
3.4 Zweites Zwischenfazit

Der an Aristoteles geschulte Thomas v. Aquin hat in seiner Summa
Theologiae betont, dass »es zwei Bewegungen der Seele zu einem Bild
hin gibt: Die eine nämlich ist eine Bewegung zum Bild selbst als
einem bestimmten Ding […], die andere zum Bild als einem Bild
von etwas anderem.«957 (Und wir wissen nun bereits, dass im Hinter-
grund die Diskussion der durch Plotin beeinflussten Bildtheologie des
Johannes Damaszenus stand). Alloa spricht in der Folge von einem
»Doppelparadigma, das sich im Querschnitt des abendländischen
Blicks auf Bilder als bestimmend erweist« und das Bilder je nach Po-
sitionalität entweder der Ordnung der Dinge oder der Ordnung der
Zeichen zuordnet.958 Das impliziert aber auch unterschiedliche me-
thodische Zugänge, und die Sache geht tiefer.

Man konnte nunmehr in der vorangegangenen Schilderung der
semiotischen und der phänomenologischen Bild- bzw. Zeichentheo-
rien und ihrer jeweiligen ontologischen Hintergründe den Eindruck
gewinnen, dass es bei der Kontroverse zwischen Bildsemiotik und
Bildphänomenologie doch noch um mehr geht als um die eingangs
vermuteten Missverständnisse und je unterschiedlich weiten Bild-
bzw. Zeichenbegriffe. Diese haben sich in der Tat gezeigt: Ist bei
Goodman der Begriff des (materiellen) Bildes durch seine Theorie
der Exemplifikation auch auf nichtgegenständliche Bilder ausgewei-
tet, wodurch das Abbilden überschritten wird, wird bei Bergson sogar
die ganze materielle Realität zum Bild, und bei Wittgenstein, Husserl
und Sartre gehören selbstverständlich mentale Bilder dazu. Auch die
Zeichenbegriffe differieren, je nachdem, ob man von Verweis oder
Bezugnahme ausgeht oder wie Eco von einer bloßen Entsprechung
zwischen Inhalts- und Ausdrucksebene. Bei Peirce waren sogar Vor-
stellungen und Argumente komplexe Zeichen. Man kann sich also
mit Wittgensteins Konzept der Familienähnlichkeiten sowohl für
den Bild- als auch für den Zeichenbegriff ein zusammenhängendes
Cluster sich überschneidender Extensionsbereiche vorstellen.

Gerade auf dem Hintergrund der religionsphilosophischen Be-
trachtungen zur Rolle von Bildern bzw. Zeichen aber wird zusätzlich
deutlich, dass auch je andere ontologische Prämissen eine Rolle spie-
len. Handelt es sich z.B. bei dem im Bild Abgebildeten (wenn es denn

532

Der philosophische Bilderstreit

957 Aquin, S Th III qu.25a.3co, übersetzt von Alloa, Das durchscheinende Bild, S. 30.
958 Alloa, Das durchscheinende Bild, S. 10.

https://doi.org/10.5771/9783495820629-532 - am 26.01.2026, 21:53:28. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495820629-532
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


um Abbildung gehen soll) eher um Präsenz oder Absenz des Dar-
gestellten?

Ich habe die verschiedenen semiotischen und phänomenologi-
schen Positionen weiter ausgeführt, damit ihre jeweiligen Hinter-
grundannahmen erkennbar werden. Peirce z.B. geht aus von einem
pragmatistischen Ansatz, landet aber doch mit seiner Semiotik im
objektiven Idealismus. Mit seiner Idee einer unbegrenzten Semiose
und der Kette von Verweisungen im Interpretanten aber werden Be-
deutungen bereits bei ihm »flüssig«. Goodmans Gegenposition zeigt
mit ihrem nominalistischen, strikt antimetaphysischen Ansatz eine
Bedeutungslehre, die nur extensional operieren kann und Bedeu-
tungswandel allenfalls durch andere Erfüllungsklassen erfassen kann.
Jede intensionale Untersuchung von Sinn muss unterbleiben, jeder
Interpretant ist unsinnig. Seine Theorie notationaler Systeme ist si-
cher verdienstvoll, erlaubt sie es doch, Kriterien für Bildlichkeit im
Unterschied zu anderen Zeichenarten zu entwickeln, ohne auf die
Ähnlichkeitstheorie von Peirce Bezug zu nehmen. Der Bildbegriff
wird so ausgeweitet, denn nun sind auch nichtgegenständliche Bilder,
die sich vom Paradigma des Abbildens lösen, Gegenstand der Refle-
xion. Als Bezugsrahmen ergeben sich aber durch Goodmans Kon-
struktivismus verschiedene mögliche Welten. Das gilt auch für Um-
berto Eco, der eine Vielfalt virtueller Welten mit bedenkt und
infolgedessen an der Dimension der außersystemischen Referenz
von Zeichen nicht interessiert ist. Mit seiner Doppelstrategie von Sig-
nifikation und Kodierung ist er vorrangig an (bildlicher und außer-
bildlicher) Kommunikation interessiert. Seine Beschäftigung mit
Peirce führt zur Übernahme undModifikation der Interpretantenket-
te, und sicherlich hat er den weitesten Zeichenbegriff, da alles, was
Elemente einer Inhaltsebene mit denen einer Ausdrucksebene ver-
knüpft, also alles, was als bedeutsam kommuniziert werden kann,
ihm als Zeichen gilt. Seine frühe Beschäftigung mit einem auf offene
Interpretation hin angelegten offenen Kunstwerk führte ihn zu
einem semiotischen Kulturbegriff, wobei er es aber als ausgesproche-
nen Mangel empfindet, dass das im Hintergrund agierende Subjekt
nicht zum Thema semiotischer Kulturtheorien werden kann.

Solche den konkreten Menschen ignorierenden Theorien sind
genau der Zielpunkt von Husserls Wissenschaftskritik. Seine Rede
vom »objektivistischen Schein« muss auch die TheoretikerInnen der
Semiotik treffen, die sich in der Nachfolge der sprachanalytischen
Philosophie um eine Zeichenkonzeption bemühen, die ihnen (und

533

Zweites Zwischenfazit

https://doi.org/10.5771/9783495820629-532 - am 26.01.2026, 21:53:28. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495820629-532
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


vielen anderen auch) als neue Universalwissenschaft nicht nur der
Philosophie gelten. Husserls Begriff der Intentionalität schließt aus-
drücklich auch emotionale Dimensionen ein; seine Betonung des
Leiblichen als Schnittstelle zur Welt der Phänomene macht ebenfalls
Schule: mit beiden Bereichen betreten aber zwei in großen Teilen der
Philosophiegeschichte – besonders im Idealismus – verdrängte und
als unwissenschaftlich abqualifizierte Themen erneut die philosophi-
sche Bühne. Beides wird von Sartre und Merleau-Ponty aufgenom-
men und weitergeführt. So gesehen, kann man die Phänomenologie
gerade auch mit Heidegger, der die Beschränktheiten des abend-
ländischen Denkens sehr deutlich sieht, durchaus als Vorläufer post-
moderner Rationalismuskritik sehen. Damit werden Sartre und Mer-
leau-Ponty aber keinesfalls irrational: gerade für die Bildreflexion
bringt die größere Offenheit für die Phänomene, auch des Bildhaften,
wirklich neue Impulse; Bilder werden nicht wie in dem semiotischen
Theorien als Zeichen neben anderen Zeichen gedeutet und als eine
Art Sprache, die gelesen werden muss; die unverstellte Wahrneh-
mung hat Vorrang. Bei Sartre führt mit die einer Existentialontologie
gekoppelte Phänomenologie zu einer auch politisch fundierten Phi-
losophie der freien Kreativität, bei der die Fähigkeit zur Imagination
zentral ist, bei Merleau-Pontys Beschäftigung mit Wahrnehmung zu
einem leiblich inkarnierten Sinn, der die Struktur unseres Verhaltens
regelt. Mit seiner Entdeckung des Unsichtbaren hinter allem Sicht-
baren, also z.B. auch von Sichtweisen, die im Bild sichtbar werden
können, fügt er der Bildphänomenologie eine neue Dimension hinzu.

Eine weitere Ebene des Konflikts zwischen Bildsemiotikern und
-phänomenologen soll nicht unterschlagen werden: Wie man sehen
konnte, hat die Untersuchung von semiotischer und phänomenologi-
scher Bildbetrachtung nun auch exemplarisch zwei unterschiedliche
innerphilosophische Kulturen erhellt, die mit je anderen Ansätzen
arbeiten. Und diese können sich konflikthaft begegnen: Mehr und
mehr nämlich publizieren im Zuge der Globalisierung auch nichteng-
lische europäische AutorInnen in Englisch (nach Eco die neue lingua
franca unsere Zeit), und philosophische Kongresse finden – auch auf
deutschem Boden – in Englisch statt. Das lockt auch amerikanische
PhilosophInnen auf diese Kongresse nach Europa, es findet also auch
hier eine Art Globalisierung und damit gelegentlich eine Kultur-
begegnung der anderen Art statt. Man beobachtet aber u. a., dass
man hier oft keine Offenheit gegenüber andersartigen, d.h. vom
Eigenen abweichenden philosophischen Methoden walten lässt.

534

Der philosophische Bilderstreit

https://doi.org/10.5771/9783495820629-532 - am 26.01.2026, 21:53:28. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495820629-532
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Die Methode der eigenen philosophischen Sozialisation, z.B. die
postanalytische und postempirische in der Nachfolge von Quine und
Putnam, wird oft absolut gesetzt und alles andere an diesem Paradig-
ma gemessen bzw. als unphilosophisch abgewertet.959 Eine ähnliche
Absolutsetzung des Eigenen konnte man aber auch in den siebziger
Jahren in Deutschland beobachten: Wer nicht im Sinne der »Kriti-
schen Theorie« (der Frankfurter Schule) kritisch war, galt in etlichen
Diskursen als unkritisch und war damit philosophisch abqualifiziert.

(Gleiches gilt aber übrigens – cum grano salis – oft auch in der
Ethik für Utilitaristen und Deontologen.)

Damit finden wir auch innerphilosophisch genau die Strukturen
vor, gegen die wir uns in der interkulturellen Philosophie wehren:
Das Andere wird zugunsten des Eigenen abqualifiziert, dieses aber
dogmatisch als das einzig Wahre behauptet. Oft findet zwischen Ver-
tretern analytischer oder postanalytischer Traditionen, die aus dem
Objektivitätsanspruch ihrer Denkmethodik einen universalen An-
spruch herleiten, und Vertretern phänomenologischer Positionen kei-
nerlei Diskussion statt, letztere werden als unwissenschaftlich nicht
in Betracht gezogen.

Es ist vielleicht weniger bekannt, dass Descartes in Die Prinzi-
pien der Philosophie eine Alternative zu seinem cogito, ergo sum er-
wogen hat, nämlich video vel ambulo, ergo sum.960

Der Gedanke hat etwas für sich: Sehend und gehend erkunden
wir die Welt (das Gehen sorgt für den Wechsel der Perspektiven
zwecks vollständigerer Sicht), und dieses leiblich gebundene Sehen
und Gehen ist uns möglicherweise näher als das durch Begriffe ver-
mittelte Denken darüber. Doch Beschreibung und Analyse der uns
erscheinenden Phänomene ist ohne begriffliche Sprache nicht mög-
lich: Um noch einmal Kant zu zitieren: Anschauung ohne Begriffe ist
blind (womit jedoch keineswegs die Phänomenologen getroffen wä-
ren), aber Gedanken ohne Wahrnehmungsinhalte sind leer. Es wäre
demnach zu fragen, ob bildtheoretisch zwischen den Anhängern des

535

Zweites Zwischenfazit

959 So konnte man beobachten, dass bei Tagungen zum Thema Emotion oder Norma-
tivität »den Amerikanern« nur Argumente und keinesfalls phänomenologischen Be-
schreibungen und Analysen als philosophisch galten; ein amerikanischer Philosoph
verließ sogar empört – in Unkenntnis kontinentaler phänomenologischer Traditionen
– den Raum. Andererseits kann man beobachten, dass PhilosophInnen asiatischer
Provenienz phänomenologische Analysen besonders interessiert verfolgen. Man
könnte also auch hier von einem »Clash of Civilizations« reden.
960 Descartes, Die Prinzipien der Philosophie, S. 8.

https://doi.org/10.5771/9783495820629-532 - am 26.01.2026, 21:53:28. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495820629-532
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


unvermittelten Zugangs zu den Dingen und denen einer zeichen-
haften Vermittlungsebene nicht doch eine Art Komplementarität her-
zustellen wäre.

Ich habe je drei Positionen von Semiotik und Phänomenologie
untersucht, die für die Bildphilosophie relevant sind, und dabei ist
deutlich geworden, dass man die Phänomenologie nicht einfach auf
die Seite der bloßen Wahrnehmung schlagen darf, ebenso wenig, wie
die Symboltheorien auf die Seite des oft sprachphilosophisch orien-
tierten analytischen bzw. postanalytischen Denkens. Schließlich will
auch der Peirce’sche Pragmatismus in der Lebenswelt wurzeln, auch
wenn er schlussendlich in einem objektiven Idealismus landet. Auch
die jeweiligen ontologischen Prämissen wollte ich deutlich machen,
denn man findet bei den Anhängern der Bildsemiotik gelegentlich
einen zeichentheoretischen Eklektizismus, der z.B. das Peirce’sche
Ikon mit dem Begriff der syntaktischen Dichte bei Goodman kom-
biniert – möglicherweise in Unkenntnis der internen Unstimmigkei-
ten beider Systeme. Und auch im Hinblick auf bildphänomenologi-
sche Positionen ist mir schon die Aussage begegnet, dass es hier ja nur
um unsichtbare Bilder gehe. Für die Analyse von Bildern bieten die
drei Semiotiker ein erhellendes Instrumentarium, sehen Bilder aber
in ihrer Funktion eingebettet in eine allgemeine Zeichen- oder Kom-
munikationstheorie, sie müssen »gelesen«, entziffert« oder »deco-
diert« werden. Die vom Pragmatismus beeinflussten Bildsemiotiker
werfen den Phänomenologen wegen ihrer zu starken Fixierung auf
Wahrnehmung einen zu starken Subjektivismus vor; doch wird Um-
berto Eco das »Fehlen des Subjekts« als Mangel bewusst. Es wird, wie
in vielen nachpositivistischen Denkkulturen, immer noch ausgeblen-
det. Es ist in seiner Funktion als Produzent von Zeichen aber relevant,
bleibt jedoch ansonsten transzendent, als Bedingung der Möglichkeit
von Zeichenerzeugung sogar transzendental. Husserl kann hier wun-
derbar weiterführen, denn er kritisiert den vermeintlichen Objekti-
vismus sogar in den »exakten«Wissenschaften als Fiktion, bleibt aber
mit seinem transzendentalen Subjekt für die Bildsemiotiker doch zu
sehr Bewusstseinsphilosoph. Sartre, der Husserls latenten Idealismus
»vom Kopf auf die Füße stellt«, da »die Existenz der Essenz« voran-
zugehen hat, bleibt zunächst bei einer Untersuchung der Imagination
und des Imaginären, betont aber dann die Rolle der Imagination in
ihrer Anwendung bei der Rezeption Und Produktion von Kunst. Erst
Merleau-Ponty stellt mit seiner Leibphilosophie die Weichen in der
Wahrnehmungsphilosophie anders und möchte einem »entrelace-

536

Der philosophische Bilderstreit

https://doi.org/10.5771/9783495820629-532 - am 26.01.2026, 21:53:28. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495820629-532
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


ment«, einer Verstrickung von Empirismus und Rationalismus das
Wort reden. Für die Bildphilosophie bedeutet das, dass er mit seiner
Verkörperungstheorie auch die Materialität des Bildhaften in ihrer
Wirkung auf die Rezipienten von Kunst in den Blick rückt. Auch bei
Eco in seinem Konzept des offenen Kunstwerks und seinen prinzipiell
offenen Interpretations- und Interaktionsmöglichkeiten der Avant-
garde-Kunst finden wir diese Rezipientenorientierung.

Sachs-Hombach hat in dieser Kontroverse – jede Seite hält die
andere für einseitig und zu subjektiv oder zu objektiv – als Kompro-
missvorschlag den Begriff des »wahrnehmungsnahen Zeichens«,961
als die er Bilder gesehen wissen möchte, eingebracht.

Bereits oben wurde angedeutet, dass die je verschiedenen Bild-
auffassungen in verschiedenen Kulturkreisen in engem Zusammen-
hang mit religionsphilosophischen Grundprämissen stehen können
und Prädispositionen erzeugen können, die Vertreter verschiedener
Kulturkreise zu bestimmten Bildpositionen gelangen lassen. Aus der
Sicht der kulturell je verschiedenen Bildauffassungen semiotischer
Art in jüdischen, islamischen und teilweise auch protestantischen
Kulturkreisen jedoch sind diese Zeichen keineswegs wahrnehmungs-
nah, sie sollen bzw. dürfen es nicht sein, die Wahrnehmung soll ja
gerade von den Sinnen weg über sich selbst hinausgelenkt werden
und kann bestenfalls in der Mystik in eine Art intellektuelle An-
schauung (Schelling!) münden. Das mag vielleicht auch als Grund
gelten, weshalb die asiatische Malerei keine Zentralperspektive ent-
wickelt hat und sie in der islamischen Kunst ebenso wie die Porträt-
malerei als Sakrileg galt, erstere als zu starke Berücksichtigung des
individuellen je einzelnen Standpunktes, zweitere als Frevel am Le-
bendigen.

Ein weitergehender Lösungsvorschlag für diesen Streit findet sich bei
Günter Abel, der sich bewusst von der Sachs-Hombach-Lösung ab-

537

Zweites Zwischenfazit

961 Sachs-Hombach, Das Bild als kommunikatives Medium, S. 73 ff. So auch bei Her-
der, Bild und Fiktion, S. 53.
Sachs-Hombach, Über Sinn undReichweite derÄhnlichkeitstheorie, in: Steinbrenner/
Scholz/Ernst (Hg.), Symbole, Systeme, Welten, S. 219, hatte dort unter Rückgang auf
die Ähnlichkeitstheorie definiert: »Ein Zeichen ist einem anderen Gegenstand ähnlich
(und damit ein Bild), wenn der phänomenale Inhalt der Wahrnehmung des Zeichen-
trägers unter einer bestimmten Perspektive und hinsichtlich der für die Repräsent-
ationsbeziehung relevanten Dimensionen wesentliche Eigenschaften mit dem phäno-
menalen Inhalt derWahrnehmung dieses Gegenstandes gemeinsam hat.«

https://doi.org/10.5771/9783495820629-532 - am 26.01.2026, 21:53:28. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495820629-532
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


setzt.962 Er will eine »vereinheitlichte Theorie der zeichen- und phä-
nomenbezogenen Aspekte«, in der Zeichen und Phänomen nicht als
zwei gegeneinander isolierbare Größen und Prozesse« konzipiert
werden.963 So bestechend auch die von ihm in Zeichen der Wirklich-
keit vorgeschlagene Lösung durch die Aufhebung der Unterschei-
dung von Zeichen und Phänomen sich lesen mag, denn beide müssen
seiner Ansicht nach – aus der Sicht der Rezeptionsästhetik – inter-
pretiert werden, so trägt sie doch den kulturell unterschiedlichen
Bildauffassungen noch nicht genügend Rechnung. Die Lösung unter-
läuft zwar herkömmliche Dichotomien, z.B. auch, indem Abel die
anschauliche Organisationskraft der Bilder jenseits sprachlicher und
propositionaler Kategorien würdigt, um seine Zeichen- und Interpre-
tationslehre »in das Feld der nichtsprachlichen Zeichen- und Inter-
pretationssysteme zu erweitern und deren Logik und Ästhetik zu er-
fassen und darzustellen.«964 Eine Lösung, in der beide Positionen, die
Bildsemiotik und die Bildphänomenologie, sich als komplementär
und in einer umfassenderen Theorie – im doppelten Hegel’schen Sinn
– aufgehoben empfinden könnten, ist dies aber leider nicht, und sie
trägt auch nicht den verschiedenen Bildauffassungen verschiedener
Kulturen Rechnung. Das Konzept bleibt zu stark in einer Metaphysik
der Präsenz befangen, wie sie seit Heidegger und in seiner Nachfolge
von postmodernen Autoren als »Ontotheologie« kritisiert worden ist,
einer Metaphysik, die alles aus ersten Gründen und Prinzipien ablei-
tet und daher auch »Deduktionsmetaphysik« genannt worden ist, da
sie sich so den Anspruch auf Gültigkeit sichern möchte. Sie ist typisch
für den Mainstream westlichen Denkens geworden und dem Denken
anderer Kulturkreise eher fremd, weshalb Derrida alternativ eine Ab-
senzmetaphysik entwickelt, die nichtdogmatisch ist und sich bewusst
an der negativen Theologie orientiert.

Eher schon scheint mir Jens Heises Begriff des »präsentativen
Symbolismus« geeignet, den er im Anschluss an die Cassirer-Schüle-
rin Susanne Langer weiter ausführt. Diese hatte zwischen präsentati-
ven und diskursiven Medien unterschieden und mit dem Begriff des
präsentativen Symbolismus auf einen Rationalitätsmodus hinge-
wiesen, der »die Intelligenz nicht einseitig auf Diskursivität festlegt
und jede andere Vorstellung in ein irrationales Reich des Gefühls und

538

Der philosophische Bilderstreit

962 Abel, Zeichen der Wirklichkeit, S. 360.
963 Abel, a. a.O., S. 358 und 360, FN 12.
964 a. a.O., S. 364

https://doi.org/10.5771/9783495820629-532 - am 26.01.2026, 21:53:28. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495820629-532
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Instinkts verbannt«.965 Damit schließt sie »die präsentativen Formen
an die philosophischen Themen an, die vor allem durch den diskur-
siven Symbolismus geprägt waren«.966 Das Besondere an Heises An-
satz ist nun, dass er unter Verweis auf piktographische Schriftzeichen
in asiatischen Kulturen eine Art Kulturvergleich vornimmt, indem er
unter der Überschrift »Ost« und »West« eine Typologie symbolischer
Welten entwickelt.967 Zwar ist immer noch das Symbol der Ober-
begriff, unter den alles geordnet wird, doch »auf dem Weg einer De-
zentrierung des Diskursiven werden symbolische Formen jenseits der
Sprache des Bewussten, der Neuzeit und sogar der Kultur sichtbar, die
wir abendländisch nennen«.968

Allerdings hat Heise nicht die aktuelle bildphilosophische Kon-
troverse im Blick, die uns hier beschäftigt hat. Auf die Bedeutung der
Bilderschriften aber hatte aber schon der von Heise zitierte Derrida
hingewiesen, der in seiner Ausweitung des Schriftbegriffs auch ver-
schiedene Formen von Bildlichkeit einbeziehen möchte.

Ich verfolge also im Kommenden die »Spur« Derridas, denn es
hatte sich ja gerade angesichts des asiatischen Prozessdenkens he-
rausgestellt, dass jeder Gedanke von Repräsentation unangemessen
ist. Es muss daher auf der Suche nach einem Kompromiss um einen
anderen Zeichenbegriff gehen, und die Spuren dafür sind bereits ge-
legt.

Lambert Wiesing hat in dieser Situation des aktuellen Bilder-
streites festgestellt, dass Bilder ausgesprochen oft als Zeichen ver-
wendet werden:

»Und damit hat man ein Problem, in das sich insbesondere phänomenolo-
gische Bildtheorien hineinmanövriert haben. Es ist zu wenig, wenn heute
nur wiederholt wird, […] dass Bilder keine Zeichen sein müssen. […] Doch
in der Tat hat man den Eindruck, dass in phänomenologischen Bildtheorien
vielleicht zu lange Zeit die bloß negierende Haltung gegenüber einer Se-
miotik des Bildes vorherrschend war. […] Was im Streit zwischen wahr-
nehmungstheoretischen und semiotischen Bildtheorien vermisst wird, ist
eine Semiotik des Bildes auf phänomenologischer Grundlage.«969

539

Zweites Zwischenfazit

965 Heise, Präsentative Symbole. Elemente einer Philosophie der Kulturen – Europa
und Japan, S. 7 f.
966 ebd.
967 a. a.O., S. 149–174.
968 a. a.O., S. 9.
969 Wiesing, Die bildliche Kreatur – zwischen Interpretation und Präsentation, in:

https://doi.org/10.5771/9783495820629-532 - am 26.01.2026, 21:53:28. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495820629-532
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Anders als Wiesing, der damit einer praxisorientierten Semiotik das
Wort reden möchte, die auf Basis der eigenen Erfahrungen bei der
Verwendung von Bildern als Zeichen »beschreibt, was mit Bildern
gemacht wird, wenn mit ihnen auf etwas Bezug genommen wird«,970
möchte ich eine andere Lösung für die ins Auge gefasste »Semiotik
des Bildes auf phänomenologischer Grundlage« vorschlagen und ver-
folge dabei den Begriff der Spur im Zusammenhang mit einem etwas
anders gearteten Zeichenbegriff, der schon bei Peirce und bei Eco an-
satzweise zum Tragen kam.

Eine solche Lösung lässt sich bei Derrida entwickeln, der in sei-
ner Philosophie des Visuellen sowohl phänomenologisch als auch se-
miotisch gelesen werden kann und zudem geeignet ist, eine interkul-
turell akzeptable Lösung der bildtheoretischen Kontroverse liefern zu
können. Leider wird er viel zu oft in bloß partieller Textkenntnis aus
der Perspektive der (literarischen) Textdekonstruktion gelesen oder
fällt dem Klischeewort von der »postmodernen Beliebigkeit« zum
Opfer.971 Dekonstruktion ist aber wie bei Husserl und Heidegger von
Anfang an der Aisthesis verschwistert: Das Dekonstruieren (das nicht
Destruktion bedeutet!) ermöglicht das Rückbauen (Husserls »Ein-
klammerung«) rationaler Konstrukte, wie sie für »westliches« Den-
ken typisch sind, und das Freilegen ihrer Fundamente,972 um das Den-
ken so für die offene und vorurteilslose Wahrnehmung des kulturell
Anderen zu öffnen. Zudem findet Derrida in der Mystik der verschie-
denen religiösen Kulturen eine Anregung, auch für die Ontologie all-
gemein eine Entzugsfigur zu formulieren: Auch das Sein insgesamt
entzieht sich, ist für unseren Verstand nie in seiner Totalität fassbar,
es gibt immer eine alle Dualitäten übersteigende »différance«, zu der
allenfalls »Spuren« führen können.

Um Derridas Positionen und ihre Genese – durchaus auch aus
dem europäischen Denken heraus – besser verstehbar zu machen,

540

Der philosophische Bilderstreit

Hoeps (Hg.), Handbuch der Bildtheologie, Bd. III (»Zwischen Zeichen und Präsenz«),
S. 379–393, hier S. 381.
970 ebd.
971 Hassan, Postmoderne heute, in: Welsch (Hg.), Wege aus der Moderne, S. 53 redet
sogar voller Unverständnis von »Karnevalisierung der Vernunft« und »Derridada und
Lacancan«.
972 Ein typisches Beispiel ist Derridas Apokalypseschrift, in der er einen Aufsatz
Kants der Offenbarung des Johannes gegenüberstellt und in seiner Kantlektüre zu
einer Rationalismuskritik findet, die die Hermetik des Systems aufzubrechen in der
Lage ist.

https://doi.org/10.5771/9783495820629-532 - am 26.01.2026, 21:53:28. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495820629-532
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


folgt nun abschließend noch ein Teil zur postmodernen Differenz-
philosophie, der überHeidegger und Foucault zumbesserenVerständ-
nis von Derridas Philosophie und Bildposition führen soll. Letztere
möchte ich als eine interkulturell akzeptable Lösung der bildphilo-
sophischen Kontroverse vorschlagen.

541

Zweites Zwischenfazit

https://doi.org/10.5771/9783495820629-532 - am 26.01.2026, 21:53:28. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495820629-532
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

