Der philosophische Bilderstreit
3.4 Zweites Zwischenfazit

Der an Aristoteles geschulte Thomas v. Aquin hat in seiner Summa
Theologiae betont, dass »es zwei Bewegungen der Seele zu einem Bild
hin gibt: Die eine némlich ist eine Bewegung zum Bild selbst als
einem bestimmten Ding [...], die andere zum Bild als einem Bild
von etwas anderem.«°” (Und wir wissen nun bereits, dass im Hinter-
grund die Diskussion der durch Plotin beeinflussten Bildtheologie des
Johannes Damaszenus stand). Alloa spricht in der Folge von einem
»Doppelparadigma, das sich im Querschnitt des abendlidndischen
Blicks auf Bilder als bestimmend erweist« und das Bilder je nach Po-
sitionalitdt entweder der Ordnung der Dinge oder der Ordnung der
Zeichen zuordnet.”® Das impliziert aber auch unterschiedliche me-
thodische Zuginge, und die Sache geht tiefer.

Man konnte nunmehr in der vorangegangenen Schilderung der
semiotischen und der phinomenologischen Bild- bzw. Zeichentheo-
rien und ihrer jeweiligen ontologischen Hintergriinde den Eindruck
gewinnen, dass es bei der Kontroverse zwischen Bildsemiotik und
Bildphanomenologie doch noch um mehr geht als um die eingangs
vermuteten Missverstindnisse und je unterschiedlich weiten Bild-
bzw. Zeichenbegriffe. Diese haben sich in der Tat gezeigt: Ist bei
Goodman der Begriff des (materiellen) Bildes durch seine Theorie
der Exemplifikation auch auf nichtgegenstindliche Bilder ausgewei-
tet, wodurch das Abbilden tiberschritten wird, wird bei Bergson sogar
die ganze materielle Realitdt zum Bild, und bei Wittgenstein, Husserl
und Sartre gehoren selbstverstandlich mentale Bilder dazu. Auch die
Zeichenbegriffe differieren, je nachdem, ob man von Verweis oder
Bezugnahme ausgeht oder wie Eco von einer blofien Entsprechung
zwischen Inhalts- und Ausdrucksebene. Bei Peirce waren sogar Vor-
stellungen und Argumente komplexe Zeichen. Man kann sich also
mit Wittgensteins Konzept der Familiendhnlichkeiten sowohl fiir
den Bild- als auch fiir den Zeichenbegriff ein zusammenhingendes
Cluster sich iiberschneidender Extensionsbereiche vorstellen.

Gerade auf dem Hintergrund der religionsphilosophischen Be-
trachtungen zur Rolle von Bildern bzw. Zeichen aber wird zusitzlich
deutlich, dass auch je andere ontologische Pramissen eine Rolle spie-
len. Handelt es sich z.B. bei dem im Bild Abgebildeten (wenn es denn

%7 Aquin, S Th III qu.25a.3co, iibersetzt von Alloa, Das durchscheinende Bild, S. 30.
98 Alloa, Das durchscheinende Bild, S. 10.

532

- am 26012028, 21:53:28.



https://doi.org/10.5771/9783495820629-532
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Zweites Zwischenfazit

um Abbildung gehen soll) eher um Pridsenz oder Absenz des Dar-
gestellten?

Ich habe die verschiedenen semiotischen und phinomenologi-
schen Positionen weiter ausgefiihrt, damit ihre jeweiligen Hinter-
grundannahmen erkennbar werden. Peirce z.B. geht aus von einem
pragmatistischen Ansatz, landet aber doch mit seiner Semiotik im
objektiven Idealismus. Mit seiner Idee einer unbegrenzten Semiose
und der Kette von Verweisungen im Interpretanten aber werden Be-
deutungen bereits bei ihm »fliissig«. Goodmans Gegenposition zeigt
mit ihrem nominalistischen, strikt antimetaphysischen Ansatz eine
Bedeutungslehre, die nur extensional operieren kann und Bedeu-
tungswandel allenfalls durch andere Erfiillungsklassen erfassen kann.
Jede intensionale Untersuchung von Sinn muss unterbleiben, jeder
Interpretant ist unsinnig. Seine Theorie notationaler Systeme ist si-
cher verdienstvoll, erlaubt sie es doch, Kriterien fiir Bildlichkeit im
Unterschied zu anderen Zeichenarten zu entwickeln, ohne auf die
Ahnlichkeitstheorie von Peirce Bezug zu nehmen. Der Bildbegriff
wird so ausgeweitet, denn nun sind auch nichtgegenstindliche Bilder,
die sich vom Paradigma des Abbildens losen, Gegenstand der Refle-
xion. Als Bezugsrahmen ergeben sich aber durch Goodmans Kon-
struktivismus verschiedene mogliche Welten. Das gilt auch fiir Um-
berto Eco, der eine Vielfalt virtueller Welten mit bedenkt und
infolgedessen an der Dimension der auflersystemischen Referenz
von Zeichen nicht interessiert ist. Mit seiner Doppelstrategie von Sig-
nifikation und Kodierung ist er vorrangig an (bildlicher und aufler-
bildlicher) Kommunikation interessiert. Seine Beschiftigung mit
Peirce fithrt zur Ubernahme und Modifikation der Interpretantenket-
te, und sicherlich hat er den weitesten Zeichenbegriff, da alles, was
Elemente einer Inhaltsebene mit denen einer Ausdrucksebene ver-
kniipft, also alles, was als bedeutsam kommuniziert werden kann,
ihm als Zeichen gilt. Seine frithe Beschiftigung mit einem auf offene
Interpretation hin angelegten offenen Kunstwerk fiihrte ihn zu
einem semiotischen Kulturbegriff, wobei er es aber als ausgesproche-
nen Mangel empfindet, dass das im Hintergrund agierende Subjekt
nicht zum Thema semiotischer Kulturtheorien werden kann.

Solche den konkreten Menschen ignorierenden Theorien sind
genau der Zielpunkt von Husserls Wissenschaftskritik. Seine Rede
vom »objektivistischen Schein« muss auch die TheoretikerInnen der
Semiotik treffen, die sich in der Nachfolge der sprachanalytischen
Philosophie um eine Zeichenkonzeption bemiihen, die ihnen (und

533

- am 26012028, 21:53:28.


https://doi.org/10.5771/9783495820629-532
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Der philosophische Bilderstreit

vielen anderen auch) als neue Universalwissenschaft nicht nur der
Philosophie gelten. Husserls Begriff der Intentionalitit schliefSt aus-
driicklich auch emotionale Dimensionen ein; seine Betonung des
Leiblichen als Schnittstelle zur Welt der Phdanomene macht ebenfalls
Schule: mit beiden Bereichen betreten aber zwei in groflen Teilen der
Philosophiegeschichte — besonders im Idealismus — verdringte und
als unwissenschaftlich abqualifizierte Themen erneut die philosophi-
sche Biihne. Beides wird von Sartre und Merleau-Ponty aufgenom-
men und weitergefiihrt. So gesehen, kann man die Phinomenologie
gerade auch mit Heidegger, der die Beschrianktheiten des abend-
landischen Denkens sehr deutlich sieht, durchaus als Vorldufer post-
moderner Rationalismuskritik sehen. Damit werden Sartre und Mer-
leau-Ponty aber keinesfalls irrational: gerade fiir die Bildreflexion
bringt die grofiere Offenheit fiir die Phinomene, auch des Bildhaften,
wirklich neue Impulse; Bilder werden nicht wie in dem semiotischen
Theorien als Zeichen neben anderen Zeichen gedeutet und als eine
Art Sprache, die gelesen werden muss; die unverstellte Wahrneh-
mung hat Vorrang. Bei Sartre fithrt mit die einer Existentialontologie
gekoppelte Phianomenologie zu einer auch politisch fundierten Phi-
losophie der freien Kreativitit, bei der die Fahigkeit zur Imagination
zentral ist, bei Merleau-Pontys Beschiftigung mit Wahrnehmung zu
einem leiblich inkarnierten Sinn, der die Struktur unseres Verhaltens
regelt. Mit seiner Entdeckung des Unsichtbaren hinter allem Sicht-
baren, also z.B. auch von Sichtweisen, die im Bild sichtbar werden
kénnen, fiigt er der Bildphanomenologie eine neue Dimension hinzu.
Eine weitere Ebene des Konflikts zwischen Bildsemiotikern und
-phidnomenologen soll nicht unterschlagen werden: Wie man sehen
konnte, hat die Untersuchung von semiotischer und phdnomenologi-
scher Bildbetrachtung nun auch exemplarisch zwei unterschiedliche
innerphilosophische Kulturen erhellt, die mit je anderen Ansitzen
arbeiten. Und diese konnen sich konflikthaft begegnen: Mehr und
mehr namlich publizieren im Zuge der Globalisierung auch nichteng-
lische europaische Autorlnnen in Englisch (nach Eco die neue lingua
franca unsere Zeit), und philosophische Kongresse finden — auch auf
deutschem Boden — in Englisch statt. Das lockt auch amerikanische
PhilosophInnen auf diese Kongresse nach Europa, es findet also auch
hier eine Art Globalisierung und damit gelegentlich eine Kultur-
begegnung der anderen Art statt. Man beobachtet aber u.a., dass
man hier oft keine Offenheit gegeniiber andersartigen, d.h. vom
Eigenen abweichenden philosophischen Methoden walten lisst.

534

- am 26012028, 21:53:28.


https://doi.org/10.5771/9783495820629-532
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Zweites Zwischenfazit

Die Methode der eigenen philosophischen Sozialisation, z. B. die
postanalytische und postempirische in der Nachfolge von Quine und
Putnam, wird oft absolut gesetzt und alles andere an diesem Paradig-
ma gemessen bzw. als unphilosophisch abgewertet.®® Eine dhnliche
Absolutsetzung des Eigenen konnte man aber auch in den siebziger
Jahren in Deutschland beobachten: Wer nicht im Sinne der »Kriti-
schen Theorie« (der Frankfurter Schule) kritisch war, galt in etlichen
Diskursen als unkritisch und war damit philosophisch abqualifiziert.

(Gleiches gilt aber iibrigens — cum grano salis — oft auch in der
Ethik fiir Utilitaristen und Deontologen.)

Damit finden wir auch innerphilosophisch genau die Strukturen
vor, gegen die wir uns in der interkulturellen Philosophie wehren:
Das Andere wird zugunsten des Eigenen abqualifiziert, dieses aber
dogmatisch als das einzig Wahre behauptet. Oft findet zwischen Ver-
tretern analytischer oder postanalytischer Traditionen, die aus dem
Objektivititsanspruch ihrer Denkmethodik einen universalen An-
spruch herleiten, und Vertretern phinomenologischer Positionen kei-
nerlei Diskussion statt, letztere werden als unwissenschaftlich nicht
in Betracht gezogen.

Es ist vielleicht weniger bekannt, dass Descartes in Die Prinzi-
pien der Philosophie eine Alternative zu seinem cogito, ergo sum er-
wogen hat, namlich video vel ambulo, ergo sum.?

Der Gedanke hat etwas fiir sich: Sehend und gehend erkunden
wir die Welt (das Gehen sorgt fiir den Wechsel der Perspektiven
zwecks vollstandigerer Sicht), und dieses leiblich gebundene Sehen
und Gehen ist uns moglicherweise niher als das durch Begriffe ver-
mittelte Denken dariiber. Doch Beschreibung und Analyse der uns
erscheinenden Phinomene ist ohne begriffliche Sprache nicht mog-
lich: Um noch einmal Kant zu zitieren: Anschauung ohne Begriffe ist
blind (womit jedoch keineswegs die Phinomenologen getroffen wi-
ren), aber Gedanken ohne Wahrnehmungsinhalte sind leer. Es wire
demnach zu fragen, ob bildtheoretisch zwischen den Anhingern des

%9 So konnte man beobachten, dass bei Tagungen zum Thema Emotion oder Norma-
tivitdt »den Amerikanern« nur Argumente und keinesfalls phinomenologischen Be-
schreibungen und Analysen als philosophisch galten; ein amerikanischer Philosoph
verlie8 sogar empdrt — in Unkenntnis kontinentaler phdanomenologischer Traditionen
— den Raum. Andererseits kann man beobachten, dass Philosophlnnen asiatischer
Provenienz phdnomenologische Analysen besonders interessiert verfolgen. Man
konnte also auch hier von einem »Clash of Civilizations« reden.

90 Descartes, Die Prinzipien der Philosophie, S. 8.

535

- am 26012028, 21:53:28.


https://doi.org/10.5771/9783495820629-532
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Der philosophische Bilderstreit

unvermittelten Zugangs zu den Dingen und denen einer zeichen-
haften Vermittlungsebene nicht doch eine Art Komplementaritit her-
zustellen wire.

Ich habe je drei Positionen von Semiotik und Phinomenologie
untersucht, die fiir die Bildphilosophie relevant sind, und dabei ist
deutlich geworden, dass man die Phinomenologie nicht einfach auf
die Seite der bloBen Wahrnehmung schlagen darf, ebenso wenig, wie
die Symboltheorien auf die Seite des oft sprachphilosophisch orien-
tierten analytischen bzw. postanalytischen Denkens. Schliefilich will
auch der Peirce’sche Pragmatismus in der Lebenswelt wurzeln, auch
wenn er schlussendlich in einem objektiven Idealismus landet. Auch
die jeweiligen ontologischen Pramissen wollte ich deutlich machen,
denn man findet bei den Anhingern der Bildsemiotik gelegentlich
einen zeichentheoretischen Eklektizismus, der z.B. das Peirce’sche
Tkon mit dem Begriff der syntaktischen Dichte bei Goodman kom-
biniert — moglicherweise in Unkenntnis der internen Unstimmigkei-
ten beider Systeme. Und auch im Hinblick auf bildphdnomenologi-
sche Positionen ist mir schon die Aussage begegnet, dass es hier ja nur
um unsichtbare Bilder gehe. Fiir die Analyse von Bildern bieten die
drei Semiotiker ein erhellendes Instrumentarium, sehen Bilder aber
in ihrer Funktion eingebettet in eine allgemeine Zeichen- oder Kom-
munikationstheorie, sie miissen »gelesenc, entziffert« oder »deco-
diert« werden. Die vom Pragmatismus beeinflussten Bildsemiotiker
werfen den Phanomenologen wegen ihrer zu starken Fixierung auf
Wahrnehmung einen zu starken Subjektivismus vor; doch wird Um-
berto Eco das »Fehlen des Subjekts« als Mangel bewusst. Es wird, wie
in vielen nachpositivistischen Denkkulturen, immer noch ausgeblen-
det. Es ist in seiner Funktion als Produzent von Zeichen aber relevant,
bleibt jedoch ansonsten transzendent, als Bedingung der Moglichkeit
von Zeichenerzeugung sogar transzendental. Husserl kann hier wun-
derbar weiterfithren, denn er kritisiert den vermeintlichen Objekti-
vismus sogar in den »exakten« Wissenschaften als Fiktion, bleibt aber
mit seinem transzendentalen Subjekt fiir die Bildsemiotiker doch zu
sehr Bewusstseinsphilosoph. Sartre, der Husserls latenten Idealismus
»vom Kopf auf die Fiifle stellt«, da »die Existenz der Essenz« voran-
zugehen hat, bleibt zundchst bei einer Untersuchung der Imagination
und des Imaginiren, betont aber dann die Rolle der Imagination in
ihrer Anwendung bei der Rezeption Und Produktion von Kunst. Erst
Merleau-Ponty stellt mit seiner Leibphilosophie die Weichen in der
Wahrnehmungsphilosophie anders und méchte einem »entrelace-

536

- am 26012028, 21:53:28.


https://doi.org/10.5771/9783495820629-532
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Zweites Zwischenfazit

ment, einer Verstrickung von Empirismus und Rationalismus das
Wort reden. Fiir die Bildphilosophie bedeutet das, dass er mit seiner
Verkorperungstheorie auch die Materialitit des Bildhaften in ihrer
Wirkung auf die Rezipienten von Kunst in den Blick riickt. Auch bei
Eco in seinem Konzept des offenen Kunstwerks und seinen prinzipiell
offenen Interpretations- und Interaktionsmoglichkeiten der Avant-
garde-Kunst finden wir diese Rezipientenorientierung.

Sachs-Hombach hat in dieser Kontroverse — jede Seite hilt die
andere fiir einseitig und zu subjektiv oder zu objektiv — als Kompro-
missvorschlag den Begriff des »wahrnehmungsnahen Zeichens«, !
als die er Bilder gesehen wissen mochte, eingebracht.

Bereits oben wurde angedeutet, dass die je verschiedenen Bild-
auffassungen in verschiedenen Kulturkreisen in engem Zusammen-
hang mit religionsphilosophischen Grundprimissen stehen kénnen
und Pridispositionen erzeugen konnen, die Vertreter verschiedener
Kulturkreise zu bestimmten Bildpositionen gelangen lassen. Aus der
Sicht der kulturell je verschiedenen Bildauffassungen semiotischer
Art in judischen, islamischen und teilweise auch protestantischen
Kulturkreisen jedoch sind diese Zeichen keineswegs wahrnehmungs-
nah, sie sollen bzw. diirfen es nicht sein, die Wahrnehmung soll ja
gerade von den Sinnen weg iiber sich selbst hinausgelenkt werden
und kann bestenfalls in der Mystik in eine Art intellektuelle An-
schauung (Schelling!) miinden. Das mag vielleicht auch als Grund
gelten, weshalb die asiatische Malerei keine Zentralperspektive ent-
wickelt hat und sie in der islamischen Kunst ebenso wie die Portrit-
malerei als Sakrileg galt, erstere als zu starke Berticksichtigung des
individuellen je einzelnen Standpunktes, zweitere als Frevel am Le-

bendigen.

Ein weitergehender Losungsvorschlag fiir diesen Streit findet sich bei
Giinter Abel, der sich bewusst von der Sachs-Hombach-Losung ab-

%1 Sachs-Hombach, Das Bild als kommunikatives Medium, S. 73 ff. So auch bei Her-
der, Bild und Fiktion, S. 53.

Sachs-Hombach, Uber Sinn und Reichweite der Ahnlichkeitstheorie, in: Steinbrenner/
Scholz/Ernst (Hg.), Symbole, Systeme, Welten, S. 219, hatte dort unter Riickgang auf
die Ahnlichkeitstheorie definiert: »Ein Zeichen ist einem anderen Gegenstand dhnlich
(und damit ein Bild), wenn der phinomenale Inhalt der Wahrnehmung des Zeichen-
triigers unter einer bestimmten Perspektive und hinsichtlich der fiir die Reprisent-
ationsbeziehung relevanten Dimensionen wesentliche Eigenschaften mit dem phino-
menalen Inhalt der Wahrnehmung dieses Gegenstandes gemeinsam hat.«

537

- am 26012028, 21:53:28.


https://doi.org/10.5771/9783495820629-532
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Der philosophische Bilderstreit

setzt.”? Er will eine »vereinheitlichte Theorie der zeichen- und pha-
nomenbezogenen Aspekte«, in der Zeichen und Phinomen nicht als
zwei gegeneinander isolierbare Gréflen und Prozesse« konzipiert
werden.* So bestechend auch die von ihm in Zeichen der Wirklich-
keit vorgeschlagene Losung durch die Aufhebung der Unterschei-
dung von Zeichen und Phanomen sich lesen mag, denn beide miissen
seiner Ansicht nach — aus der Sicht der Rezeptionsésthetik — inter-
pretiert werden, so trigt sie doch den kulturell unterschiedlichen
Bildauffassungen noch nicht geniigend Rechnung. Die Lsung unter-
lduft zwar herkémmliche Dichotomien, z.B. auch, indem Abel die
anschauliche Organisationskraft der Bilder jenseits sprachlicher und
propositionaler Kategorien wiirdigt, um seine Zeichen- und Interpre-
tationslehre »in das Feld der nichtsprachlichen Zeichen- und Inter-
pretationssysteme zu erweitern und deren Logik und Asthetik zu er-
fassen und darzustellen.«°** Eine Losung, in der beide Positionen, die
Bildsemiotik und die Bildphanomenologie, sich als komplementir
und in einer umfassenderen Theorie — im doppelten Hegel’schen Sinn
— aufgehoben empfinden kénnten, ist dies aber leider nicht, und sie
tragt auch nicht den verschiedenen Bildauffassungen verschiedener
Kulturen Rechnung. Das Konzept bleibt zu stark in einer Metaphysik
der Prisenz befangen, wie sie seit Heidegger und in seiner Nachfolge
von postmodernen Autoren als »Ontotheologie« kritisiert worden ist,
einer Metaphysik, die alles aus ersten Griinden und Prinzipien ablei-
tet und daher auch »Deduktionsmetaphysik« genannt worden ist, da
sie sich so den Anspruch auf Giiltigkeit sichern méchte. Sie ist typisch
fiir den Mainstream westlichen Denkens geworden und dem Denken
anderer Kulturkreise eher fremd, weshalb Derrida alternativ eine Ab-
senzmetaphysik entwickelt, die nichtdogmatisch ist und sich bewusst
an der negativen Theologie orientiert.

Eher schon scheint mir Jens Heises Begriff des »prisentativen
Symbolismus« geeignet, den er im Anschluss an die Cassirer-Schiile-
rin Susanne Langer weiter ausfiihrt. Diese hatte zwischen prisentati-
ven und diskursiven Medien unterschieden und mit dem Begriff des
prisentativen Symbolismus auf einen Rationalititsmodus hinge-
wiesen, der »die Intelligenz nicht einseitig auf Diskursivitit festlegt
und jede andere Vorstellung in ein irrationales Reich des Gefiihls und

962 Abel, Zeichen der Wirklichkeit, S. 360.
93 Abel, a.a.0., S. 358 und 360, FN 12.
%4 a.a.0., S. 364

538

- am 26012028, 21:53:28.


https://doi.org/10.5771/9783495820629-532
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Zweites Zwischenfazit

Instinkts verbannt«.?6> Damit schliefit sie »die prisentativen Formen
an die philosophischen Themen an, die vor allem durch den diskur-
siven Symbolismus geprigt waren«.® Das Besondere an Heises An-
satz ist nun, dass er unter Verweis auf piktographische Schriftzeichen
in asiatischen Kulturen eine Art Kulturvergleich vornimmt, indem er
unter der Uberschrift »Ost« und »West« eine Typologie symbolischer
Welten entwickelt.”” Zwar ist immer noch das Symbol der Ober-
begriff, unter den alles geordnet wird, doch »auf dem Weg einer De-
zentrierung des Diskursiven werden symbolische Formen jenseits der
Sprache des Bewussten, der Neuzeit und sogar der Kultur sichtbar, die
wir abendldndisch nennen«.%%

Allerdings hat Heise nicht die aktuelle bildphilosophische Kon-
troverse im Blick, die uns hier beschiftigt hat. Auf die Bedeutung der
Bilderschriften aber hatte aber schon der von Heise zitierte Derrida
hingewiesen, der in seiner Ausweitung des Schriftbegriffs auch ver-
schiedene Formen von Bildlichkeit einbeziehen mochte.

Ich verfolge also im Kommenden die »Spur« Derridas, denn es
hatte sich ja gerade angesichts des asiatischen Prozessdenkens he-
rausgestellt, dass jeder Gedanke von Reprisentation unangemessen
ist. Es muss daher auf der Suche nach einem Kompromiss um einen
anderen Zeichenbegriff gehen, und die Spuren dafiir sind bereits ge-
legt.

Lambert Wiesing hat in dieser Situation des aktuellen Bilder-
streites festgestellt, dass Bilder ausgesprochen oft als Zeichen ver-
wendet werden:

»Und damit hat man ein Problem, in das sich insbesondere phinomenolo-
gische Bildtheorien hineinmanévriert haben. Es ist zu wenig, wenn heute
nur wiederholt wird, [...] dass Bilder keine Zeichen sein miissen. [...] Doch
in der Tat hat man den Eindruck, dass in phinomenologischen Bildtheorien
vielleicht zu lange Zeit die blof3 negierende Haltung gegeniiber einer Se-
miotik des Bildes vorherrschend war. [...] Was im Streit zwischen wahr-
nehmungstheoretischen und semiotischen Bildtheorien vermisst wird, ist
eine Semiotik des Bildes auf phanomenologischer Grundlage. <

%5 Heise, Prdsentative Symbole. Elemente einer Philosophie der Kulturen — Europa
und Japan, S. 7{.

%6 ebd.

%7 a.a.0., S. 149-174.

% a.a.0.,S.9.

%9 Wiesing, Die bildliche Kreatur — zwischen Interpretation und Prdsentation, in:

539

- am 26012028, 21:53:28.



https://doi.org/10.5771/9783495820629-532
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Der philosophische Bilderstreit

Anders als Wiesing, der damit einer praxisorientierten Semiotik das
Wort reden méchte, die auf Basis der eigenen Erfahrungen bei der
Verwendung von Bildern als Zeichen »beschreibt, was mit Bildern
gemacht wird, wenn mit ihnen auf etwas Bezug genommen wird«,?”°
mochte ich eine andere Losung fiir die ins Auge gefasste »Semiotik
des Bildes auf phdnomenologischer Grundlage« vorschlagen und ver-
folge dabei den Begriff der Spur im Zusammenhang mit einem etwas
anders gearteten Zeichenbegriff, der schon bei Peirce und bei Eco an-
satzweise zum Tragen kam.

Eine solche Losung lasst sich bei Derrida entwickeln, der in sei-
ner Philosophie des Visuellen sowohl phdnomenologisch als auch se-
miotisch gelesen werden kann und zudem geeignet ist, eine interkul-
turell akzeptable Losung der bildtheoretischen Kontroverse liefern zu
konnen. Leider wird er viel zu oft in blof partieller Textkenntnis aus
der Perspektive der (literarischen) Textdekonstruktion gelesen oder
fillt dem Klischeewort von der »postmodernen Beliebigkeit« zum
Opfer.?”! Dekonstruktion ist aber wie bei Husserl und Heidegger von
Anfang an der Aisthesis verschwistert: Das Dekonstruieren (das nicht
Destruktion bedeutet!) ermoglicht das Riickbauen (Husserls »Ein-
klammerung«) rationaler Konstrukte, wie sie fiir »westliches« Den-
ken typisch sind, und das Freilegen ihrer Fundamente,””> um das Den-
ken so fiir die offene und vorurteilslose Wahrnehmung des kulturell
Anderen zu 6ffnen. Zudem findet Derrida in der Mystik der verschie-
denen religiosen Kulturen eine Anregung, auch fiir die Ontologie all-
gemein eine Entzugsfigur zu formulieren: Auch das Sein insgesamt
entzieht sich, ist fiir unseren Verstand nie in seiner Totalitit fassbar,
es gibt immer eine alle Dualititen iibersteigende »différance«, zu der
allenfalls »Spuren« fithren kénnen.

Um Derridas Positionen und ihre Genese — durchaus auch aus
dem europiischen Denken heraus — besser verstehbar zu machen,

Hoeps (Hg.), Handbuch der Bildtheologie, Bd. III (»Zwischen Zeichen und Prisenz«),
S. 379-393, hier S. 381.

970 ebd<

71 Hassan, Postmoderne heute, in: Welsch (Hg.), Wege aus der Moderne, S. 53 redet
sogar voller Unverstindnis von »Karnevalisierung der Vernunft« und »Derridada und
Lacancan«.

972 Ein typisches Beispiel ist Derridas Apokalypseschrift, in der er einen Aufsatz
Kants der Offenbarung des Johannes gegeniiberstellt und in seiner Kantlektiire zu
einer Rationalismuskritik findet, die die Hermetik des Systems aufzubrechen in der
Lage ist.

540

- am 26012028, 21:53:28.



https://doi.org/10.5771/9783495820629-532
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Zweites Zwischenfazit

folgt nun abschlieend noch ein Teil zur postmodernen Differenz-
philosophie, der tiber Heidegger und Foucault zum besseren Verstiand-
nis von Derridas Philosophie und Bildposition fithren soll. Letztere
mochte ich als eine interkulturell akzeptable Lésung der bildphilo-
sophischen Kontroverse vorschlagen.

541

- am 26012028, 21:53:28.



https://doi.org/10.5771/9783495820629-532
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

