»Der Welt eine neue Wirklichkeit geben. «
Zur Einleitung

Hannah Fitsch, Inka Greusing, Ina Kerner, Hanna MeiB3ner, Aline Oloff

»Das Wissen darum, dass andere,
kritische, sich widersetzende Praxen
deshalb nicht >da< sind, weil ihr Ent-
stehen strukturell be- oder verhindert
wird, lasst sich dann mit der Hoff-
nung verbinden, dass wir diese neue
Wirklichkeit dennoch erfinden kénnen,
indem wir kollektiv die Bedingungen
fiir dieses andere Sein schaffen.«

(Hark 2017:16)

Im Jahr 1791, in einem revolutioniren Moment also, verfasste Olympe de
Gouges eine Erklirung der Rechte der Frau und Biirgerin, die sie der fran-
z6sischen Nationalversammlung vorlegte, um sie dort abstimmen zu lassen.
Damit wollte sie eine neue Grundlage fiir das Zusammenleben aller schaffen.
Nicht nur die Hilfte des Kuchens zu fordern, sondern die Anderung des
Rezepts zu erkidmpfen, ist seitdem feministisches Programm. Dieses Pro-
gramm - wie schon de Gouges’ Aktivismus — beruht auf der Erfahrung, als
Andere, Nicht-Gleiche von der sich formierenden biirgerlichen Gesellschaft
und ihren Versprechen der Freiheit und Gleichheit ausgeschlossen zu wer-
den. Eine neue Wirklichkeit zu entwerfen und dafiir zu kimpfen, steht in
dieser Tradition. Denn auch wenn de Gouges selbst bei ihren jakobinischen
Kollegen nicht wohlgelitten war und unter der Guillotine endete, wird ihr
Einsatz bis heute erinnert und hat damit — auch wenn er seine unmittelbare
Wirkung verfehlte — feministische Kimpfe der Neuzeit nachhaltig geprigt.
Mit ihrer Kritik an den bestehenden (Geschlechter-)Verhiltnissen inter-
venieren feministische Analysen und Forderungen sowohl im Feld des Poli-

https://dol.org/10:14361/9783839461686-001 - am 14.02.2026, 06:11:03. Access



https://doi.org/10.14361/9783839461686-001
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Hannah Fitsch, Inka Greusing, Ina Kerner, Hanna MeiBner, Aline Oloff

tischen als auch auf der Ebene der kollektiven Weltdeutungen und Wissens-
bestinde. Wenn feministische Kritik damit beginnt, der hegemonialen Zu-
weisung eines bestimmten Ortes, einer gesellschaftlichen Position oder auch
einer bestimmten >Natur<, Wesenhaftigkeit oder Identitit zu widersprechen,
dann entfalten sich im Moment des Widerspruchs bereits Moglichkeiten, sich
selbst und die Verhiltnisse neu und anders zu denken und emanzipatori-
sche Visionen solidarischen Zusammenlebens zu entwerfen. So verschieden
die Kontexte und Konstellationen, in denen feministische Kritik an den be-
stehenden Verhiltnissen formuliert wird, waren und sind, so enthilt diese
Kritik doch immer dieses Moment des Aufbruchs, der Verinderung: der Welt
eine neue Wirklichkeit zu geben.

Feminismus mit seinem Kernanliegen, Ungleichheiten und Hierarchien
im Geschlechterverhiltnis und dariiber hinaus aufzuzeigen, kritisch zu
durchdenken und zu iiberwinden, hat auch einen Ort an Universititen
gefunden. Dass sich die feministisch orientierte Geschlechterforschung in-
nerhalb weniger Jahrzehnte im akademischen System etablieren konnte, ist
jedoch keine Selbstverstindlichkeit. Vielmehr ist es der Effekt unermiidlicher
und ziher inhaltlicher wie auch institutioneller Kimpfe — denn neben neuen
Wissensformen ging es immer auch um die Absicherung der Méglichkeits-
bedingungen der Geschlechterforschung in Zentren, durch Professuren und
in Studiengingen. Dabei war der Weg in die wissenschaftlichen Institutio-
nen im akademischen Feminismus selbst nie unumstritten, da mit Risiko
behaftet: dem Risiko der Normalisierung, Einhegung, Domestizierung und
— in Zeiten der unternehmerischen Universitit — der Vermarktlichung fe-
ministischer und queerer Kritik. Die ambivalente Situation der Teilhabe am
machtvollen wissenschaftlichen Diskurs bei gleichzeitiger kritischer Haltung
einer androzentrischen Wissenschaft und ihren Institutionen gegeniiber hat
Sabine Hark vor fast zwanzig Jahren als »dissidente Partizipation« beschrie-
ben (Hark 2005). Mit Blick auf die gesellschaftliche Bedeutung feministischer
Kritik lieRe sich auch von einer transformativen Partizipation sprechen. Denn
mit dem Wissen um die historischen Bedingungen von geschlechtlicher Exis-
tenz geht die Einsicht in die Verinderbarkeit dieser Bedingungen einher, so
die Auffassung einer Geschlechterforschung, die sich als kritische Ontologie
der Gegenwart versteht. In diesem Sinne ist Geschlechterforschung immer
auch Gesellschaftskritik, die aus der Reflexion ihrer eigenen Bedingtheit
Konzepte des Erkennens und Wissens entwickelt, mit denen die Welt anders
denkbar und damit auch anders wirklich werden kann.

https://dol.org/10:14361/9783839461686-001 - am 14.02.2026, 06:11:03. - Open A



https://doi.org/10.14361/9783839461686-001
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

»Der Welt eine neue Wirklichkeit geben.« Zur Einleitung

Mit dem Ringen um Teilhabe und gleichzeitiger Verinderung der hege-
monialen Wissensordnung sowie der Institutionen der Wissensproduktion
stand — und steht bis heute — auch die Frage des Verhiltnisses und der Ver-
bundenheit von politischem Aktivismus und wissenschaftlicher Praxis zur
Diskussion; eine Frage, die im Feld der Geschlechterforschung unterschied-
lich eingeschitzt und beantwortet wird. Unstrittig ist, dass Frauenbewegung,
lesbisch-feministischer und queerer Aktivismus feministische Politik und
Theoriebildung auf produktive Weise herausfordern und dabei wichtige
Impulse fir die Entwicklung des feministischen Wissensprojektes geben. So
haben die verschiedenen Stringe feministischer Binnenkritik — sei es die
queere Kritik an heteronormativen Tendenzen in der feministischen Theorie,
die Kritik am Ausblenden der Lebensrealititen von Frauen® und anderen
Menschen mit Behinderung oder die Rassismuskritik am weifSen Feminismus
— auch im akademischen Feminismus fiir Auseinandersetzungen gesorgt
und das feministische Wissensprojekt geprigt. Queer Studies, Disability
Studies, post- und dekoloniale Theorien sowie Rassismus- und Critical-
Whiteness-Forschung, um nur einige zu nennen, sind heute eigenstindige
Wissensgebiete, aber auch Teil einer intersektionalen Geschlechterforschung.

Die »dissonante Vielstimmigkeit« (Knapp 2003: 241) im Feminismus und
das nicht immer konfliktfreie Ringen um Verstindigung wird in der feminis-
tischen Theoriebildung selbst zum Thema gemacht und als Frage von Zugeho-
rigkeit(en) und der Bildung von Gemeinschaft(en) diskutiert, und zwar zum
einen im Sinne politischer Gemeinschaften, zum anderen im Sinne alternati-
ver Lebensformen. Die Suche nach Méglichkeiten politischer Koalitionen geht
dabei Hand in Hand mit der Suche nach neuen Formen der Sozialitit auch
unabhingig von politischem Handeln im engeren Sinne. Angesichts aktueller
Debatten iiber die Grenzen des liberalen Paradigmas und den fiir dieses Pa-
radigma konstitutiven methodologischen Individualismus ist diese doppelte
Suche auch abseits genuin feministischer oder queertheoretischer Anliegen
von grofRer gesellschaftlicher Relevanz.

Der vorliegende Band ist der Versuch einer Bestandsaufnahme, die sowohl
die inzwischen jahrzehntelange feministische Dissidenz in der Wissenschaft
reflektiert als auch aktuelle Fragestellungen und Auseinandersetzungen im —
nicht allein akademischen - Feminismus in den Blick nimmt. Den Auftakt
macht ein Essay von Priya Basil. Er ist einem Autor, Text und Thema gewid-
met, die im Kontext des Queerfeminismus bislang eher wenig diskutiert wer-
den, vor allem nicht in dieser Kombination. Es geht um Thomas Mann, der

https://dol.org/10:14361/9783839461686-001 - am 14.02.2026, 06:11:03. - Open A



https://doi.org/10.14361/9783839461686-001
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Hannah Fitsch, Inka Greusing, Ina Kerner, Hanna MeiBner, Aline Oloff

sich in seiner Novelle Die Betrogene mit Fragen der Menstruation, der Meno-
pause und ganz allgemein des weiblichen Alterwerdens beschiftigt. Im Mit-
telpunkt steht dabei nicht zuletzt das Phinomen der Lust. Und ein grofes,
bereicherndes Vergniigen ist auch die Lektiire dieses Essays selbst — inhaltlich
wie dsthetisch. Dasselbe gilt fiir einen zweiten Beitrag, der das Alterwerden
und die Lust verhandelt: Hanna Hacker widmet sich in »Le Corps Lesbien
wird 50« Monique Wittigs grofiem, allein schon stilistisch schillerndem Buch
tiber den lesbischen Korper. Wie Basil verkniipft Hacker in ithrem Beitrag ei-
gene Lektiireerfahrung mit Reflexionen tiber den Text selbst und Einsichten
in seine Rezeption. Ferner geht es um das Schreiben. Was man hier aufierdem
lernen kann - und auch an diesem Punkt dhneln sich die Texte von Hacker
und Basil: Die Sache mit dem Altern ist gar nicht so schlimm.

Mit der Frage, wie feministische Geschlechterforschung in ihrem An-
spruch, zur alternativen Wissensproduktion beizutragen, verantwortungsvoll
mit Differenz(en) und Alteritit umgehen kann, befassen sich Beate Binder
und Susanne Vélker. Beide kniipfen an Gedanken aus Sabine Harks Gemein-
schaft der Ungewdihlten an, die sie mit Autor*innen aus den feministischen Sci-
ence and Technology Studies ins Gesprich bringen. Beate Binder spekuliert
als Ethnographin und Kulturanthropologin mit ihren Gesprichspartner*in-
nen iber Moglichkeiten solidarischen Forschens als kollaborativer Praxis,
die den Kreis der vermeintlich vertrauten Mitstreiter*innen iiberschreitet.
Im gemeinsamen Erzdhlen konnen angesichts von Uniibersichtlichkeit und
unverfiigbarer Alteritit Moglichkeiten erprobt werden, sich berithren und
iberraschen zu lassen, um daraus neue Deutungen von Welt zu finden. Auch
Susanne Volker eruiert, neomaterialistische Gesprichsimpulse aufgreifend,
was es heifSen konnte, Kollaboration als mehr-als-menschliches Zusammen-
wirken zu verstehen, wie Kooperation moglich sein kénnte, ohne Konsens
vorauszusetzen. Wie lassen sich durch Heterogenitit hindurch - nicht-
konsensuell - Beziehungsweisen fiir eine gemeinsame Teilnahme an Welt
herstellen, um dadurch nicht allein bessere Antworten zu finden, sondern
das Feld der Fragen zu erweitern?

Um Kollaboration und gemeinsames Handeln geht es auch Judith Butler,
die seit langem eine wichtige Referenzfigur in Sabine Harks Arbeiten ist. In
Butlers Aufsatz tiber »Sabine Hark’s Collaborative Vision« ist das andersher-
um und eine Stufe komplexer; denn hier liest und schreibt die Referenzau-
tor*in zuriick. Im inhaltlichen Zentrum stehen dabei Harks kritische Uber-
legungen zu Identititspolitik und das daraus erwachsende Plidoyer fiir eine
an Modellen des gemeinsamen Handelns (Hannah Arendt) und der Koalition

https://dol.org/10:14361/9783839461686-001 - am 14.02.2026, 06:11:03. - Open A



https://doi.org/10.14361/9783839461686-001
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

»Der Welt eine neue Wirklichkeit geben.« Zur Einleitung

(Bernice Johnson Reagon) orientierte kollaborative Politik >von unten«< — ei-
ne Form der Politik, die nicht Homogenitit, sondern im Gegenteil Pluralitit
und Differenzen zwischen den politisch Kooperierenden voraussetzt und da-
mit immer schon intersektional ist. Identititspolitik ist auch das Thema des
Beitrags von Isabell Lorey — und auch hier steht neben einschligigen Texten
von Sabine Hark eine kritische Auseinandersetzung mit einem bewegungspo-
litischen Modell im Zentrum, das derzeit (wieder) boomt — und zwar sowohl
im politisch rechten wie im politisch linken Lager. Lorey blickt in ihrem Text
zunichst auf die umfassenden queerfeministischen Identititspolitikdebatten
der 1990er Jahre zuriick und stellt die These auf, dass diese, trotz aller Kritik,
letztlich um die Frage des Subjekts kreisten und damit liberalen Reprisen-
tationslogiken verhaftet blieben. Hiervon gelte es sich allerdings zu l6sen —
und Harks »Ethos der Kohabitation« biete ein Modell dafiir. Wie Judith But-
ler tritt auch Rahel Jaeggi in ihrem Text in einen direkt-indirekten Dialog
mit Sabine Hark - und diskutiert deren Uberlegungen iiber die Gemeinschaft
der Ungewdihlten und der zirtlichen Biirgerlichkeit. Dabei geht es besonders
um das Verhiltnis zwischen menschlicher Interdependenz auf der einen Seite
und einer moglichst inklusiven und zugleich pluralen und nicht-repressiven
Konzeption von Gemeinschaft auf der anderen Seite. Wihrend Isabell Lorey
ihre Wiirdigung von Harks jingsten Arbeiten in den Kontext radikaldemo-
kratischer politischer Kampfe stellt, befragt Rahel Jaeggi dieselben Arbeiten
als Philosophin - und diskutiert sie im Lichte von Hegel und im Kontext von
Solidaritatstheorien. Sasha Marianna Salzmann schliefilich greift Ideen der
Gemeinschaft der Ungewihlten mit Blick auf Solidaritit und Freundschaft und
explizit als Freund*in auf. In Salzmanns Text fliefen autobiographische und
theoretische Passagen ineinander, indem die eigene »Virengemeinschaft mit
Sabine Hark« wihrend des pandemiebedingten Lockdowns zum Ausgangs-
punkt der Reflexion und Spiegel der Theorie genommen wird. Gudrun-Axeli
Knapp und Cornelia Klinger wiederum setzen sich in ihrem gemeinsam ver-
fassten Text mit dem Verhiltnis zwischen feministischer Theorie und der frii-
hen Kritischen Theorie der Frankfurter Schule auseinander. Zum einen disku-
tieren sie zentrale Uberlegungen von Horkheimer und Adorno aus einer ex-
plizit feministischen Perspektive; zum anderen legen sie eine kleine Dialektik
feministischer Aufklirung vor, die auf eine Kritik von Standpunktepistemo-
logie und Subjektzentriertheit hinausliuft - eine Kritik, die gut an Sabine
Harks Uberlegungen zu zeitgemiflen Formen der politischen Gemeinschaft
anschliefit, wenngleich sie aus einer anderen theoretischen Richtung kommt.

https://dol.org/10:14361/9783839461686-001 - am 14.02.2026, 06:11:03.



https://doi.org/10.14361/9783839461686-001
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Hannah Fitsch, Inka Greusing, Ina Kerner, Hanna MeiBner, Aline Oloff

Um die Frage des Weltgestaltens geht es in den Beitrigen von Christina
Thiirmer-Rohr und Gabriele Dietze, die beide unabhingig voneinander an
Ernst Bloch, den »Philosophen der Hoffnung« — wie beide ihn nennen - an-
schliefien und fragen, inwiefern das Prinzip Hoffnung eine revolutionire Kraft
in der Gegenwart entfalten kann. Christina Thitrmer-Rohr verneint dies und
macht zudem auf den explizit sexistischen und kolonialrassistischen Gehalt in
Blochs Ausfithrungen aufmerksam. Sie widerspricht der impliziten Behaup-
tung, »dass Motivation und Kraft zum Handeln aus der Vision eines gelunge-
nen Finales kommenc, die zudem immer schon weif$ und patriarchal geprigt
ist. Sie pladiert stattdessen vehement fiir die Gegenwart als die einzige »Stre-
cke Zeit, in der wir Einfluss nehmen kénnen. Es gehe darum, »in dieser Zeit
hoffnungs-los gegenwirtig zu leben«. Demgegeniiber versteht Gabriele Dietze
das Prinzip Hoffnung in Anschluss an Bloch als gegenwartswirksame Energie
und verbindet den Begriff der Hoffnung mit dem des Ethischen Begehrens,
das sie als politischen Affekt beschreibt, »in dem Empfindung, Verhalten und
Vision ko-prisent sind«. Sie unterscheidet dabei in affirmatives und illusori-
sches Ethisches Begehren, wobei nur ersteres Veranderungspotential im Hin-
blick auf eine gerechtere Welt entfalten kann, wihrend letzteres lediglich zu
einer »Fassadendemokratie« beitrage.

Eine enge Auseinandersetzung mit der Forschungs- und Denkarbeit von
Sabine Hark steuert auch Petra Lucht bei, die sich in ihrem Beitrag vor
allem mit den wissenschafts- und wissenssoziologischen Arbeiten Harks
befasst und Beziige fiir eine Konturierung des besonders im deutschspra-
chigen Kontext noch jungen Feldes der feministischen Wissenschafts- und
Technikforschung (feminist Science and Technology Studies) herstellt. Um den
Wissenschaftsbetrieb wiederum geht es im Beitrag von Johanna Hofbauer
und Katharina Kreissl. Angesichts der Zuspitzung gesellschaftlicher Konflik-
te im Zuge von Pandemiebekimpfung, Klimakrise und globaler Ungleichheit,
die gesellschaftlich verantwortliche Wissenschaftsarbeit dringend notwendig
machen, fragen sie nach den Konsequenzen der Verinderungen, die im Feld
der Wissenschaft durch die jingeren Hochschulreformen entstanden sind.
Sie zeigen, wie Okonomisierung und Anreizsteuerung die Bedingungen
wissenschaftlichen Arbeitens beeinflussen und gesellschaftlich engagierte
Forschung und Lehre behindern. Die unternehmerische Verfasstheit der Uni-
versititen und Hochschulen wird auch in dem Beitrag von Katharina Liebsch
und Tanja Thomas als eine herausfordernde und zu reflektierende Bedingung
fur feministisches Denken und Handeln in Universititen und - so der Fokus
des Beitrages — im Rahmen des feministischen Publizierens benannt. Am

https://dol.org/10:14361/9783839461686-001 - am 14.02.2026, 06:11:03.



https://doi.org/10.14361/9783839461686-001
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

»Der Welt eine neue Wirklichkeit geben.« Zur Einleitung

Beispiel des mit und durch die Zeitschrift feministische studien bestehenden
Arbeitszusammenhanges beleuchten Liebsch und Thomas Bedingungen und
Kontexte feministischer Wissens- und Textproduktion, die sie als Teil des
iiber die feministischen studien hinausreichenden feministischen Projektes
der Herstellung beziehungsweise des Erhalts von (Gegen-)Offentlichkeiten
verstehen.

Mit empirischen Zugingen zu Geschlecht in ihren epistemologischen,
methodologischen und zeitdiagnostischen Dimensionen befassen sich Ire-
ne Délling, Paula-Irene Villa und Hildegard Maria Nickel. Irene Dolling
diskutiert eine an Pierre Bourdieu angelehnte praxeologische Herange-
hensweise als »methodologisch egalitiren« Zugang zum Verhiltnis von
wissenschaftlichem Wissen und Erfahrungswissen. Dieses Vorgehen ermog-
liche es, wissenschaftliches Wissen iiber Strukturen und Klassifikationen mit
praktischem Geschlechterwissen ins Verhiltnis zu setzen, so dass verallge-
meinerbare Erkenntnisse und Erklirungen moglich sind, ohne Strukturen
und Kategorien dabei einfach nur zu bestitigen. Paula-Irene Villa wendet
sich der Uneigentlichkeit der Kategorie >sFrau« zu, die sie als eine gefiihlte, er-
lebte Realitit bezeichnet und die zugleich als solche weder eindeutig ist noch
im einfachen Gegensatz zur Kategorie >Mann« aufgeht. Statistisch lassen
sich entlang dieser Kategorien Muster der Ungleichheit erfassen, die aber
weder iiberhistorisch, gar natirlich zu begriinden sind noch ohne interne
Gegensitze und Uberlappungen auskommen. Der Wirklichkeitsmacht dieser
(Un-)Eigentlichkeit gehe Geschlechterforschung theoretisch und empirisch
reflexiv auf den historischen und immer im Werden befindlichen Grund.
Hildegard Maria Nickel schlieflich diskutiert anhand aktueller Forschung bei
der Deutschen Bahn, inwiefern angesichts sich zuspitzender gesellschaftli-
cher Krisen und der damit einhergehenden Prekarisierung individueller und
sozialer Reproduktion aus den Widerspriichlichkeiten der Erfahrungen von
Fach- und Fithrungskriften Aussichten auf emanzipative und solidarische
Biindnisse zwischen abhingig Beschiftigten hervorgehen kénnen.

Mit>Empirie« argumentiert dann auch Stefanie Schiiler-Springorum, die
bei der »Heldinnenverehrung« der Frauenbewegung der 1970er Jahre und der
hier begriindeten Traditionslinie (von den jidischen Salonniéren iiber Figu-
ren der Frauenbewegungen der Jahrhundertwende bis hin zu Rosa Luxem-
burg oder Hannah Arendt) ansetzt und auf die Ambivalenz des Bildes der
»Klugen Judin« hinweist, um das »historisch komplexe Phinomen« anschlie-
Bend »auf den Boden der jiidischen Sozialgeschichte« zuriickzuholen.

https://dol.org/10:14361/9783839461686-001 - am 14.02.2026, 06:11:03.



https://doi.org/10.14361/9783839461686-001
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Hannah Fitsch, Inka Greusing, Ina Kerner, Hanna MeiBner, Aline Oloff

Um das kreative Potential von Kritik und das Offnen von Méglichkeits-
riumen geht es in den Beitrigen von Mike Laufenberg, Ulrike Teubner und
Margarita Tsomou — wenngleich auf sehr unterschiedliche Weise. Wihrend
Mike Laufenberg ausgehend von einer radikalen, intersektionalen und quee-
ren Kritik am Modell der biirgerlichen Kleinfamilie auf Moglichkeiten ande-
rer Sorgeverhiltnisse und Formen des Zusammenlebens verweist, versucht
sich Ulrike Teubner an einem utopischen Gedankenspiel und beschreibt, was
nach dem kompletten Zusammenbruch der digitalen Wirtschaft entstehen
konnte, deren Grundlage Stromverbrauch und Algorithmen waren und die
eine sich selbst mystifizierende Gesellschaft mit Gliicksversprechen aller Art
hervorbrachte. Margarita Tsomou wiederum umreiflt — angeregt von trans-
nationalen feministischen Debatten und lokalen indigenen und kommuni-
taristischen Widerstandsbewegungen gegen Landraub, patriarchale Gewalt
und Austeritit — Ansatzpunkte fir einen »planetarischen Feminismus«, wo-
fiir sie einen Durchgang durch Positionen des Okofeminismus der 1980er Jah-
re unternimmt und diese unter Riickgriff auf Positionen des Neuen Materia-
lismus sowie mit Bezug auf kommunitaristische Feminismen reformuliert.
Mit einem planetarischen Feminismus werde »reziprok-zyklische Regenera-
tion« zum Primat des Politischen, was insofern weit iiber die blofSe Anerken-
nung reproduktiver Titigkeiten als 6konomisch wertvoll hinausweist, als es
Sorge(arbeit) selbst zum »Hauptbeziehungsmedium« und »Vehikel von pla-
netarischer Demokratie, Gerechtigkeit und Souverinitit« werden lasst.

In eine dhnliche Richtung weist Birgit Sauer, wenn sie Sorge als »Solida-
rititsweise« und »verbindende emanzipatorische Strategie« entwirft, um ge-
gen das »moderne liberale Trennungsdispositiv« zu arbeiten. Durch ein neu-
es Verstindnis des Zusammenwirkens von Herrschaftsstrukturen, ein neues
Verstindnis von politischer Intersektionalitit, das Sauer mit dem bei Stuart
Hall entlehnten Begriff der Artikulation skizziert, konne das »durch die Arti-
kulation der Antagonismen Verschobene, unsichtbar Gemachte« ins Zentrum
des Interesses riicken: Sorge als »Relation von Menschen«. Gesellschaftspoliti-
scher Hintergrund und gleichsam zeitdiagnostischer Anlass von Sauers Uber-
legungen sind neoliberale Transformationen der Gesellschaft und das Erstar-
ken rechter Parteien und Organisationen. Der rechte Kampf um Hegemonie
erfordere neue analytische und praktische Antworten. In welchen Formen
dieser rechte Kampf um Hegemonie gegenwirtig gefithrt wird, beschreibt
wiederum Arlene Stein mit Fokus auf die USA. Einfallstor fir das Diffundie-
ren rechter Weltanschauung ist hier vor allem die Mobilisierung gegen den
vermeintlichen Einfluss von Gender- und Rassismuskritik (Critical Race Theo-

https://dol.org/10:14361/9783839461686-001 - am 14.02.2026, 06:11:03. - Open A



https://doi.org/10.14361/9783839461686-001
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

»Der Welt eine neue Wirklichkeit geben.« Zur Einleitung

ry) an Schulen und in Lehrplinen. Hier wird deutlich, dass es bei diesem als
Kulturkampf inszenierten Manéver vor allem um die Abwehr jener transfor-
mativen Kraft geht, die der Kritik innewohnt: Verhiltnisse miissen nicht so
bleiben, wie sie sind.

Die Autor*innen der hier versammelten Texte sind ebenso wie die Herausge-
ber*innen unterschiedliche Weg- und Denkgefihrt*innen von Sabine Hark,
der dieser Band gewidmet ist. Unterschiedlich sind auch die Texte, die hier
zusammenkommen. Aber sie haben eine Gemeinsambkeit: Sie alle kreisen um
Harks Themen oder diskutieren ihre Arbeiten. Auf diese Weise lassen sie je-
weils fur sich, mehr aber noch in ihrer pluralen Versammlung das Wirken
Sabine Harks sichtbar werden. Denn in den Beitrigen spiegeln sich nicht al-
lein Harks Themen- und Arbeitsgebiete wider, sondern die Gesamtschau der
Beitrage vermittelt einen Eindruck ihrer Form des Arbeitens und Denkens —
in Freundschaft, in Dialog und Zugewandtheit.

Dieser Band entstand im Zeichen und manchmal auch im Bann der
Covid-19-Pandemie. Auch sie stellt eine neue Wirklichkeit dar — wenn auch
keine, die wir gewihlt hitten, oder eine, die als wiinschenswert bezeichnet
werden konnte. Letztlich waren wir ihr ausgeliefert, mussten versuchen,
uns selbst und vor allem auch andere vor einer Erkrankung zu schiitzen —
was leider nicht in allen Fillen méglich war —, mussten uns isolieren und
arrangieren. Fast die gesamte Arbeit an diesem Band war daher auf ein
dezentrales Agieren verwiesen, fand in Homeoffices und mittels zahlreicher
E-Mails, Telefonate und Videokonferenzen statt. Das war uns zwar nicht
lieb, hat aber funktioniert. Dies wiederum lag vermutlich daran, dass die
Arbeit an diesem Band zwar im Zeichen der Pandemie stand, allerdings
weit mehr noch vom Geist derjenigen geprigt war, den er ehrt und dem er
gewidmet ist. Es braucht »Freund*innen, die der Welt eine neue Wirklichkeit
geben, indem sie sie anders lesen — und die [...] konkrete Andere im eigenen
Bewusstsein versammeln und in die eigene Gegenwart holen«, hat Sabine
Hark einmal geschrieben (2016: 16). Das geht zwar weit besser, wenn man
nicht nur im Geist und per Video, sondern auch realiter zusammenkommen
kann. Aber es ging. Und dass es ging, war ein Gliick. Denn angesichts des
sich abzeichnenden new normal post-pandemischer Zeiten — wie genau auch
immer sich das gestalten wird — und angesichts von Krieg, Aufriistungspli-
nen und drohender Militarisierung, die uns wihrend der abschlieRenden
Arbeiten an diesem Band mit Entsetzen erfiillten, wurde einmal mehr klar,
wie notwendig die kollektive Arbeit an neuen Wirklichkeiten ist.

https://dol.org/10:14361/9783839461686-001 - am 14.02.2026, 06:11:03. - Open A

19


https://doi.org/10.14361/9783839461686-001
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

20

Hannah Fitsch, Inka Greusing, Ina Kerner, Hanna MeiBner, Aline Oloff

Literatur

Hark, Sabine (2005): Dissidente Partizipation. Eine Diskursgeschichte des Fe-
minismus, Frankfurt a.M.

Hark, Sabine (2016): »Welt lesen«, in: Gunda-Werner-Institut/Sabine Hark
(Hg.), Die Freundschaft zur Welt nicht verlernen. Texte fir Christina
Thiirmer-Rohr, Berlin, S. 13-17.

Hark, Sabine (2017): Koalitionen des Uberlebens. Queere Biindnispolitiken im
21. Jahrhundert, Géttingen.

Knapp, Gudrun-Axeli (2003): »Aporie als Grundlage: Zum Produktionscha-
rakter der feministischen Diskurskonstellationg, in: Gudrun-Axeli Knapp/
Angelika Wetterer (Hg.), Achsen der Differenz. Gesellschaftstheorie und
feministische Kritik II, Miinster, S. 240-265.

https://dol.org/10:14361/9783839461686-001 - am 14.02.2026, 06:11:03.



https://doi.org/10.14361/9783839461686-001
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

