4. Gesellschaftliche Voraussetzungen des
Friedens

In diesem Kapitel werden 6konomische und soziologische Theorien vorgestellt
um zu fragen, ob diese Autoren flr ihre Friedenstheorie wirklich stabil auf 6ko-
nomische oder soziologische Argumente zurtickgreifen kénnen.

Das Zeitalter von 1830 bis 1890 ist kein grofles Jahrhundert der 6konomischen
Theorie; es gibt wenig Fortschritte in der Professionalisierung der Disziplin. Libe-
rale Apologetik dominiert und Frieden ist Teil dieser Apologetik. Im spaten 19.
Jahrhundert verliert die Okonomie den Nimbus, grundlegende Theorie vom Men-
schen zu sein; dies erlaubt, eine engere Wissenschaft von der Wirtschaft aufzu-
bauen, die nicht als Friedenswissenschaft auftreten wird. Léon Walras (1834-
1910) brachte sich selbst ins Gesprach fir den Friedensnobelpreis. Die Teile
seines Werkes, die ihn dazu qualifizieren sollten, waren die, die das geringste
Interesse der Nachwelt gefunden haben: Nationalisierung des Bodens (Joseph
Schumpeter preist ihn als den einzigen Okonomen des 19. Jahrhunderts, dessen
Leistungen mit denen der theoretischen Physik verglichen werden kénnen, nur
habe er sich leider auch mit Gerechtigkeit befaf3t). Warum sein Plan einer Natio-
nalisierung des Bodens ein Beitrag zum Frieden sein soll, wird nicht recht klar
(den Friedensnobelpreis hat Walras auch nicht bekommen), aber es ist ein Zeug-
nis der Grundintuition der &lteren Okonomie, dal sie ein Friedensversprechen
enthalten muld (La paix par la justice sociale et le libre échange (1907), in: Auguste
et Léon Walras, Oeuvres économiques completes, t. VI, Mélanges d’économie
politique et sociale. — Paris 1987. — S. 467-503). Die Betonung des Friedens der
Wirtschaftsgesellschaft gegen den Geist der Eroberung konnte die arbeitenden
und deshalb friedlichen Klassen von anachronistischen adeligen und kriegeri-
schen Klassen scheiden. Das ist ein Erbe des 18. und des frihen 19. Jahrhun-
derts (vgl. Bd. | dieser Bibliographie zu Montesquieu, Smith, Kant, Constant,
Schleiermacher). Das zentrale Thema der Soziologie des 19. Jahrhunderts ist die
Ablésung kriegerischer durch friedliche Organisation. Friedenssoziologie ist eine
Lehre vom Progrel3 der Zivilisation und der Zivilisierung: Sie mufl zugleich den
Krieg in der Geschichte verstandlich und den Frieden in der Zukunft wahrschein-
lich machen. Diese Zivilisationstheorie bestimmt auch die meisten Forderungen
nach internationaler Organisation. Wére dieses Kapitel chronologisch gegliedert,
wiirde deutlicher wie sehr es sich von der Okonomie zur Soziologie bewegt, von
Cobden zu Spencer, von Say zu Proudhon, von List zu Schéffle. Am Ende des
Jahrhunderts versuchen Pazifisten auch den Krieg in der Geschichte zu verurtei-
len; die pazifistischen Soziologen des 19. Jahrhunderts geraten in den Verdacht

438

0.01.2026, 00:25:2



https://doi.org/10.5771/9783748931645-438
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

bellizistische Darwinisten zu sein. Parallel st6t die neue akademische Soziologie
die grofRe Erzdhlung des 19. Jahrhunderts Uber den weltgeschichtlichen Weg
vom Krieg zum Frieden ab. Sozialistische Theorien hatten diese gro3e Erzahlung
langst in Frage gestellt: die kapitalistische Organisation der Wirtschaft wird zu
einer Kriegsursache. Die sozialistischen Theorien des 19. Jahrhunderts sind immer
Kritik der kapitalistischen Okonomie, aber ihr Antrieb ist haufig weniger Kritik der
birgerlichen Politischen Okonomie als religiés bestimmter Kosmopolitismus.

Der einzige umfassende Uberblick iber 6konomische Autoren ist weiterhin Edmund
Silberner, The Problem of War in Nineteenth Century Economic Thought. —
Princeton, N.J. 1946, Neudruck New York 1972 in The Garland Library of War
and Peace). Das Buch ist weniger in den Referaten gealtert als im Urteil: Silber-
ner ist zu stark der Suche des friihen 20. Jahrhunderts nach der Uberwindung der
Souveranitdt durch Internationale Organisation verpflichtet, als dal} er seinen
6konomischen Autoren gerecht werden kénnte. Soziologische Autoren werden
diskutiert in Hans Joas / Knébl, Kriegsverdrdangung : ein Problem in der Geschich-
te der Sozialtheorie. — Frankfurt am Main 2008 (vergleicht das Interesse der
friihen Sozialtheorie an Theorien des Krieges, mit dem zunehmenden Desinteresse
der Soziologie im 20. Jahrhundert, referiert werden John Stuart Mill, Tocqueville,
Comte, Spencer und Engels).

Das 19. Jahrhundert ist ein Jahrhundert der Aufristung: der bewaffnete Frieden
wird haufig als ein mindestens so groRes Ubel wie der Krieg wahrgenommen. So
beginnen spezialisierte Uberlegungen zur Militarékonomie. Die Okonomen sind
meist Verteidiger des bewaffneten Friedens, weil Sicherheit ein hohes Gut ist.
Allenfalls zur Wehrform haben sie unterschiedliche Ansichten. Amasa Walker
(1799-1875), der einzige Autor eines fihrenden Lehrbuches, der Uber den 6ko-
nomischen Fehler militdrischer Vorbereitungen schreibt, war ein amerikanischer
Pazifist. Auch er gibt zu, dal} diese Vorbereitungen gegenwartig notwendig sind,
verlangt aber, dall diese Militdrwirtschaft aufhéren mull und Instrumente zur
Bewahrung des Friedens, die genauso notwendig sind (v.a. ein internationaler
KongreR), geschaffen werden miissen (The Science of Wealth : a Manual of Poli-
tical Economy. — Boston, Mass. 1866. — S. 422-424 The Finance of War; S. 425-
440 Economy of the War System). Was es bereits an Friedensforschung gab, war
Okonomie: Die erste akademische Arbeit zum Frieden war die Dissertation des
Georgiers Niko Nikoladzé (1843-1928), spater ein fiihrender Politiker des unab-
hangigen Georgiens 1918-1921. Das war nicht die erste Arbeit, die den Leser mit
Statistiken Uber Militdrausgaben versorgte, aber die erste, die einen wissen-
schaftlichen Standpunkt versuchte: Abriistung wiirde zunachst eine Wirtschafts-
krise bringen und ist auch gesellschaftspolitisch kompliziert: In einem Staat ohne
Armee verlangt das Proletariat die Befriedigung seiner Anspriiche — mit Folgen
fir die Wirtschaft. So bleibt nur die allmahliche Reorganisation des Militarstaates
(Du désarmement et de ses conséquences économiques et sociales. — Genf
1868). Am haufigsten zitiert wurden Paul Leroy-Beaulieu statistische Berechnun-
gen der Kosten der neueren Kriege.

439

0.01.2026, 00:25:2



https://doi.org/10.5771/9783748931645-438
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

4.1 Frankreich

Silberner, The Problem of War a.a.0. behandelt die Liberalen Bastiat und Molinari
(S. 92-129), Saint-Simonisten (S. 222-231) und idealistische Sozialisten (S. 233-
249).

4.1.1 Auguste Comte

1798-1857, Mitarbeiter des Grafen Saint-Simon (Bd. |, 454-460), Lehrer fir Ma-
thematik, o6ffentliche Vorlesungen fiir Gelehrte und fur Arbeiter, Hoher Priester
der Menschheitsreligion. Biographie: Mary Pickering: Auguste Comte : an Intel-
lectual Biography. — Cambridge 1993-2009. Einfihrungen: Werner Fuchs-Heinitz,
August Comte : Einfiihrung in Leben und Werk. — Opladen 1998: Juliette Grange,
Le vocabulaire de Comte. — Paris 2002.

Comte ist der Begriinder des Positivismus und der Soziologie. Er war einer der
Begrinder der modernen, auf Methoden fixierten Wissenschaftstheorie. Sein
strategisches Ziel war, Biologie und Soziologie als Wissenschaften vom Men-
schen zu rechtfertigen. Die Soziologie bendtigt wegen der Komplexitat ihres
Gegenstandes eine historische Methode. Die Geschichte der Menschheit ist Ent-
wicklung des Geistes durch die Phasen der Theologie und der Metaphysik zur
positiven Wissenschaft und die Entwicklung der Gesellschaft von militdrischen
Staaten zu einer industriellen Ordnung. Die Metaphysik hatte nur die religiésen
Gestalten durch abstrakte Wesenheiten ersetzt (konkret bekdmpft er katholische
Restauration und naturrechtlichen Liberalismus), die Soziologie soll eine von den
Meinungen des theologischen und des metaphysischen Zeitalters unabhangige
Politik begriinden.
Versuche, Comte vom langen Schatten des Positivismus und Neo-
Positivismus zu befreien: Robert C. Scharff, Comte after Positivism. —
Cambridge 1995; Juliette Grange, La philosophie d’Auguste Comte : science,
politique, religion. — Paris 1996; dies., Auguste Comte : la politique et la science.
— Paris 2000; Jurgen Brankel, Theorie und Praxis bei Auguste Comte : zum
Zusammenhang zwischen Wissenschaftssystem und Moral. — Wien 2008;
Annie Petit, Le systeme d‘Auguste Comte : de la science a la relifgion par la
philosophie. — Paris 2016.

Comte hat die Soziologie als Wissenschaft begriindet, er gestattet keine selb-
stédndigen Wissenschaften von Wirtschaft, Politik und Recht. Sein Industrialismus
ist nicht viel mehr als das abstrakte Gegenteil zur militérisch-etatistischen Organi-
sation. Das 19. Jahrhundert-Pathos der Industrialisierung und der weltwirtschaftli-
chen Verflechtung kennt er nicht. Er verwirft Nationalkonomie als Wissenschaft,
weil er den methodischen Egoismus des homo economicus verwirft, aber teilt die
Annahme, dal® Unternehmer von egoistischen Antrieben bewegt werden. Frauen,

440

0.01.2026, 00:25:2



https://doi.org/10.5771/9783748931645-438
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

Arbeiter, Gelehrte/Priester, die drei Gruppen, die eine moderne Okonomie selber
nicht fihren kénnen, werden ein Gegengewicht gegen das Gewinnstreben bilden:
Frauen und Priester erziehen zum Altruismus, Arbeiter bilden eine o&ffentliche
Meinung. Das Volk hat kein Interesse an den Versprechen der metaphysischen
Juristen, es interessiert sich nicht fur Verfassungen, sondern fir soziale Organi-
sation. Comte ist vor allem Kritiker liberaler Illusionen.
Vgl. zur positiven Politik: Angéle Kremer-Marietti, Entre le signe et 'historire :
I'anthropologie positiviste d’Auguste Comte. — Paris 1982. — S.143-207; dies.,
Auguste Comte et la science politique. — Paris 2007; Juliette Grange, Auguste
Comte a.a.O.; Claudio De Boni, La question du prolétariat dans la pensée
d’Auguste Comte, in: Auguste Comte : la science, la société | sous la direction
de Angeéle Kremer-Marietti. — Paris 2009. — S. 175-187. Uber Comtes Weg
von der vorldufigen Diktatur des Proletariates zur Diktatur Uber das Proleta-
riat: Mirella Larizza, Bandiera verde contro bandiera rossa : Auguste Comte e
gli inizi della Société Positiviste (1848-1852). — Bologna 1999. Zum Fehlen
der Okonomie: Adelaide Weinberg, The Influence of Auguste Comte on the
Economy of John Stuart Mill. — Diss. London 1949 (gedruckt 1982). — S. 165-
182; Pierre Arnaud, Le ,nouveau dieu’ : introduction a la politique positive. —
Paris 1973. — S. 19-78.

Comte ist als Griinder der Soziologie nie vergessen worden, aber er inspiriert
keine konkreten Arbeiten in der Soziologie. Die Darstellungen kommen selten
Uber historisch-biographische Einfiihrungen hinaus. Vgl. Raymond Aron,
Hauptstrémungen des soziologischen Denkens. — Kéln 1971, Bd. I, 71-130
(franzés. Original 1963); Pierre Arbaud, Sociologie de Comte. — Paris 1969;
Mike Gane, Auguste Comte. — KéIn 2006. Franz&sische Autoren betonen, dafy
Comte die Industriegesellschaft richtig analysiert hat: Sie wird von Unterneh-
mern und Ingenieuren bestimmt, nicht von Arbeitern. Anderswo dominierte
der Faschismusverdacht, Friedrich von Hayek (Mibrauch und Verfall der
Vernunft. — Frankfurt am Main 1959, engl. Original 1952) und die Kritische
Theorie (stellvertretend: Oskar Negt, Die Konstituierung der Soziologie als
Ordnungswissenschaft : Strukturbeziehungen zwischen den Gesellschaftsleh-
ren Comtes und Hegels. — 2. Aufl. — Frankfurt am Main 1974, Neudruck 2016)
sind sich darin einig. Comte als Autor der Krise der Industriegesellschaft:
Andrew Wernick, Auguste Comte and the Religion of Humanity : the Post-
Theistic Program of French Social Theory. — Cambridge 2001. Von Comte
kann die Soziologie keine Methode mehr lernen, er bleibt aber unverzichtbar
fur die Reflexion Uber die unlésbare Beziehung zwischen soziologischer Theorie
und Krisengeschichte der Gesellschaft.

Comte hat immer geglaubt, da® die Reorganisation des Kapitalismus eine positi-
ve Moral benétigt. Der friihe Comte stellt sich die Férderung der Moral intellektu-
ell vor, der spate Comte betont die Rolle der Emotionen. Weltgeschichte ist Ent-
wicklung des Altruismus. Die Moral beruht biologisch auf der Hirnstruktur, sozial
auf der Familie, vor allem aber auf einem Erziehungsprozef3, in dem Emotionalitat
der Frauen (Comtes Erziehung ist gegen die 6konomische Praxis gerichtet und
deshalb vaterlos) und Intelligenz der enzyklopadischen Gelehrten zusammenwir-
ken (Comtes Plane enden immer in einer Studienordnung, auch seine Enzyklo-

441

0.01.2026, 00:25:2



https://doi.org/10.5771/9783748931645-438
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

padie der Wissenschaften ist Erziehungsprogramm zur Lauterung der Affekte).
Die exzentrischen Ziige des Religionsgriinders mégen personlichen Faktoren
geschuldet sein, der Positivismus war aber immer auf die Selbstverehrung der
Menschheit als einer Religion ohne Gott hin angelegt. Die Philosophie des Grand
Etre ist eine der Transformationen der BewuBtseinsphilosophie in die universale
Kommunikationsgemeinschaft, vom cogito zum cogitamus (Juliette Grange). Aber
gerade an Kommunikation glaubt Comte nicht. Schon sein vorlibergehender
Schiler John Stuart Mill stellte fest, dafl bei Comte immer etwas zu viel Ordnung
und Einheit war. Die Abneigung der Kritischen Theorie ist versténdlich. Comte
hatte nie an birgerliche Offentlichkeit oder beliebige epistemic communities als
Basis fir Wahrheit und Ethik glauben kénnen.
Vgl. zur Philosophie, Moral und Menschheitsreligion: Walter Dussauze, Essais
sur la religion d’apres Auguste Comte. — Diss. Paris 1901, Neuausgabe 2007;
Jean Delvolvé, Réflections sur la pensée comtienne. — Paris 1932; Alain, Idé-
es ! introduction a la philosophie ; Platon, Descartes, Hegel, Auguste Comte.
— Paris 1939 (vgl. auch Alains kurze Essays Wenn ich Homer lese ... (1928),
in: Die Kunst sich und andere zu erkennen. — Frankfurt am Main 1991. — S. 107-
109; Allerheiligen, ebd. S. 143-145); Paul Arbousse-Bastide, La doctrine de
I’éducation universelle dans la philosophie de Auguste Comte. — Paris 1957;
Antimo Negri, Augusto Comte e l'umanesimo positivistico. — Roma 1971;
Christian Rutten, Essai sur la morale d’Auguste Comte. — Paris 1972; Pierre
Arnaud, Le ,nouveau dieu’ : introduction a la politique positive. — Paris 1973;
Juliette Grange, Auguste Comte : la politique et la science. — Paris 2000. —
S. 181-235 Biologie, écologie et politique industrielle.

Es fallt heute schwer zu begreifen, welche Bedeutung Comte im 19. und frihen
20. Jahrhundert hatte. Es gibt bis ca. 1930 Comteanische Kirchen, die mehr
oder weniger orthodox seiner Menschheitsreligion folgen. Die Grundintentionen
der sociocratie wurden aber auch auflerhalb dieser Kirchen geteilt. Politisch war
das ein weiter Raum von gewerkschaftlicher Sozialpartnerschaft bis zur
Erziehungspolitik der Republik. Auch der Prafaschismus bei Maurras ist Teil
dieser Geschichte. Weltkrieg und Faschismus, der Schock, dal® die Weltge-
schichte nicht direkt zu den altruistischen Versprechungen der Industriegesell-
schaft der Weltgeschichte fuhrt, beendeten den Comteanismus. Zur frihen
Geschichte: Mirella Larizza, Bandiera verde contro bandiera rossa : Auguste
Comte e gli inizi della Société positiviste (1848-1852). — Bologna 1999. Zur
Geschichte der Comteanischen Kirchen: Jean-Claude Wartelle, L’heritage
d’August Comte : histoire de I'église positiviste 1849-1946. — Paris 2001. Zur
Intellektuellen Wirkung: W. M. Simon, European Positivism in the Nineteenth
Century : an Essay in Intellectual History. — Ithaca, N.Y. 1963; T. R. Wright,
The Religion of Humanity : the Impact of Comtean Positivism on Victorian
Britain. — Cambridge 1986; Mary Pickering, The Legacy of Auguste Comte, in:
Love, Order, & Progress : the Science, Philosophy, & Politics of Auguste
Comte / ed. by Michel Bourdeau ... — Pittsburg, Pa. 2018. — S. 250-304. Die
gréite Wirkung hatte der Comteanismus in Lateinamerika als dritter Weg zwi-
schen Katholizismus und Liberalismus: Lepoldo Zea, The Latin-American
Mind. — Norman,Okla. 1963, span. Original 1949 u.d.T.: Dos etapas del
pensamiento en Hispanoamérica; Pablo Guadarrama Gonzalez, Positivismo y

442

0.01.2026, 00:25:2



https://doi.org/10.5771/9783748931645-438
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

antipositivismo en América Latino. — La Habana 2004. Auch die Jungtirken
kommen aus dem Positivismus, schon der Name des Komitee flir Einheit und
Fortschritt verrat es: Banu Turnaoglu, The Formation of Turkish Republican-
ism. — Princeton, N.J. 2017. — S. 86-114. In Indien formulierten Positivisten
einen eigenen indischen Weg zur Moderne: Geraldine Hancock Forbes, Posi-
tivism in Bengal : a Case Study in the Transmission and Assimilation of an
Ideology. — Calcutta 1975; Giuseppe Flora, The Evolution of Positivism in
Bengal. — Napoli 1993.

Comtes Friedenstheorie ist eine der Theorien des industriellen Friedens, die seit
Montesquieu an Bedeutung gewinnen (vgl. Bd. |, S. 389-422, 448-459). Aber
Comte hat kein Vertrauen in die Eigenlogik der Moderne. Er braucht fiir den Frie-
den die Biologie der altruistischen Affekte, die Auflésung der Staaten und einen
universalen BildungsprozeR. Niemand erinnert im 19. Jahrhundert so stark an
den positiven Frieden des Friedrich Schlegel (den Comte wohl nicht gekannt hat).
Die Struktur ist dhnlich: Familie, Korporationen und ein internationales Wesen,
das eher spirituell als staatlich ist. Der Ausgangspunkt ist derselbe: Friedensbe-
dingungen sollen nicht imaginiert werden (wie Schlegel Kant vorwirft), sondern
verwirklicht sein. Die Lehre von der Abldsung der militdrischen Gewalt durch die
Industrie gehért zu seinen frilhen Uberzeugungen. Er feiert das internationalisti-
sche Potential von Industrie und Wissenschaft, ausgefihrt hat er aber nur die
Aufgabe der Wissenschaft. Die geistliche Gewalt spricht ,zu jedem Volke im
Namen aller Vélker (Considérations sur le pouvoir spirituel (1825), in: Ecrits de
jeunesse. — Paris 1970. — S. 361-399; deutsche Ubersetzung in: Saint-
Simonistische Texte | hrsg. von Rutger Schéafer. — Aalen 1975. — |, 299-378). Im
Cours wird der Weg zum Frieden als Weg von der Militdrgesellschaft zur Industrie-
gesellschaft weltgeschichtlich dargestellt. Comte hat die Gewalt in der Geschichte
anerkannt. Das unterscheidet ihn von der bisherigen franzdsischen radikalen
Tradition, fur die Klerus und Herrschaft Verschwoérungen gegen die urspriingliche
Gleichheit gewesen waren, und erinnert an die deutsche Entwicklung von Herder
zu Hegel. Erst der Krieg hat gréRere politische Einheiten geschaffen; die Krieger
haben eine Tendenz zu Staatenbildung und Expansion, die ,Arbeiter” eine Ten-
denz zur Isolation. Aber der Krieg st63t an seine Grenzen, wahrend die Industrie
global sein kann (Systeme 1V, 322f., dt. System 1V, 287). Die Industrie ist egois-
tisch und kann keine Ordnung begriinden, aber der industrielle Egoismus kann
durch Organisation integriert werden, der kriegerische Egoismus nicht.

Erst die Soziologie des spaten 19. Jahrhundert ist Soziologie der Nation. Bei
Comte fehlt zwischen Heimat (patrie) und Menschheit die Nation, mitten im natio-
nalen Zeitalter hat er eine post-nationale Welt zum Ausgangspunkt genommen.
Wahrend Liberale sich eine Transformation des Staates vorstellen kénnen, die
diesem den Charakter als Herrschaft nehmen soll, besteht Comte darauf, dal} der
Nationalstaat so unlésbar mit seiner militaristischen Vergangenheit verbunden ist,
daR er nicht in eine industrielle Gesellschaft transformiert werden kann. Der Frie-
den kommt mit der Auflésung der Nationalstaaten und ihrer Gehorsamsstruktu-
ren. Im post-militérischen Zeitalter gibt es keine Griinde mehr fur Nationen. Com-
tes Irrtum war, seine Zeit fur post-militdrisch zu halten. Comtes Kosmopolitismus
ist als ein Prozel fur Jahrhunderte gedacht, aktuell allein fir den Westen Euro-

443

0.01.2026, 00:25:2



https://doi.org/10.5771/9783748931645-438
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

pas- Auch dort werden zwischen den Heimatstaaten und der weltweit gedachten
geistlichen Fuhrung keine foderativen Institutionen erkennbar, es ist sozusagen
ein negativer Foderalismus. Eine Weltorganisation hat Comte nur rudimentar. Mit
seiner Forderung nach einer gemeinsamen Marine und einer gemeinsamen Wah-
rung geht er freilich viel weiter als im 19. Jahrhundert Ublich, aber wie diese orga-
nisiert werden, bleibt blaB. Er lobt ,die bewundernswerte Utopie von Henri V.8,
der Quaker und von Leibniz tber die Ewigkeit des okzidentalen Friedens®, aber
die spéatere ,spontane Entwicklung der Elitenbevélkerung® war viel wichtiger
(Systeme 1V, 304f, dt. System |1V, 273). Die internationale Organisation kann nicht
staatlich sein; sie ist eine Kirche, weil ihr einziger Zweck die Transformation mili-
tarischer Staaten in industrielle Gesellschaften ist. Einen bleibenden globalen
Regulierungs- und Entscheidungsbedarf scheint es nicht zu geben. Auch die
Weltwirtschaft bleibt schattenhaft. Wie fur andere Fragen fehlt uns freilich Comtes
eigentliches Werk (angekundigt hatte er: Systeme d’industrie positive ou Traité de
I'action totale de I'Humanité sur la planéte). Comtes internationale Organisation
ist ein Rat von soziologisch gebildeten Wissenschaftlern. Als die UNESCO sich
noch fir zustdndig ansah fir das gemeinsame Denken der Menschen Uber die
Menschheit, fand Pierre Arnaud bei der UNESCO ,plus ou moins“ Comtes pou-
voir spirituel (Sociologie de Comte a.a.O. S. 172). Der Comteanismus lebte von
H. G. Wells Uber Jacques Maritain bis zu zahlreichen kosmopolitischen Techno-
kraten Mitte des 20. Jahrhunderts in der Idee fort, daR Wissenschaftlern eine
spezielle Aufgabe in der Weltregierung zukommen misse.

Die Menschheit besteht nur, soweit sie sich zu einer Einheit bildet. Comte ver-
sucht, Bindung von der Familie auf die Gesellschaft aller Menschen, der Toten,
der Lebenden und der Kommenden auszuweiten. Eine liebende Menschheit hat
eine andere Welt als eine egoistische Menschheit. Allein diese Integration der
Menschheit, eine religiose Aufgabe, gibt dem Frieden eine ausreichende Basis.
Comte greift nicht auf eine irgendwie bereits vorhandene Mitmenschlichkeit
zurick, weder als natirliche Sympathie noch als natirliches Recht, sondern
besteht auf der allmahlichen Ausweitung der Bindung von der Familie bis zur
Menschheit. In den neueren, an Menschenrechten orientierten Debatten um
Kosmopolitismus spielt der einzige entschiedene Kosmopolit des 19. Jahrhun-
derts keine Rolle. Comtes Positivistische Kirche als expandierende internationaler
Organisation ist Sekte geblieben. Aus dem friihen 20. Jahrhundert werden weiter
unten orthodoxe positivistische Stellungsnahmen referiert, die die Welt nicht mehr
wirklich aufhorchen lieRen. In GroRbritannien war Frederic Harrison Leiter einer
Comteanischen Kirche. Im 19. Jahrhundert war Comte einer der wenigen ent-
schiedenen Gegner des Kolonialismus und seine Wirkung auf den Antiimperia-
lismus war bedeutend. Vgl. zu den britischen Positivisten: Gregory Claeys, Impe-
rial Sceptics : British Critics of Empire, 1850-1920. — Cambridge 2010. Der Pazi-
fismus Comtes hat seine neueren Ausleger wenig interessiert, die Theoriege-
schichte der Internationalen Beziehungen hat Comte nur selten wahrgenommen.
Raymond Aron (unten referiert) ist die Ausnahme.

8 Gemeint ist der Friedensplan des Herzogs von Sully, der im 19. Jahrhundert meist
noch als ein Plan des franzdsischen Konigs galt.

444

0.01.2026, 00:25:2



https://doi.org/10.5771/9783748931645-438
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

Cours de philosophie positive. — t. 4-6. — Paris 1839-1842

Deutsche Ubersetzung: Soziologie. — Jena 1907-1911, Neuauflage 1923

Die ersten drei Bande des Cours 1830-1838 erhalten die Wissenschaften von der
Mathematik bis zur Biologie. Ins Deutsche Ubersetzt wurden nur die Bande 4 bis
6, die Sozialphilosophie enthalten. (Fir die franzdsische Ausgabe wird die Num-
mer der Lektion, fir die deutsche die Nummer des Kapitels in Klammern angege-
ben; die Uberschriften sind stark gekiirzt.)

t. 1V/46 (1/1) Politische Vorbetrachtung

Die Anarchie der kritischen Periode der Metaphysik zeigt sich besonders deutlich
in den internationalen Beziehungen, wo der Verzicht auf regelnde Gewalt prokla-
miert wird. Mit dem Ende der geistlichen Gewalt des Papsttums hat sich die
europaische Ordnung aufgeldst. An die Stelle einer Ordnung sind metaphysische
Begriffe der nationalen Unabhangigkeit und der gegenseitigen Nichteinmischung
getreten. Die Volker sind dazu bestimmt, eine engere Verbindung aufzunehmen,
als zur Zeit der theologischen und militdrischen Politik. Die metaphysische Politik
hat den feudalen Geist bekédmpft, aber den militdrischen Geist nicht aufgeben
wollen (gegen Anhdnger der Revolution, die weiter Krieg und Kolonialismus
loben).

t. IV/ 51 (1/6) Grundgesetze der sozialen Dynamik

Die militéarische Lebensform hat in den Revolutionskriegen Auftrieb erhalten, aber
sie ist auf dem Rickzug. Wegen fehlender Organisation bleibt Frieden aber pre-
kéar. Die militarische Lebensweise kommt aus der Antipathie des primitiven Men-
schen gegen regelmaRige Arbeit. Ohne den Krieg hétte es keine Staaten gege-
ben, nur isolierte Familien. RegelmaRige Produktion beginnt mit den Sklaven der
Kriegerklasse. Mit der Vereinigung der bekannten Welt unter Rom hat der Krieg
seinen Zweck verloren. Ohne die theologische Legitimation héatte der militarische
Geist nie eine Rolle in der Evolution der Zivilisation spielen kénnen. Das kriegeri-
sche Leben setzt Unterdriickung aller anderen Anlagen voraus, das industrielle
Leben fordert Entfaltung aller Anlagen (auf3er der zum Krieg).

t. V/53 (11/8) bis V1/57 (I11/12) verfolgt diese Skizze durch die Zeitalter des Polythe-
ismus, des Monotheismus, der Metaphysik, der Spezialisierung und der Allge-
meinheit.

t. VI/60 (111/15)  Ausblick auf die Wirkungen der positiven Philosophie

Uberblick Giber Familienorganisation, Altruismus, moralische Erziehung, geistliche
Gewalt — Politik im engeren Sinne kommt nicht vor, sondern ein Ausblick auf die
allmahliche Einigung der Welt. Die positivistische Neuordnung beginnt bei den
finf okzidentalen Nationen Europas, wird dann die ganze weille Rasse umfassen
und am Ende das ganze Menschengeschlecht. Der Katholizismus hat nicht ver-
hindern kdnnen, daf sich der Okzident in unabhéngige Nationen aufgelést hat.
Der Positivismus wird die Nationen wieder zusammenfihren, die ,weltliche Kon-
zentration” in Staaten wird bedeutungslos und spontan verschwinden.

Systéme de politique positive ou Traité de sociologie, instituant la religion
de ’THUMANITE. — . — Paris 1851-1854. — 4 Bde.

Neudruck: Osnabriick 1967

Deutsche Ubersetzung: System der positiven Politik oder Abhandlung der
Soziologie, die die Religion der Humanitat griindet. — Wien : Turia und Kant,
2004-2012

445

0.01.2026, 00:25:2



https://doi.org/10.5771/9783748931645-438
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

Bd. | Allgemeine Schlussfolgerung des vorlédufigen Diskurses: Religion der
Humanitéat (in der deutschen Ausgabe Teilband 1)

Das definitive Regime braucht Einheit: Humanitét (Grand Etre) muR an die Stelle
Gottes treten. Das Grand Etre, das auf der gegenseitigen Liebe beruht, muR
mehr umfassen als ein Vaterland. Ein permanentes Konzil wird provisorische
internationale Regierung (eine 30kopfigen Regierung mit genau geregeltem Anteil
einzelner Nationen, einige Frauen reprasentieren das Gefiihl, das allein zwischen
den ménnlichen Praktikern und Theoretikern vermitteln kann). Die regionalen
Regierungen bleiben fir die materielle Ordnung zustandig, ,die freien Vorlaufer
des letztglltigen Regimes® werden durch eine neue Erziehung das spirituelle
Interregnum beenden. Europa bekommt gemeinsame Marine — als Polizei der
Meere und zu Erkundungen — und gemeinsame Wahrung.

Bd. Il  Soziale Statik

Ch.5 Positive Theorie des sozialen Organismus

Die regionale patrie/cité ist Organ des Grand Etre. Sie hat nur schwache (und
abnehmend) Zwangsorgane. Die Welteinheit wird religiés sein: Die positivistische
Kirche vereint die patries, wie die patrie die Familien vereint. Zunachst geht es
nur um westeuropaische Nationen. Da ihr Glauben rational ist, kann sie einst den
ganzen Planeten umfassen. Positive Politik beruht auf freiwilligen Verbindungen.
Die modernen Staaten verschwinden, weil sie Zwangsanstalten sind.

Ch. 6  Positive Theorie der sozialen Existenz, durch das Priestertum systemati-
siert

Die Philosophie bevorzugt das Allgemeine, aber die Affektion fir das Allgemeine
ist nur in einem langen historischen Prozel zu realisieren: Familie, patrie, Grand
Etre. Das Leben spielt sich v.a. in der patrie ab. Uberstaatlich ist nur der religitse
Rat, der den Ubergang zur industriellen Gesellschaft organisiert.

Bd.lll  Soziale Dynamik oder die allgemeine Abhandlung iber den menschli-
chen Fortschritt

Der Band enthalt eine Rekapitulation der Geschichtsphilosophie des Cours: den
Weg zur Familie, zur Industrie, zum positiven Wissen.

Ch.1  Positive Theorie der menschlichen Entwicklung

Eine besonders klare Formulierung der historischen Notwendigkeit des Krieges:
Alle Assoziationen setzen grofe Gesellschaften voraus, die zunachst nur der
Krieg bringen konnte. Die notwendige Abfolge: Eroberung, Verteidigung, Arbeit.
Bd. IV Synthetisches Tableau der Zukunft der Menschheit

ch.4  Allgemeines Tableau der aktiven Existenz oder finale Systematisierung
des positiven Regimes

Enthalt eine Beschreibung der kiinftigen Ordnung Europas. Die grof3en National-
staaten zerfallen in 70 Regionen (patries). Diese decomposition fuhrt dazu, dal®
die Regierungen sich einer gemeinsamen geistlichen Fihrung unterstellen.
GroRe Staaten fUhren zu internationaler Anarchie. Abgesehen von der positi-
vistischen Kirche sind keine weltweiten Institutionen der république universelle
erkennbar, wohl aber weltweite Angleichung der Gesetze (v.a. des Familien-
rechts, ,pour compléter la similitude morale®).

Ch.5  Systematische Beurteilung der Gegenwart, gemal3 der Kombination der
Zukunft mit der Vergangenheit, Allgemeines Tableau des extremen Ubergangs
Der Weg zur Einheit der Welt fiihrt tiber das Ubergewicht des Westens und ist nur
unter franzésischer FUhrung denkbar. Wenn auch alle finf okzidentalen Nationen
eine Rolle haben, die enge Zusammenarbeit der drei katholischen Nationen ist

446

0.01.2026, 00:25:2



https://doi.org/10.5771/9783748931645-438
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

am Wichtigsten. Auch in den anderen Religionskreisen, wird es dhnliche Trans-
formationen geben, zunédchst in den monotheistischen Staaten RufRland, Turkei,
Persien, danach in den polytheistischen Indien, China, Japan. Naheres erfahren
wir nicht (aufler dafl dem Islam eine besondere Vermittlungsrolle bei der schwie-
rigen Transformation des Afrikanischen Fetischismus zukommt).

Gilson, Etienne

Die Metamorphosen des Gottesreiches. — Ziirich : Thomas-Verl., 1959. —
S. 241-260 Das Reich der Gelehrten

Franzoés. Original 1952 u.d.T.: Les métamorphoses de la cité de Dieu

Comtes Kosmopolitismus ist die letzte Metamorphose der augustinischen Civitas
Dei. Comte folgt Augustin in der Liebe als Basis des Gemeinwesens der verninf-
tigen Wesen. Das Christentum hatte dieses Gemeinwesen nicht schaffen kénnen,
der Positivismus soll das jetzt leisten. Die positive Wissenschaft mit ihrer hem-
mungslosen Dogmatisierung soll die christliche Lehre ersetzen.

Aron, Raymond

War and Industrial Society. — London : Oxford Univ. Pr., 1958. — 63 S.
(Auguste Comte Memorial Lecture ; 3)

Neudruck in: War : Studies from Psychology, Sociology, and Anthro-
pology / ed. by Leon Bramson ... — rev. ed. — New York : Basic Books, 1968.
- S. 359-402.

Ausgabe von Arons franzésischen Text: La société industrielle et la guerre.
— Paris : Plon, 1959. - S. 1-83

Die industrielle Theorie des Friedens beruht auf einer optimistischen, linearen
Geschichtsauffassung. Den Gemeinplatz der Entwicklung vom militdrischen zum
industriellen Geist hat Comte vorgefunden. Er kann diese Trennung nur machen,
weil bei ihm ,Industrie” nicht viel mit Industriebetrieben zu tun hat, sondern freie
Arbeit statt Sklaverei meint. Imperiale Kriege (a la Lenin) kennt Comte, denkt
aber, die l&gen bereits in der Vergangenheit (im 18. Jahrhundert). Die Kriege der
Revolution und Napoléons waren die letzte Demonstration des kriegerischen
Geistes. Jetzt sind nur noch Kriege denkbar, die zurlickgebliebene Volker im
Namen der Humanitat unter Vormundschaft stellen (was Comte verurteilt, aber
nicht ausschlieBen kann). Die Weltkriege des zwanzigsten Jahrhunderts unter-
scheiden sich von friiheren Kriegen dadurch, daf} die Vélker sie als absurd ansahen,
sie konnten nur aus dem deutschen und japanischen Militarismus erklart werden.
So konnten Veblen und Schumpeter Comtes Modell fortsetzen. Auch der Mar-
xismus knupft hier an (nur kennt er zwei Formen industrieller Gesellschaft, die
kapitalistische ist kriegerisch, die sozialistische friedlich). Falsch war Comtes
Identifizierung des Militargeistes mit der Militarklasse: das Verschwinden der
Berufssoldaten hat keinen Pazifismus gebracht. Comte und Marx waren zu
optimistisch, sie konnten sich nicht vorstellen, daR® Erscheinungen, die ihren Sinn
verloren haben, weiterleben. Aber auch Aron ist Uberzeugt, dal® es langfristig
wichtig ist, ob etwas vernlinftig ist oder absurd.

Derathé, Robert
Pacifisme et industrialisme, in: La guerre et ses théories. — Paris 1970
(Annales de philosophie politique ; 9) S. 59-70

447

am 20.01.2026, 00:25:2



https://doi.org/10.5771/9783748931645-438
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

Comte geht davon aus, da Krieg durch Entwicklung der Wirtschaft allmahlich
verschwindet. Bei der ,élite de humanité® ist er bereits verschwunden. Eine neue
organische Epoche kann nur als Frieden gedacht werden. Zunachst hat die
Industrie dem Krieg gedient, dann hat die militédrische Macht der industriellen Or-
ganisation geholfen, zuletzt Uberwindet die Industrie den Krieg. Wirtschaftskriege
zeigen, dal® der Militdrgeist dem Wirtschaftsgeist unterworfen ist. Besoldete
Armeen zeigen den Niedergang des Krieges. Comte kennt drei Kriegstypen:
Kolonialkriege (die Eroberung ganzer Weltteile im 18. Jahrhundert), Prinzipien-
kriege (die Revolutionskriege), imperialistische Kriege (in denen unsere Kultur
zurlickgebliebenen Vélkern aufgezwungen wird). Diese Kriege haben keine
Zukunft, weil der ,instinct de la sociabilité moderne” sie verurteilt. Comtes Annahme
war zu optimistisch: Er hat gegenlaufige Tendenzen zu wenig beachtet, mit der
Perfektionierung der Waffen und der Intensivierung des Krieges im Zeitalter der
Industrie nicht gerechnet. Aber wir haben keinen Grund an seiner Grundintuition
zu zweifeln: Der Unterschied von Militdrgesellschaften und Wirtschaftsgesell-
schaften ist plausibel. Aber wir miissen mit Regressionen rechnen.

Larizza, Mirella

La République occidentale dans la pensée d’Auguste Comte, in: Il pensiero
politico 27 (1994) 18-34

Im europdischen politischen Denken wird Féderalismus mit Freiheit verbunden,
aber Comte ist gegendiiber Freiheit gleichgultig. Ihm geht es nicht um lokale Beson-
derheit, Autonomie oder Demokratie, sondern um gesamteuropaische Moderni-
sierung. Auch um Pazifismus oder Verbriderung der Voélker geht es nicht. Er
sieht eine gemeinsame europaische gesellschaftliche Dynamik und ein Bewuf3t-
sein dieser Gemeinsamkeit seit der Franzdsischen Revolution. Comte begann mit
einer rein spirituellen Gewalt Gber den Staaten. Seit 1848 versucht er, National-
staaten durch regionale Einheiten zu ersetzen, die der Gbernationalen spirituellen
Regierung mehr Einwirkung ermdéglichen. République occidentale und Regionen
sind Teil desselben Programms. Die fir Comte wichtigsten Politikfelder (das Eigen-
tumsregime und die Familie) sind der Verfligung der Regionen entzogen.

Wernick, Andrew

Auguste Comte and the Religion of Humanity : the Post-Theistic Program
of French Social Theory. — Cambridge (u.a.) : Cambridge Univ. Pr., 2001. —
S. 156-165 The question of violence

Wéhrend Condorcet die Vergangenheit noch von der Gegenwart her moralisch
verdammt, weil3 Comte, dall Gewalt bei der Entfaltung der Humanitat eine Rolle
spielte. Im positivistischen Kalender ist der 5. Monat nach Julius Caesar benannt:
zur Erinnerung an die Bedeutung, die Militdrorganisation fur die Menschheit hatte:
Der Krieg hat groRere Einheiten geschaffen und das kriegerische Leben hat das
industrielle Leben vorbereitet. Comte ndhert die industrielle Aktivitat der militari-
schen so stark an, dal die industrielle der militérischen ersatzlos folgen kann. In
Comtes Liste der Emotionen gibt es keine wirklich bésartigen Impulse. Von Anfang
an herrscht Ordnung. ,Comte’s bad other is not violence, hatred or lust for power,
but chaos and disorder.” Die Moderne behalt damit Ziige der Gewalt.

De Boni, Claudio
L’idée de ,république occidentale’ et le positivisme : de Condorcet a
Comte, in: Les Etats-Unis d’Europe : un projet pacifiste / ed. Marta Petricioli

448

0.01.2026, 00:25:2



https://doi.org/10.5771/9783748931645-438
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

... — Bern (u.a.) : Lang, 2004 (L’Europe et les Europes : 19e et 20e siécles ; 6)
S. 195-212

Internationalismus ist fir den Positivismus mehr eine Frage der Erziehung als der
Politik. Was Condorcet, Saint-Simon und Comte verbindet, ist ,le théme de la
circulation internationale des savants.” Schon 1822 forderte Comte flr die gesell-
schaftlichen Probleme aller europaischen Staaten eine européische Losung. Die-
se Losung ist die Europédische Organisation der Gelehrten. Die Industriellen sind
am ,patriotisme sauvage* orientiert, der europaische Geist muf3 von den Gelehr-
ten kommen. Comte hat das in spateren Schriften néher ausgefiuhrt, was aber
~der Westen“ genau ist, ist schwer zu fassen: ein wenig Kirche, ein wenig Philo-
sophenversammlung, ein wenig moralische Autoritét.

Cherni, Zeineb Ben Said

Auguste Comte, postérité épistémologique et ralliement des nations. —
Paris : Harmattan, 2005 (Epistémologie et philosophie des sciences) S. 135-
181 Universalisme et paix chez Comte

Die Krise der Industriegesellschaft ist eine moralische Krise: Fortwirken von Krieg
und Sklaverei. Der Kolonialismus ist eine ,monstreuse aberration“ (die Eroberung
des Elsasses im 17., Korsikas im 18., Algeriens im 19. Jahrhundert). Das ,Grand
Etre“ ist nicht einfach die Union aller Menschen, sondern die Union der drei Ras-
sen: weill=spekulativ, schwarz=affectiv, gelb=aktiv. Diese Unterschiede werden
in der Union bestehen bleiben. Ost und West suchen seit Jahrhunderten die uni-
versale Religion, erst der wissenschaftliche Geist kann diese bringen. Auf der
Ebene der Theologie wiirde immer das Gegeneinander von Islam und Christen-
tum bleiben. Dieser Vereinigungsgedanke ist der Antrieb zur Humanitatsreligion.
Auch hier sollen die alteren Zige bewahrt werden: Das paulinische Christentum
hat die Idee der Gleichheit beigesteuert. Am Islam wird geschéatzt, dal er immer
auf der gesellschaftlichen Verwirklichung der Moral bestand. Der Islam ist des-
halb die Vorbereitung der ,sociocratie“. Der Frieden ist keine Frage von Vertra-
gen, sondern der Angleichung der Werte der Vélker.

Emile Corra (1848-1934), Vorsitzender der Société Positiviste Internationale, die
er 1906 von der dahinvegetierenden positivistischen Kirche abgespalten hatte, ist
im Weltkrieg begeistert von der spontanen politischen Einheit in allen Landern.
Darin zeigt sich spontane Unterstellung der Politik unter die Moral. Nétig ist aber
Jorganisation de la conscience de I'Humanité et d'un systéme général
d’éducation”, was die Positivisten schon lénger vorbereiten ,sous le nom de reli-
gion de I'Humanité“ (Les enseignements philosophiques de la guerre. — Paris
1915).

Luis Lagarrigue Alessandri (1864-1949), chilenischer Ingenieur und flihrender
Publizist des Positivismus, kommt auch zur Zeit des Vélkerbundes Uber Familie
und Patrie als Organisationen des Altruismus und der unité nicht hinaus. Militari-
sche Eroberung ist bereits durch ékonomische Konflikte ersetzt worden. Wenn
das Proletariat bestimmen wird, wird auch der Altruismus zwischen den Voélkern
eine Chance haben. Harmonie der Vélker kommt aus der Menschheitsreligion,

449

0.01.2026, 00:25:2



https://doi.org/10.5771/9783748931645-438
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

der Vélkerbund kann das nicht leisten. Das Buch endet mit dem alten Comteani-
schen Aufruf an Frauen, Priester (Lehrer/Intellektuelle), Proletariat. Lagarrigues
Internationalismus beruht auf einer lateinischen Union Frankreichs mit Italien,
Spanien, Portugal, Lateinamerika, auch England, die USA, Deutschland, der Rest
der Welt kdnnen sich anschliefen — je nach politischer Reife. Die République
Occidentale wird zur République Terreste (Politique internationale. — Paris 1928).

4.1.2 Saint-Simonismus

Die Saint-Simonisten finden bei Saint-Simon (Bd. |, 454-460) eine Geschichts-
theorie der kritischen und organischen Perioden, Identifizierung des anbrechen-
den Zeitalters als Zeitalter der Industrie, MiRtrauen in die Fahigkeit von laissez-
faire und Liberalismus, das neue Zeitalter ordnen zu kénnen. Von Saint-Simon
erben sie die Kritik an abstrakten Freiheitsversprechen der Liberalen und die
Notwendigkeit einer neuen Hierarchie, die nicht am Militér orientiert ist, sondern
an Industrie, Wissenschaft und Kunst. Saint-Simon verwies darauf, dal} die neue
Zeit eine neue Religion bendtigt, nach dem Vorbild der urchristlichen Gemeinde
und der Kirche. Saint-Simonisten halten den Staat fiir ein Produkt des Krieges
und sehen einem Ende dieser Art Staat entgegen. Auch Anndherung an den
internationalen Frieden gehort zur Nachfolge Saint-Simons. Saint-Simonismus ist
zunachst der Kreis um den spaten Saint-Simon und die 6konomische Zeitschrift
Le Producteur 1825/26; die friihen Schriften von Barthélemy Prosper Enfantin
Uber kosmopolitische Bankiers sind typisch fir diese Phase. In seiner zweiten
Phase ist Saint-Simonismus der Kreis der religion saint-simonien; der autoritative
Text dieser Phase ist die Doctrine de Saint-Simon. 1832, in seiner dritten Phase,
meint Saint-Simonismus die Anh&nger Pére Enfantins, die eine Art monastisches
Leben flhren und fir ihre soziale und spirituelle Lehre systematisch werben; fur
diese Phase typisch sind Michel Chevaliers Schriften Uber die Verwandlung der
Welt durch Eisenbahnbau. Nach der Unterdriickung 1832/33 blieb ein Netzwerk
von Freundschaften (und Feindschaften). Saint-Simonisten dieser Spatphase
sind stark in Journalismus, Eisenbahngeschéft und Algerienarmee. Die Moderni-
sierungspolitik Napoléons lIl. hat saint-simonistische Zuge (Sainte-Beuve nannte
ihn ,Saint-Simon zu Pferde®). Ein (unkritischer) Uberblick dazu bei Jean Sagnes,
Napoléon Il : le parcours d’un Saint-Simonien. — Sete 2008.
Die Fakten stehen immer noch am besten in den alten historischen Erzahlun-
gen: Sébastien Charléty, Histoire du Saint-Simonisme : 1825-1864. — Paris
1896, Neudrucke 1931 und 1964; Georges Weill, L’école saint-simonienne :
son histoire, son influence jusqu’a nos jours. — Paris 1896, Neudruck 1979;
Henry-René d’Allemagne, Les Saint-Simoniens : 1827-1837. — Paris 1930 (ein
Bilderbuch, das die Fremdartigkeit dieser Bewegung gut zeigt); ders., Prosper
Enfantin et les grands entreprises du XIXe siecle. — Paris 1935. Neuere Ge-
samtinterpretationen: Georg G. Iggers, The Cult of Authority : the Social Phi-
losophy of the Saint-Simonians ; a Chapter in the Intellectual History of Totali-
tarism. — The Hague 1958 (F. A. Hayek hatte den Grafen von Saint-Simon fiir
Jotalitdre Demokratie* verantwortlich gemacht, Iggers beschuldigt dagegen
die Saint-Simonisten; die 2. Auflage 1970 rudert zurlick: es sei ,benevolent
totalitarism“); Robert B. Carlisle, The Proffered Crown : Saint-Simonianism

450

0.01.2026, 00:25:2



https://doi.org/10.5771/9783748931645-438
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

and the Doctrine of Hope. — Baltimore, Md. 1987 (gegen Hayek und Iggers);
Antoine Picon, Les Saint-Simoniens : raison, imaginaire et utopie. — Paris
2002. Einfihrung: Pamela Pilbeam, Saint-Simonians in Nineteenth-century
France : from Free Love to Algeria. — Basingstoke 2014. Zur Wirkung:
Rouchdi Fakkar, L’influence internationale de Saint-Simon et de ses disciples
: bilan en Europe et portée extraeuropéenne. — Genéve 1967.

Es ist viel spekuliert worden, ob die Saint-Simonisten ihre Religion ernst genom-
men haben. Die Doctrine laRt eher einen Willen nach Religion erkennen und dazu
viel Mathematiker-Metaphysik und eine einfache Dialektik von Geist und Fleisch,
Zeit und Raum, Einheit und Vielfalt, Vergangenheit und Zukunft, Mannlichem und
Weiblichem. Am solidesten ist die Geschichtsreligion der Vollendung der Schép-
fung durch den Menschen, die intellektuelle Basis ist mit etwas Lessing (Die
Erziehung des Menschengeschlechts) und véllig ohne Hegel zu eng. Zur Religion
der Saint-Simonisten: Le livre Nouveau des Saint-Simons / édition, introduction et
notes par Philippe Régnier. — Tisson 1991. Vgl. Robert B. Carlisle a.a.0.; Ginevra
Conti Odorisio, Barrault et 'émancipation féminine dans I’école saint-simonienne,
in: Actualité du Saint-Simonisme | sous la direction de Pierre Musso. — Paris
2006. — S. 165-182. Auch nach dem Ende des Kults hielt Enfantin am Versuch,
eine neue Religion fir das 19. Jahrhundert zu schaffen, immer fest. Nach dem
Ende der messianischen Dringlichkeit war es wie eine Vorwegnahme der ethi-
schen Gesellschaften des Jahrhundertendes (La vie éternelle : passée — présen-
te — future (1861), in: Oeuvres de Saint-Simon et d’Enfantin XLVI, 1-197). Der
,Sozialismus* der Saint-Simonisten besteht in Organisation der Okonomie im
Gegensatz zum anarchischen Kapitalismus. Der EinfluR der aristokratischen
MuRigganger auf die Gesellschaft mul? beendet werden. Statt an Erben fallen die
Vermdgen an ,Banken®, die das Kapital ,Arbeitern® zur Verfligung stellen. Mehr
Sozialismus ist nicht vorgesehen. Aufgeklarte Beamte werden an dieser Trans-
formation mitarbeiten. Echte Arbeiter hat es unter den Saint-Simonisten kaum
gegeben, nach 1833 wurde viele der Saint-Simonisten Unternehmer oder Sozia-
listen. Der Eindruck auf européische Intellektuelle war betréchtlich (Heinrich Hei-
ne, Thomas Carlyle, John Stuart Mill, Alexander Herzen, Karl Marx usw. usw.).
Vgl. zur Gesellschaftslehre der Saint-Simonisten auf3er der Doctrine (7. Sitzung)
ausfuhrlicher: Prosper Enfantin, Economie politique et politique saint-simonienne.
— Paris 1832, Teilubersetzung: Die National6konomie des Saint-Simonismus. —
Leipzig 1905.

Das internationale Programm ist wenig theoretisch. Ausgangspunkt ist, daf® Gott
nicht langer durch Krieg verehrt werden will (Oeuvres de Saint-Simon et
d’Enfantin XXV, 32ff — 17 August 1828). 1830/1831 konnten sie freilich zunachst
so interventionistisch klingen wie andere franzésische Demokraten. Danach geht
es wieder um association universelle durch Banken und Eisenbahnen. Grundlage
ist, wie bei Saint-Simon und Comte, die grof3e Wandlung von einer kriegerischen
zu einer 6konomischen Elite. Die kriegerische Elite ist so anachronistisch gewor-
den, dal Krieg und Frieden kein zentrales Thema mehr sind. Enfantin betont
den Kosmopolitismus der ,Arbeiter und folgt Saint-Simon darin, dall dies zu
einer européischen Fdderation fihren wird. Aber mit formalen Plénen internati-
onaler Organisation sind die Saint-Simonisten nicht befallt, sondern mit konkre-

451

0.01.2026, 00:25:2



https://doi.org/10.5771/9783748931645-438
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

ter Zusammenarbeit zwischen den drei westlichen Staaten Frankreich, Eng-
land, Preufen/Deutschland — gegen das autokratische RufBland (zur Vorge-
schichte bei Saint-Simon siehe Bd. |, 457-458, zur Nachgeschichte bei deutschen
Linkshegelianern siehe bei Arold Ruge und Moses Hess). Zum Internationalis-
mus: J.-L. Puech, La tradition socialiste en France et la Société des Nations. —
Paris 1921. — S. 29-76; Georg G. Iggers, The Cult of Authority. — The Hague
1970. — S. 119-134; Wilhelmus van der Linden, The International Peace Move-
ment 1815-1874. — Amsterdam 1987 (beachtet Enfantin und Chevalier stark und
bemerkt die saint-simonistische Ziige der franzésischen Friedensbewegung). In
der ersten Monographie zum Saint-Simonismus ging Moritz Veit ausfuhrlich auf
den Frieden ein, bezieht sich aber nicht auf die Friedensideen der Saint-
Simonisten, sondern auf die deutsche Idee eines ewigen Friedens seit Kant. Der
ewige Frieden bleibt ein Traum, wenn man nicht Gesetze entdeckt, die zeigen,
daR die Menschheit sich unmerklich diesem Ziel ndhert. Diese Gesetze haben die
Saint-Simonisten gefunden. Vélker wie Einzelmenschen missen die Schlacken
der Individualitdt abtun. Weltreiche (in Europa ist die Individualitat der Volker zu
stark ausgebildet), Weltliteratur, Welthandel und die Kolonisierung zeigen, daR
die Natur den Frieden vorbereitet, er muf} aber auch institutionell gegriindet wer-
den. Solange es einen Zwiespalt zwischen Ideen und Interessen gibt, wird der
Zwist der Vélker durch Krieg entschieden werden (Saint Simon und der Saintsimo-
nismus : Allgemeiner Vélkerbund und ewiger Friede. — Leipzig, 1834, 3. Abschnitt:
Uber die im Saintsimonismus wiederangeregte Idee eines allgemeinen Vélker-
bundes und eines ewigen Friedens).

Die Beziehungen der Saint-Simonisten zur franzdsischen Orientpolitik waren eng.
Ihr GroRprojekt ist die Neuordnung der Mittelmeerwelt als Kern der neuen Welt-
ordnung. Frankreich, seinem EinfluR in Agyten und seiner Herrschaft in Algerien
kommt eine besondere Rolle zu. Der Weg der Saint-Simonisten zur Aufhebung
aller Ausbeutung ist vom Weg des franzdsischen Imperialismus/Kolonialismus
kaum zu trennen. Man darf sich die Saint-Simonisten nicht pazifistisch vorstellen.
Vgl. zu diesem internationalen Paternalismus und Kolonialismus: Marcel Emerit,
Les Saint-Simoniens en Algérie. — Paris 1941 ; Rouchdi Fakkar, L’influence inter-
nationale de Saint-Simon et de ses disciples : bilan en Europe et portée extraeu-
ropénne. — Genéve 1967; Philippe Régnier, Les Saint-Simoniens en Egypte
(1833-1851). — Kairo 1989; ders., Le mythe oriental des Saint-Simoniens, in : Les
Saint-Simoniens et I'Orient : vers la modemite | sous la direction de Magali Mor-
sy. — Aix-en-Provence 1989; L’orientalisme des Saint-Simoniens | sous la direc-
tion de Michel Lavallois et Sarga Moussa. — Paris 2006.

Die Idee industrieller Armeen war in Frankreich als Weg zur Entmilitarisierung
beliebt. Die Saint-Simonisten haben sie von Fourier tbernommen (siehe Bd. I,
460-464), sie paldte zu ihrem symbiotischen Verhaltnis zu Bonapartismus und
Kolonialismus, ein Versatzstlick, auf das man im inneren und im kolonialen Kon-
text zurickgreifen konnte. Siehe unten bei Michel Chevalier (der als Saint-
Simonist diese Idee lancierte und als Okonom kritisierte) und Ferdinand Durand
(ein den Saint-Simonisten nahestehender Offiziert). Vgl. Michel Collinet, Le saint-
simonisme et 'armée, in: Revue frangaise de sociologie 2 (1961) no. 2, S. 38-47;
Wilhelmus van der Linden, The International Peace Movement 1815-1874. —

452

0.01.2026, 00:25:2



https://doi.org/10.5771/9783748931645-438
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

Amsterdam 1987. — S. 240-245. Die Idee gab es auch bei liberalen Okonomen:
Alphonse Blanqui legte 1838 dem Institut de France einen Plan vor, in dem er
sich von der Disziplin Vorteile fiir die 6ffentliche Produktion gegenlber der priva-
ten Produktion versprach (Chevaliers Distanzierung von den armées industrielles
1844 kdnnte eine Antwort darauf sein). Diese Idee begegnet Ubrigens auch noch
im deutschen Sozialismus bei Weitling und hat es ins Kommunistische Manifest
geschafft. Auflerhalb des Sozialismus steht noch Ruskins Idee der Festanstellung
nach Vorbild des Militars in dieser Tradition.

La doctrine de Saint-Simon : exposition. — Paris 1830

Neuausgabe in Oeuvres de Saint-Simon et d’Enfantin XLI und XLIl. — Paris
1877, Neudruck Aalen 1964

Wissenschaftliche Edition: Paris 1924 (von Célestin Bouglé und Elie Halévy)
Deutsche Ubersetzung: Die Lehre Saint-Simons. — Neuwied 1962

Sitzung 1 Von der Notwendigkeit einer neuen Gesellschaftslehre

In dem Kampf zwischen Anhangern des Mittelalters und der Revolution kann nur
eine neue Lehre Frieden bringen, die den Abscheu vor BlutvergieRen, Kampf,
Antagonismus, Opposition, Konkurrenz predigt. Das Studium der Geschichte
zeigt, daB die Zeit fiir eine neue ldee gekommen ist. Sonst wiirde die Menschheit
im Egoismus untergehen, der sich im Individualleben und zwischen den Vélkern
durchgesetzt hat. Es wird ein reicheres Gefiihl kommen: ,'amour de la famille
universelle des hommes*.

Sitzung 2 Entwicklungsgesetz der Menschheit

Die kritischen Epochen waren zerstérerisch, veraltete Formen mufiten ver-
schwinden. Heute schreckt der Mensch vor Blutdurst zurtick, der Nationalhal®
erlischt, die Voélker streben der Weltgemeinschaft entgegen. Ausbeutung des
Menschen durch den Menschen wird ersetzt durch Beherrschung der Natur,
Handel wird nicht durch Krieg gefiihrt, sondern allein durch Industrie.

Sitzung 4 Antagonismus — Allgemeine Vergesellschaftung [Association
universelle]. Abnahme des einen — allméhlicher Fortschritt der anderen

Die Gesellschaft entwickelt sich in immer weiteren Kreisen: Familie, Stadt, Nati-
on, Staatenbund mit gemeinsamem Glauben. Diesen Punkt hatte der Katholizis-
mus erreicht, die kritische Periode der Neuzeit hat dieses katholische Blindnis
aufgel6st. Die neue organische Periode wird die definitive Epoche der Mensch-
heit sein, denn ihr Rahmen ist universell und die Liebe wird bestimmend sein.
Sitzung 6 Sténdige Wandlung der Ausbeutung des Menschen durch den
Menschen und das Eigentumsrecht : Herr und Sklave, Patrizier und Plebejer,
Lehnsherr und Vasall, M(iBiggénger und Arbeiter

Die Menschheit strebt der Verwirklichung der Weltgemeinschaft zu. Erziehung,
Gesetzgebung, Eigentumsverfassung ,und alle gesellschaftlichen Beziehungen"
mussen umgebildet werden. Der Antagonismus ist abgeschwécht, aber noch
nicht verschwunden. Es gibt keine Zerstdérungs- und Eroberungskriege mehr wie
in Altertum und frithem Mittelalter. Jetzt wird um Handelsprivilegien gekdmpft.
Sklaverei ist durch Lohnarbeit ersetzt, aber Klassenzugehérigkeit wird vererbt.
Sitzung 15 LUnser Rationalismus wird mit Bewunderung und Liebe gepaart
angesichts jener géttlichen Fahigkeit des Menschen, sich an das in einer Zeit des
Chaos mit Haly Zerstérte zu erinnern und es zu einer neuen Ordnung zusam-
menzufiihren und zu verschmelzen... Die Familien, die Stadte, die Vélker waren

453

0.01.2026, 00:25:2



https://doi.org/10.5771/9783748931645-438
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

isoliert, aber es wird nur eine einzige Menschenfamilie geben, eine einzige Stadt,
ein einziges Vaterland.”

4.1.2.1 Barthélemy Prosper Enfantin

1796-1864, Sohn eines (fallierten) Bankiers, Polytechnicien (ohne AbschluB),
Weinvertreter, Bankangestellter, 6konomischer Publizist, ,Le pére supréeme* der
saint-simonistischen Gemeinde, 1832-1833 im Geféngnis, 1833-1836 Ingenieur
in Agypten, 1839-41 in der wissenschaftlichen Algerienkommission. Zuletzt Leiter
einer Eisenbahnentwicklungsgesellschaft. Seine Freunde haben eine monumen-
tale Werkausgabe mit Giber 3000 Seiten Biographie und Briefen eingeleitet. Eine
wissenschaftliche Biographie des Propheten und Geschaftsmannes fehlt; vgl.
aber Jean-Pierre Alem, Enfantin : le prophéte aux sept visages. — Paris 1963.

Enfantins friheste Stellungnahmen zum Frieden gelten der Pazifizierung durch
kosmopolitische Bankiers und der Etablierung der industriellen Gesellschaft. Dem
esprit de conquéte setzt er nicht den Handelsgeist oder den Geist der Industrie
entgegen, sondern den Geist der Association. Enfantin hat aus dem Scheitern
der Zeitschrift Le Producteur gelernt, dafl eine Verdnderung der Gesellschaft
allein durch Okonomie nicht méglich ist. Er hat den religiésen Zug der Lehre ver-
starkt. Er verpflichtet seine Gemeinde auf den Frieden. Michel Chevalier, der es
als Redakteur des Globe wissen mufdte, hat den Umschwung vom republikani-
schen Bellizismus zur pazifistischen Assoziation auf Enfantin zuriickgefuhrt. Wir
kénnen Enfantins Rolle fiir Chevaliers Mittelmeer-Projekt nicht genauer rekon-
struieren (Chevaliers Text von 1832 wurde in Enfantins Werken nachgedruckt mit
der Erkldrung, daf er ,sous l'inspiration du Pére supréme Enfantin® verfal3t wur-
de; OSSE VI, 55-87). Nach seiner Gefangenschaft ging Enfantin mit zahlreichen
Saint-Simonisten nach Agypten, um das Projekt zu beférdern. Er plante den Su-
ez-Kanal (und den Abrif3 der Pyramiden). Der Kanal war fir ihn immer eine Frie-
densidee. Das Projekt soll zeigen, daR alle Interessen des Westens und alle
Interessen des Ostens in der Foérderung des Weltverkehrs vereint werden kénnen
(Correspondance politique : 1835-1840. — Paris 1849. — S. 149-205 Politique
étrangére : question d’Orient). Mit dieser Aktivitdt kann sich der Westen auch von
der doppelten Geildel der Apathie und der Anarchie befreien, die in der nach-
napoleonischen Zeit gerade die ,ames ardentes, aventureuses, glorieuses® zer-
nagen und verzehren (ebd. S. 166, datiert Kairo 1836). Das ist ein ehrlicher Ein-
blick in die wahre Geschichte des Saint-Simonismus und gehért in die Geschichte
der dialektischen Kritik der Kriegsliebhaber von Platon bis William James: Gerade
die edelsten jungen Manner werden nicht durch ein pazifistisches Verbot des
Kampfes gewonnen, sondern durch die Suche nach einem friedlicheren und
sinnvolleren Betatigungsfeld fir ihren Mut und Abenteuerbereitschaft. Die Aufga-
be seiner Zeit ist fur Enfantin die Modernisierung des Orients. Als er diese Texte
1849 drucken lie3, bemerkte er, dall die Orientfrage weiterhin ungeldst ist. Es
kommt darauf an, ein solideres System des Umgangs zwischen den europai-
schen Staaten zu finden und dann ein System fir deren Umgang mit den islami-
schen Nationen (ebd. S. 151). In Briefen an europaische Monarchen bekampft er
die europaische Spaltung in liberale und konservative Machte. Enfantin vertritt
weiter die Idee Saint-Simons, dal} die drei groRen westlichen Nationen unter-
schiedliche Ideen verkérpern und deshalb zusammenkommen missen. In einem

454

0.01.2026, 00:25:2



https://doi.org/10.5771/9783748931645-438
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

Brief an Heinrich Heine skizziert er einen deutschen Dreibund als Einheit der drei
Ideen; Enfantin braucht Osterreich als Teil seines Europas, RuRland braucht er
nicht (10. Oktober 1835, OSSE X, 113). Die Idee eines Konzertes schwankt
ungewil® zwischen einem System gemeinsamer Sicherheit und einem Bindnis
der Kontinentalmachte Frankreich und Osterreich gegen die Flankenméchte Eng-
land und RuRland (Brief an Kénig Louis Philippe 16. Marz 1837, OSSE X, 191 —
Louis Philippe soll ein neuer Henri IV. werden: sozialer Kénig und Friedensstifter).
Enfantin hat immer an seinem (oder Michel Chevaliers) Programm von 1832 fest-
gehalten. In seinen Mémoires d’un industriel de I'an 2240 (1838, erst posthum
publiziert in OSSE XVII, S. 141-214) erz&hlt ein Bankier und Mitglied eines Euro-
paischen Kongresses von einem statebuilding-Einsatz in Georgien, den er leitet
(falls man statebuilding nennen will, was wohl doch eher nur saint-simonistischer
Ausbau von Infrastruktur ist): Es gibt hier keinen Hinweis auf einen noch beste-
henden georgischen Staat oder auf Widerstand gegen diese MaRnahme Euro-
pas. Konflikte in Europa scheinen verschwunden zu sein, aber eine Geschichte
ihres Verschwindens erfahren wir nicht. Es ist ein von Frankreich gefiihrtes Euro-
pa, weil Frankreich das Land ist, das am meisten fir Unternehmen der Zivilisierung
geleistet hat. Diese Feldzlige des Friedens werden metaphorisch in der Nachfol-
ge Napoléons gesehen. Von dem imaginierten Georgien kam Enfantin in ein rea-
les Algerien und wieder stellte er die franzdsische Zivilisation als selbstlos dar.
1841 versichert er, man héatte Algerien nicht kriegerisch erobern missen, wenn
man es besser studiert hatte. Er Ubernimmt dafir die Formel ,Si vis pacem, para
pacem®. Die alte ,para bellum“-Maxime stimmt firs 19. Jahrhundert nicht l&nger.
Wie so haufig ist pazifistisch zugleich kolonialistisch. Enfantin war Mitglied der
Wissenschaftlichen Kommission zur Erforschung Algeriens und forderte For-
schungen uber Ethnographie, Geschichte, Sitten und Institutionen des eroberten
Landes (die von Militdrs gepragte Kommission interessierte sich mehr fur Land-
vermessung). In Gber 500 Seiten seines Algerien-Buches gibt es nur einen einzi-
gen Satz zur Legitimitat der Herrschaft Gber Algerien und diese sagt nur, dal3 der
Moment, diese Frage zu stellen, vorbei sei. Flir Enfantin ist das franzdsische
Algerien ein weiterer Versuch, Orient und Occident zu vereinen. Er will es durch
eine franzdsische ,armée aux travaux public* pazifizieren und zivilisieren. Nie-
mand hat die hierarchische Organisation einer saint-simonistischen Arbeitsarmee
so pedantisch skizziert: die Assoziation ist zur Armee geworden. Die Sozialistin
Flora Tristan warnte 1842, bei Enfantin hatten die Worte ,Organisierung der
Arbeit® und ,Organisierung einer Armee“ dieselbe Bedeutung: ,Arbeiter, Gott
schitze euch vor einer solchen Organisierung!“ (Michel Collinet, Le saint-
simonisme et I'armée, in: Revue frangaise de sociologie 2 (1961) no. 2, S. 46;
Flora Tristan ist hier deutsch zitiert nach F. T., Arbeiterunion. — Frankfurt am Main
1988. — S. 108f.). Das Ingenieursdenken des Polytechnicien ist kein Sozialismus.
Zu Algerien: Marcel Emerit, Les Saint-Simoniens en Algérie. — Paris 1941; Phi-
lippe Régnier, Le colonialisme est-il un orientalisme? : a propos d’Enfantin et de
son essai sur la Colonisation de I'’Algérie (1843), in: L’orientalisme des Saint-
Simoniens / sous la direction de Michel Levallois et Sarga Moussa. — Paris 2006;
Osama W. Abi-Mershed, Apostles of Modernity : Saint-Simonians and the Civili-
sing Mission in Algeria. — Stanford, Cal. 2010 (auch zu Enfantins Kritik an saint-
Simonistischen Militars in Algerien).

OSSE = (Euvres de Saint-Simon et d’Enfantin. — Paris 1865-1878. — 47 Bde.,
Nachdruck Aaalen 1964

455

0.01.2026, 00:25:2



https://doi.org/10.5771/9783748931645-438
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

Des banques cosmopolites, in: Le producteur : journal de I'industrie, des
sciénces et des beaux-arts 2 (1825) 205-211

Arbeit und Frieden sind unlésbar verbunden. Kriege flihren nationale Aristokratie-
en gegeneinander, aber das Schicksal der Staaten hangt nicht mehr von ihnen
ab. Die unterdriickte Arbeit ist eine Macht geworden. Enfantin kiindigt eine euro-
paische Foderation an, die europaische Solidaritat ist bereits die beste Friedens-
garantie. Wie sich Staatshaupter treffen, um den Frieden zu bewahren, so bilden
kosmopolitischen Bankiers eine association, ein gemeinsames Interesse, das
einer der Samen der europaischen Fdderation sein wird.

Considérations sur I'organisation féodale et I'organisation industrielle :
comment L’ESPRIT D’ASSOCIATION se substitue graduellement dans les
rapports sociaux a L’ESPRIT DE CONQUETE, in: Le producteur : journal de
I'industrie, des sciénces et des beaux-arts 3 (1825) 66-85

Die ,philosophie de I'industrie® zeigt, dal Herrschaft von Menschen tber Men-
schen ein notwendiger Schritt zum Verlassen der Barbarei war. Dadurch ist die
Gesellschaft aber gespalten in die classe maitresse et oisive und die classe
esclave et productrice. Die Herrenklasse war fiir Sicherheit nétig, heute gibt es
daran keinen Bedarf mehr, aber die oisivité ist nicht verschwunden. Die Durch-
setzung des Prinzips der association wird klassenlos sein. Ziel der sozialen
Tatigkeit ist die Ausbeutung des Globus fiir die Bedirfnisse des Menschenge-
schlechts (nicht einzelner Menschen). Die Perfektionierung der association
entwickelt die force morale et intellectuelle. Auch die Leidenschaften werden von
der association bestimmt sein. Europa hat einen Punkt erreicht, an dem fast nie-
mand mehr auf esprit de conquéte setzt. Die verbliebenen Despoten miissen sich
maskieren.

Correspondence politique : 1835-1846 ; extrait du Journal Le Crédit. — Pa-
ris 1849. — S. 198-206 (Text von 1840)

Wahrend die Armeen der Alliierten unter britisch-russischer Fiihrung die Agypter
aus Syrien vertreiben, empfiehlt Enfantin den dipierten Franzosen seine alten
Projekte, darunter den Suez-Kanal. Europa muR auf Agypten als einen Ort der
Passage, ,une vraie colonie universelle®, vertrauen kénnen. Es geht um eine petite
armée des travailleurs pacifiques, aber es reicht nicht Ingenieure zu schicken, es
muf eine politische Mission sein. Es reicht nicht communications nationales zu
planen, die communication universelle mull ausgebaut werden. In Algerien und
Agypten kann Frankreich ,sa grande armée pacifique“ formen. Dafiir braucht man
nicht Advokaten, Professoren der Philosophie und der Geschichte, Rhetoren aller
Genres, sondern Ingenieure ohne die Neigung, Soldaten zu spielen. Das wird der
Beginn der Politik der Zukunft fiir alle Volker sein, der erste Tag eines neuen
Zeitalters der Menschheit, das Ende des Eroberungsgeistes, ,le premier acte de
I'esprit d’association, d’'union, de religion universelle.”

Colonisation de I’Algérie. — Paris : Bertrand, 1843. — 542 S.

Die Kolonisierung soll Prinzipien férdern, die Algerien und Frankreich gemeinsam
haben, und Prinzipien unterdriicken, die gegen eine Union stehen. Der kommu-
nale Besitz soll geférdert werden, das ist eine franzdsische Idee und entspricht
den Verhaltnissen im algerischen Stammesland. Enfantins armée pacifique ist
eine Truppe fir offentliche Arbeiten. Er heroisiert den ingénieur fondateur neu
erschlossener Siedlungen. Auch in Frankreich kénnte der Staat die Arbeiter

456

am 20.01.2026, 00:25:2



https://doi.org/10.5771/9783748931645-438
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

organisieren, wie er die undisziplinierten Truppen der Barone zu einem geordne-
ten Soldatenheer organisierte (der gesicherte Status des Soldaten wird Vorbild
fur die Zukunft des bisher ungesicherten Lohnarbeiters). Kolonisierung und Orga-
nisation der Arbeit, die beiden groRen Zeitfragen Frankreichs, sind unlésbar mit-
einander verbunden.

4.1.2.2 Michel Chevalier

1806-1879, Bergbauingenieur, 1830-1832 Redakteur des saint-simonistischen
Globe und der Zweithdchste in der saint-simonistischen Hierarchie, 1832-1833 im
Gefangnis. Politikberater, Staatsrat und Senator, Professor fiir Okonomie am
College de France. Handelte 1860 mit Richard Cobden den britisch-
franzdsischen Handelsvertrag aus, der als Beginn der neuen Welt des Freihan-
delspazifismus gefeiert wurde. 1869 fihrend in der Ligue Internationale et Per-
manente de la Paix. Biographie: Jean Walch, Michel Chevalier : économiste
saint-simonien. — Paris 1975 (S. 95-107 und S. 327-336 Referate von Chevaliers
frGhen und spéaten pazifistischen Denken); Fiorenza Taricone, Il sansimoniano
Michel Chevalier : industrialismo e liberalismo. — Firenze 2006.

Chevalier begann als Redakteur des Globe mit der Aufgabe, die saint-
simonistische Haltung zur internationalen Politik zu formulieren. Seine bekanntes-
te Idee war der internationale Eisenbahnbau des Systéme Mediterranée. Auch
spéter als der fihrende Okonom Frankreichs (was nicht viel heiRen mag: Schum-
peter nannte ihn ,a French economist of some though not very great note®) hat er
an den saint-simonistischen Ideen des Transports und der Assoziation festgehal-
ten. Er war ein Fuhrer der Freihandelsbewegung, aber kein Dogmatiker des Frei-
handels, sondern nur Kdmpfer gegen zu starken Protektionismus, der fir Pau-
perismus verantwortlich gemacht wird. Er sieht sich dem Protektionisten List so
nah wie dem Freihdndler Bastiat. Die nationale Solidaritat und die Interdepen-
denz der Nationen, die Solidaritdt und die Individualitdt missen in Harmonie
gebracht werden (Examen du systéeme commercial connu sous le nom de sys-
teme protecteur. — Paris 1852).
Zum Okonomen Chevalier: Dean Russell, Frédéric Bastiat and the Free Trade
Movement in France and England 1840-1850. — Genéve 1959. — S. 122-132;
Yves Breton, Michel Chevalier 1806-1879 : entre le saint-simonisme et le
libéralisme, in: L’économie politique en France au XIXe siécle |/ sous la direc-
tion de Yves Breton et Michel Lutfalla. — Paris 1991. — S. 247-275; Anne Cha-
teauneuf et Michel Bellet, La tradition industrialiste chez les économistes
francais au XlIXe siecle : le rble du ,saint-simonisme tardif, in: Les traditions
économiques frangaises 1848-1939 / sous la direction de Pierre Dockes ... —
Paris 2000. — S. 595-606; David Todd, L’identité économique de la France :
libre-échange et protectionisme 1814-1851. — Paris 2008.

Chevaliers Pazifismus war noch lange so bekannt, dal Hans Morgenthau ihn
stellvertretend fur die Scheinwissenschaft vom Frieden nennen konnte (Scientific

Man vs. Power Politics. — Chicago, lll. 1946). Aber ein solcher scientific man war
Chevalier nicht. Zwar klingt er oft, als wéren Einbahnen und Kanale fur den Frie-

457

0.01.2026, 00:25:2



https://doi.org/10.5771/9783748931645-438
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

den ausreichend (und als er als einziger prominenter Intellektuelle die Mexiko-
Intervention unterstitzte, lag es am Zentralamerikakanal). Aber man kann ihn
nicht eindimensional auf den Frieden durch Infrastruktur festlegen, die Zusam-
menfuhrung der Weltteile ist eine religiése Idee. Die ihm zugeschriebenen Gedichte
der Gefangniszeit 1833 lassen ahnen, wie sehr er Kosmopolitismus, Kanalbau,
Napoléon und das Versagen der franzdsischen Bourgeoisie religids fassen wollte
(Le Livre nouveau des Saint-Simoniens |/ ed. par Philippe Régnier. — Tusson
1992. — S. 236-263). Wie bei anderen Saint-Simonisten ist auch ein napoleoni-
scher Rest geblieben: Napoléon verkérpert die Tendenz zur Assoziation. Nichtin-
tervention war fir Chevalier keine Option. Die Intervention ist nicht nur historische
Realitat, sie mull auch begrift werden, weil die Alternative Isolation ware. Es
kommt darauf an, die wirklichen Krafte der Gegenwart (Saint-Simons Trinitat In-
dustrie, Wissenschaft, Kunst) fihrend in der Intervention zu machen. Beim spaten
Okonom Chevalier bleibt unter der Oberflache des Liberalismus ein pessimisti-
sches Menschenbild. Er nimmt die europédische Neigung zur Einmischung nicht
als 6konomische, sondern als anthropologische Gesetzlichkeit. Er glaubt nicht,
daly wirtschaftliche Interdependenz automatisch zum Frieden fihrt. Als Saint-
Simonist belebte er gegen den Interventionismus der Republikaner, den er geteilt
hatte, Saint-Simons Idee der europdischen Triarchie Frankreich, England,
Deutschland. Spéater begriindet er die Notwendigkeit der Europaischen F&deration
nicht mit irgendeiner nattrlichen Harmonie, sondern mit dem kampferischen
Wesen der Menschen (und besonders der Européer).

Pazifismus war in Frankreich im 19. Jahrhundert selten Antimilitarismus. Die
Armeen konnten als Instrument der Transformation gesehen. Chevaliers Globe
hat dieses Thema 1832 reichlich berlicksichtigt. Das Militér wird als Assoziation
begriffen, die im neuen Zeitalter der Assoziation fir die moralische Bildung wich-
tig ist: die soldats-travailleurs werden grof3e oOffentliche Aufgaben Ubernehmen.
An dem Tag, an dem die Armee ein corps industriel geworden ist, ist der Frieden
gesichert. Vgl. die Artikelserie De [larmée, considérée sous le rapport
d’armélioration du sort des peuples, 4. und 6. und 15. Februar (wohl von Cheva-
lier) und den Artikel Organisation industrielle de 'armée vom 8. Marz 1832 (sicher
von Chevalier; diesen Artikel hat er besonders ernst genommen und in Separat-
drucken verbreitet); auch in seinem letzten Artikel vor SchlieRung des Globe am
20. April 1832 kommt er, sozusagen als letztes Wort, auf die industriellen Armeen
zuriick. Vgl. auch L. Delaporte, Organisation pacifique de I'armée, Globe vom 3.,
6. und 9. Mérz 1832 lber die Armee als Erziehungsanstalt. Der Okonom Cheva-
lier distanzierte sich von der Idee einer militérisch organisierten Wirtschaft und
wurde einer der Begriinder einer realistischen Militdrékonomie. Durch den Wan-
del von einer militdrischen zu einer industriellen Zivilisation verschwinden die
Armeen nicht. Aber die Armee der Industriegesellschaft mulR nach anderen
Gesetzen als die Armee der Militdrgesellschaft organisiert werden. Er ist nicht
weit entfernt von seinen deutschen Kollegen, von denen nie angenommen wurde,
daR sie eine Wissenschaft vom Frieden lehren.

Intervention, in: Le Globe 17 Decembre 1830
Neudruck in: Politique européenne : articles extraits du Globe. — Paris 1832
(Religion Saint-Simonnienne)

458

0.01.2026, 00:25:2



https://doi.org/10.5771/9783748931645-438
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

Die Geschichte der Menschheit ist eine Geschichte von Interventionen. In frihe-
ren Zeiten waren sie gewaltsam. Auch diese waren ein Mittel der Erziehung des
Menschengeschlechts. Spater wurden sie gewaltloser: die Armeen begleiten nur
noch Kaufleute und Missionare. In Europa herrscht heute ein Zustand fast konti-
nuierlicher Intervention, da die Vélker schon fast eine Assoziation bilden. Frank-
reich muB} seine Mission als Fuhrerin der Vélker lbernehmen.

Direction nouvelle a donner a la politique générale, in: Le Globe 3 Juin 1831

Neudruck in: Politique européenne : articles extraits du Globe. — Paris 1832
(Religion Saint-Simonnienne)

Feiert die Rolle der Franzdsischen Revolution und Napoléons fur die Kriege, in
denen die feudale Vergangenheit in Europa zerstért wurde. Die Zukunft gehort
der ,association universelle des peuples et des individus®, die durch friedliche,
moralische, wissenschaftliche und industrielle Entwicklung verbunden sind. Diese
Entwicklung haben die beiden reaktiondrsten Machte, England und Ruf3land,
1814 abgebrochen, die Revolution hat sie 1830 wieder aufgenommen, aber nicht
mehr ausschlieBlich destruktiv. England hat sich geédndert, association ist méglich
geworden. Es wird eine Allianz sein von Frankreich (Land der Menschheitsmoral),
England (Land der Industrie), Deutschland (Land der Wissenschaft). Die drei Vol-
ker missen zusammenarbeiten, weil sie einander ergdnzen mussen.

La paix et la guerre, in: Le Globe 19 Juin 1831

Neudruck in: Politique européenne : articles extraits du Globe. — Paris 1832
(Religion Saint-Simonnienne)

Die internationale Unsicherheit bedroht auch die innere Entwicklung Frankreichs:
Die Freunde des Friedens wollen Metternich und den Zaren, die Freunde des
Krieges Eroberungen in der Art Napoléons. In Europa ist der Frieden unbedingt
vorzuziehen. Chevalier wiederholt den Gedanken eines Biindnisses von Frank-
reich, England, Deutschland; sie stehen fiir die drei Zige der Zivilisation: Moral,
Industrie, Wissenschaft, die wiederum den drei menschlichen Fakultaten Liebe,
Kraft, Intelligenz entsprechen. Nur durch diese pacifique préeminence kann der
Krieg in Europa endgultig abgeschafft werden. Dieses Biindnis ist Beginn der
association universelle. Ein gemeinsames Projekt ist Kolonisation.

La paix est aujourd’hui la condition de I’émancipation des peuples, in: Le
Globe 20. Januar, 31. Januar, 5. Februar, 12. Februar 1832

Nachdruck in: Politique industrielle: Systéme de la Méditerranée. — Paris
1832. — 57 S. (Religion Saint-Simonnienne)

und in: Politique industrielle et Systéme de la Méditerranée. — Paris 1832
(Religion Saint-Simonnienne) S. 96-150

[1] La paix considérée sous le rapport des intéréts

Nach der Juli-Revolution herrschten die Erinnerungen an die Franzdsische Revo-
lution und die Idee des Krieges. Nur Enfantin sah, dal} es in Europa keinen Krieg
mehr geben darf. Fortschritte kommen nur noch von der Industrie. Sie ist pazi-
fistisch, instinktiv lehnt sie den Krieg ab. Krieg ist Rickschritt, statt Freiheit zu
bringen, bringt er ,réconstruction de la féodalité.“ An dem Tag, an dem die Ban-
kiers eine Heilige Allianz bilden und sich zu einem Kongref treffen, ist ihre politi-
sche Macht begriindet. Dann gibt es keine Chance mehr, Krieg zu fiihren. Schuld
am Krieg haben die Schulen mit ihrer falschen Verehrung des Altertums.

459

am 20.01.2026, 00:25:2



https://doi.org/10.5771/9783748931645-438
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

[2] Impossibilité de fonder un équilibre européen par la guerre

Ziel eines republikanischen Krieges ist die Zerstérung der europdischen Aristo-
kratie. Aber die Natur der Vélker wird nicht dadurch geandert, dal} man sie be-
siegt. Bei einem Krieg zwischen Frankreich und England wirde ein wesentlicher
Teil des Reichtums der Menschheit vernichtet, die Industrie um ein halbes Jahr-
hundert zurickgeworfen. Die Freiheit der Liberalen ist nicht die Freiheit der
Zukunft. Blof3e Freiheit ohne Assoziation ist Isolierung.

[3] La paix définitive doit étre fondée par I'association de I'Orient et de
I"Occident

Alle Versuche, den Frieden durch Vernichtung zu schaffen, scheitern. Man muf
die Individualitat der Vélker anerkennen. Die Vélker sind Mitglieder der humanité,
die nur glicklich sein kann, wenn alle ihre Mitglieder frei sind. Nicht nur demokra-
tische Volker, ganz diverse Rassen, Volker, Klassen, Individuen missen akzep-
tiert werden. Allein die Krafte der Industrie, Wissenschaft, Kiinste werden eine
Veranderung bringen. Das gilt speziell fir die Beziehungen zwischen Orient und
Okzident. Ein Plan der Pazifizierung mu den Orient einbeziehen.

[4] Systeme de la Méditerranée

Der Krieg zwischen Ost und West war der Hauptkrieg der Geschichte, aber gera-
de die Mittelmeerwelt bietet die Chance zu friedlichem Zusammenkommen vieler
Vélker. Das kann der erste Schritt zur Association universelle werden. Es folgen
Plane der nétigen Eisenbahnen und Kanale, eines einheitlichen Bankensystems,
Ubernationaler Schulen und Museen. Ein gro3er zusammenhangender Verkehrs-
raum mul® Europa, Asien und Afrika verbinden. Das Geld, das fir Heere ausge-
geben wird, soll einige Jahre fiir diesen Plan ausgegeben werden. In Verbindung
mit der saint-simonistischen moralischen Wende kommt so der Frieden.

L’Europe et la Chine : ’Occident et I'Orient, in: Revue de deux mondes
4.Sér. 23 (1840) 209-255

Es gibt kein durchgehendes Kulturgefélle zwischen Occident und Orient: In mate-
rieller Kultur ist China zurtickgeblieben, in Moral ist es Europa voraus. Die Chine-
sen beherrschen die Welt weniger, sich selbst mehr (der westliche Individualis-
mus hat keine Entsprechung fir die Rolle der Familie in China). Der Westen neigt
zu Expansion, er mufy immer andere beherrschen. Das ist nicht einfach Geist der
Eroberung, sondern Geist der Verbesserung. Wenn es nur um materielles Wohl-
ergehen ginge, wirden sich die Staaten auf sich selber beschranken. Industrie
hat eine moralische Komponente, sie ist Triumph Uber die physische Welt. Bei
Europédern fuhrt das immer gleich zur Herrschaft Gber Menschen. Alle groRRen
europédischen Unternehmungen hatten dieses unproduktive Moment der Herr-
schaft: die Kreuzziige wie die Eroberung Amerikas. Heute macht Europa einen
Wandel zum Frieden durch, seine Vélker leben wie in einer groBen Familie, es
gibt allenfalls kurze Kriege. Aber gerade um in Europa Frieden zu bewahren, wird
in Ubersee gekampft. Adoucissement des moeurs hat den Kampf nicht beendet,
nur Liebe zur Plinderung und Geist der Unterdriickung durch Dienst an der Zivili-
sation ersetzt. Sobald klar wére, dafl in Europa jeder Krieg ausgeschlossen ist
(était proscrite), gébe es eine Basis fur ein dauerhaftes Einverstandnis der Méach-
te. Alle europaischen Staaten haben aulerhalb Europas egoistische Ziele, aber
das gemeinsame Interesse, in Europa Krieg zu vermeiden. Eisenbahnen und
Dampfschiffe haben Entfernungen zunichte gemacht und eine neue Welle der
Expansion gebracht. Ein européischer Krieg um Asien ist unwahrscheinlich, der

460

0.01.2026, 00:25:2



https://doi.org/10.5771/9783748931645-438
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

Platz reicht fir England und RufB3land. Aber Anndherung oder Fusion zweier Zivi-
lisationen ist immer ein grofes Drama.

Cours d’économie politique, fait au Collége de France. — Band 2. - Paris :
Capelle, 1844. 2. Auflage Paris 1858

Es handelt sich um Vorlesungen 1842-1843

Vorlesung 12 Industrie schafft Interesse am Frieden, Verkehrswege bringen
die Volker naher, Bankiers sind dem Krieg feindlich gesonnen. Wissenschaft,
Industrie und Kunst wirken fur den Frieden. Moderne Erfindungen schaffen den
Raum ab und n&hern die Vélker einander an (die Ubernahme der tbrigen Welt
durch die Europder hat nichts mit dem alten esprit de conquéte zu tun). Men-
schen sind keine Engel. Das Christentum liebt den Frieden, hat den ewigen Frie-
den aber nicht gebracht. Friedensbemiihungen sind so alt wie die Zivilisation,
aber der Krieg ist nicht verschwunden. Die alten Gesellschaften waren fur den
Krieg organisiert, heute wiirde niemand mehr die Herrschaft einer Kriegerkaste
dulden. Die Philosophie kann den Krieg nur noch fiir die Vergangenheit preisen.
Aber der Krieg kann wiederkehren, die Regierungen muissen darauf vorbereitet
sein. ,Der weltweite und ewige Frieden ist wie das Reich Gottes, es gehort in eine
andere Welt der reinen Geister ... Die Zivilisation ist eine Verbindung von Aufkl&-
rung und Gewalt ... Der Mensch hat den Kampf nétig.“ Gewalt (force) ist heute
diszipliniert und kann nitzliche Werke schaffen, den Globus fruchtbar machen,
Flisse und Meere regeln. Aber der Mensch mul weiter Natur, Leidenschaften
und seinesgleichen bekédmpfen. Deshalb kann das Militér nicht abgeschafft wer-
den, auch wenn friedlichen Geflihle und Interessen zunehmen. Die Armeen kon-
nen aber statt Instrumenten der Invasion zu Instrumenten der Verteidigung wer-
den.

Vorlesung 17 (nur in Ausgabe1858) Die zivilisierten Volker missen heute
fahig sein, Armeen aufzustellen, wie diejenigen, welche die Siege Napoléons
errungen haben. Aber eine Armee wie in Austerlitz kann man nicht dauernd erhal-
ten. Die Armee eines groRen Staates mufl aus einem kleinen Berufsheer von
Offizieren/Unteroffizieren und einer groRen Reservetruppe bestehen. Die groRen
Heere waren Instrumente der Aggression und der Eroberung. Die grof3en Staaten
brauchen eine Armee, aber ihre Armee mul} der Lage in Europa angemessen
sein.

Vorlesung 20 Die Industrie kann nicht wie eine Armee organisiert werden,
Zentralisation und Assoziation sind verschiedene Wege. Jeder Staat bendétigt
Institutionen, die auf Organisation beruhen. Die Fortschritte der Industrie beruhen
aber auf Individualisierung. Nétig ist ,le sentiment de I'association” zu schaffen.

La guerre et la crise européenne, in: Revue des deux mondes 1. Juni 1866
Separatdruck: Paris : Garnier, 1866. — 48 S. (mit Aktualisierungen)

Die Wiederkehr des Krieges und der Kriegsvorbereitungen sind fir Friedens-
freunde eine Enttauschung. Der bewaffnete Frieden Uberfordert die Staaten und
ruiniert sie. Im Mittelalter hatte der Papst eine autorité arbitrale; der Heiligen Allianz
fehlte bereits der nétige Glauben an ihre hdhere Stellung. Isolation ist nicht mehr
mdglich, deshalb mufld es Regeln geben. Chevalier schldgt einen permanenten
europaischen Kongref} vor. Das mag wie eine Chimare klingen, aber die Geschich-
te ist voller Chimaren, die verwirklicht wurden. Vorbild kann die amerikanische

461

0.01.2026, 00:25:2



https://doi.org/10.5771/9783748931645-438
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

Union sein. Dabei teilt er die franzésische Angst vor der kommenden Macht der
USA. Ein geteiltes und uneiniges Europa wiirde dann zu schwach sein.

Les Etats-Unis de I’Europe et la paix internationale : conséquences de la
liberté politique, de la liberté commerciale et du progrés de I'industrie, in:
Journal des économistes 25 (Juli-September 1869) 76-91

Abdruck einer Ansprache vor der Ligue Internationale et Permanente de la Paix
Obwohl man nicht mehr zeigen muf}, daf3 Frieden dem Krieg vorzuziehen ist, hort
der Krieg nicht auf. Das liegt an der menschlichen Natur: hin und her geworfen
zwischen Kampf und Aufklarung. Das menschliche Leben ist Kampf (gegen Man-
gel, Elend, Krankheit, gegen Tiere, andere Menschen und zwischen Nationen).
Die Gegenkréfte sind Industrie und politische Freiheit, Eisenbahnen und Freihan-
del. In Europa besteht ein Widerspruch zwischen dem einheitlichen Verkehrs-
raum und der Existenz vieler Einzelstaaten. Ganz anders in den USA.

Gustave d’Eichthal (1804-1886), Ethnologe und Religionshistoriker, prasentierte
in einem Kommentar zur Orientkrise 1840 (als die europdischen Méachte uneinig
waren, ob Syrien dem Sultan gehéren solle oder dessen Vasall in Agypten) eine
Variante der saint-simonistischen Orientidee: Der europaische Weg in den Orient
mul Uber ein neutralisiertes Syrien fuhren, das die europdischen Machte gemein-
sam verwalten. Es gibt langst eine Association der europédischen Staaten, sicht-
bar im Westfalischen Frieden 1648 und im Wiener Kongrel3 1815, gestarkt durch
die Kongresse und Konferenzen seit Wien. Die Kriege der Heiligen Allianz und
der gegenwartige Streit um Syrien sind schon keine Kriege um Interessen mehr,
sondern haben bereits, in Vorwegnahme der europdischen Einheit, ,un caractére
amphictyonique® (De l'unité européenne. — Paris 1840). Auf dem Pariser Frie-
denskongref’ 1849 wollte d‘Eichthal eine Rede zum Lob der Heiligen Allianz halten,
er mufte sie abbrechen (Wilhelmus van der Linden, The International Peace
Movement 1815-1874. — Amsterdam 1987. — S. 224). Biographie: Hervé Le Bret,
Les freres d‘Eichthal : le saint-simonien et le financier au XIXe siecle. — Paris
2012. Zu dem Ethnologen in den Diskussionen um Unterschiede und Verschmel-
zung der Rassen: Martin S. Staum, Labeling People : French Scholars on
Society, Race, and Empire : 1815-1848. — Montreal 2003.

Ferdinand Durand, Offizier und Militarschriftsteller, Mitarbeiter an Le Globe,
glaubt an Friedensarmeen. Er feiert die Kriege der Revolution und des Empire als
zivilisatorische Mission gegen den europdischen Kriegeradel und die Eroberung
Algeriens als pazifistisches Unternehmen gegen R&uber. Der franzdsische Frie-
densgeist kann die europaischen Nationen um sich sammeln und zur Industrie,
Wissenschaft, Moral organisieren (England und RuBland sind zur Organisation
unfahig und eine Gefahr fir den Frieden). Die Armeen folgen dem allgemeinen
Geist ihrer Nation: in der burgerlichen Gesellschaft wird die Armee zum Fremd-
korper, eine Verschwendung des Nationaleinkommens. Dagegen setzt er eine
Armee flur offentliche Arbeiten: Kanéale, Forsten, Eisenbahnen, Landwirtschaft.
Heute sind die Truppen technisiert und kénnen eine Vorreiterrolle in der Erziehung
zur Industrie ibernehmen. Fir Algerien gibt es nur eine Lésung: Assimilation an
die Kultur der Franzosen. Allein das entspricht dem Gesetz des Fortschritts. Er

462

0.01.2026, 00:25:2



https://doi.org/10.5771/9783748931645-438
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

liest aus Chevaliers Mittelmeer-Plan, daf’ Algerien der Beginn einer Neuordnung
sein kann. Wenn die Vélker nicht der friedlichen Regeneration folgen, werden sie
durch das Schwert regeneriert. Diese Neuordnung ist nur durch Frankreich még-
lich, aufgrund seiner geographischen Lage und seines caractere civilisateur. Die-
se Neuordnung ist eine europdische Fdderation gegen den Slawischen Block
(dessen Kulturmission in Asien liegt). Die Féderation wird den Nahen Osten
erschlief3en, Kriege beenden und erlauben, Armeen zu friedlichen Zwecken um-
zuorganisieren. Das ist eine napoleonische Idee, die fortgefiihrt werden mu®. Am
Ende wird die gesamte Erde erneuert sein (Des tendances pacifiques de la socié-
té europénne et du réle des armées dans I'avenir. — Paris 1841, 2. Auflage 1845
mit einer neuen Einleitung; Neudruck New York 1972 in der Reihe Garland Library
of War and Peace). Durand hat gewil3 von Chevalier 1832 gelernt. Aber genauso
kann man sagen, Chevalier schreibe 1844, um vor der Position Durands zu war-
nen. Durand sagt in der 2. Auflage, man habe ihm in militdrischen Kreisen die
Tendenz zum Frieden Ubelgenommen. Den heutigen Leser*innen dréngt sich
diese Tendenz nicht auf. Die Kontinuitédt des bonapartistischen Weltbildes wird
deutlicher. Ein Beispiel, wie dieselben Ideen mehr pazifistisch und mehr chauvi-
nistisch vorgetragen werden kénnen.

Ismayl Urbain (1812-1884), Sohn einer Mulattin, Journalist, Konversion zum
Islam, Ubersetzer bei der Armee in Algerien, im Kriegsministerium fir arabische
Angelegenheiten zustandig, hat seine Politik bei den Saint-Simonisten gelernt:
,Der Traum von Universalreichen und Universalreligionen gehdrt nicht mehr in
unsere Zeit: Assoziationen, das ist die neue Formel, die die Beziehung zwischen
Freiheit und Autoritat, Individuum und Gemeinschaft regeln wird.“ Keine Nation
und keine Religion kann fur andere Modell des Fortschritts sein. Die Muslime
werden einen eigenen Weg zur perfection gehen. Saint-simonistisch ist auch, dafl
es dabei nicht um Erhalt einer alten Kultur geht, sondern um ihre Entwicklung zur
Zivilisation. Er pladiert fur langfristige Entwicklung, muf aber einem clash of civili-
sations zuvorkommen. In Algerien sollen die Algerier Bauern sein, die Kolonisten
nur Agenten der Verbesserungen. Es sind die von den Saint-Simonisten bekann-
ten InfrastrukturmaBnahmen: Kanéle, Hafen, Banken, Industrie. Diese Verbesserun-
gen (und die Wirkung moderner Schulen) werden langfristig die arabische Land-
wirtschaft, Sozialverfassung und Besitzstruktur verandern. In gemeinsamer Arbeit
in Armee und Werkstatt werden Franzosen und Algerier einander nahekommen.
Vgl. L’Algérie pour les Algériens. — Paris 1861 (Neuausgabe 2000) und L’Algérie
francaise : indigenes et immigrants. — Paris 1862, (Neuausgabe 2002). Urbains
Einflud auf die Politik des Kriegsministeriums und des Kaisers war zeitweise
grof3, aber der EinfluR des Kaisers, des Kriegsministeriums und Urbains waren im
Algerien der Siedler begrenzt.
Biographie: Michel Levallois, Ismayl Urbain (1812-1884) : un autre conquéte
de I'Algérie. — Paris 2001; ders., Ismayl Urbain : royaume arabe ou Algérie
franco-musulmane? 1848-1870. — Paris 2012; Les écrits autobiographiques
d’Ismayl Urbain. Suivi par ,Homme de couleur*, saint-simonien et musulman :
une identité francaise /| Anne Levallois. — Paris 2005. Historische Wurdigung
im Rahmen der franzésischen Algerienpolitiken: Osama W. Abi-Mershed,
Apostles of Modernity : Saint-Simonians and the Civilising Mission in Algeria.

463

0.01.2026, 00:25:2



https://doi.org/10.5771/9783748931645-438
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

— Stanford, Cal. 2010 (zeigt auch, wie gespenstig die von Urbain beeinfluliten
Ziele Napoléons Ill. an den Realitaten in Algérien vorbeigingen; Urbains Schu-
len konnten nie die richtigen Lehrer und Schiiler finden und ihren Schilern
hatten sie weder in der Kolonialverwaltung noch in den Stdmmen Positionen
zu bieten).

4.1.3 Sozialisten

Sozialismus als Bewegung und als Theorie war zunédchst eine franzdsische
Erscheinung: Ein Ableger des demokratischen Republikanismus, der Rickfallop-
tion der Sozialisten bleibt. Hohepunkt des Sozialismus war die Revolution 1848,
danach kamen Exil und politisches Verstummen. Bei ihrer Ruckkehr 1870 sind
diese Sozialisten historische Figuren in einer anderen sozialistischen Bewegung.
Petra Weber, Sozialismus als Kulturbewegung : friihsozialistische Arbeiterbewe-
gung und das Entstehen zweier feindlicher Briider Marxismus und Anarchismus.
— Dusseldorf 1989 (eine interessante Darstellung der Ideenentwicklung des Sozia-
lismus, vorwiegend auf Frankreich konzentriert); Marcel David, Le printemps de la
fraternité : genese et vicissitudes 1830-1951. — Paris 1992 (Gesamtdarstellung
der Traditionen der franzdsischen Linken).

Aus der Tradition der franzésischen Linken haben die Sozialisten die Exzeptiona-
litdt Frankreichs Ubernommen. Frankreich wurde als die einzige soziale Gesell-
schaft gesehen; dalk die Regierungen nach 1815 konterrevolutionar waren, zeigt
ihre Entstehung aus Fremdherrschaft. Aus dem demokratischen Charakter Frank-
reichs folgte eine franzdsische Mission, demokratischen Bewegungen in Europa
beizustehen. Anglophobie ist ein gemeinsamer Zug der franzdsischen Linken, mit
dem sie den Horror vor dem Pauperismus und die Mission Frankreichs verbinden
konnte. Die franzésischen Sozialisten haben durchaus eine Zukunft eines organi-
sierten, ,amphictyonischen“ Europas gesehen, aber nie geglaubt, das sei ohne
Veranderung der sozialen Grundlagen erreichbar.
Zur internationalen Theorie: J.-L. Puech, La tradition socialiste en France et la
Société des Nations. — Paris 1921 (eines der Biicher um 1920, die zeigen wol-
len, dall der Volkerbund im eigenen Land besonders tiefe Wurzeln habe;
behandelt Saint-Simonisten, Fourieristen, Pecqueur, Leroux, Proudhon);
Armando Saitta, Dalla res publica christiana agli Stati Uniti di Europa : svilup-
po dell’idea pacifista in francia nei secoli XVII-XIX. — Roma 1948. — S. 163-
184; Gerhart Schlott, Nationales und internationales Denken der deutschen
und franzdsischen Sozialisten (besonders in den Jahren 1865-1871). — Diss.
Frankfurt am Main 1960. — S. 104-143 (Uber das demokratisch-
nationalistische Sendungsbewuftsein franzdsischer Sozialisten); Christine
Held-Schrader, Sozialismus und koloniale Frage : die (iberseeische Expan-
sion im Urteil friiher franzdsischer Sozialisten. — Goéttingen 1985 (die friihen
Erkldrungen des Imperialismus aus Unterkonsumtion/Eroberung neuer Markte
wurde von franzésischen Sozialisten entwickelt, die Skizzen der nationalisti-
schen und internationalistischen Theorien dieser Autoren gehen aber weit
Uber diese Fragestellung hinaus; behandelt Considerant, Leroux, Pecqueur,
Blanc, Proudhon, Cabet, Blanqui).

464

0.01.2026, 00:25:2



https://doi.org/10.5771/9783748931645-438
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

Etienne Cabet (1788-1856), einer der prominenten Autoren des franzésischen
Frihsozialismus, fehlt hier, weil bei ihm jakobinischer Nationalismus und uto-
pischer Kommunismus gar zu innig verbunden sind (seine Utopie Voyage en
Icarie 1840 ist Uber weite Strecken eine kontrafaktische Geschichte einer sozia-
listischen Entwicklung Frankreichs seit 1789), ohne 6konomische Analyse und
ohne internationalistische Theorie. Internationalistische Ziele (bruderliche Hilfe
und am Ende ein européischer KongreR) sind demokratische Tradition. Vgl.
Held-Schrader a.a.0. S. 178-201. Auguste Blanqui (1805-1881) fehlt, weil bei
ihm weder Imperialismus noch Internationalismus eine systematische Bedeutung
haben; das revolutionare Frankreich war exzeptionell, anderen nationalen Bewe-
gungen mildtraute er zunehmend, weil sie blof3 national waren. Er ist ein Begrin-
der des franzésischen Antimilitarismus, als revolutiondrem Aquivalent zu Frie-
densbewegung und Militardienstverweigerung. Disziplin des stehenden Heeres
schafft Unterwirfigkeit im Staat, an die Stelle des Heeres sollen militarische Er-
ziehung und Miliz treten. Das soll rein defensiv sein, Uber Krieg entscheidet eine
Volksabstimmung (L’armée esclave et opprimée. — Paris 1880). Blanqui denkt,
diese LOsung sei in einem republikanischen Frankreich mdglich und werde dann
zum Sozialismus fuhren. Die Republikaner wollten aber gerade deshalb mit der
Miliztradition nichts mehr zu tun haben. Vgl. Maurice Domanget, Les idées poli-
tiques et sociales d’Auguste Blanqui. — Paris 1957. — S. 319-339; Held-Schrader
a.a.0. S. 201-241.

Louis Blanc (1811-1882), Journalist und Historiker. 1848 Sekretér der Provisori-
schen Regierung und Leiter der Luxembourg-Kommission zur Priifung der Reor-
ganisation des franzdsischen Wirtschaftssystems. Exil in England 1848-1870.
Nach der Rickkehr Abgeordneter der &uRersten Linken. Biographie: Leo A.
Loubére, Louis Blanc : his Life and his Contribution to the Rise of French Jacobin-
Socialism. — Evanston, lll. 1961. Uberblick Uber seine politischen und sozialisti-
schen Ansichten: Benoit Charruaud, Louis Blanc : la république au service du
socialisme ; droit au travail et perception démocratique de I'état. — Thése Univ.
Strasbourg 2008 (http://scd-theses.u-strasbg.fr/315/). Louis Blanc war der ,jako-
binischste® der franzdsischen Sozialisten des 19. Jahrhunderts. Sein historischer
Beitrag zum Sozialismus war die Kritik der Konkurrenz und der Gewerbefreiheit,
die zum Pauperismus fihren. Er besteht auf dem Recht auf Arbeit und der Pflicht
des Staates, Arbeitsplatze zu schaffen. Durch Staatskredite soll die Wirtschaft
allmahlich in staatlichen Besitz kommen, um durch Produktion fiir einen bekann-
ten Bedarf den Zyklus von Uberproduktion und Krise zu beenden. So sehr das
ein nationaler Rahmen ist, diese Idee hat einen starken internationalen Kontext:
es war Blancs Beitrag zur Orientkrise 1840: Gewerbefreiheit fuhrt notwendig zu
Kriegen auf Leben und Tod zwischen Frankreich und England, weil jetzt beide
weltweit mit denselben Gitern auf einem begrenzten Markt konkurrieren. Dog-
mengeschichtlich klingt es wie eine Antwort auf das Say’sche Gesetz als Grund-
lage fur das liberale Lob der Interdependenz: ,Stets Ubertrieb die Produktion die
Hilfsquellen, welche bezahlen! (Organisation du travail. — Paris 1841, dt. Uber-
setzung 1847). Das Konkurrenzsystem fiihrt auch international nicht zur Koopera-

465

0.01.2026, 00:25:2



https://doi.org/10.5771/9783748931645-438
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

tion. Nur Uber Begrenzung der Interdependenz kann der Sozialismus Frieden
bringen. Es ist der Ubliche Nationalismus der franzdsischen Linken: Frankreich ist
das erste Land der Zivilisation, seine Aufgabe ist, anderen Nationen zur Staat-
lichkeit zu helfen (Deutschland, Italien, Polen). Die franzésischen Kolonien sind
wohltatig fur die Zivilisation (bis zur Bekehrung der Muslime zum Christentum; ein
Christ war Blanc gewif’ nicht, es ist eine Frage der Zivilisation). Die bourgeoise
Julimonarchie hat diese Aufgabe Frankreichs in Europa und Ubersee nicht wahr-
genommen. England ist erfolgreich durch gnadenlosen Egoismus. Die sténdige
Konfrontation zwischen England und Frankreich ist unvermeidbar. Auf dem kur-
zen Hohepunkt seines politischen Einflusses war Blanc bereits antibellizistisch —
als Sozialist: Giuseppe Mazzini versuchte ihn im Méarz 1848 von der Notwendig-
keit von Interventionen zu Uberzeugen, weil das republikanische Frankreich sich
nur in einem republikanischen Europa erhalten kénne. Blanc antwortete, ein sol-
cher Krieg fiir Europa wiirde einen neuen Napoléon bringen, Europa erwarte von
Frankreich jetzt die Organisation der Arbeit — was Mazzini zu dem Kommentar
herausforderte: ,als ob die Organisation der Arbeit jemals in einem Land allein
verwirklicht werden kénnte* (Mazzini an George Sand 4. 9. 1850, zit. nach Wil-
helmus van der Linden, The International Peace Movement 1815-1874. — Amster-
dam 1985. — S. 384). Der spéate Blanc im englischen Exil kann sich ein Europai-
sches Schiedsgericht vorstellen. Uberblicke Uber seine auRenpolitischen Ideen:
Leo A. Loubere, Les idées de Louis Blanc sur le nationalisme, le colonialisme et
la guerre, in: Revue d’histoire moderne et contemporaine 4 (1957) 33-63; Christi-
ne Held-Schrader, Sozialismus und koloniale Frage : die liberseeische Expansion
im Urteil friiher franzdsischer Sozialisten. — Goéttingen 1985. — S. 104-132 (als
den ersten systematischen Imperialismustheoretiker, der Krieg aus Uberprodukti-
on und Unterkonsumtion konkurrierender kapitalistischer Staaten ableitet). Zu
systematisch darf man sich seine Texte nicht vorstellen; Blancs AuRerungen sind
verstreut in seinen journalistischen und historischen Texten. Loubére und Held-
Schrader kénnen als Fuhrer zu diesen Texten genutzt werden.

Emile de Girardin, auch eine Art Sozialist von 1848, wird im Anhang zur Bedeu-
tung der Friedensbewegung behandelt (Abschnitt 6.4).

4.1.3.1 Pierre Leroux

1797-1871, Drucker, Grinder der Zeitung Le Globe, Saint-Simonist, Grinder
einer Genossenschaft (Druckerei), 1848-1852 Abgeordneter der Nationalver-
sammlung, 1852-1869 im Exil. Biographie: Jack Bakunin, Pierre Leroux and the
Birth of Democratic Socialism : 1797-1848. — New York 1976.

Leroux ist neben Comte und den Saint-Simonisten einer der Lehrer der Mensch-
heitsreligion der Zukunft. Alle Wesen im Universum leben durch ihre gegenseiti-
gen Beziehungen. Die Isolation ist das Nichts, der Tod. Aus diesem allgemein-
sten Grundsatz seiner Philosophie kommt er rasch zur universalen Kommunika-
tionsgemeinschaft, durch die allein der Mensch in Beziehung zu Gott und dem
Universum treten kann. Die Kommunikation zur Verwirklichung des Menschlichen
muf} kosmopolitisch sein (Leroux z&hlt die Ublichen kosmopolitischen Klassen

466

0.01.2026, 00:25:2



https://doi.org/10.5771/9783748931645-438
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

auf: Gelehrte, Kinstler, Industrie). Traditionell wurden soziale Grenzen nur durch
christliche Nachstenliebe Uberschritten; sie ist Selbstaufgabe, Opfer, also ein
falscher Versuch, Gott direkt zu lieben. Seit der Franzdsischen Revolution ist das
Christentum historisch Uberholt (wie spéater bei Michelet oder Quinet ist die Fran-
z6sische Revolution weltgeschichtlich, weil sie das Christentum aufhebt). Leroux
verlangt die Transformation der charité in solidarité, die den natlrlichen Egoismus
der Menschen (eine Grundbedingung fiir Freiheit) bewahren soll. Er verlangt das
Zugesténdnis, daB jeder Mensch auf Gegenseitigkeit angewiesen ist. Uberall, wo
Menschen sich zu einer Assoziation zusammentun, wird die Spaltung zwischen
Egoismus und Altruismus Uberwunden. Der Staat sollte eine Assoziation von
Assoziationen werden. ,Humanité® als universale Kommunikationsgemeinschaft
bezieht Vergangenheit, Gegenwart, Zukunft ein. Nur in der Kontinuitat der Geschich-
te kann die Perfektionierung des Menschengeschlechts erwartet werden (so eng
ist dieser Zusammenhang, daf® Leroux sogar eine Art Wiedergeburt lehrt). Der
Weg zur humanité setzt Uberwindung aller ,Kasten® voraus: Familie, Vaterland,
Eigentum dirfen die Verwirklichung der Menschheit nicht behindern. Die knappste
Formulierung dieses Solidarismus: De l'individualisme et du socialisme, in: (Eeuv-
res |, 365-380 (als Zeitschriftenaufsatz 1834). Leroux philosophisches Hauptwerk:
De 'humanité, de son principe, et de son avenir : ou se trouve exposée la vraie
définition de la religion et ou I'on explique le sens , la suite et 'enchainement du
Mosaisme et du Christianisme. — Paris 1840, Neudruck Paris 1985. Einen direk-
ten EinfluR auf die Arbeiterbewegung hatte er kaum, wurde aber um 1900 und in
den 1980er Jahren als Ahn eines eigenen franzdsischen Sozialismus wiederent-
deckt (und rasch wieder vergessen).
Zur Philosophie (oder Theologie): Paul Janet, La philosophie de Pierre Le-
roux, ll: Lidée de I'humanité, in: Revue des deux mondes (15 mars 1899)
379-406; Armelle LeBras-Chopard, De I'égalité dans la difference : le socia-
lisme de Pierre Leroux. — Paris 1986. — S. 23-151; Barbel Kuhn, Pierre Leroux
— Sozialismus zwischen analytischer Gesellschaftskritik und sozialphilosophi-
scher Synthese. — Frankfurt am Main 1988; Vincent Peillon, Pierre Leroux et
le socialisme républicain : une tradition philosophique. — Latresne 2003. Zu
Solidarismus/Sozialismus als Balance von Freiheit und Gleichheit: Armelle Le
Bras-Chopard, De I'égalité dans la différence : le socialisme de Pierre Leroux.
— Paris 1986; Bruno Viard, Pierre Leroux penseur de 'humanité. — Cabris
2009. Leroux hatte einen groRen EinfluR auf die romantische Literatur in
Frankreich. Vgl. David Owen Evans, Le socialisme romantique : Pierre Leroux
et ses contemporains. — Paris 1948 (Neudruck Hannover 2006).

Als internationalistisches Programm ist Leroux’ ,Menschheit* vage (was er selber
erkannt hat: CEuvres |, 342). Die Gegner sind klar: der gewdhnliche franzdsische
demokratische Chauvinismus und der demokratische Nationalismus Mazzinis.
Leroux lehnt die Aufteilung der Welt in Territorien ab. Aber die besondere franzo-
sische Mission bleibt doch, nur soll sie pazifistisch sein. Er will die Revolution und
Napoléon zugleich verstehen und Uberwinden. Sein Europa ist kein Superstaat
und keine Fdderation, sondern ein Prozel} der Anndherung. Einer von Leroux’
Begriffen, die sich wie ,socialisme® und ,solidarité” durchgesetzt haben, ist
,Société des nations®, aber seine Gesellschaft der Vélker hat keine Institutionen.
Kurze Referate zur internationalen Politik bei Leroux vgl. J.-L. Puech La tradition

467

0.01.2026, 00:25:2



https://doi.org/10.5771/9783748931645-438
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

socialiste en France et la Société des Nations. — Paris 1921. — S. 161-180; Le Bras-
Chopard a.a.0. S. 323-329; Kuhn a.a.0. S. 128-137.

Wie andere Sozialisten seiner Zeit ist Leroux ein Kritiker der liberalen Theorie der
Konsumtion, die nur Reiche als Kaufer kennt und auf Exporte verweist, wenn
dieser Markt nicht ausreicht. Neuverteilung der Einkommen soll einen breiteren
inneren Markt schaffen (De I’économie politique anglaise, in: CEuvres |, 381-390,
urspringlich 1835). Der industrielle Geist hat den kriegerischen Geist nicht abge-
I6st: ,L’industrie, c’est la guerre® (Maltus et les économistes, ou: y aura-t-il toujo-
urs des pauvres? — Boussac 1849. — S. 53, Text von 1846). Leroux hat nur in
gelegentlichen Bemerkungen eine Imperialismustheorie und immer mit antijudi-
schem Ton. Vgl. Christine Held-Schrader, Sozialismus und koloniale Frage : die
liberseeische Expansion im Urteil frither franzdsischen Sozialisten. — Géttingen
1985. — S. 65-78.

CEuvres = (Euvres de Pierre Leroux. — Paris 1850-51. — 2 Bde., Neudruck Genf
1978

L’ union européenne, in: Le Globe 24 Novembre 1827

in: Oeuvres de Pierre Leroux. — 1 (1850) S. 291-304

Absolute Monarchie und Adel sind Ursachen des ewigen Krieges. Europa war fur
den Krieg organisiert, der Krieg erschien als natirlicher Zustand und Notwendig-
keit. Aber der Geist des Krieges und der Geist der Eroberung sind nicht langer
der Geist des 19. Jahrhunderts. Im Zeitalter der Handelsfreiheit wird es keinen
Unterschied groRer und kleiner Nationen geben. Die politische Okonomie bereitet
eine Weltmonarchie vor, die dauerhafter sein wird als die von Karl V. oder
Napoléon. Die Staaten werden dezentral, jede Provinz und jede Stadt wird die ihr
angemessene Aktivitdt haben. Barrieren, die Nationen voneinander trennen und
Freiheit, Wissenschaft, Industrie behindern, verschwinden.

Aux politiques : de la politique sociale et religieuse qui convient a notre
époque

Partie IV De la politique extérieure, ou de la mission de la France
in: Oeuvres de Pierre Leroux. — 1 (1850) S. 254-288
Section 1 De la solidarité des peuples

Innen- und AuBenpolitik sind zwei Aspekte derselben Sache: Frankreich ist in
schlechter Verfassung, weil es keine Rolle in Europa spielt, und spielt keine Rol-
le, weil es in schlechter Verfassung ist/eine schlechte Verfassung hat.

Section 2 De I'état de I'Europe

Kein Wesen im Universum kann isoliert leben. Auch Voélker missen in Beziehun-
gen treten. Selbst der Krieg ist Kommunikation zwischen Vélkern, freilich histo-
risch Uberholt. Eine Nation wie Frankreich, die eine fiihrende Rolle in Europa
spielen muR, ist verloren, wenn sie daran gehindert wird.

Section 3 Du pouvoir spirituel en Europe

Die bekannte Lehre Saint-Simons, dal} die Nationen seit Jahrhunderten den uni-
versellen Zustand des Mittelalters zerstéren.

Section 4 Du simulacre de pouvoir spirituel appelé la Sainte-Alliance

Die Heilige Allianz zeigte, dal die alte pouvoir spirituel zerstort ist, aber auch,
daR das Menschengeschlecht ohne universellen Zusammenhang nicht leben

468

0.01.2026, 00:25:2



https://doi.org/10.5771/9783748931645-438
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

kann. Mit Napoléon ist die Mdglichkeit eines Reiches untergegangen, die Heilige
Allianz ist die Erscheinung dieser Krise.

Section 5 Du réle providentiel de la France

Dieser Abschnitt hat nur ein Kapitel: La France est une religion. Er wiederholt,
daR fur Frankreich die innere und die dufere Krise nicht zu trennen sind. Frank-
reich ist eine Religion, weil es die neue Trinitét Liberté, Egalité, Fraternité verwirk-
lichen muf3. Diese Formel ist die Erscheinung Gottes im Menschengeschlecht,
wenn Frankreich diese Formel religiés begreift, dann erfillt es die alten religidsen
Verheil3ungen. Frankreich soll die geistliche Gewalt Europas und der Welt sein.
Die Publikationsgeschichte dieses Textes ist verworren. Aux politiques ist Bear-
beitung eines Aufsatzes von 1832 und ist (nach der Bibliographie von LeBras-
Chopard) 1841 in dem Band Discours sur la situation actuelle de la société et de
I'esprit humain erschienen und wurde in Leroux’ Revue indépendante November
1841 bis Marz 1842 und Juli 1842 nachgedruckt. In der Revue Indépendante und
in der Nouvelle édition von Discours 1847 fehlt aber der au3enpolitische Teil. Es
ist ein Zeichen des Desinteresses an den aulenpolitischen Theorien, dal® LeBras-
Chopard und andere Kommentatoren das Fehlen nicht kommentiert haben. Die Aus-
einandersetzung mit Texten von Edgar Quinet datiert diesen Text auf frihestens
1841. Stand der Text in der 1. Auflage von Discours sur la situation actuelle de la
société et de I'esprit humain, die aber nirgends nachgewiesen ist? Teil 3 von Aux
politiques enthélt bereits eine Polemik gegen die Ubernahme der undemokrati-
schen englischen Verfassung: mit einer fremden Verfassung kann Frankreich
keine Mission in Europa mehr haben, Staaten kénnen nur noch durch eine eigene
Verfassung eine Mission haben. Als Anhang publizierte Leroux 1850 zwei Texte,
die 1842 und 1847 noch Teil von Aux politiques waren:

Etude sur Napoléon, erstmals in: Le Globe 24 juin 1829, zuletzt Oeuvres |, 304-
323 (feiert Napoléon als Schopfer einer europdischen Einheit, die mit kriegeri-
schen Methoden freilich scheitern mullte; die franzdsische Tradition der Befrei-
ungsmission muf} friedlich fortgesetzt werden; Frankreich hat eine besondere
Verantwortung fir Stideuropa und das Mittelmeer.

La France sous Louis-Philippe, erstmals im Rahmen von Aux politiques in: Revue
indépendante Mars 1842, zuletzt Oeuvres |, 391-427 (Frankreich wurde 1840
aullenpolitisch gedemiitigt, weil es keine eigene politische Idee hatte und damit
seine Mission nicht fortsetzen konnte. Leroux folgt in der innenpolitischen Not-
wendigkeit einer franzésischen Mission Quinet, formuliert aber pazifistischer; die-
ser Anhang macht den konkreten Hintergrund von Leroux’ aufRenpolitischem
Denken in der Orient-Rhein-Krise 1840 klarer als die Fassung in Aux politiques
1850).

4.1.3.2 Constantin Pecqueur

1801-1887, dkonomischer Publizist. 1848 Mitglied der Luxembourg-Kommission
zum Studium der Arbeiterfrage. Bibliothekar der Nationalversammlung.

Pecqueur war religiéser Sozialist: Gleichheit, Freiheit, Briderlichkeit, Solidaritat
und Assoziation werden aus dem Evangelium abgeleitet. Selbst sein ékonomi-
sches Hauptwerk (Théorie nouvelle d’économie sociale et politique 1842) ist eher

469

0.01.2026, 00:25:2



https://doi.org/10.5771/9783748931645-438
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

theologisch. Die materiellen Fortschritte der Industrie beenden die Leidenschaf-
ten nicht, Religion, Moral, Erziehung bleiben Voraussetzungen der neuen Gesell-
schaft. Pecqueur war Saint-Simonist und Fourierist gewesen, spéter war er einer
der ersten Sozialisten, die den kollektiven Besitz der Produktionsmittel fur ent-
scheidend halten. Er hatte im Auftrag des franzdsischen Wirtschaftsministeriums
die Eisenbahnen in Belgien studiert und sein erstes groRes Werk notiert die Ver-
anderungen durch Dampfkraft. Erst diese neue Dynamik der Produktivitdt macht
Befriedigung der Bedirfnisse mdéglich. Marx wird ihm darin folgen, aber bei Pec-
queur kann Einsicht Klassenkampf vermeiden, wie sie Krieg vermeiden kann.
LAméliorations matérielles” filhren zur briderlichen Gesellschaft nur, wenn ihnen
ein moralischer Fortschritt entspricht. Der Weg zum Sozialismus ist ein langer
Weg Uber Sozialpolitik und Gemeinwirtschaft zu einem beamteten Management
der Unternehmen.
Die Literatur zu Pecqueur besteht fast ausschlieRlich aus Uberblicke in Dis-
sertationen: G. Marcy, Constantin Pecqueur : fondateur du collectivisme d’état
(1801-1887). — Paris 1934; Herbert Raff, Constantin Pecqueur : ein religiéser
Sozialtheoretiker an der Schwelle des modernen Maschinenzeitalters. — Zurich
1949; Ahmed Zouaoui, Constantin Pecqueur : aspects de sa doctrine socia-
liste ; contribution a l'internationalisme. — Genéve 1964; Jean-Pierre Ferrier,
La pensée politique de Constantin Pecqueur. — Paris 1969.

Pecqueur war Sieger eines der groen Preisaufgaben der Friedensbewegung im
19. Jahrhundert. Die Pecqueur-Uberblicke haben meist ein Kapitel zum Internatio-
nalismus, das aber immer zu stark ein Referat von De la Paix ist (Marcy S. 142-
162, Zouaoui S. 183-205, Ferrier S. 152-163). Seine internationale Theorie muf}
man in der komplexeren Darstellung in Economie sociale suchen. Er hat zu viele
Motive — Moral, Reprasentationssystem, Industrie, Organisation —, als traue er kei-
nem einzeln, die zudem nur lose verbunden sind. Die Weltgesellschaft bleibt eine
Staatenwelt. Economie sociale wurde fiir dasselbe Preisausschreiben geschrie-
ben wie Friedrich Lists Le systeme naturel d’économie politique und der sozia-
listische Internationalist &hnelt dem liberalen Nationalisten: die neue Verkehrs-
und Maschinenwelt, die Voraussetzung einer Gleichrangigkeit der groRen Natio-
nen, eine internationale Ordnung des ewigen Friedens in ferner Zukunft (Marcy
und Raff haben diese Nahe der beiden Autoren noch gesehen). Pecqueur denkt
in historischen Prozessen: internationale Organisation, Umbau der Armeen, Weg
zum Freihandel. Er geht rasch von der in Frankreich vorherrschenden Kongress-
idee zur internationalen Organisation in Analogie des Staates voran. Die kom-
mende Ordnung Europas soll sich an Nordamerika orientieren. Die Weltordnung
bleibt ferne Zukunft. Pecqueurs Vorstellung eines gut eingerichteten Staates war
bereits 1842 eine sehr stark gebundene Solidargemeinschaft. Wie dieser Sozia-
lismus international gedacht werden kann, ist nicht erkennbar. In seinen Schriften
nach 1842 kommt der internationale Zustand nur noch marginal vor.
Vgl. J.-L. Puech, La tradition socialiste en France et la Société des Nations. —
Paris 1921. — S. 116-159 (hat erkannt, wie sehr Pecqueurs Internationalismus
auf Nationen beruht); Christine Held-Schrader, Sozialismus und koloniale
Frage : die liberseeische Expansion im Urteil friiher franzésischer Sozialisten.
— Gottingen 1985. — S. 78-103 (als friher Analytiker des Zusammenhangs von
Unterkonsumtion und Imperialismus); Wilhelmus van der Linden, The Interna-

470

0.01.2026, 00:25:2



https://doi.org/10.5771/9783748931645-438
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

tional Peace Movement 1815-1874. — Amsterdam 1987. — S. 225-229, 244-
245, 283-284 (ein kurzes, ausgezeichnetes Portrait).

Economie sociale : des intéréts du commerce, de I'industrie et de
I'agriculture, et de la civilisation en général, sous I'influence des applica-
tions de la vapeur ; machines fixes — chemins de fer — bateux a vapeur etc.;
ouvrage couronné en 1838 par I'Institut de France. — Paris : Capelle, Dessart
1839

Der erste Band gibt einen Uberblick tiber den Einfluk der Maschinen auf Industrie,
Arbeitsbeziehungen, politische Assoziationen, Kredit, internationale Wirtschafts-
beziehungen. Die neue Industrie hat zu Hierarchisierung und Egalisierung gefihrt.
Der Geist der Isolation, des Miltrauens, der unerbittlichen Konkurrenz, der feind-
lichen Rivalitat wird vom Geist der Assoziation, des Vertrauens, des Friedens, der
Harmonie und der Solidaritédt begrenzt. Der zweite Band ist ein Traktat Uber
Eigentum, Reichtum und die internationalen Folgen der Industrie.

Ch. XXI La puissance des nations

Ungleichheit der Nationen ist nicht allein eine Frage des Reichtums, sondern
beruht auf Moral, Wissenschaft, Produktivitdt. Moral wird bestimmt als Patriotis-
mus und Freiheit. Zwar ist heute die Macht von Staaten von ihrer Fahigkeit be-
stimmt, beim Wettrlisten mithalten zu kénnen, aber das kann nicht einfach Imita-
tion materieller Produkte sein. Wirde Frankreich England nachahmen, verlére es
seine Position an der Spitze der Zivilisation, die auf moralischem Vorrang beruht.
Die Unterschiede Europas zu Asien (oder gar zu Afrika) sind so extrem, dalR die-
se Staaten zunehmend und noch lange den européischen Industriegesellschaften
6konomisch unterworfen sein werden. Diese 6konomische Dominanz ist nicht
mehr der alte esprit de guerre: nicht Lander werden angeeignet, sondern Produk-
te. Auch in diesen immobilen Gesellschaften werden sich Institutionen und Sozial-
beziehungen verandern, ,brusque, mais inévitables".

Ch. XXII De voyages cosmopolites

Der neue Verkehr ist eine Schule der Gegenseitigkeit, foérdert Toleranz und Fort-
schritt der Zivilisation. Es ist eine Europaisierung des Globus. Es wird Vermi-
schung der Rassen geben, aber in européischer Kleidung.

Ch. XXIlI La guerre

Neue Techniken haben den Krieg so effizient, die gegenseitige Zerstérung so
sicher gemacht, dal Krieg in Europa bedeutungslos geworden ist. Der mechani-
sierte Krieg, der Schlachten zwischen Millionen von Teilnehmern méglich macht,
macht sich selber unmaéglich. Der ewige Frieden ist noch entfernt, aber die Errich-
tung eines Tribunals ist nahe. Weitere Folgen des Bedeutungsverlustes des Krie-
ges: Freiheit, Arbeit, Reprasentation, christliche Religion. Die Zukunft bringt gro-
Rere Staaten und weniger Kriege. Reisen, Handelsbeziehungen, Allianzen und
Vertrage schaffen Solidaritat, eine Gemeinschaft der Uberzeugungen und der
Sitten. Es wird eine europaische Fdderation geben und eine europaische Armee.
Armeen werden zu Truppen fiir 6ffentliche Arbeiten und Milizen. Krieg zwischen
fortgeschrittenen und zurtickgebliebenen Nationen ist weiter méglich. Die Welt-
geschichte von Alexander dem GrolRen bis zum amerikanischen Kampf gegen
Indianer war eine externe Mission der zivilisierten Staaten. Auch hier ist denkbar,
daf friedliche Mittel der Zivilisierung wichtiger werden.

471

0.01.2026, 00:25:2



https://doi.org/10.5771/9783748931645-438
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

Ch. XXIV Les colonisations

Kolonialsiedlung kann als Werk der Vorsehung gesehen werden, weil sie die
menschliche Besiedlung der Erde vorantreibt. Heute hat sie die Gewalt und den
Eigennutz friiherer Jahrhunderte Uberwunden. Die grof3en europdischen Nationen
werden dem britischen Beispiel folgen, aber auch fiir Agypten und das Osmanische
Reich sieht er Aufgaben in Afrika, die Anwesenheit der Franzosen an der afrika-
nischen Kiste wird auch bei afrikanischen Staaten Ehrgeiz erwecken.

Ch. XXV La fusion européenne ou fédération des peuples

Es wird eine moralische und politische Einheit Europas unter einem congres
général geben, eine Analogie zu den Vereinigten Staaten von Amerika. Wie jede
Assoziation ist das nicht Gleichmacherei. Der Antrieb kommt von kosmopoliti-
schen Gruppen: Geschéftsleuten, Wissenschaftlern, Kunstlern. Fihrend sind
darin die am starksten industrialisierten und freien Staaten, aber auch die konser-
vativen Nationen kénnen nicht abseits stehen, schon ihre Interessen zwingen sie,
ihren Vélkern mehr 6konomische und politische Freiheit zu geben. Diese europé-
ische Einheit setzt Gleichheit der Nationen voraus, nur bei Gleichheit der industri-
ellen Entwicklung ist eine Union mdoglich (die deutschen Staaten kdnnen mit
PreuRen einen Zollverein schlieBen, mit England nicht). Die gemeinsamen industri-
ellen Interessen werden Kriege verhindern, vor allem wenn die Bevdlkerungs-
mehrheit entscheiden kann. Als Institutionen nennt er Schiedsgerichte. Die wer-
den nétig bleiben, weil die Volker auRer Interessen auch Leidenschaften haben.
Ch. XXVI L’unité de langue, de monnaies, de poids et mesures

Ch. XXVII Le sentiment religieux

Ohne Religion wiirde diese ganze Entwicklung zu materialistisch und anti-sozial.

De la paix, de son principe et de sa réalisation : ouvrage couronné en 1842
par la Société de la Morale Chrétienne. — Paris : Capelle, 1842. — XV, 456 S.
Krieg widerspricht dem Christentum (er preist Jesus Christus und beschimpft
Mohammed) und dem wahren Wohlstand der Vélker (dieser sehr lange Teil ist
sehr rhetorisch). Er unterscheidet indirekte und direkte Friedensstrategien. Indi-
rekte sind Erziehung, Friedensgesellschaften, wissenschaftliche Kongresse, Volks-
bibliotheken, Industrie, internationale Wirtschaftsbeziehungen, ein kosmopolitisches
Budget, Abrustung, Umbau der Armeen in Arbeitseinheiten und Milizen (eine voll-
sténdige Abristung ist eher gefahrlich), Eisenbahnen und Kolonisation als inter-
nationale Gemeinschaftsunternehmen, Reprasentativverfassung. Direkte Mittel
sind Formen internationaler Organisation. Absolute Unabhéngigkeit kommt allein
Gott zu, Menschen und Nationen sind der Gerechtigkeit unterworfen (im Christen-
tum, das Altertum hatte die Nation Uberfrachtet). Es muf} ein internationales Tri-
bunal geben. Die Nationen bleiben Ordnungsprinzip (in einer Stufenordnung
Familie, Stadt, Provinz, Nation). Keine Nation soll eine andere bedréngen. Inter-
nationale Verrechtlichung stellt er sich in Phasen vor: erst einen Kongrel3, der
den Frieden erhalt, dann einen stdndigen KongreR, eine Konféderation friedlicher
Vélker (nach Vorbild des ersten amerikanischen Kongresses), ein Représenta-
tivsystem aller Vélker (nach Vorbild des spdteren amerikanischen Kongref3), eine
internationale Regierung (nach Vorbild konstitutioneller Regierungen) und zuletzt
wdie freiwillige Vereinigung der Volker auf Basis vollstandiger Gleichheit".

472

0.01.2026, 00:25:2



https://doi.org/10.5771/9783748931645-438
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

Des armées dans leur rapports avec I'industrie, la morale et la liberté, ou :
Des devoirs civiques des militaires ; ouvrage couronné en 1842 par la
Société de la Morale Chrétienne. — Paris : Capelle, 1842. — VIII, 284 S.

Das stehende Heer ist moralisch und politisch gefahrlich und 6konomisch unnitz.
Der esprit guerrier ist unvereinbar mit den friedlichen Zielen der Vélker. Die
stehenden Heere missen ersetzt werden durch Einheiten mit einem zivilen Cha-
rakter, die statt absolutem Gehorsam einen am Recht orientierten verninftigen
Gehorsam haben. Soldaten und Zivilisten miissen denselben Regeln unterworfen
werden. In der Moderne mussen das die Regeln des Zivillebens sein. Er macht
Vorschlage fir neue Disziplin, starkeren Anteil von Reservetruppen, Umbau der
Heere zu Arbeitseinheiten fur 6ffentliche Arbeiten und zuletzt Milizen. Nur so ist
das Militér mit der Zivilisation und dem dauerhaften Frieden vereinbar. Wenn alle
Soldaten sind, ist keiner mehr Soldat.

4.1.3.3 Victor Considerant

1808-1893, Offizier, fourieristischer Publizist, Abgeordneter 1848/49, Exil in den
USA, 1869 Riickkehr. Biographie: Jonathan Beecher, Victor Considerant and the
Rise and Fall of French Romantic Socialism. — Berkeley, Cal. 2001 (Uberarbeitete
franzésische Ubersetzung 2012); Michel Vernus, Victor Considerant : démocrate
fouriériste. — Paris 2009.

Victor Considerant war der fihrende Sprecher des Fourierismus nach dem Tode
Fouriers. Von Fourier hat er gelernt, daR die endgiltige Ordnung eine langfristige
Anndherung in welthistorischen Phasen sein wird. Es gibt einen einheitlichen
welthistorischen Prozel in Arbeitswelt und Staatenwelt: am Anfang isolierte
Existenz und mangelnde Organisation von Individuen und Vélkern, am Ende die
harmonische Organisation von Individuen und Vélkern. Aufgabe der Gegenwart
ist, friedliche Annaherung an Assoziation, Organisation, Institution voranzubrin-
gen. Die europdische Einheit, die Ausgangspunkt der Einheit der Welt sein wird,
kann weder durch Machtpolitik noch durch einen Plan zum ewigen Frieden kom-
men, sondern als Organisation der Industriegesellschaft durch Kongresse (sein
Ausgangspunkt war die medizinische Zusammenarbeit in Europa). Wenn die
Kongresse eine Institution werden, kann die souveraineté insociale durch eine
souveraineté générale abgeldst werden (La paix ou la guerre. — Paris 1839). Die
Initiative mul Frankreich ergreifen, die Rolle des Befreiers gehdrt traditionell
Frankreich. Pacifique setzt er nicht nur mit organisatrice gleich, sondern auch mit
généreuse, eine Ankniipfung an das Selbstverstéandnis der franzdsischen Republi-
kaner, dal® Frankreich international durch GroRzugigkeit ausgezeichnet sei (Prin-
cipes du socialisme : manifeste de la démocratie au XIX siécle. — Paris 1847. —
S. 67-68; Text von 1843). In spateren Krisen hat Considerant direkt zur europai-
schen republikanischen Foderation aufgerufen (es sind immer nur Aufrufe, immer
nur wenige Seiten). Das republikanische, zivilisierte, industrielle Europa steht
gegen das feudale, barbarische, kriegerische Europa. Grenzen werden bedeutungs-
los werden, Staaten nur noch Provinzen eines durch wissenschaftliche, industriel-
le, kunstlerische Beziehungen vereinten Europa sein (Derniere guerre et la paix
définitive en Europe. — Paris 1850, Neudruck in: Five Views on European Peace

473

0.01.2026, 00:25:2



https://doi.org/10.5771/9783748931645-438
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

: Reorganization of the European Community in der Garland Library of War and
Peace New York 1972). 1870 ist das Vorbild der USA deutlicher. Den Birgerkrieg
gegen Sklavenhalter rechtfertigt er. Gegen die jakobinische Republik feiert er den
Foéderalisten Anarchasis Cloots (siehe Bd. |, 445-448). Die neue franzdsische
Republik wird keinen Aufienminister und keinen Religionsminister brauchen (La
France imposant la paix & I'Europe : lettre aux membres du gouvernement provi-
soire de la République. — Paris 1870). Mit der absoluten Souveranitat fallt der
Einheitsstaat: er verteidigt die Pariser Kommune und pazifistische Geschéftsleute
gegen die nationalistischen Literaten und Rhetoren der Nationalregierung in Ver-
sailles. Sozialismus ist kein Thema mehr, es gibt nur noch vage Hinweise auf
travail, liberté, justice, fraternité (La paix en 24 heures dictée par Paris a Ver-
sailles : adresse aux Parisiens. — Paris 1871). Zu Considerant im Deutsch-
Franzdsischen Krieg 1870-1871: Beecher a.a.O. S. 396-421.

Christine Held-Schrader, Sozialismus und koloniale Frage : die (iberseeische
Expansion im Urteil friiher franzésischen Sozialisten. — Géttingen 1985. — S. 57-
64 fuhrt Considerant als den ersten an, der auf den Zwang Englands zur Expan-
sion hingewiesen hat, aber noch nicht durch eine 6konomische Analyse. Der
Industriestaat braucht Rohstoffe und Absatzmarkte. Diese Tendenz zur Weltwirt-
schaft durch Kolonisation begriiRt Considerant durchaus. 1847 leitet er die Expan-
sion aus der Unterkonsumtion der pauperisierten Arbeiter ab.

De la politique sociale considérée comme devant étre la politique de la
France — application a la question d’Orient, in: La Phalange No. 41, 1 Sep-
tembre 1839

Théorie des alliances, in: La Phalange No. 42, 15 Septembre 1839

Des Congreés européens, in: La Phalange No. 43, 1 Octobre 1839

Roéle de la diplomatie dans le mouvement social, in: La Phalange No. 44, 15
Octobre 1839

Buchausgabe: De la politique générale et du réle de la France in Europe. —
Paris : Bureau de La Phalange, 1840. — 160 S.

England (,un vampir social“) ist der egoistischste aller Staaten, RuRland tendiert
zur internationalen Einheit — aber durch Unterdriickung. Nur Frankreich kann fir
die Einheit der Nationen wirken, es unterdriickt nicht, es organisiert ihre Assozia-
tion. Der Allianz der kontinentalen Staaten unter franzdsischer Fihrung kénnen
England und RuBland einst beitreten. Die endglltigen Formen der Einheit der
Menschheit ist noch nicht zu erkennen. Die europaische Einheit wird die Form
eines Kongresses annehmen. Brutale Gewalt wird von industriellen Nationen
nicht mehr gewiinscht, wir erleben den Ubergang von Beute und Krieg zu industri-
eller und produktiver Aktivitdt. Bisher konnte man Uber Plane fur den ewigen
Frieden spotten: Vernunft allein kann den Krieg nicht besiegen, Frieden mul® aus
Interessen der Wirtschaft kommen. Bisher gab es Kongresse nur zuféllig, sie
mussen Institution werden. Wie alle dauerhafte Autoritat erhalten sie ihre Legiti-
mitat durch sozialen Nutzen. Er ordnet diesen Ubergang in die fourieristische
Geschichtsphasen ein: in Europa hat die Menschheit den Zustand der incohé-
rence bereits verlassen, aber den Zustand der unité oder harmonie noch nicht
erreicht. Ob der Zustand perfekter Harmonie jemals kommt, ist ungewil3. Aber die
Menschen haben mehr Bedarf an Frieden. Daran muf die Politik sich orientieren.

474

0.01.2026, 00:25:2



https://doi.org/10.5771/9783748931645-438
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

Auf dem Titelblatt der Buchausgabe 1840 erscheint Uibrigens die Maxime Si vis
pacem, para pacem erstmals in pazifistischer Absicht.

Ganzin, Michel

La pensée européenne de Victor Considerant: un prophétisme democra-
tique, in: Europe et état (ll) : Actes du Colloque de Nice (17-18-19 septembre
1992). — Aix-en-Provence : Presses universitaires d’Aix-Marseilles, 1993. —
S. 52-90

Auch in: L’Europe entre deux tempéraments politiques : idéal d’unité et par-
ticularisme régionaux / ed.: Michel Ganzin et Antoine Leca. — Aix-en-
Provence : Presses universitaires d’Aix-Marseilles, 1994. — S. 105-132

Die entscheidenden Kategorien fur die europaische Organisation sind die Fort-
schrittsidee (das gemeinsame Europa als eine Frucht von Wissenschaft und
Industrie) und die Rolle Frankreichs als la nation prédestinée (gegen das egoisti-
sche England und gegen Bellizismus). Wir héren nur wenig Uber Institutionen.
Klar ist nur, dall diese Foderation die Selbstandigkeit der Nationen garantieren
soll. Der europaischen Einheit, die Considerant sich immer als eine Naherwar-
tung vorstellt, folgt in fernerer Zukunft ein weltweiter ewiger Frieden, dessen Form
aber noch undeutlicher bleibt.

Rolland, Patrice

Considerant et le débat sur la fédération européenne, in: Cahiers Charles
Fourier no. 19 (2008) S. 135-154

Considerants aufenpolitisches Denken kommt nicht aus Fouriers Utopien, son-
dern aus der traditionellen franzdsischen Annahme, daf® Industrie und Handel
zum Frieden fuhren. Wie die republikanischen Nationalisten der 1830er und
1840er Jahre kann er sich Vélker nur in Harmonie vorstellen. Aber anders als bei
den Liberalen stellt sich das pazifistische Europa nicht von alleine her. Wie die
Gesellschaft der Individuen benétigt die Gesellschaft der Nationen die Garantie
eines gemeinsamen Rechtes. Dieses Interesse am Recht unterscheidet Conside-
rant von anderen Sozialisten. Seine Vorstellung européischer Einheit wird immer
praziser. Vorbild ist die amerikanische Fdderation, an der er den antimilitérischen
Zug betont. Die friedliche Féderation ist eine Féderation von Handelsstaaten, die
die militdrische Vergangenheit tberwunden haben.

Arthur de Bonnard (1805-1875), Fourierist, Arzt, Genossenschaftler, hat einen
Text zur européischen Féderation publiziert. Im Kern ist es eine neue Landkarte
Europas (die Kolonialanspriche inbegriffen), klar gegen Ruf3land (und fast so klar
gegen Grofbritannien). Bonnard ware einer der Sozialisten, die zu européischen
Fdderalisten wurden, wenn wir seinem Titel und der einen Seite Uber ein Conseil
Amphictyonique ou Congrés permanent d’Europe so ernst nehmen wollten (Con-
féderation européenne : paix universelle. — Paris 1867). Nach dem Deutsch-
Franzésischen Krieg erschien ihm Jeanne d’Arc und er begriindete Wallfahrten
fur die Befreiung von ElsaR® und Lothringen. Vgl. Bernard Desmars im On-line-
Lexikon der Fourieristen (http://charlesfourier.fr/article.php3?id_article=548).

475

am 20.01.2026, 00:25:2



https://doi.org/10.5771/9783748931645-438
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

Jean-Baptist André Godin (1817-1888), ein Fabrikant, der fir seine Arbeiter ein
fourieristisches Phalanstére gegriindet hatte (das — im Gegensatz zu anderen —
lange funktionierte), verknipft den internationalen Frieden nicht mit dem fourieristi-
schen Modell. Es ist ein Schiedsgericht/KongreR-Modell. Er hétte gern in ganz
Europa Republiken, rechnet aber damit, dal® die nicht so bald kommen werden.
Das europaische Friedensbiindnis wird als Zusammenarbeit republikanischer und
konstitutioneller Staaten beginnen. Ein Umbau von Staaten in sozialistische
Gesellschaften spielt trotz des Titels seines Buches keine Rolle (Le gouverne-
ment : ce qu'l a été, ce qu'il doit étre et le vrai socialisme en action. — Paris
1883). Vgl. J.-L. Puech, La tradition socialiste en France et la Société des Nations.
— Paris 1921. — S. 110-116; Biographical Dictionary of Modern Peace Leaders. —
Westport, Conn. 1985. — S. 334-336.

4.1.4 Pierre-Joseph Proudhon

1809-1865, Sohn eines Arbeiters. Linguistische, philosophische und juristische
Studien. Drucker, leitender Angestellter einer Spedition. Philosophischer, ékono-
mischer und politischer Schriftsteller. 1848/49 Abgeordneter der Nationalver-
sammlung, 1849-1862 Gefangnis und Exil. Biographie: Pierre Haubtmann, Pierre-
Joseph Proudhon : sa vie et sa pensée. — Paris 1982-1988. Zur Einfiihrung tau-
gen die biographisch angelegten Monographien: Célestin Bouglé, La sociologie
de Proudhon. — Paris 1911; Robert L. Hoffman, Revolutionary Justice : the Social
and Political Theory of P.-J. Proudhon. — Urbana, Ill. 1972; K. Steven Vincent,
Pierre-Joseph Proudhon and the Rise of French Republican Socialism. — New
York 1984. Einfiihrung in Proudhons Begriffe: Dictionnaire Proudhon | sous la
direction de Chantal Gaillard et Georges Navet. — Bruxelles 2011.

Schon seine Zeitgenossen hatten Schwierigkeiten, Proudhons Denken zu klassi-
fizieren, das 20. Jahrhundert, das starker auf Disziplinen und ihre Methoden setz-
te, noch mehr. Er hat philosophische Werke geschrieben, die Fachphilosophie
hat sich kaum dafur interessiert. Er kénnte ein Okonom sein, wurde aber sofort
aus der Wissenschaft gewiesen und im 20. Jahrhundert kaum noch beachtet,
denn seine 6konomischen Bucher handeln von den Grundlagen des Rechts und
der Herrschaft. Im 20. Jahrhundert wurde Proudhon haufig als Soziologe ver-
standen, aber die Soziologie z&hlt ihn nicht zu ihren Klassikern. Sein letztes phi-
losophische Werk, De la Justice dans la Révolution et dans I'Eglise 1858, geht
von Erkenntnistheorie und Metaphysik tber Geschichtsphilosophie, Wissens-
soziologie, Anthropologie, Psychologie, Politische Okonomie zur Soziologie des
Staates und der Familie. Man hat ihn zum Autodidakten erklart, aber dieses Urteil
Ubersieht den essentiell antiphilosophischen Charakter aller originellen Philoso-
phie im nach-hegelianischen 19. Jahrhundert. Am besten ist Proudhon als ein
friher Praktiker kritischer Theorie und Ideologiekritik zu verstehen. Proudhons
Programm einer philosophie populaire ist gegen philosophie pour la philosophie
gerichtet. Das Volk hat alle Voraussetzungen zu philosophieren und die Zeit dazu
ist gekommen. Von Kant hat Proudhon den Primat der praktischen Philosophie
und die Antinomienlehre, die er auf die gesamte Philosophie ausweitet, lber-
nommen. Der Bereich des Absoluten ist Menschen nicht zugénglich. Der Abso-

476

0.01.2026, 00:25:2



https://doi.org/10.5771/9783748931645-438
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

lutheitsanspruch der Theorie, die immer ein Versuch ist, Macht zu fundieren, muf}
bekampft werden. Proudhon braucht Gott, das Transzendente, das Absolute als
Gegenpart des Menschen. Allein die Idee Gottes kann uns zu Gerechtigkeit hel-
fen, aber wir kdnnen die Gerechtigkeit nur im Kampf gegen Gott, das Absolute
und die Kirche verwirklichen. Menschliche Ideen stehen immer antinomisch zu
einander. Widerspriiche zwischen Lehrmeinungen sind nicht Irrtum, sondern das
Wesen der Wahrheit. Ursprung der Ideen ist die Arbeit; Arbeiter generieren neue
Ideen, nicht Philosophen. Der kritische Philosoph kann nur Widerspriiche analy-
sieren. Damit verweist diese kritische Theorie auf einen historischen Prozel3:
Generierung und Durchsetzung von Ideen ist ein Kampf der Gruppen mit eige-
nem Bewulfitsein. Also Klassenkampf. Proudhon ist ein Philosoph der Men-
schenwirde, die kein Postulat sein darf, sondern aus dem Recht der Arbeit (nicht
,Recht auf Arbeit*, das ware nur die Barmherzigkeit, wie sie die Kirche verspricht)
und dem Kampf kommt. Weil es ein Kampf ist, kommt es auf force an. Dieser
Grundbegriff Proudhons hat keine volle deutsche Entsprechung; es ist Starke,
Macht, Gewalt. Das Recht braucht force, force braucht Recht. Justice (Gerechtig-
keit/Recht) ist zugleich transzendentales Prinzip, kosmologische Kraft, angebore-
ne Charaktereigenschaft, historische Realitédt, die wir erst allmahlich wahrneh-
men, Zukunftsaufgabe, deren Inhalt erst noch (in einem wohl endlosen Delibera-
tionsprozeld) bestimmt werden mufR. Proudhon sieht als seine Leistung an, die
Theorie des Rechts/der Gerechtigkeit zu einer ,théorie réaliste® gemacht zu
haben. Justice ist nicht nur das Ziel der menschlichen Geschichte, sie ist auch
ihre Voraussetzung. Justice ist die Idee, die Philosophie und Sozialprozel’ erst
moglich macht. Justice ist eine Eigenschaft von Institutionen, die den Prozel} der
Deliberation ermdglichen. Justice ist anthropologisch fundiert, aktuell aber erst
seit der Franzdsischen Revolution und vollendet wird sie erst, wenn die Arbeiter
diese Idee ergriffen haben und mit Klassenbewultsein fir sie kdmpfen werden.
Die Offentlichkeit als Frucht der Revolution priift die Ideen, wissenssoziologisch
beruht die raison publique auf der groupe travailler. Das angeborene Gewissen
sagt, dal® die Geschichte der Triumph der justice Uber den Egoismus ist, im Ein-
zelnen ist das Ende offen. Proudhons Geschichtstheorie ist Konflikttheorie. Kon-
flikte kbnnen nur als Fortfiihrung der Geschichte bearbeitet werden. Proudhon ist
in einem historischen Zeitalter einer der historischsten Denker. Dennoch gibt es
eine lange Kette von Urteilen (Karl Marx, Ludwig Gumplowicz, Martin Buber), die
Proudhon historisches Denken absprechen; sie suchten beim ihm nach einer
materialistischen Dynamik der Geschichte und haben den historischen Kampf der
Ideen im Prozel der raison publique nicht erkannt. Proudhons letzte Darstellung
seiner Philosophie ist De la Justice dans la Révolution et dans I'Eglise, Studien 6,
7 und 9; das Werk heil’t in der 2. Auflage 1860 Essais d’une philosophie popu-
laire und beginnt mit einem Programm Philosophie populaire. Die grofen Philo-
sophiehistoriker am Ende des 19. Jahrhunderts wie Marin Ferraz und Friedrich
Jodl haben noch versucht, Proudhons Platz in der Philosophiegeschichte zu
bestimmen. Danach ist er aus der Fachphilosophie verschwunden. Einer Philo-
sophie, die vorsokratische und postkantianische Momente hat, wird nicht langer
getraut.

Vgl. Friedrich Jod|, Geschichte der Ethik als philosophischer Wissenschaft. —

3. Aufl. — Stuttgart 1923. — S. 294-307; Georges Gurvitch, L’idée du social. —

Paris 1932. — S. 327-406 La synthése proudhonienne (Neudruck Aalen 1972);

477

0.01.2026, 00:25:2



https://doi.org/10.5771/9783748931645-438
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

ders., Proudhon : sa vie, son ceuvre ; avec un exposé de sa philosophie. —
Paris 1965; Henri de Lubac SJ, Proudhon et le christianisme. — Paris 1945. —
S. 210-245 (engl. Ubersetzung 1948 u.d.T.: The Un-marxian Socialist : a Stu-
dy of Proudhon); Peter Heintz, Die Autoritdtsproblematik bei Proudhon : Ver-
such einer immanenten Kritik. — Kéln 1956, Edouard Jourdain, Proudhon,
Dieu et la guerre : une philosophie du combat. — Paris 2006.
Zu Proudhons negativer Theologie: Henri de Lubac SJ, The Un-marxist Socia-
list : a Study of Proudhon. — New York 1948, franzds. Original 1945 u.d.T.:
Proudhon et le christianisme; Pierre Haubtmann, P.-J. Proudhon : genese
d’un antitheiste. — Paris 1969 (die Frage nach Proudhons Religion ist dartiber
hinaus in allen biographischen und exegetischen Werken zu Proudhon von
Mgr Pierre Haubtmann prasent); Bernard Voyenne, Proudhon et Dieu : le
combat d’un anarchiste. — Paris 2004; Eduard Jourdain, Proudhon, Dieu et la
guerre a.a.O.; Frédéric Krier, Sozialismus fiir Kleinblirger : Pierre Joseph
Proudhon — Wegbereiter des Dritten Reiches. — Kéln 2009. — S. 178-282 Anti-
theismus, Judentum und Christentum.
Ein ,Programm® seiner Geschichtstheorie hat Proudhon in Philosophie du
progres 1853 gegeben, eine Ausfiihrung ist De la Justice dans la Révolution
et dans I’Eglise 1858 letztlich in allen 12 Studien, v.a. Studie 9, Progres et
décadence. Vgl. zur Geschichtsphilosophie Peter Heintz a.a.O. S. 15-80; Aaron
Noland, History and Humanity : the Proudhon Version, in: The Uses of History
Essays in Intellectual and Social History Presented to William J.
Bossenbrook | ed. by Hayden V. White. — Detroit 1968. — S. 59-105; William
H. Harbold, Progressive Humanity in the Philosophy of P.-J. Proudhon, in:
Review of Politics 21 (1969) 28-47; Pierre Haubtmann, La philosophie sociale
de P.-J. Proudhon. — Grenoble 1980. — S. 131-146 La philosophie du progres.

Proudhons Okonomie ist ein frilher Versuch einer Kritik der Politischen Okono-
mie, er folgt dem historischen Gang der Theorien als einer Kette von Versuchen
der Okonomen, die Verhaltnisse zu rechtfertigen, und der Sozialisten, sie sum-
marisch abzulehnen. Er begriff, dak innerhalb der Okonomie keine L&sung mdg-
lich war, weil die Politische Okonomie die Sphare der Gerechtigkeit nicht mehr
fassen konnte. Seine positive Darstellung der gerechten Okonomie hat er nicht
vollendet und nach seinem Ansatz konnte das auch nicht geleistet werden: die
neue Okonomie mul aus den Ideen und dem KlassenbewuBtsein einer realen
Arbeiterbewegung kommen (die Volksbank war Proudhons eigene Idee). Frag-
mente seiner positiven Sozialphilosophie haben Proudhon die Bezeichnung
,Vater des Anarchismus® eingebracht. Klar ist aber nur sein Kampf gegen etatisti-
schen Sozialismus. Umstritten ist, ob seine Vorschlage ,Anarchismus” (um 1850),
.FOderalismus® (wenn er von politischen Institutionen spricht), ,Mutualismus”
(wenn er von dkonomischer Ordnung spricht) eine Einheit bilden. Die Idee des
Foderalismus ist gegen den aktuellen Zentralismus gerichtet, der Mutualismus ist
ein Ziel, das ins Auge gefal’t werden kann, wenn die Herrschaft des Rechts der
Ubliche Zustand geworden ist. Man muf} diesen historischen Charakter bei Proud-
hon immer bedenken. Es geht nicht um die Einrichtung einer ausgedachten neu-
en Ordnung, sondern um die Transformation bestehender Verhaltnisse. Er hat
Anarchismus als theoretisch wahr akzeptiert, die historische Aktualitat hat er
bezweifelt. Die Freiheit bei Proudhon sieht nie nach einem kosmopolitischen Auf-

478

0.01.2026, 00:25:2



https://doi.org/10.5771/9783748931645-438
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

bruch aus. Als Antifeminist war er selbst in seinem nicht gerade feministischen
Jahrhundert berichtigt (spéater ist auch noch seine Homophobie bemerkt wor-
den). Das muB als ein Grundmerkmal seines Systems begriffen werden: Gerade
weil Gerechtigkeit auf Konflikt und Aushandeln beruht, hat er den Bereich der
Familie vollig vom Bereich der Macht und der Gerechtigkeit getrennt. Das weibli-
che Prinzip soll in der Familie wirken, aber nur in der Familie. Auch Proudhons
Antisemitismus ist Teil des Systems, sein Bild des Juden ist das Gegenbild zum
Arbeiter: Juden sind heimatlos und produzieren nicht.
Zur Politischen Theorie: K. Steven Vincent, Pierre-Joseph Proudhon and the
Rise of French Republican Socialism. — New York 1984 (biographisch); Alan
Ritter, The Political Thought of Pierre-Joseph Proudhon. — Princeton 1969
(theoretische Analyse); Edouard Jourdain, Proudhon, un socialisme libertaire.
— Paris 2009; ders., Proudhon contemporain. — Paris 2018. Zur Souveranitat
des Rechtes: Anne-Sophie Chambost, Proudhon et la norme : pensée juri-
dique d’un anarchiste. — Rennes 2004. Zum Mutualismus: Jean Baucal, Prou-
dhon : pluralisme et autogestion. — Paris 1970; Marion Schweiker, Der Mutua-
lismus  Pierre-dJoseph  Proudhons als Grundlage einer fdderativ-
demokratischen Neuordnung Europas. — Goéttingen 1996. — S. 103-339; Cor-
pus : revue de philosophie No. 47 (2004) Themenheft Proudhon. Zum Fodera-
lismus: Célestin Bouglé, Proudhon fédéraliste, in: Proudhon et notre temps /
Amis de Proudhon. — Paris 1920. — S. 239-255; J.-J. Chevallier, Le fédéralis-
me de Proudhon et de ses disciples, in: Le fédéralisme | par Gaston Berger ...
— Paris 1956. — S. 87-127; Bernhard Voyenne, Le fédéralisme de P.-J. Proud-
hon. — Paris 1973, dt. Ubersetzung Frankfurt am Main 1982; Karl Hahn, Féde-
ralismus : die demokratische Alternative ; eine Untersuchung zu P.-J. Proud-
hons sozial-republikanisch-féderativem Freiheitsbegriff. — Minchen 1975; Pat-
rice Rolland, Le fédéralisme, un concept social global chez Proudhon, in: Revue
du droit public et de la science politique en France et a I'étranger 109 (1993)
1521-1546; Fawzia Tobgui, Le fédéralisme de Proudhon : mort de I'Etat?, in:
Quel au dela pour la nation : mondialisme, internationalisme, fédéralisme ...?
— Paris 1999 (Cahiers de la Société P.-J. Proudhon) S. 61-77. Vgl. zu Proud-
hons Familienvorstellungen: Petra Weber, Sozialismus als Kulturbewegung. —
Dusseldorf 1989. — S. 196-210. Vgl. zu Proudhons Antisemitismus: Frédéric
Krier, Sozialismus fiir Kleinblirger a.a.0. S. 178-282; Werner Portman, Prou-
dhon und das Judentum, ein kompliziertes Verhéltnis, in: ,Antisemit, das geht
nicht unter Menschen® : anarchistische Positionen zu Antisemitismus, Zionis-
mus und Israel | hrsg. von Jurgen Mimken und Siegbert Wolf. — Bd. 1, Von
Proudhon bis zur Staatsgriindung. — Lich 2013. — S. 39-79.

Proudhon hatte eine betrachtliche intellektuelle Wirkung in peripheren Landern
wie Portugal oder RuRland, in Landern mit einem moderneren arbeitsteiligen
Wissenschaftsbetrieb gab es keine nachhaltige Wirkung. Proudhons Themen
hatten eine starke Bedeutung in der Philosophie des 20. Jahrhunderts, aber
Pragmatismus, Ideologiekritik, Wissenschaftssoziologie, Sozialkonstruktivismus
haben nie systematisch an ihn angeknipft. Falbar ist seine Wirkung auf politi-
sche Theorien der Anarchisten, Sozialisten, Féderalisten und Faschisten. Marx’
Kritik der politischen Okonomie knlipft an ihn an, aber er wurde ein besonders
beharrlicher Anti-Proudhonist. Bakunin blieb sein Schiler. Proudhon hatte eine

479

0.01.2026, 00:25:2



https://doi.org/10.5771/9783748931645-438
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

starke Wirkung in der franzdsischen Arbeiterbewegung: in der Lésung von den
blrgerlichen Republikanern, in der Pariser Kommune, noch im frilhen 20. Jahr-
hundert im (gewerkschaftlichen) Syndikalismus als Reaktion auf den revisionisti-
schen Sozialismus. Georges Sorel hat bei Proudhon den Kampfcharakter der
Arbeiterbewegung gelernt, aber aus ,ldeen” ist ,Mythos®, aus ,force” ist ,violence*
geworden. Célestine Bouglés Solidarismus und Léon Duguits (juristischer) Syndi-
kalismus sind von Proudhon angeregt worden. Proudhon wird zum unmarxisti-
schen und franzdsischen Sozialisten par excellence. Der Cercle Proudhon 1911
bis 1914 war ein (gescheiterter) Versuch, die syndikalistische Arbeiterbewegung
zur monarchistischen Action francaise zu locken. Aus Sorels Heroisierung des
Arbeiters wird Proudhon als Held, eine ,version contemporaine du Cato des
Romains, paysan-soldat, apre a la guerre comme dans le travail* (Géraud Poum-
arede). Die Vichy-Parole ,Travail, Famille, Patrie* sollte auch nach Proudhon
klingen. Vichy ist offenkundig eine Parodie auf Proudhon, aber auch die féderalis-
tischen, personalistischen, korporatistischen Proudhonisten der 1930er und
1940er Jahre sind fast alle als ni droite, ni gauche klassifiziert worden. So bekannt
Proudhon als ,Vater des Anarchismus” ist, in gegenwértigen anarchististischen
oder post-anarchistischen Theorien haben post-nietzscheanische kritische Philo-
sophen seinen Platz eingenommen.
Zur Rezeption links und rechts: Proudhon, I'éternel retour, in: Mil neuf cent :
revue d’histoire intellectuelle No. 10 (1992). Zu links oder rechts: Patrice
Rolland, La référence proudhonienne chez Georges Sorel, in: Cahiers Geor-
ges Sorel No. 7 (1989) 127-161. Zu rechts: Georges Navet, Le Cercle Proud-
hon (1911-1914) : entre le syndicalisme révolutionnaire et I'’Action frangaise,
ebd. S. 46-63; Géraud Poumarede, Le Cercle Proudhon ou I'impossible syn-
these, in: Mil neuf cent 12 (1994) 51-86; Frédéric Krier, Sozialismus ftir Klein-
blirger : Pierre Joseph Proudhon — Wegbereiter des Dritten Reiches. — Kdln
2009 (das Ergebnis ist magerer als der Titel ohne Fragezeichen suggeriert,
auch wegen der Beschrankung auf die magere deutsche Rezeption). Zu Bouglé,
Duguit und der Suche nach demokratischen Alternativen zur 3. Republik:
Anne-Sophie Chambost, Proudhon et les juristes : actualité de la pensée
proudhonienne au tournant du XIXe siecle, in: Droit, politique et littérature :
mélanges en I'honneur du Professor Yves Guchet | études coordonnés par
Pascal Morvan. — Bruxelles 2008. — S. 15-34. Beispiel eines Post-
Anarchismus der stark auf Proudhon zuriickgreift: Daniel Colson, Petit lexique
philosophique de 'anarchisme : de Proudhon a Deleuze. — Paris 2001).

Proudhons Interesse an internationaler Politik ist spat. 1848 hat er noch ,giron-
distische Traume von natirlichen Grenzen und unterdriickten Vélkern* (Madelei-
ne Amoudruz). Begeisterung fir briderliche Interventionen fehlte bereits. Zum
Friedenskongref3 in Paris 1849, meinte er nur, den allgemeinen Frieden werde es
erst geben, wenn das Volk nicht l&nger unterdriickt ist. Gerade deshalb erwartete
er rasch neue internationale Beziehungen: Hatten wir mehr Vertrauen in die
Revolution, wiirden wir nicht mehr von AuRenpolitik reden; der Revolution in ei-
nem Land werden die anderen Lander folgen. Dann wird es keine Zentralisation
und keine politischen Nationen mehr geben. So wird das Problem des Weltstaa-
tes geldst und die Traume Napoléons und des Abbé Saint-Pierre werden wahr.
Die neue Okonomie wird weltweit gelten: ,Die Harmonie regiert, ohne Diplomatie

480

0.01.2026, 00:25:2



https://doi.org/10.5771/9783748931645-438
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

und ohne Konzil, bei den Nationen; nichts kann sie mehr stéren® (Idée générale
de la révolution au XIXe siecle 1851, Riviere-Ausgabe 1923. — S. 331-337). In
diesem Text ist Proudhon zugleich dem Anarchismus und einer kosmopolitischen
Weltgesellschaft am néchsten gekommen. Immer, wenn nach der Internationalen
Theorie des Anarchismus gesucht wurde, muf3te man sich an diese Stelle halten.
Hans Morgenthau hat sie in seinem Feldzug gegen das Verschwinden der Politik
in einer ,science of peace” aufgespiel3t; Proudhon riickt da nahe an den von ihm
dauernd verspotteten Cobden (Scientific Man vs. Power Politics. — Chicago 1946.
— S. 78 und 90). Seit 1859 schreibt Proudhon an seinem Werk Uber Krieg und
Frieden. Er versucht zu zeigen, wie stark die Legitimitat des Krieges im allgemei-
nen Bewuftsein der Menschheit verankert ist; wie die Sicherheit aller Rechtsbe-
reiche auf dem urspriinglichen Recht der Gewalt beruht; wie aus der Legitimitat
dieses Rechts des Krieges eine Begrenzung der Kriege folgt; dafl die realen
Kriege nicht legitim sind, weil ihre Ursache nicht politisch ist, sondern das fehlen-
de O6konomische Gleichgewicht; dal} der Krieg in sozialen Kampf transformiert
werden mull. Es geht bei Proudhon nie um die bekannte Juristenfrage eines
Krieges ums Recht, sondern um das urspriingliche Recht der Gewalt und des
Krieges und warum es in der Moderne des Pauperismus seine Legitimitat verliert.
Proudhon hat als erster eine Theorie des Krieges geschrieben, einen umfassen-
den Versuch, den Krieg sozialwissenschaftlich und normentheoretisch zu begrei-
fen (Theorien der Kriegfihrung sind dagegen traditionell). Auch nach Proudhon
gab es nur wenige solche Versuche. Die Schwachen des Buches sind deutlich:
der vieldeutige Begriff der force; die Trennung des Krieges in der Idee und in der
Realitat; die Kontinuitdt von Krieg und gesellschaftlicher Auseinandersetzung
(Robert Hoffman schiebt das auf den Mangel einer Sprache der dynamischen
Soziologie); die summarische Ableitung aller Rechte aus dem Recht der Starke;
die extreme Reduzierung der gegenwartigen Kriegsursachen auf den Pauperis-
mus. La guerre et la paix hat eine komplexe historische Struktur. Der Krieg
scheint der Vorzeit anzugehdren, aber wir akzeptieren das Urteil der Schlachten
noch immer; der Krieg ist eine urspringliche Idee der Menschheit, hat aber sei-
nen politischen Nutzen tberlebt. Von J.-L. Puech 1910 bis Alex Pritchard 2013 ist
die historische Struktur des Arguments betont worden. Proudhon gehért in die
Reihe der Kriegssoziologen des 19. Jahrhunderts, die eine Transformation des
Krieges beschreiben und vorhersagen: Comte, Spencer, Novicow. Er hat eine
klassische Beschreibung des Militarismus: seit die Militdrs nicht mehr fremde
Nationen pliindern, plindern sie durch gouvernementalisme die eigene Gesell-
schaft. Zu seinem Urteil Uber den Militarismus muf3 man auch seine Aufzeich-
nungen Uber die politische Bedeutungslosigkeit Napoléons heranziehen, eine
Kritik des Heroismus in seinem letzten Stadium (Napoléon | : manuscrits inédits.
— Paris 1898). Die einzige groRRe Kriegstheorie des 19. Jahrhunderts ist wie alle
groBen Theorien des Jahrhunderts historisch angelegt, aber nicht das einfache
Zukunftsversprechen einer ,science of peace“. Proudhon war immer ein Gegner
der freiwilligen Unterwerfung. Force ist ein Teil der Menschenwirde. Wenn wir
von Proudhon aus zurlickschauen, wird die Kontinuitat des franzésischen ,Belli-
zismus*“ seit Cousin (mit dem er nichts zu tun haben will) deutlich: Es ist ein Ver-
such die Vertrage von 1815, die auf Sieg/Niederlage zuriick gingen, als Aus-
gangspunkt der aktuellen internationalen Beziehungen zu akzeptieren. Wenn wir
nach vorne schauen, fallen die Ahnlichkeiten zu Nietzsche auf: Alles Recht

481

0.01.2026, 00:25:2



https://doi.org/10.5771/9783748931645-438
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

kommt aus dem droit de la force, das wir als Manifestation der urspriinglichen
Schoépfungskraft mit Nietzsches Willen zur Macht identifizieren kénnen. Auch
Nietzsche versucht damit die Gultigkeit von Vertragen zu begriinden (Proudhon
hat er wohl nicht gelesen, aber auch aulerhalb der Kriegstheorie gibt es viele
strukturelle Ubereinstimmungen). Der Unterschied zu Nietzsche ist, daR Proud-
hon zwei ,gbttliche” Prinzipien hat: Krieg und Frieden gehen auf die urspriingliche
Schopferkraft zurtick.

La guerre et la paix war ein Buchhandelserfolg, aber die Zeitgenossen haben
dann wenig damit anfangen kénnen. Sie haben es fir eine Apologie des Krieges
gehalten und sind nur selten bis zur Kritik des Pauperismus gekommen. Spéater
hat man sich fir den Pauperismus interessiert, aber selten an die Transformation
des Krieges geglaubt. Ein Beispiel fur die Schwierigkeiten, das Buch als Ganzes
zu lesen, zeigt Panaite Juganaru, L’apologie de la guerre dans la philosophie
contemporaine. — Paris 1933: Proudhon steht dort im Kapitel Les apologies mys-
tico-sentimentales im Anschlul® an de Maistre und neben deutschen Bellizisten
und im Kapitel Les théories positivo-évolutionistes neben Comte und Spencer
(der Soldat Juganaru urteilt Gbrigens, daf® bei Proudhon Gewalt zu spirituell sei,
eigentlich nur /a justice concrétisée; Brutalitdt und Willkir, die zur militdrischen
Gewalt gehoéren, wirden einfach abgespalten). Das Vdélkerrecht spielt in den
Kommentaren keine Rolle; Nicolas Bourgeois bringt es fertig, es in dem Buch, in
dessen Titel es steht, wegzulassen (Les théories du droit international chez
Proudhon : le fédéralisme et la paix. — Paris 1927). Wilhelm Grewe (unten refe-
riert) war der erste, der Proudhon als Vélkerrechtstheoretiker erst nahm, anschei-
nend auch der letzte (Uber Proudhons Kritik des Pauperismus wundert er sich
nur). Seit 1970 wird das Buch neu gelesen als Warnung vor dem ewigen Frieden
ohne Spannungen, das Interesse am Krieg wurde zu einem allgemeineren Interes-
se an Kampf und Konflikt; das ist fast ausschlieRlich eine franzdsische Lektire.
Einige Referate, die Proudhons Dialektik nicht zu stark vereinfachen: J.-L. Puech,
Proudhon et la guerre, in: Proudhon et notre temps / Amis de Proudhon. — Paris
1910. — S. 203-238, v.a. 204-222; Aaron Noland, Proudhon’s Sociology of War,
in: American Journal of Economics and Sociology 29 (1970) 289-304; Alexis Phi-
lonenko, Proudhon ou le silence des dieux, in: Revue de métaphysique et de
morale 77 (1972) 56-99, 166-182, Neudruck in: ders., Essais sur la philosophie
de la guerre. — Paris 1976. — S. 99-158.

Wahrend La guerre et la paix von den Grundlagen des Volkerrechts handelt, hat
sich Proudhon in den folgenden Jahren mit dem Vdlkerrecht beschaftigt. Er hat
Angst vor Weltkriegen zwischen GrofRstaaten, die keine internationalen Bindun-
gen mehr anerkennen (vgl. den Brief vom 3. Mai 1860, deutsch zitiert bei Lutz
Roemheld, Integraler Féderalismus, Bd. 1. — Minchen 1977. — S. 68). Gegner
sind die nationalistischen Demokraten und der Kaiser, die nichts mehr vom Frie-
densvertrag von 1815 wissen wollen. Der spate Proudhon besteht auf zwei Prin-
zipien: foderalistisch verfaBte Staaten sind friedensféhiger als zentralistische
Nationalstaaten und allein die Kontinuitédt der einmal erreichten internationalen
Verrechtlichung kann Ausgangspunkt weiterer Verrechtlichung sein. Der Fédera-
lismus ist haufig kommentiert worden, die Kontinuitat der Vertrage nur selten. Prou-
dhons Leistung war, die von Burke oder Adam Miller kommende Kkonter-

482

0.01.2026, 00:25:2



https://doi.org/10.5771/9783748931645-438
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

revolutionare Idee der internationalen Gesellschaft in eine post-revolutiondre zu
transformieren. Er hat zwei verschiedene Transformationsmodelle. Er kommt in
La Guerre et la paix ohne Fdderalismus aus und in den Schriften zum Fdderalis-
mus ohne Mutualismus. Seine Okonomie ist utopischer als seine Politik. Aber
allein die gerechte 6konomische Ordnung kann eine dauerhafte Basis eines frie-
densféhigen Vélkerrechts sein. Proudhon verteidigt den prekdren Normenfort-
schritt gegen vermeintlich sichere wissenschaftliche Lésungen (ewige Nationen
und natiurliche Grenzen). Das Geschichtsbild des Voélkerrechtlers Proudhon ist
das ubliche Geschichtsbild des 19. Jahrhunderts mit der Erinnerung an den Tri-
umph der Nationen Uber das R6mische Reich. Aber die Nationen sind keine Ein-
heit von Natur her, sondern Produkte des Kampfes. Nationen, die in diesem
Kampf nicht untergegangen sind, sind heute nicht mehr geféhrdet. Aber weder
mul} das unabhangige ltalien ein Einheitsstaat werden (La fédération et I'unité en
Italie. — Paris 1862), noch muR die polnische Nation einen eigenen Nationalstaat
erhalten (Polen wurde nicht von der Natur, sondern von den Vertrdgen von
1815 geschaffen). Proudhon besteht darauf, dall die groRen Nationalstaaten
die eigentlichen Nationalitdten Europas zerstéren, indem sie die lokalen Heimat-
lander (pays) aufldsen und Uber die Grenzen der Vélkergrenzen hinweg expan-
dieren. Er ist konsequent: auch Franzosen gibt es nicht; die urspriinglichen Natio-
nalitédten sollen auch dort wiederhergestellt und zu einer Foderation vereint wer-
den (France et Rhin. — Paris 1867, Notizen zu natirlichen Grenzen und zur Neu-
gliederung Frankreichs als Fdderation, jetzt in der Riviére-Ausgabe von Du prin-
cipe fédératif 1959. — S. 553-604). Vgl. Madeleine Amoudruz, Proudhon et
I’Europe : les ideés de Proudhon en politique étrangere. — Paris 1945 (der
vollstandigste Uberblick); Samuel Hayat, Nationalités, in: Dictionnaire Proudhon
a.a.0. S. 357-366.

Die unmittelbaren Schiler Proudhons hatten wenig Interesse an seinen aufenpo-
litischen Theorien, aber es gibt Proudhonisten in der Internationalen Arbeiter-
Assoziation und Michail Bakunin hat Anarchismus und Féderalismus auch als
internationale Ordnungen gesehen, aber viel dogmatischer als Proudhon. Wie
viel Tolstoi von Proudhon gelernt hat, ist umstritten. Obwohl Proudhon nur nega-
tive Bedingungen des internationalen Fdderalismus genannt hat, hiel eine der
franz®sischen Vereinigungen zur Griindung eines Vélkerbundes im Ersten Welt-
krieg Société Proudhon (nicht glaubwirdiger als der Cercle Proudhon und auch
nur voribergehend). Die Europabewegung in Frankreich und ltalien war stark von
der proudhonistischen Idee geprégt, dal® eine internationale Féderation eine Basis
in der férderalistischen Organisation der Staaten und Gesellschaften haben muR;
Alexandre Marc, Denis de Rougemont, Mario Albertini sind nur von Proudhons
Foderalismus her zu verstehen. Fur die Theorie der Internationalen Beziehun-
gen hatte Proudhon allein in Frankreich eine gewisse Bedeutung. Fir Raymond
Aron war er wichtig, weil er ganz anders als Treitschke doch dasselbe sagt: die
Machtpolitik kann nicht verurteilt werden, weil sonst der ganze Verlauf der politi-
schen Geschichte verurteilt werden miRte. Arons Proudhon klingt nach Adam
Miller oder Carl Schmitt, nach dem Idol des rein politischen Krieges in gegensei-
tiger Anerkennung; Pauperismus, Transformation des Krieges und Anndherung
an internationales Recht sind verschwunden (Frieden und Krieg : eine Theorie
der Staatenwelt. — Frankfurt am Main 1963. — S. 692-703 Proudhon und das

483

0.01.2026, 00:25:2



https://doi.org/10.5771/9783748931645-438
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

Recht der Kraft). Zurickgekehrt ist Proudhon in die Internationalen Beziehungen
erst 50 Jahre spater bei Alex Pritchard, der versucht, gegen die konventionelle
Rede von dem anarchischem Staatensystem oder der anarchischen Staatenge-
sellschaft einen substantielleren Begriff von Anarchie einzufiihren; Pritchard hat
damit den radikalen Féderalismus zuriickgebracht, nicht aber die Geschichtlich-
keit der internationalen Politik und der internationalen Normen. Der tatsachliche
Proudhon hat viel mehr von Hedley Bulls anarchical society. Proudhon muR} als
Theoretiker der Internationalen Beziehungen erst noch entdeckt werden. Vgl. zu
Proudhons (Nicht-)Wirkung in den Internationalen Beziehungen: Madeleine
Amoudruz, Proudhon et I'Europe a.a.O. S. 117-147; Bernard Voyenne, Histoire
de lidée fédéraliste, Ill. — Les lignées proudhoniennes. — Paris 1981; Carol
Bergami, Des lignées proudhoniennes? : Sur les racines et sur la portée d’un
européisme pluraliste ,a la frangaise®, in: The Road to a United Europe : Interpre-
tations of the Process of European Integration /| ed. by Morten Rasmussen and
Ann-Christina L. Knutsen. — Brussel 2009. — S. 23-38.

La guerre et la paix : recherches sur le principe et la constitution du droit
des gens. — Bruxelles : Hetzel, 1861 (Essais d'une philosophie pratique ; 13)
2 Bde.

Parallel auch in Paris und Leipzig erschienen

Neuausgabe in Oeuvres complétes de P.-J. Proudhon. — Paris : Lacroix,
1869. — Bd. 13-14

Neuausgabe in Oeuvres complétes de P.-J. Proudhon. — nouv. edition. —
introduction et notes de Henri Moysset. — Paris : Riviére, 1927 (Standardedi-
tion)

Neuausgabe in Oeuvres complétes de P.-J. Proudhon. — nouv. edition. —
Antony : Editions Tops, 1998 (enthidlt auBer den Anmerkungen von Henri
Moysset neue Anmerkungen von Hervé Trinquier; dazu in t. Il, 191-291
Briefe Proudhons zu La guerre et la paix 1859-1861)

| Phénoménologie de la guerre

Krieg ist ein rechtliches Phanomen, aber die Juristen halten ein Recht des Krie-
ges fur Selbstwiderspruch. Wie Religion und Recht ist Krieg innerlich, moralisch,
nicht duBerlich, physisch. Krieg ist mehr als Schlachten, Strategie und Taktik,
Diplomatie und Schikane. Der Krieg ist géttlich, ursprtinglich, fir das Leben not-
wendig (g6ttlich wird definiert als natlrliche Schépferkraft, beim Menschen als
Spontaneitdt des Geistes). Frieden ohne Krieg ware ein Nichts. Das Urteil der
Schlachten ist allgemein anerkannt (wie das Urteil der Revolutionen). Das gilt
noch fir die Gegenwart. Recht kommt aus dem Kampf und bleibt ein (unblutiger)
Kampf. Die Nahe von Recht und Krieg zeigt sich in der Wirtschaft. Auch die Phi-
losophie bezeugt, dal® der Krieg fur die Menschheit nétig ist: “Force, bravour,
vertu, héroisme, sacrifice de biens, de la liberté, de la vie® sind so nétig wie Liebe,
Familie, Ruhe. Wir schatzen Krieger hdher als zivile Politiker. ,Le veritable Christ,
pour les masses, c’est Alexandre, César, Charlemagne, Napoléon.” Auch Frieden
ist géttlich, mystisch, verehrungswiirdig, urspringlich wie der Krieg. Die Frie-
densgesellschaften und der Wiener Kongref} sind Zeichen der Idee des Friedens.
Aber weiter nehmen wir Friedenspolitik um jeden Preis Ubel. Der Krieg ist eine
der Krafte der menschlichen Seele, er hat seine Wurzeln in der Dialektik selber.

484

am 20.01.2026, 00:25:2



https://doi.org/10.5771/9783748931645-438
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

1 De la nature de la guerre et du droit de la force

Die ganze Welt kennt ein Recht der Gewalt — nur die Juristen nicht! Damit bleibt
der Krieg bloRer Raub. Der Krieg verfolgt ein menschliches Interesse nicht anders
als Arbeit, Staat, Familie, Regierung, Religion. Weil die Juristen kein Recht der
patrie anerkennen, kénnen alle Eroberer, ,ces destructeurs de patrie”, sich Wohl-
tater der Menschheit nennen. Die Frage nach dem Recht der Gewalt ist die Frage
nach den Grenzen ihres Rechtes. Gerechtigkeit ist Anerkennung von Freiheit und
Wiirde, sie tritt auf als Recht der Arbeit, der Intelligenz, der Liebe, des Alters.
Gewalt hat in diesen Bereichen nichts zu suchen. Aber sie hat ihren eigenen
Rechtsbereich, denn sie trédgt zur Wirde bei. Das Recht der Gewalt zu leugnen,
ware, die Menschenrechte zu leugnen. In jedem Rechtsbereich k&dmpfen Krafte
um eine Balance, sie erkennen einander an und kontrollieren einander. Im Vél-
kerrecht ist das Recht der Gewalt das alteste Recht und Quelle aller anderen. Die
Fusion von politischen Einheiten, die Wiederherstellung von Nationen, das inter-
nationale Gleichgewicht kommen aus dem Recht der Gewalt. Die Aufgabe des
Rechts ist Erhaltung: Menschen dirfen andere Menschen nicht unterdriicken, die
Maijoritat nicht die Minoritat. Aber Staaten/Nationen kdnnen einander aufsaugen.
Das bedeutet Zerstdrung von Kulturen, Abschlachten von Vélkern oder ihrer Aristo-
kratien, Unterdrlickung von Sprachen. Im Staatsrecht gibt es keine Entsprechung
zur Eroberung. Aber es gibt MiBbrauch von Privilegien und Revolution. Eine
Nation, die sich politisch nicht organisieren kann, wird Opfer ihrer Nachbarn.
Proudhon sieht eine Abfolge von droit de la force, droit de la guerre, droit de
gens, droit politique, droit civile, droit économique, droit philosophique (Meinungs-
freiheit) und zuletzt droit de la liberté, ou I'humanité. Die reine Freiheit ist
Jexpression la plus élevée de la force.”

11 La guerre dans les formes

Staaten haben eine Wirde, sie verlangen Unabhéangigkeit und protestieren gegen
Absorption. Der bedingungslose Patriotismus der frihen Staaten ist zurlickgetre-
ten. Das Recht der Gewalt ist nur noch glltig, wenn der Krieg einen Sinn hat.
BloRe Gewalt reicht nicht mehr. Wenn das eroberte Volk nicht assimiliert werden
kann, ist der Krieg ein MilRbrauch und das Urteil der Gewalt falsch. Die endlosen
Kriege der europdischen Kénige haben wenig, die der Revolution und Napoléons
nichts gebracht. Die Voélker wurden nationaler. Der Proze® der Staatenbildung
stéRt uns ab, aber wir erkennen Uberlegenheit an. Die Formen des Krieges ms-
sen diesem Ziel dienen. In einem Krieg gegen Piraten ist alles erlaubt, nicht aber
in einem Krieg gegen ein friedliches Volk. Damit kann der Krieg juristisch gefaf3t
werden (wahrend Grotius und die Juristen nur auf Milde des Feldherrn hoffen). Er
besteht auf dem Duellcharakter des Krieges mit Waffen auf Gegenseitigkeit.

1\ De la cause premiére de la guerre

Uber den Widerspruch zwischen Idee und Realitdt des Krieges. Letzte Ursache
der realen Kriege ist der Pauperismus, die Zerstérung des 6konomischen Gleich-
gewichts. Der Krieg ist aus Pliinderung entstanden, Eroberung ist Transformation
der Pliinderung. Nur fir politische Ziele bleibt der Krieg legitim. Die Streitigkeiten
der Regierungen gehen die Vélker nichts an. Im bewaffneten Frieden werden
nicht mehr fremde Nationen ausgepliindert, sondern die eigene. Jede Nation muf}
wahlen: untergehen oder sich durch die Kosten der Verteidigung zerstéren.

485

0.01.2026, 00:25:2



https://doi.org/10.5771/9783748931645-438
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

Vv Transformation de la guerre

Der rein politische Krieg wére reformierbar, weil er Recht ist. Okonomische Kon-
flikte kann er nicht I6sen. Die Vélker erwarten vom Krieg, was nur Wissenschaft,
Arbeit, Freiheit geben kdnnen. Krieg hat das politische Gleichgewicht geschaffen,
aber Okonomie und Kiinste des Friedens missen es vollenden. Ein Krieg, der
nichts Neues schafft, ist nicht gerechtfertigt. Da niemand die Universalmonarchie
will, hat der Krieg keine Aufgabe mehr. Der Kampf um den Fortschritt findet in der
Okonomie statt. Das Schwert bringt nur Waffenstillstand, meetings (das meint die
Friedensbewegung) bringen nur heuchlerischen Frieden. Frieden mull Manifesta-
tion des conscience universelle sein. Nur die Arbeiter knnen den Krieg beenden,
wenn sie das 6konomische Gleichgewicht schaffen.

Conclusion générale

Unser Recht beruht noch auf den Kriegen. Die Demokraten wollen den Rechts-
fortschritt der groRen Friedensvertrage aufheben. Aber langst tritt Gerechtigkeit
an die Stelle von Krieg und Christentum: ,L_HUMANITE NE VEUT PLUS LA
GUERRE.*

Du principe fédératif et de la nécessité de reconstituer le parti de la Révolu-
tion. — Paris : Dentu, 1863. — 324 S.

Neuausgabe in Oeuvres complétes de P.-J. Proudhon. — Paris : Lacroix,
1869. - Bd. 8

Neuausgabe in: Du principe fédératif et oeuvres diverses sur les problémes
politiques européens. — Paris : Riviére, 1959 (Oeuvres complétes de P.-J.
Proudhon. — nouvelle edition) S. 253-551 (Standardedition)

Deutsche Ubersetzungen:

Uber das Prinzip der Féderation und die Notwendigkeit, die Partei der Revo-
lution wiederherzustellen, in: P.-J. Proudhon, Ausgewaihlte Texte / hrsg. von
Thilo Ramm. — Stuttgart : Koehler, 1963. — S. 193-264 (nur den ersten, theo-
retischen Teil)

Uber das Foderative Prinzip und die Notwendigkeit, die Partei der Revoluti-
on wieder aufzubauen / libersetzt von Lutz Roemheld. — 3 Teile. — Frankfurt
am Main (u.a.) : Lang, 1989-1999

1 Der Féderalismus vereint Gerechtigkeit, Ordnung und Freiheit. Autoritat
kommt von der Natur, Freiheit von der menschlichen Vernunft. In der Realitat
befinden sich Autoritdt und Freiheit in kontinuierlichem Kampf. Mit zunehmender
Entwicklung wird die Autoritat unertraglicher (in GroRstaaten unertraglicher als in
patriarchalischen Gruppen), die Freiheit kann sich mehr entfalten. Die Idee der
Foderation, Ordnung aufgrund von Vertragen, kann sich erst mit fortschreitender
Zivilisation entfalten. Staaten sind von Natur expansionistisch, F&derationen
nicht; Universalféderation ist ein Widerspruch. Schon Europa ist zu grof fiir eine
Fdderation. Aber die Nationalstaaten kénnen Féderationen werden. Dann ist das
européische Gleichgewicht erreichbar, das zwischen Staaten unerreichbar ist.
Fdderalisierung der groRen Staaten setzt allgemeine Abriistung voraus. Staaten
vernichten den Heimatsinn. In einem féderativen System kann es keine Demago-
gie geben, es rettet das Volk vor der Regierung und vor eigener Torheit. Dieses
neue Staatsrecht braucht eine neue Wirtschaftsordnung. Mit den Klassenkadmpfen
werden die starken Regierungen verschwinden.

486

am 20.01.2026, 00:25:2


https://doi.org/10.5771/9783748931645-438
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

2 Kritik des Unitarismus und Bellizismus der franzésischen Demokratie.
Nationalitét bendtigt keinen Nationalstaat. Das haben die Demokraten nicht begrif-
fen, weil sie das Ziel des Staates, Freiheit, nicht begriffen haben.

Si les traités de 1815 ont cessé d’exister : actes du futur congrés. — Paris :
Dentu, 1863. — 108 S.

Neuausgabe in Oeuvres complétes de P.-J. Proudhon. — Paris : Lacroix,
1869. — Bd. 8 zusammen mit Du principe fédératif

Neuausgabe in Oeuvres complétes de P.-J. Proudhon. — nouvelle edition. —
introduction de Georges Duveau. — Paris : Riviére, 1952 zusammen mit Con-
tradictions politiques, dort S. 327-428 (Standardausgabe)

(Der Titel bezieht sich auf den Ausspruch Napoléons Ill., dal die Vertrdge von
1815 nicht mehr giiltig seien.)

1 Théorie générale des traités de paix

Vertrége sind Akte, die den Sieg einer Macht beurteilen. 1648 und 1815 wollten
die Méchte nicht nur einen Machtzustand anerkennen, sondern einen haltbaren
Zustand einrichten. Der kann nur auf Recht und Interesse beruhen. 1648 war die
Idee des Gleichgewichts neu. Das Recht des Siegers ist immer noch der erste
Artikel des Volkerrechts, aber das Recht der Pluralitat ist der zweite. Das ist eine
féderalistische Idee, die den Gang der Zivilisation veréndert und damit auch die
Staaten im Innern. 1815 war die wechselseitige Garantie der Machte neu. Das
Voélkerrecht manifestiert sich sukzessiv, nie in abstrakter Weise, es antwortet im-
mer auf eine Notwendigkeit. 1815 muf3te Europa neu geordnet werden, auch die
Vélker warteten auf eine Neuordnung. Der Wiener Kongrel konnte nur der erste
einer Reihe von Kongressen sein. Die Vertrdge sind unzerstdérbar, missen aber
verbessert werden, weil sich die intelligence weiterentwickelt.

\% Des modifications faites aux traités de 1815 et de leurs confirmations

Die Heilige Allianz war im Interesse der Firsten, hat aber I'ére des principes be-
gonnen. Nationalitdt und natlrlichen Grenzen haben eine gewisse Bedeutung,
sind aber Uberschatzt. Autochthone Nationen gibt es nicht mehr, der Krieg hat sie
langst zu gréBeren Einheiten vermischt. Das Staatensystem ist der vorerst letzte
Stand in diesem Prozef3. Der von Napoléon Ill. vorgeschlagene Kongref3 sollte
nicht die Vertrage fir gegenstandslos erklaren, sondern auf ihrer Grundlage wei-
terarbeiten und ihre Prinzipien starker hervortreten lassen. Auf Grund der Ent-
wicklung der letzten 25 Jahre mul zu den Prinzipien von 1648 und 1815 ein drit-
tes Prinzip kommen: Verzicht auf Eroberungen und allgemeine Abriistung.

Puech, Jules-L.

La tradition socialiste en France et la Société des Nations. — Paris : Garnier,
1921 (Bibliothéque d’information sociale) S. 181-201 Proudhon et la fédéra-
tion des peuples

Krieg ist une manifestation de la conscience universelle und kann deshalb nur
durch une manifestation de la conscience universelle beendet werden. Etatisti-
sche Losungen mu Proudhon ablehnen, eine Féderation von Staaten wére so
unhaltbar wie ein Erobererstaat. Das foderalistische Prinzip ist nur anwendbar auf
kleine Staaten. So bleibt nur Frieden als Gleichgewicht. Wir missen deshalb an
die Tradition der klassischen européischen Friedensvertrdge von 1648 und 1815
anschlielen und das Vertrauen, das sie geschaffen haben. Statt auf internationa-
le Institutionen setzt Proudhon auf Vertrage. Zwischen groen Einheitsstaaten ist

487

am 20.01.2026, 00:25:2



https://doi.org/10.5771/9783748931645-438
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

eine internationale Verrechtlichung aber schwierig zu erreichen. Das Problem
eines ewigen Friedens ware geldst, wenn die von Proudhon verlangte Ersetzung
politischer durch 6konomische Organisation vorangetrieben wirde. Von Proud-
hon kdnnen wir lernen, dafd internationale Organisation auf den Prinzipien der
Gerechtigkeit und der Arbeit aufbauen mul}. Es ist ein idealistisches Konzept.

Duprat, Jeanne

La conception proudhonienne des facteurs économiques de la guerre et de
la paix, in: Revue internationale de sociologie 37 (1929) 143-172

Krieg ist eine Verletzung 6konomischer GesetzmaRigkeiten, seine Ursache ist die
Stérung des 6konomischen Gleichgewichts. Pauperismus soll auch scheinbar
politische Kriege und Religionskriege erkldren. Aber gerade Proudhon hat Sinn
fur andere Ursachen der Kriege, so erkennt er den Unterschied zwischen natio-
nalen und politischen Kriegen. Proudhons Ziel ist die gerechte Verteilung nationa-
ler und internationaler Reichtiimer. Duprat fragt, ob der Wirtschaftskrieg (in ihrer
Zeit Rohstoffkonflikte) Vorstufe oder Ablésung der Kriege ist. Wirtschaftskriege
sind nicht Proudhons Thema, aber seit 1860 ist der 6konomische Faktor, den
Proudhon erkannt hat, starker und sein Schluf noch aktueller geworden: nur die
Organisation der Arbeit kann den Krieg beenden.

Grewe, Wilhelm C.

Krieg und Frieden : Proudhons Theorie des Vélkerrechts, in: Zeitschrift fiir
Politik 30 (1940) 233-245

Seit 1919 ist unklar, was Krieg und was Frieden ist (dauernd werden Kriege ge-
fuhrt mit der Fiktion, sie seien keine Kriege im Sinne des Voélkerrechts). Proudhon
kann bei der Reflexion helfen, weil er nicht an der Begriffsentleerung des positi-
vistischen Vélkerrechts beteiligt ist. Er spricht vom Recht des Krieges mit gesun-
dem Menschenverstand gegen die Juristen, so wie man vom Recht der Arbeit,
des Geistes, der Liebe spricht. Der Krieg ist ein Urteilsspruch im Namen der
Macht, das Kriegsrecht ist das Prozessrecht dieses Kampfes, das Voélkerrecht
regelt die Ergebnisse. Grewe lobt den Ubergang von formaler Legalitat zu sub-
stantiellen Rechtsbegriffen. Proudhon beschaftigt sich mit dem Widerspruch zwi-
schen dieser Idee des Rechtes der Macht und der Wirklichkeit, die vom wirt-
schaftlichen Mangel bestimmt ist. Er will den bewaffneten Frieden beenden, als
groRte Last der Volker. Solange wirtschaftliche statt politischer Probleme domi-
nieren, ist der Krieg nicht reformierbar und mu aufgegeben werden. Die von den
Kriegen der Vergangenheit geschaffenen Gegebenheiten, behalten aber ihre
Glltigkeit. Proudhon wird der von Kriegen bestimmten Geschichte gerecht.

Vernes, Paule-Monique

La guerre selon Proudhon, in: La guerre et ses théories — Paris : PUF, 1970
(Annales de philosophie politique ; 9) S. 71-94

Die Frage nach dem Krieg ist bei Proudhon die politische Frage, wie es zum
Staatensystem kommt. Krieg entscheidet die Konkurrenz zwischen Staaten. In
diesen Zusammenst6f3en bilden sich im Laufe der Geschichte Normen heraus.
Ohne diesen Prozeld ware die Gerechtigkeit nicht zu verstehen. Daf Proudhon
auf dem géttlichen Ursprung besteht, bedeutet in Proudhons Ublicher ,kantiani-
scher® Terminologie nur, dall eine urspringliche Tatsache akzeptiert werden
mul. Die urspringliche Tatsache ist la force. Krieg ist die friheste Manifestation
der force. Durch die Urspriinglichkeit kommt der force und damit dem Krieg ein

488

0.01.2026, 00:25:2



https://doi.org/10.5771/9783748931645-438
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

Recht zu, gegen das nicht geklagt werden kann. Das ist Folge der ,ungeselligen
Geselligkeit” des Menschen. ,La guerre exclut Dieu et prend sa place.“ Das Recht
der force geht dem Recht des Krieges voraus. Recht ist Anerkennung von Wiirde,
force ist Voraussetzung der Wirde und damit Voraussetzung allen Rechtes.
Menschen und Nationen mussen ihren Platz in einer Konkurrenz selber bestim-
men, der Krieg vollzieht notwendige Anderungen in den Beziehungen, Kriegs-
recht und Vélkerrecht regeln diese Machtverhéltnisse. Der Krieg hat mit dem
Staat ein Substitut geschaffen, das die Konkurrenz der Individuen regelt, damit ist
er Ursprung aller weiteren Rechte. Aus diesem Begriff des Krieges folgt, dal} es
keinen ungerechten Feind geben kann und Frieden Kampf um Macht bleibt.
Proudhon verurteilt die Kriege der Wirklichkeit, weil sie von dieser Legitimation
des Krieges abweichen. Okonomische Interessen als Kriegsgrund kénnen nicht
gerechtfertigt werden. Das ist ein anderer Antagonismus als der Streit um die
Bildung neuer politischer Gemeinschaften. Um endlosem Krieg zu entkommen,
muf die Besonderheit des Politischen anerkannt werden. Proudhon hat begriffen,
daf} eine bloRe Wirtschaftsordnung ohne staatliche Strukturen die Separation von
Politik und Okonomie nicht leisten kann. In Proudhons Féderalismus geht es um
die Bedingungen fiir eine Konkurrenz, die nicht gewalttatig wird.

Hoffman, Robert L.

Revolutionary Justice : the Social and Political Theory of P.-J. Proudhon. —
Urbana, lll. : Univ. of lllinois Pr., 1972. — S. 261-275

Proudhon nennt jeden Konflikt ,guerre®, so wird ,Krieg“ Basis aller menschlichen
Dynamik. Er glorifiziert den Krieg, um die Transformation des Antagonismus zu
zeigen. Antagonismus der Krafte verschwindet auch in der birgerlichen Gesell-
schaft nicht: Frieden muf® dynamisch sein, auf ékonomische Balance und Gerech-
tigkeit gegriindet. Wenn force Recht schafft, hat jeder Mensch sein Recht, weil er
force hat. Menschen diirfen einander nicht zerstéren und kénnen einander nur
durch gegenseitige Hilfe entwickeln. Antagonismen, in denen forces einander
zerstoren statt in ein Gleichgewicht zu bringen, sind nicht I&nger Krieg. Konstruk-
tiver Antagonismus ist der zentrale Begriff von La guerre et la paix. Proudhon hat
keine Terminologie fiir eine dynamische Gesellschaft, so werden la guerre, la
force, le droit, I'esprit guerrier Uberstrapaziert. In De la justice ist das Gleichge-
wicht zu statisch, La guerre et la paix soll das korrigieren. Proudhon teilt nicht die
Ublichen Vorstellungen des 19. Jahrhunderts, dal® Fortschritt hauptsachlich tech-
nisch, ékonomisch und kulturell ist. Fortschritt ist Weg zur Freiheit; Gerechtigkeit
und Freiheit gibt es nur als historische Bewegung.

Roembheld, Lutz

Zu Proudhons Friedens- und Konflikttheorie, in: Von der freien Gemeinde
zum foderalistischen Europa : Festschrift fiir Adolf Gasser zum 80.
Geburtstag / hrsg. von Fried Esterbauer ... — Berlin : Duncker & Humblot,
1983. - S. 93-119

Proudhon nennt Konflikte in einer Gesellschaft und zwischen Gesellschaften
LKrieg“. Frieden ist nicht das Ende des Antagonismus, sondern Transformation
von gewaltsamer zu vertraglicher Konfliktaustragung. Frieden muf sténdig neu
geschaffen werden, er kann nur aus seinem Gegensatz verstanden werden (wie
der Krieg auch). Noétig ist der Ausbau des Rechtes, zwischen den Staaten und als
droit économique. Das kann gelingen, wenn der Pauperismus als Hauptursache

489

0.01.2026, 00:25:2



https://doi.org/10.5771/9783748931645-438
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

des Krieges beendet wird. Gerechtigkeit ist eine Kraft, die Ausgleich schafft. Nur
féderalistisch verfalte Gesellschaften sind zu internationalem Frieden fahig, weil
nur sie auf zunehmende Verrechtlichung hin angelegt sind. Die Organisation
friedlicher Beziehungen zwischen Gesellschaften bleibt vage, aber Proudhon hat
erkannt haben, dal® zwischen der Struktur einer Gesellschaft und den Beziehun-
gen zwischen Gesellschaften eine Wechselwirkung besteht.

Roemheld prasentiert Proudhon als Beispiel dafiir, dal® Friedensforschung in
Beziehung zur Philosophie bleiben muR.

Held-Schrader, Christine

Sozialismus und koloniale Frage. — Géttingen : Muster-Schmidt, 1985. — S. 133-
174 Proudhon : 6konomische Deutung und moralische Verurteilung des
Expansionszwanges der «Eigentiimergesellschaft»

Proudhon ist Imperialismustheoretiker, weil er Kolonialinteressen aus Widerspru-
chen ungleicher Verteilung erklart, letztlich erklart er Expansion aus Unterkon-
sumtion. Damit deutet er 1840 die Orientkrise und noch die Analyse des Pau-
perismus in La guerre et la paix sind von dieser Theorie geprégt. Internationale
Investitionen fihren zu Abhangigkeit. Der Krieg zwischen den Machten wird jetzt
noch durch Kapitalexport/Absatzméarkte hinausgeschoben. Seine Argumente sind
utilitaristisch (nicht nachhaltig) und moralisch (gegen Englénder, gegen Juden,
gegen ,molochisme judaico-britannique*). Proudhon lehnt 6konomische Expansion
ab und preist zivilisatorische Expansion, eine Mischung aus Geschichtsfortschritt
und Rassismus. Auch hier erwartet er mit der Zeit einen Gleichgewichtszustand.
Denn letztlich muB er Kolonialherrschaft wie jede Herrschaft ablehnen.

Amodio, Luciano

Guerra e pace in Proudhon, in: Il politico 53 (1988) 643-678

Proudhons guerre dans les formes kann mit Vattels reguliertem Krieg zwischen
Kollektiven identifiziert werden. Force sozialisiert und daraus entsteht alles Recht
und aller Fortschritt. Droit de la force ist wie jedes Recht pazifistisch, es impliziert
nicht unbedingt den Krieg. Wegen ,dem Schweigen der Gétter” sind wir aber auf
Entscheidungen durch Krieg angewiesen. Guerre dans les formes ist legitim, ver-
liert aber seine Legitimitat, wenn Beherrschung der Unterworfenen nicht moglich
ist. Damit ist guerre dans les formes nach der Franzdsischen Revolution und in
der Zeit des Nationalismus nicht mehr vorstellbar. Der Weg zum Frieden hat bei
Proudhon zwei Etappen: eine negative, politische und eine positive, soziale. Poli-
tisch sieht Proudhon seit 2500 Jahren einen Weg zum Gleichgewicht, mehr als
Gleichgewicht ist auf diesem Weg nicht méglich.

Jourdain, Eduard

Proudhon, dieu et la guerre : une philosophie du combat. — Paris : Harmat-
tan, 2006. — 248 S. (Ouverture philosophique)

Proudhon steht zwischen dem Idealisten Kant (nach dem eine Verfassung die
Leidenschaften einhegen kann) und dem Materialisten Marx (nach dem erst das
Ende des Kapitalismus Ende aller Antagonismen sein wird). Proudhon will une
paix belliciste, der absolute Frieden ist die Holle. Krieg ist das Bewegende der
Weltgeschichte. Proudhon war immer Gegner der freiwilligen Unterwerfung, die-
sen Kampf flhrt er in La guerre et la paix fort. Droit de force kommt als Begriff bei
Proudhon schon 1840 vor, jetzt wird er ndher bestimmt: Anerkennung der Souve-
rénitat jeder gesellschaftlichen Einheit (auch die Familie kann sich nur durch ein

490

0.01.2026, 00:25:2



https://doi.org/10.5771/9783748931645-438
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

eigenes Recht behaupten). Frieden ist Ende des Massakers, nicht Ende der
Antagonismen. Krieg und Frieden sind Formen des Antagonismus. Kampf ist créa-
tion, innerer Kampf, sozialer Kampf, Kampf mit der Natur. Da klingt Proudhon
schon nach Nietzsche: ,se distinguer, se definier, c’est étre; de méme que se
confrondre, et s’absorber, c’est se perdre.” Diese Philosophie des Kampfes ist
gegen Hierarchien gerichtet. Die Kirche kann den Frieden nicht bringen, weil sie
géttliche Wahrheiten von aufen bringen will. Seit der Franzdsischen Revolution
bestimmt die Freiheit. Justice ist Anerkennung. Das Friedensprojekt des Staates
unterdriickt die ,Freiheiten, ohne Sicherheit zu schaffen. Der Staat kann den
Krieg nicht transformieren, das kann nur eine neue soziale und 6konomische
Ordnung. Kampf bringt eine kontinuierliche Regeneration der Gesellschaft durch
die sozialen Gruppen. Nur Kampf kann Frieden bringen.

Pritchard, Alex

Justice, Order and Anarchy : the International Political Theory of Pierre-
Joseph Proudhon. — London (u.a.) : Routledge, 2013. — 223 S. (The New In-
ternational Relations)

ch. 6 The historical sociology of war : order and justice in Proudhon’s La
Guerre et la Paix

Proudhons Untersuchung folgt den drei Stadien Comtes. In theistischen Gesell-
schaften dominieren militarische und religidse Fihrer, Zeiten kriegerischer Reiche
waren Zeiten der Fortentwicklung des Rechtes. Die atheistische Gesellschaft der
metaphysischen Periode kann den Krieg nicht legitimieren. Erst die Wissenschaft
erkennt das Recht der Starke. Wir missen die moralischen Aspekte des Krieges
begreifen, um zu verstehen, warum Menschen bereit sind zu téten und zu ster-
ben. Alle Rechte beruhen auf Anerkennung menschlicher Wirde. Wirde zeigt
sich in der Bereitschaft diese Rechte zu behaupten. Alle Rechte beruhen auf dem
Krieg und dem Kriegsrecht, die allein Stabilitét fur die Vélker bringen. Proudhon
ist mit Kant einig: innere Ordnung setzt duRere Ordnung voraus. Das Recht ist
nicht einfach das Recht des Siegers. Ohne droit de la force wéren alle Institutio-
nen/Macht nur Tyrannei. Die Demokraten wollen Institutionen véllig neu aufbau-
en, sie begreifen nicht, dal® dazu ein droit de la force gebraucht wird. Die realen
Kriege des Pauperismus kénnen nicht legitimiert werden. Die Okonomen setzen
die ldentifizierung von Krieg und Plinderung in die Frihzeit, Proudhon sieht in
der Gegenwart strukturell gewordene Plinderung. Bei Comte wurde der Krieg
transformiert, als Krieger durch Industrielle ersetzt wurden; bei Proudhon werden
Industrielle durch Arbeiter ersetzt, um den Frieden zu schaffen.

ch.7  Anarchy, mutualism and the federative principle

Proudhons Ordnungsidee war immer Fdderalismus: weder Anarchie noch Herr-
schaft. Das europdische Gleichgewicht kann so verstanden werden, La guerre et
la paix endet optimistisch. Die spéatere Formel, dal3 das 20. Jahrhundert fédera-
listisch sein wird oder Beginn eines tausendjéhrigen Fegefeuers, zeigt wachsen-
den Pessimismus. Wir missen Proudhons Prophezeiung anerkennen: wenige
Jahre spéter war das européische Gleichgewicht zerstort.

Pierre Malardier (1818-1894), Lehrer, 1849-50 Abgeordneter, Exil, Teilnehmer
der Internationalen Friedens- und Freiheitsliga, wegen Teilnahme an der Pariser
Kommune verbannt, war einer der wenigen aus Proudhons Umkreis, die zu inter-

491

0.01.2026, 00:25:2



https://doi.org/10.5771/9783748931645-438
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

nationalen Fragen schrieben. Er kritisiert Schiedsgericht und Kongrel® und ver-
langt eine wirkliche Fdderation von Republiken (fir das europaische Gleichge-
wicht wiirde eine Monarchie in Frankreich reichen, aber Europa braucht mehr als
Gleichgewicht). Tatsachlich geht es um eine neue Karte Europas: Gleichgewicht
durch Féderationen (Osterreich und PreuRen werden in die Lénder zerlegt, aus
denen sie bestehen, Ruf3land auf seinen nationalen Kern reduziert). Zweifel an
der Friedensfahigkeit des bourgeoisen Rechtsstaats gibt es nicht. Malardier halt
sich an die real existierende Schweiz und an Kants Friedensschrift (er ist wohl
der erste, der in direkter politischer Absicht wieder auf Kant zurtickgreift). Den
Bezug zu Proudhon wiirde man nicht merken, wenn dieser nicht so haufig als
Autoritat zitiert wurde. In der Einschétzung der Vertrage von 1815 als Ausgangs-
punkt weiterer Verrechtlichung will er ihm nicht einmal folgen (Solution de la
question européenne : confédération europénne ; réalisation du droit internatio-
nal. — Bruxelles 1861).

Nicolas Villiaumé (1818-1877), Anwalt, Historiker und Okonom auf der Seite der
radikalen (Sozial-)Demokratie, beendete sein Lehrbuch der Okonomie mit einer
Aufforderung an Frankreich, erneut das Universum zu beherrschen, diesmal nicht
in der brutalen Weise des Altertums, sondern durch ,la vertu et 'abondance®
(Nouveau traité d’économie politique 1857, I, 316). Sein Buch Uber den Krieg
wenige Jahre spater versichert, daf der Krieg von Okonomie und Moral verurteilt
wird, aber sein Recht selbst von den Besiegten akzeptiert wird. Es ist ein unkon-
zentriertes Sammelsurium von Kriegsrecht, Militérpolitik, Strategie, Taktik, Bir-
gerkrieg, alles immer sehr historisch und wenig 6konomisch. Am ehesten kénnte
das Ziel sein, den notwendigen Krieg zu rechtfertigen — fiir nationale Unabhangig-
keit und zur Rettung von durch Tyrannen unterdriickten Vélkern. Man kann das
Buch lesen als ein Zeichen, wie unsicher die franzosische Linke war, wie sie mit
dem Krieg umgehen sollte. Er klingt im Jahr von Proudhons La guerre et la paix
fast wie eine Parodie auf Proudhons Ph&nomenologie des Krieges und ohne
Proudhons Dialektik des Friedens (L’esprit de la guerre. — Paris 1861).

4.1.5 Liberale Okonomen

Die Unterscheidung zwischen Geist der Eroberung und Geist der Industrie ist
eine Tradition seit Montesquieu, Constant und Say (siehe Bd. |, 391-396, 448-
454). Das bleiben Grundtexte fiir das 19. Jahrhundert. Die franzésischen Oko-
nomen des 19. Jahrhunderts mif3trauen dem Staat (das ist in England im 19.
Jahrhundert nie so prononciert). Dunoyer, Bastiat, Molinari, Leroy-Beaulieu haben
den Staat denunziert. Bastiat hat den Gegensatz von Produktion und Pliinderung
zu einem universalen Analyseinstrument machen wollen. Die franz&sischen éco-
nomistes sind eine Kampfgemeinschaft fir Freihandel und Frieden. Als Analysen,
warum die Freihandelsallianz der Okonomen und Weinexporteure gegen protek-
tionistische Allianz der Fabrikanten und Bauern (und zunehmend auch Sozialis-
ten) chancenlos blieb: Alex Tyrrell, ,La Ligue Frangaise’ : the Anti-Corn Law Lea-
gue and the Campaign for economic Liberalism in France During the Last Days of
the July Monarchy, in: Rethinking Nineteenth-Century Liberalism : Richard Cob-

492

0.01.2026, 00:25:2



https://doi.org/10.5771/9783748931645-438
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

den Bicentenary Essays | ed. by Anthony Howe and Simon Morgan. — Aldershot
2006; David Todd, L’identité économique de la France. — Paris 2008. Die franz6-
sische Friedensbewegung wurde, starker als in anderen Landern, von Okonomen
gefihrt, weil sie aus der Freihandelsbewegung kam. Charles Dunoyer, Joseph
Garnier, Horace Say, Gustave de Molinari und Paul Leroy-Beaulieu haben eine
Rolle auf Friedenskongressen und in Friedensgesellschaften gespielt, v.a. aber
der ehemalige Saint-Simonist und spétere liberale Okonom Michel Chevalier und
der Fihrer der franzdsischen Friedensbewegung Frédéric Passy.

4.1.5.1 Frédéric Bastiat

1801-1850, Kaufmann und Grundbesitzer, Publizist fur Interessen des Weinhan-
dels. Seit 1846 Organisator der franzdsischen Freihandelsbewegung. 1848-1850
Abgeordneter in Konstituante und Legislative.

In Frankreich hatte die Freihandelsbewegung keinen Erfolg, Bastiat fihrte das auf
die Schwache der franzdsischen Demokratie zuriick. Er schreibt gegen die belli-
zistische Republik. Bastiat war einer der fiihrenden liberalen Publizisten des 19.
Jahrhunderts. Pareto hat ihn als Moralisten klassifiziert, nicht als Okonomen. Die
Wiener Schule des Liberalismus, die mit Bastiat eine subjektive Werttheorie
gemeinsam hat, hat ihn verdrédngt (Menger nannte ihn einen ,Advocaten®,
Schumpeter einen ,bather who enjoys himself in the shallows and then goes
beyond his depth and drowns®). Im Zuge des Neoliberalismus (dem es an Klassi-
kern fehlt) gab es eine Bastiat-Renaissance mit Internet-Fan-Seiten, einer (geschei-
terten) Gesamtausgabe und einer (vielleicht noch nicht gescheiterten) englischen
Werkausgabe.
Uber Bastiat wird viel geschrieben, aber fast immer sind es Einfihrungen, die
einander ahneln. Vgl. aber: Dean Russell, Frédéric Bastiat and the Free Trade
Movement in France and England 1840-1850. — Genéve 1959 (die Buchhan-
delsausgabe 1965 ist gekirzt); Philippe Solal/Abdallah Zouache, Ordre natu-
rel, raison et catallactique : I'approche de F. Bastiat, in: Les traditions
économiques frangaises 1848-1939 / sous la direction de Pierre Dockes... —
Paris 2000. — S. 565-577; Robert Leroux, Political Economy and Liberalism in
France : the Contributions of Frédéric Bastiat. — London 2011 (franzés. Origi-
nal 2008).

Bastiats libertdre Apologie der Harmonien des Selbstinteresses ist auch fur Ver-
héltnisse des 19. Jahrhunderts flach. Aber das Kriegskapitel ist spannend, weil es
die Grenzen der auf natirliche Harmonien gegriindeten Theorie zeigt. Es ist eine
Variante von Bastiats beriihmter Polemik gegen die Staatsgewalt (L’etat, in:
Journal des débats Sept. 25, 1848, in: Oeuvres complétes IV (1870) S. 327-341).
Okonomische Harmonie liegt nicht in der Natur des Menschen, sondern muf
durch Organisation des Friedens erlangt werden. Der Krieg ist die Erklarung,
warum die Welt doch (noch) nicht 6konomisch/harmonisch eingerichtet ist. Basti-
at hat aus der Abfolge von Geist der Eroberung und Geist der Industrie einen
historisch offenen Gegensatz gemacht: Die harmonische Welt der Okonomie wird
es nur geben, wenn die Menschheit sich von dem Wunsch, unverdient zu Reich-

493

0.01.2026, 00:25:2



https://doi.org/10.5771/9783748931645-438
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

tum zu kommen, frei gemacht hat. Er kann keinen 6konomischen Mechanismus
nennen, der einen Weg vom Kriegssystem zum Friedenssystem erzwingt. Grund-
lage der Okonomie ist die Moral (so wie ihr Ziel das Lob Gottes ist). Der libertare
Okonom greift auf das Evangelium als Quelle der Sozialwissenschaft zuriick, der
katholische Pazifist Gratry kann sich als sein Schiler sehen. Wegen des Krieges
muf} der Dogmatiker der 6konomischen Harmonien den Weg zur Soziologie von
Krieg und Frieden beginnen. Auch politisch ist der Okonom nicht wirklich naiv: der
Pazifist Bastiat ist so patriotisch wie Franzosen aller couleur. Nachdem im Juni
1848 die Armee gegen revolutiondre Arbeiter gebraucht wurde, vertagt er die
Abriustung (Wilhelmus van der Linden, The International Peace Movement 1815-
1874. — Amsterdam 1987. — S. 277-285. 398-403).

Paix et liberté ou le budget républicain. — Paris : Gratiot, 1849. — 88 S.
Neuausgabe in: Oeuvres complétes t. V (1863) 407-467.

Neudruck New York 1971 (in der Reihe Garland Library of War and Peace)
Engl. Ubersetzung in: “The Law”, “The State”, and Other Political Writings
1843-1850. — Indianapolis 2012 (The Collected Works of Frédéric Bastiat)
Ausgangspunkt von Bastiats Friedensschrift ist nicht der Frieden, sondern die
Stabilisierung der Republik durch einen ausgeglichenen Etat. Durch Abristung
kénnen Steuern gesenkt werden. Gegen eine Republik, die sich in der Tradition
des griechischen und rémischen Republikanismus sieht und einen falschen Frei-
heitsbegriff mitschleppt. Fir franzdsischen Einflud bringt ,la force brutal“ nichts,
ist eher hinderlich. EinfluB kommt aus Ideen, aus Institutionen, aus ,le spectacle
de leur succés®: Die groRen internationalen Ereignisse waren italienische Renais-
sance, englische Revolution 1688, amerikanische Unabhangigkeitserklarung,
franzésische Revolution 1789. Bastiat geht nicht davon aus, dal® GroRbritannien
oder die USA per se friedlich seien, die Kriege der letzten Jahre haben Uberall
gezeigt, dald der Geist der Regierenden der Krieg ist, der Geist der Regierten der
Frieden. Deshalb mufly Solidaritat der Voélker organisiert werden. Die Franzosen
haben die Aufgabe, dazu die Initiative zu ergreifen. Das Prinzip der neuen Auf3en-
politik lautet: ,so wenig Kontakte zwischen den Regierungen wie mdglich; so viele
Kontakte zwischen den Vélkern wie méglich” (ein Cobden-Zitat). An einen Uber-
fall auf Frankreich glaubt er nicht. Auch die Kénige, die den Herd der Revolution
unterdriicken mochten, haben mehr von einem friedlichen, ungeriisteten und
sozial befriedeten Frankreich. Wichtig ist der freie Handel. Dann werden wir eine
europaische Balance haben, die balance du commerce.

Harmonies économiques. — 2me ed., augmentée des manuscrits laissés par
P’auteur. — Paris : Guillaumin, 1851. — S. 498-509 Guerre

(aus dem NachlaB, die Aufl. 1850 erhalt dieses Kapitel noch nicht)
Neuausgabe in Oeuvres complétes 1854-1855 als t. VI.

Englische Ubersetzung: Economic Harmonies. — Princeton, N.J.: Van Nostrand,
1964.

Menschen kennen zwei Wege, um zu Reichtum zu kommen: arbeiten und steh-
len. Das industrielle System ist auf domination de la nature gerichtet, das kriege-
rische System auf domination des hommes. Die Neigung, andere auszupliindern,
gehort zur Natur des Menschen. Deshalb ist Idolatrie des Selbstinteresses unan-
gebracht. Altertum und Feudalismus haben nicht auf Handel, Industrie, Arbeit
gesetzt. Ein 6konomischer Mechanismus, der zum Frieden fihren kann, ist die

494

am 20.01.2026, 00:25:2



https://doi.org/10.5771/9783748931645-438
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

hoéhere Produktivitat der Arbeit. Der Produzent schafft Giter, der Rauber ver-
schiebt sie nur. Wenn der Produzent sich verteidigen muf3, schafft er weniger
Guter. Gott hat angeordnet, dal® der Mensch vom friedlichen Kampf mit der Natur
lebt, aber Uberall herrscht permanenter Raub. Alle Lander sind vom Krieg betrof-
fen: Sklaverei und Aristokratie sind die Folgen. Den Eroberern gehéren Wohl-
stand, Kiinste, Eleganz, militdrischer Pomp, sie bestimmen die &ffentliche Mei-
nung. Raub und Produktion sind beide in der menschlichen Natur verwurzelt, es
wird ein langer Prozel} sein, bis das Raubwesen aus der sozialen Welt ver-
schwunden sein wird.

Das Buch ist eine Mischung aus ©6konomischer Anthropologie und anti-
sozialistischer Polemik; die Interessen der Menschen sind in Harmonie (das
rechtfertigt Politik der Freiheit) und nicht antagonistisch (das wirde Politik des
Zwanges rechtfertigen). Die erste Ausgabe 1850 &hnelt noch einer traditionellen
6konomischen Analyse (im Ton freilich kaum noch). Unter den Zutaten 1851, die
das nicht vollendete Hauptwerk schaffen sollten, dominieren die ,6konomischen*
Begriindungen fir radikale Reduktion des Staates und der Appell zum Frieden.

4.1.5.2 Gustave de Molinari

1819-1912, kurz Professor in Brissel und Antwerpen, lange ékonomischer Publi-
zist in Frankreich und Belgien. Herausgeber des Economiste belgique 1855 -
1867, des Journal des Débats 1870-1876 und des Journal des Economistes
1881-1909. Aktiv in Bastiats Freihandels-Association; Teilnehmer des Friedens-
kongresses in Paris 1849, belgischer Vizeprésident des Genfer Friedenskongres-
ses 1867. Zur Biographie: David M. Hart, Gustave de Molinari and the Anti-Statist
Liberal Tradition, Pt. I, in: Journal of Libertarian Studies 5 (1981) 263-290.

Molinari ist Erbe der libertéren franzésischen Okonomie von Say bis Bastiat, Apo-
loget der freien Unternehmen, Feind des Sozialismus. Er ist der libertarste Autor
dieser Schule, selbst in der Sicherheitspolitik setzt er auf konkurrierende Sicher-
heitsunternehmen. Diese Vision war aber Fluchtpunkt einer weltgeschichtlichen
Entwicklung, die in der Annaherung an nattrliche 6konomische Gesetze besteht,
vgl. Cours d’économie politique (1855) und Les lois naturelles de I'’économie poli-
tique (1887). Das Thema seiner Blicher ist meist die Frage, warum dieser Zustand
erst am Ende der Geschichte erreichbar ist. Molinari ist, wie andere Autoren des
19. Jahrhunderts, vor allem ein Autor der Krise des Jahrhunderts. Die Weltge-
schichte ist der Weg vom Krieg zum Frieden und vom Monopol zur Konkurrenz.
Die Staatsmonopole des Zeitalters des Ackerbaus und des Handwerks waren
legitim als Sicherung gegen barbarische Vélker. Im Zeitalter der GroRindustrie,
des internationalen Handels und des weltweiten Arbeitsmarktes (den Molinari seit
1846 propagiert (den Molinari seit 1846 propagiert mit der Idee einer internationa-
len Arbeitsvermittlung) sind die barbarischen Vélker bedeutungslos geworden
und der Krieg hat seinen Sinn verloren. Aber Militarismus, Etatismus, Protektio-
nismus und Kolonialismus sind nicht verschwunden (Ausbreitung der Zivilisation
und ErschlieBung weltweiter Ressourcen fir die Zivilisation akzeptiert Molinari,
aber das sollen private Unternehmen und ihre privaten Sicherheitsdienste leisten).
Molinari, der in seinem frilhen Aufsatz tber Sicherheitsunternehmer erklart hatte,

495

0.01.2026, 00:25:2



https://doi.org/10.5771/9783748931645-438
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

es gabe keine Sozialwissenschaft, sondern nur Wirtschaftswissenschaft, ist
gezwungen eine Klassenanalyse vorzulegen, um zu erklaren, warum der Krieg
Uberlebt hat: Die produzierenden Klassen haben immer noch nicht geniigend
Einflu im Staat, der weiter den expansionistischen Interessen der militérischen
und administrativen Klassen dient. Diese Themen bestimmen alle spaten Blcher
Molinaris von L’évolution économique du dix-neuvieme siécle (1880) Uber
L’évolution politique et la revolution (1884), Les lois naturelles de I'économie poli-
tique (1887), Notions fondamentales d’économie politique et programme écono-
mique (1891) und von Comment se résoudra la question sociale (1896) bis zu
Les problémes du XXe siécle (1901) und Economie de I'histoire : théorie de
l'evolution (1908); diese Bucher unterscheiden sich wenig, nur die stérker auf das
Thema Krieg konzentrierten von 1898 und 1899 werden unten referiert. Molinaris
Bedeutung liegt in der Weitergabe der Lehre vom Frieden durch Industrie und
Freihandel von einer Generation Mitte des 19. Jahrhunderts zu einer Generation
um 1900. Um 1880 ist das in einer Zeit des Protektionismus und Imperialismus
kaum von analytischem Wert. Spannender sind seine Zweifel an seinem Argu-
ment. Damit die Rolle des Staates flr die innere Sicherheit absterben kénnte,
braucht die Gesellschaft mehr Moral und Religion. Die Rolle des Staates fiur die
auRere Sicherheit kénnte durch dauerhaften Frieden absterben. Eine direkte
Beziehung zwischen Moral und Frieden stellt er nicht her, zu sehr ist er damit
beschéftigt, sich vom Moralismus der Friedensbewegung zu distanzieren. Aber er
bendtigt einen Umschwung der &ffentlichen Meinung, die endlich begreift, daf}
der Krieg sinnlos geworden ist. Molinari ist weltgeschichtlich ein Optimist, aber er
teilt Kants Befiirchtung, dafl® die Natur durch neue Kriege zum Frieden schleifen
muf3.

Molinaris eigener Beitrag zur Friedensbewegung war die Idee einer Liga der
neutralen Staaten: Im Zeitalter der Interdependenz werden auch neutrale Staaten
von den Kriegen ihrer Nachbarn geschadigt und haben damit ein Recht, den
Frieden zu erzwingen. Die Idee der Liga der Neutralen selber ist nicht ganz neu
(es hatte solche Ligen im Amerikanischen Unabhangigkeitskrieg und in den bri-
tisch-franzésischen Kriegen um 1800 gegeben mit dem begrenzten Ziel, Durch-
suchung neutraler Schiffe durch die britische Flotte zu beenden), neu ist aber die
Begriindung bei Molinari: Die neuen kommerziellen Interessen haben ein neues
Volkerrecht geschaffen. Diese Idee hat er 1849 angedeutet unter dem Namen
einer Heiligen Allianz der Geschadigten. Entwickelt hat er sie im Krimkrieg, als er
die Westméchte wie eine Liga der Neutralen behandelt (die der Tirkei selbstlos
gegen den Russischen Angreifer beistehen). Seit 1887 empfiehlt er die Liga in
der sich abzeichnenden Konfrontation zwischen zwei Biindnissen in Europa. Die
Idee beruht immer auf der Teilnahme der Groflmacht GroRbritannien. Molinari hat
die Propaganda der Friedensbewegung gegen den Krieg begrult, aber an eine
,force morale de I'opinion“ hat er nie geglaubt. Seine Liga ist ein militérisches
Bindnis, das durchsetzen soll, dal® Eroberungskriege unter zivilisierten Staaten
unmdglich werden. Justiz benétigt Gewalt, einer force matérielle mufy mit einer
force matérielle begegnet werden. Die Offentlichkeit weiR das, deshalb hat die
Friedensbewegung so wenig Anhang. Molinari weifd aber, daf} seine Politik Riick-
halt in der &ffentlichen Meinung braucht und regt deshalb 1887 eine Association
pour 'établissement d’'une Ligue des neutres an. Molinaris Texte zur Ligue des

496

0.01.2026, 00:25:2



https://doi.org/10.5771/9783748931645-438
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

neutres von 1855 bis 1896 sind im Anhang seines Buches Grandeur et déca-
dence de la guerre (1898) S. 258-304 gesammelt; der zweite Teil dieses Buches
ist die systematischste Darstellung der Liga. Silberner, der sich als einziger mit
Molinaris Theorien zu Krieg und Frieden beschaftigt hat, erkannte, wie wenig der
Okonom Molinari auf die Spontaneitat der Okonomie vertraut.

Molinari wurde von der internationalen Friedensbewegung geehrt. Die Liga der
Neutralen spielt in Vorschlagen der Interparlamentarischen Union in den 1890er
Jahren und in der Friedensbewegung im Ersten Weltkrieg und in den Diskussio-
nen um Neutralitat in der Zwischenkriegszeit eine Rolle (mit den USA anstelle
Grof3britanniens). Aber der Freihandelspazifismus war am Ende des 19. Jahr-
hunderts bereits von einer Sache franzésischer und englischer Libertarer zu einer
Sache englischer Sozialliberaler geworden. Norman Angell zitiert Molinari als
einen Einflul auf seine Lehre, dal} der Krieg im Zeitalter der 6konomischen Inter-
dependenz nutzlos geworden sei. Aber auch Angells Themen der nationalisti-
schen offentlichen Meinung und der kollektiven Verteidigungsallianzen, die wie
Institutionen kollektiver Sicherheit genommen werden, sind bei Molinari vorge-
pragt. Vilfredo Pareto war sein Schiiler, zun&chst im libertaren und pazifistischen
Widerspruch gegen den Staat, spater im Ubergang von der Okonomie zur Sozio-
logie. Pareto lobt ihn, wo er Bastiat tadelt: Molinari habe gewuft, daR die 6kono-
mische Wissenschaft nicht reicht, um eine gegebene soziale Organisation zu
beurteilen; zunehmend habe er deshalb soziologische und moralische Argumente
integriert. Pareto hat von Molinari die Frage nach der Verzdégerung der ékonomi-
schen Weltordnung tibernommen, aber nicht den Glauben an eine baldige Uber-
windung dieser Krise. Vgl. Vilfredo Pareto, Les systemes socialistes (1902-03),
in: Oeuvres completes V (1965) Il, 69f.; Fiorenzo Mornati, Gustave de Molinari e
Yves Guyot nella formazione del pensiero paretino fino al Cours d’économique
politique, in: Economia, sociologia e politica nell’'opera di Vilfredo Pareto / a cura
di Corrado Malandrino e Roberto Marchionetti. — Firenze 2006. — S. 247-271. Das
libertare Interesse an Molinari seit Murray Rothbart, der nur Molinaris friihe dog-
matische Schrift Uber die Produktion der Sicherheit wirdigt, ist ein Rickschritt
hinter diese Historisierung. Heute gibt es zwei nach Molinari benannte Institute:
eines in Belgien, das seinen Namen allein der nationalen Traditionspflege ver-
dankt, und eines in den USA zur Propagierung des ,market anarchism®.

De la production de la sécurité, in: Journal des économistes 22 (1849) 277-
290

Neudruck in: Gustave de Molinari, Questions d’économie politique et droit
public. — Paris : Guillaumin, 1861, t. I, 245-270

Deutsche Ubersetzung: Uber die Produktion von Sicherheit, in: Aufkldrung
und Kritik, Sonderheft 2 (1998) 117-130

Menschen leben gesellschaftlich zur Befriedigung ihrer Bedurfnisse. Ein wichtiges
Bedurfnis ist Sicherheit; Menschen sind bereit, einen betrachtlichen Teil ihres
Arbeitsertrages daflir auszugeben. Auch die Produktion von Sicherheit sollte frei-
er Konkurrenz unterliegen. Ein freier Sicherheitsunternehmer, der mit seinen
Kunden einen Vertrag schlief3t, kann seine Macht nicht mibrauchen, wenn die
Kunden sich an einen anderen Sicherheitsunternehmer wenden kdnnen. Willkir
gibt es erst durch Monopol, Justiz wird dann teuer und taugt nicht viel. Krieg ist

497

0.01.2026, 00:25:2



https://doi.org/10.5771/9783748931645-438
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

Kampf zwischen mit Sicherheitsmonopol ausgestatteten Staaten um Ausdehnung
ihres Marktes. ,Krieg ist die notwendige, unausweichliche Folge der Einrichtung
des Sicherheitsmonopols.” Unter freien Sicherheitsproduzenten kann es keinen
Krieg geben, potentielle Kunden kénnen nicht erobert werden. Wenn ein Sicher-
heitsunternehmer versucht, ein Monopol zu errichten, wiirden sich die anderen
zusammenschliel3en. ,Ebenso wie der Krieg die natiirliche Folge des Monopols
ist, ist der Friede die naturliche Folge der Freiheit.”

Eine Parallelversion gibt es in Molinaris Dialogen Les soirées de la rue Saint-
Lazare : entretiens sur les lois écononomiques et défense de la propriété. — Paris
1849. Der 11. Dialog (S. 303-337), der die Diskussion Uber Sicherheit enthalt, ist
englisch Ubersetzt in: David M. Hart, Gustave de Molinari and the Anti-Statist
Liberal Tradition Pt. Ill, Appendix, in: Journal of Libertarian Studies 6 (1982) 88-
102. Hier hat Molinari bereits seine Ablehnung des Nationalstaates formuliert.

Paix-Guerre, in: Dictionnaire de I’économie politique / sous la direction de
Ch. Coquelin et G. Guillaumin. — Paris : Guillaumin t. Il (1853) 307-314

In den frihesten Zeiten der Menschheit war Krieg unvermeidbar. Die Menschen
hatten immer Vorstellungen des Gerechten und Guten, zugleich haben sie aber
niedrige Triebe und kénnen sich nur schwer an Produktion gewdhnen. Die frihen,
von Barbaren umgebenen Staaten mufiten kriegerisch sein. Die rémische Maxime
Si vis pacem, para bellum war der Situation antiker Volker angemessen. Die
Situation hat sich gedndert. Hohe Militdrbudgets und die Ausrichtung der Regie-
rungen auf Krieg sind Uberreste aus einer Zeit, als Kriege noch Sinn hatten. Der
ewige Frieden kann nicht Frucht einer kiinstlichen Organisation sein, sondern
kommt naturlich aus der allmahlichen Abschwéchung des Kriegsrisikos. Dazu
mussen nicht alle Beuteinstinkte verschwunden sein, es reicht, dall das Interesse
an Freiheit das Interesse an Monopolen Ubertrifft. Unglicklicherweise haben die
classes industrieuses, die am Frieden Interesse haben, zu geringen Einflu auf
die Regierung, es dominieren birokratische und militérische Interessen. Deshalb
wird die Kriegsgefahr betont. Der Despotismus, der administrative und militari-
sche Interessen vertritt, und der Sozialismus, der Administration der freien Pro-
duktion vorzieht, sind Feinde des Friedens. Durch Ausweitung der freien Produk-
tion kann der Frieden die Rolle erhalten, die im Altertum der Krieg hatte.
Dictionnaire 11, 314-315 Uber Friedensgesellschaften und Friedenskongresse lobt
Molinari das Bemihen, die &ffentliche Meinung zu andern, kritisiert aber das
Ubertriebene Vertrauen in Vélkerkongrel? und Schiedsgericht.

La paix perpétuelle est-elle une utopie?, in: Journal des économistes 2 ser.,
11 (1856) 33-56

Auch als Einleitung von Molinaris Biographie des Abbé de Saint-Pierre 1857
Krieg ist ein schlechtes Verfahren der Entscheidung von Konflikten zwischen
Staaten. Als noch um die Existenz der Staaten gekampft wurde, war ein besseres
Verfahren nicht moglich. Zurecht verwarf Ancillon alle Alternativen (Universalmo-
narchie, Vdélkergerichtshof, Verfassungen, Fortschritte der Vernunft und der
Moral), aber er kannte das neue Element des 19. Jahrhunderts noch nicht: zuneh-
mender Verkehr zwischen den Nationen und daraus entstehende gemeinsame
Interessen. Aus Kriegen, die nur die direkt betroffenen Staaten angingen, ist eine
Last fur alle zivilisierten Volker geworden. Aus den neuen Interessen wachst ein
neues Volkerrecht. Die gemeinsame Diktatur der fiinf GroRmé&chte mul} ein con-

498

0.01.2026, 00:25:2



https://doi.org/10.5771/9783748931645-438
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

cert universelle werden. Dieser rechtliche Zustand wird durch Freihandel und
Friedenspropaganda vorbereitet. Auch Friedenspropaganda ist Popularisierung
der Prinzipien der politischen Okonomie. Der Frieden kann nicht improvisiert wer-
den, die Ursachen missen bearbeitet werden: ,der ewige Frieden ist eine spéte,
aber schmackhafte und groRRartige Frucht am Baum der Zivilisation.”

Le Congreés européen. — Bruxelles (u.a.) : Lacroix, Verbroeckhoven, 1864. —
52 S.

Nach einem Uberblick iiber Friedenspléne und Féderationen der Frithen Neuzeit
betont Molinari die Rolle der Heiligen Allianz und des folgenden européischen
Konzerts. Hegels Einwénde gegen diese Interventionspolitik sind veraltet: Krieg
ist zunehmend schadlich. Staaten haben ein Recht Vertrdge zu schlieen, durch
welche sie ihr Recht, Krieg zu flihren, aufgeben. Krieg ist ein Urteil und Exekution
dieses Urteils, aber er ist unvollkommen und barbarisch. Es ist unbezweifelt, da
Gerichte der Selbstjustiz Uberlegen sind und dall Nationen Uber ihre eigenen
Angelegenheiten nicht gut urteilen. Die Machtunterschiede zwischen den Natio-
nen kdnnen zwar durch Allianzen ausgeglichen werden, perfekt ware aber nur
eine force publique. Zu dieser Uberlegenen Ordnung wird es nicht kommen, inter-
nationale Ordnung miite den méchtigen Staaten aufgezwungen werden. Legiti-
mationsbasis fir ein europaisches Konzert ist das Interesse der Neutralen. Das
Konzert von 1815 hatte die kleineren Staaten kontrolliert, das neue Konzert soll
die GroBmachte bandigen. Ein sténdiger Gerichtshof braucht eine Gewalt, der
keine Armee einzelner Groméachte gewachsen ware.

Grandeur et décadence de la guerre. — Paris: Guillaumin, 1898. — 314 S.

Teil | Grandeur de la guerre

Uberblick tber die Weltgeschichte des Krieges: Der Krieg schafft und festigt
Staaten. Seit der Fortschritt der Rustung eine Invasion von Barbaren unmdglich
gemacht hat, verliert der Krieg seinen Zweck und kann die Idee des ewigen Frie-
dens aufkommen. Der bewaffnete Frieden bringt keinen Fortschritt an Sicherheit.
Teil Il Décadence de la guerre

Dal der Krieg so lange fortdauert, liegt an der politischen Schwache der Indust-
rie. Der Staat hat sein Monopol fir innere und auflere Sicherheit bewahrt, die
Groflunternehmer haben sich mit den alten militdrischen Fuhrungsklassen ver-
bunden. Die herrschende Klasse sieht den Staat als ein Unternehmen und hat ein
Interesse, Umfang und Bedeutung des Unternehmens zu vermehren. Das nach-
revolutiondre Regime hat so wenig Interesse am Frieden wie das vorrevolutiona-
re. In der Industriegesellschaft hat die Mehrheit Interesse am Frieden, aber zu
wenig Macht, um den Frieden durchzusetzen. Die Kosten des bewaffneten Frie-
dens sind untragbar, aber wenn eine Macht riistet, mussen alle Machte folgen.

Esquisse de I’organisation politique et économique de la société future. —
Paris : Guillaumin, 1899. — XXVII, 242 S.

Englische Ubersetzung: The Society of Tomorrow : a Forecast of its Politi-
cal and Economic Organisation. — London : Fisher Unwin, 1904

Neudruck New York 1971 in der Reihe Garland Library of War and Peace

Teil |  State of war

Von kadmpfenden Horden Uber militarisierte Staaten bis zur Sinnlosigkeit des
Krieges: er nutzt nur noch militdrischen und burokratischen Klassen und schadet
den produzierenden Klassen.

499

0.01.2026, 00:25:2



https://doi.org/10.5771/9783748931645-438
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

Teil Il  State of peace

Frieden als permanenter Zustand zwischen zivilisierten Staaten ist nur durch kol-
lektive Garantie der Staaten erreichbar. Den Lasten des bewaffneten Friedens
mul, erzwungen oder freiwillig, europdische Einigung folgen. Durch allgemeine
Abristung werde freie Verfassungen (bisher werden Staaten durch Gewalt zu-
sammengehalten und kdnnen kein Recht auf Sezession anerkennen), Menschen-
rechte (Rechte der Staaten Uber Leben, Freiheit und Besitz der Birger sind durch
den Kriegszustand begriindet), Ende der Steuern (sie sind Kriegsressourcen)
moglich. An die Stelle des Staatsmonopols treten konkurrierende Sicherheitsun-
ternehmen. Die Regierungen werden aber versuchen, weiter die Macht der nicht-
industriellen Klasse zu vermehren, er hofft auf demokratische Institutionen und
dffentliche Meinung. Am Ende steht ein Traktat iber Okonomie ohne Grenzen fiir
Kapital, Guter und Arbeit. Die Ausbreitung der Zivilisation wird weitergehen, nicht
mehr als staatliche Kolonialbildung, sondern als kommerzielle Unternehmungen
konkurrierender Unternehmen.

Silberner, Edmund

The Problem of War in Nineteenth Century Economic Thought. — Princeton,
N.J. : Princeton Univ. Pr., 1946, Neudruck New York 1972 (The Garland
Library of War and Peace) S. 114-129

Molinaris Friedenstheorie beruht véllig auf historischer Entwicklung: der Krieg war
einst zum Uberleben nétig, zivilisierte Nationen sind aber nicht langer gefahrdet,
jetzt kostet der Krieg mehr als er einbringt. Das war zu Molinaris Zeit nicht mehr
originell und ist nicht Uberzeugend. Aber wahrend Say den Frieden aus den Interes-
sen der industriellen Klassen hervorgehen liel3, begreift Molinari die Notwendig-
keit internationaler Organisation. Die Vorschldage — Liga der neutralen Staaten
und Internationales Gericht mit Exekutivgewalt — erklart Silberner fir nutzlos, weil
Molinari sie mit der Fortdauer der Souveranitat der Staaten vereinbar halt.

Augustin Cournot (1801-1877), Mathematiker, hoher Funktionar in der Wissen-
schaftsverwaltung. Er war von Herkunft kein Okonom, doch das 20. Jahrhundert
kennt ihn fast nur noch als Pionier mathematischer Modelle in der 6konomischen
Analyse. Cournot interessierte sich fiir die Prognoseleistungen von Wissenschaf-
ten, v.a. fur die Belastbarkeit von allgemeinen Harmonie-/Gleichgewichtsannahmen.
Es ging um Bestimmung der Grenzen von Bastiats universellen Harmonien, die
dem Leibnizianer Cournot an sich nicht fremd waren: Die Kréafte im Innern der
Staaten kénnen durch die 6konomische Wissenschaft kalkuliert werden, in inter-
nationalen Beziehungen kann man dagegen nur Macht kalkulieren. Das Méch-
tegleichgewicht ist nicht das abstrakte Gleichgewicht der Mathematiker. Stabilitat
war immer nur vorlUbergehend erreichbar, die europdische Geschichte ist mehr
von Kriegen, Zerstérungen und gebrochenen Allianzen geprégt als von stabilem
Gleichgewicht. Der bewaffnete Frieden mit seinem Wettriisten fiihrt zum Ruin der
Staaten. Andern kénnten das nur die Vereinigte Staaten von Europa oder ein
internationaler Gerichtshof. Recht a3t sich aber nicht voll auf Nationen anwen-
den. Man kann hoffen, dak eine Verdnderung der innerstaatlichen Verhaltnisse
eine Veranderung der internationalen Beziehungen bringt, aber wissenschaftlich
kénnen wir davon nichts wissen. So bleibt allein die M&chtebalance (Considéra-

500

0.01.2026, 00:25:2



https://doi.org/10.5771/9783748931645-438
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

tions sur la marche des idées et des événements dans les temps modernes
(1872) 1l/6 De I'avenement de la politique moderne et de l'idée de I'équilibre poli-
tique). Cournot ist von Soziologen als ein Vorldufer von Max Webers Analyse der
Ablésung von Vitalitdt und Politik durch Rationalitat und Blrokratisierung beachtet
worden. Aber auch diese Prognose wendet er nicht auf internationale Beziehun-
gen an. Vgl.zu Cournot: R. Ruyer, L’humanité de I'avenir d’aprés Cournot. — Paris
1930; Friedrich Jonas, Geschichte der Soziologie 1l (1968) 155-159; Frangois
Vatin, Economie politique et économie naturelle chez Antoine-Augustin Cournot.
— Paris 1998.

Paul Leroy-Beaulieu (1843-1916), 1872 Professor an der Ecole Libre des
Sciences Politiques, 1880 am College de France Nachfolger seines Schwieger-
vater Michel Chevalier. Biographie: Dan Warshaw, Paul Leroy-Beaulieu and Estab-
lished Liberalism in France. — De Kalb, lll. 1991. Leroy-Beaulieu war der fihrende
franzdsische liberale Ideologe des spaten 19. Jahrhundert: Anhanger anti-
etatistischer Okonomie, Moralist der individuellen Initiative als Grundlage der Zivi-
lisation, Schumpeters Vorlaufer in der Verklarung des Unternehmers als Innova-
tor, Gegner des Sozialstaates (auch die frivolité der Vertrage zur internationalen
Regelung von Arbeitsbeziehungen hat er bekdmpft, L’état moderne et ses fonc-
tions. — Paris 1890. — S. 350). Vgl. Dan Warshaw a.a.O. (Deutung als Apologet
der grande bourgeoisie); Leiko Kurita, Paul Leroy-Beaulieu and his ,Cheap
Government’, in: European Economists of the Early 20th Century, Vol. 1, Studies
of Neglected Thinkers of Belgium, France, the Netherlands and Scandinavia. —
Cheltenham 1998. — S. 190-207. Seine Statistiken zeitgendssischer Kriege waren
die bekanntesten Texte der Friedensforschung der Zeit, von der Ligue Internatio-
nale et Permanente de la Paix und ihrer englischen Schwesterorganisation gefor-
dert. Verluste der Gesamtwirtschaft durch Krieg waren traditionell ein Argument
der Friedensbewegung, so umfassend war es nie belegt worden (diese Arbeiten
sind ein Beispiel fur seine Methode: faktennah, mit der Versicherung, diese Fak-
ten sprachen fir sich selbst). Vgl. Les guerres contemporaines (1853-1866) :
recherches statistiques sur les pertes d’hommes et de capitaux. — Paris 1868,
engl. u.d.T.: Contemporary Wars (1853-1866) : Statistical Researches Respec-
ting the Loss of Men and Money Involved in Them. — London 1869, Neudruck in:
Internationalism in Nineteenth-century Europe : the Crisis of Ideas and Purpose /
ed. by Sandi E. Cooper. — New York 1976. — S. 387-436 (The Garland Library of
War and Peace); ders., Recherches économiques, historiques et statistiques sur
les guerres contemporaines (1853-1866). — Paris 1869. In seinen 6konomischen
Lehrblchern hat Leroy-Beaulieu zu Frieden und Krieg nur wenig gesagt, das aber
klar: Erste Aufgabe des Staates ist, Sicherheit zu bieten. Staaten, die nicht
risten, mussen das Schicksal Chinas furchten (das damals gerade von Japan
angegriffen worden war). Er polemisiert gegen ,les économistes purement senti-
mentaux”, die voreiligen Vorhersagen des ewigen Friedens glauben und auf
Schiedsgerichte und ,d’autres belles idées” vertrauen. Er polemisiert auch gegen
die Idee, daR dem Etat militaire et féodal ein Etat industriel folgen werde (Traité
theorique et pratique d’économie politique — Paris 1896. — IV, 678-680). Damit
verwirft Leroy-Beaulieu, der zu den ersten Mitgliedern der Ligue Internationale et
Permanente de la Paix gehdrt hatte, am Ende des 19. Jahrhundert die Friedens-

501

0.01.2026, 00:25:2



https://doi.org/10.5771/9783748931645-438
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

theorie der Okonomen dieses Jahrhunderts. Leroy-Beaulieu war einer der eifrigs-
ten Kolonialautoren der friihen Dritten Republik. Er argumentiert nationalistisch,
daR das kleine Frankreich zwischen den M&chten eine nordafrikanische Extensi-
on braucht (er begann als Autor im Empire libéral im Gefolge Prevost-Paradols,
des bekanntesten Vertreters dieser Idee), und 6konomisch, daf} in Asien und
Afrika der Fortschritt des wachsenden Wohlstandes spontan nicht erreichbar
sei. Ungleiche Entwicklung begriindet das Recht auf und die Pflicht zur Inter-
vention européischer Staaten. Es ist unnatirlich und ungerecht, da die Zivili-
sation sich auf einen kleinen Teil der Welt beschrénken soll. Dieses Argument
ist aus dem Voélkerrecht seit Jahrhunderten bekannt, Leroy-Beaulieu rechnet es
um in Begriffe der Verzinsung von Investitionen: Es gibt ein Recht auf Koloni-
sierung, weil die Verzinsung in Ubersee hoher ist als in Europa. Kolonisierung
ist nur als Erziehungsmission oder als Vormundschaft gerechtfertigt, Kolonialisten
und Eingeborene missen einander tolerieren. Auch ein diszipliniertes, harmo-
nisches Erziehungsunternehmen kann, selbst fir Indien, Jahrhunderte Vormund-
schaft bedeuten. Vgl. De la colonisation chez les peuples modernes. — Paris
1874, weitere Auflagen 1882, 1886, 1891, 1902, 1908; L’Algérie et la Tunisie. —
Paris 1887, weitere Auflagen 1897, 1913. Literatur: Agnes Murphy, The Ideology
of French Imperialism 1871-1881. — Washington 1948 (Neudrucke 1968 und
1977). — S. 103-175; Dan Warshaw a.a.O. S. 78-105, 135-138; Philippe Hugon,
Le pensée libérale frangaise et la colonisation : 'oeuvre de Leroy-Beaulieu, in:
Les traditions économiques frangaises 1848-1939 / sous la direction de Pierre
Dockes... — Paris 2000. — S. 565-577; Osama W. Abi-Mershed, Apostles of
Modernity : Saint-Simonians and the Civilizing Mission in Algeria. — Stanford, Cal.
2010. — S. 203-210 (Uber Leroy-Beaulieus wachsenden Widerspruch gegen die
franzdsische Assimilierungspolitik).

4.2 GrofRbritannien

England ist das klassische Land des (Frei-)Handelspazifismus, aber wir sind in
der Verlegenheit, einen klassischen Text zu nennen, in dem Freihandel und Frie-
den in eine theoretisch anspruchsvolle Beziehung gebracht werden. Die Behand-
lung des Krieges und des Friedens bei britischen Okonomen ist stereotyp, es ist
eine Fortsetzung der Kritik der 6konomischen und kolonialistischen Monopole bei
Adam Smith und Jeremy Bentham. Auf allen Seiten der handelspolitischen De-
batten standen Smith-Schuler. Es ging um Politik (den Schutz der GroRRgrundbe-
sitzer, die den britischen politischen Prozel} beherrschten, und die labilen Koali-
tionen vor den Parteienbildungen der 1860er Jahren), da sind keine grofen The-
orien zu erwarten. Die Theoretiker bevorzugen alle Freihandel, betonen aber den
Unterschied zwischen Theorie und Politik. Dal® Freihandel fur die internationalen
Beziehungen vorteilhafter sei als Isolation durch Schutzzélle, weil Handel wech-
selseitige Abhé&ngigkeit bringt, wurde von den Okonomen geteilt, aber nicht als
ein Gegenstand angesehen, der in den Bereich der Okonomie fallt (Nassau Senior,
Three Lectures on the Transmission of Precious Metals from Country to Country
and the Mercantile Theory of Wealth. — London 1828. — S. 49-51; J. R. McCul-

502

0.01.2026, 00:25:2



https://doi.org/10.5771/9783748931645-438
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

loch, The Principles of Political Economy with Some Inquiries Respecting their
Application. — 4th ed., 1843. — S. 153-160, &hnlich John Stuart Mill). Die Kritik
eines falschen Verlangens nach nationaler Unabhéngigkeit ist alles, was die
Okonomen zu Richard Cobdens Freihandelsbewegung beisteuern. Zur Fremdheit
zwischen 6konomischer Wissenschaft und Freihandelsbewegung: Mark Blaug,
Ricardian Economics : a Historical Study. — New Haven 1958. — S. 202-212; Wil-
liam D. Grampp, The Manchester School of Economics. — Stanford, Cal. 1960.
Auch nach dem Sieg des Freihandels warnen Okonomen davor, allein auf 6ko-
nomische Mechanismen zu setzen. J. E. Cairnes erklarte, laissez-faire sei kein
Satz der Wissenschaft, “as if there were no such things in the world as passion,
prejudice, custom, esprit de corps, class interest, to draw people aside from the
pursuit of their interests in the largest and highest sense!” (Political Economy and
laissez-faire, in: Essays in Political Economy. — London 1873. — S. 232-264).
Auch in GroRbritannien fordert die akademische Okonomie Ergdnzung durch
Psychologie und Soziologie.

Nassau Senior (1790-1864), Anwalt, Okonomieprofessor, Regierungsberater. Er
schrieb Gber AuBenpolitik, aber das sind keine 6konomischen Schriften. An einer
Nation interessiert ihn ,her pride, her vanity, her ambition®. Die Nationen haben
zu viel Stolz und sind immer in Gefahr sich zu Uberschatzen. Sie haben keine
Freunde, die sie konsultieren, und kein Tribunal, vor dem sie etwas klaren kénn-
ten. So gibt es nur ein Verfahren: abschétzen, welchen Eindruck der eigene
Standpunkt auf andere macht (France, America, and Britain, in: Edinburgh Re-
view, April 1842, Neudruck in: Historical and Philosophical Essays. — London
1865, vol. I, 1-90). Senior setzt auf Balance gegen einen Angreifer, an weitere
Regeln glaubt er nicht: ,the attempt to bind nations by mere moral sanctions, is to
fetter giants with cobwebs.” Staaten wissen, daf} sie force und boldness zeigen
mussen, und sind deshalb &ngstlich bemiiht, nicht als angstlich zu gelten. Sie
halten sich aber durchaus an the public opinion of nations, die im Voélkerrecht
ausgedruckt ist. Es gibt keine stabile internationale Rechtsprechung, aber auch
kaum Hinweise, dal} Staaten das miRachten, was sie fiir das Recht halten. Wenn
die Regeln vollstandiger und klarer wirden, ware ,dispute rare and brief* (The
Law of Nations, in: Edinburgh Review, April 1843, in: Historical and Philosophical
Essays |, 138-254). Senior stimmt mit Mill darin Gberein, daf} internationalen Be-
ziehungen nicht durch Okonomie erklart werden kénnen.

Die Comteanische Bewegung, die in GroRbritanien durchaus Anhang hatte, ar-
gumentierte zwischen européischer Politik und ethisch-religiésen Wandlungen;
soziologische Argumente sind selten. Henry Dix Hutton (1824-1907), Anwalt,
Bibliothekar am Trinity College Dublin, Comte-Ubersetzer, folgt Comte darin, daR
wir uns erst in der Ubergangsperiode von der militirischen zur industriellen
Gesellschaft befinden. Industry (agriculture, manufacture, commerce, banking) ist
noch nicht so die Grundlage der modernen Gesellschaft, wie Krieg die Grundlage
der alten gewesen war. Noch muf3 bewaffnete Intervention als internationaler
Schutz verteidigt werden — eine Apologie des Krimkriegs (Modern Warfare: its
Positive Theory, and True Policy. — London 1855). Wie bei dem anderen briti-
schen Comteaner Frederic Harrison (s.0.) kann man den Eindruck haben, es gehe
nur um ein dauerhaftes britisch-franzésisches Biindnis: Wie bei Harrison soll die-

503

0.01.2026, 00:25:2



https://doi.org/10.5771/9783748931645-438
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

ses Bundnis Ausgangspunkt einer Western Confederation sein, ein Modell kollek-
tiver Sicherheit, das vom Ersten Weltkrieg bis zur NATO-Griindung den Internatio-
nalismus von Norman Angell und Alfred Zimmern dominieren wird. 1870 war Hut-
ton Mitglied im Anglo-French Intervention Committee und verlangte ein britisches
Eingreifen in den Deutsch-Franzésischen Krieg zur Bewahrung des “general
peace of confederated Europe.” Mit einem Schiedsgericht kdnnen solche Kon-
flikte nicht geldst werden, man bendtigt “a League of international Defence”
(Europe’s Need and England’s Duty. — London 1870). Zu Frederic Harrisons
politischer Publizistik oben Abschnitt 2.3.1.3.

Die Bewegungen, die in GroRbritannien als sozialistisch bezeichnet wurden, vor
allem die Chartisten der 1840er Jahre, stehen in einer britischen radikalen Tradi-
tion, in der es um Parlamentsreform, Ausdehnung des Wahirechts und Bé&ndi-
gung aristokratischer Korruption ging; Verédnderungen der Besitzstruktur blieben
Minderheitsforderungen. Diese Bewegungen sind wichtig fur die Vorgeschichte
der Internationalen Arbeiterassoziation, aber im Land der Weltwirtschaft schwei-
gen die Sozialisten zur Weltwirtschaft. Robert Owen (1771-1858), der philan-
thropische Unternehmer, der am Anfang der britischen sozialistischen Tradition
steht, scheint eine Ausnahme zu sein. Sein urspringlicher Antrieb war nicht der
Krieg, sondern Pauperismus. lhn trieb die Angst um, dal} die britische Industriali-
sierung zu weit gegangen ist und dafl mit der aufholenden Industrialisierung
anderer Lander ein deindustrialisiertes, pauperisiertes GroRbritannien bleibt. Am
Anfang seines 6ffentlichen Wirkens hatte er die auf dem Aachener Kongrel3 1818
versammelten Machte aufgefordert, seine Einrichtungen zu studieren; mit seinem
System wiirden die Regierungen in Friedenszeiten weniger Verbrecher haben
und im Krieg bessere Soldaten. Gar zu rasch verspricht er dann die noch nie
dagewesene Mdglichkeit ,to establish a permanent system of peace, conservati-
on, and charity ... to supersede the system of war, destruction, and almost every
evil, arising from uncharitable notions among men ...“ (Selected Works of Robert
Owen. — London 1993. — |, 267). Die Vernunftwidrigkeit des Krieges bleibt auf
seiner Liste der Vernunftwidrigkeiten des gegenwartigen Systems und das Ver-
sprechen des Friedens auf seiner Liste der Versprechen der Vernunft. Aber er
wird nie klar, warum veranderte Lebensbedingungen der Arbeiter den Frieden
bringen. Owen ist ein klarer Vertreter der Deutungen, die Hans Morgenthau ,Science
of Peace® genannt hat: ,the science of the inference of circumstances over mankind
will speedingly enable all nations to discover, not only the evils of war, but the
folly of it“ (Report to the County of Lanarck (1820), ebd. I, 327). Aber statt 6ko-
nomischer Wissenschaft — Owen kam sowohl als Unternehmer wie als Sozialist
mit wenig 6konomischen Denken aus —, sind es Erziehung zur Vernunft (beim
spaten Owen wird der Chiliasmus der Rationalitat immer schriller) und harmoni-
sche Gemeinschaften. In den sozialistischen Organisationsentwiirfen kommen
sinternationale Beziehungen® nur als Besuche zwischen den harmonischen
Gemeinschaften vor. Er hat zu einer Féderation zwischen den USA und GroRbri-
tannien und auch der ganzen Welt aufgerufen. Wie die Staaten und die harmoni-
schen Gemeinschaften zusammenpassen, bleibt unklar. Albert Thomas, Griin-
dungsdirektor der Internationalen Arbeitsorganisation, hatte seine Organisation
gerne in der Tradition des Owen von 1818 gesehen, konnte aber nicht ver-
schweigen, wie wenig konkret Owens Ende der Kriege durch Arbeitsorganisation

504

0.01.2026, 00:25:2



https://doi.org/10.5771/9783748931645-438
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

war (Quelques notes sur Robert Owen et la législation internationale du traivail,

in: Mélanges offerts a M. Charles Andler. — Strasbourg 1924. — S. 323-333).
Vgl. J. F. C. Harrison, Robert Owen and the Owenians in Britain and America
: the Quest for the New Moral World. — London 1969; Gregory Claeys, Re-
ciprocal Dependence, Virtue and Progress : Some Sources of Early Socialist
Cosmopolitanism and Internationalism in Britain, 1750-1850, in: Internationa-
lism in the Labour Movement 1830-1940 / ed. by Frits von Holthoon and
Marcel van der Linden. — Leiden 1988, vol. |, 235-258; ders., Citizens and
Saints : Politics and Anti-Politics in Early British Socialism. — Cambridge 1989 (wich-
tig fur Owens Weltbild zwischen rationalistischem Millenarismus, Erziehungsbewe-
gung, Gemeinschaftsbildung).
Zu Owens (ungehdrten) Aufrufen zur Fdderalisierung der ganzen Welt:
Thomas Richard Davies, Educational Internationalism, Universal Human
Rights, and International Organisation : International Relations in the Thought
and Practice of Robert Owen, in: Review of International Studies 40 (2014)
729-751.

Silberner 1946 behandelt McCulloch (S. 52-58), Cobden (S. 60-62), John Stuart
Mill (S. 62-67) und dessen Anhanger Cairnes und Fawcett (S. 67-68).

4.2.1 Richard Cobden

1804-1865, Textilhdndler in Manchester, auRenpolitischer Publizist, Sprecher der
Anti-Corn Law League 1838-1846, Mitglied des Parlaments 1841-1857 und 1859-
1865. Er handelte 1860 den britisch-franzésischen Handelsvertrag aus, der als
Beginn einer neuen Welt des Freihandelspazifismus gefeiert wurde. Zur Biogra-
phie: John Morley, The Life of Richard Cobden. — London 1881 (ein Grundwerk
des britischen Internationalismus und des Cobden-Kultes); Nicholas C. Erdsall,
Richard Cobden — Independent Radical. — Cambridge, Mass. 1986. Eine gute
Aufsatzsammlung zu diversen Aspekten von Cobdens Politik und Ruhm: Rethin-
king Nineteenth-Century Liberalism : Richard Cobden Bicentenary Essays | ed.
by Anthony Howe and Simon Morgan. — Aldershot 2006. Als Einfihrung: A. J. P.
Taylor, The Trouble Makers : Dissent over Foreign Policy 1792-1939. — London
1957. — S. 50-66; Peter Cain, Capitalism, War and Internationalism in the
Thought of Richard Cobden, in: British Journal of International Studies 5 (1979)
229-247 (= Einleitung des Nachdrucks von Cobdens Political Writings 1995).

Cobden war die fihrende Person der Anti-Corn Law League, einer aullerparla-
mentarischen Bewegung, die ein Parlament von Landbesitzern zum Aufgeben
der Getreide-Schutzzélle zwang. Er war der angesehenste Sprecher der briti-
schen und europaischen Friedensbewegung in der Mitte des Jahrhunderts: ohne
selber Mitglied einer Friedensgesellschaft zu sein, identifizierte er die Themen,
die in der britischen und européischen Offentlichkeit Giber den Kreis der religiésen
Pazifisten hinaus konsensféhig waren. Er fihrte den Kampf gegen die AuRRenpoli-
tik Palmerstons, die fast jedes Jahr eine Intervention oder Androhung einer Inter-
vention brachte. Langfristig hat er damit den Ton fir die neue Liberale Partei
angegeben. Zur Freihandelsbewegung: Norman McCord, The Anti-Corn Law

505

0.01.2026, 00:25:2



https://doi.org/10.5771/9783748931645-438
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

League : 1838-1846. — London 1958; Paul A. Pickering / Alex Tyrell, The Peo-
ple’s Bread : a History of the Anti-Corn Law League. — London 2000. Zum Starkult
um Cobden: Simon Morgan, From Warehouse Clerk to Comn Law Celebrity : the
Making of a National Hero, in: Rethinking Nineteenth-Century Liberalism a.a.O. S.
39-55. Zu Cobdens Bedeutung fir die Friedensbewegung: Wilhelmus van der
Linden, The International Peace Movement 1815-1874. — Amsterdam 1987;
David Nicholls, Richard Cobden and the International Peace Congress Move-
ment, 1848-1853, in: Journal of British Studies 30 (1991) 351-376; Martin Ceadel,
Cobden and Peace, in: Rethinking Nineteenth-century Liberalism a.a.O. S. 189-
207 (Ceadels Aufsatz ist eine Verdichtung seiner Darstellungen in The Origins of
War Prevention : the British Peace Movement and International Relations, 1730-
1854. — Oxford 1996 und Semi-Detached Idealists : the British Peace Movement
and International Relations, 1854-1945. — Oxford 2000). Zu Cobdens parlamenta-
rischem Kampf gegen Interventionen und Kriege: Miles Taylor, The Decline of
British Radicalism, 1847-1860. — Oxford 1995.

Ein Theoretiker war er nicht. Er schatzte Bastiats 6konomische Harmonien, hat
aber nie versucht, wie dieser seiner Politik eine Theorie zu geben. Ein Okonom
mulfte er nicht sein, weil sein Glauben an &konomische Harmonien noch zu
unangefochten war. Sein Ziel war der Abbau aristokratischer Privilegien. Die briti-
sche radikale Tradition kann ihm noch die Soziologie ersetzen (eine soziologi-
sche Theorie wurde erst nach Cobdens Tod nétig, als von den Liberalen mehr als
der Abbau alter Privilegien verlangt wurde und die liberale Partei zum ersten Mal
zerbrach). Zu Cobdens physikotheologischem Weltbild: Boyd Hilton, The Age of
Atonement : The Influence of Evangelicalism on Social and Economic Thought
1785-1865. — Oxford 1988. — S. 189-202, 246-248 (Uber die christliche laissez-
faire-Tradition, in deren Licht Cobden auch Adam Smith liest); David Stack,
Phrenological Friends : Cobden and His ,Father Confessor George Combe, in:
Rethinking Ninetheenth-Century Liberalism (s.0.) S. 23-38. Cobden war beriihmt
fur grifige Maximen: “Commerce is the grand panacea, which, like a beneficent
medical discovery, will serve to inoculate with the healthy and saving taste for
civilisation all the nations of the world”. Oder: “As little intercourse as possible
betwixt the governments, as much connection as possible between the nations of
the world.” Oder: ,Free trade is the international law of the Almighty“ (das soll ein
,favourite sentiment” gewesen sein, aber in seinen Schriften und Reden wurde es
so nicht gefunden). Es ist nicht méglich, aus solchen Maximen ein System zu
konstruieren. Cobdens einziger Bezug auf Theorie ist Kritik. Er protestiert gegen
aristokratische Politik und auenpolitischen Aktivismus ohne necessita. Er erkennt
Interesse und Ehre als Kriegsgriinde an, kann aber bei den Kriegen seiner Zeit
nur Korruption und Inkompetenz erkennen. Auch sein Prinzip der Nichtinterven-
tion wird nicht dogmatisch préasentiert, sondern ganz von England aus gesehen und
anti-aristokratisch formuliert. Seine Kritik der M&chtebalance ist resolut historisch
und auf England bezogen. Sein MaRstab ist immer das Nationalinteresse, gese-
hen als Interesse des Volkes im Gegensatz zum Interesse der Aristokraten. Die
Welt Cobdens ist eine nationale Welt. Fur das machtige England zahlen letztlich
nur Frankreich als ebenso méchtiger Nachbar und die USA als Vorbild eines
méchtigen Staates ohne aristokratische Sicherheitspolitik. Cobden kennt kein
einheitliches internationales System. Auf dem Kontinent kénnen andere Zustande

506

0.01.2026, 00:25:2



https://doi.org/10.5771/9783748931645-438
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

herrschen, aber das ist dann eine andere Welt mit einem anderen Entwicklungs-
stand. Die Welt als Ganzes ist noch nicht am Ende ihres Weges zum Frieden.
Man darf Cobden nicht auf Maximen mit einem unbestimmten Zeithorizont und
mit unbestimmten Machtressourcen reduzieren. Hans Morgenthau nennt unter
den Vertretern der Scheinwissenschaft vom Frieden vor allem Cobden (nur
Woodrow Wilson wird etwas h&ufiger genannt), er tadelt Cobdens Idee einer
Lforeign politics without politics“ und lobt dessen Widerspruch gegen den liberalen
Interventionismus (Scientific man vs. power politics. — Chicago 1946). Tats&chlich
ist Cobdens Lehre ein Realismus fur England und firs 19. Jahrhundert. Die Situa-
tion einer zur Isolation féhigen gréRten Macht war nur damals gegeben. Der
deutsche Sieg 1870 wird auch in England fur das Nachdenken tber den Krieg
eine Zasur sein. Um solche historischen Grenzen seiner Lehre zu antizipieren,
fehlen Cobden die theoretischen Voraussetzungen. Martin Ceadel hat bei Cob-
den eine Entwicklung von einem friilhen Utopismus zu einem spaten Realismus
erkennen wollen. Das Material gibt fir eine so starke These nicht genug her.
Cobden war immer anti-utopisch, aber er gestattete sich Ausblicke auf Werte und
Méglichkeiten, die nicht ausformuliert werden. In einer seiner letzten grof3en
Reden vor der Aufhebung der Getreidezélle schlief3t er mit einem Ausblick auf
den ewigen Frieden: Freihandel ist die Analogie zur Gravitation, durch ihn werden
Menschen Uber alle Antagonismen der Rasse, des Glaubens und der Sprache
zusammengebracht und in den “bonds of eternal peace” verbunden. Da deutet er
einen historischen Rahmen an: So kénnte in 1000 Jahren das Bediirfnis zu
machtvollen Reichen mit gigantischen Armeen und Flotten absterben und die
Menschen eine Familie werden, in der die Frichte der Arbeit frei ausgetauscht
werden. Dann wird die Erde regiert werden, wie heute innerhalb der Staaten
regiert wird (Speeches on Questions of Public Policy. — London 1870, |, 362-363,
Manchester 15. Januar 1846). Solche Visionen mégen Cobden motiviert haben,
aber in seinen Reden geht es darum selten und in seinen Schriften nie. Er halt
Freihandelsbewegung und Friedensbewegung weitgehend auseinander. Er stellt
die Freihandelsbewegung nicht als Friedensbewegung dar, auch wenn er der
Friedensbewegung zu erklaren versucht, warum sie sich fir Freihandel engagie-
ren sollte (vgl. seinen Brief an Henry Ashworth am 12. April 1842 in: The Letters
of Richard Cobden | (Oxford 2007) S. 267-268 und seinen Vortrag vor der Peace
Society am 14. Mai 1842, referiert im Herald of Peace, July 1842; zitiert bei
Ceadel, The Origins of War Prevention a.a.0. S. 122, ebd. S. 311 Uber den Kon-
text — Ubrigens ist das seine bei weitem emotionalste und am stérksten religiése
Formulierung des Friedens als von der Vorsehung bestimmtem ,free and unfet-
tered intercourse®). Auch in den spéateren Jahren, in denen er die englische und
internationale Friedensbewegung beriet oder fiir sie sprach, stellt er die Frie-
densbewegung nicht als Freihandelsbewegung dar. Es gibt keinen Zweifel, dal
Cobden den Freihandel fiir eine Basis des Friedens hielt, aber er glaubte gewil3
nicht, das sei ein rascher Weg. Der Freihandelsvertrag mit Frankreich 1860 war
als Vertrauensbildung gedacht, um mit Abristung beginnen zu kdnnen (A. A.
lliascu, The Cobden-Chevalier Commercial Treaty of 1860, in: Historical Journal
1971, 67-98).

Cobden nimmt England als aristokratische Nation wahr. Er wird zum ersten
Jingoismus-Kritiker (damals fehlte dieses Wort fuir den britischen Chauvinismus

507

0.01.2026, 00:25:2



https://doi.org/10.5771/9783748931645-438
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

als fighting spirit noch). Die “Paniken”, die zu Aufristung genutzt werden, bekdmpft
Cobden als Verschwdérungen, die Unterstiitzung fir aristokratische Interessen
organisieren sollen. Sein Engagement fur Schiedsgerichtsbarkeit (Kriege brechen
selten wegen den grof3en Interessengegensatzen aus) und fir balancierte Abriistung
(Ristungen sind — um mit einer modernen Analyse zu sprechen — autistisch ver-
ursacht) hdngen mit diesem MifRtrauen in die VerlaRlichkeit der nationalen &ffentli-
chen Meinung in einer aristokratisch gefiihrten Gesellschaft zusammen. Die Frie-
densbewegung sah er als Aufklarung der &ffentlichen Meinung. Zunehmend kon-
zentrierte er seine Kritik auf die Presse. Die ,pugnacious propensity“ wird von
Cobden nie theoretisch erklart, weder soziologisch noch psychologisch; die Deu-
tung der Englénder als aristokratische Nation macht das Uberflissig. John A.
Hobson und Norman Angell haben von ihm sowohl die Vorstellung des 6konomi-
schen Friedens wie die Jingoismuskritik gelernt, auch bei ihnen wird das nicht
theoretisch verbunden. Vgl. David Brown, Cobden and the Press, in: Rethinking
Nineteenth-Century Liberalism a.a.O. S. 39-55.

Cobden war einer der wenigen strikt antikolonialen Politiker und Publizisten des
19. Jahrhunderts. Seine Zivilisationstheorie ist schwacher ausgebildet als im 19.
Jahrhundert Ublich und er fordert auBerhalb Europas dieselbe Nichtintervention
wie in Europa. Andererseits verhehlt er nie, dal® er das Osmanische Reich fir
eine Art failed state halt, der allein von England vor dem verdienten Untergang
beschutzt wird, nicht nur gegen RufRland, auch gegen die eigenen Untertanen
(sowohl die christliche Mehrheit wie die muslimische Minderheit). Darunter sind
worientalistische” und islamophobe Kommentare. So hat John M. Hobson ihn als
Vertreter einer “liberal-imperial civilizing mission in the East” identifiziert. Das ist
zu hastig, eine grundlichere Bearbeitung ware nétig (The Eurocentic Conceptions
of World Politics. — Cambridge 2012. — S. 35-40).

Die Erinnerung an Cobdens Friedenspolitik wurde noch lange verkdrpert von
John Bright, seinem engsten politischen Mitstreiter, Architekt der Wahlrechtsre-
form von 1867 und neben Gladstone und Cobden einer der Objekte des Helden-
kults der Liberalen Partei. Gladstone sah sich als Schiiler Cobdens (vgl. Anthony
Howe, Gladstone and Cobden, in: Gladstone Centenary Essays | ed. by David
Bebbington and Roger Swift. — Liverpool 2000. — S. 113-132). Gladstones Politik
war nicht Cobdens strikte Nichtintervention. Aber diese Unterschiede wurden
vergessen. Cobden blieb v.a. als Freihandelspolitiker in Erinnerung, aber der
Cobden Club, einer der friihesten Think Tanks, hitete auch Cobdens friedenspo-
litische Tradition und férderte die frilhen Anldufe zu einem empirischen Studium
des Krieges. Vgl. zur Geschichte des Cobden-Kults und der Cobden-Tradition:
Anthony Howe, Free Trade and Liberal England 1846-1946. — Oxford 1997.
AuBerhalb Englands hatte Cobden nur fur linksliberale und sozialdemokratische
Kreise Bedeutung; der “Cobdenismus” des Sozialdemokraten Eduard Bernsteins
ist Ubrigens, wie der britische ,Cobdenismus” von Bernsteins Zeitgenossen, eher
.Gladstonian Imperialism® (R. A. Fletcher, Cobden as Educator : the Free-Trade
Internationalism of Eduard Bernstein, 1899-1914, in: American Historical Review
88 (1983) 561-578; ders., Revisionism and Empire : Socialist Imperialism in Ger-
many 1897-1914. — London 1984). Nach dem Ersten Weltkrieg wurde wieder
daran erinnert, daf® Cobden nicht nur Handelspolitiker war. John A. Hobson preist

508

0.01.2026, 00:25:2



https://doi.org/10.5771/9783748931645-438
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

ihn als “the clearest-eyed and firmest-principled interpret of the visible tendencies
of his time”, stellt aber klar, daf3 in einer vollig neuen Situation der Globalisierung
des Kapitals jede Anknipfung an Cobden eine Historisierung voraussetzt
(Richard Cobden a.a.O. S. 387-409 Cobden and Modern Internationalism).
Woodrow Wilson, dessen erstes politische Vorbild Cobden gewesen war und
dessen Bild einer Welt demokratischer Nationalstaaten an Cobden erinnert, hat
sich in seinem internationalen Programm nie auf Cobden berufen. Auch Cordell
Hull nicht, der das Friedensversprechen des Freihandels wieder in die Politik ein-
fuhrte. Auch nicht die amerikanischen Radikalen von Charles Beard bis Noam
Chomsky, die die interventionistische AuRenpolitik des eigenen Landes denunzie-
ren. Amerika mufRte seinen eigenen ,Cobdenismus” erfinden. Zum Schicksal
des Cobdenismus im 20. Jahrhundert: Frank Trentmann, The Resurrection and
Decomposition of Cobden in Britain and the West : an Essay in the Politics of
Reputation, in: Rethinking Nineteenth-Century Liberalism a.a.O. S. 264-288. Fur
den Realismus hat die Absage an eine Cobdensche Harmonieerwartung eine
grolRe Rolle gespielt, sowohl in Hans Morgenthaus Scientific Man vs. Power Poli-
tics (1946) wie in Kenneth Waltz* Man, the State and War (1959). Aber der Cob-
denismus wurde post-realistisch wieder ins Gespréch gebracht: Michael Howards
The Invention of Peace : Reflections on War and International Order (2000) ist
eine lange Frage, ob das Ende des Ost-West-Konfliktes nicht doch Cobden
bestétigt hat (,But it took time*®).

England, Ireland, and America. — London : Ridgway, 1835. — 160 S.

In: The Political Writings of Richard Cobden. — London 1867, I, 5-153 (Neu-
druck 1995 in: The Political and Economic Works of Richard Cobden)

The Political Writings of Richard Cobden. — 4" ed. — London 1903, |, 3-119
(Neudruck 1973 in: The Garland Library of War and Peace)

England

Kritik des Glaubens an Mé&chtebalance, an der Selbstiberschatzung der briti-
schen Rolle im internationalen System, an den Chiméren der Bedrohungsanaly-
sen. Man darf das eigene Volk nur zum Schutz der eigenen Ehre oder des eige-
nen Interesses in einen Krieg verwickeln, es gibt keine Aufgabe als Weltgendarm
und Friedensbringer. Durch Interventionen kann man der Wirtschaft nicht helfen:
Der Handel braucht den Krieg nicht, der Krieg schadet dem Handel. Eine richtige
Handelspolitik (das Osmanische Reich ist freihdndlerisch) reicht nicht, wenn das
ganze Land durch Despotismus kommerziell heruntergekommen ist. Eine russi-
sche Eroberung der osmanisch beherrschten Lander ware fir diese ein Gewinn
und fiir England und Europa kein Problem (zumal Rufland dadurch langfristig
gebunden ware). Damit England auf Intervention verzichtet, miiRte die &ffentliche
Meinung sich véllig andern. Sie miRte von Englands Interessen geleitet werden,
nicht von denen der aristokratischen Klasse. ,The middle and industrious classes
of England can have no interest apart from the preservation of peace.“ Das kunf-
tige Programm dieser Klassen wird sein: ,no foreign politics.*

America

Unter Einflu} der aristokratischen Klassen beachtet die britische 6ffentliche Mei-
nung unbedeutende Lander und Ubersieht den wichtigsten Handelspartner. In der
kommenden ©konomischen Konkurrenz ist England behindert durch unnitze
Ausgaben fir Sicherheit. Die USA intervenieren nie. England kann die republika-

509

0.01.2026, 00:25:2



https://doi.org/10.5771/9783748931645-438
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

nische Regierungsform der USA nicht kopieren, jedes Volk braucht eine passen-
de Verfassung und die Englander sind ein aristokratisches Volk. Aber man kann
einiges nachahmen: 6ffentliche Sparsamkeit, Nichteinmischung, allgemeine Bil-
dung. Nur so kénnte England die Konkurrenz zu einer Republik bestehen. Nicht-
einmischung und Abristung bringen solide Finanzen.

Russia. — Edinburgh : Tait, 1836. — 52 S.

In: The Political Writings of Richard Cobden. — London 1867, |, 155-354
(Nachdruck 1995 in: The Political and Economic Works of Richard Cobden)
The Political Writings of Richard Cobden. — 4" ed. — London 1903, I, 121-
272 (Nachdruck 1973 in: The Garland Library of War and Peace)

Deutsche Ubersetzung in: Richard Cobden und das Manchestertum / hrsg.
von Karl Brinkmann. — Berlin 1924 (Klassiker der Politik ; 10) S. 23-131

1-2 Das Osmanische Reich und Polen sind gescheiterte Staaten, die nicht
von England erhalten werden sollen. Unterschwellig sieht er eine russische Zivili-
sierungsmission, Hauptkriterium ist aber Interesse. Russischen Eroberungen
mussen England nicht stéren, heute fihrt der Weg zur GréRe uber labour und
improvement. Ruf3land ist nur wegen der Schwache seiner Nachbarn grof und
wird durch Eroberungen schwécher.

3 The balance of power

England will keine Verdnderungen auf dem Kontinent dulden, zu denen es nicht
gefragt wird. Die balance of power ist aber nicht nur falsche Politik, sie ist vollig
unklar, eine Chimare, ein Nichts. Die Balance als Zustand des Systems und die
Politik der Balancierung wurden durcheinandergeworfen. Es hat nie ein Gleich-
gewichtssystem gegeben. Balance als Politik kommt aus der Angst vor Macht
durch Eroberungen. Tatsdchlich beruht die Macht eines Staates auf /labour und
improvement, wie England und Amerika zeigen. Unter den Bedingungen des
19. Jahrhunderts ist aber auch Balance der ékonomischen Macht Unsinn. Das
Osmanische Reich war nie Teil des europédischen Gleichgewichts. Nord- und
Sudamerika haben sich, trotz der engen 6konomischen und kulturellen Beziehung
zu Europa, geweigert, Teil dieser Balance zu werden (das ist Ubrigens der Kon-
text der berGhmten Maxime: ,as little intercourse as possible between the gov-
ernments, as much connection as possible between the nations of the world®).
Dafur muR England nicht Republik werden, es mul} nur das Interesse des Volkes
beachten.

4 Protection of Commerce

Die veranderten Bedingungen des 19. Jahrhunderts erfordern Freihandel. Die
meisten englischen Kriege der letzten 150 Jahre waren Handelskriege. Sie haben
der Wirtschaft nicht genutzt. Ein wohlgeristetes und robustes Volk muR} keine
Angriffe firchten. Prinzip einer neuen Aufenpolitik ist: ,to nationalise public fee-
ling“. Eine AufRenpolitik, hinter der Interessen aller Klassen stehen, folgt dem
.bona fide principle of non-intervention in the political affairs of other nations.“ Der
Weg zu einem glucklichen Polen, einer zivilisierten Tirkei, einem freien RuRland
ist nicht Krieg, sondern Handel. Wenn RuBland die Tirkei erobert, braucht es
nach zehn Jahren Kampf einen neuen Kurs. Dann ist das britische Beispiel wich-

tig.

510

am 20.01.2026, 00:25:2



https://doi.org/10.5771/9783748931645-438
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

House of Commons, June 12, 1849

In: Speeches on Questions of Public Policy / ed. by John Bright and James
E. Thorold Rogers. — London : Macmillan, 1870, I, 159-177 (Neudruck 1995
in: The Political and Economic Works of Richard Cobden)

Rede zu einem Antrag, mit anderen Staaten vertraglich auszumachen, bei Strei-
tigkeiten ein Schiedsgericht zu benennen. Fir die Lésung von Konflikten muf®
eine bessere Methode als Krieg gefunden werden. Normalerweise werden inter-
nationale Vertrdge eingehalten, das wird auch bei Schiedsgerichts-Vertrédgen so
sein. Kriege kommen nicht aus groRRen Interessen, sondern aus lachhaften Vor-
wanden. Abristung ist erst méglich mit einer Institution, die Vertrauen schaffen
kann. Ohne Vertrauen gibt es nur eine einzige Grenze immer hdéherer Rustung:
Lthe limit of taxation.” Es geht nicht darum, die ganze Welt unter ein gemeinsa-
mes Gericht zu stellen. Es soll auch keine militdrische Erzwingung der Einhaltung
der Vertrdge geben. Die 6ffentliche Meinung der Staatengemeinschaft reicht da-
fur: ein Land, das sich nicht an die Vertrédge halt, gerat ,in a worse position before
the world.“ Ein Vertrag mit den Piraten von Borneo mag ausgeschlossen sein,
aber es geht um Vertrage mit GroBméachten wie den USA und Frankreich oder
mit den schwécheren Staaten Westeuropas. Der Charakter der Menschheit wird
sich nicht plétzlich dndern und die Leidenschaften, die zum Krieg geneigt ma-
chen, werden bleiben. Aber das jetzige Kriegssystem kann Gberwunden werden.
(Der Antrag wurde mit 176 zu 79 Stimmen abgelehnt.)

House of Commons, June 17, 1851

In: Speeches Il, 515-527

Rede zu einem Antrag fur gegenseitige und balancierte Flottenreduzierung.
Frankreich und England risten nur, um die Balance zu sichern. Diese kdnnte
durch einen Vertrag auf niedrigerem Niveau stabilisiert werden. Ohne ein solches
Abkommen erhoht das Rustungsniveaus sich stdndig und automatisch. Flotten-
reduzierung ist kein Mittel fur einen schwachen gegen einen starken Staat. Frank-
reich und England sind aber starke Staaten, die einander nicht dauerhaft Gber-
waltigen kénnen. Es kann nicht um ambition gehen, nur um self-defence.

(Uber den Antrag wurde nicht abgestimmt, weil die Regierung versicherte, sie
habe mit einem solchen Plan keine Probleme.)

What Next — and Next? — London : Ridgway 1856. — 50 S.

In: The Political Writings of Richard Cobden. — London 1868 (Neudruck 1995
in The Political and Economic Works of Richard Cobden) Il, 107-212

The Political Writings of Richard Cobden. — 4t ed. — London 1903 (Neudruck
1973 in The Garland Library of War and Peace) Il, 459-536

Britisch-russischer Handel hatte durch Wechselseitigkeit Frieden sichern kénnen.
Die Idee, dal® Ruf3land Uber den Westen herfallt, ist kindisch, es kann einen of-
fensiven Krieg gar nicht finanzieren. Aber auch die Westmachte kénnen einen
offensiven Krieg, der RuB3land wirklich unter Druck setzt, finanziell nicht durchhal-
ten. Der Krieg schadigt die working classes, brutalisiert die Massen und macht
die Reichen reicher und die Armen armer. Das war schon in den Kriegen gegen
Napoléon so, endgliltig aber nach dem das Ende des alten Armenrechtes und der
Wuchergesetze. Cobden entwirft ein Friedensprogramm, das Ruflland keine Ver-
sprechen fir die Zukunft abverlangt und Osterreich und PreuRen Hilfe bei der
Abwehr RuBlands zusichert. Statt der Machtebalance will er eine Friedensliga,
deren Charakter zwischen Biindnis und Vé&lkerbund nicht klar erkennbar ist. Statt

511

am 20.01.2026, 00:25:2



https://doi.org/10.5771/9783748931645-438
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

Reduzierung der russischen Flotte fordert er eine europaische Flottenreduzierung
(orientiert an der Handelsflotte der einzelnen Staaten).

The Three Panics : an Historical Episode. — London : Ward, 1862. — 152 S.
in: The Political Writings of Richard Cobden. — London 1868 (Neudruck 1995
in The Political and Economic Works of Richard Cobden) Il, 215-435

The Political Writings of Richard Cobden. — 4" ed. — London 1903 (Neudruck
1973 in The Garland Library of War and Peace) Il, 537-704

Mehrfach dienten angebliche franzdsische Ristungen zur Rechtfertigung der
Erhdéhung des britischen Militaretats. Cobden versucht zu zeigen, daf die franzo-
sische Flotte langfristig immer etwa 2/3 der britischen Flottenstarke umfaft hat.
Die britischen Paniken sind selbstgemacht. Militdrausgaben folgen tendenziell der
Prosperitat des Landes. In Wirtschaftskrisen schrumpfen die Angste auf ,the usual
letter from Admiral Napier, in the Times, on the state of the Navy®; mit erneuerter
Prosperitat kommen sofort wieder Bedrohungsphantasien: das ist die Weise, wie
die aristokratischen Klassen ihren Anteil am Wachstum haben wollen. Einen Mili-
tarisch-Industriellen-Komplex sieht Cobden nicht: die Paniken sind absurd, weil
die Sprecher der Streitkrafte keine wachsende Bedrohung erkennen. Mit der tat-
sachlichen AuRenpolitik hat die Bedrohungspropaganda nichts zu tun: die alar-
mists werden ohne Verzug wieder Anhanger des britisch-franzésischen Bindnis-
ses. Cobdens Interesse gilt der letzten Panik: Dem Krimkrieg folgte keine Abriistung,
die neue Panik kam aus ,elevated and official circles”, namlich von den aristokra-
tischen Freunden des Habsburgerreiches. Schuld hat immer die Regierung, die
diese Bewegungen beachtet und ihnen eine falsche Autoritat gibt. Einzige Lésung
sind bilaterale Verhandlungen Uber wechselseitige Reduktion der Flotte. Dann
wirde Frankreich auch mehr Vertrauen in die neue kommerzielle Politik des
Cobden-Chevalier-Vertrages haben.

Gollwitzer, Heinz

Geschichte des weltpolitischen Denkens. — Géttingen : Vandenhoeck und
Ruprecht. — Bd. | (1972) S. 500-510 Agitation und Ideologie: Richard Cobden
Cobden bekampft die britische russophobe Fixierung auf das Orientproblem mit
okonomischem Realismus: der Aufstieg der Vereinigten Staaten ist eine gréRere
Gefahr fur die britische Weltstellung. Die Auflosung der Weltpolitik in Weltékono-
mie bringt aber nicht das Ende internationaler Konflikte. Er hat erkannt, dal3 die
Ablésung des aristokratisch-kriegerischen Zeitalters durch ein burgerlich-
kommerzielles Zeitalter noch unvollendet ist. Deshalb fordert er Reduzierung der
Staatstatigkeit und des Krieges. Die Nationalékonomien bleiben abgegrenzte
Einheiten mit Spannungen untereinander. Die britischen Radikalen haben die
Nation hochgeschétzt und Cobden spricht immer aus einer Position, in der Grof3-
britannien die méachtigste Nation ist. Eine solche Nation braucht keine Eroberun-
gen, Interventionen und Kolonien, die eher schwéchen als starken. Die USA begrei-
fen diese Politik eines machtigen Staates besser. Er hitet sich, dieses Prinzip zu
einem immobilen Extremismus werden zu lassen. Bei Cobden sind internationale
Beziehungen nie von der Maximierung der 6konomischen Beziehungen bestimmt,
sondern vom moralischen Verhalten der Kaufleute und Regierungen. Er protes-
tiert gegen die Vermischung von Handel und Gewalt: Eroberungen, Kolonialismus,
Sklavenhandel haben sich geracht und sind eine schwere Hypothek fir die Zukunft
einer Nation. Eine Besserung ist erst zu erwarten, wenn sich weltweit die Staaten

512

am 20.01.2026, 00:25:2



https://doi.org/10.5771/9783748931645-438
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

gegenseitig anerkennen. Cobdens Forderung, asiatische Staaten gleichberechtigt
in die Welt(handels)politik einzubeziehen, ist einer seiner wichtigsten Beitrage zur
progressiven Umgestaltung der internationalen Beziehungen.

Vincent, R. J.

Nonintervention and International order. — Princeton, N.J. : Princeton Univ.
Pr., 1974. — S. 45-63 Richard Cobden’s Theory of Nonintervention

Cobden argumentiert nicht abstrakt mit Souveranitat, sondern konkret mit Natio-
nalinteresse, das Interesse der industrial classes ist. Gegen das Prinzip der
Balance spricht dessen Unklarheit, aber auch realistische Einschétzung der Interes-
sen. Statt zu intervenieren, sollen ,schemes of universal benevolence® Gott tiber-
lassen werden. GrofRbritannien kann nicht alle Lander der Erde reformieren. Er
glaubt stattdessen an power of example. England, Amerika, Frankreich dominie-
ren das internationale System ausreichend, um Ruf3land zur Anpassung zu brin-
gen. John Stuart Mill verwendet wie Cobden ein Argument, daf} Revolutionen
sich selber erhalten mussen. Aber Cobden sieht nie die Notwendigkeit von Coun-
ter-Interventionen zur Abwehr von Interventionen dritter Staaten.

Hammarlund, Per A.

Liberal Internationalism and the Decline of the State : the Thought of Rich-
ard Cobden, David Mitrany and Kenichi Ohmae. — Basingstoke (u.a.) : Pal-
grave Macmillan, 2005. — 226 S. (passim)

Cobden erkennt, dal® in der neuen Welt von Nationalismus und Industrialisierung
die alte Bedeutung des Krieges verschwindet. In einem internationalen System,
das von 6konomischer Konkurrenz bestimmt wird, ist die Staatsmaschinerie
Belastung. Der militdrische Apparat kann leicht geopfert werden. Cobden geht
durchaus nicht von einem machtlosen Staat aus, sondern von einem Spielraum,
Macht abzugeben. Das alte auf Balance und Kolonien beruhende internationale
System hat wenig mit dem neuen zu tun, das auf Handelsmacht beruht. Cobden
kennt das Wort ,Interdependenz® noch nicht, aber die Sache. Das alte System
war eine Chimére, das neue ist nicht nur neu, sondern auch real. Cobdens Pro-
blem ist, dal dieser Wandel nicht bemerkt wird. Cobden akzeptiert Nationalismus
als einen machtvollen Instinkt. Auch die neue Ordnung ist eine nationalstaatliche
Ordnung, geregelt durch Vertrédge Uber Ristungsbeschrankungen, Handelsoff-
nungen und Schiedsgerichte. Congress of nations, code of laws, a supreme court
of appeal (gar mit einer militdrischen Exekution der Urteile) wiirden nur zu mehr
Kriegen fuhren. Internationale Institutionen werden nur angedeutet. Meist reichen
Freihandel und internationale Arbeitsteilung fiir weltweites friedliches Zusammen-
leben der Staaten.

James Edwin Thorold Rogers (1823-1890), Professor der Politischen Okono-
mie war einer der wenigen akademischen Cobdeniten; er war mit Cobden ver-
schwagert, gab dessen Reden heraus, und setzte als Politiker Cobdens radikale
Politik fort. Edmund Silberner, The Problem of War a.a.0. S. 197-198 hat seine
AuRerungen zu Krieg und Frieden zusammengestellt: Ein langer bewaffneter
Frieden ist zerstoérerischer fir Wohlstand als ein kurzer Krieg; der Wohlstand
eines Landes ist untrennbar mit dem Wohlstand anderer Lander verbunden, des-
halb wird Krieg immer mehr zu Narrheit und Verbrechen; Krieg kann durch Arbi-

513

0.01.2026, 00:25:2



https://doi.org/10.5771/9783748931645-438
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

tration ersetzt werden, der politische Ansatzpunkt dafir wird eine Zusammenar-
beit der englischsprachigen Volker sein. Mehr steht bei Rogers tatsachlich nicht,
Argumente dafir fehlen. Rogers ist ein Kritiker deduktiver Okonomie (seine wis-
senschaftliche Leistung war eine Geschichte der Léhne), er betont den Unter-
schied zwischen laissez-faire-Dogmatik und sozialen, wirtschaftspolitischen Rea-
litdten (laissez-faire kann keine Politik sein, nur Maf3stab fur Politik). Dal} er im
internationalen Handel diese Warnung nicht beachtet (und seinen Meister John
Stuart Mill fir Schutzzollargumente tadelt), liegt daran, daf3 er noch an eine nattr-
liche Basis des internationalen Tausches glaubt: Freihandel fuhrt nicht zu interna-
tionalen Monopolen, die den Frieden gefahrden wirden, weil jedes Land eigene
nattrliche Anlagen hat, die sich spontan entfalten mussen. Vgl. A Manual of Polit-
ical Economy for Schools and Colleges. — Oxford 1868. — ch. 18 Foreign Trade;
The Economic Interpretation of History. — New York 1889. — ch. 5 Diplomacy and
Trade; ch. 16 Laissez-faire; ch. 17 The History of the Protectionist Movement in
England (mit einem Abschnitt Gber Protektion und Militarismus). Vgl. auch sein
Cobden and Modern Political Opinion : Essays on Certain Political Topics. — Lon-
don 1873.

4.2.2 Herbert Spencer

1820-1903, Eisenbahningenieur, Redakteur am Economist, philosophischer und
politischer Autor. Biographisch: Herbert Spencer, An Autobiography. — London
1904; David Duncan, The Life and Letters of Herbert Spencer. — London 1908; J. D.
Y. Peel, Herbert Spencer : the Evolution of a Sociologist. — London 1971; Mark
Francis, Herbert Spencer and the Invention of Modern Life. — Stocksfield 2007.

Spencer war zu Lebzeiten wohl der bekannteste lebende Philosoph der Welt,
aber schon die Nachrufe haben ihn als GroRe einer vergangenen Zeit gesehen.
Er bietet eine naturalistische Theorie an, die Metaphysik, Biologie, Psychologie,
Soziologie und Ethik umfaldt. Er stellt einen einheitlichen Weltprozel3 dar, der
ohne géttliche Eingriffe auskommen kann. Evolution ist bei Spencer Differenzie-
rung, der Weg vom Homogenen zum Heterogenen, vom Unbestimmten zum
Bestimmten, Zunahme von Struktur und Stabilitét; das gilt gleichermalen fir
Sterne, Tiere und Zivilisationen. Seine allgemeine Evolutionstheorie hat Paralle-
len zu allgemeinen Systemtheorien des 20. Jahrhunderts, die sich aber ihres blof3
methodischen Charakters deutlicher bewuRt sind.
Vgl. Josiah Royce, Herbert Spencer : an Estimate and Review. — New York
1904 (Spencers Gesetze sind zu allgemein, als daR® einen analytischen
Nutzen haben kénnten); Gerhard Lehmann, Geschichte der Philosophie, Bd.
IX (1953) 135-143 (Spencer als eine der typischen Wissenschaftssynthesen
des 19. Jahrhunderts); Michael W. Taylor, The Philosophy of Herbert
Spencer. — London 2007; Mark Francis a.a.0. S. 109-186 The Lost World of
Spencers Metaphysics. Zur Biologie: Robert J. Richards, Darwin and the
Emergence of Evolutionary Theories of Mind and Behavior. — Chicago, Il
1987. — S. 243-330; Michael W. Taylor, Men versus the State : Herbert
Spencer and Late Victorian Individualism. — Oxford 1992. — S. 74-99; Mark
Francis, Herbert Spencer a.a.0O. S. 187-243 Spencers Biological Writings and

514

0.01.2026, 00:25:2



https://doi.org/10.5771/9783748931645-438
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

his Philosophy of Science. Zur Psychologie: Robert M. Young, Mind, Brain
and Adaptation in the Nineteenth Century : Cerebral Localization and its Bio-
logical Context from Gall to Ferrier. — Oxford 1970. — S. 150-196; Mark Fran-
cis, The Problem with Star Dust : Spencer’s Psychology and William James,
in: Herbert Spencer : Legacies | ed. by Mark Francis and Michael W. Taylor. —
London 2015. — S. 154-183.

Geblieben ist er als Klassiker der Soziologie, wo die Begriffe seiner Evolutions-
theorie noch immer versténdlich sind: Differenzierung und Integration als Weg zur
Stabilisierung; Organismus als Gegenmodell zum Modell des Herstellens; Gesell-
schaftstypen, um das Zusammenspiel von Institutionen und Sozialpsychologie zu
fassen. Seine Methode, reine Typen zu bilden, hat sich in den Idealtypen der
Soziologie gehalten. Die Soziologen, die am Ende des 19. und am Anfang des
20. Jahrhunderts dominierten, haben mit Spencer begonnen (nur Max Weber
fehlt sehr auffallig). Aber fast alle wollten die Soziologie gegen Spencer anders
begriinden. Wegen ihrer mangeinden Verselbstédndigung gegeniber Ethik und
Biologie ist Spencers Soziologie mit der spateren Soziologie schwer vereinbar.
Man kann Spencer nicht retten durch Reduzierung auf einen soziologischen Kern
(die Empfehlung von Jonathan Turner), relevant ist er fir die Reflexion Uber die
Stellung der Soziologie unter den Humanwissenschaften (die Empfehlung von
John Offer).
Zu Spencers Soziologe: Paul Kellermann, Kritik einer Soziologie der Ordnung
: Organismus und System bei Comte, Spencer und Parsons. — Freiburg 1967.
— S. 57-98; Jonathan H. Turner, Herbert Spencer : a Renewed Appreciation. —
Beverly Hills 1985; Tim S. Gray, The Political Philosophy of Spencer : Individu-
alism and Organicism. — Aldershot 1996; Mark Francis, Herbert Spencer
a.a.0.; John Offer, Herbert Spencer and Social Theory. — Basingstoke 2010.

Spencer begann als ein politischer Radikaler mit einer naturrechtlichen Argumen-
tation. Bereits Sir Ernest Barker hat erkannt, dall Spencers System ein Versuch
war, den frilhen Radikalismus in einem veranderten politischen und intellektuellen
Umfeld zu retten (Political Thought in England : from Herbert Spencer to To-day.
— London 1915). Fluchtpunkt des Systems ist eine Utopie, die durch eine Evolutions-
lehre als Zukunft des Menschengeschlechts plausibel werden soll: eine Mensch-
heit ohne Ubervélkerung, ohne dysfunktionale Unterschichten, ohne Krieg, ohne
Uberarbeitung. Die Individuen werden selbsténdiger und solidarischer; Personen,
die einander achten, werden einander helfen. Spencers Politik ist von Staats-
feindschaft bestimmt, er méchte staatliche Zwangsregelungen auf ein Mindest-
malf reduzieren und gerichtliche Entscheidung und Burgergesellschaft starken.
Die Ziele &ndern sich von 1843 bis 1902 nicht wesentlich, aber die anti-
aristokratischen Téne werden verhaltener, die Ablehnung staatlicher Armenfir-
sorge und das MiRtrauen gegen Gewerkschaften schriller. Mehr Demokratie wa-
gen will er erst, wenn es weniger Staat gibt. Die neue Politik setzt die biologische
Verbesserung des Menschengeschlechts voraus: aus ungeselligen werden sozia-
le Wesen. An die Stelle des urspriinglichen Vertrages tritt die lange Geschichte
der lamarckianischen Vererbung von Verhaltensmustern. Spencer hat Angst vor
einer Umkehrung dieses Prozesses, der seit Jahrtausenden in den Friedensréu-
men der Staaten ablauft, den die Staaten mit ihren Machtapparaten aber auch

515

0.01.2026, 00:25:2



https://doi.org/10.5771/9783748931645-438
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

gefahrden. Er war kein Okonom, es geht um laissez-faire zum Abbau des Staa-
tes, nicht Apologie des Konkurrenzkapitalismus. Ziel ist eine Gesellschaft von
Genossenschaften. Er konnte der einzige grof’e ,Theoretiker des Hochliberalis-
mus“ (Adorno/Horkheimer) nur sein, weil er die Analyse des Industriekapitalismus
vermeidet. Soziologie ist die Antwort auf die Nutzlosigkeit der Okonomie fiir die
Freiheit. Diese lamarckianische Soziologie kann brutaler als die Okonomie sein,
utopischer muR sie sein. Ahnlichkeiten zwischen Spencers Politik und den 6ko-
nomischen Libertaren sind oberflachlich.
Zu Spencers politischen Theorien: Mark Francis, Herbert Spencer S. 245-326;
Michael W. Taylor, Men Versus the State : Herbert Spencer and Late Victo-
rian Individualism. — Oxford 1992 (der spate Spencer war politisch isoliert, als
die Liberalen zu etatistischerer Reformpolitik ibergingen). Zu Spencers globa-
ler Wirkung gehérten ein progressiver und ein konservativer Spencerianis-
mus: Global Spencerism : the Communication and Appropriation of a British
Evolutionist | ed. by Bernard Lightman. — Leiden 2016 (die Mischung ist je
nach Land verschieden; es ist ein omindses Zeichen, daf} es in Deutschland
keinen Spencerianismus der Konservativen gab).

Am Anfang und am Ende von Spencers Werk stehen Schriften zur Ethik (die spa-
ten Principles of Ethics sind eine Neubearbeitung der frihen Social Statics). Kern
der Ethik ist die gegenseitige Einrdumung gleicher Freiheitsspielrdume (eine Ver-
sion der Goldenen Regel) und unverminderte Verantwortlichkeit des Urhebers
einer Handlung fir die Folgen. Deshalb muf} der Staat alle Momente der Firsor-
ge verlieren und sich allein auf Gerechtigkeit beschréanken. An die Stelle tritt pri-
vate Wohltatigkeit (die dem verurteilten Paternalismus reichlich &hnlichsehen
kann). Diese Prinzipien wurden im Laufe der sozialen Entwicklung entdeckt und
sind seitdem so verbindlich, als wéren sie apriorisch, kénnen aber dem gegen-
wartigen Handeln doch nicht zugrunde gelegt werden, weil die soziale Entwick-
lung nicht genitigend vorangeschritten ist. Der Weg vom Egoismus zum Altruis-
mus kann nicht vom Individuum geleistet werden. Ethik und Soziologie sind auf-
einander angewiesen: erst mit dem Verschwinden der Machtstaaten ist eine
moralische Gesellschaft méglich, erst in einer moralischen Gesellschaft ist der
Machtstaat verzichtbar. Auch bei Spencer ist Soziologie Lehre von der Verzoge-
rung des ethischen Endzustandes. Spencer ist einer der ersten, die zwischen
absoluter und relativer Ethik unterschieden haben. Uns ist das durch Max Weber
als Gesinnungsethik und Verantwortungsethik vertraut, bei den Zeitgenossen war
es umstritten (fir Henry Sidgwick ist Spencers relative Ethik gar keine Ethik und
die absolute Ethik der Zukunft irrelevant). Spencer geht es nicht um zwei Arten
der Sollensethik, sondern um deren Uberwindung durch die Utopie einer neuen
Menschheit in neuen Formen des menschlichen Zusammenlebens. Auch diese
Utopie selber, vor allem ihr Pazifismus, war bei Zeitgenossen umstritten. Daflr
mufy man nicht gleich Nietzsche zitieren, der von Spencers Idee der ,Einverlei-
bung” eines neuen Ziels der Menschheit durchaus fasziniert war und auch der
Anweisung folgt, Steigerung des Lebens zu suchen, Altruismus aber als falsches
Ziel der Menschheit beké&mpft; auch William James fand diese Welt ohne Gegen-
satze wie ,the white-robed harp-playing heaven of our sabbath-schools, and the
ladylike tea-table elysium® (The Dilemma of Determinism 1896).

516

0.01.2026, 00:25:2



https://doi.org/10.5771/9783748931645-438
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

Zu Spencers Ethik: Pjotr A. Kropotkin, Ethik. — Berlin 1923. — S. 218-242;
Robert J. Richards, Darwin and the Emergence of Evolutionary Theories of
Mind and Behavior. — Chicago 1987. — S. 243-294 Spencer’s Conception of
Evolution as a Moral Force (zugleich ein bedeutender Beitrag zur Wissen-
schaftsgeschichte und ein friiher Versuch zur Erneuerung der evolutionaren
Ethik); Michael W. Taylor, Men Versus the State : Herbert Spencer and Late
Victorian Individualism. — Oxford 1992; Eve-Marie Engels, Herbert Spencers
Moralwissenschaft — Ethik oder Sozialtechnologie? Zur Frage des naturalisti-
schen Fehlschlusses bei Herbert Spencer, in: Evolution und Ethik / hrsg. von
Kurt Bayertz. — Stuttgart 1993. — S. 243-287; David Weinstein, Equal Freedom
and Utility : Herbert Spencer’s Liberal Utilitarianism. — Cambridge 1998; Maria
Cristina Fornari, Die Entwicklung der Herdenmoral : Nietzsche liest Spencer
und Mill. — Wiesbaden 2009 (ital. Original 2006); Thomas Dixon, The Inven-
tion of Altruism : Making Moral Meaning in Victorian Britain. — Oxford 2008.
—S., 181-221 Herbert Spencer, the Radical.

Die historische Gestalt von Spencers Theorie ist um 1900 mit der Abkehr der
Biologen von der lamarckianischen Vererbung erworbener Eigenschaften zusam-
mengebrochen. Lamarckianismus war eine Theorie von Radikalen, um das Poten-
tial von Erziehung zu betonen. Spencer klingt hdufig so, als habe er ldngst Akkul-
turation durch Sprache und Brauch an die Stelle der anthropologischen Evolution
gesetzt. Aber er zdgert, Vererbungstheorie wirklich in Zivilisationstheorie zu trans-
formieren. In der Biologie skizziert er eine Menschheit der Zukunft mit héherer
Intelligenz und Selbstkontrolle, die durch das Leben in komplexen Gesellschaften
Uber Generationen hinweg erworben und vererbt werden. Damit kennt er geschei-
terte Rassen (beginnend mit den Iren). DaR er in der Soziologie biologische Uber-
reste weitgehend vermeidet, andert nichts am Verschwinden der schwéacheren
Rassen. Der Prozel der Entwicklung von Horden Gber Stdmme bis zu Nationen
ist ein Prozel der Vernichtung der nicht konkurrenzféhigen Intelligenzen, der fur
die Menschheit ein Vorteil ist. Aber wenn das Stadium héherer Gesellschaften mit
Individuen erreicht ist, die zu Kooperation fahig sind, muf® die aktive Vernichtung
aufhoéren, weil sie mit dem héheren moralischen Standard unvereinbar ist. Dann
ist nur noch ,industrial war“ akzeptabel, die 6konomische Konkurrenz der Gesell-
schaften, die aber auch allmahliches Verschwinden der gescheiterten Individuen
und Rassen bedeutet (The Study of Sociology, Works XlI, 189-195). Spencers
bedeutende soziologische Einsicht, da® nur unvollstédndig organisierte Gesell-
schaften entwicklungsfahig sind, die deshalb aber nicht stabil sein kénnen, opfert
zugleich die Selbstandigkeit der Soziologie. Spencers Argumente sind immer
historisch, aber er hat keine ausreichende Theorie einer sozialen Dynamik (die
Geschichtsphilosophie der Principles of Sociology wurde nicht geschrieben) und
mul} auf konventionelle Rassentheorien Uber Vermischung ahnlicher und nicht-
ahnlicher Rassen zurtickgreifen. Der japanischen Regierung rat er zur Bewah-
rung der Selbsténdigkeit gegen imperialistische Méachte nicht nur, den Weg zur
Parlamentarisierung Uber 200 Jahre hinzuziehen, sondern auch Mischehen zu
verbieten; das Argument daflr ist nicht einmal lamarckianisch, er beruft sich auf
Degenerationserfahrungen mit Pferden, Rindern und Schafen (Brief an Kaneko
Kentard 1892 bei Duncan a.a.O. S. 319-323). Wenn Sozialdarwinismus die biolo-
gische Deutung sozialer Konflikte meint, dann ist Herbert Spencer der Klassiker

517

0.01.2026, 00:25:2



https://doi.org/10.5771/9783748931645-438
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

des Sozialdarwinismus (und es ist mehrfach vorgeschlagen worden, den Sozial-
darwinismus, aus Fairness gegeniber Darwin, ,Spencerianismus” zu nennen).
Wenn Sozialdarwinismus die Apologie dieses Kampfes meint, dann ist auch
Spencer nur bedingt Sozialdarwinist.
Vgl. zu Spencers Lamarckianismus: Robert C. Bannister, Social Darwinism :
Science and Myth in Anglo-American Social Thought. — Philadelphia, Pa.
1979. — S. 34-56 Hushing Up Death; Mike Hawkins, Social Darwinism in Euro-
pean and American Thought, 1860-1945 : Nature as Model and Nature as
Threat. — Cambridge 1997. — 82-103 Herbert Spencer and Cosmic Evolution;
Peter J. Bowler, Herbert Spencer and Lamarckism, in: Herbert Spencer : Lega-
cies / ed. by Mark Francis and Michael W. Taylor. — London 2015. — S. 203-
221. Der damit verbundene Rassismus hat die Spencer-Forschung bisher nur
wenig und gewil noch nicht abschlieBend beschaftigt. Vgl. Thomas Gonder-
mann, Evolution und Rasse : theoretischer und institutioneller Wandel in der
viktorianischen Anthropologie. — Bielefeld 2007. — S. 231-263; Wulf D. Hund,
Racism in White Sociology : from Adam Smith to Max Weber, in: Racism and
Sociology / ed. by Wulf D. Hund and Alana Lentin. — Zirich 2014. — S. 40-45.

Im 19. Jahrhundert ist Spencers Lehre der gewaltigste Versuch einer Friedens-
wissenschaft, bedeutet damit aber auch das gewaltigste Scheitern. Seine AuRerun-
gen zu Krieg und Frieden hat Spencer mit einer Verurteilung des Krieges begon-
nen, der in englischer Art als Intervention gesehen wird; die Agumentation ist
véllig naturrechtlich (The Proper Sphere of Government (1843) letter 5; letter 6
enthalt eine Verurteilung des Kolonialismus). 1851 vertritt Spencer Positionen, die
Mehrheitsmeinung der damaligen Friedenskongresse waren: fir den Verteidi-
gungskrieg, gegen absoluten Pazifismus. Fir eine internationale Féderation ist
die soziale Evolution noch nicht ausreichend fortgeschritten. Die Friedensbewe-
gung ist aber ein Zeichen der sozialen Evolution. In Spencers System sind die
Ziele geblieben, aber in weite Ferne geriickt. Die gesamte Anlage seiner Synthe-
tischen Philosophie ist vom Ausblick auf den Frieden bestimmt. Die Biologie
endet mit der Moglichkeit einer friedensfahigen Menschheit: weniger, intelligente-
re, moralischere Menschen (The Principles of Biology § 373). Die Psychologie
endet mit der Moglichheit des Anwachsens altruistischer Gefiihle ebenfalls im
Frieden (The Principles of Psychology, Corolarries ch. V, Sociality and Sympa-
thy § 511, ch. VI, Altruistic Sentiments, §§ 524-532, ch. IX, Aesthetic Senti-
ments § 540). Soziologie und Ethik sind véllig von der Frage nach Krieg und
Frieden bestimmt. Erst im Zeitalter des Friedens kénnen die absolute Ethik der
gleichen Freiheitsspielrdume und die 6konomische Gesellschaft verwirklicht wer-
den. Kein Autor des 19. Jahrhunderts hat so systematisch die Kosten des Krieges
und die Versprechen des Friedens protokolliert wie Spencer. Die Unterscheidung
des militanten und des 6konomischen Gesellschaftstyps ist eine Reaktion auf die
Militarisierung seit 1866/71. Spencer kdmpft gegen chronische militancy an, aber
er meint v.a. Birokratisierung und Etatisierung, die schon die Zeitgenossen nicht
mit Militarismus identifiziert haben. Da Spencer nur zwei |dealtypen entwickelt,
muf} jede Abweichung vom Modell des 6konomischen Gesellschaftstyps als
Ruckkehr zum militanten Typ erklart werden. Zu verstehen ist diese Typenbildung
nur durch seinen sehr weiten Aggressionsbegriff: jede erzwungene Kooperation
ist Aggression. Das gehort in die noch ungeschriebene Genealogie des Begriffs

518

0.01.2026, 00:25:2



https://doi.org/10.5771/9783748931645-438
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

der strukturellen Gewalt. Der 6konomische Gesellschaftstyp wird immer nur als
Negation des militanten Gesellschaftstyps entwickelt. Es gibt keine Fakten fir
den 6konomischen Gesellschaftstyp, weil er allenfalls aus Annaherungen bei den am
héchsten entwickelten Gesellschaften erkennbar ist. Er wird davon bestimmt, dal
der Kampf zu einem Faktum der Vergangenheit wird. Spencer wird zum Prophe-
ten des anachronistischen Uberlebens von Elementen der Militargesellschaft (das
20. Jahrhundert kannte dieses Erbe vor allem aus Joseph Schumpeters Deutung
des Imperialismus). Seine Lehre kommt aus der Unzulénglichkeit des &konomi-
schen Ansatzes. Er hat wie Comte und Proudhon begriffen, dall eine Lehre vom
Frieden zugleich dem Krieg den Platz einrdumen muf, den er historisch hatte,
und doch eine Zukunft des Friedens eréffnen muB3. Aber fir den Weg vom Krieg
zum Frieden hatte Spencer eine viel stdrkere Geschichtsphilosophie bendtigt als
seine Evolutionstheorie bieten kann. Er kennt als Ethiker den gebotenen Endzu-
stand, aber er hat keine soziale Dynamik, die dahin fihren muf. Er muf alle Hin-
dernisse auf dem Weg zum guten Leben auf den Krieg schieben. Bei Spencer
bleibt immer der Bezug zu einem letztlich unilinearen historischen Prozel}: der
okonomische Gesellschaftstyp soll die Zukunft sein und wenn er es nicht wird, ist
das ein Versagen der Menschheit. Die Soziologie geht wieder in Ethik tber.
Gute Uberblicke Uber die Gesellschaftstypen: Tim S. Gray, The Political Phi-
losophy of Spencer : Individualism and Organicism. — Aldershot 1996. — 112-
125; Hans Joas / Wolfgang Knébl, Kriegsverdrédngung : ein Problem in der
Geschichte der Sozialtheorie. — Frankfurt am Main 2008. — S. 127-136 (die
Autoren sind sich der Ambivalenz von Extremtypen und Entwicklungsstufen bei
Spencer bewulf3t); John Offer, Herbert Spencer and Social Theory. — Basing-
stoke 2010. — S. 223-252 Militant and Industrial Social Types (der vollstan-
digste Uberblick tiber das Vorkommen der beiden Typen in den verschiede-
nen Schriften Spencers und Kritik diverser anderer Darstellungen).

Spencer beachtet mehr als die meisten englischsprachischen Theoretiker des 19.
Jahrhunderts das internationale System. Aber er hat keine Theorie der internatio-
nalen Beziehungen, ihn interessieren nur die Folgen des internationalen Systems
fir die Einzelgesellschaften. Er ist ein Begrinder der Analyse der Beziehungen
zwischen dem Ausmal des auRenpolitischen Drucks und des Freiheitsspiel-
raums der Verfassung, wie sie von John Seeley und in dessen Gefolge von Otto
Hintze bekannt ist. Er ist ein Theoretiker des Nationalstaats, aber er analysiert zu
wenig, warum die Staaten nicht kleiner bleiben konnten (was von Fdderalisten im
19. Jahrhundert nicht selten gefordert wurde) oder nicht gréRer werden kdnnen
(wie in den letzten Lebensjahren Spencers bereits viele Theoretiker der Welt-
reichskonkurrenz meinen). Er weil3, dal® der Kontinent militaristischer ist als das
insulare Grof3britannien, aber die ,Re-Barbarisierung” des imperialen GroRbritan-
niens beschaftigt ihn viel mehr. Er denkt, wie andere englische Radikale, letztlich
isolationistisch. Ihm fehlt nicht nur die Industrie, sondern auch die Weltwirtschaft;
damit kann er die Dynamik der kolonialen Zerstérung bedauern, aber nicht fas-
sen. Der Pazifismus der soziologischen Analyse muf} sentimental bleiben, Mitleid
mit den verschwindenden Aborigines. Weltgesellschaft hatte er durchaus als glo-
bal civil society denken kénnen; aber davon keine Spur. Uber die Weltféderation
spricht er nicht als Soziologe.

519

0.01.2026, 00:25:2



https://doi.org/10.5771/9783748931645-438
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

Vgl. das (immer viel zu kurze) Portrait Spencers im Rahmen der Gruppenpor-
traits britischer liberaler Theoretiker: Georgios Varouxakis, ‘Patriotism’, ‘Cos-
mopolitanism’ and ‘Humanity’ in Victorian Thought, in: European Journal of
Political Theory 5 (2006) 100-118; Duncan Bell and Casper Sylvest, Interna-
tional Society in Victorian Political Thought : T. H. Green, Herbert Spencer,
and Henry Sidgwick, in: Modern Intellectual History 3 (2006) 207-238, Neu-
druck in Duncan Bell, Reordering the World. — Princeton, NJ 2016. — 237-264;
Caspar Sylvest, British Liberal Internationalism, 1880-1930 : Making Pro-
gress? — Manchester 2009. — 106-121.

Zu Spencers eigenem frustrierenden Engagement als Mitgriinder der Anti-
Aggression League 1881-1882 vgl. Martin Ceadel, Semi-detached Idealists :
the British Peace Movement and International Relations, 1854-1945. — Oxford
2000. — S. 115-120. Aktuelle Stellungnahmen gegen den Krieg aus Spencers
spaten Jahren in: Various Fragments. — London 1907 (Works XVIIl, Neudruck
Oldenburg 1966) und Facts and Comments. — London 1902 (Works XIX,
Neudruck Oldenburg 1966). Vgl. Mark Francis a.a.O. S. 277-292 (zum Anti-
imperialismus); John M. Hobson, The Eurocentric Conception of World Poli-
tics : Western International Theory 1760-2010. — Cambridge 2012. — S. 88-99
(sieht auch Spencers Anti-Imperialismus nur rassistisch).

Um 1900 versuchte die pazifistische Soziologie, sich von Spencer zu distanzieren
und die Rolle der Gewalt auch aus der Geschichte zu vertreiben. Damit mufite
der Frieden noch starker als bei Spencer auf Anthropologie gegriindet werden,
eine ahistorische Naturanlage soll jetzt Kooperation und Frieden garantieren. Vgl.
Jacques Novicow, La critique du Darwinisme social. — Paris 1910 (Ubrigens hatte
Novicow 1893 mit einer sehr ,spencerianischen” historischen Apologie des
Kampfes begonnen). Umgekehrt wurden friih Zweifel am quasi-natirlichen Zuriick-
treten des militanten Gesellschaftstyps geduliert: Otto Hintze halt an Spencers
Typen fest, identifiziert aber den militanten Typ mit den kontinentalen M&chten,
den 6konomischen Typ mit den Seeméachten England und Amerika; er erwartet
eine zunehmende Anpassung der Seemachte an die (notwendig) weniger freien
Landmachte. Die englisch-amerikanische Kritik ist ein Spiegelbild dieser Analyse:
Spencers Theorie wurde an westlichen Staaten gewonnen und die autokratischen
kontinentalen Machte werden das Gleichgewicht, das Spencer erwartete, noch
fur lange unerreichbar machen. Franklin Giddings hat das bereits 1904 formuliert,
im Ersten Weltkrieg findet er Nachfolger in Texten Uber Spencer als ,frustrated
prophet of peace” (so Joseph Jastrow in: The Dial 30. August 1917). Vgl. auch
Alfred W. Tillett, Militancy Versus Civilization : an Introduction to, and Epitome of,
Herbert Spencer Concerning Permanent Peace as the First Condition of Pro-
gress. — London 1915 (Tillett gibt den Hinweis, dal} alle Teile der Synthetischen
Philosophie mit der Frage nach der Md&glichkeit des Friedens enden, aber aus
aktuellen Grunden interessiert er sich mehr fir den Unterschied Englands und
Deutschlands). Die theoretisch wichtigere Wende war Thorstein Veblens Hinweis,
dall Deutschland und Japan eine Verbindung von Industrialismus und Militaris-
mus zeigen, die von Spencer nicht vorgesehen war; mehr als die zeitgendssi-
schen Imperialismustheorien mufdte das das Ende der beiden Typen Spencers
werden. Vgl. auch Joseph Dorfman, The ,Satire’ of Thorstein Veblen’s Theory of
the Leisure Class, in: Political Science Quarterly 47 (1932) 363-409 Uber Veblens

520

0.01.2026, 00:25:2



https://doi.org/10.5771/9783748931645-438
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

frihe Abkehr von Spencer, indem er versucht, Ziige des militanten Gesellschafts-
typs bei den nicht produzierenden Besitzern von Reichtimern nachzuweisen;
Veblen holt damit die von Spencer versdumte Analyse der real existierenden
Industriegesellschaft nach. Der letzte groRe Versuch einer spencerianischen
Analyse im Zeitalter von Faschismus und Bolschewismus war Harold Lasswells
garrison state. Wie bei Spencer werden dichotomische Typen gebildet (der Gegen-
typ zum garrison state wechselt bei Lasswell mehrfach den Namen von civilian
state bis world order of dignity, was, wie schon bei Spencer, die Schwierigkeiten
zeigt, den liberalen, zivilen Typus selbstédndig zu fassen). In der Nachfolge
Spencers steht Lasswell mit der umfassenden Durchfihrung des Gesellschafts-
typs in politischen Institutionen, Charaktertyp und Wertesystem. Wie bei Spencer
soll dieses Konzept politische Soziologie und Lehre von den internationalen
Beziehungen zusammenhalten. Wie bei Spencer beruht es auf einer normativen
Vorentscheidung (Lasswells einschldgige Aufsatze 1937-1950 sind gesammelt in:
Essays on the Garrison State. — New Brunswick, N.J., 1997; dort nicht enthalten
ist Lasswells spateste und umfassendsten Bearbeitung in: Harold D. Lass-
well/Myres S. McDougal, Jurisprudence for a Free Society. — New Haven, Conn.
1992. — Bd. Il, 986-1031). Die Resonanz der Typen schrumpfte jedoch bald zu
einer militdrsoziologischen Spezialdebatte Uber Berufsoffiziere, Lasswell umfas-
sendere politische Absicht wurde aufgegeben und die Beziehung zu Spencers
Makrosoziologie vergessen (Samuel P. Huntington, The Soldier and the State :
the Theory and Politics of Civil-Military Relations. — Cambridge, Mass. 1957. — S.
222-227. 346-350). Auch die Identifizierung des militanten Gesellschaftstyps mit
LMilitarismus* (Volker R. Berghahn, Militarismus : die Geschichte einer internatio-
nalen Debatte. — Hamburg 1986. — S. 15-19, engl. Original 1981) trifft nur einen
Aspekt bei Spencer. Er war zweifellos der systematischste Theoretiker des ,Mili-
tarismus” im 19. Jahrhundert, aber unser Wort ,Militarismus” fal3t nur die spate
Geschichte des militanten Gesellschaftstyps, das was Spencer ,Re-Barbarisierung”
nennt, nicht aber die Jahrtausende alte Geschichte der Staaten. Eine der heuti-
gen Soziologie noch mdégliche Deutung ist die Darstellung als spezialisierte So-
ziologie der Organisation fir den Krieg (Volker Kruse, Krieg und Gesellschaft in
der frilhen soziologischen Theorie, in: Forschungsthema: Militar ; militdrische
Organisation im Spannungsfeld von Krieg, Gesellschaft und soldatischen Subjek-
ten / hrsg. von Maja Apelt. — Wiesbaden 2010. — S. 36-39.

Social Statics : The Conditions Essential to Human Happiness Specified,
and the First of Them Developed. — London : Chapman, 1851

Die Neuausgabe des Buches 1892, die auch als Bd. 11 in die Works of Her-
bert Spencer ausgenommen wurde, ist stark gekiirzt und veréandert

ch. XXI The Duty of the State, sect. 8-9

Angriffskriege kdnnen moralisch nicht gerechtfertigt werden; auch Verteidigungs-
kriege sind nicht moralisch, missen aber akzeptiert werden, um Moral zu ermég-
lichen. Wer einer Invasion mit non-resistance begegnen wollte, mifite sich auch
widerstandslos betriigen und berauben lassen. Es gibt eine Pflicht zum Wider-
stand. Internationale Gerichtsbarkeit wird kommen, wie freie Verfassung und
Rechtsstaat gekommen sind. Er erwartet eine federation of peoples — a universal
society. Voraussetzung ist die Entwicklung der sozialen Moral. Friedensbewe-
gung, Vorschlage fiir gegenseitige Abrustung, internationale Besuche und Adres-

521

0.01.2026, 00:25:2



https://doi.org/10.5771/9783748931645-438
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

sen sind Zeichen dieser Entwicklung. Auch die Forderung nach non-resistance ist
ein gutes Zeichen, aber die extremste Forderung ist nicht die wichtigste. Die Sta-
bilitét eines so komplexen Gebildes, wie es eine all-umfassende Fdderation ware,
beruht nicht auf der ,fithess of one nation but upon the fitness of many.*

(1892 hat Spencer den Hinweis auf die Friedensbewegung gestrichen).

ch. XXX General Considerations, sect. 2-5

Der frihe Mensch brauchte eine wilde Natur, um sich gegen noch wildere Tierar-
ten durchzusetzen. Deshalb ist der Weg zur Zivilisation ein langer Weg. Die ,pre-
datory disposition” fihrt auch zum Krieg zwischen Menschen. Zwar gab es in den
Staaten Anpassung des Charakters durch Disziplin, aber Krieg zwischen Staaten
verhindert weitere Anpassung. Der Kampf gegen inferior races of men hat die
Zivilisation vorangebracht (durch den Friedensraum gréRerer politischer Einhei-
ten), zugleich aber die Zivilisation aufgehalten. Der Krieg kann erst tberwunden
werden, wenn der soziale Zustand herrschend geworden ist. Dann wird sich
durchsetzen, dal Ausrottung und Unterwerfung der inferior races Unrecht ist.

Principles of Sociology. — 3 Bde. — London 1876-1897 (A System of Synthe-
tic Philosophy Bde. VI-VIII)

Einzelne Teile sind separat erschienen, so die Political Institutions nach
Vorabdrucken in Zeitschriften erstmals in Buchform 1882.

Neudruck in The Works of Herbert Spencer 1904, Bde. VI-VIIl nach den Aus-
gaben 1897-1904, Neudruck Osnabriick 1966

Zahlreiche separate Neudrucke der Principles of Sociology bis heute
Deutsche Ubersetzung: Prinzipien der Soziologie in 4 Binden Stuttgart
1877-1897

vol. |, Part Il, Inductions of Sociology

ch. X, Social Types and Constitutions

Der Weg zu komplexen Staaten geht tber Krieg und Entwicklung militarischer
und politischer Institutionen. Nur durch Krieg werden Stdmme zu Nationen. Im
militanten Gesellschaftstyp sind Volk und Armee im Ganzen identisch, politische
Institutionen missen Armee und Staat angemessen sein. Zentralisierung hat im
Krieg Vorteile, prégt den Staat dann aber auch im Frieden. Die dazu gehdrende
Ethik ist eine religion of enmity. Die politische Struktur beruht auf dem Glauben,
daR die Mitglieder dem Ganzen dienen, nicht das Ganze den Mitgliedern. Fir den
O6konomischen Gesellschaftstyp gibt es nur wenig Daten, da es diesen Typ in
komplexen Gesellschaften nur in unvollkommener Anndherung bei einigen star-
ker 6konomisch gepréagten Staaten gibt. Zentralisierung und Gehorsam spielen
dort keine wichtige Rolle. Das Wohl der Individuen wird wichtiger als das Wohl
des Ganzen. Gesellschaften kénnen sich nur fortentwickeln, wenn nicht alle ihre
Zuge rigide einem Ziel unterstellt sind. Der militante Gesellschaftstyp neigt zu
dieser completeness und ist deshalb gehindert sich fortzuentwickeln. Spencer
diskutiert das als Rassentheorie: Gesellschaften, in denen Eroberer-Rassen mit
strenger Kontrolle regieren, werden kaum eine 6konomisch bestimmte Gesell-
schaft entwickeln. Mischung stark verschiedener Rassen fihrt zu einer Gesell-
schaft mit standigen Konflikten. Mischungen von Rassen mit geringen Unter-
schieden sind dagegen die beste Ausgangsbasis fur die Entwicklung der Gesell-
schaft. Die Zukunftsgesellschaft wird ein neuer Gesellschaftstyp sein, der die
Fruchte der Arbeit weder fir staatliche Organisation noch fiir materiellen UberfluR
verwendet.

522

0.01.2026, 00:25:2



https://doi.org/10.5771/9783748931645-438
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

ch. XI, Social Metamorphoses

Ein langer Frieden (wie 1815-1850) beginstigt die Wandlung zum ékonomischen
Gesellschaftstyp, kriegerische Zeiten (wie seit 1850) die Ruckkehr zum militanten
Gesellschaftstyp. Bedrohung zwingt zu Ristungen und Zentralisierung (Spencer
nutzt die Gelegenheit Uber alle anderen Ausweitungen der Staatstatigkeit zu kla-
gen). Eisenbahnen und Telegraphen haben groRe Wandlungen gebracht, gleich-
ermalen fur Gesellschaften des militanten wie des 6konomischen Typs.

Ch. XIl, Qualifications and Summary

Jede Gesellschaft beginnt mit der Differenzierung von AuRRenbeziehungen und
Produktion. AuRenbeziehungen sind abhangig von der Umwelt: In einer Situation
dauernder Konflikte und Kriege verschwinden friedliche Gesellschaften. In grof3en
Staaten entwickelt sich ein friedlicheres politisches System. Wo der militante Typ
nicht zu rigide organisiert ist, kdnnen 6konomische Gesellschaften entstehen.
Wenn oOkonomische Gesellschaften wieder aggressive oder defensive Kriege
fuhren, kommt es zum Ruckfall in den militanten Typ.

vol. Il, Part V, Political Institutions

ch. Xll, Military Systems

Uber die Differenzierung der militarischen Institutionen von der Bevélkerung und
die Differenzierung innerhalb militérischer Institutionen. Die Gesellschaft wird
zunehmend von Vertrag und voluntary cooperation bestimmt, die Armee bleibt bei
Status und compulsory cooperation.

ch. XVII, The Militant Type of Society

In einer Situation dauernder Kriege haben Gesellschaften, die ihre Mitglieder mili-
térisch organisieren kénnen, einen komparativen Vorteil. Wenn Erhaltung der
Gesellschaft das Hauptziel ist, ist das Individuum ,owned by the state®: Zentrali-
sierung, compulsive cooperation, Fixierung der Positionen in rank, in occupation,
in locality. Nichtstaatliche Organisationen werden nur zugelassen, wenn sie sich
einfigen. Die Wirtschaft tendiert zu Autarkie. Spencers Beispiele enden beim
Deutschen Reich und der britischen Ruckkehr zu militérischer Aktivitat.

Ch. XVIIl, The Industrial Type of Society

Nur Gesellschaften, deren Existenz nicht geféhrdet ist, konnen die Institutionen
des militanten Typs aufgeben und zu Vertrag und Dezentralisierung Ubergehen.
Nur im industriellen Gesellschaftstyp kann das ethische Prinzip, dal jeder die
Folgen seines Verhaltens voll auf sich nehmen muR, durchgesetzt werden (in
diesem Zusammenhang am klarsten formuliert, was bei Spencer ,Sozialdarwi-
nismus* heilRen kdnnte). Bei dauerhaftem Frieden kénnen auch die groRen Staa-
ten sich auf den gegenseitig vorteilhaften Austausch einlassen und ihre Birger
werden eine Beschrankung ihrer Individualitdt durch Handelsbeschrénkungen
nicht mehr dulden. Der Fortschritt des Industrialismus wird die Schranken zwi-
schen den Nationen beseitigen und eine gemeinsame Organisation ermdglichen,
wenn nicht unter einer einzigen Regierung, dann doch unter einer Féderation von
Regierungen.

Ch. XIX, Political Retrospect and Prospect

Es ist unklar, wie stark die Zukunft von Kriegen bestimmt sein wird. Der industriel-
le Gesellschaftstyp wird sich nicht tberall durchsetzen, schon das Klima verhin-
dert, dal® Gberall komplexe Gesellschaften entstehen. Aber die Menschheit hat
vom Krieg alles bekommen, was er geben konnte. Die Erde ist von den ,more
powerful and intelligent races” bevélkert. Die Bildung grof3er Staaten ist abge-

523

0.01.2026, 00:25:2



https://doi.org/10.5771/9783748931645-438
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

schlossen, noch gréoRere bendtigen Zwangsgewalt. Jenseits des Nationalstaates
kénnen wir nur noch friedliche Féderationen erwarten.

vol. Ill, Part VI, Industrial Institutions

Ch. XXIV, Conclusion

Bei einem Uberblick tiber die gesamte Evolution kann man annehmen, dal} tber
alle rhythmischen Schwankungen hinweg die Anpassung der menschlichen Natur
an den sozialen Zustand weiter gehen wird. Der Weg von kleineren zu gréReren
politischen Einheiten wird sich fortsetzen als federation of the highest nations, die
Kriege unter ihren Mitgliedern verbieten wird und damit Re-Barbarisierung been-
det. Dann kénnen auch grofe Gesellschaften die sozialen Charakterziige zeigen,
die es bisher nur bei isolierten, friedlichen Stammen gibt.

Principles of Ethics. — 2 Bde. — London 1892-1893 (A System of Synthetic
Philosophy Bde. IX-X)

Einzelne Teile sind separat erschienen, der Anfang als The Data of Ethics
bereits 1879

Neuausgabe in The Works of Herbert Spencer 1904, Bde. IX-X nach den
Ausgaben 1892-1893, Nachdruck Osnabriick 1966

Zahlreiche separate Neudrucke der Principles of Ethics bis heute

Deutsche Ubersetzung: Prinzipien der Ethik in 2 Binden in 3 Teilen Stutt-
gart 1891-1893. (Der Anfang der Ethik wurde bereits 1879 libersetzt als: Tat-
sachen der Ethik.)

vol. |, Part |, The Data of Ethics

§ 49: Solange es feindliche Beziehungen zwischen Staaten gibt, hangt die
Existenz des Individuums an der Existenz der Gesellschaft. Erst im Friedenszu-
stand kann der Gegensatz von individuellen und gesellschaftlichen Zielen wegfal-
len. Die Zivilisation hat sich dem Gesellschaftsideal angenahert, erreicht werden
kann es erst, wenn die Kriege aufhdéren. § 91: Notwendig ist eine Verbindung von
Egoismus und Altruismus. In den internationalen Beziehungen lassen sich gegen-
laufige Zlige zeigen: Es gibt Krieg, Eroberung, Teilung, Versklavung. Aber natio-
nale Individualitdt wird mehr geachtet als friher, es gibt Katastrophenhilfe tUber
Grenzen hinweg und Schiedsgerichtsbarkeit. In den Beziehungen der Zivilisation
zu den Unzivilisierten laRt sich von diesen Fortschritten wenig erkennen. § 109:
Solange es Krieg und Ungerechtigkeit zwischen Gesellschaften gibt, kann es
keine Gerechtigkeit innerhalb der Gesellschaften geben. Militante Organisation ist
mit reiner Gerechtigkeit so unvereinbar, wie es militante Aktionen sind.

vol. |, Part Il, The Inductions of Ethics

§ 115: In jeder Gesellschaft entwickelt sich die ethics of enmity als Reaktion auf
aulere Bedingungen, die ethics of amity als Reaktion auf innere Bedingungen.
Deshalb gibt es téglich Widersprtiche. § 118: Sowohl rohe Stdmme wie zivilisierte
Gesellschaften benétigen zugleich Regeln fiir external self-defense und internal
cooperation, fur external antagonism und internal friendship. In Gesellschaften
mit indigenen Religionen gibt es keinen offenen Widerspruch zwischen den bei-
den Codes. Im Christentum ist der Widerspruch zwischen der genuin christlichen
Ebene der amity und der Ebene der unterdriickten heidnischen Religionen der
enmity dagegen nie geldst worden. Ch. IlI-XIll dokumentieren einzelne Pflichten
und Tugenden, immer mit der Frage, ob sie durch kriegerische oder friedliche
Gesellschaftsstruktur geférdert werden.

524

am 20.01.2026, 00:25:2



https://doi.org/10.5771/9783748931645-438
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

vol. I, Part IV, The Ethics of Social Life: Justice

§ 260: Spencer 14t die Rechtfertigung des Angriffskriegs als Verbesserung der
Qualitat der Menschengattung durch Sieg der Stérkeren allenfalls fur die Frihzeit
der Menschheit gelten. Sobald ethische Reflexion beginnt, ist ein Stadium der
Menschheitsentwicklung erreicht, in dem der Angriffskrieg nicht mehr gerechtfer-
tigt werden kann. Der Verteidigungskrieg behalt eine quasi-ethical justification.
Erst wenn auch er verschwindet, ist der Ubergang von der relativen Ethik zur
absoluten Ethik moglich. Ch. IX-XVIIl prift Spencer die einzelnen natirlichen
Rechte des Menschen unter Anwendung des Prinzips der gegenseitigen Einréu-
mung gleicher Freiheitsspielraume. Die Freiheitsrechte durfen allein fir die Ver-
teidigung der Gesellschaft eingeschrénkt werden. Solange Verteidigung noch
nétig ist, kann das Prinzip der gleichen Freiheit nicht absolut gelten. Es gilt vor
der Staatenbildung und wenn der Frieden wieder Normalform geworden ist. § 364:
Die Lehre, daR sich Staaten innerhalb einer begrenzten Sphare der Staatstéatig-
keit halten sollen, gilt nur fir Staaten des vollendeten friedlichen und &konomi-
schen Gesellschaftstyps. Unter den bestehenden Bedingungen ist die religion of
enmity mit ihrem Glauben an unbegrenzte Autoritat des Staates nétig.

vol. I, Part VI, The Ethics of Social Life: Positive Beneficence

§ 473-475: Eine Welt, in der Aggressionen und Eroberungen herrschen, wird
nicht leicht einen Platz fur eine soziale Ordnung finden, fiir die fraternal regard
am wichtigsten ist. Viele glauben an eine unveranderliche menschliche Natur,
andere glauben an sehr schnelle Anderungen. Tatséchlich ist ein Ubergang von
der fitness fur ein militantes Leben zur fitness fir ein 6konomisches Leben nur im
Laufe von mehreren Generationen unter der Disziplin eines sozialen Lebens
mdglich. Wenn die Gesellschaften aufgehort haben, einander zu zerstéren, kénn-
te dieser Fortschritt der beneficence rascher verlaufen. Wenn wir volle Sympathie
empfinden kénnten, wirden wir weder das Elend zuhause noch in der Ferne
aushalten. Zunahme an Sympathie ist nur mdglich bei Abnahme von Leid. Wenn
der Bevolkerungsdruck nachlaft und die Kriege Geschichte geworden sind, ist
gewi® mit mehr Sympathie zu rechnen. Altruismus ist dann nicht nur Hilfe in der
Not, sondern wechselseitige Férderung des Glucks. (Dies ist der SchluBpunkt
nicht nur der Ethik, sondern des gesamten Systems der Synthetischen Philoso-
phie.)

Turner, Jonathan H.

Herbert Spencer : a Renewed Appreciation. — Beverly Hills, Cal. (u.a.) : Sage
Publ., 1985

Spencers Gesellschaftstypen sind Varianten der Zentralisation/Dezentralisation.
Als Philosoph bevorzugt er dezentrale Systeme, als Soziologe akzeptiert er die
Zentralisierung als Fakt komplexer Gesellschaften. Zwischen beiden Typen
besteht eine dialektische Beziehung: Dezentralisierung fordert Zentralisierung
heraus, Zentralisierung Dezentralisierung. Deshalb besteht eher ein rhythmischer
Wechsel als eine evolutiondre Abfolge. Kleine Gesellschaften kénnen sich ohne
Krieg erhalten, groRRe entstehen erst im Krieg und haben durch die militérische
Organisationsform gréRere Uberlebenschancen. Das ergibt einen spiraling pro-
cess von politischer Organisation, Krieg, Eroberung, politischer Reorganisation.
Wenn der vergré3erte Staat nur durch Gewalt zusammengehalten wird, droht ihm
Zerfall. Ebenso, wenn er keine starke Verteidigung benétigt. Klassenunterschiede

525

0.01.2026, 00:25:2



https://doi.org/10.5771/9783748931645-438
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

gehen auf den Krieg zurlick, erhalten sich aber, so lange politische Zentralisie-
rung sich erhalt. In der Wirtschaftsgesellschaft gibt es keine Klassen, die Reichen
haben nur geringe politische Legitimitat.

Battistelli, Fabrizio

Zwischen biirgerlicher Gesellschaft und Natur : das britische soziologische
Denken von der Schottischen Schule zu Herbert Spencer, in: Machtpoliti-
scher Realismus und politische Utopie : Krieg und Frieden in der Geschich-
te der Sozialwissenschaften / hrsg. von Hans Joas und Helmut Steiner. —
Frankfurt am Main : Suhrkamp, 1989 (Suhrkamp Taschenbuch Wissenschaft
; 792) S. 18-48 (Spencer S. 28-46)

engl. Ubersetzung u.d.T.: War and Militarism in the Thought of Herbert
Spencer, in: International Journal of Comparative Sociology 34 (1993) 192-
209 (ergénzt um einen Brief Spencers gegen den Burenkrieg).

Bei der Analyse der militdrischen Gesellschaft greift Spencer auf frihgeschichtli-
che und ethnographische Daten zuriick, historische und zeitgendssische Erfah-
rungen fehlen fast ganz. Er will die Ablésung militarischer durch industrielle Insti-
tutionen zeigen. Dieser Evolutionismus scheint optimistisch und apologetisch, ist
aber nicht unilinear. Spencer bericksichtigt Verzégerung, Stillstand und Ten-
denzwenden. Seit Mitte des 19. Jahrhunderts, verstéarkt seit den 1870er Jahren
sieht er eine Wende zum Militarismus. Als Theoretiker kann er nicht zeigen,
warum der Krieg einen Sinn gehabt hatte, aber nicht langer hat. Nach seiner
Theorie mifte der neue Militarismus aus Bedrohung kommen. Fir Grofbritan-
nien ist das sicher falsch. Als politischer Autor ahnte Spencer am Ende seines
Lebens, dal® der neue Militarismus etwas mit der industriellen Gesellschaft zu tun
hat. Er hitete sich aber, das Scheitern seiner Theorie einzugestehen.

4.2.3 Militarokonomen

Als Militarokonom reicht dem 19. Jahrhundert, zumal in GroRbritannien, meist
Adam Smith. Seine Regel, dal® Sicherheit wichtiger ist als opulence, wird allge-
mein akzeptiert. So sagt J. R. McCulloch, The Principles of Political Economy
with Some Inquiries Respecting their Application. — 5th ed., 1864. — S. 105-111:
Normalerweise gibt es keinen Widerspruch zwischen Handel und Sicherheit; falls
doch einmal Reichtum auf Kosten der Sicherheit wachst, sollte der Gesetzgeber
Jinterfere to redress the balance”. Vor dem ersten Weltkrieg haben sich britische
Okonomen nur in Ausnahmsfallen fur Militdrékonomie interessiert. Eine solche
Ausnahme waren die Jahre der Aufristung in der sich androhenden Konfronta-
tion auf dem Kontinent nach 1866. Leslie und Cairnes kommen aus dem Umkreis
von John Stuart Mill, sie sehen ihre AuRerungen zur Sicherheitspolitik nicht als
Teil der theoretischen Okonomie. Mit einer naiven ,Science of Peace“ hat das
gewiR nichts zu tun. Ein kurzer (sehr kurzer) Uberblick Gber britische Mili-
térékonomie bei John K. Whitacker, The Economics of Defense in British Political
Economy, 1848-1914, in: Economics and National Security : a History of their
Interaction | ed. by Craufurd D. Goodwin. — Durham 1991 (History of Political
Economy, Annual Supplement to Volume 23) 37-60.

526

am 20.01.2026, 00:25:2



https://doi.org/10.5771/9783748931645-438
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

Thomas Edward Cliffe Leslie (1826-1882), Professor fiir Recht und fiir Okono-
mie in Belfast, Begriinder der historischen Schule der Okonomie in GroRbritan-
nien, ist ein Beispiel fur die britischen Schwierigkeiten mit Cobdens Friedensbe-
wegung. An sich hofft er auf einen Frieden durch freie politische Institutionen,
internationales Tribunal und Wehrpflichtarmeen. Er will ein internationales Recht,
das wirklich Recht und wirklich international ist, bloBe opinion reicht nicht. Die
Hoffnung beruht darauf, dal® konstitutionelle Regierungen eher als Firsten sich
einer rechtlichen Kontrolle unterstellen und dal® Souveranitat teilbar ist und des-
halb ein internationales Recht ohne Weltstaat denkbar ist (Nations and Interna-
tional Law, in: Fortnightly Review, July 1868, Neudruck in: Essays in Political an
Moral Philosophy. — Dublin 1879. — S. 111-127). Aber er bezweifelt, dall das
bonapartistische Frankreich die Schwelle zum Handelsstaat unwiderruflich Uber-
schritten hat (The Question of the Age — Is It Peace? in: Macmillan’s Magazine 2
(1860) 72-88, Neudruck in: Essays S. 62-93). Er bezweifelt, dal® ein Europa der
Nationalstaaten der Endzustand sein wird; das kommende Vélkerrecht wird durch
Gewalt entschieden, nicht von ,natural justice in men® (The Future of Europe
Foretold in History, in: Macmillan’s Magazine, 2 (1860) 329-338, Neudruck in:
Essays. — S. 94-110). Leslie bezweifelt, daR die Zukunft der Miliz gehért; da folgt
er Tocquevilles Argument, dafd wegen der Abneigung der kommerziellen Klassen
gegen den Krieg stehende Heere zunehmen werden. Deshalb bevorzugt er die
allgemeine Militérpflicht PreuRens; sie sei weniger zu mifibrauchen als eine reine
Berufsarmee, aber beim britischen Pauperismus wére eine solche Armee eher
eine Gefahr als ein Schutz. Es reicht nicht die preuRischen Militdrreformen zu
kopieren, man muf} auch die Bauernbefreiung kopieren, d.h. die Lebensbedingun-
gen der Bevdlkerung verbessern, um zu einer Wehrbereitschaft zu kommen (The
Military Systems of Europe in 1867, in: North British Review, December 1867, Neu-
druck in Essays. — S. 128-147). Zu Leslie als Okonom: R. D. Collison Black, The
Political Economy of Thomas Edward Cliffe Leslie (1826-82) : a re-assessment, in:
The European Journal of the History of Economic Thought 9 (2002) 17-41, darin
S. 19-23 zur Militdrékonomie.

John Eliot Cairnes (1823-1875), Professor fiir Okonomie (und Recht) in Dublin,
Galway und London. Der bedeutendste Okonom im Gefolge von John Stuart Mill,
ist so wenig wie dieser ein Pazifist (der Krieg ist noch nicht verzichtbar), aber wie
dieser ein demokratischer Internationalist. Die internationale &ffentliche Meinung,
auf der das Vélkerrecht beruht, ist noch schwach, aber mit Entwicklung gemein-
samer Ziele und gemeinsamer Ideen kann auch international eine Gesellschaft
entstehen. Sie ist eine Frucht von Volksbildung, Pressefreiheit, guten Stral3en,
besserer Post. Abristung ist erst moglich, wenn die Staaten auf das Urteil der
internationalen Offentlichkeit vertrauen kénnen. Die Friedensbewegung soll an
dieser internationalen Offentlichkeit arbeiten (Cairnes Vorstellung internationaler
offentlicher Meinung ist ein nicht institutionalisiertes Schiedsurteil der ,most emi-
nent statesmen and jurists® aller Staaten). Eine solche internationale &ffentliche
Meinung soll aber nicht nur stark sein, sie muf auch zu einer Ubereinstimmung
kommen kénnen. Daflr ist ,a simplification of international questions® nétig. Diese
erwartet der Okonom-Jurist von Freihandel und ,the recent progress of ethical
and juridical philosophy“ (International Law, in: Fortnightly Review, November

527

0.01.2026, 00:25:2



https://doi.org/10.5771/9783748931645-438
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

1865, Neudruck in: Political Essays. — London 1873. — S. 109-126). Auf die ver-
anderte militérische Situation in Europa nach dem Deutsch-Franzdsischen Krieg
reagierte Cairnes mit Polemiken gegen peace-at-any-price principles und doctrine
of non-intervention. Die erhabene Distanz Englands vom Kontinent, die Basis des
Cobdenismus wair, ist jetzt Vergangenheit. GroRbritannien mufd eine ausreichen-
de Armee besitzen, wenn es seiner Aufienpolitik Gewicht geben will, und es muf}
damit rechnen, in einen Konflikt mit kontinentalen M&chten verwickelt zu werden.
Uberlegungen des Zivilisationsfortschritts sollen jetzt keine Rolle mehr spielen: It
may be that warfare carried on by entire populations is ,essentially retrograde’;
but retrograde or not, this is the danger against which we have to provide.“ Die
nétige moralische und intellektuelle Kraft kann nur aus einer Armee kommen, die
auf die ganze Gesellschaft zurlickgreift. Er will seine Leser Uberzeugen, dal
gerade dieses ,preuBische” System den Frieden fordert: Bei industriellen Natio-
nen ist es besser, wenn ein groRer Teil der Bevolkerung in den Krieg involviert ist
und deshalb die Griinde fur den Krieg sorgfaltig abgewogen werden. Die Volks-
armee ist auf Verteidigung angelegt und wenn alle Nationen diese Organisation
annehmen, ,aggressive wars would be unsuccessful wars“ (Our Defences : a
National or a Standing Army, in: Fortnightly review, February 1871, Neudruck in:
Political Essays. — London 1873. — S. 199-255). Georgios Varouxakis geht davon
aus, dal} diese Stellungnahme mit John Stuart Mill abgesprochen wurde: beide
schlieRen eine Freiwilligenarmee aus, denn im Zeitalter der Volkskriege miissen
die Birger die Folgen des Krieges selber erfahren, damit sie nicht bellizistische
Politik unterstitzen (Liberty Abroad : J. S. Mill on International Relations. —
Cambridge 2013. — S. 168).

4.3 Deutschsprachiger Raum

Karl Heinrich Rau, der fuhrende Handbuchautor der deutschen Nationalékono-
mie, war der deutsche Vizeprasident des Friedenskongresses in London 1851,
aber als Theoretiker des Friedens ist er eher nicht bekannt (Rau begriindet wie
die klassische Okonomie den AuBenhandel mit komparativem Vorteil; er fugt nur
einen Klugheitsgrund an: AufRenhandel befestigt friedliche Beziehungen zwischen
Staaten (Grundsétze der Volkswirtschaftslehre, 3. Aufl. (1837) §417). Der Oko-
nom Peter Kaufmann, der ein Theoretiker des Friedens sein wollte, hat 6konomi-
sche Argumente fir den Frieden nur nebenbei beachtet. Die deutschen Freihand-
ler haben den Frieden betont, aber mit so vielen Einschrédnkungen, dal} sie wie
Apologeten des Borussentum auftreten konnten. Die deutschen akademischen
Okonomen der 2. Halfte des 19. Jahrhunderts sind am ehesten als Militarékono-
men relevant.

Silberner, The Problem of War a.a.O. behandelt Friedrich List (S. 134-171), Wil-
helm Roscher (S. 173-178), Karl Knies (S. 178-180), Lorenz von Stein (S. 180-
182) und Albert Schéaffle (S. 182-189).

528

0.01.2026, 00:25:2



https://doi.org/10.5771/9783748931645-438
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

4.3.1 Friedrich List

1789-1846, Professor fur Staatsverwaltungspraxis in Tibingen, Konsulent des
Deutschen Handels- und Gewerbevereins, Abgeordneter im wirttembergischen
Landtag. Politische Verfolgung und Exil in den USA. Rickkehr nach Europa als
amerikanischer Konsul. Okonomischer Publizist und Eisenbahnprojekteur. Bio-
graphie: Friedrich Lenz, Friedrich List : der Mann und das Werk. — Munchen
1936, Neudruck Aalen 1970; William O. Henderson, Friedrich List : Economist
and Visionary, 1789-1846. — London 1983 (dt. 1984).

List ist der Klassiker des 6konomischen Nationalismus. Von den amerikanischen
Outlines of American Political Economy (1827) Uber das franzdsische Le systeme
naturel d’économie politique (1837) bis zum deutschen Das nationale System
(1841) hat er seine Lehre immer ausfihrlicher formuliert. Er polemisiert gegen die
individualistisch-kosmopolitischen Okonomie, die — zu kosmopolitisch — nicht
sieht, dal® es den ewigen Frieden noch nicht gibt, und — zu individualistisch —
nicht sieht, dal® nur der gesamte gesellschaftliche Zusammenhang einer Nation
die Bedingungen der Wirtschaft bildet: geistige Bildung, moralisch Grundlage,
Sicherheit. Jede Entwicklung ist nationale Entwicklung. Kosmopolitische Wirt-
schaft wird durch Aufbau von Nationaldkonomien erreicht. Im Zeitalter der Maschi-
nenproduktion wiirde allgemeiner Freihandel die fortgeschrittenste Industrienation
zum Weltmonopolisten machen. Auch die Vorstellung, Schutzzélle kénnten in
jedem Territorium eine selbsténdige Industrie schaffen, lehnt List als abstrus ab.
Kleinere Territorien missen Anschlul an die Wirtschaft von Nachbarn suchen.
Entwickeln kénnen sich nur die Lander des Nordens; die Lander des Sidens kon-
nen nur Lebensmittel und Rohstoffe liefern (das Argument war zunachst klimatisch,
wird aber zunehmend um stagnierende Kultur ergénzt).
Zu List als Nationaldkonom vgl. Artur Sommer, Friedrich Lists System der
politischen Okonomie. — Jena 1927 (der groRe List-Philologe hat als Letzter
die Spannungen in Lists Werk beachtet); Werner Strésslin, Friedrich Lists
Lehre von der wirtschaftlichen Entwicklung : zur Geschichte von Entwick-
lungstheorie und —politik. — Basel 1968; Monique Anson-Meyer, Un écono-
miste de développement au XIXe sciécle : Friedrich List. — Grenoble 1982
(die letzte Gesamtdarstellung); Josua Werner / Gerhard Mauch, Friedrich List
und die Lehre von den produktiven Kréften, in: Jahrblcher fir Nationalékono-
mie und Statistik 206 (1989) 533-545; Birger P. Priddat, Produktive Kraft, sittli-
che Ordnung und geistige Macht : Denkstile der deutschen Nationalkonomie
im 18. und 19. Jahrhundert. — Marburg 1998. — S. 233-259 (Einordnung in die
deutsche na-tionaldkonomische Tradition).

List begriff, dal® Uber die Wirtschaftspolitik hinaus ein grundséatzlicher Kampf
gegen ,die Schule” gefiihrt werden mufte. Auch seine systematischen Schriften
sind Programmeschriften fir diesen Kampf. Das nationale System ist in der vorlie-
genden Form ein Fragment. Es sollte neun Bande umfassen von der Acker- und
Gewerbeverfassung bis zur Staats- und Parlamentsverfassung, auch ein Band
Internationale Verhéltnisse und auswértige Politik war vorgesehen. Noch am
Ende seines Lebens wollte er sein Werk fortsetzen mit einem Band Uber die Wir-
kung der politischen Institutionen auf die Reichtiimer und die Macht der Nationen.

529

0.01.2026, 00:25:2



https://doi.org/10.5771/9783748931645-438
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

Eine Probe ist seine Forderung nach einem bauerlichen Mittelstand, weniger aus
6konomischen Grinden, als um dem liberalen Staat eine soziale Basis zu geben.
Gegeniiber der industriellen Dynamik kann List nur hoffen, da® Raum fiir mittlere
Unternehmen bleibt (Die Ackerverfassung, die Zwergwirtschaft und die Auswan-
derung (1842, jetzt in: Schriften/Reden/Briefe V, 1928, 418-547). Vgl. Noboru
Kobayashi, Friedrich Lists System der Sozialwissenschaft, in: Studien zur Ent-
wicklung der 6konomischen Theorie X | hrsg. von Bertram Schefold. — Berlin
1990. - S. 63-77.

Eine andere Fortsetzung sollte Die Politik der Zukunft heilen und einen Ausblick
auf die kommende Weltpolitik geben. Schon in seinen frihen féderalistischen
Schriften erwahnte er die politische Einigung der Menschheit in einer Weltfédera-
tion, aber das war damals nur Polemik gegen einen Weltstaat. In Outlines macht
er sich Uber Saint-Pierre lustig: der Weltstaat ist Vernunftgebot, nicht Gegenwart.
Eine echte Weltwirtschaft kénnte es nur in einem Weltstaat geben. Diese Position
hat List in seinen systematischen Werken durchgehalten. 1837 und 1841 war das
Motto ,Et la patrie, et 'humanité®. List steht in der kantischen Tradition der Souve-
ranitatskritik, die eine internationale Zusammenarbeit Uber Grenzen hinweg nicht
als ausreichend anerkennen kann, wenn das rechtliche Band fehlt. Das kantische
Gebot eines Rechtszustandes war fur List verbindlich. Das nationale System war
aber bereits von Ausblicken auf weltweite Kolonien und Protektorate gepragt.
Nach 1841 gibt es keine Hinweise mehr auf das kosmopolitische Endziel, aber
die Dynamik der Weltpolitik wird zur Geschichte der Bildung von zwei Riesenim-
perien — den USA und England — bis in die Mitte des 20. Jahrhunderts, ihres
drohenden Weltkrieges und der Versuche von drei, vier unsicheren Machten —
Frankreich, Deutschland, RuBland, vielleicht noch Spanien — einen Platz in dieser
imperialen Welt zu finden. Von weiteren Nationen kann man nicht reden. Keiner
der asiatischen Staaten hat hier eine Aussicht unbelastigt seine Kultur fortzusetzen,
alle missen zivilisiert werden, weil sie mehr fur den Weltmarkt hergeben missen.
Wie immer im 19. Jahrhundert ist das Osmanische Reich das erste Opfer, sein
Niedergang ist Ursache dieser weltpolitischen Dynamik (Politik der Zukunft (1846,
jetzt in: Schriften/Reden/Briefe VI, 1931, 482-502). Dieses manifest destiny steht
avant la lettre bereits im Artikel Asien im Staats-Lexikon Bd. | (1834) 696-722 (wo
er die USA bis zum Kap Horn und dann nach China ausgreifen 18Rt). Neu ist
1846 nur der einheitliche dynamische Weltprozel3: Im Zeitalter der Fabriken,
Eisenbahnen und Dampfschiffe ist es méglich geworden, eine Wissenschaft von
der Zukunft zu geben. Das war sein letzter Versuch als Theoretiker. Danach blieb
nur der verzweifelte Versuch, dem Hegemon England zu erkldren, warum
Schutzzélle (und deutsche Dominanz Uber die europaische Turkei) auch fir den
Hegemon (der Afrika und Asien bekommen soll) gut sind. Wir sind ganz in einer
Welt der Machtpolitik und der Balance (Uber den Wert und die Bedingungen einer
Allianz zwischen GroBbritannien und Deutschland. — 1846, in: Schrif-
ten/Reden/Briefe VI, 267-296). Weippert feiert den spaten List im Namen des
Realismus, Silberner verdammt ihn im Namen des Internationalismus, beides
verrat ihre Zeit und Herkunft. Abstrakte Souveranitatskritik fallt hinter List zurtick.
Die Wissenschaft von der Zukunft hat er nicht begriindet (es ist keine Methode
erkennbar), aber er hat bereits viel von der Entwicklung des 20. Jahrhunderts
gesehen. Beflirchtungen und Projekte zeigen die Briichigkeit seines &konomi-

530

0.01.2026, 00:25:2



https://doi.org/10.5771/9783748931645-438
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

schen Nationalismus. List hat seinen modernen Gefolgsleuten voraus, dal} er
diese Briichigkeit begriffen hat. Es geht nicht um Entwicklungsprozesse, die alle
Lander nach bekanntem Muster nachholen kénnten, sondern um eine einzige
weltgeschichtliche Krise. Die von List angemahnte Synthese ist nichts, was
irgendeine Okonomie adoptieren kénnte. List kann allein eine Rolle spielen in der
Diskussion iiber die Grenzen der Okonomie.
Lists Weltpolitik und die Widerspriiche zwischen kosmopolitischen Fernzielen
und kriegstrachtigen Naherwartungen sind viel diskutiert worden: Ludwig
Sevin, Die Entwicklung von Friedrich Lists Kolonial- und weltpolitischen Ideen
bis zum Plane einer englischen Allianz 1846, in: Jahrbuch fur Gesetzgebung,
Verwaltung und Volkswirtschaft im Deutschen Reich 33 (1909) 1673-1715
und 34 (1910) 173-222; Artur Sommer a.a.O. (als Widerspruch zwischen
Theorie und Praxis; unten referiert); Georg Weippert, Der spéte List : ein Bei-
trag zur Grundlegung der Wissenschaft von der Politik und zur politischen
Okonomie als Gestaltungslehre der Wirtschaft. — Erlangen 1956 (als Wider-
spruch zwischen mitgeschleppter kosmopolitischer Ideologie und Befreiung zu
realistischer Betrachtung); Heinz Gollwitzer, Geschichte des weltpolitischen
Denkens. — Bd. I. — Géttingen 1972. — S. 510-528; Mechthild Coustillac, La
pensée de Friedrich List (1789-1846) et son rapport a la France. — Diss.
Toulouse 1992 (mit kaum glaubhafter Naivitat kann List nie zugeben, dal sei-
ne zivilisatorischen Projekte Gewalt erfordern); Klaus Thorner, Der ganze
Stidosten ist unser Hinterland : deutsche Stidosteuropapolitik von 1840 bis
1945. — Diss. Osnabrick 2000. — S. 1-17 (UberméRig auf Kontinuitat deut-
scher Mitteleuropavorstellungen fixiert); Ridiger Gerlach, Imperialistisches
und kolonialistisches Denken in der politischen Okonomie Friedrich Lists. —
Hamburg 2009 (UbermaRig auf einverstandliche ,Revitalisierung” der auler-
europaischen Welt fixiert).

Lists Kritik der ,Schule® ist nie vollig vergessen worden, er hatte einen wunden
Punkt berthrt. Aber die spatere Nationalékonomie hat nie wirklich an List
anknipfen kénnen. In der Entwicklungsékonomie ist er merkwirdig présent
und nicht présent. Zur Rezeption: ,Die Vereinigung des europédischen Konti-
nents*” : Friedrich List — gesamteuropéische Wirkungsgeschichte seines &ko-
nomischen Denkens | hrsg. von Eugen Wendler. — Stuttgart 1996 (zeigt eine
sehr diverse Rezeption). Spannender ware eine Rezeptionsgeschichte fir
aulereuropéische Lander, knappe Hinweise zu Indien und Japan bei: Eugen
Wendler, Friedrich List : politische Wirkungsgeschichte des Vordenkers der
Européischen Integration. — Minchen 1989. Neuere Hinweise auf List in der
Internationalen Politischen Okonomie haben ein abstraktes List-Bild: Davis
Levi-Faur, Friedrich List and the Political Economy of the Nation-State, in:
Review of International Political Economy 4 (1997) 154-178; Christine Mar-
gerum Harlen, A Reappraisal of Classical Economic Nationalism and Econo-
mic Liberalism, in: International Studies Quarterly 43 (1999) 733-744; Eric
Helleiner, Economic Nationalism as a Challenge to Economic Liberalism? :
Lessons from the 19th Century?, in: ebd. 46 (2002) 307-329. Die Dependenz-
theorie hatte ein List-Programm sein kénnen, bevorzugte aber eine Ableitung
aus den 6konomischen Kategorien bei Marx (Bernard Semmel, The Liberal
Idea and the Demons of Empire ; Theories of Imperialism from Adam Smith to

531

0.01.2026, 00:25:2



https://doi.org/10.5771/9783748931645-438
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

Lenin. — Baltimore, Md. 1993. — S. 188-189, vgl. auch das Urteil von Arghiri
Emmanuel: List hat nicht einmal eine Theorie des Protektionismus; letztlich
bleibt er in der Freihandelsékonomie und John Stuart Mill kann genau dassel-
be Uber Schutzzélle sagen, Unequal Exchange : a Study of the Imperialism of
Trade. — New York 1972. — S. XVIII, franzés.Original 1969). Dieter Senghaas,
kein Okonom doch Theoretiker der Autozentrierten Entwicklung, hat kontinu-
ierlich an List erinnert: Friedrich List und die Neue internationale 6konomische
Ordnung, in: Leviathan 3 (1975) 292-300 (auch in D. S., Weltwirtschaftsord-
nung und Entwicklungspolitik : Pladoyer fiir Dissoziation. — Frankfurt am Main
1977); Friedrich List und die moderne Entwicklungsproblematik, in: Leviathan
17 (1989) 561-573; Wege aus der Armut : was uns Friedrich List und die Ent-
wicklungsgeschichte lehren, in: Blatter fir deutsche und internationale Politik
2008, Heft 12, 79-95. Eine historische Darstellung von Lists Wirkung (oder
Wirkungslosigkeit) in der Dritten Welt nach 1960, die lber das Anekdotische
hinausginge, ist ein Desiderat.

Arbeit, in: Staats-Lexikon oder Encyklopadie der Staatswissenschaft / hrsg.
von Carl von Rotteck und Carl Welcker. — Bd. | (1834) 644-649

(In dem Teilabdruck in Schriften/Reden/Briefe Bd. V, 40-45 fehlt gerade der hier
interessierende Abschnitt.)

Vélker, deren Wohlstand auf Arbeit beruht, entwickeln ihre kérperlichen und
geistigen Kréfte, v.a. die Volker des gemaRigten Klimas: der Winter ist der Erzeuger
der Arbeit und der Kultur. Im Naturzustand erscheint Arbeit als ein Ubel, das man
auf Frauen, Kinder und Sklaven abwalzen will. Auch die Kriege sind ein Versuch,
Arbeit abzuwaélzen. Krieg war in der Geschichte (fast) immer ein Versuch, Heer-
fuhrer zu bereichern und ihre Macht auszudehnen. Der Krieg hat die Arbeit abge-
wertet, indem er ihre Ehre nahm und die Sicherheit des Eigentums zerrittete.
Jetzt haben aber ganze Staatenvereine das Rechtsgesetz anerkannt. Es kommt
ein Staatensystem, das aus Arbeit hervorgegangen ist und keinen anderen Krieg
kennt, als Verteidigung gegen ungerechte Angriffe, und nur eine Eifersucht, ,sich
in den Institutionen der Zivilisation den Rang abzulaufen.” Dann ist es nicht mehr
Chimare der Hoffnung, dall das Prinzip Arbeit ,die ganze Erde besiegen und
beherrschen werde.“ Alle anstrengende Tatigkeit wird durch Maschinen ausgelbt
werden, durch Verbesserung der politischen Institutionen missen die Friichte der
Arbeit weniger mit MiRiggang und roher Gewalt geteilt werden.

Das nationale System der politischen Okonomie, Bd. 1. — Der internationale
Handel, die Handelspolitik und der deutsche Zollverein. — Stuttgart (u.a.) :
Cotta, 1841. — LXVIII, 589 S.

Neudruck in: Schriften/Reden/Briefe, Bd. VI. — Berlin : Hobbing, 1930

11. Kap. Die politische und die kosmopolitische Okonomie

Smith und Say wollen eine politische Okonomie oder Nationalékonomie geben,
zwischen den Ebenen der Individualdkonomie und der Weltékonomie fehlt aber
die Ebene der Nation. Die klassische Okonomie setzt den Zustand des ewigen
Friedens oder einer Universalrepublik voraus, der in der Wirklichkeit nicht gege-
ben ist. Ihre Verwirklichung ist ein Gebot von Vernunft und Religion und die
Geschichte lehrt, dall kriegerische Gesellschaften auf einem niedrigen Niveau
des Wohlstandes stehen. Wenn die Natur den Weg von Familienverb&nden zu
Nationen mit vielen Millionen Bewohnern geschafft hat, kbnnen wir ihr auch zutrau-

532

0.01.2026, 00:25:2



https://doi.org/10.5771/9783748931645-438
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

en, dal sie eine Einigung aller Nationen bewirken kann. Die neuere Entwicklung
des Weltgeistes deutet darauf hin: Wissenschaften, Erfindungen, Industrie, gesell-
schaftliche Organisation, materieller und geistiger Verkehr. ,Je hoher aber die
Industrie steigt, je gleichmé&Riger sie sich Uber die Lénder der Erde verbreitet,
umso weniger wird der Krieg mdglich sein.” Zwei industriell voll entwickelte Staa-
ten figen einander in einer Woche mehr Schaden zu, als sie in einem Men-
schenalter reparieren kénnten. In den Kongressen der Gromaéchte besitzt Euro-
pa auch bereits den Embryo eines kiinftigen Nationenkongresses. Die politische
Union ist immer der Handelsfreiheit vorausgegangen. Sonst wirde Handelsfrei-
heit ,nicht die Universalrepublik, sondern nur die Universalunterténigkeit der min-
der vorgertickten Nationen unter die Suprematie der herrschenden Manufaktur-,
Handels- und Seemacht” bringen. Die Universalrepublik, wie sie Heinrich 1V.° und
der Abbé St. Pierre gedacht haben, kann nur realisiert werden mit Nationen auf
mdglichst gleicher Stufe der Industrie und Zivilisation, der politischen Bildung und
Macht. Mit der allmahlichen Bildung einer solchen Union wird Handelsfreiheit
moglich. Nur das Schutzzollsystem kann solche gleich entwickelte Nationen
schaffen und ist damit der Weg zur politischen Union und zur Handelsfreiheit.

15. Kap. Die Nationalitét und die Okonomie der Nation

Nicht jede Nation kann durch Schutzzélle Gleichrangigkeit erlangen, eine ,norm-
mafige Nation“ braucht ein groRRes, wohlarrondiertes Territorium, eine grof3e
Bevolkerung, eine gleichmafige Ausbildung von Ackerbau, Industrie und Handel,
ein hohes Niveau der allgemeinen Bildung, Wissenschaft, Verfassung und Institu-
tionen, eine Werteausrichtung auf Freiheit, Gesetzlichkeit, Sittlichkeit und Wohl-
stand. GroRRe Nationen bendtigen natirliche Grenzen und einen eigenen Zugang
zu Meer. Kleine Nationen missen die Angliederung an gréf3ere Nachbarn suchen.
Traditionell wurden Nationen durch Erbe, Kauf und Eroberung gebildet. Er empfiehlt
ein neues Mittel: ,die Vereinigung der Interessen verschiedener Staaten durch
freien Vertrag“. Lists Beispiele sind der eventuelle Beitritt der Niederlande und
Danemarks zum Zollverein und zum Deutschen Bund (historisch und kulturell
seien diese Staaten eher deutsch), den AnschluR Belgiens an einen gréReren
Wirtschaftsraum (Frankreich oder Deutschland) und Vereinigung der USA und
Kanadas. So lange es die Universalkonféderation nicht gibt, handeln Staaten
irrational, die sich verhalten, als gabe es den ewigen Frieden bereits. Wenn Krie-
ge drohen sind eigene Manufakturen unverzichtbar, Kriege haben immer zu 6ko-
nomischer Selbstandigkeit und Schutzzollpolitik gefuhrt. Ein Krieg kann ein Segen
fur neue Industrien sein, aber ein Friedensschluf® eine Katastrophe. ,Die Wissen-
schaft darf nicht die Natur der Nationalverhéltnisse in Abrede stellen oder ignorie-
ren oder verfalschen, um kosmopolitische Zwecke zu beférdern. Diese Zwecke
kénnen nur erreicht werden, indem man der Natur folgt und ihr gemaR, die ein-
zelnen Nationen einem hoheren Ziel entgegen zu fiilhren sucht.“ Es ist ausge-
schlossen, dal® nicht konkurrenzféhige Staaten (,Spanien, Portugal, Neapel, Tur-
kei, Agypten, und alle barbarischen, halbzivilisierten Lander der heiRen Zone*)
eigene Wirtschaftsnationen werden. Sie mussen Anlehnung suchen, wofir eigent-
lich nur England in Frage kommt, das dort aber nicht als ein protektionistisches
Imperium auftreten soll, sondern seinen Einflul nutzen soll, diesen Staaten zu

® Gemeint ist der Friedensplan des Herzogs von Sully, der im 19. Jahrhundert meist
noch als ein Plan des franzdsischen Konigs galt.

533

0.01.2026, 00:25:2



https://doi.org/10.5771/9783748931645-438
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

besseren Institutionen und freiem Zugang durch andere Industrienationen zu hel-
fen (England mu den Zugang zu weiteren Gegenden der heillen Zone nicht mo-
nopolisieren, es kann seinen Bedarf an Kolonialprodukten allein in Indien schon
decken).

Die Nord-Sid-Handelsbeziehungen werden in Kap. 35-36 genauer besprochen,
ein Potpourri von freien Handelsvertrdgen mit Lateinamerika und kommender
Notwendigkeit, ganz Asien ,in Zucht und Pflege“ zu nehmen, Zusammenarbeit
der kontinentaleuropdischen Machte gegen englische Suprematie und Notwen-
digkeit, daf® sich England um ein Biindnis mit den Kontinentalm&chten bemihen
mulB, um den aufsteigenden Vereinigten Staaten gewachsen zu sein.

Das nattirliche System der politischen Okonomie war Lists dritte Bearbeitung sei-
ner 6konomischen Grundauffassungen nach Outlines of American Political Eco-
nomy (1827; in: Schriften/Reden/Briefe 11, 1931) und Le systeme naturel
d’économie politique (1837, in: Schriften/Reden/Briefe IV, 1927). Es gibt erhebli-
che Unterschiede in Zweck und Ton dieser Schriften, aber die Grundséatze sind
dieselben. Das Buch von 1841 ist eine Ausarbeitung des Manuskripts von 1837,
zunachst noch in franzésischer Sprache begonnen. Sein deutsches Buch plante
List als eine staatswissenschaftliche Arbeit in neun Banden. Sein Verleger ver-
langte das Dringendste in einem Band. List klagte, dall man ihn so blof3 fir einen
Auflenhandelstheoretiker ansehen werde; so kam es auch. Zu den widersprichli-
chen Planen Uber die Fortsetzung des Buches vgl. die Zusammenstellung in
Schriften/Reden/Briefe VI (1930) 633-657.

Sommer, Artur

Friedrich Lists System der politischen Okonomie. — Jena : Fischer, 1927. —
242 S.

Lists Nationalismus hat drei Wurzeln: persénlicher Patriotismus (v.a. in seinen
journalistischen Arbeiten), Nationenbegriff (mit wenig Interesse an Sprache,
Abstammung, Geschichte), rationalistischer Begriff der ,Normalnation®. Die Natio-
nen des Nordens konkurrieren um die Position als Normalnationen, nur wenige
kénnen sie erreichen. Die Nationen des Stdens kdnnen sie nie erreichen. Deren
Beschrankung auf Ackerbau und Rohstofflieferung ist eine Grundlage der Lehre.
Vereinigung der Volker ist ideale Position der Vernunft, Absonderung der einzel-
nen Normalnationen Forderung der Realpolitik. Die Realpolitik wird durch das
Idealziel gerechtfertigt: nationale Absonderung als Weg zum vernunftgemafRen
Endzustand. Die Weltunion bleibt blal. Sie ist allenfalls Féderation von Staaten
und wird fur Jahrhunderte nicht kommen. List billigt die englische Suprematie, so
lange ein eigener Raum fiir Deutschland bleibt. In den spéaten Schriften kommt
der zuklnftige Freihandel nicht mehr vor und die Normalnationen sind Imperien
geworden, zwischen denen es kaum noch Handelsbeziehungen gibt.

Silberner, Edmund

The Problem of War in 19th Century Economic Thought. — Princeton, N.J. :
Princeton Univ. Pr., 1946. — S. 134-171

List bricht mit dem kosmopolitischen Friedensversprechen der klassischen Oko-
nomie. Solange es noch Staaten gibt, die auf Eroberungen aus sind, ist nationale
Macht eine Notwendigkeit. Er hélt am kosmopolitischen Endziel fest: Er verteidigt
Protektionismus im Namen des Freihandels und fordert militdrische Starke im

534

0.01.2026, 00:25:2



https://doi.org/10.5771/9783748931645-438
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

Namen des Pazifismus. Seit 1820 redet er immer wieder von kinftiger internatio-
naler Verrechtlichung und Welthandelskongre3. Er hat keinen Respekt fiir Selb-
sténdigkeit kleiner Staaten, er will reichlich viele Randstaaten in ein vergrofRertes
Deutschland einbeziehen, er macht sich zuletzt keine lllusionen, da® das Krieg
bedeuten muf. Fur das 20. Jahrhundert kiindigt er interkontinentale Kriege an. Er
hat an seine pazifistischen Erklarungen entweder nie geglaubt oder den Glauben
verloren. Nie beschreibt er die pazifistische Orientierung genauer, es bleibt vollig
unklar, wie diese Welt nationaler Machtstaaten zum Frieden kommen soll.

Négler, Frank

Von der Idee des Friedens zur Apologie des Krieges : eine Untersuchung
geistiger Stromungen im Umkreis des Rotteck-Welckerschen Staatslexi-
kons. — Baden-Baden : Nomos Verl.-Ges., 1990. — 577 S. (passim)

Das Prinzip Arbeit wird das Prinzip Krieg abldsen, Frieden kann erst auf Industria-
lisierung folgen. Krieg zwischen industriellen Nationen ist unwahrscheinlich wegen
dem Schaden fir Individuen und auch fiir die siegreiche Nation. Der ewige Frie-
den wird von der Okonomie erwartet, kann aber nicht einfach durch Handel
kommen. Die Universalmonarchie wird im Kreis des Staatslexikons allgemein
verworfen, List verwirft auerdem die 6konomische Abhangigkeit. Frieden wird
bei List mit Emanzipation gleichgesetzt, aber tatsachlich hat er nur Emanzipation
der Industriellen. Rottecks kleinburgerlich-kleinbduerliche Utopie ist bei List nur
noch Nationalschwéche. Die von ihm vertretene kapitalistische Klasse hat Interesse
am garantierten Frieden, kann sich als Nation aber nur in internationaler Konkur-
renz vorstellen. Die Nord-Sid-Teilung der Welt ist ewig. List klingt eher naiv als
imperialistisch, aber die Logik seines Systems fihrt zu Imperien. Zur Schaffung
der ,normalmafRigen Nationen“ muR} Krieg akzeptiert werden. Der Zustand glei-
cher Nationen bleibt eine Chimare. Am Ende setzt er auf kriegerische Allianzen
von GroRBmachten. N&glers Buch stellt den Wandel von Kants kosmopolitischer
Friedenstheorie zum nationalistischen Bellizismus des 19. Jahrhunderts als ein
Unternehmen der Liberalen dar. List gehort dabei zu den pazifistischeren Mitar-
beitern des Staatslexikons. (Vgl. oben das Referat dieses Buches bei deutschen
Liberalen in Abschnitt 2.5.1 und bei Carl von Rotteck in Abschnitt 2.5.1.1.)

4.3.2 Freihandler

Die Transformation des européischen Staatensystems war bei deutschen Frei-
handlern kein Thema. Trotz der Ankniipfung an Cobden und Bastiat — das Frie-
densthema ist marginal. Wenn man aber den spéateren Michel Chevalier stellver-
tretend fur franzdsische Freihandler nimmt, ist der Unterschied nicht so grof3: Die
Tatsachen des Krieges und der Ristung missen hingenommen werden. Vgl. zu
den deutschen Freihandlern: Volker Hentschel, Die deutschen Freihédndler und
der volkswirtschaftliche Kongrel3 1858 bis 1885. — Stuttgart 1975 (Krieg und Frie-
den sind bei Hentschel kein Thema). Zu H. B. Oppenheim, einem der prominen-
testen deutschen Freihandler, siehe oben Abschnitt 2.5.4.3 bei Vélkerrecht.

535

0.01.2026, 00:25:2



https://doi.org/10.5771/9783748931645-438
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

4.3.2.1 John Prince-Smith

1809-1874, gebuirtiger Englénder. Journalist und Gymnasiallehrer, fihrender
Autor der deutschen Freihdndler. Mitglied des PreuRischen Abgeordnetenhaus
(Fortschritt) und des Reichstags (Nationalliberal).

Prince-Smith hatte der deutsche Cobden oder Bastiat werden kénnen (er hat
Bastiats Okonomische Harmonien Ubersetzt), aber in Deutschland ist seine Stel-
lung marginaler. Hatte er eine eigene Theorie fertighekommen, sie ware wohl
noch elementarer ausgefallen als bei Bastiat). Es gibt gelegentlich biographische
Skizzen, die sich ausschlieBlich fur den Freihandler und Gegner aller Staatsein-
griffe interessieren. Am nitzlichsten immer noch: Julius Becker, Das Deutsche
Manchestertum : eine Studie zur Geschichte des wirtschaftspolitischen Individua-
lismus. — Karlsruhe 1907. Vgl. auch Volker Hentschel, Die deutschen Freihdndler
a.a.0. S. 58-60, 110-117 und passim; Ralph Raico, Die Partei der Freiheit : Stu-
dien zur Geschichte des deutschen Liberalismus. — Stuttgart 1999. — S. 49-86
(stellvertretend fur das libertdre Interesse). Eine ernsthafte Beschéftigung mit
seiner politischen Theorie gab es nicht. Die Okonomie des 19. Jahrhunderts war
gezwungen, zu einer Soziologie der Verzégerung des Uberganges von der Politik
zur Okonomie voranzuschreiten. Prince-Smith entfernt sich am Weitesten von
seinen Anfangen. Molinari oder Spencer, die Herrschaft historisch wiirdigen, hat-
ten nie die Politik als getrennte Lebenssphare wirdigen kénnen. Das ist das
Deutsche an dem deutschen Freihandler.

Prince-Smith will den Frieden tGber mehr Verkehr herstellen, aber die Sicherheit
O6konomischer Harmonien hat er nie. Schon in seiner ersten Schrift sieht er den
Kampf ums Dasein: Vélker, die die Befreiung der Produktionskréfte verweigern,
werden beiseitegeschoben. Er klingt wie sein Gegner Friedrich List. Die 6konomi-
sche Entwicklung wirkt nicht auf die Einbildungskraft, weil sie nicht die raschen
Erfolge der Politik hat. Er muf} Frieden als Ziel der Freihandler festlegen, weil nur
Ideen den Gemeinsinn begeistern kénnen. Er mul® eine post-materialistische
Utopie versprechen. Beim spaten Prince-Smith fiihren diese Motive zu einer
Jingoismus-Analyse als Analyse des ,Staatssinns® (auch da ist er Vorldufer ohne
direkte Wirkung). Prince-Smith kann diesen ,Staatssinn® aber nur fassen, weil er
ihn akzeptiert. Die liberale 6konomische Theorie, die ihm seit 1839 nicht gelingen
wollte, wurde 1873 zu einer bellizistischen politischen Soziologie.

Uber Handelsfeindseligkeit. — Kénigsberg : Theile, 1843. — 87 S.

Neudruck in: Gesammelte Schriften, Bd. Il. — Berlin 1879. — S. 79-149

Macht, die kein Bedirfnis mehr erflllt, verschwindet. Flirsten waren fir Sicherheit
noétig, ihre Kriege haben das Volk nicht stark beschadigt. Heute ist internationaler
Verkehr wichtiger und Besitz eines durch Eroberungen erschopften Landes
bedeutungslos geworden. Leidenschaftliche Kriege zwischen zivilisierten Vol-
kern werden mit weiterer internationaler Verflechtung abnehmen, ,wenn ein
gleiches Erwerbsinteresse die Nationen verbunden und das Rechtsprinzip im
Verkehr die Gewalt ganz tberwunden haben wird.“ Die Firsten haben den Unter-
schied schon begriffen, sie intervenieren noch, scheuen aber vor Kriegen zuriick.
Die Staatsmacht miRte verschwinden, hat aber eine neue Aufgabe gefunden:

536

0.01.2026, 00:25:2



https://doi.org/10.5771/9783748931645-438
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

Handelskriege gegen andere Wirtschaftsstaaten. Das beruht auf falschen Vorstel-
lungen Uber die Interessen der Vdélker. Freihandel bringt Vélkerfrieden, Voélker-
frieden bringt Freiheit. Die Volker mussen an Mut, Kraft und Intelligenz zuneh-
men, um nicht beiseitegeschoben zu werden. Eine demokratische Verfassung
ware am besten, wird aber auf dem Kontinent durch auRenpolitische Konflikte
verhindert.

Uber den politischen Fortschritt Preussens. — Ziirich (u.a.) : Verl. des Litera-
rischen Comptoirs, 1844. — XXIV, 96 S.

Neudruck in: Gesammelte Schriften, Bd. Il. — Berlin 1879. - S. 1-76
Politischen Formen sind durch soziale Zustdnde bedingt. Absolutismus gehérte
zu einer Stufe, in der Konflikte zwischen Stédnden und zwischen Nationen domi-
nierten. Industrie und internationaler Verkehr haben Gegenseitigkeit der Interes-
sen gebracht, der allgemeine Konflikt ist aufgehoben. Der Staat kann sich nur
noch erhalten, wenn er den diplomatisch-polizeilichen durch den sozial-bildenden
Charakter ersetzt. Gerade Preuf’en kann den staatlichen Zwang lockern, weil
seine Birger Weltblrgertum und innere sittliche Haltung besitzen. Der moderne
Krieg ist durch seine Vernichtungskraft unmdéglich geworden. Eroberung ist kein
Ziel mehr, weil Boden keine Hauptquelle des Reichtums mehr ist. Damit kann der
Vélkerantagonismus ersetzt werden durch vereinigende Gemeinschaft der Ver-
kehrsinteressen und (im Innern) die polizeiliche Brechung aller selbsténdigen
Kréafte durch volle Geltung der Individualitat. Aufgabe der neuen Zeit ist Ordnung
durch Freiheit, die alten Mé&chte haben das nicht begriffen. Durch Entwicklung der
Produktivkrafte kdnnen materielle Bedirfnisse leichter befriedigt und ,das Geisti-
ge um seiner selbst willen* gepflegt werden. Das Ziel der Kulturentwicklung ist
von Schonheit bestimmte Zivilisation, eine Menschheit ohnne Knechtschaft.

Uber die weltpolitische Bedeutung der Handelsfreiheit : Vortrag auf dem
Volkswirtschaftlichen KongreR, Kéln 1860. — Leipzig : Hiibner, 1860. — 12 S.
Neudruck in: Gesammelte Schriften, Bd. lll. — Berlin 1880. — S. 121-134
Gemeininteressen brauchen die Gewalt einer Idee. Freiheit und Frieden als
Voraussetzung héherer Kultur sind solche Ideen. Staatsméchte schaffen durch
falsche Handelspolitik Antagonismen und missen dann zur Abwehr aufristen.
Handelsfreiheit und internationale Verflechtung der Interessen sind das wirk-
samste Mittel, Kriege zu verhiten. Frieden als Ziel des Freihandels ist wichtiger
als Versorgung mit billigen Gutern. Allein die Vision einer volkswirtschaftlichen
Weltgemeinschaft iber Staatsgrenzen hinweg, kann nationale Antipathien Uber-
treffen.

Der Staat und der Volkshaushalt : eine Skizze. — Berlin : Springer, 1873. — 68
S.

Neudruck in: Gesammelte Schriften, Bd I. — Berlin 1877. — S. 131-200

Die menschliche Gesellschaft beginnt mit Kampf und deshalb mit Befehlshabern.
Zusammenschlu® durch Arbeitsteilung und Tausch ist spat. ,Der Staat ist alter als
der Volkshaushalt.“ Die Weltordnung ist wohltatig, weil sie Entwicklung vorsieht.
Entwicklung ist ,Kampf ums Dasein“. Das wuften die Volkswirte schon vor Dar-
win. Ohne Kampf hatte sich eine egalitare, aber arme Gesellschaft entwickelt,
Vorherrschaft der Starkeren wurde ein Glick fir das Menschengeschlecht. Im
Kampf um beschrankte Nahrungsvorrate bildeten sich Staaten, die Staatsmacht
bringt inneren Frieden und Recht. Vélkerrecht kann es nicht geben, weil es keine

537

am 20.01.2026, 00:25:2



https://doi.org/10.5771/9783748931645-438
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

internationale Exekutivgewalt gibt; Verabredungen missen durch Gewalt der
Staaten erzwungen werden. Die Friedensbewegung glaubt, Vélker seien brider-
lich, nur Regierungen zettelten Kriege an. Tats&chlich verhetzen die Vélker
einander und die Regierungen dampfen die Erregung. Diesen Antrieb der Vélker
nennt er Staatssinn: ,Durch diesen Staatssinn nun fuhlt sich der schwache Ein-
zelmensch eins mit einer starken Gemeinschaft, einem Staatswesen, welches
eine gebieterische Macht entfaltet und sich vor der Welt Achtung erzwingt. Er
rettet sich dadurch vor dem erdriickenden Gefuihl seiner Ohnmacht in der Verein-
zelung.” Der Staatssinn lat uns Entbehrungen ertragen — aber keine einzige
Demiitigung. Prince-Smith akzeptiert den Staatssinn im Kampf der Staaten: ,Ein
Staat kann und darf nicht briderlich fuhlen. Er existiert als ,Macht’, und das
Wesen der Macht ist es Uberhaupt, unter ihrem Willen den Willen Anderer zu
beugen ...“ Freilich soll der Staat nicht den dauerhaften dem néachstliegenden
Nutzen opfern. Dazu gehort Zuverldssigkeit bei eingegangenen Verpflichtungen.
Die gefahrlichste Lage fir einen Staat ist Isolierung. Der Erwerbssinn ist so wich-
tig wie der Staatssinn, der Volkshaushalt ist eine Vereinigung, der wir noch enger
angehdren als dem Staat. Aber Mitwirken an der Volkswirtschaft bringt weniger
Befriedigung als Zugehorigkeit zur Staatsgemeinschaft. Existenzfragen sind
staatliche Fragen, in der Wirtschaft werden nur Vorteile geopfert, die sich wieder
einbringen lassen. Fur wirtschaftliche Aktivitdten kénnen wir uns nicht begeistern,
sie beruhen zwar auf Zusammenwirken, stellen aber keine Gemeinschaft her. Nur
im Staat ist es mdéglich Gber Einzelinteressen hinaus fir die Gemeinschaft zu wir-
ken und Opfer zu bringen. Krieg soll vermieden werden, wird aber nicht dauerhaft
verschwinden. Er hat ein ékonomisches Fundament und ist auch fiir die Okono-
mie eine Probe, ob sie gesund ist. Er zeigt den Staaten ihre Fehlentwicklungen.
Ein Schiedsgericht kann keine Konflikte zwischen Vélkern I6sen. Was Diplomaten
ersticken, macht ein Gericht zum Flachenbrand. Souverdne dirfen sich einem
Richterspruch nicht beugen und kénnen nicht Richter in fremden Angelegenhei-
ten sein, weil sie parteiisch sein missen. Es kann keine internationalen Normen
geben. Anwendung birgerlicher Gesetze in Staatenkonflikien wéare die Stockung
allen staatlichen Lebens. Kultur a3t sich nicht auf beliebigen Grundlagen errich-
ten, wir missen die im Geschichtskampf entstandene Kultur fortsetzen. Volks-
souveranitat ist nur in den USA mdglich, wo der Staat von keinem Nachbarn
bedroht ist.

Julius Faucher (1820-1878), Junghegelianer und demokratischer Journalist, im
englischen Exil Redakteur am pazifistisch-freihandlerischen Morning Star, nach
der Rickkehr Herausgeber der theoretischen Zeitschrift der deutschen Freihand-
ler; versuchte im preuRischen Verfassungskonflikt die Haltung der Wirtschaftsli-
beralen zum Heer zu kldren. Am Nutzen des Heeres zweifelt er nicht, denn inter-
nationale Krisen stellt er sich als ungebremst gewalttétig vor: ,Greife zu, damit Du
nicht selbst zum Gegenstand der Griffe anderer werdest®. In Krisen muf alle wirt-
schaftliche Ricksicht aufhéren, Eroberung wird nétig. Aber im Frieden darf das
Heer kein Bleigewicht der volkswirtschaftlichen Entwicklung werden. Faucher
verlangt Orientierung an der Entwicklung anderer Staaten. Preufen hat eine
extrem hohe Militarisierungsquote und verzichtet damit auf Wachstum, obwohl es
unwahrscheinlich ist, dal es in jeder Generation in einen groflen Krieg hineinge-

538

0.01.2026, 00:25:2



https://doi.org/10.5771/9783748931645-438
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

zogen wird. Trotz dem extrem realistischen Urteil Uber Krisen, kommt er klar aus
der Zeit vor 1866-1871 (Zur Frage der besten Heeresverfassung, in: Vierteljah-
resschrift fiir Volkswirtschaft und Kulturgeschichte 5 (1864) 111-169). Vgl. Volker
Hentschel, Die deutschen Freihdndler a.a.0. S. 67-70 und passim; Harald Bier-
mann, Ideologie und Realpolitik : Kleindeutsche und auswértige Politik vor der
Reichsgriindung. — Dusseldorf 2006. — S. 156-165 Freihandel als Aul3enpolitik-
Ersatz?

August Lammers (1831-1892), ein nationalliberaler Journalist und Politiker,
Grinder einer erstaunlichen Zahl gemeinnitziger Vereine gegen den zunehmen-
den Etatismus; er war einer der wenigen prominenten Publizisten, die gegen die
militdrische Einigung und die Annexion von Nordschleswig, Elsal® und Lothringen
protestierten: Das Prinzip der Berufsarmee, der Eroberung und der Ruhmsucht
sind am Ende. Die Volker Europas werden ,in wohlgezogenen Grenzen neben-
einander wohnen, jedes in friedliche Erwerbs- und Bildungs-Arbeit vertieft, sich
gegenseitig taglich naher riickend durch materiellen, geistigen und persénlichen
Verkehr.“ Kriege mit ,herzlicher und allgemeiner Zustimmung des Volkes® billigt
er, aber im zivilisierten Europa gibt es solche Kriege kaum. Mit dem Kulturfort-
schritt wachsen durch Krieg Stérungen im Volksleben. Der ewige Frieden mag
unerreichbar sein, aber starke und ununterbrochene Annaherung ist geboten. Der
Krieg wird humaner, kirzer und seltener. Lammers akzeptiert Treitschkes Diktum,
daR der Staat Macht ist und alles fiir seine Selbsterhaltung tun darf (das ist gegen
Bastiat gesagt, der fir den Frieden Kosaken in Paris dulden wollte). Sicherheit ist
der einzige Kriegsgrund. Mit einem Wehrpflichtheer wird es keinen Angriffskrieg
mehr geben (Deutschland nach dem Kriege : Ideen zu einem Programm nationa-
ler Politik. — Leipzig 1871). Lammers skizziert die Ubliche historische Entwicklung
vom Krieg zum Frieden. Ewigen Frieden und Schiedsgerichte kann es nur im
europaischen Kulturraum geben, mit den verteidigungsféhigen Einheitsstaaten ist
jeder Kriegsgrund weggefallen: Kreuzziige gibt es nicht mehr, kriegerische Gellste
von Adel und Monarchen sind machtlos, die Diplomatie steht im Dienst des Welt-
friedens. Kriegstaten sind romantisch, aber wir bleiben nicht Knaben. ,Den nied-
rigsten Grad von Kriegslust mit dem héchsten Grade von Kriegsfahigkeit zu ver-
binden, das ist in praktischer Hinsicht die hier zu I6sende Aufgabe.” Als Freihand-
ler spricht er gegen List: Zollschranken bedeuten Féahigkeit zur Kriegsfihrung.
Der Krieg mu® am Rande der Zivilisation bleiben (Staat und Krieg, in: Vierteljah-
resschrift fir Volkswirtschaft und Kulturgeschichte 39 (1873) 1-25). Nationale
Selbstbeschrankung und Freihandel hindern Lammers nicht an Bellizismus: Daf}
die Liberalen 1859 den Krieg abgelehnt haben, sieht er 1870 als ,einen Augen-
blick von freihandlerischer AusschlieRlichkeit‘; ,Konkordanz der legitimen Frei-
handel- und Friedensidee mit einem gerechten und verniinftigen Kriege* ist még-
lich. Vgl. Arwed Emminghaus, August Lammers : Lebensbild eines deutschen
Publizisten und Pioniers der Gemeinnditzigkeit aus der zweiten Hélfte des vorigen
Jahrhunderts. — Dresden 1908; Volker Hentschel, Die deutschen Freihdndler
a.a.0. S. 135-140 und passim.

539

0.01.2026, 00:25:2



https://doi.org/10.5771/9783748931645-438
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

Karl Arnd (1788-1867)'%, Stralen- und Wasserbauingenieur, 6konomischer und
historischer Schriftsteller, steht unter den deutschen Freihdndlern als Pazifist allein.
Er Ubernahm die Deduktionen der klassischen Okonomie ohne Abstriche. Das
nattrliche System kommt ohne Staat aus, Ziel ist ein kosmopolitischer Zustand,
darauf verweisen Sittengesetz und Naturgesetz. Herrschaft der physischen Kréfte
wird durch Herrschaft des Rechts ersetzt. Auch die Volker Amerikas, Asien und
Afrikas kdnnen im freien Welthandel als Konkurrenten der Europ&er bestehen.
Seine Autobiographie zeigt, was ihn bewegt: gegen Priesterherrschaft, Willkir der
Fursten und allgemeines Wahlrecht (da posieren namlich Vertreter der Staatsge-
walt als Volksvertreter); gerade deshalb ist er fur den Kleinstaat. Die Argumente
fur Freihandel und Kleinstaat sind dasselbe: ,Konkurrenz der menschlichen Kraf-
te". Den Nationalstaat braucht er nicht. Er lobt die Kriege 1854, 1859 und 1866
als Freiheitskriege, danach gibt es keinen weiteren Grund zum Krieg. Deutsche
Nationalliberale pflegten das erst nach 1870 so zu sehen. Er hat das Ubliche
Geschichtsbild der Friedens6konomie des 19. Jahrhunderts: In der Geschichte
war Verteidigung der friedlichen, bauerlichen Gesellschaften nétig, aber der Krieg
hat sich verselbstandigt, v.a. in Kontinentaleuropa mit seinen Berufsheeren. Die
Okonomen missen an die Forderungen der Vernunft und des Chri-stentums, an die
Last des bewaffneten Friedens und an den Nutzen der Abrlistung erinnern: ,Ist das
Bestreben aller Staatsverwaltungen einmal ausschlieRlich auf die Steigerung der
materiellen Wohlfahrt und geistigen Bildung der Einwohner gerichtet, so hat kein
Staat das Eroberungsgeliiste eines seiner Nachbarn oder von Seiten eines frem-
den Staates zu fiirchten.” Dann wird kein stehendes Heer gebraucht und kein
Volk von einer fremden Nation beherrscht. Der freie Handel wird auch die weni-
ger gebildeten Vélker von den Vorteilen dieser Staatseinrichtung Uberzeugen —
jetzt Japan, bald Indien und China. Als Anhang ein Uberblick tiber die jingsten
Friedenskundgebungen: Studenten, Logen, Arbeitervereine (Die Friedenswiin-
sche, ihre sittliche und wirthschaftliche Berechtigung. — Frankfurt am Main 1867).
Vgl. Die naturgeméfBe Volkswirtschaft. — Hanau 1845, 2. Aufl. Frankfurt am Main
1851; Der Freihandel, List und das Memorandum. — Frankfurt am Main 1849; Die
Volkswirtschaft begriindet auf unwandelbare Naturgesetze. — Frankfurt am Main
1863, 2. Aufl. 1868. Autobiographie: Karl Arnd’s Leben : von ihm selbst beschrie-
ben. — Frankfurt am Main 1869. Vgl. Max Adler, Carl Arnd und seine Stellung in
der Geschichte der Nationalékonomie. — Karlsruhe 1906.

4.3.3 Militarokonomen

Militdrékonomie ist eine neue Wissenschaft fiir den neuen bewaffneten Frieden.
Wahrend die Gegner Preufens den bewaffneten Frieden auch konomisch angrei-
fen, begriinden Deutschlands filhrende Okonomen, warum sténdige Militdraus-
gaben 6konomisch gerechtfertigt seien. Sicherheit ist ein Gut, das 6konomisch
analysiert werden kann. Damit sind sie nicht alleine. Diese Art Analysen gibt es
auch bei Michel Chevalier. Die deutsche Historische Schule verweigert aber alle

" Ich danke Monika Rademacher (Stadtarchiv Hanau) fir die Bestatigung des
Sterbedatums, in der Literatur erscheinen verschiedene Daten.

540

0.01.2026, 00:25:2



https://doi.org/10.5771/9783748931645-438
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

Spekulationen Gber den kommenden Frieden des Industriezeitalters. Der Krieg ist
zur natdrlichen Umwelteigenschaft der Nationalékonomie geworden.

Karl Knies (1821-1898), einer der Begrunder der Historischen Schule der Natio-
nalékonomie, sieht in der Volkswirtschaft ,die 6konomische Seite des einen
Volkslebens®. Der internationale Verkehr (der zur gegenseitigen Ergénzung der
Volkskulturen moralisch geboten ist) gehort zu dieser Realitét wie die internatio-
nalen Konflikte, in denen sich Knies in die Tradition Adam Smiths stellt: die politi-
sche Selbstandigkeit steht ,héher als der 6konomische Vorteil des billigsten Ein-
kaufes®. Es ist eine lllusion der Friedensbewegung, daR es keinen Krieg mehr in
Europa geben kénne. Das Militdrwesen ist produktiv, weil es dem Bedurfnis nach
Sicherheit dient. Unproduktiv ist nur, dafiir zu viel Aufwand zu treiben. Kein Volk
kann durch eigenen BeschluR® den Krieg von sich fernhalten und aus ékonomi-
schem Bedurfni® zur Miliz Ubergehen. Das Militdr mu} fiir die Gesellschaft 6ko-
nomisch tragbar sein. Die Heeresgrofie ist abhangig von der Starke des Nach-
barn, in jedem Krieg kann es um Existenz gehen. In groRen Staaten ist deshalb
das Milizsystem nicht mehr mdéglich (und kleine Staaten leben vom Schutz der
groBen Staaten). Die Staaten geben aber mehr aus, als nétig wére, nachdem sie
gesehen haben, wie viel PreulRen durch den hohen Stand seines Heeres gewin-
nen konnte. Alle finanziellen Einwande werden nichts nutzen, solange die Regie-
rungen denken, daf ein starkes Kriegsheer durch ein starkes Heer im Frieden
erreicht wird. Alles dréngt auf kurze Kriege, aber kurz werden nur die Kriege sein,
in welchen sich die Gesamtkrafte der Gegner miteinander messen. Wettlauf um
neue Waffen ist nicht zu vermeiden, wenn der Krieg nicht zu vermeiden ist. Aber
die Grausamkeit des Krieges kann durch Vertrdge verhindert werden (Das moder-
ne Kriegswesen : ein Vortrag. — Berlin 1867, Neudruck in: Dieter Fritz-Assmus.
Zur Rolle der Eisenbahn fiir die Kriegfiihrung: Die Eisenbahnen und ihre Wirkun-
gen. — Braunschweig 1853. Zur Wehrgerechtigkeit: Die Dienstleistung des Solda-
ten und die Méngel der Conscriptionspraxis : eine volkswirtschaftlich-finanzielle
Erérterung. — Freiburg 1860, Neudruck in: Fritz-Assmus a.a.0. Zur Okonomie:
Jirgen Lowe, Kontextuale Theorie der Volkswirtschaft : der Ansatz von Karl
Knies als Grundlage zukiinftiger Wirtschaftspolitik. — Amsterdam 1998; Birger P.
Priorat, Produktive Kraft, sittliche Ordnung und geistige Macht : Denkstile der
deutschen Nationalbkonomie im 18. und 19. Jahrhundert. — Marburg 1998. — S.
343-356 Karl Knies’ politische Okonomie als komparative Kulturtheorie. Zur Mili-
tarékonomie: Dieter Fritz-Assmus, Karl Knies — ein friiher Militdrékonom : verges-
sene Schriften eines fiihrenden Vertreters der Alten Historischen Schule zu mili-
tédrékonomischen Problemen unserer Zeit. — Bern 1995.

Wilhelm Roscher (1817-1894), einer der Begruinder der Historischen Schule der
Nationalékonomie und der international erfolgreichste Lehrbuchautor der Okono-
mie seiner Zeit, hat den fir das 19. Jahrhundert konstitutiven Unterschied von
Antike und Moderne nie akzeptiert und will aus der antiken Geschichte Muster fur
den Verlauf der neueren entnehmen: Auf die Demokratie wird Militérdiktatur fol-
gen. Die allgemeine Wehrpflicht hat einen demokratischen Charakter, weshalb
Monarchen versuchen, das Heer durch militdrisches Standesbewuftsein vom

541

0.01.2026, 00:25:2



https://doi.org/10.5771/9783748931645-438
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

Volk zu trennen. Diese Analyse klingt bei Roscher wie eine Politikempfehlung.
Die Demokratie hat eine grélere Neigung zu Kriegen — aus Eitelkeit (eine Art
Jingoismusanalyse, belegt mit Athen und Karthago und der aktuellen antibritische
Bewegung in den USA). In der proletarisierten Gesellschaft fihrt Demokratie zur
Militardiktatur, weil allein das Militdr noch Ansehen besitzt. Roscher empfiehlt
gegen Proletarisierung Genossenschaften, Sparkassen usw. (Politik : geschichtli-
che Naturlehre der Monarchie, Aristokratie und Demokratie. — Stuttgart 1892). An
Verteidigung zu sparen ist falsche Sparsamkeit. Erst im Krieg zu risten, ist heute
zu spat. Nach jedem groRen Krieg hat man irrtimlich an den ewigen Frieden
gedacht. Okonomisch ist der Krieg immer Zerstérung, die dem Besiegten mehr
schadet, als sie dem Sieger nutzt. Aber ein Krieg kann schlechte Verhéltnisse im
Innern (er befreit unterdriickte Nationen, Religionen und Klassen) und AuRern
beenden und dadurch produktiv werden. Kriegen sind oft 6konomische Bliitezei-
ten gefolgt. Dauernde Kriege haben freilich auch die Sieger ruiniert. Er folgt Adam
Smith im Primat der Sicherheit vor der Opulenz (System der Finanzwissenschatft.
— 4. Aufl. — Stuttgart 1894 §§ 119-120). Vgl. Gottfried Eisermann, Die Grundlagen
von Wilhelm Roschers wissenschaftlichem Werk. — Disseldorf 1992; Guido Wol-
ky, Roscher, Waitz, Bluntschli und Treitschke als Politikwissenschaftler : Spétblii-
te und Untergang eines klassischen Universitétsfaches in der zweiten Hélfte des
19. Jahrhunderts. — Diss. Bochum 2006. — S. 68-150.

4.3.4 Sozialisten

Beitrage von Sozialisten aus dem deutschsprachigen Raum zu internationalen
Fragen summieren sich kaum zu einer Tradition. Einige Beitrage sind klar sozia-
listisch, wurden aber vom Marxismus um eine Wirkung gebracht (so Wilhelm
Weitling). Andere gehdren eher in die Tradition des demokratischen Nationalis-
mus: Lassalle ist aus der Erinnerung der Partei, die er gegriindet hat, nie ver-
schwunden, aber an seine aulienpolitischen Auffassungen konnte eine interna-
tionalistische Sozialdemokratie kaum anknipfen. Wilhelm Liebknecht und August
Bebel, die die deutsche Sozialdemokratie zum Marxismus gefiihrt haben, kamen
aus der demokratischen Bewegung und das hat sie gerade in Fragen der interna-
tionalen Ordnung weiter gepragt. So bleiben nur Marx und Engels, die hier wegen
ihrem permanenten Exilstatus bei sozialistischem Internationalismus behandelt
werden, aber nattrlich mul man bei deutschen Sozialisten auch an sie denken
(zumal ihre sozialistischen Gegner sie gerne als pangémanistes gesehen haben).

Die politische Organisation der deutschen Arbeiterbewegung hat 1863 mit zwei
getrennten Vereinen begonnen, was an Differenzen der Nationalpolitik lag. Der
Allgemeine Deutsche Arbeiterverein (ADAV) war pro-preufdisch und anti-
birgerlich (stand aber dem Marxismus fern), der Vereinstag Deutscher Arbeiter-
vereine (VDAV), spéter Sozialdemokratische Arbeiterpartei (SDAP), war anti-
preuBisch und stand in der Kontinuitat der birgerlichen Demokratie (ging aber
schneller zum Marxismus Uber). 1870 waren beide Parteien fur einen deutschen
Verteidigungskrieg, aber nach dem Sturz des franzdsischen Kaiserreiches waren
sie gegen die Fortsetzung des Krieges und gegen die Annexion von Elsal} und
Lothringen. Die SPD hat nie vergessen, wie unpopulér diese nicht blind nationa-

542

0.01.2026, 00:25:2



https://doi.org/10.5771/9783748931645-438
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

listischen Haltung war. Im Gothaer Programm der SPD wurde versucht, ,Befrei-
ung im Rahmen des heutigen nationalen Staates” und ,internationale Vélkerver-
briiderung“ als Ergebnis des parallelen Strebens der Arbeiterbewegung in allen
Kulturlandern zu verbinden. Karl Marx hat das verdammt; ,internationale Volker-
verbriderung“ hat er denunziert als ,eine dem birgerlichen Freiheits- und Frie-
densbund entlehnte Phrase, die als Aquivalent passieren soll fiir die internationa-
le Verbriderung der Arbeiterklassen im gemeinschaftlichen Kampf gegen die
herrschenden Klassen und ihre Regierungen® (Randglossen zum Programm der
deutschen Arbeiterpartei (1875, verdff. 1891), in: Marx-Engels-Werke 19, 23-
24=MEGA 1/25, 17; vgl. Friedrich Engels an August Bebel, 18.-28. Marz 1875,
ebd. 34, 126-127. Auch die ,Marxisten“ in SDAP und dann SPD haben sich
immer einer Einmischung der Internationalen entzogen; der Internationalismus
der SPD war ein Vorlaufer des Modells der 2. Internationalen: ein Gesprachsfo-
rum zwischen nationalen Arbeiterbewegungen. Wilhelm Liebknecht (1826-
1900), der wichtigste auRenpolitische Sprecher von ADAV/SDAP und dann SPD,
war ein Teilnehmer der Revolution von 1848/49 gewesen, stand seit dem Londo-
ner Exil Karl Marx nahe, blieb aber stark innerhalb der demokratischen Tradition.
Aus der Erfahrung der Gegenrevolution und aus dem Londoner Exil hat er Rus-
sophobie mitgebracht. Er wollte das Habsburger Reich und das Osmanische
Reich gegen die russische Gefahr gestarkt sehen (Zur orientalischen Frage. —
Leipzig 1878). Langfristig entschied sich seine Partei fir das demokratische Mo-
dell freier stdslawischen Staaten. Die Begriindung sind deutsche &konomische
und politische Interessen, man wollte Bismarck zu mehr (antirussischem) Enga-
gement auf dem Balkan zwingen (August Bebel, Deutschland, Ruf3land und die
orientalische Frage, in: Neue Zeit 4 (1886) 502-515). Immer wieder wurde die
Bereitschaft Deutschland zu verteidigen erklart. Die Unklarheiten des Begriffs der
sVerteidigung® in einer nicht von Sozialisten bestimmten AuRenpolitik wurden bis
zum August 1914, als es zu spat war, nie geklart. Eine Besonderheit der Sozialisten
war ihr beharrlicher Kampf gegen den preuBischen Militarismus. Auch das war
kein speziell sozialistisches Programm; in der bekannten Formulierung Reinhard
Hoéhns haben die Sozialisten die burgerliche Forderung nach einer demokrati-
schen Miliz aufgenommen, die das Birgertum aufgegeben hatte. Erst nach 1900
wird es mit der Diskussion Uber Imperialismus zu einem eigenen sozialistischen
Theoriefundus kommen.
Zur National-, AuRen- und Sicherheitspolitik der sozialdemokratischen Par-
tei(en): Friedrich Hertneck, Die deutsche Sozialdemokratie und die orientali-
sche Frage im Zeitalter Bismarcks, in: Archiv fiir Politik und Geschichte 7
(1926) S. 644-676; Sinclair W. Armstrong, The Social Democrats and the Uni-
fication of Germany 1863-1871, in: The Journal of Modern History 12 (1940)
485-509; Reinhard Ho6hn, Sozialismus und Heer. — Bad Homburg, Bd. |, Heer
und Krieg im Bild des Sozialismus. — 1959; Bd. Il, Die Auseinandersetzung
der Sozialdemokratie mit dem Moltkeschen Heer. — 1959; Gerhard Schlott,
Nationales und internationales Denken der deutschen und franzésischen Sozia-
listen (besonders in den Jahren 1865-1871). — Diss. Frankfurt am Main 1960.
— S. 81-143; Gunter Ebersold, Die Stellung Wilhelm Liebknechts und August
Bebels zur deutschen Frage 1863 bis 1870. — Diss. Heidelberg 1963 (beste
Dokumentation von Liebknechts Journalistik); Roger Morgan, The German
Social Democrats and the First International 1864-1872. — Cambridge 1964;

543

0.01.2026, 00:25:2



https://doi.org/10.5771/9783748931645-438
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

Hans-Josef Steinberg, Sozialismus, Internationalismus und Reichsgriindung,
in: Reichsgriindung 1870/71 : Tatsachen, Kontroversen, Interpretationen |/
hrsg. von Theodor Schieder und Ernst Deuerlein. — Stuttgart 1970. — 319-344;
Horst Bartel/Gustav Seeber, Reichsgriindung, Pariser Kommune und revo-
lutiondre Arbeiterbewegung, in: Arbeiterbewegung und Reichsgriindung /
hrsg. von Horst Bartel. — Berlin 1971. — S. 77-126; Hans-Ulrich Wehler, Sozial-
demokratie und Nationalstaat : Nationalitdtenfragen in Deutschland 1840-
1914. — 2. Aufl. — Géttingen 1971 (zu nationalen Minderheiten nach 1864 und
1870); Dieter Groh/Peter Brandt, ,Vaterlandslose Gesellen® : Sozialdemokra-
tie und Nation 1860-1990. — Minchen 1992. — S. 13-53.

4.3.4.1 Wilhelm Weitling

1808-1871, Schneider und Berufsrevolutionadr, Verfasser der programmatischen
Texte des Bundes der Gerechten. Auswanderung in die USA. Biographie: Wal-
traud Seidel-Hoppner, Wilhelm Weitling (1808-1871) : eine politische Biographie.
— Frankfurt am Main 2014.

Weitling hatte groRen Erfolg bei der Werbung von Arbeitern fir den Sozialismus,
seine Bucher kénnen gelesen werden wie eine schriftliche Fixierung dieser Wer-
bung. Sie leben von den erfahrbaren Paradoxien der sozialen Ungerechtigkeit.
Dazu gehért auch die Genealogie der Ungleichheit seit den Anfédngen der
Menschheit, eine Art historischer Materialismus avant la lettre (nach franzosi-
schen Quellen). Er hatte einen universalwissenschaftlichen Ehrgeiz, doch ein
deutscher Proudhon ist er nicht geworden. In seinem ersten Buch Die Menschheit
wie sie ist und wie sie sein sollte (1838, letzte Neuausgabe Reinbek 1971) nannte
er als Ziel: ,Allgemeine Vereinigung der ganzen Menschheit zu einem grof3en
Familienbunde®; aber ihn interessierte die Beseitigung des Trennenden mehr als
die Institutionen der Vereinigung. Von Weitling blieb seine Feststellung, dal® das
Proletariat kein Vaterland hat. Marx und Engels gaben diesem Handwerkersozia-
lismus keine Chance, aber das Kommunistischen Manifest, ihnre neue Programm-
schrift fir den von Weitling gegriindeten Verein, zeigt in den internationalen Tei-
len starke Kontinuitat.
Vgl. zu Weitling: Lothar Knatz, Utopie und Wissenschaft im friihen deutschen
Sozialismus : Theoriebildung und Wissenschaftsbegriff bei Wilhelm Weitling. —
Frankfurt am Main 1984; Wolf Schéafer, Die unvertraute Moderne : historische
Umrisse einer anderen Natur- und Sozialgeschichte. — Frankfurt am Main
1985; Fabio Bazzani, Weitling e Stirner : filosofia e storia (1838-1845). — Mila-
no 1985; Klaus Mader, Wilhelm Weitlings politische Theorie : Entwicklung und
Vergleich zum rezipierten politisch-literarischen Umfeld. — Diss. Minchen
1989; Seidel-Hbppner a.a.O. S. 297-517.

Garantien der Harmonie und Freiheit. — Vivis 1842. - XII, 264

Letzte Neuausgabe Stuttgart 1974

|. Abschnitt Die Entstehung der gesellschaftlichen Ubel

Enthalt den Weg der Entstehung des Eigentums, der Erbschaft, des Krieges, der
Sklaverei, des Handels.

544

0.01.2026, 00:25:2



https://doi.org/10.5771/9783748931645-438
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

1110 Das Soldatenwesen

Ein frihes Dokument sozialistischer antimilitaristischer Agitation.

1/11 Vaterland, Grenzen und Sprachen

Das Vaterland ist aus Grundbesitz entstanden. Die Bewohner dieser friilhen Staa-
ten hatten Vaterlandsliebe, weil sie in einem Krieg alles zu verlieren hatten. Das
moderne Proletariat hat schon alles verloren und hat deshalb kein Vaterland (vgl.
auch Weitlings Rhetorik der allgemeinen Fremdheit, die daraus folgt). Nationale
Eigenheiten sind Uberrest von Riicksténdigkeit (auch die Vielfalt der Sprachen
zeigt nur die frihgeschichtliche Isolierung). Die kiinftige sozialistische Gemein-
schaft wird rasch zu einer einzigen Zivilisation fihren.

I1. Abschnitt Ideen einer Reorganisation der Gesellschaft

Weitling zeichnet ein Bild der Arbeitsorganisation der kiinftigen Gesellschaft und
skizziert Verwaltungseinheiten mit bis zu 1 Million Einwohnern. Wir erfahren
nichts tber die ,AuRenbeziehungen* dieser Einheiten. Zumindest in der Uber-
gangszeit gibt es noch Armeen, in die ,Begierdekranke“ gesteckt werden, die den
Aufbau des Sozialismus stéren wiirden.

Friedrich Griinhagen, ,Mitglied des suspendierten Kdnigsberger Arbeiterver-
eins“, mit einer ungliicklichen aber hartnackigen Beziehung zur Friedensbewe-
gung. Er versuchte dem Kd&nigsberger Friedens-Verein zu erklaren, daf® der Frie-
den nicht direkt durch Miliz und Abrustung erreicht werden kann. Die Friedens-
vereine missen fir das Recht auf Arbeit und fur die Abschaffung von Privilegien
kadmpfen. Sein ,Friihsozialismus® war Kampf gegen Behinderung selbsténdiger
Handelsgehilfen und Kampf fiir ein neues System direkter Steuern (daftr ist er
bereits 1848 mit einer Petition nachweisbar) und fir Kredite als Entschadigung
der Benachteiligten. Am Ende soll es keinen Staat mehr geben, nur noch Produ-
zenten. Er beruft sich auf Proudhon und Girardin. Mal erwéhnt er, dal® Soldaten
die Besitzenden verteidigen, mal, dal® ein pauperisierter Staat kein guter Nachbar
sei, aber die Beziehung des gesellschaftlichen zum internationalen Frieden ist
immer fllichtig. Grinhagen gehért zu den deutschen Autoren, die die internationa-
le Friedensbewegung als Appellinstanz verstehen: Nachdem kein deutscher Frie-
densverein mit ihm diskutieren wollte, wendet er sich an den Friedenskongre® als
,Gesamtvereinstatigkeit der zivilisierten Gesellschaft®. Die Freunde des allgemei-
nen Vélkerfriedens nennt er umstandslos ,friends of social peace.” Vgl. Ein Wort
an und flir die Friedensvereine. — Kénigsberg 1850; Ein Wort an und fiir die Frie-
densvereine : Folge. — Konigsberg 1850; Vorlage zum diesjahrigen Congrel3 der
Freunde des allgemeinen Vélkerfriedens ausgeschrieben nach London zum 22.
Juli u. folg. Tage. — Kénigsberg 1851 (die Vorlage selber hat einen Titel, dessen
Versprechen nicht eingeldst wird: Uber die Ursachen des Krieges und die Bedin-
gungen zum Frieden). Veit Valentin erwahnt ihn, obwohl er nichts mit dem VéI-
kerbundgedanken zu tun hat (Geschichte des Vélkerbundgedankens in Deutsch-
land. — Berlin 1920. — S. 81); Karl Holl wiirdigt ihn als einen Kritiker der Friedens-
bewegung (Pazifismus in Deutschland. — Frankfurt am Main 1988. — S. 30-31).

545

0.01.2026, 00:25:2



https://doi.org/10.5771/9783748931645-438
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

4.3.4.2 Moses Hess

1812-1875, Sohn eines judischen Fabrikanten, philosophischer und sozialisti-
scher Publizist, seit 1845 meist im Exil, vor allem in Paris. Seit 1863/64 fur Las-
salles Allgemeinen Deutschen Arbeiterverein tétig, spéter Anndherung an die
Internationale. Biographie: Edmund Silberner, Moses Hess : Geschichte seines
Lebens. — Leiden 1966; Shlomo Na’aman, Emanzipation und Messianismus :
Leben und Werk des Moses Hel3. — Frankfurt am Main 1982.

Hess' Beitrag zur junghegelianischen Diskussion einer Philosophie der Tat wird
noch beachtet, weil er damit in eine bekannte Diskussion palt. Sonst paf’t Hess
nie. Die heilige Geschichte der Menschheit von einem Jiinger Spinozas (1837;
jetzt in: Philosophische und sozialistische Schriften 1837-1850 : eine Auswahl. —
2. Aufl. — Berlin 1980. — S. 1-74) ist eine pseudo-spinozische Theosophie, einer
der frihesten deutschen sozialistischen Texte, noch ohne irgendeine Beziehung
zu einer realen sozialistischen Bewegung. Mit seinen messianischen Ziugen und
dem Ernstnehmen der Liebe héatte er ein deutscher Saint-Simonist werden kén-
nen. Er ist wie Marx zu 6konomischer Argumentation weitergegangen, doch
Georg Lukacs hat wohl Recht: ,Als Theoretiker ist er aber an der Berlihrung mit
der materialistischen Dialektik zugrunde gegangen® (Moses Hess und die Pro-
bleme in der idealistischen Dialektik 1926). Auf seinen geschichtstheologischen
»~Spinozismus® ist Hess wieder zuriickgekommen, er versuchte jahrzehntelang,
seiner Heiligen Geschichte ein Fundament in einem metaphysisch bis physikali-
schen Naturalismus zu geben. Shlomo Na’aman hat Hess beschrieben als Typus
der Unstabilitét eines Juden der ersten Generation der Emanzipation in Deutsch-
land. Aber es ist genauso die Unstabilitdt eines Demokraten und Sozialisten der
ersten Generation in Deutschland. Unstabil war auch sein Publikum: Die Heilige
Geschichte 1837 ist fur Juden geschrieben, die erkennen mussen, dafl} der tradi-
tionelle Messianismus keine Zukunft hat; Die européische Triarchie 1841 ist fur
Deutsche geschrieben, die vor der patriotischen lllusion eines nationalen Ein-
zelgangs gewarnt werden; Jugement dernier du vieux monde social 1851 erinnert
die Franzosen, an ihre historische Pflicht, den sozialen und nationalen Bewegun-
gen Europas beizustehen; Rom und Jerusalem 1862 warnt deutsche Juden an-
gesichts des deutschen Rassismus vor den lllusionen, dall das Ziel des Juden-
tums nur in Nationalitdt oder nur in Humanitat liegt. Vgl. zu Moses Hess neben
Silberner und Na’aman: G. Battista Vaccaro, Socialismo e umanesimo nel pen-
siero di Moses Hess : (1837 — 1847). — Napoli 1981; Shlomo Avineri, Moses Hess
: Prophet of Communism and Zionism. — New York 1985; Gérard Bensussan,
Moses Hess, la philosophie, le socialisme (1836-1845). — Paris 1985.

So wie Hess immer (irgendwie) sozialistisch war, so war er immer (irgendwie)
internationalistisch. Die Heilige Geschichte, die mit der Entstehung der géttlichen
Einheit aus der Verschiedenheit beginnt, endet mit einem Ausblick auf eine
deutsch-franzésischen Union, der Kern des Neuen Jerusalems ist ein Volker-
bund. Hess weif} nicht recht, ob es im heiligen Reich noch verschiedene Staaten
und Nationen geben wird, aber er weil3, dal} deren Patriotismus dem Bewul3tsein
der Einheit aller Staaten untergeordnet sein wird. Die europdische Triarchie ist
saint-simonistisch, aber in deutscher post-hegelianischer Manier wird die politi-

546

0.01.2026, 00:25:2



https://doi.org/10.5771/9783748931645-438
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

sche Konkretisierung durch die Fixierung auf die kiinftige Religion des Geistes
verundeutlicht. Hess will den Nationalegoismus beenden und die Nationen bewah-
ren. Weil in Gesellschaft und Moral Institutionen entscheidend sind, werden die
Vélker die Subjekte der Geschichte bleiben. Die européische Triarchie ist post-
saint-simonistisch, weil Hess das Scheitern der neuen Religion bereits bedenkt.
Der Weg zur Einheit mul mehr als subjektiver Wunsch sein, ndmlich eine Ten-
denz der européischen Geschichte des Verhaltnisses von Staat und Kirche, von
Reichtum und Armut. Kern seiner Theosophie ist die Offenbarung Gottes in der
Geschichte und damit in den Nationen (fur diesen in der deutschen Tradition so
gut bekannten Gedanken zitiert er tbrigens Tocqueville). Na’aman hat darauf
aufmerksam gemacht, wie hilflos die Formulierung des Beitrags Englands zur
Triarchie ist: als wolle Hess vermeiden, die Rolle der Industrie anzuerkennen.
Eine klar sozialistische Stellungnahme zum Frieden gibt es nur einmal, in der
verkirzten Form eines Katechismus (geschrieben im Auftrag einer der Faktionen
des Bundes der Kommunisten): Die permanente Revolution ist Kampf bis zum
Sieg der arbeitenden Klasse in allen zivilisierten Landern. Der Sozialismus in
einem Lande ist nicht mdglich, weil er immer bedroht ist, solange es noch nicht-
sozialistische Staaten gibt. Die in einem Land siegreichen Arbeiter missen ihren
Bridern in anderen Landern zu Hilfe eilen. Nach dem Sieg der Arbeiter in allen
zivilisierten Landern wird es keine Eroberungskriege oder Handelskriege mehr
geben, nur noch Einsatze der Arbeiterarmeen zur Kultivierung der unkultivierten
Lander, es ist nicht ausgeschlossen, dal es dabei zu Kriegen kommt (Roter
Katechismus fiir das deutsche Volk (1850), in: Philosophische und sozialistische
Schriften a.a.0. S. 448, 453, 456). Kurz darauf, in Jugement dernier du vieux
monde social (1851), laRt Hess das Schema der Triarchie nur noch negativ
erkennen: die germanische Rasse (Deutsche und Englander) ist unfahig zum
So-zialismus, ohne Frankreich wére Europas Zukunft die Sklaverei. Damals er-
wartet er noch ein sozialistisches, demokratisches oder wenigstens republikani-
sches Frankreich. An diesem Bild Frankreichs halt er aber auch in bonapartisti-
scher Zeit fest. Hess’ Zionismus geht aus dem Baufehler der européischen Triar-
chie hervor: Was er in Die Heilige Geschichte der Menschheit mihsam England
zuschreiben wollte, findet er bei den Juden leicht: einen nationalen Kult. Ein judi-
sches Gemeinwesen soll die Richtung der sozialistischen Zukunft angeben.
Hauptthema ist das Versagen des zur Geselligkeit unfédhigen Deutschland (vgl.
auch seinen Beitrag zu der bonapartistischen Zeitschrift L’Espérance 18.12.1859,
zitiert bei Silberner, Moses Hess a.a.O0. S. 380). Ein normaler Staat kann das
nicht sein, Silberer spricht von einem Orden oder einem Aktionszentrum. Zum
bonapartischen Hess (unter dem Pseudonym Améro): Du réle de I’Allemagne
dans le mouvement des nationalités en Europe, in: Revue contemporaine Sept.
1863. — S. 142-164; L’Allemagne et le mouvement des nationalités en Europe,
ebd. Mars 1864. — S. 124-137. Er hoffte auf einen européaischen KongreR, der
Frankreich erlaubt, ein demokratisches Deutschland einzurichten, und zuletzt auf
einen franzdsischen Sieg Uber Preufden.
Bei Silberner, Na’aman, Avieri werden alle Hauptschriften von Hess ausfiihr-
lich behandelt. Vgl. als Ergdnzungen: Stephen P. Halbrook, Left Hegelianism,
Arab Nationalism, and Labor Zionism, in: The Journal of Libertarian Studies 6
(Spring 1982) 181-199; Michel Espagne, Typologie nationale et philosophie
sociale : La Triarchie européenne de Moses Hess, in: Le cheminements de

547

0.01.2026, 00:25:2



https://doi.org/10.5771/9783748931645-438
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

I'idée européenne dans les idéologies de la paix et de la guerre | éd. par Mari-
ta Gilli. — Paris 1991. — 293-202; Hans-Joachim Becker, Fichtes Idee der Na-
tion und das Judentum. — Amsterdam 2000. — S. 287-293

Die europdische Triarchie. — Leipzig : Wigand, 1841. — 185 S.

in: Philosophische und sozialistische Schriften 1837-1850 : eine Auswahl. —
2. Aufl. — Berlin : Akademie Verl., 1980. — 75-166

| Das rémisch-germanische Europa in seiner Ganzheit

Uber den Weg von der Herrschaft des Staates (rémisch) zur Herrschaft des Geistes
(germanisch) und Uber die deutsche Reformation und die Franzdsische Revoluti-
on als die groRen Schritte auf diesem Weg. Ein europaischer Krieg wiirde zu einem
allgemeinen europaischen Bund fihren. ,Das Reich Gottes ist vor Allem das
Reich des Friedens. Wo aber der Friede ein ewiger sein soll, da mul® er durch
langen Kampf, durch viele Schmerzen errungen werden... Noch Ein groRer, welt-
historischer Kampf, und der ewige Friede wird kein schéner Traum, kein frommer
Wunsch mehr, sondern realisiert sein.“ Nach dem Sieg Uber Napoléon gibt es
keinen Grund mehr fir Feindschaft gegen Frankreich, nach der Sklavenbefreiung
keinen Grund mehr fur Feindschaft gegen England. Die blo3 duRere Einheit Rul3-
lands (die nur Konservative beeindruckt) ist etwas anderes als die innerlichen
Einheit Europas, die durch Harmonie der verschiedenen Hauptvdlker Deutsch-
land, Frankreich, England geschaffen wird. Durch diese Einheit wird der Frieden
aller garantiert. 1815 wurden nur bewaffneter Frieden und Balance geschaffen.
Frieden ohne Vertrauen wird leicht gebrochen.

Il Europa in seiner Zerfallenheit

deutsche Geistesfreiheit, franzésische wirkliche Freiheit, englisches historisches
Recht.

V Deutschland, Frankreich und England: unsere Zukunft oder die sozial-
politische Freiheit

Apologie der Liebe, die in Familien, Stdmmen, Nationen, Rassen wirkt. Ziel der
Geschichte ist die Uberwindung des Egoismus in und zwischen diesen Gruppen.
Diese allgemeine Liebe soll keine Vernichtung friiherer Organisationen der Liebe
sein. Aber er schreibt vor allem gegen den (deutschen) nationalen Patriotis-
mus. Die europaische Triarchie wird die européische Einheit schaffen, wenn
England die deutsche und die franzdsische Tendenz vereinigt und der neuen
europédischen Religion eine o6ffentliche Gestalt gibt. Das Ende der russisch-
englische Allianz wird mehr sein als ein gewéhnlicher Wechsel von Bindnissen.
Anhang Die russische Politik

Das Prinzip, auf dem ein Staat beruht, ist so sehr Grundlage seiner Macht wie
sein sogenanntes Interesse, seine materielle Basis. Unnaturliche Allianzen fihren
nicht weit. Es soll nicht ldnger mdglich sein, da® Ruland mit einzelnen der drei
europaischen Nationen Bindnisse schliel3t, nur ein Biindnis mit allen gemeinsam
soll noch méglich sein.

Rom und Jerusalem, die letzte Nationalitdtenfrage : Briefe und Noten. —
Leipzig : Mengler, 1862. — XVI, 239 S.

Neuausgaben Leipzig 1899; Wien 1919 und 1935; Tel Aviv 1935 und 1939
(gekiirzt); Saarbriicken 2007.

548

0.01.2026, 00:25:2



https://doi.org/10.5771/9783748931645-438
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

Mit der Befreiung Roms (von der Herrschaft des Papstes) wird auch das totge-
glaubte judische Volk am Vélkerfrihling teilnehmen. Das Judentum hat die erha-
benste Religion geschaffen: nicht egoistisch auf das Seelenheil des isolierten
Individuums fixiert, sondern auf das Individuum in der Familie, die Familie in der
Nation, die Nation in der Menschheit, die Menschheit in der Schépfung, die Ein-
heit von Schépfung und Schépfer. Deshalb hat Judentum das Recht einer grofRen
Kulturnation. Der Judenhal ist eine deutsche Rasseneigenschaft. Die deutschen
Demokraten haben die européische Nationalitdtenbewegung verhéhnt. Ein letzter
Rassenkampf ist notwendig, weil die Deutschen nicht begreifen, dall das Zeitalter
der Rassen vorbei ist. Auch das kleinste Volk, das als ein kulturhistorisches Volk
gelten kann, kann mit den Sympathien der mé&chtigsten westlichen Kulturvélker
rechnen. Die Deutschen haben nicht begriffen, dall sie ihr nationales Ziel nur
durch Freundschaft mit den fortgeschrittensten und méachtigsten Vélkern der Erde
erlangen kénnen. (Hess wirbt fir eine judische Kolonie in Nahost, zu der Frank-
reich so helfen soll, wie es auch sonst anderen Vélkern hilft.)

4.3.4.3 Ferdinand Lassalle

1825-1864, Sohn eines judischen Kaufmanns, Studium der Philosophie, 1846-
1854 Rechtsbeistand im Scheidungsprozel der Grafin Hatzfeld. 1863 Abspaltung
einer Arbeiterorganisation von der demokratischen Bewegung. Biographien:
Hermann Oncken, Lassalle, eine politische Biographie. — 4. Aufl. — Stuttgart 1923;
Shlomo Na’aman, Lassalle. — Hannover 1970. Einfuhrung: Hans Mommsen, Die
geschichtliche Bedeutung Ferdinand Lassalles, in: ders., Arbeiterbewegung und
Nationale Frage (1969). — Gottingen 1979. — S. 260-295

Lassalles historische Bedeutung als Griinder der ersten Arbeiterpartei steht au-
Rer Frage. Das Problem ist, fur eine Bedeutung ald Theoretiker einschlagige Tex-
te zu finden: sein Werk besteht aus Blichern Gber den Philosophen Heraklit (den
Metaphysiker des Konflikts) und Uber die Rechtsgeschichte des Eigentums,
einem Historiendrama, zwei Prasentationen der politischen Philosophie Fichtes
als Theorie der Demokratie in Deutschland, Stellen aus den Briefen an Marx und
Rodbertus; selbst die Jugendbriefe (eher spannend fir eine Geschichte der
Spétpubertdt im burgerlichen Deutschland des 19. Jahrhunderts) muften strapa-
ziert werden. Es bleiben seine Agitationstexte 1862 bis 1864 Uber kapitalistische
Ausbeutung, liberale Genossenschaften und staatlich geférderte sozialistische
Genossenschaften. Es ging um Delegitimierung der herrschenden Verhaltnisse
und ihrer liberalen Apologetik, nicht um Analyse der deutschen Realitét. Die Erin-
nerung an Lassalle war auf die SPD angewiesen, die sich in ihrer marxistischen
Zeit schwertat, ihn als Theoretiker ernst zu nehmen. Birgerliche Historiker befal3-
ten sich mit Lassalle, um die internationalistische SPD an die Lehren dieses Eta-
tisten und Nationalisten zu erinnern. Mit der Regierungsbeteiligung der SPD 1919
sah es nach einer Lassalle-Rezeption aus (Karl Renner, Hans Kelsen, Hermann
Heller — merkwiirdigerweise alles Osterreicher). Aber bald gab es nur noch Fest-
reden und dann Historisierung.

Vgl. Fritz Nova, Lassalle als sozialistischer Theoretiker. — Kéln 1980. Zur

Rechtstheorie: Albert Lévy-See, La force et le droit d’apres Ferdinand Lassal-

549

0.01.2026, 00:25:2



https://doi.org/10.5771/9783748931645-438
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

le, in: Mélanges offerts M. Charles Andler. — Strasbourg 1924. — S. 217-229;
Thilo Ramm, Ferdinand Lassalle als Rechts- und Sozialphilosoph. — Meisen-
heim 1956 (Neuausgabe in: Thilo Ramm, Ferdinand Lassalle : der Revolutio-
nédr und das Recht. — Baden-Baden 2004); Ferdinand Lassalle und das
Staatsverstdndnis der Sozialdemokratie | hrsg. von Peter Brandt und Detlef
Lehnert. — Baden-Baden 2014. Zur Wirkung: Wolf-Ulrich Jorke, Rezeptions-
und Wirkungsgeschichte von Lasalles politischer Theorie in der deutschen
Arbeiterbewegung : von der Aufhebung des Sozialistengesetzes bis zum
Ausgang der Weimarer Republik. — Diss. Bochum 1973; Ferdinand Lassalle
und das Staatsverstdndnis der Sozialdemokratie a.a.O.

Lassalle Ansichten Uber das Recht der Nationen und das Recht, fir ihr Recht
Krieg zu fihren, sind deutlich zu fassen. Sein Ziel ist ein deutscher Nationalstaat,
der auf eine demokratisch-sozialistischen Revolution angewiesen ist (vgl. Fichtes
politisches Verméchtnis und die neueste Gegenwart (1860), in: Gesammelte
Reden und Schriften VI (1919) 61-102). Die Historiker Bernfeld und Na’aman
haben deutlicher als die Kommentatoren von Lassalles Politischer Theorie gesehen,
dal sein politisch-soziales Engagement auf Beziehungen zum italienischen
Risor-gimento zurtickgeht. Eine sozialistische Theorie internationaler Beziehun-
gen ist es gewild nicht. Aber auch der Unterschied zu Marx und Engels ist ein
politischer. Diese sahen Ruflland und das bonapartistische Frankreich als Haupt-
gefahren fir Demokratie und Sozialismus, Lassalle erlaubte sich, an den Erfolg
internationaler demokratischer Verschwodrungen zu glauben. Seine Idee, Garibal-
di mit einer Armee aus Demokraten Wien erobern zu lassen, brachte den endgil-
tigen Bruch zwischen Marx und Lassalle (Marx an Engels 30.07.1862, MEW 30,
257-259=MEGA 111/12, 171-173). Seine Karte Europas ist eine Version der demo-
kratischen Idee der grofden historischen Nationen. Aber mit einem sehr starken
Gewicht Deutschlands: die preuRisch okkupierten Teile Polens sollen deutsch
bleiben (Resolution zur Polenfrage, in: Reden und Schriften IV (1919) S. 304-
306); der Balkan soll durch deutsche Truppen geordnet werden (Lassalle an Karl
von Rodbertus 8. Mai 1863, Briefe VI, 338). Kautsky, Ramm und Wette haben
das als Imperialismus verurteilt. Lassalles Kriterium fir den Rang als historische
Nation ist die Fahigkeit, Angehoérige anderer Vélker zu assimilieren. Historische
Ergebnisse missen anerkannt werden (seine Beispiele sind fiir Europa nur histo-
rische, fur Ubersee gegenwértige). Der Beitrag zur Kultur kann als Beitrag zu
Demokratie und Freiheit gemessen werden: Frankreich hat das Elsafl} durch die
Revolution gewonnen. Aber fir Preuf’ens Recht auf Posen spart er sich einen
Beweis aus einem revolutiondren Fortschritt. In einer Debatte in der hegeliani-
schen Philosophischen Gesellschaft zu Berlin 1861 wiederholt Lassalle die Stel-
lungnahmen von 1859 und 1860: Nationen kommen zwar von Natur, aber ein
Recht erhalten sie erst, wenn sie die Menschheit voranbringen. Nationen, die
blof3 nattrlich bleiben, sind ,nur Diinger fir andere Nationen®. Im Altertum hatten
alle Nationen ihre eigene Art, seit dem Christentum ist Freiheit die Idee aller zivili-
sierten Nationen, die urspriingliche Nationalitat ist Gberwunden, Nationen sind nur
noch Verwirklichung der Idee der Freiheit. Die ,Germanen* sind allein diese Idee,
ein nationalitatsloses Volk, das Freiheit rein verwirklichen kann (Uber den Begriff
der Nationalitdt in der Rechtsphilosophie : Discussionen von 23. Februar und 30.
Mérz 1861, in: Der Gedanke : philosophische Zeitschrift 2 (1861) 249-252).

550

0.01.2026, 00:25:2



https://doi.org/10.5771/9783748931645-438
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

Ramm hat das als Weltherrschaft der Deutschen gelesen. Eine deutsche Aufga-
be, die Freiheit (Sozialismus) in der Welt voranzubringen, hat Lassalle gewifl}
gesehen. Aber man muf} disparate Texte mischen, um bei ihm eine Aufgabe zu
finden, Vélker, die bereits auf diesem Weg der Freiheit sind, auch in Zukunft zu
beherrschen. Fir die preuRischen Polen, die Tschechen und die aulereuropai-
sche Welt freilich kein Trost.
Vgl. zu Lassalles deutschland- und auRenpolitischen AuRerungen die Biogra-
phien von Oncken und Na’aman. Am vollstdndigsten ist Leon Bernfeld, Ferdi-
nand Lassalles Stellung zur innerdeutschen und auswartigen Politik. — Diss.
Wien 1922. Ein ernsthafter Versuch diese AuRerungen als Theorie zu fassen:
Thilo Ramm a.a.0. 1956 S. 88-106 Vom Nationalstaat zum Weltstaat (= 2004
S. 81-99). Uberblicke, die kaum tGber Ramm hinausgehen aber dessen extre-
mere Schllsse scheuen: Hans-Ulrich Wehler, Sozialdemokratie und National-
staat. — 2. Aufl. — Géttingen 1971. — S. 34-48; Wolfram Wette, Kriegstheorien
deutscher Sozialisten. — Stuttgart 1971. — 102-144. Aulerdem: Reinhard
Hoéhn, Sozialismus und Heer, Bd. |. — Heer und Krieg im Bild des Sozialismus.
— Bad Homburg 1959. — S. 149-177 (Lassalle sieht wie der Liberalismus sei-
ner Zeit, dal® demokratische Vélker keine Kriege gegeneinander fiihren sollen
und daf® das Heer demokratisch verfallt sein soll; im bismarckschen Staat hat
nur die Sozialdemokratie diese Ideen weitergefuhrt).

Der italienische Krieg und die Aufgabe Preussens. — Berlin : Duncker, 1859.
-738S.

in: Gesammelte Reden und Schriften. — Berlin : Cassirer, | (1919) 113-112
Gegen die deutsche, pro-6sterreichische 6ffentliche Meinung verteidigt Lassalle
den italienischen Krieg als ,den gerechtesten und heiligsten Krieg, den je eine
Nation kdmpfen kann, es kdmpft fur seine nationale Unabhé&ngigkeit und Existenz.”
Der Staatsbegriff des Zwangsstaates Osterreich ist kulturfeindlich. Demokratie ist
nicht von nationaler Selbstbestimmung I6sbar, Autonomie im Innern setzt Auto-
nomie nach aullen voraus. Lassalle verurteilt Lamartines Nichtintervention 1848,
die das Ende der Revolution auch in Frankreich brachte. Das Nationalitatenprin-
zip darf keine Ausnahme erleiden. Nationalstaaten kénnen nur die historischen
Vélker werden, denn das Nationalitdtenprinzip wurzelt im Recht des Volksgeistes
auf eigene geschichtliche Entwicklung und Selbstverwirklichung. Das Recht der
Weltgeschichte ist groRer als das Recht einzelner Gruppen auf einen eigenen
Staat. Mit dem Recht der Weltgeschichte hat die angelsdchsische Rasse Ameri-
ka, Frankreich Algerien, England Indien, deutsche Vdélker slawische Vélker
(gemeint ist die mittelalterliche Expansion nach AltpreuRen, Schlesien und die
Gebiete 6stlich der Elbe) und Frankreich Elsa und Lothringen zur Assimilation
gezwungen. Der ésterreichische Anspruch Italien zu zivilisieren, ist absurd. Oster-
reichs status quo ist kein Prinzip. Es mul} seine nicht-deutschen Gebiete aufge-
ben und eine deutsche Provinz werden (wobei B&hmen Teil dieses Deutschlands
sein soll). In einem Krieg PreuRens gegen Osterreich und Danemark kann
Deutschland auf Seiten des Prinzips freier Nationalitdten kampfen. Bei einer
preuRischen Verteidigung gegen Frankreich wiirde die Demokratie auf der Seite
PreuRens stehen.

551

0.01.2026, 00:25:2



https://doi.org/10.5771/9783748931645-438
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

Bernhard Becker (1826-1882), Journalist in der demokratischen und sozialisti-
schen Bewegung, Lassalles Nachfolger als Vorsitzender des ADAV, von Zeitge-
nossen und Nachwelt einhellig als dafuir unféhig abqualifiziert. Deutlich fehlte ihm
der enthusiastische Glaube, die von ihm voriibergehend geflihrte Bewegung sei
l&ngst dabei, Europa zu verwandeln. Das Nationalitatenprinzip, das die demokra-
tische Bewegung fur die Neuordnung Europas halt, wird ldngst von den Regie-
rungen milBbraucht. Das Recht aller Vélkerschaften, die in ihrer Naivitét glauben,
Staaten werden zu kdnnen, kann nicht akzeptiert werden, es ware Ruckfall in
mittelalterliche Sonderheiten und wirde nicht den Frieden bringen. Das Recht
einiger grof3er Staaten zu akzeptieren, verwandte Voélker zu assimilieren, wirde
nur Streit bringen. Auch ein internationaler Gerichtshof kann nicht helfen (er beruft
sich summarisch auf Hegel). So bleibt nur eine Lésung: ,durch einen Rechtsbau
auf sozialem Grunde Europa in einen einzigen Staat umzuwandeln.” Aber dazu
ist ein sittlicher Durchbruch nétig, der véllig in der Zukunft liegt (Der MiBbrauch
der Nationalitdten-Lehre. — Wien 1867, weitere Auflagen 1868 und 1873).

Franz Wiede, 1877 bis 1880 Redakteur der Neuen Gesellschaft in Zirich (einer
Zeitschrift, die als Theorieorgan des Sozialismus gedacht war, der Marx und
Engels aber miltrauten), versuchte eine eigene Deutung der Zukunft des Krie-
ges. Kriege kénnen nicht aus dem Kampf ums Dasein erklart werden, der zwingt
umgekehrt zur Vereinigung im Krieg gegen die Natur. Die 6konomische Entwick-
lung einigt die Menschheit durch internationale Arbeitsteilung, Verkehr, Auslands-
kapital. Auch die geistige Entwicklung fuhrt zur Einheit: eine Sprache wird Welt-
kultursprache werden, der Nationalismus verschwindet, weil der Verstand das
Gemut zuriickdrangt. Die Sozialisten sollen sich an die Demokratie halten, die
unausweichlich zum Sozialismus fihrt. Demokratische Parlamente werden das
Militar beschréanken; unilateral ist das nicht mdglich, aber Gber parlamentarische
Initiativen zu einer internationalen Abmachung. Er erwartet Schiedsgerichte und
Umristung auf Berufsmilitdr oder Miliz. Die Friedensdividente soll dem Unter-
richtsbudget zukommen (Der Militarismus : social-philosophische Untersuchun-
gen in gemeinverstandlicher Form. — Zirich 1877, Neudruck in: Militarism, Poli-
tics, and Working Class Attitudes in Late Nineteenth-century Europe. — New York
1971 in der Reihe Garland Library of War and Peace).

4.3.5 Soziologen

4.3.5.1 Albrecht Schiffle

1831-1903, Journalist, Professor der Volkswirtschaft in TlUbingen, Mitglied des
wirttembergischen Landtages und des deutschen Zollparlaments. Professor in
Wien, 1871 &sterreichischer Handelsminister. VVgl. Albrecht Schaffle, Aus meinem
Leben. — Berlin 1905. Zu Schaffles historischer Bedeutung: Willy Real, Der
Deutsche Reformverein : groBdeutsche Stimmen und Kréfte zwischen Villafranca
und Kéniggrétz. — Libeck 1966; Elisabeth-Charlotte Blichsel, Die Fundamentalar-

552

0.01.2026, 00:25:2



https://doi.org/10.5771/9783748931645-438
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

tikel des Ministeriums Hohenwart-Schéffle von 1871 : ein Beitrag zum Problem
des Trialismus im Habsburgerreich. — Diss. Breslau 1941, Neudruck Aalen 1982;
Imai-Alexandra Réhreke, Albert Schéffles Wandlungsprozel3 vom liberalen Zen-
tralisten zum freiheitlichen Konservativen in Osterreich. — Wien 1971.

Schéffle war politisch wichtig als Publizist und Politiker in den Jahren vor der
nationalstaatlichen Einigung Deutschlands. Zu seinem mitteleuropdischen Bund
(weil ein deutsche Nationalstaat von ,Romanismus*” (Frankreich) und ,Slawismus*
(RuRland) beherrscht wiirde) vgl. Realpolitische Gedanken aus der deutschen
Gegenwart, in: Deutsche Vierteljahresschrift 22 (1859) # 3, 261-319 und als
Kommentar Robert J. Gentry, Organic Social Thought and Mitteleuropa : Albert
Schiéffle’s Response to Modernization in Central Europe, in: Austrian History Year-
book 17 (1981) 57-79. Als &sterreichischer Minister versuchte er einen Ausgleich
zwischen Tschechen und Deutschen. Als Publizist wirkte er fiir Sozialgesetzge-
bung und gegen Sozialdemokratie. Als Okonom ist er ein missing link zwischen
spatidealistischen normativen Ansatzen und den Ordnungslehren der Wiener
Schule der Nationalékonomie, der er die Notwendigkeit eines Mittelweges zwi-
schen Okonomie und Soziologie hinterlassen hat. Weil der Mensch der wich-
tigste Produktionsfaktor ist, kann die Okonomie nicht wie eine Naturwissen-
schaft betrieben werden, sondern muf} in einer Theorie menschlichen Handelns
fundiert werden. Schaffle begriff die Schwierigkeiten, Okonomie als Moralwissen-
schaft zu entwickeln. So wurde er einer der Begriinder der Soziologie. Er mifbil-
ligt Comtes Dichotomie von moralfreiem Gesellschaftsprozel und hypermorali-
scher positiver Politik. Statt auf biologische Psychologie greift er auf eine philoso-
phische Anthropologie zurlick, die die Naturanlage zu Geselligkeit und zivilisatori-
schem Fortschritt betont. Wie alle soziologischen Theoretiker des 19. Jahrhun-
derts (und die neueren Soziobiologen) handelt er vom weltgeschichtlichen Pro-
grel von der Tierheit zur Menschheit. An die Stelle des tierischen Kampfes um
die Existenz tritt (durchaus im Einklang mit Darwins eigener Ansicht) die Zivilisa-
tion als Entfaltung aller ethischen Antriebe des Menschen. Ein Vernichtungskrieg
aller gegen alle ist dann nicht mehr denkbar. In Schéffles Soziologie geht es um
Differenzierung durch Kommunikationsprozesse, das ist eine Verallgemeinerung
des 6konomischen Guterverkehrs zu ,Verkehren“. Gerade wegen der wachsen-
den Freisetzung der Subjekte durch die arbeitsteilige Gesellschaft werden Gemein-
schaftlichkeit und Sittlichkeit als Rahmen der ,Verkehre* gebraucht. Schon bei
Zeitgenossen war er berilchtigt fiir die organizistischen Analogien des sozialen
Koérpers und Stoffwechsels. Wahrend Durkheim und Cooley noch erkannten, da®
Schaffles Redeweise heuristisch zu nehmen ist und daB sich dahinter die erste
interaktionistische Soziologie verbirgt, haben die Spateren keinen Nutzen mehr
gesehen, hinter Schéffles Metaphern zu schauen und seinen Pedantismus zu
ertragen. Am wirkungsvollsten waren seine Auseinandersetzungen mit dem Sozia-
lismus (Die Quintessenz des Sozialismus 1875; Die Aussichtslosigkeit der Socialde-
mokratie 1885). Gumplowicz hat auf Grund dieser polemischen Schriften geur-
teilt, Schaffle sei auf einen Altruismusschub angewiesen. Der Sinn von Schaffles
Soziologie ist aber, ohne diese ungewisse Moralisierung auskommen zu kénnen.
Fur Emile Durkheim war Schaffle ein Helfer in der Unabhangigkeitserklarung der
Soziologie (sein Aufsatz Uber Schaffle 1885, seine erste soziologische Publika-

553

0.01.2026, 00:25:2



https://doi.org/10.5771/9783748931645-438
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

tion, steht in deutscher Ubersetzung in E. D., Uber Deutschland. — Konstanz

1995. — S. 189-216).
In Listen der soziologischen Klassiker fehlt Schaffle schon seit langem und es
gibt keine zureichende Spezialliteratur. Vgl. Arnold Ith, Die menschliche Gesell-
schaft als sozialer Organismus : die Grundlinien der Gesellschaftslehre Albert
Schéffles. — Zirich 1927 (kann durch unangebrachte Vergleiche mit Rudolf
Steiner nerven); Fritz Karl Mann, Albert Schéffle als Wirtschafts- und Finanz-
soziologe, in: Griinder der Soziologie. — Jena 1932. — S. 11-78 (weiter als der
Titel vermuten 143t, aber behindert von einem lockeren Begriff von Sozialis-
mus). Eine Schéffle-Monographie ist ein Desiderat fir das Verstédndnis der
frihen Geschichte der Soziologie. Historiker der Okonomie erinnern sich eher
an ihn: Knut Borchardt, Albert Schéffle als Wirtschaftstheoretiker, in: Zeit-
schrift fir die gesamte Staatswissenschaft 117 (1961) 610-634; Albert Schéff-
le : the Legacy of an Underestimated Economist / ed. by Jurgen Backhaus. —
Frankfurt am Main 2010; Geoffrey M. Hobson, Albert Schéffle’s Critique of
Socialism, in: Economic Theory and Economic Thought : Essays in Honour of
lan Steedman / ed. by John Vint ... — London 2010. — S. 296-315.

Schaffle kann als der erste Konflikisoziologe gelesen werden. Die Absage an die
Privilegierung des Egoismus bei der Beschreibung menschlichen Handelns und
des Altruismus bei der normativen Bewertung, ermdéglicht ihm den Streit zu legi-
timieren: Auch Selbstbehauptung ist sittlich: es gibt eine Pflicht zum Sieg. ,Streit”
ist bei Schaffle eine Verallgemeinerung der Konkurrenz. Die Zivilisation ist das
Produkt der Daseins- und Interessenkdmpfe. Der Kampf ums Leben fihrt zum
sozialen Ausgleich durch Hoherentwicklung. Zivilisation ist die ,durch Recht und
Sitte gesetzte Streitorganisation.” Es ist eine Lehre der wachsenden Anndherung
an den geselligen Zustand, an Verfriedlichung der Verkehre — im Volk und zwi-
schen den Volkern. Dieser Frieden kann weder absolute Ruhe noch allgemeine
Liebe sein. Der Weg zu Simmel einerseits, dessen Konfliktsoziologie eleganter
ist, aber im Desinteresse am Streit gro3er Gruppen andmischer, und zu Gumplo-
wicz andererseits, der zu sehr auf Konflikte zwischen groRen Gruppen fixiert ist,
ist deutlich. Am ehesten ist Gustav Ratzenhofer mit seiner Lehre der durch Kon-
flikte fortschreitenden Zivilisation Fortsetzer und pedantischeres Replikat Schaff-
les. Als Konfliktsoziologe ist Schéffle wenig beachtet worden, Hinweise bei Ith
a.a.0. S. 272ff.; Borchardt a.a.O.; Jens Loenhoff, Albert Schéffle (ber Symbol,
Verkehr und Wechselwirkung : ein vergessenes Kapitel Soziologie, in: Soziologia
internationalis 31 (1993) 197-219.

Schéffles Sicht der internationalen Beziehungen ist von seiner Konfliktsoziologie
bestimmt. Es ist eine Art Rankeanismus: jeder Staat entwickelt durch den Selek-
tionsdruck im System seine Individualitdt. Der Weltfrieden wird keine apolitische
Harmonie sein, sondern Verldngerung der Interessenpolitik, wie sie auch inner-
halb des Staates ohne Krieg bestehen kann. Schaffle beschreibt den ProzelR der
Bildung groRer Staaten aus kleinen Vdlkerschaften, ein kriegerischer Anpas-
sungsprozel, der noch nicht zu einem natirlichen Ende gekommen ist. Ferdi-
nand Tonnies hat kritisiert, daf Schaffle sich nie recht entscheiden kann, ob er
seiner Analyse die nationale Gesellschaft oder die Weltgesellschaft zugrunde
legen soll. Diese Kritik gilt mehr fur die frihe Fassung in Bau und Leben als fur

554

0.01.2026, 00:25:2



https://doi.org/10.5771/9783748931645-438
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

die spate im Abrif3, wo die besondere Stellung des Volkes betont wird und die
Weltgesellschaft nicht kosmopolitischer Verkehrsraum, sondern Gesellschaft der
Volker (oder Staaten) ist. Aber Schéffle besteht immer auf der Anlage des Men-
schen zum grenzenlosen Verkehr der Weltgesellschaft. Indem er die Entscheidung
zwischen Volk und Welt verweigert, ist er ein typischer Soziologe des 19. Jahr-
hunderts — nationaler Internationalist oder internationalistischer Nationalist. Die
Fortschritte der Kommunikation lassen weiteres Wachstum der Verkehrsrdume
erwarten. Das ist kein per se friedlicher ProzeR. Schéaffle ist Funktionalist avant la
lettre: fur die Zusammenarbeit fir bestimmte Ziele werden Institutionen aufge-
baut, die zur Bildung von Unionen von Staaten fuhren, die anders jeden Verlust
der Souveranitat verweigert hatten.

Schéffle bekennt sich zur Maxime Si vis pacem, para pacem, hat detailliert aber
nur Uber para bellum geschrieben. Er fiihrt einen langen Kampf gegen Abristung.
Wie die deutschen Philosophen seiner Zeit (und einige der Realisten des 20.
Jahrhunderts) wiirdigt er transnationale Prozesse, die aber nicht mit Uberwindung
der realen Welt der bewaffneten Staaten verwechselt werden durfen. Der Verkehr
der Volker setzt Bewaffnung der Staaten voraus, eine bewaffnete Weltregierung
kommt erst spét (oder gar nicht). Abriistung fuhrt nicht zum Frieden, sondern zum
Chaos. Seine Arbeiten gegen Abristung sind Auseinandersetzungen mit ékono-
mischen Argumenten der Pazifisten, sie unterscheiden sich wenig von anderen
Militdrékonomen: Sicherheit ist notwendig, was immer sie kostet. Was eine Nation
glaubt einsparen zu kénnen, muB sie bei Kriegsausbruch teuer bezahlen. Vgl. Der
néchste Krieg in Zahlen, in: Zeitschrift fir die gesamte Staatswissenschaft 43
(1887) 505-533; Die Friedenskonferenz im Haag, ebd. 55 (1899) 705-748; Zur
sozialwissenschaftlichen Theorie des Krieges, ebd. 56 (1900) 218-278 (unten refe-
riert ohne die pedantische Widerlegung aller denkbaren Argumente fur Abriistung).
Der Schéffle-Abschnitt bei Edmund Silberner, The Problem of War a.a.O. S. 182-
189 ist Kommentar zu Schéffles Kritik der Abriistung.

Bau und Leben des socialen Korpers. — Tiibingen : Laupp, 1875-1878. — 4
Bde.

Die Neuausgabe 1881 ist wenig verandert, die 2. Auflage 1896 ist tbersichtlicher,
aber durch die Kirzung gehen Zusammenhénge verloren.

Bd. Il, Allgemeiner Teil, 2. Halfte = Das Gesetz der socialen Entwicklung
Daseinskampf oder soziale Selektion darf man sich nicht immer als Krieg vorstel-
len. Kultivierte Nationen vernichten einander nicht mehr physisch. Das Gesetz
der sozialen Entwicklung ist Nachahmung im System. Recht und Sitte heben den
Streit nicht auf, sie regeln und ordnen ihn; Gewalt und Bedriickung werden unter-
drickt, aber nicht der Austrag sozialer Interessenkdmpfe selber. Trotz Recht wird
um Einkommen, Besitz, Herrschaft, Macht, Ehre gerungen. Recht und Sitte sel-
ber kommen nur im Kampf fir Recht und Sitte zur Geltung.

5. Abteilung Der gesellschaftliche Daseins- und Interessenkampf

Polemik gegen die Uberschatzung von Ruhe und Frieden. ,Nicht ein streitloser,
sondern ein unkriegerischer, d.h. eigenmachtsfreier Zustand ist der Frieden.”
Auch eine friedliche Zivilisation bendtigt den Kampf der Interessen fir Vervoll-
kommnung und AbstoRRen von Verkommenen und Fremdartigen. Macht ist eine

555

0.01.2026, 00:25:2



https://doi.org/10.5771/9783748931645-438
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

Form der Streitentscheidung. Der Vernichtungskampf durch gewalttatige Eigen-
macht muf} verhindert werden. Das ist die Tendenz der Rechtsentwicklung.

6. Abteilung Die einzelnen Arten sozialer Streitentscheidungen und Streiter-
folge

Eine Liste von Antrieben, um alles kann Krieg gefuhrt werden. Vernichtungskriege
sind selten, statt ganzer Volker werden einzelne Sténde vernichtet. ,Die Unterwer-
fung des Schwécheren zum dauernden Objekt der Ausbeutung wirkt sozial integrie-
rend.” Dal® Krieg nie einen giinstigen Einflul auf die menschliche Entwicklung
hatte, ist falsch. Aber die Erfahrung zeigt, ,dal der Krieg mehr und mehr sich
selbst vernichtet.“ Hohere Organisation und Arbeitsteilung sind anfélliger fir
Krieg; allgemeine Wehrorganisation, freiheitliche Staatsverfassung und friedliche
Richtung des Volksgeistes sichern eine defensive Sicherheitspolitik; Kulturen
haben gegenseitiges Interesse, die Vernichtung einer groflen Kultur verarmt auch
den Sieger. Kriege innerhalb eines Vélkerkreises sind wie Burgerkriege. Ein
Recht im strengen Sinne ist der Krieg nie. Gerecht kann ein Krieg genannt wer-
den, der die zur Erhaltung der streitenden Parteien notwendige Anpassung mit
einem Minimum an Vernichtung erzwingen kann und so eine fur die Erhaltung der
Volkerfamilie schadliche internationale Wechselwirkung dauerhaft beseitigt.

Band IV, Spezieller Teil, 2. Halfte Die geistigen Erscheinungen der Gesell-
schaft, die sociale Ausbildung der Vernunft und der Sprache, das Staatsleben,
die heutigen Civilisationskreise

7. Abteilung Die zusammengesetzten Staatswesen oder ,Reiche’

Weil jeder Staat zu anderen in einem Selektionsverhaltnis steht, ist er eine politi-
sche Individualitat. ,Seine eigentimliche Machtsubstanz bedingt auch eine eigen-
timliche Staatsform. ... Jeder Verfassungspolitiker, welcher diese Machtsubstanz
in eine fremdartige Form pressen will, muf} scheitern.”

8. Abteilung Die internationale Staatstétigkeit und das politische Vélkerleben
Staaten sind Mitglieder von Staatenfamilien, am Ende wird eine Staatengemein-
schaft der Menschheit stehen. Rechtlich ist davon erst wenig zu sehen, politisch
sind die Beziehungen zwischen den Staaten bereits eng: Koalitionen gegen
~Schéadiger der Menschheit und der Vélker® und Gemeinschaftsleistungen (wie
Telegraph), dagegen hat niemand mit einem Hinweis auf Souveranitatslehren
protestiert. Internationale Macht wird durch Allianzen der Interessen geschaffen.
Je mehr sich die Staaten differenzieren, desto mehr werden sie voneinander
abhéangig. Gleichgewicht und Intervention bewahren diesen Differenzierungspro-
zel. Souveranitat ist ein historischer Begriff, der ,die jeweilige Grenze im Fort-
schritt zur héheren Einheit der Vertretung gemeinschaftlicher Interessen mit ver-
einter Kraft® bezeichnet. Internationale Regelung darf nicht zu frih kommen
(gegen Plane des ewigen Friedens).

Uber Recht und Sitte vom Standpunkt der soziologischen Zuchtwahl-
Theorie, in: Vierteljahresschrift fiir wissenschaftliche Philosophie 2 (1878)
38-67

Recht und Sitte mussen als gesellschaftliche Ordnungen der Variations-
(=Neuerungs-), Anpassungs- (=Organisations-), Vererbungs- und Streitvorgénge
verstanden werden. ,Der Satz, welcher Recht und Sitte u.a. auch als soziale
Streitordnungen annimmt, ist nur auf den ersten Schein paradox.“ Gemeinschaft
und Streit sind vereinbar, Kdmpfe verlangen starke Kollektivkrafte. Dieser Streit
ist nicht bestialisch, sondern ein Weg von Vernichtung, Zerstreuung, Verdradngung

556

0.01.2026, 00:25:2



https://doi.org/10.5771/9783748931645-438
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

zu Vervollkommnung, Gliederung, Vereinigung, Okonomisierung der Arbeitskréfte.
Der Kampf der Gegensatze kann in Vertragen enden, zwischen den widerstre-
benden Interessen wird durch ausweichende oder wechselseitig nitzliche Anpas-
sung Frieden gestiftet. Es ist unwahrscheinlich, dal dieser Prozel} der Verfriedli-
chung je abgeschlossen sein wird. Einen Frieden ohne Streit kennt die Geschich-
te nicht. Systeme des Rechts und der Sitte sind deshalb nicht heilig und ewig.
Recht und Sitte sollen den Egoismus der Starken beherrschen. Ohne ein Gefiihl
der Solidaritdt kommt es zu Demoralisierungs- und Korruptionsprozessen.
(Dieser Aufsatz enthalt die Essenz von Bau und Leben des sozialen Kérpers.)

Deutsche Kern- und Zeitfragen. — Berlin: Hofmann, 1894. — S. 80-111 Kern-
und Zeitfragen der Verfassungspolitik tiberhaupt

Neue Transport- und Kommunikationstechniken haben immer gréflere Staaten
mdglich gemacht und damit jeden Staat zu bisher ungeahnter Ausdehnung durch
Eroberung, Kolonisation oder Herstellung einer internationalen Verkehrsgemein-
schaft gezwungen. Die plétzliche Entstehung eines Weltstaates ist nicht denkbar,
eine allmahliche Entwicklung durchaus. Die Zusammenarbeit von Staaten zu
,besonderen Zwecken* kann Uber den Aufbau von Institutionen zu einer Union
fihren. Der Widerstand der Staaten ist grof3, doch das Ergebnis ist unausweich-
lich. Es wird ein Prozel3 von mehreren Generationen sein. Ob es jemals eine
zentrale Gewalt geben wird, ist unklar (auch bei der Entwicklung der Staaten hat
sie oft gefehlt), aber irgendwelche Formen 6ffentlichen Rechts mul auch diese
Zusammenarbeit zu ,besonderen Zwecken® entwickeln.

Zur sozialwissenschaftlichen Theorie des Krieges, erster Artikel : Ausei-
nandersetzung mit den Abriistungsfreunden, in: Zeitschrift fiir die gesamte
Staatswissenschaft 56 (1900) 218-278

AnlaRlich der Haager Konferenz prazisiert Schaffle seine Kriegstheorie: Frieden
ist von Streit gepragt, der Streit verschwindet zunehmend, international eher als
im Innern, wo die eigentliche Aufgabe wartet: ,Die Kriegsverhitung ist nur ein
einzelnes Stiick der Sozialreform, als deren Aufgabe die allgemeine Beseitigung
vernichtenden Daseinskampfes unter Menschen anzusehen ist.“ Die allgemeine
Wehrpflicht ist ein Damm gegen willkirliche Kriege. Allgemeine Abristung ist mit
dem Gesetz der sozialen Entwicklung nicht vertraglich: eine Macht muf® zu ihrer
nationalen Entfaltung Krieg fiihren kénnen. Aufgabe des Krieges ist Bildung immer
groRerer Staaten, Erzwingung des materiellen und geistigen Vélkerverkehrs,
Noétigung der Voélker zur Gemeinschaft, Anpassung des Machtgleichgewichts an
verdnderte nationale Wachstumsverhaltnisse. Bereitschaft zum Krieg verhutet
unndtige Kriege, es bleiben fur die Entwicklung der Vélker férderliche und unver-
meidliche Kriege. In der Zukunft ist ein Weltfriedenszustand mdéglich, in dem jeder
Krieg ein Weltblrgerkrieg ware; aber auch dieser Frieden kann nicht ohne Ristung
auskommen. Waffen sind nétig, um eine gewaltsame Errichtung einer Welt-
Suprematie zu verhindern. Diese Polemik gegen Abristungsfreunde soll nicht
gegen Friedensfreunde gerichtet sein. Frieden als gewaltlose Streitflihrung zwi-
schen den Vélkern, sozialen Gruppen und Einzelnen nimmt zu. Kampf ums
Dasein ist sozialwissenschaftlich Unsinn. Grundprinzip ist: Wechselwirkung nicht
Kampf. Die Weltbewegung ist eine Tendenz zur Harmonie, aber die eintrachtige
Bewegung im Volk und in der Vélkerwelt kann nie absolut werden. Wir missen
auf eine Konzentration der notwendigen Gewalt in Hand des Staates hoffen.

557

0.01.2026, 00:25:2



https://doi.org/10.5771/9783748931645-438
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

Abri der Soziologie. — Tiibingen : Laupp, 1906. — 252 S.

Zur soziologischen Grundlegung

Menschen treten in Vélkern auf. Vélker gehen zugrunde, wenn sie sich nicht ent-
falten. Diese Anlage zur Entwicklung bedeutet auch, dal Vélker zu einander
Beziehungen haben kénnen. Ziel der Entwicklung ist Zivilisation, Einbirgerung
der Personen in immer weitere und immer friedlichere Gemeinschaften. Zivilisation
bedeutet statt AbstoBung von Gruppen Anziehung zwischen Gruppen.

| Die Weltstellung der menschlichen Gesellschaft

Einem Volk sind zunachst alle anderen Vélker fremd. Der reale Verkehrsraum der
Individuen bleibt weitgehend identisch mit dem Volk. Aber das Volk lebt in der
gesitteten Volkerwelt der durch Verkehr verbundenen Vélker. Die Verkehre finden
nicht schrankenlos zwischen Individuen statt, sondern im Rahmen von Klassen
und Vélkern.

Il Das Gesellschaftsbewul3sein

Das GesellschaftsbewuBtsein als Ergebnis aller stattgefundenen und fortdauern-
den Wechselwirkungen individueller Geister ist nie in allen Individuen gleich, son-
dern ,beharrliche Abgleichung besonderer Bestrebungen, Gefiihle und Vorstellun-
gen, welche nie aufhéren, auch auseinander zu laufen.” Dieser Prozel} ist ein
Kontinuum von lokaler bis zur weltweiten Offentlichkeit. Die Bildung gréRerer Vél-
ker/Offentlichkeiten sind ,langsame und streitvolle* Prozesse.

\Y Der Volkskérper oder die nationale Gesellschaft

Das Volk ist der Verkehrsraum/Kommunikationsraum, deshalb ist Gesittung nati-
onal. Verkehr ist in der Regel friedlich. Aber auch Krieg ist eine Form des Ver-
kehrs. Als Folge des Verkehrs tritt Frieden an die Stelle von Krieg, ,immer mehr
Gemeinschaft an Stelle der Entfremdung.” Das Volk ist eine Streitgemeinschaft,
die durch staatliche Zusammenfassung sémtlicher Volkskrafte erzwungen wird.
Im Laufe der Geschichte entsteht mehr Lebensgemeinschaft und der Streit wird
zunehmend unblutig, an die Stelle von Ausbeutung tritt Solidaritat.

Vv Die Vélker- und Landerwelt oder die internationale Gesellschaft

In Bau und Leben wurde die internationale Gesellschaft nicht mit dem ,Unterbau
der nationalen Gesellschaft® verbunden. Die internationale Gesellschaft ist in der
menschlichen Natur angelegt: von der gemeinsamen Erde her, von der Bevélke-
rung her (der Mensch ist eine der beweglichsten Arten), von der Okonomie her
(Autarkie ist nirgends méglich). Immaterielle Werte beruhen noch mehr auf Ergéan-
zung. Es gibt keine internationale Gewalt, die Gesellschaft von Souverdnen ist
kriegsanféllig. So bekennt Schéffle sich zur Maxime Si vis pacem, para bellum.
Die Zukunftsaussichten des internationalen Verkehrs sind ungewil: der geistige
Verkehr 1at sich kaum unterbinden, aber der materielle Guterverkehr befindet
sich nach einer freihdndlerischen wieder in einer protektionistischen Phase.
Schéffles hinterlassener Text wurde von Karl Bucher auf Grund von Schéffles
Notizen vollendet (Teile IV-VII). In seiner Autobiographie erwahnt Schéaffle drei
unveroffentlichte Aufsatze Uber Frieden, Macht, Gewalt. Blicher bemerkt, daf® im
Abri3 Macht und Gewalt stark beriicksichtigt seien (Abri8 S. X-XI). Die letzte Fas-
sung der Friedenstheorie besitzen wir offenbar nicht.

558

0.01.2026, 00:25:2



https://doi.org/10.5771/9783748931645-438
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

4.3.5.2 Ludwig Gumplowicz

1838-1909, aus der judischen Bourgeoisie von Krakau, Anwalt, Journalist, Sym-
pathisant der polnischen Nationalbewegung. Professor fiir Verwaltungslehre in
Graz. Zur Biographie: Bernhard Zebrowski, Ludwig Gumplowicz : eine Bio-
Bibliographie. — Berlin 1926. Fur den polnischen Hintergrund: Janusz Praglowski,
Ludwik Gumplowicz und seine Krakauer Zeit, in: Osterreichische Zeitschrift fur
Soziologie 15 (1990) Heft 1, S. 71-83.

DaR Gumplowicz in einem Kapitel mit Soziologen behandelt wird, ist seinem
Nachruhm geschuldet. Eigentlich war er Staatsrechtler, aber die Staatsrechtler
seiner Zeit haben sich fiir seine Staatswissenschaft nicht interessiert. Seine natu-
ralistische Lehre vom Staat lieR zu wenig Platz fur eine Rechtslehre vom Staat.
Aber seine Soziologie ist Soziologie eines Juristen. Gumplowicz hat drei Lehren,
die in verschiedenen Biichern von 1877 bis 1885 ihren Schwerpunkt haben, aber
doch zusammenhéngen: 1., die Lehre von der Entstehung von Staat, Eigentum
und Recht durch den Krieg zwischen urzeitlichen Horden, gerichtet gegen den
Idealismus der Juristen, die das Recht aus einer Rechtsidee herleiten. Dogmen-
kritisch ist dieses Thema bearbeitet in Rechtsstaat und Sozialismus (1881), histo-
risch in Der Rassenkampf (1883). 2., die Lehre vom modernen Kulturstaat, die
kaum verschieden ist von dem, was die von Gumplowicz kritisierten Staatsrechts-
lehrer sagen: eine Apologie des Staates als einzigem Garanten des Rechts, der
Freiheit, des inneren Friedens. Er ist ein liberaler Konstitutioneller (fir den
deutschsprachigen Raum sehr liberal). Das ist das Thema von Philosophisches
Staatsrecht (1877), in endgultiger Form von Allgemeines Staatsrecht (1897). 3., die
Gruppensoziologie. Der Staat kann bei Gumplowicz keinen gemeinsamen Willen
haben, er kommt immer nur als eine Vielzahl von Gruppen vor. Diese Gruppen
stehen in einem Konflikt zueinander. Es ist ein Kampf ums Recht; das Recht ist
immer nur ein Zwischenstand im Kampf der Gruppen. Dieser Prozel3 der Kon-
frontation fUhrt zu Vereinheitlichung, zu ,Amalgamierung® der Nation, darf aber
nicht bis zur Auflésung der Herrschaft fihren, denn Aufgabe des Staates ist es,
diesen Kampf zu regulieren. Auflésung der Herrschaft wiirde Barbarei bedeuten.
Das ist das Thema von Grundrif3 der Soziologie (1885).

Der Staat entsteht im Krieg, aber im Staat der Gegenwart sind Gruppenkampfe
nicht l&nger gewaltsame Unterdriickung, sondern zeigen sich in Institutionenbil-
dungen wie Parlamenten und Berufsorganisationen. Das Recht ist ein Kompro-
mif} zwischen Gruppen, ,eine Etappe in einem ewigen Kampfe.” Dall ,Rassen”
Gumplowicz nur als Klassen interessieren, war zu seiner Zeit kein Geheimnis. Er
bleibt als Begriinder der Konfliktsoziologie in Erinnerung. Aber er tragt nicht viel
zur Analyse der Klassen bei, was Uber &dltere Analysen von Interessenkonflikten
hinausginge. Seine Begriffe von Gruppe, Antagonismus, Anpassung, Suggestion
sind unterbestimmt. Das Studium der modernen Gruppenkonflikte weist er ndm-
lich einer kiinftigen Soziologie zu. Gumplowicz beschrankt Soziologie auf Beziehun-
gen zwischen Gruppen und blendet alle Beziehungen innerhalb der Gruppen metho-
disch aus. Auch die Dialektik von Konflikt und Konsens kann Gumplowicz nicht
als Soziologe angehen. Der Staat ist bei Gumplowicz Zivilisierung, aber als
Soziologe kann er den Prozel der Zivilisierung nicht fassen. Der extremste Natu-

559

0.01.2026, 00:25:2



https://doi.org/10.5771/9783748931645-438
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

ralist unter den Staatsrechtslehrern des 19. Jahrhundert wére kein Mann seines
Jahrhunderts, wenn er nicht doch einen ethischen Fortschritt vorsehen wiirde.
Das kann bei ihm nur die Ethik der Staatlichkeit sein. Der Staat hat zwei Aufga-
ben: das Recht zu entwickeln und die Birger in hdherer Moral zu unterweisen.
Die Kéampfe im Staat dienen der Menschheit: ,je mehr in einem Staate gekampft
wird, desto intensiver ist sein geschichtliches Leben, desto groRere Dienste leistet
er der Sache der Menschheit. Denn endlich und schlieflich bringt jede neu-
erklommene Stufe der sozialen Entwicklung eine héhere Form des sozialen
Daseins zur Reife” (Die soziologische Staatsidee 1893, 2. Aufl. Innsbruck 1901. —
S. 142f.). Die Kédmpfe, die der Soziologe Uberall findet, dienen einem universalen
Fortschritt, der aulRerhalb der Soziologie gefunden werden muf3. Es geht um die
Fortschritte der Volkswirtschaft, der Wissenschaft, der Kunst, des Rechts und der
Sitte, die nur in den Staaten erzielt werden kénnen, aber die Existenz der ein-
zelnen Staaten Uberschreiten. Es gibt bei Gumplowicz immer eine Spannung
zwischen seiner eigenen Préaferenz fur Kultur, Fortschritt zum Allgemeinen, Staa-
tenbildung einerseits und der wissenschaftlichen Distanzierungen von Hoffnun-
gen andererseits.
Die wichtigste Arbeit zu Gumplowicz als Soziologe: Peter BoRdorf, Ludwig
Gumplowicz als materialistischer Staatssoziologe : eine Untersuchung zur
Ideengeschichte der Soziologie. — Diss. Bonn 2003. Kurze Uberblicke: Jiirgen
Hohmeier, Zur Soziologie Ludwig Gumplowicz’ (1838-1909), in: Kdlner Zeit-
schrift fir Soziologie und Sozialpsychologie 22 (1970) 24-38; Gerald Mozetic,
Ein unzeitgeméler Soziologe : Ludwig Gumplowicz, in: KdIner Zeitschrift fir
Soziologie und Sozialpsychologie 37 (1985) 621-647; ders., Ludwig Gumplo-
wicz — ein Grazer Pionier der Soziologie, in: Rechts-, Sozial- und Wirt-
schaftswissenschaften in Graz / hrsg. von Karl Acham. — Wien 2011. — 433-
448; Karl Acham, Ludwig Gumplowicz und der Beginn der soziologischen
Konflikttheorie im Osterreich der Jahrhundertwende, in: Kulturwissenschaften
im Vielvélkerstaat | hrsg. von Britta Rupp-Eisenreich und Justin Stagl. — Wien
1993. — S. 170-207; Timm Genett, Der Fremde im Kriege : zur politischen
Theorie und Biographie von Robert Michels 1876-1936. — Berlin 2008. — S. 486-
498 Exkurs: ,eadem et non aliter* — Ludwig Gumplowicz’ Soziologie und die
antiteleologische Wende des Positivismus.

Gewirkt hat Gumplowicz in der Staatslehre gar nicht; ein Beitrag, der ihn we-
nigstens als Kritiker des Staatsrechts wirdigen wollte, ist isoliert: Julius Kraft, Die
Kritik der staatsrechtlichen Dogmatik bei Ludwig Gumplowicz, in: Zeitschrift fir
offentliches Recht 4 (1925) 445-457 (Kraft war selber ein Grenzganger zwischen
Jurisprudenz und Soziologie). Gewirkt hat firr eine kurze Zeit seine Lehre von der
Entstehung des Staates aus der Eroberung, aber Gustav Ratzenhofer und Franz
Oppenheimer, die hdufig mit ihm zu einer Schule der ,soziologischen Staatslehre”
zusammengestellt werden, und Lester Ward, der das Interesse der amerikani-
schen Soziologie an Gumplowicz begriindete, hatten eine optimistischere Sicht
eines gerichteten Zivilisationsprozesses. Arthur Bentley nannte ihn bei der Be-
griindung der Analyse der Interessengruppen gemeinsam mit Georg Simmel als
Begrunder der Konfliktsoziologie. Die spéatere Konfliktsoziologie kennt nur noch
Simmel. Simmel hatte eine generelle Konflikttheorie, weit entfernt von Gumplo-
wicz' konkretem ,Gruppismus*, aber auch weit entfernt von den konkreten makro-

560

0.01.2026, 00:25:2



https://doi.org/10.5771/9783748931645-438
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

soziologischen Konflikten seiner Zeit (Gumplowicz hatte die ersten Anfange von
Simmels Soziologie noch gewirdigt, Soziologie und Politik (1891), Neudruck in
Ausgewéhlte Werke 1V, 1928. — S. 328-333). Gegen den soziologischen Funktio-
nalismus machte Irving Louis Horowitz wieder auf Gumplowicz aufmerksam (1963
in seiner Ausgabe von Gumplowicz' Outlines of Sociology). Im neuen Interesse an
gescheiterten Staaten und ethnischen Konflikten, Gumplowicz’ ureigenstem
Bereich, spielt er dagegen keine Rolle. Zu groR ist die Angst vor einer ,Naturali-
sierung” des Gruppenhasses, zu gering das Wissen um Gumplowicz' Dialektik
von Natur und Staat.

Sozialdarwinist ist der Autor des Rassenkampf (das Wort war im Habsburgerreich
fir die drohenden Auseinandersetzungen zwischen den Nationalitdten bereits
gebrauchlich) gewil} nicht, wenn man darunter Kampf zwischen Rassen versteht.
Gumplowicz betont die biologischen Unterschiede zwischen den Horden der Urzeit,
im spateren Europa macht die Rede von biologischen Rassenunterschieden kei-
nen Sinn. Seine Theorie der Staatsentstehung unterscheidet sich nicht von ande-
ren Liberalen wie Bagehot oder Spencer oder Molinari. Zur Unterscheidung zwi-
schen Gumplowicz uns Rassismus oder Sozialdarwinismus vgl. aufler BoRdorf
a.a.0. S. 346-388 auch Wolfgang Holzinger, Gumplowicz’ ,Der Rassenkampf*
(1883/1928) : Ist der Rassismus-Vorwurf berechtigt?, in: Osterreichische Zeit-
schrift fir Soziologie 16 (1991) Heft 4, S. 31-53. Gumplowicz ist ein Nationalist
des 19. Jahrhunderts mit einer Préferenz fir die groBen historischen Nationen.
Aber er ist einer der wenigen Gegner geschlossener Nationalstaaten. In der
Moderne sind Nationalitaten gefestigte Einheiten. Im modernen Staat ist die Unter-
drickung von Nationalitdten moralisch untragbar, politisch aussichtslos und au-
Renpolitisch ein Fehler. Bei Gumplowicz ist viel davon ein Pladoyer fur Polen. Zur
Apologie des multikulturellen Vielvélkerstaates in Gumplowicz’ Schriften zum &ster-
reichischen Verwaltungsrecht: BoRdorf a.a.0. S. 389-400. Uber Polen beim spa-
ten Gumplowicz: Franco Savorgan, Lodovico Gumplowicz e la risurrezione della
Polonia, in: ders., Studi critici di sociologia [1]. — Modena 1925. — S. 31-35.

Durch den Staat ist der Dualismus von innen und auf3en gegeben; im Staat wird
der Kampf der Horden zivilisiert, aulRerhalb des Staates dauert er als Krieg fort.
Gumplowicz verbietet sich, eine Entwicklung zum universalen Frieden als Sozio-
loge zu fassen, wie es vor ihm Comte und Spencer sich zugetraut hatten. Statt-
dessen erklart er die Staatenwelt realistisch. Er beruft sich auf Ranke, dal® die
Weltgeschichte nicht nur Kulturentwicklung, sondern Antagonismus der Nationen
im Kampf um Boden und Vorrang untereinander ist (Rassenkampf 1883. — S. 176
= Neuausgabe 1928. — S. 179). Die das Verhalten der Staaten bestimmenden
Mechanismen der internationalen Beziehungen der neueren Geschichte und sei-
ner Zeit (wie Nationalinteresse, Balance, natiirliche Grenzen, Nationalitdtenprin-
zip) bertcksichtigt er nicht. Damit wird aus dem Rankeanismus ein Triebmodell,
mit dem er den Realismus des 19. Jahrhunderts in einem MalRe verlaldt, wie es
Treitschke und Lasson nicht tun. Er kennt aber die Bildung einer europaischen
Kultureinheit als Fortsetzung der Nationenbildung. Kriege innerhalb Europas sind
unwahrscheinlich geworden. Gumplowicz einziger Versuch einer Politikberatung
durch eine Art Internationale Politische Soziologie war eine Deutung der diploma-
tischen Konstellation um 1890 als Ost-West-Konflikt zwischen westlichem Konsti-

561

0.01.2026, 00:25:2



https://doi.org/10.5771/9783748931645-438
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

tutionalismus und russischem Despotismus und sieht der von ihm bekdmpften
pazifistischen Soziologie des 19. Jahrhunderts sehr ahnlich (personlich hat ihn
wohl gereizt, in dieser Konstellation die Wiederherstellung Polens empfehlen zu
kénnen). Diese Art Politikberatung hat er nicht wiederholt und sagt am Schluf®
seines letzten Buches, dal} die Soziologie, die zur inneren Politik etwas sagen
kann, in der aufderen Politik nur Zuschauerin bleibt. Wenn Jacques Novicow Her-
bert Spencer oder Gustave de Molinari wegen der Staatsentstehung aus dem
Krieg als Sozialdarwinisten denunziert, trifft er Leute, die sich als Pazifisten ver-
standen haben und verstanden wurden. Bei Gumplowicz trifft er einen erklarten
Nichtpazifisten (vgl. Gumplowicz’ Brief an Bertha von Suttner 1896, abgedruckt in
deren Memoiren. — Stuttgart 1909. — S. 337-338). Michael Mann folgt der denun-
ziatorischen Methode Novicows, wenn er Gumplowicz’ historische Theorien aus
dem deutschen Militarismus ableitet (u.a. States, War and Capitalism. — Oxford
1988. — S. 148). Dieser Konstruktion einer Tradition hat Hans Joas widersprochen,
freilich ebenso summarisch (Kriege und Werte. — Weilerswist 2000. — 213-216).
Peter BoRdorf (a.a.0. S. 375, 381f.) schlieRt aus Gumplowicz’ AuBerungen zu
Kriegen des 19. Jahrhunderts (freilich auf zu schmaler Textbasis): ein ganz nor-
maler Realist seiner Zeit. So sah es Gumplowicz selber, wenn er seine Haltung
zum prekaren Staatenrecht in Ubereinstimmung mit Bismarck sieht (Grundri3 der
Soziologie, 2. Aufl. 1905, Ausgewéhite Werke I, S. 160-162). Aber dieser Rea-
lismus zeigt sich auch daran, dall Gumplowicz das Verhalten im internationalen
System als einen naturhistorischen Prozel} ansieht, den die Wissenschaft (seine
Soziologie nimmt die Rolle der noch nicht bestehenden Wissenschaft von den
internationalen Beziehungen ein) beobachten, aber nicht steuern kann.

Philosophisches Staatsrecht : systematische Darstellung fiir Studierende
und Gebildete. — Wien : Manz, 1877. - 195 S.

§ 30 Vélkerrecht

Das Vélkerrecht ist so wenig Recht wie das Staatsrecht, weil die hdhere Gewalt
fehlt. Aber wahrend es innerstaatlich doch eine starke sittliche Bindung des Staa-
tes gibt (Offentlichkeit), fehlt diese international. Er lobt Adolf Lasson dafiir, dai
er Volkerrecht durch Volkersitte ersetzt, tadelt ihn aber dafir, dal® auch fur die
Zukunft kein ,Volkerrecht” fur méglich halt. Realismus ist eine Methode fir Ver-
gangenheit und Gegenwart, ihn dogmatisch in die Zukunft fortzuschreiben, ist
unwissenschaftlich und damit unrealistisch.

Der Rassenkampf : sociologische Untersuchungen. — Innsbruck : Wagner,
1883. - 376 S.

2., durchgesehene Auflage 1909

Neudruck in: Ausgewahite Werke Bd. lll. — Innsbruck : Wagner, 1928 (Neu-
druck Aalen 1973)

Herrschaft ist aus Zusammenstol der Stdmme entstanden, das war Verschmel-
zung oder Ausrottung (wenn der besiegte Stamm sich nicht beherrschen lieR).
Immer wieder sind aus urspringlich heterogenen Gruppen (,Rassen”) Gemein-
schaften entstanden, die sich wieder im Gegensatz zu anderen befinden. ,Rasse”
kann nicht mehr als anthropologischer Begriff verwendet werden, sondern als ein
Produkt von historischen Prozessen. Zwischen diesen historischen Rassen sind
Kriege nicht seltener geworden, aber der Gegensatz dieser Rassen ist geringer.

562

am 20.01.2026, 00:25:2



https://doi.org/10.5771/9783748931645-438
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

§ 35 Herrschafts-Gewinnung, -Ordnung und -Erhaltung

Staaten sind aus Eroberung entstanden und werden durch Herrschaft erhalten.
Die Amalgamierung schafft eine neue Rasse, die wieder mit anderen Rassen
zusammenstoRRen wird. Daf’ die Rassen auf dem von ihnen besetzten Territorium
stagnieren, will die Natur nicht. Die Rassen sind immer in Bewegung, nicht lebens-
fahige Rassen werden verdrangt. Nur die Formen dieses Kampfes waren im Lau-
fe der Geschichte verschieden: Von Wanderungen der Horden Uber Kriegsziige
zur Landnahme zu Kolonialkriegen. Die Logik dieser wachsenden Rdume mufite
zur Einheit der Menschheit fihren. Aber dieser ewige Frieden ist so weit entfernt,
dafd er jetzt nur der Traum der Idealisten ist.

Grundriss der Sociologie. — Wien : Manz, 1885. — 246 S.

2., durchges. und verm. Aufl. 1905

Neudruck in: Ausgewidhlte Werke Bd. Il. — Innsbruck : Wagner, 1926 (Neu-
druck Aalen 1978)

XMl Wachstum der Staaten

Die natirliche Tendenz jedes Staates ist stetige Vermehrung seiner Macht und
seines Gebietes. Das ist ein Erbstiick der Horde. Es ist ein Trieb, der erst mit
dem Erlahmen der Kraft aus innerem und duRerem Widerstand aufhért. Die Ak-
tionsfahigkeit des Staates nach auf3en ist an den Prozel der Vereinheitlichung im
Innern gebunden. Eroberung bringt ein heterogenes Element, das integriert wer-
den muf. Deshalb sind stabile historische Nationalitdten ein Hindernis der Erobe-
rung. Eroberungen sind kein Verbrechen, aber der Versuch gewaltsamer Unter-
driickung und Vernichtung der eroberten Nationalitat ist unsittlich und inhuman.

Sociologie und Politik. — Leipzig : Duncker & Humblot, 1892. — 162 S.
Neudruck in: Ausgewahlte Werke Bd. IV. — Innsbruck : Wagner, 1928. — S. 115-
334 (Neudruck Aalen 1972)

§ 35 Krieg und Vélkerrecht

Kommentar zu Hugo PreuB, der das kommende Vélkerrecht auf Weltwirtschaft
und -gesellschaft griindet: Falls das kommt, kommt es bestimmt nicht friedlich.

§ 39-43

Diese Paragraphen, die zu einem Teil Die Politik als angewandte Soziologie geho-
ren, sind Gumplowicz' geschlossenster Kommentar zur internationalen Politik.
Statt von Rassenkampf spricht er vom Kampf zwischen heterogenen Kulturwel-
ten. Europa hat in dreitausend Jahren eine Einheit in Staatensystem und Kultur
entwickelt. Dieser Einheit schreibt er, wie allen Gruppen, einen Selbsterhaltungs-
trieb zu. Friiher war der Islam die Gefahr, jetzt ist es RuRland. Es ist ein Konflikt
zwischen asiatischem Despotismus und westlichem Parlamentarismus. Eine
deutsch-franzdsische Konfrontation kann er sich nicht mehr vorstellen: ,da im
allgemeinen die Lust am Kriege mit der zunehmenden Kultur abnimmt, so ist an
und fur sich zwischen zwei hochkultivierten Nationen ein Krieg minder wahr-
scheinlich, als zwischen unkultivierten oder zwischen einem in der Kultur hoch-
stehenden und einem unkultivierten®. Die natiirliche Tendenz Rufllands benétigt
immer neue Expansionen. Aus dieser Analyse folgt die Wiederherstellung Polens
und Forderung der anderen slawischen Vélker im Habsburger Reich. Gegen
Panslawisten hilft nur Entwicklung der Nationalitdt der slawischen Vélker. Die
bedeutenderen europaischen Nationalitdten missen um ihre Existenz nicht besorgt
sein. Veranderungen kann es nur in ethnisch gemischten Gebieten geben.

563

0.01.2026, 00:25:2



https://doi.org/10.5771/9783748931645-438
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

Allgemeines Staatsrecht. — Innsbruck : Wagner, 1897. — 522 S.

2. Auflage des Philosophischen Staatsrecht von 1877, aber mit vielen Entleihun-
gen aus Der Rassenkampf, vor allem Ideengeschichte und Nachweis des Ras-
senkampfes in der europdischen Geschichte sind vermehrt worden. Die vélker-
rechtlichen Abschnitte (§ 215-217) sind kaum verandert worden

5. Kapitel Nation und Nationalitét

§76 Territoriale und nationale Integration

Osterreich-Ungarn zeigt, daR territoriale Integration viel weiter gehen kann als
nationale. Zur staatlichen Integration reichen Gewalt oder Interessen, Entwick-
lung einer Nationalitat ist ein langer ProzeR, die entwickelte Nationalitat ist dann
aber viel stérker eingewurzelt. Es kann Nationalitét iber Grenzen hinweg geben
oder verschieden Nationalitaten innerhalb einer Grenze. Aber der Ansatzpunkt fir
Nationenbildung sind meist Territorien, in denen sich Nationen bilden, durch
Kampf und Krieg, selten durch Vertrage.

§77 Internationalismus

Nationalismus ist eine Tatsache, Internationalismus (als kosmopolitische Aufl6-
sung der Grenzen) eine Schwarmerei. Weltweite Sympathie ist nicht méglich. Die
Aufhebung des Nationalismus ware das Ende der Geschichte. Wenn Grenzen
eingehalten werden, dann am besten die Grenzen historischer Nationalitaten in
geographischen R&umen. Es ist nicht ausgeschlossen, daf} die Integration die
bestehenden Grenzen in Europa Uberschreiten wird (gewi® nicht ohne Widerstand
der bestehenden Nationalitaten). Mit Internationalismus darf diese Fortsetzung des
Prozesses der Bildung von Nationalitaten nicht verwechselt werden.

§78 Territoriale Gestaltung der européischen Staaten

Wahrend im Westen und Norden Europas die Nationalitdten feste Gestalt ange-
nommen haben, stehen im Siidosten noch grof3e Umbildungsprozesse bevor, um
Nation und Territorium zur Ubereinstimmung zu bringen. Auch die polnische Zer-
stickelung kann keine Zukunft haben, weil die auf dem urspriinglichen polni-
schen Territorium gebildete Nation fortlebt.

§79 Nationalitét und Internationalismus

Kirchen, Sozialismus und Anarchismus bestreiten die Berechtigung des Nationa-
lismus. In der Entwicklung der Menschheit lassen sich aber die Stufen des Natio-
nalismus (eine Stufe unbewuBter Gemeinsamkeiten) und der Nationalitat (eine
héhere, bewultere Kulturstufe) nicht tiberspringen. Die Entwicklung der Mensch-
heit war nie einheitlich und wird es in absehbarer Zeit nicht werden. Als Nationali-
tat noch nicht als moralisches Gut erkannt wurde, sind unzéhlige Nationalitaten
verschwunden. Heute sind Versuche, Nationalitdten flr die Einheitlichkeit des
Staates zu unterdriicken, vergeblich.

14. Kapitel Internationale Verhéltnisse

§ 218 Der Krieg

Der Staat ist im Krieg entstanden, mit zunehmender Kultur entfernt er sich vom
Krieg. Die Gegenwart ist von einem Widerspruch gepragt: ,Lauter ,Friedenskai-
ser’ gibt’s heute in Europa und doch erliegen die Vélker unter der Last der Steu-
ern zur Erhaltung von Millionen-Armeen.” Vielleicht wird der Krieg nie verschwin-
den, aber es ist mdglich, dal® ganze Staatensysteme und Kulturgemeinschaften
in absehbarer Zeit befriedet werden. Allein Malthus hat gesehen, dal} der Krieg
als eine Naturerscheinung gesehen werden muf. Es kann kein Recht zum Krieg
geben, Krieg liegt jenseits des Rechtes.

564

0.01.2026, 00:25:2



https://doi.org/10.5771/9783748931645-438
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

§ 221 Allgemeine Friedensbestrebungen

Auch wenn der Krieg Naturgeschehen ist, haben Friedensbestrebungen einen
Sinn als Bestrebungen, eine Kulturgemeinschaft zu befrieden, auch wenn sie
sich Weltfriedensplane nennen. Wenn eine Kulturgemeinschaft ein Beddrfnis
nach Frieden entwickelt hat, wird der Frieden kommen. Dazu braucht man keine
Deklamationen und Kongresse, sondern den wissenschaftlichen Nachweis, daf}
Kriege kein Bedurfnis mehr erfiillen und Casarismus dysfunktional ist.

Sozialphilosophie im Umriss. — Innsbruck : Wagner, 1910. — 162 S.
Nachdruck Aalen 1969

Xl Soziologie und Politik

Die Entwicklung der Menschheit ist ein NaturprozeR, man kann ihn erkennen,
aber nicht &ndern. Die Geschichte der Menschheit ist eine Geschichte der Erobe-
rung von der Horde bis zum GroRstaat. Die Soziologie kann in der internationalen
Politik nur beobachten und vor lllusionen warnen. Sie kann das Naturgesetz erken-
nen, dem die gegenwartigen Staaten so folgen wie die erobernden Horden. Das
ist nicht nur ein Zug monarchischer und absolutistischer Staaten (wie die Versu-
che der USA, ganz Amerika in ihr Reich einzugliedern, zeigen). Der einzige
Unterschied: statt Raubziigen Kriege mit Millionenheeren. Diesen Charakter der
internationalen Politik kénnen die Staaten nicht mehr offen aussprechen, weil sie
Rucksicht nehmen missen auf gute Sitte, Moral, géttliche und menschliche
Gesetze, Religion, Volkerrecht, Staatsrecht. Daraus ergibt sich eine neue Diplo-
matie der Verlogenheit, aber am Gang der Entwicklung kann die Diplomatie
nichts andern. In der inneren Politik kann die Soziologie durch Beratung Konflikte
vermeiden, in der duflieren Politik fehlen die Bedingungen fur die Anwendbarkeit
ihrer Lehre. Pazifismus und Hoffnung auf ewigen Frieden sind lllusion. Man beruft
sich auf Fortschritte in Technik und Kultur, aber Kdmpfe und Kriege kommen
weniger aus dem Intellekt, mehr aus Gefiihlen und Leidenschaften. Neue Techni-
ken haben immer den alten Leidenschaften gedient. Die Regierungskunst wird
vervollkommt, aber an den Konflikten kann das nichts andern. Entscheidend ist
weiter der ungleiche Anteil an den Gitern der Welt.

4.3.5.3 Eugen Duhring

1833-1921, Privatdozent an der Universitat Berlin, nach Streit mit der Fakultat
Privatgelehrter. Philosophische und nationalékonomische Schriften.

Duhrings Wirklichkeitsphilosophie ist einer der vielen Versuche des 19. Jahrhun-
derts zwischen Spatidealismus und Vulgdrmaterialismus einen Weg zu finden.
Diihrings Okonomie teilt die im 19. Jahrhundert weitverbreitete Frage, warum sich
die von der klassischen Okonomie versprochenen Harmonien nicht einstellen. Er
war als Philosoph und Okonom mehr als ein Dilettant, aber die Kluft zwischen
gewaltigen Versprechen und belanglosen Einlésungen wurde bei ihm immer gro-
Rer. Seine Philosophie lauft auf eine Ethik hinaus, die eine herrschaftsfreie sozia-
le Moral verspricht, aber deshalb den Kampf gegen ,Raubmenschen® zur
obersten Pflicht macht (das ist die Basis von Dihrings Antisemitismus). Seine Oko-
nomie folgt libertdren Richtungen, die auer6konomische Machtstrukturen fir die
fehlende soziale Gerechtigkeit verantwortlich machen. Der Sundenfall der Geschichte

565

0.01.2026, 00:25:2



https://doi.org/10.5771/9783748931645-438
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

ist die Entstehung von Grundbesitz und Sklaverei, das Lohnverhaltnis ist von dieser
Gewaltgeschichte gepragt. Duhring kann Marx’ urspriingliche Appropriation durch
Gewalt und Krieg durchaus anerkennen, dessen Lob der GroRindustrie muf} er
verwerfen. Duhrings Theorie ist eine kontrafaktische Historie, wie die Geschichte
ohne Raub hatte verlaufen kénnen. Der frihe Dihring war eine Art Sozialist. Dem
spaten Duhring bescheinigt niemand neue Einsichten, die Streitsucht ist heftiger
geworden, er wird zum exterministischen Antisemiten.
Zur Philosophie: Peggy Cosmann, Physiodicee und Weltmimesis : Eugen
Diihrings physiomoralische Begriindung des Moral- und Charakterantisemi-
tismus. — Géttingen 2007. Zur Okonomie: Gerhard Albrecht, Eugen Diihring :
ein Beitrag zur Geschichte der Sozialwissenschaften. — Jena 1927; Hanni
Binder, Das sozialitdre System Eugen Diihrings. — Jena 1933; Alfred Kruse,
Eugen Diihrings wissenschatftliche Isolierung, in: Festgabe fiir Friedrich Biilow
zum 70. Geburtstag / hrsg. von Otto Stammer und Karl C. Thalheim. — Berlin
1960. — S. 209-221.

Der Sozialist Diihring hatte in den 1870er Jahren eine betrachtliche Wirkung. Das
hat Friedrich Engels zu dem Werk herausgefordert, mit dem der Ubergang der
Sozialdemokratie zum Marxismus begann. Engels’ exegetische Leistung ist
gering, die polemische betréchtlich, er dominierte die weiteren Diskussionen Uber
Dihring (Herrn Eugen Diihrings Umwélzung der Wissenschaft 1877/78, in: Marx-
Engels-Werke 20). Vgl. Dieter Dowe/Klaus Tenfelde, Zur Rezeption Eugen Diih-
rings in der deutschen Arbeiterbewegung in den 1870er Jahren, in: Wissen-
schaftlicher Sozialismus und Arbeiterbewegung : Begriffsgeschichte und Diihring-
Rezeption. — Trier 1980. — S. 25-58. Auch im Anarchismus wurde der ,Antikrat"
lange erst genommen. Franz Oppenheimer sah sich als den einzigen Dihring-
Schiler, der Duhring fortentwickelt habe (er bemerkt Gbrigens, dal® auch die
anderen sozialistische Schiler des Judenfeindes Juden waren). Auf Nietzsche
hat Dihring etwa zur selben Zeit wie auf die Sozialdemokratie gewirkt, und
wie immer bei Nietzsche ist es ein ambivalentes Verhalten aus Nachfolge und
Bekadmpfung: Duhring hilft ihm, den schopenhauerschen Pessimismus zu Uber-
winden, ohne zu einem Sozialisten zu werden (man hat bezweifelt, dal® Nietzsche
einen anderen Sozialismus kannte als Dihrings ,Sozialismus®). Er verdankt Dih-
ring den Begriff des Wertes des Lebens und viel von dem, was bei Nietzsche
Umwertung der Werte heil¥t, ist eine Umwertung Duhrings. Der spate Duhring
wirkte nur noch in einem sektiererischen Kreis. Nicht einmal der Nationalsozia-
lismus zeigte groferes Interesse. Vgl. Gerd-Klaus Kaltenbrunner, Vom Konkur-
renten des Karl Marx zum Vorl&dufer Hitlers : Eugen Diihring, in: Propheten des
Nationalismus | hrsg. von Karl Schwedhelm. — Minchen 1969. — S. 36-55.

Duhring als deutsche Parodie Comtes oder Proudhons hat den Weg vom Krieg
zum Frieden bewahrt. Die alte Klasse, die gewaltsam Eigentum begriindet hat,
mufd verschwinden. Dihring empfiehlt Miliz, Dezentralisierung, Aufbau eines
gerechten Wirtschaftssystems. Die Unterscheidungen der Nationen haben den
Dynastien die Moglichkeit gegeben, Volker gegeneinander aufzuriisten, obwohl
Verkehr und kosmopolitische Arbeitsteilung ein Bindemittel geben, das den Krieg
verhindern kann. Voraussetzung des Friedens ist internationale Gegenseitigkeit.
Ohne internationale Gesinnung kommt es zur Kirchhofsruhe eines Universalrei-

566

0.01.2026, 00:25:2



https://doi.org/10.5771/9783748931645-438
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

ches. Seine Idee der ,Individualsouveranitat® erlaubt ihm, Kriege als Streit der
Machthaber zu sehen, an dem die Vélker nur gezwungen teilnehmen. Die Einzel-
nen kdénnen Uber Grenzen hinweg eine eigene Bewegung fiir den Frieden begin-
nen. Letztlich geht es um Aufklarung Uber die Interessen hinter den Kriegen,
gegen die falsche Glorie des Krieges. Jetzt ist die Zeit gekommen, in der die Ein-
zelnen und ihr Willen eine Rolle spielen (Cursus der National- und Social6kono-
mie. — 2. Aufl. — Leipzig 1879. — 347-353, Duhrings konzentrierteste Stellung-
nahme zu Krieg und Frieden). Seine Politische Theorie mischt eine Art Hobbesi-
anismus mit Klagen, daR diese Staatsbildung zu ungerechter Gewalt in den Staa-
ten, zwischen den Staaten und in der Okonomie gefiihrt habe. Das ganze bis-
marcksche Zeitalter ist ein Zeitalter der Verrohung, Militérdienst verroht die Mas-
sen (Wirklichkeitsphilosophie : phantasmafreie Naturbegriindung und gerechte
freiheitliche Lebensordnung. — Leipzig 1895. — ebd. S. 364-545 Waffenfiihrung
und Politik). 1906 schreibt er sein erstes Buch Capital und Arbeit (1863) véllig
neu als Waffen, Capital, Arbeit: Gerechtigkeit kann nicht zurtickerobert werden,
durch Eroberung kann nur Unrecht entstehen. Auf alte Besitzfragen miissen neue
Personal-Antworten gegeben werden. Die alte aus Kriegen entstandene Sklave-
rei ist verschwunden, aber die Militardienstbarkeit ist geblieben. Das ganze
System des Volkslebens und des Voélkerlebens mull geédndert werden, wenn
Freiheit und Wohlstand gesichert werden sollen. Dihring hat alle Versatzstiicke
einer sozialen Theorie des Friedens, mehr als bei deutschen Wissenschaftlern
seiner Zeit Ublich ist: Individualisierung und Moralisierung (und Antisemitismus)
sollen Wege zum Frieden sein. Wenig schreibt er zu internationalen Beziehungen
(wir erfahren, dal® man nicht einfach abristen kann, solange es noch Raubstaa-
ten gibt) und zu staatlichen und 6konomischen Institutionen. Er geht zur Religions-
kritik Gber (vgl. die Kapitel Il, Radikaler Antiegoismus das allein Zureichende und
VI, Rationeller Antimilitarismus). Dihring hat die Okonomie verlassen, kommt
aber in der Soziologie nicht an. Seine Reform hat faschistische Positionen lange
vor dem Faschismus (am massivsten in einer spdten Schrift: Soziale Rettung
durch wirkliches Recht statt Raubpolitik und Knechtsjuristerei (1906) Kapitel XIV
mit einem ,Rechtsprotector* genanntem Fuhrer, Volksgemeinschaft und Genozid
an den Juden). Er ist ein pazifistischer Faschist und damit auch eine Probe
darauf, was das Friedensversprechen der Soziologie des 19. Jahrhunderts taugt.
Die Friedensbewegung hat sich zum Glick nicht auch noch auf ihn berufen. Die
deutsche Friedensbewegung hat er nicht zur Kenntnis genommen, beim franzdsi-
schen Antimilitarismus kam ihm sofort der Verdacht, der kénne eine jidische
Verschwdrung sein.

4.4 Sozialistischer Internationalismus

Der sozialistische Internationalismus beginnt in den 1830er Jahren mit GruRadres-
sen und Treffen der nationalen Arbeiterbewegungen. In England war das ein
Interesse an Vorgangen auf dem Kontinent. Fir die Geschichte des Internationa-
lismus sind diese Bewegungen bedeutend, fir die Geschichte der Analyse der
internationalen Beziehungen bedeutungslos (die Verlautbarungen der Fraternal

567

0.01.2026, 00:25:2



https://doi.org/10.5771/9783748931645-438
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

Democrats nannte Weisser zu Recht ,a liturgy of a simple internationalism®). Die-
se Bewegungen waren noch lange offen auch flir Demokraten mit nur minimalen
solidaristischen Angeboten. Vgl. fur owenistisches und chartistisches Interesse
an internationaler Solidaritat: Henry Weisser, British Working-Class Movements
and Europe : 1815-48. — Manchester 1975; Christine Lattek, The Beginnings of
Socialist Internationalism in the 1840’s : ‘the Democratic Friends of All Nations’ in
London, in: Internationalism in the Labour Mouvement 1830-1940 / ed. by Frits
von Holthoon and Marcel van der Linden. — Leiden 1988, vol. |, 259-282. Fir die
folgenden Jahre: Margot C. Finn, After Chartism : Class and Nation in English
Radical Politics, 1848-1874. — Cambridge 1993. Als ein friher franzdsischer
Anlauf zu einer internationalen Arbeiterorganisation gilt Flora Tristans Arbeiter-
fonds, der aber so national gedacht ist, daf3 ihr Hinweis auf Zusammenarbeit mit
Arbeitern anderer Lander nur irritieren kann (Arbeiterunion. — Frankfurt am Main
1988. — S. 135, Original 1843). Eine grof’e Rolle haben in den 1840er Jahren
deutsche Handwerker, die ihre Wanderungen nach Westeuropa gefiihrt hatten, und
deutsche politische Emigranten gespielt. Eine erste internationale Organisation
(aber mit starkem Gewicht dieser deutschen Emigrantengruppen) war der Bund
der Kommunisten, fur den Engels und Marx das Kommunistische Manifest ver-
faldten, ein Geheimbund, der in der Revolution 1848 nutzlos war und sie nicht
lange Uberlebte. Die Internationale Arbeiter-Assoziation (nachtréglich gezahlt als
1. Internationale) war ein Neubeginn. Sie ist aus Kontakten britischer und franzé-
sischer Gewerkschaftler hervorgegangen. Karl Marx, der eingeladen worden war,
die Organisation zu unterstiitzen, hatte dort mit Mazzinisten, Proudhonisten und
Bakunisten zu tun und warb eher vergeblich um englische Gewerkschafter; Mar-
xisten gab es wenige. Die englischen Gewerkschaften blieben zunehmend fern
und der Kampf mit den Bakunisten spaltete die Internationale 1872/73 (die mar-
xistischen Sozialisten beendeten ihre Organisation 1876, die auch untereinander
zerstrittenen Antiautoritéren ihre 1877).
Vgl. Julius Braunthal, Geschichte der Internationale, Bd. | (1961); Henry Col-
lins / Chimen Abramsky, Karl Marx and the British Labour Movement : Years
of the First International. — London 1965; Henryk Katz, The Emancipation of
Labor : a History of the First International. — New York 1992. Die beste Deu-
tung der realen Geschichte der IAA gibt Marcel von der Linden, The Rise and
Fall of the First International : an Interpretation, in: Internationalism in the
Labour Movement 1830-1940 / ed. by Frits van Holthoon and Marcel van der
Linden. — Leiden 1988. — vol I, 323-335 (die englischen Arbeiter hatten Anfang
der 1860er Jahre Interesse an internationalen Regelungen von Arbeitsbedin-
gungen, verloren dieses Interesse aber mit der Verbesserung der nationalen
Rechtssituation fir Gewerkschaften; die Entwicklung nationaler Gewerk-
schaftsorganisationen nach 1870 hat fir zwei Jahrzehnte die internationale
Arbeiterbewegung behindert). Die Dokumente sind gesammelt in: La premiére
internationale | sous la direction de Jacques Freymond. — Genf 1962-1971. —
4 Bde. (enthalt Texte 1864 bis 1877).

Zu den Aufgaben der IAA sollten Stellungsnahmen zu internationalen Konflikten
gehoren, aber sie war dartiber meist zerstritten. Es ist Marx nicht gelungen, ,die

moskovitische Gefahr fir Europa und die Wiederherstellung eines unabhangigen
und einheitlichen Polens* zu einer gemeinsamen Ausgangsbasis zu machen.

568

0.01.2026, 00:25:2



https://doi.org/10.5771/9783748931645-438
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

Auch die Haltung zur Friedensbewegung der Demokraten war umstritten. Der 2.
Kongref’ der IAA 1867 in Lausanne beschlo3 eine Unterstiitzungsadresse an den
Genfer FriedenskongreR, in der erklart wurde, daf die Kriege und der bewaffnete
Frieden vor allem die Arbeiter treffen. Gefordert wurden die Vereinigten Staaten
von Europa (da war man sich mit den burgerlichen Demokraten einig) und das
Ende der kapitalistischen Ausbeutung (da waren die burgerlichen Demokraten
sich mit der IAA Uberhaupt nicht einig). Vgl. La premiére internationale a.a.O |, 123-
125 und 235 und Annales du Congres de la Paix du Geneve (9-12 septembre
1867) Préliminaries. Les quatre séances. Appendice. — Genéve 1868. — S. 124-
125, elektronisch: https://archive.org/details/annalesducongrsO0Oconggoog. Der
ausfihrlichste Beitrag zum Friedenskongrel® aus der IAA stammt von dem belgi-
schen Proudhonisten César de Paepe: Auch die birgerlichen Demokraten wis-
sen, dall Republiken friedensfahiger sind als Monarchien und féderale Republi-
ken friedensfahiger als zentralistische Republiken, aber den 6konomischen Anta-
gonismus als Kriegsursache begreifen die blrgerlichen Demokraten nicht. Im
Pauperismus sind Republiken nur nominell und Fdéderationen illusorisch. Der
Frieden braucht den Mutualismus als Basis. Die frilhen Kriege waren Kriege um
Ressourcen, aber auch die Kriege der Gegenwart sind letztlich alle Wirtschafts-
kriege (ebd. S. 286-295). Marx, der am Friedenskongre nicht teilnahm, meinte,
die IAA sei die eigentliche Friedensbewegung und, wenn die Veranstalter des
Friedenskongresses irgendetwas begriffen hatten, wiirden sie sich der IAA an-
schlieRen. Der 3. Kongref® der IAA 1868 in Brissel beschlof3, daf’ in einem Kon-
flikt zwischen den europédischen GroRméachten die Arbeiter streiken werden. In
der 1889 gegriindeten Il. Internationalen blieb der Generalstreik immer eine Min-
derheitenmeinung (La premiere internationale a.a.O |, 260-264 und 402-404).
Zu Krieg und Frieden: J. Jemnitz, The First International and the War 1864-
1866, in: Acta Historica : Zeitschrift der ungarischen Akademie der Wissen-
schaften 11 (1965) 57-94; ders., The First International and the War 1868-
1870, in: ebd. 15 (1969) 51-102. Zur Haltung gegeniber der Friedens- und
Freiheitsliga: Gunter Wisotzki, Die Abgrenzung der Internationalen Arbeiter-
assoziation von der kleinbtirgerlich-pazifistischen Friedens- und Freiheitsliga
1867 bis 1868, in: Die grol3preulBisch-militaristische Reichsgriindung 1871 /
hrsg. von Horst Bartel und Ernst Engelberg. — Berlin 1971, Bd. |, 467-500 (er
kampft noch einmal die K&mpfe von Marx).

Der Schiffszimmermann und Gewerkschaftler William Randal Cremer (1828-
1908), der Marx in die IAA gebracht hatte und ihr erster Generalsekretér wurde,
ist bald auf einem englischeren Weg: Griindung einer Workmen’s Peace Associa-
tion, Parlamentsmitglied als Assozierter der Liberalen, Interparlamentarische Uni-
on, Nobelpreis. Der Friedenskongref3 in Paris 1875 war auch ein Versuch, die
Nachfolge der Internationale zu beanspruchen. Cremers Gesprachspartner blieb
aber immer nur die birgerliche Friedensbewegung des Kontinents. Vgl. Howard
Evans, Sir Randal Cremer : his Life and Work. — London 1909.

569

0.01.2026, 00:25:2



https://doi.org/10.5771/9783748931645-438
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

4.4.1 Karl Marx / Friedrich Engels

Karl Marx (1818-1883), Sohn eines Rechtsanwaltes, Doktor der Philosophie,
Journalist, 6konomischer Schriftsteller. 1843-1848 und 1849 bis zu seinem Tod
Exil in Paris, Brissel, London. Organisator kommunistischer Vereinigungen,
1864-1872 Mitglied des Generalrates der Internationalen Arbeiter-Assoziation als
Sekretar fur Deutschland und RuBland. Biographie: Gareth Stedman Jones, Karl
Marx : Greatness and lllusion. — London 2016, dt. Ubers. 2017. Einfilhrungen:
Walter Euchner: Karl Marx. — Miinchen 1983; Marxism in Marx’s Day / ed. by Eric
J. Hobsbawm. — Brighton 1985 (ital. Original 1978). Gute Uberblicke lber die
Reichweite Marx’scher und marxistischer Themen: The Cambridge Companion to
Marx | ed. by Terrell Carver. — Cambridge 1991; Marx-Handbuch : Leben — Werk
— Wirkung / hrsg. von Michael Quante. — Stuttgart 2015.

Friedrich Engels (1820-1895), Sohn eines Textilfabrikanten. Journalist, Organisa-
tor kommunistischer Vereinigungen, Mitglied der Revolutionsarmee 1849. Exil in
England, Leitender Angestellter eines Textilunternehmens. 1870-1872 Mitglied
des Generalrates der Internationalen Arbeiter-Assoziation als Sekretar fir Spanien
und ltalien. Mentor der erstarkenden sozialistischen Parteien in Europa. Autor
politischer, historischer, militdrischer und philosophischer Werke. Biographie:
Gustav Mayer, Friedrich Engels : eine Biographie. — Berlin 1920/1933 (Neudruck
1971 und 1975); W. O. Henderson, The Life of Friedrich Engels. — London 1976.

Es gibt drei Schwierigkeiten Marx und Engels zu lesen: 1., die starken Unter-
schiede verschiedener Lebensperioden (die Texte liegen bei Marx bis zu 40 Jah-
ren, bei Engels bis zu 50 Jahren auseinander), 2., die verschiedenen literarischen
Gattungen (von Literaturexzerpten und Briefen Uber Zeitungsartikel und politische
Manifeste bis zu historischen und theoretischen Arbeiten, von denen viele erst
posthum bekannt wurden), und 3., die sehr verschiedenen Rezeptionszusam-
menhénge. Solche Unterschiede kommen auch bei anderen Autoren vor, kumula-
tiv waren sie fiir die Marxlektiren besonders folgenreich. Gegen die Kaleidoskope
der Zitate hilft nur mehr philologisches Bewultsein.

1. Marxismus

Karl Marx begann als Philosoph, der linkshegelianisch die Verwirklichung der
Philosophie forderte, die wirkliche Gleichheit der Demokratie gegen die formale
Gleichheit des Rechtes. Die ausgeschlossene ,allgemeine Klasse” wird von Marx
bald mit dem Proletariat, die zu verwirklichende Demokratie mit dem Sozialismus
identifiziert. Er geht von Philosophie zur Okonomie, von Kritik der Entfremdung
menschlichen Beziehungen zur Kritik der kapitalistischen politischen Okonomie.
Und sofort weiter zur Kritik der Sozialisten, die moralisch argumentieren und Um-
verteilung verlangen. Marx setzt auf Entwicklung der Produktivkrafte, Kapitalis-
mus wird zugleich gewdrdigt fur eine bisher ungekannte Entfaltung der Produktiv-
krafte und kritisiert als Hindernis ihrer weiteren Entfaltung. Die grofite Leistung
des Kapitalismus ist die Produktion des Proletariats, das eine neue Produktions-
weise durchsetzen wird. Erst Das Kapital (Band | 1867) ist ein Versuch, die Ent-
fremdung im Kapitalismus zu verstehen, ohne auf eine historistische oder morali-
sche Theorie zurlickzugreifen. Das Kapital beginnt abstrakter als jede bisherige

570

0.01.2026, 00:25:2



https://doi.org/10.5771/9783748931645-438
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

Okonomie mit dem Versprechen, die Kategorien der bisherigen Okonomie durch-
schauen zu kénnen. Es ist ein Werk der Krise der ausgebliebenen Revolution, die
Kritik der Politischen Okonomie sollte der wichtigste Schritt zur Erneuerung der
revolutiondren Bewegung sein. Die Bande zur Dynamik des Kapitalismus sind
von Marx als Fragmente hinterlassen worden und es ist unklar, wie weit er diesen
Texten (meist friiher geschrieben als der publizierte Band |) noch traute. Diese
posthumen Bande haben die professionellen Okonomen interessiert, aber heute
sind sich Marx-Philologen und die Schule der Neuen Marx-Lektiren einig, in Das
Kapital eine Kritik der Kategorien der Politischen Okonomie zu suchen, nicht eine
dkonomische Abhandlung (iber den unausweichlichen Ubergang vom Kapitalis-
mus zum Sozialismus. Okonomen héren nur selten noch zu.
Vgl. zu Marx als Philosoph (oder Antiphilosoph): Georges Gurvitch, Dialektik
und Soziologie. — Neuwied 1965. — S. 145-189 (franzds. Original 1962); Alfred
Schmidt, Der Begriff der Natur in der Lehre von Marx. — Frankfurt am Main
1962; Klaus Hartmann, Die Marxsche Theorie : eine philosophische Untersu-
chung zu den Hauptschriften. — Berlin 1970 (keine Einflihrung, aber der beste
Startpunkt eines ernsthaften Marxstudiums); Bertell Ollman, Alienation :
Marx's Conception of Man in Capitalist Society. — Cambridge 1971; Michel
Henry, Marx : a Philosophy of Human Reality. — Bloomington, Ind. 1982
(franz. Original 1976); Carol C. Gould, Marx’s Social Ontology : Individuality
and Community in Marx’s Theory of Social Reality. — Cambridge, Mass 1978;
Allen W. Wood, Karl Marx. — London 1981, erweiterte Auflage 2004; Bernard
Yack, The Longing for Total Revolution : Philosophic Sources of Social Dis-
content from Rousseau to Marx and Nietzsche. — Princeton 1986. — S. 251-
309; Daniel Brudney, Marx’s Attempt to Leave Philosophy. — Cambridge,
Mass. 1998; Allan Megill, Karl Marx : the Burden of Reason (Why Marx Rejec-
ted Politics and the Market). — Lanham, Md. 2002; Michael Quantz, Das gegen-
standliche Gattungswesen : Bemerkungen zum intrinsischen Wert menschli-
cher Dependenz, in: Nach Marx : Philosophie, Kritik, Praxis / hrsg. von Rahel
Jaeggi und Daniel Loick. — Berlin 2013. — S. 69-86; Urs Lindner, Marx und die
Philosophie : wissenschaftlicher Realismus, ethischer Perfektionismus und
kritische Sozialtheorie. — Stuttgart 2013 (als Einfihrung); Kurt Bayertz, Inter-
pretieren um zu verdndern : Karl Marx und seine Philosophie. — Minchen
2018.
Zu Marx als Okonomen: Karl Kithne, Okonomie und Marxismus. — Neuwied
1972/1974; M. C. Howard / J. E. King, The Political Economy of Marx. — Har-
low 1975; Simon Clarke, Marx’s Theory of Crisis. — Basingstoke 1994 (Marx hat
keine); Samuel Hollander, The Economics of Karl Marx : Analysis and Applica-
tion. — Cambridge 2008; The Elgar Companion to Marxist Economics | ed. by
Ben Fine and Alfredo Saad-Filho. — Cheltenham 2012. Beste Darstellung der
Rezeption: M. C. Howard / J. E. King, A History of Marxian Economics. —
Basingstoke; vol. 1. — 1883-1929. — 1989, vol. 2. — 1929-1990. — 1992.

Marx’ Texte sind immer Kritik: Kritik der Philosophie, Kritik der (idealistischen)
Geschichtsschreibung, zuletzt konzentriert Kritik der Politischen Okonomie. Marx
verlangt Kritik der Wirklichkeit, aber die Wirklichkeit ist in Theorien gegeben. Marx
nimmt die Theorien, die den historischen Weg zu Kapitalismus und burgerlicher
Gesellschaft begleitet und begriffen haben, ernst; sie sind selber Teil der Ver-

571

0.01.2026, 00:25:2



https://doi.org/10.5771/9783748931645-438
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

blendung Uber die historischen und moralischen Grenzen dieser Entwicklung
geworden. Das Ziel ist, Kategorien zu finden, die diesen Zusammenhang offen
werden lassen. Zum Begriff der Kritik bei Marx ist erstaunlich wenig zusammen-
héngend geschrieben worden: Klaus Hartmann, Die Marxsche Theorie a.a.O.
(Analayse des ambivalenten Verhaltnisses von Kritik und Theorie bei Marx); Kurt
Réttgers, Kritik und Praxis : zur Geschichte des Kritikbegriffs von Kant bis Marx. —
Berlin 1975. — S. 253-277 Kritik der Theorie und Kritik der Wirklichkeit bei Marx;
Emmanuel Renault, Marx et l'idée de critique. — Paris 1995. Marx war einer der
historistischsten Autoren in einem historistischen Zeitalter. Er verstiel? wie andere
Junghegelianer gegen Hegels Verbot eines Ausblicks in die Zukunft. Die Geschich-
te der Produktionsweisen sollte einen solideren Aussichtspunkt ermdglichen als
die Spekulation der Junghegelianer. Die neueren Marx-Exegesen spielen das
Interesse an der vorkapitalistischen Vergangenheit und an der sozialistischen
Zukunft herab. Fraglich ist, ob es eine positive Lehre, den ,historischen Materia-
lismus® als Weiterentwicklung von Ideen wie sie im Kommunistischen Manifest
artikuliert wurden, geben kann. In der letzten grofen Debatte um den historischen
Materialismus um 1980 verteidigten der analytische Marxist Gerald Cohen und
sein Schiler William Shaw noch eine deterministische Version einer Geschichte
der Produktivkréfte, der Sozialismus wurde dabei eine Sache der Moral und des
Willens. Die neuere Literatur ist damit beschaftigt, jeden Anflug von Determinis-
mus zu leugnen und marginalisiert damit Aussichten auf die Zukunft. Marx, der
von Karl Popper als abschreckendes Exempel der historizistischen Uberhebung
vorgefuihrt wurde, wird zu einem eher zaghaften Geschichtsdenker. Der Histori-
sche Materialismus bei Marx ist kaum zu trennen von seinen polemischen Absich-
ten: immer geht es gegen die beiden Hauptgegner, die Apologeten der harmoni-
schen Fortentwicklung des Kapitalismus und die Anh&nger eines moralischen
Sozialismus. Um jeden Ausblick auf die post-kapitalistische Zukunft gebracht,
macht der Marxismus keinen Sinn mehr. Wie alle groRe Theorie im 19. Jahrhun-
dert ist der Marxismus ein Kommentar zu dem gewaltigen Sprung nach vorne,
den die Welt seit 1789 gemacht hat und kein Kommentar zur Vielheit der Welt.
Aber wie jede groRRe Theorie im 19. Jahrhundert war er doch ein Kommentar zur
Vielheit innerhalb dieser einen Entwicklung seit der Revolution. Die zeithistori-
schen Schriften von Marx und Engels machen keine Versuche deterministisch zu
konstruieren. Aber auch sie sind von der Erwartung des Umschlagens zur Revo-
lution gepragt.
Vgl. Helmut Fleischer, Marxismus und Geschichte. — Frankfurt am Main
1969; Alfred Schmidt, Geschichte und Struktur : Fragen einer marxistischen
Historik. — Munchen 1971; G. A. Cohen, Marx’s Theory of History : a Defence.
— Oxford 1978, 2. Aufl. 2000. (Zur Diskussion Uber Cohen: Marx’s Theory of
History : the Contemporary Debate | ed. by Paul Wetherly. — Aldershot
1992); William H. Shaw, Marx’ Theory of History. — London 1978; Gerhard
Kluchert, Geschichtsschreibung und Revolution : die historischen Schriften von
Karl Marx und Friedrich Engels 1846 bis 1852. — Stuttgart 1985; Thomas Lutz
Schweier, Geschichtliche Reflexion bei Marx : Thesen zu seinem Geschichts-
versténdnis, in: Geschichte und materialistische Geschichtstheorie bei Marx. —
Berlin 1996. — S. 35-52; Michael Heinrich, Geschichtsphilosophie bei Marx, in:
ebd. — S. 62-72; Allan Megill a.a.0.; Helmut Reichelt, Neue Marx-Lektiire : zur
Kritik sozialwissenschaftlicher Logik. — 2. Aufl. — Freiburg 2013. — 339-358;

572

0.01.2026, 00:25:2



https://doi.org/10.5771/9783748931645-438
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

Denis Mader, Fortschritt bei Marx. — Berlin 2010; Kurt Bayertz, Interpretieren
um zu verédndern a.a.0. S. 183-244.

Trotz der engen Zusammenarbeit von Marx und Engels von 1844 bis 1883 (und
dariber hinaus in Engels’ Edition von Das Kapital 1l/1ll) gibt es immer wieder Ver-
suche, was am orthodoxen Marxismus sozialistischer und kommunistischer Par-
teien abgelehnt wird, auf Engels zu schieben, der den Marxismus unter dem
Namen ,historischer Materialismus” auf falsche Bahnen positivistischen Wissen-
schaftsverstandnisses und deterministischer Geschichtserwartungen geschickt
habe. Engels ging gewify mit historischen Prozessen robuster um; was bei Marx
zu dialektischen Analysen von Begriffen tendiert, tendiert bei Engels zu histori-
schen Abfolgen. Das ist auch ein Unterschied der Gattungen: Engels entwickelte
die gemeinsamen Ideen der 1840/50er Jahre fort und bot sie einem breiteren
Publikum an, wahrend Marx sich zunehmend beschrénken konnte, die gemein-
sam konzipierte Kritik der Politischen Okonomie weiter zu entwickeln. Es gibt
keine Hinweise, dal} Engels das Unternehmen von Marx nicht verstanden oder
Marx das Unternehmen von Engels nicht gebilligt hatte. Der Marxismus hat von
dieser Spannung gelebt.
Einfihrung: Gareth Stedman Jones, Engels and the History of Marxism, in:
Marxism in Marx’s Day | ed. by Eric J. Hobsbawm. — Bloomington 1982. — S. 290-
326 (ital. Original 1978); vgl. auch Stedman Jones lange Einfiihrung in das
Kommunistische Manifest Minchen 2012 (engl. 2002). Bilanzen: J. D. Hunley,
The Life and Thought of Friedrich Engels : a Reinterpretation. — New Haven
1991; S. H. Rigby, Engels and the Formation of Marxism : History, Dialectics
and Revolution. — Manchester 1992; Christopher J. Arthur, Engels as Inter-
preter of Marx’s Economics, in: Engels Today : a Centenary Appreciation | ed.
by Christopher J. Arthur. — Basingtoke 1996. — S. 173-209; Samuel Hollander,
Friedrich Engels and Marxian Political Economy. — Cambridge 2011.

Marx und Engels sind so sehr mit dem Marxismus von Uber hundert Jahren ver-
bunden, daf} jede Marx-Lektire sich zu den Sedimenten der Rezeptionsgeschich-
te verhalten mul: zu der prekdren Balance der marxistischen Sprecher der sozial-
demokratischen Massenparteien der Il. Internationalen zwischen ékonomischem
Evolutionismus des ,Historischen Materialismus®, sozialdemokratischer Politik
und Arbeiterbildungsbewegung, einer Epoche aus der Imperialismustheorien und
(noch eklektizistischer) Nationaltatentheorien lange weitergewirkt haben; zu dem
Semi-Blanquismus der leninistischen Parteien, die an der Peripherie des Kapita-
lismus den Marxismus in einer grotesk anderen Situation wiederholen wollten und
nach dem politischen Sieg auf Verwandlung des Marxismus in eine umfassende
Parteiweltanschauung angewiesen waren, einer Epoche, die irgendwann um
1968 auch den letzten intellektuellen Respekt verloren hat; zu der Erneuerung
marxistischer Philosophie in den verschiedenen Auspragungen des ,westlichen
Marxismus®, zunachst im Kampf gegen die Reste des 6konomischen Evolutio-
nismus, dann als Faschismus- und Stalinismusanalysen. Der westliche Marxis-
mus konnte in der Reflexion des Scheiterns des Marxismus auf Marx zuriickgrei-
fen, aber am ehesten gewirkt hat die marginaler marxististische Kritische Theorie.
Der Héhepunkt der Rezeption des Marxismus in Einzelwissenschaften liegt zwi-
schen 1950 bis 1980; es gab Schulen marxistischer Historiker, Anthropologen,

573

0.01.2026, 00:25:2



https://doi.org/10.5771/9783748931645-438
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

Asthetiker, Theologen, Kulturtheoretiker, Literaturtheoretiker, Staatstheoretiker,
sogar marxistische Okonomen gab es. Das war nur méglich in der Emanzipation
von Parteilinien; aber mit dem Verblassen der Erinnerungen an Parteilinien und
der breiten Offnung der Universitdten fiir sozialgeschichtliche Fragestellungen
verlor auch diese Marxismen den Schulzusammenhalt, die ihre Namen rechtfer-
tigte. Im spaten 20. und frihen 21. Jahrhundert ist Marx durchaus nicht aus der
akademischen Diskussion verschwunden. Der in englischsprachigen Landern
einfluBreiche Analytische Marxismus versuchte, um Marx den Philosophen zu
empfehlen, einen Kern zu retten, liel sich den Rahmen aber von nichtmarxisti-
schen methodischen Ansatzen vorgeben (viel Rational Choice). Die in Deutsch-
land und GroRbritannien verbreiteten ,Neuen Marx-Lektlren“ schrumpften auf
den spatesten Marx oder gar auf die ersten drei oder fiinf Kapitel von Das Kapital
Bd. I. Marx war von der Philosophie zur Okonomie gegangen, der Marxismus ist
von den Okonomen zu den Philosophen zuriickgekehrt. Poststrukturalismus und
Postmoderne sind post-marxistisch. Ohne das Vorbild der marxschen Kritik ist ihr
Unternehmen kaum denkbar, aber ihre Transformation von Klassenanalysen und
Ideologiekritik ist auch gegen Marx und Marxismen gerichtet. Die Neuen Sozialen
Bewegungen und die anti-globalistischen Bewegungen haben einen hohen Be-
darf an Antikapitalismus gezeigt, aber greifen auch nur noch marginal auf Marx
zurlick. Marx ist auch heute noch der Sozialtheoretiker des 19. Jahrhunderts, der
am haufigsten gelesen wird (nicht nur in Lektirekursen der Rosa-Luxemburg-
Stiftung). Aber mit dem historischen Materialismus ist auch die Stabilitat der Exe-
gese vergangen.
Zur Geschichte des Marxismus: Der Marxismus : seine Geschichte in Doku-
menten | hrsg. von Iring Fetscher. — Miinchen 1963-1965. — 3 Bde.; Predrag
Vranicki, Geschichte des Marxismus. — Frankfurt am Main 1972. — 2 Bde.
(serbokroat. Original 1961/71); Leszek Kolakowski, Die Hauptstrémungen des
Marxismus : Entstehung, Entwicklung, Zerfall. — Minchen 1977-1979. — 3 Bde.;
Storia del marxismo / progetto di Eric J. Hobsbawm ... — Torino 1978-1982. —
4 Bde. in 5 Teilen (von dem umfassendsten Uberblick ist nur der 1. Band
Ubersetzt worden: Marxism in Marx’s Day | ed. by Eric J. Hobsbawm. —
Brighton 1985). Ein Uberblick tber die Ansétze, die sich heute marxistisch
nennen, kann nur noch ein Lexikon sein: Critical Companion to Contemporary
Marxism / ed. by Jacques Bidet and Stathis Kouvelakis. — Leiden 2008. Zum
Analytischen Marxismus: Tom Mayer, Analytical Marxism. — Thousand Oaks,
Cal. 1994 (eher freundlich); Marcus Roberts, Analytical Marxism : a Critique. —
London 1996 (eher feindlich). Der Analytical Marxism ist eine anglophone Ge-
nerationenerscheinung; vgl. aber einen selbstédndigen deutschen Beitrag:
Marco lorio, Karl Marx — Geschichte, Gesellschaft, Politik : Ein- und Weiter-
filhrung. — Berlin 2003. Uberblicke tiber die zeitgendssische Beschaftigung mit
Das Kapital: Ingo Elbe, Marx im Westen : die neue Marx-Lektiire in der Bun-
desrepublik seit 1965. — Berlin 2008 (sehr ausfiihrliche Diskussion einer be-
schrankenden Lektlre); Jan Hoff, Marx global : zur Entwicklung des interna-
tionalen Marx-Diskurses seit 1965. — Berlin 2009 (geographisch breiter,
thematisch aber auf Entsprechungen der deutschen ,Neuen Marx-Lekttren®
beschrankt). Stilbildende Beispiele dieser ,Neuen Marx-Lektliren®: Hans-
Georg Backhaus, Dialektik der Wertform : Untersuchungen zur Marxschen

574

0.01.2026, 00:25:2



https://doi.org/10.5771/9783748931645-438
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

Okonomiekritik. — Freiburg 1997 (Aufsétze seit 1970); Helmut Reichelt, Neue
Marx-Lektiire : Zur Kritik sozialwissenschaftlicher Logik. — Hamburg 2008.

2. Politische Theorie

Marx hat seine politische Theorie nicht geschrieben. 1845 wollte er eine Kritik der
Politik und National6konomie schreiben, auch zum urspriinglichen Plan von Das
Kapital gehérte 1858 noch eine Abhandlung tUber den Staat. Wir missen zufrie-
den sein mit Marx’ friihen Fragmenten einer philosophischen Kritik der Hegel-
schen Rechtsphilosophie, Marx’ und Engels’ politischen Analysen von zeitgends-
sischen Revolutionen und Gegenrevolutionen, Engels’ spaten historischen Spe-
kulationen Uber den Ursprung des Staates. Erst im spéaten 20. Jahrhundert gab
es eine marxistische staatstheoretische Debatte, die die bleibende relative Selb-
sténdigkeit der Staatsgewalt gegeniiber den Klassen erkldren mufite, eine Paral-
lele zum angelsachsischen liberalen Pluralismus oder vielleicht nur eine von des-
sen Varianten.
Eine Zusammenstellung der Texte, die Ausgang flr eine marxistische Staats-
theorie sein kdnnen: Staatstheorie : Materialien zur Rekonstruktion der mar-
xistischen Staatstheorie / hrsg. von Eike Hennig ... — Frankfurt am Main 1974.
Hauptsachlich als Materialsammlung interessant sind auch: Richard N. Hunt,
The Political ideas of Marx and Engels. — Pittsburg, Pa. 1974/1984. — 2 Bde;
Hal Draper, Karl Marx’s Theory of Revolution. — New York 1977-2005. — 5 Ban-
de in 6 Teilen (fiihrt Marx’ Polemiken fort und vermehrt sie um eigene, aber
die beste Stellensammlung, hdufig auch der beste Kommentar). Zu Staat und
Politik bei Marx und Engels vgl. Shlomo Avineri, The Social and Political
Thought of Karl Marx. — Cambridge 1968; Michael Léwy, The Theory of Revo-
lution in the Young Marx. — Leiden 2003 (franzds. Original 1970); ders., The
Politics of Combined and Uneven Development : the Theory of Permanent
Revolution. — London 1981. — S. 1-29 (dt. Ubers. 1987 u.d.T.: Revolution ohne
Grenzen); Gerhard Kluchert, Geschichtsschreibung und Revolution. — Stutt-
gart 1985; Robert Meister, Political Identity : Thinking Through Marx. — Oxford
1990 (von der post-marxistischen Identitatspolitik zurtick zu Marx); Der Staat
der Biirgerlichen Gesellschaft : zum Staatsversténdnis von Karl Marx | hrsg.
von Joachim Hirsch ... — Baden-Baden 2008; 2. Aufl. 2015; ,.... ins Museum
der Altertiimer : Staatstheorie und Staatskritik bei Friedrich Engels | hrsg. von
Samuel Salzborn. — Baden-Baden 2012. Zur englischen und franzdsischen
Diskussion seit Nicos Poulantzas und Ralph Milliband: Jeffrey C. Isaac, Power
and Marxist Theory : a Realist View. — Ithaca, N.Y. 1987; C. W. Barrow, Criti-
cal Theories of the State : Marxist, Neo-Marxist and Post-Marxist. — Madison,
Wisc. 1993; Philip G. Cerny, Rethinking World Politics. — Oxford 2010. — S. 270-
288. Zur deutschen Diskussion: Ingo Elbe, Marx im Westen : die neue Marx-
Lekttire in der Bundesrepublik seit 1965. — Berlin 2008. — S. 319-443; Andreas
Anter/Wilhelm Bleek, Staatskonzepte: die Theorien der bundesdeutschen Poli-
tikwissenschaft. — Frankfurt am Main 2013. — S. 43-62.

Frieden ist kein Thema bei Marx (von Polemiken gegen die Friedensbewegung
abgesehen). In einem seltenen Ausflug in die Metaphysik hat er das Wesen der
Welt — wie Heraklit — als Kampf bestimmt (1880, MEGA 1/25, 443). Gerald Cohen

575

0.01.2026, 00:25:2



https://doi.org/10.5771/9783748931645-438
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

hat Marx als einen anthropologischen Pessimisten identifiziert (post-marxistisch:
.needlessly pessimistic*), der sich konfliktfreies Zusammenleben erst in einem
Zustand von unbegrenztem Reichtum vorstellen kann (Self-ownership, Freedom
and Equality. — Cambridge 1995. — S. 132; eine wichtige Ergdnzung in: Rescuing
Justice and Equality. — Cambridge, Mass. 2008. — S. 176 n. 62). Aber wir erfah-
ren nicht einmal, warum die Fille Harmonie bringen soll (das ist der Kern von
Allan Buchanans Marx-Kritik, Marx and Justice : the Radical Critique of Libera-
lism. — Totowa, N.J. 1982). Marx teilt mit anderen Sozialtheoretikern des 19.
Jahrhunderts den weltgeschichtlichen Weg zur Harmonie. Zum Programm grofRer
Theorie gehérte aber im 19. Jahrhundert die Grindung der Soziologie auf ein
Fundament von Biologie und/oder Psychologie. Marx halt sich von einer psycho-
logischen Weltgeschichte fern (und erspart uns einiges von dem, was Comte und
Spencer flr fundamental halten). Damit vergibt er Méglichkeiten einer konsisten-
ten Theoriebildung im Sinne seiner Zeit. Das Marx'sche Proletariat behalt immer
Zuge der ,allgemeinen Klasse® seiner friihen Texte, deren absolute Ausschlie-
Bung zum Umschlagen in die freie Gesellschaft fUhren mulR. Der Marxismus ist
an die Erfahrung des Leidens gebunden und wartet auf den welthistorischen
Moment einer Uberwindung des Leidens (Engels MEW 20, 250=MEGA 1/27,
436). Der ,moderne soziale Konflikt“ ist dagegen ein Streit zwischen Konfliktpart-
nern und braucht kein Ende. Diese Konfliktsoziologie gibt es erst, als der
Marx‘sche welthistorische Kampf seine Plausibilitdt verloren hat. Als der philoso-
phische und 6konomische Kern des Marxismus geopfert wurde, war die Ent-
deckung von Marx als modernem Soziologen mdglich.
Zur Redefinition des Marx‘'schen Klassenkampfes als sozialer Konflikt: Lewis
Coser (unten referiert); Ralf Dahrendorf, Soziale Klassen und Klassenkonflikt
in der industriellen Gesellschaft. — Stuttgart 1957; ders., Der moderne soziale
Konflikt. — Stuttgart 1992 (Dahrendorf ist kritischer als Coser, aber auch seine
Konfliktsoziologie braucht die Anknlpfung an Marx). Fir eine spéate Version
dieser Transformation von Klassen in Interessengruppen: Marco lorio, Karl
Marx — Geschichte, Gesellschaft, Politik. — Berlin 2003. — S. 201-263.

Marx will sich von jedem Anschein moralischer Forderungen fernhalten. Moral
und Gerechtigkeit hat er im Verdacht, zeitlose Geltung zu beanspruchen. Das
geht gegen burgerliche Ethik (immer wieder Bentham) und gegen moralische
Forderungen nach Sozialismus (immer wieder Proudhon). Es kann nur so viel
Recht geben, wie der Stand der Produktion erlaubt, Abschaffung von Zustanden
statt Verwirklichung von ldealen. Mehr Recht kann es erst im Kommunismus
geben, der Recht am wenigsten braucht. Das Universalisierungsgebot der Ethik
kann nur in Erwartung der Revolution gewahrt werden. Seine akademischen
Kommentatoren kénnen von der Plausibilitdt dieser Revolution nicht mehr ausge-
hen, Marx wird domestiziert zur Erinnerung an soziale Bedingungen der Moral.
Viele dieser Arbeiten zu Marx sind Arbeiten zur Ergdnzungsbeddrftigkeit von
Rawls. Die von Marx angestrebte Verlagerung der Diskussion in die Okonomie
wird nicht nachvollzogen.
Die Beitrdge der Debatte um Allen Woods a-moralischen Marx sind gesam-
melt in: Marx, Justice and History / ed. by Marshall Cohen. — Princeton, N.J.
1980. Vgl. auch Kapitel 9 in Woods Marx-Monographie 1981 und seinen Bei-
trag in: Ethik und Marx : Moralkritik und normative Grundlagen der Marxschen

576

0.01.2026, 00:25:2



https://doi.org/10.5771/9783748931645-438
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

Theorie | hrsg. von Emil Angehrn und Georg Lohmann. — Kdnigstein 1986.
Vgl. Allen E. Buchanan, Marx and Justice : the Radical Critique of Liberalism.
— Totowa, N. J. 1982; George G. Benkert, Marx’s Ethics of Freedom. — Lon-
don 1983; Steven Lukes, Marxism and Morality. — Oxford 1985; R. G. Peffer,
Marxism, Morality, and Social Justice. — Princeton, N.J. 1990; Andrea Maiho-
fer, Das Recht bei Marx : zur dialektischen Struktur von Gerechtigkeit, Men-
schenrechten und Recht. — Baden-Baden 1992. Eine gutes Beispiel fur
den normativen Marx als Sparing-Partner zeitgendssischer Anspriiche von
Moraltheorien: Nach Marx : Philosophie, Kritik, Praxis | hrsg. von Rahel
Jaeggi und Daniel Loick. — Berlin 2013.

3. Internationale Beziehungen

Karl Marx und Friedrich Engels sind wahrscheinlich die Theoretiker des 19. Jahr-
hunderts, die am meisten Uber internationale Beziehungen geschrieben haben,
gewild aber haben sie dartber am vielfaltigsten geschrieben. Bis 1848 haben
Marx und Engels keinen Zweifel an einem einheitlichen Revolutionsprozel® im
westlichen Europa, der die Rivalitdten zwischen Nationen beendet wird. Die
Dynamik des Weltmarktes war die starkste Erfahrung, aber die koloniale Welt
kommt wenig vor. Reflexionen tber den Krieg sind selten und wenig ausgearbei-
tet. Die Revolution 1848/49 war ein tiefer Bruch, eine Belehrung in ungleicher und
kombinierter Entwicklung: Marx und Engels muf3ten die AulRenpolitik entdecken.
Fur Jahre starren sie auf Ruflland, ein Land, das von der westlichen ékonomi-
schen Entwicklung fast unberhrt war und doch einen bestimmenden Einflu auf
das westliche Europa hatte. In allen aktuellen Krisen und Kriegen warten Marx
und Engels auf eine revolutionare Erschiitterung, die die Volksmobilisierung von
1792 wiederholen kénnte. In dieser Zeit dauernder Kommentare zu Kriegen gibt
es nur wenige theoretische Reflexion lber den Krieg. Die Kritik der politischen
Okonomie kann in eine Verbindung zum britischen Imperialismus in Indien und
gegenliber China gebracht werden, aber sie kann in keiner Beziehung zu den
Analysen der europdischen AuRenpolitik stehen, weil Ruf3land nicht den Bewe-
gungsgesetzen des Kapitalismus folgen muf. Eine dritte Periode ist nicht so klar
abgrenzbar. Die Hoffnung auf Kriege als Helfer der Revolution gibt es noch lange,
aber die Gewichte sind neu: Seit der Grindung der Internationalen Arbeiter-
Assoziation (1864) und der nationalen Arbeiterparteien hat das geduldige Warten
auf das Wachstum der Arbeiterbewegung Préferenz; der spate Engels schreibt
gegen den drohenden Weltkrieg, der die sozialistische Revolution um Jahrzehnte
zuriickwerfen wirde. In dieser Zeit gibt es mit Anti-Dihring und Ursprung der
Familie Schriften, die als Vorbemerkungen zu einer Theorie des Krieges (oder
des Friedens) gelesen werden kénnen, aber es gibt keine Theorie des Krieges
(oder des Friedens) zwischen kapitalistischen Staaten. Der Kolonialdiskurs ist auf
aktuelle Bemerkungen geschrumpft, aber die Kritik der politischen Okonomie ist
auch eine Theorie der kapitalistischen Weltwirtschaft. Die Rezeption ist stark von
diesen verschiedenen Strangen strukturiert. In den Anfangszeiten der Friedens-
und Konfliktforschung war der Bedarf nach groRRer Theorie deutlich, man suchte
einen in historischem Materialismus verankerten allgemeinen Begriff des Konflik-
tes oder der Gewalt. Der Krieg wurde eine Form des Klassenkampfes. Die unten
referierten Arbeiten von Wette und Freudenstein (bei dem Marx ein Vorlaufer der

577

0.01.2026, 00:25:2



https://doi.org/10.5771/9783748931645-438
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

Theorie struktureller Gewalt wird) sind Beispiele. Auch Berki verankerte damals
den internationalen Konflikt in der Entfremdung. In den 1970er und 1980er Jahren
dominierten historische Arbeiten, die Marx’ und Engels Kommentare zur internatio-
nalen Politik in eine chronologische Ordnung bringen wollten. Es blieb eine grol3e
Unsicherheit, ob diese Kommentare als Beitrdge zur Theorie genommen werden
kénnen. Seit 1990 dominiert Marx als Prophet der Globalisierung. Die Besché&fti-
gung mit den auRBenpolitischen Kommentaren ist weitgehend verschwunden. Das
Kapital, gelesen als Analyse der Weltwirtschaft, ist zum mafgeblichen Text
geworden (der unten referierte Text von Pradella 2013 ist nur das jungste und
grundlichste Beispiel). Dazu kommen die Gelegenheitskommentare zu Indien; die
haufigste Frage scheint zu sein, was fiir eine Sorte Eurozentrist Marx ist. Ruick-
griffe auf die Deutungen aus friiheren Jahrzehnten sind selten.

Die internationalen Beziehungen in Europa sind bei Marx und Engels von zwei
Zeithorizonten bestimmt, dem langen Prozel3 der Herausbildung der européi-
schen Nationen seit dem Mittelalter einerseits und dem europédischen West-Ost-
Gegensatz von Revolution und Reaktion seit 1789 andererseits. Die Theorie der
ungleichen Entwicklung in Europa ist eine Theorie Uber die Neuzeit und vor allem
Uber das 19. Jahrhunderts. Die Texte bis 1848 artikulieren eine Normalentwick-
lung der verbirgerlichten Nationalstaaten ohne Berlicksichtigung internationaler
Politik. Die Texte seit 1848 analysieren, wie Rufland den Westen von seiner
,hormalen Entwicklung“ abhalt. Seit der Franzésischen Revolution ,gab es tat-
sédchlich bloR zwei Machte auf dem europaischen Kontinent: Ruf3land mit seinem
Absolutismus auf der einen Seite, die Revolution mit der Demokratie auf der
anderen” (Engels 12 April 1853, MEW 9, 17=MEGA 1/12, 80). Seit 1789 ist Euro-
pa von einem Anspruch des Birgertums bestimmt, der bereits seit 1815, als die
franzdsische Hegemonie durch die russische Hegemonie gebrochen wurde, pre-
kar ist. Die russische Intervention 1848/49 hat endglltig die Briichigkeit des bir-
gerlichen Anspruchs gezeigt. Eine generelle marxistische Theorie der Internatio-
nalen Beziehungen kann es nicht geben, nur eine Krisenwissenschaft von der
Unterdriickung der europédischen Normalentwicklung durch den russischen auler-
6konomischen Einfluf. Alle Studien zur internationalen Politik in Europa sind Stu-
dien Uber diese Konterrevolution. Dall dieses Studium ein separates Gebiet ist
und far Marx und Engels etwas véllig Neues, haben sie gewuf3t (Marx an Engels
2. November 1853, MEW 28, 306=MEGA 111/7, 44; vgl. auch Engels an Marx
31. Mai 1869, MEW 30, 59). Die neue Sicht ist vor allem in Kommentaren zum
Krimkrieg und danach in drei Schriften von Marx zur Diplomatie weiterentwickelt
worden: Das Leben Lord Palmerstons (1853), MEW 9, 353-418=MEGA 1/12, 393-
442 (der als russophob bekannte englische AuRenminister wird hier als russi-
scher Agent dargestellt); Die Geschichte der Geheimdiplomatie des 18. Jahrhun-
derts (1856), es gab eine deutsche Ausgabe Berlin 1977, vorgesehen fur MEGA
1/15; Herr Vogt. — London 1860, dort Kapitel 8 DaD& Vogt und seine Studien,
MEW 14, 490-540=MEGA 1/18, 157-201 (gegen die Instrumentalisierung des
Nationenprinzips durch die GroRmachte). In diesen Texten geht es um eine Welt
der Tauschungen, der Verschworungen und des Verrats. Marx folgt in den
1850er Jahren den Verschwdrungstheorien des russophoben Diplomaten David
Urquhart, aber diese Art Erklarung wird es bei Marx und Engels bis zuletzt geben.
Als Marx 1864 in der Inauguraladresse der Internationalen Arbeiter-Assoziation

578

0.01.2026, 00:25:2



https://doi.org/10.5771/9783748931645-438
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

erklart, dal® der Kampf fir Emanzipation der Arbeiterklasse auch Kampf fiir eine
neue Aulenpolitik sei und die Pflicht umfasse, ,in die Geheimnisse der interna-
tionalen Politik einzudringen®, denkt er weiter an die ,ohne Widerstand erlaubten
Ubergriffe dieser barbarischen Macht, deren Kopf zu St. Petersburg und deren
Hand in jedem Kabinett von Europa“ zu finden sei (MEW 16, 13=MEGA 1/20, 11-
12). Engels, Die auswértige Politik des russischen Zarenthums (1890), MEW 22,
11-48=MEGA 1/31, 179-209 klingt wie eine Summe: geheime Einfliisse, anormale
Entwicklung, unnatirliche Allianzen — aber mit der Hoffnung, daf} durch eine revolu-
tionare Bewegung in RuBland dieser ganze Spuk zu Ende kommen werde. Inter-
nationale Politik kommt bei Marx und Engels immer nur vor, wenn sie etwas lllegi-
times hat, es sollte herausgefunden werden, warum die europdische Geschichte
nicht ihren vorgesehen Verlauf zum Sieg des Biirgertums und dariiber hinaus
zum Sozialismus nimmt. Wir kénnen diese aufienpolitischen Schriften allenfalls
begreifen als Versuch einer kritischen Theorie der Diplomatie: Die au3enpoliti-
sche Pamphletistik ist so tduschend wie die Vulgérékonomie; wie die Kritik der
politischen Okonomie lebt die Kritik der Diplomatie von den ausgeplauderten
Geheimnissen ihrer eigenen Apologeten. Marx sucht deutlich nach einer Kritik der
Aufenpolitik, findet aber keine Theorie der AuRenpolitik vor, an der er kritisch
arbeiten kann. Diese Kritik kommt bei Marx und Engels deshalb kaum tber den
Modus der Verschwoérungstheorien hinaus, den zu Uberwinden eine der unstritti-
gen Leistungen des machtpolitischen Realismus war. Kommentare zu diesen
Texten sind selten (und alle etwas wirr): N. Rjasanoff, Karl Marx tiber den Ursprung
der Vorherrschaft Ruf8lands in Europa, Erganzungshefte zur Neuen Zeit 5, 1909
(das durchgehende Thema dieser Texte ist Erkldrung der Konterrevolu-tion); Wil-
liam Frederick Drischler, Marxist State Theory without Russenhass? : A Review
of Marx’s Theory of the State and History in the Revelations, Herr Vogt, and Lord
Palmerston — Tendencial Inconsequentiality of Industrial Capitalism, in: Geschich-
te und materialistische Geschichtstheorie bei Marx. — Berlin 1996 (Beitrdge zur
Marx-Engels-Forschung : NF ; 1996) 180-208. Die deutschen Rankeaner des
frihen 20. Jahrhunderts konnten Marx und Engels loben fiir die Analysen der
Politik zwischen Nationen, fur den Sinn fur ,die individuellen Triebkréafte der fuh-
renden Méchte, fur den ,unbeirrbaren Realismus“ (Hermann Oncken, Marx und
Engels in der Epoche des Krimkrieges : mit Randbemerkungen zur Politik im
Weltkriege, in: PreuBBische Jahrbiicher 173 (1918) 364-385; vgl. Hans Rothfels,
Marxismus und auswértige Politik, in: Deutscher Staat und deutsche Parteien :
Beitrége zur deutschen Partei- und Ideengeschichte ; Friedrich Meinecke zum 60.
Geburtstag dargebracht | hrsg. von Paul Wentzcke. — Minchen 1922. — S. 308-341).
Der grundsétzliche Unterschied wird dadurch verwischt. Was bei den deutschen
Historikern zu einer (Proto-)Theorie des Realismus als Normalfall internationaler
Beziehungen wurde, kann bei Marx nicht Theorie werden, weil es Kritik abnorma-
ler Verhaltnisse ist.

Die Studien zu den Kriegen in Europa unterscheiden sich in einzelnen Urteilen,
geben aber im Ganzen ein dhnliches Bild des Bellizismus im Namen der Revolu-
tion. Vgl.: Miklés Molnér, Marx, Engels et la politique internationale. — Paris 1975
(Uber Nationalitdtenfrage, russische Gefahr und asiatische Produktionsweise);
Pekka Suvanto, Marx und Engels zum Problem des gewaltsamen Konfliktes. —
Helsinki 1985 (Uberblick tber die Kriege, die Marx und Engels publizistisch

579

0.01.2026, 00:25:2



https://doi.org/10.5771/9783748931645-438
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

begleitet haben, keine tiefe Exegese, aber gute Einflihrung); S. F. Kissin, War
and the Marxists : Socialist Theory and Practice in Capitalist War, vol. 1. — 1848-
1918. — London 1988 (noch mehr Kriege, noch weniger tiefe Exegese); Ernest
Haberkern, War and Revolution. — New York 2005 (betont starker die Distanz von
Marx und Engels zu den kriegfiihrenden Regierungen). Am starksten nach dem
Muster der Revolutionskriege wurde der Krimkrieg gesehen. Marx und Engels
denunzieren diesen begrenzten Krieg als eine konterrevolutiondre Verschwérung,
die Politik bourgeoiser Politiker als impotent und konterrevolutionér. Die sechste
Groflmacht, die Revolution, wird den Weltkrieg gegen RufBlland fihren, den die
bourgeoisen Politiker nicht fertigkriegen. Vgl. die polemischen Artikel zum Krim-
krieg: Engels, Worum es in der Tiirkei in Wirklichkeit geht, in: NYDT 12. April
1853, MEW 9, 13-17=MEGA 1/12, 84-88; Engels, Was soll aus der européischen
Tiirkei werden?, in: NYDT 21. April 1853, MEW 9, 31-35=MEGA /12, 92-96;
Engels, Der européische Krieg, in: NYDT 2. Februar 1854, in MEW 10, 3-
8=MEGA /13, 3-7; Marx/Engels, Der langweilige Krieg, in: NYDT 17. August
1854, in: MEW 10, 375-380=MEGA 1/13, 370-374; Engels, Deutschland und der
Panslawismus, in: Neue Oder-Zeitung 21. April 1855, in: MEW 11, 193-
199=MEGA 1/14, 286-292; Marx, Eine sonderbare Politik, in: NYDT 10. Juli 1855,
in: MEW 11,305-308=MEGA 1/14, 425-428.
Ein Versuch, aus solchen Texten Anleitungen fir aktuelle Diskussionen in
marxistischer Internationalen Beziehungen zu gewinnen: Cemal Burak Tan-
sel, Geopolitics, Social Forces, and the International : Revisiting the ,Eastern
Question’, in: Review of International Studies 42 (2016) 492-512. Zur Anti-
Nation RuBland: Helmut Krause, Marx und Engels und das zeitgenéssische
RuBland. — Giellen 1958. Spater schatzte Marx die weltgeschichtliche Rolle
RuRlands (und des Kapitalismus) neu ein, nicht aber die russischen Beziehun-
gen zu Europa: Late Marx and the Russian Road : Marx and ,the Peripheries
of Capitalism*“/ a case presented by Teodor Shanin. — London 1983.

Es ist nicht ausgeschlossen, dal® Marx und Engels sich die sozialistische Gesell-
schaft urspringlich (und vielleicht auch spéter) kosmopolitisch vorgestellt haben.
Sie haben sich darliber nicht deutlich geduRert. Spatestens seit 1848 ist ihr Euro-
pabild von den wenigen historischen Nationen gepragt: ,Seit dem Ausgang des
Mittelalters arbeitet die Geschichte auf die Konstituierung Europas auf grolRe
Nationalstaaten hin. Solche Staaten allein sind die normale politische Verfassung
des europdischen herrschenden Burgertums und sind ebenso unerlédBliche Vor-
bedingungen zur Herstellung des harmonischen internationalen Zusammenwir-
kens der Volker, ohne welches die Herrschaft des Proletariats nicht bestehen
kann“ (Engels, Die Rolle der Gewalt in der Geschichte 1887/88, MEW 21,
407=MEGA 1/31, 66). Darin unterscheiden Marx und Engels sich nicht wesentlich
von Liberalen und Demokraten, aber das Drama der Revolution ist intensiver
geworden. Eine systematische Beziehung von Nation und Fortschritt/Revolution
hat Engels am ehesten in seiner Kritik an der Rede des Demokraten Arnold Ruge
in der Polendebatte des Frankfurter Parlaments Juli 1848 formuliert: Es gehe
nicht um die schiere Existenz einer Nation, Nationen verlieren durch reaktionare
Haltung ihr Lebensrecht und gewinnen es durch die Bereitschaft zur Revolution
(MEW 5, 353-363=MEGA 1/7). Spatere Bemerkungen von Engels zu Polen oder
Ungarn zeigen, wie hart sich solche prekdren Nationen ihr Lebensrecht immer

580

0.01.2026, 00:25:2



https://doi.org/10.5771/9783748931645-438
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

wieder verdienen muissen, wahrend es Deutschland trotz seiner zweifelhaften
Leistungen fur Demokratie, Revolution oder auch nur Kapitalismus immer leichter
zu haben scheint. Jeder Wahrnehmung einer konterrevolutiondren Haltung, gele-
gentlich bei Danen und kontinuierlich bei Stdslawen, folgt prompt die kulturelle
Verdammung der Anspriiche als Nation. Engels Polemik gegen das ,Nationalita-
tenprinzip“ als Selbstbestimmungsrecht fir ,Voélkertrimmer® und als Instrument
konterrevolutiondrer Einmischung in den historischen Gang zu demokratischen
Nationen ist zugleich eine Verteidigung der ,historischen Nationen“ gegen die
Proudhonisten, die gegen Napoleon Ill. Einmischungen protestieren, indem sie
gleich die Nationen opfern wollen (Was hat die Arbeiterklasse mit Polen zu tun?
(1866), MEW 16, 156-159=MEGA 1/20, 194-200). Eine generelle Theorie nationa-
ler Unabhéangigkeit oder ein generelles Selbstbestimmungsrecht der Vélker kann
es bei Marx und Engels nicht geben: allein in einem welthistorischen Prozel er-
halten Nationen ihre jeweilige Bedeutung. Marx hat freilich einen Bedarf an einer
Theorie der Nation gesehen, Engels mufte ihm ausreden, einer geologischen
Erklarung zu folgen (7. August bis 5. Oktober 1866, MEW 31, 248f., 256,
257ff.=https://megadigital.bbaw.de/briefe/detail.xql?id=B00149;https://megadigital
.bbaw.de/briefe/detail.xql?id=B00180;https://megadigital.bbaw.de/briefe/detail.xql
? id=B00181; https://megadigital.bbaw.de/briefe/detail.xql?id=B00182). Diese
geologische Erklarung, die in der Tat ,zum Kranklachen ist, zeigt, wie wenig
Marx die Nationen in eine Beziehung zur Kapitalanalyse bringen konnte. Die
klarste Formulierung ist Engels historische Formulierung in einem Brief an Kautsky,
7. Februar 1882, MEW 35, 269-273. Erst Kautsky bemiht sich um eine ,marxisti-
sche* Nationentheorie (seine Theorie, daR die kapitalistische Okonomie auf einen
nationalen Staat angewiesen ist, ist wohl die einfluRreichste unter den gegenwar-
tigen sozialwissenschaftlichen Nationentheorien, auch wenn dafir nur selten
Kautsky zitiert wird). Die Literatur ist dadurch behindert, dal® immer wieder das
Selbstbestimmungsrecht fir alle Nationalitdten gesucht wurde, wahrend Marx
und Engels sich nur fir die grof3en historischen Nationen interessiert haben. Die
meisten Uberblicke gehen deshalb rasch nach kurzen Hinweisen auf Marx und
Engels zu den Debatten im Zeitalter der Il. Internationalen weiter.
Zu Nation und Nationalismus sind unten eine frihe (Bloom 1941) und eine
spate (Benner 1994) Arbeit referiert. Einige dieser Uberblicke (es gibt seit
1990 einige mehr, aber mit geringem Ertragszuwachs): Georges
Haupt/Michael Léwy/Claudie Weill, Les marxistes et la question nationale
1848-1914. — Paris 1974 (eine Sammlung von Originaltexten; die Theoriege-
schichte von Michael Léwy ist Ubersetzt in: ders., Internationalismus und
Na-tionalismus : kritische Essays zu Marxismus und ,nationaler Frage’. — Kéin
1999. — S.45-86); René Gallisot, Nazione e nazionalita nei dibatti del movi-
mento operaio, in: Storia del marxismo |l, Il marxismo nell’eta della Seconda
Internazionale. — Turin 1979. — S. 787-864 (zu knapp, aber in der historischen
Gewichtung solide); Michael Léwy, Marx und Engels — Kosmopoliten : die
Zukunft der Nationen im Kommunismus (1845-1848), in: ders., Internationa-
lismus und Nationalismus a.a.0. S. 13-24 (franzds. Original 1981); John
Schwarzmantel, Socialism and the Idea of the Nation. — New York 1991;
Ephraim Nimni, Marxism and Nationalism : Theoretical Origins of a Political
Crisis. — 2nd. ed. — London 1994.

581

0.01.2026, 00:25:2



https://doi.org/10.5771/9783748931645-438
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

Zu zahlreichen Nationen gibt es Spezialliteratur, hier sei nur auf die spannen-
deren Falle Polen und sonstige Slawen hingewiesen. Marx und Engels hatten
von 1847 bis 1880 haufig Gelegenheit zu polnischen Gedenktagen zu spre-
chen; die wichtigsten Beitrdge sind Engels’ Kommentare zur Polen-Debatte
der Deutschen Nationalversammlung in der NRZ vom 9. August bis 7. Sep-
tember 1848, MEW 5, 319-363= MEGA 1/7, 517-561) und die spéte Stellung-
nahme im Streit in der Internationalen tber die Solidaritdt mit Polen Was hat
die Arbeiterklasse mit Polen zu tun? (1866), MEW 16, 153-163=MEGA 1/20,
193-203. Vgl. Celina Bobinska, Marx and Engels (ber polnische Probleme. —
Berlin 1958; Helmut Krause, Marx und Engels und das zeitgendssische Rul3-
land. — GieBen 1958. — S. 18-33; Werner Conze, Einleitung zu Karl Marx, Ma-
nuskripte dber die polnische Frage (1863-1864). — s’Gravenhage 1961. — S. 7-
41. Die berlchtigten Texte, in denen das Nationalinteresse eines allenfalls
potentiell demokratischen deutschen Groflstaates gegen geschichtslose Vél-
ker verteidigt wird: Engels, Der demokratische Panslawismus, NRZ 15. und
16. Februar 1849, MEW 6, 270-286 (vorgesehen MEGA 1/8); Varianten von
Engels 1852, MEW 8, 49-56=MEGA 1/11, 40-53 und 1855, MEW 11,193-
199=MEGA 1/14, 286-292 und Marx, Herr Vogt (1860) MEW 14, 501-
510=MEGA 1/18, 167-175. Vgl. Roman Rosdolsky, Friedrich Engels und das
Problem der ,geschichtslosen” Viélker : Die Nationalitdtenfrage in der Revolu-
tion 1848/49 im Lichte der ,Neuen Rheinischen Zeitung’, in: Archiv fur Sozial-
geschichte 4 (1964) 87-282; Neudruck in R. R., Zur nationalen Frage. — Ber-
lin 1979. — S. 17-181 (eine marxistische Kritik: Marx/Engels haben sich fir
Politik zwischen Machten interessiert und waren unfahig, eine soziale Analyse
der slawischen Revolutionen im Habsburgerreich zu leisten, d.h. die Bauern-
frage zu begreifen). Engels Polemik gegen die “geschichtslosen Vélker” hat
vom amerikanischen manifest destiny gelernt; in dem Zeitungsaufsatz Der
demokratische Panslawismus lobt er en passant, dall das groRartige Kali-
fornien von den faulen Mexikanern zu den tatkréftigen Yankies Gibergegangen
sei (MEW 6, 273-274, vorgesehen fur MEGA 1/8).

Die Geschichte des Internationalismus bei Marx und Engels ist die Geschichte
zweier Internationalismen: die Kritik des burgerlich-demokratischen Internationa-
lismus durch den proletarischen Internationalismus. Engels frihester Kommentar
1845 zum Internationalismus der Kommunisten ist bereits Polemik gegen Hirnge-
spinste des ewigen Friedens (d.h. der Vereinigten Staaten von Europa) und
gegen die Phrasen der Vereinigung der Volker durch Handelsfreiheit (Das Fest
der Nationen in London, MEW 2, 611-624, vorgesehen MEGA 1/4). Noch in der
Internationalen Arbeiter-Assoziation bezieht sich Marx ironisch auf die blrgerliche
Friedensbewegung: tber den verderblichen Einflu der stehenden Heere auf die
Produktion ,ist auf burgerlichen Kongressen aller Arten, auf Friedenskongressen,
6konomischen Kongressen, statistischen Kongressen, philanthropischen Kon-
gressen und soziologischen Kongressen“ genug gesagt worden; interessant ist
stattdessen ein sozialistisches Militdrprogramm (MEW 16, 199=MEGA 1/20, 235,
August 1866). Gegenliber dem Kongrel der Friedens- und Freiheitsliga wird die-
selbe Doppelstrategie versucht. Mitglieder der IAA kénnen auf dem Forum der
demokratischen Friedensbewegung auftreten, die IAA mul aber ihre Selbstéan-
digkeit bewahren: ,Der Kongrel3 der Internationalen Arbeiterassoziation sei an

582

0.01.2026, 00:25:2



https://doi.org/10.5771/9783748931645-438
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

sich schon ein Friedenskongrel3, da die Vereinigung der Arbeiterklasse der ver-
schiedenen Lander internationale Kriege schliellich unmdéglich machen misse.
Hatten die Initiatoren des Genfer Friedenskongresses den Kern dieser Frage
wirklich verstanden, dann waren sie der Internationalen Assoziation beigetreten.”
Wieder geht es um die Naivitat des burgerlichen Internationalismus: Solange es
das bewaffnete Ruland gibt, kénne es nicht im Interesse von Demokraten oder
Sozialisten sein, die Armeen abzuschaffen (MEW 16, 529-530=MEGA 1/20, 585-
586, August 1867, es gibt nur eine Protokollnotiz). In seiner letzten gréReren
Schrift wirft Marx der deutschen Arbeiterpartei vor, in einem Moment, wo jeder
Kaufmann weil}, dal3 deutscher Handel internationaler Handel ist und Bismarck
internationale Politik betreibt, nichts als die Phrasen der burgerlichen Freiheits-
und Friedensliga von der internationalen Vd&lkerverbriderung® zu haben. Es
komme auf ,die internationale Verbriderung der Arbeiterklasse im gemeinschaft-
lichen Kampf gegen die herrschenden Klassen und ihre Regierungen“ an. Das
Gothaer Programm stehe damit tief unter dem Internationalismus der Freihan-
delspartei, deren Rede von Vélkerverbriderung durch Handel nicht weiter ernst
genommen werden mul}, die aber den Internationalismus tatsachlich durch Han-
del vorantreibt (Randglossen zum Programm der deutschen Arbeiterpartei 1875,
MEW 19, 24=MEGA /25, 17-18). Engels flugte hinzu, daR bei der deutschen
Sozialdemokratie keine Aussicht auf ein Zusammenwirken der europdischen Ar-
beiter mehr erkennbar ist, sondern nur die blassen Vereinigten Staaten von Eu-
ropa der Bourgeoisie der Friedensliga (Engels an Bebel 18./28. Marz 1875, MEW
34, 126-127). Der proletarische Internationalismus folgt dem burgerlichen, wie die
proletarische Demokratie der burgerlichen: Die Arbeiterbewegung folgt den bur-
gerlichen Reden und Taten, hat aber die kritische Funktion die burgerlichen
Reden zu korrigieren und durch eigene revolutiondre Taten zu vollenden und
Uberbieten.

Bis 1848 sind die AuRerungen von Marx und Engels zu internationalen Beziehun-
gen nie auf auswaértige Politik, immer auf den Weltmarkt bezogen. Die AuRerun-
gen sind knapp, aber die Botschaft ist klar: der Kapitalismus hat die Nationen
bereits zur Interdependenz gebracht, die nationalen Bourgeoisien haben noch
nationale 6konomische Interessen, das Proletariat hat schon jetzt nur ein gemein-
sames internationales Interesse. Wir héren von der Aufhebung der Dependenz im
Sozialismus, aber wenig Uber diese Dependenz selber. Die Texte Uber Freihan-
del und Schutzzélle sind immer Kritik an falschen Versprechen, die birgerliche
Apologeten dem Proletariat machen. Engels spricht sich fur Schutzzélle aus, an
denen die deutsche Bourgeoisie ein Interesse hat und die Arbeiter das Interesse
haben muissen, der deutschen Bourgeoisie zur Herrschaft zu verhelfen. Marx
spricht sich letztlich fir Freihandel aus, weil Freihandel die bisherige Nationalitat
zersetzen und den Gegensatz zwischen Proletariat und Bourgeoisie auf die Spitze
treiben wird. Wie so oft in diesen Jahren ist Engels zu konkret deutsch, Marx zu
unkonkret Weltmarkt-bezogen. Die nationalen Gegensétze im Weltmarkt werden
angesprochen, aber nie ausgefihrt. Vgl. Engels, Schutzzoll und Freihandels-
System (Juni 1847), MEW 4, 58-61, vorgesehen MEGA 1/6; Engels, Der Freihan-
delskongrel3 in Briissel (Oktober 1847), MEW 4, 299-308, vorgesehen MEGA 1/6
(Engels referiert hauptséchlich Marx’ nicht gehaltene Rede); Marx, Rede (liber die
Frage des Freihandels (Januar 1848), MEW 4, 444-458. vorgesehen MEGA 1/6;

583

0.01.2026, 00:25:2



https://doi.org/10.5771/9783748931645-438
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

Engels, Die ,Kdlnische Zeitung* liber englische Verhéltnisse, in: NRZ 1. August
1848, MEW 5, 284-288=vorgesehen MEGA /7, 448-452. Engels gibt seiner
Schutzzollposition eine politische Wende in seiner Polemik gegen Arnold Ruges
Idee einer (west)europaischen Gemeinschaft zur Befreiung Polens: Dal} in allen
drei zivilisierten Nationen des westlichen Europas die Bourgeoisie herrscht, macht
sie noch lange nicht zu Allierten, denn fur England ist Handelsfreiheit gegentber
Deutschland und Frankreich unerlaBlich, fir Deutschland und Frankreich dage-
gen Schutzzélle gegen England; die vorgeschlagene Tripelallianz kénne in der
Praxis nur die industrielle Unterjochung Frankreichs und Deutschlands sein (NRZ
7. September 1848, MEW 5, 359-360=MEGA 1/7, 551-561). Der auRenpolitische
Schock von 1848 ist zundchst ein doppelter Schock. Als Marx im April 1849 die
Notwendigkeit erkennt, Gber den Gegensatz von Lohnarbeit und Kapital zu publi-
zieren, begriindet er es mit der drohenden ,englisch-russischen Sklaverei“. Das
ist die einzige Stelle, an der Marx die russische politisch-militdrische und die briti-
sche 6konomische Hegemonie zusammenstellt. Der angekiindigte Artikel Uber
.die kommerzielle Unterjochung und Ausbeutung der Bourgeoisieklassen der
verschiedenen europédischen Nationen durch den Despoten des Weltmarktes —
England“ (MEW 6, 397-398, vorgesehen MEGA 1/9) ist nie erschienen. Es gibt
spater noch Spitzen gegen den englischen Freihandels-Pazifismus als einer
modernen Form der Kriegfihrung (August 1852, MEW 8, 343=MEGA /11, 324;
Februar 1853, MEW 8, 509=MEGA 1/12, 27). Aber Uber die nationalen Gegen-
sdtze im bourgeoisen Europa hat Marx nie etwas Systematisches geschrieben.

Marx 6konomisches Hauptwerk sollte in den friihen Planungen auch Biicher tUber
den Staat enthalten; der ,Staat nach aul3en“ hat aber nichts mit internationaler
Politik zu tun, die Themen sollten Kolonien, auswértiger Handel, Wechselkurs
und ,Endlich der Weltmarkt" sein (Grundrisse der Kritik der politischen Okonomie*
(1857/58), MEGA 11/1.1, 187). Auch diese Themen sind in Das Kapital nur noch
marginal enthalten, am ehesten in den von Marx aufgegeben Bénden. Vgl. Klaus-
Dieter Block, Karl Marx zur Weltmarktbewegung des Kapitals : zur Genesis der
Marxschen Theorie der internationalen Wirtschaftsbeziehungen, ihrer Einord-
nung in sein 6konomisches Gesamtwerk und Uberlegungen zu Marx’s geplan-
ten Biichern Uber den auswértigen Handel und den Weltmarkt. — Diss. Halle 1987
(das von Marx 1858/59 geplante sechsb&ndige Werk kann nicht rekonstruiert
werden, Block stellt aber alle AuBerungen dazu von den 1840er bis 1860er Jah-
ren zusammen); Christian Girschner, Politische Okonomie und Weltmarkt : all-
gemeine Weltmarktdynamik in der Marxschen Kritik der politischen Okonomie. —
Kd&In 1999; Lucia Pradella 2013 (unten referiert). Der spate Engels kommt auf die
Debatte Uber Freihandel vs. Schutzzoll zurlick: Schutzzoll und Freihandel (1888),
MEW 21, 360-375=MEGA 1/31, 124-138, fir ein amerikanisches Publikum; Vor-
wort zur englischen Ausgabe der Lage der arbeitenden Klasse in England (1892),
MEW 22, 265-278=MEGA 1/32, 74-87). Die Forschung hat alle Ansatzpunkte fir
Imperialismustheorien bei Marx und Engels ausgiebig dokumentiert, hat aber
keine Vorwegnahme der Theorien um 1900 zeigen kdénnen. Marx’ Beitrag ist die
Darstellung der mafRlosen Expansion des Kapitals. Beim spéten Engels erschei-
nen alle Zuge der urspriinglichen Akkumulation wie lange vergangen. Konflikte
der kapitalistischen Staaten Ulber die Ausbeutung der asiatischen und afrikani-
schen Lander sind noch kein Thema.

584

0.01.2026, 00:25:2



https://doi.org/10.5771/9783748931645-438
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

Vgl. zur Rolle von Marx und Engels fir die Imperialismustheorien spaterer
Generationen: Hans Werner Kettenbach, Lenin’s Theorie des Imperialismus.
— Bd. 1, Grundlagen und Voraussetzungen. — Kéln 1965. — S. 101-137; Hans-
Christoph Schréder, Sozialismus und Imperialismus : die Auseinandersetzung
der deutschen Sozialdemokratie mit dem Imperialismusproblem und der
,Weltpolitik’ vor 1914, Teil 1. — Hannover 1968. — S. 31-103 (in seinem Uber-
blick Sozialistische Imperialismusdeutung 1973 hat Schroder auf dem Weg
von Sismondi und Robertus zu den Marxisten nach 1900 Marx und Engels
véllig ausgelassen); Hans-Holger Paul, Marx, Engels und die Imperialismus-
theorie der Il. Internationale. — Hamburg 1978. — S. 59-87 und 231-258 Theo-
retische Grundlegung der klassischen Imperialismustheorien durch Engels.

Marx und Engels haben sich zu diversen aufereuropdischen Landern geadulert:
Algerien, China, Indien, Mexiko, Osmanisches Reich. Es gibt zu diesen Landern
Spezialliteratur mit Vorschldgen, wie diese journalistischen und privaten Texte zu
lesen seien, mit der Ublichen Spannweite der Lesarten von negativ (rassistisch,
orientalistisch, eurozentrisch, besonders haufig fur frihe Texte) bis positiv (anti-
imperialistisch oder anti-eurozentrisch, besonders haufig fir spate Texte). Die
umfangreichste Anthologie ist Karl Marx on Colonialism and Modernization : His
Dispatches and other Writings on China, India, Mexico, the Middle East and North
Africa | ed. with an introduction by Shlomo Avineri. — Garden City, N.Y. 1969. Nur
fur Indien liegen mehrere ausgearbeitete Texte vor. Es sind Zeitungsaufsatze
1853, die die zerstérende und die gestaltende Kraft der britischen Herrschaft in
Indien feiern (unten referiert), und 1857, die nur noch die Zerstérung sehen und
sie nicht feiern, aber keine Alternative zur historischen Notwendigkeit der briti-
schen Herrschaft erkennen lassen. Die indischen Autoren sind sich ziemlich
einig, dall Marx vom vorkapitalistischen Indien zu wenig wuf3te und die Notwen-
digkeit der britischen Herrschaft und deren Leistung flr ein kapitalistisches Indien
Uberschatzt habe. Gelobt wird, dal® Marx ein halbes Jahrhundert vor der indi-
schen Bourgeoisie Notwendigkeit und Mdéglichkeit, die Unabhé&ngigkeit fur Indien
zu erk@mpfen, denken konnte. Im Zentrum der Eurozentrismusdiskussion stand
die ,Asiatische Produktionsweise“ mit ihrer Unterstellung, dal® asiatische Gesell-
schaften ohne Eingreifen europdisch kapitalistischer Staaten zu jeder Entwick-
lung unfahig seien. Vgl. Shlomo Avineri, Marx and Modernization, in: Review of
Politics 31 (1969) 172-188 (auRer Industrialisierung und Kapitalismus werden
soziale Voraussetzungen fir die Modernisierung genannt, die in der asiatischen
Welt nicht vorausgesetzt werden k&nnen); Gianni Sofri, Die asiatische Produk-
tionsweise : zur Geschichte einer strittigen Kategorie der Politischen Okonomie. —
Frankfurt am Main 1972 (ital. Original 1969); Lawrence Krader, The Asiatic Mode
of Production : Sources, Development and Critique in the Writings of Karl Marx. —
Assen 1975 (Standardwerk); The Asiatic Mode of Production : Science and Poli-
tics / ed. by Anne M. Bailey and Josep R. Llobera. — London 1981 (zur Geschich-
te des Konzepts im Marxismus); Brendan O’Leary, a.a.O. Neuerdings gibt es eine
Neigung, gegen einen frilhen eurozentrischen einen spaten multilateralen Marx
auszuspielen. Falls Marx sich wirklich einen anderen Weg zum Sozialismus vor-
stellen konnte (er hat es fur Rufland angedeutet), dann wissen wir doch nicht,
wie er sich eine solche Entwicklung in China und Indien gedacht haben wirde.
Kolonialismus war in der IAA kein Thema und in den friihen sozialistischen Par-

585

0.01.2026, 00:25:2



https://doi.org/10.5771/9783748931645-438
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

teien selten. Marx hat in China und Indien keine demokratische Nationalbewe-
gung erkennen kénnen und als Engels mit der Nationalbewegung in Agypten
konfrontiert wurde, hat er — nicht anders als die britischen Liberalen, freilich
anders begriindet — geleugnet, dal® es eine sein kénne: ,Von Irland bis RufRland,
von Kleinasien bis Agypten ist der Bauer eines Bauernlands dazu da, exploitiert
zu werden® (Engels an Bernstein 9. August 1882, MEW 35, 348-350).
Vgl. Gareth Stedman Jones, Radicalism and the Extra-European World : the
Case of Karl Marx, in: Victorian Visions of Global Order | ed. by Duncan Bell.
— Cambridge 2007. — S. 186-214; Kevin B. Anderson, Marx at the Margins :
on Nationalism, Ethnicity, and Non-Western Societies. — Chicago, lll. 2010;
Kolja Lindner, Eurozentrismus bei Marx : Marx-Debatte und Postcolonial Stu-
dies im Dialog, in: Kapital & Kritik : nach der ,neuen” Marx-Lektire | hrsg. von
Werner Bonefeld und Michael Heinrich. — Hamburg 2011. — S.93-129; Harry
Harootunian, Who Needs Postcoloniality? : A Reply to Lindner, in: Radical
Philosophy No. 164 (November-December 2010) 38-44; John M. Hobson, The
Eurocentric Conception of Worldm Politics : Western International Theory,
1760-2010. — Cambridge 2012. — S. 52-58 Karl Marx : Paternalist Eurocentrism
and the ,Political Necessity* of the Western Civilizing Mission.
Zu Marx Uber Indien: Vgl. V. G. Kiernan, Marx and India (1969), in: ders.,
Marxism and Imperialism. — London 1974. — S. 165-202; Lawrence Krader,
The Asiatic Mode of Production a.a.O.; Bipan Chandra, Karl Marx, his Theo-
ries of Asian Societies and Colonial Rule, in: Sociological Theories : Race and
Colonialism. — Paris 1980. — 383-451; Brendan O’Leary, The Asiatic Mode of
Production : Oriental Despotism, Historical Materialism and Indian History. —
London 1989; Aijaz Ahmad, Marx on India : a Clarification, in: ders., In Theory
: Nations, Classes, Literatures. — London 1992. — S. 221-242 (eine Verteidi-
gung gegen Orientalismusschablonen); Pranav Jani, Karl Marx, Eurocentrism,
and the 1857 Revolt in British India, in: Marxism, Modernity, and Postcolonial
Studies | ed. by Crystal Bartolovich and Neil Lazarus. — Cambridge 2002. —
S. 81-97. Der vollstandigste Uberblick Uber die Texte: Karl Marx on India :
from the New York Daily Tribune (including Articles by Frederick Engels) and
Extracts from Marx-Engels Correspondence 1853-1862 / ed. by Igbal Husain.
— New Delhi 2006 (mit einer Einleitung von Irfan Habib, einem marxistischen
Historiker, der die indische Sicht der Marx‘schen Sicht von Indien schon lan-
ger stark pragte).

Eine einheitliche Kriegstheorie von Marx und Engels kann es bei ihrem Historis-
mus nicht geben. Die Arbeiten, in denen am ehesten eine ,marxistische Theorie®
des Krieges gefunden wurde, sind auf die Friihgeschichte begrenzt. Danach ver-
schwindet der Krieg aus der Geschichte, so sehr er in der Gegenwart wahrge-
nommen wird. Dem entspricht ein Wandel der Analyse von politischer institutio-
neller Entwicklung zur Okonomie. Der Krieg beginnt durch die schiere Existenz
verschiedener Gesellschaften schon bevor sich in den Gesellschaften eine diffe-
renzierte Wirtschaft mit Eigentum entwickelt hatte. Dieses Muster gibt es bereits
in der Deutschen Ideologie, wo eine vom Krieg bestimmte Historie abgefertigt
wird, aber fUr Barbaren diese Art Krieg weiter als Gegenwart gesehen wird. In
Marx’ Grundrisse der Kritik der politischen Okonomie (1857-58) beginnt die
Geschichte des Krieges in der Friihgeschichte, der Krieg verschwindet dann aus

586

0.01.2026, 00:25:2



https://doi.org/10.5771/9783748931645-438
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

der weiteren Darstellung, was nicht kommentiert wird. Das wiederholt sich in
Engels' spaten Schriften. Engels’ Ursprung der Familie, des Privateigenthums
und des Staats (1884, unten referiert) klingt wie ein Versuch die Motive aus
Grundrisse, die nicht in Das Kapital eingegangen sind, mit Hilfe neuerer ethnolo-
gischer Forschungen in eine lesbare Form zu bringen. Marx und Engels teilen die
birgerliche Theorie, dal’ mit der Entwicklung des Kapitalismus der Krieg zurtick-
tritt. Freilich mit der Vorstellung, dal® die Konkurrenz innerhalb der kapitalisti-
schen Produktion um nichts besser ist. Das steht schon in Engels’ Umrisse zu
einer Kritik der Nationalékonomie 1844 (die Kommentatoren um 1970, die struk-
turelle Gewalt suchten, hatten sie am ehesten hier finden kénnen) und in Marx’
und Engels’ Deutsche Ideologie 1845-46 (beide Texte unten referiert). Die Tren-
nung von Okonomie und Krieg ist auch in Das Kapital grundlegend (unten refe-
riert): Die gewalttatige urspriingliche Akkumulation ist historische Vorbedingung
des Kapitals, darf aber keinen Einfluf auf die Deutung des entwickelten Kapitals
haben. Der Krieg verschwindet aus der Analyse. Das ist die Theorie, die Engels
gegen Dihring verteidigt (unten referiert). Das Kapitel Uber die sogenannte ur-
springliche Akkumulation ist gewil3 eines der hastigsten in Das Kapital. Seit Rosa
Luxemburg wurden solche Stellen vermehrt, stérker in die Gegenwart verlegt und
als marxistisch angesehen. Aber es gibt bei Marx keine Analysen, warum Kapita-
lismus aufder fUr die 6konomische Verdrangung vorkapitalistischen Verhaltnisse
auch den Krieg bendétigt. Die Kriege des 19. Jahrhunderts werden nie 6kono-
misch erklart, sondern der Frieden: Die Freihandelslehre gilt als (britischer) Trick,
durch Frieden zu erlangen, was Krieg nicht (mehr) bringen konnte. Man kann die
Analysen des Krimkrieges lesen als 6konomische Theorie der Kriegsvermeidung
durch Konterrevolutiondre und — Cobden. Wenn Engels von Okonomie des Krie-
ges spricht, spricht er von Hinterladern und gezogenem Rohr und von der neuen
Taktik.

Es gibt eine Stelle, die eine Theorie des Friedens andeutet. In der ersten Adresse
der Internationalen Arbeiter-Assoziation zum Deutsch-Franzdsischen Krieg im
Juli 1870 heildt es, dal eine neue Gesellschaft entsteht, ,deren internationales
Prinzip der Friede sein wird, weil bei jeder Nation dasselbe Prinzip herrscht — die
Arbeit!“ Das klingt nach einem Angebot an die Proudhonisten; wenn es ernstge-
meint ist, wére es ein Zeichen, daf} sich Marx und Proudhon im Letzten und fiir
die Zukunft wenigstens einig waren. Unverkennbar Marx aber ist der darauffol-
gende Hinweis auf ,die unheimliche Gestalt Ruf3lands® im Hintergrund des west-
européischen selbstmdérderischen Krieges und der Hinweis auf die Internationale
als Weg zu dieser neuen Gesellschaft und zum Frieden (MEW 17, 6-7=MEGA
1121, 248-249). Nur in dieser Dreiheit von européischer ungleicher Entwicklung,
Sozialistischer Revolution und internationaler Zusammenarbeit der Arbeiter kann
Marx etwas fur die Theorie von Krieg und Frieden beitragen. Es ware falsch, die
Theorie aus der friihen Anthropologie der Entfremdung zu konstruieren (die Uni-
versalitat der Gattung ergibt keine Theorie Internationaler Beziehungen), aus der
expansiven Natur des Kapitals abzuleiten (ein Modell das internationale Beziehun-
gen ausschlieBen muBy), aus den Kommentaren zur AufRenpolitik einzelner Staa-
ten im 18. und 19. Jahrhundert zu konstruieren. Wir missen ihre Theorien als
Theorien zur Geschichte erst nehmen. Auch eine positivistische Theorie des
sozialen Wandels, wie andere im 19. Jahrhundert, ist ausgeschlossen. Voraus-

587

0.01.2026, 00:25:2



https://doi.org/10.5771/9783748931645-438
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

setzung bleiben die demokratischen und sozialistischen Revolutionen. Eine mar-
xistische Theorie muf} eine Theorie Uiber ungleiche (und kombinierte) Entwicklung
und Uber noch eintretende Ereignisse sein. Die theoretische Fundierung des
Krieges in der Entfremdung und Verdinglichung, die Kommentatoren eingefordert
haben, haben Marx und Engels nicht formuliert. Die strikte Trennung von Oko-
nomie und Krieg hat sie gehindert, Verdnderungen des Kapitalismus in Landern
mit vorkapitalistischen Herrschaftssystemen zu erkennen. Das haben Bakunin,
Renan, Veblen begriffen, die in ihrer Deutschlandkritik diese Trennung aufheben.

Engels’ Schriften sind Gberwiegend militdrische Texte: Zeitungskommentare zu
laufenden Kriegen, militdrische Beitrdge zu einem amerikanischen Konversa-
tionslexikon, strategische Beurteilungen der Grenzen Deutschlands, Italiens und
Frankreichs, Diskussionen taktischer Folgen militartechnischer Innovationen,
Vorschlage zur Wehrform. Die Forschung war immer erneut erstaunt, da® es die-
se Texte Uberhaupt gibt und daf sie so schlecht zum ,historischen Materialismus®
passen. Diese Fremdheit war nicht von vornherein klar. Marx bat Engels mehr-
fach um Beitrage zu seinem &6konomischen Hauptwerk; ihn faszinierte, daf}
,durch den Krieg und in den Armeen etc. gewisse dkonomische Verhélt-
nisse, wie Lohnarbeit, Maschinerie etc. friher entwickelt als im Innern der
burgerlichen Gesellschaft* (Grundrisse der Kritik der politischen Okonomie
(1857/58), MEGA 11/1.1, 43; vgl. die Briefe an Engels 25. September 1857,
MEW 29, 192-193=MEGA IIl/8, 175-176 und 7. Juli 1866, MEW 31,
234=http://megadigital.bbaw.de/briefe/detail.xql?id=B00133). In Das Kapital
gibt es solche Beitrage nicht und es ist nicht klar, wo sie einen Platz hatten
finden kénnen. Engels Ausfihrungen Uber die 6konomischen Voraussetzun-
gen der Militérgeschichte im Anti-Diihring kdnnen als eine Art Ersatz verstanden
werden. Es gibt keinen Hinweis, da® Engels Clausewitz besser verstanden hatte
als seine Zeitgenossen; er ist ein solider Jomini-Schiler (und neigt in seinen mili-
tarischen Analysen zu den Ublichen Fehlern der Jomini-Schule). Vgl. Azar Gat,
Clausewitz und the Marxists : Yet another Look, in: Journal of Contemporary Histo-
ry 27 (1992) 363-382, bzw. Azar Gat, The Development of Military Thought : the
Nineteenth Century. — Oxford 1992. — S. 227-235. Gat sieht aber Parallelen: Der
Marxismus steht in der gleichen deutschen historistischen Tradition wie Clause-
witz. Engels ist ein Prophet des Massenheers. Er hat 1870 zu den (vielen) Auto-
ren gehort, denen klar war, daR die neue Effizienz des preuflisch-deutschen Hee-
res zu Nachristungen bei den Ubrigen Grolmachten fuhren wird. Er hat zu den
(wenigen) Autoren gehort, die einen Weltkrieg ahnten, der nicht mehr als Fortset-
zung von Politik verstanden werden kann: ,Die Verwistungen des DreiRigjahri-
gen Krieges zusammengedréngt in drei bis vier Jahre und tber den ganzen Kon-
tinent verbreitet* (Dezember 1887, MEW 21, 350-351=MEGA 1/31, 53-54). Noch
im Anti-Diihring 1878 hatte Engels versichert, da® der Militarismus an der Dialek-
tik seiner eigenen Entwicklung untergehen werde, weil er langfristig nicht bezahl-
bar sei und durch den Zwang zum Volksheer seinen Charakter verliere. Aber er
traut diesem Automatismus nicht und schldgt multilaterale Ab- und Umristungs-
vertrage vor. Die an Theorie interessierten Autoren haben hier den historischen
Materialismus vermif3t (Airas, Kondylis, Munkler), die an Geschichte interessier-
ten Autoren haben eine taktische Stellungnahme in parteiinternen Auseinander-
setzungen der SPD zur Heeresvorlage 1892/93 gewittert (Suvanto, Haberkern —

588

0.01.2026, 00:25:2



https://doi.org/10.5771/9783748931645-438
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

dieser spricht von ,a model Social Democratic bill for military reform*®). Taktisch ist
dieser Plan nach Engels eigenen Angaben darin, da} er nur vorschlagt, was
»schon jetzt moglich ist, auch fiir die heutigen Regierungen und unter der heuti-
gen politischen Lage.” Es ist ein kritisch-propagandistisches Vorhaben zu zeigen,
daR die Fortdauer der stehenden Heere ,nicht aus militdrischen, sondern aus
politischen Griinden geschieht, dal also mit einem Wort die Armeen schitzen
sollen nicht so sehr gegen den dufleren wie gegen den inneren Feind“ (MEW 22,
371=MEGA 1/32, 209). Eine Umkehr zur burgerlichen moralistischen und legalisti-
schen Friedensbewegung ist es nicht. Engels Argument ist die Macht der Reputa-
tion in der europdischen GroRméchtekonstellation. Er hatte 1848/49 begriffen,
dal das Zeitalter der Miliz voruber ist und moderne Heere reguldre Armeen mit
einem professionellen Offizierskorps sein missen. Er hoffte auf einen neuen gro-
Ren Fortschritt der Taktik durch die Arbeiterbewegung, konnte sich den aber nie
vorstellen. Er leistet sich zugleich, das preuisch-deutsche Militér fur etwas wie
eine Miliz zu halten, in der die Gesinnung der Rekruten einen Unterschied macht.
Erst Kautsky hat 1914 begriffen, dal® Volksheer auch Einflu des Militarismus auf
die Sozialdemokratie bedeutet. Engels’ wichtigste Texte zum Volksheer: Bedin-
gungen und Aussichten eines Krieges der Heiligen Allianz gegen ein revolution&-
res Frankreich im Jahre 1852, Manuskript 1851, MEW 7, 468-493=MEGA 1/10,
511-534; Die preullische Militédrfrage und die deutsche Arbeiterpartei. — Hamburg
1865, MEW 16,37-78=MEGA 1/20, 71-109; Wie die Preu3en zu schlagen sind, in:
The Pall Mall Gazette 17. September 1870, deutsch MEW 17, 105-108=MEGA
1121, 337-342; Kann Europa abrtisten? (unten referiert).
Vgl. dazu Reinhard Hohn, Sozialismus und Heer, Bd. 1, Heer und Krieg im
Bild des Sozialismus. — Bad Homburg 1959 (die grundlegende Abhandlung fur
die Zeit bis 1875, Hinweise auf den spaten Engels in Bd. 3, 1969 sind unkon-
zentriert); Martin Berger, Engels, Armies, and Revolution : the Revolutionary
Tactics of Classical Marxism. — Hamden, Conn. 1977. Textsammlung: Engels,
Ausgewaéhlte militédrische Schriften. — Berlin 1958-1964. — 2 Bde. & Regi-
sterbd. Referate: Jehuda L. Wallach, Die Kriegslehre von Friedrich Engels. —
Frankfurt am Main 1968 (zum Guerillakampf; spatere Kommentatoren haben
gesehen, daf} dies kein Schwerpunkt ist); A. |. Babin, Die Herausbildung und
Entwicklung der militdrtheoretischen Ansichten von Friedrich Engels. — Berlin
1978 (russ. Original 1975) (zur elementaren Taktik, womit er Engels nicht ver-
falscht); Panajotis Kondylis, Theorie des Krieges : Clausewitz — Marx — Engels
— Lenin. — Stuttgart 1988. — S. 146-234; Herfried Miinkler 2001 (unten refe-
riert).

4. Marxistische Traditionen der Internationalen Beziehungen

Im 19. Jahrhundert war das Interesse an marxistischen Theorien internationaler
Beziehungen gering. Im 20. Jahrhunderts dagegen gehdrten marxistische Beitré-
ge zur Internationalen Politischen Okonomie zu den besténdigsten Traditionen.
Diese Theorien werden im folgenden Band dieser Bibliographie im Kontext ihrer
Zeit behandelt, hier soll nur ein kurzer Uberblick Uber Kontinuitét und Briiche in
dieser Tradition gegeben werden.

589

0.01.2026, 00:25:2



https://doi.org/10.5771/9783748931645-438
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

Die marxistischen Imperialismustheorien des frihen 20. Jahrhunderts wurden der
wichtigste Beitrag des Marxismus zur Theorie der Internationalen Beziehungen
und einer der kontinuierlichsten Traditionsstrange in der Geschichte der Inter-
nationalen Beziehungen. Den Ausgangspunkt, dal® Expansion, Konzentration,
Zentralisierung zum Wesen des Kapitals gehéren, und dafl mit dem Hohepunkt
dieser Tendenzen der Umschlag in den Sozialismus bevorsteht, teilen alle mar-
xistischen Imperialismustheoretiker. Rosa Luxemburg wagte eine Neukonzeption
der Marx‘'schen Theorie der Akkumulation des Kapitals als eines grof3en histori-
schen Trauerspiels der gewaltsamen Auflésung der vorkapitalistischen Produk-
tionsweisen mit Hybris der kolonialistischen Globalisierung und Nemesis des
Sozialismus. Eine Theorie der Staatenwelt fehlt ihr. Karl Kautsky versucht den
Determinismus der Imperialismusanalysen (er war ihr erster Anreger unter den
Marxisten) zu beschranken. Okonomisch spielte er die Angewiesenheit des Kapi-
talismus auf Ausbeutung peripherer Okonomien herab, politisch sieht er die Még-
lichkeit zur Zusammenarbeit der kapitalistischen Staaten als Alternative zum
Krieg. Lenin muf® Kautsky zugestehen, dal “rein 6konomisch” die Tendenz zum
.Welttrust“ gegeben ist, aber vor der Welteinheit werden wir die Kriege der impe-
rialistischen Machte gegeneinander um die Verfligungsmacht Gber Kolonien und
Halb-Kolonien erleben. Die Geschlossenheit von Lenins Imperialismustheorie ist
geborgt von konventionellen realistischen Annahmen Uber Nationalinteresse; das
palte zur Kriegszielhektik der ersten Monate des Weltkrieges, klingt aber doch
peinlich nach den trivialen realistischen Haves/Have-nots Analysen, die in den
1920er und 1930er Jahren fir Internationale Politik und Internationale Politische
Okonomie galten. Lenins Imperialismustheorie ist mit dem sozialistischen Tiers-
Mondisme untergegangen, in der marxistischen Globalisierungsdiskussion wur-
den verschdmte Neo-Kautskyaner ausgemacht (von Alexis Callinicos 2009). Die
marxistische Imperialismustheorie kann nur als Streit unter Marxisten studiert
werden.
Vgl. Hans-Christoph Schréder, Sozialistische Imperialismusdeutung. — Goéttin-
gen 1973; Anthony Brewer, Marxist Theories of Imperialism : a Critical Sur-
vey. — 2", ed. — London 1990; M. C. Howard / J. E. King, A History of Marxian
Economics, vol. I, 1883-1929. — Basingstoke 1989. — S. 90-125, 222-266,
277-283. Zu der zentralen Debatte zwischen Kautsky und Lenin: Giovanni
Arrighi, The Geometry of Imperialism : the Limits of Hobson’s Paradigm. —
London 1983 (italienisch 1978).

Die Marxistisch-Leninistische Theorie der Internationalen Beziehungen hatte die
Aufgabe, die Zukunftsaussichten des Sozialismus in einem Land (oder wenigen
Landern) zu deuten. Die Lehre von der Wechselwirkung der Kréfte ist eine Spiel-
art des Realismus (westliche Kommentatoren waren immer erneut erstaunt, wie
realistisch die sowjetische Lehre der Internationalen Beziehungen ist), soll aber
mehr Krafte beriicksichtigen als Politik zwischen Staaten. Dies ist zweifellos ein
Erbe von Marx und Engels.
Vgl. William Zimmerman, Soviet Perspectives on International Relations,
1956-1967. — New York 1969; Vendulka Kubalkova/Albert A. Cruickshank,
Marxism-Leninism and Theory of International Relations. — London 1980; Julian
Lider, Correlation of Forces : an Analysis of Marxist-Leninist Concepts. —
Aldershot 1986; Allen Lynch, The Soviet Study of International Relations. —

590

0.01.2026, 00:25:2



https://doi.org/10.5771/9783748931645-438
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

Cambridge 1987; Margot Light, The Soviet Theory of International Relations.
— Brighton 1988. Der Marxismus-Leninismus hatte ein Bedirfnis nach einer
allgemeinen Militartheorie, Engels bot zu wenige Anknlipfungspunkte. Zu Bri-
chen und gelegentlichen Kontinuitédten der marxistischen militdrtheoretischen
Tradition vgl. Einleitung und Texte in Marxism and the Science of War / ed. by
Bernard Semmel. — Oxford 1981.

Die marxistische Imperialismustheorie des frihen 20. Jahrhundert war kaum an
den abhangigen Landern selber interessiert, erst nach 1917 wurde um nationale
Befreiungsbewegungen geworben. Die Dependenz- und Weltsystemtheorien
nach dem 2. Weltkrieg sind ein Neueinsatz, denn ihr Thema ist die ausbleibende
Entwicklung der abhangigen Lander. Lenin ist die Hauptautoritat, aber deutli-
cher sind die Beziehungen zu Kautsky (die fast niemand bemerken will) und zu
Luxemburg (die mehr gelobt wird als bei ihren Zeitgenossen). Deutlich ist aber
auch das Echo von Friedrich List hérbar. Marxisten haben dagegen die Verlage-
rung der Analyse von Produktion zu Distribution und von globaler Klassenanalyse
zu peripheren Staaten als einer Einheit kritisiert. Dependenztheorien sind nicht
stabiler als die klassische Imperialismustheorien, einer konsistenten marxisti-
schen Theorie haben Andre Gunder Frank, Immanuel Wallerstein, Samir Amin
nicht vertraut.
Zur kritischen Darstellung der Dependenztheorien im Rahmen der marxisti-
schen Tradition vgl. Anthony Brewer, Marxist Theories of Imperialism : a Criti-
cal Survey. — 2. Aufl. — London 1990. — S. 136-259 und die Abschnitte zu
Baran, Frank, Wallerstein, Emmanuel bei M. C. Howard/J. E. King, A History
of Marxian Economics, vol. I, 1919-1990. — Basingstoke 1992 (vgl. auch die
Selbstkritik in Howard/King, Whatever Happened to Imperialism? in: The Poli-
tical Ecomy of Imperialism | ed. by Ronald H. Chilcote. — Lanham, Md. 2000. —
S. 19-40). Dalk das nicht Marxismus sei: Dependency and Marxism : Toward
a Resolution of the Debate | ed. by Ronald H. Chilcote. — Boulder, Colo. 1982;
Ernesto Laclau, Politik und Ideologie im Marxismus. — Berlin 1981 (engl. Ori-
ginal 1977). — S. 16-45 (zu Frank und Wallerstein); Robert Brenner, The Ori-
gins of Capitalist Development : a Critique of Neo-Smithian Marxism, in: New
Left Review No. 104 (1977) 25-92 (zu Wallerstein); Sheila Smith, Class Ana-
lysis versus World Systems : Critique of Samir Amin’s Typology of Under-
development, in: Journal of Contemporary Asia 12 (1982) 7-18 (zu Amin).
Andre Gunder Frank hat geantwortet, er beanspruche gar nicht als Marxist zu
gelten und erwarte von Marxisten, die weltwirtschaftliche Realitdt wahrzu-
nehmen: An Aswer to Critics (1977) und Real Marxism is Marxist Realism
(1983), in: A. G. Frank, Critique and Anti-Critique. — London 1984. — S. 245-
278, bzw. S. 279-289. Wahrend Wallerstein und Amin zu Theorien kultureller
Differenzierungen abwanderten, wandte sich Frank der Rekonstruktion der
Geschichte der Weltwirtschaft zu, die aus dem européisch-kapitalistischen
Primat eine voribergehende Erscheinung machen; Begriffe wie Entwicklung,
Modernisierung, Kapitalismus, Abhangigkeit verlieren an Bedeutung. Post-
colonial Studies sind post-marxistisch, sie begannen mit Marx, die Beziehun-
gen wurden aber rasch gespannt: Marxism and the Interpretation of Culture /
ed. by Cary Nelson and Lawrence Grossberg. — Urbana, Ill. 1988; Marxism,
Modernity and Postcolonial Studies / ed. by Crystal Bartolovich and Neil Laza-

591

0.01.2026, 00:25:2



https://doi.org/10.5771/9783748931645-438
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

rus. — Cambridge 2002. Uber die Kosten der postkolonialistischen Abwendung
von Marx: Vivek Chibber, Postcolonial Theory and the Specter of Capital. —
London 2013.

Die erste Untersuchung zu Marx in der Theorietradition der Internationalen
Beziehungen hat ihn véllig aus der Theorie verwiesen. Fur Kenneth Waltz sind
Marx und die Marxisten die logischste Entwicklung der Theorie, dal Krieg und
Frieden an den sozialen/politischen Verhéltnissen liegen. Es bleibe aber unklar,
ob die Zerstérung des Kapitalismus oder der Staaten oder beider zum Frieden
fuhrt. Das Versagen der sozialistischen Parteien 1914 zeige auch das Versa-
gen der Theorie (Man, the State and War : a Theoretical Analysis. — New York
1959. S. 124-158). Damit hat Waltz das Thema definiert, das die Diskussion
weiter bestimmen wird: Kann der Marxismus etwas zur Deutung des Staaten-
systems beitragen? Waltz hat auch die Neigung begriindet, den Beitrag des Mar-
xismus auf eine Theorie der Beziehungen zwischen kiunftigen sozialistischen Gesell-
schaften zu beschranken und die Analysen realer Aufenpolitik bei Marx und
Engels auszuschliel3en. Berki 1971 knUpft an Waltz an, tGberzeugt ,that the very
existence of international relations poses a serious, and perhaps intractable,
problem for Marxism*“ (unten referiert). Noch Andrew Linklater interessiert sich fur
den Marxismus, weil er von der Deutschen Ideologie und den Grundrissen Auf-
schlusse Uber eine kosmopolitische Begrenzung der staatlichen Gemeinschaften
des Realismus erwartet (Men and Citizens in the Theory of International Relations.
— London 1982. — S. 150-160). Einen ersten Versuch, Marxismus und Internatio-
nale Beziehungen zusammen zu bringen, machte Silviu Brucan, ein rumanischer
Diplomat und Ideologe, dessen speziell ruménisches Ziel im Zeitalter der Bre-
schnew-Doktrin gar zu offensichtlich war: neben Klassenanalysen sollte die Ana-
lyse der Eigendynamik von Nationalstaaten gerechtfertigt werden. Die beiden
Logiken des Staates und der transnationalen Beziehungen sind nicht zusammen-
gekommen, Dialektik ist hier nur ein anderes Wort fiir Eklektizismus (The Dissolu-
tion of Power : a Sociology of International Relations and Politics. — New York
1971, dt. 1973 u.d.T.: Die Auflésung der Macht; ders., The Dialectic of World Poli-
tics. — New York 1978). Westliche Autoren hatten umgekehrt das Problem, in der
staatenzentrierten Wissenschaft von den internationalen Beziehungen die Analy-
se von transnationalen Klassenbeziehungen rechtfertigen zu mussen. Vgl. Ekkehart
Krippendorff, Einfiihrung in die internationalen Beziehungen. — Frankfurt am Main
1975/77, Neuauflage 1986 u.d.T.: Internationale Politik : Geschichte und Theorie;
Ralph Pettman, State and Class : a Sociology of International Affairs. — London
1979; Andrew Linklater, Beyond Realism and Marxism : Critical Theory and In-
ternational Relations. — Basingstoke 1990. — S. 34-54 Marx and the Logic of Uni-
versal Emancipation; Fred Halliday, Rethinking International Relations. -
Basingstoke 1994. — S. 47-73 A Necessary Encounter : Historical Materialism and
International Relations. Halliday kann zeitweise Marxist genannt werden und mit
dem Hinweis auf Revolution als Gegenstand der Internationalen Beziehungen hat
er ein genuin marxistisches Thema wieder aufgenommen, aber in seinen Beitra-
gen zu Theorie ist er bei derselben hilflosen Bitte geblieben, Marxismus und Inter-
nationale Beziehungen anzundhern. Krippendorff ist zu Anarchismus fortgeschrit-
ten, Halliday zu Internationaler Politischer Soziologie, Linklater zu Zivilisierungs-
theorie und Pettman ist Uber Zivilisationstheorie zum Programm einer Kulturan-

592

0.01.2026, 00:25:2



https://doi.org/10.5771/9783748931645-438
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

thropologie weitergegangen, die Stimme derer werden soll, die auch von der
Wissenschaft von den internationalen Beziehungen Gberhért werden. Die fiihren-
den Autoren der Internationalen Politischen Okonomie haben die Berechtigung
einer marxistischen Perspektive eingerdumt, aber fur eine Theorie der internatio-
nalen Beziehungen davon nicht viel erwartet. Vgl. Robert Gilpin, The Political Eco-
nomy of International Relations. — Princeton, N.J. 1987. — S. 34-41 The Marxist
Perspective; Robert Keohane, International Liberalism Reconsidered, in: The Eco-
nomic Limits to Modern Politics | ed. by John Dunn. — Cambridge 1990. — S. 168-
173 Marxism and Realism. Tatsachlich kam es zu immer strengerer Trennung:
1980 war fast die Halfte der Artikel im Bereich Internationaler Politischer Okono-
mie in amerikanischen IB-Zeitschriften ,marxistisch” (freilich eher Wallerstein als
Marx), nach 2000 gab es keine mehr (Daniel Maliniak/Michel J. Tierney, The
American School of IPE, in: International Political Economy : Debating the Past,
Present and Future | ed. by Nicola Phillips and Catherine E. Weaver. — London
2011). Aus der Lehre Internationaler Beziehungen in den USA ist Marxismus ver-
schwunden (Sebastian Sclofsky/Kevin Funk, The Specter that Haunts Political
Science: the Neglect and Misreading of Marx in International Relations and Com-
parative Politics, in: International Studies Perspectives 19 (2018) 44-66).

Die 6konomische Globalisierung gab dem Marxismus eine neue Chance in Inter-
nationalen Beziehungen, Globalisierung wurde als Spezialitdt von Marx aner-
kannt. Aber die Formulierung einer einheitlichen marxistischen Theorie gelang
wieder nicht. Robert W. Cox hatte mit dem Studium transnationaler Produktions-
beziehungen ein genuin marxistisches Thema aufgegriffen (Production, Power,
and World Order : Social Forces in the Making of History. — New York 1987) und
zugleich Impulse fiur eine kritische Theorie der Internationalen Beziehungen gege-
ben. Beide Teile des Programms sind nie zueinandergekommen. Auch in Cox'
Abwanderung zur Zivilisationsanalyse zeigt sich die Instabilitat des Marxismus in
den Internationalen Beziehungen; Approaches to World Order. — Cambridge
1996; The Political Economy of a Plural World : Critical reflections on Power,
Morals and Civilization. — London 2002. Vgl. den reprasentativen neo-
gramscianischen Sammelband: Gramsci, Historical Materialism and International
Relations | ed. by Stephen Gill. — Cambridge 1993. Eine parallele Erscheinung
sind die Geschichten transnationaler Klassen. Kees van der Pijl begann mit Ana-
lysen des transnationalen Kapitalismus (The Making of an Atlantic Ruling Class. —
London 1984; Transnational Classes and International Relations. — London 1998)
und endet mit einem Versuch ,Weisen der AuRRenbeziehungen® in Analogie zu
marxistischen Produktionsweisen zu identifizieren (Modes of Foreign Relations
and Political Economy. — London 2007-2014). Marx wird dabei zum Paten eines
recht unbestimmten Historismus. Die marxistische Globalisierungsforschung ist
keine einheitliche Schule geworden. Die einen sehen den von Marx angekiindig-
ten globalen Kapitalismus gekommen (William |. Robinson, A Theory of Global
Capitalism : Production, Class, and State in a Transnational World. — Baltimore,
Md. 2004), andere einen US-zentrierten Neoimperialismus (Ellen Meiksins Wood,
Empire of Capital. — London 2003; Hannes Lacher, Beyond Globalization : Capi-
talism, Territoriality and the International Relations of Modernity. — London 2006).
Ein reprasentativer Sammelband dieser Debatten: Historical Materialism and
Globalization | ed. by Mark Rupert and Hazel Smith. — London 2002. Die marxisti-

593

0.01.2026, 00:25:2



https://doi.org/10.5771/9783748931645-438
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

sche Spezialitadt innerhalb dieser auch von Nicht-Marxisten geteilten Ratlosigkeit ist
die besondere Ratlosigkeit, dal® Staaten im globalen Kapitalismus hatten verge-
hen mussen. Ein Versuch eine Theorie der Globalisierung im Felde ,neuer Marx-
Lektiren“ zu konstruieren: Tony Smith, Globalisation : a Systematic Marxist
Account. — Leiden 2006, Neuausgabe Chicago, lll. 2009 (Marx‘sche Kategorien
kénnen nicht erklaren, warum der Weltkapitalismus sich gedndert haben soll,
gerade der Prophet der Globalisierung kann fir marxistische Debatten tber Glo-
balisierung keine Autoritat mehr sein).

Die jungste Welle marxistischer Internationaler Beziehungen hat Anleihen bei
Gramsci durch Anleihen bei Trotzki ersetzt. Trotzkis Erklarung, dal® die Entwick-
lung in einem Land von seiner Umwelt abh&ngig ist (Ubrigens eine gut bekannte
Idee von Kautsky) wird zur Formel U&CD (Uneven and Combined Development)
verdichtet. Eine stabile Verwendung der Formel ist wieder nicht geglickt. Justin
Rosenberg, ein Kritiker der Globalisierungstheorien, versucht Marxismus in die
britische Suche nach dem Wesen ,des Internationalen® einzubringen; territoriale
Differenz wird Grundlage jeder Sozialwissenschaft, entsprechend wird jede Art
historischer Soziologie fiir die Internationalen Beziehungen brauchbar. Dagegen
besteht Alex Callinicos darauf, daR allein der Kapitalismus die Vielzahl im Staa-
tensystems erkléren kann, auch wenn der Realismus das zu seinem Spezialthe-
ma erklaren moéchte; hinter U&CD steht bei Callinicos Lenin: die relative Starke
der Staaten andert sich dauernd, weil der Kapitalismus dynamisch ist. Gemein-
sam haben beide Ansétze: Die Frage der Unvereinbarkeit der beiden Logiken von
Staatenwelt und Gesellschaftswelt zeigt das fortdauernde Dilemma des Verhalt-
nisses von Marxismus und Internationale Beziehungen.
Vgl. Justin Rosenberg, Why is There No International Historical Sociology?,
in: European Journal of International Relations 12 (2006) 307-340; Marxism
and World Politics : Contesting Global Capitalism / ed. by Alexander Anievas.
— London 2010 (reprasentativer Sammelband dieser Debatte); Axel Callinicos,
Imperialism and Global Political Economy. — Cambridge 2009; Justin Rosen-
berg, Basic Problems in the Theory of Uneven and Combined Development,
Pt. Il: Uneveness and Political Multiplicity, in: Cambridge Review of Interna-
tional Affairs 23 (2010) 165-189; Andrew Davenport, Marxism in IB : Condem-
ned to a Realist Fate?, in: European Journal of International Relations 19
(2011) 27-48 (Uberblick und Urteil, daR das Problem des Marxismus mit dem
Realismus nicht gelést wurde). Vielleicht sollten wir John M. Hobson vertrau-
en, der den Marxisten rat, wie andere Theorieansatze auch, unverschamter
reduktionistisch zu sein; nur als Historischer Materialismus kénne der Mar-
xismus den Internationalen Beziehungen nitzen (To Be or Not to Be a Non-
Reductionist Marxist : Is this the Question?, in: Marxism and World Politics
a.a.0. S. 110-124).

Die Instabilitdt der marxistischen Tradition zeigt sich auch daran, da® der In-
halt von Monographien zur Gesamtgeschichte marxistischer Internationaler
Beziehungen und der Marxismus-Kapitel in Uberblicken {ber Theorien der
Internationalen Beziehungen kaum vorhersehbar ist. Vgl. Tony Thorndike,
The Revolutionary Approach : the Marxist Perspective, in: Approaches and
Theory in International Relations / ed. by Trevor Taylor. — London 1978. — S. 54-

594

0.01.2026, 00:25:2



https://doi.org/10.5771/9783748931645-438
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

99 (Imperialismus, Dependenz, Weltsystem und ein Appell, Marxismus als Analy-
se transnationaler Klassenbeziehungen zu beginnen); Vendulka Kubalkova/Albert
A. Cruickshank, Marxism and International Relations. — Oxford 1985, 2. Aufl.
1989 (Marx/Engels, Imperialismus/Nation, Gramsci, Wallerstein und einige
Professoren, die gewil® keine Marxisten sind); Andrew Linklater, Beyond Rea-
lism and Marxism : Critical Theory and International Relations. — Basingstoke
1990 (Marx, Nationalismus, Imperialismus, Ungleiche Entwicklung, Weltsys-
tem, Staatstheorien); Chris Brown, Marxism and International Ethics, in: Tradi-
tions of International Ethics | ed. by Terry Nardin and David R. Mapel. —
Cambridge 1992. — S. 225-249 (kann nicht recht zeigen, warum es seinen
Beitrag gibt); Hazel Smith, Marxism and International Relations Theory, in:
Contemporary International Relations : a Guide to Theory / ed. by A. J. R.
Groom and Margot Light. — London 1994. — 142-155 (Marx und eine gute Lite-
raturliste der 1970er bis 1990er Jahre mit ,isolated contributions in the various
sub-fields of IR from scholars who have been influenced, favourably or other
way, by Marxist theory“); Andrew Linklater, Marxism, in: Scott Burchill/Andrew
Linklater, Theories of International Relations. — Basingstoke 1996. — S. 119-
144 (Grundkurs Marxismus, dazu Lenin, Cox, Habermas und — Linklater);
Benno Teschke, Marxism, in: Oxford Handbook of International Relations / ed.
by Christian Reus-Smit and Duncan Snidal. — Oxford 2008. — 163-187 (etwas
Marx und Engels, dazu Imperialismus, Wallerstein, Cox, Globalisierung und —
Teschke); Nicholas Rengger, The Ethics of Marxism, in: ebd. S. 188-200
(auch er kann nicht recht zeigen, warum es seinen Beitrag gibt); Mark Rupert,
Marxism and Critical Theory, in: International Relations Theories / ed. by Tim
Dunne ... — 2. Aufl. — Oxford 2010. — S. 157-176 (Grundkurs Historischer
Materialismus, dazu Wallerstein und Cox); Stephen Hobden/Richard Wyn
Jones, Marxist Theories of International Relations, in: The Globalization of
World Politics | ed. by John Baylis and Steve Smith. 6. Aufl. — Oxford 2013. —
141-154 (Grundkurs Produktionsverhéltnisse, dazu Lenin, Wallerstein, Cox,
Habermas, Rosenberg; 1997 hatte es Uibrigens nur einen Beitrag tber Waller-
stein gegeben, aus dem sich dieser Beitrag allmahlich entwickelt hat); Andrew
Davenport, The Marxist Critique of International Political Theory, in: The
Oxford Handbook of International Political Theory | ed. by Chris Brown and
Robyn Eckersly. — Oxford 2018. — S. 652-663 (Marx, Imperialismus, Weltsystem,
Neo-Gramsianismus). Theorien der internationalen Beziehungen | hrsg. von
Siegfried Schieder und Manuela Schindler. — 3. Aufl. — Opladen 2010 hat ehr-
licher kein Kapitel ,Marxismus®, sondern Beitrdge zu Imperialismustheorie,
Weltsystemtheorie, Neo-Gramscianismus. Inzwischen haben es marxistische
Internationale Beziehungen auch in ein Marxismus-Handbuch geschafft:
Frédérick Guillaum Dufour, Historical Materialism and International Relations,
in: Critical Companion to Contemporary Marxism /| ed. by Jacques Bidet and
Stathis Kouvelakis. — Brill 2008. — S. 453-470 (Cox und neuere Dozenten in
Sussex). In Historisch-kritisches Woérterbuch des Marxismus (Hamburg 1994-)
gibt es bisher die einschlagigen Artikel Frieden, Geopolitik, Imperialismus,
Internationale Beziehungen, Kosmopolitismus, Krieg, Krieg und Frieden,
Menschheit, Militarismus.

595

0.01.2026, 00:25:2



https://doi.org/10.5771/9783748931645-438
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

MEW = Marx Engels Werke 1956-1968, 39 Bénde mit Ergdnzungsbanden, teil-
weise mit spateren Neubearbeitungen (alle Beitrage in deutscher Sprache)
MEGA = Marx-Engels-Gesamtausgabe seit 1975, geplant 114 Bénde in noch
mehr Teilbanden, bisher sind 68 Bande erschienen (alle Beitrage in Originalspra-
che). Nicht zu verwechseln mit der ersten MEGA (Historisch-kritische Gesamt-
ausgabe) 1927-1935, deren Fortfiihrung an Hitler wie Stalin scheiterte.

Engels

Umrisse zu einer Kritik der Nationalokonomie, in: Deutsch-Franzosische
Jahrbiicher. — Paris 1844

MEW 1, 499-524; MEGA 1/3, 464-494

Die Nationalékonomie ist aus Neid und Habgier der Kaufleute entstanden, Han-
delseifersucht brachte auch die Kriege der Neuzeit. Die Nationalékonomie des
18. Jahrhunderts erklarte, dem fortgeschrittenen BewuRtsein entsprechend, ,den
Handel fur ein Band der Freundschaft und Einigung zwischen Nationen wie zwi-
schen Individuen.“ Aber mit dem Zurlicktreten der kleinlichen Lokal- und National-
ricksichten konnte ,der Kampf unserer Zeit ein allgemeiner, menschlicher wer-
den.” Theoretisch ist Handelsfreiheit keine Lésung. Die Theorie mul® entweder
mit Friedrich List zur Restauration des Merkantilsystems zurlickschreiten (Engels
Angriffe auf die Nationalékonomie als bloRe Privatkonomie sind ein List-Plagiat)
oder mit den Sozialisten zur Aufhebung des Privateigentums voranschreiten. Die
liberale Okonomie hat die Vélker verbriidert und die Kriege vermindert. Der Preis
war hoch: statt der kleinen Monopole konnte das groRe Monopol, das Eigentum,
frei und schrankenlos wirken. Die Enden der Erde wurden zivilisiert, nur um neu-
es Terrain fUr die Entfaltung der Habsucht zu finden; die Kriege wurden vermin-
dert um ,den ehrlosen Krieg der Konkurrenz auf die héchste Spitze zu treiben!”
(Konkurrenz ist ,das raffinierte Recht des Starkeren®.) Mit Auflésung aller Sonder-
interessen wurde der Weg gebahnt zu dem groRen, kommenden Umschwung,
Lder Verséhnung der Menschheit mit der Natur und mit sich selbst.” Die kommu-
nistische Okonomie wird zu Gemeindeentscheidungen (ber Produktion fiihren.
Die Okonomie der Konkurrenz filhrt zu organisierter Vernichtung Uberzéhliger
Menschen, schlimmer als alle Kriege und Schrecken des Merkantilismus.

Marx/Engels

Die deutsche ldeologie, I. Feuerbach, Manuskript 1845-1846, erstmals verof-
fentlicht 1932.

MEW 3, 17-77=MEGA 1/5, 4-139

Die universelle Entwicklung der Produktivkréafte ist mit Entwicklung eines univer-
sellen Verkehrs der Menschen verbunden. Der Kommunismus kann nur gemein-
same Tat der herrschenden Vélker (,auf einmal® und gleichzeitig) sein (MEGA 37-
39=MEW 34-35).

Der Weltmarkt befreit die Individuen ihren von lokalen und nationalen Schranken,
schafft aber ihre Abhangigkeit und verwandelt die Produktivkrafte in Destruk-
tionskrafte. Nur die internationale Revolution kann die Auflésung aller Klassen
und Nationalitaten bringen. Die MiRachtung der materialistischen Geschichtsdeu-
tung isoliert die Deutschen von der franzésischen und englischen Entwicklung.
National kénnen die Folgen des Weltverkehrs nicht bewaltigt werden (MEGA 41-
54=MEW 37-41).

596

0.01.2026, 00:25:2



https://doi.org/10.5771/9783748931645-438
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

Solange das Lokale vorherrscht, bestimmen Zufalle die Weltgeschichte (z.B. Bar-
bareneinfallen). Weltverkehr und Industrie sichern die Produktivkrafte. Die mer-
kantilistische Konkurrenz der Nationen und Handelskampf werden vom Weltmarkt
der universalisierten Konkurrenz abgel6st. Erst die groRe Industrie erzeugt die
Weltgeschichte, indem sie jede zivilisierte Nation und jedes Individuum von der
ganzen Welt abh&ngig macht. Sie vernichtet naturwiichsige AusschlieRlichkeit
einzelner Nationen und (durch gleiche Klassensysteme) Besonderheit der einzel-
nen Nationalitdten. Die Bourgeoisie behdlt noch besondere nationale Interessen,
das Proletariat hat bereits in allen Nationen dasselbe Interesse, die Nationalitat
ist bei ihm bereits vernichtet (MEGA 81-89=MEW 56-60).

Alle Kollisionen (Klassenkdmpfe) kommen aus dem Widerspruch von Produk-
tionskraften und Verkehrsform. Es ist aber nicht nétig, da der Widerspruch, der
zu Kollisionen in einem Land filhrt, in diesem Land voll entwickelt sein muf3. Auch
die internationale Konkurrenz zwischen Landern mit mehr oder weniger entwickel-
ter Industrie kann einen solchen Widerspruch erzeugen: deutsche Handwerker
werden durch die englische Konkurrenz zu Proletariern (MEGA 90=MEW 73).

Die Entwicklung in einzelnen Lokalitaten, Stdmmen, Nationen beginnt unabhan-
gig von den anderen, die verschiedenen Stufen und Interessen werden nie voll-
stéandig Uberwunden und schleppen sich neben dem siegreichen Interesse fort
(MEGA 104-106=MEW 72-73).

Die deutsche Kritik hat den Standpunkt der Philosophie nie verlassen und nie
begriffen, dal} der Verkehr zwischen Individuen von der Produktion bestimmt ist.
So werden Gewalt, Krieg, Plinderungen, Raub fir den Antrieb der Geschichte
gehalten. Fir die erobernden Barbaren der Vélkerwanderung war Krieg noch eine
regelmaRige Verkehrsform (MEGA 106-107=MEW 23).

Die europaische Entwicklung von Grundadel und Stadten hatte ein Bedirfnis zur
Zusammenfassung in grof3eren Staaten zur Folge (MEGA 129-134=MEW 21-25).
NB: Deutsche Ideologie ist ein gescheitertes Publikationsvorhaben, dem die End-
redaktion fehlt; gerade I. Feuerbach ist nur eine Ansammlung von Textstiicken
verschiedener Herkunft. Thema der geplanten Publikation war Kritik der idealisti-
schen Reste im Linkshegelianismus, nicht internationale Beziehungen. Die weni-
gen Textpassagen, die in der Diskussion Uber marxistische internationale Bezie-
hungen eine so groRe Rolle gespielt haben, sind Gber den ganzen Text verteilt.
Die Fassung in MEW war ein Versuch, den Text wie ein Druckmanuskript aussehen
zu lassen, die Fassung in MEGA versucht die Manuskriptsituation wiederzugeben.
Die Texte sind dieselben, ihre Reihenfolge in MEW und MEGA ist verschieden.

Marx/Engels

Manifest der Kommunistischen Partei. — London 1848

MEW 4, 459-493, vorgesehen fiir MEGA 1/6

1 Bourgeois und Proletarier

Die unverénderte Beibehaltung der Produktionsweise war Existenzbedingung
friherer industrieller Klassen, die der Bourgeoisie ist stdndige Umwalzung der
Produktion. ,Das Bedirfnis nach einem stets ausgedehnteren Absatz flr ihre
Produkte jagt die Bourgeoisie Uber die ganze Erdkugel. Uberall muR sie sich ein-
nisten, Uberall anbauen, Uberall Verbindungen herstellen.“ Der Weltmarkt hat
Produktion und Konsumtion aller Lander kosmopolitisch gestaltet, nationale
Industrien und Bedtrfnisse verschwinden. ,An die Stelle der alten lokalen und
na-tionalen Selbstgentigsamkeit und Abgeschlossenheit tritt ein allseitiger Ver-

597

0.01.2026, 00:25:2



https://doi.org/10.5771/9783748931645-438
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

kehr, eine allseitige Abhangigkeit der Nationen voneinander.“ Das gilt auch fur
geistige Erzeugnisse, nationale Einseitigkeit und Beschranktheit werden unmdég-
lich. Die Bourgeoisie reif3t auch die barbarischen Nationen in die Zivilisation. Wie
das Land von der Stadt abh&ngig wurde, werden Bauernvélker von Bourgeoisvol-
kern, der Orient vom Okzident abhangig. Das Proletariat muf in jedem Land ,zu-
erst mit seiner eigenen Bourgeoisie fertig werden.“ Dieser Kampf ist damit der Form
nach ein nationaler, nicht aber dem Inhalt nach (es ist Uberall derselbe Kampf).

2 Proletarier und Kommunisten

Ironische Abfertigung der Vorwirfe gegen die Kommunisten: nicht sie schaffen
Eigentum, Familie, Religion ab, die birgerliche Gesellschaft hat sie bereits fiir die
meisten abgeschafft. Auch das Vaterland schaffen nicht die Kommunisten ab,
Arbeiter haben kein Vaterland. Sie missen sich erst die politische Herrschaft
erobern, zur nationalen Klasse werden, sich als Nation konstituieren. Die nationa-
len Absonderungen und Gegenséatze verschwinden bereits durch Entwicklung der
Bourgeoisie, Weltmarkt, Gleichférmigkeit der Produktion, endglltig durch die
Herrschaft des Proletariats. ,Vereinigte Aktion, wenigstens der zivilisierten L&n-
der, ist eine der ersten Bedingungen seiner Befreiung.” Mit dem Klassengegen-
satz innerhalb der Nationen féllt die Feindschaft zwischen den Nationen.

NB: Das Manifest der Kommunistischen Partei wurde im Auftrag des Bundes der
Kommunisten Oktober bis Dezember 1847 geschrieben. Der Entwurf von Engels
(Grundsétze des Kommunismus, MEW 4, 361-380, vorgesehen fir MEGA 1/6) ist
konkreter: Die globale Bourgeoisie ist die englische; die halb-barbarischen Lan-
der, die revolutioniert werden oder sich selbst revolutionieren missen, sind Indien
und China. Die gemeinsame kommunistische Revolution der zivilisiertesten Staa-
ten wird verschieden nach den einzelnen Landern verlaufen: in England am
raschesten und leichtesten, in Deutschland am langsamsten und schwierigsten.
Sie wird auf die Ubrigen Lander wirken und deren Entwicklung beschleunigen.

Marx

Die britische Herrschaft in Indien, in: New York Daily Tribune 25. Juni 1853
MEW 9, 127-133; MEGA 1/12, 166-173

Die indische Geschichte ist eine Geschichte von Fremdherrschaften. Das von
den Briten gebrachte Elend ist aber andersartig und unendlich qualvoller. Die
Briten haben das Gebdude der indischen Gesellschaft niedergerissen, ohne dafl
ein Neuaufbau erkennbar wird. Die indische Dorfgemeinde konnte der kombinier-
ten Wirkung von Dampf und Freihandel nicht widerstehen. Dieses Elend ansehen
zu missen, widerstrebt menschlichen Empfinden, aber es ist auch Befreiung von
Despotismus, Aberglauben und Isolation. Die englischen Motive sind eigennitzig,
die Methoden dumm. Aber entscheidend ist, ,ob die Menschheit ihre Bestimmung
erfullen kann ohne radikale Revolutionierung der sozialen Verhéaltnisse in Asien.”
Diese Zerstérungen sind das unbewuf3te Werkzeug der Geschichte.

Zur Beurteilung muf® man den Brief von Marx an Engels 14. Juni 1853 (MEW 28,
266-267=MEGA 1l1I/6, 198) heranziehen: Dieser Artikel sollte die Leser der NYDT
schockieren, die nichts davon wissen wollen, daf® Zentralisation und Industriali-
sierung in der Dialektik der kapitalistischen Entwicklung notwendig sind.

Marx
Die kiinftigen Ergebnisse der britischen Herrschaft in Indien, in: New York
Daily Tribune 8. August 1853

598

0.01.2026, 00:25:2



https://doi.org/10.5771/9783748931645-438
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

MEW 9, 220-226; MEGA 1/12, 248-253

England hat in Indien eine doppelte Mission: Zerstérung der asiatischen Gesell-
schaftsordnung und Schaffung einer westlichen Gesellschaftsordnung. Armee,
Presse, Agrarpacht, eine europdische erzogene Beamtenschicht, Eisenbahnen
und Dampfschiffe sind Instrumente dieser Modernisierung. Eine moderne Industrie
wird folgen. Das wird dem GroRteil der indischen Bevdlkerung weder Freiheit brin-
gen noch seine soziale Lage verbessern. Nétig ist eine Revolution des englischen
Proletariats oder der Inder. Marx erwartet diese Revolution ,in mehr oder weniger
naher Zukunft‘. Das Kapital zerstort die traditionelle Wirtschaft, aber es schafft
durch Weltverkehr und Entwicklung der Produktivkrafte eine neue Welt. Erst
wenn die Revolution die Ergebnisse der blrgerlichen Epoche gemeistert und ,der
gemeinsamen Kontrolle der am weitesten fortgeschrittenen Vélker unterworfen
hat“, wird der Fortschritt ,nicht mehr jenem scheuBlichen heidnischen Goétzen
gleichen, der den Nektar nur aus den Schadeln Erschlagener trinken wollte.”

Marx

Das Kapital. - Hamburg : Meissner, 1867-1894. — 3 Bde.

Band 1. — Der Produktionsprozess des Kapitals

MEW 23; MEGA /5

Kap. 24 Die sogenannte urspriingliche Akkumulation

L,Urspriingliche Akkumulation“ (eine Ubersetzung von Adam Smith’ ,previous ac-
cumulation) ist Akkumulation, die nicht Resultat der kapitalistischen Produktion
ist, sondern ihr Ausgangspunkt. Bei Smith kommt das urspriingliche Kapital aus
Fleil3, das Proletariat aus Faulheit. Tatsdchlich kommt der Kapitalismus aus Blut
und Feuer, aus dem Vordringen gegen selbstdndige Handwerker und gegen
Feudalherren. Der Kolonialismus von der Eroberung Amerikas bis zu den Opium-
kriegen gegen China wird knapp erwahnt. ,Die Gewalt ist der Geburtshelfer jeder
alten Gesellschaft, die mit einer neuen schwanger geht. Sie selbst ist eine 6ko-
nomische Potenz.“ Das Protektionssystem ist ein Kunstmittel, um Fabrikanten zu
produzieren und unabhdngige Handwerker zu enteignen. Das geht gegen das
eigene Volk und gegen abhangige Nebenlander. Kinderarbeit und Sklavenhandel
sind Hohepunkt dieses Systems. Aber die Phase des Kleineigentums kann nicht
kunstlich erhalten werden. Verglichen mit der Expropriation des zersplitterten
Privateigentums wird die Expropriation der Expropriateure ein kurzer ProzeR sein.
Band 3. — Der Gesamtprozess der kapitalistischen Produktion

MEW 25; MEGA 1l/15

Kap. 20 Geschichtliches (iber das Kaufmannskapital

Das erste Kapital war Kaufmannskapital, Handler und Handelsnationen waren
Fremdkdrper in einer noch anders organisierten Produktionsweise. Dieses Kapital
begann als Plinderung: Seeraub, Sklavenraub, Unterjochung in Kolonien. Aber
Handel fuhrt zur Produktion fir den Tausch und ,vermannigfacht und kosmopo-
liert" diese Produktion. Der Handel I6st dltere Produktionsweisen auf. In der Mo-
derne bedeutet das: Weltmarkt und Produktion fir den Weltmarkt. Es folgt eine
Fortschreibung der Aufsatze der 1850er Jahre: Das englische Kapital gestaltet
Indien und China um. In China fehlt die politische Einwirkungsmdglichkeit, in Indien
fuhrte die politische Macht nur zu absurden Experimenten, um die landliche Eigen-
tumsordnung zur Imitation der englischen zu machen.

599

0.01.2026, 00:25:2



https://doi.org/10.5771/9783748931645-438
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

Engels

Herrn Eugen Diihrings Umwélzung der Wissenschaft, in: Vorwaérts 3. Januar
1877 bis 7. Juni 1878

Buchausgabe: Leipzig : Genossenschafts-Buchdruckerei, 1878

MEW 20, 1-303; MEGA 1/27

2. Abschnitt: Politische Okonomie, 1I-1V Gewaltstheorie

Il Mit ,Gewaltstheorie® ist Diihrings Primat des Politischen tiber das Oko-
nomische gemeint. Damit Gewalt 6konomisch genutzt werden kann, mul} ein
gewisser 6konomischer Stand erreicht sein (die Sklaverei in den Vereinigten
Staaten beruht weniger auf Gewalt als auf der englischen Baumwollindustrie).
Raub, Gewalt, Staat ,oder irgendwelche politische Einmischungen® erklaren kapi-
talistische Verhéltnisse nicht. Was der Feudalismus noch versuchen konnte,
widerspricht den Gesetzen des Kapitalismus. Die burgerliche Revolution verbannt
die Politik aus der Wirtschaft. Bei Engels wird Kapitalismus zum Hochkapitalis-
mus ohne Staatsintervention, das Proletariat ist rein 6konomisch geschaffen.
Aber die Birger glauben wie Dihring, dal der Kapitalismus mit Gewalt zu retten
ist.

1 Gewalt kann nicht am Beginn der Geschichte stehen, weil die Waffen
erst geschaffen werden missen. ,Nichts ist abh&ngiger von 6konomischen Vor-
bedingungen als gerade Armee und Flotte.” Seit der Franz&sische Revolution hat
sich die Kampfweise véllig verédndert, mit dem Deutsch-Franz&sischen Krieg ist
ein Héhepunkt der Kampfkraft erreicht, der nicht tberschritten werden kann. Alle
Staaten sehen sich gezwungen auf das Niveau Preufens nachzuristen. ,Der
Militarismus beherrscht und verschlingt Europa.”“ Aber dieser Militarismus wird an
seiner eigenen Entfaltung untergehen. Die Staaten kdnnen die finanzielle Belastung
nicht dauerhaft tragen. Das aus Arbeitern gebildete Heer wird Volksheer, sobald
das Volk einen politischen Willen entwickelt. Diese Verwandlung wird der Sozia-
lismus schaffen. Die Kampfweise ist von der materiellen Lage abhéngig. Nur die
Franzdsische Revolution konnte das Massenheer schaffen. Mehr beachtet En-
gels technische Entwicklungen: Industrie, Hinterlader, starkere Schiffe und Artille-
rie. Auf den Kriegsschiffen ist der Mann der Wirtschaft, der Ingenieur, wichtiger
geworden als der Mann der ,unmittelbaren Gewalt”, der Kapitan.

\Y Auch bei Engels ist Gewalt friih (,Der Krieg ist so alt, wie die gleichzeiti-
ge Existenz mehrerer Gemeinschaftsgruppen nebeneinander”), darf aber nie
Okonomie erklaren. Versklavung von Kriegsgefangenen, muf aus der Okonomie,
nicht aus dem Krieg erklart werden. Alle Gewalt hatte urspriinglich eine 6konomi-
sche, gesellschaftliche Funktion. Wenn Gewalt die 6konomische Entwicklung
behindert, unterliegt die Gewalt. Fir Dihring ist Gewalt Erbstinde der Geschichte,
fur Marx Geburtshelferin neuer Gesellschaftsformen. Duhrings Kritik der Gewalt
kann revolutiondre Gewalt nicht begreifen.

Engels plante 1887/88, die Gewaltstheorie um einen Text Die Rolle der Gewalt in
der Geschichte zu vermehren (das Fragment posthum u.d.T. Gewalt und Oko-
nomie bei der Herstellung des neuen Deutschen Reichs, in: Neue Zeit 14/1
(1895-96), MEW 21, 405-465=MEGA /31, 66-116). Er will zeigen, ,weshalb die
Politik von Blut und Eisen zeitweilig Erfolg haben muRte und weshalb sie schliefl3-
lich zugrunde gehen muB.“ Eine Apologie der groRen Nationalstaaten als Vorbe-
dingung des Kapitalismus und ,des harmonischen internationalen Zusammenwir-

600

0.01.2026, 00:25:2



https://doi.org/10.5771/9783748931645-438
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

kens der Volker, ohne welches die Herrschaft des Proletariats nicht bestehen
kann.”

Engels

Der Ursprung der Familie, des Privateigentums und des Staates : im Anschluf
an Lewis H. Morgan’s Forschungen. — Hottingen-Ziirich : Verl. der Schweizeri-
schen Volksbuchhandlung, 1884

MEW 21, 25-173; MEGA 1/29

Engels preist die urspriingliche Stammesverfassung fir ihre Kindlichkeit und Ein-
fachheit: Ohne Soldaten, Polizisten, Adel, Kbnige, Richter, Gefangnisse. Sie
mufite untergehen, weil sie auf den Stamm beschrénkt war. Auflerhalb des
Stammes herrschte Krieg ,mit der Grausamkeit, die den Menschen vor den (bri-
gen Tieren auszeichnet und die erst spater gemildert wurde durch das Interesse.”
Die ursprunglichen sittlichen Zustédnde des inneren Friedens wurden zerstort
durch niedrige Interessen: Habgier, GenuRRsucht, Geiz, Raub am Gemeinbesitz.
Das pragt die Klassengesellschaft fir Jahrtausende. Die rémische Entwicklung
bedeutet Zerstérung von Nationalunterschieden. Die germanische Zerstérung des
Rémischen Reiches ist ein Neubeginn, weil er zu Nationen fihrte. Privatbesitz
und Besitzunterschiede sprengten die Stammesordnung. Heerfiihrer wurden zu
Konigen, weil Reichtum Habgier bringt und Habgier Krieg. Der Krieg, der als
Rache und nétige Ausdehnung begonnen hatte, wurde Raub. Der Staat folgt bei
Engels aber nicht aus dem Krieg, sondern aus der Beherrschung von Klassenge-
gensatzen (er wird mit den Klassen verschwinden). In einem dritten, noch mehr
kondensierten Uberblick tiber diese Entwicklung kommt der Krieg gar nicht mehr
vor, nur die schmutzige Habsucht.

Engels

Kann Europa abriisten? in: Vorwirts 1.-10. Marz 1893

MEW 22, 369-399; MEGA 1/32, 209-233

Seit 25 Jahren Uberfordert die wechselseitige Aufristung die Staaten. Die volle
Ausschopfung des Wehrpotentials ist von chauvinistischer Phantasie zur Wirk-
lichkeit geworden. Die allgemeine Wehrpflicht muf3 bleiben, aber die Lédnge des
Militérdienstes (und damit die Offensivkraft der Heere) kann durch internationale
Festsetzung zwischen den GroRBmachten des Kontinents geregelt werden.
Deutschland kénnte durch eine Initiative Ansehen erlangen, Frankreich durch ihre
Ablehnung verlieren. Den né&chsten Krieg entscheidet die Fahigkeit der engli-
schen Flotte, Lebensmittelblockaden zu verhdngen. Das wichtigste wird sein, von
England nicht als bellizistische Macht angesehen zu werden.

Bloom, Solomon F.

The World of Nations : a Study of the National Implications in the Work of
Karl Marx. — New York : Columbia Univ. Pr., 1941. — 225 S.

Marx geht von der Homogenitat der Menschheit aus, die immer neue Differenzen
produziert. Eine systematische Theorie der ,subdivisions of mankind“ hat er nicht,
aber Material daftir. Nation ist ein Staat, dessen Gesellschaft als ein arbeitsteili-
ges Ganzes bildet. Kleinere ethnische Gruppen kénnen nur in gréReren Gesell-
schaften funktionieren. In der Gegenwart werden die einst gegeneinander abge-
schotteten Gesellschaften durchlassig. Dazu gehdért auch die lbernationale
Zusammenarbeit des Proletariats. Marx und Engels wenden sich gegen die Idee

601

am 20.01.2026, 00:25:2



https://doi.org/10.5771/9783748931645-438
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

Proudhons, dal Nationen ein veraltetes Vorurteil seien (sie wittern im Antinatio-
nalismus franzdsische Hegemonieanspriiche). Selbstbestimmungsrecht spielt
keine Rolle. Um Staaten zu werden sind einige Nationen zu klein, andere zu wenig
entwickelt. Es gibt kein grundséatzliches Recht fur oder gegen Eroberung. Wenn
ein Land sich nicht selber entwickeln kann, wird es besser von einem anderen
entwickelt (spater zweifelt Marx freilich an den Leistungen des britischen Imperia-
lismus). Ein einheitliches Nationalinteresse kann es wegen Klassengegensatzen
nicht geben. Aber die Produktionsverhaltnisse bestimmen jeweils eine fiihrende
Klasse, die unterstutzt werden muf. Auch nach dem Sieg des Proletariats kann
Bloom keine staatenlose Zukunft erkennen. Chauvinismus ist eine bourgeoise
Eigenschaft, Patriotismus aber eine mehr oder weniger natirliche Eigenschaft.
Der spate Marx sah den Nationalismus der Arbeiter, aber kann ihn theoretisch
nicht fassen. Marx war Internationalist: Es gibt verschiedene Wege zum Sozia-
lismus, aber keinen Sozialismus in einem Land. Europa kann friher sozialistisch
werden als nicht-europédische Staaten. Marx war kein Kosmopolit: Neben zu klei-
nen Staaten verwarf er eine vage und amorphe Weltgesellschaft.

Silberner, Edmund

The Problem of War in Nineteenth Century Economic Thought. — Princeton,
N.J. : Princeton Univ. Pr., 1946. — S. 250-279 Marx and Engels

Silberner referiert die konomische Basis der Entwicklung des Militérs, Freihan-
del, Polemiken gegen Pazifismus, Sozialismus als Voraussetzung eines dauer-
haften Friedens, Engels spaten Abrustungsvorschlag. Marx und Engels sind mit
liberalen Ansatzen einig, dal® die 6konomischen Gesetze den Frieden fordern
und internationale Organisation unnétig ist. Der Marxismus hat nicht zeigen kon-
nen, dal} alle Kriege 6konomische Ursachen haben oder dal® mit Abschaffung
des Privateigentums alle Kriege aufhéren wirden. Silberner kann sich Kriege
sozialistischer Staaten leicht vorstellen (die Staatsklasse hat eigene Interessen,
eine sozialistische Gesellschaft kénnte eine weniger entwickelte sozialistische
Gesellschaft ausbeuten). Die sozialistische Antwort, dal3 der Sozialismus weder
Nationen noch Staaten kennen wird, ist wertlos. Das ware eine sehr ferne Zukunft
Uber die keine ernsthaften Aussagen gemacht werden kénnen. Damit ist die Fra-
ge nach der Notwendigkeit internationaler Organisationen offen.

Coser, Lewis A.

Karl Marx and Contemporary Sociology, in: Lewis A. Coser, Continuities in
the Study of Social Conflict. — New York : The Free Pr., 1967. — S. 137-151
.Karl Marx is the classical theorist of social conflict.” Er beachtet die Folgen der
ungleichen Verteilung von Macht und knappen Ressourcen. Der Funktionalismus
hat Schwierigkeiten, den sozialen Wandel zu erklaren; marxistische Soziologie
hat Schwierigkeiten, die relative Stabilitdt zu erklaren. Eine reife soziologische
Theorie mufd versuchen, beide Ansatze zu integrieren. Marx verwarf utilitaristi-
sche Theorien der Maximierung des Selbstinteresses; er kann eher erklaren,
warum Menschen im Kampf kurzzeitige eigene Vorteile opfern fur langzeitige
kollektive Lebenschancen. Klassenkampf entwickelt gemeinsame Interessen tGber
privates Selbstinteresse hinaus, er ist eine Form der gesellschaftlichen Steue-
rung. Marx sieht Selbstinteresse als Zerstérung des Klasseninteresses und damit
als Selbstzerstérung des Kapitalismus. Seine Annahmen Uber die Zukunft des
Kapitalismus kénnen nicht mehr geteilt werden, aber wir miissen erforschen, wie

602

0.01.2026, 00:25:2



https://doi.org/10.5771/9783748931645-438
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

das soziale System durch Mobilisierung der Ausgebeuteten transformiert werden
kann (die Aktualitat will Coser am amerikanischen Rassenkampf zeigen).

Wette, Wolfram

Kriegstheorien deutscher Sozialisten : Marx, Engels, Lassalle, Bernstein,
Kautsky, Luxemburg ; ein Beitrag zur Friedensforschung. — Stuttgart (u.a.) :
Kohlhammer, 1971. — S. 22-101 Die Kriegstheorie von Karl Marx und Fried-
rich Engels

Die marxistische Kriegsursachentheorie ist gultig geblieben. Seit der Deutschen
Ideologie sind alle Konflikte als Klassenkdmpfe erkannt worden. Krieg ist die
gewaltsame Auseinandersetzung zwischen Klassen im nationalen und internatio-
nalen Raum oder die Fortsetzung der Klassenpolitik mit bewaffneter Gewalt. Der
Kern der marxschen Dialektik ist die Identifikation der Geschichte mit Kampf. Das
mufd nicht Gewalt und Krieg sein, aber schon Marx tendiert zur Identifikation mit
bewaffnetem Kampf. In Engels’ Ursprung der Familie gibt es K&dmpfe zwischen
klassenlosen Gesellschaften (was der Marxismus-Leninismus durch Umbenen-
nung zu ,bewaffneten ZusammenstéRen* ausschlielen will). Er unterstellt eine
Grausamkeit, die erst durch dkonomische Interessen gemildert wird. Statt der
dafiir nétigen Anthropologie hat er Zivilisationstheorie. Auch im Anti-Diihring sieht
Wette ein ,anthropologisches Defizit“. Bedingung des Friedens ist eine neue
Gesellschaft, die in jeder Nation von Arbeit bestimmt ist. Es gibt nur wenige Hin-
weise auf die Institutionen der Zukunft und zur Friedenssicherung (etwa interna-
tionale Organisation oder Weltstaat). Marx und Engels haben die Friedensbewe-
gung immer abgelehnt. Der Frieden kann allein mit dem Sozialismus kommen,
die Internationale ist die einzige Friedensbewegung.

Berki, R. N.

On Marxist Thought and the Problem of International Relations, in: World
Politics 24 (1971-72) 80-105

Fir den Marxismus ist die Existenz von Internationalen Beziehungen ein unlésba-
res Problem, denn er ist an die absolute Einheit der Menschheit gebunden. Er hat
ein moralisches Argument gegen Unterschiede zwischen Gruppen. Berki fundiert
die marxistischen Internationale Beziehungen in der Analyse der Entfremdung
(Philosophisch-6konomischen Manuskripte 1844 und Die Heilige Familie 1845).
Marx’ Begriff des Gattungswesens ist so radikal, da® er Vorstellungen von inter-
nationalistisch und kosmopolitisch Ubersteigt. Alle Identitdten — Staat, Nation,
Stamm, Familie, Klasse — sind als Separation von der Gattung verdachtig. Engels
versucht Urgesellschaft und Zukunftsgesellschaft zu identifizieren, in der moder-
nen Welt leben aber nicht getrennte gentes, sondern Gesellschaften in 6konomi-
scher Interdependenz. Wahrend es Sinn macht, von Individuen Angleichung zu
fordern, kénnen Nationen als unbewegliche, erdgebundene Wesen nicht ahnli-
chen Forderungen unterworfen werden. Darin unterscheiden sich kapitalistische
und sozialistische Staaten nicht. ,As long as separate national identities exist,
unity inevitably means hegemony.“ Das sozialistische |deal ist entweder Hege-
monie (nicht mehr kapitalistisch, aber gewifl3 nicht ,realization of a higher human
freedom“) oder eine Gemeinschaft unabhéngiger Staaten (die den Kapitalismus
Uberwunden haben, aber weiterhin ,the birthmarks of capitalism” tragen).

603

0.01.2026, 00:25:2



https://doi.org/10.5771/9783748931645-438
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

Freudenberg, Giinter

Zur Theorie der Gewalt und des Gewaltwerdens der Theorie als Bedingung
positiven Friedens im Werk von Karl Marx und Friedrich Engels, in: Frieden,
Gewalt, Sozialismus : Studien zur Geschichte der sozialistischen Arbeiter-
bewegung / hrsg. von Wolfgang Huber und Johannes Schwerdtfeger. —
Stuttgart : Klett, 1976 (Forschungen und Berichte der Evangelischen Stu-
diengemeinschaft ; 32) S. 11-87

Ziel des historischen Materialismus ist Emanzipation von Zwang und Gewalt.
Gewalt ist Mittel zu reaktionarer Verhinderung und zu revolutiondrem Vorantrei-
ben der Geschichte. Theorie ist immer am Ziel der gewaltlosen Gesellschaft orien-
tierte Gewalttheorie. Gewalt ist alltéglich, 6konomisch, nicht bloR politisch. Es gibt
fur Marx keinen prinzipiellen Unterschied zwischen Kriegen im engeren Sinne
und anderen Formen gesellschaftlicher Antagonismen. Frieden ist Uberwindung
des Konkurrenzprinzips. Gewalt kann nur auf3erhalb der Naturwichsigkeit legiti-
miert werden — als proletarische Revolution. Die Theorie des liberalen Rechts-
staates tduscht Gber die strukturelle Gewalt des Kapitalismus hinweg, die proleta-
rische Revolution ist Voraussetzung des positiven Friedens.

Gallie, W. B.

Philosophers of Peace and War : Kant, Clausewitz, Marx, Engels and
Tolstoy. — Cambridge (u.a.) : Cambridge Univ. Pr., 1978. — S. 66-99 Marx and
Engels on Revolution and War

Marx und Engels wissen, daf® Krieg in verschiedenen Epochen Verschiedenes
bedeutet hat. Der Marxismus kann Krieg nicht generell als bése oder irrational
verwerfen, aber er kann in ihm keinen positiven Wert erkennen. Diese marxisti-
sche Position haben Marx und Engels in aktuellen Kriegen nicht vertreten. Gallie
findet in Anti-Diihring, Ursprung der Familie und in Fragmenten Uber griechische
Geschichte in Grundrisse nur Lippenbekenntnisse zur 6konomischen Determi-
niertheit, tatsachlich aber eine selbstédndige Dynamik des Krieges. Lange haben
Marx und Engels Revolutionen und Kriege kaum unterschieden. Engels spate
Schriften sind klarer. Er war der Legende der franzdsischen Revolution von
Volksheer und Volksaufstand gefolgt, hat dann aber gelernt, dal3 die Waffen des
Volksaufstandes psychologische Waffen sind. Ihre wahre Macht Gben Sozialde-
mokraten nicht als Wabhler, sondern als Soldaten aus. Engels kann aber nicht
erklaren, wie Rekruten ein politischer Faktor sein kénnen. Die Sozialisten haben
Engels’ Argument nie getraut. Marx und Engels beurteilten jeden Krieg danach,
was er fur die Revolution tut. 1914 hielt Lenin daran fest, wéhrend die Fiihrer der
deutschen und franzésischen Sozialdemokratie dem spéaten Engels folgten, da®
Kriege kein Sprungbrett zur Revolution sind. Die Hoffnung, traditionelle National-
gefuihle fur nicht-aggressive Milizen zu nutzen, scheiterte an der Angst vor der
russischen Militdrmacht. Lenin halt an der Vorstellung fest, dal Revolutionen und
Kriege im Westen die Revolution in Ruf3land férdern (was Marx und Engels nie
glaubten). Der Marxismus scheiterte daran, die verschiedenen Rollen des Krie-
ges in der Geschichte zu erfassen. Engels hat davon etwas gespurt; Lenin nicht.

Pelczynski, Z. A.
Nation, Civil Society, State : Hegelian Sources of the Marxian Non-Theory of
Nationality, in: The State and Civil Society : Studies in Hegel’s Political Phi-

604

am 20.01.2026, 00:25:2



https://doi.org/10.5771/9783748931645-438
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

losophy / ed. by Z. A. Pelczynski. — Cambridge : Cambridge Univ. Pr., 1984.
—S. 262-278

Marx konnte die historische Bedeutung des Nationalismus nie erklaren. Wie Hegel
kennt er nur Staaten, die keine Gemeinschaften sind. Indem er der Okonomie
eine fundamentalere Bedeutung gibt, wird Hegels birgerliche Gesellschaft wich-
tiger als Hegels Staat. Hegel verwarf den romantischen kulturellen Nationalismus,
versuchte aber im Staat einen institutionalistischen Ersatz zu bieten. Indem Marx
diesen hegelschen Staat verwarf, hat er keinerlei Basis mehr fir einen Nationen-
Begriff. Es bleibt nur ein kosmopolitischer Begriff vom Menschen und ein Staat
zur Regulierung ohne sittliche Fundierung. Als Gemeinschaft bleibt das Klassen-
bewuftsein des Proletariats. Marx und Engels Ubersehen das Nationalgefihl
nicht. Es gibt Griinde, warum Polen und Iren zu unabh&ngigen Staaten werden
sollen. Aber der Nationalismus bestehender Nationalstaaten wie GroRbritannien
und Frankreich wird abgetan. Dort soll sich das Proletariat zum Volk erklaren.

Benner, Erica

Really Existing Nationalism : a Post-Communist View from Marx and Engels.
— Oxford : Clarendon Pr., 1995. — 266 S.

Marx und Engels haben Nationalismus als Form der Politik behandelt: Nationen
sind progressive Nationen. Proletarier haben kein Vaterland, weil sie keine pro-
gressive Politik machen kénnen. Fur Hegel ist die Welt zu grof3 und das individu-
elle BewuRtsein zu eng, Gruppenidentitdt wird Voraussetzung der Individualiden-
titat. Marx hat dieses hegelianische Konzept nie aufgegeben, hat aber keinen
Grund, warum der Nationalstaat die Ebene der Gruppenidentitat sein sollte.
Selbstbestimmung ist an Kampf fiir den Fortschritt gekniipft, in Europa wie in den
Kolonien. Es gibt keine Rechtsanspriiche auf nationale Unabhangigkeit, weil
zahlt, auf welche Weise der Nationalstaat konstituiert wird. Es gibt kein generelles
Urteil Uber Nationalbewegungen, sondern Urteile, mit welchen Nationalbewegun-
gen sich Demokraten verbunden kdnnen. In seiner Arbeit in der Internationale hat
Marx begriffen, wie nationalistisch Arbeiter sein kdnnen und daR es keinen spon-
tanen Internationalismus gibt; aber er hat keine Analysen der nationalen Solidari-
tat der Arbeiter. Bei Marx ist nie klar, ob er die nationalen Rivalitdten oder die
antirevolutiondre Zusammenarbeit der Bourgeoisien als gréRere Gefahr sah.
Engels sieht eine gewisse Eigenbewegung des Militarismus.

Miinkler, Herfried

Der gesellschaftliche Fortschritt und die Rolle der Gewalt : Friedrich Engels
als Theoretiker des Krieges, in: Marxismus : Versuch einer Bilanz / hrsg.
von Volker Gerhard. — Magdeburg : Scriptum-Verl., 2001. — S. 165-191
Neudruck in: H. M., Uber den Krieg : Stationen der Kriegsgeschichte im
Spiegel ihrer theoretischen Reflexion. — Weilerwist : Velbriick Verl., 2001. —
S. 149-172

Neudruck in: “... ins Museum der Altertiimer” : Staatstheorie und Staatskri-
tik bei Friedrich Engels / hrsg. von Samuel Salzborn. — Baden-Baden :
Nomos Verl.-Ges., 2012. — S. 81-105 (Statsverstidndnisse ; 47)

Engels ist es nicht gelungen, die Geschichte des Krieges in Analogie zur Geschich-
te der Entfaltung der Produktivkrafte systematisch darzustellen. Marx schwebte
die Abhéngigkeit der Militdrorganisation von der Waffentechnik vor, Engels
kommt aber die Abhangigkeit von der politischen Verfaldtheit der Staaten dazwi-

605

am 20.01.2026, 00:25:2



https://doi.org/10.5771/9783748931645-438
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

schen. Engels Blick fir Details hinderte ihn einen Anti-Diihring oder Ursprung der
Familie fur Militdrwissenschaften zu schreiben. Haupthindernis war, dal® Marx
und Engels Kapitalanalysen als Fundament fur revolutiondre Erwartungen fir
ausreichend halten. Fir Engels ist Technik entscheidend, der Kampfgeist primiti-
ver Voélker bedeutet nichts mehr. Er ist auf die Entscheidungsschlacht fixiert.
Die sowjetische Militardoktrin ist ihm gefolgt. Wie es zu einer friedlichen Ordnung
kommen kann, wenn die Produktivkraftentfaltung immer mehr Vernichtungskapa-
zitat bringt, hat Engels nicht gezeigt. Im Gegensatz zu Comte, Spencer, Schum-
peter erwartet er keinen kapitalistischen Frieden. Ihm bleibt nur der Ubergang
zum Sozialismus. Laut Anti-Diihring bricht der Militarismus unter seiner eigenen
Last zusammen. Das hat Engels nicht durchgehalten. Seine spate Hoffnung auf
Abristung hat nichts mit Theorie zu tun; ihm bleibt nur der Appell an die politische
Vernunft der Herrschenden (von denen er hofft, daR® es bald Sozialdemokraten
sein wirden). Bei Engels gibt es Kriege vor der Klassengesellschaft. Davon will
der Marxismus-Leninismus nichts wissen, weil sonst die Mdglichkeit bliebe, dalk
es auch nach der Klassengesellschaft Kriege geben kénnte. Zu einem umfassen-
den Kriegsbegriff ist Engels nicht gekommen.

Pradella, Lucia

Imperialism and Capitalist Development in Marx’s Capital, in: Historical
Materialism 21 # 2 (2013) 117-147

In Das Kapital analysiert Marx weder eine nationale Wirtschaft noch ein abstrak-
tes Modell des Kapitalismus, sondern ein globalisierendes System in sténdiger
Expansion. Er studiert den englischen Kapitalismus als ein koloniales System, die
britische Industrie, Irland und die Siidstaaten der USA sind ein einziges 6konomi-
sches System. Die Vorstellung einer Nationalékonomie ist kaum noch angemes-
sen. Expansion gehdért zum Wesen des Kapitals, aber es wird nicht von rein 6ko-
nomischer Akkumulation ausgegangen, Staatsinterventionen sind ein wesentli-
cher Teil der Akkumulation. Damit wird das Staatensystem Teil der Kapitalanaly-
se. Den Dualismus der modernen Staatstheorie von friedlichen internen und krie-
gerischen externen Aspekten teilt Marx nicht. Der Einheit der Akkumulation des
Kapitals entspricht die Einheit der Arbeiterklasse in den verschiedenen Nationen.
Das MiRversténdnis des ,Marxismus*“ geht auf die Interpreten der 2. Internationa-
le zurlick, die in Kategorien von National6konomien dachten, jedenfalls Industrie-
staaten und koloniale Welt véllig trennten. Wegen diesem MiRversténdnis kriti-
sierte Rosa Luxemburg Marx’ mangelndes Verstandnis fur die weltweite Akkumu-
lation des Kapitals. Marx steht Luxemburg ndher, als diese glaubte.

Lucia Pradella, Globalisation and the Critique of Political Economy : New Insights
from Marx’s Writings. — Abingdon 2016 versucht die Vorgeschichte dieser Analy-
se in Das Kapital seit den 1840er Jahren zu rekonstruieren.

4.4.2 Michail Bakunin

1814-1876, Sohn eines russischen Adeligen, Offizier, seit 1840 in Deutschland
und Frankreich zu philosophischen Studien. 1848/49 Versuche, die slawischen
Volksbewegungen und die deutsche Revolution zu radikalisieren. 1849-1861
Gefangenschaft und Exil in Sibirien. Seit 1861 in Westeuropa. Biographie : E. H.

606

0.01.2026, 00:25:2



https://doi.org/10.5771/9783748931645-438
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

Carr, Michael Bakunin. — London 1937 (eine der wenigen Bakunin-Biographien,
die keine Hagiographie sind).

Bakunin hat den Anarchismus von einer intellektuellen Position zu einer internati-
onalen Bewegung gemacht. Er hat das revolutionare Potential marginaler Regio-
nen entdeckt, in Rufland und im Mezzogiorno. Ernst genommen wird von seinen
Schriften am ehesten noch eine friihe Polemik gegen die Politik des Juste Milieu,
die sich auf Schellings positive Philosophie beruft (Die Reaktion in Deutschland
(1842), in: Friihschriften. — K&ln 1973). In der sozialistisch-anarchistischen Publi-
zistik 1866 bis 1873 sind das Pathos der Freiheit und der Willen zur Philosophie
geblieben. Gegen die fortdauernde Legitimation des Staates durch Theologie
versucht er (mit Anleihen bei Comte und Darwin) ein materialistisches Weltbild zu
setzen: eine Anthropologie der Freiheit, des Weges von der Tierheit zur Mensch-
heit; eine Geschichtsphilosophie, des Weges von der Religion zur Wissenschaft;
eine Erziehungslehre, die Selbsterziehung durch Willenskraft betont. Glaube an
Gott setzt den Menschen herab, Staat ist Negierung der Humanitat, die Gesell-
schaft mul} foderalistisch organisiert werden, politische Freiheit braucht ékonomi-
sche Gerechtigkeit. Den Bedarf des Anarchismus an einer Weltanschauung hat
er richtig eingeschatzt. Gott und der Staat (1882 verdffentlicht) war sein beliebtester
Text, Philosophische Betrachtungen liber das Gottesphantom, lber die wirkliche
Welt und iiber den Menschen (Ubersetzung in GW |, eine neue Ubersetzung
2010) ist der geschlossenste. Bakunin hatte gelegentlich Schiler (Kropotkins
Beitrag zu einem anarchistisch-kooperativen Darwinismus ist deutlich bakunistisch),
Post-Anarchisten trauen aber gerade seiner Griindung des Anarchismus auf Wis-
senschaft nicht. Der frihe Bakunin kann in der Vorgeschichte der negativen Dia-
lektik beachtet werden. der spate Bakunin ist zu dogmatisch, als da® sich Philo-
sophen fiir ihn interessiert hatten; es gibt wenige professionelle Kommentare.
Zum Anarchismus: Eugene Pyziur, The Doctrine of Anarchism of Michael A.
Bakunin. — Milwaukee 1955; Henri Arvon, Bakounine : absolu et révolution.
— Paris 1972; Richard B. Saltman, The Social and Political Thought of Michael
Bakunin. — Westport, Conn. 1983; Paul McLaughlin, Mikhail Bakunin : the
Philosophical Basis of His Anarchism. — New York 2002 (in seinem eigenen
Kampf gegen die linguistisch-kulturelle Wende in der Philosophie burdet er
Bakunin zu viel auf); Rob Knowles, Political Economy from Below : Economic
Thought in Communitarian Anarchism, 1840-1914. — New York 2004. — S. 175-
195.

Bakunin begreift 1848 die Revolution als Vélkerfrihling. Wahrend die westeuro-
paischen Demokraten nur die Wiederherstellung der historischen Vélker zum Ziel
haben, entwickelt Bakunin die Idee einer panslawischen Foderation, die friedens-
vertraglich sein soll, weil sie wegen ihrer schwachen Staatlichkeit zum Angriff
unféhig sei und wegen ihres gewaltigen Ausmafles doch nicht angegriffen wirde.
Sie soll kollektive Sicherheit im Innern und kollektiver Verteidigung nach aul3en
bringen (Statuten der neuen slavischen Politik (1848), dt. in: Sozialpolitischer
Briefwechsel mit Alexander Iw. Herzen und Orgajow. — Neudruck Berlin 1977. —
S. 285-289; franzdsisch in CD-ROM unter Juin 1848). Bakunin ruft die (habsbur-
gischen) Slawen im Dezember 1848 auf, sich auf die Seite der revolutiondren
Volker stellen. Ziel ist ,die allgemeine Fdderation der europdischen Republiken®;

607

0.01.2026, 00:25:2



https://doi.org/10.5771/9783748931645-438
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

wie bei anderen Demokraten von 1848 bleibt diese europaische Fdderation
unbestimmt (Aufruf an die Slawen : von einem russischen Patrioten. — Kéthen
(tatsachlich Leipzig) 1848, Neudruck in: Bakunin, Zwei Schriften aus den 40er
Jahren des XIX. Jahrhunderts. — Prag 1936. — S. 23-43; franz&sische Vorarbeiten
in CD-ROM unter Octobre-Novembre 1848; eine deutsche Ubersetzung des Ent-
wurfs in: Josef Pfitzner, Bakuninstudien. — Berlin 1977, urspriinglich Prag 1932,
damals mit dem franzdsischen Text. Die Zustimmung von Proudhon in Le Peuple
7. Januar 1849 ist bei Pfitzner S. 48-50 in deutscher Ubersetzung abgedruckt, die
Ablehnung von Engels in Neue Kéiner Zeitung 15. und 16. Februar 1849 (Der
demokratische Panslawismus) in Marx-Engels Werke (MEW 6, 270-286, vorge-
sehen fur MEGA 1/8; siehe oben Abschnitt 4.4.1 zum Kontext dieses Artikels).
Bakunin hat in seiner Gefangenschaft 1851 diesen demokratischen Panslawis-
mus wiederholt, aber dem Zaren die Fihrung dieser Féderation angeboten (der
Text ist deutsch unter dem Titel Beichte bekannt). Den negativen Teil der Analy-
se, dal ein despotisches Rullland die Fihrung der Slawen nicht erlangen kann,
hat Bakunin auch sonst vertreten. 1861 nahm er den Kampf fiir die panslawische
Foéderation wieder auf, stritt sich aber mit den Polen Uber die Gebiete, in denen
nur der Adel polnisch war. Bakunin war einer der wenigen Verteidiger der Rechte
aller Nationen, weil er den Kampf um nationale Freiheit und den Kampf um Bau-
ernbefreiung als Einheit sah. Es ist Bakunins erste 6ffentliche Artikulation eines
anarchistischen Ordnungsmodells. Wie die anarchistische Fdderation in einem
realpolitischen Europa gedacht werden koénnte, wird nicht zum Thema gemacht
(An die russischen, polnischen und alle slavischen Freunde, russisch in: Alexan-
der Herzens Kolokol 1862, deutsch in: Sozialpolitischer Briefwechsel a.a.O. S. 295-
302). Seine féderalistischen Vorstellungen fur den slawischen Raum haben sich
nicht geandert (Rede auf dem Kongrel3 der Friedens- und Freiheitsliga 25. Sep-
tember 1868, franzdsisch in CD-ROM, deutsch in: Sozialpolitischer Briefwechsel
a.a.0. S. 316-322).
Die Literatur hat sich viel mit den Zeitumstanden befaf3t, wenig aber mit dem
Féderalismus: Benoit-P. Hepner, Bakounine et le Panslavisme révolution-
naire. — Paris 1950. — S. 199-307; René Berthier, Bakounine politique : révolu-
tion et contre-révolution en Europe centrale. — Paris 1991; Detlef Jena, Michail
Bakunin und der Slawenkongrel3 1848 in Prag, in: The Prague Slav Congress
1848 : Slavic Identities | ed. by Horst Haselsteiner. — Boulder 2000. — S. 81-
100; Jean-Christoph Angault, La liberté des peuples : Bakounine et les révolu-
tions de 1848. — Lyon 2009.

Bakunin hat sich an drei internationalistischen Foren beteiligt: Geheimorganisati-
onen, Friedens- und Freiheitsliga, Internationale Arbeiter-Assoziation. Zum Pro-
gramm seiner Geheimorganisation gehorte Foéderalismus. Es ist eine Verallge-
meinerung der Pléne, die er fur die Slawen seit 1848 vorgetragen hatte: Anspri-
che aller Nationen sollen geachtet werden, historische Rechte auf Gebiete wer-
den bedeutungslos, neue Eroberungen werden Unrecht. Wie andere staatliche
Institutionen sollen stehende Heere verschwinden. An ihre Stelle tritt eine Miliz:
Foderalismus in einem Land ist ausgeschlossen und die féderierten revolutiond-
ren Staaten missen zunédchst in einer feindlichen Staatenwelt bestehen kénnen
(Revolutionérer Katechismus (1866), franzés. Original CD-ROM unter mars 1866,
dt. Ubersetzung in: GW Il (1924) 16-18). In den Versionen vom Herbst 1868

608

0.01.2026, 00:25:2



https://doi.org/10.5771/9783748931645-438
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

werden die internationalistischen Passagen noch fliichtiger, das Gewicht wird auf
die spontane Revolution der Kommunen gelegt. Die Heilige Allianz der Staaten,
die der Anlal fir den Internationalismus der Revolution gewesen war, kommt
nicht mehr vor (CD-ROM unter automne 1868, deutsch: GW Il (1923) 181; GW llI
(1924) 82-83, 89). Auf dem Genfer Friedenskongre® 1867 kehrte Bakunin in die
politische Offentlichkeit zuriick, er war (als Vertreter der wenigen anwesenden
Russen) einer der Vizeprasidenten des Kongresses und Mitglied des Exekutiv-
ausschusses der Friedens- und Freiheitsliga. Er versuchte ein Jahr lang den
europaischen Demokraten zu erkldren, dal® der Frieden nicht nur féderalistisch,
sondern auch sozialistisch sein muR. Das hat uns Bakunins ausfihrlichsten Text
zur Organisation des Friedens eingebracht. Unter dem Vorwand, die Prinzipien
der Friedens- und Freiheitsliga klarer zu formulieren, versucht Bakunin ihr ein
sozialistisches, anarchistisches Programm zu schreiben, aus der europaischen
Foderation der Nationalstaaten sollte die Féderation der Kommunen werden.
Aber auch diesmal hat ihn der Antitheologismus am meisten beschéaftigt. Vgl.
auch die Programmrede 1867 (tatsachlich eine nachtragliche Rekonstruktion),
franzdsisches Original in: Annales du Congrés de la Paix du Geneve (9-12 sep-
tembre 1867) Préliminaries. Les quatre séances. Appendice. — Genéve 1868. —
S. 187-191 und in CD-ROM unter 10 Septembre 1867, deutsche Ubersetzung in:
Bakunin, die revolutionére Frage : Foderalismus — Sozialismus — Antitheologis-
mus. — Minster 2000. — S. 17-21; alle Beitrdge zu Kongressen der Friedens- und
Freiheitsliga franzdsisch in CD-ROM septembre 1867 und septembre 1868, in
deutscher Ubersetzung abgedruckt oder zusammengefallt in: Sozialpolitischer
Briefwechsel a.a.0. S. 310-322. Seit 1868 hat Bakunin versucht, dieses Pro-
gramm in der Internationalen Arbeiter-Assoziation fortzufiihren; die historischen
Darstellungen der IAA sind weitgehend Darstellungen der epischen Kdmpfe zwi-
schen ihm und Marx.

Fodderalismus ist Bakunins Programm vom panslawischen Engagement bis zum
Internationalismus. Zunehmend wird die sozialistische Natur dieser Féderation
betont. Am Recht der Nationen auf Selbsténdigkeit wird festgehalten, aber die
nationale Ebene bleibt zwischen lokalen Assoziationen und Internationalitat
undeutlich. Er begriindet nie genauer, warum der Frieden Sozialismus zur Voraus-
setzung hat. Internationale Politische Okonomie spielt keine Rolle, es gibt keine
Hinweise auf neue Prozesse des Kapitals und der Industrie (nur einmal sagt er,
dal Asien nur durch asiatische Arbeiter zivilisiert werden kann). Er beschrénkt
sich véllig auf die Delegitimierung des Staates und die daraus folgende Dezentra-
lisierung. Deutlicher als die sozialistische Tradition ist so die Tradition der Selbst-
bestimmung des demokratischen Nationalismus. Bakunin hat diese Tradition mit
der Selbstbestimmung aller Nationen konfrontiert. In dieser Dezentralisierung
gehen die Unterschiede der Nationen verloren.

Seit 1870 werden Unterschiede der Nationen Bakunins Hauptthema. Im Kampf
gegen die neue franzdsische birgerliche Republik beginnt er eine Schrift unter
dem Titel La Révolution sociale ou la dictature militaire mit Kritik an franzdsischer
Disziplin, Unterwirfigkeit und Zentralismus. Als die deutschen Sieger der Haupt-
feind wurden, wird die Unterwurfigkeit allein den Deutschen zugeschrieben und
der Titel zu L’Empire knouto-germanique et la révolution sociale verandert. Die

609

0.01.2026, 00:25:2



https://doi.org/10.5771/9783748931645-438
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

langen historischen Abhandlungen Uber preuBlischen Absolutismus, Klaglichkeit
des deutschen Liberalismus und gelegentlich bereits den mangelnden Internatio-
nalismus der deutschen Arbeiterparteien enden in einer weiteren Fassung von
Bakunins Polemik gegen Gott und Staat (vollstédndig veréffentlicht erst 1981 in
AB VIl = OC VIII, aber die diffusen Texte in GW | (1921) sind bereits Ubersetzun-
gen dieser Fragmente). Bakunins letztes Buch Gosudarstvennost’ i anarchija
1873 ist eine Stellungnahme zur russischen auRenpolitischen Orientierung nach
dem Niedergang Frankreichs und dem Aufstieg Deutschlands. Deutschland ist
der einzige noch wirklich selbstandige Staat Europas, das einzige Gegengewicht
kénnte eine panslawische Revolution sein. Er erzahlt die Geschichte der man-
gelnden Begabung der Deutschen zur Revolution, von den Liberalen bis zu den
Sozialisten. Ein Sieg Napoléons Ill. hatte zwar eine franzésische Hegemonie ge-
bracht, aber die Franzosen hétten diese selber vernichtet, weil sie zu ihrem Tem-
perament nicht paft. Die deutsche Hegemonie ist so gefahrlich, weil sie so gut
zum Temperament der Deutschen paldt. Die deutsche Macht beruht auch auf
Waffen und Geld, aber die Stlitze des Reiches ist der Gehorsam der Arbeiter und
Bauern. Auch Gosudarstvennost’ i anarchija ist ein Fragment, der 2. Band mit der
Analyse der etatistischen lllusionen des deutschen Sozialismus ist nicht geschrie-
ben worden (der russische Text und die franzésische Ubersetzung u.d.T. Etatis-
me et anarchie ebenfalls von 1873 in AB 3 = OC 4; dt. Ubersetzung u.d.T. Staat-
lichkeit und Anarchie erstmals 1973, zuletzt Berlin 2007 als Ausgewahlte Schrif-
ten Bd. 4). Die aulRenpolitischen Maximen, die der Anarchist zugrunde legt, sind
Maximen des Realismus: gleichstarke Staaten kdnnen nicht nebeneinander
bestehen, sie missen um Hegemonie kdmpfen; Eroberung ist nicht nur der
Ursprung der Staaten, es ist auch ihr bleibendes Ziel; Staaten missen sich aus-
dehnen, auch die réteste Republik kann nicht auf Expansion verzichten (das soll
eine Analogie sein zu Marx’ Zwang des Kapitals zu expandieren; wir erfahren
nicht, was die Basis dieser Analogie ist). Bakunin hat Verstandnis dafir, daf
Staaten in der Staatenwelt ihre Position behaupten missen. Er teilt die morali-
schen Erwartungen der Liberalen und Demokraten an die Politik nicht. Er misse
gegen den Staat sein, gerade weil er die Staatsréson verstehe (damit meint er:
Bismarck offenbart ,das ganze Geheimnis der Staatsraison“). Bakunin 143t sich
nicht darauf ein, den Staat mit den aristokratischen und burokratischen Klassen
zu identifizieren, er bezieht das Burgertum und als erster auch die Arbeiterbewe-
gung in die Kritik ein. Alle Sozialisten haben eine Vision vom Frieden im Sozia-
lismus, das ist bei Bakunin der Féderalismus. Die meisten Sozialisten haben eine
politische Beschreibung Europas gegeben; meist geht es um die Sonderrolle der
revolutiondren franzdsischen Nation. Bakunin bewahrt diese Tradition des 19.
Jahrhunderts, Uber einzelne Staaten zu schreiben, schreibt aber nicht langer Gber
die Europaische Triarchie. Uber den Frieden zu schreiben bedeutet jetzt, Uber
Deutschland zu schreiben. Bakunins letzte Blicher gehéren in die Lage nach
1870/71, die auch andere Kommentatoren verstért hat; es sind die bekannten
Erzahlungen von der deutschen Verbindung von Kultur und Barbarei, von Wissen
und Sklaverei. Als diese Erzahlungen im Ersten Weltkrieg wieder aktuell wurden,
erinnerte man sich nur selten an Bakunin, seine Frage nach Deutschland ist aber
Thema der Internationalen Beziehungen bis in die Mitte des 20. Jahrhunderts
geblieben. Selbst die Anfélligkeit der (deutschen) Arbeiter fir den Etatismus ist wie-
der Thema geworden. In der Tradition der Internationalen Beziehungen ist Bakunin

610

0.01.2026, 00:25:2



https://doi.org/10.5771/9783748931645-438
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

nie beachtet worden. Sein Biograph E. H. Carr kommt ohne die Schriften Bakunins
aus, zu Bakunins realistischen Kommentaren zu internationalen Beziehungen hat
der Mitbegriinder der realistischen Tradition nichts geschrieben. Auch sonst wur-
de das Thema nur selten gestreift: Miklés Molnar/Marianne Enckel, Bakounine et
la politique internationale, in: Bakounine : combats et débats. - Paris 1979. - S. 175-
181; René Berthier, Bakounine politique : révolution et contre-révolution en Euro-
pe centrale. — Paris 1991.

Alle westlichen Bakunin-Ausgaben beginnen erst mit den spaten 1860er Jahren:
CEuvres. — Paris 1895-1913. — 5 Bde. (= CEuvres); Gesammelte Werke. — Berlin
1921-1924. — 3 Bde. (= GW); Archives Bakounine. — Leiden 1961-1981. — 7 Bde.
in 8 Teilen (= AB); CEuvres completes. — Paris 1973-1982. — 8 Bde. (ein Nach-
druck von AB mit abweichender Bandzéhlung = OC). Vollstandig sind nur die
neuen CEuvres completes, 2000 vom Internationalen Institut fir Sozialgeschichte
als CD-ROM verdéffentlicht (alle Texte 1837-1876 in Originalsprache und franzési-
scher Ubersetzung = CD-ROM).

Fédéralisme — Socialisme — Antithéologisme (Manuskript 1867-1868)

in: CEuvres | (1895) 1-205

in: CD-ROM 2000 unter ,,1867-1868“

Neuiibersetzung: Die Revolutiondre Frage : Féderalismus, Sozialismus, Anti-
theologismus. — Miinster : Unrast-Verl., 2000

1 Foéderalismus

Der Genfer Friedenskongre® hat einstimmig Fdderalismus gefordert. Aber heuti-
ge Staaten kdnnen keine Fdderation eingehen: zentralisierte Staaten basieren
auf Eroberung. Die Mitglieder der Liga missen sich bemuhen, ihr jeweiliges
Vaterland neu zu organisieren. ,Die Liga fiihrt einen unerbittlichen Krieg gegen
alles, was sich Ruhm, GréRe und Macht der Staaten nennt.” Nationalitdt ist eine
Tatsache und hat ein Recht auf Existenz und freie Entfaltung. Das Recht der
Nationalitdt kommt ,aus dem héchsten Prinzip der Freiheit”. Ziel ist eine freie
Foderation der Gemeinden in der Region, der Regionen in der Nation, der Natio-
nen in den Vereinigten Staaten von Europa. Die Menschheit strebt der Einheit
entgegen. Aber eine Einheit, die durch Gewalt oder theologische, metaphysische,
politische ,oder sogar 6konomische” Ideen kommt, ist zerstérerisch fur Geist,
Wiirde und Wohlfahrt der Individuen und der Volker.

2 Sozialismus

Der Sozialismus verachtet Macht und militdrischen Ruhm der Staaten. Die 6ko-
nomische und soziale Revolution muf} sich Uber Grenzen der Staaten hinweg-
setzen. Der grofdte Teil der Nationen, die heute die zivilisierte Welt bilden, muf®
solidarisch zusammenarbeiten. Die Grundlage der neuen Welt wird die Gerech-
tigkeit sein, die allgemeingliltig ist, sich aber bisher weder in Politik noch in Justiz
noch in Okonomie hat durchsetzen kénnen.

3 Antitheologismus

Der bei weitem langste (und unvollendete) Teil geht Gber die Umwalzung der
philosophischen und religidsen Ideen, die politische und soziale Umwaélzungen
begleiten mulR. Der Staat verhindert die Solidaritat aller Menschen, indem er
einen Teil der Menschheit zusammenschliet, um einen anderen Teil der
Menschheit zu erobern. Menschenrechte und Zivilisation werden nur innerhalb

611

0.01.2026, 00:25:2



https://doi.org/10.5771/9783748931645-438
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

der Grenzen eines Staates anerkannt. So gibt es kein Vdélkerrecht. Patriotismus
wird zur hdchsten Pflicht. In der Welt der Staaten hatte Machiavelli Recht. Die Staa-
ten beanspruchen eine eigene Moral, ihre ganze Geschichte ist von Raub gepréagt.
Dieser Staatsrason entkommen auch die sogenannten freien Staaten nicht.

Aux compagnons de I’Association Internationale des Travailleurs au Locle
et a La Chaux-de-Fonds, in: Le Progrés, April bis September 1869

in: CEuvres | (1895) 254-292

in: CD-ROM 2000 unter 28 avril, 25 mai, 12 juin, 10 juillet, 21 aoiit, septem-
bre 1869

dt. Ubersetzung: GW II (1923) 15-32

Patriotismus war die Tugend der antiken Republiken, der Utilitarismus hat diese
Religion des Staates zerstért. Der Staat braucht eine Klasse, die Opfer verlangt:
erst Geistlichkeit, dann Adel, dann Bourgeoisie, jetzt Burokratie. Er unterscheidet
vier Elemente des Patriotismus: den physiologischen, den wirtschaftlichen, den
politischen und den fanatischen Patriotismus. Behandelt wird nur der physiologi-
sche oder natirliche Patriotismus. Patriotismus ist eine solidarische Leidenschaft,
dieser tierischen Natur kdnnen wir uns nicht entgegenstellen. Vom Gesichtspunkt
des modernen Gewissens, des Menschentums und der Gerechtigkeit ist Patrio-
tismus nicht mehr zu ertragen. Weil Staat und Kapitalismus weiter auf Kosten
anderer leben und reich werden wollen, kann der Kampf ums Dasein nicht enden.
Nur der Sozialismus kann die Kriege beenden. Biirgerliche Kongresse fir Frieden
und Freiheit werden nicht verhindern, dal sich Menschen wie wilde Tiere zerrei-
Ren.

612

0.01.2026, 00:25:2



https://doi.org/10.5771/9783748931645-438
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

	4.1  Frankreich
	4.1.1  Auguste Comte
	4.1.2  Saint-Simonismus
	4.1.2.1  Barthélemy Prosper Enfantin
	4.1.2.2  Michel Chevalier

	4.1.3  Sozialisten
	4.1.3.1  Pierre Leroux
	4.1.3.2  Constantin Pecqueur
	4.1.3.3  Victor Considerant

	4.1.4  Pierre-Joseph Proudhon
	4.1.5  Liberale Ökonomen
	4.1.5.1  Frédéric Bastiat
	4.1.5.2  Gustave de Molinari


	4.2  Großbritannien
	4.2.1  Richard Cobden
	4.2.2  Herbert Spencer
	4.2.3  Militärökonomen

	4.3  Deutschsprachiger Raum
	4.3.1  Friedrich List
	4.3.2  Freihändler
	4.3.2.1  John Prince-Smith

	4.3.3  Militärökonomen
	4.3.4  Sozialisten
	4.3.4.1  Wilhelm Weitling
	4.3.4.2  Moses Hess
	4.3.4.3  Ferdinand Lassalle

	4.3.5  Soziologen
	4.3.5.1  Albrecht Schäffle
	4.3.5.2  Ludwig Gumplowicz
	4.3.5.3  Eugen Dühring


	4.4  Sozialistischer Internationalismus
	4.4.1  Karl Marx / Friedrich Engels
	4.4.2  Michail Bakunin


