
4. Gesellschaftliche Voraussetzungen des 
Friedens

In diesem Kapitel werden ökonomische und soziologische Theorien vorgestellt 
um zu fragen, ob diese Autoren für ihre Friedenstheorie wirklich stabil auf öko-
nomische oder soziologische Argumente zurückgreifen können. 

Das Zeitalter von 1830 bis 1890 ist kein großes Jahrhundert der ökonomischen 
Theorie; es gibt wenig Fortschritte in der Professionalisierung der Disziplin. Libe-
rale Apologetik dominiert und Frieden ist Teil dieser Apologetik. Im späten 19. 
Jahrhundert verliert die Ökonomie den Nimbus, grundlegende Theorie vom Men-
schen zu sein; dies erlaubt, eine engere Wissenschaft von der Wirtschaft aufzu-
bauen, die nicht als Friedenswissenschaft auftreten wird. Léon Walras (1834-
1910) brachte sich selbst ins Gespräch für den Friedensnobelpreis. Die Teile
seines Werkes, die ihn dazu qualifizieren sollten, waren die, die das geringste 
Interesse der Nachwelt gefunden haben: Nationalisierung des Bodens (Joseph 
Schumpeter preist ihn als den einzigen Ökonomen des 19. Jahrhunderts, dessen 
Leistungen mit denen der theoretischen Physik verglichen werden können, nur 
habe er sich leider auch mit Gerechtigkeit befaßt). Warum sein Plan einer Natio-
nalisierung des Bodens ein Beitrag zum Frieden sein soll, wird nicht recht klar 
(den Friedensnobelpreis hat Walras auch nicht bekommen), aber es ist ein Zeug-
nis der Grundintuition der älteren Ökonomie, daß sie ein Friedensversprechen 
enthalten muß (La paix par la justice sociale et le libre échange (1907), in: Auguste 
et Léon Walras, Oeuvres économiques complètes, t. VII, Mélanges d’économie
politique et sociale. – Paris 1987. – S. 467-503). Die Betonung des Friedens der 
Wirtschaftsgesellschaft gegen den Geist der Eroberung konnte die arbeitenden 
und deshalb friedlichen Klassen von anachronistischen adeligen und kriegeri-
schen Klassen scheiden. Das ist ein Erbe des 18. und des frühen 19. Jahrhun-
derts (vgl. Bd. I dieser Bibliographie zu Montesquieu, Smith, Kant, Constant, 
Schleiermacher). Das zentrale Thema der Soziologie des 19. Jahrhunderts ist die 
Ablösung kriegerischer durch friedliche Organisation. Friedenssoziologie ist eine
Lehre vom Progreß der Zivilisation und der Zivilisierung: Sie muß zugleich den
Krieg in der Geschichte verständlich und den Frieden in der Zukunft wahrschein-
lich machen. Diese Zivilisationstheorie bestimmt auch die meisten Forderungen
nach internationaler Organisation. Wäre dieses Kapitel chronologisch gegliedert, 
würde deutlicher wie sehr es sich von der Ökonomie zur Soziologie bewegt, von
Cobden zu Spencer, von Say zu Proudhon, von List zu Schäffle. Am Ende des
Jahrhunderts versuchen Pazifisten auch den Krieg in der Geschichte zu verurtei-
len; die pazifistischen Soziologen des 19. Jahrhunderts geraten in den Verdacht 

438

https://doi.org/10.5771/9783748931645-438 - am 20.01.2026, 00:25:22. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748931645-438
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


bellizistische Darwinisten zu sein. Parallel stößt die neue akademische Soziologie
die große Erzählung des 19. Jahrhunderts über den weltgeschichtlichen Weg 
vom Krieg zum Frieden ab. Sozialistische Theorien hatten diese große Erzählung 
längst in Frage gestellt: die kapitalistische Organisation der Wirtschaft wird zu 
einer Kriegsursache. Die sozialistischen Theorien des 19. Jahrhunderts sind immer
Kritik der kapitalistischen Ökonomie, aber ihr Antrieb ist häufig weniger Kritik der
bürgerlichen Politischen Ökonomie als religiös bestimmter Kosmopolitismus.

Der einzige umfassende Überblick über ökonomische Autoren ist weiterhin Edmund 
Silberner, The Problem of War in Nineteenth Century Economic Thought. –
Princeton, N.J. 1946, Neudruck New York 1972 in The Garland Library of War
and Peace). Das Buch ist weniger in den Referaten gealtert als im Urteil: Silber-
ner ist zu stark der Suche des frühen 20. Jahrhunderts nach der Überwindung der
Souveränität durch Internationale Organisation verpflichtet, als daß er seinen 
ökonomischen Autoren gerecht werden könnte. Soziologische Autoren werden 
diskutiert in Hans Joas / Knöbl, Kriegsverdrängung : ein Problem in der Geschich-
te der Sozialtheorie. – Frankfurt am Main 2008 (vergleicht das Interesse der 
frühen Sozialtheorie an Theorien des Krieges, mit dem zunehmenden Desinteresse 
der Soziologie im 20. Jahrhundert, referiert werden John Stuart Mill, Tocqueville, 
Comte, Spencer und Engels).

Das 19. Jahrhundert ist ein Jahrhundert der Aufrüstung: der bewaffnete Frieden
wird häufig als ein mindestens so großes Übel wie der Krieg wahrgenommen. So 
beginnen spezialisierte Überlegungen zur Militärökonomie. Die Ökonomen sind 
meist Verteidiger des bewaffneten Friedens, weil Sicherheit ein hohes Gut ist. 
Allenfalls zur Wehrform haben sie unterschiedliche Ansichten. Amasa Walker
(1799-1875), der einzige Autor eines führenden Lehrbuches, der über den öko-
nomischen Fehler militärischer Vorbereitungen schreibt, war ein amerikanischer 
Pazifist. Auch er gibt zu, daß diese Vorbereitungen gegenwärtig notwendig sind, 
verlangt aber, daß diese Militärwirtschaft aufhören muß und Instrumente zur
Bewahrung des Friedens, die genauso notwendig sind (v.a. ein internationaler
Kongreß), geschaffen werden müssen (The Science of Wealth : a Manual of Poli-
tical Economy. – Boston, Mass. 1866. – S. 422-424 The Finance of War; S. 425-
440 Economy of the War System). Was es bereits an Friedensforschung gab, war
Ökonomie: Die erste akademische Arbeit zum Frieden war die Dissertation des
Georgiers Niko Nikoladzé (1843-1928), später ein führender Politiker des unab-
hängigen Georgiens 1918-1921. Das war nicht die erste Arbeit, die den Leser mit
Statistiken über Militärausgaben versorgte, aber die erste, die einen wissen-
schaftlichen Standpunkt versuchte: Abrüstung würde zunächst eine Wirtschafts-
krise bringen und ist auch gesellschaftspolitisch kompliziert: In einem Staat ohne
Armee verlangt das Proletariat die Befriedigung seiner Ansprüche – mit Folgen
für die Wirtschaft. So bleibt nur die allmähliche Reorganisation des Militärstaates
(Du désarmement et de ses conséquences économiques et sociales. – Genf
1868). Am häufigsten zitiert wurden Paul Leroy-Beaulieu statistische Berechnun-
gen der Kosten der neueren Kriege.

439

https://doi.org/10.5771/9783748931645-438 - am 20.01.2026, 00:25:22. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748931645-438
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


4.1 Frankreich
Silberner,The Problem of War a.a.O. behandelt die Liberalen Bastiat und Molinari
(S. 92-129), Saint-Simonisten (S. 222-231) und idealistische Sozialisten (S. 233-
249).

4.1.1 Auguste Comte
1798-1857, Mitarbeiter des Grafen Saint-Simon (Bd. I, 454-460), Lehrer für Ma-
thematik, öffentliche Vorlesungen für Gelehrte und für Arbeiter, Hoher Priester
der Menschheitsreligion. Biographie: Mary Pickering: Auguste Comte : an Intel-
lectual Biography. – Cambridge 1993-2009. Einführungen: Werner Fuchs-Heinitz, 
August Comte : Einführung in Leben und Werk. – Opladen 1998: Juliette Grange, 
Le vocabulaire de Comte. – Paris 2002.

Comte ist der Begründer des Positivismus und der Soziologie. Er war einer der
Begründer der modernen, auf Methoden fixierten Wissenschaftstheorie. Sein
strategisches Ziel war, Biologie und Soziologie als Wissenschaften vom Men-
schen zu rechtfertigen. Die Soziologie benötigt wegen der Komplexität ihres 
Gegenstandes eine historische Methode. Die Geschichte der Menschheit ist Ent-
wicklung des Geistes durch die Phasen der Theologie und der Metaphysik zur 
positiven Wissenschaft und die Entwicklung der Gesellschaft von militärischen
Staaten zu einer industriellen Ordnung. Die Metaphysik hatte nur die religiösen
Gestalten durch abstrakte Wesenheiten ersetzt (konkret bekämpft er katholische
Restauration und naturrechtlichen Liberalismus), die Soziologie soll eine von den
Meinungen des theologischen und des metaphysischen Zeitalters unabhängige 
Politik begründen. 

Versuche, Comte vom langen Schatten des Positivismus und Neo-
Positivismus zu befreien: Robert C. Scharff, Comte after Positivism. –
Cambridge 1995; Juliette Grange, La philosophie d’Auguste Comte : science, 
politique, religion. – Paris 1996; dies., Auguste Comte : la politique et la science.
– Paris 2000; Jürgen Brankel, Theorie und Praxis bei Auguste Comte : zum
Zusammenhang zwischen Wissenschaftssystem und Moral. – Wien 2008;
Annie Petit, Le système d‘Auguste Comte : de la science à la relifgion par la
philosophie. – Paris 2016.

Comte hat die Soziologie als Wissenschaft begründet, er gestattet keine selb-
ständigen Wissenschaften von Wirtschaft, Politik und Recht. Sein Industrialismus
ist nicht viel mehr als das abstrakte Gegenteil zur militärisch-etatistischen Organi-
sation. Das 19. Jahrhundert-Pathos der Industrialisierung und der weltwirtschaftli-
chen Verflechtung kennt er nicht. Er verwirft Nationalökonomie als Wissenschaft,
weil er den methodischen Egoismus des homo economicus verwirft, aber teilt die
Annahme, daß Unternehmer von egoistischen Antrieben bewegt werden. Frauen,

440

https://doi.org/10.5771/9783748931645-438 - am 20.01.2026, 00:25:22. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748931645-438
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


Arbeiter, Gelehrte/Priester, die drei Gruppen, die eine moderne Ökonomie selber
nicht führen können, werden ein Gegengewicht gegen das Gewinnstreben bilden: 
Frauen und Priester erziehen zum Altruismus, Arbeiter bilden eine öffentliche
Meinung. Das Volk hat kein Interesse an den Versprechen der metaphysischen
Juristen, es interessiert sich nicht für Verfassungen, sondern für soziale Organi-
sation. Comte ist vor allem Kritiker liberaler Illusionen.

Vgl. zur positiven Politik: Angèle Kremer-Marietti, Entre le signe et l’historire :
l’anthropologie positiviste d’Auguste Comte. – Paris 1982. – S.143-207; dies.,
Auguste Comte et la science politique. – Paris 2007; Juliette Grange, Auguste 
Comte a.a.O.; Claudio De Boni, La question du prolétariat dans la pensée 
d’Auguste Comte, in: Auguste Comte : la science, la société / sous la direction
de Angèle Kremer-Marietti. – Paris 2009. – S. 175-187. Über Comtes Weg 
von der vorläufigen Diktatur des Proletariates zur Diktatur über das Proleta-
riat: Mirella Larizza, Bandiera verde contro bandiera rossa : Auguste Comte e 
gli inizi della Société Positiviste (1848-1852). – Bologna 1999. Zum Fehlen 
der Ökonomie: Adelaide Weinberg, The Influence of Auguste Comte on the
Economy of John Stuart Mill. – Diss. London 1949 (gedruckt 1982). – S. 165-
182; Pierre Arnaud, Le ‚nouveau dieu’ : introduction à la politique positive. –
Paris 1973. – S. 19-78.

Comte ist als Gründer der Soziologie nie vergessen worden, aber er inspiriert
keine konkreten Arbeiten in der Soziologie. Die Darstellungen kommen selten 
über historisch-biographische Einführungen hinaus. Vgl. Raymond Aron, 
Hauptströmungen des soziologischen Denkens. – Köln 1971, Bd. I, 71-130 
(französ. Original 1963); Pierre Arbaud, Sociologie de Comte. – Paris 1969; 
Mike Gane, Auguste Comte. – Köln 2006. Französische Autoren betonen, daß 
Comte die Industriegesellschaft richtig analysiert hat: Sie wird von Unterneh-
mern und Ingenieuren bestimmt, nicht von Arbeitern. Anderswo dominierte 
der Faschismusverdacht, Friedrich von Hayek (Mißbrauch und Verfall der
Vernunft. – Frankfurt am Main 1959, engl. Original 1952) und die Kritische
Theorie (stellvertretend: Oskar Negt, Die Konstituierung der Soziologie als
Ordnungswissenschaft : Strukturbeziehungen zwischen den Gesellschaftsleh-
ren Comtes und Hegels. – 2. Aufl. – Frankfurt am Main 1974, Neudruck 2016)
sind sich darin einig. Comte als Autor der Krise der Industriegesellschaft: 
Andrew Wernick, Auguste Comte and the Religion of Humanity : the Post-
Theistic Program of French Social Theory. – Cambridge 2001. Von Comte 
kann die Soziologie keine Methode mehr lernen, er bleibt aber unverzichtbar
für die Reflexion über die unlösbare Beziehung zwischen soziologischer Theorie 
und Krisengeschichte der Gesellschaft.

Comte hat immer geglaubt, daß die Reorganisation des Kapitalismus eine positi-
ve Moral benötigt. Der frühe Comte stellt sich die Förderung der Moral intellektu-
ell vor, der späte Comte betont die Rolle der Emotionen. Weltgeschichte ist Ent-
wicklung des Altruismus. Die Moral beruht biologisch auf der Hirnstruktur, sozial 
auf der Familie, vor allem aber auf einem Erziehungsprozeß, in dem Emotionalität 
der Frauen (Comtes Erziehung ist gegen die ökonomische Praxis gerichtet und
deshalb vaterlos) und Intelligenz der enzyklopädischen Gelehrten zusammenwir-
ken (Comtes Pläne enden immer in einer Studienordnung, auch seine Enzyklo-

441

https://doi.org/10.5771/9783748931645-438 - am 20.01.2026, 00:25:22. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748931645-438
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


pädie der Wissenschaften ist Erziehungsprogramm zur Läuterung der Affekte).
Die exzentrischen Züge des Religionsgründers mögen persönlichen Faktoren 
geschuldet sein, der Positivismus war aber immer auf die Selbstverehrung der
Menschheit als einer Religion ohne Gott hin angelegt. Die Philosophie des Grand
Être ist eine der Transformationen der Bewußtseinsphilosophie in die universale 
Kommunikationsgemeinschaft, vom cogito zum cogitamus (Juliette Grange). Aber 
gerade an Kommunikation glaubt Comte nicht. Schon sein vorübergehender
Schüler John Stuart Mill stellte fest, daß bei Comte immer etwas zu viel Ordnung 
und Einheit war. Die Abneigung der Kritischen Theorie ist verständlich. Comte 
hätte nie an bürgerliche Öffentlichkeit oder beliebige epistemic communities als 
Basis für Wahrheit und Ethik glauben können.

Vgl. zur Philosophie, Moral und Menschheitsreligion: Walter Dussauze, Essais 
sur la religion d’après Auguste Comte. – Diss. Paris 1901, Neuausgabe 2007;
Jean Delvolvé, Réflections sur la pensée comtienne. – Paris 1932; Alain, Idé-
es : introduction à la philosophie ; Platon, Descartes, Hegel, Auguste Comte.
– Paris 1939 (vgl. auch Alains kurze Essays Wenn ich Homer lese … (1928), 
in: Die Kunst sich und andere zu erkennen. – Frankfurt am Main 1991. – S. 107-
109; Allerheiligen, ebd. S. 143-145); Paul Arbousse-Bastide, La doctrine de 
l’éducation universelle dans la philosophie de Auguste Comte. – Paris 1957;
Antimo Negri, Augusto Comte e l’umanesimo positivistico. – Roma 1971; 
Christian Rutten, Essai sur la morale d’Auguste Comte. – Paris 1972; Pierre
Arnaud, Le ‚nouveau dieu’ : introduction à la politique positive. – Paris 1973; 
Juliette Grange, Auguste Comte : la politique et la science. – Paris 2000. –
S. 181-235 Biologie, écologie et politique industrielle.

Es fällt heute schwer zu begreifen, welche Bedeutung Comte im 19. und frühen
20. Jahrhundert hatte. Es gibt bis ca. 1930 Comteanische Kirchen, die mehr
oder weniger orthodox seiner Menschheitsreligion folgen. Die Grundintentionen
der sociocratie wurden aber auch außerhalb dieser Kirchen geteilt. Politisch war 
das ein weiter Raum von gewerkschaftlicher Sozialpartnerschaft bis zur 
Erziehungspolitik der Republik. Auch der Präfaschismus bei Maurras ist Teil 
dieser Geschichte. Weltkrieg und Faschismus, der Schock, daß die Weltge-
schichte nicht direkt zu den altruistischen Versprechungen der Industriegesell-
schaft der Weltgeschichte führt, beendeten den Comteanismus. Zur frühen
Geschichte: Mirella Larizza, Bandiera verde contro bandiera rossa : Auguste
Comte e gli inizi della Société positiviste (1848-1852). – Bologna 1999. Zur
Geschichte der Comteanischen Kirchen: Jean-Claude Wartelle, L’heritage 
d’August Comte : histoire de l’église positiviste 1849-1946. – Paris 2001. Zur
Intellektuellen Wirkung: W. M. Simon, European Positivism in the Nineteenth 
Century : an Essay in Intellectual History. – Ithaca, N.Y. 1963; T. R. Wright, 
The Religion of Humanity : the Impact of Comtean Positivism on Victorian
Britain. – Cambridge 1986; Mary Pickering, The Legacy of Auguste Comte, in: 
Love, Order, & Progress : the Science, Philosophy, & Politics of Auguste 
Comte / ed. by Michel Bourdeau … – Pittsburg, Pa. 2018. – S. 250-304. Die
größte Wirkung hatte der Comteanismus in Lateinamerika als dritter Weg zwi-
schen Katholizismus und Liberalismus: Lepoldo Zea, The Latin-American 
Mind. – Norman,Okla. 1963, span. Original 1949 u.d.T.: Dos etapas del 
pensamiento en Hispanoamérica; Pablo Guadarrama González, Positivismo y

442

https://doi.org/10.5771/9783748931645-438 - am 20.01.2026, 00:25:22. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748931645-438
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


antipositivismo en América Latino. – La Habana 2004. Auch die Jungtürken
kommen aus dem Positivismus, schon der Name des Komitee für Einheit und 
Fortschritt verrät es: Banu Turnaoğlu, The Formation of Turkish Republican-
ism. – Princeton, N.J. 2017. – S. 86-114. In Indien formulierten Positivisten 
einen eigenen indischen Weg zur Moderne: Geraldine Hancock Forbes, Posi-
tivism in Bengal : a Case Study in the Transmission and Assimilation of an 
Ideology. – Calcutta 1975; Giuseppe Flora, The Evolution of Positivism in 
Bengal. – Napoli 1993.

Comtes Friedenstheorie ist eine der Theorien des industriellen Friedens, die seit
Montesquieu an Bedeutung gewinnen (vgl. Bd. I, S. 389-422, 448-459). Aber 
Comte hat kein Vertrauen in die Eigenlogik der Moderne. Er braucht für den Frie-
den die Biologie der altruistischen Affekte, die Auflösung der Staaten und einen 
universalen Bildungsprozeß. Niemand erinnert im 19. Jahrhundert so stark an 
den positiven Frieden des Friedrich Schlegel (den Comte wohl nicht gekannt hat). 
Die Struktur ist ähnlich: Familie, Korporationen und ein internationales Wesen,
das eher spirituell als staatlich ist. Der Ausgangspunkt ist derselbe: Friedensbe-
dingungen sollen nicht imaginiert werden (wie Schlegel Kant vorwirft), sondern 
verwirklicht sein. Die Lehre von der Ablösung der militärischen Gewalt durch die
Industrie gehört zu seinen frühen Überzeugungen. Er feiert das internationalisti-
sche Potential von Industrie und Wissenschaft, ausgeführt hat er aber nur die 
Aufgabe der Wissenschaft. Die geistliche Gewalt spricht „zu jedem Volke im
Namen aller Völker“ (Considérations sur le pouvoir spirituel (1825), in: Écrits de 
jeunesse. – Paris 1970. – S. 361-399; deutsche Übersetzung in: Saint-
Simonistische Texte / hrsg. von Rütger Schäfer. – Aalen 1975. – I, 299-378). Im
Cours wird der Weg zum Frieden als Weg von der Militärgesellschaft zur Industrie-
gesellschaft weltgeschichtlich dargestellt. Comte hat die Gewalt in der Geschichte
anerkannt. Das unterscheidet ihn von der bisherigen französischen radikalen
Tradition, für die Klerus und Herrschaft Verschwörungen gegen die ursprüngliche 
Gleichheit gewesen waren, und erinnert an die deutsche Entwicklung von Herder
zu Hegel. Erst der Krieg hat größere politische Einheiten geschaffen; die Krieger 
haben eine Tendenz zu Staatenbildung und Expansion, die „Arbeiter“ eine Ten-
denz zur Isolation. Aber der Krieg stößt an seine Grenzen, während die Industrie 
global sein kann (Système IV, 322f., dt. System IV, 287). Die Industrie ist egois-
tisch und kann keine Ordnung begründen, aber der industrielle Egoismus kann 
durch Organisation integriert werden, der kriegerische Egoismus nicht.

Erst die Soziologie des späten 19. Jahrhundert ist Soziologie der Nation. Bei
Comte fehlt zwischen Heimat (patrie) und Menschheit die Nation, mitten im natio-
nalen Zeitalter hat er eine post-nationale Welt zum Ausgangspunkt genommen. 
Während Liberale sich eine Transformation des Staates vorstellen können, die 
diesem den Charakter als Herrschaft nehmen soll, besteht Comte darauf, daß der 
Nationalstaat so unlösbar mit seiner militaristischen Vergangenheit verbunden ist,
daß er nicht in eine industrielle Gesellschaft transformiert werden kann. Der Frie-
den kommt mit der Auflösung der Nationalstaaten und ihrer Gehorsamsstruktu-
ren. Im post-militärischen Zeitalter gibt es keine Gründe mehr für Nationen. Com-
tes Irrtum war, seine Zeit für post-militärisch zu halten. Comtes Kosmopolitismus 
ist als ein Prozeß für Jahrhunderte gedacht, aktuell allein für den Westen Euro-

443

https://doi.org/10.5771/9783748931645-438 - am 20.01.2026, 00:25:22. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748931645-438
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


pas- Auch dort werden zwischen den Heimatstaaten und der weltweit gedachten 
geistlichen Führung keine föderativen Institutionen erkennbar, es ist sozusagen
ein negativer Föderalismus. Eine Weltorganisation hat Comte nur rudimentär. Mit
seiner Forderung nach einer gemeinsamen Marine und einer gemeinsamen Wäh-
rung geht er freilich viel weiter als im 19. Jahrhundert üblich, aber wie diese orga-
nisiert werden, bleibt blaß. Er lobt „die bewundernswerte Utopie von Henri IV.8,
der Quäker und von Leibniz über die Ewigkeit des okzidentalen Friedens“, aber 
die spätere „spontane Entwicklung der Elitenbevölkerung“ war viel wichtiger 
(Système IV, 304f, dt. System IV, 273). Die internationale Organisation kann nicht 
staatlich sein; sie ist eine Kirche, weil ihr einziger Zweck die Transformation mili-
tärischer Staaten in industrielle Gesellschaften ist. Einen bleibenden globalen
Regulierungs- und Entscheidungsbedarf scheint es nicht zu geben. Auch die 
Weltwirtschaft bleibt schattenhaft. Wie für andere Fragen fehlt uns freilich Comtes 
eigentliches Werk (angekündigt hatte er: Système d’industrie positive ou Traité de 
l’action totale de l’Humanité sur la planète). Comtes internationale Organisation
ist ein Rat von soziologisch gebildeten Wissenschaftlern. Als die UNESCO sich
noch für zuständig ansah für das gemeinsame Denken der Menschen über die
Menschheit, fand Pierre Arnaud bei der UNESCO „plus ou moins“ Comtes pou-
voir spirituel (Sociologie de Comte a.a.O. S. 172). Der Comteanismus lebte von 
H. G. Wells über Jacques Maritain bis zu zahlreichen kosmopolitischen Techno-
kraten Mitte des 20. Jahrhunderts in der Idee fort, daß Wissenschaftlern eine
spezielle Aufgabe in der Weltregierung zukommen müsse. 

Die Menschheit besteht nur, soweit sie sich zu einer Einheit bildet. Comte ver-
sucht, Bindung von der Familie auf die Gesellschaft aller Menschen, der Toten, 
der Lebenden und der Kommenden auszuweiten. Eine liebende Menschheit hat 
eine andere Welt als eine egoistische Menschheit. Allein diese Integration der
Menschheit, eine religiöse Aufgabe, gibt dem Frieden eine ausreichende Basis. 
Comte greift nicht auf eine irgendwie bereits vorhandene Mitmenschlichkeit 
zurück, weder als natürliche Sympathie noch als natürliches Recht, sondern 
besteht auf der allmählichen Ausweitung der Bindung von der Familie bis zur 
Menschheit. In den neueren, an Menschenrechten orientierten Debatten um 
Kosmopolitismus spielt der einzige entschiedene Kosmopolit des 19. Jahrhun-
derts keine Rolle. Comtes Positivistische Kirche als expandierende internationaler 
Organisation ist Sekte geblieben. Aus dem frühen 20. Jahrhundert werden weiter
unten orthodoxe positivistische Stellungsnahmen referiert, die die Welt nicht mehr 
wirklich aufhorchen ließen. In Großbritannien war Frederic Harrison Leiter einer 
Comteanischen Kirche. Im 19. Jahrhundert war Comte einer der wenigen ent-
schiedenen Gegner des Kolonialismus und seine Wirkung auf den Antiimperia-
lismus war bedeutend. Vgl. zu den britischen Positivisten: Gregory Claeys, Impe-
rial Sceptics : British Critics of Empire, 1850-1920. – Cambridge 2010. Der Pazi-
fismus Comtes hat seine neueren Ausleger wenig interessiert, die Theoriege-
schichte der Internationalen Beziehungen hat Comte nur selten wahrgenommen. 
Raymond Aron (unten referiert) ist die Ausnahme.

8 Gemeint ist der Friedensplan des Herzogs von Sully, der im 19. Jahrhundert meist
noch als ein Plan des französischen Königs galt.

444

https://doi.org/10.5771/9783748931645-438 - am 20.01.2026, 00:25:22. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748931645-438
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


Cours de philosophie positive. – t. 4-6. – Paris 1839-1842
Deutsche Übersetzung: Soziologie. – Jena 1907-1911, Neuauflage 1923
Die ersten drei Bände des Cours 1830-1838 erhalten die Wissenschaften von der 
Mathematik bis zur Biologie. Ins Deutsche übersetzt wurden nur die Bände 4 bis 
6, die Sozialphilosophie enthalten. (Für die französische Ausgabe wird die Num-
mer der Lektion, für die deutsche die Nummer des Kapitels in Klammern angege-
ben; die Überschriften sind stark gekürzt.)
t. IV/46 (I/1) Politische Vorbetrachtung
Die Anarchie der kritischen Periode der Metaphysik zeigt sich besonders deutlich 
in den internationalen Beziehungen, wo der Verzicht auf regelnde Gewalt prokla-
miert wird. Mit dem Ende der geistlichen Gewalt des Papsttums hat sich die
europäische Ordnung aufgelöst. An die Stelle einer Ordnung sind metaphysische
Begriffe der nationalen Unabhängigkeit und der gegenseitigen Nichteinmischung
getreten. Die Völker sind dazu bestimmt, eine engere Verbindung aufzunehmen, 
als zur Zeit der theologischen und militärischen Politik. Die metaphysische Politik
hat den feudalen Geist bekämpft, aber den militärischen Geist nicht aufgeben
wollen (gegen Anhänger der Revolution, die weiter Krieg und Kolonialismus
loben).
t. IV/ 51 (I/6) Grundgesetze der sozialen Dynamik
Die militärische Lebensform hat in den Revolutionskriegen Auftrieb erhalten, aber 
sie ist auf dem Rückzug. Wegen fehlender Organisation bleibt Frieden aber pre-
kär. Die militärische Lebensweise kommt aus der Antipathie des primitiven Men-
schen gegen regelmäßige Arbeit. Ohne den Krieg hätte es keine Staaten gege-
ben, nur isolierte Familien. Regelmäßige Produktion beginnt mit den Sklaven der 
Kriegerklasse. Mit der Vereinigung der bekannten Welt unter Rom hat der Krieg 
seinen Zweck verloren. Ohne die theologische Legitimation hätte der militärische
Geist nie eine Rolle in der Evolution der Zivilisation spielen können. Das kriegeri-
sche Leben setzt Unterdrückung aller anderen Anlagen voraus, das industrielle
Leben fördert Entfaltung aller Anlagen (außer der zum Krieg).
t. V/53 (II/8) bis VI/57 (III/12) verfolgt diese Skizze durch die Zeitalter des Polythe-
ismus, des Monotheismus, der Metaphysik, der Spezialisierung und der Allge-
meinheit.
t. VI/60 (III/15) Ausblick auf die Wirkungen der positiven Philosophie
Überblick über Familienorganisation, Altruismus, moralische Erziehung, geistliche 
Gewalt – Politik im engeren Sinne kommt nicht vor, sondern ein Ausblick auf die 
allmähliche Einigung der Welt. Die positivistische Neuordnung beginnt bei den
fünf okzidentalen Nationen Europas, wird dann die ganze weiße Rasse umfassen
und am Ende das ganze Menschengeschlecht. Der Katholizismus hat nicht ver-
hindern können, daß sich der Okzident in unabhängige Nationen aufgelöst hat.
Der Positivismus wird die Nationen wieder zusammenführen, die „weltliche Kon-
zentration“ in Staaten wird bedeutungslos und spontan verschwinden.

Système de politique positive ou Traité de sociologie, instituant la religion 
de l’HUMANITÉ. – . – Paris 1851-1854. – 4 Bde.
Neudruck: Osnabrück 1967
Deutsche Übersetzung: System der positiven Politik oder Abhandlung der 
Soziologie, die die Religion der Humanität gründet. – Wien : Turia und Kant, 
2004-2012

445

https://doi.org/10.5771/9783748931645-438 - am 20.01.2026, 00:25:22. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748931645-438
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


Bd. I Allgemeine Schlussfolgerung des vorläufigen Diskurses: Religion der 
Humanität (in der deutschen Ausgabe Teilband 1)
Das definitive Regime braucht Einheit: Humanität (Grand Être) muß an die Stelle 
Gottes treten. Das Grand Être, das auf der gegenseitigen Liebe beruht, muß
mehr umfassen als ein Vaterland. Ein permanentes Konzil wird provisorische
internationale Regierung (eine 30köpfigen Regierung mit genau geregeltem Anteil
einzelner Nationen, einige Frauen repräsentieren das Gefühl, das allein zwischen
den männlichen Praktikern und Theoretikern vermitteln kann). Die regionalen 
Regierungen bleiben für die materielle Ordnung zuständig, „die freien Vorläufer
des letztgültigen Regimes“ werden durch eine neue Erziehung das spirituelle 
Interregnum beenden. Europa bekommt gemeinsame Marine – als Polizei der 
Meere und zu Erkundungen – und gemeinsame Währung.
Bd. II Soziale Statik
Ch. 5 Positive Theorie des sozialen Organismus
Die regionale patrie/cité ist Organ des Grand Être. Sie hat nur schwache (und 
abnehmend) Zwangsorgane. Die Welteinheit wird religiös sein: Die positivistische
Kirche vereint die patries, wie die patrie die Familien vereint. Zunächst geht es 
nur um westeuropäische Nationen. Da ihr Glauben rational ist, kann sie einst den
ganzen Planeten umfassen. Positive Politik beruht auf freiwilligen Verbindungen. 
Die modernen Staaten verschwinden, weil sie Zwangsanstalten sind.
Ch. 6 Positive Theorie der sozialen Existenz, durch das Priestertum systemati-
siert
Die Philosophie bevorzugt das Allgemeine, aber die Affektion für das Allgemeine 
ist nur in einem langen historischen Prozeß zu realisieren: Familie, patrie, Grand 
Être. Das Leben spielt sich v.a. in der patrie ab. Überstaatlich ist nur der religiöse
Rat, der den Übergang zur industriellen Gesellschaft organisiert.
Bd.III Soziale Dynamik oder die allgemeine Abhandlung über den menschli-
chen Fortschritt
Der Band enthält eine Rekapitulation der Geschichtsphilosophie des Cours: den 
Weg zur Familie, zur Industrie, zum positiven Wissen. 
Ch. 1 Positive Theorie der menschlichen Entwicklung
Eine besonders klare Formulierung der historischen Notwendigkeit des Krieges: 
Alle Assoziationen setzen große Gesellschaften voraus, die zunächst nur der
Krieg bringen konnte. Die notwendige Abfolge: Eroberung, Verteidigung, Arbeit.
Bd. IV Synthetisches Tableau der Zukunft der Menschheit
ch. 4 Allgemeines Tableau der aktiven Existenz oder finale Systematisierung 
des positiven Regimes
Enthält eine Beschreibung der künftigen Ordnung Europas. Die großen National-
staaten zerfallen in 70 Regionen (patries). Diese decomposition führt dazu, daß 
die Regierungen sich einer gemeinsamen geistlichen Führung unterstellen. 
Große Staaten führen zu internationaler Anarchie. Abgesehen von der positi-
vistischen Kirche sind keine weltweiten Institutionen der république universelle
erkennbar, wohl aber weltweite Angleichung der Gesetze (v.a. des Familien-
rechts, „pour compléter la similitude morale“).
Ch. 5 Systematische Beurteilung der Gegenwart, gemäß der Kombination der 
Zukunft mit der Vergangenheit, Allgemeines Tableau des extremen Übergangs
Der Weg zur Einheit der Welt führt über das Übergewicht des Westens und ist nur 
unter französischer Führung denkbar. Wenn auch alle fünf okzidentalen Nationen 
eine Rolle haben, die enge Zusammenarbeit der drei katholischen Nationen ist 

446

https://doi.org/10.5771/9783748931645-438 - am 20.01.2026, 00:25:22. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748931645-438
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


am Wichtigsten. Auch in den anderen Religionskreisen, wird es ähnliche Trans-
formationen geben, zunächst in den monotheistischen Staaten Rußland, Türkei,
Persien, danach in den polytheistischen Indien, China, Japan. Näheres erfahren 
wir nicht (außer daß dem Islam eine besondere Vermittlungsrolle bei der schwie-
rigen Transformation des Afrikanischen Fetischismus zukommt). 

Gilson, Etienne
Die Metamorphosen des Gottesreiches. – Zürich : Thomas-Verl., 1959. –
S. 241-260 Das Reich der Gelehrten
Französ. Original 1952 u.d.T.: Les métamorphoses de la cité de Dieu
Comtes Kosmopolitismus ist die letzte Metamorphose der augustinischen Civitas
Dei. Comte folgt Augustin in der Liebe als Basis des Gemeinwesens der vernünf-
tigen Wesen. Das Christentum hatte dieses Gemeinwesen nicht schaffen können,
der Positivismus soll das jetzt leisten. Die positive Wissenschaft mit ihrer hem-
mungslosen Dogmatisierung soll die christliche Lehre ersetzen.

Aron, Raymond
War and Industrial Society. – London : Oxford Univ. Pr., 1958. – 63 S.
(Auguste Comte Memorial Lecture ; 3)
Neudruck in: War : Studies from Psychology, Sociology, and Anthro-
pology / ed. by Leon Bramson … – rev. ed. – New York : Basic Books, 1968. 
– S. 359-402. 
Ausgabe von Arons französischen Text: La société industrielle et la guerre. 
– Paris : Plon, 1959. – S. 1-83
Die industrielle Theorie des Friedens beruht auf einer optimistischen, linearen
Geschichtsauffassung. Den Gemeinplatz der Entwicklung vom militärischen zum
industriellen Geist hat Comte vorgefunden. Er kann diese Trennung nur machen, 
weil bei ihm „Industrie“ nicht viel mit Industriebetrieben zu tun hat, sondern freie
Arbeit statt Sklaverei meint. Imperiale Kriege (à la Lenin) kennt Comte, denkt 
aber, die lägen bereits in der Vergangenheit (im 18. Jahrhundert). Die Kriege der 
Revolution und Napoléons waren die letzte Demonstration des kriegerischen 
Geistes. Jetzt sind nur noch Kriege denkbar, die zurückgebliebene Völker im
Namen der Humanität unter Vormundschaft stellen (was Comte verurteilt, aber 
nicht ausschließen kann). Die Weltkriege des zwanzigsten Jahrhunderts unter-
scheiden sich von früheren Kriegen dadurch, daß die Völker sie als absurd ansahen,
sie konnten nur aus dem deutschen und japanischen Militarismus erklärt werden.
So konnten Veblen und Schumpeter Comtes Modell fortsetzen. Auch der Mar-
xismus knüpft hier an (nur kennt er zwei Formen industrieller Gesellschaft, die 
kapitalistische ist kriegerisch, die sozialistische friedlich). Falsch war Comtes
Identifizierung des Militärgeistes mit der Militärklasse: das Verschwinden der
Berufssoldaten hat keinen Pazifismus gebracht. Comte und Marx waren zu 
optimistisch, sie konnten sich nicht vorstellen, daß Erscheinungen, die ihren Sinn 
verloren haben, weiterleben. Aber auch Aron ist überzeugt, daß es langfristig
wichtig ist, ob etwas vernünftig ist oder absurd.

Derathé, Robert
Pacifisme et industrialisme, in: La guerre et ses théories. – Paris 1970 
(Annales de philosophie politique ; 9) S. 59-70

447

https://doi.org/10.5771/9783748931645-438 - am 20.01.2026, 00:25:22. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748931645-438
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


Comte geht davon aus, daß Krieg durch Entwicklung der Wirtschaft allmählich
verschwindet. Bei der „élite de humanitè“ ist er bereits verschwunden. Eine neue 
organische Epoche kann nur als Frieden gedacht werden. Zunächst hat die 
Industrie dem Krieg gedient, dann hat die militärische Macht der industriellen Or-
ganisation geholfen, zuletzt überwindet die Industrie den Krieg. Wirtschaftskriege
zeigen, daß der Militärgeist dem Wirtschaftsgeist unterworfen ist. Besoldete
Armeen zeigen den Niedergang des Krieges. Comte kennt drei Kriegstypen: 
Kolonialkriege (die Eroberung ganzer Weltteile im 18. Jahrhundert), Prinzipien-
kriege (die Revolutionskriege), imperialistische Kriege (in denen unsere Kultur 
zurückgebliebenen Völkern aufgezwungen wird). Diese Kriege haben keine 
Zukunft, weil der „instinct de la sociabilité moderne“ sie verurteilt. Comtes Annahme 
war zu optimistisch: Er hat gegenläufige Tendenzen zu wenig beachtet, mit der
Perfektionierung der Waffen und der Intensivierung des Krieges im Zeitalter der
Industrie nicht gerechnet. Aber wir haben keinen Grund an seiner Grundintuition
zu zweifeln: Der Unterschied von Militärgesellschaften und Wirtschaftsgesell-
schaften ist plausibel. Aber wir müssen mit Regressionen rechnen.

Larizza, Mirella
La République occidentale dans la pensée d’Auguste Comte, in: Il pensiero 
politico 27 (1994) 18-34
Im europäischen politischen Denken wird Föderalismus mit Freiheit verbunden, 
aber Comte ist gegenüber Freiheit gleichgültig. Ihm geht es nicht um lokale Beson-
derheit, Autonomie oder Demokratie, sondern um gesamteuropäische Moderni-
sierung. Auch um Pazifismus oder Verbrüderung der Völker geht es nicht. Er
sieht eine gemeinsame europäische gesellschaftliche Dynamik und ein Bewußt-
sein dieser Gemeinsamkeit seit der Französischen Revolution. Comte begann mit
einer rein spirituellen Gewalt über den Staaten. Seit 1848 versucht er, National-
staaten durch regionale Einheiten zu ersetzen, die der übernationalen spirituellen
Regierung mehr Einwirkung ermöglichen. République occidentale und Regionen 
sind Teil desselben Programms. Die für Comte wichtigsten Politikfelder (das Eigen-
tumsregime und die Familie) sind der Verfügung der Regionen entzogen.   

Wernick, Andrew
Auguste Comte and the Religion of Humanity : the Post-Theistic Program
of French Social Theory. – Cambridge (u.a.) : Cambridge Univ. Pr., 2001. –
S. 156-165 The question of violence
Während Condorcet die Vergangenheit noch von der Gegenwart her moralisch 
verdammt, weiß Comte, daß Gewalt bei der Entfaltung der Humanität eine Rolle 
spielte. Im positivistischen Kalender ist der 5. Monat nach Julius Caesar benannt:
zur Erinnerung an die Bedeutung, die Militärorganisation für die Menschheit hatte:
Der Krieg hat größere Einheiten geschaffen und das kriegerische Leben hat das 
industrielle Leben vorbereitet. Comte nähert die industrielle Aktivität der militäri-
schen so stark an, daß die industrielle der militärischen ersatzlos folgen kann. In 
Comtes Liste der Emotionen gibt es keine wirklich bösartigen Impulse. Von Anfang
an herrscht Ordnung. „Comte’s bad other is not violence, hatred or lust for power, 
but chaos and disorder.“ Die Moderne behält damit Züge der Gewalt.

De Boni, Claudio
L’idée de ‚république occidentale’ et le positivisme : de Condorcet à
Comte, in: Les Etats-Unis d’Europe : un projet pacifiste / ed. Marta Petricioli

448

https://doi.org/10.5771/9783748931645-438 - am 20.01.2026, 00:25:22. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748931645-438
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


… – Bern (u.a.) : Lang, 2004 (L’Europe et les Europes : 19e et 20e siècles ; 6) 
S. 195-212
Internationalismus ist für den Positivismus mehr eine Frage der Erziehung als der 
Politik. Was Condorcet, Saint-Simon und Comte verbindet, ist „le thème de la 
circulation internationale des savants.“ Schon 1822 forderte Comte für die gesell-
schaftlichen Probleme aller europäischen Staaten eine europäische Lösung. Die-
se Lösung ist die Europäische Organisation der Gelehrten. Die Industriellen sind 
am „patriotisme sauvage“ orientiert, der europäische Geist muß von den Gelehr-
ten kommen. Comte hat das in späteren Schriften näher ausgeführt, was aber
„der Westen“ genau ist, ist schwer zu fassen: ein wenig Kirche, ein wenig Philo-
sophenversammlung, ein wenig moralische Autorität. 

Cherni, Zeïneb Ben Saïd
Auguste Comte, postérité épistémologique et ralliement des nations. –
Paris : Harmattan, 2005 (Épistémologie et philosophie des sciences) S. 135-
181 Universalisme et paix chez Comte
Die Krise der Industriegesellschaft ist eine moralische Krise: Fortwirken von Krieg 
und Sklaverei. Der Kolonialismus ist eine „monstreuse aberration“ (die Eroberung
des Elsasses im 17., Korsikas im 18., Algeriens im 19. Jahrhundert). Das „Grand 
Être“ ist nicht einfach die Union aller Menschen, sondern die Union der drei Ras-
sen: weiß=spekulativ, schwarz=affectiv, gelb=aktiv. Diese Unterschiede werden 
in der Union bestehen bleiben. Ost und West suchen seit Jahrhunderten die uni-
versale Religion, erst der wissenschaftliche Geist kann diese bringen. Auf der 
Ebene der Theologie würde immer das Gegeneinander von Islam und Christen-
tum bleiben. Dieser Vereinigungsgedanke ist der Antrieb zur Humanitätsreligion.
Auch hier sollen die älteren Züge bewahrt werden: Das paulinische Christentum 
hat die Idee der Gleichheit beigesteuert. Am Islam wird geschätzt, daß er immer 
auf der gesellschaftlichen Verwirklichung der Moral bestand. Der Islam ist des-
halb die Vorbereitung der „sociocratie“. Der Frieden ist keine Frage von Verträ-
gen, sondern der Angleichung der Werte der Völker.

Émile Corra (1848-1934), Vorsitzender der Société Positiviste Internationale, die 
er 1906 von der dahinvegetierenden positivistischen Kirche abgespalten hatte, ist 
im Weltkrieg begeistert von der spontanen politischen Einheit in allen Ländern.
Darin zeigt sich spontane Unterstellung der Politik unter die Moral. Nötig ist aber
„l’organisation de la conscience de l’Humanité et d’un système général
d’éducation“, was die Positivisten schon länger vorbereiten „sous le nom de reli-
gion de l’Humanité“ (Les enseignements philosophiques de la guerre. – Paris 
1915).

Luis Lagarrigue Alessandri (1864-1949), chilenischer Ingenieur und führender 
Publizist des Positivismus, kommt auch zur Zeit des Völkerbundes über Familie
und Patrie als Organisationen des Altruismus und der unité nicht hinaus. Militäri-
sche Eroberung ist bereits durch ökonomische Konflikte ersetzt worden. Wenn
das Proletariat bestimmen wird, wird auch der Altruismus zwischen den Völkern
eine Chance haben. Harmonie der Völker kommt aus der Menschheitsreligion,

449

https://doi.org/10.5771/9783748931645-438 - am 20.01.2026, 00:25:22. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748931645-438
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


der Völkerbund kann das nicht leisten. Das Buch endet mit dem alten Comteani-
schen Aufruf an Frauen, Priester (Lehrer/Intellektuelle), Proletariat. Lagarrigues 
Internationalismus beruht auf einer lateinischen Union Frankreichs mit Italien,
Spanien, Portugal, Lateinamerika, auch England, die USA, Deutschland, der Rest 
der Welt können sich anschließen – je nach politischer Reife. Die République
Occidentale wird zur République Terreste (Politique internationale. – Paris 1928).

4.1.2 Saint-Simonismus
Die Saint-Simonisten finden bei Saint-Simon (Bd. I, 454-460) eine Geschichts-
theorie der kritischen und organischen Perioden, Identifizierung des anbrechen-
den Zeitalters als Zeitalter der Industrie, Mißtrauen in die Fähigkeit von laissez-
faire und Liberalismus, das neue Zeitalter ordnen zu können. Von Saint-Simon
erben sie die Kritik an abstrakten Freiheitsversprechen der Liberalen und die 
Notwendigkeit einer neuen Hierarchie, die nicht am Militär orientiert ist, sondern
an Industrie, Wissenschaft und Kunst. Saint-Simon verwies darauf, daß die neue 
Zeit eine neue Religion benötigt, nach dem Vorbild der urchristlichen Gemeinde
und der Kirche. Saint-Simonisten halten den Staat für ein Produkt des Krieges
und sehen einem Ende dieser Art Staat entgegen. Auch Annäherung an den 
internationalen Frieden gehört zur Nachfolge Saint-Simons. Saint-Simonismus ist
zunächst der Kreis um den späten Saint-Simon und die ökonomische Zeitschrift 
Le Producteur 1825/26; die frühen Schriften von Barthélemy Prosper Enfantin
über kosmopolitische Bankiers sind typisch für diese Phase. In seiner zweiten
Phase ist Saint-Simonismus der Kreis der religion saint-simonien; der autoritative
Text dieser Phase ist die Doctrine de Saint-Simon. 1832, in seiner dritten Phase,
meint Saint-Simonismus die Anhänger Père Enfantins, die eine Art monastisches
Leben führen und für ihre soziale und spirituelle Lehre systematisch werben; für 
diese Phase typisch sind Michel Chevaliers Schriften über die Verwandlung der 
Welt durch Eisenbahnbau. Nach der Unterdrückung 1832/33 blieb ein Netzwerk 
von Freundschaften (und Feindschaften). Saint-Simonisten dieser Spätphase
sind stark in Journalismus, Eisenbahngeschäft und Algerienarmee. Die Moderni-
sierungspolitik Napoléons III. hat saint-simonistische Züge (Sainte-Beuve nannte
ihn „Saint-Simon zu Pferde“). Ein (unkritischer) Überblick dazu bei Jean Sagnes, 
Napoléon III : le parcours d’un Saint-Simonien. – Sete 2008. 

Die Fakten stehen immer noch am besten in den alten historischen Erzählun-
gen: Sébastien Charléty, Histoire du Saint-Simonisme : 1825-1864. – Paris 
1896, Neudrucke 1931 und 1964; Georges Weill, L’école saint-simonienne :
son histoire, son influence jusqu’à nos jours. – Paris 1896, Neudruck 1979; 
Henry-René d’Allemagne, Les Saint-Simoniens : 1827-1837. – Paris 1930 (ein
Bilderbuch, das die Fremdartigkeit dieser Bewegung gut zeigt); ders., Prosper 
Enfantin et les grands entreprises du XIXe siècle. – Paris 1935. Neuere Ge-
samtinterpretationen: Georg G. Iggers, The Cult of Authority : the Social Phi-
losophy of the Saint-Simonians ; a Chapter in the Intellectual History of Totali-
tarism. – The Hague 1958 (F. A. Hayek hatte den Grafen von Saint-Simon für 
„totalitäre Demokratie“ verantwortlich gemacht, Iggers beschuldigt dagegen
die Saint-Simonisten; die 2. Auflage 1970 rudert zurück: es sei „benevolent
totalitarism“); Robert B. Carlisle, The Proffered Crown : Saint-Simonianism 

450

https://doi.org/10.5771/9783748931645-438 - am 20.01.2026, 00:25:22. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748931645-438
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


and the Doctrine of Hope. – Baltimore, Md. 1987 (gegen Hayek und Iggers); 
Antoine Picon, Les Saint-Simoniens : raison, imaginaire et utopie. – Paris 
2002. Einführung: Pamela Pilbeam, Saint-Simonians in Nineteenth-century 
France : from Free Love to Algeria. – Basingstoke 2014. Zur Wirkung:
Rouchdi Fakkar, L’influence internationale de Saint-Simon et de ses disciples
: bilan en Europe et portée extraeuropéenne. – Genève 1967.

Es ist viel spekuliert worden, ob die Saint-Simonisten ihre Religion ernst genom-
men haben. Die Doctrine läßt eher einen Willen nach Religion erkennen und dazu 
viel Mathematiker-Metaphysik und eine einfache Dialektik von Geist und Fleisch, 
Zeit und Raum, Einheit und Vielfalt, Vergangenheit und Zukunft, Männlichem und
Weiblichem. Am solidesten ist die Geschichtsreligion der Vollendung der Schöp-
fung durch den Menschen, die intellektuelle Basis ist mit etwas Lessing (Die
Erziehung des Menschengeschlechts) und völlig ohne Hegel zu eng. Zur Religion
der Saint-Simonisten: Le livre Nouveau des Saint-Simons / édition, introduction et 
notes par Philippe Régnier. – Tisson 1991. Vgl. Robert B. Carlisle a.a.O.; Ginevra 
Conti Odorisio, Barrault et l’émancipation féminine dans l’école saint-simonienne,
in: Actualité du Saint-Simonisme / sous la direction de Pierre Musso. – Paris
2006. – S. 165-182. Auch nach dem Ende des Kults hielt Enfantin am Versuch, 
eine neue Religion für das 19. Jahrhundert zu schaffen, immer fest. Nach dem 
Ende der messianischen Dringlichkeit war es wie eine Vorwegnahme der ethi-
schen Gesellschaften des Jahrhundertendes (La vie éternelle : passée – présen-
te – future (1861), in: Oeuvres de Saint-Simon et d’Enfantin XLVI, 1-197). Der 
„Sozialismus“ der Saint-Simonisten besteht in Organisation der Ökonomie im 
Gegensatz zum anarchischen Kapitalismus. Der Einfluß der aristokratischen
Müßiggänger auf die Gesellschaft muß beendet werden. Statt an Erben fallen die 
Vermögen an „Banken“, die das Kapital „Arbeitern“ zur Verfügung stellen. Mehr
Sozialismus ist nicht vorgesehen. Aufgeklärte Beamte werden an dieser Trans-
formation mitarbeiten. Echte Arbeiter hat es unter den Saint-Simonisten kaum 
gegeben, nach 1833 wurde viele der Saint-Simonisten Unternehmer oder Sozia-
listen. Der Eindruck auf europäische Intellektuelle war beträchtlich (Heinrich Hei-
ne, Thomas Carlyle, John Stuart Mill, Alexander Herzen, Karl Marx usw. usw.).
Vgl. zur Gesellschaftslehre der Saint-Simonisten außer der Doctrine (7. Sitzung) 
ausführlicher: Prosper Enfantin, Economie politique et politique saint-simonienne.
– Paris 1832, Teilübersetzung: Die Nationalökonomie des Saint-Simonismus. –
Leipzig 1905.

Das internationale Programm ist wenig theoretisch. Ausgangspunkt ist, daß Gott
nicht länger durch Krieg verehrt werden will (Oeuvres de Saint-Simon et
d’Enfantin XXV, 32ff – 17 August 1828). 1830/1831 konnten sie freilich zunächst
so interventionistisch klingen wie andere französische Demokraten. Danach geht
es wieder um association universelle durch Banken und Eisenbahnen. Grundlage
ist, wie bei Saint-Simon und Comte, die große Wandlung von einer kriegerischen
zu einer ökonomischen Elite. Die kriegerische Elite ist so anachronistisch gewor-
den, daß Krieg und Frieden kein zentrales Thema mehr sind. Enfantin betont 
den Kosmopolitismus der „Arbeiter“ und folgt Saint-Simon darin, daß dies zu 
einer europäischen Föderation führen wird. Aber mit formalen Plänen internati-
onaler Organisation sind die Saint-Simonisten nicht befaßt, sondern mit konkre-

451

https://doi.org/10.5771/9783748931645-438 - am 20.01.2026, 00:25:22. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748931645-438
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


ter Zusammenarbeit zwischen den drei westlichen Staaten Frankreich, Eng-
land, Preußen/Deutschland – gegen das autokratische Rußland (zur Vorge-
schichte bei Saint-Simon siehe Bd. I, 457-458, zur Nachgeschichte bei deutschen 
Linkshegelianern siehe bei Arnold Ruge und Moses Hess). Zum Internationalis-
mus: J.-L. Puech, La tradition socialiste en France et la Société des Nations. –
Paris 1921. – S. 29-76; Georg G. Iggers, The Cult of Authority. – The Hague
1970. – S. 119-134; Wilhelmus van der Linden, The International Peace Move-
ment 1815-1874. – Amsterdam 1987 (beachtet Enfantin und Chevalier stark und 
bemerkt die saint-simonistische Züge der französischen Friedensbewegung). In
der ersten Monographie zum Saint-Simonismus ging Moritz Veit ausführlich auf 
den Frieden ein, bezieht sich aber nicht auf die Friedensideen der Saint-
Simonisten, sondern auf die deutsche Idee eines ewigen Friedens seit Kant. Der
ewige Frieden bleibt ein Traum, wenn man nicht Gesetze entdeckt, die zeigen, 
daß die Menschheit sich unmerklich diesem Ziel nähert. Diese Gesetze haben die
Saint-Simonisten gefunden. Völker wie Einzelmenschen müssen die Schlacken 
der Individualität abtun. Weltreiche (in Europa ist die Individualität der Völker zu
stark ausgebildet), Weltliteratur, Welthandel und die Kolonisierung zeigen, daß 
die Natur den Frieden vorbereitet, er muß aber auch institutionell gegründet wer-
den. Solange es einen Zwiespalt zwischen Ideen und Interessen gibt, wird der
Zwist der Völker durch Krieg entschieden werden (Saint Simon und der Saintsimo-
nismus : Allgemeiner Völkerbund und ewiger Friede. – Leipzig, 1834, 3. Abschnitt: 
Über die im Saintsimonismus wiederangeregte Idee eines allgemeinen Völker-
bundes und eines ewigen Friedens). 

Die Beziehungen der Saint-Simonisten zur französischen Orientpolitik waren eng. 
Ihr Großprojekt ist die Neuordnung der Mittelmeerwelt als Kern der neuen Welt-
ordnung. Frankreich, seinem Einfluß in Ägyten und seiner Herrschaft in Algerien
kommt eine besondere Rolle zu. Der Weg der Saint-Simonisten zur Aufhebung 
aller Ausbeutung ist vom Weg des französischen Imperialismus/Kolonialismus
kaum zu trennen. Man darf sich die Saint-Simonisten nicht pazifistisch vorstellen.
Vgl. zu diesem internationalen Paternalismus und Kolonialismus: Marcel Emerit, 
Les Saint-Simoniens en Algérie. – Paris 1941 ; Rouchdi Fakkar, L’influence inter-
nationale de Saint-Simon et de ses disciples : bilan en Europe et portée extraeu-
ropénne. – Genève 1967; Philippe Régnier, Les Saint-Simoniens en Egypte 
(1833-1851). – Kairo 1989; ders., Le mythe oriental des Saint-Simoniens, in : Les
Saint-Simoniens et l’Orient : vers la modernitè / sous la direction de Magali Mor-
sy. – Aix-en-Provence 1989; L’orientalisme des Saint-Simoniens / sous la direc-
tion de Michel Lavallois et Sarga Moussa. – Paris 2006.

Die Idee industrieller Armeen war in Frankreich als Weg zur Entmilitarisierung
beliebt. Die Saint-Simonisten haben sie von Fourier übernommen (siehe Bd. I, 
460-464), sie paßte zu ihrem symbiotischen Verhältnis zu Bonapartismus und
Kolonialismus, ein Versatzstück, auf das man im inneren und im kolonialen Kon-
text zurückgreifen konnte. Siehe unten bei Michel Chevalier (der als Saint-
Simonist diese Idee lancierte und als Ökonom kritisierte) und Ferdinand Durand
(ein den Saint-Simonisten nahestehender Offiziert). Vgl. Michel Collinet, Le saint-
simonisme et l’armée, in: Revue française de sociologie 2 (1961) no. 2, S. 38-47;
Wilhelmus van der Linden, The International Peace Movement 1815-1874. –

452

https://doi.org/10.5771/9783748931645-438 - am 20.01.2026, 00:25:22. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748931645-438
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


Amsterdam 1987. – S. 240-245. Die Idee gab es auch bei liberalen Ökonomen: 
Alphonse Blanqui legte 1838 dem Institut de France einen Plan vor, in dem er
sich von der Disziplin Vorteile für die öffentliche Produktion gegenüber der priva-
ten Produktion versprach (Chevaliers Distanzierung von den armées industrielles
1844 könnte eine Antwort darauf sein). Diese Idee begegnet übrigens auch noch
im deutschen Sozialismus bei Weitling und hat es ins Kommunistische Manifest
geschafft. Außerhalb des Sozialismus steht noch Ruskins Idee der Festanstellung
nach Vorbild des Militärs in dieser Tradition.

La doctrine de Saint-Simon : exposition. – Paris 1830
Neuausgabe in Oeuvres de Saint-Simon et d’Enfantin XLI und XLII. – Paris
1877, Neudruck Aalen 1964
Wissenschaftliche Edition: Paris 1924 (von Célestin Bouglé und Élie Halévy)
Deutsche Übersetzung: Die Lehre Saint-Simons. – Neuwied 1962
Sitzung 1 Von der Notwendigkeit einer neuen Gesellschaftslehre
In dem Kampf zwischen Anhängern des Mittelalters und der Revolution kann nur
eine neue Lehre Frieden bringen, die den Abscheu vor Blutvergießen, Kampf,
Antagonismus, Opposition, Konkurrenz predigt. Das Studium der Geschichte
zeigt, daß die Zeit für eine neue Idee gekommen ist. Sonst würde die Menschheit
im Egoismus untergehen, der sich im Individualleben und zwischen den Völkern 
durchgesetzt hat. Es wird ein reicheres Gefühl kommen: „l’amour de la famille
universelle des hommes“.
Sitzung 2 Entwicklungsgesetz der Menschheit
Die kritischen Epochen waren zerstörerisch, veraltete Formen mußten ver-
schwinden. Heute schreckt der Mensch vor Blutdurst zurück, der Nationalhaß
erlischt, die Völker streben der Weltgemeinschaft entgegen. Ausbeutung des 
Menschen durch den Menschen wird ersetzt durch Beherrschung der Natur, 
Handel wird nicht durch Krieg geführt, sondern allein durch Industrie.
Sitzung 4 Antagonismus – Allgemeine Vergesellschaftung [Association 
universelle]. Abnahme des einen – allmählicher Fortschritt der anderen
Die Gesellschaft entwickelt sich in immer weiteren Kreisen: Familie, Stadt, Nati-
on, Staatenbund mit gemeinsamem Glauben. Diesen Punkt hatte der Katholizis-
mus erreicht, die kritische Periode der Neuzeit hat dieses katholische Bündnis
aufgelöst. Die neue organische Periode wird die definitive Epoche der Mensch-
heit sein, denn ihr Rahmen ist universell und die Liebe wird bestimmend sein.
Sitzung 6 Ständige Wandlung der Ausbeutung des Menschen durch den
Menschen und das Eigentumsrecht : Herr und Sklave, Patrizier und Plebejer, 
Lehnsherr und Vasall, Müßiggänger und Arbeiter
Die Menschheit strebt der Verwirklichung der Weltgemeinschaft zu. Erziehung,
Gesetzgebung, Eigentumsverfassung „und alle gesellschaftlichen Beziehungen"
müssen umgebildet werden. Der Antagonismus ist abgeschwächt, aber noch
nicht verschwunden. Es gibt keine Zerstörungs- und Eroberungskriege mehr wie 
in Altertum und frühem Mittelalter. Jetzt wird um Handelsprivilegien gekämpft.
Sklaverei ist durch Lohnarbeit ersetzt, aber Klassenzugehörigkeit wird vererbt.
Sitzung 15 „Unser Rationalismus wird mit Bewunderung und Liebe gepaart
angesichts jener göttlichen Fähigkeit des Menschen, sich an das in einer Zeit des 
Chaos mit Haß Zerstörte zu erinnern und es zu einer neuen Ordnung zusam-
menzuführen und zu verschmelzen... Die Familien, die Städte, die Völker waren 

453

https://doi.org/10.5771/9783748931645-438 - am 20.01.2026, 00:25:22. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748931645-438
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


isoliert, aber es wird nur eine einzige Menschenfamilie geben, eine einzige Stadt,
ein einziges Vaterland.”

4.1.2.1 Barthélemy Prosper Enfantin
1796-1864, Sohn eines (fallierten) Bankiers, Polytechnicien (ohne Abschluß),
Weinvertreter, Bankangestellter, ökonomischer Publizist, „Le père suprème“ der 
saint-simonistischen Gemeinde, 1832-1833 im Gefängnis, 1833-1836 Ingenieur 
in Ägypten, 1839-41 in der wissenschaftlichen Algerienkommission. Zuletzt Leiter 
einer Eisenbahnentwicklungsgesellschaft. Seine Freunde haben eine monumen-
tale Werkausgabe mit über 3000 Seiten Biographie und Briefen eingeleitet. Eine 
wissenschaftliche Biographie des Propheten und Geschäftsmannes fehlt; vgl.
aber Jean-Pierre Alem, Enfantin : le prophète aux sept visages. – Paris 1963. 

Enfantins früheste Stellungnahmen zum Frieden gelten der Pazifizierung durch
kosmopolitische Bankiers und der Etablierung der industriellen Gesellschaft. Dem
esprit de conquête setzt er nicht den Handelsgeist oder den Geist der Industrie 
entgegen, sondern den Geist der Association. Enfantin hat aus dem Scheitern 
der Zeitschrift Le Producteur gelernt, daß eine Veränderung der Gesellschaft
allein durch Ökonomie nicht möglich ist. Er hat den religiösen Zug der Lehre ver-
stärkt. Er verpflichtet seine Gemeinde auf den Frieden. Michel Chevalier, der es 
als Redakteur des Globe wissen mußte, hat den Umschwung vom republikani-
schen Bellizismus zur pazifistischen Assoziation auf Enfantin zurückgeführt. Wir
können Enfantins Rolle für Chevaliers Mittelmeer-Projekt nicht genauer rekon-
struieren (Chevaliers Text von 1832 wurde in Enfantins Werken nachgedruckt mit
der Erklärung, daß er „sous l’inspiration du Père suprême Enfantin“ verfaßt wur-
de; OSSE VI, 55-87). Nach seiner Gefangenschaft ging Enfantin mit zahlreichen
Saint-Simonisten nach Ägypten, um das Projekt zu befördern. Er plante den Su-
ez-Kanal (und den Abriß der Pyramiden). Der Kanal war für ihn immer eine Frie-
densidee. Das Projekt soll zeigen, daß alle Interessen des Westens und alle 
Interessen des Ostens in der Förderung des Weltverkehrs vereint werden können
(Correspondance politique : 1835-1840. – Paris 1849. – S. 149-205 Politique
étrangère : question d’Orient). Mit dieser Aktivität kann sich der Westen auch von
der doppelten Geißel der Apathie und der Anarchie befreien, die in der nach-
napoleonischen Zeit gerade die „âmes ardentes, aventureuses, glorieuses“ zer-
nagen und verzehren (ebd. S. 166, datiert Kairo 1836). Das ist ein ehrlicher Ein-
blick in die wahre Geschichte des Saint-Simonismus und gehört in die Geschichte
der dialektischen Kritik der Kriegsliebhaber von Platon bis William James: Gerade 
die edelsten jungen Männer werden nicht durch ein pazifistisches Verbot des 
Kampfes gewonnen, sondern durch die Suche nach einem friedlicheren und
sinnvolleren Betätigungsfeld für ihren Mut und Abenteuerbereitschaft. Die Aufga-
be seiner Zeit ist für Enfantin die Modernisierung des Orients. Als er diese Texte 
1849 drucken ließ, bemerkte er, daß die Orientfrage weiterhin ungelöst ist. Es
kommt darauf an, ein solideres System des Umgangs zwischen den europäi-
schen Staaten zu finden und dann ein System für deren Umgang mit den islami-
schen Nationen (ebd. S. 151). In Briefen an europäische Monarchen bekämpft er
die europäische Spaltung in liberale und konservative Mächte. Enfantin vertritt
weiter die Idee Saint-Simons, daß die drei großen westlichen Nationen unter-
schiedliche Ideen verkörpern und deshalb zusammenkommen müssen. In einem

454

https://doi.org/10.5771/9783748931645-438 - am 20.01.2026, 00:25:22. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748931645-438
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


Brief an Heinrich Heine skizziert er einen deutschen Dreibund als Einheit der drei
Ideen; Enfantin braucht Österreich als Teil seines Europas, Rußland braucht er 
nicht (10. Oktober 1835, OSSE X, 113). Die Idee eines Konzertes schwankt
ungewiß zwischen einem System gemeinsamer Sicherheit und einem Bündnis
der Kontinentalmächte Frankreich und Österreich gegen die Flankenmächte Eng-
land und Rußland (Brief an König Louis Philippe 16. März 1837, OSSE X, 191 –
Louis Philippe soll ein neuer Henri IV. werden: sozialer König und Friedensstifter).
Enfantin hat immer an seinem (oder Michel Chevaliers) Programm von 1832 fest-
gehalten. In seinen Mémoires d’un industriel de l’an 2240 (1838, erst posthum
publiziert in OSSE XVII, S. 141-214) erzählt ein Bankier und Mitglied eines Euro-
päischen Kongresses von einem statebuilding-Einsatz in Georgien, den er leitet
(falls man statebuilding nennen will, was wohl doch eher nur saint-simonistischer
Ausbau von Infrastruktur ist): Es gibt hier keinen Hinweis auf einen noch beste-
henden georgischen Staat oder auf Widerstand gegen diese Maßnahme Euro-
pas. Konflikte in Europa scheinen verschwunden zu sein, aber eine Geschichte
ihres Verschwindens erfahren wir nicht. Es ist ein von Frankreich geführtes Euro-
pa, weil Frankreich das Land ist, das am meisten für Unternehmen der Zivilisierung 
geleistet hat. Diese Feldzüge des Friedens werden metaphorisch in der Nachfol-
ge Napoléons gesehen. Von dem imaginierten Georgien kam Enfantin in ein rea-
les Algerien und wieder stellte er die französische Zivilisation als selbstlos dar.
1841 versichert er, man hätte Algerien nicht kriegerisch erobern müssen, wenn 
man es besser studiert hätte. Er übernimmt dafür die Formel „Si vis pacem, para
pacem“. Die alte „para bellum“-Maxime stimmt fürs 19. Jahrhundert nicht länger. 
Wie so häufig ist pazifistisch zugleich kolonialistisch. Enfantin war Mitglied der 
Wissenschaftlichen Kommission zur Erforschung Algeriens und forderte For-
schungen über Ethnographie, Geschichte, Sitten und Institutionen des eroberten
Landes (die von Militärs geprägte Kommission interessierte sich mehr für Land-
vermessung). In über 500 Seiten seines Algerien-Buches gibt es nur einen einzi-
gen Satz zur Legitimität der Herrschaft über Algerien und diese sagt nur, daß der
Moment, diese Frage zu stellen, vorbei sei. Für Enfantin ist das französische
Algerien ein weiterer Versuch, Orient und Occident zu vereinen. Er will es durch 
eine französische „armée aux travaux public“ pazifizieren und zivilisieren. Nie-
mand hat die hierarchische Organisation einer saint-simonistischen Arbeitsarmee
so pedantisch skizziert: die Assoziation ist zur Armee geworden. Die Sozialistin
Flora Tristan warnte 1842, bei Enfantin hätten die Worte „Organisierung der 
Arbeit“ und „Organisierung einer Armee“ dieselbe Bedeutung: „Arbeiter, Gott 
schütze euch vor einer solchen Organisierung!“ (Michel Collinet, Le saint-
simonisme et l’armée, in: Revue française de sociologie 2 (1961) no. 2, S. 46; 
Flora Tristan ist hier deutsch zitiert nach F. T., Arbeiterunion. – Frankfurt am Main 
1988. – S. 108f.). Das Ingenieursdenken des Polytechnicien ist kein Sozialismus.
Zu Algerien: Marcel Emerit, Les Saint-Simoniens en Algérie. – Paris 1941; Phi-
lippe Régnier, Le colonialisme est-il un orientalisme? : à propos d’Enfantin et de 
son essai sur la Colonisation de l’Algérie (1843), in: L’orientalisme des Saint-
Simoniens / sous la direction de Michel Levallois et Sarga Moussa. – Paris 2006;
Osama W. Abi-Mershed, Apostles of Modernity : Saint-Simonians and the Civili-
sing Mission in Algeria. – Stanford, Cal. 2010 (auch zu Enfantins Kritik an saint-
Simonistischen Militärs in Algerien).

OSSE = Œuvres de Saint-Simon et d’Enfantin. – Paris 1865-1878. – 47 Bde., 
Nachdruck Aaalen 1964

455

https://doi.org/10.5771/9783748931645-438 - am 20.01.2026, 00:25:22. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748931645-438
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


Des banques cosmopolites, in: Le producteur : journal de l’industrie, des
sciènces et des beaux-arts 2 (1825) 205-211
Arbeit und Frieden sind unlösbar verbunden. Kriege führen nationale Aristokratie-
en gegeneinander, aber das Schicksal der Staaten hängt nicht mehr von ihnen
ab. Die unterdrückte Arbeit ist eine Macht geworden. Enfantin kündigt eine euro-
päische Föderation an, die europäische Solidarität ist bereits die beste Friedens-
garantie. Wie sich Staatshäupter treffen, um den Frieden zu bewahren, so bilden 
kosmopolitischen Bankiers eine association, ein gemeinsames Interesse, das 
einer der Samen der europäischen Föderation sein wird.

Considérations sur l’organisation féodale et l’organisation industrielle :
comment L’ESPRIT D’ASSOCIATION se substitue graduellement dans les
rapports sociaux à L’ESPRIT DE CONQUÊTE, in: Le producteur : journal de 
l’industrie, des sciènces et des beaux-arts 3 (1825) 66-85
Die „philosophie de l’industrie“ zeigt, daß Herrschaft von Menschen über Men-
schen ein notwendiger Schritt zum Verlassen der Barbarei war. Dadurch ist die 
Gesellschaft aber gespalten in die classe maitresse et oisive und die classe 
esclave et productrice. Die Herrenklasse war für Sicherheit nötig, heute gibt es
daran keinen Bedarf mehr, aber die oisivité ist nicht verschwunden. Die Durch-
setzung des Prinzips der association wird klassenlos sein. Ziel der sozialen 
Tätigkeit ist die Ausbeutung des Globus für die Bedürfnisse des Menschenge-
schlechts (nicht einzelner Menschen). Die Perfektionierung der association
entwickelt die force morale et intellectuelle. Auch die Leidenschaften werden von
der association bestimmt sein. Europa hat einen Punkt erreicht, an dem fast nie-
mand mehr auf esprit de conquête setzt. Die verbliebenen Despoten müssen sich 
maskieren. 

Correspondence politique : 1835-1846 ; extrait du Journal Le Crédit. – Pa-
ris 1849. – S. 198-206 (Text von 1840)
Während die Armeen der Alliierten unter britisch-russischer Führung die Ägypter
aus Syrien vertreiben, empfiehlt Enfantin den düpierten Franzosen seine alten 
Projekte, darunter den Suez-Kanal. Europa muß auf Ägypten als einen Ort der 
Passage, „une vraie colonie universelle“, vertrauen können. Es geht um eine petite 
armée des travailleurs pacifiques, aber es reicht nicht Ingenieure zu schicken, es 
muß eine politische Mission sein. Es reicht nicht communications nationales zu 
planen, die communication universelle muß ausgebaut werden. In Algerien und
Ägypten kann Frankreich „sa grande armée pacifique“ formen. Dafür braucht man
nicht Advokaten, Professoren der Philosophie und der Geschichte, Rhetoren aller 
Genres, sondern Ingenieure ohne die Neigung, Soldaten zu spielen. Das wird der
Beginn der Politik der Zukunft für alle Völker sein, der erste Tag eines neuen 
Zeitalters der Menschheit, das Ende des Eroberungsgeistes, „le premier acte de
l’esprit d’association, d’union, de religion universelle.“ 

Colonisation de l’Algérie. – Paris : Bertrand, 1843. – 542 S.
Die Kolonisierung soll Prinzipien fördern, die Algerien und Frankreich gemeinsam 
haben, und Prinzipien unterdrücken, die gegen eine Union stehen. Der kommu-
nale Besitz soll gefördert werden, das ist eine französische Idee und entspricht 
den Verhältnissen im algerischen Stammesland. Enfantins armée pacifique ist 
eine Truppe für öffentliche Arbeiten. Er heroisiert den ingénieur fondateur neu 
erschlossener Siedlungen. Auch in Frankreich könnte der Staat die Arbeiter

456

https://doi.org/10.5771/9783748931645-438 - am 20.01.2026, 00:25:22. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748931645-438
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


organisieren, wie er die undisziplinierten Truppen der Barone zu einem geordne-
ten Soldatenheer organisierte (der gesicherte Status des Soldaten wird Vorbild
für die Zukunft des bisher ungesicherten Lohnarbeiters). Kolonisierung und Orga-
nisation der Arbeit, die beiden großen Zeitfragen Frankreichs, sind unlösbar mit-
einander verbunden.

4.1.2.2 Michel Chevalier
1806-1879, Bergbauingenieur, 1830-1832 Redakteur des saint-simonistischen
Globe und der Zweithöchste in der saint-simonistischen Hierarchie, 1832-1833 im
Gefängnis. Politikberater, Staatsrat und Senator, Professor für Ökonomie am 
Collège de France. Handelte 1860 mit Richard Cobden den britisch-
französischen Handelsvertrag aus, der als Beginn der neuen Welt des Freihan-
delspazifismus gefeiert wurde. 1869 führend in der Ligue Internationale et Per-
manente de la Paix. Biographie: Jean Walch, Michel Chevalier : économiste
saint-simonien. – Paris 1975 (S. 95-107 und S. 327-336 Referate von Chevaliers
frühen und späten pazifistischen Denken); Fiorenza Taricone, Il sansimoniano 
Michel Chevalier : industrialismo e liberalismo. – Firenze 2006.

Chevalier begann als Redakteur des Globe mit der Aufgabe, die saint-
simonistische Haltung zur internationalen Politik zu formulieren. Seine bekanntes-
te Idee war der internationale Eisenbahnbau des Système Mediterranée. Auch
später als der führende Ökonom Frankreichs (was nicht viel heißen mag: Schum-
peter nannte ihn „a French economist of some though not very great note“) hat er
an den saint-simonistischen Ideen des Transports und der Assoziation festgehal-
ten. Er war ein Führer der Freihandelsbewegung, aber kein Dogmatiker des Frei-
handels, sondern nur Kämpfer gegen zu starken Protektionismus, der für Pau-
perismus verantwortlich gemacht wird. Er sieht sich dem Protektionisten List so 
nah wie dem Freihändler Bastiat. Die nationale Solidarität und die Interdepen-
denz der Nationen, die Solidarität und die Individualität müssen in Harmonie 
gebracht werden (Examen du système commercial connu sous le nom de sys-
tème protecteur. – Paris 1852). 

Zum Ökonomen Chevalier: Dean Russell, Frédéric Bastiat and the Free Trade 
Movement in France and England 1840-1850. – Genève 1959. – S. 122-132; 
Yves Breton, Michel Chevalier 1806-1879 : entre le saint-simonisme et le
libéralisme, in: L’économie politique en France au XIXe siècle / sous la direc-
tion de Yves Breton et Michel Lutfalla. – Paris 1991. – S. 247-275; Anne Cha-
teauneuf et Michel Bellet, La tradition industrialiste chez les économistes 
français au XIXe siècle : le rôle du „saint-simonisme tardif“, in: Les traditions 
économiques françaises 1848-1939 / sous la direction de Pierre Dockes ... –
Paris 2000. – S. 595-606; David Todd, L’identité économique de la France :
libre-échange et protectionisme 1814-1851. – Paris 2008.

Chevaliers Pazifismus war noch lange so bekannt, daß Hans Morgenthau ihn 
stellvertretend für die Scheinwissenschaft vom Frieden nennen konnte (Scientific 
Man vs. Power Politics. – Chicago, Ill. 1946). Aber ein solcher scientific man war 
Chevalier nicht. Zwar klingt er oft, als wären Einbahnen und Kanäle für den Frie-

457

https://doi.org/10.5771/9783748931645-438 - am 20.01.2026, 00:25:22. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748931645-438
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


den ausreichend (und als er als einziger prominenter Intellektuelle die Mexiko-
Intervention unterstützte, lag es am Zentralamerikakanal). Aber man kann ihn
nicht eindimensional auf den Frieden durch Infrastruktur festlegen, die Zusam-
menführung der Weltteile ist eine religiöse Idee. Die ihm zugeschriebenen Gedichte
der Gefängniszeit 1833 lassen ahnen, wie sehr er Kosmopolitismus, Kanalbau,
Napoléon und das Versagen der französischen Bourgeoisie religiös fassen wollte
(Le Livre nouveau des Saint-Simoniens / ed. par Philippe Régnier. – Tusson
1992. – S. 236-263). Wie bei anderen Saint-Simonisten ist auch ein napoleoni-
scher Rest geblieben: Napoléon verkörpert die Tendenz zur Assoziation. Nichtin-
tervention war für Chevalier keine Option. Die Intervention ist nicht nur historische
Realität, sie muß auch begrüßt werden, weil die Alternative Isolation wäre. Es
kommt darauf an, die wirklichen Kräfte der Gegenwart (Saint-Simons Trinität In-
dustrie, Wissenschaft, Kunst) führend in der Intervention zu machen. Beim späten
Ökonom Chevalier bleibt unter der Oberfläche des Liberalismus ein pessimisti-
sches Menschenbild. Er nimmt die europäische Neigung zur Einmischung nicht 
als ökonomische, sondern als anthropologische Gesetzlichkeit. Er glaubt nicht,
daß wirtschaftliche Interdependenz automatisch zum Frieden führt. Als Saint-
Simonist belebte er gegen den Interventionismus der Republikaner, den er geteilt
hatte, Saint-Simons Idee der europäischen Triarchie Frankreich, England,
Deutschland. Später begründet er die Notwendigkeit der Europäischen Föderation
nicht mit irgendeiner natürlichen Harmonie, sondern mit dem kämpferischen
Wesen der Menschen (und besonders der Europäer).

Pazifismus war in Frankreich im 19. Jahrhundert selten Antimilitarismus. Die
Armeen konnten als Instrument der Transformation gesehen. Chevaliers Globe
hat dieses Thema 1832 reichlich berücksichtigt. Das Militär wird als Assoziation
begriffen, die im neuen Zeitalter der Assoziation für die moralische Bildung wich-
tig ist: die soldats-travailleurs werden große öffentliche Aufgaben übernehmen.
An dem Tag, an dem die Armee ein corps industriel geworden ist, ist der Frieden
gesichert. Vgl. die Artikelserie De l’armée, considérée sous le rapport 
d’armélioration du sort des peuples, 4. und 6. und 15. Februar (wohl von Cheva-
lier) und den Artikel Organisation industrielle de l’armée vom 8. März 1832 (sicher 
von Chevalier; diesen Artikel hat er besonders ernst genommen und in Separat-
drucken verbreitet); auch in seinem letzten Artikel vor Schließung des Globe am
20. April 1832 kommt er, sozusagen als letztes Wort, auf die industriellen Armeen 
zurück. Vgl. auch L. Delaporte, Organisation pacifique de l’armée, Globe vom 3.,
6. und 9. März 1832 über die Armee als Erziehungsanstalt. Der Ökonom Cheva-
lier distanzierte sich von der Idee einer militärisch organisierten Wirtschaft und
wurde einer der Begründer einer realistischen Militärökonomie. Durch den Wan-
del von einer militärischen zu einer industriellen Zivilisation verschwinden die
Armeen nicht. Aber die Armee der Industriegesellschaft muß nach anderen
Gesetzen als die Armee der Militärgesellschaft organisiert werden. Er ist nicht
weit entfernt von seinen deutschen Kollegen, von denen nie angenommen wurde,
daß sie eine Wissenschaft vom Frieden lehren. 

Intervention, in: Le Globe 17 Decembre 1830
Neudruck in: Politique européenne : articles extraits du Globe. – Paris 1832 
(Religion Saint-Simonnienne)

458

https://doi.org/10.5771/9783748931645-438 - am 20.01.2026, 00:25:22. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748931645-438
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


Die Geschichte der Menschheit ist eine Geschichte von Interventionen. In frühe-
ren Zeiten waren sie gewaltsam. Auch diese waren ein Mittel der Erziehung des
Menschengeschlechts. Später wurden sie gewaltloser: die Armeen begleiten nur
noch Kaufleute und Missionare. In Europa herrscht heute ein Zustand fast konti-
nuierlicher Intervention, da die Völker schon fast eine Assoziation bilden. Frank-
reich muß seine Mission als Führerin der Völker übernehmen.

Direction nouvelle à donner à la politique générale, in: Le Globe 3 Juin 1831
Neudruck in: Politique européenne : articles extraits du Globe. – Paris 1832
(Religion Saint-Simonnienne)
Feiert die Rolle der Französischen Revolution und Napoléons für die Kriege, in
denen die feudale Vergangenheit in Europa zerstört wurde. Die Zukunft gehört
der „association universelle des peuples et des individus“, die durch friedliche,
moralische, wissenschaftliche und industrielle Entwicklung verbunden sind. Diese 
Entwicklung haben die beiden reaktionärsten Mächte, England und Rußland,
1814 abgebrochen, die Revolution hat sie 1830 wieder aufgenommen, aber nicht 
mehr ausschließlich destruktiv. England hat sich geändert, association ist möglich
geworden. Es wird eine Allianz sein von Frankreich (Land der Menschheitsmoral),
England (Land der Industrie), Deutschland (Land der Wissenschaft). Die drei Völ-
ker müssen zusammenarbeiten, weil sie einander ergänzen müssen.

La paix et la guerre, in: Le Globe 19 Juin 1831
Neudruck in: Politique européenne : articles extraits du Globe. – Paris 1832
(Religion Saint-Simonnienne)
Die internationale Unsicherheit bedroht auch die innere Entwicklung Frankreichs: 
Die Freunde des Friedens wollen Metternich und den Zaren, die Freunde des 
Krieges Eroberungen in der Art Napoléons. In Europa ist der Frieden unbedingt 
vorzuziehen. Chevalier wiederholt den Gedanken eines Bündnisses von Frank-
reich, England, Deutschland; sie stehen für die drei Züge der Zivilisation: Moral, 
Industrie, Wissenschaft, die wiederum den drei menschlichen Fakultäten Liebe,
Kraft, Intelligenz entsprechen. Nur durch diese pacifique préeminence kann der
Krieg in Europa endgültig abgeschafft werden. Dieses Bündnis ist Beginn der
association universelle. Ein gemeinsames Projekt ist Kolonisation.

La paix est aujourd’hui la condition de l’émancipation des peuples, in: Le 
Globe 20. Januar, 31. Januar, 5. Februar, 12. Februar 1832
Nachdruck in: Politique industrielle: Système de la Méditerranée. – Paris
1832. – 57 S. (Religion Saint-Simonnienne)
und in: Politique industrielle et Système de la Méditerranée. – Paris 1832  
(Religion Saint-Simonnienne) S. 96-150
[1] La paix considérée sous le rapport des intérêts
Nach der Juli-Revolution herrschten die Erinnerungen an die Französische Revo-
lution und die Idee des Krieges. Nur Enfantin sah, daß es in Europa keinen Krieg 
mehr geben darf. Fortschritte kommen nur noch von der Industrie. Sie ist pazi-
fistisch, instinktiv lehnt sie den Krieg ab. Krieg ist Rückschritt, statt Freiheit zu 
bringen, bringt er „réconstruction de la féodalité.“ An dem Tag, an dem die Ban-
kiers eine Heilige Allianz bilden und sich zu einem Kongreß treffen, ist ihre politi-
sche Macht begründet. Dann gibt es keine Chance mehr, Krieg zu führen. Schuld
am Krieg haben die Schulen mit ihrer falschen Verehrung des Altertums.

459

https://doi.org/10.5771/9783748931645-438 - am 20.01.2026, 00:25:22. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748931645-438
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


[2] Impossibilité de fonder un équilibre européen par la guerre
Ziel eines republikanischen Krieges ist die Zerstörung der europäischen Aristo-
kratie. Aber die Natur der Völker wird nicht dadurch geändert, daß man sie be-
siegt. Bei einem Krieg zwischen Frankreich und England würde ein wesentlicher
Teil des Reichtums der Menschheit vernichtet, die Industrie um ein halbes Jahr-
hundert zurückgeworfen. Die Freiheit der Liberalen ist nicht die Freiheit der 
Zukunft. Bloße Freiheit ohne Assoziation ist Isolierung.
[3] La paix définitive doit être fondée par l’association de l’Orient et de
l’Occident
Alle Versuche, den Frieden durch Vernichtung zu schaffen, scheitern. Man muß 
die Individualität der Völker anerkennen. Die Völker sind Mitglieder der humanité,
die nur glücklich sein kann, wenn alle ihre Mitglieder frei sind. Nicht nur demokra-
tische Völker, ganz diverse Rassen, Völker, Klassen, Individuen müssen akzep-
tiert werden. Allein die Kräfte der Industrie, Wissenschaft, Künste werden eine
Veränderung bringen. Das gilt speziell für die Beziehungen zwischen Orient und 
Okzident. Ein Plan der Pazifizierung muß den Orient einbeziehen.
[4] Système de la Méditerranée
Der Krieg zwischen Ost und West war der Hauptkrieg der Geschichte, aber gera-
de die Mittelmeerwelt bietet die Chance zu friedlichem Zusammenkommen vieler
Völker. Das kann der erste Schritt zur Association universelle werden. Es folgen
Pläne der nötigen Eisenbahnen und Kanäle, eines einheitlichen Bankensystems,
übernationaler Schulen und Museen. Ein großer zusammenhängender Verkehrs-
raum muß Europa, Asien und Afrika verbinden. Das Geld, das für Heere ausge-
geben wird, soll einige Jahre für diesen Plan ausgegeben werden. In Verbindung
mit der saint-simonistischen moralischen Wende kommt so der Frieden.

L’Europe et la Chine : l’Occident et l’Orient, in: Revue de deux mondes 
4.Sér. 23 (1840) 209-255
Es gibt kein durchgehendes Kulturgefälle zwischen Occident und Orient: In mate-
rieller Kultur ist China zurückgeblieben, in Moral ist es Europa voraus. Die Chine-
sen beherrschen die Welt weniger, sich selbst mehr (der westliche Individualis-
mus hat keine Entsprechung für die Rolle der Familie in China). Der Westen neigt
zu Expansion, er muß immer andere beherrschen. Das ist nicht einfach Geist der 
Eroberung, sondern Geist der Verbesserung. Wenn es nur um materielles Wohl-
ergehen ginge, würden sich die Staaten auf sich selber beschränken. Industrie 
hat eine moralische Komponente, sie ist Triumph über die physische Welt. Bei
Europäern führt das immer gleich zur Herrschaft über Menschen. Alle großen
europäischen Unternehmungen hatten dieses unproduktive Moment der Herr-
schaft: die Kreuzzüge wie die Eroberung Amerikas. Heute macht Europa einen 
Wandel zum Frieden durch, seine Völker leben wie in einer großen Familie, es
gibt allenfalls kurze Kriege. Aber gerade um in Europa Frieden zu bewahren, wird 
in Übersee gekämpft. Adoucissement des moeurs hat den Kampf nicht beendet,
nur Liebe zur Plünderung und Geist der Unterdrückung durch Dienst an der Zivili-
sation ersetzt. Sobald klar wäre, daß in Europa jeder Krieg ausgeschlossen ist
(était proscrite), gäbe es eine Basis für ein dauerhaftes Einverständnis der Mäch-
te. Alle europäischen Staaten haben außerhalb Europas egoistische Ziele, aber
das gemeinsame Interesse, in Europa Krieg zu vermeiden. Eisenbahnen und
Dampfschiffe haben Entfernungen zunichte gemacht und eine neue Welle der
Expansion gebracht. Ein europäischer Krieg um Asien ist unwahrscheinlich, der

460

https://doi.org/10.5771/9783748931645-438 - am 20.01.2026, 00:25:22. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748931645-438
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


Platz reicht für England und Rußland. Aber Annäherung oder Fusion zweier Zivi-
lisationen ist immer ein großes Drama.

Cours d’économie politique, fait au Collège de France. – Band 2. – Paris :
Capelle, 1844. 2. Auflage Paris 1858
Es handelt sich um Vorlesungen 1842-1843
Vorlesung 12 Industrie schafft Interesse am Frieden, Verkehrswege bringen
die Völker näher, Bankiers sind dem Krieg feindlich gesonnen. Wissenschaft, 
Industrie und Kunst wirken für den Frieden. Moderne Erfindungen schaffen den 
Raum ab und nähern die Völker einander an (die Übernahme der übrigen Welt 
durch die Europäer hat nichts mit dem alten esprit de conquête zu tun). Men-
schen sind keine Engel. Das Christentum liebt den Frieden, hat den ewigen Frie-
den aber nicht gebracht. Friedensbemühungen sind so alt wie die Zivilisation,
aber der Krieg ist nicht verschwunden. Die alten Gesellschaften waren für den 
Krieg organisiert, heute würde niemand mehr die Herrschaft einer Kriegerkaste 
dulden. Die Philosophie kann den Krieg nur noch für die Vergangenheit preisen.
Aber der Krieg kann wiederkehren, die Regierungen müssen darauf vorbereitet
sein. „Der weltweite und ewige Frieden ist wie das Reich Gottes, es gehört in eine
andere Welt der reinen Geister ... Die Zivilisation ist eine Verbindung von Aufklä-
rung und Gewalt ... Der Mensch hat den Kampf nötig.“ Gewalt (force) ist heute
diszipliniert und kann nützliche Werke schaffen, den Globus fruchtbar machen,
Flüsse und Meere regeln. Aber der Mensch muß weiter Natur, Leidenschaften 
und seinesgleichen bekämpfen. Deshalb kann das Militär nicht abgeschafft wer-
den, auch wenn friedlichen Gefühle und Interessen zunehmen. Die Armeen kön-
nen aber statt Instrumenten der Invasion zu Instrumenten der Verteidigung wer-
den.
Vorlesung 17 (nur in Ausgabe1858) Die zivilisierten Völker müssen heute
fähig sein, Armeen aufzustellen, wie diejenigen, welche die Siege Napoléons
errungen haben. Aber eine Armee wie in Austerlitz kann man nicht dauernd erhal-
ten. Die Armee eines großen Staates muß aus einem kleinen Berufsheer von 
Offizieren/Unteroffizieren und einer großen Reservetruppe bestehen. Die großen
Heere waren Instrumente der Aggression und der Eroberung. Die großen Staaten
brauchen eine Armee, aber ihre Armee muß der Lage in Europa angemessen
sein.
Vorlesung 20 Die Industrie kann nicht wie eine Armee organisiert werden,
Zentralisation und Assoziation sind verschiedene Wege. Jeder Staat benötigt
Institutionen, die auf Organisation beruhen. Die Fortschritte der Industrie beruhen
aber auf Individualisierung. Nötig ist „le sentiment de l’association“ zu schaffen.

La guerre et la crise européenne, in: Revue des deux mondes 1. Juni 1866
Separatdruck: Paris : Garnier, 1866. – 48 S. (mit Aktualisierungen)
Die Wiederkehr des Krieges und der Kriegsvorbereitungen sind für Friedens-
freunde eine Enttäuschung. Der bewaffnete Frieden überfordert die Staaten und 
ruiniert sie. Im Mittelalter hatte der Papst eine autorité arbitrale; der Heiligen Allianz
fehlte bereits der nötige Glauben an ihre höhere Stellung. Isolation ist nicht mehr
möglich, deshalb muß es Regeln geben. Chevalier schlägt einen permanenten
europäischen Kongreß vor. Das mag wie eine Chimäre klingen, aber die Geschich-
te ist voller Chimären, die verwirklicht wurden. Vorbild kann die amerikanische

461

https://doi.org/10.5771/9783748931645-438 - am 20.01.2026, 00:25:22. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748931645-438
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


Union sein. Dabei teilt er die französische Angst vor der kommenden Macht der 
USA. Ein geteiltes und uneiniges Europa würde dann zu schwach sein.

Les Ètats-Unis de l’Europe et la paix internationale : conséquences de la
liberté politique, de la liberté commerciale et du progrès de l’industrie, in:
Journal des économistes 25 (Juli-September 1869) 76-91
Abdruck einer Ansprache vor der Ligue Internationale et Permanente de la Paix
Obwohl man nicht mehr zeigen muß, daß Frieden dem Krieg vorzuziehen ist, hört 
der Krieg nicht auf. Das liegt an der menschlichen Natur: hin und her geworfen
zwischen Kampf und Aufklärung. Das menschliche Leben ist Kampf (gegen Man-
gel, Elend, Krankheit, gegen Tiere, andere Menschen und zwischen Nationen).
Die Gegenkräfte sind Industrie und politische Freiheit, Eisenbahnen und Freihan-
del. In Europa besteht ein Widerspruch zwischen dem einheitlichen Verkehrs-
raum und der Existenz vieler Einzelstaaten. Ganz anders in den USA.

Gustave d’Eichthal (1804-1886), Ethnologe und Religionshistoriker, präsentierte
in einem Kommentar zur Orientkrise 1840 (als die europäischen Mächte uneinig 
waren, ob Syrien dem Sultan gehören solle oder dessen Vasall in Ägypten) eine 
Variante der saint-simonistischen Orientidee: Der europäische Weg in den Orient
muß über ein neutralisiertes Syrien führen, das die europäischen Mächte gemein-
sam verwalten. Es gibt längst eine Association der europäischen Staaten, sicht-
bar im Westfälischen Frieden 1648 und im Wiener Kongreß 1815, gestärkt durch
die Kongresse und Konferenzen seit Wien. Die Kriege der Heiligen Allianz und
der gegenwärtige Streit um Syrien sind schon keine Kriege um Interessen mehr,
sondern haben bereits, in Vorwegnahme der europäischen Einheit, „un caractère 
amphictyonique“ (De l’unité européenne. – Paris 1840). Auf dem Pariser Frie-
denskongreß 1849 wollte d‘Eichthal eine Rede zum Lob der Heiligen Allianz halten,
er mußte sie abbrechen (Wilhelmus van der Linden, The International Peace
Movement 1815-1874. – Amsterdam 1987. – S. 224). Biographie: Hervé Le Bret,
Les frères d‘Eichthal : le saint-simonien et le financier au XIXe siècle. – Paris
2012. Zu dem Ethnologen in den Diskussionen um Unterschiede und Verschmel-
zung der Rassen: Martin S. Staum, Labeling People : French Scholars on
Society, Race, and Empire : 1815-1848. – Montreal 2003.

Ferdinand Durand, Offizier und Militärschriftsteller, Mitarbeiter an Le Globe,
glaubt an Friedensarmeen. Er feiert die Kriege der Revolution und des Empire als
zivilisatorische Mission gegen den europäischen Kriegeradel und die Eroberung
Algeriens als pazifistisches Unternehmen gegen Räuber. Der französische Frie-
densgeist kann die europäischen Nationen um sich sammeln und zur Industrie,
Wissenschaft, Moral organisieren (England und Rußland sind zur Organisation
unfähig und eine Gefahr für den Frieden). Die Armeen folgen dem allgemeinen
Geist ihrer Nation: in der bürgerlichen Gesellschaft wird die Armee zum Fremd-
körper, eine Verschwendung des Nationaleinkommens. Dagegen setzt er eine
Armee für öffentliche Arbeiten: Kanäle, Forsten, Eisenbahnen, Landwirtschaft.
Heute sind die Truppen technisiert und können eine Vorreiterrolle in der Erziehung
zur Industrie übernehmen. Für Algerien gibt es nur eine Lösung: Assimilation an 
die Kultur der Franzosen. Allein das entspricht dem Gesetz des Fortschritts. Er

462

https://doi.org/10.5771/9783748931645-438 - am 20.01.2026, 00:25:22. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748931645-438
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


liest aus Chevaliers Mittelmeer-Plan, daß Algerien der Beginn einer Neuordnung 
sein kann. Wenn die Völker nicht der friedlichen Regeneration folgen, werden sie
durch das Schwert regeneriert. Diese Neuordnung ist nur durch Frankreich mög-
lich, aufgrund seiner geographischen Lage und seines caractère civilisateur. Die-
se Neuordnung ist eine europäische Föderation gegen den Slawischen Block 
(dessen Kulturmission in Asien liegt). Die Föderation wird den Nahen Osten 
erschließen, Kriege beenden und erlauben, Armeen zu friedlichen Zwecken um-
zuorganisieren. Das ist eine napoleonische Idee, die fortgeführt werden muß. Am
Ende wird die gesamte Erde erneuert sein (Des tendances pacifiques de la socié-
té europénne et du rôle des armées dans l’avenir. – Paris 1841, 2. Auflage 1845
mit einer neuen Einleitung; Neudruck New York 1972 in der Reihe Garland Library
of War and Peace). Durand hat gewiß von Chevalier 1832 gelernt. Aber genauso
kann man sagen, Chevalier schreibe 1844, um vor der Position Durands zu war-
nen. Durand sagt in der 2. Auflage, man habe ihm in militärischen Kreisen die
Tendenz zum Frieden übelgenommen. Den heutigen Leser*innen drängt sich 
diese Tendenz nicht auf. Die Kontinuität des bonapartistischen Weltbildes wird
deutlicher. Ein Beispiel, wie dieselben Ideen mehr pazifistisch und mehr chauvi-
nistisch vorgetragen werden können.

Ismaÿl Urbain (1812-1884), Sohn einer Mulattin, Journalist, Konversion zum
Islam, Übersetzer bei der Armee in Algerien, im Kriegsministerium für arabische
Angelegenheiten zuständig, hat seine Politik bei den Saint-Simonisten gelernt: 
„Der Traum von Universalreichen und Universalreligionen gehört nicht mehr in
unsere Zeit: Assoziationen, das ist die neue Formel, die die Beziehung zwischen
Freiheit und Autorität, Individuum und Gemeinschaft regeln wird.“ Keine Nation 
und keine Religion kann für andere Modell des Fortschritts sein. Die Muslime
werden einen eigenen Weg zur perfection gehen. Saint-simonistisch ist auch, daß
es dabei nicht um Erhalt einer alten Kultur geht, sondern um ihre Entwicklung zur 
Zivilisation. Er plädiert für langfristige Entwicklung, muß aber einem clash of civili-
sations zuvorkommen. In Algerien sollen die Algerier Bauern sein, die Kolonisten 
nur Agenten der Verbesserungen. Es sind die von den Saint-Simonisten bekann-
ten Infrastrukturmaßnahmen: Kanäle, Häfen, Banken, Industrie. Diese Verbesserun-
gen (und die Wirkung moderner Schulen) werden langfristig die arabische Land-
wirtschaft, Sozialverfassung und Besitzstruktur verändern. In gemeinsamer Arbeit 
in Armee und Werkstatt werden Franzosen und Algerier einander nahekommen. 
Vgl. L’Algérie pour les Algériens. – Paris 1861 (Neuausgabe 2000) und L’Algérie
française : indigènes et immigrants. – Paris 1862, (Neuausgabe 2002). Urbains
Einfluß auf die Politik des Kriegsministeriums und des Kaisers war zeitweise
groß, aber der Einfluß des Kaisers, des Kriegsministeriums und Urbains waren im 
Algerien der Siedler begrenzt.

Biographie: Michel Levallois, Ismaÿl Urbain (1812-1884) : un autre conquête 
de l’Algérie. – Paris 2001; ders., Ismaÿl Urbain : royaume arabe ou Algérie 
franco-musulmane? 1848-1870. – Paris 2012; Les écrits autobiographiques 
d’Ismayl Urbain. Suivi par „Homme de couleur“, saint-simonien et musulman : 
une identité française / Anne Levallois. – Paris 2005. Historische Würdigung
im Rahmen der französischen Algerienpolitiken: Osama W. Abi-Mershed, 
Apostles of Modernity : Saint-Simonians and the Civilising Mission in Algeria.

463

https://doi.org/10.5771/9783748931645-438 - am 20.01.2026, 00:25:22. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748931645-438
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


– Stanford, Cal. 2010 (zeigt auch, wie gespenstig die von Urbain beeinflußten
Ziele Napoléons III. an den Realitäten in Algérien vorbeigingen; Urbains Schu-
len konnten nie die richtigen Lehrer und Schüler finden und ihren Schülern
hatten sie weder in der Kolonialverwaltung noch in den Stämmen Positionen
zu bieten).

4.1.3 Sozialisten
Sozialismus als Bewegung und als Theorie war zunächst eine französische
Erscheinung: Ein Ableger des demokratischen Republikanismus, der Rückfallop-
tion der Sozialisten bleibt. Höhepunkt des Sozialismus war die Revolution 1848,
danach kamen Exil und politisches Verstummen. Bei ihrer Rückkehr 1870 sind 
diese Sozialisten historische Figuren in einer anderen sozialistischen Bewegung.
Petra Weber, Sozialismus als Kulturbewegung : frühsozialistische Arbeiterbewe-
gung und das Entstehen zweier feindlicher Brüder Marxismus und Anarchismus.
– Düsseldorf 1989 (eine interessante Darstellung der Ideenentwicklung des Sozia-
lismus, vorwiegend auf Frankreich konzentriert); Marcel David, Le printemps de la
fraternité : genèse et vicissitudes 1830-1951. – Paris 1992 (Gesamtdarstellung
der Traditionen der französischen Linken).

Aus der Tradition der französischen Linken haben die Sozialisten die Exzeptiona-
lität Frankreichs übernommen. Frankreich wurde als die einzige soziale Gesell-
schaft gesehen; daß die Regierungen nach 1815 konterrevolutionär waren, zeigt
ihre Entstehung aus Fremdherrschaft. Aus dem demokratischen Charakter Frank-
reichs folgte eine französische Mission, demokratischen Bewegungen in Europa 
beizustehen. Anglophobie ist ein gemeinsamer Zug der französischen Linken, mit 
dem sie den Horror vor dem Pauperismus und die Mission Frankreichs verbinden
konnte. Die französischen Sozialisten haben durchaus eine Zukunft eines organi-
sierten, „amphictyonischen“ Europas gesehen, aber nie geglaubt, das sei ohne 
Veränderung der sozialen Grundlagen erreichbar.

Zur internationalen Theorie: J.-L. Puech, La tradition socialiste en France et la
Société des Nations. – Paris 1921 (eines der Bücher um 1920, die zeigen wol-
len, daß der Völkerbund im eigenen Land besonders tiefe Wurzeln habe; 
behandelt Saint-Simonisten, Fourieristen, Pecqueur, Leroux, Proudhon);
Armando Saitta, Dalla res publica christiana agli Stati Uniti di Europa : svilup-
po dell’idea pacifista in francia nei secoli XVII-XIX. – Roma 1948. – S. 163-
184; Gerhart Schlott, Nationales und internationales Denken der deutschen
und französischen Sozialisten (besonders in den Jahren 1865-1871). – Diss. 
Frankfurt am Main 1960. – S. 104-143 (über das demokratisch-
nationalistische Sendungsbewußtsein französischer Sozialisten); Christine 
Held-Schrader, Sozialismus und koloniale Frage : die überseeische Expan-
sion im Urteil früher französischer Sozialisten. – Göttingen 1985 (die frühen
Erklärungen des Imperialismus aus Unterkonsumtion/Eroberung neuer Märkte
wurde von französischen Sozialisten entwickelt, die Skizzen der nationalisti-
schen und internationalistischen Theorien dieser Autoren gehen aber weit
über diese Fragestellung hinaus; behandelt Considerant, Leroux, Pecqueur, 
Blanc, Proudhon, Cabet, Blanqui).

464

https://doi.org/10.5771/9783748931645-438 - am 20.01.2026, 00:25:22. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748931645-438
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


Étienne Cabet (1788-1856), einer der prominenten Autoren des französischen
Frühsozialismus, fehlt hier, weil bei ihm jakobinischer Nationalismus und uto-
pischer Kommunismus gar zu innig verbunden sind (seine Utopie Voyage en 
Icarie 1840 ist über weite Strecken eine kontrafaktische Geschichte einer sozia-
listischen Entwicklung Frankreichs seit 1789), ohne ökonomische Analyse und
ohne internationalistische Theorie. Internationalistische Ziele (brüderliche Hilfe
und am Ende ein europäischer Kongreß) sind demokratische Tradition. Vgl.
Held-Schrader a.a.O. S. 178-201. Auguste Blanqui (1805-1881) fehlt, weil bei
ihm weder Imperialismus noch Internationalismus eine systematische Bedeutung 
haben; das revolutionäre Frankreich war exzeptionell, anderen nationalen Bewe-
gungen mißtraute er zunehmend, weil sie bloß national waren. Er ist ein Begrün-
der des französischen Antimilitarismus, als revolutionärem Äquivalent zu Frie-
densbewegung und Militärdienstverweigerung. Disziplin des stehenden Heeres 
schafft Unterwürfigkeit im Staat, an die Stelle des Heeres sollen militärische Er-
ziehung und Miliz treten. Das soll rein defensiv sein, über Krieg entscheidet eine 
Volksabstimmung (L’armée esclave et opprimée. – Paris 1880). Blanqui denkt,
diese Lösung sei in einem republikanischen Frankreich möglich und werde dann
zum Sozialismus führen. Die Republikaner wollten aber gerade deshalb mit der
Miliztradition nichts mehr zu tun haben. Vgl. Maurice Domanget, Les idées poli-
tiques et sociales d’Auguste Blanqui. – Paris 1957. – S. 319-339; Held-Schrader
a.a.O. S. 201-241.

Louis Blanc (1811-1882), Journalist und Historiker. 1848 Sekretär der Provisori-
schen Regierung und Leiter der Luxembourg-Kommission zur Prüfung der Reor-
ganisation des französischen Wirtschaftssystems. Exil in England 1848-1870.
Nach der Rückkehr Abgeordneter der äußersten Linken. Biographie: Leo A. 
Loubère, Louis Blanc : his Life and his Contribution to the Rise of French Jacobin-
Socialism. – Evanston, Ill. 1961. Überblick über seine politischen und sozialisti-
schen Ansichten: Benoit Charruaud, Louis Blanc : la république au service du 
socialisme ; droit au travail et perception démocratique de l’état. – Thèse Univ.
Strasbourg 2008 (http://scd-theses.u-strasbg.fr/315/). Louis Blanc war der „jako-
binischste“ der französischen Sozialisten des 19. Jahrhunderts. Sein historischer
Beitrag zum Sozialismus war die Kritik der Konkurrenz und der Gewerbefreiheit, 
die zum Pauperismus führen. Er besteht auf dem Recht auf Arbeit und der Pflicht
des Staates, Arbeitsplätze zu schaffen. Durch Staatskredite soll die Wirtschaft
allmählich in staatlichen Besitz kommen, um durch Produktion für einen bekann-
ten Bedarf den Zyklus von Überproduktion und Krise zu beenden. So sehr das 
ein nationaler Rahmen ist, diese Idee hat einen starken internationalen Kontext:
es war Blancs Beitrag zur Orientkrise 1840: Gewerbefreiheit führt notwendig zu
Kriegen auf Leben und Tod zwischen Frankreich und England, weil jetzt beide 
weltweit mit denselben Gütern auf einem begrenzten Markt konkurrieren. Dog-
mengeschichtlich klingt es wie eine Antwort auf das Say’sche Gesetz als Grund-
lage für das liberale Lob der Interdependenz: „Stets übertrieb die Produktion die 
Hilfsquellen, welche bezahlen!“ (Organisation du travail. – Paris 1841, dt. Über-
setzung 1847). Das Konkurrenzsystem führt auch international nicht zur Koopera-

465

https://doi.org/10.5771/9783748931645-438 - am 20.01.2026, 00:25:22. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748931645-438
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


tion. Nur über Begrenzung der Interdependenz kann der Sozialismus Frieden 
bringen. Es ist der übliche Nationalismus der französischen Linken: Frankreich ist
das erste Land der Zivilisation, seine Aufgabe ist, anderen Nationen zur Staat-
lichkeit zu helfen (Deutschland, Italien, Polen). Die französischen Kolonien sind
wohltätig für die Zivilisation (bis zur Bekehrung der Muslime zum Christentum; ein 
Christ war Blanc gewiß nicht, es ist eine Frage der Zivilisation). Die bourgeoise
Julimonarchie hat diese Aufgabe Frankreichs in Europa und Übersee nicht wahr-
genommen. England ist erfolgreich durch gnadenlosen Egoismus. Die ständige 
Konfrontation zwischen England und Frankreich ist unvermeidbar. Auf dem kur-
zen Höhepunkt seines politischen Einflusses war Blanc bereits antibellizistisch –
als Sozialist: Giuseppe Mazzini versuchte ihn im März 1848 von der Notwendig-
keit von Interventionen zu überzeugen, weil das republikanische Frankreich sich 
nur in einem republikanischen Europa erhalten könne. Blanc antwortete, ein sol-
cher Krieg für Europa würde einen neuen Napoléon bringen, Europa erwarte von 
Frankreich jetzt die Organisation der Arbeit – was Mazzini zu dem Kommentar
herausforderte: „als ob die Organisation der Arbeit jemals in einem Land allein
verwirklicht werden könnte“ (Mazzini an George Sand 4. 9. 1850, zit. nach Wil-
helmus van der Linden, The International Peace Movement 1815-1874. – Amster-
dam 1985. – S. 384). Der späte Blanc im englischen Exil kann sich ein Europäi-
sches Schiedsgericht vorstellen. Überblicke über seine außenpolitischen Ideen:
Leo A. Loubère, Les idées de Louis Blanc sur le nationalisme, le colonialisme et 
la guerre, in: Revue d’histoire moderne et contemporaine 4 (1957) 33-63; Christi-
ne Held-Schrader, Sozialismus und koloniale Frage : die überseeische Expansion
im Urteil früher französischer Sozialisten. – Göttingen 1985. – S. 104-132 (als 
den ersten systematischen Imperialismustheoretiker, der Krieg aus Überprodukti-
on und Unterkonsumtion konkurrierender kapitalistischer Staaten ableitet). Zu
systematisch darf man sich seine Texte nicht vorstellen; Blancs Äußerungen sind 
verstreut in seinen journalistischen und historischen Texten. Loubère und Held-
Schrader können als Führer zu diesen Texten genutzt werden.

Émile de Girardin, auch eine Art Sozialist von 1848, wird im Anhang zur Bedeu-
tung der Friedensbewegung behandelt (Abschnitt 6.4).

4.1.3.1 Pierre Leroux
1797-1871, Drucker, Gründer der Zeitung Le Globe, Saint-Simonist, Gründer
einer Genossenschaft (Druckerei), 1848-1852 Abgeordneter der Nationalver-
sammlung, 1852-1869 im Exil. Biographie: Jack Bakunin, Pierre Leroux and the 
Birth of Democratic Socialism : 1797-1848. – New York 1976.

Leroux ist neben Comte und den Saint-Simonisten einer der Lehrer der Mensch-
heitsreligion der Zukunft. Alle Wesen im Universum leben durch ihre gegenseiti-
gen Beziehungen. Die Isolation ist das Nichts, der Tod. Aus diesem allgemein-
sten Grundsatz seiner Philosophie kommt er rasch zur universalen Kommunika-
tionsgemeinschaft, durch die allein der Mensch in Beziehung zu Gott und dem
Universum treten kann. Die Kommunikation zur Verwirklichung des Menschlichen 
muß kosmopolitisch sein (Leroux zählt die üblichen kosmopolitischen Klassen

466

https://doi.org/10.5771/9783748931645-438 - am 20.01.2026, 00:25:22. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748931645-438
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


auf: Gelehrte, Künstler, Industrie). Traditionell wurden soziale Grenzen nur durch
christliche Nächstenliebe überschritten; sie ist Selbstaufgabe, Opfer, also ein
falscher Versuch, Gott direkt zu lieben. Seit der Französischen Revolution ist das
Christentum historisch überholt (wie später bei Michelet oder Quinet ist die Fran-
zösische Revolution weltgeschichtlich, weil sie das Christentum aufhebt). Leroux 
verlangt die Transformation der charité in solidarité, die den natürlichen Egoismus
der Menschen (eine Grundbedingung für Freiheit) bewahren soll. Er verlangt das
Zugeständnis, daß jeder Mensch auf Gegenseitigkeit angewiesen ist. Überall, wo
Menschen sich zu einer Assoziation zusammentun, wird die Spaltung zwischen
Egoismus und Altruismus überwunden. Der Staat sollte eine Assoziation von
Assoziationen werden. „Humanité“ als universale Kommunikationsgemeinschaft
bezieht Vergangenheit, Gegenwart, Zukunft ein. Nur in der Kontinuität der Geschich-
te kann die Perfektionierung des Menschengeschlechts erwartet werden (so eng
ist dieser Zusammenhang, daß Leroux sogar eine Art Wiedergeburt lehrt). Der 
Weg zur humanité setzt Überwindung aller „Kasten“ voraus: Familie, Vaterland,
Eigentum dürfen die Verwirklichung der Menschheit nicht behindern. Die knappste
Formulierung dieses Solidarismus: De l’individualisme et du socialisme, in: Œeuv-
res I, 365-380 (als Zeitschriftenaufsatz 1834). Leroux philosophisches Hauptwerk:
De l’humanité, de son principe, et de son avenir : où se trouve exposée la vraie 
définition de la religion et où l’on explique le sens , la suite et l’enchainement du 
Mosaïsme et du Christianisme. – Paris 1840, Neudruck Paris 1985. Einen direk-
ten Einfluß auf die Arbeiterbewegung hatte er kaum, wurde aber um 1900 und in 
den 1980er Jahren als Ahn eines eigenen französischen Sozialismus wiederent-
deckt (und rasch wieder vergessen).

Zur Philosophie (oder Theologie): Paul Janet, La philosophie de Pierre Le-
roux, II: L‘idée de l‘humanité, in: Revue des deux mondes (15 mars 1899) 
379-406; Armelle LeBras-Chopard, De l’égalité dans la difference : le socia-
lisme de Pierre Leroux. – Paris 1986. – S. 23-151; Bärbel Kuhn, Pierre Leroux
– Sozialismus zwischen analytischer Gesellschaftskritik und sozialphilosophi-
scher Synthese. – Frankfurt am Main 1988; Vincent Peillon, Pierre Leroux et
le socialisme républicain : une tradition philosophique. – Latresne 2003. Zu
Solidarismus/Sozialismus als Balance von Freiheit und Gleichheit: Armelle Le
Bras-Chopard, De l’égalité dans la différence : le socialisme de Pierre Leroux.
– Paris 1986; Bruno Viard, Pierre Leroux penseur de l’humanité. – Cabris 
2009. Leroux hatte einen großen Einfluß auf die romantische Literatur in 
Frankreich. Vgl. David Owen Evans, Le socialisme romantique : Pierre Leroux
et ses contemporains. – Paris 1948 (Neudruck Hannover 2006).

Als internationalistisches Programm ist Leroux’ „Menschheit“ vage (was er selber 
erkannt hat: Œuvres I, 342). Die Gegner sind klar: der gewöhnliche französische
demokratische Chauvinismus und der demokratische Nationalismus Mazzinis.
Leroux lehnt die Aufteilung der Welt in Territorien ab. Aber die besondere franzö-
sische Mission bleibt doch, nur soll sie pazifistisch sein. Er will die Revolution und
Napoléon zugleich verstehen und überwinden. Sein Europa ist kein Superstaat 
und keine Föderation, sondern ein Prozeß der Annäherung. Einer von Leroux’
Begriffen, die sich wie „socialisme“ und „solidarité“ durchgesetzt haben, ist
„société des nations“, aber seine Gesellschaft der Völker hat keine Institutionen. 
Kurze Referate zur internationalen Politik bei Leroux vgl. J.-L. Puech La tradition

467

https://doi.org/10.5771/9783748931645-438 - am 20.01.2026, 00:25:22. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748931645-438
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


socialiste en France et la Société des Nations. – Paris 1921. – S. 161-180; Le Bras-
Chopard a.a.O. S. 323-329; Kuhn a.a.O. S. 128-137. 

Wie andere Sozialisten seiner Zeit ist Leroux ein Kritiker der liberalen Theorie der 
Konsumtion, die nur Reiche als Käufer kennt und auf Exporte verweist, wenn 
dieser Markt nicht ausreicht. Neuverteilung der Einkommen soll einen breiteren 
inneren Markt schaffen (De l’économie politique anglaise, in: Œuvres I, 381-390,
ursprünglich 1835). Der industrielle Geist hat den kriegerischen Geist nicht abge-
löst: „L’industrie, c’est la guerre“ (Maltus et les économistes, ou: y aura-t-il toujo-
urs des pauvres? – Boussac 1849. – S. 53, Text von 1846). Leroux hat nur in 
gelegentlichen Bemerkungen eine Imperialismustheorie und immer mit antijüdi-
schem Ton. Vgl. Christine Held-Schrader, Sozialismus und koloniale Frage : die 
überseeische Expansion im Urteil früher französischen Sozialisten. – Göttingen 
1985. – S. 65-78.

Œuvres = Œuvres de Pierre Leroux. – Paris 1850-51. – 2 Bde., Neudruck Genf 
1978

L’ union européenne, in: Le Globe 24 Novembre 1827
in: Oeuvres de Pierre Leroux. – I (1850) S. 291-304 
Absolute Monarchie und Adel sind Ursachen des ewigen Krieges. Europa war für 
den Krieg organisiert, der Krieg erschien als natürlicher Zustand und Notwendig-
keit. Aber der Geist des Krieges und der Geist der Eroberung sind nicht länger
der Geist des 19. Jahrhunderts. Im Zeitalter der Handelsfreiheit wird es keinen 
Unterschied großer und kleiner Nationen geben. Die politische Ökonomie bereitet 
eine Weltmonarchie vor, die dauerhafter sein wird als die von Karl V. oder
Napoléon. Die Staaten werden dezentral, jede Provinz und jede Stadt wird die ihr
angemessene Aktivität haben. Barrieren, die Nationen voneinander trennen und 
Freiheit, Wissenschaft, Industrie behindern, verschwinden. 

Aux politiques : de la politique sociale et religieuse qui convient à notre 
époque
Partie IV De la politique extérieure, ou de la mission de la France
in: Oeuvres de Pierre Leroux. – I (1850) S. 254-288 
Section 1 De la solidarité des peuples
Innen- und Außenpolitik sind zwei Aspekte derselben Sache: Frankreich ist in 
schlechter Verfassung, weil es keine Rolle in Europa spielt, und spielt keine Rol-
le, weil es in schlechter Verfassung ist/eine schlechte Verfassung hat.
Section 2 De l’état de l’Europe
Kein Wesen im Universum kann isoliert leben. Auch Völker müssen in Beziehun-
gen treten. Selbst der Krieg ist Kommunikation zwischen Völkern, freilich histo-
risch überholt. Eine Nation wie Frankreich, die eine führende Rolle in Europa 
spielen muß, ist verloren, wenn sie daran gehindert wird. 
Section 3 Du pouvoir spirituel en Europe
Die bekannte Lehre Saint-Simons, daß die Nationen seit Jahrhunderten den uni-
versellen Zustand des Mittelalters zerstören.
Section 4 Du simulacre de pouvoir spirituel appelé la Sainte-Alliance
Die Heilige Allianz zeigte, daß die alte pouvoir spirituel zerstört ist, aber auch, 
daß das Menschengeschlecht ohne universellen Zusammenhang nicht leben 

468

https://doi.org/10.5771/9783748931645-438 - am 20.01.2026, 00:25:22. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748931645-438
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


kann. Mit Napoléon ist die Möglichkeit eines Reiches untergegangen, die Heilige
Allianz ist die Erscheinung dieser Krise.
Section 5 Du rôle providentiel de la France
Dieser Abschnitt hat nur ein Kapitel: La France est une religion. Er wiederholt, 
daß für Frankreich die innere und die äußere Krise nicht zu trennen sind. Frank-
reich ist eine Religion, weil es die neue Trinität Liberté, Égalité, Fraternité verwirk-
lichen muß. Diese Formel ist die Erscheinung Gottes im Menschengeschlecht,
wenn Frankreich diese Formel religiös begreift, dann erfüllt es die alten religiösen 
Verheißungen. Frankreich soll die geistliche Gewalt Europas und der Welt sein.  
Die Publikationsgeschichte dieses Textes ist verworren. Aux politiques ist Bear-
beitung eines Aufsatzes von 1832 und ist (nach der Bibliographie von LeBras-
Chopard) 1841 in dem Band Discours sur la situation actuelle de la société et de 
l’esprit humain erschienen und wurde in Leroux’ Revue indépendante November 
1841 bis März 1842 und Juli 1842 nachgedruckt. In der Revue Indépendante und 
in der Nouvelle édition von Discours 1847 fehlt aber der außenpolitische Teil. Es
ist ein Zeichen des Desinteresses an den außenpolitischen Theorien, daß LeBras-
Chopard und andere Kommentatoren das Fehlen nicht kommentiert haben. Die Aus-
einandersetzung mit Texten von Edgar Quinet datiert diesen Text auf frühestens 
1841. Stand der Text in der 1. Auflage von Discours sur la situation actuelle de la 
société et de l’esprit humain, die aber nirgends nachgewiesen ist? Teil 3 von Aux
politiques enthält bereits eine Polemik gegen die Übernahme der undemokrati-
schen englischen Verfassung: mit einer fremden Verfassung kann Frankreich 
keine Mission in Europa mehr haben, Staaten können nur noch durch eine eigene 
Verfassung eine Mission haben. Als Anhang publizierte Leroux 1850 zwei Texte,
die 1842 und 1847 noch Teil von Aux politiques waren: 
Étude sur Napoléon, erstmals in: Le Globe 24 juin 1829, zuletzt Oeuvres I, 304-
323 (feiert Napoléon als Schöpfer einer europäischen Einheit, die mit kriegeri-
schen Methoden freilich scheitern mußte; die französische Tradition der Befrei-
ungsmission muß friedlich fortgesetzt werden; Frankreich hat eine besondere
Verantwortung für Südeuropa und das Mittelmeer.
La France sous Louis-Philippe, erstmals im Rahmen von Aux politiques in: Revue 
indépendante Mars 1842, zuletzt Oeuvres I, 391-427 (Frankreich wurde 1840 
außenpolitisch gedemütigt, weil es keine eigene politische Idee hatte und damit
seine Mission nicht fortsetzen konnte. Leroux folgt in der innenpolitischen Not-
wendigkeit einer französischen Mission Quinet, formuliert aber pazifistischer; die-
ser Anhang macht den konkreten Hintergrund von Leroux’ außenpolitischem
Denken in der Orient-Rhein-Krise 1840 klarer als die Fassung in Aux politiques
1850).

4.1.3.2 Constantin Pecqueur
1801-1887, ökonomischer Publizist. 1848 Mitglied der Luxembourg-Kommission 
zum Studium der Arbeiterfrage. Bibliothekar der Nationalversammlung.

Pecqueur war religiöser Sozialist: Gleichheit, Freiheit, Brüderlichkeit, Solidarität 
und Assoziation werden aus dem Evangelium abgeleitet. Selbst sein ökonomi-
sches Hauptwerk (Théorie nouvelle d’économie sociale et politique 1842) ist eher 

469

https://doi.org/10.5771/9783748931645-438 - am 20.01.2026, 00:25:22. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748931645-438
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


theologisch. Die materiellen Fortschritte der Industrie beenden die Leidenschaf-
ten nicht, Religion, Moral, Erziehung bleiben Voraussetzungen der neuen Gesell-
schaft. Pecqueur war Saint-Simonist und Fourierist gewesen, später war er einer
der ersten Sozialisten, die den kollektiven Besitz der Produktionsmittel für ent-
scheidend halten. Er hatte im Auftrag des französischen Wirtschaftsministeriums
die Eisenbahnen in Belgien studiert und sein erstes großes Werk notiert die Ver-
änderungen durch Dampfkraft. Erst diese neue Dynamik der Produktivität macht
Befriedigung der Bedürfnisse möglich. Marx wird ihm darin folgen, aber bei Pec-
queur kann Einsicht Klassenkampf vermeiden, wie sie Krieg vermeiden kann. 
„Améliorations matérielles“ führen zur brüderlichen Gesellschaft nur, wenn ihnen
ein moralischer Fortschritt entspricht. Der Weg zum Sozialismus ist ein langer
Weg über Sozialpolitik und Gemeinwirtschaft zu einem beamteten Management
der Unternehmen.

Die Literatur zu Pecqueur besteht fast ausschließlich aus Überblicke in Dis-
sertationen: G. Marcy, Constantin Pecqueur : fondateur du collectivisme d’état
(1801-1887). – Paris 1934; Herbert Raff, Constantin Pecqueur : ein religiöser 
Sozialtheoretiker an der Schwelle des modernen Maschinenzeitalters. – Zürich
1949; Ahmed Zouaoui, Constantin Pecqueur : aspects de sa doctrine socia-
liste ; contribution à l’internationalisme. – Genéve 1964; Jean-Pierre Ferrier,
La pensée politique de Constantin Pecqueur. – Paris 1969.

Pecqueur war Sieger eines der großen Preisaufgaben der Friedensbewegung im
19. Jahrhundert. Die Pecqueur-Überblicke haben meist ein Kapitel zum Internatio-
nalismus, das aber immer zu stark ein Referat von De la Paix ist (Marcy S. 142-
162, Zouaoui S. 183-205, Ferrier S. 152-163). Seine internationale Theorie muß 
man in der komplexeren Darstellung in Économie sociale suchen. Er hat zu viele 
Motive – Moral, Repräsentationssystem, Industrie, Organisation –, als traue er kei-
nem einzeln, die zudem nur lose verbunden sind. Die Weltgesellschaft bleibt eine 
Staatenwelt. Économie sociale wurde für dasselbe Preisausschreiben geschrie-
ben wie Friedrich Lists Le système naturel d’économie politique und der sozia-
listische Internationalist ähnelt dem liberalen Nationalisten: die neue Verkehrs-
und Maschinenwelt, die Voraussetzung einer Gleichrangigkeit der großen Natio-
nen, eine internationale Ordnung des ewigen Friedens in ferner Zukunft (Marcy 
und Raff haben diese Nähe der beiden Autoren noch gesehen). Pecqueur denkt
in historischen Prozessen: internationale Organisation, Umbau der Armeen, Weg
zum Freihandel. Er geht rasch von der in Frankreich vorherrschenden Kongress-
idee zur internationalen Organisation in Analogie des Staates voran. Die kom-
mende Ordnung Europas soll sich an Nordamerika orientieren. Die Weltordnung
bleibt ferne Zukunft. Pecqueurs Vorstellung eines gut eingerichteten Staates war 
bereits 1842 eine sehr stark gebundene Solidargemeinschaft. Wie dieser Sozia-
lismus international gedacht werden kann, ist nicht erkennbar. In seinen Schriften
nach 1842 kommt der internationale Zustand nur noch marginal vor. 

Vgl. J.-L. Puech, La tradition socialiste en France et la Société des Nations. –
Paris 1921. – S. 116-159 (hat erkannt, wie sehr Pecqueurs Internationalismus
auf Nationen beruht); Christine Held-Schrader, Sozialismus und koloniale
Frage : die überseeische Expansion im Urteil früher französischer Sozialisten.
– Göttingen 1985. – S. 78-103 (als früher Analytiker des Zusammenhangs von
Unterkonsumtion und Imperialismus); Wilhelmus van der Linden, The Interna-

470

https://doi.org/10.5771/9783748931645-438 - am 20.01.2026, 00:25:22. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748931645-438
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


tional Peace Movement 1815-1874. – Amsterdam 1987. – S. 225-229, 244-
245, 283-284 (ein kurzes, ausgezeichnetes Portrait).

Économie sociale : des intérêts du commerce, de l’industrie et de
l’agriculture, et de la civilisation en général, sous l’influence des applica-
tions de la vapeur ; machines fixes – chemins de fer – bateux à vapeur etc.; 
ouvrage couronné en 1838 par l’Institut de France. – Paris : Capelle, Dessart
1839
Der erste Band gibt einen Überblick über den Einfluß der Maschinen auf Industrie, 
Arbeitsbeziehungen, politische Assoziationen, Kredit, internationale Wirtschafts-
beziehungen. Die neue Industrie hat zu Hierarchisierung und Egalisierung geführt. 
Der Geist der Isolation, des Mißtrauens, der unerbittlichen Konkurrenz, der feind-
lichen Rivalität wird vom Geist der Assoziation, des Vertrauens, des Friedens, der 
Harmonie und der Solidarität begrenzt. Der zweite Band ist ein Traktat über
Eigentum, Reichtum und die internationalen Folgen der Industrie.
Ch. XXI La puissance des nations
Ungleichheit der Nationen ist nicht allein eine Frage des Reichtums, sondern
beruht auf Moral, Wissenschaft, Produktivität. Moral wird bestimmt als Patriotis-
mus und Freiheit. Zwar ist heute die Macht von Staaten von ihrer Fähigkeit be-
stimmt, beim Wettrüsten mithalten zu können, aber das kann nicht einfach Imita-
tion materieller Produkte sein. Würde Frankreich England nachahmen, verlöre es
seine Position an der Spitze der Zivilisation, die auf moralischem Vorrang beruht.
Die Unterschiede Europas zu Asien (oder gar zu Afrika) sind so extrem, daß die-
se Staaten zunehmend und noch lange den europäischen Industriegesellschaften
ökonomisch unterworfen sein werden. Diese ökonomische Dominanz ist nicht
mehr der alte esprit de guerre: nicht Länder werden angeeignet, sondern Produk-
te. Auch in diesen immobilen Gesellschaften werden sich Institutionen und Sozial-
beziehungen verändern, „brusque, mais inévitables“.
Ch. XXII De voyages cosmopolites
Der neue Verkehr ist eine Schule der Gegenseitigkeit, fördert Toleranz und Fort-
schritt der Zivilisation. Es ist eine Europäisierung des Globus. Es wird Vermi-
schung der Rassen geben, aber in europäischer Kleidung.
Ch. XXIII La guerre
Neue Techniken haben den Krieg so effizient, die gegenseitige Zerstörung so 
sicher gemacht, daß Krieg in Europa bedeutungslos geworden ist. Der mechani-
sierte Krieg, der Schlachten zwischen Millionen von Teilnehmern möglich macht, 
macht sich selber unmöglich. Der ewige Frieden ist noch entfernt, aber die Errich-
tung eines Tribunals ist nahe. Weitere Folgen des Bedeutungsverlustes des Krie-
ges: Freiheit, Arbeit, Repräsentation, christliche Religion. Die Zukunft bringt grö-
ßere Staaten und weniger Kriege. Reisen, Handelsbeziehungen, Allianzen und
Verträge schaffen Solidarität, eine Gemeinschaft der Überzeugungen und der
Sitten. Es wird eine europäische Föderation geben und eine europäische Armee.
Armeen werden zu Truppen für öffentliche Arbeiten und Milizen. Krieg zwischen
fortgeschrittenen und zurückgebliebenen Nationen ist weiter möglich. Die Welt-
geschichte von Alexander dem Großen bis zum amerikanischen Kampf gegen 
Indianer war eine externe Mission der zivilisierten Staaten. Auch hier ist denkbar,
daß friedliche Mittel der Zivilisierung wichtiger werden.

471

https://doi.org/10.5771/9783748931645-438 - am 20.01.2026, 00:25:22. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748931645-438
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


Ch. XXIV Les colonisations
Kolonialsiedlung kann als Werk der Vorsehung gesehen werden, weil sie die
menschliche Besiedlung der Erde vorantreibt. Heute hat sie die Gewalt und den 
Eigennutz früherer Jahrhunderte überwunden. Die großen europäischen Nationen
werden dem britischen Beispiel folgen, aber auch für Ägypten und das Osmanische 
Reich sieht er Aufgaben in Afrika, die Anwesenheit der Franzosen an der afrika-
nischen Küste wird auch bei afrikanischen Staaten Ehrgeiz erwecken.
Ch. XXV La fusion européenne ou fédération des peuples
Es wird eine moralische und politische Einheit Europas unter einem congrès
général geben, eine Analogie zu den Vereinigten Staaten von Amerika. Wie jede 
Assoziation ist das nicht Gleichmacherei. Der Antrieb kommt von kosmopoliti-
schen Gruppen: Geschäftsleuten, Wissenschaftlern, Künstlern. Führend sind 
darin die am stärksten industrialisierten und freien Staaten, aber auch die konser-
vativen Nationen können nicht abseits stehen, schon ihre Interessen zwingen sie,
ihren Völkern mehr ökonomische und politische Freiheit zu geben. Diese europä-
ische Einheit setzt Gleichheit der Nationen voraus, nur bei Gleichheit der industri-
ellen Entwicklung ist eine Union möglich (die deutschen Staaten können mit 
Preußen einen Zollverein schließen, mit England nicht). Die gemeinsamen industri-
ellen Interessen werden Kriege verhindern, vor allem wenn die Bevölkerungs-
mehrheit entscheiden kann. Als Institutionen nennt er Schiedsgerichte. Die wer-
den nötig bleiben, weil die Völker außer Interessen auch Leidenschaften haben.
Ch. XXVI L’unité de langue, de monnaies, de poids et mesures
Ch. XXVII Le sentiment religieux
Ohne Religion würde diese ganze Entwicklung zu materialistisch und anti-sozial.

De la paix, de son principe et de sa réalisation : ouvrage couronné en 1842
par la Société de la Morale Chrétienne. – Paris : Capelle, 1842. – XV, 456 S.
Krieg widerspricht dem Christentum (er preist Jesus Christus und beschimpft
Mohammed) und dem wahren Wohlstand der Völker (dieser sehr lange Teil ist
sehr rhetorisch). Er unterscheidet indirekte und direkte Friedensstrategien. Indi-
rekte sind Erziehung, Friedensgesellschaften, wissenschaftliche Kongresse, Volks-
bibliotheken, Industrie, internationale Wirtschaftsbeziehungen, ein kosmopolitisches 
Budget, Abrüstung, Umbau der Armeen in Arbeitseinheiten und Milizen (eine voll-
ständige Abrüstung ist eher gefährlich), Eisenbahnen und Kolonisation als inter-
nationale Gemeinschaftsunternehmen, Repräsentativverfassung. Direkte Mittel
sind Formen internationaler Organisation. Absolute Unabhängigkeit kommt allein
Gott zu, Menschen und Nationen sind der Gerechtigkeit unterworfen (im Christen-
tum, das Altertum hatte die Nation überfrachtet). Es muß ein internationales Tri-
bunal geben. Die Nationen bleiben Ordnungsprinzip (in einer Stufenordnung
Familie, Stadt, Provinz, Nation). Keine Nation soll eine andere bedrängen. Inter-
nationale Verrechtlichung stellt er sich in Phasen vor: erst einen Kongreß, der
den Frieden erhält, dann einen ständigen Kongreß, eine Konföderation friedlicher
Völker (nach Vorbild des ersten amerikanischen Kongresses), ein Repräsenta-
tivsystem aller Völker (nach Vorbild des späteren amerikanischen Kongreß), eine
internationale Regierung (nach Vorbild konstitutioneller Regierungen) und zuletzt 
„die freiwillige Vereinigung der Völker auf Basis vollständiger Gleichheit“.

472

https://doi.org/10.5771/9783748931645-438 - am 20.01.2026, 00:25:22. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748931645-438
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


Des armées dans leur rapports avec l’industrie, la morale et la liberté, ou :
Des devoirs civiques des militaires ; ouvrage couronné en 1842 par la 
Société de la Morale Chrétienne. – Paris : Capelle, 1842. – VIII, 284 S. 
Das stehende Heer ist moralisch und politisch gefährlich und ökonomisch unnütz.
Der esprit guerrier ist unvereinbar mit den friedlichen Zielen der Völker. Die
stehenden Heere müssen ersetzt werden durch Einheiten mit einem zivilen Cha-
rakter, die statt absolutem Gehorsam einen am Recht orientierten vernünftigen
Gehorsam haben. Soldaten und Zivilisten müssen denselben Regeln unterworfen 
werden. In der Moderne müssen das die Regeln des Zivillebens sein. Er macht 
Vorschläge für neue Disziplin, stärkeren Anteil von Reservetruppen, Umbau der 
Heere zu Arbeitseinheiten für öffentliche Arbeiten und zuletzt Milizen. Nur so ist 
das Militär mit der Zivilisation und dem dauerhaften Frieden vereinbar. Wenn alle
Soldaten sind, ist keiner mehr Soldat.

4.1.3.3 Victor Considerant
1808-1893, Offizier, fourieristischer Publizist, Abgeordneter 1848/49, Exil in den 
USA, 1869 Rückkehr. Biographie: Jonathan Beecher, Victor Considerant and the 
Rise and Fall of French Romantic Socialism. – Berkeley, Cal. 2001 (überarbeitete
französische Übersetzung 2012); Michel Vernus, Victor Considerant : démocrate
fouriériste. – Paris 2009.

Victor Considerant war der führende Sprecher des Fourierismus nach dem Tode
Fouriers. Von Fourier hat er gelernt, daß die endgültige Ordnung eine langfristige 
Annäherung in welthistorischen Phasen sein wird. Es gibt einen einheitlichen
welthistorischen Prozeß in Arbeitswelt und Staatenwelt: am Anfang isolierte
Existenz und mangelnde Organisation von Individuen und Völkern, am Ende die
harmonische Organisation von Individuen und Völkern. Aufgabe der Gegenwart
ist, friedliche Annäherung an Assoziation, Organisation, Institution voranzubrin-
gen. Die europäische Einheit, die Ausgangspunkt der Einheit der Welt sein wird,
kann weder durch Machtpolitik noch durch einen Plan zum ewigen Frieden kom-
men, sondern als Organisation der Industriegesellschaft durch Kongresse (sein 
Ausgangspunkt war die medizinische Zusammenarbeit in Europa). Wenn die
Kongresse eine Institution werden, kann die souveraineté insociale durch eine
souveraineté générale abgelöst werden (La paix ou la guerre. – Paris 1839). Die 
Initiative muß Frankreich ergreifen, die Rolle des Befreiers gehört traditionell
Frankreich. Pacifique setzt er nicht nur mit organisatrice gleich, sondern auch mit
généreuse, eine Anknüpfung an das Selbstverständnis der französischen Republi-
kaner, daß Frankreich international durch Großzügigkeit ausgezeichnet sei (Prin-
cipes du socialisme : manifeste de la démocratie au XIX siècle. – Paris 1847. –
S. 67-68; Text von 1843). In späteren Krisen hat Considerant direkt zur europäi-
schen republikanischen Föderation aufgerufen (es sind immer nur Aufrufe, immer 
nur wenige Seiten). Das republikanische, zivilisierte, industrielle Europa steht 
gegen das feudale, barbarische, kriegerische Europa. Grenzen werden bedeutungs-
los werden, Staaten nur noch Provinzen eines durch wissenschaftliche, industriel-
le, künstlerische Beziehungen vereinten Europa sein (Dernière guerre et la paix 
définitive en Europe. – Paris 1850, Neudruck in: Five Views on European Peace  

473

https://doi.org/10.5771/9783748931645-438 - am 20.01.2026, 00:25:22. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748931645-438
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


: Reorganization of the European Community in der Garland Library of War and 
Peace New York 1972). 1870 ist das Vorbild der USA deutlicher. Den Bürgerkrieg
gegen Sklavenhalter rechtfertigt er. Gegen die jakobinische Republik feiert er den
Föderalisten Anarchasis Cloots (siehe Bd. I, 445-448). Die neue französische
Republik wird keinen Außenminister und keinen Religionsminister brauchen (La 
France imposant la paix à l’Europe : lettre aux membres du gouvernement provi-
soire de la République. – Paris 1870). Mit der absoluten Souveränität fällt der
Einheitsstaat: er verteidigt die Pariser Kommune und pazifistische Geschäftsleute
gegen die nationalistischen Literaten und Rhetoren der Nationalregierung in Ver-
sailles. Sozialismus ist kein Thema mehr, es gibt nur noch vage Hinweise auf 
travail, liberté, justice, fraternité (La paix en 24 heures dictée par Paris a Ver-
sailles : adresse aux Parisiens. – Paris 1871). Zu Considerant im Deutsch-
Französischen Krieg 1870-1871: Beecher a.a.O. S. 396-421.

Christine Held-Schrader, Sozialismus und koloniale Frage : die überseeische
Expansion im Urteil früher französischen Sozialisten. – Göttingen 1985. – S. 57-
64 führt Considerant als den ersten an, der auf den Zwang Englands zur Expan-
sion hingewiesen hat, aber noch nicht durch eine ökonomische Analyse. Der 
Industriestaat braucht Rohstoffe und Absätzmärkte. Diese Tendenz zur Weltwirt-
schaft durch Kolonisation begrüßt Considerant durchaus. 1847 leitet er die Expan-
sion aus der Unterkonsumtion der pauperisierten Arbeiter ab.

De la politique sociale considérée comme devant être la politique de la 
France – application à la question d’Orient, in: La Phalange No. 41, 1 Sep-
tembre 1839
Théorie des alliances, in: La Phalange No. 42, 15  Septembre 1839
Des Congrès européens, in: La Phalange No. 43, 1 Octobre 1839
Rôle de la diplomatie dans le mouvement social, in: La Phalange No. 44, 15
Octobre 1839
Buchausgabe: De la politique générale et du rôle de la France in Europe. –
Paris : Bureau de La Phalange, 1840. – 160 S.
England („un vampir social“) ist der egoistischste aller Staaten, Rußland tendiert
zur internationalen Einheit – aber durch Unterdrückung. Nur Frankreich kann für
die Einheit der Nationen wirken, es unterdrückt nicht, es organisiert ihre Assozia-
tion. Der Allianz der kontinentalen Staaten unter französischer Führung können 
England und Rußland einst beitreten. Die endgültigen Formen der Einheit der
Menschheit ist noch nicht zu erkennen. Die europäische Einheit wird die Form
eines Kongresses annehmen. Brutale Gewalt wird von industriellen Nationen
nicht mehr gewünscht, wir erleben den Übergang von Beute und Krieg zu industri-
eller und produktiver Aktivität. Bisher konnte man über Pläne für den ewigen 
Frieden spotten: Vernunft allein kann den Krieg nicht besiegen, Frieden muß aus 
Interessen der Wirtschaft kommen. Bisher gab es Kongresse nur zufällig, sie
müssen Institution werden. Wie alle dauerhafte Autorität erhalten sie ihre Legiti-
mität durch sozialen Nutzen. Er ordnet diesen Übergang in die fourieristische
Geschichtsphasen ein: in Europa hat die Menschheit den Zustand der incohé-
rence bereits verlassen, aber den Zustand der unité oder harmonie noch nicht 
erreicht. Ob der Zustand perfekter Harmonie jemals kommt, ist ungewiß. Aber die 
Menschen haben mehr Bedarf an Frieden. Daran muß die Politik sich orientieren. 

474

https://doi.org/10.5771/9783748931645-438 - am 20.01.2026, 00:25:22. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748931645-438
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


Auf dem Titelblatt der Buchausgabe 1840 erscheint übrigens die Maxime Si vis
pacem, para pacem erstmals in pazifistischer Absicht.

Ganzin, Michel
La pensée européenne de Victor Considerant : un prophétisme democra-
tique, in: Europe et état (II) : Actes du Colloque de Nice (17-18-19 septembre
1992). – Aix-en-Provence : Presses universitaires d’Aix-Marseilles, 1993. –
S. 52-90
Auch in: L’Europe entre deux tempéraments politiques : idéal d’unité et par-
ticularisme régionaux / ed.: Michel Ganzin et Antoine Leca. – Aix-en-
Provence : Presses universitaires d’Aix-Marseilles, 1994. – S. 105-132
Die entscheidenden Kategorien für die europäische Organisation sind die Fort-
schrittsidee (das gemeinsame Europa als eine Frucht von Wissenschaft und
Industrie) und die Rolle Frankreichs als la nation prédestinée (gegen das egoisti-
sche England und gegen Bellizismus). Wir hören nur wenig über Institutionen. 
Klar ist nur, daß diese Föderation die Selbständigkeit der Nationen garantieren
soll. Der europäischen Einheit, die Considerant sich immer als eine Naherwar-
tung vorstellt, folgt in fernerer Zukunft ein weltweiter ewiger Frieden, dessen Form
aber noch undeutlicher bleibt.

Rolland, Patrice
Considerant et le débat sur la fédération européenne, in: Cahiers Charles 
Fourier no. 19 (2008) S. 135-154
Considerants außenpolitisches Denken kommt nicht aus Fouriers Utopien, son-
dern aus der traditionellen französischen Annahme, daß Industrie und Handel
zum Frieden führen. Wie die republikanischen Nationalisten der 1830er und 
1840er Jahre kann er sich Völker nur in Harmonie vorstellen. Aber anders als bei 
den Liberalen stellt sich das pazifistische Europa nicht von alleine her. Wie die 
Gesellschaft der Individuen benötigt die Gesellschaft der Nationen die Garantie 
eines gemeinsamen Rechtes. Dieses Interesse am Recht unterscheidet Conside-
rant von anderen Sozialisten. Seine Vorstellung europäischer Einheit wird immer
präziser. Vorbild ist die amerikanische Föderation, an der er den antimilitärischen
Zug betont. Die friedliche Föderation ist eine Föderation von Handelsstaaten, die
die militärische Vergangenheit überwunden haben.

Arthur de Bonnard (1805-1875), Fourierist, Arzt, Genossenschaftler, hat einen
Text zur europäischen Föderation publiziert. Im Kern ist es eine neue Landkarte
Europas (die Kolonialansprüche inbegriffen), klar gegen Rußland (und fast so klar
gegen Großbritannien). Bonnard wäre einer der Sozialisten, die zu europäischen
Föderalisten wurden, wenn wir seinem Titel und der einen Seite über ein Conseil
Amphictyonique ou Congrès permanent d’Europe so ernst nehmen wollten (Con-
féderation européenne : paix universelle. – Paris 1867). Nach dem Deutsch-
Französischen Krieg erschien ihm Jeanne d’Arc und er begründete Wallfahrten
für die Befreiung von Elsaß und Lothringen. Vgl. Bernard Desmars im On-line-
Lexikon der Fourieristen (http://charlesfourier.fr/article.php3?id_article=548).

475

https://doi.org/10.5771/9783748931645-438 - am 20.01.2026, 00:25:22. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748931645-438
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


Jean-Baptist André Godin (1817-1888), ein Fabrikant, der für seine Arbeiter ein 
fourieristisches Phalanstère gegründet hatte (das – im Gegensatz zu anderen –
lange funktionierte), verknüpft den internationalen Frieden nicht mit dem fourieristi-
schen Modell. Es ist ein Schiedsgericht/Kongreß-Modell. Er hätte gern in ganz 
Europa Republiken, rechnet aber damit, daß die nicht so bald kommen werden.
Das europäische Friedensbündnis wird als Zusammenarbeit republikanischer und
konstitutioneller Staaten beginnen. Ein Umbau von Staaten in sozialistische 
Gesellschaften spielt trotz des Titels seines Buches keine Rolle (Le gouverne-
ment : ce qu‘il a été, ce qu‘il doit être et le vrai socialisme en action. – Paris 
1883). Vgl. J.-L. Puech, La tradition socialiste en France et la Société des Nations.
– Paris 1921. – S. 110-116; Biographical Dictionary of Modern Peace Leaders. –
Westport, Conn. 1985. – S. 334-336.

4.1.4 Pierre-Joseph Proudhon
1809-1865, Sohn eines Arbeiters. Linguistische, philosophische und juristische
Studien. Drucker, leitender Angestellter einer Spedition. Philosophischer, ökono-
mischer und politischer Schriftsteller. 1848/49 Abgeordneter der Nationalver-
sammlung, 1849-1862 Gefängnis und Exil. Biographie: Pierre Haubtmann, Pierre-
Joseph Proudhon : sa vie et sa pensée. – Paris 1982-1988. Zur Einführung tau-
gen die biographisch angelegten Monographien: Célestin Bouglé, La sociologie
de Proudhon. – Paris 1911; Robert L. Hoffman, Revolutionary Justice : the Social
and Political Theory of P.-J. Proudhon. – Urbana, Ill. 1972; K. Steven Vincent,
Pierre-Joseph Proudhon and the Rise of French Republican Socialism. – New
York 1984. Einführung in Proudhons Begriffe: Dictionnaire Proudhon / sous la 
direction de Chantal Gaillard et Georges Navet. – Bruxelles 2011. 

Schon seine Zeitgenossen hatten Schwierigkeiten, Proudhons Denken zu klassi-
fizieren, das 20. Jahrhundert, das stärker auf Disziplinen und ihre Methoden setz-
te, noch mehr. Er hat philosophische Werke geschrieben, die Fachphilosophie
hat sich kaum dafür interessiert. Er könnte ein Ökonom sein, wurde aber sofort 
aus der Wissenschaft gewiesen und im 20. Jahrhundert kaum noch beachtet, 
denn seine ökonomischen Bücher handeln von den Grundlagen des Rechts und
der Herrschaft. Im 20. Jahrhundert wurde Proudhon häufig als Soziologe ver-
standen, aber die Soziologie zählt ihn nicht zu ihren Klassikern. Sein letztes phi-
losophische Werk, De la Justice dans la Révolution et dans l’Eglise 1858, geht
von Erkenntnistheorie und Metaphysik über Geschichtsphilosophie, Wissens-
soziologie, Anthropologie, Psychologie, Politische Ökonomie zur Soziologie des 
Staates und der Familie. Man hat ihn zum Autodidakten erklärt, aber dieses Urteil
übersieht den essentiell antiphilosophischen Charakter aller originellen Philoso-
phie im nach-hegelianischen 19. Jahrhundert. Am besten ist Proudhon als ein
früher Praktiker kritischer Theorie und Ideologiekritik zu verstehen. Proudhons 
Programm einer philosophie populaire ist gegen philosophie pour la philosophie
gerichtet. Das Volk hat alle Voraussetzungen zu philosophieren und die Zeit dazu
ist gekommen. Von Kant hat Proudhon den Primat der praktischen Philosophie
und die Antinomienlehre, die er auf die gesamte Philosophie ausweitet, über-
nommen. Der Bereich des Absoluten ist Menschen nicht zugänglich. Der Abso-

476

https://doi.org/10.5771/9783748931645-438 - am 20.01.2026, 00:25:22. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748931645-438
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


lutheitsanspruch der Theorie, die immer ein Versuch ist, Macht zu fundieren, muß
bekämpft werden. Proudhon braucht Gott, das Transzendente, das Absolute als 
Gegenpart des Menschen. Allein die Idee Gottes kann uns zu Gerechtigkeit hel-
fen, aber wir können die Gerechtigkeit nur im Kampf gegen Gott, das Absolute
und die Kirche verwirklichen. Menschliche Ideen stehen immer antinomisch zu
einander. Widersprüche zwischen Lehrmeinungen sind nicht Irrtum, sondern das
Wesen der Wahrheit. Ursprung der Ideen ist die Arbeit; Arbeiter generieren neue
Ideen, nicht Philosophen. Der kritische Philosoph kann nur Widersprüche analy-
sieren. Damit verweist diese kritische Theorie auf einen historischen Prozeß:
Generierung und Durchsetzung von Ideen ist ein Kampf der Gruppen mit eige-
nem Bewußtsein. Also Klassenkampf. Proudhon ist ein Philosoph der Men-
schenwürde, die kein Postulat sein darf, sondern aus dem Recht der Arbeit (nicht
„Recht auf Arbeit“, das wäre nur die Barmherzigkeit, wie sie die Kirche verspricht)
und dem Kampf kommt. Weil es ein Kampf ist, kommt es auf force an. Dieser 
Grundbegriff Proudhons hat keine volle deutsche Entsprechung; es ist Stärke, 
Macht, Gewalt. Das Recht braucht force, force braucht Recht. Justice (Gerechtig-
keit/Recht) ist zugleich transzendentales Prinzip, kosmologische Kraft, angebore-
ne Charaktereigenschaft, historische Realität, die wir erst allmählich wahrneh-
men, Zukunftsaufgabe, deren Inhalt erst noch (in einem wohl endlosen Delibera-
tionsprozeß) bestimmt werden muß. Proudhon sieht als seine Leistung an, die
Theorie des Rechts/der Gerechtigkeit zu einer „théorie réaliste“ gemacht zu 
haben. Justice ist nicht nur das Ziel der menschlichen Geschichte, sie ist auch
ihre Voraussetzung. Justice ist die Idee, die Philosophie und Sozialprozeß erst 
möglich macht. Justice ist eine Eigenschaft von Institutionen, die den Prozeß der
Deliberation ermöglichen. Justice ist anthropologisch fundiert, aktuell aber erst
seit der Französischen Revolution und vollendet wird sie erst, wenn die Arbeiter
diese Idee ergriffen haben und mit Klassenbewußtsein für sie kämpfen werden.
Die Öffentlichkeit als Frucht der Revolution prüft die Ideen, wissenssoziologisch
beruht die raison publique auf der groupe travailler. Das angeborene Gewissen 
sagt, daß die Geschichte der Triumph der justice über den Egoismus ist, im Ein-
zelnen ist das Ende offen. Proudhons Geschichtstheorie ist Konflikttheorie. Kon-
flikte können nur als Fortführung der Geschichte bearbeitet werden. Proudhon ist 
in einem historischen Zeitalter einer der historischsten Denker. Dennoch gibt es 
eine lange Kette von Urteilen (Karl Marx, Ludwig Gumplowicz, Martin Buber), die
Proudhon historisches Denken absprechen; sie suchten beim ihm nach einer
materialistischen Dynamik der Geschichte und haben den historischen Kampf der 
Ideen im Prozeß der raison publique nicht erkannt. Proudhons letzte Darstellung 
seiner Philosophie ist De la Justice dans la Révolution et dans l’Eglise, Studien 6,
7 und 9; das Werk heißt in der 2. Auflage 1860 Essais d’une philosophie popu-
laire und beginnt mit einem Programm Philosophie populaire. Die großen Philo-
sophiehistoriker am Ende des 19. Jahrhunderts wie Marin Ferraz und Friedrich
Jodl haben noch versucht, Proudhons Platz in der Philosophiegeschichte zu
bestimmen. Danach ist er aus der Fachphilosophie verschwunden. Einer Philo-
sophie, die vorsokratische und postkantianische Momente hat, wird nicht länger
getraut. 

Vgl. Friedrich Jodl, Geschichte der Ethik als philosophischer Wissenschaft. –
3. Aufl. – Stuttgart 1923. – S. 294-307; Georges Gurvitch, L’idée du social. –
Paris 1932. – S. 327-406 La synthèse proudhonienne (Neudruck Aalen 1972); 

477

https://doi.org/10.5771/9783748931645-438 - am 20.01.2026, 00:25:22. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748931645-438
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


ders., Proudhon : sa vie, son œuvre ; avec un exposé de sa philosophie. –
Paris 1965; Henri de Lubac SJ, Proudhon et le christianisme. – Paris 1945. –
S. 210-245 (engl. Übersetzung 1948 u.d.T.: The Un-marxian Socialist : a Stu-
dy of Proudhon); Peter Heintz, Die Autoritätsproblematik bei Proudhon : Ver-
such einer immanenten Kritik. – Köln 1956, Édouard Jourdain, Proudhon,
Dieu et la guerre : une philosophie du combat. – Paris 2006.
Zu Proudhons negativer Theologie:  Henri de Lubac SJ, The Un-marxist Socia-
list : a Study of Proudhon. – New York 1948, französ. Original 1945 u.d.T.:
Proudhon et le christianisme; Pierre Haubtmann, P.-J. Proudhon : genèse 
d’un antitheiste. – Paris 1969 (die Frage nach Proudhons Religion ist darüber
hinaus in allen biographischen und exegetischen Werken zu Proudhon von 
Mgr Pierre Haubtmann präsent); Bernard Voyenne, Proudhon et Dieu : le
combat d’un anarchiste. – Paris 2004; Éduard Jourdain, Proudhon, Dieu et la 
guerre a.a.O.; Frédéric Krier, Sozialismus für Kleinbürger : Pierre Joseph 
Proudhon – Wegbereiter des Dritten Reiches. – Köln 2009. – S. 178-282 Anti-
theismus, Judentum und Christentum.
Ein „Programm“ seiner Geschichtstheorie hat Proudhon in Philosophie du 
progrès 1853 gegeben, eine Ausführung ist De la Justice dans la Révolution 
et dans l’Eglise 1858 letztlich in allen 12 Studien, v.a. Studie 9, Progrès et
décadence. Vgl. zur Geschichtsphilosophie Peter Heintz a.a.O. S. 15-80; Aaron 
Noland, History and Humanity : the Proudhon Version, in: The Uses of History
: Essays in Intellectual and Social History Presented to William J.
Bossenbrook / ed. by Hayden V. White. – Detroit 1968. – S. 59-105; William 
H. Harbold, Progressive Humanity in the Philosophy of P.-J. Proudhon, in: 
Review of Politics 21 (1969) 28-47; Pierre Haubtmann, La philosophie sociale 
de P.-J. Proudhon. – Grenoble 1980. – S. 131-146 La philosophie du progrès.

Proudhons Ökonomie ist ein früher Versuch einer Kritik der Politischen Ökono-
mie, er folgt dem historischen Gang der Theorien als einer Kette von Versuchen
der Ökonomen, die Verhältnisse zu rechtfertigen, und der Sozialisten, sie sum-
marisch abzulehnen. Er begriff, daß innerhalb der Ökonomie keine Lösung mög-
lich war, weil die Politische Ökonomie die Sphäre der Gerechtigkeit nicht mehr 
fassen konnte. Seine positive Darstellung der gerechten Ökonomie hat er nicht
vollendet und nach seinem Ansatz konnte das auch nicht geleistet werden: die
neue Ökonomie muß aus den Ideen und dem Klassenbewußtsein einer realen
Arbeiterbewegung kommen (die Volksbank war Proudhons eigene Idee). Frag-
mente seiner positiven Sozialphilosophie haben Proudhon die Bezeichnung
„Vater des Anarchismus“ eingebracht. Klar ist aber nur sein Kampf gegen etatisti-
schen Sozialismus. Umstritten ist, ob seine Vorschläge „Anarchismus“ (um 1850),
„Föderalismus“ (wenn er von politischen Institutionen spricht), „Mutualismus“ 
(wenn er von ökonomischer Ordnung spricht) eine Einheit bilden. Die Idee des
Föderalismus ist gegen den aktuellen Zentralismus gerichtet, der Mutualismus ist 
ein Ziel, das ins Auge gefaßt werden kann, wenn die Herrschaft des Rechts der
übliche Zustand geworden ist. Man muß diesen historischen Charakter bei Proud-
hon immer bedenken. Es geht nicht um die Einrichtung einer ausgedachten neu-
en Ordnung, sondern um die Transformation bestehender Verhältnisse. Er hat 
Anarchismus als theoretisch wahr akzeptiert, die historische Aktualität hat er
bezweifelt. Die Freiheit bei Proudhon sieht nie nach einem kosmopolitischen Auf-

478

https://doi.org/10.5771/9783748931645-438 - am 20.01.2026, 00:25:22. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748931645-438
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


bruch aus. Als Antifeminist war er selbst in seinem nicht gerade feministischen
Jahrhundert berüchtigt (später ist auch noch seine Homophobie bemerkt wor-
den). Das muß als ein Grundmerkmal seines Systems begriffen werden: Gerade
weil Gerechtigkeit auf Konflikt und Aushandeln beruht, hat er den Bereich der 
Familie völlig vom Bereich der Macht und der Gerechtigkeit getrennt. Das weibli-
che Prinzip soll in der Familie wirken, aber nur in der Familie. Auch Proudhons
Antisemitismus ist Teil des Systems, sein Bild des Juden ist das Gegenbild zum
Arbeiter: Juden sind heimatlos und produzieren nicht. 

Zur Politischen Theorie: K. Steven Vincent, Pierre-Joseph Proudhon and the
Rise of French Republican Socialism. – New York 1984 (biographisch); Alan
Ritter, The Political Thought of Pierre-Joseph Proudhon. – Princeton 1969 
(theoretische Analyse); Èdouard Jourdain, Proudhon, un socialisme libertaire.
– Paris 2009; ders., Proudhon contemporain. – Paris 2018. Zur Souveränität 
des Rechtes: Anne-Sophie Chambost, Proudhon et la norme : pensée juri-
dique d’un anarchiste. – Rennes 2004. Zum Mutualismus: Jean Baucal, Prou-
dhon : pluralisme et autogestion. – Paris 1970; Marion Schweiker, Der Mutua-
lismus Pierre-Joseph Proudhons als Grundlage einer föderativ-
demokratischen Neuordnung Europas. – Göttingen 1996. – S. 103-339; Cor-
pus : revue de philosophie No. 47 (2004) Themenheft Proudhon. Zum Födera-
lismus: Célestin Bouglé, Proudhon fédéraliste, in: Proudhon et notre temps /
Amis de Proudhon. – Paris 1920. – S. 239-255; J.-J. Chevallier, Le fédéralis-
me de Proudhon et de ses disciples, in: Le fédéralisme / par Gaston Berger ...
– Paris 1956. – S. 87-127; Bernhard Voyenne, Le fédéralisme de P.-J. Proud-
hon. – Paris 1973, dt. Übersetzung Frankfurt am Main 1982; Karl Hahn, Föde-
ralismus : die demokratische Alternative ; eine Untersuchung zu P.-J. Proud-
hons sozial-republikanisch-föderativem Freiheitsbegriff. – München 1975; Pat-
rice Rolland, Le fédéralisme, un concept social global chez Proudhon, in: Revue
du droit public et de la science politique en France et a l’étranger 109 (1993) 
1521-1546; Fawzia Tobgui, Le fédéralisme de Proudhon : mort de l’État?, in:
Quel au delà pour la nation : mondialisme, internationalisme, fédéralisme ...?
– Paris 1999 (Cahiers de la Société P.-J. Proudhon) S. 61-77. Vgl. zu Proud-
hons Familienvorstellungen: Petra Weber, Sozialismus als Kulturbewegung. –
Düsseldorf 1989. – S. 196-210. Vgl. zu Proudhons Antisemitismus: Frédéric 
Krier, Sozialismus für Kleinbürger a.a.O. S. 178-282; Werner Portman, Prou-
dhon und das Judentum, ein kompliziertes Verhältnis, in: „Antisemit, das geht 
nicht unter Menschen“ : anarchistische Positionen zu Antisemitismus, Zionis-
mus und Israel / hrsg. von Jürgen Mümken und Siegbert Wolf. – Bd. 1, Von
Proudhon bis zur Staatsgründung. – Lich 2013. – S. 39-79.

Proudhon hatte eine beträchtliche intellektuelle Wirkung in peripheren Ländern 
wie Portugal oder Rußland, in Ländern mit einem moderneren arbeitsteiligen
Wissenschaftsbetrieb gab es keine nachhaltige Wirkung. Proudhons Themen
hatten eine starke Bedeutung in der Philosophie des 20. Jahrhunderts, aber 
Pragmatismus, Ideologiekritik, Wissenschaftssoziologie, Sozialkonstruktivismus
haben nie systematisch an ihn angeknüpft. Faßbar ist seine Wirkung auf politi-
sche Theorien der Anarchisten, Sozialisten, Föderalisten und Faschisten. Marx‘ 
Kritik der politischen Ökonomie knüpft an ihn an, aber er wurde ein besonders 
beharrlicher Anti-Proudhonist. Bakunin blieb sein Schüler. Proudhon hatte eine

479

https://doi.org/10.5771/9783748931645-438 - am 20.01.2026, 00:25:22. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748931645-438
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


starke Wirkung in der französischen Arbeiterbewegung: in der Lösung von den
bürgerlichen Republikanern, in der Pariser Kommune, noch im frühen 20. Jahr-
hundert im (gewerkschaftlichen) Syndikalismus als Reaktion auf den revisionisti-
schen Sozialismus. Georges Sorel hat bei Proudhon den Kampfcharakter der
Arbeiterbewegung gelernt, aber aus „Ideen“ ist „Mythos“, aus „force“ ist „violence“
geworden. Célestine Bouglés Solidarismus und Léon Duguits (juristischer) Syndi-
kalismus sind von Proudhon angeregt worden. Proudhon wird zum unmarxisti-
schen und französischen Sozialisten par excellence. Der Cercle Proudhon 1911 
bis 1914 war ein (gescheiterter) Versuch, die syndikalistische Arbeiterbewegung
zur monarchistischen Action française zu locken. Aus Sorels Heroisierung des 
Arbeiters wird Proudhon als Held, eine „version contemporaine du Cato des 
Romains, paysan-soldat, âpre à la guerre comme dans le travail“ (Géraud Poum-
arède). Die Vichy-Parole „Travail, Famille, Patrie“ sollte auch nach Proudhon
klingen. Vichy ist offenkundig eine Parodie auf Proudhon, aber auch die föderalis-
tischen, personalistischen, korporatistischen Proudhonisten der 1930er und
1940er Jahre sind fast alle als ni droite, ni gauche klassifiziert worden. So bekannt 
Proudhon als „Vater des Anarchismus“ ist, in gegenwärtigen anarchististischen 
oder post-anarchistischen Theorien haben post-nietzscheanische kritische Philo-
sophen seinen Platz eingenommen.

Zur Rezeption links und rechts: Proudhon, l’éternel retour, in: Mil neuf cent :
revue d’histoire intellectuelle No. 10 (1992). Zu links oder rechts: Patrice 
Rolland, La référence proudhonienne chez Georges Sorel, in: Cahiers Geor-
ges Sorel No. 7 (1989) 127-161. Zu rechts: Georges Navet, Le Cercle Proud-
hon (1911-1914) : entre le syndicalisme révolutionnaire et l’Action française,
ebd. S. 46-63; Géraud Poumarède, Le Cercle Proudhon ou l’impossible syn-
thèse, in: Mil neuf cent 12 (1994) 51-86; Frédéric Krier, Sozialismus für Klein-
bürger : Pierre Joseph Proudhon – Wegbereiter des Dritten Reiches. – Köln
2009 (das Ergebnis ist magerer als der Titel ohne Fragezeichen suggeriert,
auch wegen der Beschränkung auf die magere deutsche Rezeption). Zu Bouglé, 
Duguit und der Suche nach demokratischen Alternativen zur 3. Republik: 
Anne-Sophie Chambost, Proudhon et les juristes : actualitè de la pensèe 
proudhonienne au tournant du XIXe siècle, in: Droit, politique et littérature : 
mélanges en l’honneur du Professor Yves Guchet / études coordonnés par
Pascal Morvan. – Bruxelles 2008. – S. 15-34. Beispiel eines Post-
Anarchismus der stark auf Proudhon zurückgreift: Daniel Colson, Petit lexique
philosophique de l’anarchisme : de Proudhon à Deleuze. – Paris 2001).

Proudhons Interesse an internationaler Politik ist spät. 1848 hat er noch „giron-
distische Träume von natürlichen Grenzen und unterdrückten Völkern“ (Madelei-
ne Amoudruz). Begeisterung für brüderliche Interventionen fehlte bereits. Zum 
Friedenskongreß in Paris 1849, meinte er nur, den allgemeinen Frieden werde es
erst geben, wenn das Volk nicht länger unterdrückt ist. Gerade deshalb erwartete 
er rasch neue internationale Beziehungen: Hätten wir mehr Vertrauen in die
Revolution, würden wir nicht mehr von Außenpolitik reden; der Revolution in ei-
nem Land werden die anderen Länder folgen. Dann wird es keine Zentralisation
und keine politischen Nationen mehr geben. So wird das Problem des Weltstaa-
tes gelöst und die Träume Napoléons und des Abbé Saint-Pierre werden wahr.
Die neue Ökonomie wird weltweit gelten: „Die Harmonie regiert, ohne Diplomatie

480

https://doi.org/10.5771/9783748931645-438 - am 20.01.2026, 00:25:22. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748931645-438
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


und ohne Konzil, bei den Nationen; nichts kann sie mehr stören“ (Idée générale
de la révolution au XIXe siècle 1851, Rivière-Ausgabe 1923. – S. 331-337). In
diesem Text ist Proudhon zugleich dem Anarchismus und einer kosmopolitischen
Weltgesellschaft am nächsten gekommen. Immer, wenn nach der Internationalen
Theorie des Anarchismus gesucht wurde, mußte man sich an diese Stelle halten. 
Hans Morgenthau hat sie in seinem Feldzug gegen das Verschwinden der Politik
in einer „science of peace“ aufgespießt; Proudhon rückt da nahe an den von ihm 
dauernd verspotteten Cobden (Scientific Man vs. Power Politics. – Chicago 1946. 
– S. 78 und 90). Seit 1859 schreibt Proudhon an seinem Werk über Krieg und
Frieden. Er versucht zu zeigen, wie stark die Legitimität des Krieges im allgemei-
nen Bewußtsein der Menschheit verankert ist; wie die Sicherheit aller Rechtsbe-
reiche auf dem ursprünglichen Recht der Gewalt beruht; wie aus der Legitimität 
dieses Rechts des Krieges eine Begrenzung der Kriege folgt; daß die realen
Kriege nicht legitim sind, weil ihre Ursache nicht politisch ist, sondern das fehlen-
de ökonomische Gleichgewicht; daß der Krieg in sozialen Kampf transformiert 
werden muß. Es geht bei Proudhon nie um die bekannte Juristenfrage eines 
Krieges ums Recht, sondern um das ursprüngliche Recht der Gewalt und des 
Krieges und warum es in der Moderne des Pauperismus seine Legitimität verliert.
Proudhon hat als erster eine Theorie des Krieges geschrieben, einen umfassen-
den Versuch, den Krieg sozialwissenschaftlich und normentheoretisch zu begrei-
fen (Theorien der Kriegführung sind dagegen traditionell). Auch nach Proudhon 
gab es nur wenige solche Versuche. Die Schwächen des Buches sind deutlich: 
der vieldeutige Begriff der force; die Trennung des Krieges in der Idee und in der 
Realität; die Kontinuität von Krieg und gesellschaftlicher Auseinandersetzung
(Robert Hoffman schiebt das auf den Mangel einer Sprache der dynamischen
Soziologie); die summarische Ableitung aller Rechte aus dem Recht der Stärke; 
die extreme Reduzierung der gegenwärtigen Kriegsursachen auf den Pauperis-
mus. La guerre et la paix hat eine komplexe historische Struktur. Der Krieg
scheint der Vorzeit anzugehören, aber wir akzeptieren das Urteil der Schlachten
noch immer; der Krieg ist eine ursprüngliche Idee der Menschheit, hat aber sei-
nen politischen Nutzen überlebt. Von J.-L. Puech 1910 bis Alex Pritchard 2013 ist
die historische Struktur des Arguments betont worden. Proudhon gehört in die 
Reihe der Kriegssoziologen des 19. Jahrhunderts, die eine Transformation des
Krieges beschreiben und vorhersagen: Comte, Spencer, Novicow. Er hat eine 
klassische Beschreibung des Militarismus: seit die Militärs nicht mehr fremde
Nationen plündern, plündern sie durch gouvernementalisme die eigene Gesell-
schaft. Zu seinem Urteil über den Militarismus muß man auch seine Aufzeich-
nungen über die politische Bedeutungslosigkeit Napoléons heranziehen, eine
Kritik des Heroismus in seinem letzten Stadium (Napoléon I : manuscrits inédits.
– Paris 1898). Die einzige große Kriegstheorie des 19. Jahrhunderts ist wie alle 
großen Theorien des Jahrhunderts historisch angelegt, aber nicht das einfache
Zukunftsversprechen einer „science of peace“. Proudhon war immer ein Gegner 
der freiwilligen Unterwerfung. Force ist ein Teil der Menschenwürde. Wenn wir
von Proudhon aus zurückschauen, wird die Kontinuität des französischen „Belli-
zismus“ seit Cousin (mit dem er nichts zu tun haben will) deutlich: Es ist ein Ver-
such die Verträge von 1815, die auf Sieg/Niederlage zurück gingen, als Aus-
gangspunkt der aktuellen internationalen Beziehungen zu akzeptieren. Wenn wir
nach vorne schauen, fallen die Ähnlichkeiten zu Nietzsche auf: Alles Recht

481

https://doi.org/10.5771/9783748931645-438 - am 20.01.2026, 00:25:22. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748931645-438
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


kommt aus dem droit de la force, das wir als Manifestation der ursprünglichen 
Schöpfungskraft mit Nietzsches Willen zur Macht identifizieren können. Auch
Nietzsche versucht damit die Gültigkeit von Verträgen zu begründen (Proudhon 
hat er wohl nicht gelesen, aber auch außerhalb der Kriegstheorie gibt es viele
strukturelle Übereinstimmungen). Der Unterschied zu Nietzsche ist, daß Proud-
hon zwei „göttliche“ Prinzipien hat: Krieg und Frieden gehen auf die ursprüngliche
Schöpferkraft zurück.  

La guerre et la paix war ein Buchhandelserfolg, aber die Zeitgenossen haben
dann wenig damit anfangen können. Sie haben es für eine Apologie des Krieges
gehalten und sind nur selten bis zur Kritik des Pauperismus gekommen. Später
hat man sich für den Pauperismus interessiert, aber selten an die Transformation 
des Krieges geglaubt. Ein Beispiel für die Schwierigkeiten, das Buch als Ganzes 
zu lesen, zeigt Panaite Juganaru, L’apologie de la guerre dans la philosophie
contemporaine. – Paris 1933: Proudhon steht dort im Kapitel Les apologies mys-
tico-sentimentales im Anschluß an de Maistre und neben deutschen Bellizisten
und im Kapitel Les théories positivo-évolutionistes neben Comte und Spencer
(der Soldat Juganaru urteilt übrigens, daß bei Proudhon Gewalt zu spirituell sei, 
eigentlich nur la justice concrétisée; Brutalität und Willkür, die zur militärischen
Gewalt gehören, würden einfach abgespalten). Das Völkerrecht spielt in den
Kommentaren keine Rolle; Nicolas Bourgeois bringt es fertig, es in dem Buch, in
dessen Titel es steht, wegzulassen (Les théories du droit international chez
Proudhon : le fédéralisme et la paix. – Paris 1927). Wilhelm Grewe (unten refe-
riert) war der erste, der Proudhon als Völkerrechtstheoretiker erst nahm, anschei-
nend auch der letzte (über Proudhons Kritik des Pauperismus wundert er sich
nur). Seit 1970 wird das Buch neu gelesen als Warnung vor dem ewigen Frieden
ohne Spannungen, das Interesse am Krieg wurde zu einem allgemeineren Interes-
se an Kampf und Konflikt; das ist fast ausschließlich eine französische Lektüre. 
Einige Referate, die Proudhons Dialektik nicht zu stark vereinfachen: J.-L. Puech, 
Proudhon et la guerre, in: Proudhon et notre temps / Amis de Proudhon. – Paris
1910. – S. 203-238, v.a. 204-222; Aaron Noland, Proudhon’s Sociology of War,
in: American Journal of Economics and Sociology 29 (1970) 289-304; Alexis Phi-
lonenko, Proudhon ou le silence des dieux, in: Revue de métaphysique et de
morale 77 (1972) 56-99, 166-182, Neudruck in: ders., Essais sur la philosophie
de la guerre. – Paris 1976. – S. 99-158.

Während La guerre et la paix von den Grundlagen des Völkerrechts handelt, hat
sich Proudhon in den folgenden Jahren mit dem Völkerrecht beschäftigt. Er hat
Angst vor Weltkriegen zwischen Großstaaten, die keine internationalen Bindun-
gen mehr anerkennen (vgl. den Brief vom 3. Mai 1860, deutsch zitiert bei Lutz
Roemheld, Integraler Föderalismus, Bd. 1. – München 1977. – S. 68). Gegner 
sind die nationalistischen Demokraten und der Kaiser, die nichts mehr vom Frie-
densvertrag von 1815 wissen wollen. Der späte Proudhon besteht auf zwei Prin-
zipien: föderalistisch verfaßte Staaten sind friedensfähiger als zentralistische 
Nationalstaaten und allein die Kontinuität der einmal erreichten internationalen
Verrechtlichung kann Ausgangspunkt weiterer Verrechtlichung sein. Der Födera-
lismus ist häufig kommentiert worden, die Kontinuität der Verträge nur selten. Prou-
dhons Leistung war, die von Burke oder Adam Müller kommende konter-

482

https://doi.org/10.5771/9783748931645-438 - am 20.01.2026, 00:25:22. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748931645-438
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


revolutionäre Idee der internationalen Gesellschaft in eine post-revolutionäre zu
transformieren. Er hat zwei verschiedene Transformationsmodelle. Er kommt in
La Guerre et la paix ohne Föderalismus aus und in den Schriften zum Föderalis-
mus ohne Mutualismus. Seine Ökonomie ist utopischer als seine Politik. Aber
allein die gerechte ökonomische Ordnung kann eine dauerhafte Basis eines frie-
densfähigen Völkerrechts sein. Proudhon verteidigt den prekären Normenfort-
schritt gegen vermeintlich sichere wissenschaftliche Lösungen (ewige Nationen
und natürliche Grenzen). Das Geschichtsbild des Völkerrechtlers Proudhon ist
das übliche Geschichtsbild des 19. Jahrhunderts mit der Erinnerung an den Tri-
umph der Nationen über das Römische Reich. Aber die Nationen sind keine Ein-
heit von Natur her, sondern Produkte des Kampfes. Nationen, die in diesem
Kampf nicht untergegangen sind, sind heute nicht mehr gefährdet. Aber weder 
muß das unabhängige Italien ein Einheitsstaat werden (La fédération et l’unité en
Italie. – Paris 1862), noch muß die polnische Nation einen eigenen Nationalstaat 
erhalten (Polen wurde nicht von der Natur, sondern von den Verträgen von
1815 geschaffen). Proudhon besteht darauf, daß die großen Nationalstaaten
die eigentlichen Nationalitäten Europas zerstören, indem sie die lokalen Heimat-
länder (pays) auflösen und über die Grenzen der Völkergrenzen hinweg expan-
dieren. Er ist konsequent: auch Franzosen gibt es nicht; die ursprünglichen Natio-
nalitäten sollen auch dort wiederhergestellt und zu einer Föderation vereint wer-
den (France et Rhin. – Paris 1867, Notizen zu natürlichen Grenzen und zur Neu-
gliederung Frankreichs als Föderation, jetzt in der Rivière-Ausgabe von Du prin-
cipe fédératif 1959. – S. 553-604). Vgl. Madeleine Amoudruz, Proudhon et
l’Europe : les ideés de Proudhon en politique étrangère. – Paris 1945 (der 
vollständigste Überblick); Samuel Hayat, Nationalités, in: Dictionnaire Proudhon
a.a.O. S. 357-366.

Die unmittelbaren Schüler Proudhons hatten wenig Interesse an seinen außenpo-
litischen Theorien, aber es gibt Proudhonisten in der Internationalen Arbeiter-
Assoziation und Michail Bakunin hat Anarchismus und Föderalismus auch als 
internationale Ordnungen gesehen, aber viel dogmatischer als Proudhon. Wie
viel Tolstoi von Proudhon gelernt hat, ist umstritten. Obwohl Proudhon nur nega-
tive Bedingungen des internationalen Föderalismus genannt hat, hieß eine der
französischen Vereinigungen zur Gründung eines Völkerbundes im Ersten Welt-
krieg Société Proudhon (nicht glaubwürdiger als der Cercle Proudhon und auch 
nur vorübergehend). Die Europabewegung in Frankreich und Italien war stark von 
der proudhonistischen Idee geprägt, daß eine internationale Föderation eine Basis 
in der förderalistischen Organisation der Staaten und Gesellschaften haben muß; 
Alexandre Marc, Denis de Rougemont, Mario Albertini sind nur von Proudhons 
Föderalismus her zu verstehen. Für die Theorie der Internationalen Beziehun-
gen hatte Proudhon allein in Frankreich eine gewisse Bedeutung. Für Raymond
Aron war er wichtig, weil er ganz anders als Treitschke doch dasselbe sagt: die 
Machtpolitik kann nicht verurteilt werden, weil sonst der ganze Verlauf der politi-
schen Geschichte verurteilt werden müßte. Arons Proudhon klingt nach Adam 
Müller oder Carl Schmitt, nach dem Idol des rein politischen Krieges in gegensei-
tiger Anerkennung; Pauperismus, Transformation des Krieges und Annäherung
an internationales Recht sind verschwunden (Frieden und Krieg : eine Theorie 
der Staatenwelt. – Frankfurt am Main 1963. – S. 692-703 Proudhon und das 

483

https://doi.org/10.5771/9783748931645-438 - am 20.01.2026, 00:25:22. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748931645-438
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


Recht der Kraft). Zurückgekehrt ist Proudhon in die Internationalen Beziehungen
erst 50 Jahre später bei Alex Pritchard, der versucht, gegen die konventionelle
Rede von dem anarchischem Staatensystem oder der anarchischen Staatenge-
sellschaft einen substantielleren Begriff von Anarchie einzuführen; Pritchard hat
damit den radikalen Föderalismus zurückgebracht, nicht aber die Geschichtlich-
keit der internationalen Politik und der internationalen Normen. Der tatsächliche 
Proudhon hat viel mehr von Hedley Bulls anarchical society. Proudhon muß als
Theoretiker der Internationalen Beziehungen erst noch entdeckt werden. Vgl. zu
Proudhons (Nicht-)Wirkung in den Internationalen Beziehungen: Madeleine
Amoudruz, Proudhon et l’Europe a.a.O. S. 117-147; Bernard Voyenne, Histoire
de l’idée fédéraliste, III. – Les lignées proudhoniennes. – Paris 1981; Carol
Bergami, Des lignées proudhoniennes? : Sur les racines et sur la portée d’un
européisme pluraliste „à la française“, in: The Road to a United Europe : Interpre-
tations of the Process of European Integration / ed. by Morten Rasmussen and
Ann-Christina L. Knutsen. – Brüssel 2009. – S. 23-38.

La guerre et la paix : recherches sur le principe et la constitution du droit 
des gens. – Bruxelles : Hetzel, 1861 (Essais d'une philosophie pratique ; 13)
2 Bde.
Parallel auch in Paris und Leipzig erschienen
Neuausgabe in Oeuvres complètes de P.-J. Proudhon. – Paris : Lacroix,
1869. – Bd. 13-14
Neuausgabe in Oeuvres complètes de P.-J. Proudhon. – nouv. edition. –
introduction et notes de Henri Moysset. – Paris : Rivière, 1927 (Standardedi-
tion)
Neuausgabe in Oeuvres complètes de P.-J. Proudhon. – nouv. edition. –
Antony : Editions Tops, 1998 (enthält außer den Anmerkungen von Henri 
Moysset neue Anmerkungen von Hervé Trinquier; dazu in t. II, 191-291
Briefe Proudhons zu La guerre et la paix 1859-1861)
I Phénoménologie de la guerre
Krieg ist ein rechtliches Phänomen, aber die Juristen halten ein Recht des Krie-
ges für Selbstwiderspruch. Wie Religion und Recht ist Krieg innerlich, moralisch, 
nicht äußerlich, physisch. Krieg ist mehr als Schlachten, Strategie und Taktik, 
Diplomatie und Schikane. Der Krieg ist göttlich, ursprünglich, für das Leben not-
wendig (göttlich wird definiert als natürliche Schöpferkraft, beim Menschen als 
Spontaneität des Geistes). Frieden ohne Krieg wäre ein Nichts. Das Urteil der
Schlachten ist allgemein anerkannt (wie das Urteil der Revolutionen). Das gilt
noch für die Gegenwart. Recht kommt aus dem Kampf und bleibt ein (unblutiger) 
Kampf. Die Nähe von Recht und Krieg zeigt sich in der Wirtschaft. Auch die Phi-
losophie bezeugt, daß der Krieg für die Menschheit nötig ist: “Force, bravour,
vertu, héroisme, sacrifice de biens, de la liberté, de la vie“ sind so nötig wie Liebe, 
Familie, Ruhe. Wir schätzen Krieger höher als zivile Politiker. „Le veritable Christ,
pour les masses, c’est Alexandre, César, Charlemagne, Napoléon.” Auch Frieden
ist göttlich, mystisch, verehrungswürdig, ursprünglich wie der Krieg. Die Frie-
densgesellschaften und der Wiener Kongreß sind Zeichen der Idee des Friedens. 
Aber weiter nehmen wir Friedenspolitik um jeden Preis übel. Der Krieg ist eine 
der Kräfte der menschlichen Seele, er hat seine Wurzeln in der Dialektik selber.

484

https://doi.org/10.5771/9783748931645-438 - am 20.01.2026, 00:25:22. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748931645-438
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


II De la nature de la guerre et du droit de la force
Die ganze Welt kennt ein Recht der Gewalt – nur die Juristen nicht! Damit bleibt
der Krieg bloßer Raub. Der Krieg verfolgt ein menschliches Interesse nicht anders 
als Arbeit, Staat, Familie, Regierung, Religion. Weil die Juristen kein Recht der 
patrie anerkennen, können alle Eroberer, „ces destructeurs de patrie“, sich Wohl-
täter der Menschheit nennen. Die Frage nach dem Recht der Gewalt ist die Frage
nach den Grenzen ihres Rechtes. Gerechtigkeit ist Anerkennung von Freiheit und 
Würde, sie tritt auf als Recht der Arbeit, der Intelligenz, der Liebe, des Alters.
Gewalt hat in diesen Bereichen nichts zu suchen. Aber sie hat ihren eigenen
Rechtsbereich, denn sie trägt zur Würde bei. Das Recht der Gewalt zu leugnen, 
wäre, die Menschenrechte zu leugnen. In jedem Rechtsbereich kämpfen Kräfte 
um eine Balance, sie erkennen einander an und kontrollieren einander. Im Völ-
kerrecht ist das Recht der Gewalt das älteste Recht und Quelle aller anderen. Die
Fusion von politischen Einheiten, die Wiederherstellung von Nationen, das inter-
nationale Gleichgewicht kommen aus dem Recht der Gewalt. Die Aufgabe des
Rechts ist Erhaltung: Menschen dürfen andere Menschen nicht unterdrücken, die
Majorität nicht die Minorität. Aber Staaten/Nationen können einander aufsaugen. 
Das bedeutet Zerstörung von Kulturen, Abschlachten von Völkern oder ihrer Aristo-
kratien, Unterdrückung von Sprachen. Im Staatsrecht gibt es keine Entsprechung
zur Eroberung. Aber es gibt Mißbrauch von Privilegien und Revolution. Eine 
Nation, die sich politisch nicht organisieren kann, wird Opfer ihrer Nachbarn.
Proudhon sieht eine Abfolge von droit de la force, droit de la guerre, droit de
gens, droit politique, droit civile, droit économique, droit philosophique (Meinungs-
freiheit) und zuletzt droit de la liberté, ou l’humanité. Die reine Freiheit ist
„l’expression la plus élevée de la force.“
III La guerre dans les formes
Staaten haben eine Würde, sie verlangen Unabhängigkeit und protestieren gegen
Absorption. Der bedingungslose Patriotismus der frühen Staaten ist zurückgetre-
ten. Das Recht der Gewalt ist nur noch gültig, wenn der Krieg einen Sinn hat. 
Bloße Gewalt reicht nicht mehr. Wenn das eroberte Volk nicht assimiliert werden 
kann, ist der Krieg ein Mißbrauch und das Urteil der Gewalt falsch. Die endlosen
Kriege der europäischen Könige haben wenig, die der Revolution und Napoléons
nichts gebracht. Die Völker wurden nationaler. Der Prozeß der Staatenbildung 
stößt uns ab, aber wir erkennen Überlegenheit an. Die Formen des Krieges müs-
sen diesem Ziel dienen. In einem Krieg gegen Piraten ist alles erlaubt, nicht aber
in einem Krieg gegen ein friedliches Volk. Damit kann der Krieg juristisch gefaßt
werden (während Grotius und die Juristen nur auf Milde des Feldherrn hoffen). Er
besteht auf dem Duellcharakter des Krieges mit Waffen auf Gegenseitigkeit. 
IV De la cause première de la guerre
Über den Widerspruch zwischen Idee und Realität des Krieges. Letzte Ursache
der realen Kriege ist der Pauperismus, die Zerstörung des ökonomischen Gleich-
gewichts. Der Krieg ist aus Plünderung entstanden, Eroberung ist Transformation
der Plünderung. Nur für politische Ziele bleibt der Krieg legitim. Die Streitigkeiten
der Regierungen gehen die Völker nichts an. Im bewaffneten Frieden werden
nicht mehr fremde Nationen ausgeplündert, sondern die eigene. Jede Nation muß 
wählen: untergehen oder sich durch die Kosten der Verteidigung zerstören.

485

https://doi.org/10.5771/9783748931645-438 - am 20.01.2026, 00:25:22. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748931645-438
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


V Transformation de la guerre
Der rein politische Krieg wäre reformierbar, weil er Recht ist. Ökonomische Kon-
flikte kann er nicht lösen. Die Völker erwarten vom Krieg, was nur Wissenschaft,
Arbeit, Freiheit geben können. Krieg hat das politische Gleichgewicht geschaffen,
aber Ökonomie und Künste des Friedens müssen es vollenden. Ein Krieg, der
nichts Neues schafft, ist nicht gerechtfertigt. Da niemand die Universalmonarchie
will, hat der Krieg keine Aufgabe mehr. Der Kampf um den Fortschritt findet in der
Ökonomie statt. Das Schwert bringt nur Waffenstillstand, meetings (das meint die
Friedensbewegung) bringen nur heuchlerischen Frieden. Frieden muß Manifesta-
tion des conscience universelle sein. Nur die Arbeiter können den Krieg beenden,
wenn sie das ökonomische Gleichgewicht schaffen.  
Conclusion générale
Unser Recht beruht noch auf den Kriegen. Die Demokraten wollen den Rechts-
fortschritt der großen Friedensverträge aufheben. Aber längst tritt Gerechtigkeit
an die Stelle von Krieg und Christentum: „L’HUMANITÉ NE VEUT PLUS LA
GUERRE.“

Du principe fédératif et de la nécessité de reconstituer le parti de la Révolu-
tion. – Paris : Dentu, 1863. – 324 S.
Neuausgabe in Oeuvres complètes de P.-J. Proudhon. – Paris : Lacroix,
1869. – Bd. 8
Neuausgabe in: Du principe fédératif et oeuvres diverses sur les problèmes
politiques européens. – Paris : Rivière, 1959 (Oeuvres complètes de P.-J. 
Proudhon. – nouvelle edition) S. 253-551 (Standardedition)
Deutsche Übersetzungen:
Über das Prinzip der Föderation und die Notwendigkeit, die Partei der Revo-
lution wiederherzustellen, in: P.-J. Proudhon, Ausgewählte Texte / hrsg. von
Thilo Ramm. – Stuttgart : Koehler, 1963. – S. 193-264 (nur den ersten, theo-
retischen Teil)
Über das Föderative Prinzip und die Notwendigkeit, die Partei der Revoluti-
on wieder aufzubauen / übersetzt von Lutz Roemheld. – 3 Teile. – Frankfurt
am Main (u.a.) : Lang, 1989-1999
1 Der Föderalismus vereint Gerechtigkeit, Ordnung und Freiheit. Autorität
kommt von der Natur, Freiheit von der menschlichen Vernunft. In der Realität 
befinden sich Autorität und Freiheit in kontinuierlichem Kampf. Mit zunehmender 
Entwicklung wird die Autorität unerträglicher (in Großstaaten unerträglicher als in 
patriarchalischen Gruppen), die Freiheit kann sich mehr entfalten. Die Idee der
Föderation, Ordnung aufgrund von Verträgen, kann sich erst mit fortschreitender
Zivilisation entfalten. Staaten sind von Natur expansionistisch, Föderationen 
nicht; Universalföderation ist ein Widerspruch. Schon Europa ist zu groß für eine
Föderation. Aber die Nationalstaaten können Föderationen werden. Dann ist das
europäische Gleichgewicht erreichbar, das zwischen Staaten unerreichbar ist. 
Föderalisierung der großen Staaten setzt allgemeine Abrüstung voraus. Staaten
vernichten den Heimatsinn. In einem föderativen System kann es keine Demago-
gie geben, es rettet das Volk vor der Regierung und vor eigener Torheit. Dieses
neue Staatsrecht braucht eine neue Wirtschaftsordnung. Mit den Klassenkämpfen
werden die starken Regierungen verschwinden.

486

https://doi.org/10.5771/9783748931645-438 - am 20.01.2026, 00:25:22. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748931645-438
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


2 Kritik des Unitarismus und Bellizismus der französischen Demokratie.
Nationalität benötigt keinen Nationalstaat. Das haben die Demokraten nicht begrif-
fen, weil sie das Ziel des Staates, Freiheit, nicht begriffen haben.

Si les traités de 1815 ont cessé d’exister : actes du futur congrès. – Paris :
Dentu, 1863. – 108 S.
Neuausgabe in Oeuvres complètes de P.-J. Proudhon. – Paris : Lacroix,
1869. – Bd. 8 zusammen mit Du principe fédératif
Neuausgabe in Oeuvres complètes de P.-J. Proudhon. – nouvelle edition. –
introduction de Georges Duveau. – Paris : Rivière, 1952 zusammen mit Con-
tradictions politiques, dort S. 327-428 (Standardausgabe)
(Der Titel bezieht sich auf den Ausspruch Napoléons III., daß die Verträge von 
1815 nicht mehr gültig seien.)
II Théorie générale des traités de paix
Verträge sind Akte, die den Sieg einer Macht beurteilen. 1648 und 1815 wollten
die Mächte nicht nur einen Machtzustand anerkennen, sondern einen haltbaren 
Zustand einrichten. Der kann nur auf Recht und Interesse beruhen. 1648 war die 
Idee des Gleichgewichts neu. Das Recht des Siegers ist immer noch der erste
Artikel des Völkerrechts, aber das Recht der Pluralität ist der zweite. Das ist eine
föderalistische Idee, die den Gang der Zivilisation verändert und damit auch die
Staaten im Innern. 1815 war die wechselseitige Garantie der Mächte neu. Das 
Völkerrecht manifestiert sich sukzessiv, nie in abstrakter Weise, es antwortet im-
mer auf eine Notwendigkeit. 1815 mußte Europa neu geordnet werden, auch die
Völker warteten auf eine Neuordnung. Der Wiener Kongreß konnte nur der erste
einer Reihe von Kongressen sein. Die Verträge sind unzerstörbar, müssen aber 
verbessert werden, weil sich die intelligence weiterentwickelt.
IV Des modifications faites aux traités de 1815 et de leurs confirmations
Die Heilige Allianz war im Interesse der Fürsten, hat aber l’ère des principes be-
gonnen. Nationalität und natürlichen Grenzen haben eine gewisse Bedeutung,
sind aber überschätzt. Autochthone Nationen gibt es nicht mehr, der Krieg hat sie
längst zu größeren Einheiten vermischt. Das Staatensystem ist der vorerst letzte 
Stand in diesem Prozeß. Der von Napoléon III. vorgeschlagene Kongreß sollte
nicht die Verträge für gegenstandslos erklären, sondern auf ihrer Grundlage wei-
terarbeiten und ihre Prinzipien stärker hervortreten lassen. Auf Grund der Ent-
wicklung der letzten 25 Jahre muß zu den Prinzipien von 1648 und 1815 ein drit-
tes Prinzip kommen: Verzicht auf Eroberungen und allgemeine Abrüstung.

Puech, Jules-L.
La tradition socialiste en France et la Société des Nations. – Paris : Garnier, 
1921 (Bibliothèque d’information sociale) S. 181-201 Proudhon et la fédéra-
tion des peuples
Krieg ist une manifestation de la conscience universelle und kann deshalb nur 
durch une manifestation de la conscience universelle beendet werden. Etatisti-
sche Lösungen muß Proudhon ablehnen, eine Föderation von Staaten wäre so 
unhaltbar wie ein Erobererstaat. Das föderalistische Prinzip ist nur anwendbar auf 
kleine Staaten. So bleibt nur Frieden als Gleichgewicht. Wir müssen deshalb an
die Tradition der klassischen europäischen Friedensverträge von 1648 und 1815
anschließen und das Vertrauen, das sie geschaffen haben. Statt auf internationa-
le Institutionen setzt Proudhon auf Verträge. Zwischen großen Einheitsstaaten ist

487

https://doi.org/10.5771/9783748931645-438 - am 20.01.2026, 00:25:22. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748931645-438
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


eine internationale Verrechtlichung aber schwierig zu erreichen. Das Problem
eines ewigen Friedens wäre gelöst, wenn die von Proudhon verlangte Ersetzung 
politischer durch ökonomische Organisation vorangetrieben würde. Von Proud-
hon können wir lernen, daß internationale Organisation auf den Prinzipien der
Gerechtigkeit und der Arbeit aufbauen muß. Es ist ein idealistisches Konzept.

Duprat, Jeanne
La conception proudhonienne des facteurs économiques de la guerre et de
la paix, in: Revue internationale de sociologie 37 (1929) 143-172
Krieg ist eine Verletzung ökonomischer Gesetzmäßigkeiten, seine Ursache ist die
Störung des ökonomischen Gleichgewichts. Pauperismus soll auch scheinbar
politische Kriege und Religionskriege erklären. Aber gerade Proudhon hat Sinn
für andere Ursachen der Kriege, so erkennt er den Unterschied zwischen natio-
nalen und politischen Kriegen. Proudhons Ziel ist die gerechte Verteilung nationa-
ler und internationaler Reichtümer. Duprat fragt, ob der Wirtschaftskrieg (in ihrer
Zeit Rohstoffkonflikte) Vorstufe oder Ablösung der Kriege ist. Wirtschaftskriege
sind nicht Proudhons Thema, aber seit 1860 ist der ökonomische Faktor, den
Proudhon erkannt hat, stärker und sein Schluß noch aktueller geworden: nur die
Organisation der Arbeit kann den Krieg beenden.

Grewe, Wilhelm C.
Krieg und Frieden : Proudhons Theorie des Völkerrechts, in: Zeitschrift für 
Politik 30 (1940) 233-245
Seit 1919 ist unklar, was Krieg und was Frieden ist (dauernd werden Kriege ge-
führt mit der Fiktion, sie seien keine Kriege im Sinne des Völkerrechts). Proudhon 
kann bei der Reflexion helfen, weil er nicht an der Begriffsentleerung des positi-
vistischen Völkerrechts beteiligt ist. Er spricht vom Recht des Krieges mit gesun-
dem Menschenverstand gegen die Juristen, so wie man vom Recht der Arbeit,
des Geistes, der Liebe spricht. Der Krieg ist ein Urteilsspruch im Namen der
Macht, das Kriegsrecht ist das Prozessrecht dieses Kampfes, das Völkerrecht 
regelt die Ergebnisse. Grewe lobt den Übergang von formaler Legalität zu sub-
stantiellen Rechtsbegriffen. Proudhon beschäftigt sich mit dem Widerspruch zwi-
schen dieser Idee des Rechtes der Macht und der Wirklichkeit, die vom wirt-
schaftlichen Mangel bestimmt ist. Er will den bewaffneten Frieden beenden, als
größte Last der Völker. Solange wirtschaftliche statt politischer Probleme domi-
nieren, ist der Krieg nicht reformierbar und muß aufgegeben werden. Die von den
Kriegen der Vergangenheit geschaffenen Gegebenheiten, behalten aber ihre 
Gültigkeit. Proudhon wird der von Kriegen bestimmten Geschichte gerecht.

Vernes, Paule-Monique
La guerre selon Proudhon, in: La guerre et ses théories – Paris : PUF, 1970
(Annales de philosophie politique ; 9) S. 71-94
Die Frage nach dem Krieg ist bei Proudhon die politische Frage, wie es zum
Staatensystem kommt. Krieg entscheidet die Konkurrenz zwischen Staaten. In 
diesen Zusammenstößen bilden sich im Laufe der Geschichte Normen heraus.
Ohne diesen Prozeß wäre die Gerechtigkeit nicht zu verstehen. Daß Proudhon
auf dem göttlichen Ursprung besteht, bedeutet in Proudhons üblicher „kantiani-
scher“ Terminologie nur, daß eine ursprüngliche Tatsache akzeptiert werden
muß. Die ursprüngliche Tatsache ist la force. Krieg ist die früheste Manifestation 
der force. Durch die Ursprünglichkeit kommt der force und damit dem Krieg ein

488

https://doi.org/10.5771/9783748931645-438 - am 20.01.2026, 00:25:22. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748931645-438
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


Recht zu, gegen das nicht geklagt werden kann. Das ist Folge der „ungeselligen 
Geselligkeit“ des Menschen. „La guerre exclut Dieu et prend sa place.“ Das Recht 
der force geht dem Recht des Krieges voraus. Recht ist Anerkennung von Würde,
force ist Voraussetzung der Würde und damit Voraussetzung allen Rechtes.
Menschen und Nationen müssen ihren Platz in einer Konkurrenz selber bestim-
men, der Krieg vollzieht notwendige Änderungen in den Beziehungen, Kriegs-
recht und Völkerrecht regeln diese Machtverhältnisse. Der Krieg hat mit dem
Staat ein Substitut geschaffen, das die Konkurrenz der Individuen regelt, damit ist 
er Ursprung aller weiteren Rechte. Aus diesem Begriff des Krieges folgt, daß es 
keinen ungerechten Feind geben kann und Frieden Kampf um Macht bleibt.
Proudhon verurteilt die Kriege der Wirklichkeit, weil sie von dieser Legitimation
des Krieges abweichen. Ökonomische Interessen als Kriegsgrund können nicht
gerechtfertigt werden. Das ist ein anderer Antagonismus als der Streit um die
Bildung neuer politischer Gemeinschaften. Um endlosem Krieg zu entkommen, 
muß die Besonderheit des Politischen anerkannt werden. Proudhon hat begriffen,
daß eine bloße Wirtschaftsordnung ohne staatliche Strukturen die Separation von 
Politik und Ökonomie nicht leisten kann. In Proudhons Föderalismus geht es um
die Bedingungen für eine Konkurrenz, die nicht gewalttätig wird.

Hoffman, Robert L.
Revolutionary Justice : the Social and Political Theory of P.-J. Proudhon. –
Urbana, Ill. : Univ. of Illinois Pr., 1972. – S. 261-275
Proudhon nennt jeden Konflikt „guerre“, so wird „Krieg“ Basis aller menschlichen
Dynamik. Er glorifiziert den Krieg, um die Transformation des Antagonismus zu 
zeigen. Antagonismus der Kräfte verschwindet auch in der bürgerlichen Gesell-
schaft nicht: Frieden muß dynamisch sein, auf ökonomische Balance und Gerech-
tigkeit gegründet. Wenn force Recht schafft, hat jeder Mensch sein Recht, weil er
force hat. Menschen dürfen einander nicht zerstören und können einander nur
durch gegenseitige Hilfe entwickeln. Antagonismen, in denen forces einander
zerstören statt in ein Gleichgewicht zu bringen, sind nicht länger Krieg. Konstruk-
tiver Antagonismus ist der zentrale Begriff von La guerre et la paix. Proudhon hat 
keine Terminologie für eine dynamische Gesellschaft, so werden la guerre, la
force, le droit, l’esprit guerrier überstrapaziert. In De la justice ist das Gleichge-
wicht zu statisch, La guerre et la paix soll das korrigieren. Proudhon teilt nicht die 
üblichen Vorstellungen des 19. Jahrhunderts, daß Fortschritt hauptsächlich tech-
nisch, ökonomisch und kulturell ist. Fortschritt ist Weg zur Freiheit; Gerechtigkeit
und Freiheit gibt es nur als historische Bewegung.

Roemheld, Lutz
Zu Proudhons Friedens- und Konflikttheorie, in: Von der freien Gemeinde
zum föderalistischen Europa : Festschrift für Adolf Gasser zum 80.
Geburtstag / hrsg. von Fried Esterbauer ... – Berlin : Duncker & Humblot, 
1983. – S. 93-119
Proudhon nennt Konflikte in einer Gesellschaft und zwischen Gesellschaften
„Krieg“. Frieden ist nicht das Ende des Antagonismus, sondern Transformation
von gewaltsamer zu vertraglicher Konfliktaustragung. Frieden muß ständig neu
geschaffen werden, er kann nur aus seinem Gegensatz verstanden werden (wie 
der Krieg auch). Nötig ist der Ausbau des Rechtes, zwischen den Staaten und als 
droit économique. Das kann gelingen, wenn der Pauperismus als Hauptursache

489

https://doi.org/10.5771/9783748931645-438 - am 20.01.2026, 00:25:22. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748931645-438
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


des Krieges beendet wird. Gerechtigkeit ist eine Kraft, die Ausgleich schafft. Nur 
föderalistisch verfaßte Gesellschaften sind zu internationalem Frieden fähig, weil
nur sie auf zunehmende Verrechtlichung hin angelegt sind. Die Organisation
friedlicher Beziehungen zwischen Gesellschaften bleibt vage, aber Proudhon hat
erkannt haben, daß zwischen der Struktur einer Gesellschaft und den Beziehun-
gen zwischen Gesellschaften eine Wechselwirkung besteht.
Roemheld präsentiert Proudhon als Beispiel dafür, daß Friedensforschung in 
Beziehung zur Philosophie bleiben muß.

Held-Schrader, Christine
Sozialismus und koloniale Frage. – Göttingen : Muster-Schmidt, 1985. – S. 133-
174 Proudhon : ökonomische Deutung und moralische Verurteilung des
Expansionszwanges der «Eigentümergesellschaft»
Proudhon ist Imperialismustheoretiker, weil er Kolonialinteressen aus Widersprü-
chen ungleicher Verteilung erklärt, letztlich erklärt er Expansion aus Unterkon-
sumtion. Damit deutet er 1840 die Orientkrise und noch die Analyse des Pau-
perismus in La guerre et la paix sind von dieser Theorie geprägt. Internationale
Investitionen führen zu Abhängigkeit. Der Krieg zwischen den Mächten wird jetzt
noch durch Kapitalexport/Absatzmärkte hinausgeschoben. Seine Argumente sind 
utilitaristisch (nicht nachhaltig) und moralisch (gegen Engländer, gegen Juden, 
gegen „molochisme judaico-britannique“). Proudhon lehnt ökonomische Expansion
ab und preist zivilisatorische Expansion, eine Mischung aus Geschichtsfortschritt
und Rassismus. Auch hier erwartet er mit der Zeit einen Gleichgewichtszustand.
Denn letztlich muß er Kolonialherrschaft wie jede Herrschaft ablehnen.

Amodio, Luciano
Guerra e pace in Proudhon, in: Il politico 53 (1988) 643-678
Proudhons guerre dans les formes kann mit Vattels reguliertem Krieg zwischen
Kollektiven identifiziert werden. Force sozialisiert und daraus entsteht alles Recht
und aller Fortschritt. Droit de la force ist wie jedes Recht pazifistisch, es impliziert 
nicht unbedingt den Krieg. Wegen „dem Schweigen der Götter“ sind wir aber auf 
Entscheidungen durch Krieg angewiesen. Guerre dans les formes ist legitim, ver-
liert aber seine Legitimität, wenn Beherrschung der Unterworfenen nicht möglich 
ist. Damit ist guerre dans les formes nach der Französischen Revolution und in 
der Zeit des Nationalismus nicht mehr vorstellbar. Der Weg zum Frieden hat bei
Proudhon zwei Etappen: eine negative, politische und eine positive, soziale. Poli-
tisch sieht Proudhon seit 2500 Jahren einen Weg zum Gleichgewicht, mehr als 
Gleichgewicht ist auf diesem Weg nicht möglich.

Jourdain, Éduard
Proudhon, dieu et la guerre : une philosophie du combat. – Paris : Harmat-
tan, 2006. – 248 S. (Ouverture philosophique)
Proudhon steht zwischen dem Idealisten Kant (nach dem eine Verfassung die 
Leidenschaften einhegen kann) und dem Materialisten Marx (nach dem erst das
Ende des Kapitalismus Ende aller Antagonismen sein wird). Proudhon will une
paix belliciste, der absolute Frieden ist die Hölle. Krieg ist das Bewegende der
Weltgeschichte. Proudhon war immer Gegner der freiwilligen Unterwerfung, die-
sen Kampf führt er in La guerre et la paix fort. Droit de force kommt als Begriff bei 
Proudhon schon 1840 vor, jetzt wird er näher bestimmt: Anerkennung der Souve-
ränität jeder gesellschaftlichen Einheit (auch die Familie kann sich nur durch ein 

490

https://doi.org/10.5771/9783748931645-438 - am 20.01.2026, 00:25:22. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748931645-438
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


eigenes Recht behaupten). Frieden ist Ende des Massakers, nicht Ende der
Antagonismen. Krieg und Frieden sind Formen des Antagonismus. Kampf ist créa-
tion, innerer Kampf, sozialer Kampf, Kampf mit der Natur. Da klingt Proudhon
schon nach Nietzsche: „se distinguer, se definier, c’est être; de même que se 
confrondre, et s’absorber, c’est se perdre.“ Diese Philosophie des Kampfes ist
gegen Hierarchien gerichtet. Die Kirche kann den Frieden nicht bringen, weil sie
göttliche Wahrheiten von außen bringen will. Seit der Französischen Revolution
bestimmt die Freiheit. Justice ist Anerkennung. Das Friedensprojekt des Staates
unterdrückt die „Freiheiten“, ohne Sicherheit zu schaffen. Der Staat kann den
Krieg nicht transformieren, das kann nur eine neue soziale und ökonomische
Ordnung. Kampf bringt eine kontinuierliche Regeneration der Gesellschaft durch 
die sozialen Gruppen. Nur Kampf kann Frieden bringen.

Pritchard, Alex
Justice, Order and Anarchy : the International Political Theory of Pierre-
Joseph Proudhon. – London (u.a.) : Routledge, 2013. – 223 S. (The New In-
ternational Relations)
ch. 6 The historical sociology of war : order and justice in Proudhon’s La
Guerre et la Paix
Proudhons Untersuchung folgt den drei Stadien Comtes. In theistischen Gesell-
schaften dominieren militärische und religiöse Führer, Zeiten kriegerischer Reiche 
waren Zeiten der Fortentwicklung des Rechtes. Die atheistische Gesellschaft der
metaphysischen Periode kann den Krieg nicht legitimieren. Erst die Wissenschaft 
erkennt das Recht der Stärke. Wir müssen die moralischen Aspekte des Krieges 
begreifen, um zu verstehen, warum Menschen bereit sind zu töten und zu ster-
ben. Alle Rechte beruhen auf Anerkennung menschlicher Würde. Würde zeigt
sich in der Bereitschaft diese Rechte zu behaupten. Alle Rechte beruhen auf dem 
Krieg und dem Kriegsrecht, die allein Stabilität für die Völker bringen. Proudhon
ist mit Kant einig: innere Ordnung setzt äußere Ordnung voraus. Das Recht ist
nicht einfach das Recht des Siegers. Ohne droit de la force wären alle Institutio-
nen/Macht nur Tyrannei. Die Demokraten wollen Institutionen völlig neu aufbau-
en, sie begreifen nicht, daß dazu ein droit de la force gebraucht wird. Die realen
Kriege des Pauperismus können nicht legitimiert werden. Die Ökonomen setzen
die Identifizierung von Krieg und Plünderung in die Frühzeit, Proudhon sieht in 
der Gegenwart strukturell gewordene Plünderung. Bei Comte wurde der Krieg 
transformiert, als Krieger durch Industrielle ersetzt wurden; bei Proudhon werden
Industrielle durch Arbeiter ersetzt, um den Frieden zu schaffen.
ch. 7 Anarchy, mutualism and the federative principle
Proudhons Ordnungsidee war immer Föderalismus: weder Anarchie noch Herr-
schaft. Das europäische Gleichgewicht kann so verstanden werden, La guerre et
la paix endet optimistisch. Die spätere Formel, daß das 20. Jahrhundert födera-
listisch sein wird oder Beginn eines tausendjährigen Fegefeuers, zeigt wachsen-
den Pessimismus. Wir müssen Proudhons Prophezeiung anerkennen: wenige
Jahre später war das europäische Gleichgewicht zerstört.

Pierre Malardier (1818-1894), Lehrer, 1849-50 Abgeordneter, Exil, Teilnehmer 
der Internationalen Friedens- und Freiheitsliga, wegen Teilnahme an der Pariser
Kommune verbannt, war einer der wenigen aus Proudhons Umkreis, die zu inter-

491

https://doi.org/10.5771/9783748931645-438 - am 20.01.2026, 00:25:22. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748931645-438
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


nationalen Fragen schrieben. Er kritisiert Schiedsgericht und Kongreß und ver-
langt eine wirkliche Föderation von Republiken (für das europäische Gleichge-
wicht würde eine Monarchie in Frankreich reichen, aber Europa braucht mehr als
Gleichgewicht). Tatsächlich geht es um eine neue Karte Europas: Gleichgewicht
durch Föderationen (Österreich und Preußen werden in die Länder zerlegt, aus 
denen sie bestehen, Rußland auf seinen nationalen Kern reduziert). Zweifel an
der Friedensfähigkeit des bourgeoisen Rechtsstaats gibt es nicht. Malardier hält 
sich an die real existierende Schweiz und an Kants Friedensschrift (er ist wohl 
der erste, der in direkter politischer Absicht wieder auf Kant zurückgreift). Den
Bezug zu Proudhon würde man nicht merken, wenn dieser nicht so häufig als 
Autorität zitiert würde. In der Einschätzung der Verträge von 1815 als Ausgangs-
punkt weiterer Verrechtlichung will er ihm nicht einmal folgen (Solution de la
question européenne : confédération europénne ; réalisation du droit internatio-
nal. – Bruxelles 1861).

Nicolas Villiaumé (1818-1877), Anwalt, Historiker und Ökonom auf der Seite der
radikalen (Sozial-)Demokratie, beendete sein Lehrbuch der Ökonomie mit einer 
Aufforderung an Frankreich, erneut das Universum zu beherrschen, diesmal nicht 
in der brutalen Weise des Altertums, sondern durch „la vertu et l’abondance“ 
(Nouveau traité d’économie politique 1857, II, 316). Sein Buch über den Krieg 
wenige Jahre später versichert, daß der Krieg von Ökonomie und Moral verurteilt 
wird, aber sein Recht selbst von den Besiegten akzeptiert wird. Es ist ein unkon-
zentriertes Sammelsurium von Kriegsrecht, Militärpolitik, Strategie, Taktik, Bür-
gerkrieg, alles immer sehr historisch und wenig ökonomisch. Am ehesten könnte 
das Ziel sein, den notwendigen Krieg zu rechtfertigen – für nationale Unabhängig-
keit und zur Rettung von durch Tyrannen unterdrückten Völkern. Man kann das 
Buch lesen als ein Zeichen, wie unsicher die französische Linke war, wie sie mit 
dem Krieg umgehen sollte. Er klingt im Jahr von Proudhons La guerre et la paix
fast wie eine Parodie auf Proudhons Phänomenologie des Krieges und ohne 
Proudhons Dialektik des Friedens (L’esprit de la guerre. – Paris 1861).

4.1.5 Liberale Ökonomen
Die Unterscheidung zwischen Geist der Eroberung und Geist der Industrie ist 
eine Tradition seit Montesquieu, Constant und Say (siehe Bd. I, 391-396, 448-
454). Das bleiben Grundtexte für das 19. Jahrhundert. Die französischen Öko-
nomen des 19. Jahrhunderts mißtrauen dem Staat (das ist in England im 19.
Jahrhundert nie so prononciert). Dunoyer, Bastiat, Molinari, Leroy-Beaulieu haben
den Staat denunziert. Bastiat hat den Gegensatz von Produktion und Plünderung
zu einem universalen Analyseinstrument machen wollen. Die französischen éco-
nomistes sind eine Kampfgemeinschaft für Freihandel und Frieden. Als Analysen,
warum die Freihandelsallianz der Ökonomen und Weinexporteure gegen protek-
tionistische Allianz der Fabrikanten und Bauern (und zunehmend auch Sozialis-
ten) chancenlos blieb: Alex Tyrrell, ‚La Ligue Française’ : the Anti-Corn Law Lea-
gue and the Campaign for economic Liberalism in France During the Last Days of
the July Monarchy, in: Rethinking Nineteenth-Century Liberalism : Richard Cob-

492

https://doi.org/10.5771/9783748931645-438 - am 20.01.2026, 00:25:22. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748931645-438
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


den Bicentenary Essays / ed. by Anthony Howe and Simon Morgan. – Aldershot
2006; David Todd, L’identité économique de la France. – Paris 2008. Die franzö-
sische Friedensbewegung wurde, stärker als in anderen Ländern, von Ökonomen 
geführt, weil sie aus der Freihandelsbewegung kam. Charles Dunoyer, Joseph
Garnier, Horace Say, Gustave de Molinari und Paul Leroy-Beaulieu haben eine
Rolle auf Friedenskongressen und in Friedensgesellschaften gespielt, v.a. aber 
der ehemalige Saint-Simonist und spätere liberale Ökonom Michel Chevalier und
der Führer der französischen Friedensbewegung Frédéric Passy.

4.1.5.1 Frédéric Bastiat
1801-1850, Kaufmann und Grundbesitzer, Publizist für Interessen des Weinhan-
dels. Seit 1846 Organisator der französischen Freihandelsbewegung. 1848-1850
Abgeordneter in Konstituante und Legislative. 

In Frankreich hatte die Freihandelsbewegung keinen Erfolg, Bastiat führte das auf 
die Schwäche der französischen Demokratie zurück. Er schreibt gegen die belli-
zistische Republik. Bastiat war einer der führenden liberalen Publizisten des 19.
Jahrhunderts. Pareto hat ihn als Moralisten klassifiziert, nicht als Ökonomen. Die 
Wiener Schule des Liberalismus, die mit Bastiat eine subjektive Werttheorie
gemeinsam hat, hat ihn verdrängt (Menger nannte ihn einen „Advocaten“, 
Schumpeter einen „bather who enjoys himself in the shallows and then goes 
beyond his depth and drowns“). Im Zuge des Neoliberalismus (dem es an Klassi-
kern fehlt) gab es eine Bastiat-Renaissance mit Internet-Fan-Seiten, einer (geschei-
terten) Gesamtausgabe und einer (vielleicht noch nicht gescheiterten) englischen 
Werkausgabe. 

Über Bastiat wird viel geschrieben, aber fast immer sind es Einführungen, die
einander ähneln. Vgl. aber: Dean Russell, Frédéric Bastiat and the Free Trade
Movement in France and England 1840-1850. – Genève 1959 (die Buchhan-
delsausgabe 1965 ist gekürzt); Philippe Solal/Abdallah Zouache, Ordre natu-
rel, raison et catallactique : l’approche de F. Bastiat, in: Les traditions
économiques françaises 1848-1939 / sous la direction de Pierre Dockes… –
Paris 2000. – S. 565-577; Robert Leroux, Political Economy and Liberalism in
France : the Contributions of Frédéric Bastiat. – London 2011 (französ. Origi-
nal 2008). 

Bastiats libertäre Apologie der Harmonien des Selbstinteresses ist auch für Ver-
hältnisse des 19. Jahrhunderts flach. Aber das Kriegskapitel ist spannend, weil es 
die Grenzen der auf natürliche Harmonien gegründeten Theorie zeigt. Es ist eine
Variante von Bastiats berühmter Polemik gegen die Staatsgewalt (L’etat, in: 
Journal des débats Sept. 25, 1848, in: Oeuvres complètes IV (1870) S. 327-341).
Ökonomische Harmonie liegt nicht in der Natur des Menschen, sondern muß
durch Organisation des Friedens erlangt werden. Der Krieg ist die Erklärung,
warum die Welt doch (noch) nicht ökonomisch/harmonisch eingerichtet ist. Basti-
at hat aus der Abfolge von Geist der Eroberung und Geist der Industrie einen 
historisch offenen Gegensatz gemacht: Die harmonische Welt der Ökonomie wird
es nur geben, wenn die Menschheit sich von dem Wunsch, unverdient zu Reich-

493

https://doi.org/10.5771/9783748931645-438 - am 20.01.2026, 00:25:22. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748931645-438
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


tum zu kommen, frei gemacht hat. Er kann keinen ökonomischen Mechanismus
nennen, der einen Weg vom Kriegssystem zum Friedenssystem erzwingt. Grund-
lage der Ökonomie ist die Moral (so wie ihr Ziel das Lob Gottes ist). Der libertäre
Ökonom greift auf das Evangelium als Quelle der Sozialwissenschaft zurück, der
katholische Pazifist Gratry kann sich als sein Schüler sehen. Wegen des Krieges
muß der Dogmatiker der ökonomischen Harmonien den Weg zur Soziologie von
Krieg und Frieden beginnen. Auch politisch ist der Ökonom nicht wirklich naiv: der 
Pazifist Bastiat ist so patriotisch wie Franzosen aller couleur. Nachdem im Juni
1848 die Armee gegen revolutionäre Arbeiter gebraucht wurde, vertagt er die
Abrüstung (Wilhelmus van der Linden, The International Peace Movement 1815-
1874. – Amsterdam 1987. – S. 277-285. 398-403).

Paix et liberté ou le budget républicain. – Paris : Gratiot, 1849. – 88 S.
Neuausgabe in: Oeuvres complètes t. V (1863) 407-467.
Neudruck New York 1971 (in der Reihe Garland Library of War and Peace) 
Engl. Übersetzung in: “The Law”, “The State”, and Other Political Writings 
1843-1850. – Indianapolis 2012 (The Collected Works of Frédéric Bastiat)
Ausgangspunkt von Bastiats Friedensschrift ist nicht der Frieden, sondern die
Stabilisierung der Republik durch einen ausgeglichenen Etat. Durch Abrüstung
können Steuern gesenkt werden. Gegen eine Republik, die sich in der Tradition
des griechischen und römischen Republikanismus sieht und einen falschen Frei-
heitsbegriff mitschleppt. Für französischen Einfluß bringt „la force brutal“ nichts,
ist eher hinderlich. Einfluß kommt aus Ideen, aus Institutionen, aus „le spectacle 
de leur succès“: Die großen internationalen Ereignisse waren italienische Renais-
sance, englische Revolution 1688, amerikanische Unabhängigkeitserklärung,
französische Revolution 1789. Bastiat geht nicht davon aus, daß Großbritannien
oder die USA per se friedlich seien, die Kriege der letzten Jahre haben überall
gezeigt, daß der Geist der Regierenden der Krieg ist, der Geist der Regierten der
Frieden. Deshalb muß Solidarität der Völker organisiert werden. Die Franzosen
haben die Aufgabe, dazu die Initiative zu ergreifen. Das Prinzip der neuen Außen-
politik lautet: „so wenig Kontakte zwischen den Regierungen wie möglich; so viele
Kontakte zwischen den Völkern wie möglich“ (ein Cobden-Zitat). An einen Über-
fall auf Frankreich glaubt er nicht. Auch die Könige, die den Herd der Revolution 
unterdrücken möchten, haben mehr von einem friedlichen, ungerüsteten und
sozial befriedeten Frankreich. Wichtig ist der freie Handel. Dann werden wir eine 
europäische Balance haben, die balance du commerce.

Harmonies économiques. – 2me ed., augmentée des manuscrits laissés par 
l’auteur.  – Paris : Guillaumin, 1851. – S. 498-509 Guerre
(aus dem Nachlaß, die Aufl. 1850 erhält dieses Kapitel noch nicht)
Neuausgabe in Oeuvres complètes 1854-1855 als t. VI.
Englische Übersetzung: Economic Harmonies. – Princeton, N.J.: Van Nostrand, 
1964.
Menschen kennen zwei Wege, um zu Reichtum zu kommen: arbeiten und steh-
len. Das industrielle System ist auf domination de la nature gerichtet, das kriege-
rische System auf domination des hommes. Die Neigung, andere auszuplündern,
gehört zur Natur des Menschen. Deshalb ist Idolatrie des Selbstinteresses unan-
gebracht. Altertum und Feudalismus haben nicht auf Handel, Industrie, Arbeit
gesetzt. Ein ökonomischer Mechanismus, der zum Frieden führen kann, ist die

494

https://doi.org/10.5771/9783748931645-438 - am 20.01.2026, 00:25:22. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748931645-438
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


höhere Produktivität der Arbeit. Der Produzent schafft Güter, der Räuber ver-
schiebt sie nur. Wenn der Produzent sich verteidigen muß, schafft er weniger 
Güter. Gott hat angeordnet, daß der Mensch vom friedlichen Kampf mit der Natur
lebt, aber überall herrscht permanenter Raub. Alle Länder sind vom Krieg betrof-
fen: Sklaverei und Aristokratie sind die Folgen. Den Eroberern gehören Wohl-
stand, Künste, Eleganz, militärischer Pomp, sie bestimmen die öffentliche Mei-
nung. Raub und Produktion sind beide in der menschlichen Natur verwurzelt, es
wird ein langer Prozeß sein, bis das Raubwesen aus der sozialen Welt ver-
schwunden sein wird. 
Das Buch ist eine Mischung aus ökonomischer Anthropologie und anti-
sozialistischer Polemik; die Interessen der Menschen sind in Harmonie (das
rechtfertigt Politik der Freiheit) und nicht antagonistisch (das würde Politik des 
Zwanges rechtfertigen). Die erste Ausgabe 1850 ähnelt noch einer traditionellen 
ökonomischen Analyse (im Ton freilich kaum noch). Unter den Zutaten 1851, die 
das nicht vollendete Hauptwerk schaffen sollten, dominieren die „ökonomischen“
Begründungen für radikale Reduktion des Staates und der Appell zum Frieden.

4.1.5.2 Gustave de Molinari
1819-1912, kurz Professor in Brüssel und Antwerpen, lange ökonomischer Publi-
zist in Frankreich und Belgien. Herausgeber des Économiste belgique 1855 -
1867, des Journal des Débats 1870-1876 und des Journal des Économistes
1881-1909. Aktiv in Bastiats Freihandels-Association; Teilnehmer des Friedens-
kongresses in Paris 1849, belgischer Vizepräsident des Genfer Friedenskongres-
ses 1867. Zur Biographie: David M. Hart, Gustave de Molinari and the Anti-Statist 
Liberal Tradition, Pt. I, in: Journal of Libertarian Studies 5 (1981) 263-290.

Molinari ist Erbe der libertären französischen Ökonomie von Say bis Bastiat, Apo-
loget der freien Unternehmen, Feind des Sozialismus. Er ist der libertärste Autor
dieser Schule, selbst in der Sicherheitspolitik setzt er auf konkurrierende Sicher-
heitsunternehmen. Diese Vision war aber Fluchtpunkt einer weltgeschichtlichen 
Entwicklung, die in der Annäherung an natürliche ökonomische Gesetze besteht, 
vgl. Cours d’économie politique (1855) und Les lois naturelles de l’économie poli-
tique (1887). Das Thema seiner Bücher ist meist die Frage, warum dieser Zustand 
erst am Ende der Geschichte erreichbar ist. Molinari ist, wie andere Autoren des 
19. Jahrhunderts, vor allem ein Autor der Krise des Jahrhunderts. Die Weltge-
schichte ist der Weg vom Krieg zum Frieden und vom Monopol zur Konkurrenz.
Die Staatsmonopole des Zeitalters des Ackerbaus und des Handwerks waren
legitim als Sicherung gegen barbarische Völker. Im Zeitalter der Großindustrie, 
des internationalen Handels und des weltweiten Arbeitsmarktes (den Molinari seit 
1846 propagiert (den Molinari seit 1846 propagiert mit der Idee einer internationa-
len Arbeitsvermittlung) sind die barbarischen Völker bedeutungslos geworden
und der Krieg hat seinen Sinn verloren. Aber Militarismus, Etatismus, Protektio-
nismus und Kolonialismus sind nicht verschwunden (Ausbreitung der Zivilisation
und Erschließung weltweiter Ressourcen für die Zivilisation akzeptiert Molinari, 
aber das sollen private Unternehmen und ihre privaten Sicherheitsdienste leisten).
Molinari, der in seinem frühen Aufsatz über Sicherheitsunternehmer erklärt hatte,

495

https://doi.org/10.5771/9783748931645-438 - am 20.01.2026, 00:25:22. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748931645-438
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


es gäbe keine Sozialwissenschaft, sondern nur Wirtschaftswissenschaft, ist
gezwungen eine Klassenanalyse vorzulegen, um zu erklären, warum der Krieg
überlebt hat: Die produzierenden Klassen haben immer noch nicht genügend
Einfluß im Staat, der weiter den expansionistischen Interessen der militärischen
und administrativen Klassen dient. Diese Themen bestimmen alle späten Bücher
Molinaris von L’évolution économique du dix-neuvième siècle (1880) über
L’évolution politique et la revolution (1884), Les lois naturelles de l’économie poli-
tique (1887), Notions fondamentales d’économie politique et programme écono-
mique (1891) und von Comment se résoudra la question sociale (1896) bis zu
Les problèmes du XXe siècle (1901) und Économie de l’histoire : théorie de 
l’evolution (1908); diese Bücher unterscheiden sich wenig, nur die stärker auf das
Thema Krieg konzentrierten von 1898 und 1899 werden unten referiert. Molinaris
Bedeutung liegt in der Weitergabe der Lehre vom Frieden durch Industrie und
Freihandel von einer Generation Mitte des 19. Jahrhunderts zu einer Generation 
um 1900. Um 1880 ist das in einer Zeit des Protektionismus und Imperialismus
kaum von analytischem Wert. Spannender sind seine Zweifel an seinem Argu-
ment. Damit die Rolle des Staates für die innere Sicherheit absterben könnte, 
braucht die Gesellschaft mehr Moral und Religion. Die Rolle des Staates für die
äußere Sicherheit könnte durch dauerhaften Frieden absterben. Eine direkte 
Beziehung zwischen Moral und Frieden stellt er nicht her, zu sehr ist er damit 
beschäftigt, sich vom Moralismus der Friedensbewegung zu distanzieren. Aber er
benötigt einen Umschwung der öffentlichen Meinung, die endlich begreift, daß 
der Krieg sinnlos geworden ist. Molinari ist weltgeschichtlich ein Optimist, aber er
teilt Kants Befürchtung, daß die Natur durch neue Kriege zum Frieden schleifen
muß.

Molinaris eigener Beitrag zur Friedensbewegung war die Idee einer Liga der 
neutralen Staaten: Im Zeitalter der Interdependenz werden auch neutrale Staaten
von den Kriegen ihrer Nachbarn geschädigt und haben damit ein Recht, den 
Frieden zu erzwingen. Die Idee der Liga der Neutralen selber ist nicht ganz neu
(es hatte solche Ligen im Amerikanischen Unabhängigkeitskrieg und in den bri-
tisch-französischen Kriegen um 1800 gegeben mit dem begrenzten Ziel, Durch-
suchung neutraler Schiffe durch die britische Flotte zu beenden), neu ist aber die 
Begründung bei Molinari: Die neuen kommerziellen Interessen haben ein neues 
Völkerrecht geschaffen. Diese Idee hat er 1849 angedeutet unter dem Namen
einer Heiligen Allianz der Geschädigten. Entwickelt hat er sie im Krimkrieg, als er
die Westmächte wie eine Liga der Neutralen behandelt (die der Türkei selbstlos 
gegen den Russischen Angreifer beistehen). Seit 1887 empfiehlt er die Liga in
der sich abzeichnenden Konfrontation zwischen zwei Bündnissen in Europa. Die
Idee beruht immer auf der Teilnahme der Großmacht Großbritannien. Molinari hat 
die Propaganda der Friedensbewegung gegen den Krieg begrüßt, aber an eine
„force morale de l’opinion“ hat er nie geglaubt. Seine Liga ist ein militärisches 
Bündnis, das durchsetzen soll, daß Eroberungskriege unter zivilisierten Staaten
unmöglich werden. Justiz benötigt Gewalt, einer force matérielle muß mit einer
force matérielle begegnet werden. Die Öffentlichkeit weiß das, deshalb hat die 
Friedensbewegung so wenig Anhang. Molinari weiß aber, daß seine Politik Rück-
halt in der öffentlichen Meinung braucht und regt deshalb 1887 eine Association 
pour l’établissement d’une Ligue des neutres an. Molinaris Texte zur Ligue des 

496

https://doi.org/10.5771/9783748931645-438 - am 20.01.2026, 00:25:22. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748931645-438
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


neutres von 1855 bis 1896 sind im Anhang seines Buches Grandeur et déca-
dence de la guerre (1898) S. 258-304 gesammelt; der zweite Teil dieses Buches 
ist die systematischste Darstellung der Liga. Silberner, der sich als einziger mit
Molinaris Theorien zu Krieg und Frieden beschäftigt hat, erkannte, wie wenig der
Ökonom Molinari auf die Spontaneität der Ökonomie vertraut. 

Molinari wurde von der internationalen Friedensbewegung geehrt. Die Liga der
Neutralen spielt in Vorschlägen der Interparlamentarischen Union in den 1890er 
Jahren und in der Friedensbewegung im Ersten Weltkrieg und in den Diskussio-
nen um Neutralität in der Zwischenkriegszeit eine Rolle (mit den USA anstelle
Großbritanniens). Aber der Freihandelspazifismus war am Ende des 19. Jahr-
hunderts bereits von einer Sache französischer und englischer Libertärer zu einer
Sache englischer Sozialliberaler geworden. Norman Angell zitiert Molinari als
einen Einfluß auf seine Lehre, daß der Krieg im Zeitalter der ökonomischen Inter-
dependenz nutzlos geworden sei. Aber auch Angells Themen der nationalisti-
schen öffentlichen Meinung und der kollektiven Verteidigungsallianzen, die wie
Institutionen kollektiver Sicherheit genommen werden, sind bei Molinari vorge-
prägt. Vilfredo Pareto war sein Schüler, zunächst im libertären und pazifistischen
Widerspruch gegen den Staat, später im Übergang von der Ökonomie zur Sozio-
logie. Pareto lobt ihn, wo er Bastiat tadelt: Molinari habe gewußt, daß die ökono-
mische Wissenschaft nicht reicht, um eine gegebene soziale Organisation zu
beurteilen; zunehmend habe er deshalb soziologische und moralische Argumente
integriert. Pareto hat von Molinari die Frage nach der Verzögerung der ökonomi-
schen Weltordnung übernommen, aber nicht den Glauben an eine baldige Über-
windung dieser Krise. Vgl. Vilfredo Pareto, Les systèmes socialistes (1902-03),
in: Oeuvres complètes V (1965) II, 69f.; Fiorenzo Mornati, Gustave de Molinari e
Yves Guyot nella formazione del pensiero paretino fino al Cours d’économique
politique, in: Economia, sociologia e politica nell’opera di Vilfredo Pareto / a cura 
di Corrado Malandrino e Roberto Marchionetti. – Firenze 2006. – S. 247-271. Das
libertäre Interesse an Molinari seit Murray Rothbart, der nur Molinaris frühe dog-
matische Schrift über die Produktion der Sicherheit würdigt, ist ein Rückschritt
hinter diese Historisierung. Heute gibt es zwei nach Molinari benannte Institute: 
eines in Belgien, das seinen Namen allein der nationalen Traditionspflege ver-
dankt, und eines in den USA zur Propagierung des „market anarchism“.

De la production de la sécurité, in: Journal des économistes 22 (1849) 277-
290
Neudruck in: Gustave de Molinari, Questions d’économie politique et droit 
public. – Paris : Guillaumin, 1861, t. II, 245-270
Deutsche Übersetzung: Über die Produktion von Sicherheit, in: Aufklärung 
und Kritik, Sonderheft 2 (1998) 117-130
Menschen leben gesellschaftlich zur Befriedigung ihrer Bedürfnisse. Ein wichtiges
Bedürfnis ist Sicherheit; Menschen sind bereit, einen beträchtlichen Teil ihres 
Arbeitsertrages dafür auszugeben. Auch die Produktion von Sicherheit sollte frei-
er Konkurrenz unterliegen. Ein freier Sicherheitsunternehmer, der mit seinen 
Kunden einen Vertrag schließt, kann seine Macht nicht mißbrauchen, wenn die
Kunden sich an einen anderen Sicherheitsunternehmer wenden können. Willkür
gibt es erst durch Monopol, Justiz wird dann teuer und taugt nicht viel. Krieg ist

497

https://doi.org/10.5771/9783748931645-438 - am 20.01.2026, 00:25:22. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748931645-438
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


Kampf zwischen mit Sicherheitsmonopol ausgestatteten Staaten um Ausdehnung
ihres Marktes. „Krieg ist die notwendige, unausweichliche Folge der Einrichtung
des Sicherheitsmonopols.” Unter freien Sicherheitsproduzenten kann es keinen
Krieg geben, potentielle Kunden können nicht erobert werden. Wenn ein Sicher-
heitsunternehmer versucht, ein Monopol zu errichten, würden sich die anderen
zusammenschließen. „Ebenso wie der Krieg die natürliche Folge des Monopols
ist, ist der Friede die natürliche Folge der Freiheit.”
Eine Parallelversion gibt es in Molinaris Dialogen Les soirées de la rue Saint-
Lazare : entretiens sur les lois écononomiques et défense de la propriété. – Paris
1849. Der 11. Dialog (S. 303-337), der die Diskussion über Sicherheit enthält, ist 
englisch übersetzt in: David M. Hart, Gustave de Molinari and the Anti-Statist
Liberal Tradition Pt. III, Appendix, in: Journal of Libertarian Studies 6 (1982) 88-
102. Hier hat Molinari bereits seine Ablehnung des Nationalstaates formuliert.  

Paix-Guerre, in: Dictionnaire de l’économie politique / sous la direction de
Ch. Coquelin et G. Guillaumin. – Paris : Guillaumin t. II (1853) 307-314
In den frühesten Zeiten der Menschheit war Krieg unvermeidbar. Die Menschen
hatten immer Vorstellungen des Gerechten und Guten, zugleich haben sie aber
niedrige Triebe und können sich nur schwer an Produktion gewöhnen. Die frühen, 
von Barbaren umgebenen Staaten mußten kriegerisch sein. Die römische Maxime 
Si vis pacem, para bellum war der Situation antiker Völker angemessen. Die 
Situation hat sich geändert. Hohe Militärbudgets und die Ausrichtung der Regie-
rungen auf Krieg sind Überreste aus einer Zeit, als Kriege noch Sinn hatten. Der
ewige Frieden kann nicht Frucht einer künstlichen Organisation sein, sondern
kommt natürlich aus der allmählichen Abschwächung des Kriegsrisikos. Dazu 
müssen nicht alle Beuteinstinkte verschwunden sein, es reicht, daß das Interesse
an Freiheit das Interesse an Monopolen übertrifft. Unglücklicherweise haben die
classes industrieuses, die am Frieden Interesse haben, zu geringen Einfluß auf
die Regierung, es dominieren bürokratische und militärische Interessen. Deshalb 
wird die Kriegsgefahr betont. Der Despotismus, der administrative und militäri-
sche Interessen vertritt, und der Sozialismus, der Administration der freien Pro-
duktion vorzieht, sind Feinde des Friedens. Durch Ausweitung der freien Produk-
tion kann der Frieden die Rolle erhalten, die im Altertum der Krieg hatte.
Dictionnaire II, 314-315 über Friedensgesellschaften und Friedenskongresse lobt
Molinari das Bemühen, die öffentliche Meinung zu ändern, kritisiert aber das
übertriebene Vertrauen in Völkerkongreß und Schiedsgericht.  

La paix perpétuelle est-elle une utopie?, in: Journal des économistes 2 ser.,
11 (1856) 33-56
Auch als Einleitung von Molinaris Biographie des Abbé de Saint-Pierre 1857
Krieg ist ein schlechtes Verfahren der Entscheidung von Konflikten zwischen
Staaten. Als noch um die Existenz der Staaten gekämpft wurde, war ein besseres
Verfahren nicht möglich. Zurecht verwarf Ancillon alle Alternativen (Universalmo-
narchie, Völkergerichtshof, Verfassungen, Fortschritte der Vernunft und der
Moral), aber er kannte das neue Element des 19. Jahrhunderts noch nicht: zuneh-
mender Verkehr zwischen den Nationen und daraus entstehende gemeinsame
Interessen. Aus Kriegen, die nur die direkt betroffenen Staaten angingen, ist eine
Last für alle zivilisierten Völker geworden. Aus den neuen Interessen wächst ein
neues Völkerrecht. Die gemeinsame Diktatur der fünf Großmächte muß ein con-

498

https://doi.org/10.5771/9783748931645-438 - am 20.01.2026, 00:25:22. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748931645-438
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


cert universelle werden. Dieser rechtliche Zustand wird durch Freihandel und 
Friedenspropaganda vorbereitet. Auch Friedenspropaganda ist Popularisierung 
der Prinzipien der politischen Ökonomie. Der Frieden kann nicht improvisiert wer-
den, die Ursachen müssen bearbeitet werden: „der ewige Frieden ist eine späte, 
aber schmackhafte und großartige Frucht am Baum der Zivilisation.” 

Le Congrès européen. – Bruxelles (u.a.) : Lacroix, Verbroeckhoven, 1864. –
52 S.
Nach einem Überblick über Friedenspläne und Föderationen der Frühen Neuzeit
betont Molinari die Rolle der Heiligen Allianz und des folgenden europäischen
Konzerts. Hegels Einwände gegen diese Interventionspolitik sind veraltet: Krieg 
ist zunehmend schädlich. Staaten haben ein Recht Verträge zu schließen, durch
welche sie ihr Recht, Krieg zu führen, aufgeben. Krieg ist ein Urteil und Exekution
dieses Urteils, aber er ist unvollkommen und barbarisch. Es ist unbezweifelt, daß 
Gerichte der Selbstjustiz überlegen sind und daß Nationen über ihre eigenen 
Angelegenheiten nicht gut urteilen. Die Machtunterschiede zwischen den Natio-
nen können zwar durch Allianzen ausgeglichen werden, perfekt wäre aber nur
eine force publique. Zu dieser überlegenen Ordnung wird es nicht kommen, inter-
nationale Ordnung müßte den mächtigen Staaten aufgezwungen werden. Legiti-
mationsbasis für ein europäisches Konzert ist das Interesse der Neutralen. Das
Konzert von 1815 hatte die kleineren Staaten kontrolliert, das neue Konzert soll
die Großmächte bändigen. Ein ständiger Gerichtshof braucht eine Gewalt, der
keine Armee einzelner Großmächte gewachsen wäre.

Grandeur et décadence de la guerre. – Paris: Guillaumin, 1898. – 314 S.
Teil I Grandeur de la guerre
Überblick über die Weltgeschichte des Krieges: Der Krieg schafft und festigt 
Staaten. Seit der Fortschritt der Rüstung eine Invasion von Barbaren unmöglich 
gemacht hat, verliert der Krieg seinen Zweck und kann die Idee des ewigen Frie-
dens aufkommen. Der bewaffnete Frieden bringt keinen Fortschritt an Sicherheit.
Teil II Décadence de la guerre
Daß der Krieg so lange fortdauert, liegt an der politischen Schwäche der Indust-
rie. Der Staat hat sein Monopol für innere und äußere Sicherheit bewahrt, die
Großunternehmer haben sich mit den alten militärischen Führungsklassen ver-
bunden. Die herrschende Klasse sieht den Staat als ein Unternehmen und hat ein 
Interesse, Umfang und Bedeutung des Unternehmens zu vermehren. Das nach-
revolutionäre Regime hat so wenig Interesse am Frieden wie das vorrevolutionä-
re. In der Industriegesellschaft hat die Mehrheit Interesse am Frieden, aber zu
wenig Macht, um den Frieden durchzusetzen. Die Kosten des bewaffneten Frie-
dens sind untragbar, aber wenn eine Macht rüstet, müssen alle Mächte folgen.

Esquisse de l’organisation politique et économique de la société future. –
Paris : Guillaumin, 1899. – XXVII, 242 S.
Englische Übersetzung: The Society of Tomorrow : a Forecast of its Politi-
cal and Economic Organisation. – London : Fisher Unwin, 1904
Neudruck New York 1971 in der Reihe Garland Library of War and Peace
Teil I State of war
Von kämpfenden Horden über militarisierte Staaten bis zur Sinnlosigkeit des
Krieges: er nutzt nur noch militärischen und bürokratischen Klassen und schadet 
den produzierenden Klassen.

499

https://doi.org/10.5771/9783748931645-438 - am 20.01.2026, 00:25:22. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748931645-438
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


Teil II State of peace
Frieden als permanenter Zustand zwischen zivilisierten Staaten ist nur durch kol-
lektive Garantie der Staaten erreichbar. Den Lasten des bewaffneten Friedens
muß, erzwungen oder freiwillig, europäische Einigung folgen. Durch allgemeine
Abrüstung werde freie Verfassungen (bisher werden Staaten durch Gewalt zu-
sammengehalten und können kein Recht auf Sezession anerkennen), Menschen-
rechte (Rechte der Staaten über Leben, Freiheit und Besitz der Bürger sind durch 
den Kriegszustand begründet), Ende der Steuern (sie sind Kriegsressourcen)
möglich. An die Stelle des Staatsmonopols treten konkurrierende Sicherheitsun-
ternehmen. Die Regierungen werden aber versuchen, weiter die Macht der nicht-
industriellen Klasse zu vermehren, er hofft auf demokratische Institutionen und 
öffentliche Meinung. Am Ende steht ein Traktat über Ökonomie ohne Grenzen für 
Kapital, Güter und Arbeit. Die Ausbreitung der Zivilisation wird weitergehen, nicht 
mehr als staatliche Kolonialbildung, sondern als kommerzielle Unternehmungen
konkurrierender Unternehmen. 

Silberner, Edmund
The Problem of War in Nineteenth Century Economic Thought. – Princeton,
N.J. : Princeton Univ. Pr., 1946, Neudruck New York 1972 (The Garland
Library of War and Peace) S. 114-129
Molinaris Friedenstheorie beruht völlig auf historischer Entwicklung: der Krieg war
einst zum Überleben nötig, zivilisierte Nationen sind aber nicht länger gefährdet,
jetzt kostet der Krieg mehr als er einbringt. Das war zu Molinaris Zeit nicht mehr
originell und ist nicht überzeugend. Aber während Say den Frieden aus den Interes-
sen der industriellen Klassen hervorgehen ließ, begreift Molinari die Notwendig-
keit internationaler Organisation. Die Vorschläge – Liga der neutralen Staaten
und Internationales Gericht mit Exekutivgewalt – erklärt Silberner für nutzlos, weil
Molinari sie mit der Fortdauer der Souveränität der Staaten vereinbar hält.

Augustin Cournot (1801-1877), Mathematiker, hoher Funktionär in der Wissen-
schaftsverwaltung. Er war von Herkunft kein Ökonom, doch das 20. Jahrhundert 
kennt ihn fast nur noch als Pionier mathematischer Modelle in der ökonomischen 
Analyse. Cournot interessierte sich für die Prognoseleistungen von Wissenschaf-
ten, v.a. für die Belastbarkeit von allgemeinen Harmonie-/Gleichgewichtsannahmen.
Es ging um Bestimmung der Grenzen von Bastiats universellen Harmonien, die 
dem Leibnizianer Cournot an sich nicht fremd waren: Die Kräfte im Innern der
Staaten können durch die ökonomische Wissenschaft kalkuliert werden, in inter-
nationalen Beziehungen kann man dagegen nur Macht kalkulieren. Das Mäch-
tegleichgewicht ist nicht das abstrakte Gleichgewicht der Mathematiker. Stabilität 
war immer nur vorübergehend erreichbar, die europäische Geschichte ist mehr
von Kriegen, Zerstörungen und gebrochenen Allianzen geprägt als von stabilem 
Gleichgewicht. Der bewaffnete Frieden mit seinem Wettrüsten führt zum Ruin der
Staaten. Ändern könnten das nur die Vereinigte Staaten von Europa oder ein
internationaler Gerichtshof. Recht läßt sich aber nicht voll auf Nationen anwen-
den. Man kann hoffen, daß eine Veränderung der innerstaatlichen Verhältnisse 
eine Veränderung der internationalen Beziehungen bringt, aber wissenschaftlich
können wir davon nichts wissen. So bleibt allein die Mächtebalance (Considéra-

500

https://doi.org/10.5771/9783748931645-438 - am 20.01.2026, 00:25:22. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748931645-438
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


tions sur la marche des idées et des événements dans les temps modernes
(1872) II/6 De l’avènement de la politique moderne et de l’idée de l’équilibre poli-
tique). Cournot ist von Soziologen als ein Vorläufer von Max Webers Analyse der
Ablösung von Vitalität und Politik durch Rationalität und Bürokratisierung beachtet
worden. Aber auch diese Prognose wendet er nicht auf internationale Beziehun-
gen an. Vgl.zu Cournot: R. Ruyer, L’humanité de l’avenir d’après Cournot. – Paris 
1930; Friedrich Jonas, Geschichte der Soziologie II (1968) 155-159; François 
Vatin, Économie politique et économie naturelle chez Antoine-Augustin Cournot.
– Paris 1998. 

Paul Leroy-Beaulieu (1843-1916), 1872 Professor an der École Libre des
Sciences Politiques, 1880 am Collège de France Nachfolger seines Schwieger-
vater Michel Chevalier. Biographie: Dan Warshaw, Paul Leroy-Beaulieu and Estab-
lished Liberalism in France. – De Kalb, Ill. 1991. Leroy-Beaulieu war der führende 
französische liberale Ideologe des späten 19. Jahrhundert: Anhänger anti-
etatistischer Ökonomie, Moralist der individuellen Initiative als Grundlage der Zivi-
lisation, Schumpeters Vorläufer in der Verklärung des Unternehmers als Innova-
tor, Gegner des Sozialstaates (auch die frivolité der Verträge zur internationalen
Regelung von Arbeitsbeziehungen hat er bekämpft, L’état moderne et ses fonc-
tions. – Paris 1890. – S. 350). Vgl. Dan Warshaw a.a.O. (Deutung als Apologet
der grande bourgeoisie); Leiko Kurita, Paul Leroy-Beaulieu and his ‚Cheap
Government’, in: European Economists of the Early 20th Century, Vol. 1, Studies 
of Neglected Thinkers of Belgium, France, the Netherlands and Scandinavia. –
Cheltenham 1998. – S. 190-207. Seine Statistiken zeitgenössischer Kriege waren
die bekanntesten Texte der Friedensforschung der Zeit, von der Ligue Internatio-
nale et Permanente de la Paix und ihrer englischen Schwesterorganisation geför-
dert. Verluste der Gesamtwirtschaft durch Krieg waren traditionell ein Argument
der Friedensbewegung, so umfassend war es nie belegt worden (diese Arbeiten
sind ein Beispiel für seine Methode: faktennah, mit der Versicherung, diese Fak-
ten sprächen für sich selbst). Vgl. Les guerres contemporaines (1853-1866) :
recherches statistiques sur les pertes d’hommes et de capitaux. – Paris 1868,
engl. u.d.T.: Contemporary Wars (1853-1866) : Statistical Researches Respec-
ting the Loss of Men and Money Involved in Them. – London 1869, Neudruck in: 
Internationalism in Nineteenth-century Europe : the Crisis of Ideas and Purpose /
ed. by Sandi E. Cooper. – New York 1976. – S. 387-436 (The Garland Library of
War and Peace); ders., Recherches économiques, historiques et statistiques sur 
les guerres contemporaines (1853-1866). – Paris 1869. In seinen ökonomischen 
Lehrbüchern hat Leroy-Beaulieu zu Frieden und Krieg nur wenig gesagt, das aber
klar: Erste Aufgabe des Staates ist, Sicherheit zu bieten. Staaten, die nicht
rüsten, müssen das Schicksal Chinas fürchten (das damals gerade von Japan
angegriffen worden war). Er polemisiert gegen „les économistes purement senti-
mentaux“, die voreiligen Vorhersagen des ewigen Friedens glauben und auf
Schiedsgerichte und „d’autres belles idées“ vertrauen. Er polemisiert auch gegen
die Idee, daß dem Ètat militaire et féodal ein État industriel folgen werde (Traité
theorique et pratique d’économie politique – Paris 1896. – IV, 678-680). Damit
verwirft Leroy-Beaulieu, der zu den ersten Mitgliedern der Ligue Internationale et
Permanente de la Paix gehört hatte, am Ende des 19. Jahrhundert die Friedens-

501

https://doi.org/10.5771/9783748931645-438 - am 20.01.2026, 00:25:22. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748931645-438
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


theorie der Ökonomen dieses Jahrhunderts. Leroy-Beaulieu war einer der eifrigs-
ten Kolonialautoren der frühen Dritten Republik. Er argumentiert nationalistisch,
daß das kleine Frankreich zwischen den Mächten eine nordafrikanische Extensi-
on braucht (er begann als Autor im Empire libéral im Gefolge Prevost-Paradols, 
des bekanntesten Vertreters dieser Idee), und ökonomisch, daß in Asien und 
Afrika der Fortschritt des wachsenden Wohlstandes spontan nicht erreichbar 
sei. Ungleiche Entwicklung begründet das Recht auf und die Pflicht zur Inter-
vention europäischer Staaten. Es ist unnatürlich und ungerecht, daß die Zivili-
sation sich auf einen kleinen Teil der Welt beschränken soll. Dieses Argument 
ist aus dem Völkerrecht seit Jahrhunderten bekannt, Leroy-Beaulieu rechnet es
um in Begriffe der Verzinsung von Investitionen: Es gibt ein Recht auf Koloni-
sierung, weil die Verzinsung in Übersee höher ist als in Europa. Kolonisierung
ist nur als Erziehungsmission oder als Vormundschaft gerechtfertigt, Kolonialisten 
und Eingeborene müssen einander tolerieren. Auch ein diszipliniertes, harmo-
nisches Erziehungsunternehmen kann, selbst für Indien, Jahrhunderte Vormund-
schaft bedeuten. Vgl. De la colonisation chez les peuples modernes. – Paris
1874, weitere Auflagen 1882, 1886, 1891, 1902, 1908; L’Algérie et la Tunisie. –
Paris 1887, weitere Auflagen 1897, 1913. Literatur: Agnes Murphy, The Ideology
of French Imperialism 1871-1881. – Washington 1948 (Neudrucke 1968 und
1977). – S. 103-175; Dan Warshaw a.a.O. S. 78-105, 135-138; Philippe Hugon,
Le pensée libérale française et la colonisation : l’oeuvre de Leroy-Beaulieu, in:
Les traditions économiques françaises 1848-1939 / sous la direction de Pierre 
Dockes… – Paris 2000. – S. 565-577; Osama W. Abi-Mershed, Apostles of 
Modernity : Saint-Simonians and the Civilizing Mission in Algeria. – Stanford, Cal. 
2010. – S. 203-210 (über Leroy-Beaulieus wachsenden Widerspruch gegen die
französische Assimilierungspolitik).

4.2 Großbritannien
England ist das klassische Land des (Frei-)Handelspazifismus, aber wir sind in 
der Verlegenheit, einen klassischen Text zu nennen, in dem Freihandel und Frie-
den in eine theoretisch anspruchsvolle Beziehung gebracht werden. Die Behand-
lung des Krieges und des Friedens bei britischen Ökonomen ist stereotyp, es ist 
eine Fortsetzung der Kritik der ökonomischen und kolonialistischen Monopole bei 
Adam Smith und Jeremy Bentham. Auf allen Seiten der handelspolitischen De-
batten standen Smith-Schüler. Es ging um Politik (den Schutz der Großgrundbe-
sitzer, die den britischen politischen Prozeß beherrschten, und die labilen Koali-
tionen vor den Parteienbildungen der 1860er Jahren), da sind keine großen The-
orien zu erwarten. Die Theoretiker bevorzugen alle Freihandel, betonen aber den 
Unterschied zwischen Theorie und Politik. Daß Freihandel für die internationalen
Beziehungen vorteilhafter sei als Isolation durch Schutzzölle, weil Handel wech-
selseitige Abhängigkeit bringt, wurde von den Ökonomen geteilt, aber nicht als 
ein Gegenstand angesehen, der in den Bereich der Ökonomie fällt (Nassau Senior,
Three Lectures on the Transmission of Precious Metals from Country to Country
and the Mercantile Theory of Wealth. – London 1828. – S. 49-51; J. R. McCul-

502

https://doi.org/10.5771/9783748931645-438 - am 20.01.2026, 00:25:22. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748931645-438
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


loch, The Principles of Political Economy with Some Inquiries Respecting their
Application. – 4th ed., 1843. – S. 153-160, ähnlich John Stuart Mill). Die Kritik
eines falschen Verlangens nach nationaler Unabhängigkeit ist alles, was die 
Ökonomen zu Richard Cobdens Freihandelsbewegung beisteuern. Zur Fremdheit
zwischen ökonomischer Wissenschaft und Freihandelsbewegung: Mark Blaug, 
Ricardian Economics : a Historical Study. – New Haven 1958. – S. 202-212; Wil-
liam D. Grampp, The Manchester School of Economics. – Stanford, Cal. 1960.
Auch nach dem Sieg des Freihandels warnen Ökonomen davor, allein auf öko-
nomische Mechanismen zu setzen. J. E. Cairnes erklärte, laissez-faire sei kein
Satz der Wissenschaft, “as if there were no such things in the world as passion, 
prejudice, custom, esprit de corps, class interest, to draw people aside from the
pursuit of their interests in the largest and highest sense!” (Political Economy and
laissez-faire, in: Essays in Political Economy. – London 1873. – S. 232-264).
Auch in Großbritannien fordert die akademische Ökonomie Ergänzung durch 
Psychologie und Soziologie.

Nassau Senior (1790-1864), Anwalt, Ökonomieprofessor, Regierungsberater. Er
schrieb über Außenpolitik, aber das sind keine ökonomischen Schriften. An einer
Nation interessiert ihn „her pride, her vanity, her ambition“. Die Nationen haben 
zu viel Stolz und sind immer in Gefahr sich zu überschätzen. Sie haben keine
Freunde, die sie konsultieren, und kein Tribunal, vor dem sie etwas klären könn-
ten. So gibt es nur ein Verfahren: abschätzen, welchen Eindruck der eigene
Standpunkt auf andere macht (France, America, and Britain, in: Edinburgh Re-
view, April 1842, Neudruck in: Historical and Philosophical Essays. – London
1865, vol. I, 1-90). Senior setzt auf Balance gegen einen Angreifer, an weitere 
Regeln glaubt er nicht: „the attempt to bind nations by mere moral sanctions, is to
fetter giants with cobwebs.“ Staaten wissen, daß sie force und boldness zeigen
müssen, und sind deshalb ängstlich bemüht, nicht als ängstlich zu gelten. Sie
halten sich aber durchaus an the public opinion of nations, die im Völkerrecht
ausgedrückt ist. Es gibt keine stabile internationale Rechtsprechung, aber auch
kaum Hinweise, daß Staaten das mißachten, was sie für das Recht halten. Wenn
die Regeln vollständiger und klarer würden, wäre „dispute rare and brief“ (The
Law of Nations, in: Edinburgh Review, April 1843, in: Historical and Philosophical 
Essays I, 138-254). Senior stimmt mit Mill darin überein, daß internationalen Be-
ziehungen nicht durch Ökonomie erklärt werden können.

Die Comteanische Bewegung, die in Großbritanien durchaus Anhang hatte, ar-
gumentierte zwischen europäischer Politik und ethisch-religiösen Wandlungen;
soziologische Argumente sind selten. Henry Dix Hutton (1824-1907), Anwalt,
Bibliothekar am Trinity College Dublin, Comte-Übersetzer, folgt Comte darin, daß 
wir uns erst in der Übergangsperiode von der militärischen zur industriellen
Gesellschaft befinden. Industry (agriculture, manufacture, commerce, banking) ist 
noch nicht so die Grundlage der modernen Gesellschaft, wie Krieg die Grundlage 
der alten gewesen war. Noch muß bewaffnete Intervention als internationaler 
Schutz verteidigt werden – eine Apologie des Krimkriegs (Modern Warfare: its
Positive Theory, and True Policy. – London 1855). Wie bei dem anderen briti-
schen Comteaner Frederic Harrison (s.o.) kann man den Eindruck haben, es gehe
nur um ein dauerhaftes britisch-französisches Bündnis: Wie bei Harrison soll die-

503

https://doi.org/10.5771/9783748931645-438 - am 20.01.2026, 00:25:22. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748931645-438
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


ses Bündnis Ausgangspunkt einer Western Confederation sein, ein Modell kollek-
tiver Sicherheit, das vom Ersten Weltkrieg bis zur NATO-Gründung den Internatio-
nalismus von Norman Angell und Alfred Zimmern dominieren wird. 1870 war Hut-
ton Mitglied im Anglo-French Intervention Committee und verlangte ein britisches
Eingreifen in den Deutsch-Französischen Krieg zur Bewahrung des “general
peace of confederated Europe.” Mit einem Schiedsgericht können solche Kon-
flikte nicht gelöst werden, man benötigt “a League of international Defence” 
(Europe’s Need and England’s Duty. – London 1870). Zu Frederic Harrisons
politischer Publizistik oben Abschnitt 2.3.1.3.

Die Bewegungen, die in Großbritannien als sozialistisch bezeichnet wurden, vor
allem die Chartisten der 1840er Jahre, stehen in einer britischen radikalen Tradi-
tion, in der es um Parlamentsreform, Ausdehnung des Wahlrechts und Bändi-
gung aristokratischer Korruption ging; Veränderungen der Besitzstruktur blieben
Minderheitsforderungen. Diese Bewegungen sind wichtig für die Vorgeschichte
der Internationalen Arbeiterassoziation, aber im Land der Weltwirtschaft schwei-
gen die Sozialisten zur Weltwirtschaft. Robert Owen (1771-1858), der philan-
thropische Unternehmer, der am Anfang der britischen sozialistischen Tradition 
steht, scheint eine Ausnahme zu sein. Sein ursprünglicher Antrieb war nicht der
Krieg, sondern Pauperismus. Ihn trieb die Angst um, daß die britische Industriali-
sierung zu weit gegangen ist und daß mit der aufholenden Industrialisierung
anderer Länder ein deindustrialisiertes, pauperisiertes Großbritannien bleibt. Am
Anfang seines öffentlichen Wirkens hatte er die auf dem Aachener Kongreß 1818 
versammelten Mächte aufgefordert, seine Einrichtungen zu studieren; mit seinem
System würden die Regierungen in Friedenszeiten weniger Verbrecher haben
und im Krieg bessere Soldaten. Gar zu rasch verspricht er dann die noch nie
dagewesene Möglichkeit „to establish a permanent system of peace, conservati-
on, and charity ... to supersede the system of war, destruction, and almost every
evil, arising from uncharitable notions among men ...“ (Selected Works of Robert
Owen. – London 1993. – I, 267). Die Vernunftwidrigkeit des Krieges bleibt auf 
seiner Liste der Vernunftwidrigkeiten des gegenwärtigen Systems und das Ver-
sprechen des Friedens auf seiner Liste der Versprechen der Vernunft. Aber er 
wird nie klar, warum veränderte Lebensbedingungen der Arbeiter den Frieden 
bringen. Owen ist ein klarer Vertreter der Deutungen, die Hans Morgenthau „Science 
of Peace“ genannt hat: „the science of the inference of circumstances over mankind 
will speedingly enable all nations to discover, not only the evils of war, but the
folly of it“ (Report to the County of Lanarck (1820), ebd. I, 327). Aber statt öko-
nomischer Wissenschaft – Owen kam sowohl als Unternehmer wie als Sozialist
mit wenig ökonomischen Denken aus –, sind es Erziehung zur Vernunft (beim
späten Owen wird der Chiliasmus der Rationalität immer schriller) und harmoni-
sche Gemeinschaften. In den sozialistischen Organisationsentwürfen kommen
„internationale Beziehungen“ nur als Besuche zwischen den harmonischen
Gemeinschaften vor. Er hat zu einer Föderation zwischen den USA und Großbri-
tannien und auch der ganzen Welt aufgerufen. Wie die Staaten und die harmoni-
schen Gemeinschaften zusammenpassen, bleibt unklar. Albert Thomas, Grün-
dungsdirektor der Internationalen Arbeitsorganisation, hätte seine Organisation 
gerne in der Tradition des Owen von 1818 gesehen, konnte aber nicht ver-
schweigen, wie wenig konkret Owens Ende der Kriege durch Arbeitsorganisation

504

https://doi.org/10.5771/9783748931645-438 - am 20.01.2026, 00:25:22. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748931645-438
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


war (Quelques notes sur Robert Owen et la législation internationale du traivail,
in: Mélanges offerts a M. Charles Andler. – Strasbourg 1924. – S. 323-333).

Vgl. J. F. C. Harrison, Robert Owen and the Owenians in Britain and America
: the Quest for the New Moral World. – London 1969; Gregory Claeys, Re-
ciprocal Dependence, Virtue and Progress : Some Sources of Early Socialist
Cosmopolitanism and Internationalism in Britain, 1750-1850, in: Internationa-
lism in the Labour Movement 1830-1940 / ed. by Frits von Holthoon and
Marcel van der Linden. – Leiden 1988, vol. I, 235-258; ders., Citizens and 
Saints : Politics and Anti-Politics in Early British Socialism. – Cambridge 1989 (wich-
tig für Owens Weltbild zwischen rationalistischem Millenarismus, Erziehungsbewe-
gung, Gemeinschaftsbildung).
Zu Owens (ungehörten) Aufrufen zur Föderalisierung der ganzen Welt:
Thomas Richard Davies, Educational Internationalism, Universal Human
Rights, and International Organisation : International Relations in the Thought 
and Practice of Robert Owen, in: Review of International Studies 40 (2014)
729-751.

Silberner 1946 behandelt McCulloch (S. 52-58), Cobden (S. 60-62), John Stuart
Mill (S. 62-67) und dessen Anhänger Cairnes und Fawcett (S. 67-68).

4.2.1 Richard Cobden
1804-1865, Textilhändler in Manchester, außenpolitischer Publizist, Sprecher der
Anti-Corn Law League 1838-1846, Mitglied des Parlaments 1841-1857 und 1859-
1865. Er handelte 1860 den britisch-französischen Handelsvertrag aus, der als
Beginn einer neuen Welt des Freihandelspazifismus gefeiert wurde. Zur Biogra-
phie: John Morley, The Life of Richard Cobden. – London 1881 (ein Grundwerk
des britischen Internationalismus und des Cobden-Kultes); Nicholas C. Erdsall,
Richard Cobden – Independent Radical. – Cambridge, Mass. 1986. Eine gute 
Aufsatzsammlung zu diversen Aspekten von Cobdens Politik und Ruhm: Rethin-
king Nineteenth-Century Liberalism : Richard Cobden Bicentenary Essays / ed. 
by Anthony Howe and Simon Morgan. – Aldershot 2006. Als Einführung: A. J. P. 
Taylor, The Trouble Makers : Dissent over Foreign Policy 1792-1939. – London
1957. – S. 50-66; Peter Cain, Capitalism, War and Internationalism in the
Thought of Richard Cobden, in: British Journal of International Studies 5 (1979) 
229-247 (= Einleitung des Nachdrucks von Cobdens Political Writings 1995).

Cobden war die führende Person der Anti-Corn Law League, einer außerparla-
mentarischen Bewegung, die ein Parlament von Landbesitzern zum Aufgeben
der Getreide-Schutzzölle zwang. Er war der angesehenste Sprecher der briti-
schen und europäischen Friedensbewegung in der Mitte des Jahrhunderts: ohne
selber Mitglied einer Friedensgesellschaft zu sein, identifizierte er die Themen,
die in der britischen und europäischen Öffentlichkeit über den Kreis der religiösen
Pazifisten hinaus konsensfähig waren. Er führte den Kampf gegen die Außenpoli-
tik Palmerstons, die fast jedes Jahr eine Intervention oder Androhung einer Inter-
vention brachte. Langfristig hat er damit den Ton für die neue Liberale Partei
angegeben. Zur Freihandelsbewegung: Norman McCord, The Anti-Corn Law

505

https://doi.org/10.5771/9783748931645-438 - am 20.01.2026, 00:25:22. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748931645-438
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


League : 1838-1846. – London 1958; Paul A. Pickering / Alex Tyrell, The Peo-
ple’s Bread : a History of the Anti-Corn Law League. – London 2000. Zum Starkult
um Cobden: Simon Morgan, From Warehouse Clerk to Corn Law Celebrity : the
Making of a National Hero, in: Rethinking Nineteenth-Century Liberalism a.a.O. S.
39-55. Zu Cobdens Bedeutung für die Friedensbewegung: Wilhelmus van der
Linden, The International Peace Movement 1815-1874. – Amsterdam 1987;
David Nicholls, Richard Cobden and the International Peace Congress Move-
ment, 1848-1853, in: Journal of British Studies 30 (1991) 351-376; Martin Ceadel,
Cobden and Peace, in: Rethinking Nineteenth-century Liberalism a.a.O. S. 189-
207 (Ceadels Aufsatz ist eine Verdichtung seiner Darstellungen in The Origins of 
War Prevention : the British Peace Movement and International Relations, 1730-
1854. – Oxford 1996 und Semi-Detached Idealists : the British Peace Movement
and International Relations, 1854-1945. – Oxford 2000). Zu Cobdens parlamenta-
rischem Kampf gegen Interventionen und Kriege: Miles Taylor, The Decline of 
British Radicalism, 1847-1860. – Oxford 1995.

Ein Theoretiker war er nicht. Er schätzte Bastiats ökonomische Harmonien, hat 
aber nie versucht, wie dieser seiner Politik eine Theorie zu geben. Ein Ökonom 
mußte er nicht sein, weil sein Glauben an ökonomische Harmonien noch zu 
unangefochten war. Sein Ziel war der Abbau aristokratischer Privilegien. Die briti-
sche radikale Tradition kann ihm noch die Soziologie ersetzen (eine soziologi-
sche Theorie wurde erst nach Cobdens Tod nötig, als von den Liberalen mehr als
der Abbau alter Privilegien verlangt wurde und die liberale Partei zum ersten Mal
zerbrach). Zu Cobdens physikotheologischem Weltbild: Boyd Hilton, The Age of
Atonement : The Influence of Evangelicalism on Social and Economic Thought
1785-1865. – Oxford 1988. – S. 189-202, 246-248 (über die christliche laissez-
faire-Tradition, in deren Licht Cobden auch Adam Smith liest); David Stack,
Phrenological Friends : Cobden and His ‚Father Confessor’ George Combe, in: 
Rethinking Ninetheenth-Century Liberalism (s.o.) S. 23-38. Cobden war berühmt 
für griffige Maximen: “Commerce is the grand panacea, which, like a beneficent
medical discovery, will serve to inoculate with the healthy and saving taste for
civilisation all the nations of the world”. Oder: “As little intercourse as possible
betwixt the governments, as much connection as possible between the nations of 
the world.” Oder: „Free trade is the international law of the Almighty“ (das soll ein
„favourite sentiment“ gewesen sein, aber in seinen Schriften und Reden wurde es 
so nicht gefunden). Es ist nicht möglich, aus solchen Maximen ein System zu
konstruieren. Cobdens einziger Bezug auf Theorie ist Kritik. Er protestiert gegen 
aristokratische Politik und außenpolitischen Aktivismus ohne necessità. Er erkennt
Interesse und Ehre als Kriegsgründe an, kann aber bei den Kriegen seiner Zeit
nur Korruption und Inkompetenz erkennen. Auch sein Prinzip der Nichtinterven-
tion wird nicht dogmatisch präsentiert, sondern ganz von England aus gesehen und
anti-aristokratisch formuliert. Seine Kritik der Mächtebalance ist resolut historisch
und auf England bezogen. Sein Maßstab ist immer das Nationalinteresse, gese-
hen als Interesse des Volkes im Gegensatz zum Interesse der Aristokraten. Die 
Welt Cobdens ist eine nationale Welt. Für das mächtige England zählen letztlich
nur Frankreich als ebenso mächtiger Nachbar und die USA als Vorbild eines
mächtigen Staates ohne aristokratische Sicherheitspolitik. Cobden kennt kein
einheitliches internationales System. Auf dem Kontinent können andere Zustände

506

https://doi.org/10.5771/9783748931645-438 - am 20.01.2026, 00:25:22. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748931645-438
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


herrschen, aber das ist dann eine andere Welt mit einem anderen Entwicklungs-
stand. Die Welt als Ganzes ist noch nicht am Ende ihres Weges zum Frieden. 
Man darf Cobden nicht auf Maximen mit einem unbestimmten Zeithorizont und
mit unbestimmten Machtressourcen reduzieren. Hans Morgenthau nennt unter
den Vertretern der Scheinwissenschaft vom Frieden vor allem Cobden (nur 
Woodrow Wilson wird etwas häufiger genannt), er tadelt Cobdens Idee einer
„foreign politics without politics“ und lobt dessen Widerspruch gegen den liberalen 
Interventionismus (Scientific man vs. power politics. – Chicago 1946). Tatsächlich
ist Cobdens Lehre ein Realismus für England und fürs 19. Jahrhundert. Die Situa-
tion einer zur Isolation fähigen größten Macht war nur damals gegeben. Der
deutsche Sieg 1870 wird auch in England für das Nachdenken über den Krieg
eine Zäsur sein. Um solche historischen Grenzen seiner Lehre zu antizipieren, 
fehlen Cobden die theoretischen Voraussetzungen. Martin Ceadel hat bei Cob-
den eine Entwicklung von einem frühen Utopismus zu einem späten Realismus
erkennen wollen. Das Material gibt für eine so starke These nicht genug her.
Cobden war immer anti-utopisch, aber er gestattete sich Ausblicke auf Werte und
Möglichkeiten, die nicht ausformuliert werden. In einer seiner letzten großen 
Reden vor der Aufhebung der Getreidezölle schließt er mit einem Ausblick auf 
den ewigen Frieden: Freihandel ist die Analogie zur Gravitation, durch ihn werden
Menschen über alle Antagonismen der Rasse, des Glaubens und der Sprache
zusammengebracht und in den “bonds of eternal peace” verbunden. Da deutet er
einen historischen Rahmen an: So könnte in 1000 Jahren das Bedürfnis zu
machtvollen Reichen mit gigantischen Armeen und Flotten absterben und die
Menschen eine Familie werden, in der die Früchte der Arbeit frei ausgetauscht
werden. Dann wird die Erde regiert werden, wie heute innerhalb der Staaten 
regiert wird (Speeches on Questions of Public Policy. – London 1870, I, 362-363,
Manchester 15. Januar 1846). Solche Visionen mögen Cobden motiviert haben, 
aber in seinen Reden geht es darum selten und in seinen Schriften nie. Er hält
Freihandelsbewegung und Friedensbewegung weitgehend auseinander. Er stellt
die Freihandelsbewegung nicht als Friedensbewegung dar, auch wenn er der
Friedensbewegung zu erklären versucht, warum sie sich für Freihandel engagie-
ren sollte (vgl. seinen Brief an Henry Ashworth am 12. April 1842 in: The Letters
of Richard Cobden I (Oxford 2007) S. 267-268 und seinen Vortrag vor der Peace
Society am 14. Mai 1842, referiert im Herald of Peace, July 1842; zitiert bei 
Ceadel, The Origins of War Prevention a.a.O. S. 122, ebd. S. 311 über den Kon-
text – übrigens ist das seine bei weitem emotionalste und am stärksten religiöse 
Formulierung des Friedens als von der Vorsehung bestimmtem „free and unfet-
tered intercourse“). Auch in den späteren Jahren, in denen er die englische und
internationale Friedensbewegung beriet oder für sie sprach, stellt er die Frie-
densbewegung nicht als Freihandelsbewegung dar. Es gibt keinen Zweifel, daß 
Cobden den Freihandel für eine Basis des Friedens hielt, aber er glaubte gewiß
nicht, das sei ein rascher Weg. Der Freihandelsvertrag mit Frankreich 1860 war
als Vertrauensbildung gedacht, um mit Abrüstung beginnen zu können (A. A.
Iliascu, The Cobden-Chevalier Commercial Treaty of 1860, in: Historical Journal
1971, 67-98).

Cobden nimmt England als aristokratische Nation wahr. Er wird zum ersten
Jingoismus-Kritiker (damals fehlte dieses Wort für den britischen Chauvinismus

507

https://doi.org/10.5771/9783748931645-438 - am 20.01.2026, 00:25:22. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748931645-438
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


als fighting spirit noch). Die “Paniken”, die zu Aufrüstung genutzt werden, bekämpft
Cobden als Verschwörungen, die Unterstützung für aristokratische Interessen
organisieren sollen. Sein Engagement für Schiedsgerichtsbarkeit (Kriege brechen 
selten wegen den großen Interessengegensätzen aus) und für balancierte Abrüstung
(Rüstungen sind – um mit einer modernen Analyse zu sprechen – autistisch ver-
ursacht) hängen mit diesem Mißtrauen in die Verläßlichkeit der nationalen öffentli-
chen Meinung in einer aristokratisch geführten Gesellschaft zusammen. Die Frie-
densbewegung sah er als Aufklärung der öffentlichen Meinung. Zunehmend kon-
zentrierte er seine Kritik auf die Presse. Die „pugnacious propensity“ wird von
Cobden nie theoretisch erklärt, weder soziologisch noch psychologisch; die Deu-
tung der Engländer als aristokratische Nation macht das überflüssig. John A. 
Hobson und Norman Angell haben von ihm sowohl die Vorstellung des ökonomi-
schen Friedens wie die Jingoismuskritik gelernt, auch bei ihnen wird das nicht 
theoretisch verbunden. Vgl. David Brown, Cobden and the Press, in: Rethinking 
Nineteenth-Century Liberalism a.a.O. S. 39-55.

Cobden war einer der wenigen strikt antikolonialen Politiker und Publizisten des
19. Jahrhunderts. Seine Zivilisationstheorie ist schwächer ausgebildet als im 19.
Jahrhundert üblich und er fordert außerhalb Europas dieselbe Nichtintervention
wie in Europa. Andererseits verhehlt er nie, daß er das Osmanische Reich für 
eine Art failed state hält, der allein von England vor dem verdienten Untergang
beschützt wird, nicht nur gegen Rußland, auch gegen die eigenen Untertanen
(sowohl die christliche Mehrheit wie die muslimische Minderheit). Darunter sind
„orientalistische“ und islamophobe Kommentare. So hat John M. Hobson ihn als
Vertreter einer “liberal-imperial civilizing mission in the East” identifiziert. Das ist 
zu hastig, eine gründlichere Bearbeitung wäre nötig (The Eurocentic Conceptions
of World Politics. – Cambridge 2012. – S. 35-40).

Die Erinnerung an Cobdens Friedenspolitik wurde noch lange verkörpert von
John Bright, seinem engsten politischen Mitstreiter, Architekt der Wahlrechtsre-
form von 1867 und neben Gladstone und Cobden einer der Objekte des Helden-
kults der Liberalen Partei. Gladstone sah sich als Schüler Cobdens (vgl. Anthony 
Howe, Gladstone and Cobden, in: Gladstone Centenary Essays / ed. by David 
Bebbington and Roger Swift. – Liverpool 2000. – S. 113-132). Gladstones Politik 
war nicht Cobdens strikte Nichtintervention. Aber diese Unterschiede wurden
vergessen. Cobden blieb v.a. als Freihandelspolitiker in Erinnerung, aber der 
Cobden Club, einer der frühesten Think Tanks, hütete auch Cobdens friedenspo-
litische Tradition und förderte die frühen Anläufe zu einem empirischen Studium
des Krieges. Vgl. zur Geschichte des Cobden-Kults und der Cobden-Tradition:
Anthony Howe, Free Trade and Liberal England 1846-1946. – Oxford 1997. 
Außerhalb Englands hatte Cobden nur für linksliberale und sozialdemokratische
Kreise Bedeutung; der “Cobdenismus” des Sozialdemokraten Eduard Bernsteins
ist übrigens, wie der britische „Cobdenismus” von Bernsteins Zeitgenossen, eher
„Gladstonian Imperialism“ (R. A. Fletcher, Cobden as Educator : the Free-Trade
Internationalism of Eduard Bernstein, 1899-1914, in: American Historical Review
88 (1983) 561-578; ders., Revisionism and Empire : Socialist Imperialism in Ger-
many 1897-1914. – London 1984). Nach dem Ersten Weltkrieg wurde wieder 
daran erinnert, daß Cobden nicht nur Handelspolitiker war. John A. Hobson preist

508

https://doi.org/10.5771/9783748931645-438 - am 20.01.2026, 00:25:22. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748931645-438
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


ihn als “the clearest-eyed and firmest-principled interpret of the visible tendencies
of his time”, stellt aber klar, daß in einer völlig neuen Situation der Globalisierung
des Kapitals jede Anknüpfung an Cobden eine Historisierung voraussetzt
(Richard Cobden a.a.O. S. 387-409 Cobden and Modern Internationalism).
Woodrow Wilson, dessen erstes politische Vorbild Cobden gewesen war und
dessen Bild einer Welt demokratischer Nationalstaaten an Cobden erinnert, hat
sich in seinem internationalen Programm nie auf Cobden berufen. Auch Cordell
Hull nicht, der das Friedensversprechen des Freihandels wieder in die Politik ein-
führte. Auch nicht die amerikanischen Radikalen von Charles Beard bis Noam 
Chomsky, die die interventionistische Außenpolitik des eigenen Landes denunzie-
ren. Amerika mußte seinen eigenen „Cobdenismus” erfinden. Zum Schicksal
des Cobdenismus im 20. Jahrhundert: Frank Trentmann, The Resurrection and
Decomposition of Cobden in Britain and the West : an Essay in the Politics of
Reputation, in: Rethinking Nineteenth-Century Liberalism a.a.O. S. 264-288. Für 
den Realismus hat die Absage an eine Cobdensche Harmonieerwartung eine 
große Rolle gespielt, sowohl in Hans Morgenthaus Scientific Man vs. Power Poli-
tics (1946) wie in Kenneth Waltz‘ Man, the State and War (1959). Aber der Cob-
denismus wurde post-realistisch wieder ins Gespräch gebracht: Michael Howards
The Invention of Peace : Reflections on War and International Order (2000) ist 
eine lange Frage, ob das Ende des Ost-West-Konfliktes nicht doch Cobden 
bestätigt hat („But it took time“). 

England, Ireland, and America. – London : Ridgway, 1835. – 160 S.
In: The Political Writings of Richard Cobden. – London 1867, I, 5-153 (Neu-
druck 1995 in: The Political and Economic Works of Richard Cobden)
The Political Writings of Richard Cobden. – 4th ed. – London 1903, I, 3-119
(Neudruck 1973 in: The Garland Library of War and Peace)
England
Kritik des Glaubens an Mächtebalance, an der Selbstüberschätzung der briti-
schen Rolle im internationalen System, an den Chimären der Bedrohungsanaly-
sen. Man darf das eigene Volk nur zum Schutz der eigenen Ehre oder des eige-
nen Interesses in einen Krieg verwickeln, es gibt keine Aufgabe als Weltgendarm
und Friedensbringer. Durch Interventionen kann man der Wirtschaft nicht helfen: 
Der Handel braucht den Krieg nicht, der Krieg schadet dem Handel. Eine richtige
Handelspolitik (das Osmanische Reich ist freihändlerisch) reicht nicht, wenn das 
ganze Land durch Despotismus kommerziell heruntergekommen ist. Eine russi-
sche Eroberung der osmanisch beherrschten Länder wäre für diese ein Gewinn
und für England und Europa kein Problem (zumal Rußland dadurch langfristig
gebunden wäre). Damit England auf Intervention verzichtet, müßte die öffentliche 
Meinung sich völlig ändern. Sie müßte von Englands Interessen geleitet werden,
nicht von denen der aristokratischen Klasse. „The middle and industrious classes
of England can have no interest apart from the preservation of peace.“ Das künf-
tige Programm dieser Klassen wird sein: „no foreign politics.“
America
Unter Einfluß der aristokratischen Klassen beachtet die britische öffentliche Mei-
nung unbedeutende Länder und übersieht den wichtigsten Handelspartner. In der
kommenden ökonomischen Konkurrenz ist England behindert durch unnütze 
Ausgaben für Sicherheit. Die USA intervenieren nie. England kann die republika-

509

https://doi.org/10.5771/9783748931645-438 - am 20.01.2026, 00:25:22. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748931645-438
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


nische Regierungsform der USA nicht kopieren, jedes Volk braucht eine passen-
de Verfassung und die Engländer sind ein aristokratisches Volk. Aber man kann
einiges nachahmen: öffentliche Sparsamkeit, Nichteinmischung, allgemeine Bil-
dung. Nur so könnte England die Konkurrenz zu einer Republik bestehen. Nicht-
einmischung und Abrüstung bringen solide Finanzen.

Russia. – Edinburgh : Tait, 1836. – 52 S.
In: The Political Writings of Richard Cobden. – London 1867, I, 155-354
(Nachdruck 1995 in: The Political and Economic Works of Richard Cobden)
The Political Writings of Richard Cobden. – 4th ed. – London 1903,  I, 121-
272 (Nachdruck 1973 in: The Garland Library of War and Peace)
Deutsche Übersetzung in: Richard Cobden und das Manchestertum / hrsg.
von Karl Brinkmann. – Berlin 1924 (Klassiker der Politik ; 10) S. 23-131
1- 2 Das Osmanische Reich und Polen sind gescheiterte Staaten, die nicht
von England erhalten werden sollen. Unterschwellig sieht er eine russische Zivili-
sierungsmission, Hauptkriterium ist aber Interesse. Russischen Eroberungen
müssen England nicht stören, heute führt der Weg zur Größe über labour und
improvement. Rußland ist nur wegen der Schwäche seiner Nachbarn groß und
wird durch Eroberungen schwächer.
3 The balance of power
England will keine Veränderungen auf dem Kontinent dulden, zu denen es nicht
gefragt wird. Die balance of power ist aber nicht nur falsche Politik, sie ist völlig
unklar, eine Chimäre, ein Nichts. Die Balance als Zustand des Systems und die 
Politik der Balancierung wurden durcheinandergeworfen. Es hat nie ein Gleich-
gewichtssystem gegeben. Balance als Politik kommt aus der Angst vor Macht
durch Eroberungen. Tatsächlich beruht die Macht eines Staates auf labour und
improvement, wie England und Amerika zeigen. Unter den Bedingungen des
19. Jahrhunderts ist aber auch Balance der ökonomischen Macht Unsinn. Das 
Osmanische Reich war nie Teil des europäischen Gleichgewichts. Nord- und
Südamerika haben sich, trotz der engen ökonomischen und kulturellen Beziehung 
zu Europa, geweigert, Teil dieser Balance zu werden (das ist übrigens der Kon-
text der berühmten Maxime: „as little intercourse as possible between the gov-
ernments, as much connection as possible between the nations of the world“).
Dafür muß England nicht Republik werden, es muß nur das Interesse des Volkes
beachten.
4 Protection of Commerce
Die veränderten Bedingungen des 19. Jahrhunderts erfordern Freihandel. Die
meisten englischen Kriege der letzten 150 Jahre waren Handelskriege. Sie haben 
der Wirtschaft nicht genutzt. Ein wohlgerüstetes und robustes Volk muß keine
Angriffe fürchten. Prinzip einer neuen Außenpolitik ist: „to nationalise public fee-
ling“. Eine Außenpolitik, hinter der Interessen aller Klassen stehen, folgt dem 
„bona fide principle of non-intervention in the political affairs of other nations.“ Der
Weg zu einem glücklichen Polen, einer zivilisierten Türkei, einem freien Rußland
ist nicht Krieg, sondern Handel. Wenn Rußland die Türkei erobert, braucht es 
nach zehn Jahren Kampf einen neuen Kurs. Dann ist das britische Beispiel wich-
tig.

510

https://doi.org/10.5771/9783748931645-438 - am 20.01.2026, 00:25:22. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748931645-438
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


House of Commons, June 12, 1849
In: Speeches on Questions of Public Policy / ed. by John Bright and James
E. Thorold Rogers. – London : Macmillan, 1870, II, 159-177 (Neudruck 1995
in: The Political and Economic Works of Richard Cobden)
Rede zu einem Antrag, mit anderen Staaten vertraglich auszumachen, bei Strei-
tigkeiten ein Schiedsgericht zu benennen. Für die Lösung von Konflikten muß
eine bessere Methode als Krieg gefunden werden. Normalerweise werden inter-
nationale Verträge eingehalten, das wird auch bei Schiedsgerichts-Verträgen so 
sein. Kriege kommen nicht aus großen Interessen, sondern aus lachhaften Vor-
wänden. Abrüstung ist erst möglich mit einer Institution, die Vertrauen schaffen
kann. Ohne Vertrauen gibt es nur eine einzige Grenze immer höherer Rüstung:
„the limit of taxation.“ Es geht nicht darum, die ganze Welt unter ein gemeinsa-
mes Gericht zu stellen. Es soll auch keine militärische Erzwingung der Einhaltung
der Verträge geben. Die öffentliche Meinung der Staatengemeinschaft reicht da-
für: ein Land, das sich nicht an die Verträge hält, gerät „in a worse position before
the world.“ Ein Vertrag mit den Piraten von Borneo mag ausgeschlossen sein, 
aber es geht um Verträge mit Großmächten wie den USA und Frankreich oder
mit den schwächeren Staaten Westeuropas. Der Charakter der Menschheit wird 
sich nicht plötzlich ändern und die Leidenschaften, die zum Krieg geneigt ma-
chen, werden bleiben. Aber das jetzige Kriegssystem kann überwunden werden.
(Der Antrag wurde mit 176 zu 79 Stimmen abgelehnt.)

House of Commons, June 17, 1851
In: Speeches II, 515-527
Rede zu einem Antrag für gegenseitige und balancierte Flottenreduzierung. 
Frankreich und England rüsten nur, um die Balance zu sichern. Diese könnte
durch einen Vertrag auf niedrigerem Niveau stabilisiert werden. Ohne ein solches
Abkommen erhöht das Rüstungsniveaus sich ständig und automatisch. Flotten-
reduzierung ist kein Mittel für einen schwachen gegen einen starken Staat. Frank-
reich und England sind aber starke Staaten, die einander nicht dauerhaft über-
wältigen können. Es kann nicht um ambition gehen, nur um self-defence.
(Über den Antrag wurde nicht abgestimmt, weil die Regierung versicherte, sie
habe mit einem solchen Plan keine Probleme.)

What Next – and Next? – London : Ridgway 1856. – 50 S.
In: The Political Writings of Richard Cobden. – London 1868 (Neudruck 1995 
in The Political and Economic Works of Richard Cobden) II, 107-212
The Political Writings of Richard Cobden. – 4th ed. – London 1903 (Neudruck
1973 in The Garland Library of War and Peace) II, 459-536
Britisch-russischer Handel hätte durch Wechselseitigkeit Frieden sichern können. 
Die Idee, daß Rußland über den Westen herfällt, ist kindisch, es kann einen of-
fensiven Krieg gar nicht finanzieren. Aber auch die Westmächte können einen 
offensiven Krieg, der Rußland wirklich unter Druck setzt, finanziell nicht durchhal-
ten. Der Krieg schädigt die working classes, brutalisiert die Massen und macht 
die Reichen reicher und die Armen ärmer. Das war schon in den Kriegen gegen
Napoléon so, endgültig aber nach dem das Ende des alten Armenrechtes und der 
Wuchergesetze. Cobden entwirft ein Friedensprogramm, das Rußland keine Ver-
sprechen für die Zukunft abverlangt und Österreich und Preußen Hilfe bei der
Abwehr Rußlands zusichert. Statt der Mächtebalance will er eine Friedensliga,
deren Charakter zwischen Bündnis und Völkerbund nicht klar erkennbar ist. Statt

511

https://doi.org/10.5771/9783748931645-438 - am 20.01.2026, 00:25:22. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748931645-438
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


Reduzierung der russischen Flotte fordert er eine europäische Flottenreduzierung
(orientiert an der Handelsflotte der einzelnen Staaten).

The Three Panics : an Historical Episode. – London : Ward, 1862. – 152 S.
in: The Political Writings of Richard Cobden. – London 1868 (Neudruck 1995
in The Political and Economic Works of Richard Cobden) II, 215-435
The Political Writings of Richard Cobden. – 4th ed. – London 1903 (Neudruck
1973 in The Garland Library of War and Peace) II, 537-704
Mehrfach dienten angebliche französische Rüstungen zur Rechtfertigung der
Erhöhung des britischen Militäretats. Cobden versucht zu zeigen, daß die franzö-
sische Flotte langfristig immer etwa 2/3 der britischen Flottenstärke umfaßt hat.
Die britischen Paniken sind selbstgemacht. Militärausgaben folgen tendenziell der 
Prosperität des Landes. In Wirtschaftskrisen schrumpfen die Ängste auf „the usual
letter from Admiral Napier, in the Times, on the state of the Navy“; mit erneuerter
Prosperität kommen sofort wieder Bedrohungsphantasien: das ist die Weise, wie 
die aristokratischen Klassen ihren Anteil am Wachstum haben wollen. Einen Mili-
tärisch-Industriellen-Komplex sieht Cobden nicht: die Paniken sind absurd, weil
die Sprecher der Streitkräfte keine wachsende Bedrohung erkennen. Mit der tat-
sächlichen Außenpolitik hat die Bedrohungspropaganda nichts zu tun: die alar-
mists werden ohne Verzug wieder Anhänger des britisch-französischen Bündnis-
ses. Cobdens Interesse gilt der letzten Panik: Dem Krimkrieg folgte keine Abrüstung,
die neue Panik kam aus „elevated and official circles“, nämlich von den aristokra-
tischen Freunden des Habsburgerreiches. Schuld hat immer die Regierung, die
diese Bewegungen beachtet und ihnen eine falsche Autorität gibt. Einzige Lösung 
sind bilaterale Verhandlungen über wechselseitige Reduktion der Flotte. Dann
würde Frankreich auch mehr Vertrauen in die neue kommerzielle Politik des 
Cobden-Chevalier-Vertrages haben.

Gollwitzer, Heinz
Geschichte des weltpolitischen Denkens. – Göttingen : Vandenhoeck und 
Ruprecht. – Bd. I (1972) S. 500-510 Agitation und Ideologie: Richard Cobden
Cobden bekämpft die britische russophobe Fixierung auf das Orientproblem mit 
ökonomischem Realismus: der Aufstieg der Vereinigten Staaten ist eine größere
Gefahr für die britische Weltstellung. Die Auflösung der Weltpolitik in Weltökono-
mie bringt aber nicht das Ende internationaler Konflikte. Er hat erkannt, daß die
Ablösung des aristokratisch-kriegerischen Zeitalters durch ein bürgerlich-
kommerzielles Zeitalter noch unvollendet ist. Deshalb fordert er Reduzierung der 
Staatstätigkeit und des Krieges. Die Nationalökonomien bleiben abgegrenzte
Einheiten mit Spannungen untereinander. Die britischen Radikalen haben die
Nation hochgeschätzt und Cobden spricht immer aus einer Position, in der Groß-
britannien die mächtigste Nation ist. Eine solche Nation braucht keine Eroberun-
gen, Interventionen und Kolonien, die eher schwächen als stärken. Die USA begrei-
fen diese Politik eines mächtigen Staates besser. Er hütet sich, dieses Prinzip zu 
einem immobilen Extremismus werden zu lassen. Bei Cobden sind internationale
Beziehungen nie von der Maximierung der ökonomischen Beziehungen bestimmt,
sondern vom moralischen Verhalten der Kaufleute und Regierungen. Er protes-
tiert gegen die Vermischung von Handel und Gewalt: Eroberungen, Kolonialismus, 
Sklavenhandel haben sich gerächt und sind eine schwere Hypothek für die Zukunft
einer Nation. Eine Besserung ist erst zu erwarten, wenn sich weltweit die Staaten

512

https://doi.org/10.5771/9783748931645-438 - am 20.01.2026, 00:25:22. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748931645-438
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


gegenseitig anerkennen. Cobdens Forderung, asiatische Staaten gleichberechtigt 
in die Welt(handels)politik einzubeziehen, ist einer seiner wichtigsten Beiträge zur 
progressiven Umgestaltung der internationalen Beziehungen.

Vincent, R. J.
Nonintervention and International order. – Princeton, N.J. : Princeton Univ. 
Pr., 1974. – S. 45-63 Richard Cobden’s Theory of Nonintervention 
Cobden argumentiert nicht abstrakt mit Souveränität, sondern konkret mit Natio-
nalinteresse, das Interesse der industrial classes ist. Gegen das Prinzip der
Balance spricht dessen Unklarheit, aber auch realistische Einschätzung der Interes-
sen. Statt zu intervenieren, sollen „schemes of universal benevolence“ Gott über-
lassen werden. Großbritannien kann nicht alle Länder der Erde reformieren. Er 
glaubt stattdessen an power of example. England, Amerika, Frankreich dominie-
ren das internationale System ausreichend, um Rußland zur Anpassung zu brin-
gen. John Stuart Mill verwendet wie Cobden ein Argument, daß Revolutionen
sich selber erhalten müssen. Aber Cobden sieht nie die Notwendigkeit von Coun-
ter-Interventionen zur Abwehr von Interventionen dritter Staaten. 

Hammarlund, Per A.
Liberal Internationalism and the Decline of the State : the Thought of Rich-
ard Cobden, David Mitrany and Kenichi Ohmae. – Basingstoke (u.a.) : Pal-
grave Macmillan, 2005. – 226 S. (passim)
Cobden erkennt, daß in der neuen Welt von Nationalismus und Industrialisierung
die alte Bedeutung des Krieges verschwindet. In einem internationalen System,
das von ökonomischer Konkurrenz bestimmt wird, ist die Staatsmaschinerie 
Belastung. Der militärische Apparat kann leicht geopfert werden. Cobden geht
durchaus nicht von einem machtlosen Staat aus, sondern von einem Spielraum,
Macht abzugeben. Das alte auf Balance und Kolonien beruhende internationale
System hat wenig mit dem neuen zu tun, das auf Handelsmacht beruht. Cobden
kennt das Wort „Interdependenz“ noch nicht, aber die Sache. Das alte System
war eine Chimäre, das neue ist nicht nur neu, sondern auch real. Cobdens Pro-
blem ist, daß dieser Wandel nicht bemerkt wird. Cobden akzeptiert Nationalismus
als einen machtvollen Instinkt. Auch die neue Ordnung ist eine nationalstaatliche
Ordnung, geregelt durch Verträge über Rüstungsbeschränkungen, Handelsöff-
nungen und Schiedsgerichte. Congress of nations, code of laws, a supreme court
of appeal (gar mit einer militärischen Exekution der Urteile) würden nur zu mehr
Kriegen führen. Internationale Institutionen werden nur angedeutet. Meist reichen 
Freihandel und internationale Arbeitsteilung für weltweites friedliches Zusammen-
leben der Staaten.

James Edwin Thorold Rogers (1823-1890), Professor der Politischen Ökono-
mie war einer der wenigen akademischen Cobdeniten; er war mit Cobden ver-
schwägert, gab dessen Reden heraus, und setzte als Politiker Cobdens radikale 
Politik fort. Edmund Silberner, The Problem of War a.a.O. S. 197-198 hat seine
Äußerungen zu Krieg und Frieden zusammengestellt: Ein langer bewaffneter
Frieden ist zerstörerischer für Wohlstand als ein kurzer Krieg; der Wohlstand
eines Landes ist untrennbar mit dem Wohlstand anderer Länder verbunden, des-
halb wird Krieg immer mehr zu Narrheit und Verbrechen; Krieg kann durch Arbi-

513

https://doi.org/10.5771/9783748931645-438 - am 20.01.2026, 00:25:22. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748931645-438
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


tration ersetzt werden, der politische Ansatzpunkt dafür wird eine Zusammenar-
beit der englischsprachigen Völker sein. Mehr steht bei Rogers tatsächlich nicht,
Argumente dafür fehlen. Rogers ist ein Kritiker deduktiver Ökonomie (seine wis-
senschaftliche Leistung war eine Geschichte der Löhne), er betont den Unter-
schied zwischen laissez-faire-Dogmatik und sozialen, wirtschaftspolitischen Rea-
litäten (laissez-faire kann keine Politik sein, nur Maßstab für Politik). Daß er im
internationalen Handel diese Warnung nicht beachtet (und seinen Meister John
Stuart Mill für Schutzzollargumente tadelt), liegt daran, daß er noch an eine natür-
liche Basis des internationalen Tausches glaubt: Freihandel führt nicht zu interna-
tionalen Monopolen, die den Frieden gefährden würden, weil jedes Land eigene
natürliche Anlagen hat, die sich spontan entfalten müssen. Vgl. A Manual of Polit-
ical Economy for Schools and Colleges. – Oxford 1868. – ch. 18 Foreign Trade;
The Economic Interpretation of History. – New York 1889. – ch. 5 Diplomacy and
Trade; ch. 16 Laissez-faire; ch. 17 The History of the Protectionist Movement in
England (mit einem Abschnitt über Protektion und Militarismus). Vgl. auch sein
Cobden and Modern Political Opinion : Essays on Certain Political Topics. – Lon-
don 1873.

4.2.2 Herbert Spencer
1820-1903, Eisenbahningenieur, Redakteur am Economist, philosophischer und 
politischer Autor. Biographisch: Herbert Spencer, An Autobiography. – London 
1904; David Duncan, The Life and Letters of Herbert Spencer. – London 1908; J. D.
Y. Peel, Herbert Spencer : the Evolution of a Sociologist. – London 1971; Mark
Francis, Herbert Spencer and the Invention of Modern Life. – Stocksfield 2007.

Spencer war zu Lebzeiten wohl der bekannteste lebende Philosoph der Welt,
aber schon die Nachrufe haben ihn als Größe einer vergangenen Zeit gesehen.
Er bietet eine naturalistische Theorie an, die Metaphysik, Biologie, Psychologie,
Soziologie und Ethik umfaßt. Er stellt einen einheitlichen Weltprozeß dar, der 
ohne göttliche Eingriffe auskommen kann. Evolution ist bei Spencer Differenzie-
rung, der Weg vom Homogenen zum Heterogenen, vom Unbestimmten zum
Bestimmten, Zunahme von Struktur und Stabilität; das gilt gleichermaßen für
Sterne, Tiere und Zivilisationen. Seine allgemeine Evolutionstheorie hat Paralle-
len zu allgemeinen Systemtheorien des 20. Jahrhunderts, die sich aber ihres bloß
methodischen Charakters deutlicher bewußt sind.

Vgl. Josiah Royce, Herbert Spencer : an Estimate and Review. – New York
1904 (Spencers Gesetze sind zu allgemein, als daß einen analytischen
Nutzen haben könnten); Gerhard Lehmann, Geschichte der Philosophie, Bd.
IX (1953) 135-143 (Spencer als eine der typischen Wissenschaftssynthesen 
des 19. Jahrhunderts); Michael W. Taylor, The Philosophy of Herbert
Spencer. – London 2007; Mark Francis a.a.O. S. 109-186 The Lost World of 
Spencers Metaphysics. Zur Biologie: Robert J. Richards, Darwin and the 
Emergence of Evolutionary Theories of Mind and Behavior. – Chicago, Ill.
1987. – S. 243-330; Michael W. Taylor, Men versus the State : Herbert
Spencer and Late Victorian Individualism. – Oxford 1992. – S. 74-99; Mark
Francis, Herbert Spencer a.a.O. S. 187-243 Spencers Biological Writings and

514

https://doi.org/10.5771/9783748931645-438 - am 20.01.2026, 00:25:22. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748931645-438
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


his Philosophy of Science. Zur Psychologie: Robert M. Young, Mind, Brain 
and Adaptation in the Nineteenth Century : Cerebral Localization and its Bio-
logical Context from Gall to Ferrier. – Oxford 1970. – S. 150-196; Mark Fran-
cis, The Problem with Star Dust : Spencer’s Psychology and William James,
in: Herbert Spencer : Legacies / ed. by Mark Francis and Michael W. Taylor. –
London 2015. – S. 154-183. 

Geblieben ist er als Klassiker der Soziologie, wo die Begriffe seiner Evolutions-
theorie noch immer verständlich sind: Differenzierung und Integration als Weg zur
Stabilisierung; Organismus als Gegenmodell zum Modell des Herstellens; Gesell-
schaftstypen, um das Zusammenspiel von Institutionen und Sozialpsychologie zu
fassen. Seine Methode, reine Typen zu bilden, hat sich in den Idealtypen der 
Soziologie gehalten. Die Soziologen, die am Ende des 19. und am Anfang des
20. Jahrhunderts dominierten, haben mit Spencer begonnen (nur Max Weber
fehlt sehr auffällig). Aber fast alle wollten die Soziologie gegen Spencer anders
begründen. Wegen ihrer mangelnden Verselbständigung gegenüber Ethik und
Biologie ist Spencers Soziologie mit der späteren Soziologie schwer vereinbar.
Man kann Spencer nicht retten durch Reduzierung auf einen soziologischen Kern
(die Empfehlung von Jonathan Turner), relevant ist er für die Reflexion über die 
Stellung der Soziologie unter den Humanwissenschaften (die Empfehlung von
John Offer).

Zu Spencers Soziologe: Paul Kellermann, Kritik einer Soziologie der Ordnung 
: Organismus und System bei Comte, Spencer und Parsons. – Freiburg 1967.
– S. 57-98; Jonathan H. Turner, Herbert Spencer : a Renewed Appreciation. –
Beverly Hills 1985; Tim S. Gray, The Political Philosophy of Spencer : Individu-
alism and Organicism. – Aldershot 1996; Mark Francis, Herbert Spencer
a.a.O.; John Offer, Herbert Spencer and Social Theory. – Basingstoke 2010.

Spencer begann als ein politischer Radikaler mit einer naturrechtlichen Argumen-
tation. Bereits Sir Ernest Barker hat erkannt, daß Spencers System ein Versuch
war, den frühen Radikalismus in einem veränderten politischen und intellektuellen
Umfeld zu retten (Political Thought in England : from Herbert Spencer to To-day.
– London 1915). Fluchtpunkt des Systems ist eine Utopie, die durch eine Evolutions-
lehre als Zukunft des Menschengeschlechts plausibel werden soll: eine Mensch-
heit ohne Übervölkerung, ohne dysfunktionale Unterschichten, ohne Krieg, ohne
Überarbeitung. Die Individuen werden selbständiger und solidarischer; Personen, 
die einander achten, werden einander helfen. Spencers Politik ist von Staats-
feindschaft bestimmt, er möchte staatliche Zwangsregelungen auf ein Mindest-
maß reduzieren und gerichtliche Entscheidung und Bürgergesellschaft stärken.
Die Ziele ändern sich von 1843 bis 1902 nicht wesentlich, aber die anti-
aristokratischen Töne werden verhaltener, die Ablehnung staatlicher Armenfür-
sorge und das Mißtrauen gegen Gewerkschaften schriller. Mehr Demokratie wa-
gen will er erst, wenn es weniger Staat gibt. Die neue Politik setzt die biologische
Verbesserung des Menschengeschlechts voraus: aus ungeselligen werden sozia-
le Wesen. An die Stelle des ursprünglichen Vertrages tritt die lange Geschichte
der lamarckianischen Vererbung von Verhaltensmustern. Spencer hat Angst vor 
einer Umkehrung dieses Prozesses, der seit Jahrtausenden in den Friedensräu-
men der Staaten abläuft, den die Staaten mit ihren Machtapparaten aber auch

515

https://doi.org/10.5771/9783748931645-438 - am 20.01.2026, 00:25:22. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748931645-438
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


gefährden. Er war kein Ökonom, es geht um laissez-faire zum Abbau des Staa-
tes, nicht Apologie des Konkurrenzkapitalismus. Ziel ist eine Gesellschaft von
Genossenschaften. Er konnte der einzige große „Theoretiker des Hochliberalis-
mus“ (Adorno/Horkheimer) nur sein, weil er die Analyse des Industriekapitalismus
vermeidet. Soziologie ist die Antwort auf die Nutzlosigkeit der Ökonomie für die
Freiheit. Diese lamarckianische Soziologie kann brutaler als die Ökonomie sein,
utopischer muß sie sein. Ähnlichkeiten zwischen Spencers Politik und den öko-
nomischen Libertären sind oberflächlich.

Zu Spencers politischen Theorien: Mark Francis, Herbert Spencer S. 245-326; 
Michael W. Taylor, Men Versus the State : Herbert Spencer and Late Victo-
rian Individualism. – Oxford 1992 (der späte Spencer war politisch isoliert, als
die Liberalen zu etatistischerer Reformpolitik übergingen). Zu Spencers globa-
ler Wirkung gehörten ein progressiver und ein konservativer Spencerianis-
mus: Global Spencerism : the Communication and Appropriation of a British
Evolutionist / ed. by Bernard Lightman. – Leiden 2016 (die Mischung ist je
nach Land verschieden; es ist ein ominöses Zeichen, daß es in Deutschland 
keinen Spencerianismus der Konservativen gab).

Am Anfang und am Ende von Spencers Werk stehen Schriften zur Ethik (die spä-
ten Principles of Ethics sind eine Neubearbeitung der frühen Social Statics). Kern
der Ethik ist die gegenseitige Einräumung gleicher Freiheitsspielräume (eine Ver-
sion der Goldenen Regel) und unverminderte Verantwortlichkeit des Urhebers
einer Handlung für die Folgen. Deshalb muß der Staat alle Momente der Fürsor-
ge verlieren und sich allein auf Gerechtigkeit beschränken. An die Stelle tritt pri-
vate Wohltätigkeit (die dem verurteilten Paternalismus reichlich ähnlichsehen 
kann). Diese Prinzipien wurden im Laufe der sozialen Entwicklung entdeckt und
sind seitdem so verbindlich, als wären sie apriorisch, können aber dem gegen-
wärtigen Handeln doch nicht zugrunde gelegt werden, weil die soziale Entwick-
lung nicht genügend vorangeschritten ist. Der Weg vom Egoismus zum Altruis-
mus kann nicht vom Individuum geleistet werden. Ethik und Soziologie sind auf-
einander angewiesen: erst mit dem Verschwinden der Machtstaaten ist eine 
moralische Gesellschaft möglich, erst in einer moralischen Gesellschaft ist der 
Machtstaat verzichtbar. Auch bei Spencer ist Soziologie Lehre von der Verzöge-
rung des ethischen Endzustandes. Spencer ist einer der ersten, die zwischen 
absoluter und relativer Ethik unterschieden haben. Uns ist das durch Max Weber
als Gesinnungsethik und Verantwortungsethik vertraut, bei den Zeitgenossen war
es umstritten (für Henry Sidgwick ist Spencers relative Ethik gar keine Ethik und 
die absolute Ethik der Zukunft irrelevant). Spencer geht es nicht um zwei Arten 
der Sollensethik, sondern um deren Überwindung durch die Utopie einer neuen
Menschheit in neuen Formen des menschlichen Zusammenlebens. Auch diese 
Utopie selber, vor allem ihr Pazifismus, war bei Zeitgenossen umstritten. Dafür
muß man nicht gleich Nietzsche zitieren, der von Spencers Idee der „Einverlei-
bung“ eines neuen Ziels der Menschheit durchaus fasziniert war und auch der
Anweisung folgt, Steigerung des Lebens zu suchen, Altruismus aber als falsches 
Ziel der Menschheit bekämpft; auch William James fand diese Welt ohne Gegen-
sätze wie „the white-robed harp-playing heaven of our sabbath-schools, and the 
ladylike tea-table elysium“ (The Dilemma of Determinism 1896).

516

https://doi.org/10.5771/9783748931645-438 - am 20.01.2026, 00:25:22. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748931645-438
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


Zu Spencers Ethik: Pjotr A. Kropotkin, Ethik. – Berlin 1923. – S. 218-242; 
Robert J. Richards, Darwin and the Emergence of Evolutionary Theories of 
Mind and Behavior. – Chicago 1987. – S. 243-294 Spencer’s Conception of
Evolution as a Moral Force (zugleich ein bedeutender Beitrag zur Wissen-
schaftsgeschichte und ein früher Versuch zur Erneuerung der evolutionären
Ethik); Michael W. Taylor, Men Versus the State : Herbert Spencer and Late
Victorian Individualism. – Oxford 1992; Eve-Marie Engels, Herbert Spencers
Moralwissenschaft – Ethik oder Sozialtechnologie? Zur Frage des naturalisti-
schen Fehlschlusses bei Herbert Spencer, in: Evolution und Ethik / hrsg. von 
Kurt Bayertz. – Stuttgart 1993. – S. 243-287; David Weinstein, Equal Freedom 
and Utility : Herbert Spencer’s Liberal Utilitarianism. – Cambridge 1998; Maria
Cristina Fornari, Die Entwicklung der Herdenmoral : Nietzsche liest Spencer
und Mill. – Wiesbaden 2009 (ital. Original 2006); Thomas Dixon, The Inven-
tion of Altruism : Making Moral Meaning in Victorian Britain. – Oxford 2008.
– S., 181-221 Herbert Spencer, the Radical.

Die historische Gestalt von Spencers Theorie ist um 1900 mit der Abkehr der
Biologen von der lamarckianischen Vererbung erworbener Eigenschaften zusam-
mengebrochen. Lamarckianismus war eine Theorie von Radikalen, um das Poten-
tial von Erziehung zu betonen. Spencer klingt häufig so, als habe er längst Akkul-
turation durch Sprache und Brauch an die Stelle der anthropologischen Evolution 
gesetzt. Aber er zögert, Vererbungstheorie wirklich in Zivilisationstheorie zu trans-
formieren. In der Biologie skizziert er eine Menschheit der Zukunft mit höherer 
Intelligenz und Selbstkontrolle, die durch das Leben in komplexen Gesellschaften
über Generationen hinweg erworben und vererbt werden. Damit kennt er geschei-
terte Rassen (beginnend mit den Iren). Daß er in der Soziologie biologische Über-
reste weitgehend vermeidet, ändert nichts am Verschwinden der schwächeren
Rassen. Der Prozeß der Entwicklung von Horden über Stämme bis zu Nationen
ist ein Prozeß der Vernichtung der nicht konkurrenzfähigen Intelligenzen, der für
die Menschheit ein Vorteil ist. Aber wenn das Stadium höherer Gesellschaften mit
Individuen erreicht ist, die zu Kooperation fähig sind, muß die aktive Vernichtung
aufhören, weil sie mit dem höheren moralischen Standard unvereinbar ist. Dann
ist nur noch „industrial war“ akzeptabel, die ökonomische Konkurrenz der Gesell-
schaften, die aber auch allmähliches Verschwinden der gescheiterten Individuen 
und Rassen bedeutet (The Study of Sociology, Works XII, 189-195). Spencers
bedeutende soziologische Einsicht, daß nur unvollständig organisierte Gesell-
schaften entwicklungsfähig sind, die deshalb aber nicht stabil sein können, opfert
zugleich die Selbständigkeit der Soziologie. Spencers Argumente sind immer
historisch, aber er hat keine ausreichende Theorie einer sozialen Dynamik (die 
Geschichtsphilosophie der Principles of Sociology wurde nicht geschrieben) und
muß auf konventionelle Rassentheorien über Vermischung ähnlicher und nicht-
ähnlicher Rassen zurückgreifen. Der japanischen Regierung rät er zur Bewah-
rung der Selbständigkeit gegen imperialistische Mächte nicht nur, den Weg zur 
Parlamentarisierung über 200 Jahre hinzuziehen, sondern auch Mischehen zu
verbieten; das Argument dafür ist nicht einmal lamarckianisch, er beruft sich auf
Degenerationserfahrungen mit Pferden, Rindern und Schafen (Brief an Kaneko
Kentarō 1892 bei Duncan a.a.O. S. 319-323). Wenn Sozialdarwinismus die biolo-
gische Deutung sozialer Konflikte meint, dann ist Herbert Spencer der Klassiker 

517

https://doi.org/10.5771/9783748931645-438 - am 20.01.2026, 00:25:22. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748931645-438
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


des Sozialdarwinismus (und es ist mehrfach vorgeschlagen worden, den Sozial-
darwinismus, aus Fairness gegenüber Darwin, „Spencerianismus“ zu nennen).
Wenn Sozialdarwinismus die Apologie dieses Kampfes meint, dann ist auch
Spencer nur bedingt Sozialdarwinist. 

Vgl. zu Spencers Lamarckianismus: Robert C. Bannister, Social Darwinism : 
Science and Myth in Anglo-American Social Thought. – Philadelphia, Pa.
1979. – S. 34-56 Hushing Up Death; Mike Hawkins, Social Darwinism in Euro-
pean and American Thought, 1860-1945 : Nature as Model and Nature as 
Threat. – Cambridge 1997. – 82-103 Herbert Spencer and Cosmic Evolution;
Peter J. Bowler, Herbert Spencer and Lamarckism, in: Herbert Spencer : Lega-
cies / ed. by Mark Francis and Michael W. Taylor. – London 2015. – S. 203-
221. Der damit verbundene Rassismus hat die Spencer-Forschung bisher nur 
wenig und gewiß noch nicht abschließend beschäftigt. Vgl. Thomas Gonder-
mann, Evolution und Rasse : theoretischer und institutioneller Wandel in der
viktorianischen Anthropologie. – Bielefeld 2007. – S. 231-263; Wulf D. Hund,
Racism in White Sociology : from Adam Smith to Max Weber, in: Racism and 
Sociology / ed. by Wulf D. Hund and Alana Lentin. – Zürich 2014. – S. 40-45.

Im 19. Jahrhundert ist Spencers Lehre der gewaltigste Versuch einer Friedens-
wissenschaft, bedeutet damit aber auch das gewaltigste Scheitern. Seine Äußerun-
gen zu Krieg und Frieden hat Spencer mit einer Verurteilung des Krieges begon-
nen, der in englischer Art als Intervention gesehen wird; die Agumentation ist 
völlig naturrechtlich (The Proper Sphere of Government (1843) letter 5; letter 6 
enthält eine Verurteilung des Kolonialismus). 1851 vertritt Spencer Positionen, die 
Mehrheitsmeinung der damaligen Friedenskongresse waren: für den Verteidi-
gungskrieg, gegen absoluten Pazifismus. Für eine internationale Föderation ist
die soziale Evolution noch nicht ausreichend fortgeschritten. Die Friedensbewe-
gung ist aber ein Zeichen der sozialen Evolution. In Spencers System sind die 
Ziele geblieben, aber in weite Ferne gerückt. Die gesamte Anlage seiner Synthe-
tischen Philosophie ist vom Ausblick auf den Frieden bestimmt. Die Biologie 
endet mit der Möglichkeit einer friedensfähigen Menschheit: weniger, intelligente-
re, moralischere Menschen (The Principles of Biology § 373). Die Psychologie
endet mit der Möglichheit des Anwachsens altruistischer Gefühle ebenfalls im 
Frieden (The Principles of Psychology, Corolarries ch. V, Sociality and Sympa-
thy § 511, ch. VIII, Altruistic Sentiments, §§ 524-532, ch. IX, Aesthetic Senti-
ments § 540). Soziologie und Ethik sind völlig von der Frage nach Krieg und
Frieden bestimmt. Erst im Zeitalter des Friedens können die absolute Ethik der 
gleichen Freiheitsspielräume und die ökonomische Gesellschaft verwirklicht wer-
den. Kein Autor des 19. Jahrhunderts hat so systematisch die Kosten des Krieges 
und die Versprechen des Friedens protokolliert wie Spencer. Die Unterscheidung
des militanten und des ökonomischen Gesellschaftstyps ist eine Reaktion auf die
Militarisierung seit 1866/71. Spencer kämpft gegen chronische militancy an, aber
er meint v.a. Bürokratisierung und Etatisierung, die schon die Zeitgenossen nicht
mit Militarismus identifiziert haben. Da Spencer nur zwei Idealtypen entwickelt, 
muß jede Abweichung vom Modell des ökonomischen Gesellschaftstyps als 
Rückkehr zum militanten Typ erklärt werden. Zu verstehen ist diese Typenbildung
nur durch seinen sehr weiten Aggressionsbegriff: jede erzwungene Kooperation
ist Aggression. Das gehört in die noch ungeschriebene Genealogie des Begriffs

518

https://doi.org/10.5771/9783748931645-438 - am 20.01.2026, 00:25:22. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748931645-438
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


der strukturellen Gewalt. Der ökonomische Gesellschaftstyp wird immer nur als 
Negation des militanten Gesellschaftstyps entwickelt. Es gibt keine Fakten für 
den ökonomischen Gesellschaftstyp, weil er allenfalls aus Annäherungen bei den am 
höchsten entwickelten Gesellschaften erkennbar ist. Er wird davon bestimmt, daß
der Kampf zu einem Faktum der Vergangenheit wird. Spencer wird zum Prophe-
ten des anachronistischen Überlebens von Elementen der Militärgesellschaft (das 
20. Jahrhundert kannte dieses Erbe vor allem aus Joseph Schumpeters Deutung
des Imperialismus). Seine Lehre kommt aus der Unzulänglichkeit des ökonomi-
schen Ansatzes. Er hat wie Comte und Proudhon begriffen, daß eine Lehre vom
Frieden zugleich dem Krieg den Platz einräumen muß, den er historisch hatte, 
und doch eine Zukunft des Friedens eröffnen muß. Aber für den Weg vom Krieg
zum Frieden hätte Spencer eine viel stärkere Geschichtsphilosophie benötigt als 
seine Evolutionstheorie bieten kann. Er kennt als Ethiker den gebotenen Endzu-
stand, aber er hat keine soziale Dynamik, die dahin führen muß. Er muß alle Hin-
dernisse auf dem Weg zum guten Leben auf den Krieg schieben. Bei Spencer 
bleibt immer der Bezug zu einem letztlich unilinearen historischen Prozeß: der 
ökonomische Gesellschaftstyp soll die Zukunft sein und wenn er es nicht wird, ist
das ein Versagen der Menschheit. Die Soziologie geht wieder in Ethik über.

Gute Überblicke über die Gesellschaftstypen: Tim S. Gray, The Political Phi-
losophy of Spencer : Individualism and Organicism. – Aldershot 1996. – 112-
125; Hans Joas / Wolfgang Knöbl, Kriegsverdrängung : ein Problem in der
Geschichte der Sozialtheorie. – Frankfurt am Main 2008. – S. 127-136 (die
Autoren sind sich der Ambivalenz von Extremtypen und Entwicklungsstufen bei 
Spencer bewußt); John Offer, Herbert Spencer and Social Theory. – Basing-
stoke 2010. – S. 223-252 Militant and Industrial Social Types (der vollstän-
digste Überblick über das Vorkommen der beiden Typen in den verschiede-
nen Schriften Spencers und Kritik diverser anderer Darstellungen).

Spencer beachtet mehr als die meisten englischsprachischen Theoretiker des 19. 
Jahrhunderts das internationale System. Aber er hat keine Theorie der internatio-
nalen Beziehungen, ihn interessieren nur die Folgen des internationalen Systems
für die Einzelgesellschaften. Er ist ein Begründer der Analyse der Beziehungen 
zwischen dem Ausmaß des außenpolitischen Drucks und des Freiheitsspiel-
raums der Verfassung, wie sie von John Seeley und in dessen Gefolge von Otto
Hintze bekannt ist. Er ist ein Theoretiker des Nationalstaats, aber er analysiert zu 
wenig, warum die Staaten nicht kleiner bleiben konnten (was von Föderalisten im 
19. Jahrhundert nicht selten gefordert wurde) oder nicht größer werden können 
(wie in den letzten Lebensjahren Spencers bereits viele Theoretiker der Welt-
reichskonkurrenz meinen). Er weiß, daß der Kontinent militaristischer ist als das
insulare Großbritannien, aber die „Re-Barbarisierung“ des imperialen Großbritan-
niens beschäftigt ihn viel mehr. Er denkt, wie andere englische Radikale, letztlich
isolationistisch. Ihm fehlt nicht nur die Industrie, sondern auch die Weltwirtschaft;
damit kann er die Dynamik der kolonialen Zerstörung bedauern, aber nicht fas-
sen. Der Pazifismus der soziologischen Analyse muß sentimental bleiben, Mitleid
mit den verschwindenden Aborigines. Weltgesellschaft hätte er durchaus als glo-
bal civil society denken können; aber davon keine Spur. Über die Weltföderation
spricht er nicht als Soziologe.

519

https://doi.org/10.5771/9783748931645-438 - am 20.01.2026, 00:25:22. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748931645-438
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


Vgl. das (immer viel zu kurze) Portrait Spencers im Rahmen der Gruppenpor-
traits britischer liberaler Theoretiker: Georgios Varouxakis, ‘Patriotism’, ‘Cos-
mopolitanism’ and ‘Humanity’ in Victorian Thought, in: European Journal of
Political Theory 5 (2006) 100-118; Duncan Bell and Casper Sylvest, Interna-
tional Society in Victorian Political Thought : T. H. Green, Herbert Spencer, 
and Henry Sidgwick, in: Modern Intellectual History 3 (2006) 207-238, Neu-
druck in Duncan Bell, Reordering the World. – Princeton, NJ 2016. – 237-264; 
Caspar Sylvest, British Liberal Internationalism, 1880-1930 : Making Pro-
gress? – Manchester 2009. – 106-121.
Zu Spencers eigenem frustrierenden Engagement als Mitgründer der Anti-
Aggression League 1881-1882 vgl. Martin Ceadel, Semi-detached Idealists :
the British Peace Movement and International Relations, 1854-1945. – Oxford
2000. – S. 115-120. Aktuelle Stellungnahmen gegen den Krieg aus Spencers 
späten Jahren in: Various Fragments. – London 1907 (Works XVIII, Neudruck 
Oldenburg 1966) und Facts and Comments. – London 1902 (Works XIX,
Neudruck Oldenburg 1966). Vgl. Mark Francis a.a.O. S. 277-292 (zum Anti-
imperialismus); John M. Hobson, The Eurocentric Conception of World Poli-
tics : Western International Theory 1760-2010. – Cambridge 2012. – S. 88-99
(sieht auch Spencers Anti-Imperialismus nur rassistisch).

Um 1900 versuchte die pazifistische Soziologie, sich von Spencer zu distanzieren 
und die Rolle der Gewalt auch aus der Geschichte zu vertreiben. Damit mußte 
der Frieden noch stärker als bei Spencer auf Anthropologie gegründet werden, 
eine ahistorische Naturanlage soll jetzt Kooperation und Frieden garantieren. Vgl.
Jacques Novicow, La critique du Darwinisme social. – Paris 1910 (übrigens hatte 
Novicow 1893 mit einer sehr „spencerianischen“ historischen Apologie des 
Kampfes begonnen). Umgekehrt wurden früh Zweifel am quasi-natürlichen Zurück-
treten des militanten Gesellschaftstyps geäußert: Otto Hintze hält an Spencers
Typen fest, identifiziert aber den militanten Typ mit den kontinentalen Mächten, 
den ökonomischen Typ mit den Seemächten England und Amerika; er erwartet 
eine zunehmende Anpassung der Seemächte an die (notwendig) weniger freien 
Landmächte. Die englisch-amerikanische Kritik ist ein Spiegelbild dieser Analyse:
Spencers Theorie wurde an westlichen Staaten gewonnen und die autokratischen 
kontinentalen Mächte werden das Gleichgewicht, das Spencer erwartete, noch 
für lange unerreichbar machen. Franklin Giddings hat das bereits 1904 formuliert,
im Ersten Weltkrieg findet er Nachfolger in Texten über Spencer als „frustrated 
prophet of peace“ (so Joseph Jastrow in: The Dial 30. August 1917). Vgl. auch 
Alfred W. Tillett, Militancy Versus Civilization : an Introduction to, and Epitome of,
Herbert Spencer Concerning Permanent Peace as the First Condition of Pro-
gress. – London 1915 (Tillett gibt den Hinweis, daß alle Teile der Synthetischen 
Philosophie mit der Frage nach der Möglichkeit des Friedens enden, aber aus
aktuellen Gründen interessiert er sich mehr für den Unterschied Englands und
Deutschlands). Die theoretisch wichtigere Wende war Thorstein Veblens Hinweis, 
daß Deutschland und Japan eine Verbindung von Industrialismus und Militaris-
mus zeigen, die von Spencer nicht vorgesehen war; mehr als die zeitgenössi-
schen Imperialismustheorien mußte das das Ende der beiden Typen Spencers 
werden. Vgl. auch Joseph Dorfman, The ‚Satire’ of Thorstein Veblen’s Theory of 
the Leisure Class, in: Political Science Quarterly 47 (1932) 363-409 über Veblens 

520

https://doi.org/10.5771/9783748931645-438 - am 20.01.2026, 00:25:22. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748931645-438
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


frühe Abkehr von Spencer, indem er versucht, Züge des militanten Gesellschafts-
typs bei den nicht produzierenden Besitzern von Reichtümern nachzuweisen; 
Veblen holt damit die von Spencer versäumte Analyse der real existierenden
Industriegesellschaft nach. Der letzte große Versuch einer spencerianischen 
Analyse im Zeitalter von Faschismus und Bolschewismus war Harold Lasswells
garrison state. Wie bei Spencer werden dichotomische Typen gebildet (der Gegen-
typ zum garrison state wechselt bei Lasswell mehrfach den Namen von civilian
state bis world order of dignity, was, wie schon bei Spencer, die Schwierigkeiten 
zeigt, den liberalen, zivilen Typus selbständig zu fassen). In der Nachfolge 
Spencers steht Lasswell mit der umfassenden Durchführung des Gesellschafts-
typs in politischen Institutionen, Charaktertyp und Wertesystem. Wie bei Spencer 
soll dieses Konzept politische Soziologie und Lehre von den internationalen
Beziehungen zusammenhalten. Wie bei Spencer beruht es auf einer normativen
Vorentscheidung (Lasswells einschlägige Aufsätze 1937-1950 sind gesammelt in:
Essays on the Garrison State. – New Brunswick, N.J., 1997; dort nicht enthalten 
ist Lasswells späteste und umfassendsten Bearbeitung in: Harold D. Lass-
well/Myres S. McDougal, Jurisprudence for a Free Society. – New Haven, Conn.
1992. – Bd. II, 986-1031). Die Resonanz der Typen schrumpfte jedoch bald zu
einer militärsoziologischen Spezialdebatte über Berufsoffiziere, Lasswell umfas-
sendere politische Absicht wurde aufgegeben und die Beziehung zu Spencers
Makrosoziologie vergessen (Samuel P. Huntington, The Soldier and the State :
the Theory and Politics of Civil-Military Relations. – Cambridge, Mass. 1957. – S.
222-227. 346-350). Auch die Identifizierung des militanten Gesellschaftstyps mit 
„Militarismus“ (Volker R. Berghahn, Militarismus : die Geschichte einer internatio-
nalen Debatte. – Hamburg 1986. – S. 15-19, engl. Original 1981) trifft nur einen 
Aspekt bei Spencer. Er war zweifellos der systematischste Theoretiker des „Mili-
tarismus“ im 19. Jahrhundert, aber unser Wort „Militarismus“ faßt nur die späte 
Geschichte des militanten Gesellschaftstyps, das was Spencer „Re-Barbarisierung“
nennt, nicht aber die Jahrtausende alte Geschichte der Staaten. Eine der heuti-
gen Soziologie noch mögliche Deutung ist die Darstellung als spezialisierte So-
ziologie der Organisation für den Krieg (Volker Kruse, Krieg und Gesellschaft in 
der frühen soziologischen Theorie, in: Forschungsthema: Militär ; militärische
Organisation im Spannungsfeld von Krieg, Gesellschaft und soldatischen Subjek-
ten / hrsg. von Maja Apelt. – Wiesbaden 2010. – S. 36-39. 

Social Statics : The Conditions Essential to Human Happiness Specified,
and the First of Them Developed. – London : Chapman, 1851
Die Neuausgabe des Buches 1892, die auch als Bd. 11 in die Works of Her-
bert Spencer ausgenommen wurde, ist stark gekürzt und verändert
ch. XXI The Duty of the State, sect. 8-9
Angriffskriege können moralisch nicht gerechtfertigt werden; auch Verteidigungs-
kriege sind nicht moralisch, müssen aber akzeptiert werden, um Moral zu ermög-
lichen. Wer einer Invasion mit non-resistance begegnen wollte, müßte sich auch 
widerstandslos betrügen und berauben lassen. Es gibt eine Pflicht zum Wider-
stand. Internationale Gerichtsbarkeit wird kommen, wie freie Verfassung und 
Rechtsstaat gekommen sind. Er erwartet eine federation of peoples – a universal
society. Voraussetzung ist die Entwicklung der sozialen Moral. Friedensbewe-
gung, Vorschläge für gegenseitige Abrüstung, internationale Besuche und Adres-

521

https://doi.org/10.5771/9783748931645-438 - am 20.01.2026, 00:25:22. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748931645-438
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


sen sind Zeichen dieser Entwicklung. Auch die Forderung nach non-resistance ist
ein gutes Zeichen, aber die extremste Forderung ist nicht die wichtigste. Die Sta-
bilität eines so komplexen Gebildes, wie es eine all-umfassende Föderation wäre,
beruht nicht auf der „fitness of one nation but upon the fitness of many.“
(1892 hat Spencer den Hinweis auf die Friedensbewegung gestrichen).
ch. XXX General Considerations, sect. 2-5
Der frühe Mensch brauchte eine wilde Natur, um sich gegen noch wildere Tierar-
ten durchzusetzen. Deshalb ist der Weg zur Zivilisation ein langer Weg. Die „pre-
datory disposition“ führt auch zum Krieg zwischen Menschen. Zwar gab es in den
Staaten Anpassung des Charakters durch Disziplin, aber Krieg zwischen Staaten 
verhindert weitere Anpassung. Der Kampf gegen inferior races of men hat die 
Zivilisation vorangebracht (durch den Friedensraum größerer politischer Einhei-
ten), zugleich aber die Zivilisation aufgehalten. Der Krieg kann erst überwunden
werden, wenn der soziale Zustand herrschend geworden ist. Dann wird sich 
durchsetzen, daß Ausrottung und Unterwerfung der inferior races Unrecht ist.

Principles of Sociology. – 3 Bde. – London 1876-1897 (A System of Synthe-
tic Philosophy Bde. VI-VIII)
Einzelne Teile sind separat erschienen, so die Political Institutions nach 
Vorabdrucken in Zeitschriften erstmals in Buchform 1882.
Neudruck in The Works of Herbert Spencer 1904, Bde. VI-VIII nach den Aus-
gaben 1897-1904, Neudruck Osnabrück 1966
Zahlreiche separate Neudrucke der Principles of Sociology bis heute
Deutsche Übersetzung: Prinzipien der Soziologie in 4 Bänden Stuttgart 
1877-1897
vol. I, Part II, Inductions of Sociology
ch. X, Social Types and Constitutions
Der Weg zu komplexen Staaten geht über Krieg und Entwicklung militärischer
und politischer Institutionen. Nur durch Krieg werden Stämme zu Nationen. Im 
militanten Gesellschaftstyp sind Volk und Armee im Ganzen identisch, politische 
Institutionen müssen Armee und Staat angemessen sein. Zentralisierung hat im 
Krieg Vorteile, prägt den Staat dann aber auch im Frieden. Die dazu gehörende
Ethik ist eine religion of enmity. Die politische Struktur beruht auf dem Glauben, 
daß die Mitglieder dem Ganzen dienen, nicht das Ganze den Mitgliedern. Für den 
ökonomischen Gesellschaftstyp gibt es nur wenig Daten, da es diesen Typ in
komplexen Gesellschaften nur in unvollkommener Annäherung bei einigen stär-
ker ökonomisch geprägten Staaten gibt. Zentralisierung und Gehorsam spielen 
dort keine wichtige Rolle. Das Wohl der Individuen wird wichtiger als das Wohl
des Ganzen. Gesellschaften können sich nur fortentwickeln, wenn nicht alle ihre
Züge rigide einem Ziel unterstellt sind. Der militante Gesellschaftstyp neigt zu
dieser completeness und ist deshalb gehindert sich fortzuentwickeln. Spencer 
diskutiert das als Rassentheorie: Gesellschaften, in denen Eroberer-Rassen mit
strenger Kontrolle regieren, werden kaum eine ökonomisch bestimmte Gesell-
schaft entwickeln. Mischung stark verschiedener Rassen führt zu einer Gesell-
schaft mit ständigen Konflikten. Mischungen von Rassen mit geringen Unter-
schieden sind dagegen die beste Ausgangsbasis für die Entwicklung der Gesell-
schaft. Die Zukunftsgesellschaft wird ein neuer Gesellschaftstyp sein, der die 
Früchte der Arbeit weder für staatliche Organisation noch für materiellen Überfluß
verwendet.

522

https://doi.org/10.5771/9783748931645-438 - am 20.01.2026, 00:25:22. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748931645-438
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


ch. XI, Social Metamorphoses
Ein langer Frieden (wie 1815-1850) begünstigt die Wandlung zum ökonomischen
Gesellschaftstyp, kriegerische Zeiten (wie seit 1850) die Rückkehr zum militanten
Gesellschaftstyp. Bedrohung zwingt zu Rüstungen und Zentralisierung (Spencer
nutzt die Gelegenheit über alle anderen Ausweitungen der Staatstätigkeit zu kla-
gen). Eisenbahnen und Telegraphen haben große Wandlungen gebracht, gleich-
ermaßen für Gesellschaften des militanten wie des ökonomischen Typs.
Ch. XII, Qualifications and Summary
Jede Gesellschaft beginnt mit der Differenzierung von Außenbeziehungen und 
Produktion. Außenbeziehungen sind abhängig von der Umwelt: In einer Situation 
dauernder Konflikte und Kriege verschwinden friedliche Gesellschaften. In großen 
Staaten entwickelt sich ein friedlicheres politisches System. Wo der militante Typ
nicht zu rigide organisiert ist, können ökonomische Gesellschaften entstehen.
Wenn ökonomische Gesellschaften wieder aggressive oder defensive Kriege 
führen, kommt es zum Rückfall in den militanten Typ. 
vol. II, Part V, Political Institutions
ch. XII, Military Systems
Über die Differenzierung der militärischen Institutionen von der Bevölkerung und
die Differenzierung innerhalb militärischer Institutionen. Die Gesellschaft wird
zunehmend von Vertrag und voluntary cooperation bestimmt, die Armee bleibt bei 
Status und compulsory cooperation.
ch. XVII, The Militant Type of Society
In einer Situation dauernder Kriege haben Gesellschaften, die ihre Mitglieder mili-
tärisch organisieren können, einen komparativen Vorteil. Wenn Erhaltung der
Gesellschaft das Hauptziel ist, ist das Individuum „owned by the state“: Zentrali-
sierung, compulsive cooperation, Fixierung der Positionen in rank, in occupation, 
in locality. Nichtstaatliche Organisationen werden nur zugelassen, wenn sie sich
einfügen. Die Wirtschaft tendiert zu Autarkie. Spencers Beispiele enden beim 
Deutschen Reich und der britischen Rückkehr zu militärischer Aktivität. 
Ch. XVIII, The Industrial Type of Society
Nur Gesellschaften, deren Existenz nicht gefährdet ist, können die Institutionen
des militanten Typs aufgeben und zu Vertrag und Dezentralisierung übergehen.
Nur im industriellen Gesellschaftstyp kann das ethische Prinzip, daß jeder die
Folgen seines Verhaltens voll auf sich nehmen muß, durchgesetzt werden (in 
diesem Zusammenhang am klarsten formuliert, was bei Spencer „Sozialdarwi-
nismus“ heißen könnte). Bei dauerhaftem Frieden können auch die großen Staa-
ten sich auf den gegenseitig vorteilhaften Austausch einlassen und ihre Bürger
werden eine Beschränkung ihrer Individualität durch Handelsbeschränkungen
nicht mehr dulden. Der Fortschritt des Industrialismus wird die Schranken zwi-
schen den Nationen beseitigen und eine gemeinsame Organisation ermöglichen,
wenn nicht unter einer einzigen Regierung, dann doch unter einer Föderation von 
Regierungen.
Ch. XIX, Political Retrospect and Prospect
Es ist unklar, wie stark die Zukunft von Kriegen bestimmt sein wird. Der industriel-
le Gesellschaftstyp wird sich nicht überall durchsetzen, schon das Klima verhin-
dert, daß überall komplexe Gesellschaften entstehen. Aber die Menschheit hat 
vom Krieg alles bekommen, was er geben konnte. Die Erde ist von den „more 
powerful and intelligent races“ bevölkert. Die Bildung großer Staaten ist abge-

523

https://doi.org/10.5771/9783748931645-438 - am 20.01.2026, 00:25:22. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748931645-438
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


schlossen, noch größere benötigen Zwangsgewalt. Jenseits des Nationalstaates
können wir nur noch friedliche Föderationen erwarten.  
vol. III, Part VIII, Industrial Institutions
Ch. XXIV, Conclusion
Bei einem Überblick über die gesamte Evolution kann man annehmen, daß über 
alle rhythmischen Schwankungen hinweg die Anpassung der menschlichen Natur 
an den sozialen Zustand weiter gehen wird. Der Weg von kleineren zu größeren
politischen Einheiten wird sich fortsetzen als federation of the highest nations, die
Kriege unter ihren Mitgliedern verbieten wird und damit Re-Barbarisierung been-
det. Dann können auch große Gesellschaften die sozialen Charakterzüge zeigen,
die es bisher nur bei isolierten, friedlichen Stämmen gibt.

Principles of Ethics. – 2 Bde. – London 1892-1893 (A System of Synthetic
Philosophy Bde. IX-X)
Einzelne Teile sind separat erschienen, der Anfang als The Data of Ethics 
bereits 1879
Neuausgabe in The Works of Herbert Spencer 1904, Bde. IX-X nach den 
Ausgaben 1892-1893, Nachdruck Osnabrück 1966
Zahlreiche separate Neudrucke der Principles of Ethics bis heute
Deutsche Übersetzung: Prinzipien der Ethik in 2 Bänden in 3 Teilen Stutt-
gart 1891-1893. (Der Anfang der Ethik wurde bereits 1879 übersetzt als: Tat-
sachen der Ethik.)
vol. I, Part I, The Data of Ethics
§ 49: Solange es feindliche Beziehungen zwischen Staaten gibt, hängt die 
Existenz des Individuums an der Existenz der Gesellschaft. Erst im Friedenszu-
stand kann der Gegensatz von individuellen und gesellschaftlichen Zielen wegfal-
len. Die Zivilisation hat sich dem Gesellschaftsideal angenähert, erreicht werden
kann es erst, wenn die Kriege aufhören. § 91: Notwendig ist eine Verbindung von 
Egoismus und Altruismus. In den internationalen Beziehungen lassen sich gegen-
läufige Züge zeigen: Es gibt Krieg, Eroberung, Teilung, Versklavung. Aber natio-
nale Individualität wird mehr geachtet als früher, es gibt Katastrophenhilfe über 
Grenzen hinweg und Schiedsgerichtsbarkeit. In den Beziehungen der Zivilisation 
zu den Unzivilisierten läßt sich von diesen Fortschritten wenig erkennen. § 109:
Solange es Krieg und Ungerechtigkeit zwischen Gesellschaften gibt, kann es
keine Gerechtigkeit innerhalb der Gesellschaften geben. Militante Organisation ist
mit reiner Gerechtigkeit so unvereinbar, wie es militante Aktionen sind.
vol. I, Part II, The Inductions of Ethics
§ 115: In jeder Gesellschaft entwickelt sich die ethics of enmity als Reaktion auf
äußere Bedingungen, die ethics of amity als Reaktion auf innere Bedingungen. 
Deshalb gibt es täglich Widersprüche. § 118: Sowohl rohe Stämme wie zivilisierte
Gesellschaften benötigen zugleich Regeln für external self-defense und internal
cooperation, für external antagonism und internal friendship. In Gesellschaften 
mit indigenen Religionen gibt es keinen offenen Widerspruch zwischen den bei-
den Codes. Im Christentum ist der Widerspruch zwischen der genuin christlichen
Ebene der amity und der Ebene der unterdrückten heidnischen Religionen der
enmity dagegen nie gelöst worden. Ch. III-XIII dokumentieren einzelne Pflichten 
und Tugenden, immer mit der Frage, ob sie durch kriegerische oder friedliche 
Gesellschaftsstruktur gefördert werden.  

524

https://doi.org/10.5771/9783748931645-438 - am 20.01.2026, 00:25:22. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748931645-438
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


vol. II, Part IV, The Ethics of Social Life: Justice
§ 260: Spencer läßt die Rechtfertigung des Angriffskriegs als Verbesserung der
Qualität der Menschengattung durch Sieg der Stärkeren allenfalls für die Frühzeit
der Menschheit gelten. Sobald ethische Reflexion beginnt, ist ein Stadium der 
Menschheitsentwicklung erreicht, in dem der Angriffskrieg nicht mehr gerechtfer-
tigt werden kann. Der Verteidigungskrieg behält eine quasi-ethical justification.
Erst wenn auch er verschwindet, ist der Übergang von der relativen Ethik zur 
absoluten Ethik möglich. Ch. IX-XVIII prüft Spencer die einzelnen natürlichen
Rechte des Menschen unter Anwendung des Prinzips der gegenseitigen Einräu-
mung gleicher Freiheitsspielräume. Die Freiheitsrechte dürfen allein für die Ver-
teidigung der Gesellschaft eingeschränkt werden. Solange Verteidigung noch
nötig ist, kann das Prinzip der gleichen Freiheit nicht absolut gelten. Es gilt vor
der Staatenbildung und wenn der Frieden wieder Normalform geworden ist. § 364:
Die Lehre, daß sich Staaten innerhalb einer begrenzten Sphäre der Staatstätig-
keit halten sollen, gilt nur für Staaten des vollendeten friedlichen und ökonomi-
schen Gesellschaftstyps. Unter den bestehenden Bedingungen ist die religion of 
enmity mit ihrem Glauben an unbegrenzte Autorität des Staates nötig. 
vol. II, Part VI, The Ethics of Social Life: Positive Beneficence
§ 473-475: Eine Welt, in der Aggressionen und Eroberungen herrschen, wird
nicht leicht einen Platz für eine soziale Ordnung finden, für die fraternal regard
am wichtigsten ist. Viele glauben an eine unveränderliche menschliche Natur,
andere glauben an sehr schnelle Änderungen. Tatsächlich ist ein Übergang von 
der fitness für ein militantes Leben zur fitness für ein ökonomisches Leben nur im
Laufe von mehreren Generationen unter der Disziplin eines sozialen Lebens
möglich. Wenn die Gesellschaften aufgehört haben, einander zu zerstören, könn-
te dieser Fortschritt der beneficence rascher verlaufen. Wenn wir volle Sympathie 
empfinden könnten, würden wir weder das Elend zuhause noch in der Ferne 
aushalten. Zunahme an Sympathie ist nur möglich bei Abnahme von Leid. Wenn 
der Bevölkerungsdruck nachläßt und die Kriege Geschichte geworden sind, ist 
gewiß mit mehr Sympathie zu rechnen. Altruismus ist dann nicht nur Hilfe in der 
Not, sondern wechselseitige Förderung des Glücks. (Dies ist der Schlußpunkt
nicht nur der Ethik, sondern des gesamten Systems der Synthetischen Philoso-
phie.)

Turner, Jonathan H.
Herbert Spencer : a Renewed Appreciation. – Beverly Hills, Cal. (u.a.) : Sage
Publ., 1985
Spencers Gesellschaftstypen sind Varianten der Zentralisation/Dezentralisation.
Als Philosoph bevorzugt er dezentrale Systeme, als Soziologe akzeptiert er die
Zentralisierung als Fakt komplexer Gesellschaften. Zwischen beiden Typen
besteht eine dialektische Beziehung: Dezentralisierung fordert Zentralisierung
heraus, Zentralisierung Dezentralisierung. Deshalb besteht eher ein rhythmischer
Wechsel als eine evolutionäre Abfolge. Kleine Gesellschaften können sich ohne
Krieg erhalten, große entstehen erst im Krieg und haben durch die militärische 
Organisationsform größere Überlebenschancen. Das ergibt einen spiraling pro-
cess von politischer Organisation, Krieg, Eroberung, politischer Reorganisation.
Wenn der vergrößerte Staat nur durch Gewalt zusammengehalten wird, droht ihm 
Zerfall. Ebenso, wenn er keine starke Verteidigung benötigt. Klassenunterschiede

525

https://doi.org/10.5771/9783748931645-438 - am 20.01.2026, 00:25:22. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748931645-438
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


gehen auf den Krieg zurück, erhalten sich aber, so lange politische Zentralisie-
rung sich erhält. In der Wirtschaftsgesellschaft gibt es keine Klassen, die Reichen 
haben nur geringe politische Legitimität.

Battistelli, Fabrizio
Zwischen bürgerlicher Gesellschaft und Natur : das britische soziologische 
Denken von der Schottischen Schule zu Herbert Spencer, in: Machtpoliti-
scher Realismus und politische Utopie : Krieg und Frieden in der Geschich-
te der Sozialwissenschaften / hrsg. von Hans Joas und Helmut Steiner. –
Frankfurt am Main : Suhrkamp, 1989 (Suhrkamp Taschenbuch Wissenschaft 
; 792) S. 18-48 (Spencer S. 28-46)
engl. Übersetzung u.d.T.: War and Militarism in the Thought of Herbert 
Spencer, in: International Journal of Comparative Sociology 34 (1993) 192-
209 (ergänzt um einen Brief Spencers gegen den Burenkrieg).
Bei der Analyse der militärischen Gesellschaft greift Spencer auf frühgeschichtli-
che und ethnographische Daten zurück, historische und zeitgenössische Erfah-
rungen fehlen fast ganz. Er will die Ablösung militärischer durch industrielle Insti-
tutionen zeigen. Dieser Evolutionismus scheint optimistisch und apologetisch, ist
aber nicht unilinear. Spencer berücksichtigt Verzögerung, Stillstand und Ten-
denzwenden. Seit Mitte des 19. Jahrhunderts, verstärkt seit den 1870er Jahren
sieht er eine Wende zum Militarismus. Als Theoretiker kann er nicht zeigen,
warum der Krieg einen Sinn gehabt hatte, aber nicht länger hat. Nach seiner 
Theorie müßte der neue Militarismus aus Bedrohung kommen. Für Großbritan-
nien ist das sicher falsch. Als politischer Autor ahnte Spencer am Ende seines 
Lebens, daß der neue Militarismus etwas mit der industriellen Gesellschaft zu tun
hat. Er hütete sich aber, das Scheitern seiner Theorie einzugestehen.

4.2.3 Militärökonomen
Als Militärökonom reicht dem 19. Jahrhundert, zumal in Großbritannien, meist 
Adam Smith. Seine Regel, daß Sicherheit wichtiger ist als opulence, wird allge-
mein akzeptiert. So sagt J. R. McCulloch, The Principles of Political Economy 
with Some Inquiries Respecting their Application. – 5th ed., 1864. – S. 105-111:
Normalerweise gibt es keinen Widerspruch zwischen Handel und Sicherheit; falls
doch einmal Reichtum auf Kosten der Sicherheit wächst, sollte der Gesetzgeber
„interfere to redress the balance“. Vor dem ersten Weltkrieg haben sich britische
Ökonomen nur in Ausnahmsfällen für Militärökonomie interessiert. Eine solche 
Ausnahme waren die Jahre der Aufrüstung in der sich androhenden Konfronta-
tion auf dem Kontinent nach 1866. Leslie und Cairnes kommen aus dem Umkreis
von John Stuart Mill, sie sehen ihre Äußerungen zur Sicherheitspolitik nicht als
Teil der theoretischen Ökonomie. Mit einer naiven „Science of Peace“ hat das 
gewiß nichts zu tun. Ein kurzer (sehr kurzer) Überblick über britische Mili-
tärökonomie bei John K. Whitacker, The Economics of Defense in British Political
Economy, 1848-1914, in: Economics and National Security : a History of their
Interaction / ed. by Craufurd D. Goodwin. – Durham 1991 (History of Political
Economy, Annual Supplement to Volume 23) 37-60.

526

https://doi.org/10.5771/9783748931645-438 - am 20.01.2026, 00:25:22. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748931645-438
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


Thomas Edward Cliffe Leslie (1826-1882), Professor für Recht und für Ökono-
mie in Belfast, Begründer der historischen Schule der Ökonomie in Großbritan-
nien, ist ein Beispiel für die britischen Schwierigkeiten mit Cobdens Friedensbe-
wegung. An sich hofft er auf einen Frieden durch freie politische Institutionen,
internationales Tribunal und Wehrpflichtarmeen. Er will ein internationales Recht,
das wirklich Recht und wirklich international ist, bloße opinion reicht nicht. Die 
Hoffnung beruht darauf, daß konstitutionelle Regierungen eher als Fürsten sich 
einer rechtlichen Kontrolle unterstellen und daß Souveränität teilbar ist und des-
halb ein internationales Recht ohne Weltstaat denkbar ist (Nations and Interna-
tional Law, in: Fortnightly Review, July 1868, Neudruck in: Essays in Political an 
Moral Philosophy. – Dublin 1879. – S. 111-127). Aber er bezweifelt, daß das
bonapartistische Frankreich die Schwelle zum Handelsstaat unwiderruflich über-
schritten hat (The Question of the Age – Is It Peace? in: Macmillan’s Magazine 2
(1860) 72-88, Neudruck in: Essays S. 62-93). Er bezweifelt, daß ein Europa der 
Nationalstaaten der Endzustand sein wird; das kommende Völkerrecht wird durch
Gewalt entschieden, nicht von „natural justice in men“ (The Future of Europe
Foretold in History, in: Macmillan’s Magazine, 2 (1860) 329-338, Neudruck in:
Essays. – S. 94-110). Leslie bezweifelt, daß die Zukunft der Miliz gehört; da folgt
er Tocquevilles Argument, daß wegen der Abneigung der kommerziellen Klassen 
gegen den Krieg stehende Heere zunehmen werden. Deshalb bevorzugt er die 
allgemeine Militärpflicht Preußens; sie sei weniger zu mißbrauchen als eine reine
Berufsarmee, aber beim britischen Pauperismus wäre eine solche Armee eher
eine Gefahr als ein Schutz. Es reicht nicht die preußischen Militärreformen zu
kopieren, man muß auch die Bauernbefreiung kopieren, d.h. die Lebensbedingun-
gen der Bevölkerung verbessern, um zu einer Wehrbereitschaft zu kommen (The
Military Systems of Europe in 1867, in: North British Review, December 1867, Neu-
druck in Essays. – S. 128-147). Zu Leslie als Ökonom: R. D. Collison Black, The
Political Economy of Thomas Edward Cliffe Leslie (1826-82) : a re-assessment, in:
The European Journal of the History of Economic Thought 9 (2002) 17-41, darin
S. 19-23 zur Militärökonomie.

John Eliot Cairnes (1823-1875), Professor für Ökonomie (und Recht) in Dublin,
Galway und London. Der bedeutendste Ökonom im Gefolge von John Stuart Mill, 
ist so wenig wie dieser ein Pazifist (der Krieg ist noch nicht verzichtbar), aber wie 
dieser ein demokratischer Internationalist. Die internationale öffentliche Meinung,
auf der das Völkerrecht beruht, ist noch schwach, aber mit Entwicklung gemein-
samer Ziele und gemeinsamer Ideen kann auch international eine Gesellschaft 
entstehen. Sie ist eine Frucht von Volksbildung, Pressefreiheit, guten Straßen,
besserer Post. Abrüstung ist erst möglich, wenn die Staaten auf das Urteil der 
internationalen Öffentlichkeit vertrauen können. Die Friedensbewegung soll an 
dieser internationalen Öffentlichkeit arbeiten (Cairnes Vorstellung internationaler
öffentlicher Meinung ist ein nicht institutionalisiertes Schiedsurteil der „most emi-
nent statesmen and jurists“ aller Staaten). Eine solche internationale öffentliche 
Meinung soll aber nicht nur stark sein, sie muß auch zu einer Übereinstimmung
kommen können. Dafür ist „a simplification of international questions“ nötig. Diese 
erwartet der Ökonom-Jurist von Freihandel und „the recent progress of ethical 
and juridical philosophy“ (International Law, in: Fortnightly Review, November

527

https://doi.org/10.5771/9783748931645-438 - am 20.01.2026, 00:25:22. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748931645-438
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


1865, Neudruck in: Political Essays. – London 1873. – S. 109-126). Auf die ver-
änderte militärische Situation in Europa nach dem Deutsch-Französischen Krieg
reagierte Cairnes mit Polemiken gegen peace-at-any-price principles und doctrine
of non-intervention. Die erhabene Distanz Englands vom Kontinent, die Basis des 
Cobdenismus war, ist jetzt Vergangenheit. Großbritannien muß eine ausreichen-
de Armee besitzen, wenn es seiner Außenpolitik Gewicht geben will, und es muß
damit rechnen, in einen Konflikt mit kontinentalen Mächten verwickelt zu werden. 
Überlegungen des Zivilisationsfortschritts sollen jetzt keine Rolle mehr spielen: „It
may be that warfare carried on by entire populations is ‚essentially retrograde’; 
but retrograde or not, this is the danger against which we have to provide.“ Die 
nötige moralische und intellektuelle Kraft kann nur aus einer Armee kommen, die
auf die ganze Gesellschaft zurückgreift. Er will seine Leser überzeugen, daß 
gerade dieses „preußische“ System den Frieden fördert: Bei industriellen Natio-
nen ist es besser, wenn ein großer Teil der Bevölkerung in den Krieg involviert ist 
und deshalb die Gründe für den Krieg sorgfältig abgewogen werden. Die Volks-
armee ist auf Verteidigung angelegt und wenn alle Nationen diese Organisation 
annehmen, „aggressive wars would be unsuccessful wars“ (Our Defences : a
National or a Standing Army, in: Fortnightly review, February 1871, Neudruck in:
Political Essays. – London 1873. – S. 199-255). Georgios Varouxakis geht davon 
aus, daß diese Stellungnahme mit John Stuart Mill abgesprochen wurde: beide 
schließen eine Freiwilligenarmee aus, denn im Zeitalter der Volkskriege müssen
die Bürger die Folgen des Krieges selber erfahren, damit sie nicht bellizistische
Politik unterstützen (Liberty Abroad : J. S. Mill on International Relations. –
Cambridge 2013. – S. 168).

4.3 Deutschsprachiger Raum
Karl Heinrich Rau, der führende Handbuchautor der deutschen Nationalökono-
mie, war der deutsche Vizepräsident des Friedenskongresses in London 1851,
aber als Theoretiker des Friedens ist er eher nicht bekannt (Rau begründet wie
die klassische Ökonomie den Außenhandel mit komparativem Vorteil; er fügt nur
einen Klugheitsgrund an: Außenhandel befestigt friedliche Beziehungen zwischen
Staaten (Grundsätze der Volkswirtschaftslehre, 3. Aufl. (1837) §417). Der Öko-
nom Peter Kaufmann, der ein Theoretiker des Friedens sein wollte, hat ökonomi-
sche Argumente für den Frieden nur nebenbei beachtet. Die deutschen Freihänd-
ler haben den Frieden betont, aber mit so vielen Einschränkungen, daß sie wie
Apologeten des Borussentum auftreten konnten. Die deutschen akademischen 
Ökonomen der 2. Hälfte des 19. Jahrhunderts sind am ehesten als Militärökono-
men relevant. 

Silberner, The Problem of War a.a.O. behandelt Friedrich List (S. 134-171), Wil-
helm Roscher (S. 173-178), Karl Knies (S. 178-180), Lorenz von Stein (S. 180-
182) und Albert Schäffle (S. 182-189).

528

https://doi.org/10.5771/9783748931645-438 - am 20.01.2026, 00:25:22. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748931645-438
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


4.3.1 Friedrich List
1789-1846, Professor für Staatsverwaltungspraxis in Tübingen, Konsulent des 
Deutschen Handels- und Gewerbevereins, Abgeordneter im württembergischen
Landtag. Politische Verfolgung und Exil in den USA. Rückkehr nach Europa als 
amerikanischer Konsul. Ökonomischer Publizist und Eisenbahnprojekteur. Bio-
graphie: Friedrich Lenz, Friedrich List : der Mann und das Werk. – München
1936, Neudruck Aalen 1970; William O. Henderson, Friedrich List : Economist
and Visionary, 1789-1846. – London 1983 (dt. 1984).

List ist der Klassiker des ökonomischen Nationalismus. Von den amerikanischen 
Outlines of American Political Economy (1827) über das französische Le système
naturel d’économie politique (1837) bis zum deutschen Das nationale System
(1841) hat er seine Lehre immer ausführlicher formuliert. Er polemisiert gegen die 
individualistisch-kosmopolitischen Ökonomie, die – zu kosmopolitisch – nicht 
sieht, daß es den ewigen Frieden noch nicht gibt, und – zu individualistisch –
nicht sieht, daß nur der gesamte gesellschaftliche Zusammenhang einer Nation 
die Bedingungen der Wirtschaft bildet: geistige Bildung, moralisch Grundlage,
Sicherheit. Jede Entwicklung ist nationale Entwicklung. Kosmopolitische Wirt-
schaft wird durch Aufbau von Nationalökonomien erreicht. Im Zeitalter der Maschi-
nenproduktion würde allgemeiner Freihandel die fortgeschrittenste Industrienation 
zum Weltmonopolisten machen. Auch die Vorstellung, Schutzzölle könnten in 
jedem Territorium eine selbständige Industrie schaffen, lehnt List als abstrus ab.
Kleinere Territorien müssen Anschluß an die Wirtschaft von Nachbarn suchen. 
Entwickeln können sich nur die Länder des Nordens; die Länder des Südens kön-
nen nur Lebensmittel und Rohstoffe liefern (das Argument war zunächst klimatisch,
wird aber zunehmend um stagnierende Kultur ergänzt). 

Zu List als Nationalökonom vgl. Artur Sommer, Friedrich Lists System der
politischen Ökonomie. – Jena 1927 (der große List-Philologe hat als Letzter 
die Spannungen in Lists Werk beachtet); Werner Strösslin, Friedrich Lists 
Lehre von der wirtschaftlichen Entwicklung : zur Geschichte von Entwick-
lungstheorie und –politik. – Basel 1968; Monique Anson-Meyer, Un écono-
miste de développement au XIXe sciècle : Friedrich List. – Grenoble 1982
(die letzte Gesamtdarstellung); Josua Werner / Gerhard Mauch, Friedrich List
und die Lehre von den produktiven Kräften, in: Jahrbücher für Nationalökono-
mie und Statistik 206 (1989) 533-545; Birger P. Priddat, Produktive Kraft, sittli-
che Ordnung und geistige Macht : Denkstile der deutschen Nationalökonomie
im 18. und 19. Jahrhundert. – Marburg 1998. – S. 233-259 (Einordnung in die
deutsche na-tionalökonomische Tradition).

List begriff, daß über die Wirtschaftspolitik hinaus ein grundsätzlicher Kampf
gegen „die Schule“ geführt werden mußte. Auch seine systematischen Schriften
sind Programmschriften für diesen Kampf. Das nationale System ist in der vorlie-
genden Form ein Fragment. Es sollte neun Bände umfassen von der Acker- und
Gewerbeverfassung bis zur Staats- und Parlamentsverfassung, auch ein Band 
Internationale Verhältnisse und auswärtige Politik war vorgesehen. Noch am 
Ende seines Lebens wollte er sein Werk fortsetzen mit einem Band Über die Wir-
kung der politischen Institutionen auf die Reichtümer und die Macht der Nationen.

529

https://doi.org/10.5771/9783748931645-438 - am 20.01.2026, 00:25:22. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748931645-438
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


Eine Probe ist seine Forderung nach einem bäuerlichen Mittelstand, weniger aus
ökonomischen Gründen, als um dem liberalen Staat eine soziale Basis zu geben. 
Gegenüber der industriellen Dynamik kann List nur hoffen, daß Raum für mittlere
Unternehmen bleibt (Die Ackerverfassung, die Zwergwirtschaft und die Auswan-
derung (1842, jetzt in: Schriften/Reden/Briefe V, 1928, 418-547). Vgl. Noboru
Kobayashi, Friedrich Lists System der Sozialwissenschaft, in: Studien zur Ent-
wicklung der ökonomischen Theorie X / hrsg. von Bertram Schefold. – Berlin
1990. – S. 63-77.

Eine andere Fortsetzung sollte Die Politik der Zukunft heißen und einen Ausblick
auf die kommende Weltpolitik geben. Schon in seinen frühen föderalistischen 
Schriften erwähnte er die politische Einigung der Menschheit in einer Weltfödera-
tion, aber das war damals nur Polemik gegen einen Weltstaat. In Outlines macht 
er sich über Saint-Pierre lustig: der Weltstaat ist Vernunftgebot, nicht Gegenwart.
Eine echte Weltwirtschaft könnte es nur in einem Weltstaat geben. Diese Position
hat List in seinen systematischen Werken durchgehalten. 1837 und 1841 war das 
Motto „Et la patrie, et l’humanité“. List steht in der kantischen Tradition der Souve-
ränitätskritik, die eine internationale Zusammenarbeit über Grenzen hinweg nicht 
als ausreichend anerkennen kann, wenn das rechtliche Band fehlt. Das kantische
Gebot eines Rechtszustandes war für List verbindlich. Das nationale System war
aber bereits von Ausblicken auf weltweite Kolonien und Protektorate geprägt. 
Nach 1841 gibt es keine Hinweise mehr auf das kosmopolitische Endziel, aber
die Dynamik der Weltpolitik wird zur Geschichte der Bildung von zwei Riesenim-
perien – den USA und England – bis in die Mitte des 20. Jahrhunderts, ihres
drohenden Weltkrieges und der Versuche von drei, vier unsicheren Mächten –
Frankreich, Deutschland, Rußland, vielleicht noch Spanien – einen Platz in dieser 
imperialen Welt zu finden. Von weiteren Nationen kann man nicht reden. Keiner
der asiatischen Staaten hat hier eine Aussicht unbelästigt seine Kultur fortzusetzen, 
alle müssen zivilisiert werden, weil sie mehr für den Weltmarkt hergeben müssen.
Wie immer im 19. Jahrhundert ist das Osmanische Reich das erste Opfer, sein
Niedergang ist Ursache dieser weltpolitischen Dynamik (Politik der Zukunft (1846,
jetzt in: Schriften/Reden/Briefe VII, 1931, 482-502). Dieses manifest destiny steht
avant la lettre bereits im Artikel Asien im Staats-Lexikon Bd. I (1834) 696-722 (wo 
er die USA bis zum Kap Horn und dann nach China ausgreifen läßt). Neu ist 
1846 nur der einheitliche dynamische Weltprozeß: Im Zeitalter der Fabriken,
Eisenbahnen und Dampfschiffe ist es möglich geworden, eine Wissenschaft von
der Zukunft zu geben. Das war sein letzter Versuch als Theoretiker. Danach blieb
nur der verzweifelte Versuch, dem Hegemon England zu erklären, warum
Schutzzölle (und deutsche Dominanz über die europäische Türkei) auch für den
Hegemon (der Afrika und Asien bekommen soll) gut sind. Wir sind ganz in einer
Welt der Machtpolitik und der Balance (Über den Wert und die Bedingungen einer
Allianz zwischen Großbritannien und Deutschland. – 1846, in: Schrif-
ten/Reden/Briefe VII, 267-296). Weippert feiert den späten List im Namen des
Realismus, Silberner verdammt ihn im Namen des Internationalismus, beides 
verrät ihre Zeit und Herkunft. Abstrakte Souveränitätskritik fällt hinter List zurück.
Die Wissenschaft von der Zukunft hat er nicht begründet (es ist keine Methode
erkennbar), aber er hat bereits viel von der Entwicklung des 20. Jahrhunderts
gesehen. Befürchtungen und Projekte zeigen die Brüchigkeit seines ökonomi-

530

https://doi.org/10.5771/9783748931645-438 - am 20.01.2026, 00:25:22. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748931645-438
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


schen Nationalismus. List hat seinen modernen Gefolgsleuten voraus, daß er 
diese Brüchigkeit begriffen hat. Es geht nicht um Entwicklungsprozesse, die alle
Länder nach bekanntem Muster nachholen könnten, sondern um eine einzige 
weltgeschichtliche Krise. Die von List angemahnte Synthese ist nichts, was 
irgendeine Ökonomie adoptieren könnte. List kann allein eine Rolle spielen in der
Diskussion über die Grenzen der Ökonomie.

Lists Weltpolitik und die Widersprüche zwischen kosmopolitischen Fernzielen
und kriegsträchtigen Naherwartungen sind viel diskutiert worden: Ludwig
Sevin, Die Entwicklung von Friedrich Lists Kolonial- und weltpolitischen Ideen 
bis zum Plane einer englischen Allianz 1846, in: Jahrbuch für Gesetzgebung,
Verwaltung und Volkswirtschaft im Deutschen Reich 33 (1909) 1673-1715
und 34 (1910) 173-222; Artur Sommer a.a.O. (als Widerspruch zwischen
Theorie und Praxis; unten referiert); Georg Weippert, Der späte List : ein Bei-
trag zur Grundlegung der Wissenschaft von der Politik und zur politischen
Ökonomie als Gestaltungslehre der Wirtschaft. – Erlangen 1956 (als Wider-
spruch zwischen mitgeschleppter kosmopolitischer Ideologie und Befreiung zu
realistischer Betrachtung); Heinz Gollwitzer, Geschichte des weltpolitischen 
Denkens. – Bd. I. – Göttingen 1972. – S. 510-528; Mechthild Coustillac, La
pensée de Friedrich List (1789-1846) et son rapport à la France. – Diss.
Toulouse 1992 (mit kaum glaubhafter Naivität kann List nie zugeben, daß sei-
ne zivilisatorischen Projekte Gewalt erfordern); Klaus Thörner, Der ganze
Südosten ist unser Hinterland : deutsche Südosteuropapolitik von 1840 bis
1945. – Diss. Osnabrück 2000. – S. 1-17 (übermäßig auf Kontinuität deut-
scher Mitteleuropavorstellungen fixiert); Rüdiger Gerlach, Imperialistisches
und kolonialistisches Denken in der politischen Ökonomie Friedrich Lists. –
Hamburg 2009 (übermäßig auf einverständliche „Revitalisierung“ der außer-
europäischen Welt fixiert).

Lists Kritik der „Schule“ ist nie völlig vergessen worden, er hatte einen wunden
Punkt berührt. Aber die spätere Nationalökonomie hat nie wirklich an List
anknüpfen können. In der Entwicklungsökonomie ist er merkwürdig präsent
und nicht präsent. Zur Rezeption: „Die Vereinigung des europäischen Konti-
nents“ : Friedrich List – gesamteuropäische Wirkungsgeschichte seines öko-
nomischen Denkens / hrsg. von Eugen Wendler. – Stuttgart 1996 (zeigt eine 
sehr diverse Rezeption). Spannender wäre eine Rezeptionsgeschichte für
außereuropäische Länder, knappe Hinweise zu Indien und Japan bei: Eugen
Wendler, Friedrich List : politische Wirkungsgeschichte des Vordenkers der
Europäischen Integration. – München 1989. Neuere Hinweise auf List in der
Internationalen Politischen Ökonomie haben ein abstraktes List-Bild: Davis
Levi-Faur, Friedrich List and the Political Economy of the Nation-State, in: 
Review of International Political Economy 4 (1997) 154-178; Christine Mar-
gerum Harlen, A Reappraisal of Classical Economic Nationalism and Econo-
mic Liberalism, in: International Studies Quarterly 43 (1999) 733-744; Eric 
Helleiner, Economic Nationalism as a Challenge to Economic Liberalism? :
Lessons from the 19th Century?, in: ebd. 46 (2002) 307-329. Die Dependenz-
theorie hätte ein List-Programm sein können, bevorzugte aber eine Ableitung
aus den ökonomischen Kategorien bei Marx (Bernard Semmel, The Liberal 
Idea and the Demons of Empire ; Theories of Imperialism from Adam Smith to 

531

https://doi.org/10.5771/9783748931645-438 - am 20.01.2026, 00:25:22. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748931645-438
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


Lenin. – Baltimore, Md. 1993. – S. 188-189, vgl. auch das Urteil von Arghiri 
Emmanuel:  List hat nicht einmal eine Theorie des Protektionismus; letztlich
bleibt er in der Freihandelsökonomie und John Stuart Mill kann genau dassel-
be über Schutzzölle sagen, Unequal Exchange : a Study of the Imperialism of
Trade. – New York 1972. – S. XVIII, französ.Original 1969). Dieter Senghaas, 
kein Ökonom doch Theoretiker der Autozentrierten Entwicklung, hat kontinu-
ierlich an List erinnert: Friedrich List und die Neue internationale ökonomische
Ordnung, in: Leviathan 3 (1975) 292-300 (auch in D. S., Weltwirtschaftsord-
nung und Entwicklungspolitik : Plädoyer für Dissoziation. – Frankfurt am Main
1977); Friedrich List und die moderne Entwicklungsproblematik, in: Leviathan 
17 (1989) 561-573; Wege aus der Armut : was uns Friedrich List und die Ent-
wicklungsgeschichte lehren, in: Blätter für deutsche und internationale Politik
2008, Heft 12, 79-95. Eine historische Darstellung von Lists Wirkung (oder 
Wirkungslosigkeit) in der Dritten Welt nach 1960, die über das Anekdotische 
hinausginge, ist ein Desiderat.

Arbeit, in: Staats-Lexikon oder Encyklopädie der Staatswissenschaft / hrsg.
von Carl von Rotteck und Carl Welcker. – Bd. I (1834) 644-649
(In dem Teilabdruck in Schriften/Reden/Briefe Bd. V, 40-45 fehlt gerade der hier
interessierende Abschnitt.)
Völker, deren Wohlstand auf Arbeit beruht, entwickeln ihre körperlichen und 
geistigen Kräfte, v.a. die Völker des gemäßigten Klimas: der Winter ist der Erzeuger
der Arbeit und der Kultur. Im Naturzustand erscheint Arbeit als ein Übel, das man 
auf Frauen, Kinder und Sklaven abwälzen will. Auch die Kriege sind ein Versuch, 
Arbeit abzuwälzen. Krieg war in der Geschichte (fast) immer ein Versuch, Heer-
führer zu bereichern und ihre Macht auszudehnen. Der Krieg hat die Arbeit abge-
wertet, indem er ihre Ehre nahm und die Sicherheit des Eigentums zerrüttete.
Jetzt haben aber ganze Staatenvereine das Rechtsgesetz anerkannt. Es kommt 
ein Staatensystem, das aus Arbeit hervorgegangen ist und keinen anderen Krieg
kennt, als Verteidigung gegen ungerechte Angriffe, und nur eine Eifersucht, „sich 
in den Institutionen der Zivilisation den Rang abzulaufen.“ Dann ist es nicht mehr 
Chimäre der Hoffnung, daß das Prinzip Arbeit „die ganze Erde besiegen und 
beherrschen werde.“ Alle anstrengende Tätigkeit wird durch Maschinen ausgeübt
werden, durch Verbesserung der politischen Institutionen müssen die Früchte der 
Arbeit weniger mit Müßiggang und roher Gewalt geteilt werden.  

Das nationale System der politischen Ökonomie, Bd. 1. – Der internationale 
Handel, die Handelspolitik und der deutsche Zollverein. – Stuttgart (u.a.) :
Cotta, 1841. – LXVIII, 589 S.
Neudruck in: Schriften/Reden/Briefe, Bd. VI. – Berlin : Hobbing, 1930
11. Kap. Die politische und die kosmopolitische Ökonomie
Smith und Say wollen eine politische Ökonomie oder Nationalökonomie geben,
zwischen den Ebenen der Individualökonomie und der Weltökonomie fehlt aber 
die Ebene der Nation. Die klassische Ökonomie setzt den Zustand des ewigen
Friedens oder einer Universalrepublik voraus, der in der Wirklichkeit nicht gege-
ben ist. Ihre Verwirklichung ist ein Gebot von Vernunft und Religion und die 
Geschichte lehrt, daß kriegerische Gesellschaften auf einem niedrigen Niveau
des Wohlstandes stehen. Wenn die Natur den Weg von Familienverbänden zu
Nationen mit vielen Millionen Bewohnern geschafft hat, können wir ihr auch zutrau-

532

https://doi.org/10.5771/9783748931645-438 - am 20.01.2026, 00:25:22. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748931645-438
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


en, daß sie eine Einigung aller Nationen bewirken kann. Die neuere Entwicklung 
des Weltgeistes deutet darauf hin: Wissenschaften, Erfindungen, Industrie, gesell-
schaftliche Organisation, materieller und geistiger Verkehr. „Je höher aber die
Industrie steigt, je gleichmäßiger sie sich über die Länder der Erde verbreitet, 
umso weniger wird der Krieg möglich sein.“ Zwei industriell voll entwickelte Staa-
ten fügen einander in einer Woche mehr Schaden zu, als sie in einem Men-
schenalter reparieren könnten. In den Kongressen der Großmächte besitzt Euro-
pa auch bereits den Embryo eines künftigen Nationenkongresses. Die politische
Union ist immer der Handelsfreiheit vorausgegangen. Sonst würde Handelsfrei-
heit „nicht die Universalrepublik, sondern nur die Universaluntertänigkeit der min-
der vorgerückten Nationen unter die Suprematie der herrschenden Manufaktur-,
Handels- und Seemacht“ bringen. Die Universalrepublik, wie sie Heinrich IV.9 und 
der Abbé St. Pierre gedacht haben, kann nur realisiert werden mit Nationen auf
möglichst gleicher Stufe der Industrie und Zivilisation, der politischen Bildung und 
Macht. Mit der allmählichen Bildung einer solchen Union wird Handelsfreiheit
möglich. Nur das Schutzzollsystem kann solche gleich entwickelte Nationen
schaffen und ist damit der Weg zur politischen Union und zur Handelsfreiheit.
15. Kap. Die Nationalität und die Ökonomie der Nation
Nicht jede Nation kann durch Schutzzölle Gleichrangigkeit erlangen, eine „norm-
mäßige Nation“ braucht ein großes, wohlarrondiertes Territorium, eine große 
Bevölkerung, eine gleichmäßige Ausbildung von Ackerbau, Industrie und Handel,
ein hohes Niveau der allgemeinen Bildung, Wissenschaft, Verfassung und Institu-
tionen, eine Werteausrichtung auf Freiheit, Gesetzlichkeit, Sittlichkeit und Wohl-
stand. Große Nationen benötigen natürliche Grenzen und einen eigenen Zugang
zu Meer. Kleine Nationen müssen die Angliederung an größere Nachbarn suchen. 
Traditionell wurden Nationen durch Erbe, Kauf und Eroberung gebildet. Er empfiehlt 
ein neues Mittel: „die Vereinigung der Interessen verschiedener Staaten durch 
freien Vertrag“. Lists Beispiele sind der eventuelle Beitritt der Niederlande und
Dänemarks zum Zollverein und zum Deutschen Bund (historisch und kulturell 
seien diese Staaten eher deutsch), den Anschluß Belgiens an einen größeren
Wirtschaftsraum (Frankreich oder Deutschland) und Vereinigung der USA und
Kanadas. So lange es die Universalkonföderation nicht gibt, handeln Staaten
irrational, die sich verhalten, als gäbe es den ewigen Frieden bereits. Wenn Krie-
ge drohen sind eigene Manufakturen unverzichtbar, Kriege haben immer zu öko-
nomischer Selbständigkeit und Schutzzollpolitik geführt. Ein Krieg kann ein Segen
für neue Industrien sein, aber ein Friedensschluß eine Katastrophe. „Die Wissen-
schaft darf nicht die Natur der Nationalverhältnisse in Abrede stellen oder ignorie-
ren oder verfälschen, um kosmopolitische Zwecke zu befördern. Diese Zwecke 
können nur erreicht werden, indem man der Natur folgt und ihr gemäß, die ein-
zelnen Nationen einem höheren Ziel entgegen zu führen sucht.“ Es ist ausge-
schlossen, daß nicht konkurrenzfähige Staaten („Spanien, Portugal, Neapel, Tür-
kei, Ägypten, und alle barbarischen, halbzivilisierten Länder der heißen Zone“)
eigene Wirtschaftsnationen werden. Sie müssen Anlehnung suchen, wofür eigent-
lich nur England in Frage kommt, das dort aber nicht als ein protektionistisches 
Imperium auftreten soll, sondern seinen Einfluß nutzen soll, diesen Staaten zu 

9 Gemeint ist der Friedensplan des Herzogs von Sully, der im 19. Jahrhundert meist 
noch als ein Plan des französischen Königs galt.

533

https://doi.org/10.5771/9783748931645-438 - am 20.01.2026, 00:25:22. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748931645-438
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


besseren Institutionen und freiem Zugang durch andere Industrienationen zu hel-
fen (England muß den Zugang zu weiteren Gegenden der heißen Zone nicht mo-
nopolisieren, es kann seinen Bedarf an Kolonialprodukten allein in Indien schon
decken).
Die Nord-Süd-Handelsbeziehungen werden in Kap. 35-36 genauer besprochen, 
ein Potpourri von freien Handelsverträgen mit Lateinamerika und kommender
Notwendigkeit, ganz Asien „in Zucht und Pflege“ zu nehmen, Zusammenarbeit 
der kontinentaleuropäischen Mächte gegen englische Suprematie und Notwen-
digkeit, daß sich England um ein Bündnis mit den Kontinentalmächten bemühen
muß, um den aufsteigenden Vereinigten Staaten gewachsen zu sein.    
Das natürliche System der politischen Ökonomie war Lists dritte Bearbeitung sei-
ner ökonomischen Grundauffassungen nach Outlines of American Political Eco-
nomy (1827; in: Schriften/Reden/Briefe II, 1931) und Le système naturel 
d’économie politique (1837, in: Schriften/Reden/Briefe IV, 1927). Es gibt erhebli-
che Unterschiede in Zweck und Ton dieser Schriften, aber die Grundsätze sind
dieselben. Das Buch von 1841 ist eine Ausarbeitung des Manuskripts von 1837,
zunächst noch in französischer Sprache begonnen. Sein deutsches Buch plante
List als eine staatswissenschaftliche Arbeit in neun Bänden. Sein Verleger ver-
langte das Dringendste in einem Band. List klagte, daß man ihn so bloß für einen
Außenhandelstheoretiker ansehen werde; so kam es auch. Zu den widersprüchli-
chen Plänen über die Fortsetzung des Buches vgl. die Zusammenstellung in 
Schriften/Reden/Briefe VI (1930) 633-657.

Sommer, Artur
Friedrich Lists System der politischen Ökonomie. – Jena : Fischer, 1927. –
242 S.
Lists Nationalismus hat drei Wurzeln: persönlicher Patriotismus (v.a. in seinen
journalistischen Arbeiten), Nationenbegriff (mit wenig Interesse an Sprache,
Abstammung, Geschichte), rationalistischer Begriff der „Normalnation“. Die Natio-
nen des Nordens konkurrieren um die Position als Normalnationen, nur wenige 
können sie erreichen. Die Nationen des Südens können sie nie erreichen. Deren
Beschränkung auf Ackerbau und Rohstofflieferung ist eine Grundlage der Lehre.
Vereinigung der Völker ist ideale Position der Vernunft, Absonderung der einzel-
nen Normalnationen Forderung der Realpolitik. Die Realpolitik wird durch das
Idealziel gerechtfertigt: nationale Absonderung als Weg zum vernunftgemäßen
Endzustand. Die Weltunion bleibt blaß. Sie ist allenfalls Föderation von Staaten
und wird für Jahrhunderte nicht kommen. List billigt die englische Suprematie, so 
lange ein eigener Raum für Deutschland bleibt. In den späten Schriften kommt 
der zukünftige Freihandel nicht mehr vor und die Normalnationen sind Imperien
geworden, zwischen denen es kaum noch Handelsbeziehungen gibt.

Silberner, Edmund
The Problem of War in 19th Century Economic Thought. – Princeton, N.J. :
Princeton Univ. Pr., 1946. – S. 134-171
List bricht mit dem kosmopolitischen Friedensversprechen der klassischen Öko-
nomie. Solange es noch Staaten gibt, die auf Eroberungen aus sind, ist nationale
Macht eine Notwendigkeit. Er hält am kosmopolitischen Endziel fest: Er verteidigt 
Protektionismus im Namen des Freihandels und fordert militärische Stärke im

534

https://doi.org/10.5771/9783748931645-438 - am 20.01.2026, 00:25:22. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748931645-438
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


Namen des Pazifismus. Seit 1820 redet er immer wieder von künftiger internatio-
naler Verrechtlichung und Welthandelskongreß. Er hat keinen Respekt für Selb-
ständigkeit kleiner Staaten, er will reichlich viele Randstaaten in ein vergrößertes
Deutschland einbeziehen, er macht sich zuletzt keine Illusionen, daß das Krieg
bedeuten muß. Für das 20. Jahrhundert kündigt er interkontinentale Kriege an. Er
hat an seine pazifistischen Erklärungen entweder nie geglaubt oder den Glauben
verloren. Nie beschreibt er die pazifistische Orientierung genauer, es bleibt völlig
unklar, wie diese Welt nationaler Machtstaaten zum Frieden kommen soll.   

Nägler, Frank
Von der Idee des Friedens zur Apologie des Krieges : eine Untersuchung
geistiger Strömungen im Umkreis des Rotteck-Welckerschen Staatslexi-
kons. – Baden-Baden : Nomos Verl.-Ges., 1990. – 577 S. (passim)
Das Prinzip Arbeit wird das Prinzip Krieg ablösen, Frieden kann erst auf Industria-
lisierung folgen. Krieg zwischen industriellen Nationen ist unwahrscheinlich wegen
dem Schaden für Individuen und auch für die siegreiche Nation. Der ewige Frie-
den wird von der Ökonomie erwartet, kann aber nicht einfach durch Handel
kommen. Die Universalmonarchie wird im Kreis des Staatslexikons allgemein 
verworfen, List verwirft außerdem die ökonomische Abhängigkeit. Frieden wird
bei List mit Emanzipation gleichgesetzt, aber tatsächlich hat er nur Emanzipation 
der Industriellen. Rottecks kleinbürgerlich-kleinbäuerliche Utopie ist bei List nur 
noch Nationalschwäche. Die von ihm vertretene kapitalistische Klasse hat Interesse
am garantierten Frieden, kann sich als Nation aber nur in internationaler Konkur-
renz vorstellen. Die Nord-Süd-Teilung der Welt ist ewig. List klingt eher naiv als
imperialistisch, aber die Logik seines Systems führt zu Imperien. Zur Schaffung 
der „normalmäßigen Nationen“ muß Krieg akzeptiert werden. Der Zustand glei-
cher Nationen bleibt eine Chimäre. Am Ende setzt er auf kriegerische Allianzen
von Großmächten. Näglers Buch stellt den Wandel von Kants kosmopolitischer 
Friedenstheorie zum nationalistischen Bellizismus des 19. Jahrhunderts als ein 
Unternehmen der Liberalen dar. List gehört dabei zu den pazifistischeren Mitar-
beitern des Staatslexikons. (Vgl. oben das Referat dieses Buches bei deutschen
Liberalen in Abschnitt 2.5.1 und bei Carl von Rotteck in Abschnitt 2.5.1.1.)

4.3.2 Freihändler
Die Transformation des europäischen Staatensystems war bei deutschen Frei-
händlern kein Thema. Trotz der Anknüpfung an Cobden und Bastiat – das Frie-
densthema ist marginal. Wenn man aber den späteren Michel Chevalier stellver-
tretend für französische Freihändler nimmt, ist der Unterschied nicht so groß: Die 
Tatsachen des Krieges und der Rüstung müssen hingenommen werden. Vgl. zu
den deutschen Freihändlern: Volker Hentschel, Die deutschen Freihändler und 
der volkswirtschaftliche Kongreß 1858 bis 1885. – Stuttgart 1975 (Krieg und Frie-
den sind bei Hentschel kein Thema). Zu H. B. Oppenheim, einem der prominen-
testen deutschen Freihändler, siehe oben Abschnitt 2.5.4.3 bei Völkerrecht.

535

https://doi.org/10.5771/9783748931645-438 - am 20.01.2026, 00:25:22. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748931645-438
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


4.3.2.1 John Prince-Smith
1809-1874, gebürtiger Engländer. Journalist und Gymnasiallehrer, führender
Autor der deutschen Freihändler. Mitglied des Preußischen Abgeordnetenhaus 
(Fortschritt) und des Reichstags (Nationalliberal).

Prince-Smith hätte der deutsche Cobden oder Bastiat werden können (er hat
Bastiats Ökonomische Harmonien übersetzt), aber in Deutschland ist seine Stel-
lung marginaler. Hätte er eine eigene Theorie fertigbekommen, sie wäre wohl
noch elementarer ausgefallen als bei Bastiat). Es gibt gelegentlich biographische 
Skizzen, die sich ausschließlich für den Freihändler und Gegner aller Staatsein-
griffe interessieren. Am nützlichsten immer noch: Julius Becker, Das Deutsche 
Manchestertum : eine Studie zur Geschichte des wirtschaftspolitischen Individua-
lismus. – Karlsruhe 1907. Vgl. auch Volker Hentschel, Die deutschen Freihändler 
a.a.O. S. 58-60, 110-117 und passim; Ralph Raico, Die Partei der Freiheit : Stu-
dien zur Geschichte des deutschen Liberalismus. – Stuttgart 1999. – S. 49-86 
(stellvertretend für das libertäre Interesse). Eine ernsthafte Beschäftigung mit
seiner politischen Theorie gab es nicht. Die Ökonomie des 19. Jahrhunderts war
gezwungen, zu einer Soziologie der Verzögerung des Überganges von der Politik 
zur Ökonomie voranzuschreiten. Prince-Smith entfernt sich am Weitesten von
seinen Anfängen. Molinari oder Spencer, die Herrschaft historisch würdigen, hät-
ten nie die Politik als getrennte Lebenssphäre würdigen können. Das ist das 
Deutsche an dem deutschen Freihändler. 

Prince-Smith will den Frieden über mehr Verkehr herstellen, aber die Sicherheit 
ökonomischer Harmonien hat er nie. Schon in seiner ersten Schrift sieht er den
Kampf ums Dasein: Völker, die die Befreiung der Produktionskräfte verweigern,
werden beiseitegeschoben. Er klingt wie sein Gegner Friedrich List. Die ökonomi-
sche Entwicklung wirkt nicht auf die Einbildungskraft, weil sie nicht die raschen 
Erfolge der Politik hat. Er muß Frieden als Ziel der Freihändler festlegen, weil nur
Ideen den Gemeinsinn begeistern können. Er muß eine post-materialistische 
Utopie versprechen. Beim späten Prince-Smith führen diese Motive zu einer 
Jingoismus-Analyse als Analyse des „Staatssinns“ (auch da ist er Vorläufer ohne
direkte Wirkung). Prince-Smith kann diesen „Staatssinn“ aber nur fassen, weil er
ihn akzeptiert. Die liberale ökonomische Theorie, die ihm seit 1839 nicht gelingen 
wollte, wurde 1873 zu einer bellizistischen politischen Soziologie.     

Über Handelsfeindseligkeit. – Königsberg : Theile, 1843. – 87 S.
Neudruck in: Gesammelte Schriften, Bd. II. – Berlin 1879. – S. 79-149
Macht, die kein Bedürfnis mehr erfüllt, verschwindet. Fürsten waren für Sicherheit 
nötig, ihre Kriege haben das Volk nicht stark beschädigt. Heute ist internationaler 
Verkehr wichtiger und Besitz eines durch Eroberungen erschöpften Landes 
bedeutungslos geworden. Leidenschaftliche Kriege zwischen zivilisierten Völ-
kern werden mit weiterer internationaler Verflechtung abnehmen, „wenn ein 
gleiches Erwerbsinteresse die Nationen verbunden und das Rechtsprinzip im 
Verkehr die Gewalt ganz überwunden haben wird.“ Die Fürsten haben den Unter-
schied schon begriffen, sie intervenieren noch, scheuen aber vor Kriegen zurück.
Die Staatsmacht müßte verschwinden, hat aber eine neue Aufgabe gefunden:

536

https://doi.org/10.5771/9783748931645-438 - am 20.01.2026, 00:25:22. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748931645-438
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


Handelskriege gegen andere Wirtschaftsstaaten. Das beruht auf falschen Vorstel-
lungen über die Interessen der Völker. Freihandel bringt Völkerfrieden, Völker-
frieden bringt Freiheit. Die Völker müssen an Mut, Kraft und Intelligenz zuneh-
men, um nicht beiseitegeschoben zu werden. Eine demokratische Verfassung
wäre am besten, wird aber auf dem Kontinent durch außenpolitische Konflikte
verhindert.

Über den politischen Fortschritt Preussens. – Zürich (u.a.) : Verl. des Litera-
rischen Comptoirs, 1844. – XXIV, 96 S.
Neudruck in: Gesammelte Schriften, Bd. II. – Berlin 1879. – S. 1-76
Politischen Formen sind durch soziale Zustände bedingt. Absolutismus gehörte
zu einer Stufe, in der Konflikte zwischen Ständen und zwischen Nationen domi-
nierten. Industrie und internationaler Verkehr haben Gegenseitigkeit der Interes-
sen gebracht, der allgemeine Konflikt ist aufgehoben. Der Staat kann sich nur
noch erhalten, wenn er den diplomatisch-polizeilichen durch den sozial-bildenden
Charakter ersetzt. Gerade Preußen kann den staatlichen Zwang lockern, weil 
seine Bürger Weltbürgertum und innere sittliche Haltung besitzen. Der moderne
Krieg ist durch seine Vernichtungskraft unmöglich geworden. Eroberung ist kein
Ziel mehr, weil Boden keine Hauptquelle des Reichtums mehr ist. Damit kann der
Völkerantagonismus ersetzt werden durch vereinigende Gemeinschaft der Ver-
kehrsinteressen und (im Innern) die polizeiliche Brechung aller selbständigen
Kräfte durch volle Geltung der Individualität. Aufgabe der neuen Zeit ist Ordnung
durch Freiheit, die alten Mächte haben das nicht begriffen. Durch Entwicklung der
Produktivkräfte können materielle Bedürfnisse leichter befriedigt und „das Geisti-
ge um seiner selbst willen“ gepflegt werden. Das Ziel der Kulturentwicklung ist 
von Schönheit bestimmte Zivilisation, eine Menschheit ohne Knechtschaft.

Über die weltpolitische Bedeutung der Handelsfreiheit : Vortrag auf dem
Volkswirtschaftlichen Kongreß, Köln 1860. – Leipzig : Hübner, 1860. – 12 S.
Neudruck in: Gesammelte Schriften, Bd. III. – Berlin 1880. – S. 121-134
Gemeininteressen brauchen die Gewalt einer Idee. Freiheit und Frieden als
Voraussetzung höherer Kultur sind solche Ideen. Staatsmächte schaffen durch 
falsche Handelspolitik Antagonismen und müssen dann zur Abwehr aufrüsten. 
Handelsfreiheit und internationale Verflechtung der Interessen sind das wirk-
samste Mittel, Kriege zu verhüten. Frieden als Ziel des Freihandels ist wichtiger
als Versorgung mit billigen Gütern. Allein die Vision einer volkswirtschaftlichen 
Weltgemeinschaft über Staatsgrenzen hinweg, kann nationale Antipathien über-
treffen.   

Der Staat und der Volkshaushalt : eine Skizze. – Berlin : Springer, 1873. – 68 
S.
Neudruck in: Gesammelte Schriften, Bd I. – Berlin 1877. – S. 131-200
Die menschliche Gesellschaft beginnt mit Kampf und deshalb mit Befehlshabern. 
Zusammenschluß durch Arbeitsteilung und Tausch ist spät. „Der Staat ist älter als
der Volkshaushalt.“ Die Weltordnung ist wohltätig, weil sie Entwicklung vorsieht.
Entwicklung ist „Kampf ums Dasein“. Das wußten die Volkswirte schon vor Dar-
win. Ohne Kampf hätte sich eine egalitäre, aber arme Gesellschaft entwickelt, 
Vorherrschaft der Stärkeren wurde ein Glück für das Menschengeschlecht. Im 
Kampf um beschränkte Nahrungsvorräte bildeten sich Staaten, die Staatsmacht 
bringt inneren Frieden und Recht. Völkerrecht kann es nicht geben, weil es keine 

537

https://doi.org/10.5771/9783748931645-438 - am 20.01.2026, 00:25:22. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748931645-438
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


internationale Exekutivgewalt gibt; Verabredungen müssen durch Gewalt der 
Staaten erzwungen werden. Die Friedensbewegung glaubt, Völker seien brüder-
lich, nur Regierungen zettelten Kriege an. Tatsächlich verhetzen die Völker
einander und die Regierungen dämpfen die Erregung. Diesen Antrieb der Völker
nennt er Staatssinn: „Durch diesen Staatssinn nun fühlt sich der schwache Ein-
zelmensch eins mit einer starken Gemeinschaft, einem Staatswesen, welches
eine gebieterische Macht entfaltet und sich vor der Welt Achtung erzwingt. Er 
rettet sich dadurch vor dem erdrückenden Gefühl seiner Ohnmacht in der Verein-
zelung.“ Der Staatssinn läßt uns Entbehrungen ertragen – aber keine einzige
Demütigung. Prince-Smith akzeptiert den Staatssinn im Kampf der Staaten: „Ein
Staat kann und darf nicht brüderlich fühlen. Er existiert als ‚Macht’, und das
Wesen der Macht ist es überhaupt, unter ihrem Willen den Willen Anderer zu
beugen …“ Freilich soll der Staat nicht den dauerhaften dem nächstliegenden 
Nutzen opfern. Dazu gehört Zuverlässigkeit bei eingegangenen Verpflichtungen.
Die gefährlichste Lage für einen Staat ist Isolierung. Der Erwerbssinn ist so wich-
tig wie der Staatssinn, der Volkshaushalt ist eine Vereinigung, der wir noch enger
angehören als dem Staat. Aber Mitwirken an der Volkswirtschaft bringt weniger 
Befriedigung als Zugehörigkeit zur Staatsgemeinschaft. Existenzfragen sind
staatliche Fragen, in der Wirtschaft werden nur Vorteile geopfert, die sich wieder 
einbringen lassen. Für wirtschaftliche Aktivitäten können wir uns nicht begeistern,
sie beruhen zwar auf Zusammenwirken, stellen aber keine Gemeinschaft her. Nur
im Staat ist es möglich über Einzelinteressen hinaus für die Gemeinschaft zu wir-
ken und Opfer zu bringen. Krieg soll vermieden werden, wird aber nicht dauerhaft 
verschwinden. Er hat ein ökonomisches Fundament und ist auch für die Ökono-
mie eine Probe, ob sie gesund ist. Er zeigt den Staaten ihre Fehlentwicklungen.
Ein Schiedsgericht kann keine Konflikte zwischen Völkern lösen. Was Diplomaten
ersticken, macht ein Gericht zum Flächenbrand. Souveräne dürfen sich einem 
Richterspruch nicht beugen und können nicht Richter in fremden Angelegenhei-
ten sein, weil sie parteiisch sein müssen. Es kann keine internationalen Normen
geben. Anwendung bürgerlicher Gesetze in Staatenkonflikten wäre die Stockung 
allen staatlichen Lebens. Kultur läßt sich nicht auf beliebigen Grundlagen errich-
ten, wir müssen die im Geschichtskampf entstandene Kultur fortsetzen. Volks-
souveränität ist nur in den USA möglich, wo der Staat von keinem Nachbarn
bedroht ist.

Julius Faucher (1820-1878), Junghegelianer und demokratischer Journalist, im
englischen Exil Redakteur am pazifistisch-freihändlerischen Morning Star, nach 
der Rückkehr Herausgeber der theoretischen Zeitschrift der deutschen Freihänd-
ler; versuchte im preußischen Verfassungskonflikt die Haltung der Wirtschaftsli-
beralen zum Heer zu klären. Am Nutzen des Heeres zweifelt er nicht, denn inter-
nationale Krisen stellt er sich als ungebremst gewalttätig vor: „Greife zu, damit Du
nicht selbst zum Gegenstand der Griffe anderer werdest“. In Krisen muß alle wirt-
schaftliche Rücksicht aufhören, Eroberung wird nötig. Aber im Frieden darf das
Heer kein Bleigewicht der volkswirtschaftlichen Entwicklung werden. Faucher
verlangt Orientierung an der Entwicklung anderer Staaten. Preußen hat eine 
extrem hohe Militarisierungsquote und verzichtet damit auf Wachstum, obwohl es
unwahrscheinlich ist, daß es in jeder Generation in einen großen Krieg hineinge-

538

https://doi.org/10.5771/9783748931645-438 - am 20.01.2026, 00:25:22. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748931645-438
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


zogen wird. Trotz dem extrem realistischen Urteil über Krisen, kommt er klar aus
der Zeit vor 1866-1871 (Zur Frage der besten Heeresverfassung, in: Vierteljah-
resschrift für Volkswirtschaft und Kulturgeschichte 5 (1864) 111-169). Vgl. Volker
Hentschel, Die deutschen Freihändler a.a.O. S. 67-70 und passim; Harald Bier-
mann, Ideologie und Realpolitik : Kleindeutsche und auswärtige Politik vor der
Reichsgründung. – Düsseldorf 2006. – S. 156-165 Freihandel als Außenpolitik-
Ersatz?

August Lammers (1831-1892), ein nationalliberaler Journalist und Politiker,
Gründer einer erstaunlichen Zahl gemeinnütziger Vereine gegen den zunehmen-
den Etatismus; er war einer der wenigen prominenten Publizisten, die gegen die 
militärische Einigung und die Annexion von Nordschleswig, Elsaß und Lothringen 
protestierten: Das Prinzip der Berufsarmee, der Eroberung und der Ruhmsucht
sind am Ende. Die Völker Europas werden „in wohlgezogenen Grenzen neben-
einander wohnen, jedes in friedliche Erwerbs- und Bildungs-Arbeit vertieft, sich
gegenseitig täglich näher rückend durch materiellen, geistigen und persönlichen
Verkehr.“ Kriege mit „herzlicher und allgemeiner Zustimmung des Volkes“ billigt
er, aber im zivilisierten Europa gibt es solche Kriege kaum. Mit dem Kulturfort-
schritt wachsen durch Krieg Störungen im Volksleben. Der ewige Frieden mag
unerreichbar sein, aber starke und ununterbrochene Annäherung ist geboten. Der 
Krieg wird humaner, kürzer und seltener. Lammers akzeptiert Treitschkes Diktum,
daß der Staat Macht ist und alles für seine Selbsterhaltung tun darf (das ist gegen
Bastiat gesagt, der für den Frieden Kosaken in Paris dulden wollte). Sicherheit ist
der einzige Kriegsgrund. Mit einem Wehrpflichtheer wird es keinen Angriffskrieg
mehr geben (Deutschland nach dem Kriege : Ideen zu einem Programm nationa-
ler Politik. – Leipzig 1871). Lammers skizziert die übliche historische Entwicklung
vom Krieg zum Frieden. Ewigen Frieden und Schiedsgerichte kann es nur im 
europäischen Kulturraum geben, mit den verteidigungsfähigen Einheitsstaaten ist
jeder Kriegsgrund weggefallen: Kreuzzüge gibt es nicht mehr, kriegerische Gelüste
von Adel und Monarchen sind machtlos, die Diplomatie steht im Dienst des Welt-
friedens. Kriegstaten sind romantisch, aber wir bleiben nicht Knaben. „Den nied-
rigsten Grad von Kriegslust mit dem höchsten Grade von Kriegsfähigkeit zu ver-
binden, das ist in praktischer Hinsicht die hier zu lösende Aufgabe.“ Als Freihänd-
ler spricht er gegen List: Zollschranken bedeuten Fähigkeit zur Kriegsführung.
Der Krieg muß am Rande der Zivilisation bleiben (Staat und Krieg, in: Vierteljah-
resschrift für Volkswirtschaft und Kulturgeschichte 39 (1873) 1-25). Nationale 
Selbstbeschränkung und Freihandel hindern Lammers nicht an Bellizismus: Daß
die Liberalen 1859 den Krieg abgelehnt haben, sieht er 1870 als „einen Augen-
blick von freihändlerischer Ausschließlichkeit“; „Konkordanz der legitimen Frei-
handel- und Friedensidee mit einem gerechten und vernünftigen Kriege“ ist mög-
lich. Vgl. Arwed Emminghaus, August Lammers : Lebensbild eines deutschen 
Publizisten und Pioniers der Gemeinnützigkeit aus der zweiten Hälfte des vorigen 
Jahrhunderts. – Dresden 1908; Volker Hentschel, Die deutschen Freihändler
a.a.O. S. 135-140 und passim. 

539

https://doi.org/10.5771/9783748931645-438 - am 20.01.2026, 00:25:22. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748931645-438
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


Karl Arnd (1788-1867)10, Straßen- und Wasserbauingenieur, ökonomischer und
historischer Schriftsteller, steht unter den deutschen Freihändlern als Pazifist allein. 
Er übernahm die Deduktionen der klassischen Ökonomie ohne Abstriche. Das
natürliche System kommt ohne Staat aus, Ziel ist ein kosmopolitischer Zustand,
darauf verweisen Sittengesetz und Naturgesetz. Herrschaft der physischen Kräfte 
wird durch Herrschaft des Rechts ersetzt. Auch die Völker Amerikas, Asien und 
Afrikas können im freien Welthandel als Konkurrenten der Europäer bestehen.
Seine Autobiographie zeigt, was ihn bewegt: gegen Priesterherrschaft, Willkür der 
Fürsten und allgemeines Wahlrecht (da posieren nämlich Vertreter der Staatsge-
walt als Volksvertreter); gerade deshalb ist er für den Kleinstaat. Die Argumente
für Freihandel und Kleinstaat sind dasselbe: „Konkurrenz der menschlichen Kräf-
te“. Den Nationalstaat braucht er nicht. Er lobt die Kriege 1854, 1859 und 1866
als Freiheitskriege, danach gibt es keinen weiteren Grund zum Krieg. Deutsche
Nationalliberale pflegten das erst nach 1870 so zu sehen. Er hat das übliche 
Geschichtsbild der Friedensökonomie des 19. Jahrhunderts: In der Geschichte 
war Verteidigung der friedlichen, bäuerlichen Gesellschaften nötig, aber der Krieg
hat sich verselbständigt, v.a. in Kontinentaleuropa mit seinen Berufsheeren. Die
Ökonomen müssen an die Forderungen der Vernunft und des Chri-stentums, an die
Last des bewaffneten Friedens und an den Nutzen der Abrüstung erinnern: „Ist das 
Bestreben aller Staatsverwaltungen einmal ausschließlich auf die Steigerung der
materiellen Wohlfahrt und geistigen Bildung der Einwohner gerichtet, so hat kein
Staat das Eroberungsgelüste eines seiner Nachbarn oder von Seiten eines frem-
den Staates zu fürchten.“ Dann wird kein stehendes Heer gebraucht und kein
Volk von einer fremden Nation beherrscht. Der freie Handel wird auch die weni-
ger gebildeten Völker von den Vorteilen dieser Staatseinrichtung überzeugen –
jetzt Japan, bald Indien und China. Als Anhang ein Überblick über die jüngsten
Friedenskundgebungen: Studenten, Logen, Arbeitervereine (Die Friedenswün-
sche, ihre sittliche und wirthschaftliche Berechtigung. – Frankfurt am Main 1867). 
Vgl. Die naturgemäße Volkswirtschaft. – Hanau 1845, 2. Aufl. Frankfurt am Main 
1851; Der Freihandel, List und das Memorandum. – Frankfurt am Main 1849; Die
Volkswirtschaft begründet auf unwandelbare Naturgesetze. – Frankfurt am Main
1863, 2. Aufl. 1868. Autobiographie: Karl Arnd’s Leben : von ihm selbst beschrie-
ben. – Frankfurt am Main 1869. Vgl. Max Adler, Carl Arnd und seine Stellung in
der Geschichte der Nationalökonomie. – Karlsruhe 1906.

4.3.3 Militärökonomen
Militärökonomie ist eine neue Wissenschaft für den neuen bewaffneten Frieden.
Während die Gegner Preußens den bewaffneten Frieden auch ökonomisch angrei-
fen, begründen Deutschlands führende Ökonomen, warum ständige Militäraus-
gaben ökonomisch gerechtfertigt seien. Sicherheit ist ein Gut, das ökonomisch 
analysiert werden kann. Damit sind sie nicht alleine. Diese Art Analysen gibt es
auch bei Michel Chevalier. Die deutsche Historische Schule verweigert aber alle

10 Ich danke Monika Rademacher (Stadtarchiv Hanau) für die Bestätigung des
Sterbedatums, in der Literatur erscheinen verschiedene Daten.

540

https://doi.org/10.5771/9783748931645-438 - am 20.01.2026, 00:25:22. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748931645-438
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


Spekulationen über den kommenden Frieden des Industriezeitalters. Der Krieg ist 
zur natürlichen Umwelteigenschaft der Nationalökonomie geworden.

Karl Knies (1821-1898), einer der Begründer der Historischen Schule der Natio-
nalökonomie, sieht in der Volkswirtschaft „die ökonomische Seite des einen 
Volkslebens“. Der internationale Verkehr (der zur gegenseitigen Ergänzung der 
Volkskulturen moralisch geboten ist) gehört zu dieser Realität wie die internatio-
nalen Konflikte, in denen sich Knies in die Tradition Adam Smiths stellt: die politi-
sche Selbständigkeit steht „höher als der ökonomische Vorteil des billigsten Ein-
kaufes“. Es ist eine Illusion der Friedensbewegung, daß es keinen Krieg mehr in
Europa geben könne. Das Militärwesen ist produktiv, weil es dem Bedürfnis nach 
Sicherheit dient. Unproduktiv ist nur, dafür zu viel Aufwand zu treiben. Kein Volk
kann durch eigenen Beschluß den Krieg von sich fernhalten und aus ökonomi-
schem Bedürfniß zur Miliz übergehen. Das Militär muß für die Gesellschaft öko-
nomisch tragbar sein. Die Heeresgröße ist abhängig von der Stärke des Nach-
barn, in jedem Krieg kann es um Existenz gehen. In großen Staaten ist deshalb 
das Milizsystem nicht mehr möglich (und kleine Staaten leben vom Schutz der
großen Staaten). Die Staaten geben aber mehr aus, als nötig wäre, nachdem sie
gesehen haben, wie viel Preußen durch den hohen Stand seines Heeres gewin-
nen konnte. Alle finanziellen Einwände werden nichts nutzen, solange die Regie-
rungen denken, daß ein starkes Kriegsheer durch ein starkes Heer im Frieden
erreicht wird. Alles drängt auf kurze Kriege, aber kurz werden nur die Kriege sein, 
in welchen sich die Gesamtkräfte der Gegner miteinander messen. Wettlauf um
neue Waffen ist nicht zu vermeiden, wenn der Krieg nicht zu vermeiden ist. Aber 
die Grausamkeit des Krieges kann durch Verträge verhindert werden (Das moder-
ne Kriegswesen : ein Vortrag. – Berlin 1867, Neudruck in: Dieter Fritz-Assmus.
Zur Rolle der Eisenbahn für die Kriegführung: Die Eisenbahnen und ihre Wirkun-
gen. – Braunschweig 1853. Zur Wehrgerechtigkeit: Die Dienstleistung des Solda-
ten und die Mängel der Conscriptionspraxis : eine volkswirtschaftlich-finanzielle
Erörterung. – Freiburg 1860, Neudruck in: Fritz-Assmus a.a.O. Zur Ökonomie:
Jürgen Löwe, Kontextuale Theorie der Volkswirtschaft : der Ansatz von Karl
Knies als Grundlage zukünftiger Wirtschaftspolitik. – Amsterdam 1998; Birger P.
Priorat, Produktive Kraft, sittliche Ordnung und geistige Macht : Denkstile der
deutschen Nationalökonomie im 18. und 19. Jahrhundert. – Marburg 1998. – S. 
343-356 Karl Knies’ politische Ökonomie als komparative Kulturtheorie. Zur Mili-
tärökonomie: Dieter Fritz-Assmus, Karl Knies – ein früher Militärökonom : verges-
sene Schriften eines führenden Vertreters der Alten Historischen Schule zu mili-
tärökonomischen Problemen unserer Zeit. – Bern 1995.

Wilhelm Roscher (1817-1894), einer der Begründer der Historischen Schule der
Nationalökonomie und der international erfolgreichste Lehrbuchautor der Ökono-
mie seiner Zeit, hat den für das 19. Jahrhundert konstitutiven Unterschied von
Antike und Moderne nie akzeptiert und will aus der antiken Geschichte Muster für
den Verlauf der neueren entnehmen: Auf die Demokratie wird Militärdiktatur fol-
gen. Die allgemeine Wehrpflicht hat einen demokratischen Charakter, weshalb
Monarchen versuchen, das Heer durch militärisches Standesbewußtsein vom

541

https://doi.org/10.5771/9783748931645-438 - am 20.01.2026, 00:25:22. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748931645-438
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


Volk zu trennen. Diese Analyse klingt bei Roscher wie eine Politikempfehlung.
Die Demokratie hat eine größere Neigung zu Kriegen – aus Eitelkeit (eine Art 
Jingoismusanalyse, belegt mit Athen und Karthago und der aktuellen antibritische 
Bewegung in den USA). In der proletarisierten Gesellschaft führt Demokratie zur
Militärdiktatur, weil allein das Militär noch Ansehen besitzt. Roscher empfiehlt
gegen Proletarisierung Genossenschaften, Sparkassen usw. (Politik : geschichtli-
che Naturlehre der Monarchie, Aristokratie und Demokratie. – Stuttgart 1892). An
Verteidigung zu sparen ist falsche Sparsamkeit. Erst im Krieg zu rüsten, ist heute
zu spät. Nach jedem großen Krieg hat man irrtümlich an den ewigen Frieden
gedacht. Ökonomisch ist der Krieg immer Zerstörung, die dem Besiegten mehr
schadet, als sie dem Sieger nutzt. Aber ein Krieg kann schlechte Verhältnisse im
Innern (er befreit unterdrückte Nationen, Religionen und Klassen) und Äußern
beenden und dadurch produktiv werden. Kriegen sind oft ökonomische Blütezei-
ten gefolgt. Dauernde Kriege haben freilich auch die Sieger ruiniert. Er folgt Adam 
Smith im Primat der Sicherheit vor der Opulenz (System der Finanzwissenschaft.
– 4. Aufl. – Stuttgart 1894 §§ 119-120). Vgl. Gottfried Eisermann, Die Grundlagen
von Wilhelm Roschers wissenschaftlichem Werk. – Düsseldorf 1992; Guido Wöl-
ky, Roscher, Waitz, Bluntschli und Treitschke als Politikwissenschaftler : Spätblü-
te und Untergang eines klassischen Universitätsfaches in der zweiten Hälfte des
19. Jahrhunderts. – Diss. Bochum 2006. – S. 68-150.

4.3.4 Sozialisten
Beiträge von Sozialisten aus dem deutschsprachigen Raum zu internationalen 
Fragen summieren sich kaum zu einer Tradition. Einige Beiträge sind klar sozia-
listisch, wurden aber vom Marxismus um eine Wirkung gebracht (so Wilhelm
Weitling). Andere gehören eher in die Tradition des demokratischen Nationalis-
mus: Lassalle ist aus der Erinnerung der Partei, die er gegründet hat, nie ver-
schwunden, aber an seine außenpolitischen Auffassungen konnte eine interna-
tionalistische Sozialdemokratie kaum anknüpfen. Wilhelm Liebknecht und August 
Bebel, die die deutsche Sozialdemokratie zum Marxismus geführt haben, kamen 
aus der demokratischen Bewegung und das hat sie gerade in Fragen der interna-
tionalen Ordnung weiter geprägt. So bleiben nur Marx und Engels, die hier wegen 
ihrem permanenten Exilstatus bei sozialistischem Internationalismus behandelt 
werden, aber natürlich muß man bei deutschen Sozialisten auch an sie denken 
(zumal ihre sozialistischen Gegner sie gerne als pangémanistes gesehen haben).

Die politische Organisation der deutschen Arbeiterbewegung hat 1863 mit zwei
getrennten Vereinen begonnen, was an Differenzen der Nationalpolitik lag. Der
Allgemeine Deutsche Arbeiterverein (ADAV) war pro-preußisch und anti-
bürgerlich (stand aber dem Marxismus fern), der Vereinstag Deutscher Arbeiter-
vereine (VDAV), später Sozialdemokratische Arbeiterpartei (SDAP), war anti-
preußisch und stand in der Kontinuität der bürgerlichen Demokratie (ging aber
schneller zum Marxismus über). 1870 waren beide Parteien für einen deutschen
Verteidigungskrieg, aber nach dem Sturz des französischen Kaiserreiches waren
sie gegen die Fortsetzung des Krieges und gegen die Annexion von Elsaß und
Lothringen. Die SPD hat nie vergessen, wie unpopulär diese nicht blind nationa-

542

https://doi.org/10.5771/9783748931645-438 - am 20.01.2026, 00:25:22. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748931645-438
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


listischen Haltung war. Im Gothaer Programm der SPD wurde versucht, „Befrei-
ung im Rahmen des heutigen nationalen Staates“ und „internationale Völkerver-
brüderung“ als Ergebnis des parallelen Strebens der Arbeiterbewegung in allen
Kulturländern zu verbinden. Karl Marx hat das verdammt; „internationale Völker-
verbrüderung“ hat er denunziert als „eine dem bürgerlichen Freiheits- und Frie-
densbund entlehnte Phrase, die als Äquivalent passieren soll für die internationa-
le Verbrüderung der Arbeiterklassen im gemeinschaftlichen Kampf gegen die 
herrschenden Klassen und ihre Regierungen“ (Randglossen zum Programm der
deutschen Arbeiterpartei (1875, veröff. 1891), in: Marx-Engels-Werke 19, 23-
24=MEGA I/25, 17; vgl. Friedrich Engels an August Bebel, 18.-28. März 1875, 
ebd. 34, 126-127. Auch die „Marxisten“ in SDAP und dann SPD haben sich
immer einer Einmischung der Internationalen entzogen; der Internationalismus 
der SPD war ein Vorläufer des Modells der 2. Internationalen: ein Gesprächsfo-
rum zwischen nationalen Arbeiterbewegungen. Wilhelm Liebknecht (1826-
1900), der wichtigste außenpolitische Sprecher von ADAV/SDAP und dann SPD, 
war ein Teilnehmer der Revolution von 1848/49 gewesen, stand seit dem Londo-
ner Exil Karl Marx nahe, blieb aber stark innerhalb der demokratischen Tradition.
Aus der Erfahrung der Gegenrevolution und aus dem Londoner Exil hat er Rus-
sophobie mitgebracht. Er wollte das Habsburger Reich und das Osmanische 
Reich gegen die russische Gefahr gestärkt sehen (Zur orientalischen Frage. –
Leipzig 1878). Langfristig entschied sich seine Partei für das demokratische Mo-
dell freier südslawischen Staaten. Die Begründung sind deutsche ökonomische
und politische Interessen, man wollte Bismarck zu mehr (antirussischem) Enga-
gement auf dem Balkan zwingen (August Bebel, Deutschland, Rußland und die
orientalische Frage, in: Neue Zeit 4 (1886) 502-515). Immer wieder wurde die 
Bereitschaft Deutschland zu verteidigen erklärt. Die Unklarheiten des Begriffs der
„Verteidigung“ in einer nicht von Sozialisten bestimmten Außenpolitik wurden bis
zum August 1914, als es zu spät war, nie geklärt. Eine Besonderheit der Sozialisten 
war ihr beharrlicher Kampf gegen den preußischen Militarismus. Auch das war 
kein speziell sozialistisches Programm; in der bekannten Formulierung Reinhard
Höhns haben die Sozialisten die bürgerliche Forderung nach einer demokrati-
schen Miliz aufgenommen, die das Bürgertum aufgegeben hatte. Erst nach 1900
wird es mit der Diskussion über Imperialismus zu einem eigenen sozialistischen
Theoriefundus kommen.

Zur National-, Außen- und Sicherheitspolitik der sozialdemokratischen Par-
tei(en): Friedrich Hertneck, Die deutsche Sozialdemokratie und die orientali-
sche Frage im Zeitalter Bismarcks, in: Archiv für Politik und Geschichte 7 
(1926) S. 644-676; Sinclair W. Armstrong, The Social Democrats and the Uni-
fication of Germany 1863-1871, in: The Journal of Modern History 12 (1940)
485-509; Reinhard Höhn, Sozialismus und Heer. – Bad Homburg, Bd. I, Heer
und Krieg im Bild des Sozialismus. – 1959; Bd. II, Die Auseinandersetzung
der Sozialdemokratie mit dem Moltkeschen Heer. – 1959; Gerhard Schlott,
Nationales und internationales Denken der deutschen und französischen Sozia-
listen (besonders in den Jahren 1865-1871). – Diss. Frankfurt am Main 1960. 
– S. 81-143; Günter Ebersold, Die Stellung Wilhelm Liebknechts und August
Bebels zur deutschen Frage 1863 bis 1870. – Diss. Heidelberg 1963 (beste 
Dokumentation von Liebknechts Journalistik); Roger Morgan, The German
Social Democrats and the First International 1864-1872. – Cambridge 1964;

543

https://doi.org/10.5771/9783748931645-438 - am 20.01.2026, 00:25:22. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748931645-438
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


Hans-Josef Steinberg, Sozialismus, Internationalismus und Reichsgründung,
in: Reichsgründung 1870/71 : Tatsachen, Kontroversen, Interpretationen /
hrsg. von Theodor Schieder und Ernst Deuerlein. – Stuttgart 1970. – 319-344;
Horst Bartel/Gustav Seeber, Reichsgründung, Pariser Kommune und revo-
lutionäre Arbeiterbewegung, in: Arbeiterbewegung und Reichsgründung /
hrsg. von Horst Bartel. – Berlin 1971. – S. 77-126; Hans-Ulrich Wehler, Sozial-
demokratie und Nationalstaat : Nationalitätenfragen in Deutschland 1840-
1914. – 2. Aufl. – Göttingen 1971 (zu nationalen Minderheiten nach 1864 und 
1870); Dieter Groh/Peter Brandt, „Vaterlandslose Gesellen“ : Sozialdemokra-
tie und Nation 1860-1990. – München 1992. – S. 13-53. 

4.3.4.1 Wilhelm Weitling 
1808-1871, Schneider und Berufsrevolutionär, Verfasser der programmatischen
Texte des Bundes der Gerechten. Auswanderung in die USA. Biographie: Wal-
traud Seidel-Höppner, Wilhelm Weitling (1808-1871) : eine politische Biographie.
– Frankfurt am Main 2014.

Weitling hatte großen Erfolg bei der Werbung von Arbeitern für den Sozialismus, 
seine Bücher können gelesen werden wie eine schriftliche Fixierung dieser Wer-
bung. Sie leben von den erfahrbaren Paradoxien der sozialen Ungerechtigkeit. 
Dazu gehört auch die Genealogie der Ungleichheit seit den Anfängen der
Menschheit, eine Art historischer Materialismus avant la lettre (nach französi-
schen Quellen). Er hatte einen universalwissenschaftlichen Ehrgeiz, doch ein
deutscher Proudhon ist er nicht geworden. In seinem ersten Buch Die Menschheit 
wie sie ist und wie sie sein sollte (1838, letzte Neuausgabe Reinbek 1971) nannte 
er als Ziel: „Allgemeine Vereinigung der ganzen Menschheit zu einem großen
Familienbunde“; aber ihn interessierte die Beseitigung des Trennenden mehr als
die Institutionen der Vereinigung. Von Weitling blieb seine Feststellung, daß das
Proletariat kein Vaterland hat. Marx und Engels gaben diesem Handwerkersozia-
lismus keine Chance, aber das Kommunistischen Manifest, ihre neue Programm-
schrift für den von Weitling gegründeten Verein, zeigt in den internationalen Tei-
len starke Kontinuität.

Vgl. zu Weitling: Lothar Knatz, Utopie und Wissenschaft im frühen deutschen 
Sozialismus : Theoriebildung und Wissenschaftsbegriff bei Wilhelm Weitling. –
Frankfurt am Main 1984; Wolf Schäfer, Die unvertraute Moderne : historische 
Umrisse einer anderen Natur- und Sozialgeschichte. – Frankfurt am Main
1985; Fabio Bazzani, Weitling e Stirner : filosofia e storia (1838-1845). – Mila-
no 1985; Klaus Mader, Wilhelm Weitlings politische Theorie : Entwicklung und
Vergleich zum rezipierten politisch-literarischen Umfeld. – Diss. München 
1989; Seidel-Höppner a.a.O. S. 297-517.

Garantien der Harmonie und Freiheit. – Vivis 1842. – XII, 264
Letzte Neuausgabe Stuttgart 1974
I. Abschnitt Die Entstehung der gesellschaftlichen Übel
Enthält den Weg der Entstehung des Eigentums, der Erbschaft, des Krieges, der
Sklaverei, des Handels.

544

https://doi.org/10.5771/9783748931645-438 - am 20.01.2026, 00:25:22. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748931645-438
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


I/10 Das Soldatenwesen
Ein frühes Dokument sozialistischer antimilitaristischer Agitation.
I/11 Vaterland, Grenzen und Sprachen
Das Vaterland ist aus Grundbesitz entstanden. Die Bewohner dieser frühen Staa-
ten hatten Vaterlandsliebe, weil sie in einem Krieg alles zu verlieren hatten. Das
moderne Proletariat hat schon alles verloren und hat deshalb kein Vaterland (vgl. 
auch Weitlings Rhetorik der allgemeinen Fremdheit, die daraus folgt). Nationale 
Eigenheiten sind Überrest von Rückständigkeit (auch die Vielfalt der Sprachen
zeigt nur die frühgeschichtliche Isolierung). Die künftige sozialistische Gemein-
schaft wird rasch zu einer einzigen Zivilisation führen.
II. Abschnitt Ideen einer Reorganisation der Gesellschaft
Weitling zeichnet ein Bild der Arbeitsorganisation der künftigen Gesellschaft und
skizziert Verwaltungseinheiten mit bis zu 1 Million Einwohnern. Wir erfahren 
nichts über die „Außenbeziehungen“ dieser Einheiten. Zumindest in der Über-
gangszeit gibt es noch Armeen, in die „Begierdekranke“ gesteckt werden, die den 
Aufbau des Sozialismus stören würden.

Friedrich Grünhagen, „Mitglied des suspendierten Königsberger Arbeiterver-
eins“, mit einer unglücklichen aber hartnäckigen Beziehung zur Friedensbewe-
gung. Er versuchte dem Königsberger Friedens-Verein zu erklären, daß der Frie-
den nicht direkt durch Miliz und Abrüstung erreicht werden kann. Die Friedens-
vereine müssen für das Recht auf Arbeit und für die Abschaffung von Privilegien 
kämpfen. Sein „Frühsozialismus“ war Kampf gegen Behinderung selbständiger 
Handelsgehilfen und Kampf für ein neues System direkter Steuern (dafür ist er 
bereits 1848 mit einer Petition nachweisbar) und für Kredite als Entschädigung 
der Benachteiligten. Am Ende soll es keinen Staat mehr geben, nur noch Produ-
zenten. Er beruft sich auf Proudhon und Girardin. Mal erwähnt er, daß Soldaten 
die Besitzenden verteidigen, mal, daß ein pauperisierter Staat kein guter Nachbar 
sei, aber die Beziehung des gesellschaftlichen zum internationalen Frieden ist 
immer flüchtig. Grünhagen gehört zu den deutschen Autoren, die die internationa-
le Friedensbewegung als Appellinstanz verstehen: Nachdem kein deutscher Frie-
densverein mit ihm diskutieren wollte, wendet er sich an den Friedenskongreß als
„Gesamtvereinstätigkeit der zivilisierten Gesellschaft“. Die Freunde des allgemei-
nen Völkerfriedens nennt er umstandslos „friends of social peace.“ Vgl. Ein Wort
an und für die Friedensvereine. – Königsberg 1850; Ein Wort an und für die Frie-
densvereine : Folge. – Königsberg 1850; Vorlage zum diesjährigen Congreß der
Freunde des allgemeinen Völkerfriedens ausgeschrieben nach London zum 22. 
Juli u. folg. Tage. – Königsberg 1851 (die Vorlage selber hat einen Titel, dessen
Versprechen nicht eingelöst wird: Über die Ursachen des Krieges und die Bedin-
gungen zum Frieden). Veit Valentin erwähnt ihn, obwohl er nichts mit dem Völ-
kerbundgedanken zu tun hat (Geschichte des Völkerbundgedankens in Deutsch-
land. – Berlin 1920. – S. 81); Karl Holl würdigt ihn als einen Kritiker der Friedens-
bewegung (Pazifismus in Deutschland. – Frankfurt am Main 1988. – S. 30-31).

545

https://doi.org/10.5771/9783748931645-438 - am 20.01.2026, 00:25:22. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748931645-438
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


4.3.4.2 Moses Hess
1812-1875, Sohn eines jüdischen Fabrikanten, philosophischer und sozialisti-
scher Publizist, seit 1845 meist im Exil, vor allem in Paris. Seit 1863/64 für Las-
salles Allgemeinen Deutschen Arbeiterverein tätig, später Annäherung an die
Internationale. Biographie: Edmund Silberner, Moses Hess : Geschichte seines 
Lebens. – Leiden 1966; Shlomo Na’aman, Emanzipation und Messianismus : 
Leben und Werk des Moses Heß. – Frankfurt am Main 1982.

Hess‘ Beitrag zur junghegelianischen Diskussion einer Philosophie der Tat wird 
noch beachtet, weil er damit in eine bekannte Diskussion paßt. Sonst paßt Hess 
nie. Die heilige Geschichte der Menschheit von einem Jünger Spinozas (1837; 
jetzt in: Philosophische und sozialistische Schriften 1837-1850 : eine Auswahl. –
2. Aufl. – Berlin 1980. – S. 1-74) ist eine pseudo-spinozische Theosophie, einer 
der frühesten deutschen sozialistischen Texte, noch ohne irgendeine Beziehung 
zu einer realen sozialistischen Bewegung. Mit seinen messianischen Zügen und
dem Ernstnehmen der Liebe hätte er ein deutscher Saint-Simonist werden kön-
nen. Er ist wie Marx zu ökonomischer Argumentation weitergegangen, doch
Georg Lukacs hat wohl Recht: „Als Theoretiker ist er aber an der Berührung mit
der materialistischen Dialektik zugrunde gegangen“ (Moses Hess und die Pro-
bleme in der idealistischen Dialektik 1926). Auf seinen geschichtstheologischen
„Spinozismus“ ist Hess wieder zurückgekommen, er versuchte jahrzehntelang,
seiner Heiligen Geschichte ein Fundament in einem metaphysisch bis physikali-
schen Naturalismus zu geben. Shlomo Na’aman hat Hess beschrieben als Typus
der Unstabilität eines Juden der ersten Generation der Emanzipation in Deutsch-
land. Aber es ist genauso die Unstabilität eines Demokraten und Sozialisten der
ersten Generation in Deutschland. Unstabil war auch sein Publikum: Die Heilige
Geschichte 1837 ist für Juden geschrieben, die erkennen müssen, daß der tradi-
tionelle Messianismus keine Zukunft hat; Die europäische Triarchie 1841 ist für 
Deutsche geschrieben, die vor der patriotischen Illusion eines nationalen Ein-
zelgangs gewarnt werden; Jugement dernier du vieux monde social 1851 erinnert 
die Franzosen, an ihre historische Pflicht, den sozialen und nationalen Bewegun-
gen Europas beizustehen; Rom und Jerusalem 1862 warnt deutsche Juden an-
gesichts des deutschen Rassismus vor den Illusionen, daß das Ziel des Juden-
tums nur in Nationalität oder nur in Humanität liegt. Vgl. zu Moses Hess neben
Silberner und Na’aman: G. Battista Vaccaro, Socialismo e umanesimo nel pen-
siero di Moses Hess : (1837 – 1847). – Napoli 1981; Shlomo Avineri, Moses Hess
: Prophet of Communism and Zionism. – New York 1985; Gérard Bensussan,
Moses Hess, la philosophie, le socialisme (1836-1845). – Paris 1985.

So wie Hess immer (irgendwie) sozialistisch war, so war er immer (irgendwie)
internationalistisch. Die Heilige Geschichte, die mit der Entstehung der göttlichen
Einheit aus der Verschiedenheit beginnt, endet mit einem Ausblick auf eine 
deutsch-französischen Union, der Kern des Neuen Jerusalems ist ein Völker-
bund. Hess weiß nicht recht, ob es im heiligen Reich noch verschiedene Staaten
und Nationen geben wird, aber er weiß, daß deren Patriotismus dem Bewußtsein 
der Einheit aller Staaten untergeordnet sein wird. Die europäische Triarchie ist
saint-simonistisch, aber in deutscher post-hegelianischer Manier wird die politi-

546

https://doi.org/10.5771/9783748931645-438 - am 20.01.2026, 00:25:22. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748931645-438
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


sche Konkretisierung durch die Fixierung auf die künftige Religion des Geistes 
verundeutlicht. Hess will den Nationalegoismus beenden und die Nationen bewah-
ren. Weil in Gesellschaft und Moral Institutionen entscheidend sind, werden die
Völker die Subjekte der Geschichte bleiben. Die europäische Triarchie ist post-
saint-simonistisch, weil Hess das Scheitern der neuen Religion bereits bedenkt. 
Der Weg zur Einheit muß mehr als subjektiver Wunsch sein, nämlich eine Ten-
denz der europäischen Geschichte des Verhältnisses von Staat und Kirche, von
Reichtum und Armut. Kern seiner Theosophie ist die Offenbarung Gottes in der
Geschichte und damit in den Nationen (für diesen in der deutschen Tradition so
gut bekannten Gedanken zitiert er übrigens Tocqueville). Na’aman hat darauf 
aufmerksam gemacht, wie hilflos die Formulierung des Beitrags Englands zur
Triarchie ist: als wolle Hess vermeiden, die Rolle der Industrie anzuerkennen.
Eine klar sozialistische Stellungnahme zum Frieden gibt es nur einmal, in der
verkürzten Form eines Katechismus (geschrieben im Auftrag einer der Faktionen
des Bundes der Kommunisten): Die permanente Revolution ist Kampf bis zum
Sieg der arbeitenden Klasse in allen zivilisierten Ländern. Der Sozialismus in 
einem Lande ist nicht möglich, weil er immer bedroht ist, solange es noch nicht-
sozialistische Staaten gibt. Die in einem Land siegreichen Arbeiter müssen ihren 
Brüdern in anderen Ländern zu Hilfe eilen. Nach dem Sieg der Arbeiter in allen
zivilisierten Ländern wird es keine Eroberungskriege oder Handelskriege mehr
geben, nur noch Einsätze der Arbeiterarmeen zur Kultivierung der unkultivierten
Länder, es ist nicht ausgeschlossen, daß es dabei zu Kriegen kommt (Roter
Katechismus für das deutsche Volk (1850), in: Philosophische und sozialistische 
Schriften a.a.O. S. 448, 453, 456). Kurz darauf, in Jugement dernier du vieux
monde social (1851), läßt Hess das Schema der Triarchie nur noch negativ 
erkennen: die germanische Rasse (Deutsche und Engländer) ist unfähig zum 
So-zialismus, ohne Frankreich wäre Europas Zukunft die Sklaverei. Damals er-
wartet er noch ein sozialistisches, demokratisches oder wenigstens republikani-
sches Frankreich. An diesem Bild Frankreichs hält er aber auch in bonapartisti-
scher Zeit fest. Hess’ Zionismus geht aus dem Baufehler der europäischen Triar-
chie hervor: Was er in Die Heilige Geschichte der Menschheit mühsam England
zuschreiben wollte, findet er bei den Juden leicht: einen nationalen Kult. Ein jüdi-
sches Gemeinwesen soll die Richtung der sozialistischen Zukunft angeben. 
Hauptthema ist das Versagen des zur Geselligkeit unfähigen Deutschland (vgl.
auch seinen Beitrag zu der bonapartistischen Zeitschrift L’Espérance 18.12.1859,
zitiert bei Silberner, Moses Hess a.a.O. S. 380). Ein normaler Staat kann das 
nicht sein, Silberer spricht von einem Orden oder einem Aktionszentrum. Zum 
bonapartischen Hess (unter dem Pseudonym Améro): Du rôle de l’Allemagne
dans le mouvement des nationalités en Europe, in: Revue contemporaine Sept. 
1863. – S. 142-164; L’Allemagne et le mouvement des nationalités en Europe,
ebd. Mars 1864. – S. 124-137. Er hoffte auf einen europäischen Kongreß, der
Frankreich erlaubt, ein demokratisches Deutschland einzurichten, und zuletzt auf
einen französischen Sieg über Preußen.

Bei Silberner, Na’aman, Avieri werden alle Hauptschriften von Hess ausführ-
lich behandelt. Vgl. als Ergänzungen: Stephen P. Halbrook, Left Hegelianism,
Arab Nationalism, and Labor Zionism, in: The Journal of Libertarian Studies 6
(Spring 1982) 181-199; Michel Espagne, Typologie nationale et philosophie
sociale : La Triarchie européenne de Moses Hess, in: Le cheminements de

547

https://doi.org/10.5771/9783748931645-438 - am 20.01.2026, 00:25:22. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748931645-438
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


l’idée européenne dans les idéologies de la paix et de la guerre / éd. par Mari-
ta Gilli. – Paris 1991. – 293-202; Hans-Joachim Becker, Fichtes Idee der Na-
tion und das Judentum. – Amsterdam 2000. – S. 287-293

Die europäische Triarchie. – Leipzig : Wigand, 1841. – 185 S.
in: Philosophische und sozialistische Schriften 1837-1850 : eine Auswahl. –
2. Aufl. – Berlin : Akademie Verl., 1980. – 75-166
I Das römisch-germanische Europa in seiner Ganzheit
Über den Weg von der Herrschaft des Staates (römisch) zur Herrschaft des Geistes 
(germanisch) und über die deutsche Reformation und die Französische Revoluti-
on als die großen Schritte auf diesem Weg. Ein europäischer Krieg würde zu einem
allgemeinen europäischen Bund führen. „Das Reich Gottes ist vor Allem das
Reich des Friedens. Wo aber der Friede ein ewiger sein soll, da muß er durch
langen Kampf, durch viele Schmerzen errungen werden… Noch Ein großer, welt-
historischer Kampf, und der ewige Friede wird kein schöner Traum, kein frommer
Wunsch mehr, sondern realisiert sein.“ Nach dem Sieg über Napoléon gibt es 
keinen Grund mehr für Feindschaft gegen Frankreich, nach der Sklavenbefreiung 
keinen Grund mehr für Feindschaft gegen England. Die bloß äußere Einheit Ruß-
lands (die nur Konservative beeindruckt) ist etwas anderes als die innerlichen
Einheit Europas, die durch Harmonie der verschiedenen Hauptvölker Deutsch-
land, Frankreich, England geschaffen wird. Durch diese Einheit wird der Frieden
aller garantiert. 1815 wurden nur bewaffneter Frieden und Balance geschaffen. 
Frieden ohne Vertrauen wird leicht gebrochen.  
II Europa in seiner Zerfallenheit
deutsche Geistesfreiheit, französische wirkliche Freiheit, englisches historisches
Recht.
V Deutschland, Frankreich und England: unsere Zukunft oder die sozial-
politische Freiheit
Apologie der Liebe, die in Familien, Stämmen, Nationen, Rassen wirkt. Ziel der
Geschichte ist die Überwindung des Egoismus in und zwischen diesen Gruppen.
Diese allgemeine Liebe soll keine Vernichtung früherer Organisationen der Liebe 
sein. Aber er schreibt vor allem gegen den (deutschen) nationalen Patriotis-
mus. Die europäische Triarchie wird die europäische Einheit schaffen, wenn 
England die deutsche und die französische Tendenz vereinigt und der neuen
europäischen Religion eine öffentliche Gestalt gibt. Das Ende der russisch-
englische Allianz wird mehr sein als ein gewöhnlicher Wechsel von Bündnissen.
Anhang Die russische Politik
Das Prinzip, auf dem ein Staat beruht, ist so sehr Grundlage seiner Macht wie 
sein sogenanntes Interesse, seine materielle Basis. Unnatürliche Allianzen führen
nicht weit. Es soll nicht länger möglich sein, daß Rußland mit einzelnen der drei
europäischen Nationen Bündnisse schließt, nur ein Bündnis mit allen gemeinsam 
soll noch möglich sein.

Rom und Jerusalem, die letzte Nationalitätenfrage : Briefe und Noten. –
Leipzig : Mengler, 1862. – XVI, 239 S.
Neuausgaben Leipzig 1899; Wien 1919 und 1935; Tel Aviv 1935 und 1939
(gekürzt); Saarbrücken 2007.

548

https://doi.org/10.5771/9783748931645-438 - am 20.01.2026, 00:25:22. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748931645-438
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


Mit der Befreiung Roms (von der Herrschaft des Papstes) wird auch das totge-
glaubte jüdische Volk am Völkerfrühling teilnehmen. Das Judentum hat die erha-
benste Religion geschaffen: nicht egoistisch auf das Seelenheil des isolierten
Individuums fixiert, sondern auf das Individuum in der Familie, die Familie in der 
Nation, die Nation in der Menschheit, die Menschheit in der Schöpfung, die Ein-
heit von Schöpfung und Schöpfer. Deshalb hat Judentum das Recht einer großen 
Kulturnation. Der Judenhaß ist eine deutsche Rasseneigenschaft. Die deutschen
Demokraten haben die europäische Nationalitätenbewegung verhöhnt. Ein letzter
Rassenkampf ist notwendig, weil die Deutschen nicht begreifen, daß das Zeitalter 
der Rassen vorbei ist. Auch das kleinste Volk, das als ein kulturhistorisches Volk
gelten kann, kann mit den Sympathien der mächtigsten westlichen Kulturvölker
rechnen. Die Deutschen haben nicht begriffen, daß sie ihr nationales Ziel nur 
durch Freundschaft mit den fortgeschrittensten und mächtigsten Völkern der Erde 
erlangen können. (Hess wirbt für eine jüdische Kolonie in Nahost, zu der Frank-
reich so helfen soll, wie es auch sonst anderen Völkern hilft.)

4.3.4.3 Ferdinand Lassalle
1825-1864, Sohn eines jüdischen Kaufmanns, Studium der Philosophie, 1846-
1854 Rechtsbeistand im Scheidungsprozeß der Gräfin Hatzfeld. 1863 Abspaltung
einer Arbeiterorganisation von der demokratischen Bewegung. Biographien:
Hermann Oncken, Lassalle, eine politische Biographie. – 4. Aufl. – Stuttgart 1923;
Shlomo Na’aman, Lassalle. – Hannover 1970. Einführung: Hans Mommsen, Die 
geschichtliche Bedeutung Ferdinand Lassalles, in: ders., Arbeiterbewegung und
Nationale Frage (1969). – Göttingen 1979. – S. 260-295

Lassalles historische Bedeutung als Gründer der ersten Arbeiterpartei steht au-
ßer Frage. Das Problem ist, für eine Bedeutung ald Theoretiker einschlägige Tex-
te zu finden: sein Werk besteht aus Büchern über den Philosophen Heraklit (den
Metaphysiker des Konflikts) und über die Rechtsgeschichte des Eigentums,
einem Historiendrama, zwei Präsentationen der politischen Philosophie Fichtes 
als Theorie der Demokratie in Deutschland, Stellen aus den Briefen an Marx und
Rodbertus; selbst die Jugendbriefe (eher spannend für eine Geschichte der
Spätpubertät im bürgerlichen Deutschland des 19. Jahrhunderts) mußten strapa-
ziert werden. Es bleiben seine Agitationstexte 1862 bis 1864 über kapitalistische
Ausbeutung, liberale Genossenschaften und staatlich geförderte sozialistische
Genossenschaften. Es ging um Delegitimierung der herrschenden Verhältnisse 
und ihrer liberalen Apologetik, nicht um Analyse der deutschen Realität. Die Erin-
nerung an Lassalle war auf die SPD angewiesen, die sich in ihrer marxistischen 
Zeit schwertat, ihn als Theoretiker ernst zu nehmen. Bürgerliche Historiker befaß-
ten sich mit Lassalle, um die internationalistische SPD an die Lehren dieses Eta-
tisten und Nationalisten zu erinnern. Mit der Regierungsbeteiligung der SPD 1919
sah es nach einer Lassalle-Rezeption aus (Karl Renner, Hans Kelsen, Hermann 
Heller – merkwürdigerweise alles Österreicher). Aber bald gab es nur noch Fest-
reden und dann Historisierung.

Vgl. Fritz Nova, Lassalle als sozialistischer Theoretiker. – Köln 1980. Zur
Rechtstheorie: Albert Lévy-See, La force et le droit d’après Ferdinand Lassal-

549

https://doi.org/10.5771/9783748931645-438 - am 20.01.2026, 00:25:22. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748931645-438
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


le, in: Mélanges offerts M. Charles Andler. – Strasbourg 1924. – S. 217-229;
Thilo Ramm, Ferdinand Lassalle als Rechts- und Sozialphilosoph. – Meisen-
heim 1956 (Neuausgabe in: Thilo Ramm, Ferdinand Lassalle : der Revolutio-
när und das Recht. – Baden-Baden 2004); Ferdinand Lassalle und das
Staatsverständnis der Sozialdemokratie / hrsg. von Peter Brandt und Detlef 
Lehnert. – Baden-Baden 2014. Zur Wirkung: Wolf-Ulrich Jorke, Rezeptions-
und Wirkungsgeschichte von Lasalles politischer Theorie in der deutschen
Arbeiterbewegung : von der Aufhebung des Sozialistengesetzes bis zum 
Ausgang der Weimarer Republik. – Diss. Bochum 1973; Ferdinand Lassalle
und das Staatsverständnis der Sozialdemokratie a.a.O.

Lassalle Ansichten über das Recht der Nationen und das Recht, für ihr Recht 
Krieg zu führen, sind deutlich zu fassen. Sein Ziel ist ein deutscher Nationalstaat,
der auf eine demokratisch-sozialistischen Revolution angewiesen ist (vgl. Fichtes
politisches Vermächtnis und die neueste Gegenwart (1860), in: Gesammelte
Reden und Schriften VI (1919) 61-102). Die Historiker Bernfeld und Na’aman
haben deutlicher als die Kommentatoren von Lassalles Politischer Theorie gesehen, 
daß sein politisch-soziales Engagement auf Beziehungen zum italienischen
Risor-gimento zurückgeht. Eine sozialistische Theorie internationaler Beziehun-
gen ist es gewiß nicht. Aber auch der Unterschied zu Marx und Engels ist ein
politischer. Diese sahen Rußland und das bonapartistische Frankreich als Haupt-
gefahren für Demokratie und Sozialismus, Lassalle erlaubte sich, an den Erfolg
internationaler demokratischer Verschwörungen zu glauben. Seine Idee, Garibal-
di mit einer Armee aus Demokraten Wien erobern zu lassen, brachte den endgül-
tigen Bruch zwischen Marx und Lassalle (Marx an Engels 30.07.1862, MEW 30,
257-259=MEGA III/12, 171-173). Seine Karte Europas ist eine Version der demo-
kratischen Idee der großen historischen Nationen. Aber mit einem sehr starken
Gewicht Deutschlands: die preußisch okkupierten Teile Polens sollen deutsch
bleiben (Resolution zur Polenfrage, in: Reden und Schriften IV (1919) S. 304-
306); der Balkan soll durch deutsche Truppen geordnet werden (Lassalle an Karl 
von Rodbertus 8. Mai 1863, Briefe VI, 338). Kautsky, Ramm und Wette haben
das als Imperialismus verurteilt. Lassalles Kriterium für den Rang als historische 
Nation ist die Fähigkeit, Angehörige anderer Völker zu assimilieren. Historische
Ergebnisse müssen anerkannt werden (seine Beispiele sind für Europa nur histo-
rische, für Übersee gegenwärtige). Der Beitrag zur Kultur kann als Beitrag zu
Demokratie und Freiheit gemessen werden: Frankreich hat das Elsaß durch die
Revolution gewonnen. Aber für Preußens Recht auf Posen spart er sich einen
Beweis aus einem revolutionären Fortschritt. In einer Debatte in der hegeliani-
schen Philosophischen Gesellschaft zu Berlin 1861 wiederholt Lassalle die Stel-
lungnahmen von 1859 und 1860: Nationen kommen zwar von Natur, aber ein
Recht erhalten sie erst, wenn sie die Menschheit voranbringen. Nationen, die
bloß natürlich bleiben, sind „nur Dünger für andere Nationen“. Im Altertum hatten
alle Nationen ihre eigene Art, seit dem Christentum ist Freiheit die Idee aller zivili-
sierten Nationen, die ursprüngliche Nationalität ist überwunden, Nationen sind nur
noch Verwirklichung der Idee der Freiheit. Die „Germanen“ sind allein diese Idee, 
ein nationalitätsloses Volk, das Freiheit rein verwirklichen kann (Über den Begriff
der Nationalität in der Rechtsphilosophie : Discussionen von 23. Februar und 30.
März 1861, in: Der Gedanke : philosophische Zeitschrift 2 (1861) 249-252).

550

https://doi.org/10.5771/9783748931645-438 - am 20.01.2026, 00:25:22. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748931645-438
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


Ramm hat das als Weltherrschaft der Deutschen gelesen. Eine deutsche Aufga-
be, die Freiheit (Sozialismus) in der Welt voranzubringen, hat Lassalle gewiß
gesehen. Aber man muß disparate Texte mischen, um bei ihm eine Aufgabe zu
finden, Völker, die bereits auf diesem Weg der Freiheit sind, auch in Zukunft zu 
beherrschen. Für die preußischen Polen, die Tschechen und die außereuropäi-
sche Welt freilich kein Trost.

Vgl. zu Lassalles deutschland- und außenpolitischen Äußerungen die Biogra-
phien von Oncken und Na’aman. Am vollständigsten ist Leon Bernfeld, Ferdi-
nand Lassalles Stellung zur innerdeutschen und auswärtigen Politik. – Diss. 
Wien 1922. Ein ernsthafter Versuch diese Äußerungen als Theorie zu fassen:
Thilo Ramm  a.a.O. 1956 S. 88-106 Vom Nationalstaat zum Weltstaat (= 2004
S. 81-99). Überblicke, die kaum über Ramm hinausgehen aber dessen extre-
mere Schlüsse scheuen: Hans-Ulrich Wehler, Sozialdemokratie und National-
staat. – 2. Aufl. – Göttingen 1971. – S. 34-48; Wolfram Wette, Kriegstheorien
deutscher Sozialisten. – Stuttgart 1971. – 102-144. Außerdem: Reinhard
Höhn, Sozialismus und Heer, Bd. I. – Heer und Krieg im Bild des Sozialismus.
– Bad Homburg 1959. – S. 149-177 (Lassalle sieht wie der Liberalismus sei-
ner Zeit, daß demokratische Völker keine Kriege gegeneinander führen sollen
und daß das Heer demokratisch verfaßt sein soll; im bismarckschen Staat hat 
nur die Sozialdemokratie diese Ideen weitergeführt).

Der italienische Krieg und die Aufgabe Preussens. – Berlin : Duncker, 1859.
– 73 S.
in: Gesammelte Reden und Schriften. – Berlin : Cassirer, I (1919) 113-112
Gegen die deutsche, pro-österreichische öffentliche Meinung verteidigt Lassalle 
den italienischen Krieg als „den gerechtesten und heiligsten Krieg, den je eine
Nation kämpfen kann, es kämpft für seine nationale Unabhängigkeit und Existenz.“ 
Der Staatsbegriff des Zwangsstaates Österreich ist kulturfeindlich. Demokratie ist
nicht von nationaler Selbstbestimmung lösbar, Autonomie im Innern setzt Auto-
nomie nach außen voraus. Lassalle verurteilt Lamartines Nichtintervention 1848,
die das Ende der Revolution auch in Frankreich brachte. Das Nationalitätenprin-
zip darf keine Ausnahme erleiden. Nationalstaaten können nur die historischen
Völker werden, denn das Nationalitätenprinzip wurzelt im Recht des Volksgeistes 
auf eigene geschichtliche Entwicklung und Selbstverwirklichung. Das Recht der
Weltgeschichte ist größer als das Recht einzelner Gruppen auf einen eigenen
Staat. Mit dem Recht der Weltgeschichte hat die angelsächsische Rasse Ameri-
ka, Frankreich Algerien, England Indien, deutsche Völker slawische Völker 
(gemeint ist die mittelalterliche Expansion nach Altpreußen, Schlesien und die 
Gebiete östlich der Elbe) und Frankreich Elsaß und Lothringen zur Assimilation
gezwungen. Der österreichische Anspruch Italien zu zivilisieren, ist absurd. Öster-
reichs status quo ist kein Prinzip. Es muß seine nicht-deutschen Gebiete aufge-
ben und eine deutsche Provinz werden (wobei Böhmen Teil dieses Deutschlands 
sein soll). In einem Krieg Preußens gegen Österreich und Dänemark kann
Deutschland auf Seiten des Prinzips freier Nationalitäten kämpfen. Bei einer 
preußischen Verteidigung gegen Frankreich würde die Demokratie auf der Seite
Preußens stehen.

551

https://doi.org/10.5771/9783748931645-438 - am 20.01.2026, 00:25:22. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748931645-438
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


Bernhard Becker (1826-1882), Journalist in der demokratischen und sozialisti-
schen Bewegung, Lassalles Nachfolger als Vorsitzender des ADAV, von Zeitge-
nossen und Nachwelt einhellig als dafür unfähig abqualifiziert. Deutlich fehlte ihm 
der enthusiastische Glaube, die von ihm vorübergehend geführte Bewegung sei
längst dabei, Europa zu verwandeln. Das Nationalitätenprinzip, das die demokra-
tische Bewegung für die Neuordnung Europas hält, wird längst von den Regie-
rungen mißbraucht. Das Recht aller Völkerschaften, die in ihrer Naivität glauben, 
Staaten werden zu können, kann nicht akzeptiert werden, es wäre Rückfall in
mittelalterliche Sonderheiten und würde nicht den Frieden bringen. Das Recht 
einiger großer Staaten zu akzeptieren, verwandte Völker zu assimilieren, würde
nur Streit bringen. Auch ein internationaler Gerichtshof kann nicht helfen (er beruft
sich summarisch auf Hegel). So bleibt nur eine Lösung: „durch einen Rechtsbau
auf sozialem Grunde Europa in einen einzigen Staat umzuwandeln.“ Aber dazu
ist ein sittlicher Durchbruch nötig, der völlig in der Zukunft liegt (Der Mißbrauch
der Nationalitäten-Lehre. – Wien 1867, weitere Auflagen 1868 und 1873).

Franz Wiede, 1877 bis 1880 Redakteur der Neuen Gesellschaft in Zürich (einer
Zeitschrift, die als Theorieorgan des Sozialismus gedacht war, der Marx und
Engels aber mißtrauten), versuchte eine eigene Deutung der Zukunft des Krie-
ges. Kriege können nicht aus dem Kampf ums Dasein erklärt werden, der zwingt
umgekehrt zur Vereinigung im Krieg gegen die Natur. Die ökonomische Entwick-
lung einigt die Menschheit durch internationale Arbeitsteilung, Verkehr, Auslands-
kapital. Auch die geistige Entwicklung führt zur Einheit: eine Sprache wird Welt-
kultursprache werden, der Nationalismus verschwindet, weil der Verstand das
Gemüt zurückdrängt. Die Sozialisten sollen sich an die Demokratie halten, die
unausweichlich zum Sozialismus führt. Demokratische Parlamente werden das
Militär beschränken; unilateral ist das nicht möglich, aber über parlamentarische 
Initiativen zu einer internationalen Abmachung. Er erwartet Schiedsgerichte und 
Umrüstung auf Berufsmilitär oder Miliz. Die Friedensdividente soll dem Unter-
richtsbudget zukommen (Der Militarismus : social-philosophische Untersuchun-
gen in gemeinverständlicher Form. – Zürich 1877, Neudruck in: Militarism, Poli-
tics, and Working Class Attitudes in Late Nineteenth-century Europe. – New York
1971 in der Reihe Garland Library of War and Peace).

4.3.5 Soziologen

4.3.5.1 Albrecht Schäffle
1831-1903, Journalist, Professor der Volkswirtschaft in Tübingen, Mitglied des
württembergischen Landtages und des deutschen Zollparlaments. Professor in
Wien, 1871 österreichischer Handelsminister. Vgl. Albrecht Schäffle, Aus meinem 
Leben. – Berlin 1905. Zu Schäffles historischer Bedeutung: Willy Real, Der
Deutsche Reformverein : großdeutsche Stimmen und Kräfte zwischen Villafranca
und Königgrätz. – Lübeck 1966; Elisabeth-Charlotte Büchsel, Die Fundamentalar-

552

https://doi.org/10.5771/9783748931645-438 - am 20.01.2026, 00:25:22. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748931645-438
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


tikel des Ministeriums Hohenwart-Schäffle von 1871 : ein Beitrag zum Problem 
des Trialismus im Habsburgerreich. – Diss. Breslau 1941, Neudruck Aalen 1982;
Imai-Alexandra Röhreke, Albert Schäffles Wandlungsprozeß vom liberalen Zen-
tralisten zum freiheitlichen Konservativen in Österreich. – Wien 1971.

Schäffle war politisch wichtig als Publizist und Politiker in den Jahren vor der 
nationalstaatlichen Einigung Deutschlands. Zu seinem mitteleuropäischen Bund
(weil ein deutsche Nationalstaat von „Romanismus“ (Frankreich) und „Slawismus“ 
(Rußland) beherrscht würde) vgl. Realpolitische Gedanken aus der deutschen 
Gegenwart, in: Deutsche Vierteljahresschrift 22 (1859) # 3, 261-319 und als
Kommentar Robert J. Gentry, Organic Social Thought and Mitteleuropa : Albert
Schäffle’s Response to Modernization in Central Europe, in: Austrian History Year-
book 17 (1981) 57-79. Als österreichischer Minister versuchte er einen Ausgleich
zwischen Tschechen und Deutschen. Als Publizist wirkte er für Sozialgesetzge-
bung und gegen Sozialdemokratie. Als Ökonom ist er ein missing link zwischen 
spätidealistischen normativen Ansätzen und den Ordnungslehren der Wiener 
Schule der Nationalökonomie, der er die Notwendigkeit eines Mittelweges zwi-
schen Ökonomie und Soziologie hinterlassen hat. Weil der Mensch der wich-
tigste Produktionsfaktor ist, kann die Ökonomie nicht wie eine Naturwissen-
schaft betrieben werden, sondern muß in einer Theorie menschlichen Handelns
fundiert werden. Schäffle begriff die Schwierigkeiten, Ökonomie als Moralwissen-
schaft zu entwickeln. So wurde er einer der Begründer der Soziologie. Er mißbil-
ligt Comtes Dichotomie von moralfreiem Gesellschaftsprozeß und hypermorali-
scher positiver Politik. Statt auf biologische Psychologie greift er auf eine philoso-
phische Anthropologie zurück, die die Naturanlage zu Geselligkeit und zivilisatori-
schem Fortschritt betont. Wie alle soziologischen Theoretiker des 19. Jahrhun-
derts (und die neueren Soziobiologen) handelt er vom weltgeschichtlichen Pro-
greß von der Tierheit zur Menschheit. An die Stelle des tierischen Kampfes um
die Existenz tritt (durchaus im Einklang mit Darwins eigener Ansicht) die Zivilisa-
tion als Entfaltung aller ethischen Antriebe des Menschen. Ein Vernichtungskrieg
aller gegen alle ist dann nicht mehr denkbar. In Schäffles Soziologie geht es um
Differenzierung durch Kommunikationsprozesse, das ist eine Verallgemeinerung 
des ökonomischen Güterverkehrs zu „Verkehren“. Gerade wegen der wachsen-
den Freisetzung der Subjekte durch die arbeitsteilige Gesellschaft werden Gemein-
schaftlichkeit und Sittlichkeit als Rahmen der „Verkehre“ gebraucht. Schon bei 
Zeitgenossen war er berüchtigt für die organizistischen Analogien des sozialen
Körpers und Stoffwechsels. Während Durkheim und Cooley noch erkannten, daß 
Schäffles Redeweise heuristisch zu nehmen ist und daß sich dahinter die erste
interaktionistische Soziologie verbirgt, haben die Späteren keinen Nutzen mehr 
gesehen, hinter Schäffles Metaphern zu schauen und seinen Pedantismus zu 
ertragen. Am wirkungsvollsten waren seine Auseinandersetzungen mit dem Sozia-
lismus (Die Quintessenz des Sozialismus 1875; Die Aussichtslosigkeit der Socialde-
mokratie 1885). Gumplowicz hat auf Grund dieser polemischen Schriften geur-
teilt, Schäffle sei auf einen Altruismusschub angewiesen. Der Sinn von Schäffles
Soziologie ist aber, ohne diese ungewisse Moralisierung auskommen zu können.
Für Émile Durkheim war Schäffle ein Helfer in der Unabhängigkeitserklärung der
Soziologie (sein Aufsatz über Schäffle 1885, seine erste soziologische Publika-

553

https://doi.org/10.5771/9783748931645-438 - am 20.01.2026, 00:25:22. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748931645-438
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


tion, steht in deutscher Übersetzung in E. D., Über Deutschland. – Konstanz
1995. – S. 189-216).

In Listen der soziologischen Klassiker fehlt Schäffle schon seit langem und es
gibt keine zureichende Spezialliteratur. Vgl. Arnold Ith, Die menschliche Gesell-
schaft als sozialer Organismus : die Grundlinien der Gesellschaftslehre Albert
Schäffles. – Zürich 1927 (kann durch unangebrachte Vergleiche mit Rudolf 
Steiner nerven); Fritz Karl Mann, Albert Schäffle als Wirtschafts- und Finanz-
soziologe, in: Gründer der Soziologie. – Jena 1932. – S. 11-78 (weiter als der
Titel vermuten läßt, aber behindert von einem lockeren Begriff von Sozialis-
mus). Eine Schäffle-Monographie ist ein Desiderat für das Verständnis der 
frühen Geschichte der Soziologie. Historiker der Ökonomie erinnern sich eher
an ihn: Knut Borchardt, Albert Schäffle als Wirtschaftstheoretiker, in: Zeit-
schrift für die gesamte Staatswissenschaft 117 (1961) 610-634; Albert Schäff-
le : the Legacy of an Underestimated Economist / ed. by Jürgen Backhaus. –
Frankfurt am Main 2010; Geoffrey M. Hobson, Albert Schäffle’s Critique of
Socialism, in: Economic Theory and Economic Thought : Essays in Honour of 
Ian Steedman / ed. by John Vint ... – London 2010. – S. 296-315. 

Schäffle kann als der erste Konfliktsoziologe gelesen werden. Die Absage an die
Privilegierung des Egoismus bei der Beschreibung menschlichen Handelns und
des Altruismus bei der normativen Bewertung, ermöglicht ihm den Streit zu legi-
timieren: Auch Selbstbehauptung ist sittlich: es gibt eine Pflicht zum Sieg. „Streit“
ist bei Schäffle eine Verallgemeinerung der Konkurrenz. Die Zivilisation ist das
Produkt der Daseins- und Interessenkämpfe. Der Kampf ums Leben führt zum 
sozialen Ausgleich durch Höherentwicklung. Zivilisation ist die „durch Recht und 
Sitte gesetzte Streitorganisation.“ Es ist eine Lehre der wachsenden Annäherung
an den geselligen Zustand, an Verfriedlichung der Verkehre – im Volk und zwi-
schen den Völkern. Dieser Frieden kann weder absolute Ruhe noch allgemeine 
Liebe sein. Der Weg zu Simmel einerseits, dessen Konfliktsoziologie eleganter 
ist, aber im Desinteresse am Streit großer Gruppen anämischer, und zu Gumplo-
wicz andererseits, der zu sehr auf Konflikte zwischen großen Gruppen fixiert ist, 
ist deutlich. Am ehesten ist Gustav Ratzenhofer mit seiner Lehre der durch Kon-
flikte fortschreitenden Zivilisation Fortsetzer und pedantischeres Replikat Schäff-
les. Als Konfliktsoziologe ist Schäffle wenig beachtet worden, Hinweise bei Ith
a.a.O. S. 272ff.; Borchardt a.a.O.; Jens Loenhoff, Albert Schäffle über Symbol, 
Verkehr und Wechselwirkung : ein vergessenes Kapitel Soziologie, in: Soziologia
internationalis 31 (1993) 197-219.

Schäffles Sicht der internationalen Beziehungen ist von seiner Konfliktsoziologie
bestimmt. Es ist eine Art Rankeanismus: jeder Staat entwickelt durch den Selek-
tionsdruck im System seine Individualität. Der Weltfrieden wird keine apolitische
Harmonie sein, sondern Verlängerung der Interessenpolitik, wie sie auch inner-
halb des Staates ohne Krieg bestehen kann. Schäffle beschreibt den Prozeß der
Bildung großer Staaten aus kleinen Völkerschaften, ein kriegerischer Anpas-
sungsprozeß, der noch nicht zu einem natürlichen Ende gekommen ist. Ferdi-
nand Tönnies hat kritisiert, daß Schäffle sich nie recht entscheiden kann, ob er
seiner Analyse die nationale Gesellschaft oder die Weltgesellschaft zugrunde
legen soll. Diese Kritik gilt mehr für die frühe Fassung in Bau und Leben als für

554

https://doi.org/10.5771/9783748931645-438 - am 20.01.2026, 00:25:22. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748931645-438
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


die späte im Abriß, wo die besondere Stellung des Volkes betont wird und die
Weltgesellschaft nicht kosmopolitischer Verkehrsraum, sondern Gesellschaft der
Völker (oder Staaten) ist. Aber Schäffle besteht immer auf der Anlage des Men-
schen zum grenzenlosen Verkehr der Weltgesellschaft. Indem er die Entscheidung 
zwischen Volk und Welt verweigert, ist er ein typischer Soziologe des 19. Jahr-
hunderts – nationaler Internationalist oder internationalistischer Nationalist. Die 
Fortschritte der Kommunikation lassen weiteres Wachstum der Verkehrsräume
erwarten. Das ist kein per se friedlicher Prozeß. Schäffle ist Funktionalist avant la
lettre: für die Zusammenarbeit für bestimmte Ziele werden Institutionen aufge-
baut, die zur Bildung von Unionen von Staaten führen, die anders jeden Verlust
der Souveränität verweigert hätten.

Schäffle bekennt sich zur Maxime Si vis pacem, para pacem, hat detailliert aber
nur über para bellum geschrieben. Er führt einen langen Kampf gegen Abrüstung.
Wie die deutschen Philosophen seiner Zeit (und einige der Realisten des 20.
Jahrhunderts) würdigt er transnationale Prozesse, die aber nicht mit Überwindung 
der realen Welt der bewaffneten Staaten verwechselt werden dürfen. Der Verkehr
der Völker setzt Bewaffnung der Staaten voraus, eine bewaffnete Weltregierung
kommt erst spät (oder gar nicht). Abrüstung führt nicht zum Frieden, sondern zum 
Chaos. Seine Arbeiten gegen Abrüstung sind Auseinandersetzungen mit ökono-
mischen Argumenten der Pazifisten, sie unterscheiden sich wenig von anderen
Militärökonomen: Sicherheit ist notwendig, was immer sie kostet. Was eine Nation
glaubt einsparen zu können, muß sie bei Kriegsausbruch teuer bezahlen. Vgl. Der 
nächste Krieg in Zahlen, in: Zeitschrift für die gesamte Staatswissenschaft 43 
(1887) 505-533; Die Friedenskonferenz im Haag, ebd. 55 (1899) 705-748; Zur
sozialwissenschaftlichen Theorie des Krieges, ebd. 56 (1900) 218-278 (unten refe-
riert ohne die pedantische Widerlegung aller denkbaren Argumente für Abrüstung). 
Der Schäffle-Abschnitt bei Edmund Silberner, The Problem of War a.a.O. S. 182-
189 ist Kommentar zu Schäffles Kritik der Abrüstung.

Bau und Leben des socialen Körpers. – Tübingen : Laupp, 1875-1878. – 4
Bde.
Die Neuausgabe 1881 ist wenig verändert, die 2. Auflage 1896 ist übersichtlicher,
aber durch die Kürzung gehen Zusammenhänge verloren.
Bd. II, Allgemeiner Teil, 2. Hälfte Das Gesetz der socialen Entwicklung
Daseinskampf oder soziale Selektion darf man sich nicht immer als Krieg vorstel-
len. Kultivierte Nationen vernichten einander nicht mehr physisch. Das Gesetz 
der sozialen Entwicklung ist Nachahmung im System. Recht und Sitte heben den
Streit nicht auf, sie regeln und ordnen ihn; Gewalt und Bedrückung werden unter-
drückt, aber nicht der Austrag sozialer Interessenkämpfe selber. Trotz Recht wird 
um Einkommen, Besitz, Herrschaft, Macht, Ehre gerungen. Recht und Sitte sel-
ber kommen nur im Kampf für Recht und Sitte zur Geltung.
5. Abteilung Der gesellschaftliche Daseins- und Interessenkampf
Polemik gegen die Überschätzung von Ruhe und Frieden. „Nicht ein streitloser,
sondern ein unkriegerischer, d.h. eigenmachtsfreier Zustand ist der Frieden.“ 
Auch eine friedliche Zivilisation benötigt den Kampf der Interessen für Vervoll-
kommnung und Abstoßen von Verkommenen und Fremdartigen. Macht ist eine

555

https://doi.org/10.5771/9783748931645-438 - am 20.01.2026, 00:25:22. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748931645-438
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


Form der Streitentscheidung. Der Vernichtungskampf durch gewalttätige Eigen-
macht muß verhindert werden. Das ist die Tendenz der Rechtsentwicklung.
6. Abteilung Die einzelnen Arten sozialer Streitentscheidungen und Streiter-
folge
Eine Liste von Antrieben, um alles kann Krieg geführt werden. Vernichtungskriege
sind selten, statt ganzer Völker werden einzelne Stände vernichtet. „Die Unterwer-
fung des Schwächeren zum dauernden Objekt der Ausbeutung wirkt sozial integrie-
rend.“ Daß Krieg nie einen günstigen Einfluß auf die menschliche Entwicklung
hatte, ist falsch. Aber die Erfahrung zeigt, „daß der Krieg mehr und mehr sich
selbst vernichtet.“ Höhere Organisation und Arbeitsteilung sind anfälliger für 
Krieg; allgemeine Wehrorganisation, freiheitliche Staatsverfassung und friedliche
Richtung des Volksgeistes sichern eine defensive Sicherheitspolitik; Kulturen
haben gegenseitiges Interesse, die Vernichtung einer großen Kultur verarmt auch
den Sieger. Kriege innerhalb eines Völkerkreises sind wie Bürgerkriege. Ein
Recht im strengen Sinne ist der Krieg nie. Gerecht kann ein Krieg genannt wer-
den, der die zur Erhaltung der streitenden Parteien notwendige Anpassung mit 
einem Minimum an Vernichtung erzwingen kann und so eine für die Erhaltung der 
Völkerfamilie schädliche internationale Wechselwirkung dauerhaft beseitigt.
Band IV, Spezieller Teil, 2. Hälfte Die geistigen Erscheinungen der Gesell-
schaft, die sociale Ausbildung der Vernunft und der Sprache, das Staatsleben,
die heutigen Civilisationskreise
7. Abteilung Die zusammengesetzten Staatswesen oder ‚Reiche’
Weil jeder Staat zu anderen in einem Selektionsverhältnis steht, ist er eine politi-
sche Individualität. „Seine eigentümliche Machtsubstanz bedingt auch eine eigen-
tümliche Staatsform. … Jeder Verfassungspolitiker, welcher diese Machtsubstanz 
in eine fremdartige Form pressen will, muß scheitern.“
8. Abteilung Die internationale Staatstätigkeit und das politische Völkerleben
Staaten sind Mitglieder von Staatenfamilien, am Ende wird eine Staatengemein-
schaft der Menschheit stehen. Rechtlich ist davon erst wenig zu sehen, politisch
sind die Beziehungen zwischen den Staaten bereits eng: Koalitionen gegen
„Schädiger der Menschheit und der Völker“ und Gemeinschaftsleistungen (wie
Telegraph), dagegen hat niemand mit einem Hinweis auf Souveränitätslehren
protestiert. Internationale Macht wird durch Allianzen der Interessen geschaffen.
Je mehr sich die Staaten differenzieren, desto mehr werden sie voneinander
abhängig. Gleichgewicht und Intervention bewahren diesen Differenzierungspro-
zeß. Souveränität ist ein historischer Begriff, der „die jeweilige Grenze im Fort-
schritt zur höheren Einheit der Vertretung gemeinschaftlicher Interessen mit ver-
einter Kraft“ bezeichnet. Internationale Regelung darf nicht zu früh kommen
(gegen Pläne des ewigen Friedens).

Über Recht und Sitte vom Standpunkt der soziologischen Zuchtwahl-
Theorie, in: Vierteljahresschrift für wissenschaftliche Philosophie 2 (1878)
38-67
Recht und Sitte müssen als gesellschaftliche Ordnungen der Variations-
(=Neuerungs-), Anpassungs- (=Organisations-), Vererbungs- und Streitvorgänge
verstanden werden. „Der Satz, welcher Recht und Sitte u.a. auch als soziale
Streitordnungen annimmt, ist nur auf den ersten Schein paradox.“ Gemeinschaft
und Streit sind vereinbar, Kämpfe verlangen starke Kollektivkräfte. Dieser Streit
ist nicht bestialisch, sondern ein Weg von Vernichtung, Zerstreuung, Verdrängung

556

https://doi.org/10.5771/9783748931645-438 - am 20.01.2026, 00:25:22. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748931645-438
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


zu Vervollkommnung, Gliederung, Vereinigung, Ökonomisierung der Arbeitskräfte.
Der Kampf der Gegensätze kann in Verträgen enden, zwischen den widerstre-
benden Interessen wird durch ausweichende oder wechselseitig nützliche Anpas-
sung Frieden gestiftet. Es ist unwahrscheinlich, daß dieser Prozeß der Verfriedli-
chung je abgeschlossen sein wird. Einen Frieden ohne Streit kennt die Geschich-
te nicht. Systeme des Rechts und der Sitte sind deshalb nicht heilig und ewig. 
Recht und Sitte sollen den Egoismus der Starken beherrschen. Ohne ein Gefühl 
der Solidarität kommt es zu Demoralisierungs- und Korruptionsprozessen.
(Dieser Aufsatz enthält die Essenz von Bau und Leben des sozialen Körpers.)

Deutsche Kern- und Zeitfragen. – Berlin: Hofmann, 1894. – S. 80-111 Kern-
und Zeitfragen der Verfassungspolitik überhaupt
Neue Transport- und Kommunikationstechniken haben immer größere Staaten 
möglich gemacht und damit jeden Staat zu bisher ungeahnter Ausdehnung durch
Eroberung, Kolonisation oder Herstellung einer internationalen Verkehrsgemein-
schaft gezwungen. Die plötzliche Entstehung eines Weltstaates ist nicht denkbar,
eine allmähliche Entwicklung durchaus. Die Zusammenarbeit von Staaten zu 
„besonderen Zwecken“ kann über den Aufbau von Institutionen zu einer Union
führen. Der Widerstand der Staaten ist groß, doch das Ergebnis ist unausweich-
lich. Es wird ein Prozeß von mehreren Generationen sein. Ob es jemals eine
zentrale Gewalt geben wird, ist unklar (auch bei der Entwicklung der Staaten hat
sie oft gefehlt), aber irgendwelche Formen öffentlichen Rechts muß auch diese 
Zusammenarbeit zu „besonderen Zwecken“ entwickeln.

Zur sozialwissenschaftlichen Theorie des Krieges, erster Artikel : Ausei-
nandersetzung mit den Abrüstungsfreunden, in: Zeitschrift für die gesamte 
Staatswissenschaft 56 (1900) 218-278
Anläßlich der Haager Konferenz präzisiert Schäffle seine Kriegstheorie: Frieden
ist von Streit geprägt, der Streit verschwindet zunehmend, international eher als 
im Innern, wo die eigentliche Aufgabe wartet: „Die Kriegsverhütung ist nur ein
einzelnes Stück der Sozialreform, als deren Aufgabe die allgemeine Beseitigung
vernichtenden Daseinskampfes unter Menschen anzusehen ist.“ Die allgemeine 
Wehrpflicht ist ein Damm gegen willkürliche Kriege. Allgemeine Abrüstung ist mit
dem Gesetz der sozialen Entwicklung nicht verträglich: eine Macht muß zu ihrer
nationalen Entfaltung Krieg führen können. Aufgabe des Krieges ist Bildung immer
größerer Staaten, Erzwingung des materiellen und geistigen Völkerverkehrs,
Nötigung der Völker zur Gemeinschaft, Anpassung des Machtgleichgewichts an 
veränderte nationale Wachstumsverhältnisse. Bereitschaft zum Krieg verhütet
unnötige Kriege, es bleiben für die Entwicklung der Völker förderliche und unver-
meidliche Kriege. In der Zukunft ist ein Weltfriedenszustand möglich, in dem jeder 
Krieg ein Weltbürgerkrieg wäre; aber auch dieser Frieden kann nicht ohne Rüstung
auskommen. Waffen sind nötig, um eine gewaltsame Errichtung einer Welt-
Suprematie zu verhindern. Diese Polemik gegen Abrüstungsfreunde soll nicht 
gegen Friedensfreunde gerichtet sein. Frieden als gewaltlose Streitführung zwi-
schen den Völkern, sozialen Gruppen und Einzelnen nimmt zu. Kampf ums
Dasein ist sozialwissenschaftlich Unsinn. Grundprinzip ist: Wechselwirkung nicht
Kampf. Die Weltbewegung ist eine Tendenz zur Harmonie, aber die einträchtige 
Bewegung im Volk und in der Völkerwelt kann nie absolut werden. Wir müssen 
auf eine Konzentration der notwendigen Gewalt in Hand des Staates hoffen.

557

https://doi.org/10.5771/9783748931645-438 - am 20.01.2026, 00:25:22. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748931645-438
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


Abriß der Soziologie. – Tübingen : Laupp, 1906. – 252 S. 
Zur soziologischen Grundlegung
Menschen treten in Völkern auf. Völker gehen zugrunde, wenn sie sich nicht ent-
falten. Diese Anlage zur Entwicklung bedeutet auch, daß Völker zu einander
Beziehungen haben können. Ziel der Entwicklung ist Zivilisation, Einbürgerung
der Personen in immer weitere und immer friedlichere Gemeinschaften. Zivilisation
bedeutet statt Abstoßung von Gruppen Anziehung zwischen Gruppen.
I Die Weltstellung der menschlichen Gesellschaft
Einem Volk sind zunächst alle anderen Völker fremd. Der reale Verkehrsraum der
Individuen bleibt weitgehend identisch mit dem Volk. Aber das Volk lebt in der 
gesitteten Völkerwelt der durch Verkehr verbundenen Völker. Die Verkehre finden
nicht schrankenlos zwischen Individuen statt, sondern im Rahmen von Klassen
und Völkern.
II Das Gesellschaftsbewußsein
Das Gesellschaftsbewußtsein als Ergebnis aller stattgefundenen und fortdauern-
den Wechselwirkungen individueller Geister ist nie in allen Individuen gleich, son-
dern „beharrliche Abgleichung besonderer Bestrebungen, Gefühle und Vorstellun-
gen, welche nie aufhören, auch auseinander zu laufen.“ Dieser Prozeß ist ein 
Kontinuum von lokaler bis zur weltweiten Öffentlichkeit. Die Bildung größerer Völ-
ker/Öffentlichkeiten sind „langsame und streitvolle“ Prozesse.
IV Der Volkskörper oder die nationale Gesellschaft
Das Volk ist der Verkehrsraum/Kommunikationsraum, deshalb ist Gesittung nati-
onal. Verkehr ist in der Regel friedlich. Aber auch Krieg ist eine Form des Ver-
kehrs. Als Folge des Verkehrs tritt Frieden an die Stelle von Krieg, „immer mehr 
Gemeinschaft an Stelle der Entfremdung.“ Das Volk ist eine Streitgemeinschaft, 
die durch staatliche Zusammenfassung sämtlicher Volkskräfte erzwungen wird.
Im Laufe der Geschichte entsteht mehr Lebensgemeinschaft und der Streit wird 
zunehmend unblutig, an die Stelle von Ausbeutung tritt Solidarität.
V Die Völker- und Länderwelt oder die internationale Gesellschaft
In Bau und Leben wurde die internationale Gesellschaft nicht mit dem „Unterbau 
der nationalen Gesellschaft“ verbunden. Die internationale Gesellschaft ist in der
menschlichen Natur angelegt: von der gemeinsamen Erde her, von der Bevölke-
rung her (der Mensch ist eine der beweglichsten Arten), von der Ökonomie her
(Autarkie ist nirgends möglich). Immaterielle Werte beruhen noch mehr auf Ergän-
zung. Es gibt keine internationale Gewalt, die Gesellschaft von Souveränen ist
kriegsanfällig. So bekennt Schäffle sich zur Maxime Si vis pacem, para bellum.
Die Zukunftsaussichten des internationalen Verkehrs sind ungewiß: der geistige
Verkehr läßt sich kaum unterbinden, aber der materielle Güterverkehr befindet
sich nach einer freihändlerischen wieder in einer protektionistischen Phase.
Schäffles hinterlassener Text wurde von Karl Bücher auf Grund von Schäffles 
Notizen vollendet (Teile IV-VII). In seiner Autobiographie erwähnt Schäffle drei
unveröffentlichte Aufsätze über Frieden, Macht, Gewalt. Bücher bemerkt, daß im
Abriß Macht und Gewalt stark berücksichtigt seien (Abriß S. X-XI). Die letzte Fas-
sung der Friedenstheorie besitzen wir offenbar nicht.

558

https://doi.org/10.5771/9783748931645-438 - am 20.01.2026, 00:25:22. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748931645-438
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


4.3.5.2 Ludwig Gumplowicz
1838-1909, aus der jüdischen Bourgeoisie von Krakau, Anwalt, Journalist, Sym-
pathisant der polnischen Nationalbewegung. Professor für Verwaltungslehre in
Graz. Zur Biographie: Bernhard Żebrowski, Ludwig Gumplowicz : eine Bio-
Bibliographie. – Berlin 1926. Für den polnischen Hintergrund: Janusz Praglowski, 
Ludwik Gumplowicz und seine Krakauer Zeit, in: Österreichische Zeitschrift für
Soziologie 15 (1990) Heft 1, S. 71-83. 

Daß Gumplowicz in einem Kapitel mit Soziologen behandelt wird, ist seinem 
Nachruhm geschuldet. Eigentlich war er Staatsrechtler, aber die Staatsrechtler 
seiner Zeit haben sich für seine Staatswissenschaft nicht interessiert. Seine natu-
ralistische Lehre vom Staat ließ zu wenig Platz für eine Rechtslehre vom Staat. 
Aber seine Soziologie ist Soziologie eines Juristen. Gumplowicz hat drei Lehren, 
die in verschiedenen Büchern von 1877 bis 1885 ihren Schwerpunkt haben, aber
doch zusammenhängen: 1., die Lehre von der Entstehung von Staat, Eigentum
und Recht durch den Krieg zwischen urzeitlichen Horden, gerichtet gegen den 
Idealismus der Juristen, die das Recht aus einer Rechtsidee herleiten. Dogmen-
kritisch ist dieses Thema bearbeitet in Rechtsstaat und Sozialismus (1881), histo-
risch in Der Rassenkampf (1883). 2., die Lehre vom modernen Kulturstaat, die 
kaum verschieden ist von dem, was die von Gumplowicz kritisierten Staatsrechts-
lehrer sagen: eine Apologie des Staates als einzigem Garanten des Rechts, der
Freiheit, des inneren Friedens. Er ist ein liberaler Konstitutioneller (für den 
deutschsprachigen Raum sehr liberal). Das ist das Thema von Philosophisches
Staatsrecht (1877), in endgültiger Form von Allgemeines Staatsrecht (1897). 3., die
Gruppensoziologie. Der Staat kann bei Gumplowicz keinen gemeinsamen Willen
haben, er kommt immer nur als eine Vielzahl von Gruppen vor. Diese Gruppen 
stehen in einem Konflikt zueinander. Es ist ein Kampf ums Recht; das Recht ist
immer nur ein Zwischenstand im Kampf der Gruppen. Dieser Prozeß der Kon-
frontation führt zu Vereinheitlichung, zu „Amalgamierung“ der Nation, darf aber 
nicht bis zur Auflösung der Herrschaft führen, denn Aufgabe des Staates ist es,
diesen Kampf zu regulieren. Auflösung der Herrschaft würde Barbarei bedeuten.
Das ist das Thema von Grundriß der Soziologie (1885).

Der Staat entsteht im Krieg, aber im Staat der Gegenwart sind Gruppenkämpfe
nicht länger gewaltsame Unterdrückung, sondern zeigen sich in Institutionenbil-
dungen wie Parlamenten und Berufsorganisationen. Das Recht ist ein Kompro-
miß zwischen Gruppen, „eine Etappe in einem ewigen Kampfe.“ Daß „Rassen“
Gumplowicz nur als Klassen interessieren, war zu seiner Zeit kein Geheimnis. Er 
bleibt als Begründer der Konfliktsoziologie in Erinnerung. Aber er trägt nicht viel
zur Analyse der Klassen bei, was über ältere Analysen von Interessenkonflikten 
hinausginge. Seine Begriffe von Gruppe, Antagonismus, Anpassung, Suggestion
sind unterbestimmt. Das Studium der modernen Gruppenkonflikte weist er näm-
lich einer künftigen Soziologie zu. Gumplowicz beschränkt Soziologie auf Beziehun-
gen zwischen Gruppen und blendet alle Beziehungen innerhalb der Gruppen metho-
disch aus. Auch die Dialektik von Konflikt und Konsens kann Gumplowicz nicht 
als Soziologe angehen. Der Staat ist bei Gumplowicz Zivilisierung, aber als 
Soziologe kann er den Prozeß der Zivilisierung nicht fassen. Der extremste Natu-

559

https://doi.org/10.5771/9783748931645-438 - am 20.01.2026, 00:25:22. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748931645-438
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


ralist unter den Staatsrechtslehrern des 19. Jahrhundert wäre kein Mann seines 
Jahrhunderts, wenn er nicht doch einen ethischen Fortschritt vorsehen würde. 
Das kann bei ihm nur die Ethik der Staatlichkeit sein. Der Staat hat zwei Aufga-
ben: das Recht zu entwickeln und die Bürger in höherer Moral zu unterweisen. 
Die Kämpfe im Staat dienen der Menschheit: „je mehr in einem Staate gekämpft 
wird, desto intensiver ist sein geschichtliches Leben, desto größere Dienste leistet
er der Sache der Menschheit. Denn endlich und schließlich bringt jede neu-
erklommene Stufe der sozialen Entwicklung eine höhere Form des sozialen
Daseins zur Reife“ (Die soziologische Staatsidee 1893, 2. Aufl. Innsbruck 1901. –
S. 142f.). Die Kämpfe, die der Soziologe überall findet, dienen einem universalen 
Fortschritt, der außerhalb der Soziologie gefunden werden muß. Es geht um die 
Fortschritte der Volkswirtschaft, der Wissenschaft, der Kunst, des Rechts und der
Sitte, die nur in den Staaten erzielt werden können, aber die Existenz der ein-
zelnen Staaten überschreiten. Es gibt bei Gumplowicz immer eine Spannung 
zwischen seiner eigenen Präferenz für Kultur, Fortschritt zum Allgemeinen, Staa-
tenbildung einerseits und der wissenschaftlichen Distanzierungen von Hoffnun-
gen andererseits.

Die wichtigste Arbeit zu Gumplowicz als Soziologe: Peter Boßdorf, Ludwig 
Gumplowicz als materialistischer Staatssoziologe : eine Untersuchung zur 
Ideengeschichte der Soziologie. – Diss. Bonn 2003. Kurze Überblicke: Jürgen
Hohmeier, Zur Soziologie Ludwig Gumplowicz’ (1838-1909), in: Kölner Zeit-
schrift für Soziologie und Sozialpsychologie 22 (1970) 24-38; Gerald Mozetić,
Ein unzeitgemäßer Soziologe : Ludwig Gumplowicz, in: Kölner Zeitschrift für 
Soziologie und Sozialpsychologie 37 (1985) 621-647; ders., Ludwig Gumplo-
wicz  – ein Grazer Pionier der Soziologie, in: Rechts-, Sozial- und Wirt-
schaftswissenschaften in Graz / hrsg. von Karl Acham. – Wien 2011. – 433-
448; Karl Acham, Ludwig Gumplowicz und der Beginn der soziologischen
Konflikttheorie im Österreich der Jahrhundertwende, in: Kulturwissenschaften
im Vielvölkerstaat / hrsg. von Britta Rupp-Eisenreich und Justin Stagl. – Wien 
1993. – S. 170-207; Timm Genett, Der Fremde im Kriege : zur politischen 
Theorie und Biographie von Robert Michels 1876-1936. – Berlin 2008. – S. 486-
498 Exkurs: „eadem et non aliter“ – Ludwig Gumplowicz’ Soziologie und die 
antiteleologische Wende des Positivismus.

Gewirkt hat Gumplowicz in der Staatslehre gar nicht; ein Beitrag, der ihn we-
nigstens als Kritiker des Staatsrechts würdigen wollte, ist isoliert: Julius Kraft, Die 
Kritik der staatsrechtlichen Dogmatik bei Ludwig Gumplowicz, in: Zeitschrift für 
öffentliches Recht 4 (1925) 445-457 (Kraft war selber ein Grenzgänger zwischen 
Jurisprudenz und Soziologie). Gewirkt hat für eine kurze Zeit seine Lehre von der 
Entstehung des Staates aus der Eroberung, aber Gustav Ratzenhofer und Franz
Oppenheimer, die häufig mit ihm zu einer Schule der „soziologischen Staatslehre“
zusammengestellt werden, und Lester Ward, der das Interesse der amerikani-
schen Soziologie an Gumplowicz begründete, hatten eine optimistischere Sicht 
eines gerichteten Zivilisationsprozesses. Arthur Bentley nannte ihn bei der Be-
gründung der Analyse der Interessengruppen gemeinsam mit Georg Simmel als
Begründer der Konfliktsoziologie. Die spätere Konfliktsoziologie kennt nur noch
Simmel. Simmel hatte eine generelle Konflikttheorie, weit entfernt von Gumplo-
wicz’ konkretem „Gruppismus“, aber auch weit entfernt von den konkreten makro-

560

https://doi.org/10.5771/9783748931645-438 - am 20.01.2026, 00:25:22. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748931645-438
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


soziologischen Konflikten seiner Zeit (Gumplowicz hatte die ersten Anfänge von 
Simmels Soziologie noch gewürdigt, Soziologie und Politik (1891), Neudruck in
Ausgewählte Werke IV, 1928. – S. 328-333). Gegen den soziologischen Funktio-
nalismus machte Irving Louis Horowitz wieder auf Gumplowicz aufmerksam (1963
in seiner Ausgabe von Gumplowicz’ Outlines of Sociology). Im neuen Interesse an
gescheiterten Staaten und ethnischen Konflikten, Gumplowicz’ ureigenstem 
Bereich, spielt er dagegen keine Rolle. Zu groß ist die Angst vor einer „Naturali-
sierung“ des Gruppenhasses, zu gering das Wissen um Gumplowicz’ Dialektik
von Natur und Staat.  

Sozialdarwinist ist der Autor des Rassenkampf (das Wort war im Habsburgerreich 
für die drohenden Auseinandersetzungen zwischen den Nationalitäten bereits 
gebräuchlich) gewiß nicht, wenn man darunter Kampf zwischen Rassen versteht.
Gumplowicz betont die biologischen Unterschiede zwischen den Horden der Urzeit,
im späteren Europa macht die Rede von biologischen Rassenunterschieden kei-
nen Sinn. Seine Theorie der Staatsentstehung unterscheidet sich nicht von ande-
ren Liberalen wie Bagehot oder Spencer oder Molinari. Zur Unterscheidung zwi-
schen Gumplowicz uns Rassismus oder Sozialdarwinismus vgl. außer Boßdorf 
a.a.O. S. 346-388 auch Wolfgang Holzinger, Gumplowicz’ „Der Rassenkampf“
(1883/1928) : Ist der Rassismus-Vorwurf berechtigt?, in: Österreichische Zeit-
schrift für Soziologie 16 (1991) Heft 4, S. 31-53. Gumplowicz ist ein Nationalist
des 19. Jahrhunderts mit einer Präferenz für die großen historischen Nationen.
Aber er ist einer der wenigen Gegner geschlossener Nationalstaaten. In der
Moderne sind Nationalitäten gefestigte Einheiten. Im modernen Staat ist die Unter-
drückung von Nationalitäten moralisch untragbar, politisch aussichtslos und au-
ßenpolitisch ein Fehler. Bei Gumplowicz ist viel davon ein Plädoyer für Polen. Zur
Apologie des multikulturellen Vielvölkerstaates in Gumplowicz’ Schriften zum öster-
reichischen Verwaltungsrecht: Boßdorf a.a.O. S. 389-400. Über Polen beim spä-
ten Gumplowicz: Franco Savorgan, Lodovico Gumplowicz e la risurrezione della 
Polonia, in: ders., Studi critici di sociologia [1]. – Modena 1925. – S. 31-35.   

Durch den Staat ist der Dualismus von innen und außen gegeben; im Staat wird 
der Kampf der Horden zivilisiert, außerhalb des Staates dauert er als Krieg fort.
Gumplowicz verbietet sich, eine Entwicklung zum universalen Frieden als Sozio-
loge zu fassen, wie es vor ihm Comte und Spencer sich zugetraut hatten. Statt-
dessen erklärt er die Staatenwelt realistisch. Er beruft sich auf Ranke, daß die
Weltgeschichte nicht nur Kulturentwicklung, sondern Antagonismus der Nationen
im Kampf um Boden und Vorrang untereinander ist (Rassenkampf 1883. – S. 176
= Neuausgabe 1928. – S. 179). Die das Verhalten der Staaten bestimmenden 
Mechanismen der internationalen Beziehungen der neueren Geschichte und sei-
ner Zeit (wie Nationalinteresse, Balance, natürliche Grenzen, Nationalitätenprin-
zip) berücksichtigt er nicht. Damit wird aus dem Rankeanismus ein Triebmodell, 
mit dem er den Realismus des 19. Jahrhunderts in einem Maße verläßt, wie es
Treitschke und Lasson nicht tun. Er kennt aber die Bildung einer europäischen
Kultureinheit als Fortsetzung der Nationenbildung. Kriege innerhalb Europas sind 
unwahrscheinlich geworden. Gumplowicz einziger Versuch einer Politikberatung 
durch eine Art Internationale Politische Soziologie war eine Deutung der diploma-
tischen Konstellation um 1890 als Ost-West-Konflikt zwischen westlichem Konsti-

561

https://doi.org/10.5771/9783748931645-438 - am 20.01.2026, 00:25:22. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748931645-438
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


tutionalismus und russischem Despotismus und sieht der von ihm bekämpften 
pazifistischen Soziologie des 19. Jahrhunderts sehr ähnlich (persönlich hat ihn 
wohl gereizt, in dieser Konstellation die Wiederherstellung Polens empfehlen zu 
können). Diese Art Politikberatung hat er nicht wiederholt und sagt am Schluß 
seines letzten Buches, daß die Soziologie, die zur inneren Politik etwas sagen 
kann, in der äußeren Politik nur Zuschauerin bleibt. Wenn Jacques Novicow Her-
bert Spencer oder Gustave de Molinari wegen der Staatsentstehung aus dem 
Krieg als Sozialdarwinisten denunziert, trifft er Leute, die sich als Pazifisten ver-
standen haben und verstanden wurden. Bei Gumplowicz trifft er einen erklärten 
Nichtpazifisten (vgl. Gumplowicz’ Brief an Bertha von Suttner 1896, abgedruckt in
deren Memoiren. – Stuttgart 1909. – S. 337-338). Michael Mann folgt der denun-
ziatorischen Methode Novicows, wenn er Gumplowicz’ historische Theorien aus 
dem deutschen Militarismus ableitet (u.a. States, War and Capitalism. – Oxford 
1988. – S. 148). Dieser Konstruktion einer Tradition hat Hans Joas widersprochen, 
freilich ebenso summarisch (Kriege und Werte. – Weilerswist 2000. – 213-216). 
Peter Boßdorf (a.a.O. S. 375, 381f.) schließt aus Gumplowicz’ Äußerungen zu 
Kriegen des 19. Jahrhunderts (freilich auf zu schmaler Textbasis): ein ganz nor-
maler Realist seiner Zeit. So sah es Gumplowicz selber, wenn er seine Haltung
zum prekären Staatenrecht in Übereinstimmung mit Bismarck sieht (Grundriß der 
Soziologie, 2. Aufl. 1905, Ausgewählte Werke II, S. 160-162). Aber dieser Rea-
lismus zeigt sich auch daran, daß Gumplowicz das Verhalten im internationalen 
System als einen naturhistorischen Prozeß ansieht, den die Wissenschaft (seine 
Soziologie nimmt die Rolle der noch nicht bestehenden Wissenschaft von den 
internationalen Beziehungen ein) beobachten, aber nicht steuern kann.

Philosophisches Staatsrecht : systematische Darstellung für Studierende
und Gebildete. – Wien : Manz, 1877. – 195 S.
§ 30 Völkerrecht
Das Völkerrecht ist so wenig Recht wie das Staatsrecht, weil die höhere Gewalt 
fehlt. Aber während es innerstaatlich doch eine starke sittliche Bindung des Staa-
tes gibt (Öffentlichkeit), fehlt diese international. Er lobt Adolf Lasson dafür, daß 
er Völkerrecht durch Völkersitte ersetzt, tadelt ihn aber dafür, daß auch für die
Zukunft kein „Völkerrecht“ für möglich hält. Realismus ist eine Methode für Ver-
gangenheit und Gegenwart, ihn dogmatisch in die Zukunft fortzuschreiben, ist
unwissenschaftlich und damit unrealistisch.

Der Rassenkampf : sociologische Untersuchungen. – Innsbruck : Wagner,
1883. – 376 S.
2., durchgesehene Auflage 1909
Neudruck in: Ausgewählte Werke Bd. III. – Innsbruck : Wagner, 1928 (Neu-
druck Aalen 1973)
Herrschaft ist aus Zusammenstoß der Stämme entstanden, das war Verschmel-
zung oder Ausrottung (wenn der besiegte Stamm sich nicht beherrschen ließ). 
Immer wieder sind aus ursprünglich heterogenen Gruppen („Rassen“) Gemein-
schaften entstanden, die sich wieder im Gegensatz zu anderen befinden. „Rasse“ 
kann nicht mehr als anthropologischer Begriff verwendet werden, sondern als ein 
Produkt von historischen Prozessen. Zwischen diesen historischen Rassen sind 
Kriege nicht seltener geworden, aber der Gegensatz dieser Rassen ist geringer. 

562

https://doi.org/10.5771/9783748931645-438 - am 20.01.2026, 00:25:22. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748931645-438
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


§ 35 Herrschafts-Gewinnung, -Ordnung und -Erhaltung
Staaten sind aus Eroberung entstanden und werden durch Herrschaft erhalten. 
Die Amalgamierung schafft eine neue Rasse, die wieder mit anderen Rassen 
zusammenstoßen wird. Daß die Rassen auf dem von ihnen besetzten Territorium 
stagnieren, will die Natur nicht. Die Rassen sind immer in Bewegung, nicht lebens-
fähige Rassen werden verdrängt. Nur die Formen dieses Kampfes waren im Lau-
fe der Geschichte verschieden: Von Wanderungen der Horden über Kriegszüge
zur Landnahme zu Kolonialkriegen. Die Logik dieser wachsenden Räume müßte
zur Einheit der Menschheit führen. Aber dieser ewige Frieden ist so weit entfernt,
daß er jetzt nur der Traum der Idealisten ist.

Grundriss der Sociologie. – Wien : Manz, 1885. – 246 S.
2., durchges. und verm. Aufl. 1905
Neudruck in: Ausgewählte Werke Bd. II. – Innsbruck : Wagner, 1926 (Neu-
druck Aalen 1978)
XIII Wachstum der Staaten
Die natürliche Tendenz jedes Staates ist stetige Vermehrung seiner Macht und 
seines Gebietes. Das ist ein Erbstück der Horde. Es ist ein Trieb, der erst mit 
dem Erlahmen der Kraft aus innerem und äußerem Widerstand aufhört. Die Ak-
tionsfähigkeit des Staates nach außen ist an den Prozeß der Vereinheitlichung im 
Innern gebunden. Eroberung bringt ein heterogenes Element, das integriert wer-
den muß. Deshalb sind stabile historische Nationalitäten ein Hindernis der Erobe-
rung. Eroberungen sind kein Verbrechen, aber der Versuch gewaltsamer Unter-
drückung und Vernichtung der eroberten Nationalität ist unsittlich und inhuman.  

Sociologie und Politik. – Leipzig : Duncker & Humblot, 1892.  – 162 S.
Neudruck in: Ausgewählte Werke Bd. IV. – Innsbruck : Wagner, 1928. – S. 115-
334 (Neudruck Aalen 1972)
§ 35 Krieg und Völkerrecht
Kommentar zu Hugo Preuß, der das kommende Völkerrecht auf Weltwirtschaft 
und -gesellschaft gründet: Falls das kommt, kommt es bestimmt nicht friedlich. 
§ 39-43
Diese Paragraphen, die zu einem Teil Die Politik als angewandte Soziologie gehö-
ren, sind Gumplowicz’ geschlossenster Kommentar zur internationalen Politik. 
Statt von Rassenkampf spricht er vom Kampf zwischen heterogenen Kulturwel-
ten. Europa hat in dreitausend Jahren eine Einheit in Staatensystem und Kultur 
entwickelt. Dieser Einheit schreibt er, wie allen Gruppen, einen Selbsterhaltungs-
trieb zu. Früher war der Islam die Gefahr, jetzt ist es Rußland. Es ist ein Konflikt
zwischen asiatischem Despotismus und westlichem Parlamentarismus. Eine 
deutsch-französische Konfrontation kann er sich nicht mehr vorstellen: „da im 
allgemeinen die Lust am Kriege mit der zunehmenden Kultur abnimmt, so ist an 
und für sich zwischen zwei hochkultivierten Nationen ein Krieg minder wahr-
scheinlich, als zwischen unkultivierten oder zwischen einem in der Kultur hoch-
stehenden und einem unkultivierten“. Die natürliche Tendenz Rußlands benötigt 
immer neue Expansionen. Aus dieser Analyse folgt die Wiederherstellung Polens
und Förderung der anderen slawischen Völker im Habsburger Reich. Gegen
Panslawisten hilft nur Entwicklung der Nationalität der slawischen Völker. Die
bedeutenderen europäischen Nationalitäten müssen um ihre Existenz nicht besorgt
sein. Veränderungen kann es nur in ethnisch gemischten Gebieten geben.  

563

https://doi.org/10.5771/9783748931645-438 - am 20.01.2026, 00:25:22. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748931645-438
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


Allgemeines Staatsrecht. – Innsbruck : Wagner, 1897. – 522 S.
2. Auflage des Philosophischen Staatsrecht von 1877, aber mit vielen Entleihun-
gen aus Der Rassenkampf, vor allem Ideengeschichte und Nachweis des Ras-
senkampfes in der europäischen Geschichte sind vermehrt worden. Die völker-
rechtlichen Abschnitte (§ 215-217) sind kaum verändert worden 
5. Kapitel Nation und Nationalität
§ 76 Territoriale und nationale Integration
Österreich-Ungarn zeigt, daß territoriale Integration viel weiter gehen kann als
nationale. Zur staatlichen Integration reichen Gewalt oder Interessen, Entwick-
lung einer Nationalität ist ein langer Prozeß, die entwickelte Nationalität ist dann
aber viel stärker eingewurzelt. Es kann Nationalität über Grenzen hinweg geben
oder verschieden Nationalitäten innerhalb einer Grenze. Aber der Ansatzpunkt für 
Nationenbildung sind meist Territorien, in denen sich Nationen bilden, durch
Kampf und Krieg, selten durch Verträge.
§ 77 Internationalismus
Nationalismus ist eine Tatsache, Internationalismus (als kosmopolitische Auflö-
sung der Grenzen) eine Schwärmerei. Weltweite Sympathie ist nicht möglich. Die 
Aufhebung des Nationalismus wäre das Ende der Geschichte. Wenn Grenzen 
eingehalten werden, dann am besten die Grenzen historischer Nationalitäten in
geographischen Räumen. Es ist nicht ausgeschlossen, daß die Integration die 
bestehenden Grenzen in Europa überschreiten wird (gewiß nicht ohne Widerstand
der bestehenden Nationalitäten). Mit Internationalismus darf diese Fortsetzung des 
Prozesses der Bildung von Nationalitäten nicht verwechselt werden.
§ 78 Territoriale Gestaltung der europäischen Staaten
Während im Westen und Norden Europas die Nationalitäten feste Gestalt ange-
nommen haben, stehen im Südosten noch große Umbildungsprozesse bevor, um 
Nation und Territorium zur Übereinstimmung zu bringen. Auch die polnische Zer-
stückelung kann keine Zukunft haben, weil die auf dem ursprünglichen polni-
schen Territorium gebildete Nation fortlebt.
§ 79 Nationalität und Internationalismus
Kirchen, Sozialismus und Anarchismus bestreiten die Berechtigung des Nationa-
lismus. In der Entwicklung der Menschheit lassen sich aber die Stufen des Natio-
nalismus (eine Stufe unbewußter Gemeinsamkeiten) und der Nationalität (eine 
höhere, bewußtere Kulturstufe) nicht überspringen. Die Entwicklung der Mensch-
heit war nie einheitlich und wird es in absehbarer Zeit nicht werden. Als Nationali-
tät noch nicht als moralisches Gut erkannt wurde, sind unzählige Nationalitäten
verschwunden. Heute sind Versuche, Nationalitäten für die Einheitlichkeit des
Staates zu unterdrücken, vergeblich.   
14. Kapitel Internationale Verhältnisse
§ 218 Der Krieg
Der Staat ist im Krieg entstanden, mit zunehmender Kultur entfernt er sich vom 
Krieg. Die Gegenwart ist von einem Widerspruch geprägt: „Lauter ‚Friedenskai-
ser’ gibt’s heute in Europa und doch erliegen die Völker unter der Last der Steu-
ern zur Erhaltung von Millionen-Armeen.“ Vielleicht wird der Krieg nie verschwin-
den, aber es ist möglich, daß ganze Staatensysteme und Kulturgemeinschaften 
in absehbarer Zeit befriedet werden. Allein Malthus hat gesehen, daß der Krieg
als eine Naturerscheinung gesehen werden muß. Es kann kein Recht zum Krieg
geben, Krieg liegt jenseits des Rechtes.

564

https://doi.org/10.5771/9783748931645-438 - am 20.01.2026, 00:25:22. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748931645-438
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


§ 221 Allgemeine Friedensbestrebungen
Auch wenn der Krieg Naturgeschehen ist, haben Friedensbestrebungen einen
Sinn als Bestrebungen, eine Kulturgemeinschaft zu befrieden, auch wenn sie 
sich Weltfriedenspläne nennen. Wenn eine Kulturgemeinschaft ein Bedürfnis 
nach Frieden entwickelt hat, wird der Frieden kommen. Dazu braucht man keine
Deklamationen und Kongresse, sondern den wissenschaftlichen Nachweis, daß 
Kriege kein Bedürfnis mehr erfüllen und Cäsarismus dysfunktional ist.

Sozialphilosophie im Umriss. – Innsbruck : Wagner, 1910. – 162 S.
Nachdruck Aalen 1969
XII Soziologie und Politik
Die Entwicklung der Menschheit ist ein Naturprozeß, man kann ihn erkennen,
aber nicht ändern. Die Geschichte der Menschheit ist eine Geschichte der Erobe-
rung von der Horde bis zum Großstaat. Die Soziologie kann in der internationalen
Politik nur beobachten und vor Illusionen warnen. Sie kann das Naturgesetz erken-
nen, dem die gegenwärtigen Staaten so folgen wie die erobernden Horden. Das
ist nicht nur ein Zug monarchischer und absolutistischer Staaten (wie die Versu-
che der USA, ganz Amerika in ihr Reich einzugliedern, zeigen). Der einzige 
Unterschied: statt Raubzügen Kriege mit Millionenheeren. Diesen Charakter der 
internationalen Politik können die Staaten nicht mehr offen aussprechen, weil sie
Rücksicht nehmen müssen auf gute Sitte, Moral, göttliche und menschliche 
Gesetze, Religion, Völkerrecht, Staatsrecht. Daraus ergibt sich eine neue Diplo-
matie der Verlogenheit, aber am Gang der Entwicklung kann die Diplomatie
nichts ändern. In der inneren Politik kann die Soziologie durch Beratung Konflikte 
vermeiden, in der äußeren Politik fehlen die Bedingungen für die Anwendbarkeit 
ihrer Lehre. Pazifismus und Hoffnung auf ewigen Frieden sind Illusion. Man beruft 
sich auf Fortschritte in Technik und Kultur, aber Kämpfe und Kriege kommen 
weniger aus dem Intellekt, mehr aus Gefühlen und Leidenschaften. Neue Techni-
ken haben immer den alten Leidenschaften gedient. Die Regierungskunst wird 
vervollkommt, aber an den Konflikten kann das nichts ändern. Entscheidend ist
weiter der ungleiche Anteil an den Gütern der Welt.

4.3.5.3 Eugen Dühring
1833-1921, Privatdozent an der Universität Berlin, nach Streit mit der Fakultät
Privatgelehrter. Philosophische und nationalökonomische Schriften. 

Dührings Wirklichkeitsphilosophie ist einer der vielen Versuche des 19. Jahrhun-
derts zwischen Spätidealismus und Vulgärmaterialismus einen Weg zu finden. 
Dührings Ökonomie teilt die im 19. Jahrhundert weitverbreitete Frage, warum sich
die von der klassischen Ökonomie versprochenen Harmonien nicht einstellen. Er 
war als Philosoph und Ökonom mehr als ein Dilettant, aber die Kluft zwischen
gewaltigen Versprechen und belanglosen Einlösungen wurde bei ihm immer grö-
ßer. Seine Philosophie läuft auf eine Ethik hinaus, die eine herrschaftsfreie sozia-
le Moral verspricht, aber deshalb den Kampf gegen „Raubmenschen“ zur
obersten Pflicht macht (das ist die Basis von Dührings Antisemitismus). Seine Öko-
nomie folgt libertären Richtungen, die außerökonomische Machtstrukturen für die 
fehlende soziale Gerechtigkeit verantwortlich machen. Der Sündenfall der Geschichte 

565

https://doi.org/10.5771/9783748931645-438 - am 20.01.2026, 00:25:22. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748931645-438
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


ist die Entstehung von Grundbesitz und Sklaverei, das Lohnverhältnis ist von dieser 
Gewaltgeschichte geprägt. Dühring kann Marx’ ursprüngliche Appropriation durch 
Gewalt und Krieg durchaus anerkennen, dessen Lob der Großindustrie muß er
verwerfen. Dührings Theorie ist eine kontrafaktische Historie, wie die Geschichte 
ohne Raub hätte verlaufen können. Der frühe Dühring war eine Art Sozialist. Dem 
späten Dühring bescheinigt niemand neue Einsichten, die Streitsucht ist heftiger
geworden, er wird zum exterministischen Antisemiten. 

Zur Philosophie: Peggy Cosmann, Physiodicee und Weltmimesis : Eugen 
Dührings physiomoralische Begründung des Moral- und Charakterantisemi-
tismus. – Göttingen 2007. Zur Ökonomie: Gerhard Albrecht, Eugen Dühring :
ein Beitrag zur Geschichte der Sozialwissenschaften. – Jena 1927; Hanni 
Binder, Das sozialitäre System Eugen Dührings. – Jena 1933; Alfred Kruse,
Eugen Dührings wissenschaftliche Isolierung, in: Festgabe für Friedrich Bülow 
zum 70. Geburtstag / hrsg. von Otto Stammer und Karl C. Thalheim. – Berlin 
1960. – S. 209-221. 

Der Sozialist Dühring hatte in den 1870er Jahren eine beträchtliche Wirkung. Das
hat Friedrich Engels zu dem Werk herausgefordert, mit dem der Übergang der 
Sozialdemokratie zum Marxismus begann. Engels’ exegetische Leistung ist
gering, die polemische beträchtlich, er dominierte die weiteren Diskussionen über
Dühring (Herrn Eugen Dührings Umwälzung der Wissenschaft 1877/78, in: Marx-
Engels-Werke 20). Vgl. Dieter Dowe/Klaus Tenfelde, Zur Rezeption Eugen Düh-
rings in der deutschen Arbeiterbewegung in den 1870er Jahren, in: Wissen-
schaftlicher Sozialismus und Arbeiterbewegung : Begriffsgeschichte und Dühring-
Rezeption. – Trier 1980. – S. 25-58. Auch im Anarchismus wurde der „Antikrat“ 
lange erst genommen. Franz Oppenheimer sah sich als den einzigen Dühring-
Schüler, der Dühring fortentwickelt habe (er bemerkt übrigens, daß auch die
anderen sozialistische Schüler des Judenfeindes Juden waren). Auf Nietzsche
hat Dühring etwa zur selben Zeit wie auf die Sozialdemokratie gewirkt, und
wie immer bei Nietzsche ist es ein ambivalentes Verhalten aus Nachfolge und
Bekämpfung: Dühring hilft ihm, den schopenhauerschen Pessimismus zu über-
winden, ohne zu einem Sozialisten zu werden (man hat bezweifelt, daß Nietzsche
einen anderen Sozialismus kannte als Dührings „Sozialismus“). Er verdankt Düh-
ring den Begriff des Wertes des Lebens und viel von dem, was bei Nietzsche
Umwertung der Werte heißt, ist eine Umwertung Dührings. Der späte Dühring
wirkte nur noch in einem sektiererischen Kreis. Nicht einmal der Nationalsozia-
lismus zeigte größeres Interesse. Vgl. Gerd-Klaus Kaltenbrunner, Vom Konkur-
renten des Karl Marx zum Vorläufer Hitlers : Eugen Dühring, in: Propheten des 
Nationalismus / hrsg. von Karl Schwedhelm. – München 1969. – S. 36-55.

Dühring als deutsche Parodie Comtes oder Proudhons hat den Weg vom Krieg
zum Frieden bewahrt. Die alte Klasse, die gewaltsam Eigentum begründet hat, 
muß verschwinden. Dühring empfiehlt Miliz, Dezentralisierung, Aufbau eines
gerechten Wirtschaftssystems. Die Unterscheidungen der Nationen haben den
Dynastien die Möglichkeit gegeben, Völker gegeneinander aufzurüsten, obwohl
Verkehr und kosmopolitische Arbeitsteilung ein Bindemittel geben, das den Krieg 
verhindern kann. Voraussetzung des Friedens ist internationale Gegenseitigkeit.
Ohne internationale Gesinnung kommt es zur Kirchhofsruhe eines Universalrei-

566

https://doi.org/10.5771/9783748931645-438 - am 20.01.2026, 00:25:22. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748931645-438
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


ches. Seine Idee der „Individualsouveränität“ erlaubt ihm, Kriege als Streit der 
Machthaber zu sehen, an dem die Völker nur gezwungen teilnehmen. Die Einzel-
nen können über Grenzen hinweg eine eigene Bewegung für den Frieden begin-
nen. Letztlich geht es um Aufklärung über die Interessen hinter den Kriegen,
gegen die falsche Glorie des Krieges. Jetzt ist die Zeit gekommen, in der die Ein-
zelnen und ihr Willen eine Rolle spielen (Cursus der National- und Socialökono-
mie. – 2. Aufl. – Leipzig 1879. – 347-353, Dührings konzentrierteste Stellung-
nahme zu Krieg und Frieden). Seine Politische Theorie mischt eine Art Hobbesi-
anismus mit Klagen, daß diese Staatsbildung zu ungerechter Gewalt in den Staa-
ten, zwischen den Staaten und in der Ökonomie geführt habe. Das ganze bis-
marcksche Zeitalter ist ein Zeitalter der Verrohung, Militärdienst verroht die Mas-
sen (Wirklichkeitsphilosophie : phantasmafreie Naturbegründung und gerechte
freiheitliche Lebensordnung. – Leipzig 1895. – ebd. S. 364-545 Waffenführung
und Politik). 1906 schreibt er sein erstes Buch Capital und Arbeit (1863) völlig 
neu als Waffen, Capital, Arbeit: Gerechtigkeit kann nicht zurückerobert werden, 
durch Eroberung kann nur Unrecht entstehen. Auf alte Besitzfragen müssen neue 
Personal-Antworten gegeben werden. Die alte aus Kriegen entstandene Sklave-
rei ist verschwunden, aber die Militärdienstbarkeit ist geblieben. Das ganze
System des Volkslebens und des Völkerlebens muß geändert werden, wenn
Freiheit und Wohlstand gesichert werden sollen. Dühring hat alle Versatzstücke 
einer sozialen Theorie des Friedens, mehr als bei deutschen Wissenschaftlern 
seiner Zeit üblich ist: Individualisierung und Moralisierung (und Antisemitismus)
sollen Wege zum Frieden sein. Wenig schreibt er zu internationalen Beziehungen 
(wir erfahren, daß man nicht einfach abrüsten kann, solange es noch Raubstaa-
ten gibt) und zu staatlichen und ökonomischen Institutionen. Er geht zur Religions-
kritik über (vgl. die Kapitel II, Radikaler Antiegoismus das allein Zureichende und 
VIII, Rationeller Antimilitarismus). Dühring hat die Ökonomie verlassen, kommt 
aber in der Soziologie nicht an. Seine Reform hat faschistische Positionen lange 
vor dem Faschismus (am massivsten in einer späten Schrift: Soziale Rettung
durch wirkliches Recht statt Raubpolitik und Knechtsjuristerei (1906) Kapitel XIV
mit einem „Rechtsprotector“ genanntem Führer, Volksgemeinschaft und Genozid
an den Juden). Er ist ein pazifistischer Faschist und damit auch eine Probe
darauf, was das Friedensversprechen der Soziologie des 19. Jahrhunderts taugt.
Die Friedensbewegung hat sich zum Glück nicht auch noch auf ihn berufen. Die
deutsche Friedensbewegung hat er nicht zur Kenntnis genommen, beim französi-
schen Antimilitarismus kam ihm sofort der Verdacht, der könne eine jüdische
Verschwörung sein.

4.4 Sozialistischer Internationalismus
Der sozialistische Internationalismus beginnt in den 1830er Jahren mit Grußadres-
sen und Treffen der nationalen Arbeiterbewegungen. In England war das ein
Interesse an Vorgängen auf dem Kontinent. Für die Geschichte des Internationa-
lismus sind diese Bewegungen bedeutend, für die Geschichte der Analyse der
internationalen Beziehungen bedeutungslos (die Verlautbarungen der Fraternal 

567

https://doi.org/10.5771/9783748931645-438 - am 20.01.2026, 00:25:22. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748931645-438
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


Democrats nannte Weisser zu Recht „a liturgy of a simple internationalism“). Die-
se Bewegungen waren noch lange offen auch für Demokraten mit nur minimalen
solidaristischen Angeboten. Vgl. für owenistisches und chartistisches Interesse 
an internationaler Solidarität: Henry Weisser, British Working-Class Movements
and Europe : 1815-48. – Manchester 1975; Christine Lattek, The Beginnings of 
Socialist Internationalism in the 1840’s : ‘the Democratic Friends of All Nations’ in 
London, in: Internationalism in the Labour Mouvement 1830-1940 / ed. by Frits
von Holthoon and Marcel van der Linden. – Leiden 1988, vol. I, 259-282. Für die
folgenden Jahre: Margot C. Finn, After Chartism : Class and Nation in English 
Radical Politics, 1848-1874. – Cambridge 1993. Als ein früher französischer
Anlauf zu einer internationalen Arbeiterorganisation gilt Flora Tristans Arbeiter-
fonds, der aber so national gedacht ist, daß ihr Hinweis auf Zusammenarbeit mit
Arbeitern anderer Länder nur irritieren kann (Arbeiterunion. – Frankfurt am Main 
1988. – S. 135, Original 1843). Eine große Rolle haben in den 1840er Jahren
deutsche Handwerker, die ihre Wanderungen nach Westeuropa geführt hatten, und
deutsche politische Emigranten gespielt. Eine erste internationale Organisation
(aber mit starkem Gewicht dieser deutschen Emigrantengruppen) war der Bund
der Kommunisten, für den Engels und Marx das Kommunistische Manifest ver-
faßten, ein Geheimbund, der in der Revolution 1848 nutzlos war und sie nicht
lange überlebte. Die Internationale Arbeiter-Assoziation (nachträglich gezählt als 
1. Internationale) war ein Neubeginn. Sie ist aus Kontakten britischer und franzö-
sischer Gewerkschaftler hervorgegangen. Karl Marx, der eingeladen worden war, 
die Organisation zu unterstützen, hatte dort mit Mazzinisten, Proudhonisten und 
Bakunisten zu tun und warb eher vergeblich um englische Gewerkschafter; Mar-
xisten gab es wenige. Die englischen Gewerkschaften blieben zunehmend fern 
und der Kampf mit den Bakunisten spaltete die Internationale 1872/73 (die mar-
xistischen Sozialisten beendeten ihre Organisation 1876, die auch untereinander
zerstrittenen Antiautoritären ihre 1877). 

Vgl. Julius Braunthal, Geschichte der Internationale, Bd. I (1961); Henry Col-
lins / Chimen Abramsky, Karl Marx and the British Labour Movement : Years
of the First International. – London 1965; Henryk Katz, The Emancipation of
Labor : a History of the First International. – New York 1992. Die beste Deu-
tung der realen Geschichte der IAA gibt Marcel von der Linden, The Rise and 
Fall of the First International : an Interpretation, in: Internationalism in the
Labour Movement 1830-1940 / ed. by Frits van Holthoon and Marcel van der
Linden. – Leiden 1988. – vol I, 323-335 (die englischen Arbeiter hatten Anfang 
der 1860er Jahre Interesse an internationalen Regelungen von Arbeitsbedin-
gungen, verloren dieses Interesse aber mit der Verbesserung der nationalen
Rechtssituation für Gewerkschaften; die Entwicklung nationaler Gewerk-
schaftsorganisationen nach 1870 hat für zwei Jahrzehnte die internationale
Arbeiterbewegung behindert). Die Dokumente sind gesammelt in: La première 
internationale / sous la direction de Jacques Freymond. – Genf 1962-1971. –
4 Bde. (enthält Texte 1864 bis 1877). 

Zu den Aufgaben der IAA sollten Stellungsnahmen zu internationalen Konflikten
gehören, aber sie war darüber meist zerstritten. Es ist Marx nicht gelungen, „die 
moskovitische Gefahr für Europa und die Wiederherstellung eines unabhängigen
und einheitlichen Polens“ zu einer gemeinsamen Ausgangsbasis zu machen. 

568

https://doi.org/10.5771/9783748931645-438 - am 20.01.2026, 00:25:22. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748931645-438
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


Auch die Haltung zur Friedensbewegung der Demokraten war umstritten. Der 2.
Kongreß der IAA 1867 in Lausanne beschloß eine Unterstützungsadresse an den 
Genfer Friedenskongreß, in der erklärt wurde, daß die Kriege und der bewaffnete
Frieden vor allem die Arbeiter treffen. Gefordert wurden die Vereinigten Staaten 
von Europa (da war man sich mit den bürgerlichen Demokraten einig) und das 
Ende der kapitalistischen Ausbeutung (da waren die bürgerlichen Demokraten 
sich mit der IAA überhaupt nicht einig). Vgl. La première internationale a.a.O I, 123-
125 und 235 und Annales du Congrès de la Paix du Genève (9-12 septembre
1867) Préliminaries. Les quatre séances. Appendice. – Genève 1868. – S. 124-
125, elektronisch: https://archive.org/details/annalesducongrs00conggoog. Der
ausführlichste Beitrag zum Friedenskongreß aus der IAA stammt von dem belgi-
schen Proudhonisten César de Paepe: Auch die bürgerlichen Demokraten wis-
sen, daß Republiken friedensfähiger sind als Monarchien und föderale Republi-
ken friedensfähiger als zentralistische Republiken, aber den ökonomischen Anta-
gonismus als Kriegsursache begreifen die bürgerlichen Demokraten nicht. Im 
Pauperismus sind Republiken nur nominell und Föderationen illusorisch. Der 
Frieden braucht den Mutualismus als Basis. Die frühen Kriege waren Kriege um 
Ressourcen, aber auch die Kriege der Gegenwart sind letztlich alle Wirtschafts-
kriege (ebd. S. 286-295). Marx, der am Friedenskongreß nicht teilnahm, meinte,
die IAA sei die eigentliche Friedensbewegung und, wenn die Veranstalter des 
Friedenskongresses irgendetwas begriffen hätten, würden sie sich der IAA an-
schließen. Der 3. Kongreß der IAA 1868 in Brüssel beschloß, daß in einem Kon-
flikt zwischen den europäischen Großmächten die Arbeiter streiken werden. In 
der 1889 gegründeten II. Internationalen blieb der Generalstreik immer eine Min-
derheitenmeinung (La première internationale a.a.O I, 260-264 und 402-404).

Zu Krieg und Frieden: J. Jemnitz, The First International and the War 1864-
1866, in: Acta Historica : Zeitschrift der ungarischen Akademie der Wissen-
schaften 11 (1965) 57-94; ders., The First International and the War 1868-
1870, in: ebd. 15 (1969) 51-102. Zur Haltung gegenüber der Friedens- und
Freiheitsliga: Günter Wisotzki, Die Abgrenzung der Internationalen Arbeiter-
assoziation von der kleinbürgerlich-pazifistischen Friedens- und Freiheitsliga 
1867 bis 1868, in: Die großpreußisch-militaristische Reichsgründung 1871 /
hrsg. von Horst Bartel und Ernst Engelberg. – Berlin 1971, Bd. I, 467-500 (er
kämpft noch einmal die Kämpfe von Marx).

Der Schiffszimmermann und Gewerkschaftler William Randal Cremer (1828-
1908), der Marx in die IAA gebracht hatte und ihr erster Generalsekretär wurde, 
ist bald auf einem englischeren Weg: Gründung einer Workmen’s Peace Associa-
tion, Parlamentsmitglied als Assozierter der Liberalen, Interparlamentarische Uni-
on, Nobelpreis. Der Friedenskongreß in Paris 1875 war auch ein Versuch, die 
Nachfolge der Internationale zu beanspruchen. Cremers Gesprächspartner blieb 
aber immer nur die bürgerliche Friedensbewegung des Kontinents. Vgl. Howard 
Evans, Sir Randal Cremer : his Life and Work. – London 1909.

569

https://doi.org/10.5771/9783748931645-438 - am 20.01.2026, 00:25:22. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748931645-438
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


4.4.1 Karl Marx / Friedrich Engels
Karl Marx (1818-1883), Sohn eines Rechtsanwaltes, Doktor der Philosophie, 
Journalist, ökonomischer Schriftsteller. 1843-1848 und 1849 bis zu seinem Tod
Exil in Paris, Brüssel, London. Organisator kommunistischer Vereinigungen,
1864-1872 Mitglied des Generalrates der Internationalen Arbeiter-Assoziation als 
Sekretär für Deutschland und Rußland. Biographie: Gareth Stedman Jones, Karl 
Marx : Greatness and Illusion. – London 2016, dt. Übers. 2017. Einführungen: 
Walter Euchner: Karl Marx. – München 1983; Marxism in Marx’s Day / ed. by Eric
J. Hobsbawm. – Brighton 1985 (ital. Original 1978). Gute Überblicke über die
Reichweite Marx’scher und marxistischer Themen: The Cambridge Companion to 
Marx / ed. by Terrell Carver. – Cambridge 1991; Marx-Handbuch : Leben – Werk 
– Wirkung / hrsg. von Michael Quante. – Stuttgart 2015.

Friedrich Engels (1820-1895), Sohn eines Textilfabrikanten. Journalist, Organisa-
tor kommunistischer Vereinigungen, Mitglied der Revolutionsarmee 1849. Exil in
England, Leitender Angestellter eines Textilunternehmens. 1870-1872 Mitglied
des Generalrates der Internationalen Arbeiter-Assoziation als Sekretär für Spanien
und Italien. Mentor der erstarkenden sozialistischen Parteien in Europa. Autor
politischer, historischer, militärischer und philosophischer Werke. Biographie:
Gustav Mayer, Friedrich Engels : eine Biographie. – Berlin 1920/1933 (Neudruck
1971 und 1975); W. O. Henderson, The Life of Friedrich Engels. – London 1976.

Es gibt drei Schwierigkeiten Marx und Engels zu lesen: 1., die starken Unter-
schiede verschiedener Lebensperioden (die Texte liegen bei Marx bis zu 40 Jah-
ren, bei Engels bis zu 50 Jahren auseinander), 2., die verschiedenen literarischen
Gattungen (von Literaturexzerpten und Briefen über Zeitungsartikel und politische 
Manifeste bis zu historischen und theoretischen Arbeiten, von denen viele erst
posthum bekannt wurden), und 3., die sehr verschiedenen Rezeptionszusam-
menhänge. Solche Unterschiede kommen auch bei anderen Autoren vor, kumula-
tiv waren sie für die Marxlektüren besonders folgenreich. Gegen die Kaleidoskope 
der Zitate hilft nur mehr philologisches Bewußtsein.

1. Marxismus
Karl Marx begann als Philosoph, der linkshegelianisch die Verwirklichung der
Philosophie forderte, die wirkliche Gleichheit der Demokratie gegen die formale
Gleichheit des Rechtes. Die ausgeschlossene „allgemeine Klasse“ wird von Marx
bald mit dem Proletariat, die zu verwirklichende Demokratie mit dem Sozialismus 
identifiziert. Er geht von Philosophie zur Ökonomie, von Kritik der Entfremdung   
menschlichen Beziehungen zur Kritik der kapitalistischen politischen Ökonomie. 
Und sofort weiter zur Kritik der Sozialisten, die moralisch argumentieren und Um-
verteilung verlangen. Marx setzt auf Entwicklung der Produktivkräfte, Kapitalis-
mus wird zugleich gewürdigt für eine bisher ungekannte Entfaltung der Produktiv-
kräfte und kritisiert als Hindernis ihrer weiteren Entfaltung. Die größte Leistung 
des Kapitalismus ist die Produktion des Proletariats, das eine neue Produktions-
weise durchsetzen wird. Erst Das Kapital (Band I 1867) ist ein Versuch, die Ent-
fremdung im Kapitalismus zu verstehen, ohne auf eine historistische oder morali-
sche Theorie zurückzugreifen. Das Kapital beginnt abstrakter als jede bisherige 

570

https://doi.org/10.5771/9783748931645-438 - am 20.01.2026, 00:25:22. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748931645-438
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


Ökonomie mit dem Versprechen, die Kategorien der bisherigen Ökonomie durch-
schauen zu können. Es ist ein Werk der Krise der ausgebliebenen Revolution, die 
Kritik der Politischen Ökonomie sollte der wichtigste Schritt zur Erneuerung der 
revolutionären Bewegung sein. Die Bände zur Dynamik des Kapitalismus sind 
von Marx als Fragmente hinterlassen worden und es ist unklar, wie weit er diesen
Texten (meist früher geschrieben als der publizierte Band I) noch traute. Diese
posthumen Bände haben die professionellen Ökonomen interessiert, aber heute 
sind sich Marx-Philologen und die Schule der Neuen Marx-Lektüren einig, in Das 
Kapital eine Kritik der Kategorien der Politischen Ökonomie zu suchen, nicht eine
ökonomische Abhandlung über den unausweichlichen Übergang vom Kapitalis-
mus zum Sozialismus. Ökonomen hören nur selten noch zu.

Vgl. zu Marx als Philosoph (oder Antiphilosoph): Georges Gurvitch, Dialektik
und Soziologie. – Neuwied 1965. – S. 145-189 (französ. Original 1962); Alfred 
Schmidt, Der Begriff der Natur in der Lehre von Marx. – Frankfurt am Main 
1962; Klaus Hartmann, Die Marxsche Theorie : eine philosophische Untersu-
chung zu den Hauptschriften. – Berlin 1970 (keine Einführung, aber der beste
Startpunkt eines ernsthaften Marxstudiums); Bertell Ollman, Alienation :
Marx's Conception of Man in Capitalist Society. – Cambridge 1971; Michel
Henry, Marx : a Philosophy of Human Reality. – Bloomington, Ind. 1982
(franz. Original 1976); Carol C. Gould, Marx’s Social Ontology : Individuality
and Community in Marx’s Theory of Social Reality. – Cambridge, Mass 1978;
Allen W. Wood, Karl Marx. – London 1981, erweiterte Auflage 2004; Bernard 
Yack, The Longing for Total Revolution : Philosophic Sources of Social Dis-
content from Rousseau to Marx and Nietzsche. – Princeton 1986. – S. 251-
309; Daniel Brudney, Marx’s Attempt to Leave Philosophy. – Cambridge,
Mass. 1998; Allan Megill, Karl Marx : the Burden of Reason (Why Marx Rejec-
ted Politics and the Market). – Lanham, Md. 2002; Michael Quantz, Das gegen-
ständliche Gattungswesen : Bemerkungen zum intrinsischen Wert menschli-
cher Dependenz, in: Nach Marx : Philosophie, Kritik, Praxis / hrsg. von Rahel
Jaeggi und Daniel Loick. – Berlin 2013. – S. 69-86; Urs Lindner, Marx und die
Philosophie : wissenschaftlicher Realismus, ethischer Perfektionismus und
kritische Sozialtheorie. – Stuttgart 2013 (als Einführung); Kurt Bayertz, Inter-
pretieren um zu verändern : Karl Marx und seine Philosophie. – München
2018. 
Zu Marx als Ökonomen: Karl Kühne, Ökonomie und Marxismus. – Neuwied
1972/1974; M. C. Howard / J. E. King, The Political Economy of Marx. – Har-
low 1975; Simon Clarke, Marx’s Theory of Crisis. – Basingstoke 1994 (Marx hat 
keine); Samuel Hollander, The Economics of Karl Marx : Analysis and Applica-
tion. – Cambridge 2008; The Elgar Companion to Marxist Economics / ed. by 
Ben Fine and Alfredo Saad-Filho. – Cheltenham 2012. Beste Darstellung der 
Rezeption: M. C. Howard / J. E. King, A History of Marxian Economics. –
Basingstoke; vol. 1. – 1883-1929. – 1989, vol. 2. – 1929-1990. – 1992.

Marx’ Texte sind immer Kritik: Kritik der Philosophie, Kritik der (idealistischen) 
Geschichtsschreibung, zuletzt konzentriert Kritik der Politischen Ökonomie. Marx
verlangt Kritik der Wirklichkeit, aber die Wirklichkeit ist in Theorien gegeben. Marx 
nimmt die Theorien, die den historischen Weg zu Kapitalismus und bürgerlicher 
Gesellschaft begleitet und begriffen haben, ernst; sie sind selber Teil der Ver-

571

https://doi.org/10.5771/9783748931645-438 - am 20.01.2026, 00:25:22. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748931645-438
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


blendung über die historischen und moralischen Grenzen dieser Entwicklung 
geworden. Das Ziel ist, Kategorien zu finden, die diesen Zusammenhang offen
werden lassen. Zum Begriff der Kritik bei Marx ist erstaunlich wenig zusammen-
hängend geschrieben worden: Klaus Hartmann, Die Marxsche Theorie a.a.O.
(Analayse des ambivalenten Verhältnisses von Kritik und Theorie bei Marx); Kurt
Röttgers, Kritik und Praxis : zur Geschichte des Kritikbegriffs von Kant bis Marx. –
Berlin 1975. – S. 253-277 Kritik der Theorie und Kritik der Wirklichkeit bei Marx;
Emmanuel Renault, Marx et l’idée de critique. – Paris 1995. Marx war einer der
historistischsten Autoren in einem historistischen Zeitalter. Er verstieß wie andere
Junghegelianer gegen Hegels Verbot eines Ausblicks in die Zukunft. Die Geschich-
te der Produktionsweisen sollte einen solideren Aussichtspunkt ermöglichen als 
die Spekulation der Junghegelianer. Die neueren Marx-Exegesen spielen das
Interesse an der vorkapitalistischen Vergangenheit und an der sozialistischen
Zukunft herab. Fraglich ist, ob es eine positive Lehre, den „historischen Materia-
lismus“ als Weiterentwicklung von Ideen wie sie im Kommunistischen Manifest
artikuliert wurden, geben kann. In der letzten großen Debatte um den historischen
Materialismus um 1980 verteidigten der analytische Marxist Gerald Cohen und 
sein Schüler William Shaw noch eine deterministische Version einer Geschichte 
der Produktivkräfte, der Sozialismus wurde dabei eine Sache der Moral und des 
Willens. Die neuere Literatur ist damit beschäftigt, jeden Anflug von Determinis-
mus zu leugnen und marginalisiert damit Aussichten auf die Zukunft. Marx, der
von Karl Popper als abschreckendes Exempel der historizistischen Überhebung
vorgeführt wurde, wird zu einem eher zaghaften Geschichtsdenker. Der Histori-
sche Materialismus bei Marx ist kaum zu trennen von seinen polemischen Absich-
ten: immer geht es gegen die beiden Hauptgegner, die Apologeten der harmoni-
schen Fortentwicklung des Kapitalismus und die Anhänger eines moralischen
Sozialismus. Um jeden Ausblick auf die post-kapitalistische Zukunft gebracht,
macht der Marxismus keinen Sinn mehr. Wie alle große Theorie im 19. Jahrhun-
dert ist der Marxismus ein Kommentar zu dem gewaltigen Sprung nach vorne,
den die Welt seit 1789 gemacht hat und kein Kommentar zur Vielheit der Welt. 
Aber wie jede große Theorie im 19. Jahrhundert war er doch ein Kommentar zur
Vielheit innerhalb dieser einen Entwicklung seit der Revolution. Die zeithistori-
schen Schriften von Marx und Engels machen keine Versuche deterministisch zu 
konstruieren. Aber auch sie sind von der Erwartung des Umschlagens zur Revo-
lution geprägt.

Vgl. Helmut Fleischer, Marxismus und Geschichte. – Frankfurt am Main
1969; Alfred Schmidt, Geschichte und Struktur : Fragen einer marxistischen 
Historik. – München 1971; G. A. Cohen, Marx’s Theory of History : a Defence.
– Oxford 1978, 2. Aufl. 2000. (Zur Diskussion über Cohen: Marx’s Theory of 
History : the Contemporary Debate / ed. by Paul Wetherly. – Aldershot
1992); William H. Shaw, Marx’ Theory of History. – London 1978; Gerhard 
Kluchert, Geschichtsschreibung und Revolution : die historischen Schriften von
Karl Marx und Friedrich Engels 1846 bis 1852. – Stuttgart 1985; Thomas Lutz
Schweier, Geschichtliche Reflexion bei Marx : Thesen zu seinem Geschichts-
verständnis, in: Geschichte und materialistische Geschichtstheorie bei Marx. –
Berlin 1996. – S. 35-52; Michael Heinrich, Geschichtsphilosophie bei Marx, in: 
ebd. – S. 62-72; Allan Megill a.a.O.; Helmut Reichelt, Neue Marx-Lektüre : zur
Kritik sozialwissenschaftlicher Logik. – 2. Aufl. – Freiburg 2013. – 339-358;

572

https://doi.org/10.5771/9783748931645-438 - am 20.01.2026, 00:25:22. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748931645-438
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


Denis Mäder, Fortschritt bei Marx. – Berlin 2010; Kurt Bayertz, Interpretieren 
um zu verändern a.a.O. S. 183-244.

Trotz der engen Zusammenarbeit von Marx und Engels von 1844 bis 1883 (und 
darüber hinaus in Engels’ Edition von Das Kapital II/III) gibt es immer wieder Ver-
suche, was am orthodoxen Marxismus sozialistischer und kommunistischer Par-
teien abgelehnt wird, auf Engels zu schieben, der den Marxismus unter dem
Namen „historischer Materialismus“ auf falsche Bahnen positivistischen Wissen-
schaftsverständnisses und deterministischer Geschichtserwartungen geschickt
habe. Engels ging gewiß mit historischen Prozessen robuster um; was bei Marx
zu dialektischen Analysen von Begriffen tendiert, tendiert bei Engels zu histori-
schen Abfolgen. Das ist auch ein Unterschied der Gattungen: Engels entwickelte
die gemeinsamen Ideen der 1840/50er Jahre fort und bot sie einem breiteren
Publikum an, während Marx sich zunehmend beschränken konnte, die gemein-
sam konzipierte Kritik der Politischen Ökonomie weiter zu entwickeln. Es gibt 
keine Hinweise, daß Engels das Unternehmen von Marx nicht verstanden oder
Marx das Unternehmen von Engels nicht gebilligt hätte. Der Marxismus hat von
dieser Spannung gelebt. 

Einführung: Gareth Stedman Jones, Engels and the History of Marxism, in: 
Marxism in Marx’s Day / ed. by Eric J. Hobsbawm. – Bloomington 1982. – S. 290-
326 (ital. Original 1978); vgl. auch Stedman Jones lange Einführung in das 
Kommunistische Manifest München 2012 (engl. 2002). Bilanzen: J. D. Hunley, 
The Life and Thought of Friedrich Engels : a Reinterpretation. – New Haven
1991; S. H. Rigby, Engels and the Formation of Marxism : History, Dialectics
and Revolution. – Manchester 1992; Christopher J. Arthur, Engels as Inter-
preter of Marx’s Economics, in: Engels Today : a Centenary Appreciation / ed.
by Christopher J. Arthur. – Basingtoke 1996. – S. 173-209; Samuel Hollander, 
Friedrich Engels and Marxian Political Economy. – Cambridge 2011.

Marx und Engels sind so sehr mit dem Marxismus von über hundert Jahren ver-
bunden, daß jede Marx-Lektüre sich zu den Sedimenten der Rezeptionsgeschich-
te verhalten muß: zu der prekären Balance der marxistischen Sprecher der sozial-
demokratischen Massenparteien der II. Internationalen zwischen ökonomischem 
Evolutionismus des „Historischen Materialismus“, sozialdemokratischer Politik 
und Arbeiterbildungsbewegung, einer Epoche aus der Imperialismustheorien und 
(noch eklektizistischer) Nationaltätentheorien lange weitergewirkt haben; zu dem 
Semi-Blanquismus der leninistischen Parteien, die an der Peripherie des Kapita-
lismus den Marxismus in einer grotesk anderen Situation wiederholen wollten und 
nach dem politischen Sieg auf Verwandlung des Marxismus in eine umfassende
Parteiweltanschauung angewiesen waren, einer Epoche, die irgendwann um
1968 auch den letzten intellektuellen Respekt verloren hat; zu der Erneuerung
marxistischer Philosophie in den verschiedenen Ausprägungen des „westlichen 
Marxismus“, zunächst im Kampf gegen die Reste des ökonomischen Evolutio-
nismus, dann als Faschismus- und Stalinismusanalysen. Der westliche Marxis-
mus konnte in der Reflexion des Scheiterns des Marxismus auf Marx zurückgrei-
fen, aber am ehesten gewirkt hat die marginaler marxististische Kritische Theorie. 
Der Höhepunkt der Rezeption des Marxismus in Einzelwissenschaften liegt zwi-
schen 1950 bis 1980; es gab Schulen marxistischer Historiker, Anthropologen,

573

https://doi.org/10.5771/9783748931645-438 - am 20.01.2026, 00:25:22. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748931645-438
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


Ästhetiker, Theologen, Kulturtheoretiker, Literaturtheoretiker, Staatstheoretiker, 
sogar marxistische Ökonomen gab es. Das war nur möglich in der Emanzipation 
von Parteilinien; aber mit dem Verblassen der Erinnerungen an Parteilinien und 
der breiten Öffnung der Universitäten für sozialgeschichtliche Fragestellungen
verlor auch diese Marxismen den Schulzusammenhalt, die ihre Namen rechtfer-
tigte. Im späten 20. und frühen 21. Jahrhundert ist Marx durchaus nicht aus der
akademischen Diskussion verschwunden. Der in englischsprachigen Ländern
einflußreiche Analytische Marxismus versuchte, um Marx den Philosophen zu 
empfehlen, einen Kern zu retten, ließ sich den Rahmen aber von nichtmarxisti-
schen methodischen Ansätzen vorgeben (viel Rational Choice). Die in Deutsch-
land und Großbritannien verbreiteten „Neuen Marx-Lektüren“ schrumpften auf
den spätesten Marx oder gar auf die ersten drei oder fünf Kapitel von Das Kapital
Bd. I. Marx war von der Philosophie zur Ökonomie gegangen, der Marxismus ist
von den Ökonomen zu den Philosophen zurückgekehrt. Poststrukturalismus und
Postmoderne sind post-marxistisch. Ohne das Vorbild der marxschen Kritik ist ihr 
Unternehmen kaum denkbar, aber ihre Transformation von Klassenanalysen und
Ideologiekritik ist auch gegen Marx und Marxismen gerichtet. Die Neuen Sozialen 
Bewegungen und die anti-globalistischen Bewegungen haben einen hohen Be-
darf an Antikapitalismus gezeigt, aber greifen auch nur noch marginal auf Marx 
zurück. Marx ist auch heute noch der Sozialtheoretiker des 19. Jahrhunderts, der 
am häufigsten gelesen wird (nicht nur in Lektürekursen der Rosa-Luxemburg-
Stiftung). Aber mit dem historischen Materialismus ist auch die Stabilität der Exe-
gese vergangen.

Zur Geschichte des Marxismus: Der Marxismus : seine Geschichte in Doku-
menten / hrsg. von Iring Fetscher. – München 1963-1965. – 3 Bde.; Predrag
Vranicki, Geschichte des Marxismus. – Frankfurt am Main 1972. – 2 Bde.
(serbokroat. Original 1961/71); Leszek Kolakowski, Die Hauptströmungen des
Marxismus : Entstehung, Entwicklung, Zerfall. – München 1977-1979. – 3 Bde.; 
Storia del marxismo / progetto di Eric J. Hobsbawm … – Torino 1978-1982. –
4 Bde. in 5 Teilen (von dem umfassendsten Überblick ist nur der 1. Band 
übersetzt worden: Marxism in Marx’s Day / ed. by Eric J. Hobsbawm. –
Brighton 1985). Ein Überblick über die Ansätze, die sich heute marxistisch
nennen, kann nur noch ein Lexikon sein: Critical Companion to Contemporary
Marxism / ed. by Jacques Bidet and Stathis Kouvelakis. – Leiden 2008. Zum 
Analytischen Marxismus: Tom Mayer, Analytical Marxism. – Thousand Oaks, 
Cal. 1994 (eher freundlich); Marcus Roberts, Analytical Marxism : a Critique. –
London 1996 (eher feindlich). Der Analytical Marxism ist eine anglophone Ge-
nerationenerscheinung; vgl. aber einen selbständigen deutschen Beitrag: 
Marco Iorio, Karl Marx – Geschichte, Gesellschaft, Politik : Ein- und Weiter-
führung. – Berlin 2003. Überblicke über die zeitgenössische Beschäftigung mit
Das Kapital: Ingo Elbe, Marx im Westen : die neue Marx-Lektüre in der Bun-
desrepublik seit 1965. – Berlin 2008 (sehr ausführliche Diskussion einer be-
schränkenden Lektüre); Jan Hoff, Marx global : zur Entwicklung des interna-
tionalen Marx-Diskurses seit 1965. – Berlin 2009 (geographisch breiter, 
thematisch aber auf Entsprechungen der deutschen „Neuen Marx-Lektüren“ 
beschränkt). Stilbildende Beispiele dieser „Neuen Marx-Lektüren“: Hans-
Georg Backhaus, Dialektik der Wertform : Untersuchungen zur Marxschen

574

https://doi.org/10.5771/9783748931645-438 - am 20.01.2026, 00:25:22. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748931645-438
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


Ökonomiekritik. – Freiburg 1997 (Aufsätze seit 1970); Helmut Reichelt, Neue
Marx-Lektüre : Zur Kritik sozialwissenschaftlicher Logik. – Hamburg 2008.

2. Politische Theorie
Marx hat seine politische Theorie nicht geschrieben. 1845 wollte er eine Kritik der
Politik und Nationalökonomie schreiben, auch zum ursprünglichen Plan von Das 
Kapital gehörte 1858 noch eine Abhandlung über den Staat. Wir müssen zufrie-
den sein mit Marx’ frühen Fragmenten einer philosophischen Kritik der Hegel-
schen Rechtsphilosophie, Marx’ und Engels’ politischen Analysen von zeitgenös-
sischen Revolutionen und Gegenrevolutionen, Engels’ späten historischen Spe-
kulationen über den Ursprung des Staates. Erst im späten 20. Jahrhundert gab
es eine marxistische staatstheoretische Debatte, die die bleibende relative Selb-
ständigkeit der Staatsgewalt gegenüber den Klassen erklären mußte, eine Paral-
lele zum angelsächsischen liberalen Pluralismus oder vielleicht nur eine von des-
sen Varianten.

Eine Zusammenstellung der Texte, die Ausgang für eine marxistische Staats-
theorie sein können: Staatstheorie : Materialien zur Rekonstruktion der mar-
xistischen Staatstheorie / hrsg. von Eike Hennig … – Frankfurt am Main 1974. 
Hauptsächlich als Materialsammlung interessant sind auch: Richard N. Hunt,
The Political ideas of Marx and Engels. – Pittsburg, Pa. 1974/1984. – 2 Bde.;
Hal Draper, Karl Marx’s Theory of Revolution. – New York 1977-2005. – 5 Bän-
de in 6 Teilen (führt Marx’ Polemiken fort und vermehrt sie um eigene, aber
die beste Stellensammlung, häufig auch der beste Kommentar). Zu Staat und
Politik bei Marx und Engels vgl. Shlomo Avineri, The Social and Political 
Thought of Karl Marx. – Cambridge 1968; Michael Löwy, The Theory of Revo-
lution in the Young Marx. – Leiden 2003 (französ. Original 1970); ders., The
Politics of Combined and Uneven Development : the Theory of Permanent
Revolution. – London 1981. – S. 1-29 (dt. Übers. 1987 u.d.T.: Revolution ohne
Grenzen); Gerhard Kluchert, Geschichtsschreibung und Revolution. – Stutt-
gart 1985; Robert Meister, Political Identity : Thinking Through Marx. – Oxford 
1990 (von der post-marxistischen Identitätspolitik zurück zu Marx); Der Staat
der Bürgerlichen Gesellschaft : zum Staatsverständnis von Karl Marx / hrsg.
von Joachim Hirsch … – Baden-Baden 2008; 2. Aufl. 2015; „… ins Museum 
der Altertümer : Staatstheorie und Staatskritik bei Friedrich Engels / hrsg. von 
Samuel Salzborn. – Baden-Baden 2012. Zur englischen und französischen 
Diskussion seit Nicos Poulantzas und Ralph Milliband: Jeffrey C. Isaac, Power
and Marxist Theory : a Realist View. – Ithaca, N.Y. 1987; C. W. Barrow, Criti-
cal Theories of the State : Marxist, Neo-Marxist and Post-Marxist. – Madison,
Wisc. 1993; Philip G. Cerny, Rethinking World Politics. – Oxford 2010. – S. 270-
288. Zur deutschen Diskussion: Ingo Elbe, Marx im Westen : die neue Marx-
Lektüre in der Bundesrepublik seit 1965. – Berlin 2008. – S. 319-443; Andreas
Anter/Wilhelm Bleek, Staatskonzepte: die Theorien der bundesdeutschen Poli-
tikwissenschaft. – Frankfurt am Main 2013. – S. 43-62.

Frieden ist kein Thema bei Marx (von Polemiken gegen die Friedensbewegung
abgesehen). In einem seltenen Ausflug in die Metaphysik hat er das Wesen der
Welt – wie Heraklit – als Kampf bestimmt (1880, MEGA I/25, 443). Gerald Cohen 

575

https://doi.org/10.5771/9783748931645-438 - am 20.01.2026, 00:25:22. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748931645-438
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


hat Marx als einen anthropologischen Pessimisten identifiziert (post-marxistisch:
„needlessly pessimistic“), der sich konfliktfreies Zusammenleben erst in einem
Zustand von unbegrenztem Reichtum vorstellen kann (Self-ownership, Freedom
and Equality. – Cambridge 1995. – S. 132; eine wichtige Ergänzung in: Rescuing 
Justice and Equality. – Cambridge, Mass. 2008. – S. 176 n. 62). Aber wir erfah-
ren nicht einmal, warum die Fülle Harmonie bringen soll (das ist der Kern von
Allan Buchanans Marx-Kritik, Marx and Justice : the Radical Critique of Libera-
lism. – Totowa, N.J. 1982). Marx teilt mit anderen Sozialtheoretikern des 19. 
Jahrhunderts den weltgeschichtlichen Weg zur Harmonie. Zum Programm großer 
Theorie gehörte aber im 19. Jahrhundert die Gründung der Soziologie auf ein
Fundament von Biologie und/oder Psychologie. Marx hält sich von einer psycho-
logischen Weltgeschichte fern (und erspart uns einiges von dem, was Comte und
Spencer für fundamental halten). Damit vergibt er Möglichkeiten einer konsisten-
ten Theoriebildung im Sinne seiner Zeit. Das Marx‘sche Proletariat behält immer
Züge der „allgemeinen Klasse“ seiner frühen Texte, deren absolute Ausschlie-
ßung zum Umschlagen in die freie Gesellschaft führen muß. Der Marxismus ist
an die Erfahrung des Leidens gebunden und wartet auf den welthistorischen
Moment einer Überwindung des Leidens (Engels MEW 20, 250=MEGA I/27,
436). Der „moderne soziale Konflikt“ ist dagegen ein Streit zwischen Konfliktpart-
nern und braucht kein Ende. Diese Konfliktsoziologie gibt es erst, als der 
Marx‘sche welthistorische Kampf seine Plausibilität verloren hat. Als der philoso-
phische und ökonomische Kern des Marxismus geopfert wurde, war die Ent-
deckung von Marx als modernem Soziologen möglich.

Zur Redefinition des Marx‘schen Klassenkampfes als sozialer Konflikt: Lewis 
Coser (unten referiert); Ralf Dahrendorf, Soziale Klassen und Klassenkonflikt
in der industriellen Gesellschaft. – Stuttgart 1957; ders., Der moderne soziale
Konflikt. – Stuttgart 1992 (Dahrendorf ist kritischer als Coser, aber auch seine
Konfliktsoziologie braucht die Anknüpfung an Marx). Für eine späte Version
dieser Transformation von Klassen in Interessengruppen: Marco Iorio, Karl
Marx – Geschichte, Gesellschaft, Politik. – Berlin 2003. – S. 201-263.

Marx will sich von jedem Anschein moralischer Forderungen fernhalten. Moral
und Gerechtigkeit hat er im Verdacht, zeitlose Geltung zu beanspruchen. Das
geht gegen bürgerliche Ethik (immer wieder Bentham) und gegen moralische 
Forderungen nach Sozialismus (immer wieder Proudhon). Es kann nur so viel 
Recht geben, wie der Stand der Produktion erlaubt, Abschaffung von Zuständen
statt Verwirklichung von Idealen. Mehr Recht kann es erst im Kommunismus 
geben, der Recht am wenigsten braucht. Das Universalisierungsgebot der Ethik
kann nur in Erwartung der Revolution gewahrt werden. Seine akademischen 
Kommentatoren können von der Plausibilität dieser Revolution nicht mehr ausge-
hen, Marx wird domestiziert zur Erinnerung an soziale Bedingungen der Moral.
Viele dieser Arbeiten zu Marx sind Arbeiten zur Ergänzungsbedürftigkeit von 
Rawls. Die von Marx angestrebte Verlagerung der Diskussion in die Ökonomie
wird nicht nachvollzogen. 

Die Beiträge der Debatte um Allen Woods a-moralischen Marx sind gesam-
melt in: Marx, Justice and History / ed. by Marshall Cohen. – Princeton, N.J.
1980. Vgl. auch Kapitel 9 in Woods Marx-Monographie 1981 und seinen Bei-
trag in: Ethik und Marx : Moralkritik und normative Grundlagen der Marxschen

576

https://doi.org/10.5771/9783748931645-438 - am 20.01.2026, 00:25:22. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748931645-438
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


Theorie / hrsg. von Emil Angehrn und Georg Lohmann. – Königstein 1986. 
Vgl. Allen E. Buchanan, Marx and Justice : the Radical Critique of Liberalism.
– Totowa, N. J. 1982; George G. Benkert, Marx’s Ethics of Freedom. – Lon-
don 1983; Steven Lukes, Marxism and Morality. – Oxford 1985; R. G. Peffer, 
Marxism, Morality, and Social Justice. – Princeton, N.J. 1990; Andrea Maiho-
fer, Das Recht bei Marx : zur dialektischen Struktur von Gerechtigkeit, Men-
schenrechten und Recht. – Baden-Baden 1992. Eine gutes Beispiel für
den normativen Marx als Sparing-Partner zeitgenössischer Ansprüche von
Moraltheorien: Nach Marx : Philosophie, Kritik, Praxis / hrsg. von Rahel
Jaeggi und Daniel Loick. – Berlin 2013.

3. Internationale Beziehungen
Karl Marx und Friedrich Engels sind wahrscheinlich die Theoretiker des 19. Jahr-
hunderts, die am meisten über internationale Beziehungen geschrieben haben,
gewiß aber haben sie darüber am vielfältigsten geschrieben. Bis 1848 haben
Marx und Engels keinen Zweifel an einem einheitlichen Revolutionsprozeß im 
westlichen Europa, der die Rivalitäten zwischen Nationen beendet wird. Die 
Dynamik des Weltmarktes war die stärkste Erfahrung, aber die koloniale Welt
kommt wenig vor. Reflexionen über den Krieg sind selten und wenig ausgearbei-
tet. Die Revolution 1848/49 war ein tiefer Bruch, eine Belehrung in ungleicher und
kombinierter Entwicklung: Marx und Engels mußten die Außenpolitik entdecken.
Für Jahre starren sie auf Rußland, ein Land, das von der westlichen ökonomi-
schen Entwicklung fast unberührt war und doch einen bestimmenden Einfluß auf
das westliche Europa hatte. In allen aktuellen Krisen und Kriegen warten Marx 
und Engels auf eine revolutionäre Erschütterung, die die Volksmobilisierung von
1792 wiederholen könnte. In dieser Zeit dauernder Kommentare zu Kriegen gibt
es nur wenige theoretische Reflexion über den Krieg. Die Kritik der politischen
Ökonomie kann in eine Verbindung zum britischen Imperialismus in Indien und 
gegenüber China gebracht werden, aber sie kann in keiner Beziehung zu den
Analysen der europäischen Außenpolitik stehen, weil Rußland nicht den Bewe-
gungsgesetzen des Kapitalismus folgen muß. Eine dritte Periode ist nicht so klar
abgrenzbar. Die Hoffnung auf Kriege als Helfer der Revolution gibt es noch lange,
aber die Gewichte sind neu: Seit der Gründung der Internationalen Arbeiter-
Assoziation (1864) und der nationalen Arbeiterparteien hat das geduldige Warten 
auf das Wachstum der Arbeiterbewegung Präferenz; der späte Engels schreibt 
gegen den drohenden Weltkrieg, der die sozialistische Revolution um Jahrzehnte
zurückwerfen würde. In dieser Zeit gibt es mit Anti-Dühring und Ursprung der 
Familie Schriften, die als Vorbemerkungen zu einer Theorie des Krieges (oder 
des Friedens) gelesen werden können, aber es gibt keine Theorie des Krieges
(oder des Friedens) zwischen kapitalistischen Staaten. Der Kolonialdiskurs ist auf
aktuelle Bemerkungen geschrumpft, aber die Kritik der politischen Ökonomie ist
auch eine Theorie der kapitalistischen Weltwirtschaft. Die Rezeption ist stark von
diesen verschiedenen Strängen strukturiert. In den Anfangszeiten der Friedens-
und Konfliktforschung war der Bedarf nach großer Theorie deutlich, man suchte 
einen in historischem Materialismus verankerten allgemeinen Begriff des Konflik-
tes oder der Gewalt. Der Krieg wurde eine Form des Klassenkampfes. Die unten
referierten Arbeiten von Wette und Freudenstein (bei dem Marx ein Vorläufer der

577

https://doi.org/10.5771/9783748931645-438 - am 20.01.2026, 00:25:22. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748931645-438
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


Theorie struktureller Gewalt wird) sind Beispiele. Auch Berki verankerte damals
den internationalen Konflikt in der Entfremdung. In den 1970er und 1980er Jahren
dominierten historische Arbeiten, die Marx‘ und Engels‘ Kommentare zur internatio-
nalen Politik in eine chronologische Ordnung bringen wollten. Es blieb eine große 
Unsicherheit, ob diese Kommentare als Beiträge zur Theorie genommen werden
können. Seit 1990 dominiert Marx als Prophet der Globalisierung. Die Beschäfti-
gung mit den außenpolitischen Kommentaren ist weitgehend verschwunden. Das
Kapital, gelesen als Analyse der Weltwirtschaft, ist zum maßgeblichen Text
geworden (der unten referierte Text von Pradella 2013 ist nur das jüngste und
gründlichste Beispiel). Dazu kommen die Gelegenheitskommentare zu Indien; die 
häufigste Frage scheint zu sein, was für eine Sorte Eurozentrist Marx ist. Rück-
griffe auf die Deutungen aus früheren Jahrzehnten sind selten. 

Die internationalen Beziehungen in Europa sind bei Marx und Engels von zwei 
Zeithorizonten bestimmt, dem langen Prozeß der Herausbildung der europäi-
schen Nationen seit dem Mittelalter einerseits und dem europäischen West-Ost-
Gegensatz von Revolution und Reaktion seit 1789 andererseits. Die Theorie der 
ungleichen Entwicklung in Europa ist eine Theorie über die Neuzeit und vor allem 
über das 19. Jahrhunderts. Die Texte bis 1848 artikulieren eine Normalentwick-
lung der verbürgerlichten Nationalstaaten ohne Berücksichtigung internationaler
Politik. Die Texte seit 1848 analysieren, wie Rußland den Westen von seiner
„normalen Entwicklung“ abhält. Seit der Französischen Revolution „gab es tat-
sächlich bloß zwei Mächte auf dem europäischen Kontinent: Rußland mit seinem 
Absolutismus auf der einen Seite, die Revolution mit der Demokratie auf der 
anderen“ (Engels 12 April 1853, MEW 9, 17=MEGA I/12, 80). Seit 1789 ist Euro-
pa von einem Anspruch des Bürgertums bestimmt, der bereits seit 1815, als die 
französische Hegemonie durch die russische Hegemonie gebrochen wurde, pre-
kär ist. Die russische Intervention 1848/49 hat endgültig die Brüchigkeit des bür-
gerlichen Anspruchs gezeigt. Eine generelle marxistische Theorie der Internatio-
nalen Beziehungen kann es nicht geben, nur eine Krisenwissenschaft von der 
Unterdrückung der europäischen Normalentwicklung durch den russischen außer-
ökonomischen Einfluß. Alle Studien zur internationalen Politik in Europa sind Stu-
dien über diese Konterrevolution. Daß dieses Studium ein separates Gebiet ist 
und für Marx und Engels etwas völlig Neues, haben sie gewußt (Marx an Engels
2. November 1853, MEW 28, 306=MEGA III/7, 44; vgl. auch Engels an Marx 
31. Mai 1869, MEW 30, 59). Die neue Sicht ist vor allem in Kommentaren zum
Krimkrieg und danach in drei Schriften von Marx zur Diplomatie weiterentwickelt
worden: Das Leben Lord Palmerstons (1853), MEW 9, 353-418=MEGA I/12, 393-
442 (der als russophob bekannte englische Außenminister wird hier als russi-
scher Agent dargestellt); Die Geschichte der Geheimdiplomatie des 18. Jahrhun-
derts (1856), es gab eine deutsche Ausgabe Berlin 1977, vorgesehen für MEGA 
I/15; Herr Vogt. – London 1860, dort Kapitel 8 DâDâ Vogt und seine Studien,
MEW 14, 490-540=MEGA I/18, 157-201 (gegen die Instrumentalisierung des 
Nationenprinzips durch die Großmächte). In diesen Texten geht es um eine Welt
der Täuschungen, der Verschwörungen und des Verrats. Marx folgt in den
1850er Jahren den Verschwörungstheorien des russophoben Diplomaten David
Urquhart, aber diese Art Erklärung wird es bei Marx und Engels bis zuletzt geben. 
Als Marx 1864 in der Inauguraladresse der Internationalen Arbeiter-Assoziation

578

https://doi.org/10.5771/9783748931645-438 - am 20.01.2026, 00:25:22. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748931645-438
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


erklärt, daß der Kampf für Emanzipation der Arbeiterklasse auch Kampf für eine
neue Außenpolitik sei und die Pflicht umfasse, „in die Geheimnisse der interna-
tionalen Politik einzudringen“, denkt er weiter an die „ohne Widerstand erlaubten 
Übergriffe dieser barbarischen Macht, deren Kopf zu St. Petersburg und deren
Hand in jedem Kabinett von Europa“ zu finden sei (MEW 16, 13=MEGA I/20, 11-
12). Engels, Die auswärtige Politik des russischen Zarenthums (1890), MEW 22,
11-48=MEGA I/31, 179-209 klingt wie eine Summe: geheime Einflüsse, anormale
Entwicklung, unnatürliche Allianzen – aber mit der Hoffnung, daß durch eine revolu-
tionäre Bewegung in Rußland dieser ganze Spuk zu Ende kommen werde. Inter-
nationale Politik kommt bei Marx und Engels immer nur vor, wenn sie etwas Illegi-
times hat, es sollte herausgefunden werden, warum die europäische Geschichte
nicht ihren vorgesehen Verlauf zum Sieg des Bürgertums und darüber hinaus 
zum Sozialismus nimmt. Wir können diese außenpolitischen Schriften allenfalls
begreifen als Versuch einer kritischen Theorie der Diplomatie: Die außenpoliti-
sche Pamphletistik ist so täuschend wie die Vulgärökonomie; wie die Kritik der 
politischen Ökonomie lebt die Kritik der Diplomatie von den ausgeplauderten
Geheimnissen ihrer eigenen Apologeten. Marx sucht deutlich nach einer Kritik der
Außenpolitik, findet aber keine Theorie der Außenpolitik vor, an der er kritisch 
arbeiten kann. Diese Kritik kommt bei Marx und Engels deshalb kaum über den
Modus der Verschwörungstheorien hinaus, den zu überwinden eine der unstritti-
gen Leistungen des machtpolitischen Realismus war. Kommentare zu diesen
Texten sind selten (und alle etwas wirr): N. Rjasanoff, Karl Marx über den Ursprung 
der Vorherrschaft Rußlands in Europa, Ergänzungshefte zur Neuen Zeit 5, 1909
(das durchgehende Thema dieser Texte ist Erklärung der Konterrevolu-tion); Wil-
liam Frederick Drischler, Marxist State Theory without Russenhass? : A Review
of Marx’s Theory of the State and History in the Revelations, Herr Vogt, and Lord
Palmerston – Tendencial Inconsequentiality of Industrial Capitalism, in: Geschich-
te und materialistische Geschichtstheorie bei Marx. – Berlin 1996 (Beiträge zur
Marx-Engels-Forschung : NF ; 1996) 180-208. Die deutschen Rankeaner des
frühen 20. Jahrhunderts konnten Marx und Engels loben für die Analysen der
Politik zwischen Nationen, für den Sinn für „die individuellen Triebkräfte der füh-
renden Mächte“, für den „unbeirrbaren Realismus“ (Hermann Oncken, Marx und 
Engels in der Epoche des Krimkrieges : mit Randbemerkungen zur Politik im
Weltkriege, in: Preußische Jahrbücher 173 (1918) 364-385; vgl. Hans Rothfels,
Marxismus und auswärtige Politik, in: Deutscher Staat und deutsche Parteien :
Beiträge zur deutschen Partei- und Ideengeschichte ; Friedrich Meinecke zum 60.
Geburtstag dargebracht / hrsg. von Paul Wentzcke. – München 1922. – S. 308-341). 
Der grundsätzliche Unterschied wird dadurch verwischt. Was bei den deutschen
Historikern zu einer (Proto-)Theorie des Realismus als Normalfall internationaler
Beziehungen wurde, kann bei Marx nicht Theorie werden, weil es Kritik abnorma-
ler Verhältnisse ist. 

Die Studien zu den Kriegen in Europa unterscheiden sich in einzelnen Urteilen,
geben aber im Ganzen ein ähnliches Bild des Bellizismus im Namen der Revolu-
tion. Vgl.: Miklós Molnár, Marx, Engels et la politique internationale. – Paris 1975 
(über Nationalitätenfrage, russische Gefahr und asiatische Produktionsweise); 
Pekka Suvanto, Marx und Engels zum Problem des gewaltsamen Konfliktes. –
Helsinki 1985 (Überblick über die Kriege, die Marx und Engels publizistisch 

579

https://doi.org/10.5771/9783748931645-438 - am 20.01.2026, 00:25:22. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748931645-438
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


begleitet haben, keine tiefe Exegese, aber gute Einführung); S. F. Kissin, War
and the Marxists : Socialist Theory and Practice in Capitalist War, vol. 1. – 1848-
1918. – London 1988 (noch mehr Kriege, noch weniger tiefe Exegese); Ernest
Haberkern, War and Revolution. – New York 2005 (betont stärker die Distanz von
Marx und Engels zu den kriegführenden Regierungen). Am stärksten nach dem
Muster der Revolutionskriege wurde der Krimkrieg gesehen. Marx und Engels 
denunzieren diesen begrenzten Krieg als eine konterrevolutionäre Verschwörung,
die Politik bourgeoiser Politiker als impotent und konterrevolutionär. Die sechste 
Großmacht, die Revolution, wird den Weltkrieg gegen Rußland führen, den die
bourgeoisen Politiker nicht fertigkriegen. Vgl. die polemischen Artikel zum Krim-
krieg:  Engels, Worum es in der Türkei in Wirklichkeit geht, in: NYDT 12. April
1853, MEW 9, 13-17=MEGA I/12, 84-88; Engels, Was soll aus der europäischen
Türkei werden?, in: NYDT 21. April 1853, MEW 9, 31-35=MEGA I/12, 92-96; 
Engels, Der europäische Krieg, in: NYDT 2. Februar 1854, in MEW 10, 3-
8=MEGA I/13, 3-7; Marx/Engels, Der langweilige Krieg, in: NYDT 17. August
1854, in: MEW 10, 375-380=MEGA I/13, 370-374; Engels, Deutschland und der
Panslawismus, in: Neue Oder-Zeitung 21. April 1855, in: MEW 11, 193-
199=MEGA I/14, 286-292; Marx, Eine sonderbare Politik, in: NYDT 10. Juli 1855,
in: MEW 11,305-308=MEGA I/14, 425-428.

Ein Versuch, aus solchen Texten Anleitungen für aktuelle Diskussionen in 
marxistischer Internationalen Beziehungen zu gewinnen: Cemal Burak Tan-
sel, Geopolitics, Social Forces, and the International : Revisiting the ‚Eastern
Question’, in: Review of International Studies 42 (2016) 492-512. Zur Anti-
Nation Rußland: Helmut Krause, Marx und Engels und das zeitgenössische 
Rußland. – Gießen 1958. Später schätzte Marx die weltgeschichtliche Rolle 
Rußlands (und des Kapitalismus) neu ein, nicht aber die russischen Beziehun-
gen zu Europa: Late Marx and the Russian Road : Marx and „the Peripheries
of Capitalism“ / a case presented by Teodor Shanin. – London 1983.  

Es ist nicht ausgeschlossen, daß Marx und Engels sich die sozialistische Gesell-
schaft ursprünglich (und vielleicht auch später) kosmopolitisch vorgestellt haben.
Sie haben sich darüber nicht deutlich geäußert. Spätestens seit 1848 ist ihr Euro-
pabild von den wenigen historischen Nationen geprägt: „Seit dem Ausgang des
Mittelalters arbeitet die Geschichte auf die Konstituierung Europas auf große 
Nationalstaaten hin. Solche Staaten allein sind die normale politische Verfassung 
des europäischen herrschenden Bürgertums und sind ebenso unerläßliche Vor-
bedingungen zur Herstellung des harmonischen internationalen Zusammenwir-
kens der Völker, ohne welches die Herrschaft des Proletariats nicht bestehen
kann“ (Engels, Die Rolle der Gewalt in der Geschichte 1887/88, MEW 21, 
407=MEGA I/31, 66). Darin unterscheiden Marx und Engels sich nicht wesentlich
von Liberalen und Demokraten, aber das Drama der Revolution ist intensiver
geworden. Eine systematische Beziehung von Nation und Fortschritt/Revolution
hat Engels am ehesten in seiner Kritik an der Rede des Demokraten Arnold Ruge
in der Polendebatte des Frankfurter Parlaments Juli 1848 formuliert: Es gehe 
nicht um die schiere Existenz einer Nation, Nationen verlieren durch reaktionäre
Haltung ihr Lebensrecht und gewinnen es durch die Bereitschaft zur Revolution
(MEW 5, 353-363=MEGA I/7). Spätere Bemerkungen von Engels zu Polen oder 
Ungarn zeigen, wie hart sich solche prekären Nationen ihr Lebensrecht immer

580

https://doi.org/10.5771/9783748931645-438 - am 20.01.2026, 00:25:22. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748931645-438
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


wieder verdienen müssen, während es Deutschland trotz seiner zweifelhaften 
Leistungen für Demokratie, Revolution oder auch nur Kapitalismus immer leichter
zu haben scheint. Jeder Wahrnehmung einer konterrevolutionären Haltung, gele-
gentlich bei Dänen und kontinuierlich bei Südslawen, folgt prompt die kulturelle 
Verdammung der Ansprüche als Nation. Engels Polemik gegen das „Nationalitä-
tenprinzip“ als Selbstbestimmungsrecht für „Völkertrümmer“ und als Instrument
konterrevolutionärer Einmischung in den historischen Gang zu demokratischen 
Nationen ist zugleich eine Verteidigung der „historischen Nationen“ gegen die
Proudhonisten, die gegen Napoleon III. Einmischungen protestieren, indem sie
gleich die Nationen opfern wollen (Was hat die Arbeiterklasse mit Polen zu tun?
(1866), MEW 16, 156-159=MEGA I/20, 194-200). Eine generelle Theorie nationa-
ler Unabhängigkeit oder ein generelles Selbstbestimmungsrecht der Völker kann 
es bei Marx und Engels nicht geben: allein in einem welthistorischen Prozeß er-
halten Nationen ihre jeweilige Bedeutung. Marx hat freilich einen Bedarf an einer 
Theorie der Nation gesehen, Engels mußte ihm ausreden, einer geologischen 
Erklärung zu folgen (7. August bis 5. Oktober 1866, MEW 31, 248f., 256, 
257ff.=https://megadigital.bbaw.de/briefe/detail.xql?id=B00149;https://megadigital
.bbaw.de/briefe/detail.xql?id=B00180;https://megadigital.bbaw.de/briefe/detail.xql
? id=B00181; https://megadigital.bbaw.de/briefe/detail.xql?id=B00182). Diese 
geologische Erklärung, die in der Tat „zum Kranklachen“ ist, zeigt, wie wenig 
Marx die Nationen in eine Beziehung zur Kapitalanalyse bringen konnte. Die 
klarste Formulierung ist Engels historische Formulierung in einem Brief an Kautsky, 
7. Februar 1882, MEW 35, 269-273. Erst Kautsky bemüht sich um eine „marxisti-
sche“ Nationentheorie (seine Theorie, daß die kapitalistische Ökonomie auf einen
nationalen Staat angewiesen ist, ist wohl die einflußreichste unter den gegenwär-
tigen sozialwissenschaftlichen Nationentheorien, auch wenn dafür nur selten 
Kautsky zitiert wird). Die Literatur ist dadurch behindert, daß immer wieder das 
Selbstbestimmungsrecht für alle Nationalitäten gesucht wurde, während Marx 
und Engels sich nur für die großen historischen Nationen interessiert haben. Die
meisten Überblicke gehen deshalb rasch nach kurzen Hinweisen auf Marx und 
Engels zu den Debatten im Zeitalter der II. Internationalen weiter.

Zu Nation und Nationalismus sind unten eine frühe (Bloom 1941) und eine 
späte (Benner 1994) Arbeit referiert. Einige dieser Überblicke (es gibt seit 
1990 einige mehr, aber mit geringem Ertragszuwachs): Georges
Haupt/Michael Löwy/Claudie Weill, Les marxistes et la question nationale 
1848-1914. – Paris 1974 (eine Sammlung von Originaltexten; die Theoriege-
schichte von Michael Löwy ist übersetzt in: ders., Internationalismus und 
Na-tionalismus : kritische Essays zu Marxismus und ‚nationaler Frage’. – Köln 
1999. – S.45-86); René Gallisot, Nazione e nazionalità nei dibatti del movi-
mento operaio, in: Storia del marxismo II, Il marxismo nell’età della Seconda
Internazionale. – Turin 1979. – S. 787-864 (zu knapp, aber in der historischen 
Gewichtung solide); Michael Löwy, Marx und Engels – Kosmopoliten : die
Zukunft der Nationen im Kommunismus (1845-1848), in: ders., Internationa-
lismus und Nationalismus a.a.O. S. 13-24 (französ. Original 1981); John 
Schwarzmantel, Socialism and the Idea of the Nation. – New York 1991;
Ephraim Nimni, Marxism and Nationalism : Theoretical Origins of a Political
Crisis. – 2nd. ed. – London 1994. 

581

https://doi.org/10.5771/9783748931645-438 - am 20.01.2026, 00:25:22. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748931645-438
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


Zu zahlreichen Nationen gibt es Spezialliteratur, hier sei nur auf die spannen-
deren Fälle Polen und sonstige Slawen hingewiesen. Marx und Engels hatten
von 1847 bis 1880 häufig Gelegenheit zu polnischen Gedenktagen zu spre-
chen; die wichtigsten Beiträge sind Engels’ Kommentare zur Polen-Debatte 
der Deutschen Nationalversammlung in der NRZ vom 9. August bis 7. Sep-
tember 1848, MEW 5, 319-363= MEGA I/7, 517-561) und die späte Stellung-
nahme im Streit in der Internationalen über die Solidarität mit Polen Was hat
die Arbeiterklasse mit Polen zu tun? (1866), MEW 16, 153-163=MEGA I/20, 
193-203. Vgl. Celina Bobińska, Marx and Engels über polnische Probleme. –
Berlin 1958; Helmut Krause, Marx und Engels und das zeitgenössische Ruß-
land. – Gießen 1958. – S. 18-33; Werner Conze, Einleitung zu Karl Marx, Ma-
nuskripte über die polnische Frage (1863-1864). – s’Gravenhage 1961. – S. 7-
41. Die berüchtigten Texte, in denen das Nationalinteresse eines allenfalls 
potentiell demokratischen deutschen Großstaates gegen geschichtslose Völ-
ker verteidigt wird: Engels, Der demokratische Panslawismus, NRZ 15.  und
16. Februar 1849, MEW 6, 270-286 (vorgesehen MEGA I/8); Varianten von
Engels 1852, MEW 8, 49-56=MEGA I/11, 40-53 und 1855, MEW 11,193-
199=MEGA I/14, 286-292 und Marx, Herr Vogt (1860) MEW 14, 501-
510=MEGA I/18, 167-175. Vgl. Roman Rosdolsky, Friedrich Engels und das 
Problem der „geschichtslosen“ Völker : Die Nationalitätenfrage in der Revolu-
tion 1848/49 im Lichte der ‚Neuen Rheinischen Zeitung‘, in: Archiv für Sozial-
geschichte 4 (1964) 87-282; Neudruck in R. R., Zur nationalen Frage. – Ber-
lin 1979. – S. 17-181 (eine marxistische Kritik: Marx/Engels haben sich für 
Politik zwischen Mächten interessiert und waren unfähig, eine soziale Analyse
der slawischen Revolutionen im Habsburgerreich zu leisten, d.h. die Bauern-
frage zu begreifen). Engels Polemik gegen die “geschichtslosen Völker” hat 
vom amerikanischen manifest destiny gelernt; in dem Zeitungsaufsatz Der
demokratische Panslawismus lobt er en passant, daß das großartige Kali-
fornien von den faulen Mexikanern zu den tatkräftigen Yankies übergegangen 
sei (MEW 6, 273-274, vorgesehen für MEGA I/8).

Die Geschichte des Internationalismus bei Marx und Engels ist die Geschichte
zweier Internationalismen: die Kritik des bürgerlich-demokratischen Internationa-
lismus durch den proletarischen Internationalismus. Engels frühester Kommentar 
1845 zum Internationalismus der Kommunisten ist bereits Polemik gegen Hirnge-
spinste des ewigen Friedens (d.h. der Vereinigten Staaten von Europa) und
gegen die Phrasen der Vereinigung der Völker durch Handelsfreiheit (Das Fest 
der Nationen in London, MEW 2, 611-624, vorgesehen MEGA I/4). Noch in der 
Internationalen Arbeiter-Assoziation bezieht sich Marx ironisch auf die bürgerliche 
Friedensbewegung: über den verderblichen Einfluß der stehenden Heere auf die 
Produktion „ist auf bürgerlichen Kongressen aller Arten, auf Friedenskongressen, 
ökonomischen Kongressen, statistischen Kongressen, philanthropischen Kon-
gressen und soziologischen Kongressen“ genug gesagt worden; interessant ist
stattdessen ein sozialistisches Militärprogramm (MEW 16, 199=MEGA I/20, 235,
August 1866). Gegenüber dem Kongreß der Friedens- und Freiheitsliga wird die-
selbe Doppelstrategie versucht. Mitglieder der IAA können auf dem Forum der
demokratischen Friedensbewegung auftreten, die IAA muß aber ihre Selbstän-
digkeit bewahren: „Der Kongreß der Internationalen Arbeiterassoziation sei an

582

https://doi.org/10.5771/9783748931645-438 - am 20.01.2026, 00:25:22. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748931645-438
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


sich schon ein Friedenskongreß, da die Vereinigung der Arbeiterklasse der ver-
schiedenen Länder internationale Kriege schließlich unmöglich machen müsse. 
Hätten die Initiatoren des Genfer Friedenskongresses den Kern dieser Frage 
wirklich verstanden, dann wären sie der Internationalen Assoziation beigetreten.“
Wieder geht es um die Naivität des bürgerlichen Internationalismus: Solange es
das bewaffnete Rußland gibt, könne es nicht im Interesse von Demokraten oder 
Sozialisten sein, die Armeen abzuschaffen (MEW 16, 529-530=MEGA I/20, 585-
586, August 1867, es gibt nur eine Protokollnotiz). In seiner letzten größeren
Schrift wirft Marx der deutschen Arbeiterpartei vor, in einem Moment, wo jeder 
Kaufmann weiß, daß deutscher Handel internationaler Handel ist und Bismarck
internationale Politik betreibt, nichts als die Phrasen der bürgerlichen Freiheits-
und Friedensliga von der „internationalen Völkerverbrüderung“ zu haben. Es 
komme auf „die internationale Verbrüderung der Arbeiterklasse im gemeinschaft-
lichen Kampf gegen die herrschenden Klassen und ihre Regierungen“ an. Das
Gothaer Programm stehe damit tief unter dem Internationalismus der Freihan-
delspartei, deren Rede von Völkerverbrüderung durch Handel nicht weiter ernst 
genommen werden muß, die aber den Internationalismus tatsächlich durch Han-
del vorantreibt (Randglossen zum Programm der deutschen Arbeiterpartei 1875,
MEW 19, 24=MEGA I/25, 17-18). Engels fügte hinzu, daß bei der deutschen
Sozialdemokratie keine Aussicht auf ein Zusammenwirken der europäischen Ar-
beiter mehr erkennbar ist, sondern nur die blassen Vereinigten Staaten von Eu-
ropa der Bourgeoisie der Friedensliga (Engels an Bebel 18./28. März 1875, MEW 
34, 126-127). Der proletarische Internationalismus folgt dem bürgerlichen, wie die
proletarische Demokratie der bürgerlichen: Die Arbeiterbewegung folgt den bür-
gerlichen Reden und Taten, hat aber die kritische Funktion die bürgerlichen
Reden zu korrigieren und durch eigene revolutionäre Taten zu vollenden und 
überbieten.

Bis 1848 sind die Äußerungen von Marx und Engels zu internationalen Beziehun-
gen nie auf auswärtige Politik, immer auf den Weltmarkt bezogen. Die Äußerun-
gen sind knapp, aber die Botschaft ist klar: der Kapitalismus hat die Nationen 
bereits zur Interdependenz gebracht, die nationalen Bourgeoisien haben noch 
nationale ökonomische Interessen, das Proletariat hat schon jetzt nur ein gemein-
sames internationales Interesse. Wir hören von der Aufhebung der Dependenz im 
Sozialismus, aber wenig über diese Dependenz selber. Die Texte über Freihan-
del und Schutzzölle sind immer Kritik an falschen Versprechen, die bürgerliche 
Apologeten dem Proletariat machen. Engels spricht sich für Schutzzölle aus, an 
denen die deutsche Bourgeoisie ein Interesse hat und die Arbeiter das Interesse 
haben müssen, der deutschen Bourgeoisie zur Herrschaft zu verhelfen. Marx 
spricht sich letztlich für Freihandel aus, weil Freihandel die bisherige Nationalität 
zersetzen und den Gegensatz zwischen Proletariat und Bourgeoisie auf die Spitze
treiben wird. Wie so oft in diesen Jahren ist Engels zu konkret deutsch, Marx zu 
unkonkret Weltmarkt-bezogen. Die nationalen Gegensätze im Weltmarkt werden
angesprochen, aber nie ausgeführt. Vgl. Engels, Schutzzoll und Freihandels-
System (Juni 1847), MEW 4, 58-61, vorgesehen MEGA I/6; Engels, Der Freihan-
delskongreß in Brüssel (Oktober 1847), MEW 4, 299-308, vorgesehen MEGA I/6 
(Engels referiert hauptsächlich Marx’ nicht gehaltene Rede); Marx, Rede über die 
Frage des Freihandels (Januar 1848), MEW 4, 444-458. vorgesehen MEGA I/6;

583

https://doi.org/10.5771/9783748931645-438 - am 20.01.2026, 00:25:22. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748931645-438
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


Engels, Die „Kölnische Zeitung“ über englische Verhältnisse, in: NRZ 1. August
1848, MEW 5, 284-288=vorgesehen MEGA I/7, 448-452. Engels gibt seiner 
Schutzzollposition eine politische Wende in seiner Polemik gegen Arnold Ruges
Idee einer (west)europäischen Gemeinschaft zur Befreiung Polens: Daß in allen
drei zivilisierten Nationen des westlichen Europas die Bourgeoisie herrscht, macht 
sie noch lange nicht zu Alliierten, denn für England ist Handelsfreiheit gegenüber 
Deutschland und Frankreich unerläßlich, für Deutschland und Frankreich dage-
gen Schutzzölle gegen England; die vorgeschlagene Tripelallianz könne in der
Praxis nur die industrielle Unterjochung Frankreichs und Deutschlands sein (NRZ 
7. September 1848, MEW 5, 359-360=MEGA I/7, 551-561). Der außenpolitische
Schock von 1848 ist zunächst ein doppelter Schock. Als Marx im April 1849 die
Notwendigkeit erkennt, über den Gegensatz von Lohnarbeit und Kapital zu publi-
zieren, begründet er es mit der drohenden „englisch-russischen Sklaverei“. Das 
ist die einzige Stelle, an der Marx die russische politisch-militärische und die briti-
sche ökonomische Hegemonie zusammenstellt. Der angekündigte Artikel über 
„die kommerzielle Unterjochung und Ausbeutung der Bourgeoisieklassen der
verschiedenen europäischen Nationen durch den Despoten des Weltmarktes –
England“ (MEW 6, 397-398, vorgesehen MEGA I/9) ist nie erschienen. Es gibt
später noch Spitzen gegen den englischen Freihandels-Pazifismus als einer 
modernen Form der Kriegführung (August 1852, MEW 8, 343=MEGA I/11, 324;
Februar 1853, MEW 8, 509=MEGA I/12, 27). Aber über die nationalen Gegen-
sätze im bourgeoisen Europa hat Marx nie etwas Systematisches geschrieben. 

Marx ökonomisches Hauptwerk sollte in den frühen Planungen auch Bücher über 
den Staat enthalten; der „Staat nach außen“ hat aber nichts mit internationaler 
Politik zu tun, die Themen sollten Kolonien, auswärtiger Handel, Wechselkurs 
und „Endlich der Weltmarkt“ sein (Grundrisse der Kritik der politischen Ökonomie“
(1857/58), MEGA II/1.1, 187). Auch diese Themen sind in Das Kapital nur noch
marginal enthalten, am ehesten in den von Marx aufgegeben Bänden. Vgl. Klaus-
Dieter Block, Karl Marx zur Weltmarktbewegung des Kapitals : zur Genesis der
Marxschen Theorie der internationalen Wirtschaftsbeziehungen, ihrer Einord-
nung in sein ökonomisches Gesamtwerk und Überlegungen zu Marx’s geplan-
ten Büchern über den auswärtigen Handel und den Weltmarkt. – Diss. Halle 1987 
(das von Marx 1858/59 geplante sechsbändige Werk kann nicht rekonstruiert
werden, Block stellt aber alle Äußerungen dazu von den 1840er bis 1860er Jah-
ren zusammen); Christian Girschner, Politische Ökonomie und Weltmarkt : all-
gemeine Weltmarktdynamik in der Marxschen Kritik der politischen Ökonomie. –
Köln 1999; Lucia Pradella 2013 (unten referiert). Der späte Engels kommt auf die 
Debatte über Freihandel vs. Schutzzoll zurück: Schutzzoll und Freihandel (1888), 
MEW 21, 360-375=MEGA I/31, 124-138, für ein amerikanisches Publikum; Vor-
wort zur englischen Ausgabe der Lage der arbeitenden Klasse in England (1892), 
MEW 22, 265-278=MEGA I/32, 74-87). Die Forschung hat alle Ansatzpunkte für
Imperialismustheorien bei Marx und Engels ausgiebig dokumentiert, hat aber 
keine Vorwegnahme der Theorien um 1900 zeigen können. Marx’ Beitrag ist die
Darstellung der maßlosen Expansion des Kapitals. Beim späten Engels erschei-
nen alle Züge der ursprünglichen Akkumulation wie lange vergangen. Konflikte
der kapitalistischen Staaten über die Ausbeutung der asiatischen und afrikani-
schen Länder sind noch kein Thema.

584

https://doi.org/10.5771/9783748931645-438 - am 20.01.2026, 00:25:22. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748931645-438
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


Vgl. zur Rolle von Marx und Engels für die Imperialismustheorien späterer
Generationen: Hans Werner Kettenbach, Lenin’s Theorie des Imperialismus. 
– Bd. 1, Grundlagen und Voraussetzungen. – Köln 1965. – S. 101-137; Hans-
Christoph Schröder, Sozialismus und Imperialismus : die Auseinandersetzung
der deutschen Sozialdemokratie mit dem Imperialismusproblem und der
‚Weltpolitik’ vor 1914, Teil 1. – Hannover 1968. – S. 31-103 (in seinem Über-
blick Sozialistische Imperialismusdeutung 1973 hat Schröder auf dem Weg
von Sismondi und Robertus zu den Marxisten nach 1900 Marx und Engels 
völlig ausgelassen); Hans-Holger Paul, Marx, Engels und die Imperialismus-
theorie der II. Internationale. – Hamburg 1978. – S. 59-87 und 231-258 Theo-
retische Grundlegung der klassischen Imperialismustheorien durch Engels.

Marx und Engels haben sich zu diversen außereuropäischen Ländern geäußert: 
Algerien, China, Indien, Mexiko, Osmanisches Reich. Es gibt zu diesen Ländern 
Spezialliteratur mit Vorschlägen, wie diese journalistischen und privaten Texte zu 
lesen seien, mit der üblichen Spannweite der Lesarten von negativ (rassistisch, 
orientalistisch, eurozentrisch, besonders häufig für frühe Texte) bis positiv (anti-
imperialistisch oder anti-eurozentrisch, besonders häufig für späte Texte). Die
umfangreichste Anthologie ist Karl Marx on Colonialism and Modernization : His
Dispatches and other Writings on China, India, Mexico, the Middle East and North 
Africa / ed. with an introduction by Shlomo Avineri. – Garden City, N.Y. 1969. Nur
für Indien liegen mehrere ausgearbeitete Texte vor. Es sind Zeitungsaufsätze 
1853, die die zerstörende und die gestaltende Kraft der britischen Herrschaft in
Indien feiern (unten referiert), und 1857, die nur noch die Zerstörung sehen und 
sie nicht feiern, aber keine Alternative zur historischen Notwendigkeit der briti-
schen Herrschaft erkennen lassen. Die indischen Autoren sind sich ziemlich
einig, daß Marx vom vorkapitalistischen Indien zu wenig wußte und die Notwen-
digkeit der britischen Herrschaft und deren Leistung für ein kapitalistisches Indien 
überschätzt habe. Gelobt wird, daß Marx ein halbes Jahrhundert vor der indi-
schen Bourgeoisie Notwendigkeit und Möglichkeit, die Unabhängigkeit für Indien
zu erkämpfen, denken konnte. Im Zentrum der Eurozentrismusdiskussion stand
die „Asiatische Produktionsweise“ mit ihrer Unterstellung, daß asiatische Gesell-
schaften ohne Eingreifen europäisch kapitalistischer Staaten zu jeder Entwick-
lung unfähig seien. Vgl. Shlomo Avineri, Marx and Modernization, in: Review of
Politics 31 (1969) 172-188 (außer Industrialisierung und Kapitalismus werden
soziale Voraussetzungen für die Modernisierung genannt, die in der asiatischen 
Welt nicht vorausgesetzt werden können); Gianni Sofri, Die asiatische Produk-
tionsweise : zur Geschichte einer strittigen Kategorie der Politischen Ökonomie. –
Frankfurt am Main 1972 (ital. Original 1969); Lawrence Krader, The Asiatic Mode 
of Production : Sources, Development and Critique in the Writings of Karl Marx. –
Assen 1975 (Standardwerk); The Asiatic Mode of Production : Science and Poli-
tics / ed. by Anne M. Bailey and Josep R. Llobera. – London 1981 (zur Geschich-
te des Konzepts im Marxismus); Brendan O’Leary, a.a.O. Neuerdings gibt es eine 
Neigung, gegen einen frühen eurozentrischen einen späten multilateralen Marx
auszuspielen. Falls Marx sich wirklich einen anderen Weg zum Sozialismus vor-
stellen konnte (er hat es für Rußland angedeutet), dann wissen wir doch nicht, 
wie er sich eine solche Entwicklung in China und Indien gedacht haben würde. 
Kolonialismus war in der IAA kein Thema und in den frühen sozialistischen Par-

585

https://doi.org/10.5771/9783748931645-438 - am 20.01.2026, 00:25:22. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748931645-438
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


teien selten. Marx hat in China und Indien keine demokratische Nationalbewe-
gung erkennen können und als Engels mit der Nationalbewegung in Ägypten
konfrontiert wurde, hat er – nicht anders als die britischen Liberalen, freilich
anders begründet – geleugnet, daß es eine sein könne: „Von Irland bis Rußland, 
von Kleinasien bis Ägypten ist der Bauer eines Bauernlands dazu da, exploitiert 
zu werden“ (Engels an Bernstein 9. August 1882, MEW 35, 348-350).

Vgl. Gareth Stedman Jones, Radicalism and the Extra-European World : the 
Case of Karl Marx, in: Victorian Visions of Global Order / ed. by Duncan Bell. 
– Cambridge 2007. – S. 186-214; Kevin B. Anderson, Marx at the Margins : 
on Nationalism, Ethnicity, and Non-Western Societies. – Chicago, Ill. 2010; 
Kolja Lindner, Eurozentrismus bei Marx : Marx-Debatte und Postcolonial Stu-
dies im Dialog, in: Kapital & Kritik : nach der „neuen“ Marx-Lektüre / hrsg. von
Werner Bonefeld und Michael Heinrich. – Hamburg 2011. – S.93-129; Harry 
Harootunian, Who Needs Postcoloniality? : A Reply to Lindner, in: Radical
Philosophy No. 164 (November-December 2010) 38-44; John M. Hobson, The 
Eurocentric Conception of Worldm Politics : Western International Theory,
1760-2010. – Cambridge 2012. – S. 52-58 Karl Marx : Paternalist Eurocentrism
and the ‚Political Necessity‘ of the Western Civilizing Mission.
Zu Marx über Indien: Vgl. V. G. Kiernan, Marx and India (1969), in: ders., 
Marxism and Imperialism. – London 1974. – S. 165-202; Lawrence Krader, 
The Asiatic Mode of Production a.a.O.; Bipan Chandra, Karl Marx, his Theo-
ries of Asian Societies and Colonial Rule, in: Sociological Theories : Race and
Colonialism. – Paris 1980. – 383-451; Brendan O’Leary, The Asiatic Mode of
Production : Oriental Despotism, Historical Materialism and Indian History. –
London 1989; Aijaz Ahmad, Marx on India : a Clarification, in: ders., In Theory 
: Nations, Classes, Literatures. – London 1992. – S. 221-242 (eine Verteidi-
gung gegen Orientalismusschablonen); Pranav Jani, Karl Marx, Eurocentrism, 
and the 1857 Revolt in British India, in: Marxism, Modernity, and Postcolonial
Studies / ed. by Crystal Bartolovich and Neil Lazarus. – Cambridge 2002. –
S. 81-97. Der vollständigste Überblick über die Texte: Karl Marx on India : 
from the New York Daily Tribune (including Articles by Frederick Engels) and 
Extracts from Marx-Engels Correspondence 1853-1862 / ed. by Iqbal Husain.
– New Delhi 2006 (mit einer Einleitung von Irfan Habib, einem marxistischen
Historiker, der die indische Sicht der Marx‘schen Sicht von Indien schon län-
ger stark prägte).   

Eine einheitliche Kriegstheorie von Marx und Engels kann es bei ihrem Historis-
mus nicht geben. Die Arbeiten, in denen am ehesten eine „marxistische Theorie“ 
des Krieges gefunden wurde, sind auf die Frühgeschichte begrenzt. Danach ver-
schwindet der Krieg aus der Geschichte, so sehr er in der Gegenwart wahrge-
nommen wird. Dem entspricht ein Wandel der Analyse von politischer institutio-
neller Entwicklung zur Ökonomie. Der Krieg beginnt durch die schiere Existenz
verschiedener Gesellschaften schon bevor sich in den Gesellschaften eine diffe-
renzierte Wirtschaft mit Eigentum entwickelt hatte. Dieses Muster gibt es bereits 
in der Deutschen Ideologie, wo eine vom Krieg bestimmte Historie abgefertigt
wird, aber für Barbaren diese Art Krieg weiter als Gegenwart gesehen wird. In 
Marx’ Grundrisse der Kritik der politischen Ökonomie (1857-58) beginnt die 
Geschichte des Krieges in der Frühgeschichte, der Krieg verschwindet dann aus 

586

https://doi.org/10.5771/9783748931645-438 - am 20.01.2026, 00:25:22. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748931645-438
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


der weiteren Darstellung, was nicht kommentiert wird. Das wiederholt sich in 
Engels‘ späten Schriften. Engels’ Ursprung der Familie, des Privateigenthums 
und des Staats (1884, unten referiert) klingt wie ein Versuch die Motive aus 
Grundrisse, die nicht in Das Kapital eingegangen sind, mit Hilfe neuerer ethnolo-
gischer Forschungen in eine lesbare Form zu bringen. Marx und Engels teilen die
bürgerliche Theorie, daß mit der Entwicklung des Kapitalismus der Krieg zurück-
tritt. Freilich mit der Vorstellung, daß die Konkurrenz innerhalb der kapitalisti-
schen Produktion um nichts besser ist. Das steht schon in Engels’ Umrisse zu 
einer Kritik der Nationalökonomie 1844 (die Kommentatoren um 1970, die struk-
turelle Gewalt suchten, hätten sie am ehesten hier finden können) und in Marx’ 
und Engels’ Deutsche Ideologie 1845-46 (beide Texte unten referiert). Die Tren-
nung von Ökonomie und Krieg ist auch in Das Kapital grundlegend (unten refe-
riert): Die gewalttätige ursprüngliche Akkumulation ist historische Vorbedingung 
des Kapitals, darf aber keinen Einfluß auf die Deutung des entwickelten Kapitals
haben. Der Krieg verschwindet aus der Analyse. Das ist die Theorie, die Engels
gegen Dühring verteidigt (unten referiert). Das Kapitel über die sogenannte ur-
sprüngliche Akkumulation ist gewiß eines der hastigsten in Das Kapital. Seit Rosa 
Luxemburg wurden solche Stellen vermehrt, stärker in die Gegenwart verlegt und
als marxistisch angesehen. Aber es gibt bei Marx keine Analysen, warum Kapita-
lismus außer für die ökonomische Verdrängung vorkapitalistischen Verhältnisse 
auch den Krieg benötigt. Die Kriege des 19. Jahrhunderts werden nie ökono-
misch erklärt, sondern der Frieden: Die Freihandelslehre gilt als (britischer) Trick, 
durch Frieden zu erlangen, was Krieg nicht (mehr) bringen konnte. Man kann die 
Analysen des Krimkrieges lesen als ökonomische Theorie der Kriegsvermeidung 
durch Konterrevolutionäre und – Cobden. Wenn Engels von Ökonomie des Krie-
ges spricht, spricht er von Hinterladern und gezogenem Rohr und von der neuen 
Taktik.

Es gibt eine Stelle, die eine Theorie des Friedens andeutet. In der ersten Adresse
der Internationalen Arbeiter-Assoziation zum Deutsch-Französischen Krieg im
Juli 1870 heißt es, daß eine neue Gesellschaft entsteht, „deren internationales
Prinzip der Friede sein wird, weil bei jeder Nation dasselbe Prinzip herrscht – die
Arbeit!“ Das klingt nach einem Angebot an die Proudhonisten; wenn es ernstge-
meint ist, wäre es ein Zeichen, daß sich Marx und Proudhon im Letzten und für
die Zukunft wenigstens einig waren. Unverkennbar Marx aber ist der darauffol-
gende Hinweis auf „die unheimliche Gestalt Rußlands“ im Hintergrund des west-
europäischen selbstmörderischen Krieges und der Hinweis auf die Internationale
als Weg zu dieser neuen Gesellschaft und zum Frieden (MEW 17, 6-7=MEGA 
I/21, 248-249). Nur in dieser Dreiheit von europäischer ungleicher Entwicklung,
Sozialistischer Revolution und internationaler Zusammenarbeit der Arbeiter kann 
Marx etwas für die Theorie von Krieg und Frieden beitragen. Es wäre falsch, die
Theorie aus der frühen Anthropologie der Entfremdung zu konstruieren (die Uni-
versalität der Gattung ergibt keine Theorie Internationaler Beziehungen), aus der
expansiven Natur des Kapitals abzuleiten (ein Modell das internationale Beziehun-
gen ausschließen muß), aus den Kommentaren zur Außenpolitik einzelner Staa-
ten im 18. und 19. Jahrhundert zu konstruieren. Wir müssen ihre Theorien als
Theorien zur Geschichte erst nehmen. Auch eine positivistische Theorie des 
sozialen Wandels, wie andere im 19. Jahrhundert, ist ausgeschlossen. Voraus-

587

https://doi.org/10.5771/9783748931645-438 - am 20.01.2026, 00:25:22. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748931645-438
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


setzung bleiben die demokratischen und sozialistischen Revolutionen. Eine mar-
xistische Theorie muß eine Theorie über ungleiche (und kombinierte) Entwicklung 
und über noch eintretende Ereignisse sein. Die theoretische Fundierung des
Krieges in der Entfremdung und Verdinglichung, die Kommentatoren eingefordert
haben, haben Marx und Engels nicht formuliert. Die strikte Trennung von Öko-
nomie und Krieg hat sie gehindert, Veränderungen des Kapitalismus in Ländern 
mit vorkapitalistischen Herrschaftssystemen zu erkennen. Das haben Bakunin,
Renan, Veblen begriffen, die in ihrer Deutschlandkritik diese Trennung aufheben.

Engels’ Schriften sind überwiegend militärische Texte: Zeitungskommentare zu
laufenden Kriegen, militärische Beiträge zu einem amerikanischen Konversa-
tionslexikon, strategische Beurteilungen der Grenzen Deutschlands, Italiens und
Frankreichs, Diskussionen taktischer Folgen militärtechnischer Innovationen,
Vorschläge zur Wehrform. Die Forschung war immer erneut erstaunt, daß es die-
se Texte überhaupt gibt und daß sie so schlecht zum „historischen Materialismus“ 
passen. Diese Fremdheit war nicht von vornherein klar. Marx bat Engels mehr-
fach um Beiträge zu seinem ökonomischen Hauptwerk; ihn faszinierte, daß 
„durch den Krieg und in den Armeen etc. gewisse ökonomische Verhält-
nisse, wie Lohnarbeit, Maschinerie etc. früher entwickelt als im Innern der 
bürgerlichen Gesellschaft“ (Grundrisse der Kritik der politischen Ökonomie 
(1857/58), MEGA II/1.1, 43; vgl. die Briefe an Engels 25. September 1857, 
MEW 29, 192-193=MEGA III/8, 175-176 und 7. Juli 1866, MEW 31,
234=http://megadigital.bbaw.de/briefe/detail.xql?id=B00133). In Das Kapital
gibt es solche Beiträge nicht und es ist nicht klar, wo sie einen Platz hätten 
finden können. Engels Ausführungen über die ökonomischen Voraussetzun-
gen der Militärgeschichte im Anti-Dühring können als eine Art Ersatz verstanden
werden. Es gibt keinen Hinweis, daß Engels Clausewitz besser verstanden hätte 
als seine Zeitgenossen; er ist ein solider Jomini-Schüler (und neigt in seinen mili-
tärischen Analysen zu den üblichen Fehlern der Jomini-Schule). Vgl. Azar Gat, 
Clausewitz und the Marxists : Yet another Look, in: Journal of Contemporary Histo-
ry 27 (1992) 363-382, bzw. Azar Gat, The Development of Military Thought : the
Nineteenth Century. – Oxford 1992. – S. 227-235. Gat sieht aber Parallelen: Der
Marxismus steht in der gleichen deutschen historistischen Tradition wie Clause-
witz. Engels ist ein Prophet des Massenheers. Er hat 1870 zu den (vielen) Auto-
ren gehört, denen klar war, daß die neue Effizienz des preußisch-deutschen Hee-
res zu Nachrüstungen bei den übrigen Großmächten führen wird. Er hat zu den
(wenigen) Autoren gehört, die einen Weltkrieg ahnten, der nicht mehr als Fortset-
zung von Politik verstanden werden kann: „Die Verwüstungen des Dreißigjähri-
gen Krieges zusammengedrängt in drei bis vier Jahre und über den ganzen Kon-
tinent verbreitet“ (Dezember 1887, MEW 21, 350-351=MEGA I/31, 53-54). Noch 
im Anti-Dühring 1878 hatte Engels versichert, daß der Militarismus an der Dialek-
tik seiner eigenen Entwicklung untergehen werde, weil er langfristig nicht bezahl-
bar sei und durch den Zwang zum Volksheer seinen Charakter verliere. Aber er
traut diesem Automatismus nicht und schlägt multilaterale Ab- und Umrüstungs-
verträge vor. Die an Theorie interessierten Autoren haben hier den historischen 
Materialismus vermißt (Airas, Kondylis, Münkler), die an Geschichte interessier-
ten Autoren haben eine taktische Stellungnahme in parteiinternen Auseinander-
setzungen der SPD zur Heeresvorlage 1892/93 gewittert (Suvanto, Haberkern –

588

https://doi.org/10.5771/9783748931645-438 - am 20.01.2026, 00:25:22. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748931645-438
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


dieser spricht von „a model Social Democratic bill for military reform“). Taktisch ist 
dieser Plan nach Engels eigenen Angaben darin, daß er nur vorschlägt, was
„schon jetzt möglich ist, auch für die heutigen Regierungen und unter der heuti-
gen politischen Lage.“ Es ist ein kritisch-propagandistisches Vorhaben zu zeigen,
daß die Fortdauer der stehenden Heere „nicht aus militärischen, sondern aus 
politischen Gründen geschieht, daß also mit einem Wort die Armeen schützen
sollen nicht so sehr gegen den äußeren wie gegen den inneren Feind“ (MEW 22, 
371=MEGA I/32, 209). Eine Umkehr zur bürgerlichen moralistischen und legalisti-
schen Friedensbewegung ist es nicht. Engels Argument ist die Macht der Reputa-
tion in der europäischen Großmächtekonstellation. Er hatte 1848/49 begriffen,
daß das Zeitalter der Miliz vorüber ist und moderne Heere reguläre Armeen mit
einem professionellen Offizierskorps sein müssen. Er hoffte auf einen neuen gro-
ßen Fortschritt der Taktik durch die Arbeiterbewegung, konnte sich den aber nie 
vorstellen. Er leistet sich zugleich, das preußisch-deutsche Militär für etwas wie
eine Miliz zu halten, in der die Gesinnung der Rekruten einen Unterschied macht.
Erst Kautsky hat 1914 begriffen, daß Volksheer auch Einfluß des Militarismus auf
die Sozialdemokratie bedeutet. Engels’ wichtigste Texte zum Volksheer: Bedin-
gungen und Aussichten eines Krieges der Heiligen Allianz gegen ein revolutionä-
res Frankreich im Jahre 1852, Manuskript 1851, MEW 7, 468-493=MEGA I/10,
511-534; Die preußische Militärfrage und die deutsche Arbeiterpartei. – Hamburg
1865, MEW 16,37-78=MEGA I/20, 71-109; Wie die Preußen zu schlagen sind, in:
The Pall Mall Gazette 17. September 1870, deutsch MEW 17, 105-108=MEGA 
I/21, 337-342; Kann Europa abrüsten? (unten referiert). 

Vgl. dazu Reinhard Höhn, Sozialismus und Heer, Bd. 1, Heer und Krieg im
Bild des Sozialismus. – Bad Homburg 1959 (die grundlegende Abhandlung für
die Zeit bis 1875, Hinweise auf den späten Engels in Bd. 3, 1969 sind unkon-
zentriert); Martin Berger, Engels, Armies, and Revolution : the Revolutionary
Tactics of Classical Marxism. – Hamden, Conn. 1977. Textsammlung: Engels,
Ausgewählte militärische Schriften. – Berlin 1958-1964. – 2 Bde. & Regi-
sterbd. Referate: Jehuda L. Wallach, Die Kriegslehre von Friedrich Engels. –
Frankfurt am Main 1968 (zum Guerillakampf; spätere Kommentatoren haben
gesehen, daß dies kein Schwerpunkt ist); A. I. Babin, Die Herausbildung und 
Entwicklung der militärtheoretischen Ansichten von Friedrich Engels. – Berlin 
1978 (russ. Original 1975) (zur elementaren Taktik, womit er Engels nicht ver-
fälscht); Panajotis Kondylis, Theorie des Krieges : Clausewitz – Marx – Engels 
– Lenin. – Stuttgart 1988. – S. 146-234; Herfried Münkler 2001 (unten refe-
riert).

4. Marxistische Traditionen der Internationalen Beziehungen
Im 19. Jahrhundert war das Interesse an marxistischen Theorien internationaler 
Beziehungen gering. Im 20. Jahrhunderts dagegen gehörten marxistische Beiträ-
ge zur Internationalen Politischen Ökonomie zu den beständigsten Traditionen.
Diese Theorien werden im folgenden Band dieser Bibliographie im Kontext ihrer
Zeit behandelt, hier soll nur ein kurzer Überblick über Kontinuität und Brüche in 
dieser Tradition gegeben werden.

589

https://doi.org/10.5771/9783748931645-438 - am 20.01.2026, 00:25:22. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748931645-438
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


Die marxistischen Imperialismustheorien des frühen 20. Jahrhunderts wurden der
wichtigste Beitrag des Marxismus zur Theorie der Internationalen Beziehungen
und einer der kontinuierlichsten Traditionsstränge in der Geschichte der Inter-
nationalen Beziehungen. Den Ausgangspunkt, daß Expansion, Konzentration, 
Zentralisierung zum Wesen des Kapitals gehören, und daß mit dem Höhepunkt 
dieser Tendenzen der Umschlag in den Sozialismus bevorsteht, teilen alle mar-
xistischen Imperialismustheoretiker. Rosa Luxemburg wagte eine Neukonzeption 
der Marx‘schen Theorie der Akkumulation des Kapitals als eines großen histori-
schen Trauerspiels der gewaltsamen Auflösung der vorkapitalistischen Produk-
tionsweisen mit Hybris der kolonialistischen Globalisierung und Nemesis des 
Sozialismus.  Eine Theorie der Staatenwelt fehlt ihr. Karl Kautsky versucht den 
Determinismus der Imperialismusanalysen (er war ihr erster Anreger unter den
Marxisten) zu beschränken. Ökonomisch spielte er die Angewiesenheit des Kapi-
talismus auf Ausbeutung peripherer Ökonomien herab, politisch sieht er die Mög-
lichkeit zur Zusammenarbeit der kapitalistischen Staaten als Alternative zum
Krieg. Lenin muß Kautsky zugestehen, daß “rein ökonomisch” die Tendenz zum
„Welttrust“ gegeben ist, aber vor der Welteinheit werden wir die Kriege der impe-
rialistischen Mächte gegeneinander um die Verfügungsmacht über Kolonien und 
Halb-Kolonien erleben. Die Geschlossenheit von Lenins Imperialismustheorie ist
geborgt von konventionellen realistischen Annahmen über Nationalinteresse; das
paßte zur Kriegszielhektik der ersten Monate des Weltkrieges, klingt aber doch 
peinlich nach den trivialen realistischen Haves/Have-nots Analysen, die in den
1920er und 1930er Jahren für Internationale Politik und Internationale Politische
Ökonomie galten. Lenins Imperialismustheorie ist mit dem sozialistischen Tiers-
Mondisme untergegangen, in der marxistischen Globalisierungsdiskussion wur-
den verschämte Neo-Kautskyaner ausgemacht (von Alexis Callinicos 2009). Die
marxistische Imperialismustheorie kann nur als Streit unter Marxisten studiert 
werden. 

Vgl. Hans-Christoph Schröder, Sozialistische Imperialismusdeutung. – Göttin-
gen 1973; Anthony Brewer, Marxist Theories of Imperialism : a Critical Sur-
vey. – 2nd. ed. – London 1990; M. C. Howard / J. E. King, A History of Marxian
Economics, vol. I, 1883-1929. – Basingstoke 1989. – S. 90-125, 222-266,
277-283. Zu der zentralen Debatte zwischen Kautsky und Lenin: Giovanni 
Arrighi, The Geometry of Imperialism : the Limits of Hobson’s Paradigm. –
London 1983 (italienisch 1978).

Die Marxistisch-Leninistische Theorie der Internationalen Beziehungen hatte die
Aufgabe, die Zukunftsaussichten des Sozialismus in einem Land (oder wenigen 
Ländern) zu deuten. Die Lehre von der Wechselwirkung der Kräfte ist eine Spiel-
art des Realismus (westliche Kommentatoren waren immer erneut erstaunt, wie 
realistisch die sowjetische Lehre der Internationalen Beziehungen ist), soll aber
mehr Kräfte berücksichtigen als Politik zwischen Staaten. Dies ist zweifellos ein
Erbe von Marx und Engels.

Vgl. William Zimmerman, Soviet Perspectives on International Relations,
1956-1967. – New York 1969; Vendulka Kubálková/Albert A. Cruickshank, 
Marxism-Leninism and Theory of International Relations. – London 1980; Julian 
Lider, Correlation of Forces : an Analysis of Marxist-Leninist Concepts. –
Aldershot 1986; Allen Lynch, The Soviet Study of International Relations. –

590

https://doi.org/10.5771/9783748931645-438 - am 20.01.2026, 00:25:22. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748931645-438
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


Cambridge 1987; Margot Light, The Soviet Theory of International Relations.
– Brighton 1988. Der Marxismus-Leninismus hatte ein Bedürfnis nach einer 
allgemeinen Militärtheorie, Engels bot zu wenige Anknüpfungspunkte. Zu Brü-
chen und gelegentlichen Kontinuitäten der marxistischen militärtheoretischen 
Tradition vgl. Einleitung und Texte in Marxism and the Science of War / ed. by
Bernard Semmel. – Oxford 1981.

Die marxistische Imperialismustheorie des frühen 20. Jahrhundert war kaum an
den abhängigen Ländern selber interessiert, erst nach 1917 wurde um nationale 
Befreiungsbewegungen geworben. Die Dependenz- und Weltsystemtheorien
nach dem 2. Weltkrieg sind ein Neueinsatz, denn ihr Thema ist die ausbleibende 
Entwicklung der abhängigen Länder. Lenin ist die Hauptautorität, aber deutli-
cher sind die Beziehungen zu Kautsky (die fast niemand bemerken will) und zu
Luxemburg (die mehr gelobt wird als bei ihren Zeitgenossen). Deutlich ist aber 
auch das Echo von Friedrich List hörbar. Marxisten haben dagegen die Verlage-
rung der Analyse von Produktion zu Distribution und von globaler Klassenanalyse 
zu peripheren Staaten als einer Einheit kritisiert. Dependenztheorien sind nicht
stabiler als die klassische Imperialismustheorien, einer konsistenten marxisti-
schen Theorie haben Andre Gunder Frank, Immanuel Wallerstein, Samir Amin
nicht vertraut. 

Zur kritischen Darstellung der Dependenztheorien im Rahmen der marxisti-
schen Tradition vgl. Anthony Brewer, Marxist Theories of Imperialism : a Criti-
cal Survey. – 2. Aufl. – London 1990. – S. 136-259 und die Abschnitte zu
Baran, Frank, Wallerstein, Emmanuel bei M. C. Howard/J. E. King, A History
of Marxian Economics, vol. II, 1919-1990. – Basingstoke 1992 (vgl. auch die
Selbstkritik in Howard/King, Whatever Happened to Imperialism? in: The Poli-
tical Ecomy of Imperialism / ed. by Ronald H. Chilcote. – Lanham, Md. 2000. –
S. 19-40). Daß das nicht Marxismus sei: Dependency and Marxism : Toward 
a Resolution of the Debate / ed. by Ronald H. Chilcote. – Boulder, Colo. 1982; 
Ernesto Laclau, Politik und Ideologie im Marxismus. – Berlin 1981 (engl. Ori-
ginal 1977). – S. 16-45 (zu Frank und Wallerstein); Robert Brenner, The Ori-
gins of Capitalist Development : a Critique of Neo-Smithian Marxism, in: New
Left Review No. 104 (1977) 25-92 (zu Wallerstein); Sheila Smith, Class Ana-
lysis versus World Systems : Critique of Samir Amin’s Typology of Under-
development, in: Journal of Contemporary Asia 12 (1982) 7-18 (zu Amin).
Andre Gunder Frank hat geantwortet, er beanspruche gar nicht als Marxist zu 
gelten und erwarte von Marxisten, die weltwirtschaftliche Realität wahrzu-
nehmen: An Aswer to Critics (1977) und Real Marxism is Marxist Realism
(1983), in: A. G. Frank, Critique and Anti-Critique. – London 1984. – S. 245-
278, bzw. S. 279-289. Während Wallerstein und Amin zu Theorien kultureller 
Differenzierungen abwanderten, wandte sich Frank der Rekonstruktion der
Geschichte der Weltwirtschaft zu, die aus dem europäisch-kapitalistischen 
Primat eine vorübergehende Erscheinung machen; Begriffe wie Entwicklung, 
Modernisierung, Kapitalismus, Abhängigkeit verlieren an Bedeutung. Post-
colonial Studies sind post-marxistisch, sie begannen mit Marx, die Beziehun-
gen wurden aber rasch gespannt: Marxism and the Interpretation of Culture /
ed. by Cary Nelson and Lawrence Grossberg. – Urbana, Ill. 1988; Marxism,
Modernity and Postcolonial Studies / ed. by Crystal Bartolovich and Neil Laza-

591

https://doi.org/10.5771/9783748931645-438 - am 20.01.2026, 00:25:22. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748931645-438
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


rus. – Cambridge 2002. Über die Kosten der postkolonialistischen Abwendung
von Marx: Vivek Chibber, Postcolonial Theory and the Specter of Capital. –
London 2013.

Die erste Untersuchung zu Marx in der Theorietradition der Internationalen 
Beziehungen hat ihn völlig aus der Theorie verwiesen. Für Kenneth Waltz sind
Marx und die Marxisten die logischste Entwicklung der Theorie, daß Krieg und
Frieden an den sozialen/politischen Verhältnissen liegen. Es bleibe aber unklar,
ob die Zerstörung des Kapitalismus oder der Staaten oder beider zum Frieden 
führt. Das Versagen der sozialistischen Parteien 1914 zeige auch das Versa-
gen der Theorie (Man, the State and War : a Theoretical Analysis. – New York 
1959. S. 124-158). Damit hat Waltz das Thema definiert, das die Diskussion
weiter bestimmen wird: Kann der Marxismus etwas zur Deutung des Staaten-
systems beitragen? Waltz hat auch die Neigung begründet, den Beitrag des Mar-
xismus auf eine Theorie der Beziehungen zwischen künftigen sozialistischen Gesell-
schaften zu beschränken und die Analysen realer Außenpolitik bei Marx und 
Engels auszuschließen. Berki 1971 knüpft an Waltz an, überzeugt „that the very
existence of international relations poses a serious, and perhaps intractable,
problem for Marxism“ (unten referiert). Noch Andrew Linklater interessiert sich für
den Marxismus, weil er von der Deutschen Ideologie und den Grundrissen Auf-
schlüsse über eine kosmopolitische Begrenzung der staatlichen Gemeinschaften
des Realismus erwartet (Men and Citizens in the Theory of International Relations.
– London 1982. – S. 150-160). Einen ersten Versuch, Marxismus und Internatio-
nale Beziehungen zusammen zu bringen, machte Silviu Brucan, ein rumänischer
Diplomat und Ideologe, dessen speziell rumänisches Ziel im Zeitalter der Bre-
schnew-Doktrin gar zu offensichtlich war: neben Klassenanalysen sollte die Ana-
lyse der Eigendynamik von Nationalstaaten gerechtfertigt werden. Die beiden 
Logiken des Staates und der transnationalen Beziehungen sind nicht zusammen-
gekommen, Dialektik ist hier nur ein anderes Wort für Eklektizismus (The Dissolu-
tion of Power : a Sociology of International Relations and Politics. – New York
1971, dt. 1973 u.d.T.: Die Auflösung der Macht; ders., The Dialectic of World Poli-
tics. – New York 1978). Westliche Autoren hatten umgekehrt das Problem, in der
staatenzentrierten Wissenschaft von den internationalen Beziehungen die Analy-
se von transnationalen Klassenbeziehungen rechtfertigen zu müssen. Vgl. Ekkehart
Krippendorff, Einführung in die internationalen Beziehungen. – Frankfurt am Main
1975/77, Neuauflage 1986 u.d.T.: Internationale Politik : Geschichte und Theorie;
Ralph Pettman, State and Class : a Sociology of International Affairs. – London 
1979; Andrew Linklater, Beyond Realism and Marxism : Critical Theory and In-
ternational Relations. – Basingstoke 1990. – S. 34-54 Marx and the Logic of Uni-
versal Emancipation; Fred Halliday, Rethinking International Relations. -
Basingstoke 1994. – S. 47-73 A Necessary Encounter : Historical Materialism and
International Relations. Halliday kann zeitweise Marxist genannt werden und mit 
dem Hinweis auf Revolution als Gegenstand der Internationalen Beziehungen hat
er ein genuin marxistisches Thema wieder aufgenommen, aber in seinen Beiträ-
gen zu Theorie ist er bei derselben hilflosen Bitte geblieben, Marxismus und Inter-
nationale Beziehungen anzunähern. Krippendorff ist zu Anarchismus fortgeschrit-
ten, Halliday zu Internationaler Politischer Soziologie, Linklater zu Zivilisierungs-
theorie und Pettman ist über Zivilisationstheorie zum Programm einer Kulturan-

592

https://doi.org/10.5771/9783748931645-438 - am 20.01.2026, 00:25:22. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748931645-438
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


thropologie weitergegangen, die Stimme derer werden soll, die auch von der 
Wissenschaft von den internationalen Beziehungen überhört werden. Die führen-
den Autoren der Internationalen Politischen Ökonomie haben die Berechtigung
einer marxistischen Perspektive eingeräumt, aber für eine Theorie der internatio-
nalen Beziehungen davon nicht viel erwartet. Vgl. Robert Gilpin, The Political Eco-
nomy of International Relations. – Princeton, N.J. 1987. – S. 34-41 The Marxist
Perspective; Robert Keohane, International Liberalism Reconsidered, in: The Eco-
nomic Limits to Modern Politics / ed. by John Dunn. – Cambridge 1990. – S. 168-
173 Marxism and Realism. Tatsächlich kam es zu immer strengerer Trennung: 
1980 war fast die Hälfte der Artikel im Bereich Internationaler Politischer Ökono-
mie in amerikanischen IB-Zeitschriften „marxistisch“ (freilich eher Wallerstein als 
Marx), nach 2000 gab es keine mehr (Daniel Maliniak/Michel J. Tierney, The
American School of IPE, in: International Political Economy : Debating the Past,
Present and Future / ed. by Nicola Phillips and Catherine E. Weaver. – London
2011). Aus der Lehre Internationaler Beziehungen in den USA ist Marxismus ver-
schwunden (Sebastían Sclofsky/Kevin Funk, The Specter that Haunts Political 
Science: the Neglect and Misreading of Marx in International Relations and Com-
parative Politics, in: International Studies Perspectives 19 (2018) 44-66).

Die ökonomische Globalisierung gab dem Marxismus eine neue Chance in Inter-
nationalen Beziehungen, Globalisierung wurde als Spezialität von Marx aner-
kannt. Aber die Formulierung einer einheitlichen marxistischen Theorie gelang 
wieder nicht. Robert W. Cox hatte mit dem Studium transnationaler Produktions-
beziehungen ein genuin marxistisches Thema aufgegriffen (Production, Power, 
and World Order : Social Forces in the Making of History. – New York 1987) und
zugleich Impulse für eine kritische Theorie der Internationalen Beziehungen gege-
ben. Beide Teile des Programms sind nie zueinandergekommen. Auch in Cox‘ 
Abwanderung zur Zivilisationsanalyse zeigt sich die Instabilität des Marxismus in
den Internationalen Beziehungen; Approaches to World Order. – Cambridge 
1996; The Political Economy of a Plural World : Critical reflections on Power, 
Morals and Civilization. – London 2002. Vgl. den repräsentativen neo-
gramscianischen Sammelband: Gramsci, Historical Materialism and International 
Relations / ed. by Stephen Gill. – Cambridge 1993. Eine parallele Erscheinung
sind die Geschichten transnationaler Klassen. Kees van der Pijl begann mit Ana-
lysen des transnationalen Kapitalismus (The Making of an Atlantic Ruling Class. –
London 1984; Transnational Classes and International Relations. – London 1998)
und endet mit einem Versuch „Weisen der Außenbeziehungen“ in Analogie zu 
marxistischen Produktionsweisen zu identifizieren (Modes of Foreign Relations 
and Political Economy. – London 2007-2014). Marx wird dabei zum Paten eines
recht unbestimmten Historismus. Die marxistische Globalisierungsforschung ist 
keine einheitliche Schule geworden. Die einen sehen den von Marx angekündig-
ten globalen Kapitalismus gekommen (William I. Robinson, A Theory of Global
Capitalism : Production, Class, and State in a Transnational World. – Baltimore,
Md. 2004), andere einen US-zentrierten Neoimperialismus (Ellen Meiksins Wood, 
Empire of Capital. – London 2003; Hannes Lacher, Beyond Globalization : Capi-
talism, Territoriality and the International Relations of Modernity. – London 2006). 
Ein repräsentativer Sammelband dieser Debatten: Historical Materialism and
Globalization / ed. by Mark Rupert and Hazel Smith. – London 2002. Die marxisti-

593

https://doi.org/10.5771/9783748931645-438 - am 20.01.2026, 00:25:22. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748931645-438
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


sche Spezialität innerhalb dieser auch von Nicht-Marxisten geteilten Ratlosigkeit ist
die besondere Ratlosigkeit, daß Staaten im globalen Kapitalismus hätten verge-
hen müssen. Ein Versuch eine Theorie der Globalisierung im Felde „neuer Marx-
Lektüren“ zu konstruieren: Tony Smith, Globalisation : a Systematic Marxist 
Account. – Leiden 2006, Neuausgabe Chicago, Ill. 2009 (Marx‘sche Kategorien 
können nicht erklären, warum der Weltkapitalismus sich geändert haben soll, 
gerade der Prophet der Globalisierung kann für marxistische Debatten über Glo-
balisierung keine Autorität mehr sein). 

Die jüngste Welle marxistischer Internationaler Beziehungen hat Anleihen bei
Gramsci durch Anleihen bei Trotzki ersetzt. Trotzkis Erklärung, daß die Entwick-
lung in einem Land von seiner Umwelt abhängig ist (übrigens eine gut bekannte
Idee von Kautsky) wird zur Formel U&CD (Uneven and Combined Development)
verdichtet. Eine stabile Verwendung der Formel ist wieder nicht geglückt. Justin
Rosenberg, ein Kritiker der Globalisierungstheorien, versucht Marxismus in die 
britische Suche nach dem Wesen „des Internationalen“ einzubringen; territoriale 
Differenz wird Grundlage jeder Sozialwissenschaft, entsprechend wird jede Art 
historischer Soziologie für die Internationalen Beziehungen brauchbar. Dagegen
besteht Alex Callinicos darauf, daß allein der Kapitalismus die Vielzahl im Staa-
tensystems erklären kann, auch wenn der Realismus das zu seinem Spezialthe-
ma erklären möchte; hinter U&CD steht bei Callinicos Lenin: die relative Stärke 
der Staaten ändert sich dauernd, weil der Kapitalismus dynamisch ist. Gemein-
sam haben beide Ansätze: Die Frage der Unvereinbarkeit der beiden Logiken von 
Staatenwelt und Gesellschaftswelt zeigt das fortdauernde Dilemma des Verhält-
nisses von Marxismus und Internationale Beziehungen. 

Vgl. Justin Rosenberg, Why is There No International Historical Sociology?,
in: European Journal of International Relations 12 (2006) 307-340; Marxism 
and World Politics : Contesting Global Capitalism / ed. by Alexander Anievas. 
– London 2010 (repräsentativer Sammelband dieser Debatte); Axel Callinicos, 
Imperialism and Global Political Economy. – Cambridge 2009; Justin Rosen-
berg, Basic Problems in the Theory of Uneven and Combined Development,
Pt. II: Uneveness and Political Multiplicity, in: Cambridge Review of Interna-
tional Affairs 23 (2010) 165-189; Andrew Davenport, Marxism in IB : Condem-
ned to a Realist Fate?, in: European Journal of International Relations 19
(2011) 27-48 (Überblick und Urteil, daß das Problem des Marxismus mit dem 
Realismus nicht gelöst wurde). Vielleicht sollten wir John M. Hobson vertrau-
en, der den Marxisten rät, wie andere Theorieansätze auch, unverschämter 
reduktionistisch zu sein; nur als Historischer Materialismus könne der Mar-
xismus den Internationalen Beziehungen nützen (To Be or Not to Be a Non-
Reductionist Marxist : Is this the Question?, in: Marxism and World Politics
a.a.O. S. 110-124). 

Die Instabilität der marxistischen Tradition zeigt sich auch daran, daß der In-
halt von Monographien zur Gesamtgeschichte marxistischer Internationaler
Beziehungen und der Marxismus-Kapitel in Überblicken über Theorien der
Internationalen Beziehungen kaum vorhersehbar ist. Vgl. Tony Thorndike,
The Revolutionary Approach : the Marxist Perspective, in: Approaches and 
Theory in International Relations / ed. by Trevor Taylor. – London 1978. – S. 54-

594

https://doi.org/10.5771/9783748931645-438 - am 20.01.2026, 00:25:22. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748931645-438
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


99 (Imperialismus, Dependenz, Weltsystem und ein Appell, Marxismus als Analy-
se transnationaler Klassenbeziehungen zu beginnen); Vendulka Kubálková/Albert
A. Cruickshank, Marxism and International Relations. – Oxford 1985, 2. Aufl.
1989 (Marx/Engels, Imperialismus/Nation, Gramsci, Wallerstein und einige 
Professoren, die gewiß keine Marxisten sind); Andrew Linklater, Beyond Rea-
lism and Marxism : Critical Theory and International Relations. – Basingstoke 
1990 (Marx, Nationalismus, Imperialismus, Ungleiche Entwicklung, Weltsys-
tem, Staatstheorien); Chris Brown, Marxism and International Ethics, in: Tradi-
tions of International Ethics / ed. by Terry Nardin and David R. Mapel. –
Cambridge 1992. – S. 225-249 (kann nicht recht zeigen, warum es seinen
Beitrag gibt); Hazel Smith, Marxism and International Relations Theory, in: 
Contemporary International Relations : a Guide to Theory / ed. by A. J. R. 
Groom and Margot Light. – London 1994. – 142-155 (Marx und eine gute Lite-
raturliste der 1970er bis 1990er Jahre mit „isolated contributions in the various 
sub-fields of IR from scholars who have been influenced, favourably or other 
way, by Marxist theory“); Andrew Linklater, Marxism, in: Scott Burchill/Andrew 
Linklater, Theories of International Relations. – Basingstoke 1996. – S. 119-
144 (Grundkurs Marxismus, dazu Lenin, Cox, Habermas und – Linklater);
Benno Teschke, Marxism, in: Oxford Handbook of International Relations / ed.
by Christian Reus-Smit and Duncan Snidal. – Oxford 2008. – 163-187 (etwas
Marx und Engels, dazu Imperialismus, Wallerstein, Cox, Globalisierung und –
Teschke); Nicholas Rengger, The Ethics of Marxism, in: ebd. S. 188-200 
(auch er kann nicht recht zeigen, warum es seinen Beitrag gibt); Mark Rupert, 
Marxism and Critical Theory, in: International Relations Theories / ed. by Tim 
Dunne ... – 2. Aufl. – Oxford 2010. – S. 157-176 (Grundkurs Historischer
Materialismus, dazu Wallerstein und Cox); Stephen Hobden/Richard Wyn
Jones, Marxist Theories of International Relations, in: The Globalization of 
World Politics / ed. by John Baylis and Steve Smith. 6. Aufl. – Oxford 2013. –
141-154 (Grundkurs Produktionsverhältnisse, dazu Lenin, Wallerstein, Cox, 
Habermas, Rosenberg; 1997 hatte es übrigens nur einen Beitrag über Waller-
stein gegeben, aus dem sich dieser Beitrag allmählich entwickelt hat); Andrew
Davenport, The Marxist Critique of International Political Theory, in: The
Oxford Handbook of International Political Theory / ed. by Chris Brown and
Robyn Eckersly. – Oxford 2018. – S. 652-663 (Marx, Imperialismus, Weltsystem,
Neo-Gramsianismus). Theorien der internationalen Beziehungen / hrsg. von
Siegfried Schieder und Manuela Schindler. – 3. Aufl. – Opladen 2010 hat ehr-
licher kein Kapitel „Marxismus“, sondern Beiträge zu Imperialismustheorie, 
Weltsystemtheorie, Neo-Gramscianismus. Inzwischen haben es marxistische 
Internationale Beziehungen auch in ein Marxismus-Handbuch geschafft: 
Frédérick Guillaum Dufour, Historical Materialism and International Relations,
in: Critical Companion to Contemporary Marxism / ed. by Jacques Bidet and 
Stathis Kouvelakis. – Brill 2008. – S. 453-470 (Cox und neuere Dozenten in
Sussex). In Historisch-kritisches Wörterbuch des Marxismus (Hamburg 1994-)
gibt es bisher die einschlägigen Artikel Frieden, Geopolitik, Imperialismus,
Internationale Beziehungen, Kosmopolitismus, Krieg, Krieg und Frieden,
Menschheit, Militarismus.

595

https://doi.org/10.5771/9783748931645-438 - am 20.01.2026, 00:25:22. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748931645-438
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


MEW = Marx Engels Werke 1956-1968, 39 Bände mit Ergänzungsbänden, teil-
weise mit späteren Neubearbeitungen (alle Beiträge in deutscher Sprache)
MEGA = Marx-Engels-Gesamtausgabe seit 1975, geplant 114 Bände in noch
mehr Teilbänden, bisher sind 68 Bände erschienen (alle Beiträge in Originalspra-
che). Nicht zu verwechseln mit der ersten MEGA (Historisch-kritische Gesamt-
ausgabe) 1927-1935, deren Fortführung an Hitler wie Stalin scheiterte.

Engels
Umrisse zu einer Kritik der Nationalökonomie, in: Deutsch-Französische
Jahrbücher. – Paris 1844
MEW  1, 499-524; MEGA I/3, 464-494
Die Nationalökonomie ist aus Neid und Habgier der Kaufleute entstanden, Han-
delseifersucht brachte auch die Kriege der Neuzeit. Die Nationalökonomie des
18. Jahrhunderts erklärte, dem fortgeschrittenen Bewußtsein entsprechend, „den 
Handel für ein Band der Freundschaft und Einigung zwischen Nationen wie zwi-
schen Individuen.“ Aber mit dem Zurücktreten der kleinlichen Lokal- und National-
rücksichten konnte „der Kampf unserer Zeit ein allgemeiner, menschlicher wer-
den.“ Theoretisch ist Handelsfreiheit keine Lösung. Die Theorie muß entweder
mit Friedrich List zur Restauration des Merkantilsystems zurückschreiten (Engels 
Angriffe auf die Nationalökonomie als bloße Privatökonomie sind ein List-Plagiat) 
oder mit den Sozialisten zur Aufhebung des Privateigentums voranschreiten. Die 
liberale Ökonomie hat die Völker verbrüdert und die Kriege vermindert. Der Preis 
war hoch: statt der kleinen Monopole konnte das große Monopol, das Eigentum,
frei und schrankenlos wirken. Die Enden der Erde wurden zivilisiert, nur um neu-
es Terrain für die Entfaltung der Habsucht zu finden; die Kriege wurden vermin-
dert um „den ehrlosen Krieg der Konkurrenz auf die höchste Spitze zu treiben!“ 
(Konkurrenz ist „das raffinierte Recht des Stärkeren“.) Mit Auflösung aller Sonder-
interessen wurde der Weg gebahnt zu dem großen, kommenden Umschwung, 
„der Versöhnung der Menschheit mit der Natur und mit sich selbst.“ Die kommu-
nistische Ökonomie wird zu Gemeindeentscheidungen über Produktion führen.
Die Ökonomie der Konkurrenz führt zu organisierter Vernichtung überzähliger
Menschen, schlimmer als alle Kriege und Schrecken des Merkantilismus. 

Marx/Engels
Die deutsche Ideologie, I. Feuerbach, Manuskript 1845-1846, erstmals veröf-
fentlicht 1932.
MEW 3, 17-77=MEGA I/5, 4-139
Die universelle Entwicklung der Produktivkräfte ist mit Entwicklung eines univer-
sellen Verkehrs der Menschen verbunden. Der Kommunismus kann nur gemein-
same Tat der herrschenden Völker („auf einmal“ und gleichzeitig) sein (MEGA 37-
39=MEW 34-35). 
Der Weltmarkt befreit die Individuen ihren von lokalen und nationalen Schranken, 
schafft aber ihre Abhängigkeit und verwandelt die Produktivkräfte in Destruk-
tionskräfte. Nur die internationale Revolution kann die Auflösung aller Klassen 
und Nationalitäten bringen. Die Mißachtung der materialistischen Geschichtsdeu-
tung isoliert die Deutschen von der französischen und englischen Entwicklung.
National können die Folgen des Weltverkehrs nicht bewältigt werden (MEGA 41-
54=MEW 37-41).

596

https://doi.org/10.5771/9783748931645-438 - am 20.01.2026, 00:25:22. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748931645-438
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


Solange das Lokale vorherrscht, bestimmen Zufälle die Weltgeschichte (z.B. Bar-
bareneinfällen). Weltverkehr und Industrie sichern die Produktivkräfte. Die mer-
kantilistische Konkurrenz der Nationen und Handelskampf werden vom Weltmarkt
der universalisierten Konkurrenz abgelöst. Erst die große Industrie erzeugt die 
Weltgeschichte, indem sie jede zivilisierte Nation und jedes Individuum von der
ganzen Welt abhängig macht. Sie vernichtet naturwüchsige Ausschließlichkeit
einzelner Nationen und (durch gleiche Klassensysteme) Besonderheit der einzel-
nen Nationalitäten. Die Bourgeoisie behält noch besondere nationale Interessen,
das Proletariat hat bereits in allen Nationen dasselbe Interesse, die Nationalität
ist bei ihm bereits vernichtet (MEGA 81-89=MEW 56-60).
Alle Kollisionen (Klassenkämpfe) kommen aus dem Widerspruch von Produk-
tionskräften und Verkehrsform. Es ist aber nicht nötig, daß der Widerspruch, der 
zu Kollisionen in einem Land führt, in diesem Land voll entwickelt sein muß. Auch
die internationale Konkurrenz zwischen Ländern mit mehr oder weniger entwickel-
ter Industrie kann einen solchen Widerspruch erzeugen: deutsche Handwerker 
werden durch die englische Konkurrenz zu Proletariern (MEGA 90=MEW 73).
Die Entwicklung in einzelnen Lokalitäten, Stämmen, Nationen beginnt unabhän-
gig von den anderen, die verschiedenen Stufen und Interessen werden nie voll-
ständig überwunden und schleppen sich neben dem siegreichen Interesse fort 
(MEGA 104-106=MEW 72-73).
Die deutsche Kritik hat den Standpunkt der Philosophie nie verlassen und nie
begriffen, daß der Verkehr zwischen Individuen von der Produktion bestimmt ist. 
So werden Gewalt, Krieg, Plünderungen, Raub für den Antrieb der Geschichte
gehalten. Für die erobernden Barbaren der Völkerwanderung war Krieg noch eine
regelmäßige Verkehrsform (MEGA 106-107=MEW 23).
Die europäische Entwicklung von Grundadel und Städten hatte ein Bedürfnis zur
Zusammenfassung in größeren Staaten zur Folge (MEGA 129-134=MEW 21-25).
NB: Deutsche Ideologie ist ein gescheitertes Publikationsvorhaben, dem die End-
redaktion fehlt; gerade I. Feuerbach ist nur eine Ansammlung von Textstücken
verschiedener Herkunft. Thema der geplanten Publikation war Kritik der idealisti-
schen Reste im Linkshegelianismus, nicht internationale Beziehungen. Die weni-
gen Textpassagen, die in der Diskussion über marxistische internationale Bezie-
hungen eine so große Rolle gespielt haben, sind über den ganzen Text verteilt. 
Die Fassung in MEW war ein Versuch, den Text wie ein Druckmanuskript aussehen
zu lassen, die Fassung in MEGA versucht die Manuskriptsituation wiederzugeben.
Die Texte sind dieselben, ihre Reihenfolge in MEW und MEGA ist verschieden.  

Marx/Engels
Manifest der Kommunistischen Partei. – London 1848
MEW  4, 459-493, vorgesehen für MEGA I/6
1 Bourgeois und Proletarier
Die unveränderte Beibehaltung der Produktionsweise war Existenzbedingung 
früherer industrieller Klassen, die der Bourgeoisie ist ständige Umwälzung der
Produktion. „Das Bedürfnis nach einem stets ausgedehnteren Absatz für ihre
Produkte jagt die Bourgeoisie über die ganze Erdkugel. Überall muß sie sich ein-
nisten, überall anbauen, überall Verbindungen herstellen.“ Der Weltmarkt hat
Produktion und Konsumtion aller Länder kosmopolitisch gestaltet, nationale 
Industrien und Bedürfnisse verschwinden. „An die Stelle der alten lokalen und 
na-tionalen Selbstgenügsamkeit und Abgeschlossenheit tritt ein allseitiger Ver-

597

https://doi.org/10.5771/9783748931645-438 - am 20.01.2026, 00:25:22. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748931645-438
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


kehr, eine allseitige Abhängigkeit der Nationen voneinander.“ Das gilt auch für
geistige Erzeugnisse, nationale Einseitigkeit und Beschränktheit werden unmög-
lich. Die Bourgeoisie reißt auch die barbarischen Nationen in die Zivilisation. Wie 
das Land von der Stadt abhängig wurde, werden Bauernvölker von Bourgeoisvöl-
kern, der Orient vom Okzident abhängig. Das Proletariat muß in jedem Land „zu-
erst mit seiner eigenen Bourgeoisie fertig werden.“ Dieser Kampf ist damit der Form 
nach ein nationaler, nicht aber dem Inhalt nach (es ist überall derselbe Kampf).
2 Proletarier und Kommunisten
Ironische Abfertigung der Vorwürfe gegen die Kommunisten: nicht sie schaffen 
Eigentum, Familie, Religion ab, die bürgerliche Gesellschaft hat sie bereits für die 
meisten abgeschafft. Auch das Vaterland schaffen nicht die Kommunisten ab,
Arbeiter haben kein Vaterland. Sie müssen sich erst die politische Herrschaft
erobern, zur nationalen Klasse werden, sich als Nation konstituieren. Die nationa-
len Absonderungen und Gegensätze verschwinden bereits durch Entwicklung der
Bourgeoisie, Weltmarkt, Gleichförmigkeit der Produktion, endgültig durch die
Herrschaft des Proletariats. „Vereinigte Aktion, wenigstens der zivilisierten Län-
der, ist eine der ersten Bedingungen seiner Befreiung.“ Mit dem Klassengegen-
satz innerhalb der Nationen fällt die Feindschaft zwischen den Nationen.
NB: Das Manifest der Kommunistischen Partei wurde im Auftrag des Bundes der 
Kommunisten Oktober bis Dezember 1847 geschrieben. Der Entwurf von Engels
(Grundsätze des Kommunismus, MEW 4, 361-380, vorgesehen für MEGA I/6) ist
konkreter: Die globale Bourgeoisie ist die englische; die halb-barbarischen Län-
der, die revolutioniert werden oder sich selbst revolutionieren müssen, sind Indien
und China. Die gemeinsame kommunistische Revolution der zivilisiertesten Staa-
ten wird verschieden nach den einzelnen Ländern verlaufen: in England am 
raschesten und leichtesten, in Deutschland am langsamsten und schwierigsten.
Sie wird auf die übrigen Länder wirken und deren Entwicklung beschleunigen.

Marx
Die britische Herrschaft in Indien, in: New York Daily Tribune 25. Juni 1853
MEW  9, 127-133; MEGA I/12, 166-173
Die indische Geschichte ist eine Geschichte von Fremdherrschaften. Das von
den Briten gebrachte Elend ist aber andersartig und unendlich qualvoller. Die
Briten haben das Gebäude der indischen Gesellschaft niedergerissen, ohne daß 
ein Neuaufbau erkennbar wird. Die indische Dorfgemeinde konnte der kombinier-
ten Wirkung von Dampf und Freihandel nicht widerstehen. Dieses Elend ansehen 
zu müssen, widerstrebt menschlichen Empfinden, aber es ist auch Befreiung von
Despotismus, Aberglauben und Isolation. Die englischen Motive sind eigennützig,
die Methoden dumm. Aber entscheidend ist, „ob die Menschheit ihre Bestimmung 
erfüllen kann ohne radikale Revolutionierung der sozialen Verhältnisse in Asien.“
Diese Zerstörungen sind das unbewußte Werkzeug der Geschichte.
Zur Beurteilung muß man den Brief von Marx an Engels 14. Juni 1853 (MEW 28, 
266-267=MEGA III/6, 198) heranziehen: Dieser Artikel sollte die Leser der NYDT
schockieren, die nichts davon wissen wollen, daß Zentralisation und Industriali-
sierung in der Dialektik der kapitalistischen Entwicklung notwendig sind. 

Marx
Die künftigen Ergebnisse der britischen Herrschaft in Indien, in: New York 
Daily Tribune 8. August 1853

598

https://doi.org/10.5771/9783748931645-438 - am 20.01.2026, 00:25:22. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748931645-438
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


MEW  9, 220-226; MEGA I/12, 248-253
England hat in Indien eine doppelte Mission: Zerstörung der asiatischen Gesell-
schaftsordnung und Schaffung einer westlichen Gesellschaftsordnung. Armee, 
Presse, Agrarpacht, eine europäische erzogene Beamtenschicht, Eisenbahnen 
und Dampfschiffe sind Instrumente dieser Modernisierung. Eine moderne Industrie
wird folgen. Das wird dem Großteil der indischen Bevölkerung weder Freiheit brin-
gen noch seine soziale Lage verbessern. Nötig ist eine Revolution des englischen
Proletariats oder der Inder. Marx erwartet diese Revolution „in mehr oder weniger 
naher Zukunft“. Das Kapital zerstört die traditionelle Wirtschaft, aber es schafft 
durch Weltverkehr und Entwicklung der Produktivkräfte eine neue Welt. Erst
wenn die Revolution die Ergebnisse der bürgerlichen Epoche gemeistert und „der 
gemeinsamen Kontrolle der am weitesten fortgeschrittenen Völker unterworfen
hat“, wird der Fortschritt „nicht mehr jenem scheußlichen heidnischen Götzen 
gleichen, der den Nektar nur aus den Schädeln Erschlagener trinken wollte.“  

Marx
Das Kapital. – Hamburg : Meissner,   1867-1894. – 3 Bde.
Band 1. – Der Produktionsprozess des Kapitals
MEW  23; MEGA II/5
Kap. 24 Die sogenannte ursprüngliche Akkumulation
„Ursprüngliche Akkumulation“ (eine Übersetzung von Adam Smith’ „previous ac-
cumulation“) ist Akkumulation, die nicht Resultat der kapitalistischen Produktion
ist, sondern ihr Ausgangspunkt. Bei Smith kommt das ursprüngliche Kapital aus 
Fleiß, das Proletariat aus Faulheit. Tatsächlich kommt der Kapitalismus aus Blut 
und Feuer, aus dem Vordringen gegen selbständige Handwerker und gegen
Feudalherren. Der Kolonialismus von der Eroberung Amerikas bis zu den Opium-
kriegen gegen China wird knapp erwähnt. „Die Gewalt ist der Geburtshelfer jeder
alten Gesellschaft, die mit einer neuen schwanger geht. Sie selbst ist eine öko-
nomische Potenz.“ Das Protektionssystem ist ein Kunstmittel, um Fabrikanten zu
produzieren und unabhängige Handwerker zu enteignen. Das geht gegen das
eigene Volk und gegen abhängige Nebenländer. Kinderarbeit und Sklavenhandel 
sind Höhepunkt dieses Systems. Aber die Phase des Kleineigentums kann nicht
künstlich erhalten werden. Verglichen mit der Expropriation des zersplitterten
Privateigentums wird die Expropriation der Expropriateure ein kurzer Prozeß sein.
Band 3. – Der Gesamtprozess der kapitalistischen Produktion
MEW  25; MEGA II/15
Kap. 20 Geschichtliches über das Kaufmannskapital
Das erste Kapital war Kaufmannskapital, Händler und Handelsnationen waren 
Fremdkörper in einer noch anders organisierten Produktionsweise. Dieses Kapital
begann als Plünderung: Seeraub, Sklavenraub, Unterjochung in Kolonien. Aber 
Handel führt zur Produktion für den Tausch und „vermannigfacht und kosmopo-
liert“ diese Produktion. Der Handel löst ältere Produktionsweisen auf. In der Mo-
derne bedeutet das: Weltmarkt und Produktion für den Weltmarkt. Es folgt eine 
Fortschreibung der Aufsätze der 1850er Jahre: Das englische Kapital gestaltet
Indien und China um. In China fehlt die politische Einwirkungsmöglichkeit, in Indien
führte die politische Macht nur zu absurden Experimenten, um die ländliche Eigen-
tumsordnung zur Imitation der englischen zu machen.

599

https://doi.org/10.5771/9783748931645-438 - am 20.01.2026, 00:25:22. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748931645-438
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


Engels
Herrn Eugen Dührings Umwälzung der Wissenschaft, in: Vorwärts 3. Januar
1877 bis 7. Juni 1878
Buchausgabe: Leipzig : Genossenschafts-Buchdruckerei, 1878
MEW  20, 1-303; MEGA I/27
2. Abschnitt: Politische Ökonomie, II-IV Gewaltstheorie
II Mit „Gewaltstheorie“ ist Dührings Primat des Politischen über das Öko-
nomische gemeint. Damit Gewalt ökonomisch genutzt werden kann, muß ein
gewisser ökonomischer Stand erreicht sein (die Sklaverei in den Vereinigten 
Staaten beruht weniger auf Gewalt als auf der englischen Baumwollindustrie). 
Raub, Gewalt, Staat „oder irgendwelche politische Einmischungen“ erklären kapi-
talistische Verhältnisse nicht. Was der Feudalismus noch versuchen konnte, 
widerspricht den Gesetzen des Kapitalismus. Die bürgerliche Revolution verbannt
die Politik aus der Wirtschaft. Bei Engels wird Kapitalismus zum Hochkapitalis-
mus ohne Staatsintervention, das Proletariat ist rein ökonomisch geschaffen.
Aber die Bürger glauben wie Dühring, daß der Kapitalismus mit Gewalt zu retten 
ist.
III Gewalt kann nicht am Beginn der Geschichte stehen, weil die Waffen
erst geschaffen werden müssen. „Nichts ist abhängiger von ökonomischen Vor-
bedingungen als gerade Armee und Flotte.“ Seit der Französische Revolution hat 
sich die Kampfweise völlig verändert, mit dem Deutsch-Französischen Krieg ist
ein Höhepunkt der Kampfkraft erreicht, der nicht überschritten werden kann. Alle
Staaten sehen sich gezwungen auf das Niveau Preußens nachzurüsten. „Der 
Militarismus beherrscht und verschlingt Europa.“ Aber dieser Militarismus wird an
seiner eigenen Entfaltung untergehen. Die Staaten können die finanzielle Belastung
nicht dauerhaft tragen. Das aus Arbeitern gebildete Heer wird Volksheer, sobald
das Volk einen politischen Willen entwickelt. Diese Verwandlung wird der Sozia-
lismus schaffen. Die Kampfweise ist von der materiellen Lage abhängig. Nur die 
Französische Revolution konnte das Massenheer schaffen. Mehr beachtet En-
gels technische Entwicklungen: Industrie, Hinterlader, stärkere Schiffe und Artille-
rie. Auf den Kriegsschiffen ist der Mann der Wirtschaft, der Ingenieur, wichtiger
geworden als der Mann der „unmittelbaren Gewalt“, der Kapitän.
IV Auch bei Engels ist Gewalt früh („Der Krieg ist so alt, wie die gleichzeiti-
ge Existenz mehrerer Gemeinschaftsgruppen nebeneinander“), darf aber nie
Ökonomie erklären. Versklavung von Kriegsgefangenen, muß aus der Ökonomie,
nicht aus dem Krieg erklärt werden. Alle Gewalt hatte ursprünglich eine ökonomi-
sche, gesellschaftliche Funktion. Wenn Gewalt die ökonomische Entwicklung
behindert, unterliegt die Gewalt. Für Dühring ist Gewalt Erbsünde der Geschichte, 
für Marx Geburtshelferin neuer Gesellschaftsformen. Dührings Kritik der Gewalt 
kann revolutionäre Gewalt nicht begreifen.
Engels plante 1887/88, die Gewaltstheorie um einen Text Die Rolle der Gewalt in
der Geschichte zu vermehren (das Fragment posthum u.d.T. Gewalt und Öko-
nomie bei der Herstellung des neuen Deutschen Reichs, in: Neue Zeit 14/1
(1895-96), MEW 21, 405-465=MEGA I/31, 66-116). Er will zeigen, „weshalb die
Politik von Blut und Eisen zeitweilig Erfolg haben mußte und weshalb sie schließ-
lich zugrunde gehen muß.“ Eine Apologie der großen Nationalstaaten als Vorbe-
dingung des Kapitalismus und „des harmonischen internationalen Zusammenwir-

600

https://doi.org/10.5771/9783748931645-438 - am 20.01.2026, 00:25:22. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748931645-438
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


kens der Völker, ohne welches die Herrschaft des Proletariats nicht bestehen 
kann.“

Engels
Der Ursprung der Familie, des Privateigentums und des Staates : im Anschluß 
an Lewis H. Morgan’s Forschungen. – Hottingen-Zürich : Verl. der Schweizeri-
schen Volksbuchhandlung, 1884
MEW 21, 25-173; MEGA I/29
Engels preist die ursprüngliche Stammesverfassung für ihre Kindlichkeit und Ein-
fachheit: Ohne Soldaten, Polizisten, Adel, Könige, Richter, Gefängnisse. Sie
mußte untergehen, weil sie auf den Stamm beschränkt war. Außerhalb des
Stammes herrschte Krieg „mit der Grausamkeit, die den Menschen vor den übri-
gen Tieren auszeichnet und die erst später gemildert wurde durch das Interesse.“ 
Die ursprünglichen sittlichen Zustände des inneren Friedens wurden zerstört
durch niedrige Interessen: Habgier, Genußsucht, Geiz, Raub am Gemeinbesitz.
Das prägt die Klassengesellschaft für Jahrtausende. Die römische Entwicklung 
bedeutet Zerstörung von Nationalunterschieden. Die germanische Zerstörung des
Römischen Reiches ist ein Neubeginn, weil er zu Nationen führte. Privatbesitz 
und Besitzunterschiede sprengten die Stammesordnung. Heerführer wurden zu
Königen, weil Reichtum Habgier bringt und Habgier Krieg. Der Krieg, der als 
Rache und nötige Ausdehnung begonnen hatte, wurde Raub. Der Staat folgt bei
Engels aber nicht aus dem Krieg, sondern aus der Beherrschung von Klassenge-
gensätzen (er wird mit den Klassen verschwinden). In einem dritten, noch mehr
kondensierten Überblick über diese Entwicklung kommt der Krieg gar nicht mehr 
vor, nur die schmutzige Habsucht.

Engels
Kann Europa abrüsten? in: Vorwärts 1.-10. März 1893
MEW 22, 369-399; MEGA I/32, 209-233
Seit 25 Jahren überfordert die wechselseitige Aufrüstung die Staaten. Die volle 
Ausschöpfung des Wehrpotentials ist von chauvinistischer Phantasie zur Wirk-
lichkeit geworden. Die allgemeine Wehrpflicht muß bleiben, aber die Länge des
Militärdienstes (und damit die Offensivkraft der Heere) kann durch internationale
Festsetzung zwischen den Großmächten des Kontinents geregelt werden. 
Deutschland könnte durch eine Initiative Ansehen erlangen, Frankreich durch ihre 
Ablehnung verlieren. Den nächsten Krieg entscheidet die Fähigkeit der engli-
schen Flotte, Lebensmittelblockaden zu verhängen. Das wichtigste wird sein, von 
England nicht als bellizistische Macht angesehen zu werden.

Bloom, Solomon F.
The World of Nations : a Study of the National Implications in the Work of 
Karl Marx. – New York : Columbia Univ. Pr., 1941. – 225 S.
Marx geht von der Homogenität der Menschheit aus, die immer neue Differenzen
produziert. Eine systematische Theorie der „subdivisions of mankind“ hat er nicht,
aber Material dafür. Nation ist ein Staat, dessen Gesellschaft als ein arbeitsteili-
ges Ganzes bildet. Kleinere ethnische Gruppen können nur in größeren Gesell-
schaften funktionieren. In der Gegenwart werden die einst gegeneinander abge-
schotteten Gesellschaften durchlässig. Dazu gehört auch die übernationale
Zusammenarbeit des Proletariats. Marx und Engels wenden sich gegen die Idee

601

https://doi.org/10.5771/9783748931645-438 - am 20.01.2026, 00:25:22. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748931645-438
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


Proudhons, daß Nationen ein veraltetes Vorurteil seien (sie wittern im Antinatio-
nalismus französische Hegemonieansprüche). Selbstbestimmungsrecht spielt
keine Rolle. Um Staaten zu werden sind einige Nationen zu klein, andere zu wenig 
entwickelt. Es gibt kein grundsätzliches Recht für oder gegen Eroberung. Wenn
ein Land sich nicht selber entwickeln kann, wird es besser von einem anderen
entwickelt (später zweifelt Marx freilich an den Leistungen des britischen Imperia-
lismus). Ein einheitliches Nationalinteresse kann es wegen Klassengegensätzen
nicht geben. Aber die Produktionsverhältnisse bestimmen jeweils eine führende 
Klasse, die unterstützt werden muß. Auch nach dem Sieg des Proletariats kann 
Bloom keine staatenlose Zukunft erkennen. Chauvinismus ist eine bourgeoise
Eigenschaft, Patriotismus aber eine mehr oder weniger natürliche Eigenschaft.
Der späte Marx sah den Nationalismus der Arbeiter, aber kann ihn theoretisch
nicht fassen. Marx war Internationalist: Es gibt verschiedene Wege zum Sozia-
lismus, aber keinen Sozialismus in einem Land. Europa kann früher sozialistisch 
werden als nicht-europäische Staaten. Marx war kein Kosmopolit: Neben zu klei-
nen Staaten verwarf er eine vage und amorphe Weltgesellschaft.

Silberner, Edmund
The Problem of War in Nineteenth Century Economic Thought. – Princeton,
N.J. : Princeton Univ. Pr., 1946. – S. 250-279 Marx and Engels
Silberner referiert die ökonomische Basis der Entwicklung des Militärs, Freihan-
del, Polemiken gegen Pazifismus, Sozialismus als Voraussetzung eines dauer-
haften Friedens, Engels späten Abrüstungsvorschlag. Marx und Engels sind mit 
liberalen Ansätzen einig, daß die ökonomischen Gesetze den Frieden fördern 
und internationale Organisation unnötig ist. Der Marxismus hat nicht zeigen kön-
nen, daß alle Kriege ökonomische Ursachen haben oder daß mit Abschaffung
des Privateigentums alle Kriege aufhören würden. Silberner kann sich Kriege 
sozialistischer Staaten leicht vorstellen (die Staatsklasse hat eigene Interessen, 
eine sozialistische Gesellschaft könnte eine weniger entwickelte sozialistische 
Gesellschaft ausbeuten). Die sozialistische Antwort, daß der Sozialismus weder
Nationen noch Staaten kennen wird, ist wertlos. Das wäre eine sehr ferne Zukunft
über die keine ernsthaften Aussagen gemacht werden können. Damit ist die Fra-
ge nach der Notwendigkeit internationaler Organisationen offen.

Coser, Lewis A.
Karl Marx and Contemporary Sociology, in: Lewis A. Coser, Continuities in
the Study of Social Conflict. – New York : The Free Pr., 1967. – S. 137-151
„Karl Marx is the classical theorist of social conflict.” Er beachtet die Folgen der
ungleichen Verteilung von Macht und knappen Ressourcen. Der Funktionalismus
hat Schwierigkeiten, den sozialen Wandel zu erklären; marxistische Soziologie 
hat Schwierigkeiten, die relative Stabilität zu erklären. Eine reife soziologische
Theorie muß versuchen, beide Ansätze zu integrieren. Marx verwarf utilitaristi-
sche Theorien der Maximierung des Selbstinteresses; er kann eher erklären, 
warum Menschen im Kampf kurzzeitige eigene Vorteile opfern für langzeitige
kollektive Lebenschancen. Klassenkampf entwickelt gemeinsame Interessen über
privates Selbstinteresse hinaus, er ist eine Form der gesellschaftlichen Steue-
rung. Marx sieht Selbstinteresse als Zerstörung des Klasseninteresses und damit
als Selbstzerstörung des Kapitalismus. Seine Annahmen über die Zukunft des
Kapitalismus können nicht mehr geteilt werden, aber wir müssen erforschen, wie

602

https://doi.org/10.5771/9783748931645-438 - am 20.01.2026, 00:25:22. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748931645-438
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


das soziale System durch Mobilisierung der Ausgebeuteten transformiert werden 
kann (die Aktualität will Coser am amerikanischen Rassenkampf zeigen).

Wette, Wolfram
Kriegstheorien deutscher Sozialisten : Marx, Engels, Lassalle, Bernstein,
Kautsky, Luxemburg ; ein Beitrag zur Friedensforschung. – Stuttgart (u.a.) :
Kohlhammer, 1971. – S. 22-101 Die Kriegstheorie von Karl Marx und Fried-
rich Engels
Die marxistische Kriegsursachentheorie ist gültig geblieben. Seit der Deutschen 
Ideologie sind alle Konflikte als Klassenkämpfe erkannt worden. Krieg ist die
gewaltsame Auseinandersetzung zwischen Klassen im nationalen und internatio-
nalen Raum oder die Fortsetzung der Klassenpolitik mit bewaffneter Gewalt. Der
Kern der marxschen Dialektik ist die Identifikation der Geschichte mit Kampf. Das 
muß nicht Gewalt und Krieg sein, aber schon Marx tendiert zur Identifikation mit 
bewaffnetem Kampf. In Engels’ Ursprung der Familie gibt es Kämpfe zwischen
klassenlosen Gesellschaften (was der Marxismus-Leninismus durch Umbenen-
nung zu „bewaffneten Zusammenstößen“ ausschließen will). Er unterstellt eine 
Grausamkeit, die erst durch ökonomische Interessen gemildert wird. Statt der
dafür nötigen Anthropologie hat er Zivilisationstheorie. Auch im Anti-Dühring sieht 
Wette ein „anthropologisches Defizit“. Bedingung des Friedens ist eine neue
Gesellschaft, die in jeder Nation von Arbeit bestimmt ist. Es gibt nur wenige Hin-
weise auf die Institutionen der Zukunft und zur Friedenssicherung (etwa interna-
tionale Organisation oder Weltstaat). Marx und Engels haben die Friedensbewe-
gung immer abgelehnt. Der Frieden kann allein mit dem Sozialismus kommen, 
die Internationale ist die einzige Friedensbewegung. 

Berki, R. N.
On Marxist Thought and the Problem of International Relations, in: World 
Politics 24 (1971-72) 80-105
Für den Marxismus ist die Existenz von Internationalen Beziehungen ein unlösba-
res Problem, denn er ist an die absolute Einheit der Menschheit gebunden. Er hat 
ein moralisches Argument gegen Unterschiede zwischen Gruppen. Berki fundiert
die marxistischen Internationale Beziehungen in der Analyse der Entfremdung 
(Philosophisch-ökonomischen Manuskripte 1844 und Die Heilige Familie 1845).
Marx’ Begriff des Gattungswesens ist so radikal, daß er Vorstellungen von inter-
nationalistisch und kosmopolitisch übersteigt. Alle Identitäten – Staat, Nation, 
Stamm, Familie, Klasse – sind als Separation von der Gattung verdächtig. Engels
versucht Urgesellschaft und Zukunftsgesellschaft zu identifizieren, in der moder-
nen Welt leben aber nicht getrennte gentes, sondern Gesellschaften in ökonomi-
scher Interdependenz. Während es Sinn macht, von Individuen Angleichung zu
fordern, können Nationen als unbewegliche, erdgebundene Wesen nicht ähnli-
chen Forderungen unterworfen werden. Darin unterscheiden sich kapitalistische
und sozialistische Staaten nicht. „As long as separate national identities exist, 
unity inevitably means hegemony.“ Das sozialistische Ideal ist entweder Hege-
monie (nicht mehr kapitalistisch, aber gewiß nicht „realization of a higher human
freedom“) oder eine Gemeinschaft unabhängiger Staaten (die den Kapitalismus 
überwunden haben, aber weiterhin „the birthmarks of capitalism“ tragen).

603

https://doi.org/10.5771/9783748931645-438 - am 20.01.2026, 00:25:22. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748931645-438
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


Freudenberg, Günter
Zur Theorie der Gewalt und des Gewaltwerdens der Theorie als Bedingung 
positiven Friedens im Werk von Karl Marx und Friedrich Engels, in: Frieden,
Gewalt, Sozialismus : Studien zur Geschichte der sozialistischen Arbeiter-
bewegung / hrsg. von Wolfgang Huber und Johannes Schwerdtfeger. –
Stuttgart : Klett, 1976 (Forschungen und Berichte der Evangelischen Stu-
diengemeinschaft ; 32) S. 11-87
Ziel des historischen Materialismus ist Emanzipation von Zwang und Gewalt.
Gewalt ist Mittel zu reaktionärer Verhinderung und zu revolutionärem Vorantrei-
ben der Geschichte. Theorie ist immer am Ziel der gewaltlosen Gesellschaft orien-
tierte Gewalttheorie. Gewalt ist alltäglich, ökonomisch, nicht bloß politisch. Es gibt 
für Marx keinen prinzipiellen Unterschied zwischen Kriegen im engeren Sinne 
und anderen Formen gesellschaftlicher Antagonismen. Frieden ist Überwindung
des Konkurrenzprinzips. Gewalt kann nur außerhalb der Naturwüchsigkeit legiti-
miert werden – als proletarische Revolution. Die Theorie des liberalen Rechts-
staates täuscht über die strukturelle Gewalt des Kapitalismus hinweg, die proleta-
rische Revolution ist Voraussetzung des positiven Friedens. 

Gallie, W. B.
Philosophers of Peace and War : Kant, Clausewitz, Marx, Engels and 
Tolstoy. – Cambridge (u.a.) : Cambridge Univ. Pr., 1978. – S. 66-99 Marx and
Engels on Revolution and War
Marx und Engels wissen, daß Krieg in verschiedenen Epochen Verschiedenes
bedeutet hat. Der Marxismus kann Krieg nicht generell als böse oder irrational
verwerfen, aber er kann in ihm keinen positiven Wert erkennen. Diese marxisti-
sche Position haben Marx und Engels in aktuellen Kriegen nicht vertreten. Gallie
findet in Anti-Dühring, Ursprung der Familie und in Fragmenten über griechische
Geschichte in Grundrisse nur Lippenbekenntnisse zur ökonomischen Determi-
niertheit, tatsächlich aber eine selbständige Dynamik des Krieges. Lange haben
Marx und Engels Revolutionen und Kriege kaum unterschieden. Engels späte
Schriften sind klarer. Er war der Legende der französischen Revolution von 
Volksheer und Volksaufstand gefolgt, hat dann aber gelernt, daß die Waffen des
Volksaufstandes psychologische Waffen sind. Ihre wahre Macht üben Sozialde-
mokraten nicht als Wähler, sondern als Soldaten aus. Engels kann aber nicht
erklären, wie Rekruten ein politischer Faktor sein können. Die Sozialisten haben 
Engels’ Argument nie getraut. Marx und Engels beurteilten jeden Krieg danach,
was er für die Revolution tut. 1914 hielt Lenin daran fest, während die Führer der
deutschen und französischen Sozialdemokratie dem späten Engels folgten, daß 
Kriege kein Sprungbrett zur Revolution sind. Die Hoffnung, traditionelle National-
gefühle für nicht-aggressive Milizen zu nutzen, scheiterte an der Angst vor der 
russischen Militärmacht. Lenin hält an der Vorstellung fest, daß Revolutionen und 
Kriege im Westen die Revolution in Rußland fördern (was Marx und Engels nie
glaubten). Der Marxismus scheiterte daran, die verschiedenen Rollen des Krie-
ges in der Geschichte zu erfassen. Engels hat davon etwas gespürt; Lenin nicht.

Pelczynski, Z. A.
Nation, Civil Society, State : Hegelian Sources of the Marxian Non-Theory of
Nationality, in: The State and Civil Society : Studies in Hegel’s Political Phi-

604

https://doi.org/10.5771/9783748931645-438 - am 20.01.2026, 00:25:22. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748931645-438
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


losophy / ed. by Z. A. Pelczynski. – Cambridge : Cambridge Univ. Pr., 1984.
– S. 262-278
Marx konnte die historische Bedeutung des Nationalismus nie erklären. Wie Hegel 
kennt er nur Staaten, die keine Gemeinschaften sind. Indem er der Ökonomie 
eine fundamentalere Bedeutung gibt, wird Hegels bürgerliche Gesellschaft wich-
tiger als Hegels Staat. Hegel verwarf den romantischen kulturellen Nationalismus,
versuchte aber im Staat einen institutionalistischen Ersatz zu bieten. Indem Marx 
diesen hegelschen Staat verwarf, hat er keinerlei Basis mehr für einen Nationen-
Begriff. Es bleibt nur ein kosmopolitischer Begriff vom Menschen und ein Staat 
zur Regulierung ohne sittliche Fundierung. Als Gemeinschaft bleibt das Klassen-
bewußtsein des Proletariats. Marx und Engels übersehen das Nationalgefühl
nicht. Es gibt Gründe, warum Polen und Iren zu unabhängigen Staaten werden
sollen. Aber der Nationalismus bestehender Nationalstaaten wie Großbritannien
und Frankreich wird abgetan. Dort soll sich das Proletariat zum Volk erklären.

Benner, Erica
Really Existing Nationalism : a Post-Communist View from Marx and Engels.
– Oxford : Clarendon Pr., 1995. – 266 S.
Marx und Engels haben Nationalismus als Form der Politik behandelt: Nationen
sind progressive Nationen. Proletarier haben kein Vaterland, weil sie keine pro-
gressive Politik machen können. Für Hegel ist die Welt zu groß und das individu-
elle Bewußtsein zu eng, Gruppenidentität wird Voraussetzung der Individualiden-
tität. Marx hat dieses hegelianische Konzept nie aufgegeben, hat aber keinen 
Grund, warum der Nationalstaat die Ebene der Gruppenidentität sein sollte.
Selbstbestimmung ist an Kampf für den Fortschritt geknüpft, in Europa wie in den 
Kolonien. Es gibt keine Rechtsansprüche auf nationale Unabhängigkeit, weil 
zählt, auf welche Weise der Nationalstaat konstituiert wird. Es gibt kein generelles 
Urteil über Nationalbewegungen, sondern Urteile, mit welchen Nationalbewegun-
gen sich Demokraten verbünden können. In seiner Arbeit in der Internationale hat
Marx begriffen, wie nationalistisch Arbeiter sein können und daß es keinen spon-
tanen Internationalismus gibt; aber er hat keine Analysen der nationalen Solidari-
tät der Arbeiter. Bei Marx ist nie klar, ob er die nationalen Rivalitäten oder die 
antirevolutionäre Zusammenarbeit der Bourgeoisien als größere Gefahr sah.
Engels sieht eine gewisse Eigenbewegung des Militarismus.

Münkler, Herfried
Der gesellschaftliche Fortschritt und die Rolle der Gewalt : Friedrich Engels 
als Theoretiker des Krieges, in: Marxismus : Versuch einer Bilanz / hrsg. 
von Volker Gerhard. – Magdeburg : Scriptum-Verl., 2001. – S. 165-191
Neudruck in: H. M., Über den Krieg : Stationen der Kriegsgeschichte im
Spiegel ihrer theoretischen Reflexion. – Weilerwist : Velbrück Verl., 2001. –
S. 149-172
Neudruck in: “... ins Museum der Altertümer” : Staatstheorie und Staatskri-
tik bei Friedrich Engels / hrsg. von Samuel Salzborn. – Baden-Baden :
Nomos Verl.-Ges., 2012. – S. 81-105 (Statsverständnisse ; 47)
Engels ist es nicht gelungen, die Geschichte des Krieges in Analogie zur Geschich-
te der Entfaltung der Produktivkräfte systematisch darzustellen. Marx schwebte 
die Abhängigkeit der Militärorganisation von der Waffentechnik vor, Engels 
kommt aber die Abhängigkeit von der politischen Verfaßtheit der Staaten dazwi-

605

https://doi.org/10.5771/9783748931645-438 - am 20.01.2026, 00:25:22. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748931645-438
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


schen. Engels Blick für Details hinderte ihn einen Anti-Dühring oder Ursprung der 
Familie für Militärwissenschaften zu schreiben. Haupthindernis war, daß Marx
und Engels Kapitalanalysen als Fundament für revolutionäre Erwartungen für 
ausreichend halten. Für Engels ist Technik entscheidend, der Kampfgeist primiti-
ver Völker bedeutet nichts mehr. Er ist auf die Entscheidungsschlacht fixiert.
Die sowjetische Militärdoktrin ist ihm gefolgt. Wie es zu einer friedlichen Ordnung 
kommen kann, wenn die Produktivkraftentfaltung immer mehr Vernichtungskapa-
zität bringt, hat Engels nicht gezeigt. Im Gegensatz zu Comte, Spencer, Schum-
peter erwartet er keinen kapitalistischen Frieden. Ihm bleibt nur der Übergang
zum Sozialismus. Laut Anti-Dühring bricht der Militarismus unter seiner eigenen 
Last zusammen. Das hat Engels nicht durchgehalten. Seine späte Hoffnung auf
Abrüstung hat nichts mit Theorie zu tun; ihm bleibt nur der Appell an die politische
Vernunft der Herrschenden (von denen er hofft, daß es bald Sozialdemokraten
sein würden). Bei Engels gibt es Kriege vor der Klassengesellschaft. Davon will
der Marxismus-Leninismus nichts wissen, weil sonst die Möglichkeit bliebe, daß 
es auch nach der Klassengesellschaft Kriege geben könnte. Zu einem umfassen-
den Kriegsbegriff ist Engels nicht gekommen.

Pradella, Lucia
Imperialism and Capitalist Development in Marx’s Capital, in: Historical 
Materialism 21 # 2 (2013) 117-147
In Das Kapital analysiert Marx weder eine nationale Wirtschaft noch ein abstrak-
tes Modell des Kapitalismus, sondern ein globalisierendes System in ständiger
Expansion. Er studiert den englischen Kapitalismus als ein koloniales System, die
britische Industrie, Irland und die Südstaaten der USA sind ein einziges ökonomi-
sches System. Die Vorstellung einer Nationalökonomie ist kaum noch angemes-
sen. Expansion gehört zum Wesen des Kapitals, aber es wird nicht von rein öko-
nomischer Akkumulation ausgegangen, Staatsinterventionen sind ein wesentli-
cher Teil der Akkumulation. Damit wird das Staatensystem Teil der Kapitalanaly-
se. Den Dualismus der modernen Staatstheorie von friedlichen internen und krie-
gerischen externen Aspekten teilt Marx nicht. Der Einheit der Akkumulation des 
Kapitals entspricht die Einheit der Arbeiterklasse in den verschiedenen Nationen.
Das Mißverständnis des „Marxismus“ geht auf die Interpreten der 2. Internationa-
le zurück, die in Kategorien von Nationalökonomien dachten, jedenfalls Industrie-
staaten und koloniale Welt völlig trennten. Wegen diesem Mißverständnis kriti-
sierte Rosa Luxemburg Marx’ mangelndes Verständnis für die weltweite Akkumu-
lation des Kapitals. Marx steht Luxemburg näher, als diese glaubte. 
Lucia Pradella, Globalisation and the Critique of Political Economy : New Insights 
from Marx’s Writings. – Abingdon 2016 versucht die Vorgeschichte dieser Analy-
se in Das Kapital seit den 1840er Jahren zu rekonstruieren.

4.4.2 Michail Bakunin
1814-1876, Sohn eines russischen Adeligen, Offizier, seit 1840 in Deutschland 
und Frankreich zu philosophischen Studien. 1848/49 Versuche, die slawischen
Volksbewegungen und die deutsche Revolution zu radikalisieren. 1849-1861
Gefangenschaft und Exil in Sibirien. Seit 1861 in Westeuropa. Biographie : E. H. 

606

https://doi.org/10.5771/9783748931645-438 - am 20.01.2026, 00:25:22. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748931645-438
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


Carr, Michael Bakunin. – London 1937 (eine der wenigen Bakunin-Biographien, 
die keine Hagiographie sind).

Bakunin hat den Anarchismus von einer intellektuellen Position zu einer internati-
onalen Bewegung gemacht. Er hat das revolutionäre Potential marginaler Regio-
nen entdeckt, in Rußland und im Mezzogiorno. Ernst genommen wird von seinen
Schriften am ehesten noch eine frühe Polemik gegen die Politik des Juste Milieu,
die sich auf Schellings positive Philosophie beruft (Die Reaktion in Deutschland
(1842), in: Frühschriften. – Köln 1973). In der sozialistisch-anarchistischen Publi-
zistik 1866 bis 1873 sind das Pathos der Freiheit und der Willen zur Philosophie 
geblieben. Gegen die fortdauernde Legitimation des Staates durch Theologie 
versucht er (mit Anleihen bei Comte und Darwin) ein materialistisches Weltbild zu
setzen: eine Anthropologie der Freiheit, des Weges von der Tierheit zur Mensch-
heit; eine Geschichtsphilosophie, des Weges von der Religion zur Wissenschaft; 
eine Erziehungslehre, die Selbsterziehung durch Willenskraft betont. Glaube an
Gott setzt den Menschen herab, Staat ist Negierung der Humanität, die Gesell-
schaft muß föderalistisch organisiert werden, politische Freiheit braucht ökonomi-
sche Gerechtigkeit. Den Bedarf des Anarchismus an einer Weltanschauung hat
er richtig eingeschätzt. Gott und der Staat (1882 veröffentlicht) war sein beliebtester
Text, Philosophische Betrachtungen über das Gottesphantom, über die wirkliche 
Welt und über den Menschen (Übersetzung in GW I, eine neue Übersetzung 
2010) ist der geschlossenste. Bakunin hatte gelegentlich Schüler (Kropotkins
Beitrag zu einem anarchistisch-kooperativen Darwinismus ist deutlich bakunistisch), 
Post-Anarchisten trauen aber gerade seiner Gründung des Anarchismus auf Wis-
senschaft nicht. Der frühe Bakunin kann in der Vorgeschichte der negativen Dia-
lektik beachtet werden. der späte Bakunin ist zu dogmatisch, als daß sich Philo-
sophen für ihn interessiert hätten; es gibt wenige professionelle Kommentare.

Zum Anarchismus: Eugene Pyziur, The Doctrine of Anarchism of Michael A.
Bakunin. – Milwaukee 1955; Henri Arvon, Bakounine : absolu et révolution.
– Paris 1972; Richard B. Saltman, The Social and Political Thought of Michael 
Bakunin. – Westport, Conn. 1983; Paul McLaughlin, Mikhail Bakunin : the 
Philosophical Basis of His Anarchism. – New York 2002 (in seinem eigenen 
Kampf gegen die linguistisch-kulturelle Wende in der Philosophie bürdet er 
Bakunin zu viel auf); Rob Knowles, Political Economy from Below : Economic 
Thought in Communitarian Anarchism, 1840-1914. – New York 2004. – S. 175-
195.

Bakunin begreift 1848 die Revolution als Völkerfrühling. Während die westeuro-
päischen Demokraten nur die Wiederherstellung der historischen Völker zum Ziel
haben, entwickelt Bakunin die Idee einer panslawischen Föderation, die friedens-
verträglich sein soll, weil sie wegen ihrer schwachen Staatlichkeit zum Angriff
unfähig sei und wegen ihres gewaltigen Ausmaßes doch nicht angegriffen würde. 
Sie soll kollektive Sicherheit im Innern und kollektiver Verteidigung nach außen 
bringen (Statuten der neuen slavischen Politik (1848), dt. in: Sozialpolitischer 
Briefwechsel mit Alexander Iw. Herzen und Orgajow. – Neudruck Berlin 1977. –
S. 285-289; französisch in CD-ROM unter Juin 1848). Bakunin ruft die (habsbur-
gischen) Slawen im Dezember 1848 auf, sich auf die Seite der revolutionären
Völker stellen. Ziel ist „die allgemeine Föderation der europäischen Republiken“;

607

https://doi.org/10.5771/9783748931645-438 - am 20.01.2026, 00:25:22. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748931645-438
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


wie bei anderen Demokraten von 1848 bleibt diese europäische Föderation
unbestimmt (Aufruf an die Slawen : von einem russischen Patrioten. – Köthen
(tatsächlich Leipzig) 1848, Neudruck in: Bakunin, Zwei Schriften aus den 40er 
Jahren des XIX. Jahrhunderts. – Prag 1936. – S. 23-43; französische Vorarbeiten 
in CD-ROM unter Octobre-Novembre 1848; eine deutsche Übersetzung des Ent-
wurfs in: Josef Pfitzner, Bakuninstudien. – Berlin 1977, ursprünglich Prag 1932,
damals mit dem französischen Text. Die Zustimmung von Proudhon in Le Peuple
7. Januar 1849 ist bei Pfitzner S. 48-50 in deutscher Übersetzung abgedruckt, die
Ablehnung von Engels in Neue Kölner Zeitung 15. und 16. Februar 1849 (Der
demokratische Panslawismus) in Marx-Engels Werke (MEW 6, 270-286, vorge-
sehen für MEGA I/8; siehe oben Abschnitt 4.4.1 zum Kontext dieses Artikels).
Bakunin hat in seiner Gefangenschaft 1851 diesen demokratischen Panslawis-
mus wiederholt, aber dem Zaren die Führung dieser Föderation angeboten (der
Text ist deutsch unter dem Titel Beichte bekannt). Den negativen Teil der Analy-
se, daß ein despotisches Rußland die Führung der Slawen nicht erlangen kann, 
hat Bakunin auch sonst vertreten. 1861 nahm er den Kampf für die panslawische 
Föderation wieder auf, stritt sich aber mit den Polen über die Gebiete, in denen 
nur der Adel polnisch war. Bakunin war einer der wenigen Verteidiger der Rechte
aller Nationen, weil er den Kampf um nationale Freiheit und den Kampf um Bau-
ernbefreiung als Einheit sah. Es ist Bakunins erste öffentliche Artikulation eines 
anarchistischen Ordnungsmodells. Wie die anarchistische Föderation in einem
realpolitischen Europa gedacht werden könnte, wird nicht zum Thema gemacht 
(An die russischen, polnischen und alle slavischen Freunde, russisch in: Alexan-
der Herzens Kolokol 1862, deutsch in: Sozialpolitischer Briefwechsel a.a.O. S. 295-
302). Seine föderalistischen Vorstellungen für den slawischen Raum haben sich 
nicht geändert (Rede auf dem Kongreß der Friedens- und Freiheitsliga 25. Sep-
tember 1868, französisch in CD-ROM, deutsch in: Sozialpolitischer Briefwechsel
a.a.O. S. 316-322). 

Die Literatur hat sich viel mit den Zeitumständen befaßt, wenig aber mit dem 
Föderalismus: Benoît-P. Hepner, Bakounine et le Panslavisme révolution-
naire. – Paris 1950. – S. 199-307; Renè Berthier, Bakounine politique : révolu-
tion et contre-révolution en Europe centrale. – Paris 1991; Detlef Jena, Michail
Bakunin und der Slawenkongreß 1848 in Prag, in: The Prague Slav Congress 
1848 : Slavic Identities / ed. by Horst Haselsteiner. – Boulder 2000. – S. 81-
100; Jean-Christoph Angault, La liberté des peuples : Bakounine et les révolu-
tions de 1848. – Lyon 2009.    

Bakunin hat sich an drei internationalistischen Foren beteiligt: Geheimorganisati-
onen, Friedens- und Freiheitsliga, Internationale Arbeiter-Assoziation. Zum Pro-
gramm seiner Geheimorganisation gehörte Föderalismus. Es ist eine Verallge-
meinerung der Pläne, die er für die Slawen seit 1848 vorgetragen hatte: Ansprü-
che aller Nationen sollen geachtet werden, historische Rechte auf Gebiete wer-
den bedeutungslos, neue Eroberungen werden Unrecht. Wie andere staatliche
Institutionen sollen stehende Heere verschwinden. An ihre Stelle tritt eine Miliz:
Föderalismus in einem Land ist ausgeschlossen und die föderierten revolutionä-
ren Staaten müssen zunächst in einer feindlichen Staatenwelt bestehen können
(Revolutionärer Katechismus (1866), französ. Original CD-ROM unter mars 1866,
dt. Übersetzung in: GW III (1924) 16-18). In den Versionen vom Herbst 1868

608

https://doi.org/10.5771/9783748931645-438 - am 20.01.2026, 00:25:22. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748931645-438
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


werden die internationalistischen Passagen noch flüchtiger, das Gewicht wird auf 
die spontane Revolution der Kommunen gelegt. Die Heilige Allianz der Staaten,
die der Anlaß für den Internationalismus der Revolution gewesen war, kommt 
nicht mehr vor (CD-ROM unter automne 1868, deutsch: GW II (1923) 181; GW III
(1924) 82-83, 89). Auf dem Genfer Friedenskongreß 1867 kehrte Bakunin in die
politische Öffentlichkeit zurück, er war (als Vertreter der wenigen anwesenden
Russen) einer der Vizepräsidenten des Kongresses und Mitglied des Exekutiv-
ausschusses der Friedens- und Freiheitsliga. Er versuchte ein Jahr lang den
europäischen Demokraten zu erklären, daß der Frieden nicht nur föderalistisch,
sondern auch sozialistisch sein muß. Das hat uns Bakunins ausführlichsten Text 
zur Organisation des Friedens eingebracht. Unter dem Vorwand, die Prinzipien 
der Friedens- und Freiheitsliga klarer zu formulieren, versucht Bakunin ihr ein 
sozialistisches, anarchistisches Programm zu schreiben, aus der europäischen 
Föderation der Nationalstaaten sollte die Föderation der Kommunen werden. 
Aber auch diesmal hat ihn der Antitheologismus am meisten beschäftigt. Vgl.
auch die Programmrede 1867 (tatsächlich eine nachträgliche Rekonstruktion), 
französisches Original in: Annales du Congrès de la Paix du Genève (9-12 sep-
tembre 1867) Préliminaries. Les quatre séances. Appendice. – Genève 1868. –
S. 187-191 und in CD-ROM unter 10 Septembre 1867, deutsche Übersetzung in:
Bakunin, die revolutionäre Frage : Föderalismus – Sozialismus – Antitheologis-
mus. – Münster 2000. – S. 17-21; alle Beiträge zu Kongressen der Friedens- und
Freiheitsliga französisch in CD-ROM septembre 1867 und septembre 1868, in
deutscher Übersetzung abgedruckt oder zusammengefaßt in: Sozialpolitischer
Briefwechsel a.a.O. S. 310-322. Seit 1868 hat Bakunin versucht, dieses Pro-
gramm in der Internationalen Arbeiter-Assoziation fortzuführen; die historischen
Darstellungen der IAA sind weitgehend Darstellungen der epischen Kämpfe zwi-
schen ihm und Marx. 

Föderalismus ist Bakunins Programm vom panslawischen Engagement bis zum
Internationalismus. Zunehmend wird die sozialistische Natur dieser Föderation
betont. Am Recht der Nationen auf Selbständigkeit wird festgehalten, aber die
nationale Ebene bleibt zwischen lokalen Assoziationen und Internationalität 
undeutlich. Er begründet nie genauer, warum der Frieden Sozialismus zur Voraus-
setzung hat. Internationale Politische Ökonomie spielt keine Rolle, es gibt keine
Hinweise auf neue Prozesse des Kapitals und der Industrie (nur einmal sagt er, 
daß Asien nur durch asiatische Arbeiter zivilisiert werden kann). Er beschränkt 
sich völlig auf die Delegitimierung des Staates und die daraus folgende Dezentra-
lisierung. Deutlicher als die sozialistische Tradition ist so die Tradition der Selbst-
bestimmung des demokratischen Nationalismus. Bakunin hat diese Tradition mit 
der Selbstbestimmung aller Nationen konfrontiert. In dieser Dezentralisierung
gehen die Unterschiede der Nationen verloren.

Seit 1870 werden Unterschiede der Nationen Bakunins Hauptthema. Im Kampf
gegen die neue französische bürgerliche Republik beginnt er eine Schrift unter 
dem Titel La Révolution sociale ou la dictature militaire mit Kritik an französischer
Disziplin, Unterwürfigkeit und Zentralismus. Als die deutschen Sieger der Haupt-
feind wurden, wird die Unterwürfigkeit allein den Deutschen zugeschrieben und
der Titel zu L’Empire knouto-germanique et la révolution sociale verändert. Die 

609

https://doi.org/10.5771/9783748931645-438 - am 20.01.2026, 00:25:22. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748931645-438
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


langen historischen Abhandlungen über preußischen Absolutismus, Kläglichkeit 
des deutschen Liberalismus und gelegentlich bereits den mangelnden Internatio-
nalismus der deutschen Arbeiterparteien enden in einer weiteren Fassung von
Bakunins Polemik gegen Gott und Staat (vollständig veröffentlicht erst 1981 in 
AB VII = OC VIII, aber die diffusen Texte in GW I (1921) sind bereits Übersetzun-
gen dieser Fragmente). Bakunins letztes Buch Gosudarstvennost´ i anarchija
1873 ist eine Stellungnahme zur russischen außenpolitischen Orientierung nach
dem Niedergang Frankreichs und dem Aufstieg Deutschlands. Deutschland ist 
der einzige noch wirklich selbständige Staat Europas, das einzige Gegengewicht
könnte eine panslawische Revolution sein. Er erzählt die Geschichte der man-
gelnden Begabung der Deutschen zur Revolution, von den Liberalen bis zu den
Sozialisten. Ein Sieg Napoléons III. hätte zwar eine französische Hegemonie ge-
bracht, aber die Franzosen hätten diese selber vernichtet, weil sie zu ihrem Tem-
perament nicht paßt. Die deutsche Hegemonie ist so gefährlich, weil sie so gut
zum Temperament der Deutschen paßt. Die deutsche Macht beruht auch auf
Waffen und Geld, aber die Stütze des Reiches ist der Gehorsam der Arbeiter und
Bauern. Auch Gosudarstvennost´ i anarchija ist ein Fragment, der 2. Band mit der 
Analyse der etatistischen Illusionen des deutschen Sozialismus ist nicht geschrie-
ben worden (der russische Text und die französische Übersetzung u.d.T. Étatis-
me et anarchie ebenfalls von 1873 in AB 3 = OC 4; dt. Übersetzung u.d.T. Staat-
lichkeit und Anarchie erstmals 1973, zuletzt Berlin 2007 als Ausgewählte Schrif-
ten Bd. 4). Die außenpolitischen Maximen, die der Anarchist zugrunde legt, sind
Maximen des Realismus: gleichstarke Staaten können nicht nebeneinander 
bestehen, sie müssen um Hegemonie kämpfen; Eroberung ist nicht nur der
Ursprung der Staaten, es ist auch ihr bleibendes Ziel; Staaten müssen sich aus-
dehnen, auch die röteste Republik kann nicht auf Expansion verzichten (das soll 
eine Analogie sein zu Marx’ Zwang des Kapitals zu expandieren; wir erfahren 
nicht, was die Basis dieser Analogie ist). Bakunin hat Verständnis dafür, daß 
Staaten in der Staatenwelt ihre Position behaupten müssen. Er teilt die morali-
schen Erwartungen der Liberalen und Demokraten an die Politik nicht. Er müsse
gegen den Staat sein, gerade weil er die Staatsräson verstehe (damit meint er: 
Bismarck offenbart „das ganze Geheimnis der Staatsraison“). Bakunin läßt sich
nicht darauf ein, den Staat mit den aristokratischen und bürokratischen Klassen
zu identifizieren, er bezieht das Bürgertum und als erster auch die Arbeiterbewe-
gung in die Kritik ein. Alle Sozialisten haben eine Vision vom Frieden im Sozia-
lismus, das ist bei Bakunin der Föderalismus. Die meisten Sozialisten haben eine 
politische Beschreibung Europas gegeben; meist geht es um die Sonderrolle der
revolutionären französischen Nation. Bakunin bewahrt diese Tradition des 19. 
Jahrhunderts, über einzelne Staaten zu schreiben, schreibt aber nicht länger über 
die Europäische Triarchie. Über den Frieden zu schreiben bedeutet jetzt, über 
Deutschland zu schreiben. Bakunins letzte Bücher gehören in die Lage nach
1870/71, die auch andere Kommentatoren verstört hat; es sind die bekannten
Erzählungen von der deutschen Verbindung von Kultur und Barbarei, von Wissen 
und Sklaverei. Als diese Erzählungen im Ersten Weltkrieg wieder aktuell wurden, 
erinnerte man sich nur selten an Bakunin, seine Frage nach Deutschland ist aber
Thema der Internationalen Beziehungen bis in die Mitte des 20. Jahrhunderts 
geblieben. Selbst die Anfälligkeit der (deutschen) Arbeiter für den Etatismus ist wie-
der Thema geworden. In der Tradition der Internationalen Beziehungen ist Bakunin

610

https://doi.org/10.5771/9783748931645-438 - am 20.01.2026, 00:25:22. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748931645-438
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


nie beachtet worden. Sein Biograph E. H. Carr kommt ohne die Schriften Bakunins 
aus, zu Bakunins realistischen Kommentaren zu internationalen Beziehungen hat
der Mitbegründer der realistischen Tradition nichts geschrieben. Auch sonst wur-
de das Thema nur selten gestreift: Miklós Molnár/Marianne Enckel, Bakounine et
la politique internationale, in: Bakounine : combats et débats. - Paris 1979. - S. 175-
181; René Berthier, Bakounine politique : révolution et contre-révolution en Euro-
pe centrale. – Paris 1991.

Alle westlichen Bakunin-Ausgaben beginnen erst mit den späten 1860er Jahren:
Œuvres. – Paris 1895-1913. – 5 Bde. (= Œuvres); Gesammelte Werke. – Berlin 
1921-1924. – 3 Bde. (= GW); Archives Bakounine. – Leiden 1961-1981. – 7 Bde.
in 8 Teilen (= AB); Œuvres complètes. – Paris 1973-1982. – 8 Bde. (ein Nach-
druck von AB mit abweichender Bandzählung = OC). Vollständig sind nur die
neuen Œuvres complètes, 2000 vom Internationalen Institut für Sozialgeschichte 
als CD-ROM veröffentlicht (alle Texte 1837-1876 in Originalsprache und französi-
scher Übersetzung = CD-ROM).

Fédéralisme – Socialisme – Antithéologisme (Manuskript 1867-1868)
in: Œuvres I (1895) 1-205
in: CD-ROM 2000 unter „1867-1868“ 
Neuübersetzung: Die Revolutionäre Frage : Föderalismus, Sozialismus, Anti-
theologismus. – Münster : Unrast-Verl., 2000
1 Föderalismus
Der Genfer Friedenskongreß hat einstimmig Föderalismus gefordert. Aber heuti-
ge Staaten können keine Föderation eingehen: zentralisierte Staaten basieren
auf Eroberung. Die Mitglieder der Liga müssen sich bemühen, ihr jeweiliges 
Vaterland neu zu organisieren. „Die Liga führt einen unerbittlichen Krieg gegen 
alles, was sich Ruhm, Größe und Macht der Staaten nennt.“ Nationalität ist eine
Tatsache und hat ein Recht auf Existenz und freie Entfaltung. Das Recht der 
Nationalität kommt „aus dem höchsten Prinzip der Freiheit“. Ziel ist eine freie
Föderation der Gemeinden in der Region, der Regionen in der Nation, der Natio-
nen in den Vereinigten Staaten von Europa. Die Menschheit strebt der Einheit 
entgegen. Aber eine Einheit, die durch Gewalt oder theologische, metaphysische,
politische „oder sogar ökonomische“ Ideen kommt, ist zerstörerisch für Geist,
Würde und Wohlfahrt der Individuen und der Völker.
2 Sozialismus
Der Sozialismus verachtet Macht und militärischen Ruhm der Staaten. Die öko-
nomische und soziale Revolution muß sich über Grenzen der Staaten hinweg-
setzen. Der größte Teil der Nationen, die heute die zivilisierte Welt bilden, muß 
solidarisch zusammenarbeiten. Die Grundlage der neuen Welt wird die Gerech-
tigkeit sein, die allgemeingültig ist, sich aber bisher weder in Politik noch in Justiz
noch in Ökonomie hat durchsetzen können.
3 Antitheologismus
Der bei weitem längste (und unvollendete) Teil geht über die Umwälzung der
philosophischen und religiösen Ideen, die politische und soziale Umwälzungen
begleiten muß. Der Staat verhindert die Solidarität aller Menschen, indem er
einen Teil der Menschheit zusammenschließt, um einen anderen Teil der
Menschheit zu erobern. Menschenrechte und Zivilisation werden nur innerhalb

611

https://doi.org/10.5771/9783748931645-438 - am 20.01.2026, 00:25:22. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748931645-438
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


der Grenzen eines Staates anerkannt. So gibt es kein Völkerrecht. Patriotismus 
wird zur höchsten Pflicht. In der Welt der Staaten hatte Machiavelli Recht. Die Staa-
ten beanspruchen eine eigene Moral, ihre ganze Geschichte ist von Raub geprägt.
Dieser Staatsräson entkommen auch die sogenannten freien Staaten nicht.   

Aux compagnons de l’Association Internationale des Travailleurs au Locle 
et à La Chaux-de-Fonds, in: Le Progrès, April bis September 1869
in: Œuvres I (1895) 254-292
in: CD-ROM 2000 unter 28 avril, 25 mai, 12 juin, 10 juillet, 21 août, septem-
bre 1869 
dt. Übersetzung: GW II (1923) 15-32
Patriotismus war die Tugend der antiken Republiken, der Utilitarismus hat diese
Religion des Staates zerstört. Der Staat braucht eine Klasse, die Opfer verlangt: 
erst Geistlichkeit, dann Adel, dann Bourgeoisie, jetzt Bürokratie. Er unterscheidet 
vier Elemente des Patriotismus: den physiologischen, den wirtschaftlichen, den
politischen und den fanatischen Patriotismus. Behandelt wird nur der physiologi-
sche oder natürliche Patriotismus. Patriotismus ist eine solidarische Leidenschaft,
dieser tierischen Natur können wir uns nicht entgegenstellen. Vom Gesichtspunkt
des modernen Gewissens, des Menschentums und der Gerechtigkeit ist Patrio-
tismus nicht mehr zu ertragen. Weil Staat und Kapitalismus weiter auf Kosten 
anderer leben und reich werden wollen, kann der Kampf ums Dasein nicht enden.
Nur der Sozialismus kann die Kriege beenden. Bürgerliche Kongresse für Frieden 
und Freiheit werden nicht verhindern, daß sich Menschen wie wilde Tiere zerrei-
ßen.

612

https://doi.org/10.5771/9783748931645-438 - am 20.01.2026, 00:25:22. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748931645-438
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

	4.1  Frankreich
	4.1.1  Auguste Comte
	4.1.2  Saint-Simonismus
	4.1.2.1  Barthélemy Prosper Enfantin
	4.1.2.2  Michel Chevalier

	4.1.3  Sozialisten
	4.1.3.1  Pierre Leroux
	4.1.3.2  Constantin Pecqueur
	4.1.3.3  Victor Considerant

	4.1.4  Pierre-Joseph Proudhon
	4.1.5  Liberale Ökonomen
	4.1.5.1  Frédéric Bastiat
	4.1.5.2  Gustave de Molinari


	4.2  Großbritannien
	4.2.1  Richard Cobden
	4.2.2  Herbert Spencer
	4.2.3  Militärökonomen

	4.3  Deutschsprachiger Raum
	4.3.1  Friedrich List
	4.3.2  Freihändler
	4.3.2.1  John Prince-Smith

	4.3.3  Militärökonomen
	4.3.4  Sozialisten
	4.3.4.1  Wilhelm Weitling
	4.3.4.2  Moses Hess
	4.3.4.3  Ferdinand Lassalle

	4.3.5  Soziologen
	4.3.5.1  Albrecht Schäffle
	4.3.5.2  Ludwig Gumplowicz
	4.3.5.3  Eugen Dühring


	4.4  Sozialistischer Internationalismus
	4.4.1  Karl Marx / Friedrich Engels
	4.4.2  Michail Bakunin


