3. Die Fragwiirdigkeit der Tugenden

Die Uberlegungen zum Humanititsgedanken und das damit ver-
bundene und schon erwdhnte Problem der Freiheit fiihren unmittel-
bar zu den Grundlagen eines ethisch gegriindeten Lebens, insofern
man in diesem auf den ersten Blick eine Diskrepanz zwischen be-
wuBt gelebter Freiheit und den diese Freiheit einschrankenden Tu-
genden vermuten mochte. Denn Tugenden sind zweifelsohne auch
mit Verzicht hinsichtlich des Auslebens freiheitlicher Lebensent-
wiirfe verbunden. In diesem Zusammenhang gilt es daher auch,
einen Blick auf die Prinzipien eines ethisch gegriindeten Lebens zu
werfen, die immer auch auf Werte rekurrieren, d.h. die dem Leben
selbst und allen Handlungsintentionen Sinn und damit Wert verlei-
hen. Freiheit steht von daher in vielerlei Hinsicht sowohl in engem
Bezug zum ,,Konnen“ und ,Wollen“ als auch zum ,Diirfen in
Gestalt eines sinnvollen und wertgetragenen Handelns, das durch
bestimmte Tugenden als Korrektiv subjektiver Handlungen charak-
terisiert ist. Dabei ist nicht zu vergessen, daB der Begriff Tugend
eine besondere Form der Vollkommenheit von Handlungen be-
zeichnet, die das Leben regeln und ihm zugleich aufgrund seiner
Bedeutung fiir die Entfaltung der Personlichkeit Tiefe verleihen.
Tugenden sind nicht nur Ausdruck von Kompetenz oder Perfektion
des Handelns (also wertneutral), sie sind immer auch Motiv zur
Verwirklichung des Guten. So darf auch M. Rhonheimers Defini-
tion der Eigenschaften von Tugenden verstanden werden, wenn er
hervorhebt: ,, Tugend ist Kénnen, Virtuositéit, Brillanz, Souveréini-

131

https://dol.org/10.5771/9783495883580-131 - am 20.01.2026, 22:22:04. Vde/ Acces



https://doi.org/10.5771/9783495993590-131
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

tat, Kompetenz, Treffsicherheit usw. in spezifischen Bereichen des
Erkennens, Herstellens und Handelns. Sie ist die Vollkommenheit
des Menschseins im Bereich seiner Tétigkeit und damit auch Voll-
kommenheit und Erfiillung von Freiheit“.! Aus ontologischer Sicht
prazisiert, bedeutet dies: Tugend ist Ausdruck der inneren Har-
monie des Menschen mit dem Sein, welche alle menschlichen
Strebungen zum Sinnvollen hin bewegt.”

Grundsétzlich wird eine Unterscheidung getroffen zwischen
‘verniinftigen’ Handlungen, die als sittliche auf einer affektiven
Motivationsgrundlage beruhen, und intellektuell gesteuerten tu-
gendhaften Handlungen, die vom Willen beeinfluBt sind (dianoeti-
sche Tugenden). Die letztere Form ist im klassischen (aristo-
telischen) Sinne dicjenige, die auf einen Menschen zutrifft, der sein
menschliches Vermégen im Blick auf ein geordnetes Leben bewuft
auf das Gute und Sinnvolle richtet. Diese Haltung zur Welt allein
umfaBt trotz ihrer offenkundigen Vollstandigkeit jedoch nicht alle
Aspekte tugendhaften Lebens, insofern erst durch das Hinzutreten
affektiver Elemente das Seelische des Menschen miteinbezogen
wird. Am Beispiel des Begriffs Freiheit lieBe sich dann sagen, daB
der Intellekt durchaus Freiheit gewdhren wird, aber es fehlt ihm
das ,,Mitfithlen” hinsichtlich der existentiellen menschlichen Be-
findlichkeit (im ontologischen Sinne das Einsfithlen mit allem

! Vgl. M. Rhonheimer: Die Perspektiven der Moral. Philosophische Grundla-
gen der Tugendethik. Berlin 2001, S. 173.

Einer solchen auf metaphysischen Grundlagen basierenden Vorstellungen
ethischen Handelns steht indes die Auffassung von Metaphysik als bloB theo-
retische Disziplin entgegen, aus der sich keine Ethik entwickeln 148t (Vgl. H.
Kramer: Replik: Die Integrative Ethik in der Diskussion. In: Zur Grundlegung
einer integrativen Ethik. Hg. von M. EndreB. Frankfurt/M. 1995, S. 205-249,
hier S. 207. DaB aus einer seit der Antike zu verfolgenden Seinsmetaphysik als
Metaphysik der Erfahrung allerdings verbindliche und itberzeugende Grundla-
gen fiir eine Ethik (fiir allem hinsichtlich der begriindenden Instanz ethischer
Akte) gewonnen werden kénnen, wird von Krimer verkannt.

132

https://dol.org/10.5771/9783495883580-131 - am 20.01.2026, 22:22:04. Vde/ Acces



https://doi.org/10.5771/9783495993590-131
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Seienden), welche sich als Empfindung der Gleichwertigkeit im
Sein konkretisiert.

Freiheit ist seit der Aufklirung ein erstrebenswertes Ziel jeder
modemen Gesellschaft, obgleich dieses Ziel nicht in jeder Kultur
mit denselben Vorstellungen verbunden ist. So werden in vielen
Léandern Einschrinkungen aller Art unter dem Begriff Tugend mit
der Tradition, religids, geschlechtsspezifisch oder ideologisch be-
griindet, so daB von wirklicher Freiheit nicht mehr die Rede sein
kann. Auf der anderen Seite beweist vor allem die westliche Welt,
daB Freiheit zu Liberalismus verkommt, der wiederum selbst zum
Instrument der Einschriankung von Freiheit wird, insofern es nur
eine Frage der Macht, der Riicksichtslosigkeit oder des puren Ego-
zentrismus ist, inwieweit diese fiir sich in Anspruch genommene,
falsch verstandene Freiheit den anderen einschrinkt. Doch die
westliche Welt klammert sich an den Irrglauben, daB auch zu-
héchst differierende Auffassungen der unterschiedlichsten Kulturen
in Bezug auf Freiheit und Menschenrechte rational zu einem Kon-
sens kommen und ein problemloses friedliches Zusammenleben
garantieren konnten. Verdringt nicht aber wirtschaftliches und
politisches Machtstreben jede kritische Reflexion? Macht sich
dieser Opportunismus nicht schuldig gegeniiber denjenigen, die in
der zivilisierten Welt Hierarchien und Unterdriickungsmechanis-
men als iiberwunden betrachtet glauben? Darf man nicht mit Recht
von einem Riickfall in die Barbarei sprechen, wenn das Leben
selbst nicht mehr als ,h6chster Wert™ anerkannt wird und Indiffe-
renz jede inhumane Praktik zuliBt?* Hierzu bemerkt P. Sloterdijk:
»weil aber... alle Unterschiede auf der Basis der Gleichheit, also
einer im voraus festgesetzten Ununterschiedenheit, vorgenommen

? Vgl. hierzu die kritische Gesellschaftsanalyse von M. Henry: Die Barbarei.
Eine phénomenologische Kulturkritik. Freiburg/Miinchen 1994, u.a. S. 274.

133

https://dol.org/10.5771/9783495883580-131 - am 20.01.2026, 22:22:04. Vde/ Acces



https://doi.org/10.5771/9783495993590-131
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

werden, sind alle modernen Unterscheidungen mehr oder weniger
akut von der Indifferenz bedroht* *

Individuelle Freiheit endet mithin an der Freiheit des Néchsten
und seinen Menschenrechten, und es bedarf einer Regelung, die das
Gleichgewicht zwischen der Freiheit des einen und des anderen
sicherstellt. Diese Regelungen aber basieren in den meisten Fallen
auf funktionalen und pragmatischen Erwigungen, weniger aber auf
ethischen oder moralischen Vorstellungen, besonders dann, wenn
sie von institutioneller Natur sind. Dem wire allerdings mit Martin
Rhonheimer entgegenzuhalten, daB ethisches Verhalten, z.B. in der
klassisch-euddmonistischen Auffassung, aufgrund der subjektiven
Wendung zum Guten erfolgt, in dem der Mensch sein Gliick sieht.
Dabei geht es nicht nur um individuelle Befriedigung, sondern
vielmehr um , Erfiillen des Strebens nach MaBstiben von Ver-
niinftigkeit™, und der Ethik gehe es dann darum, ,,die Bedingungen
fiir die “Wahrheit der Subjektivitit’ zu analysieren®. Eine Tugend-
ethik miisse daher behaupten, daB eben diese Bedingungen im Be-
sitz der Tugend selbst bestehen.® Fraglich bleibt jedoch, ob das
verniinftigerweise Gute mit dem subjektiv gut Erscheinenden iden-
tisch ist. Weitere Zweifel an der Uberzeugungskraft einer
‘Tugendethik’ entstechen, wenn Rhonheimer behauptet, sittliche
Tugenden seien affektive Bedingungen fiir die Verniinftigkeit des
Handlungssubjekts, insofern sie das handelnde Subjekt ,affektiv
auf das Gute* ausrichten und auf diese Weise die praktische Ver-
nunft ,,potenzieren®: ,,insbesondere die Fahigkeit, auch im Einzel-
nen und Konkreten das sittlich Richtige zu erkennen und es auch
effektiv zu nutzen“.’ Wie aber kommt der Mensch in den Besitz

4 Vgl. P. Sloterdijk: Die Verachtung der Massen. Versuch tiber Kulturkampfe
in der modemen Gesellschaft. Frankfurt/M 2000, S. 86.

% M. Rhonheimer: Die Perspektiven der Moral. Philosophische Grundlagen der
Tugendethik. Berlin 2001, S. 169.

¢ AaO. Der dem Konzept seiner ,Tugendethik“ zugrundeliegende opti-
mistische Blick auf den Menschen offenbart zwar Rhonheimers Idealvorstel-

134

https://dol.org/10.5771/9783495883580-131 - am 20.01.2026, 22:22:04. Vde/ Acces



https://doi.org/10.5771/9783495993590-131
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

der Tugenden? Welches sind die Motive und welche Begriindung
kénnte fiir die Realisation tugendhafter Handlungen angefiihrt
werden? Und welche Instanz iiberhaupt liefert die Sicherheit, daB
das subjektive Erkennen auf das Gute gerichtet ist? Was geschicht,
wenn die ,,tugendhafte Verniinftigkeit des Handlungssubjekts® mit
seiner Freiheit oder der des anderen kollidiert? Diese Fragen be-
weisen, daB die Annahme des Guten oder die Annahme eines zum
Guten hin tendierenden Subjekts noch keinerlei GewiBheit iiber
tatsachlich gutes Handeln liefern.”

Nun ist, wie man bei kritischer Beobachtung der modernen Ge-
sellschaft leicht erkennt, der Freiheitsdrang in einem MaBe ge-
wachsen, daB man dieser Erscheinung des Zeitgeistes allenfalls
resigniert begegnen kann. Denn mahnende Stimmen aus Politik,
Padagogik oder Philosophie finden kaum Gehor fiir ihre Hinweise,
daB die Tugenden wiederzuentdecken seien, wolle man nicht voll-
ends in die Barbarei zuriickfallen. Und so wird nicht nur der Ju-
gend vorgelebt, daB Selbstverwirklichung und Durchsetzen jeden
Wunschdenkens ein Attribut zielgerichteter Lebenshaltung sei, alle
einfluBreichen Instanzen unterstiitzen dieses Vorhaben dariiber
hinaus noch - und dies vor allem auch aus kommerziellen oder
politischen Griinden. Gebt dem Volk Brot und Spiele, und es wird
willfahrig und kritiklos zur Masse, die sich jeder Verantwortung
entzieht.

Die veralteten und den ,.ewig Gestrigen* zugeordneten Tugend-
begriffe wie Leistung, Verantwortung, Treue usw. lassen sich

lung von einer moralischen Gesellschaft, er verstellt jedoch zugleich den Blick
auf die Realitéit, d.h. auf den durch subjektive Bediirfnisse entstehenden Kon-
flikt zwischen Wollen und Konnen.

7 Ahnlich verh#lt es sich mit M. Hauskellers ,,Versuch tiber die Grundlagen der
Moral (Miinchen 2001), in dem zwar moralisch ilberzeugend, aber ohne
hinreichende Begriindung auf das Verantwortungsgefithl des Menschen zu
moralischem Handeln rekurriert wird. So 14Bt sich sein ‘Versuch’ im besten
Falle als Appell zu sittlichem Handeln verstehen, nicht aber als Grundlage
eines Ethikkonzepts, das Geltung beanspruchen kann.

135

https://dol.org/10.5771/9783495883580-131 - am 20.01.2026, 22:22:04. Vde/ Acces



https://doi.org/10.5771/9783495993590-131
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

mithin nicht ohne weiteres in die Diskussion bringen, werden sie
doch héufig im besten Falle beldchelt oder gar in Verbindung ge-
bracht mit faschistischem Gedankengut. Zudem sieht man sich
bestitigt, daB Erfolg nur durch Riicksichtslosigkeit erreicht werden
kann, und daB das Leben nur dann Sinn hat, wenn man dem
Vergniigen hier und jetzt lebt. Die einen fithren diese Entwicklung
zuriick auf den Verlust religiésen Einflusses, auf familidre Bin-
dungslosigkeit oder ganz allgemein auf Orientierungslosigkeit im
Weltverhalten und dem damit verbundenen Individualititsverlust.
Die anderen sehen diese Entwicklung eher indifferent und verteidi-
gen den Standpunkt, man kénne ohnehin in einer Demokratie keine
Schranken setzen, und jeder kénne und diirfe seinen Vorstellungen
entsprechend leben.

Aber ist es wirklich so absonderlich, den abhandengekommenen
Tugenden wieder einmal nachzuspiiren und ihre Bedeutung fiir den
Menschen und die Gesellschaft zu untersuchen? MuB der Riick-
griff auf Tugenden mit dem Verlust von Freiheit verbunden sein,
oder gewinnt nicht der Mensch eine ganz andere Qualitit von Frei-
heit, wenn er sich wieder auf Grundlegendes besinnt?

Nun sind diese Gedanken nicht leicht zu vermitteln, wenden sie
sich doch an den Menschen der Gegenwart, der vor allem sein
Gliick in einem nach auBlen gerichteten Leben sucht. In diesem
Leben ist nicht viel Raum fiir eine Reflexion iiber den wirklichen
Sinn des Lebens und vor allem keine Zeit. Die Schnellebigkeit 146t
ein Nachdenken nicht zu, sie verfiihrt vielmehr zum Verdringen
von Zeit und verhindert auf diese Weise intensives Fragen und
kritisches Denken.

Im folgenden soll nicht nur an die verlorengegangenen Tugenden
erinnert werden, es soll vielmehr ins BewuBtsein gerufen werden,
daB Tugenden zum einen eine notwendige Grundlage im Miteinan-
der auch der heutigen Zeit sind, daB sic zum anderen aber auch -
selbst wenn verschiedene Formen der Tugend uns heute durchaus

136

https://dol.org/10.5771/9783495883580-131 - am 20.01.2026, 22:22:04. Vde/ Acces



https://doi.org/10.5771/9783495993590-131
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

fragwiirdig erscheinen - der Selbstwerdung des Menschen dienen.
Dabei ist es nicht unwesentlich, einige Aspekte der Tugend - z.B.
die Tapferkeit - einer kritischen Betrachtung zu unterzichen, weil
sie tatsdchlich einem Bedeutungswandel unterliegen und mit den
MaBstiaben der Gegenwart aktualisiert werden miissen.

I

Mit seinem frithen Buch ,,Der Verlust der Tugend*® hat der ame-
rikanische Philosoph Alasdair Maclntyre in die Debatte um mora-
lisches Verhalten eingegriffen und ist dabei sehr scharfsinnig und
kritisch auf die konkrete Situation der Zeit im Blick auf die philo-
sophiegeschichtlichen Grundlagen eingegangen, indem er zunichst
behauptet, daB die Sprache der Moral in der heutigen Welt ,,ver-
wahrlost“ sei, dies aber gar nicht mehr bemerkt werde.” Schon
seine ersten Bemerkungen verweisen auf die Problematik der
Verstandigung iiber ethische Fragen, die keinerlei Konsens iiber
Losungen zu erlauben scheinen, denn: ,,Die oberflachliche Sprache
unserer Kultur neigt in diesem Zusammenhang dazu, selbstgefillig
von moralischem Pluralismus zu reden®.'® Sinnvoll iiber ethische
Forderungen zu diskutieren, verlange indes zunidchst ein
gemeinsames Vokabular, von einer gemeinsamen Grundlage
zunichst einmal ganz abgesehen. Dementsprechend wendet er sich
auch vehement gegen die Absichten der Aufklarungsmoral, in-
sofern diese die Tugenden iiberkommener Lebensformen elimi-
nieren und durch rationalistisch begriindete Normen ersetzen

% A. Maclntyre: Der Verlust der Tugend. Zur moralischen Krise der Gegenwart.
Frankfurt/New York 1987.

°Aa.0.,8. 15f.

Y Aa.0.,8. 19ff; 24,

137

https://dol.org/10.5771/9783495883580-131 - am 20.01.2026, 22:22:04. Vde/ Acces



https://doi.org/10.5771/9783495993590-131
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

wolle."" Durchaus ablehnend stellt er sich ferner gegen jene vor-
modernen Traditionen, die vorgeben, unanfechtbare Maximen
vorgelegt zu haben, nach denen die Menschen gliicklich in herme-
tisch abgeschlossenen Sinnhorizonten und mit allgemein akzeptier-
ten Zielvorstellungen leben konnten. Aufgrund der Verdnderung
aller Lebensformen miisse nun fiir die ,,iibernommenen, wenn auch
zum Teil umgewandelten Regeln der Moral ein neuer Status ge-
funden werden, da ihnen ihr alter teleologischer und ihr noch élte-
rer kategorischer Charakter als Ausdruck eines letztlich gottlichen
Gesetzes genommen wurde“. Denn wenn kein solch intersubjektiv
iiberzeugender Status gefunden werde, erscheine die Berufung auf
jede Art moralischer Normen als ,Werkzeug des individuellen
Waunsches und Willens®."?

Weder die Vorstellung einer Griindung der Ethik auf den kate-
gorischen Imperativ Kants noch eine solche auf innere moralische
Empfindungen (die ja schon Nietzsche verspottet hatte'’) halt
MaclIntyre aufgrund des fiktiven und illusionistischen Charakters
der Begriindungen fiir das geeignete Fundament einer Ethik. Frag-
lich bleibt ferner, ob die Vernunft als Instanz fiir moralisch zu
rechtfertigenden Handelns gelten kann, steht sie doch immer auch
im Zwiespalt des Abwigens zwischen eigenem Vorteil und mogli-
chem altruistischen Agieren.'* Dennoch bleibt Nietzsche, wie
Maclntyre mit Recht betont, der ,,Moralphilosoph der Gegenwart®,
der das Scheitern aller Moraltheorien besonders deutlich erkannt
habe, auch wenn er der Illusion erliege, an ,,durch heroischen Wil-

"' A.a.0., S. 66ff. MacIntyre geht hier auf Kants These ein, daB die Gesetze der
Moral rational und folglich fiir alle rationalen Wesen gleich und bindend seien.
Es hnge nur vom Willen des Einzelnen ab, sie zu befolgen.

2A.a.0,8. 89.

3 Die frohliche Wissenschaft, KSA III, S. 374fF.

' Eine kritische und skeptische Untersuchung der Vernunft, der die Ratio-
nalitit als ,subjektive Vernunft“ entgegengestellt wird, lieferte u.a. auch St.
Gosepath: Aufgeklértes Eigeninteresse. Eine Theorie theoretischer und prak-
tischer Rationalitit. Frankfurt/M. 1992.

138

https://dol.org/10.5771/9783495883580-131 - am 20.01.2026, 22:22:04. Vde/ Acces



https://doi.org/10.5771/9783495993590-131
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

lensakt zu autonomen moralischen Subjekten™ erhobene Menschen
zu glauben.” Doch auch Nietzsches eigener Ansatz bleibe wir-
kungslos, insofern sein ,,Ubermensch® nur aus einem moralischen
Solipsismus lebe, sich selbst die einzige moralische Autoritit sei
und kein addquates Gegeniiber finde, durch dessen Bindungen ein
allgemein geteiltes Verstindnis von Werten entwickelt werden
konnte.'® Sich auf diese Weise von der Gemeinschaft auszuschlie-
Ben, bedeute aber den AusschluB jeder Moglichkeit, Sinn und Wert
auflerhalb seiner selbst zu finden. Doch aus moderner Sicht hinge
»die Rechtfertigung der Tugenden von einer vorausgehenden
Rechtfertigung von Regeln und Grundsatzen ab“.'” DaB auch diese
MaBgabe nur ein Aspekt fir die Realisierung tugendhaften Ver-
haltens sein kann, wird sich weiter unten im Blick auf eine on-
tologische Ethik noch zeigen.

Mit diesen Vorgaben aus seiner Untersuchung bemiiht sich
Maclntyre nun in seinem neuen Buch , Die Anerkennung der Ab-
hingigkeit“, eine neue normative Ethik zu verfassen.'® Der Ver-
fasser sucht dabei auf anthropologischer Grundlage nach Gemein-
samkeiten hinsichtlich der Fahigkeiten und Bediirfnisse der Men-
schen, um - natiirlich recht pauschal - sowohl ein gemeinsames
ethisches Fundament als auch intersubjektiv anerkannte Tugenden
vorzustellen.

Bis zu diesem Punkt kénnte man Maclntyre durchaus noch zu-
stimmen, wenngleich die Beweisfithrung oder der Beleg fiir seine
Argumentation unzureichend ist. Wenn er jedoch auf Ergebnisse

'> A MacIntyre: Der Verlust der Tugenden, S. 155.

'$Aa.0.,8.341.

" Aa.O., S. 162. In der homerischen Gesellschaft werde dagegen jedem

Menschen sein Platz und damit seine Identitéit in der Gesellschaft zugeteilt und
die damit verbundenen Rechte und Pflichten. Alle Handlungen sind daher
immer in Verbindung mit den sich in ihnen zeigenden Tugenden zu betrachten
S. 164f).

§ A. MacIntyre: Die Anerkennung der Abhingigkeit. Uber menschliche Tu-
genden. Hamburg 2001.

139

https://dol.org/10.5771/9783495883580-131 - am 20.01.2026, 22:22:04. Vde/ Acces



https://doi.org/10.5771/9783495993590-131
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

der Verhaltensforschung zuriickgreift, um ,,menschliches Ver-
halten von Tieren auf das Verhalten von Menschen zu iibertragen,
tauchen Zweifel an der Tragfahigkeit seiner Uberlegungen zu ethi-
schen Fragen auf. So behauptet er, der Mensch miisse anerkennen,
daB seine eigene Rationalitit in subhumanen, vorsprachlichen Be-
wubBtseinsleistungen verhaftet sind, also im wesentlichen im Natur-
haften angesiedelt sind. Daraus leitet er nun die Kreatiirlichkeit des
Menschen ab, deren spezielles Kriterium die ,,Abhingigkeit™ oder
Hilflosigkeit ist, welche ausschlaggebend fiir die Zuwendung zu
anderen Menschen sei. Diese, wie immer geartete ,,Zuwendung™ ist
mithin zweckgesteuert, d.h. sie basiert auf der Tatsache der eige-
nen Unzuldnglichkeit, aus welcher iiberhaupt Gemeinsinn erst
entstehen konne. Individuelle Unabhangigkeit erfolge erst durch die
Fahigkeit, sich von eigenen Bediirfnissen zu distanzieren, wobei
die ,,Tugenden der Unabhingigkeit und die ,, Tugenden der Ab-
hingigkeit“ als Motivation des Handelns wirken. Geben und Neh-
men sind folglich die grundlegenden Haltungen, welche eine Ge-
meinschaft steuern und regeln, und das subjektive Lebensgliick sei
nur in diesem Rahmen méglich.

Diese recht pragmatische, und der angelsichsischen Philosophie
entsprechende Sicht in Bezug auf die Tugenden hat natiirlich in der
Realitit durchaus ihre Vorziige, ihr Nachteil ist jedoch, daB sie
sich vor allem auf die empirische Welt mit den Rahmenbedingun-
gen ,Nutzen“ und , Vorteil“ bezieht. Zumindest egozentrischen
Strategien kénnte Maclntyre mit seinen Vorstellungen entgegentre-
ten, aber es ist fraglich, ob sie das Subjekt faktisch iiberzeugen
konnen, insofern Eigeninteressen dem Gemeininteresse entschieden
untergeordnet werden miissen.

Ein viel gravierender Einwand ist aber noch zu erwahnen.
Maclntyres Auffassung iiber tugendhaftes Verhalten zeigt deutlich,
daB sein Interesse vor allem auf ein Funktionieren des Subjekts im
gesellschaftlichen Rahmen gerichtet ist. Das duflere Leben ist der

140

https://dol.org/10.5771/9783495883580-131 - am 20.01.2026, 22:22:04. Vde/ Acces



https://doi.org/10.5771/9783495993590-131
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Gegenstand, dem seine Uberlegungen gelten, wihrend er die innere
Entfaltung des Menschen insbesondere unter dem Aspekt der gei-
stigen Entwicklung nur peripher beriicksichtigt und das weite
Spektrum tugendhaften Verhaltens daher auf ein (wenn auch nicht
unwesentliches) Minimum reduziert. Aber bedeutet nicht Tugend
viel mehr?

Schon die Griechen unterschieden verschiedene Qualitdten tu-
gendhaften Verhaltens, das sich einerseits im alltiglichen Leben,
andererseits als philosophische Lebensform auswirken sollte. So
bhat Platon die Tugend in der Politeia als Fahigkeit der Seele zu
dem ihr gemdBen Verhalten bezeichnet, und auch Aristoteles
spricht in seiner Nikomachischen Ethik von einer ,,theoretischen®,
d.h. einer philosophischen Tugend. Das Innere des Menschen, die
Secle, ist bei beiden Philosophen die maBgebende Instanz, welche
den Menschen zu einem wahrhaft tugendhaften Leben - und dies ist
das philosophische - bewegen kann."” Zu diesem Leben gehéren
nicht nur Tapferkeit (die man félschlich ja zundchst als eine auf
auBere Ziele gerichtete Haltung versteht), sondern auch Weisheit,
Besonnenheit, Gerechtigkeit und sogar Frommigkeit, Begriffe, die
in unserer Zeit zumindest teilweise auf Unverstandnis stoBen. Aber
nach der Auffassung der alten Griechen sind sie alle Ausdruck der
Erkenntnis des Guten selbst, nach dem jeder Mensch strebe™. Die
Ausiibung von Tugenden zur Erlangung von eudaimonia wird
héufig in ihrer Beziehung zur Funktionalitit verstanden. Maclntyre
betont jedoch, daB die durch Tugend entstehende Gliickseligkeit
eine weit tiefere Bedeutung enthalte: ,das fiir den Menschen Gute
ist ein ganzes, erfiilltes Menschenleben, und die Ausiibung der
Tugenden ist ein notwendiger und wesentlicher Teil eines solchen
Lebens, nicht nur eine vorbereitende Ubung, um sich ein solches

'® Vgl. hierzu die Ausfithrungen des ersten Kapitels des ersten Teils.
% Aristoteles: Nikomachische Ethik, 1049a3.

141

https://dol.org/10.5771/9783495883580-131 - am 20.01.2026, 22:22:04. Vde/ Acces



https://doi.org/10.5771/9783495993590-131
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Leben zu sichern“.?" So ist das Erreichen des Guten als Steigerung
des Lebens nur durch tugendhaftes und damit richtiges Handeln
moglich.

Gegen diese illusionistische Vorstellung von den Fahigkeiten des
denkenden und handelnden Menschen 148t sich natiirlich vielerlei
vorbringen, denn nicht nur die individuellen Anlagen sprechen
vielfach gegen ein die eigenen Neigungen und Wiinsche in den
Hintergrund stellendes Handeln, welches ja, wie Kant meinte, ge-
rade dann Ausdruck hochster Tugendhaftigkeit sei, wenn es ohne
eigenes Interesse erfolge. Aristoteles glaubt dagegen, dafl der
Mensch aus dem Inneren heraus tugendhaft handeln kénne, indem
er zwischen den verfiigbaren Mitteln wahlt, also dariiber urteilt,
welches Mittel moralisch vertretbar ist, um ein angestrebtes Ziel zu
erreichen: ,Eine aristotelische Theorie der Tugenden setzt daher
eine deutliche Unterscheidung zwischen dem voraus, was irgendein
einzelner zu irgendeinem Zeitpunkt als gut fiir sich erachtet, und
dem, was fiir ihn als Mensch wirklich gut ist“.* Was aber fiir den
Menschen tatséchlich gut ist, sind nach Aristoteles nicht primar die
duberen Giiter wie Gesundheit oder Besitz, sondern die
,.seelischen®: ,;so nennen wir die seelischen die eigentlichen und die
hervorragendsten Giiter. AuBerdem schreiben wir die entsprechen-
den Handlungen und Titigkeiten der Seele zu“.” Und Aristoteles
fugt einen weiteren wichtigen Gedanken an, daB ndmlich das Ziel
jeden Handelns ,,zu den seelischen Giitern und nicht zu den &u-
Beren gehore. >

Aristoteles erwartet mithin von den Menschen, daB sie ange-
messen handeln, indem sie das verniinftige MaB zwischen zwei
Extremen wihlen, die jeweils als Gegenpole zu verstehen sind.

! Der Verlust der Tugenden, S. 200f.
2Aa0.,8.202.

B Nikomachische Ethik 1098b3.

X Aa0.

142

https://dol.org/10.5771/9783495883580-131 - am 20.01.2026, 22:22:04. Vde/ Acces



https://doi.org/10.5771/9783495993590-131
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Nach Aristoteles gibt es also zu jeder Tugend ,,zwei entsprechende
Untugenden®, z.B. liegt Mut zwischen den Antipoden der Unbe-
sonnenheit und der Angstlichkeit, GroBziigigkeit zwischen Geiz
und Verschwendungssucht usw.” Wesentlich ist fiir den Stagiriten
der menschliche Verstand, insofern er einzig diesem die Fahigkeit
unterstellt, richtige Urteile zu fillen, um auf dieser Grundlage
moralisch handeln zu kénnen. Allerdings miissen zu der intellek-
tuellen Verstandestitigkeit charakterliche Eigenschaften hinzutre-
ten, denn nur im Zusammenwirken beider sei ein moralisches
Leben moglich. Mit Recht betont MacIntyre daher, daB die prakti-
sche Intelligenz eine ,.durch Tugenden beseelte Intelligenz* sei,
insofern Charakter und Verstand in Einheit zum Guten hin stre-
ben.?® Auf diesem Hintergrund beschreibt MacIntyre die aristole-
lische Vorstellung einer Ethik folgendermaBen: ,die Erziehung der
Leidenschaften zur Ubereinstimmung mit dem Streben nach dem,
was das theoretische Urteilen als das Telos und das praktische
Urteilen als richtiges Handeln zu jeder Zeit und an jedem Ort be-
stimmt, ist das Ziel der Ethik“.”

Aristoteles” Sicht des Menschen mag auf den ersten Blick pri-
miér politisch sein, d.h. er bezieht seine Erorterungen der Tugenden
vor allem auf den Erhalt der sozialen Gemeinschaft, dennoch bleibt
aber - wie sich in vielen Passagen zeigt - eine platonische Sicht des
Menschen in seinen Uberlegungen erhalten, wenn der von der
~metaphysischen Kontemplation* des Gottlichen als fiir den Men-
schen ,spezielles und letztes Telos“ spricht.” Insofern ist die
Aristotelische Ethik nicht utilitaristisch, auch wenn die Tugenden
auf den ersten Blick als Mittel zum Zweck erscheinen.

 MaclIntyre: Der Verlust der Tugend, S. 207.
% Aa0.,8.216.
7 Aa.0.,8.217.
B Aa0,8.212.

143

https:/fco. - am 20,01.2026, 22:22:04. Op



https://doi.org/10.5771/9783495993590-131
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

I

Die bei den Griechen vorherrschende Vorstellung von Tugend ist
uns heute fremd geworden, da sich das Verhiltnis der Tugenden
zur sozialen Ordnung und hinsichtlich der Bestimmung des Sub-
jekts innerhalb der Gemeinschaft gewandelt hat.” Begriffe wie
Tapferkeit unterliegen heute einer vollig anderen Deutung als zu
seiner Zeit, in der damit nicht nur eine individuelle Eigenschaft
bezeichnet wurde, sondern dariiber hinaus eine Fahigkeit, mit per-
sonlichem Einsatz der Gemeinschaft zu dienen und sein Selbst
zuriickzustellen. Daher ,,ist Tapferkeit ein wichtiger Bestandteil
der Freundschaft”, denn sie ist Ausdruck von Zuverlassigkeit,
Treue und Garant fiir den Erhalt der antiken Gesellschaft.*® Aber -
so wird man heute einwenden miissen - pervertiert zu Fanatismus,
verleitet sie auch zu irrationalen Handlungen, indem alle, auch
widersinnige und durchaus unmoralische Mittel zur Erreichung
eines Zieles eingesetzt werden.

Die Ablehnung bestimmter tradierter Tugenden oder ihre Modi-
fizierung héngt also ganz wesentlich von ihrer Definition auf dem
Hintergrund bestimmter Kriterien des sozialen und moralischen
Lebens ab, wobei jedoch einige Grundprinzipien moralischen Han-
delns zeitunabhéngig sind (oder sein sollten). Diese Grundprinzi-
pien aber lassen sich nur von einer philosophischen Grundlage her
begriinden und in die Praxis umsetzen, wenn sie dem Menschen
nicht nur im Innersten verstindlich und iiberzeugend erscheinen,
sondern wenn ihre tatsichliche Durchsetzung im Leben ihnen als
Bediirfuis erscheint’: als handlungsorientierter Ausdruck dessen,

% MacIntyre verweist in diesem Zusammenhang auf den EinfluB christlichen
Denkens, durch welches die Tugendbegriffe nicht nur neue Implikate erhalten,
sondern antike Begriffe sogar ausgeschlossen werden (vgl. a.a.0., S. 244fT.).
*A2.0, 8. 165

3! In dieser grundlegenden Deutung des Charakters der Tugend als Bedirfnis
des im Sein stehenden Menschen stimmen wir M. Rhonheimer zu, der jedoch

144

https://dol.org/10.5771/9783495883580-131 - am 20.01.2026, 22:22:04. Vde/ Acces



https://doi.org/10.5771/9783495993590-131
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

was Menschsein im wahren Sinne meint. Tugend ist daher als Dis-
position des Menschen zu verstehen, mit deren Hilfe nicht nur ein
ethisch zu rechtfertigendes Ziel erreicht werden kann, sondern die
als Ausdruck der Besonderheit subjektiven Lebens auch als Mittel
zur Uberwindung inakzeptabler Zustinde (z.B. Ungerechtigkeit)
fungiert. Da es - wie schon die teils widerspriichlichen Auffassun-
gen zum Tugendbegriff belegen - keine allgemeingiiltige und zeit-
unabhéngige rationale Autoritdt (zumindest aus moderner Sicht)
gibt, wird man heute tugendhaftes Verhalten dem Individuum zu
iiberantworten haben, das als freier Mensch Verantwortung fiir
sein Tun zu iibernehmen hat. Dabei ist nicht zu vergessen, daf} die
Theorien iiber Tugenden seit der Antike in der Regel unter dem
Aspekt der Niitzlichkeit propagiert werden (z.B. Tapferkeit,
Keuschheit, Demut usw.), wobei zweifellos Machterhalt verschie-
dener Institutionen eine groBe Rolle spielt, indem hierarchische
Strukturen gesichert werden sollen. Selbst die Tugend der Gerech-
tigkeit kann aus dem Grund gefordert werden, damit Gebote und

vom ,,subjektiven Interesse“ des Menschen am Guten spricht und sich damit
gegen die Annahme H. Krémers wendet, der eine Einheit ,,von ‘moralischen
Sollen’ und subjektivem Interesse” grundsitzlich als ,.illusorisch“ bezeichne
und deshalb zwei sich erginzende, aber nicht in Einheit zu bringende Typen
von Ethik beschreibe: ,,Die Strebensethik (sie handelt von dem Fiir-mich-Guten
weil Gewollten) und die Moralphilosophie (sie handelt von dem Fiir-den-Ande-
ren Guten und deshalb Gesollten). Rhonheimer wendet kritisch sein: ,,Auf
unreflektierte Weise impliziert ist hier allerdings ein Menschenbild, demgemif}
es im Bereich des Fitr-mich-Guten kein ‘Sollen’ geben kann (und damit letzt-
lich auch kein unrichtiges, nach moralischen MaBstiben korrigierbares Wol-
len); und im Bereich des Dem-anderen-Geschuldeten kein wirkliches Wollen,
sondern nur die Einschrdnkung meines jeweils auf das Fir-mich-Gute gerichte-
ten Wollens.“ Unverstindlich erscheint allerdings Rhonheimers folgende, an
Kramers Konzept vorgenommene Kritik: ,,Der Mensch erscheint hier als radi-
kaler Egoist, und moralische Sollen als die Einschrankung dieses Egoismus
zum Wohle des anderen bzw. zur Erméglichung menschlichen Zusammen-
seins“, da Kréimer ausdritcklich auf das zu erstrebende ,,wirklich Gute® sogar
bei der ,blofen Lebensbewiltigung und ,.alltéiglichen Lebensfithrung® ver-
weist. (Vgl. Die Perspektiven dér Moral, S. 176; vgl. ferner zu dieser Kritik H.
Kréimer: Integrative Ethik. Frankfurt/M. 1992, 8. 79, 132, 76, 133.

145

https://dol.org/10.5771/9783495883580-131 - am 20.01.2026, 22:22:04. Vde/ Acces



https://doi.org/10.5771/9783495993590-131
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Regeln befolgt werden, die lediglich Fremdbestimmung begriinden.
Tugendhaftes Verhalten kann mithin nicht allein das Befolgen von
Regeln bedeuten; dies wire ein bloB duBerlicher AnlaB, der mit der
subjektiven inneren Uberzeugung keineswegs kongruieren muB,
sondern der Niitzlichkeit wegen aus rationalen Erwéagungen heraus
»tugendhaftes Verhalten erzeugt. Dann némlich besteht die
Tugend des Individuums ,,aus nichts anderem als zuzulassen, dafl
das offentliche Gute den MaBstab fir das individuelle Verhalten
liefert“.> Wie schon erwihnt, stehen immer auch verschiedene
Interessen hinter der Forderung nach tugendhaftem Verhalten.
Diese Interessen konnen anderen durchaus zuwiderlaufen, und die
Tolerierung der einen oder anderen Position mufl daher als Preis
fur die Anwendung moralischer Prinzipien in Kauf genommen
werden. Die demokratisch geforderte und als wesentliche Tugend
bezeichnete Gleichheit aller mindert beispielsweise die Privilegien
einiger, so daB Kontroversen in Bezug auf das ,MaB“ an Gleich-
heit auftreten kénnen. Tugend erfordert in diesem wie auch in an-
deren Bereichen immer auch Verzicht, das Zuriickstellen subjekti-
ver Anspriiche und das Abwigen des richtigen Mittels und eine
angemessene Zielsetzung. Eine rationale Losung zu erwarten, ist
jedoch utopisch, insofern der Verzicht auf die Durchsetzung eige-
ner Vorstellungen in der Regel von egoistischen Absichten iiberla-
gert wird. Gibt es also keine Losung scheinbarer Unvereinbarkei-
ten? Ohne den spiteren Ausfiithrungen vorgreifen zu wollen, sei an
dieser Stelle schon einmal auf einen grundlegenden Gesichtspunkt
einer ontologischen Ethik hingewiesen.

Dab rationale Argumente allein zu einem Konsens fithren kén-
nen, scheint wenig erfolgversprechend, denn je stirker das Eigen-
interesse das Erreichen eines Zieles steuert, umso mehr werden
sich die kontriren Positionen verhdrten. Gleichwohl streben die

32 MacIntyre: Der Verlust der Tugend, S. 314.

146

https://dol.org/10.5771/9783495883580-131 - am 20.01.2026, 22:22:04. Vde/ Acces



https://doi.org/10.5771/9783495993590-131
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

analytischen Moralphilosophen an, rationale Prinzipien zu liefern,
auf die sich streitende Parteien mit kontriren Interessen berufen
kénnen.*

Damit stellt sich die Frage, um welche Ziele es iiberhaupt geht
und welche Bedeutung sie im Leben des Menschen besitzen. Im
allgemeinen sind es Anspriiche, die sich auf duBere Dinge bezie-
hen, die den Besitz erhalten oder steigern, dem Machterhalt dienen
ebenso wie dem Ehrgeiz oder der Habgier. Die Bedeutung von
materiellen Dingen dieser Art hatte zwar immer schon einen we-
sentlichen Platz im Leben der Menschen, es scheint allerdings im-
mer mehr zu einer Uberbewertung ihrer Funktion fiir das Selbst-
wertgefiihl des Einzelnen zu kommen. Der Mensch der Gegenwart
definiert sich iiber sein AuBeres und glaubt, nur dieses als hochstes
Gut verschaffe ihm Anerkennung in der Fortschrittsgesellschaft.
Das aber, was sein Wesen als Mensch tatsdchlich ausmacht, ver-
kiimmert unter den Bestrebungen, dieses AuBere zu perfektionie-
ren. Daraus folgt, daB ein wesentliches Element der Tugenden in
ihrer Eigenart liegen muB, das Innere des Menschen zu aktivieren,
thm diejenige kritische Einstellung zu vermitteln, die schon die
Ziele des Handelns selbst einer kritischen Betrachtung unterzieht.
Aber noch ein Weiteres gilt es in den Blick zu riicken. Die oben
erwahnten Tugenden Gleichheit oder Gerechtigkeit - wie auch alle
anderen - kénnen nur dann in die Tat umgesetzt werden, wenn der
Mensch seinem Denken und Handeln eine fundamentale Pramisse
zugrundelegt: dies ist die Einsicht, daB er selbst wie auch jedes
andere Teil eines iibergreifenden Seins ist. Verfgt er iiber diese
Einsicht, so wird er nicht nur vollig andere MaBstéibe an die Dinge

% Vor allem im angelsichsischen Raum finden z.B. R.Nozick (Anarchie - Staat
- Utopia. Miinchen 1976) und John B.Rawls (Eine Theorie der Gerechtigkeit.
Frankfurt/M. 1979) durchaus Gehtr. Beide gehen von die Gesellschaft kon-
stituierenden Subjekten mit spezifischen Interessen aus, wobei jedoch ge-
meinsame Lebensregeln entworfen werden.

147

https://dol.org/10.5771/9783495883580-131 - am 20.01.2026, 22:22:04. Vde/ Acces



https://doi.org/10.5771/9783495993590-131
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

und Ereignisse der Welt legen, sondern in ihr zugleich auch ande-
ren und bewuBteren Handlungsstrategien folgen (wir gehen im
letzten Teil noch genauer darauf ein). Denn klar ist, daB rivalisie-
rende Vorstellungen von Tugend nicht von politischen Institutionen
geeint werden konnen. Sie konnen bestenfalls einen Weg zur Lo-
sung von Konflikten anbahnen. Dies sicht auch Maclntyre so: ,,In
Jjeder Gesellschaft, in der der Staat nicht die moralische Gemein-
schaft der Biirger ausdriickt oder verkorpert, sondern eine Reihe
institutioneller Vereinbarungen darstellt, um der Gesellschaft eine
biirokratisierte Einheit aufzuzwingen, der ein wahrer moralischer
Konsens fehlt, wird das Wesen politischer Verpflichtung systema-
tisch unklar“.** Das bedeutet nicht zuletzt, daB die tradierten Tu-
genden im Gegensatz zu den Interessen moderner Politik stehen,
vor allem aber im Gegensatz zu den wesentlichen Merkmalen der
modernen Okonomie und ihrem Individualismus.

Sehen wir nun einmal zu, ob mit dieser Festlegung nicht doch -
wenn man die verschiedenen Formen der Tugend einmal genauer
betrachtet - etwas auch heute noch ZeitgemiBes und sogar We-
sentliches fiir das Leben des Menschen in ihnen enthalten ist. Da-
bei sind drei Kriterien der Tugend fiir die folgenden Uberlegungen
von besonderer Bedeutung: erstens die Tugend als Eigenschaft,
zweitens die Tugenden, die zum Gelingen eines ganzen Lebens
beitragen und drittens schlieBlich die Tugenden, die Sinn und Wert
des menschlichen Lebens ausmachen. Der Philosoph und Padagoge
O.F Bollnow hat sich diesem schon zur Entstehungszeit seines
kleinen Buches duBerst kritisch aufgenommenen Thema gewidmet
und dabei die in Vergessenheit geratenen Grundvoraussetzungen
menschlichen Zusammenlebens eingehend erdrtert. Einige wesent-
liche Gedanken seiner Schrift lassen durchblicken, daB Tugend ein
Ausdruck einer besonderen menschlichen Verfassung ist, die

¥ Der Verlust der Tugend, S. 338.

148

https://dol.org/10.5771/9783495883580-131 - am 20.01.2026, 22:22:04. Vde/ Acces



https://doi.org/10.5771/9783495993590-131
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Bollnow selbst zwar nicht auf die Seinserfahrung zuriickfiihrt, die
aber bei ndherem Hinsehen durchaus so zu deuten ist.

11

In einer Zeit, in der Entgleisungen, Grenziiberschreitungen und
Perversionen aller Art salonfihig geworden sind, mag es als Ana-
chronismus erscheinen, iiberhaupt noch von Tugenden zu reden.
Mit der Terminologie ,,anything goes* hat sich ein MaB von Be-
liebigkeit breitgemacht, das aus falsch begriffenem Demokratie-
verstindnis heraus zu den wunderlichsten Erscheinungen gefiihrt
hat. Fragwiirdig sind die alten Tugenden geworden, und ein
ausufernder Individualismus betitigt sich unter dem Méntelchen
der Selbstverwirklichung in einer Weise, daB sich niemand mehr
scheut, alle Tabus zu brechen und dem, was ehemals als moralisch
galt, das genaue Gegenteil selbstbewuBt entgegenzustellen und als
legitimen Anspruch zu verteidigen. Toleranz wird eingeklagt, um
das Ausleben aller - selbst der extremen Lebensformen - zu recht-
fertigen, sie wird indes selten angewandt, wenn es darum geht, fiir
die Gegner solch exzessiver Lebensformen Verstindnis aufzu-
bringen.

O.F Bollnow spricht bezeichnenderweise nicht nur vom Wesen
der Tugenden, sondern auch von ihrem Wandel.” Damit trigt er
der Tatsache Rechnung, daB Tugenden mit der Entwicklung des
Lebens einer Verdnderung unterliegen, die das zwischenmensch-
liche Verhalten entscheidend prégt. Er beklagt jedoch auch, daB es
dadurch nichts Festes und Ruhendes mehr im Leben gebe, an das
man sich halten kénne und daB nicht alles Neue auch besser und
wirksamer sei als Tradiertes.

35 O.F.Bollnow: Wesen und Wandel der Tugenden. Frankfurt/M. 1958.

149

https://dol.org/10.5771/9783495893500-131 - am 20.01.20: 26, 22:22:04. A [



https://doi.org/10.5771/9783495993590-131
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Das Verblassen alter Tugenden fiihre schlieBlich zu ihrem volli-
gen Vergessen, und die Menschen kénnten dann mit Begriffen wie
Besonnenheit, Weisheit, Demut, Bescheidenheit oder GroBmut
usw. keinerlei einigermaBen klare Vorstellungen verbinden. Vor
allem aber: wer wolle sein Leben schon unter solchen Tugendbe-
griffe fithren, die nicht nur hohe Anforderungen an das Selbst des
Menschen stellen, sondern die dariiber hinaus auch das Zuriick-
stellen eigener Ziele und Wiinsche in sich bergen. Manche Begriffe
- wie die Demut - seien ferner erst im Zusammenhang mit abend-
landischem, vor allem christlichen Denken zu verdeutlichen, und
sie seien von daher schon nicht mehr jedem gegenwartig. Mit den
Tugenden gehe folglich auch das Verstindnis der sie tragenden
Welt verloren, so daB - weil sie ihre Uberzeugungskraft einbiifiten
- auch das Verstindnis vergangener Lebensformen abhandenge-
kommen sei.

Tugendhaft zu sein, galt ehemals als auszeichnendes Pradikat,
lag doch in der Tugend vor allem die Méglichkeit, sein Selbst zu
entfalten, das nicht etwa nur ein tadelloses Leben bewirken sollte,
sondern das das Menschsein zum hochstméglichen MaB steigerte.
Schon hier wird fiir viele unserer Zeit die Fragwiirdigkeit der Tu-
gend transparent: der Tugendhafte gilt als angepaBt, wenig eigen-
tatig und gelegentlich sogar als iiberheblich, insofern er mit seiner
Haltung der scheinbaren Einordnung MiBfallen erregt. Und indem
Tugend mit gesteigertem Menschsein zu verbinden versucht wird,
tritt sogleich die Frage hinzu, worin sich dieses denn duBere. Ist es
der Hang zum Elitdren, zum Intellektuellen, Geistigen oder etwa
zum asketischen Leben? Verbirgt sich hinter diesem Gedanken
weltferner Idealismus oder utopische Wunschvorstellung? Man
darf also zunichst skeptisch sein und erneut die Fragwiirdigkeit
der Tugenden ins Spiel bringen. Doch fiir wen sind Tugenden tat-
sachlich fragwiirdig? Aus welchen Griinden steht man Ihnen kri-
tisch, ja ablehnend gegeniiber? SchlieBlich kann allen Tugend-

150

https://dol.org/10.5771/9783495883580-131 - am 20.01.2026, 22:22:04. Vde/ Acces



https://doi.org/10.5771/9783495993590-131
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

kategorien zumindest aus pragmatischen oder funktionalen Griin-
den durchaus auch ihr Gegenteil als sinnvolle Handlungsstrategie
entgegengestellt werden, wie auch Bollnow kritisch anmerkt.
Hierzu einige Beispiele.*

Als eine der ,biirgerlichen” Tugenden nennt Bollnow die Ord-
nung, deren einerseits notwendige und sinnvolle Funktion auch in
ihr Gegenteil umschlagen kann, wenn sie lediglich dem Selbst-
zweck dient oder das Leben gar erstarren 148t In diesem Falle
haben wir es mit einer ,entarteten Ordnungsliebe™ zu tun, die von
tugendhaftem Verhalten weit entfernt ist. Ahnlich verhalt es sich
mit anderen Formen der Tugend: der Sparsamkeit, die zum Geiz
werden kann, dem FleiB, der zum eifernden Fanatismus entartet,
der Tapferkeit, die irrationale Ziige annchmen und sogar zur Ge-
fahr werden kann, ja sogar der Besonnenheit (im platonischen
Sinne urspriinglich ein erstrebenswerter Zustand der Seele), die in
extremer Form zu EntschluBlosigkeit und Weltferne fithrt - oder,
wie Bollnow bemerkt, sogar aus iiberlegtem Kalkiil ,gleichbe-
deutend mit rechnender Vemniinftigkeit” sein kann. Ist Besonnen-
heit unter diesem Gesichtspunkt nicht tatsichlich ,,Ausdruck einer
reflektierten Haltung, die den FluB des Lebens nur hemmt?*.* Und
wie steht es gar mit der Bescheidenheit und Demut, Begriffe, die
im modernen Leben nur noch als antiquierte und reichlich unrea-
listische Haltungen verstanden werden? Auch mit der Wahr-
haftigkeit steht es im Zuge der Entwicklung unseres zuhochst in-
dividualisierten Lebens nicht besser, denn alle mit dem Begriff
Wahrhaftigkeit verbundenen Aspekte wie Ehrlichkeit, Aufrichtig-
keit, Offenheit, Echtheit, Treue, Gerechtigkeit usw. unterliegen -
wie deutlich zu erkennen ist - immer mehr der zersetzenden Wir-

% O.F.Bollnow. Wesen und Wandel der Tugenden. Frankfurt M./Berlin/Wien
1958.

7 A2.0,8.35.

¥Aa0.,,8S. 92f.

151

https://dol.org/10.5771/9783495883580-131 - am 20.01.2026, 22:22:04. Vde/ Acces



https://doi.org/10.5771/9783495993590-131
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

kung einer subjektiv gestalteten Form von Wahrhaftigkeit, die
weder intersubjektiv von Bedeutung sein kann noch auch nur den
geringsten Hinweis auf ein wirklich tugendhaftes Motiv der Hand-
lung und ihrer Begriindung gibt. Schon die politischen Aktionen
der letzten Jahrzehnte (aber auch fritherer Zeiten) diirften dies
bestatigen, von gesellschaftlichen oder individuellen einmal ganz
abgesehen. So ist es keineswegs verwunderlich, daB der Einzelne
aufgrund des vorgelebten und wahrgenommenen Lebens jedes MaB
verloren hat und auch keine Begriindungsversuche akzeptieren
wird, die thn vom Gegenteil iiberzeugen kénnten. Viele Fragen,
z.B. die der Gewalt, sind - wie R. Spaemann betont - daher keine
moralischen mehr, sie sind nur noch ,eine taktische Frage*,” teils
zum Zwecke scheinbarer Verbesserung menschlicher Bedingungen,
indem das Gewaltmonopol des Staates bewuBt miBachtet und
eigene Normen eingesetzt werden, teils aber auch zum jeweils ei-
genen Machterhalt.

K.-O. Apel meint daher mit Recht, daB sich der Mensch der Ge-
genwart vor eine paradoxe Situation gestellt sche, wenn man das
Verhiltnis von Politik, Wissenschaft, Wirtschaft und Ethik der
modernen Industriegesellschaft genauer betrachte. Einerseits sei
namlich die Notwendigkeit einer ,universalen®, fiir die gesamte
Menschheit giiltige Ethik erkennbar, andererseits unterlaufe das
subjektive Interesse (des Einzelnen, der Nationen) eine solche
Vorstellung, ,,weil die Idee der intersubjektiven Geltung in diesem
Zeitalter ebenfalls durch die Wissenschaft prajudiziert ist, namlich
durch die szientistische Idee der normativ neutralen und wertfreien
‘Objektivitiit™

¥ R. Spaemann: Moral und Gewalt. In: Rehabilitierung der praktischen Philo-
sophie. Bd.I: Geschichte, Probleme, Aufgaben. Hg. von M. Riedel. Freiburg
1972, S. 215-241, hier S. 215.

“K.-O.Apel: Zum Problem einer rationalen Begriindung der Ethik im Zeitalter
der Wissenschaft. In: Rehabilitierung der praktischen Philosophie Bd.IL:

152

https://dol.org/10.5771/9783495883580-131 - am 20.01.2026, 22:22:04. Vde/ Acces



https://doi.org/10.5771/9783495993590-131
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Dies macht deutlich, daB Tugenden aufgrund der globalen Ver-
netzung heute nicht mehr nur im Mikrobereich wirken konnen und
diirfen, sondern daB nach Formen der Tugend gesucht werden
muB, die grenz- und kulturiiberschreitend ein allgemeines sinn-
volles Miteinander begriinden kénnen. Dies umso mehr, weil die
internationalen Verflechtungen neue Abhingigkeiten nach sich
ziehen, also weitreichende Auswirkungen menschlicher Handlun-
gen, die alle Lebensinteressen beeinflussen. Die Resultate der tech-
nologischen Forschung stellen dabei in erster Linie eine neue mo-
ralische Herausforderung an den Menschen, denen jedoch spezifi-
sche Eigeninteressen in der Regel zuwiderlaufen. Sind wir mithin
von einer solidarischen Verantwortung fiir die Auswirkungen von
Handlungen des modernen Menschen weiter entfernt denn je? Apel
sicht dies recht pessimistisch, wenn er ausfiihrt: ,Im allgemeinen
kann man feststellen, dal auf allen Sektoren des offentlichen Le-
bens in der westlichen Industriegesellschaft (sicher inzwischen aber
auch in der sogenannten dritten Welt, vor allem der islamischen,
E.J.) die moralischen Begriindungen in der Praxis durch pragmati-
sche Argumente ersetzt werden, wie sie von ‘Experten’ aufgrund
objektivierbarer szientifisch-technologischer Regeln geliefert wer-
den konnen“* Doch gerade weil die ,wertfreie szientifisch-tech-
nische Vermittlung von Theorie und Praxis“ keine moralische Ver-
antwortung iibernehmen konne, bleibe letztlich nur das subjektive
Gewissen, mit anderen Worten: die bewuBte, reflektierte tugend-
hafte Haltung zur Welt. Nur einem solchen subjektiven Gewissen
als Instanz traut Apel zu, durch Ubereinkunft mit der 6ffentlichen
Willensbildung verbindliche Normen zu entwickeln. Doch Apel
erkennt im folgenden auch, daB derartige auf einem ,,subjektiven
Gewissen aufbauende Grundnormen ethischen, tugendhaften

Rezeption, Argumentation, Diskussion. Hg. von M. Riedel. Freiburg 1974, S.
13-32, hier S. 13.
4 A2.0,8.25.

153

https://dol.org/10.5771/9783495883580-131 - am 20.01.2026, 22:22:04. Vde/ Acces



https://doi.org/10.5771/9783495993590-131
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Verhaltens wohl kaum zu einem bindenden Konsens fithren kén-
nen: Man kann sie hochstens als ,,zweckrationale Klugheitsveran-
staltungen® interpretieren,” zumal kulturelle oder traditionsge-
bundene Uberlegungen immer intervenieren werden. Die moglichen
Ergebnisse seien daher hochstens ,,affektive bestimmt, selten aber
intersubjektiv iiberzeugend, denn freie Gewissensentscheidungen
der ,,subjektiven Privatmoral® seien gegen jede andere isoliert und
gehorchten folglich keiner , Solidarititsnorm™, wobei noch zu
ergéinzen wire, daB nicht nur die Masse, sondern auch der Einzelne
immer stirker manipuliert, also auBengeleitet wird, wodurch eine
private existentielle Gewissensbildung - auch aufgrund von Sach-
zwingen - verhindert wird.”

Wie man sieht, sind zwar die Probleme hinsichtlich des Verlusts
von Tugenden durchaus kritisch erkannt und benannt, doch wird
zugleich auch deutlich, daB sich eine Losung in keinerlei Hinsicht
andeutet. Vielleicht bescheiden wir uns schon mit der Ethisierung
der Ideale des Wohllebens als Sollforderung und ,Massencudi-
monismus®, wie Arnold Gehlen in seinem Buch ,,Moral und Hy-
permoral® betont. ** Damit ist natiirlich das Wohlleben des duBe-
ren Lebens in den Blick geriickt, welches vom Staat eingefordert
wird, wihrend ein seelisches Wohlleben aufgrund wirklicher,
eigentitiger Tugend aber eine Distanzierung von den Institutionen,
ihrer haufig dem tugendhaften Verhalten widerstreitenden Regle-
mentierungen vernachlassigt wird. Doch Gehlen wirft ein, daB die
Bedeutung der Institutionen vor allem in ihrer vom Zweckdenken
gesteuerten Funktionalitdt liege, was dazu fithren miisse, daB der
Glaubenswert ihrer Leitideen schwinde. Ethische Grundprinzipien
aber konnen - wie auch Gehlen betont - nur durch die Transzendie-
rung des Ich Geltung beanspruchen, nur dann also, wenn Normen

2pa0.,8.29.
B A.a.0., 8. 30.
“ Eine pluralistische Ethik. Bonn 1969.

154

https://dol.org/10.5771/9783495883580-131 - am 20.01.2026, 22:22:04. Vde/ Acces



https://doi.org/10.5771/9783495993590-131
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

nicht vereinzelt und verabsolutiert werden, sondern auf das Seelen-
leben, die innere Befindlichkeit eines jeden Menschen ausgerichtet
sind. Das bedeutet letztlich, daB sich Polarisierungen, die das blo
Alltigliche iiberschreiten, auf eine ganz ,.eigen“-artige Weise auf-
l16sen, weil ein Konsens unter den Mensch entstehen kann, dessen
philosophische Grundlage es erlaubt, Widerspriiche aus dem siche-
ren Gefiihl des Einsseins mit dem Sein zu 16sen. DaB dieser zu-
nichst abstrakt und unrealisierbar anmutende Gedankengang so
lebensfern nicht ist, wird weiter unten noch ausfithrlich erértert.
Damit verbindet sich zweifellos eine hermeneutische Frage, nim-
lich die Frage danach, wie der Mensch sich selbst und seine Exi-
stenz im Leben betrachtet, welche Schwerpunkte er setzt und was
ihm bedeutungsvoll erscheint innerhalb der Vielfalt der Erschei-
nungen des alltiglichen und geistigen Lebens. Vielleicht erlaubt
das Nachdenken iiber dic dem Menschen zur Verfiigung stehenden
Méglichkeiten, sein Leben zu gestalten, die Hoffnung auf eine
weinfache Sittlichkeit* (Bollnow), einfach deshalb, weil sie ur-
spriinglich ist wie das Sein selbst. Einer Sittlichkeit oder Tugend-
haftigkeit, die nicht von hohen und nicht einlosbaren Idealen ge-
prigt und damit eingeengt ist, sondern die als Konstituens des
menschlichen Wesens zu charakterisieren ist, wenn sie denn ent-
deckt, erkannt und gelebt wird. Von einer solchen Form der Tu-
gend wire zu sagen, daB sie grundsitzlich auf das Gegeniiber
(Mensch, Natur usw.) gerichtet ist, daB sie vor allem aber auch
den tugendhaft Denkenden und Handelnden selbst bereichert und
ihm eine neue Dimension des Lebens erschlieft. Wahrend nach
Bollnow alle Hochformen des Ethos einseitig sind, insofern sie
immer nur ,bestimmt geartete Moglichkeiten des menschlichen
Lebens* erfassen,” andere dadurch ausschlieBen und daher das

* O.F Bollnow: Einfache Sittlichkeit. Kleine philosophische Aufsatze. Gottin-
gen 1947, S. 18f.

155

https://dol.org/10.5771/9783495883580-131 - am 20.01.2026, 22:22:04. Vde/ Acces



https://doi.org/10.5771/9783495993590-131
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Leben im ganzen nicht umgreifen, sind sie in hochstem MaBe
zeitabhéngig. Nicht nur, daB der allseitigen Entfaltung der Person-
lichkeit der Nutzen der Gemeinschaft entgegenzustehen scheint,
auch Interessen und Ziele scheinen einer gemeinsamen Ausrichtung
zu widerstreben. Dies begriindet die Tatsache, daB die einfachsten
und faktisch selbstverstandlichsten Tugenden sich nicht nur geloc-
kert haben, sondemn sogar in Auflésung begriffen sind.

Schon in formaler und struktureller Hinsicht besteht nach Boll-
now ein groBer Unterschied zwischen dem ,hohen Ethos® und der
einfachen Sittlichkeit. Wahrend das erstere zeitabhéngig und dar-
iiber hinaus mit dem radikalen Anspruch auf Absolutheit auftrete
und nach hochst méglicher Reinheit der Verwirklichung strebe,
ergebe sich aufgrund der Unerreichbarkeit der moralischen Ziele
zwangslaufig ein tiefgreifender Konflikt zur Realitit: ein Dualis-
mus zwischen Ideal und Leben. Der strukturelle Unterschied zwi-
schen hohem Ethos und einfacher Sittlichkeit zeige sich nun gerade
in der Tatsache, daB letztere nicht an ein ,;aus dem Leben heraus-
gehobenes Ideal“ gebunden sei.* Sie lebe vielmehr ganz in der
Offentlichkeit eines gemeinsamen BewuBtseins, welches Bollnow
zwar nicht im Blick auf ein ontologisches Fundament beschreibt,
dem aber dennoch eine ganz spezifische Weise des Weltverhaltens
eigen zu sein scheint.

Bollnow verweist daher auf eine tiefere Schicht des BewuBt-
seins, die den meisten Menschen zwar verborgen und deshalb un-
scheinbarer ist, weil augenscheinlich der Lebensbewiltigung wenig
niitzlich. Doch ,diese einfachere Schicht wechselt nicht mit dem
Formenwandel des hohen Ethos, sondern bleibt sich in diesem
Wandel gleich“.*’ Es handelt sich offensichtlich (obwohl Bollnow
diesen naheliegenden gedanklichen Schritt nicht vollzogen hat) um

% A.a.0.8.24.
7 A.2.0.,8.20.

156

https://dol.org/10.5771/9783495883580-131 - am 20.01.2026, 22:22:04. Vde/ Acces



https://doi.org/10.5771/9783495993590-131
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

die elementare BewuBtseinsschicht des Menschen, die aus der
Existenz des Seins heraus lebt und in der die angebliche Fragwiir-
digkeit der im Leben zu realisierenden Tugenden gar nicht erst
auftaucht. Und so kann Bollnow auch sagen, ,die einfache Sitt-
lichkeit gehért zur Natur® des Menschen, allerdings - und dies ist
der Tenor der folgenden Uberlegungen - nur wenn der Mensch sich
der Tatsache seiner Eingebundenheit in das Sein bewuBt wird.
Dann wird auch sichtbar werden, daB sittliche Tugenden gleichsam
als lebendiger Organismus einen Gesamtlebensvollzug bilden als
Ausdrucks des Einklangs des Menschen mit sich selbst und dem
Sein.

157

https://dol.org/10.5771/9783495883580-131 - am 20.01.2026, 22:22:04. Vde/ Acces



https://doi.org/10.5771/9783495993590-131
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

https://dol.org/10.5771/9783495883580-131 - am 20.01.2026, 22:



https://doi.org/10.5771/9783495993590-131
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

