
3. Theoretische Überlegungen: Territorien – Konflikte – Widerstand 99

In Bezug auf die Hervorbringung von Territorien lässt sich folglich festhalten,

dass territoriale Konflikte nicht in einem Entweder/Oder münden müssen, son-

dern – im Zuge von Dekolonialisierungsprozessen – über territoriale Verflechtun-

gen unterschiedlicher Vorstellungen nachzudenken ist.

Im Mittelpunkt des Interesses dieses Buches steht der Aushandlungsprozess

unterschiedlicher Territorialitäten insbesondere in Konfliktsituationen, wie sie

oben veranschaulicht wurden. Die Repräsentation von Raum bzw. Räumen steht

dabei aus kulturwissenschaftlicher Perspektive im Zentrum. Aufbauend auf den

dargelegten Überlegungen zur kartografischen Darstellung eines Raums, aber

auch zu Erzählungen darüber und der damit verbundenen Semantisierung bzw.

Formen der Inanspruchnahme, wie sie Raummedien ausdrücken, wird in wei-

terer Folge nun speziell auf das Medium Film und dessen Stellung in diesem

Zusammenhang eingegangen. Film wird dabei als Raummedium angenommen –

als Medium, das einen Raum durch dessen Repräsentation hervorbringt – und

damit territoriale Ansprüche artikulieren kann. Die Analyse soll verdeutlichen,

wie die untersuchten Dokumentarfilme Räume produzieren, welche Narrative,

Motive und Techniken dabei zentral sind und damit an der Hervorbringung von

Territorien beteiligt sein können bzw. territoriale Verflechtungen verhandeln

und so zur Dekolonialisierung bestehender Hierarchien in Bezug auf territoriale

Vorstellungen beitragen.

3.4 Performances of decolonization

Auf Basis der theoretischen Überlegungen zu territorialen Konflikten lässt sich die

zentrale Frage der vorliegenden Arbeit ableiten nach der Bedeutungmedialer Prak-

tiken desWiderstands zur Durchsetzung nichtmoderner bzw. nichtwestlicher Ter-

ritorialitäten im Diskurs um Landrechte und Ressourcennutzung, aber auch Um-

weltgerechtigkeit und Naturschutz. Während für die Etablierung von National-

staaten Narrationen über die Geografie und Kulturtechniken wie die Kartografie

von zentraler Bedeutung waren, um das Territorium zu etablieren, als scheinbar

fixiert darzustellen und damit den Raum nach westlich-modernen Vorstellungen

zu produzieren bzw. Ansprüche zu formulieren, so lautet die zentrale Annahme

der vorliegenden Arbeit, dass auch andere kulturelle Manifestationen an der Fort-

führung bzw. Subversion der performativen Herstellung dieser Raumkonstruktion

beteiligt sein können. Auf Basis dessen rücken Filme in den Fokus, die eine dezi-

diert nichtwestliche Perspektive einnehmen, sich gemäß diversen Definitionen als

›indigene Filme‹ bezeichnen lassen und Gegendiskurse zu etablieren versuchen.

Von Interesse ist in erster Linie, wie die Konflikte filmisch dargestellt werden, um

Rückschlüsse auf die damit verbundenen Dekolonialisierungsprozesse hinsichtlich

territorialer Verflechtungen ziehen zu können. Insbesondere bei der Untersuchung

https://doi.org/10.14361/9783839464175-010 - am 13.02.2026, 15:02:33. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839464175-010
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


100 Filmischer Widerstand

von Repräsentationen von Raum ist nicht nur relevant, was und in welcher Weise

etwas abgebildet wird, sondern auch »die Position, von der aus eine spezifische

Verräumlichung hergestellt wird« (Castro Varela et al., 2012, S. 310).

Indigene Gemeinden sind häufig von globaler Kommerzialisierung und staat-

licher Anstrengungen zur Privatisierung natürlicher Ressourcen betroffen, jedoch,

so Alexandra Halkin, Gründerin des Chiapas Media Project, und Amalia Córdova,

vom National Museum of the American Indian:

»Rarely does mainstream media address scenes of inequality so prevalent in

these communities. When they do, they present the people as stuck in poverty

and unable to draw on their own communities and cultures. Alternatively, media

representations often include romantic portrayals and superficial analyses of cul-

ture. Through silence and misrepresentation, mainstream media contributes to

economic injustice and lack of respect toward indigenous communities.« (zit.n.

Schiwy, 2009, S. 86)

Während im Zuge der Kolonialisierung mitunter das Bild des eroberten Landes

als unbewohnter Raum vorherrschend war, wird aus einer Widerstandsposition

im Zuge von Dekolonialisierungsbestrebungen versucht, diese Vorstellung als dis-

kursive Gewalt zu entlarven, als aktives Ignorieren bereits bestehender Lebensfor-

men und Kulturen. Medien, die dezidiert einen Gegendiskurs etablieren wollen,

wie in Kapitel 2.3.2 erläutert, scheinen von besonderer Bedeutung im Kontext sol-

cher Konflikte, da sie dem Schweigen und den Fehldarstellungen von Mainstream-

Medien, wie etwa Halkin und Córdova aufzeigen, entgegentreten.

Wissenschaftliche Auseinandersetzungen mit indigenen medialen Produktio-

nen heben, wie sich anhand der Definitionen (vgl. Kapitel 2.3.2) erkennen lässt,

unterschiedliche Aspekte hervor, beispielsweise das Spannungsfeld zwischen indi-

genen Produktionen und ethnografischem Film und damit einhergehende Fragen

nach ethnografischer Autorität und Selbstdefinition (Ginsburg, 1995) oder die Be-

deutung des Aneignungsprozesses westlicher Technologien (Ginsburg, 1992; Sala-

zar, 2004). Zentral dabei ist meist, zu untersuchen, was diese medialen Produktio-

nen ›tun‹, welche Wirkung sie haben – im Rahmen ihrer Produktion als auch ihrer

Rezeption (Martín-Barbero, 1987/1993). Wie in Kapitel 2.3.2 bereits erwähnt, wird

vor allem die aktivistische Rolle hervorgehoben und als signifying practice beschrie-

ben (Salazar & Córdova, 2020) bzw. als »crucial medium for articulating alternative

forms of political imagination« (Zamorano, 2009, S. 4). So stellen auch Salazar und

Córdova fest: »Indigenous video has positioned itself as a process of revitalization

of languages and spirituality, an ethics and a politics of care forMother Nature, and

a profound epistemology that claims that another world—a flourishing world—is

possible.« (2020, S. 130)

Der Dokumentarfilm mit seinem Wahrheitsanspruch hat dabei mit Blick auf

den thematischen Zuschnitt auf territoriale Konflikte zwischen Indigenen und

https://doi.org/10.14361/9783839464175-010 - am 13.02.2026, 15:02:33. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839464175-010
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


3. Theoretische Überlegungen: Territorien – Konflikte – Widerstand 101

westlich-modernen Institutionen eine besondere Stellung inne – als »weapon of

choice for recording subaltern histories, contesting multinational extraction and

development projects, and denouncing human rights violations on Native lands

and bodies« (Córdova, 2014, S. 124) –, weswegen in der vorliegenden Arbeit der

Fokus auf dieser Filmgattung liegt. Der dieser Filmgattung zugesprochene Wahr-

heitsanspruch wird, so Schiwy, in indigenen Dokumentarfilmen häufig eingesetzt,

um ein Bewusstsein darüber zu schaffen, welche Bedeutung es hat, wer einen Film

macht: »In other words, far from a naive approach to film as a window upon reality,

video makers use the camera to reflect a dierent angle of perception of the world.«

(2009, S. 142) Indigene Dokumentarfilme sind daher als epistemische Intervention

zu verstehen, die über die Funktion eines Festhaltens, eines Abbildens hinaus als

Ressource für einen Dekolonialisierungsprozess gesehen werden können:

»Documentaries about territorial struggle, about the use of indigenous lan-

guages, medicinal practices, dances, oral history, and myths thus acquire

meanings that go beyond documenting what may be lost. Culture here becomes

a resource, a potential for rethinking, or, more precisely, decolonizing knowledge

and the market.« (Schiwy, 2009, S. 211)

Das bedeutet nicht, dass diese Produktionen völlig kohärent oder frei von jeglichen

Widersprüchen sind. Es soll jedoch darauf hinweisen, dass durchaus ähnliche Vor-

aussetzungen sowie ähnliche (politische) Ziele zugrunde liegen und die Produk-

tionen somit Teil eines politischen Projekts, einer politischen Praxis sind und ei-

nem Dekolonialisierungsprozess bestehender Machtverhältnisse zwischen indige-

nen und nichtindigenen Weltanschauungen dienen können. Wie Martín-Barbero

mit Blick auf die linguistische Polysemie des spanischen Wortes contar festhält, ist

allein die Möglichkeit, die Welt nach eigenen Vorstellungen zu benennen und zu

vermitteln, schon als Ermächtigung zu politischemHandeln zu begreifen: »[T]here

is at the same time a right to recount [contarnos] our own histories, and to count in

[contar en] economic and political decisions. In order that the plurality of cultures be

taken politically into account, it is imperative that the diversity of identities can be

recounted, narrated.« (2002, S. 627) Hier lässt sich auch die Produktion indigenen

Films bzw. insbesondere indigener Dokumentarfilme einordnen. Die Perspektive

indigener Akteur*innen innerhalb der vermittelten Konfliktsituationen dient dem

Sichtbarmachen der Pluralität von Standpunkten und ist damit auch eine deutliche

Forderung, im politischen Diskurs stärker wahrgenommen zu werden.

Im Licht dieser Ausführungen stellt sich die Frage,wie diemedialen Produktio-

nen trotz oder auch durch ihre Verflochtenheit mit kolonialen Machtverhältnissen

und gesellschaftlichen Strukturen einen Dekolonialisierungsprozess vorantreiben

können, dabei Sehgewohnheiten anfechten und neue Vorstellungen und Konzepte

hervorbringen.

https://doi.org/10.14361/9783839464175-010 - am 13.02.2026, 15:02:33. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839464175-010
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


102 Filmischer Widerstand

Wie in Kapitel 3.3.1 näher ausgeführt, diente die von Quijano (2000) definierte

Kolonialität der Macht dazu, westlich-moderne Vorstellungen zu etablieren und

diese gegenüber bestehenden nichtmodernen bzw. nichtwestlichen durchzuset-

zen. Widerstand, Kritik oder Äußerungen alternativer kultureller Weltvorstellun-

gen wurden ignoriert bzw. nicht als ebenbürtige Ansprüche gesehen, vor allem,

solange sie nicht den Ausdrucksformen der hegemonialen Gesellschaft entspra-

chen, womit die Teilhabe an Möglichkeiten zur Geltendmachung reguliert wurde.

Visualität dient(e) dabei als Objektivierung zur Ausübung von Kontrolle und gleich-

zeitigen Verschleierung von Macht als ›Wissen‹: Unter der Annahme eines ›neutra-

len Beobachters‹, der von einem Nullpunkt aus zu blicken vorgibt, wie es Medien

wie die Kartografie oder aber auch das ethnographic cinema nach Rony (1996) sug-

gerieren, wird die Welt entlang dieses Blicks strukturiert, d.h. vermessen, karto-

grafiert, geometrisiert. Durch diese Annahme fungiert der Blick als Distanzierung

bzw. Objektivierung: »[I]t turns things into objects and renders them passive, in-

ert,manageable, and controllable.« (Ivakhiv, 2013, S. 3). Visualität kann jedoch nicht

nur stabilisieren bzw. die Welt zu einem kontrollierbaren Objekt machen, sondern

auch destabilisieren: »It can set off oscillations in the viewer and the viewed, flood

the subject with emotion, and set off ripples around the object and between the

object viewed and the viewing subject. Vision, in other words, can move its be-

holders in ways that leave nothing stable and inert.« (Ivakhiv, 2013, S. 3) Mignolo

(1995) spricht, wie bereits ausgeführt, von der Kartografie, von Landkarten als per-

formances of colonization, da diese die Welt nicht nur abbilden, sondern sie nach

bestimmten kulturell spezifischen Vorstellungen und Parametern hervorbringen,

ordnen und damit auch kontrollieren, Verhältnisse schaffen und demnach selbst

als an der performativen Herstellung eines Territoriums beteiligte Akteurinnen zu

verstehen sind. Die angenommene Bildperformanz kann ebenso für andere me-

diale Repräsentationen gelten. Auch Filme können an einer solchen performativen

Herstellung eines Territoriums beteiligt sein, indemmit der filmischen Raumkon-

struktion eine Einschreibung beispielsweise in eine Landschaft vorgenommen und

damit ein gewisser Anspruch auf das Land erhoben wird. Dies zeigt etwa Shohat

(1991), wobei sie insbesondere auf die zentrale Rolle geschlechtsspezifischer Me-

taphern und Geschlechtsunterschiede im kolonialen Diskurs aufmerksam macht

durch die Rolle des männlichen Entdeckers, der durch seinen Blick in das Land

eindringt, dieses Schicht für Schicht freilegt und mit einem neuen Namen – als

Zeichen der Inbesitznahme – versieht. Das diente nicht zuletzt der Legitimierung

der Eroberung:

»The metaphoric portrayal of the (non-European) land as a virgin coyly awaiting

the touch of the colonizer, as Edward Said suggests in his discussion of Oriental-

ism, implied that whole continents-Africa, the Americas, Asia and Australia could

https://doi.org/10.14361/9783839464175-010 - am 13.02.2026, 15:02:33. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839464175-010
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


3. Theoretische Überlegungen: Territorien – Konflikte – Widerstand 103

only benefit from the emanation of colonial praxis, a discourse often reproduced

in the cinema.« (Shohat, 1991, S. 52)

Film wird also als Raummedium verstanden, mit dem Einschreibungen in Land-

schaften vorgenommen werden, die Ansprüche ausdrücken. Mit der filmischen

Raumkonstruktion geht dementsprechend ein territorialisierender Prozess, d.h.

die Einschreibung territorialer Vorstellungen einher, sie dient damit der Artiku-

lation bzw. Festigung territorialer Ansprüche. Filme sind selbst Akteure, sie zei-

gen, nehmen damit Einschreibungen vor und bezeugen gleichzeitig, was sie sicht-

bar machen (Schwarte, 2011). Bilder können, erklärt Schwarte weiter, bestimmte

Wahrnehmungen erzwingen: »Sie können etwas zum Erscheinen bringen und sie

vermögen es darüber hinaus, etwas festzuhalten, zu befehlen, zu verbieten, zu ver-

sprechen oder zu erklären.« (2011, S. 12) Der Film präsentiert eine Wirklichkeit,

produziert einen Raum, den er gleichzeitig als solchen beglaubigt, er bildet nicht

nur ab, sondern bringt die Welt nach kulturell spezifischen Vorstellungen hervor,

ordnet und schafft so Verhältnisse. Die filmische Raumkonstruktion kann folglich

an der performativen Herstellung eines Territoriums beteiligt sein.16

Mit Blick auf diese Überlegungen wird die Annahme verfolgt, die hier unter-

suchten Filme im Kontext ihrer Vermittlung von territorialen Konflikten als perfor-

mances of decolonization zu denken, als soziale und semiotische Interaktionen, de-

nen zugrunde liegt – wie die Definitionen für indigenen Film verdeutlichen –, Ge-

gendiskurse zu schaffen und Interventionen hinsichtlich der modernen/kolonialen

Weltordnung darzustellen.

Ein performativer Ansatz erlaubt, die gegebene räumliche Ordnung zu denatu-

ralisieren, indem aufgezeigt wird, wie diese diskursiv hervorgebracht wurde. Die

scheinbar natürliche Ordnung politischer Räume wird damit historisiert und po-

tenziell dekolonialisiert (Schurr, 2013). In derselben Art, wie Narrationen über die

Geografie, wie Medien wie die Kartografie dazu beitrugen, die räumliche Ordnung

der modernen/kolonialen Weltordnung zu etablieren und zu festigen, in der der

Nationalstaat als hegemoniale Form der Territorialisierung wahrgenommen wird,

kann nun gefragt werden, inwiefern andere Medien, andere kulturelle Manifes-

tationen Gegendiskurse entwerfen, so die Territorialisierung unterlaufen und zu

16 Dieser Fokus auf Raum, die Produktion von Raum und damit verbundene Fragestellungen in

der Untersuchung der Filme lässt, wie sich bereits abzeichnet, den insbesondere in der La-

teinamerikanistik prominentenHybriditätsdiskurs zur Beschreibung der diversen Realitäten

und Konflikte in Lateinamerika etwas in den Hintergrund treten. Dies soll jedoch nicht als

grundsätzliche Diskursverschiebung, sondern Akzentuierung aufgrund der politischen Aus-

richtung der Filme verstanden werden. Siehe zum Hybriditätsdiskurs einleitend bspw. Gó-

mez, L. (2005). Hybridity (Rabasa, E. (Übers.), In: M. Szurmuk & R. M. Irwin (Hg.) Dictionary

of Latin American Cultural Studies (S. 179-187). Gainesville: University Press of Florida.

https://doi.org/10.14361/9783839464175-010 - am 13.02.2026, 15:02:33. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839464175-010
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


104 Filmischer Widerstand

einer Dekolonialisierung des Raums beitragen. Auf Basis dessen werden in weite-

rer Folge indigene Dokumentarfilme betrachtet, die sich mit territorialen Konflik-

ten auseinandersetzen, sich also in ihrem thematischen Zuschnitt speziell mit der

Verhandlung unterschiedlicher territorialer Verhältnisse beschäftigen und dabei

die Position des Widerstands gegen hegemoniale Diskurse einnehmen, insbeson-

dere wenn sie aufgrund ihrer Gattungszugehörigkeit einen gewissen Wahrheits-

anspruch implizieren. Im Zentrum der analytischen Befassung mit diesen Filmen

geht es deshalb um die filmische Raumkonstruktion und die damit verbundene Be-

deutungskonstitution im Aushandlungsprozess, um die filmische Umsetzung der

territorialen Auseinandersetzung und die hierbei als bedeutend erachteten kultu-

rellen Vorstellungen, die angewandte Argumentationsstruktur zur Legitimierung

bestimmter Weltentwürfe. Die in diesem Kapitel diskutierten theoretischen As-

pekte in Bezug auf territoriale Konflikte zwischen Indigenen und nationalstaatli-

chen Institutionen wie kulturell spezifische Mensch-Umwelt-Beziehungen stehen

besonders im Fokus.

Ziel der Analyse ist, das Spannungsverhältnis unterschiedlicher koexistieren-

der Territorien und damit einhergehender Wirklichkeitskonstruktionen, wie sie in

den Filmen ausgedrückt werden, zu identifizieren und die Bedeutung dieser als

Widerstandspraxis gegen die moderne/koloniale Weltordnung zu verstehen. Zen-

trale Fragen, denen sich diese Arbeit widmet, sind etwa: Welche Narrative und

filmischen Strategien werden angewandt, um territoriale Bezüge und Ansprüche

auszudrücken, und (wie) wird das in Verbindung gebracht mit einer kulturellen

Identität, mit Indigenität? Wie dienen die Bedeutungseinschreibungen dazu, die

eigenen Forderungen zu legitimieren bzw. Ansprüche der Gegenseite zu delegiti-

mieren? Wie werden hegemoniale Positionen unterlaufen, gibt es Widersprüche,

Brüche? Wie werden staatliche oder westlich-moderne Akteur*innen dargestellt?

Und letztlich: Inwiefern können sie als epistemische Intervention gesehen wer-

den, die über die Funktion eines reinen Festhaltens, eines Abbildens des Istzu-

stands hinaus, als Ressource für einen Dekolonialisierungsprozess verstanden und

folglich als performances of decolonization im Kontext der filmischen Verhandlung ter-

ritorialer Konflikte gedacht werden können.

https://doi.org/10.14361/9783839464175-010 - am 13.02.2026, 15:02:33. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839464175-010
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

