
Das Fest der Bilder 
Über tragungen zwischen den Schrif ten von Michel Foucault 

und postmoderner Kunst und Populärkultur

Anna Schober

Wiederholte Neuanfänge und Beharrlichkeiten

In einem 1971 in der Zeitschrift Partisan Review veröffentlichten Gespräch hat 
Michel Foucault festgehalten: 

»Wir müssen unsere Rituale als das entlarven, was sie sind: als vollkommen willkürliche 

Dinge, die mit unserer bürgerlichen Lebensweise zusammenhängen. Es ist gut – und das 

ist das wahre Theater –, sie spielerisch und ironisch zu überschreiten; es ist gut, unge-

waschen, bärtig und mit langen Haaren daherzukommen; es ist gut, wie ein Mädchen 

auszusehen, obwohl man ein Junge ist (und umgekehrt). Wir müssen die Systeme, die 

uns im Stillen lenken, ›aufs Spiel‹ setzen, vor führen, verändern und umstürzen. Genau 

das versuche ich in meiner Arbeit zu tun.«1

Hier kommt deutlich die zentrale Stoßrichtung der Arbeit Foucaults zur Spra-
che, die Frage der Macht neu aufzuwerfen – als »Systeme, die uns im Stillen 
lenken« – und ihr auf eine Weise zu begegnen, die spielerisch und ironisch ver-
fährt und eher der zeitgenössischen Studentenbewegung und Alternativkultur 
verhaftet zu sein scheint als etablierten, etwa bürgerlichen oder marxistischen 
Gesellschaftskonzepten. Zugleich sind diese Bemerkungen der Argumentati-
on seiner frühen (literarischen) Texte2 verwandt, in denen er eine exponierte 
Praxis des Sprechens, Schreibens, Lesens, aber auch des Sich-Kleidens oder 

1 | Foucault, Michel: »Gespräch mit J.K. Simon« [»Interview with J.K. Simon«, 1971], 

übers. von Michael Bischoff, in: ders.: Schriften in vier Bänden/Dits et Ecrits, Bd. 2: 1970-

1975, hg. von Daniel Defert und François Ewald, Nr. 89, Frankfurt a.M. 2003, S. 222-235.

2 | Zum Beispiel Foucault, Michel: »Zum Begrif f der Übertretung« [Préface à la trans-

gression, 1963], in: ders.: Schriften zur Literatur, übers. von Karin von Hofer, München 

https://doi.org/10.14361/9783839435755-007 - am 14.02.2026, 11:42:01. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839435755-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


138 Anna Schober

Sich-Schminkens anspricht, die sich auf eine Grenze des im jeweiligen Kon-
text Repräsentierbaren zubewegt bzw. versucht, mit den Mitteln des Sprechens 
oder Zeigens über sie hinauszuweisen.

Kurz vor seinem Tod kam er jedoch zu einer anderen Einschätzung: 

»Lange Zeit haben sich einige gedacht, dass die Strenge der sexuellen Gesetze, wie wir 

sie kennen, für die sogenannten ›kapitalistischen‹ Gesellschaften unabdingbar ist. Nun 

hat sich die Aufhebung der Gesetze und die Verschiebung der Verbote leichter vollzo-

gen, als man geglaubt hatte (was anzuzeigen scheint, dass es mit ihrem Daseinsgrund 

nicht so weit her war).«3 

Weniger explizit auf Sexualität bezogen, sondern eine allgemeine Einschät-
zung jüngerer Entwicklungen verfolgend, hält er in seinen sogenannten Gou-
vernementalitätsvorlesungen Ende der 1970er Jahre dann fest: 

»[Sie sehen], dass das, was am Horizont einer solchen Analyse erscheint, überhaupt 

nicht das Ideal oder das Projekt einer erschöpfenden disziplinarischen Gesellschaft ist. 

[…] Im Gegenteil haben wir in diesem Horizont das Bild, die Idee oder das programmati-

sche Thema einer Gesellschaft, in der es eine Optimierung der Systeme von Unterschie-

den gäbe, in der man Schwankungsprozessen freien Raum zugestehen würde, in der es 

Toleranz gäbe, die man den Individuen und den Praktiken von Minderheiten zugesteht.«4 

In diesen jüngeren Beiträgen wird die differenzierende Überschreitung, die er An-
fang der 1970er Jahre noch als revolutionär darstellt, als Bestandteil einer neuen 
Form des Regierens nahegelegt, die gerade über ein Aufheben von Gesetzen und 
Verboten und ein Optimieren des Systems der Unterschiede zu operieren scheint.

Diese Zitate spannen ein Werk auf, das, wie Axel Honneth festgehalten 
hat, »vom Gestus des wiederholten, umstürzlerischen Neuanfangs«5 gekenn-

1974, S.  69-89. Dazu Gehring, Petra: Innen des Außen  – Außen des Innen. Foucault. 

Derrida. Lyotard, München 1994, S. 15f.

3 | Foucault, Michel: »Michel Foucault oder die Sorge um die Wahrheit (Interview)«, in: 

Ewald, François (Hg.): Pariser Gespräche mit Michel Foucault, Gilles Deleuze, Georges 

Dumezil, Fernand Braudel, Georges Duby, Paul Veyne, François Furet und Roger Char-

tier, übers. von Walter Seitter, Berlin 1989, S. 15-30, hier S. 24.

4 | Foucault, Michel: Die Geburt der Biopolitik. Geschichte der Gouvernementalität II. 

Vorlesungen am Collège de France (1978-1979) [Naissance de la biopolitique. Cours 

au Collège de France, 1978-1979, 2004], hg. von Michel Sennelar t, übers. von Jürgen 

Schröder, Frankfur t a.M. 2006, S. 359.

5 | Honneth, Axel: »Foucault und die Humanwissenschaften. Zwischenbilanz einer Re-

zeption«, in: Honneth, Axel und Saar, Martin (Hg.): Michel Foucault. Zwischenbilanz ei-

ner Rezeption. Frankfurter Foucault-Konferenz 2001, Frankfur t a.M. 2003, S. 15-26.

https://doi.org/10.14361/9783839435755-007 - am 14.02.2026, 11:42:01. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839435755-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


139Das Fest der Bilder 

zeichnet ist, d.h. Brüche eher betont als Kontinuitäten. Dabei kreist Foucaults 
Schreiben um einzelne Kernbegriffe, die nacheinander auftauchen und sich 
ebenfalls tendenziell eher ablösen denn wechselseitig vertiefen: »Archäolo-
gie«, »Genealogie«, »Diskurs«, »Dispositiv«, »Subjektivation«, »Selbstaffirma-
tion«. Zugleich verschwindet etwa seit Archäologie des Wissens [L’archéologie du 
savoir, 1969] die Beschäftigung mit ästhetischen Stilen und deren Möglichkeit, 
ein Jenseits des Gegebenen zum Aufblitzen zu bringen, und Foucault wendet 
sich vehement dem Inneren des historischen Raums, seiner Geordnetheit und 
der in ihm auffindbaren Pluralität von Diskursen und Modalitäten von Sicht-
barkeit zu.6

Nichtsdestotrotz sind eine Reihe der zentralen historischen Schriften 
Foucaults von Wahnsinn und Gesellschaft (1961) und Die Geburt der Klinik (1963) 
über Überwachen und Strafen (1975) und Der Wille zum Wissen. Sexualität und 
Wahrheit I (1976) bis zur nachträglich als Geschichte der Gouvernementalität I 
und II (1989) publizierten, Ende der 1970er Jahre gehaltenen Vorlesungsreihe 
von einer eigentümlich beharrlich beibehaltenen Stoßrichtung geprägt: Sie 
zeigen alle mit Hilfe von Analysen der Dreiecksbeziehung zwischen Macht, 
Wissen und Subjekt auf, dass mit den historischen Umbrüchen seit der Auf-
klärung und den darauffolgenden liberal-demokratischen Gesellschaftsord-
nungen nicht Fortschritt, Vermehrung von Freiheit und Abnahme von Leid 
einhergegangen sind, sondern allein historisch sich verändernde Muster kul-
tureller Anpassung festgestellt werden können. Diese Untersuchungen laufen 
stets darauf hinaus, dass den Mitgliedern dieser Gesellschaften immer neue 
Zwänge auferlegt wurden, die sie in Prozeduren des Regierens einbinden und 
nicht als »besser«, »befreiter« oder »emanzipierter« bewertet werden können, 
sondern einfach als »anders«.7 In Foucaults Sicht sind diese Zwänge durch 
die Tradition der Aufklärung gewissermaßen verschleiert. Sie müssen durch 
eine historisch-archäologische bzw. genealogische »Analyse der Zivilisations-
tatsachen, die unsere Kultur charakterisieren«8 erst aufgedeckt werden, eine 
Analyse, die er immer wieder neu akzentuiert zu leisten versucht.

Demensprechend steht Michel Foucaults Werk, entgegen mancher Zu-
schreibungen und in einem Spannungsverhältnis zur Rolle, die er selbst in der 
Öffentlichkeit eingenommen hat, in einem sehr widersprüchlichen Verhältnis 

6 | Vgl. Gehring: Innen des Außen – Außen des Innen, a.a.O., S. 50f.

7 | Insbesondere Richard Rorty weist darauf hin, dass Foucault die Zwänge, die libe-

ral-demokratische Gesellschaften ihren Mitgliedern auferlegen, nicht als Kompensa

tion für eine Verringerung von Leid sieht, die für diese Gesellschaften ebenfalls konsta-

tier t werden könnte – eine These, die er selbst hingegen ver tritt. Siehe Rorty, Richard: 

Contingency, Irony, and Solidarity, Cambridge u.a. 1989, S. 63f.

8 | Foucault, Michel: »Gespräch mit Paolo Caruso« [1967], in: ders.: Von der Subver

sion des Wissens, hg. von Walter Seitter, Frankfur t a.M. 1987, S. 7-27, hier S. 13.

https://doi.org/10.14361/9783839435755-007 - am 14.02.2026, 11:42:01. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839435755-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


140 Anna Schober

zum Politischen. Einerseits präsentiert er Kräfteverhältnisse als Machtverhält-
nisse, die gerade dann, wenn sie sichtbar, öffentlich präsent, umkämpft, also 
politisiert sind, mit immer wieder neuen Prozeduren des Regierens verschränkt 
auftreten. Insofern steht er jeder Form eines politischen ›wir‹ skeptisch bis ab-
lehnend gegenüber und bietet in den von ihm in seinen zentralen Schriften 
dargestellten Macht-Wissen-Subjektkonstellationen auch keine Ansatzstellen 
für ein solches politisches Agieren als ›wir‹. Andererseits sind manche seiner 
Aussagen – vor allem solche, die neben seinen Hauptschriften, in Form von 
Zeitkommentaren, in Vorlesungen, Interviews, Radio- oder Katalogbeiträgen 
zu finden sind – von einem revolutionären Pathos gekennzeichnet, wie es auch 
das Eingangszitat, in welchem ein Umlenken der »Systeme, die uns im Stillen 
lenken« beschworen wird, deutlich macht. Diese Widersprüchlichkeit kommt 
ebenfalls in folgender Passage aus einem Interview mit Paul Rabinow zutage: 

»dass ich mich in diesen Analysen auf kein ›Wir‹ berufe  – auf keines dieser ›Wir‹, aus 

denen der Konsensus, die Werte und die Traditionalität den Rahmen eines Denkens 

bilden und die Bedingungen definieren, unter denen es bestätigt werden kann. Doch 

das Problem besteht gerade darin herauszufinden, ob es wirklich angebracht ist, sich 

innerhalb eines ›Wir‹ zu platzieren, um die Prinzipien, die man anerkennt, und die Werte, 

die man akzeptier t, geltend zu machen; […] Das ›Wir‹ scheint mir somit nicht der Frage 

vorausgehen zu dürfen; es kann bloß das vorläufige Ergebnis […] sein […].«9 

Die Linie zwischen dem ersten ›wir‹, dessen Werte und Traditionen einem 
erkennbaren Rahmen zugeordnet werden können und das zurückgewiesen 
wird, und dem zukünftigen, neuen ›wir‹, das sich ergeben wird und darüber 
hinaus nicht weiter bestimmt ist, zieht hier jedoch allein das Subjekt (das sie 
eventuell verschiebt).10 Zugleich stellt Foucault hier in erster Linie die Kapa-
zität dieses Subjekts, Prinzipien anzuerkennen und Werte zu akzeptieren, in 
den Vordergrund.

9 | Foucault, Michel: »Polemik, Politik und Problematisierungen« [»Polémique, poli-

tique et problématisations«, 1984], übers. von Hans-Dieter Gondek, in: ders.: Schriften 

in vier Bänden/Dits et Écrits, Bd. 4: 1980-1988, Nr. 342, S. 724-734, hier S. 728.

10 | Zum Beispiel in Bezug auf die Revolution im Iran, die Foucault 1978/79 ausführ-

lich kommentier te und protegier te, wobei er insbesondere den islamistischen Flügel als 

»neue Bewegung« und als Erwachen politischer Spiritualität unterstützte. Er hat diese 

Einschätzung nie explizit revidier t, noch ist er auf diesbezügliche Kritik eingegangen. 

Die Verschiebung einer diesbezüglichen Bewertung kommunizier te er allenfalls implizit, 

da er sich nach 1979 nicht mehr öffentlich zum Iran äußerte. Dazu: Afary, John und An-

derson, Kevin B. (Hg.): Foucault and the Iranian Revolution: Gender and the Seductions 

of Islamism, Chicago 2005, insbes. S. 69ff.

https://doi.org/10.14361/9783839435755-007 - am 14.02.2026, 11:42:01. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839435755-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


141Das Fest der Bilder 

Damit ist ein weiterer, mit der Skepsis gegenüber politischen Traditionen 
verbundener Widerspruch genannt, auf den ebenfalls insbesondere Richard 
Rorty in Zusammenhang mit Foucaults Werk hingewiesen hat. Denn einer-
seits zeigt dieser in seinen Schriften die Kontingenz des Subjekts als historisch 
Gewordenes auf, andererseits kommt in manchen Texten – etwa dort, wo von 
einem »unterworfenen Wissen« als »Blöcke historischer Wissen«, gesprochen 
wird, »die im Inneren funktionaler und systematischer Ensembles vorhanden 
und zugleich verborgen waren und die die Kritik […] wieder zum Vorschein 
bringen konnte«11 – wiederholt eine andere Auffassung ins Spiel. Dieses Spre-
chen von einem Wissen, das »seine Kraft nur der Schärfe verdankt, mit der es 
zu allen umgebenden in Gegensatz tritt«,12 suggeriert, dass es irgendwo im 
Inneren dieses Subjekts doch eine Art Residuum von Autonomie und ein Be-
gehren nach Selbst-Erschaffung gäbe, das von der kulturellen, mit der Verge-
sellschaftung einhergehenden Anpassung und den Zwängen der Prozeduren 
der Macht deformiert werden würde.13

Diese Widersprüche haben sich in breite Kreise der Rezeption der Texte 
von Foucault hinein fortgesetzt. Sie haben paradoxerweise häufig dazu ge-
führt, dass, selbst wenn anerkannt wird, dass es in den Schriften Foucaults 
keinen Ort gibt, von dem aus man sich herrschenden Machtkonstellationen 
entgegenstellen könnte, die Suche nach Möglichkeiten des politischen Wider-
stands auf die Ebene des Individuums verschoben wird.14

Diese Rezeption nährt sich auch davon, dass Foucault wiederholt in Zusam-
menhang mit dem Körper und körperbezogenem Agieren wie Sich-Schmin-
ken oder Sich-Kleiden utopische und zugleich lustvolle Praktiken anspricht, 
die in den Sub- oder Jugendkulturen seit den 1960er Jahren ebenfalls ver-
stärkt als »subversiv« wahrgenommen wurden. Der andere, utopisch besetzte  
Körper ist dabei in den Schriften Foucaults immer wieder der androgyne, 
der hermaphroditische Körper. So spricht er, bezogen auf den Fall Herculine 

11 | Foucault, Michel: »Vorlesung vom 7. Januar 1976«, in: ders.: In Verteidigung der 

Gesellschaft. Vorlesungen am Collège de France (1975-1976) [Il faut défendre la so-

ciété. Cours au Collège de France, 1975-1976, 1996], übers. von Michaela Ott, Frank-

fur t a.M. 1999, S. 13-36, hier S. 21f.

12 | Ebd., S. 22.

13 | Demgegenüber wendet Rorty ein: »Autonomy is not something which all human 

beings have within them and which society can release by ceasing to repress them.« Des 

Weiteren könne, so Rorty, eine solche Autonomie auch nicht in sozialen Institutionen 

verkörpert werden. Rorty: Contingency, Irony, and Solidarity, a.a.O., S. 65.

14 | Oft unter Bezug auf eine von Michel de Certeau geborgte Unterscheidung von 

Strategien und Taktiken. Dazu siehe: Schober, Anna: Ironie, Montage, Verfremdung. Äs-

thetische Taktiken und die politische Gestalt der Demokratie, München 2009, insbes. 

S. 345ff. Vgl. Muhle, Maria: Eine Genealogie der Biopolitik, Bielefeld 2008, S. 276f.

https://doi.org/10.14361/9783839435755-007 - am 14.02.2026, 11:42:01. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839435755-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


142 Anna Schober

Barbin, zum Beispiel von einer »intensive[n] Monosexualität […], die zarte  
Lüste hervor[treibt], die die sexuelle Nicht-Identität bloßlegt und hervorruft, 
wenn sie sich zwischen all diesen ähnlichen Körpern verirrt«.15

Solche Textstellen treffen auf ein in der Rezeption überaus präsentes Be-
gehren nach Widersetzung. Spuren und beiläufige Erwähnungen wie jene, 
dass die Studenten und Studentinnen, die sich 1968 »wie Clochards kleiden« 
oder »sich im Hörsaal küssen«, Elemente, die zum bürgerlichen System ge-
hören, parodieren würden,16 werden als Hinweise auf mögliche Taktiken des 
Widerstands angeeignet.17 

Diese Lesart wird auch davon gestützt, dass die Rezeption der Texte 
Foucaults zunächst, d.h. in den 1980er und 1990er Jahren, nicht in den etablier-
ten akademischen Institutionen, sondern »im Untergrund einer ungeordneten 
Vielfalt von informellen Lesezirkeln, autonomen Tutorien und randständigen 
Publikationen«18 vonstattenging. Diese sich selbst oft als ›gegenkulturell‹ ver-
stehende Rezeption trug zu einer Verschiebung des Verständnisses bei, wie die 
Verschränkung von Regieren, Wissen und Subjekt konzeptualisierbar sei. Die 
Aussagen Foucaults wurden dabei in weiten Teilen dieser Rezeption so ausge-
legt, dass sich die Vorstellungen, das Subjekt sei im Handeln trotz Eingebun-
denheit in Machtkonstellationen von einer Art Kern von Autonomie bestimmt 
und manche, vor allem ästhetische und körperbezogene Taktiken könnten als 
Mittel der politischen Transgression dienen,19 ebenfalls verbreitet haben.

15 | Foucault, Michel: »Das wahre Geschlecht«, übers. von Eva Erdmann und Annet-

te Wunschel, in: Über Hermaphroditismus. Der Fall Barbin. Michel Foucault [Herculine 

Barbin dite Alexine B, 1978], hg. von Wolfgang Schäffner und Joseph Vogl, Frankfur t 

a.M. 1998, S. 7-18, hier S. 15.

16 | Foucault: »Gespräch mit J. K. Simon«, a.a.O., S. 234f.

17 | Dies ist insbesondere auch in der Gender- und Queertheorie und damit verbun-

denen Subkulturen zu sehen, vermittelt über die Lektüre der Schrif ten Judith Butlers, 

die Parodie als eine subversive Taktik in den Vordergrund gerückt hat. Butler, Judith: 

Das Unbehagen der Geschlechter [Gender Trouble, 1990], übers. von Katharina Menke, 

Frankfur t a.M. 1991, insbes. S. 209f.

18 | Honneth: »Foucault und die Humanwissenschaften«, a.a.O., S. 19. Vgl. Felsch, Phi-

lipp, Der lange Sommer der Theorie. Geschichte einer Revolte. 1960-1990, München 

2015, S. 139f. 

19 | Diese immer wieder neu quer durch Moderne und Postmoderne ›er fundene‹ Tra-

dition habe ich u.a. anhand von politisch-ästhetischen Bewegungen der 1990er Jahre 

untersucht, die als »neo-avantgardistisch« beschrieben werden können. Vgl. Schober: 

Ironie, Montage, Verfremdung, a.a.O.

https://doi.org/10.14361/9783839435755-007 - am 14.02.2026, 11:42:01. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839435755-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


143Das Fest der Bilder 

Das Sagbare und das Sichtbare

In seiner kurz nach dem Tod Michel Foucaults erschienenen Auseinanderset-
zung hat Gilles Deleuze sehr nachdrücklich darauf hingewiesen, dass in des-
sen Werk das Sagbare und das Sichtbare als zwei Arten von Mannigfaltigkei-
ten unterschieden sind. Sprechen ist, so Deleuze, für Foucault nicht dasselbe 
wie Sehen.20 In den von diesem untersuchten Zusammenhängen von Wissen, 
Macht und Subjekt besteht Wissen in einem praktischen Einrichten, einem 
Dispositiv, von Aussagen und Sichtbarkeiten. Zugleich versteht Foucault Kräf-
teverhältnisse als Machtverhältnisse und er fragt danach, in welche Kräftever-
hältnisse die jeweiligen Prozeduren des Wahren eingebunden sind, welche die 
Positionen des Subjekts als Variablen dieser Sichtbarkeiten seien und welches 
die Subjekte der Aussagen sind, die aus den jeweiligen aus Wörtern, Sätzen 
und Propositionen bestehenden Korpora extrahiert werden können.21 Zusam-
men bilden das Sichtbare und das Sagbare also das Objekt der Epistemologie, 
die zu erstellen Foucault sich aufmacht. Nichtdestotrotz sind die Sichtbarkei-
ten nicht auf die Aussagen zurückführbar: Erstere wechseln ihre Modalität, 
wohingegen die Aussagen ihre Ordnung wechseln.22 

Diese Unterscheidung bedeutet aber nicht, dass Foucault hier einem Dua
lismus das Wort redet. Das Sagbare und das Sichtbare dienen eher als provi-
sorische Zuordnungen, die innerhalb eines Pluralismus existieren. Denn »die 
Aussagen existieren«, so Deleuze, »nur in einer diskursiven Mannigfaltigkeit, 
die Sichtbarkeiten in einer nicht-diskursiven Mannigfaltigkeit«, wobei sich 
beide auf »eine dritte hin, eine Mannigfaltigkeit der Kräfteverhältnisse, der 
Übertragung«23 bzw. Affektion öffnen. 

20 | Als Beispiel erwähnt er, dass im 19.  Jahrhundert die Masse der Bevölkerung ver-

stärkt öffentlich in Erscheinung trat, zum Beispiel über öffentlich ausgetragene Ausei-

nandersetzungen, zugleich jedoch etwa die medizinischen Aussagen über Institutionen 

wie das Gefängnis, das Hospital, die Schule und das Erziehungssystem oder die Fabrik 

ebenfalls in neuer Weise Präsenz erlangten. Deleuze, Gilles: Foucault [Foucault, 1986], 

Frankfur t a.M. 1987, S. 116f.; vgl. S. 50f., S. 70f.

21 | Ebd., S. 73 und S. 99ff.

22 | Ebd., S. 70. Zur Veränderung einer »Evidenz« als »Sensibilität« und »soziale Emp-

findsamkeit« und einem damit verbundenen Wandel von Ordnungskategorien in Bezug 

auf Internierung Ende des 18.  Jahrhunderts, als die Institution des Hôpital général, 

in dem Verurteilte, auffällige Jugendliche, Vagabunden und Geisteskranke zusammen 

festgehalten wurden, begann, Entrüstung hervorzurufen, siehe: Foucault, Michel: 

Wahnsinn und Gesellschaft. Eine Geschichte des Wahns im Zeitalter der Vernunft [Fo-

lie et déraison. Histoire de la folie à l’âge classique, 1961], übers. von Ulrich Köppen, 

Frankfur t a.M. 1969, S. 79f.

23 | Deleuze: Foucault, a.a.O., S. 117.

https://doi.org/10.14361/9783839435755-007 - am 14.02.2026, 11:42:01. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839435755-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


144 Anna Schober

Dies bedeutet jedoch auch, dass die Sichtbarkeiten nicht einfach den 
Diskursen subsumiert werden können. Foucault stellt demgegenüber die Ei-
gengesetzlichkeiten des Sehens und seine Beziehung zur Produktivität des 
Imaginären und zu Prozessen des Affizierens und Affiziert-Werdens in den 
Vordergrund. Ja, er sieht, worauf nochmals Gilles Deleuze in seinem Foucault-
Buch aufmerksam macht, die Aussagen und Sichtbarkeiten zueinander gar in 
einer Beziehung des Kampfes stehen.24 

Insofern ist es nicht verwunderlich, dass es in erster Linie die Sichtbarkei-
ten sind, die bei Foucault positiv utopisch besetzt werden. Auch dieser Aspekt 
tritt deutlicher in den am Rand seines Werks entstehenden Beiträgen zutage 
als in den Hauptschriften. Ein Beispiel dafür ist ein Text, der in einem Ka-
talog des Malers Gérard Fromanger erschienen ist, der Mitglied der Groupe 
d’information sur les prisons (GIP) war, die Foucault mitbegründet hatte. In 
Bezug auf die frühe Fotografie (etwa 1860 bis 1880) und deren Praxis, Ma-
lerei einzubeziehen und Technisches wie Amateurhaftes, Kunst und Illusion 
zu mischen, beschreibt Foucault »Festspiele der Bilder«, eine »für alle offene, 
gemeinschaftliche Praxis des Bildes«. Diese entwickle sich an der Grenze von 
Malerei und Fotografie und sei getragen von einem »Wunsch nach dem Bild« 
bzw. einer »Lust am Bild«.25 Besonders fasziniert zeigt sich Foucault auch in 
diesem Fall vom »schönen Hermaphroditen aus Klischee und Leinwand, [vom] 
… androgyne[n] Bild.«26 

Foucault hält hier ein emphatisches Plädoyer für Bild, Schauspiel, Schein, 
Anschein und Spiel. Er fragt: »Wie kann man wieder lernen, nicht einfach nur 
die Bilder, die man uns aufzwingt, zu entschlüsseln oder zu verkehren, son-
dern andere Arten von Bildern anzufertigen?« Zugleich setzt er die, wie er es 
nennt, »Liebe zu den Bildern« auch in Gegensatz zur »Langeweile der Schrift 
[›écriture‹]« bzw. zu den »Privilegien des Signifikanten«.27 Auf diese Weise 
präsentiert er das Sichtbare als in Streit mit dem Sagbaren stehend und stellt es 
zugleich als den beweglicheren, regelloseren (›verrückteren‹), Lust-verhafteten 

24 | Deleuze: Foucault, a.a.O., S. 95.

25 | Foucault, Michel: »Die photogene Malerei« [»La Peinture photogénique«, 1975], 

übers. von Hans-Dieter Gondek, in: Foucault, Michel: Schriften in vier Bänden. Dits et 

Ecrits, Bd. 2, a.a.O., Nr. 150, S. 871-882, hier S. 874. Das Verwischen der Grenze zwi-

schen Malerei und Fotografie thematisier t Foucault auch in einem weiteren Essay, der 

sich mit dem Werk von Duane Michals auseinandersetzt. Siehe Foucault, Michel: »Den-

ken, Fühlen« [»La pensée, l’emotion«, 1982], übers. von Michael Bischoff, in: Foucault, 

Michel: Schriften in vier Bänden. Dits et Ecrits, Bd. 4, a.a.O., Nr. 307, S. 294-302, hier 

S. 296.

26 | Foucault: »Die photogene Malerei«, a.a.O., S. 871.

27 | Ebd., S. 875. 

https://doi.org/10.14361/9783839435755-007 - am 14.02.2026, 11:42:01. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839435755-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


145Das Fest der Bilder 

Part dieser Auseinandersetzung dar, der einem positiv besetzten, zukünftigen 
Gemeinschaftlichen den Weg bahnt.

Während die Rezeption der Schriften Foucaults in der Fotografie-Theorie 
oder in den Bild- und Kulturwissenschaften bildhafte Repräsentation oft als 
»Zurichtung« und »Belastung«28 der Mitglieder einer Gesellschaft themati-
siert hat, stellt der Autor selbst also in erster Linie eine populäre »Lust am Bild« 
sowie eine »verrückte Flucht des Imaginären« in den Vordergrund. Zugleich 
bestimmt er das Sichtbare ganz generell als Einstiegsort, über den »in, mit 
und entgegen den Mächten des Bildes«29 gespielt werden könne – womit er in 
eine positive Neubewertung des Ästhetischen und Visuellen via Politisierung 
einstimmt, wie sie seit 1968 verschiedenenorts beobachtet werden kann.30

Das also auch angesichts von Bildern generell an manchen Stellen deutlich 
werdende umstürzlerische Pathos verstärkte eine Rezeptionsgeschichte, die, 
wie bereits dargelegt, von Widersprüchen und Ambivalenzen in Bezug auf die 
Handlungsmacht Einzelner gekennzeichnet war. Solche Textstellen wurden 
oft dahingehend interpretiert, dass zwar einerseits die Involvierung von Kunst 
und populärer visueller Kultur in dominante Konstellationen von Macht und 
Herrschaft aufgezeigt wurde, andererseits aber spezifische Arten und Weisen, 
Bilder zu machen aus dem allgemeinen »Bad der Bilder« herausgelöst und mit 
dem Vermögen belegt wurden, subversiv zu wirken und bildhaft Kritik am Ge-
gebenen zu verkörpern. Letzteres wurde dabei in erster Linie vom ästhetischen 

28 | Am deutlichsten geschieht dies bei John Tagg, der seinen Beitrag mit »Burden of 

Representation« übertitelt. Siehe Tagg, John: The Burden of Representation. Essays on 

Photographies and Histories, London 1988. Zur Gegenläufigkeit der Betonung der dis-

kursiven Eingebundenheit von Bildern, die die Rezeption Foucaults in Kunstgeschichte 

und Fotografie-Theorie dominier t, und Foucaults eigener Thematisierung der Sichtbar-

keiten siehe auch Stiegler, Bernd: »Michel Foucault und die Fotografie«, in: Gente, Pe-

ter (Hg.): Foucault und die Künste, Frankfur t a.M. 2004, S. 277-297. Anders als diese 

Tendenz fällt etwa die Rezeption Georges Didi-Hubermans aus, der Michel Foucault u.a. 

mit Sigmund Freud in Verbindung bringt. Der »Abgrund« zwischen Bild und Schrif t sowie 

die Lust am Bild werden zum Beispiel auch von Michele Cometa in den Vordergrund 

der Betrachtung gerückt. Siehe Didi-Huberman, Georges: Die Erfindung der Hysterie: 

Die photographische Klinik von Jean-Martin Charcot [Invention de l’hystérie. Charcot 

et l’iconographie photographique de la Salpêtrière, 1982], übers. und mit einem Nach-

wort von Silvia Henke, Martin Stengelin und Hubert Thüring, München 1997; Michele Co-

meta: »Modi dell’ékphrasis in Foucault«, in: ders. und Vaccaro, Salvo (Hg.): Lo Sguardo 

di Foucault, Rom 2007, S. 39-62.

29 | Foucault: »Die photogene Malerei«, a.a.O., S. 875.

30 | Vgl. Schober, Anna: The Cinema Makers. Public Life and the Exhibition of Dif fe

rence in South-Eastern and Central Europe since the 1960s, Bristol 2013, insbes. 

S. 110ff. 

https://doi.org/10.14361/9783839435755-007 - am 14.02.2026, 11:42:01. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839435755-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


146 Anna Schober

Stil der Bilder abgeleitet und es wurde weniger darauf geachtet, wie diese vi-
suellen Gestaltungen rezipiert und öffentlich weiterverhandelt wurden. Das 
plurale, konfliktvolle und von unvorhersehbaren, kontingenten Ereignis- und 
Handlungsketten geprägte Sich-Ereignen von Öffentlichkeit wurde auf diese 
Weise tendenziell in eine dichotome Aufteilung in »Dispositive der Macht« 
und »Gegenkultur« eingefroren – wobei in erster Linie ästhetisch-stilistische 
Kriterien für eine solche Zuteilung geltend gemacht wurden. Verschränkt 
mit der oben genannten Vorstellung einer gewissen Autonomie des Subjekts 
wurde ästhetisches Handeln als Möglichkeit des politischen Umgangs mit 
Macht- und Herrschaftskonstellationen nachdrücklich in den Vordergrund ge-
rückt. Dabei wurde unter Verweis auf die Schriften Foucaults eine Taktik der 
»Evenementalisierung« formuliert – verstanden in einer sehr lose bestimm-
ten Weise als »polymorphe Vervielfältigung« wie auch als »Sensibilität für das 
(singulare, ästhetische) Ereignis« – und mit bestimmten ästhetischen Stilen 
verschmolzen.31 Oder Parodie wurde, etwa auch über die Schriften Judith But-
lers vermittelt, zu einer politisch-subversiven ästhetischen Handlungsweise 
stilisiert.32 Oft werden aber einfach Arbeitsweisen einzelner Kunstschaffender 
herausgegriffen und beispielsweise zu Praktiken einer »visuellen Unkultur« 
erklärt, die Möglichkeiten aufzeigen, »sich den Zumutungen des Blicks und 
der Sichtbarkeit zu widersetzen«.33 

31 | Dazu etwa die verschiedenen, in einem Band versammelten Lektüren des Films Auf 

der anderen Seite (2007) von Fatih Akin, die alle in der einen oder anderen Weise »Eve-

nementalisierung« (»Zum-Ereignis-Machen«) als ein ästhetisches und politisches »Kon-

zept« verhandeln – womit sie jedoch gerade die Unkontrollierbarkeit und die Unvorher-

sehbarkeit der Rezeption außer Acht lassen. Siehe Ezli, Özkan (Hg.): Kultur als Ereignis. 

Fatih Akins Film »Auf der anderen Seite« als transkulturelle Narration, Bielefeld 2010.

32 | Dazu siehe Schober: Ironie, Montage, Verfremdung, a.a.O., insbes. S. 196ff.

33 | Stellver tretend dafür kann Tom Holer ts Auseinandersetzung mit den Texten Michel 

Foucaults genannt werden. Siehe Holer t, Tom: »Der Staub der Ereignisse und das Bad 

der Bilder«, in: Honneth, Axel und Saar, Martin (Hg.): Michel Foucault. Zwischenbilanz 

einer Rezeption, a.a.O., S. 335-354, hier S. 343, S. 353. Der Autor erwähnt neben ei-

ner »Theatralisierung der Machtverhältnisse« und »Hybridisierung« an manchen Stellen 

ebenfalls »Singularisierung« (événementialisation) als ästhetische Möglichkeit eines 

»Ins-Spiel-Bringens der Macht«. Ebd., insbes. S. 342f.

https://doi.org/10.14361/9783839435755-007 - am 14.02.2026, 11:42:01. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839435755-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


147Das Fest der Bilder 

Wechselseitiges Ak tualisieren (Integrieren und 
Differenzieren) von postmoderner Theorie und Kunst

Gegen Ende seines Schaffens stellt Foucault eine Sorge um sich, ein »Sich-
durch-sich-selbst-Affizieren« in den Vordergrund und betont, dass dies auf 
eine in erster Linie ethische und ästhetische Dimension von Subjektivität ver-
weise, die zwar in Konstellationen von Macht und produktiver Handhabung 
von Wissen eingebunden, aber davon nicht abhängig sei.34 Hier kommt sein 
Vertrauen in eine gewisse Autonomie des Selbst, sein Glaube eher an das Sub-
jekt denn an das Kollektiv noch einmal nachdrücklich zum Vorschein. 

Zugleich unterzieht er manche Thesen seiner früheren Arbeitsphasen ei-
ner Revision, etwa wenn er als Horizont seiner Analyse der Gegenwart, wie 
bereits eingangs zitiert, »das Bild, die Idee oder das programmatische Thema 
einer Gesellschaft« skizziert, in der es eine »Optimierung der Systeme von 
Unterschieden gäbe, […] in der es eine Toleranz gäbe«35 und vom »Beginn einer 
großen krisenhaften Neueinschätzung des Problems der Regierung«36 spricht. 

Foucaults Schreiben, seine öffentliche Persona und vor allem die bereits 
angesprochenen Adaptionen seiner Schriften waren jedoch vielleicht in eine 
solche Transformation von Gesellschaft hin zu einer, die die Systeme der Un-
terschiede optimiert und Toleranz mit einer neuen Form des Regierens verbin-
det, viel stärker involviert, als er es selbst wahrnehmen konnte. Zwar schreibt 
Foucault in seinen bis Ende der 1970er Jahre entstehenden historiografischen 
Hauptschriften in erster Linie über europäische Gesellschaften vom 17. bis 
zum 19. Jahrhundert, nichtsdestotrotz hat er dabei stets auch eine Analyse der 
eigenen Gegenwart im Visier. Die Disziplinierung und Normalisierung, die er 
immer wieder anders akzentuiert problematisiert, bezieht sich so stets auch 
auf die Anpassungsanforderungen der europäischen Hochmoderne, also von 

34 | Siehe dazu Michel Foucault im Gespräch mit Paul Rabinow und Hubert Dreyfus: 

»On the Genealogy of Ethics: An Overview of Work in Progress«, in: Rabinow Paul (Hg.): 

The Foucault Reader, New York 1984, S.  340-372. Vgl. Foucault, Michel: Die Sorge 

um sich. Sexualität und Wahrheit 3 [Histoire de la sexualité 3: Le souci de soi, 1984], 

übers. von Ulrich Raulf f und Walter Seitter, Frankfur t a.M. 1989.

35 | Foucault: Die Geburt der Biopolitik, a.a.O., S. 359.

36 | Dazu Foucault: »Unter Regierung verstehe ich die Gesamtheit der Institutionen und 

Praktiken, mittels derer man die Menschen lenkt, von der Verwaltung bis zur Erziehung. 

Diese Gesamtheit von Prozeduren, Techniken, Methoden, welche die Lenkung der Men-

schen untereinander gewährleisten, scheint mir heute in die Krise geraten zu sein, und 

zwar sowohl in der westlichen wie in der sozialistischen Welt.« Foucault, Michel: Der 

Mensch ist ein Erfahrungstier (Gespräch mit Ducio Trombadori), übers. von Horst Brüh-

mann, mit einem Vorwort von Wilhelm Schmid, Frankfur t a.M. 1996, S. 118ff.

https://doi.org/10.14361/9783839435755-007 - am 14.02.2026, 11:42:01. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839435755-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


148 Anna Schober

etwa den 1920er Jahren bis zur Postmoderne der 1980er Jahre (mit Vorläufern 
seit 1968).37 

Bestimmte Züge seines Schreibens legten ein solches Umlegen von Thesen 
auf die Gegenwart zudem sehr nahe. Dazu gehört zum einen das wiederhol-
te Problematisieren von Disziplinierung, Normalisierung oder einfach »Vor-
schriften«.38 Zum anderen regt auch das vor allem in Interviews auftretende 
Beschwören des »Neuen«, etwa als »neue« Formationen eines ›wir‹ bzw. der 
Subjektivität,39 eine solche Übertragung an. Foucault selbst hat dieser Kon-
text-Gebundenheit seines Schreibens jedoch in erster Linie implizit über das 
bereits erwähnte, oft emphatisch inszenierte Neupositionieren seines Schaf-
fens Rechnung getragen.

Poststrukturalistische Theorieangebote, die bei Michel Foucault, aber auch 
bei Gilles Deleuze oder Jacques Lacan ihren Ausgang nahmen, avancierten 
zunächst in den USA in den 1980er Jahren zu einer Art ›Begleitmusik‹ aktu-
eller Kunst- und Kulturpraxis.40 Dabei wurden Foucaults Schriften vor allem 
in Hinblick auf ein Hinterfragen von Macht in Verbindung mit Normierungs-
anforderungen, insbesondere bezogen auf den Körper, sowie in Verbindung 
mit der Durchsetzung eines neuen Subjektmodells rezipiert, das von einer 
gewissen Autonomie der Wahl gekennzeichnet ist und stark über ästheti-
sches Handeln operiert. Dieses Subjektmodell kann, ähnlich wie die frühe 

37 | Fraser, Nancy: »Von der Disziplinierung zur Flexibilisierung? Foucault im Spiegel 

der Globalisierung«, in: Honneth, Axel und Saar, Martin (Hg.): Michel Foucault. Zwi-

schenbilanz einer Rezeption, a.a.O., S.  239-258, hier S.  239. Die von Fraser vorge-

schlagene zeitliche Einordnung von Foucault als Theoretiker des Fordismus, den sie 

vom Ersten Weltkrieg bis 1989 situier t, ist jedoch nicht ganz überzeugend, da viele der 

Transformationen, die sie als »postfordistisch« einstuft, bereits früher als 1989, seit der 

Studentenbewegung greifbar werden. Eine Einbindung poststrukturalistischer Theorie 

in die Herausbildung einer neuen, mit 1968 aufkommenden Subjektkultur der »Krea-

tivgesellschaft« hat dagegen Andreas Reckwitz herausgearbeitet. Siehe: Reckwitz, 

Andreas: Das hybride Subjekt. Eine Theorie der Subjektkulturen von der bürgerlichen 

Moderne zur Postmoderne, Weilerswist 2010, S. 441f.

38 | Selbst noch in Foucault: Die Sorge um sich, a.a.O., insbes. S. 306.

39 | Siehe dazu Michel Foucault im Gespräch mit Paul Rabinow: »Polemik, Politik und 

Problematisierungen«, a.a.O., S. 728.

40 | Sarah Wilson nennt die Ausstellung Abject Art im Whitney Museum (1992) als 

diesbezügliche Zäsur. Sie bringt diese Entwicklung für die Kunstwelt der USA u.a. auch 

mit einer größeren Verbreitung von professionalisier ten Kunstschulen in Verbindung, 

in denen die Auseinandersetzung mit Theorie und Philosophie größere Wichtigkeit ge-

wann. Vgl. Wilson, Sarah: »Poststructuralism and Contemporary Ar t, Past, Present, Fu-

ture …«, in: Jones, Amelia (Hg.): A Companion to Contemporary Art since 1945, Malden 

2006, S. 424-449, hier S. 428.

https://doi.org/10.14361/9783839435755-007 - am 14.02.2026, 11:42:01. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839435755-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


149Das Fest der Bilder 

Foucault-Rezeption, im Untergrund von sich als alternativ verstehenden Mili-
eus ausgemacht werden, erlangte seit den 1980er Jahren jedoch langsam kul-
turelle Hegemonie.41 Im Folgenden unterziehe ich Bildwelten, die aus einem 
solchen Milieu der ›Ansteckung‹ zwischen Kunst und Theorie hervorgegan-
gen sind, einer detaillierten Lektüre.

Ak tualisierungen I: Doppelgeschlechtliche Körper

Wechselseitige Übertragungen zwischen poststrukturalistischer Theorie und 
Kunst- und Kulturpraktiken werden insbesondere in Zusammenhang mit ei-
nem breiten Strang der Rezeption der Schriften Foucaults greifbar, der mit 
dem Aufkommen der Gender Studies und einer damit verbundenen Gender- 
und Queer-Subkultur zu beobachten ist. Zum Beispiel über die Lesart Judith 
Butlers vermittelt, wurden in diesem Kontext Geschlechterregime als diszipli-
näre Festlegungen von Identitäten begriffen, wobei das von Foucault in seinen 
historiografischen Hauptschriften vorgebrachte Argument von der Produktivi-
tät der Macht als Hervorbringen normativer geschlechtlicher Identitäten ver-
standen wurde, das sich disziplinärer Praktiken bedient.42

Parallel zu diesem Problematisieren von Geschlechternormen in den auf-
kommenden Gender Studies verbreitete sich eine (sub-)kulturelle und künst-
lerische Praxis,43 die einzelne Elemente daraus aufgriff und diesen öffent-
lich-sinnliche Präsenz verschaffte. Beispiele dafür sind Graffiti-Schriftzüge 
wie »Kill Your Gender« oder »Gender Sucks«, aber auch »Gender Fuck Par-
ties«,44 die sich seit den 1990er Jahren auch in Europa verstärkt verbreiteten. 

41 | Reckwitz: Das hybride Subjekt, a.a.O., S. 455.

42 | Zur Rezeption Michel Foucaults in den Gender Studies siehe: Soiland, Tove: Luce 

Irigarays Denken der sexuellen Dif ferenz. Eine dritte Position im Streit zwischen Lacan 

und den Historisten, Wien 2010, S. 37ff.

43 | Die Adaption poststrukturalistischer Theorie in Bezug auf Körper und Geschlecht 

in Produktionen visueller Kultur (bildender Kunst und Populärkultur) seit den 1990er 

Jahren untersuchte ich im Rahmen des Forschungsprojekts »Picturing Gender« (2009-

2011), gefördert von der EU im Rahmen des Programms Marie Curie Actions. Die Ergeb-

nisse dieses Projekts sind u.a. publizier t als Schober, Anna: »Picturing ›Gender‹: Iconic 

Figuration, Popularization, and the Contestation of a Key Discourse in the New Europe«, 

in: Zuev, Dennis und Nathansohn, Regev (Hg.): Sociology of the Visual Sphere, London 

2013, S. 57-80; sowie in den Beiträgen der Autorin in: Metamorphosen von Kultur und 

Geschlecht: Genealogien, Praktiken, Imagination, hg. v. Andreas Langenohl und Anna 

Schober, München 2016. 

44 | »Genderfuck« als performative Taktik wurde zunächst formulier t in: Lonc, Chris-

topher: »Genderfuck and Its Delights [1974]«, in: Leyland, Winston: Gay Roots. Twenty 

https://doi.org/10.14361/9783839435755-007 - am 14.02.2026, 11:42:01. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839435755-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


150 Anna Schober

Manchmal gesellten sich dazu am Körper getragene Sticker mit dem Schrift-
zug »Gender Trouble« – auch Titel von Judith Butlers bekanntestem Buch –, 
Foucault-Graffiti wie der auf Hausfassaden und T-Shirts gleichermaßen zu 
lesende Schriftzug »Foucault Was Right« oder auch Devotionalien wie Kaf-
feetassen mit einem Bild des Autors und dem Schriftzug »Do Not Obey«. Zu-
gleich brachten Festivals oder Ausstellungen, die neuen Identitätsformationen 
in Zusammenhang mit »Gender« und »Queer« gewidmet waren, vermehrt In-
szenierungen eines »Patchwork-Selbst« in Umlauf, das männlich und weiblich 
konnotierte Körperteile emphatisch neu kombiniert – wobei die Bruchstellen 
wie in einer Dada-Montage manchmal deutlich sichtbar blieben, manchmal 
aber auch verwischt oder gar ganz zum Verschwinden gebracht wurden.45

Zugleich traten in der bildenden Kunst seit den 1990er Jahren ebenfalls 
sehr häufig Körperrepräsentationen auf, in denen die von Foucault themati-
sierten utopischen oder androgynen Körper-Imaginationen weitergesponnen 
zu werden scheinen.46 Ein Beispiel dafür sind Arbeiten des niederländischen, 
in den USA arbeitenden Künstlerpaars Inez van Lamsweerde & Vinoodh 
Matadin. Frühe Arbeiten wie Marcel (Abb. 1, aus der Serie The Forest, 1995) 
zeigen ein Zerschneiden, Neuzusammensetzen und Adaptieren von Bildern, 
eine Art Montage. Das Künstlerpaar verarbeitet in ihnen Fotografien, die über 
Photoshop digital nachbearbeitet werden  – wobei sie auf einen Fundus von 
menschlichen und künstlichen Körperteilen mit ganz unterschiedlichen Haut
oberflächen zugreifen. Aber auch Bildhintergründe, wie sie vorgefertigt auf 
ImageBank zu finden sind, werden verwendet. Zugleich wird das Studio-Set-
ting, in dem die Modelle fotografiert werden, etwa von der Beleuchtung her, an 
die »gefundenen« Bildhintergründe angepasst.47 Die verschiedenen Elemen-
te werden digital montiert und es entstehen Bilder, die »ganz« wirken, selbst 
wenn der durch sie vermittelte Eindruck des Hyperrealistischen zugleich von 
einem gewissen Unbehagen geprägt ist, das jedoch auch zu einem genaue-
ren Hinschauen verführen kann. Dieses Unbehagen ist in besonderer Wei-
se mit der geschlechtlichen Zuordenbarkeit der hier repräsentierten Körper 

Years of Gay Sunshine: An Anthology of Gay History, Sex, Politics, and Culture, San 

Francisco 1991, S. 223-226.

45 | Schober: Picturing Gender, a.a.O., S. 66-74.

46 | Auch hier übernehmen US-amerikanische Kunstschaffende, die eine Nähe zur 

Gender- und Queer-Subkultur aufrechterhalten wie Catherine Opie oder Del LaGrace 

Volcano eine Vorreiterrolle und erst in den 1990er Jahren breiten sich ähnliche Sujets 

stärker in den Mainstreambereich hinein aus.

47 | »›Pretty Much Everything Else.‹ Inez Van Lamsweerde & Vinoodh Matadin in con-

versation with Glenn O’Brien«, in: Begleitheft zur Ausstellung Inez Van Lamsweerde & 

Vinoodh Matadin ›Pretty Much Everything‹. Photographs 1985-2010, Foam Amsterdam 

2010, ohne Seitenangabe.

https://doi.org/10.14361/9783839435755-007 - am 14.02.2026, 11:42:01. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839435755-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


151Das Fest der Bilder 

verbunden, die sich der Einteilung in »männlich/weiblich« stets ein Stück weit 
entziehen, selbst wenn solche Kategorien weiterhin präsent bleiben.

Auch jüngere Bildkreationen des Künstlerpaars wie Kate/Groom (2005), 
Antony – Fantastic Man (2006, Abb. 3), ein Porträt des Musikers Antony He-
garty, The Gentlewoman (2010, Abb. 2) oder ein Porträt der Sängerin Björk 
(2010) zeigen Einzelkörper  – in Form von Porträts, Halbfigurporträts oder 
Ganzkörperdarstellungen –, die ebenfalls wieder eine Ko-Präsenz männlicher 
und weiblicher Attribute aufweisen. Im Gegensatz zu den frühen Serien las-
sen diese jüngeren Bilder jedoch die Brüche und Nahtstellen zwischen dem 
Männlichen und Weiblichen deutlicher in Erscheinung treten. Zugleich sind 
hier Versatzstücke der äußeren Erscheinung wie Wimpern aus Spitze oder ein 
wild wuchernder Bart als eine Art surrealer Kommentar eingesetzt.

Solche Bilder verweisen uns weniger auf Innerlichkeit denn auf ein Außen 
der Körper. Männlich und weiblich erscheinen nicht als zwei gegensätzliche 
Prinzipien, die in einem Sein vereinigt auftreten, wie es in Androgynitätsvor-
stellungen des 19.  Jahrhunderts üblich war. Diese Arbeiten bieten uns eine 
die Sinne ansprechende Sammlung von männlichen und weiblichen sexuellen 
Codes, die sich in der Rezeption wechselseitig eher verstärken, als dass sie sich 
in Frage stellen oder eine dekonstruktive Lesart anregen würden.48

Doppelgeschlechtliche Körper, wie sie in den Post-Fotografien von Lams-
weerde & Matadin zu finden sind, haben in den letzten Jahren den Bereich 
der Kunst im engeren Sinn verlassen und sind vermehrt auch in der Populär-
kultur anzutreffen.49 Ein Beispiel dafür ist ein 2011 von der italienischen Un-
terwäschemarke Intimissimo für ihre Männerkollektion verbreitetes Werbebild, 
auf dem ein weibliches Modell mit langen, femininen Locken und laszivem 
Blick in Männerunterwäsche und in breitbeiniger, maskuliner Körperhaltung 
posiert (Abb. 4).50 

48 | Vgl. Straayer, Chris: Deviant Eyes, Deviant Bodies. Sexual Re-Orientations in Film 

and Video, New York 1996, S. 88f. Vgl. Schober: Picturing Gender, a.a.O., S. 66.

49 | Auch Lamsweerde & Matadin arbeiten, indem sie Foto-Shootings für Modemaga-

zine durchführen oder Bilder produzieren, die als PR-Material (etwa für CD-Cover) für 

Musiker eingesetzt werden können, an der Schnittstelle zwischen Kunst und Popkultur. 

Nichtsdestotrotz werden ihre Produktionen tendenziell eher dem Kunstbereich zuge-

rechnet – ein Prozess, der auch über Ausstellungen, wie der 2011 im Foam (Fotomuse-

um Amsterdam) zu sehenden Schau, vermittelt wird.

50 | Weitere Beispiele einer doppelgeschlechtlichen Selbstinszenierung finden sich in 

Bildern, die den österreichischen Sänger und Eurovision-Songcontest-Gewinner 2014 

Thomas Neuwir th alias Conchita Wurst zeigen und auf denen er stets in betont femini-

nen Outfits und Posen und langhaarig zu sehen ist, wobei er diese Inszenierungen von 

Weiblichkeit mit stolz präsentier tem, kurz gestutztem, dunklen Bart kombinier t. Diese 

https://doi.org/10.14361/9783839435755-007 - am 14.02.2026, 11:42:01. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839435755-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


152 Anna Schober

Diesen Gestaltungen scheinen Foucaults »androgyne Bilder« sowie die von 
ihm propagierte lustvolle Verschränkung verschiedener Bildmedien aufzu-
nehmen, adaptieren beides jedoch häufig mittels neuer Verfahren der digitalen 
Bildproduktion. Ihnen unterliegt, wie auch den Rezeptionssträngen, in denen 
die Betonung einer Autonomie des Handelns eng mit ästhetischen Taktiken 
verschränkt wird, stets dasselbe Subjektmodell. 

Dieses Selbst51 ist nicht mehr wie das Subjekt der Angestelltenkultur der 
Hochmoderne auf Anpassung und möglichst reibungslose Eingliederung in 
Organisationen und Institutionen hin ausgerichtet. Es ist dagegen von einer 
Suche nach einem intensiven Erleben des Außeralltäglichen, nach Möglich-
keiten multipler Entfaltung des Ich sowie von einer über eine Ästhetisierung 
erfolgenden Politisierung bestimmt. An Stelle der Eindeutigkeit fixierter Iden-
titäten tritt die Fluidität von Subjektstrukturen und damit verbunden die Ima-
gination einer Souveränität der Wahl – insbesondere auch in Bezug auf iden-
titäre Zuordnung.

Mit diesem postmodernen Subjekt verbindet sich eine Ideologie, in der die 
Möglichkeit der Wahl sowie eine beständige Neuausrichtbarkeit des Selbst und 
seine immer wieder andere Eingliederbarkeit in oft kurzlebige Gemeinschaf-
ten betont werden – wobei sich diese Ideologie seit den 1990er Jahren unter 
den Schlagworten »Flexibilisierung« und »Selbstverantwortung« auch ver-
stärkt als Anforderungen sogenannter »Post-Wohlfahrtsstaatgesellschaften« 
äußert. Diese Subjektkultur ist damit Teil neuer hegemonialer Formationen, 
die gegenwärtig auch als »neoliberal« bezeichnet werden. 

Bildern, wie den von Lamsweerde & Matadin geschaffenen, schreibt die 
Kunstwissenschaft oft die Rolle einer »Kritik« am bestehenden Regime der Ge-
schlechter zu. Dabei werden, wie bereits angesprochen, üblicherweise Bildpro-
duktionen der Mainstreamkultur als disziplinäre Zurichtungen von Körpern 
dargestellt und einzelne Arbeiten Kunstschaffender davon als kritisch oder gar 
subversiv ausgenommen.52 Eine solche Zugangsweise lässt jedoch die oben 

Selbstinszenierung wird von Fans imitier t  – was ebenfalls wieder über Bilder zirkulier t 

wird.

51 | Reckwitz: Das hybride Subjekt, a.a.O., S. 463ff.

52 | So konstatier t etwa Anja Buck angesichts der Bildwelten des Künstlerpaars Lams-

weerde & Matadin ein kritisches Unterlaufen der »Stabilität der binären Kategorien 

›Mann‹ und ›Frau‹« und eine Visualisierung der »Unmöglichkeit, von Fixierungen auszu-

gehen, solche aufzurichten oder gar festzumachen«. Anja Buck: Bild- und Körperkon

struktionen bei Inez van Lamsweerde: Die Technologisierung von Bild und Körper 

im Spiegel der Post-Fotografie, Saarbrücken 2008, S.  56. Vgl. Rebentisch, Juliane:  

»Cyborg is a State of Mind. Anmerkungen zu Inez van Lamsweerde«, in: Fabrikzeitung, 

Nr. 102, Mai 1994, S. 4-6. Dazu kritisch auch Yvonne Volkart: Fluide Subjekte. Anpas-

sung und Widerspenstigkeit in der Medienkunst, Bielefeld 2006, S. 84, S. 91f.

https://doi.org/10.14361/9783839435755-007 - am 14.02.2026, 11:42:01. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839435755-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


153Das Fest der Bilder 

angesprochenen Transformationen von Subjektkulturen seit den 1960er Jahren 
unberücksichtigt und spaltet Bilder zudem in binärer Weise in Mittel diszipli-
närer Zurichtung und in Instrumente der Kritik und Transgression auf.

Letzterem stehen nicht zuletzt auch die Einschätzungen der Kunstschaf-
fenden selbst entgegen. So sehen sich Lamsweerde & Matadin zum Beispiel 
als »fanatic ImageBank eaters« und rücken eher die von Foucault zur Sprache 
gebrachte »Lust am Bild« sowie die undisziplinierte Übersetzung und Vermi-
schung von Malerei und Fotografie in den Vordergrund denn Kritik und De-
maskierung.53 

Nimmt man jedoch die angesprochenen historischen Transformationen 
seit den späten 1960er Jahren wie ein an Foucault geschultes Verständnis von 
Bildern als lustbehaftete Sichtbarkeiten in eine Analyse dieser Bilder hinein, 
dann erscheinen sie weniger als kritisch denn als in ambivalenter Weise in eben 
diesen Wandel involviert. Sie repräsentieren neuartige Körpergestaltungen, die 
Begehren, Wünsche und Ängste in Zusammenhang mit den beschriebenen Ver-
änderungsprozessen figurieren. Zugleich sind sie aber auch selbst Agenten die-
ses Veränderungsprozesses, indem sie die Imagination anstoßen, Faszination 
schüren, irritieren, Bisheriges zurückweisen und dann und wann Aneignungen 
hervorbringen oder Konflikte schüren, also zu Streitfällen werden. Die immer 
anders akzentuierte Kombination von vormals als männlich und weiblich kon-
notierten Praktiken und Kompetenzen innerhalb eines Uni-Sex-Körpers ist Teil 
dieses Umbruchprozesses und der mit ihm verbundenen Ideologien.

Ak tualisierungen II: 
Prek arität und Selbstunternehmertum

Neben diesem Rezeptionsstrang, der eine Problematisierung von Gender 
entfaltet, wurden die Schriften Foucaults vor allem in jüngerer Zeit häufig 
in Hinblick auf Kunstpraktiken rezipiert, die Prekarität thematisieren. Unter 
den damit befassten Kunstschaffenden ragt insbesondere Thomas Hirschhorn 
heraus, der dem Autor in seinem 2004 im Palais de Tokyo in Paris durchge-
führten Event 24 Stunden Foucault (24h Foucault, Abb. 5 u. 6) auch explizit ein 
temporäres Denkmal54 gesetzt hat.

53 | Vgl. Vinoodh Matadin in: »Pretty Much Everything Else«, a.a.O. Zugleich betonen 

Lamsweerde & Matadin die Authentizität der Porträts, die sie auch mit ihrer ver frem-

denden Arbeitsweise kreieren. Dazu die Kunstschaffenden: »I think we see ourselves 

also more like a photographer of human beings than a fashion photographer or an ar tist. 

[…] (VM) Yes, we are photographing human beings and their aspirations (IVL).« Ebd.

54 | Temporäre Monumente stellen eines der Arbeitsformate Hirschhorns dar. Ne-

ben 24 Stunden Foucault hat er auch ein Spinoza-Monument (1999), ein Deleuze-

https://doi.org/10.14361/9783839435755-007 - am 14.02.2026, 11:42:01. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839435755-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


154 Anna Schober

Für diese Veranstaltung kombinierte der Künstler Aktivitäts- und Informa-
tionsformate, die er vielfach bereits in Zusammenhang mit früheren Monu-
menten ausprobiert hatte: ein Auditorium, in dem Vorträge stattfanden, eine 
Bibliothek bzw. ein Informationszentrum mit Schriften Foucaults (die vor Ort 
ausgedruckt und fotokopiert werden konnten), eine Audio- und Video-Biblio-
thek mit Aufnahmen von und Dokumentationen über den Autor, eine Ausstel-
lung, das sogenannte Peter-Gente-Archiv und eine Bar, in der der ehemalige 
Partner Foucaults, Daniel Defert, die Lieblingscocktails des Autors ausschenk-
te. Zusätzlich präsentierte ein Souvenirshop Foucault-Devotionalien und eine 
eigens angefertigte Zeitung in simpler Schwarz-Weiß-Aufmachung verbreitete 
zusätzliche Informationen.

Spektakuläre Elemente dieser Schau waren etwa ein von Ketten umwickel-
tes Motorrad – von einer Fotokopie des Porträts Foucaults geschmückt, wie sie 
mehrfach in der Installation eingesetzt waren. Zugleich hielten mehrere Col-
lagen aus Elementen von Pornozeitschriften, die männliche Geschlechtsteile 
und sexuelle Handlungen zeigten, überdeutlich präsent, dass sich das Werk 
Foucaults mit Sexualität auseinandersetzt. 

Mehrheitlich teilt 24h Foucault jedoch mit verwandten Arbeiten des Künst-
lers das grundlegende Erscheinungsbild: deutlich sichtbar und massiv ein-
gesetztes braunes Verpackungsband, Kartonteile und Aluminiumfolie, mit 
denen eine temporäre Struktur im Palais befestigt wurde. Dazu kamen aus-
rangierte Polstermöbel, mit einfacher transparenter Plastikfolie überdeckt, so-
wie die für den Künstler typischen, mit einem Filzschreiber handschriftlich 
in Blockbuchstaben gemalten Aufschriften. Diese einfachen Materialien, die 
die Installation dominieren, werden zusammen mit der behelfsmäßigen Fer-
tigung der Displays vom Künstler selbst wie von der Kritik als Voraussetzung 
dafür gesehen, dass er Nicht-Kunstschaffende in die Verfertigung dieser Mo-
numente einbinden kann.55 Zugleich möchte Hirschhorn auf diese Weise eine 

Monument (2000), ein Bataille-Monument (2002) und ein Gramsci-Monument (2013) 

in Szene gesetzt. Diese Arbeiten sind von anderen flankier t, etwa Altaren und Kiosken, 

die Hirschhorn zwischen ca. 1997 und 2002 angefer tigt und ebenfalls für ihn wichti-

gen Kunstschaffenden gewidmet hat (die Altare waren Piet Mondrian, Otto Freundlich, 

Ingeborg Bachmann und Raymond Carver gewidmet, die Kioske Ingeborg Bachmann, 

Emmanuel Bove, Otto Freundlich, Fernand Léger, Emil Nolde, Meret Oppenheim, Ljubov 

Popova und Robert Walser). Vgl. Dezeuze, Anna: Thomas Hirschhorn. Deleuze Monu-

ment, London 2014, S. 19f.

55 | Hirschhorn, Thomas: »Interview with Okwui Enwezor«, in: Thomas Hirschhorn: 

Jumbo Spoons and Big Cake, Ausst.-kat., Ar t Institute of Chicago, Chicago 2000, S. 26-

35, hier S. 28. Vgl. Dezeuze: Thomas Hirschhorn, a.a.O., S. 41ff.

https://doi.org/10.14361/9783839435755-007 - am 14.02.2026, 11:42:01. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839435755-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


155Das Fest der Bilder 

nicht einschüchternde Ästhetik schaffen, die ein möglichst breites Publikum 
anspricht.56 

Insbesondere in Bezug auf die Adaption ästhetischer Taktiken von unten 
wird den Arbeiten Hirschhorns in der Kritik häufig eine das Bestehende ra-
dikal herausfordernde Rolle zugeschrieben. Dabei wird einerseits ein apoka-
lyptischer Befund in Bezug auf die Gegenwart formuliert, etwa als »conditi-
on […] from which any ambiguity has been extracted and that recognizes the  
proto-totalitarian conditions of consumer culture«.57 Davon setzten Kritiker 
wie Benjamin H. D. Buchloh dann die Praxis Hirschhorns ab, indem dieser 
»teilnehmende Radikalität«58 zugeschrieben oder konstatiert wird, sie würde 
eine »dialektische Allegorie zeitgenössischen Kults« anbieten.59 Das braune 
Klebeband oder die einfachen Kartons werden als »negative Readymades«60 
tituliert, die jedes andere Objekt, mit dem sie zusammentreffen, in ein ver-
gammeltes Ding verwandeln würden. Hal Foster dagegen interpretiert diese 
Aneignung von Materialien und Fertigungsweisen »der Straße« auch als Ak-
zentuierung einer »schwachen« Position, in der jedoch »an explosive force, a 
kind of resistance« stecken würde.61

Die solcherart vorgebrachte Bewertung und Kritik sieht jedoch wieder von 
der Involvierung des Künstlers in zeitgenössische Umbrüche ab. Die seinen 

56 | Dementsprechend leitet er dieses ästhetische Erscheinungsbild  – neben künst-

lerischen und philosophischen Bezugspunkten – in erster Linie auch von Phänomenen 

der Massenkultur her ab: von einer Fanästhetik, wie sie Sportveranstaltungen eigen ist, 

von der Ästhetik politischer Demonstrationen oder von Praktiken, wie sie Bettler auf 

der Straße ausbilden. Hirschhorn, Thomas: »Philosophical Battery. Interview with Craig 

Garrett«, in: Flash Art, Nr. 238, Oktober 2004, S. 90-93. Zugleich verbinden Ereignisse 

wie 24h Foucault jedoch Elemente einer individuellen Fanästhetik mit öffentlicher, mo-

numentaler Erinnerungskultur.

57 | Buchloh, H.  D. Benjamin: »Detritus and Decrepitude: The Sculpture of Thomas 

Hirschhorn«, in: Oxford Art Journal 24, Nr. 2, 2001, S. 41-56, hier S. 46.

58 | Ebd. 

59 | Buchloh spricht auch von »grotesque dialectics, [which] gave the viewer a sudden 

insight into the conditions and consequences of the present where a totalising atopia 

flared up with even greater menace«. Ebd., S. 49, S. 54.

60 | Ebd., S. 47.

61 | Foster bezieht sich hier auf Aussagen Hirschhorns. Ersterer formulier t weiter: »It is 

from beneath, he [Hirschhorn, A. S.] reminds us here, that subversion comes.« Foster, 

Hal: »Towards a Grammar of Emergency«, in: New Left Review, Nr. 68, März/April 2011, 

S.  105-118, hier S.  111. Eine solche Orientierung »nach unten« kann jedoch auch als 

Mittel der »Authentifizierung« dienen. Es bleibt ungewiss, ob durch eine solche Aus-

richtung der ästhetischen Erscheinungsform Ereignisse hin zum Anderen angestoßen 

werden.

https://doi.org/10.14361/9783839435755-007 - am 14.02.2026, 11:42:01. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839435755-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


156 Anna Schober

Arbeiten bei aller Verschiebung und Herausforderung implizite Bejahung 
postmoderner Subjektmodelle und Arbeitsformen wird in diesen Besprechun-
gen meist ganz ausgeblendet oder zumindest stark heruntergespielt. So kön-
nen zum Beispiel die handschriftlichen, mit Filzstift gesetzten Aufschriften 
nicht einfach nur als Zurückweisung, Dekonstruktion oder implizite Kritik an 
der glatten Ästhetik des kommerziellen Grafik-Designs interpretiert werden.62 
Die den Schriftzügen eigene Handschriftlichkeit und Nicht-Professionalität 
sind auch als Ausweis der Leidenschaftlichkeit und des persönlichen Invol-
viertseins des sich hier veräußernden, kreativen Subjekts lesbar.

Zugleich verbinden sich die immer wieder eingesetzten, billigen Materia-
lien und die behelfsmäßige Fertigung der Gestaltung nicht nur mit dem Pre-
kären, verstanden als Unsicherheit, Ungewissheit und Selbst-Autorisierung, 
sondern sie unterstreichen auch die auf den Moment bezogene Einpassung in 
vorgegebene Strukturen und die stetige Möglichkeit, schnell ab- und anderswo 
in neuer Verbindung aufgebaut zu werden. Ihr wiederholter, exzessiver Einsatz 
in immer anderen Arbeiten hebt sie in besonderer Weise hervor und macht 
sie einerseits zu Objekten des profanen Zelebrierens des Prekären, verstanden 
vor allem auch als eine momenthafte, fragile, ästhetische Gemeinschaft mit 
anderen.63 Zum anderen werden diese Materialien  – das braune Klebeband, 
der Karton und die Aluminiumfolie erwähnen die meisten Kritiken – und die 
behelfsmäßigen Fertigungsweisen auf diese Weise auch zu einer Art Marken-
zeichen eines Künstler-Unternehmers.

Zugleich hebt Hirschhorn selbst in Bezug auf die von ihm geschaffenen 
Strukturen wiederholt Präsenz und Produktion, Verantwortlichkeit, Durchhal-
tevermögen und Konsequenz hervor. Er posiert zum Beispiel als Allrounder,64 
wozu sich noch weitere Rollen gesellen – etwa die des Arbeitergebers, Mana-
gers, PR-Agenten, öffentlichen Intellektuellen sowie die ihm von Kritikern und 

62 | Vgl. Dezeuze: Thomas Hirschhorn, a.a.O., S. 41f. Benjamin Buchloh nennt dies auch 

»Hirschhorn’s deconstruction of graphic design and typography as forces within the vi-

sual regimes of consumer culture«. Buchloh: »Detritus and Decrepitude«, a.a.O., S. 46.

63 | Dazu Hirschhorn: »I want to […] give a form – to the precarious. And to what’s won-

derful, important, the grace, the treasure, of the precarious: the precious value, the 

importance of the instant, the importance of the moment, the awakened presence of 

someone who dares to confront the precarious and its fragile, cruel, wild but free force.« 

Hirschhorn, Thomas: »Théâtre Précaire for ›Ce Qui Vient‹«, in: Foster, Hal und Lee, Lisa 

(Hg.): Critical Laboratory. The Writings of Thomas Hirschhorn, Cambridge, Mass. 2013, 

S. 307-309, hier S. 307.

64 | Hirschhorn, Thomas und Rancière, Jacques: »Conversations: Presupposition of the 

Equality of Intelligences and Love of the Infinitude of Thought: An Electronic Conversa

tion between Thomas Hirschhorn and Jacques Rancière«, in: Foster und Lee (Hg.): Criti-

cal Laboratory, a.a.O., S. 371-380, hier S. 376.

https://doi.org/10.14361/9783839435755-007 - am 14.02.2026, 11:42:01. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839435755-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


157Das Fest der Bilder 

Kritikerinnen zugesprochenen Aufgaben wie »leidenschaftlicher, öffentlicher 
Pädagoge«65 und »Wissenschaftler/Anthropologe«.66 In dieser Multipräsenz 
verkörpert er die für die Postmoderne typische Erscheinungsform des krea-
tiven Selbstunternehmers, der in erster Linie auf Dienstleistungen setzt, eine 
Vielzahl von Funktionen in einer Person ausübt sowie diese je nach Kontext 
anders akzentuiert und Arbeit zugleich als energievolles, lustbetontes wie von 
Ausdauer und Beharrlichkeit gekennzeichnetes Innovationshandeln in Sze-
ne setzt. Dieses Arbeitsmodell, das selbst aus der urbanen Kulturindustrie 
stammt,67 wird von Hirschhorn gesteigert vorgeführt und in Selbstzeugnissen 
in Einzelaspekten akzentuiert,68 dabei jedoch mit einer Semantik des Sports 
(»Durchhalten«) wie auch des Radikal-Politischen verschränkt. Für Letzteres 
wird dann unter anderen Bezugspunkten Michel Foucault wieder ganz explizit 
herangezogen. So hält der Künstler in Bezug auf den Philosophen fest: »I see 
the work of Foucault as Art – I see and can touch its resistance! It allows me 
to approach it, to seize it, to be active with it without understanding all of it.«69

In den erwähnten Kritiken ist es vor allem dieser Charakter kreativen 
Selbstunternehmertums, der in den Analysen von Hirschhorns Arbeiten fast 
zur Gänze ausgeklammert erscheint. Hier wird eher der Vorstellung einer 
durch den Künstler mithervorgebrachten neuen Gesellschaft, jenseits der ak-
tuellen neoliberalen, Vorschub geleistet, ohne dass seine auf verschiedenen 
Ebenen stattfindende Partizipation an derselben mit in den Blick kommt. Auf 
diese Weise wird  – ähnlich wie es in den erwähnten Kritiken der Arbeiten 
von Lamsweerde & Matadin der Fall ist – auch in diesen Lesarten nicht aus-
reichend herausgearbeitet, dass diese Arbeiten neben einem In-Gang-Setzen 
der Imagination sowie einem Zurückweisen, Umnutzen und Herausfordern 
solche Entwicklungen auch mit hervorbringen bzw. Raum für diesbezügliche 
affirmierende Repräsentationen schaffen.

Man kann Foucaults Werk heute schwer diskutieren, ohne solche in sich 
wieder ambivalenten Adaptionen bzw. die zwiespältige Übertragungen, die 
Bilder aus seinen Arbeiten angestoßen haben, mitzuberücksichtigen. Das be-
deutet jedoch nicht, dass seine Schriften nicht immer wieder neu als Einstieg-
stellen fungieren können, um aktuelle Konstellationen von Macht, Wissen und 

65 | Foster: »Towards a Grammar of Emergency«, a.a.O., S. 114.

66 | Insbesondere in Bezug auf die gegenwärtige Strukturen von Kult. Vgl. Buchloh: 

»Detritus and Decrepitude«, a.a.O., S. 52.

67 | Reckwitz: Das hybride Subjekt, a.a.O., S. 500f.

68 | Hirschhorn, Thomas: »The Bijmer Spinoza-Festival«, in: Foster und Lee (Hg.): Criti-

cal Laboratory., a.a.O., S. 299-301.

69 | Hirschhorn, Thomas: »Letter to Elizabeth (Inventing My Own Terms)«, in: Foster und 

Lee (Hg.): Critical Laboratory, a.a.O., S. 89-97, hier S. 96.

https://doi.org/10.14361/9783839435755-007 - am 14.02.2026, 11:42:01. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839435755-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


158 Anna Schober

Subjekt mit frischem Auge, auch in Bezug auf ihre Genealogie, zu untersu-
chen und vielleicht sogar herauszufordern. 

Darüber hinaus erfolgen Politisierungsprozesse auch im gegenwärti-
gen post- oder spätmodernen Kontext nicht allein punktuell und individuell. 
Die von künstlerischen Arbeiten wie jenen von Lamsweerde & Matadin oder 
Hirschhorn aufgeworfenen Fragen und Elemente ihrer ästhetischen Erschei-
nungsformen charakterisieren auch breitere Bewegungen und Formationen 
des Politischen – etwa die Alterglobalsierungs-, GLBT-, Prakaritäts- oder Occu-
py-Bewegung. Diese halten – auch entgegen den noch im Spätwerk Foucauls 
zirkulierenden Thesen bezüglich Normalisierung und Disziplinierung – prä-
sent, dass Politisierungsprozesse und ein Sich-Beteiligen an Demokratie auch 
heute in sehr vielfältiger Art und Weise auftreten und demokratisches Regie-
ren nicht als eine Art »proto-totalitäre Maschine«70 vorstellbar, sondern von 
konstitutiver Unbestimmtheit geprägt ist.

70 | Weymans, Wim: »Der Staat als Produzent der Freiheit? Handlungsspielraum jen-

seits von Certeau und Foucault«, in: Coincidentia. Zeitschrift für europäische Geistes-

geschichte, Bd. 3/2, 2012, S. 439-454, hier S. 443.

https://doi.org/10.14361/9783839435755-007 - am 14.02.2026, 11:42:01. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839435755-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Abbildung 1: Inez van Lamsweerde & Vinoodh Matadin, Marcel aus der Serie The 
Forest, 1995, Foto: © Inez van Lamsweerde & Vinoodh Matadin, Courtesy Gagosian 
Gallery.

https://doi.org/10.14361/9783839435755-007 - am 14.02.2026, 11:42:01. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839435755-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Abbildung 2: Inez van Lamsweerde & Vinoodh Matadin, The 
Gentlewoman, 2010, Foto: © Inez van Lamsweerde & Vinoodh Matadin, 
Courtesy Gagosian Gallery.

https://doi.org/10.14361/9783839435755-007 - am 14.02.2026, 11:42:01. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839435755-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Abbildung 3: Inez van Lamsweerde & Vinoodh Matadin, Antony – 
Fantastic Man, 2006, Foto: © Inez van Lamsweerde & Vinoodh 
Matadin, Courtesy Gagosian Gallery.

https://doi.org/10.14361/9783839435755-007 - am 14.02.2026, 11:42:01. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839435755-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Abbildung 4: Werbeplakat Intimissimo, 2011, Foto: © Anna Schober.

https://doi.org/10.14361/9783839435755-007 - am 14.02.2026, 11:42:01. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839435755-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Abbildung 5: Einblick in die Installation von Thomas Hirschhorn, 24h Foucault im 
Palais de Tokyo, Paris, 2. – 3. Oktober 2004, Foto: © David Moulinet.

https://doi.org/10.14361/9783839435755-007 - am 14.02.2026, 11:42:01. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839435755-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Abbildung 6: Einblick in die Installation von Thomas Hirschhorn, 24h 
Foucault im Palais de Tokyo, Paris, 2. – 3. Oktober 2004, Foto: © David 
Moulinet.

https://doi.org/10.14361/9783839435755-007 - am 14.02.2026, 11:42:01. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839435755-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

