
—28—

Methodus Nº 6 (2011) Sandra Viviana Palermo

Universal analítico, universal sintético, 
universal concreto. La lectura hegeliana del 
entendimiento intuitivo en Glauben und Wissen

Sandra Viviana Palermo
(Università degli Studi di Perugia-Italia)

svsur@yahoo.it

Abstract

This article examines the view that Hegel offers in Faith and Knowl-
edge of the Kantian concept of «intuitive intellect». The text will try to 
show that the philosopher radicalizes features already existing in the 
Kantian argument and that he takes advantage of the oscillations of 
that discourse to insert his own conception of the Absolute. Following 
the conceptual line from Architectonic of Pure Reason -of the rational 
concept of whole- to the §77 of the Kritik der Urteilskraft -where Kant 
writes about an intuitive intellect as «synthetic universal», a totality 
from which the parts and the relationship between them are consti-
tuted- Hegel will be able to read that «synthetic universal» as unity 
of the heterogeneous and as the higher speculative idea that cannot be 
reduced to a mere subjective maxim.

Keywords: Intuitive intellect, synthetic universal, totality, 
unity of heterogeneous.

Resumen

El texto analiza la lectura hegeliana en Fe y saber del concepto kan-
tiano de intelecto intuitivo, intentando mostrar que el filósofo radica-
liza rasgos ya presentes en la argumentación kantiana y aprovecha las 
oscilaciones de tal discurso para insertar allí su propia concepción de 
lo Absoluto. Siguiendo la línea conceptual que va desde la Arquitectó-
nica de la razón pura –del concepto racional de «entero» que allí Kant 
ofrece– al §77 de la Kritik der Urteilskraft –en el cual se habla de un 
intelecto intuitivo como «universal sintético», totalidad a partir de la 
cual se constituyen las partes y la relación de cada una de ellas con las 
otras y con el todo– Hegel podrá leer tal «universal sintético» como 
unidad de heterogéneos y, en cuanto tal, como la idea especulativa más 
alta, que no puede reducirse a mera máxima subjetiva.

Palabras clave: Entendimiento intuitivo, universal sintéti-
co, totalidad, unidad de heterogéneos.

Methodus Nº 6 (2011) pp. 28 - 55

https://doi.org/10.5771/0718-2775-2011-6.1-28 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 19.01.2026, 04:22:05. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0718-2775-2011-6.1-28


—29—

Methodus Nº 6 (2011)Universal analítico, universal sintético...

i

[…] el artículo en el que Hegel nos ofrece su punto de vista más 
profundo sobre el sistema kantiano, concebido como filosofía 
de la reflexión, es Fe y saber, y no las últimas lecciones sobre 
la historia de la filosofía. En éstas el pensamiento hegeliano se 
presenta esclerotizado y el filósofo separa demasiado a Kant de 
su contexto histórico para resumir su filosofía en relación a si 
mismo (Hyppolite, 1953-’54, 83).

Las palabras de Hyppolite no dejan dudas sobre la importancia de 
Glauben und Wissen respecto de la lectura hegeliana de Kant; si bien 
el itinerario hegeliano muestra que el filósofo lee y relee sin cesar la 
obra del antecesor de Königsberg, ninguno de los escritos posteriores 
alcanzará la visión de conjunto lograda en el texto de Jena, pues aquí, 
por primera vez, Hegel nos ofrece una lectura que abraza la totalidad 
de la obra kantiana, despreocupándose de la exigencia –típicamente 
sistemática– de colocar cada aspecto de la misma como momento del 
proceso de autorrealización de la Idea y, por ende, como momento 
del proceso racional que culmina con su propia filosofía.

Glauben und Wissen constituye uno de los primeros ejercicios pú-
blicos de reflexión filosófica del joven Hegel y en él es posible observar 
la ambivalencia que aún atraviesa el concepto de philosophische Kritik: 
Por un lado, la crítica se presenta como una actividad subordinada y de-
pendiente de la idea de filosofía; actividad que presupone la idea, tanto 
como presupone la obra filosófica a la cual se dirige. La exterioridad de 
esta última no es más que el reflejo de la exterioridad de la primera. Por 
otro lado, crítica filosófica y filosofía (idea de la filosofía) se muestran ya 
tan cercanas que la primera empieza a presentar ese carácter de «con-
futación» inmanente1, específica del autoconstituirse del concepto, del 
que Hegel hablará en el célebre Prefacio a la Fenomenología del espíritu, 
cuando la crítica ya no se conciba como ejercicio circunscrito a un acto 
de pensamiento «dado», mas se transforme en «criticidad» constitutiva 
del automovimiento del concepto en cuanto tal. De todas formas, y más 
allá de las diferencias evidentes que existen entre Glauben und Wissen 
y la fase que comienza con la Fenomenología del espíritu, entre los dos 
conceptos de philosophische Kritik existe un núcleo teorético común: la 

1	 Sobre este concepto de «confutación» de la filosofía crítica ya a partir de 
Fe y saber, cfr. Lugarini, Leo (1981), p. 16.

https://doi.org/10.5771/0718-2775-2011-6.1-28 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 19.01.2026, 04:22:05. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0718-2775-2011-6.1-28


—30—

Methodus Nº 6 (2011) Sandra Viviana Palermo

convicción hegeliana de que no existen dos actos de pensamientos dis-
tintos sino un único acto de intelección, pues la razón es única y siempre 
igual a sí misma. De ahí que la crítica no pueda limitarse a ser simple-
mente rechazo o señalamiento de los errores presentes en una determi-
nada doctrina: el trabajo de corrección de los límites ajenos no es mero 
ejercicio de purificación que se realiza sobre un pensamiento externo, 
sino que se presenta como itinerario de enmendación del pensamiento 
en cuanto tal; y sólo de esta manera puede constituirse como introduc-
ción al saber, pues es verdadero ejercicio escéptico que el acto del pensar 
realiza sobre si mismo. La crítica filosófica, por ende, es genuino escepti-
cismo, representando el lado negativo en el cual el pensamiento se libera 
finalmente de toda limitación y finitud2.

Frente a la obra filosófica de Kant, Hegel se propone llevar a cabo 
un verdadero trabajo de Vernichtung, capaz de liberar a la filosofía 
kantiana de todas las limitaciones de carácter «psicológico» que la 
envuelven y ofuscan su verdadero núcleo especulativo. Núcleo especu-
lativo que no es ajeno a la reflexión kantiana, pues, según Hegel, ésta 
ha alcanzado la «idea más alta», la idea del genuino filosofar; idea que 
Kant terminó por dejar escapar gracias a un exceso «de amor por la 
humanidad y por sus facultades cognoscentes». La filosofía kantiana, 
escribe el joven filósofo, ha logrado «elevarse al concepto, pero no a la 
idea, y el concepto puro es una absoluta idealidad, un concepto vacío». 
En esta «filosofía de la reflexión» la idea más pura y más alta se expre-
sa de una manera tan confusa que se vuelve difícil reconocerla; por este 
motivo tal doctrina filosófica requiere un trabajo de crítica que apunte 
a traer a la superficie la verdadera idea de la razón presente en ella.

Como ha puesto en evidencia la crítica, la estrategia hermenéu-
tica que Hegel lleva a cabo en su lectura de Kant se basa sobre tres 
puntos fundamentales. En primer lugar, la identificación del concepto 
de unidad originaria de la apercepción con su propio concepto de 
Absoluto, como unidad originaria de opuestos3: la verdadera idea de 
2	 Sobre el concepto hegeliano de «crítica filosófica» y su relación con la 

cuestión de la introducción al saber y con el estatuto del «escepticismo» 
durante los primeros años de Jena, cfr. Pozzo, Riccardo (1989); Baritussio, 
Silvana (1983), pp. 101-15; Gérard, Gilbert (1982); Zimmerli, Walther 
(1980), pp. 81-102; Maluschke, Gunther (1974); Palermo, Sandra V. 
(2011), pp. 63-81.

3	 Sobre esta identificación de unidad sintética originaria de la apercepción y 
el concepto hegeliano de Absoluto, cfr. Lugarini, Leo (1981); De Pascale, 

https://doi.org/10.5771/0718-2775-2011-6.1-28 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 19.01.2026, 04:22:05. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0718-2775-2011-6.1-28


—31—

Methodus Nº 6 (2011)Universal analítico, universal sintético...

la razón, escribe Hegel, se encuentra expresada en la fórmula ¿cómo 
son posibles juicios sintéticos a priori? (GW, IV, 327; FS, 67)4, pues a 
partir de ella Kant ha logrado acceder a la unidad sintética origina-
ria, es decir a «[…] una unidad que no tiene que ser concebida como 
producto de opuestos, sino como verdadera, necesaria, originaria y 
absoluta identidad de opuestos» (GW, IV, 327; FS, 67-68). Kant, dice 
Hegel, llama esta unidad, unidad sintética, justamente en virtud de su 
carácter «bilateral» (zweiseitig), puesto que es «absoluta identidad 
de lo heterogéneo», absoluto medio (absolute Mitte) a partir del cual 
se originan, separándose, los opuestos/heterogéneos5.

En segundo lugar, la lectura hegeliana de Kant pasa por la iden-
tificación de unidad sintética originaria e imaginación productiva. 
Ésta, escribe Hegel, debe concebirse

no en cuanto término medio (Mittelglied) que es intercalado en-
tre un absoluto sujeto existente y un mundo existente absoluta-
mente, sino en cuanto que es lo primero y originario a partir de 
lo que el yo subjetivo, tanto como el mundo objetivo, se separan 
como producto y fenómeno […] (GW, IV, 329; FS, 70)6.

El tercer elemento fundamental de la interpretación hegeliana es la lec-
tura del concepto kantiano de intuitiver Verstand como idéntico al con-

Carla (1998); Düsing, Klaus (1983); Düsing, Klaus (1995), pp. 109-120; 
Görland, Ingtraud (1966); Maluschke, Gunther (1974), pp. 91-96.

4	 Ya Schelling, en los famosos Philosophische Briefe über Dogmatismus und 
Kritizismus (1795), escribía que la pregunta fundamental de la filosofía 
crítica era cómo era posible formular juicios sintéticos a priori; en tal 
pregunta, continuaba el filósofo, está en juego la cuestión fundamental 
que decide el espíritu de una filosofía: «¿dónde está el principio de 
aquella unidad que se expresa en juicios sintéticos?», Schelling, Friedrich 
W. Joseph (1982), p. 60.

5	 La afirmación hegeliana, según la cual no se entiende nada de toda la 
deducción trascendental si no se distingue entre «el yo, que es la facultad 
de representar y sujeto, al que Kant denomina el que acompaña todas 
las representaciones, y lo que Kant llama la facultad originaria de la 
unidad sintética de la apercepción» (GW, IV, 329; FS, 70), se apoya 
sobre las consideraciones kantianas del §16 de la segunda edición de la 
Crítica, donde Kant sostiene que la apercepción originaria es «aquella 
autoconciencia que produce la representación «Yo pienso»»; KrV B, 132.

6	 Sobre la identificación de imaginación productiva, unidad sintética 
originaria de la apercepción y entendimiento intuitivo, véase Verra, 
Valerio (1981), pp. 67-89.

https://doi.org/10.5771/0718-2775-2011-6.1-28 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 19.01.2026, 04:22:05. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0718-2775-2011-6.1-28


—32—

Methodus Nº 6 (2011) Sandra Viviana Palermo

cepto de unidad sintética originaria y al de imaginación productiva7. En 
la figura del entendimiento intuitivo, escribe Hegel, Kant expresa la idea 
de la razón de manera más determinada que con el concepto de juego 
armónico de las facultades cognoscentes, pues tal idea es la idea misma 
de la imaginación trascendental, «actividad intuitiva y a la vez su unidad 
interna no es otra cosa que la unidad del entendimiento mismo, la ca-
tegoría arrojada en la extensión, que es sólo categoría y entendimiento 
únicamente cuando se separa de la extensión» (GW, IV, 341; FS, 82).

La interpretación hegeliana de la filosofía crítica gira entonces 
alrededor de estos tres puntos fundamentales. Entre ellos, nos parece 
interesante detenernos sobre la figura del entendimiento intuitivo, no 
sólo porque en ella se condensa toda la lectura de la Crítica del juicio, 
sino también porque creemos que el análisis de la argumentación he-
geliana permite poner en evidencia algunas oscilaciones propias del 
texto kantiano; verbigracia, el hecho de que en los apartados 76 y 77 
de la tercera Crítica Kant presente dos concepciones diferentes –y no 
fácilmente conciliables– de la figura del entendimiento intuitivo y de 
la estructura de unidad que a tal concepto corresponde. Ambos con-
ceptos sobreviven en la lectura hegeliana; sin embargo, como intenta-
remos mostrar, ésta sigue fundamentalmente la línea conceptual que 
va desde la Arquitectónica de la razón pura –y del concepto racional 
de «entero» o «totalidad» que allí Kant nos ofrece– al apartado 77 
de la Kritik der Urteilskraft, en el cual se habla del entendimiento 
intuitivo como «universal sintético», es decir como totalidad a partir 
de la cual se constituyen no sólo las partes sino también la relación 
de cada una de ellas con las otras y con el todo. Así, tal «universal 
sintético», que Kant presentaba como Urbild de nuestra Urteilskra-
ft, podrá transformarse en verdadera unidad de heterogéneos y, en 
cuanto tal, en la idea especulativa más alta que no puede reducirse a 
mera máxima subjetiva sin ulterior determinación.

Desde este punto de vista, sin dejar de reconocer que en los dos 
pensadores existe una disposición o –como diría Luigi Scaravelli– un 

7	 Sobre la lectura hegeliana del concepto kantiano de entendimiento 
intuitivo, cfr. Baum, Manfred (1990), pp. 158-73; Düsing, Klaus (1986), 
pp. 87-128, Düsing, Klaus (1990), pp. 139-57; Verra, Valerio (1981), pp. 
67-89; Burkhard, Tuschling (1990), pp. 174-88; Lugarini, Leo (1992), pp. 
87-103; Förster, Eckart (2002), n. 2, pp. 169-90 y n. 3 pp. 321-45; Nuzzo, 
Angelica (2009), pp. 143-172.

https://doi.org/10.5771/0718-2775-2011-6.1-28 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 19.01.2026, 04:22:05. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0718-2775-2011-6.1-28


—33—

Methodus Nº 6 (2011)Universal analítico, universal sintético...

temperamento filosófico diferente, y sin negar que es cierto que He-
gel lee la obra de Kant a partir de su propia problemática, es decir a 
partir de la cuestión relativa a la unificación de los opuestos8, nuestro 
texto debería mostrar que en la argumentación kantiana de la terce-
ra Crítica es posible reconocer las huellas de la lectura operada por 
Hegel, sobre todo respecto del concepto de intelecto intuitivo, cuya 
introducción, si bien necesitada por el cuadro teórico kantiano, no 
siempre resulta demasiado lineal y presenta numerosos problemas. 
Hegel, entonces, no hace más que radicalizar algunos rasgos presen-
tes en el recorrido conceptual de Kant, aprovechando los intersticios 
que van dejando las coordenadas no siempre claras del filósofo de 
Königsberg para insertar allí su propia concepción de lo Absoluto 
como «identidad de la identidad y de la no-identidad».

ii

El punto más interesante del sistema kantiano, escribe Hegel en Glau-
ben und Wissen, es el punto en el cual el sistema «reconoce una re-
gión intermedia entre la multiplicidad empírica y la unidad absoluta 
y abstracta […]». Tal región intermedia es la región del reflektieren-
des Urteil, con el cual Kant habría logrado encontrar un pasaje entre 
naturaleza y libertad, si bien, continúa Hegel, la mayor parte de las 
veces el filósofo muestre no ser conciente de tal descubrimiento, así 
como no es conciente de que con este concepto tiene ante sí la idea de 
la única y verdadera razón. El reflektierendes Urteil se define enton-
ces como absolute Mitte, que permite el pasaje del dominio teorético 
al dominio práctico; con esta consideración Hegel está convencido 
de estar haciendo propias las palabras del mismo Kant, que en la In-
troducción a la Crítica del juicio escribe que sólo la exploración de la 
Urteilskraft hace posible «el paso del modo de pensamiento según los 
principios del uno [concepto de naturaleza] al modo de pensamiento 
según los del otro [concepto de libertad]» (Ak V, 176; CJ, 19)9. Escri-
be entonces Hegel:

8	 Sobre este argumento, cfr. Henrich, Dieter (1967), Düsing, Klaus (1999) 
y Jamme, Christian (1983).

9	 Sobre el concepto de Übergang, cfr. Düsing, Klaus (1986), pp. 102-15; Id. 
(1990), pp. 139-57, especialmente, p. 146 y Marcucci, Silvestro (1972), 
pp. 181-238.

https://doi.org/10.5771/0718-2775-2011-6.1-28 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 19.01.2026, 04:22:05. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0718-2775-2011-6.1-28


—34—

Methodus Nº 6 (2011) Sandra Viviana Palermo

la reflexión sobre el polo objetivo, es decir, sobre la intuición in-
consciente de la realidad de la razón o de la naturaleza orgánica 
en la crítica del juicio teleológico, expresa la idea de la razón más 
precisamente que en el anterior concepto de un juego armónico de 
las facultades del conocimiento, es decir, la expresa en la idea de 
un entendimiento intuitivo, para el que posibilidad y realidad son 
uno, y para el que se suprimen conceptos (que sólo se dirigen a la 
posibilidad de un objeto) e intuiciones sensibles (que nos ofrecen 
algo sin que por ello nos dejen conocerlo como objeto), de un 
entendimiento intuitivo, que no va de lo universal a lo particular 
y de esto a lo singular (mediante conceptos), para el que no tiene 
lugar la contingencia en el acuerdo de la naturaleza y sus pro-
ductos según leyes particulares del entendimiento, en el que, en 
cuanto entendimiento arquetípico, la posibilidad de las partes, su 
estructura y conexión, dependen del todo (GW, IV, 340; FS, 82).

Esta larga cita hegeliana pone en evidencia que según Hegel el nú-
cleo especulativo fundamental de la Crítica del juicio se encuentra en 
los §§76 y 77, en los que Kant trata de la figura del entendimiento 
intuitivo. Queda claro, además, que el filósofo identifica el concepto 
de entendimiento intuitivo con el de reflektierendes Urteil, en cuanto 
medio, es decir identidad originaria a partir de la cual y en la cual se 
constituyen los opuestos/heterogéneos. Pero, como es sabido, Hegel 
va mucho más allá, pues no le satisface que Kant haya transforma-
do este medio absoluto en una simple máxima, válida sólo para el 
hombre en virtud de la conformación de sus facultades de conocer. 
El Juicio reflexionante no puede valer sólo como máxima subjetiva 
que nuestro entendimiento discursivo se ve obligado a aceptar para 
poder ordenar las leyes empíricas –contingentes y particulares– de la 
naturaleza en un sistema empírico de la misma, y para poder explicar 
algunos productos que la experiencia nos ofrece, cuya peculiaridad 
hace que no puedan ser explicables a partir de las leyes de causa efi-
ciente formuladas por nuestro intelecto. De hecho, después de haber 
ratificado que la idea del intelecto intuitivo no es otra cosa que la 
idea misma de la imaginación trascendental, Hegel critica el hecho 
de que Kant, aun reconociendo el carácter necesario de la idea de un 
entendimiento intuitivo10, no acepte que a la misma se le atribuya 

10	 Con toda seguridad Hegel se refiere aquí al §76 de la Kritik der Urteilskraft, 
donde Kant afirma que «[…] De ahí que el concepto de un ser absolutamente 
necesario sea, sí, una idea de razón, pero un concepto problemático 

https://doi.org/10.5771/0718-2775-2011-6.1-28 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 19.01.2026, 04:22:05. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0718-2775-2011-6.1-28


—35—

Methodus Nº 6 (2011)Universal analítico, universal sintético...

realidad alguna: «la idea es algo simplemente necesario y sin em-
bargo algo problemático» (GW, IV, 341; FS, 82). En tal negación, 
según Hegel, se pone de manifiesto el carácter «psicológico» de la 
filosofía kantiana, su obstinación por no despegarse del ámbito del 
conocimiento finito y limitado, aun cuando su reflexión lo conduciría 
a una idea que se eleva por encima del intelecto discursivo y de su 
conocimiento fenoménico:

Kant tiene frente a sí ambas cosas, la idea de una razón, en la que 
posibilidad y realidad son absolutamente idénticas, y la manifes-
tación de la misma en cuanto capacidad de conocer, donde están 
separadas. Encuentra en la experiencia de su pensar ambos pensa-
mientos. En la elección entre ambos su naturaleza ha despreciado 
la necesidad, lo racional, una espontaneidad intuyente, y se ha 
decidido exclusivamente por el fenómeno (GW, IV, 341; FS, 83).

Ahora bien ¿cuáles son los elementos textuales kantianos que permiten 
a Hegel la identificación de entendimiento intuitivo y reflektierendes 
Urteil, así como la individuación de éste último como el verdadero 
medio en el cual se expresa la verdadera idea de la razón? Dirijamos, 
entonces, nuestra mirada a los apartados 76 y 77 de la Kritik der Ur-
teilskraft. En el §77 de la tercera Crítica, después de haber afirmado 
que nuestro entendimiento, en su conocimiento, «tiene que ir de lo 
analítico-universal (de los conceptos) a lo particular (de la intuición 
empírica dada)» (Ak, 407; CJ, 271), Kant sostiene que nosotros po-
demos pensar un entendimiento que, dado que no es discursivo como 
el nuestro, sino intuitivo, vaya de lo universal sintético, es decir de la 
intuición de una totalidad en cuanto sintética, a lo particular, de suerte 
que la conexión de las partes que forman la totalidad perdería todo ca-
rácter de contingencia, pues la Ganzheit (totalidad) no se constituiría 
como «resultado» de la unión, realizada vez por vez, de las partes; más 
bien, en este caso, la posibilidad misma de las partes, de lo particular, 
dependería de la totalidad, en virtud de la cual cada una de las partes, 
como así también su conexión con las otras y con la totalidad, adqui-
riría sentido y significado. Así, escribe Kant:

Por lo tanto, si no queremos representarnos la posibilidad del todo 
como dependiente de las partes, como correspondería de acuerdo 
con nuestro entendimiento discursivo, antes bien, a la medida del 
intuitivo (arquetípico), la posibilidad de las partes según su constitu-

inalcanzable para el entendimiento humano» (Ak, V, 402; CJ, 266).

https://doi.org/10.5771/0718-2775-2011-6.1-28 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 19.01.2026, 04:22:05. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0718-2775-2011-6.1-28


—36—

Methodus Nº 6 (2011) Sandra Viviana Palermo

ción y unión como dependiente del conjunto, esto, según la misma 
peculiaridad de nuestro entendimiento, no puede acaecer de suerte 
que el todo contenga el fundamento de la posibilidad del enlace de 
las partes (lo cual sería contradictorio en el modo de conocimiento 
discursivo), sino sólo que la representación de un todo encierre el 
fundamento de la posibilidad de la forma de éste y del enlace de las 
partes correspondiente a ella (Ak, V, 407-408; CJ, 272).

Luego, cuando nuestro Juicio reflexionante hace uso del principio 
de la finalidad imita o reproduce el modo de operar de un intelecto 
intuitivo, puesto que en este caso la totalidad se constituye como pro-
ducto o efecto de la representación de tal entero como causa y que 
el producto de una causa cuyo principio de determinación está en la 
representación del efecto se llama fin (Zweck).

Como se puede observar, antes que Hegel, ya Kant establece 
una relación estrecha entre Juicio reflexionante e intelecto intuitivo, 
en la medida en que este último parece comportarse como modelo 
que el primero debe seguir si quiere explicarse ciertas formas y leyes 
naturales que no se pueden explicar en base a las leyes universales 
del entendimiento discursivo11. Pero existe otro punto relativo al con-
cepto de intelecto intuitivo que no queda claro en la argumentación 
kantiana y que permite a Hegel identificar entendimiento intuitivo y 
Juicio reflexionante y leerlos como su mismo concepto de Absoluto: 
en la Introducción a la Crítica del juicio, el filósofo de Königsberg 
afirma que el principio de la finalidad (Zweckmäβigkeit) implica que

tienen que ser consideradas según una cierta unidad las leyes em-
píricas con respecto a lo que queda indeterminado por aquéllas 
[leyes universales], como si un entendimiento (aunque no fuera 
el nuestro) las hubiera dado a los fines de nuestras facultades de 
conocimiento para hacer posible un sistema de la experiencia 
según leyes especiales de la naturaleza (Ak, V, 180; CJ, 23);

11	 Así interpreta el rol del intelecto intuitivo un acreditado estudioso kantiano 
como Silvestro Marcucci, quien sostiene que nuestra Urteilskraft funciona 
como un análogo del entendimiento divino, que está en condiciones de 
comprender la universalidad sintéticamente. De hecho «precisamente a 
través del Juicio nos es dado concebir la experiencia fenoménica como un 
sistema fundado sobre la idea de una totalidad que precede lógicamente, 
si bien no temporalmente, las partes». Se trata de un modo de proceder 
que, según el estudioso italiano, es típico del entendimiento intuitivo del 
§77; Marcucci, Silvestro (1972), p. 212 y ss. (n. 3).

https://doi.org/10.5771/0718-2775-2011-6.1-28 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 19.01.2026, 04:22:05. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0718-2775-2011-6.1-28


—37—

Methodus Nº 6 (2011)Universal analítico, universal sintético...

es decir, que considerar la naturaleza desde el punto de vista del prin-
cipio específico de la Urteilskraft significa representárnosla «como si 
un entendimiento contuviera el fundamento (Grund) de la unidad de 
lo diverso de las leyes empíricas de la naturaleza» (Ak, V, 181; CJ, 
24)12. Sólo en virtud de este principio, continúa Kant, nosotros esta-
mos en condiciones de pensar las leyes que nuestro entendimiento 
deja indeterminadas, como si ellas hubiesen sido dispuestas de mane-
ra tal que no constituyan un agregado caótico y confuso, sino un or-
den, un sistema que nuestro entendimiento ha de conocer. Así como 
nuestro entendimiento, por medio de leyes universales de la natura-
leza, define las condiciones de la experiencia general en cuanto po-
sible, nosotros, para poder pensar que también las leyes particulares 
–indeducibles de las leyes universales– forman un sistema, tenemos 
que pensarlas como si respondiesen al designio de un entendimiento, 
superior al nuestro, como si un entendimiento las hubiese dado en 
beneficio de nuestra capacidad cognoscente, de suerte que constitu-
yen una unidad sistemática adecuada a nuestro modo de conocer.

Ahora bien, en el texto kantiano no queda clara la relación 
existente entre el entendimiento que nosotros estamos obligados a 
pensar como autor/ordenador de las leyes particulares y empíricas 
de la naturaleza, el intelecto intuitivo del que hablan los apartados 
76 y 77 y el concepto de übersinnlicher Grund que Kant propone 
en la Introducción y varias otras veces durante el texto13, dando la 
impresión de identificarlo con el entendimiento intuitivo. Será Hegel, 
entonces, quien lea el concepto de intelecto intuitivo como el mismo 
concepto de entendimiento originario, identificándolo además con 

12	 Trad. levemente modificada por el autor.
13	 En el §II de la Introducción de la Crítica del juicio Kant habla de un 

«fundamento de la unidad entre lo supra-sensible, que yace como 
fundamento de la naturaleza, y lo prácticamente contenido en el concepto 
de la libertad» (Ak, V, 176; CJ, 19; trad. levemente modificada); en el §78 
se habla nuevamente acerca de un fundamento supra-sensible, al cual es 
necesario referir los dos tipos de explicaciones: mecanicista y teleológica. 
Poco después se habla del supra-sensible como «principio común de la 
derivación mecanicista y teleológica») que debemos establecer como 
base de la naturaleza en cuanto fenómeno (Ak, V, 412; CJ, 278). En el 
§81 Kant habla además de la posibilidad de la «reunión de dos tipos 
totalmente distintos de causalidad» en el substrato supra-sensible de la 
naturaleza (Ak, V, 422; CJ, 289).

https://doi.org/10.5771/0718-2775-2011-6.1-28 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 19.01.2026, 04:22:05. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0718-2775-2011-6.1-28


—38—

Methodus Nº 6 (2011) Sandra Viviana Palermo

el fundamento supra-sensible de la naturaleza: como ha puesto en 
evidencia Manfred Baum, uno de los momentos fundamentales de la 
lectura hegeliana de Kant pasa por la identificación de la figura del 
entendimiento intuitivo con el entendimiento divino del que Kant 
habla en la Introducción, y por la consiguiente identificación de dos 
funciones que, según el autor, podrían corresponder al intelecto divi-
no, pero no al intelecto intuitivo del §77: la orientación de las leyes 
de la naturaleza como conformes a nuestra facultad de conocer y el 
modo de conocer del mismo intelecto intuitivo. Estas dos funciones, 
según Baum, no son identificables, pues Kant introduciría el inte-
lecto intuitivo como concepto negativo, necesario para iluminar el 
carácter puramente contingente y antropomórfico del pensamiento 
teleológico; es decir, el filósofo de Königsberg, «en este entendimien-
to intuitivo introduce una instancia para la cual la finalidad de la 
naturaleza no tiene ningún sentido» (Baum, Manfred (1990), 169). 
Baum descarta entonces la interpretación hegeliana sobre la base de 
una falsa identificación operada por Hegel, que sería la responsable 
de una lectura del principio de la finalidad como un principio no sim-
plemente reflexionante, subjetivo, sino como un principio con valor 
objetivo y universal, pues se funda sobre un entendimiento absoluto 
que, en cuanto tal, no puede ser considerado como una simple idea 
necesaria pero problemática, de cuya existencia nada podemos saber.

A nuestro modo de entender, la lectura de Baum, si bien intere-
sante y en muchos sentidos correcta, no tiene en cuenta algunos aspec-
tos fundamentales de la cuestión: si es cierto que la identificación, sin 
más, del intelecto intuitivo con el intelecto superior del que se habla 
en la Introducción, y de estos dos con el fundamento supra-sensible 
puede resultar artificiosa, es también cierto que el texto kantiano no 
es claro en este punto14; sobretodo, cabe destacar que la función del 
entendimiento intuitivo como concepto negativo que permite delimitar 
el carácter simplemente reflexionante del principio de la finalidad pa-
rece corresponder más al entendimiento intuitivo que Kant ilustra en el 
§76, que al entendimiento intuitivo del apartado siguiente, pues, como 
hemos visto, de este último se dice explícitamente que funciona como 
modelo del Juicio reflexionante. No estamos negando que uno de los 

14	 No solamente Hegel; muchos estudiosos kantianos han sostenido la 
identidad de intelecto intuitivo e intelecto de la Introducción; Cfr. Düsing, 
Klaus (1990), 139-157; Tuschling, Burkhard (1990), pp. 174-188.

https://doi.org/10.5771/0718-2775-2011-6.1-28 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 19.01.2026, 04:22:05. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0718-2775-2011-6.1-28


—39—

Methodus Nº 6 (2011)Universal analítico, universal sintético...

objetivos de Kant, al introducir el concepto de intelecto intuitivo, sea 
el de circunscribir el concepto de Zweckmäβigkeit a nuestro peculiar 
modo de conocer –el título del §77 es justamente De la propiedad del 
entendimiento humano por el cual el concepto de fin de la naturaleza 
es posible–; intentamos sólo presentar la intrínseca tensión que atra-
viesa el concepto kantiano de intelecto intuitivo: éste es utilizado por 
Kant, por un lado, para delimitar la validez de la Zweckmäβigkeit, y 
por el otro, para afirmar que nuestra facultad de juzgar, cuando con-
sidera las leyes y formas particulares de la naturaleza conforme a la 
finalidad, no hace más que proceder como procedería un entendimien-
to intuitivo y que esta idea es una idea necesaria e indispensable de 
la razón15. En segundo lugar, esta tensión interna al concepto de inte-
lecto intuitivo deja abierta la posibilidad de una identificación de este 
intelecto con el intelecto divino del que se habla en la Introducción, 
puesto que Kant recurre a este último como garante de la unificación 
de lo universal a priori y de lo empírico a posteriori, es decir como 
garante de la posibilidad de unificación de lo heterogéneo, unificación 
que constituye uno de los momentos fundamentales del principio mis-
mo de Zweckmäβigkeit y de la estructura específica del concepto de 
«universal sintético» (synthetisches Allgemeine), que Kant usa en el 
apartado 77 como propio del intelecto intuitivo. Por último, como in-
tentaremos mostrar, el concepto de «universal sintético» introduce una 
noción de totalidad muy cercana a la definición de lo Absoluto que 
Hegel ofrece en la Differenzschrift, como «identidad de la identidad y 
de la no-identidad».

Procedamos analíticamente. Si es cierto, como hemos intentado 
mostrar, que Kant establece una analogía entre entendimiento intuiti-
vo y Juicio reflexionante, quedaría sin validez la afirmación de Baum, 
según la cual el intelecto intuitivo tiene sólo una función negativa, 
cuyo objetivo es únicamente hacer resaltar, por contraste, la pecu-
liaridad de nuestro modo de conocer y, junto con ello, el carácter 
simplemente subjetivo del principio de la finalidad; caería también la 
afirmación según la cual tal intelecto introduce solamente una instan-
cia para la cual la Zweckmäβigkeit no tiene sentido. Sin embargo, no 
todo lo que dice Baum es incorrecto; de hecho, si se analiza la figura 
del entendimiento intuitivo del §76 no se puede más que estar de 

15	 Sobre esta doble función del concepto kantiano de intelecto intuitivo en 
la tercera Crítica, cfr. Förster, Eckart (2002), pp. 169-190.

https://doi.org/10.5771/0718-2775-2011-6.1-28 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 19.01.2026, 04:22:05. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0718-2775-2011-6.1-28


—40—

Methodus Nº 6 (2011) Sandra Viviana Palermo

acuerdo con la interpretación del estudioso alemán. En este apartado 
Kant crea –para utilizar un término cinematográfico– una suerte de 
campo-contra-campo entre entendimiento humano y entendimiento 
intuitivo, de manera tal de remarcar que la contingencia no cabría 
en modo alguno en la representación de tal ser, pues en él no existe 
distancia o separación entre concepto e intuición, ya que todos los 
objetos que tal intelecto conoce, son (existen) (Ak, V, 403; CJ, 267). 
Esta función negativa del intelecto intuitivo queda confirmada tam-
bién en los primeros párrafos del apartado sucesivo, en el que Kant, 
introduciendo la figura del intelecto intuitivo, hace referencia a la 
intuición intelectual de la primera Crítica y afirma que así como en la 
Crítica de la razón pura teníamos que pensar en otra intuición posi-
ble, si la nuestra tenía que ser considerada como un modo particular, 
es decir como una intuición para la cual los objetos valen sólo como 
fenómenos, ahora pensamos que

según la constitución especial de nuestro entendimiento, ciertos 
productos naturales tienen que ser considerados por nosotros, se-
gún su posibilidad, como producidos intencionalmente y en cali-
dad de fines, sin exigir con ello que haya realmente una causa par-
ticular que tenga como motivo determinante la representación de 
un fin y, por ende, sin discutir que otro entendimiento (superior) 
que no sea el humano pueda encontrar también el fundamento 
de tales productos naturales en el mecanismo de la naturaleza, es 
decir, en una relación causal en que no se acepte exclusivamente 
como causa un entendimiento (Ak, V, 405-406; CJ, 270).

Así las cosas, no queda más que inferir que la figura del entendimien-
to intuitivo del §76 (y de los primeros párrafos del §77) no se concilia 
bien con el entendimiento intuitivo que Kant define como «universal 
sintético» en el apartado siguiente16: mientras el primero parece tener 
como objetivo la delimitación de la validez de la Zweckmäβigkeit 
mediante la introducción de la consideración que un entendimiento 
intuitivo no necesariamente vería el mundo a través de tal principio, 
al segundo se lo declara modelo de la Urteilskraft. El entendimien-
to intuitivo del §76 es ciertamente un concepto negativo que Kant 

16	 obre este punto, cfr. Eckart Förster, quien sostiene explícitamente que 
estamos aquí ante dos diferentes concepciones del intelecto intuitivo que 
la crítica tiende a identificar, aunque una no pueda reducirse a la otra; 
Forster, Eckart (2002), pp. 173.

https://doi.org/10.5771/0718-2775-2011-6.1-28 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 19.01.2026, 04:22:05. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0718-2775-2011-6.1-28


—41—

Methodus Nº 6 (2011)Universal analítico, universal sintético...

introduce –a pesar del carácter problemático que tal introducción 
presenta17– con la intención de reforzar la idea de que el principio de 
finalidad es un principio al cual sólo nosotros, en virtud de nuestra 
modalidad de conocer, necesitamos recurrir. Manfred Baum tiene ra-
zón, entonces, cuando niega la necesidad del principio de Zweckma-
ßigkeit para un intelecto intuitivo, pero esta consideración es válida 
sólo para el entendimiento intuitivo del §76 y no para el del §77. De 
hecho, en el §76 queda claro que el entendimiento intuitivo (divino) 
implica una identidad tan compacta de concepto e intuición que en él 
no existe espacio para la contingencia, de suerte que tampoco habría 
espacio para el principio de la Zweckmäβigkeit, pues ésta se relacio-
na intrínsecamente con aquella: así como en el ámbito de la experien-
cia en general, para el entendimiento intuitivo no tenían sentido las 
categorías o la deducción trascendental, en el ámbito de la experien-
cia particular y efectiva para tal intelecto tampoco tendría sentido el 
principio de finalidad; de hecho, en un entendimiento de este tipo no 
existiría separación (heterogeneidad) entre analogía general y analo-
gía particular de la experiencia. Tal espacio de separación, en cam-
bio, es inevitable para un entendimiento finito, en el cual de las leyes 
trascendentales de la naturaleza (experiencia en cuanto posible) no 
pueden derivarse las leyes empíricas particulares (experiencia concre-
ta, empírica). De ahí que para tal entendimiento se vuelva necesario 
el recurso al principio de la finalidad.

Sin embargo, si es cierto que en virtud de lo dicho en el §76 
unidad final e intelecto intuitivo no parecen ir de la mano, también 
es cierto que la Zweckmäβigkeit mantiene una relación muy estrecha 
con el concepto de «totalidad» y que este último, para Kant, adquiere 
la forma de un «universal sintético», de universal que va de la tota-
lidad a las partes y viceversa, y en el que cada una de estas partes se 
relaciona con las otras y con la totalidad, adquiriendo sentido en –y 
a partir de– tal conexión. La estructura de tal universal, escribe el 
filósofo en el §77, es específica del intelecto intuitivo y, como hemos 
visto, constituye el modelo en virtud del cual opera nuestro Juicio 
reflexionante. De ahí que sea posible decir que el concepto kantiano 
de entendimiento intuitivo excluye la finalidad y al mismo tiempo 
afirmar que el entendimiento intuitivo es Urbild del principio de la 

17	 Sobre las dificultades teóricas que la introducción de tal intelecto presenta, 
cfr. Landucci, Sergio (1984), pp. 185-208.

https://doi.org/10.5771/0718-2775-2011-6.1-28 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 19.01.2026, 04:22:05. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0718-2775-2011-6.1-28


—42—

Methodus Nº 6 (2011) Sandra Viviana Palermo

unidad final. Por otro lado, como intentaremos mostrar, el modelo de 
unidad que introduce el concepto de «universal sintético» conserva 
alguna analogía con el tipo de unidad del intelecto superior que Kant 
menciona en la Introducción, pues también este último se presenta 
como instancia de unificación de heterogéneos. Unificación de hete-
rogéneos que, como es sabido, constituye el carácter fundamental del 
concepto hegeliano de Absoluto.

iii

Analicemos entonces el concepto de «universal sintético» introdu-
cido por Kant en el §77. Antes que nada cabe remarcar que en este 
apartado el filósofo de Königsberg utiliza el concepto de «univer-
sal sintético» del entendimiento intuitivo para oponerlo al concep-
to de «universal analítico», que pertenecería, en cambio, a nuestro 
entendimiento discursivo. Mas la utilización de estos términos no 
está exenta de problemas; varios estudiosos kantianos han puesto en 
evidencia el carácter cuanto menos curioso de la distinción kantiana, 
puesto que aquí Kant parece usar los términos «analítico» y «sintéti-
co» otorgándoles un sentido distinto al que tales conceptos tenían en 
las primeras dos Críticas, según las cuales es nuestro entendimiento 
el que opera sintéticamente18. Según Silvestro Marcucci el problema 
se resuelve si se entienden estas consideraciones como una reanu-
dación del discurso que Kant había iniciado en la así llamada Erste 
Einleitung in die Kritik der Urteilskraft: en una nota del apartado II 
de esta Introducción, el filósofo afirmaba que las leyes universales 
constituyen una «unidad analítica» de la experiencia, en la medida en 
que todas ellas tienen en común las «leyes trascendentales de la na-
turaleza» –que forman, habría de escribir Luigi Scaravelli, «un tejido 
compacto y unido»19–, pero no constituyen una «unidad sintética», 
es decir no permiten la reunión, bajo un único principio, de las leyes 
empíricas también según lo que en ellas hay de diferente. Se trata de 

18	 De ahí que resulte legítima la pregunta de Heinrich Cassirer sobre cuál 
es el concepto de síntesis que está en juego en estas páginas y sobre por 
qué Kant puede decir que nuestro entendimiento procede a partir de un 
universal analítico, después de haber dicho en la Analítica trascendental 
que los conceptos puros del intelecto son funciones de síntesis; Cassirer, 
Heinrich (1970), pp. 112 y ss.

19	 Scaravelli, Luigi (1968), p. 352.

https://doi.org/10.5771/0718-2775-2011-6.1-28 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 19.01.2026, 04:22:05. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0718-2775-2011-6.1-28


—43—

Methodus Nº 6 (2011)Universal analítico, universal sintético...

un problema conocido: las leyes trascendentales que nuestro intelec-
to ha formulado en la Analítica de los principios ofrecen solamente 
las coordenadas que definen un objeto en general, es decir que su fun-
ción es tal que todo lo que ellas pueden darnos sobre cualquier objeto 
o evento de la naturaleza es lo idéntico en cada uno de ellos. Las leyes 
universales establecen las condiciones a priori de la posibilidad de 
tales objetos en cuanto fenómenos, condiciones necesarias mas no 
suficientes para comprender un fenómeno en su empírica concreción. 
Justamente porque las leyes universales nos dan sólo los parámetros 
idénticos en cada uno de los objetos de la experiencia, en virtud de 
las mismas –es decir, en base a los principios sintéticos a priori de la 
primera Crítica– no es posible distinguir un fenómeno A de un fenó-
meno B. Lo que diferencia cada uno de estos fenómenos, y lo distin-
gue de cualquier otro, queda absolutamente indeterminado a partir 
de las leyes universales del intelecto. Esto quiere decir que las leyes 
empíricas, en lo que «tienen de diferente» respecto de las universales 
–su constitución particular–, no derivan de estas últimas, y, como no 
se justifican en base a ellas, tampoco pueden apelar a ellas para su 
propia unidad o para su propia inteligibilidad. Es más, escribe Kant: 
desde el punto de vista de las leyes universales, «la inquietante e infi-
nita diversidad de las leyes empíricas, junto a la heterogeneidad de las 
formas naturales» podría incluso asumir la forma de un «agregado 
caótico», en el cual la diversidad podría ser tan grande que se volve-
ría imposible «reducir estas leyes empíricas a la unidad de su afinidad 
bajo un principio común».

De ahí que sea un «presupuesto» necesario, si bien sólo subje-
tivamente, promover esta «infinita multiplicidad» al rango de expe-
riencia, pensándola como si fuera una totalidad ordenada y diferen-
ciada, que se conforma a las leyes universales de nuestro intelecto. De 
este modo, nuestro entendimiento podrá hacer distinciones dentro 
de una esfera que, de otro modo, no sería más que una masa caó-
tica, unificando la heterogeneidad que ésta presenta bajo un prin-
cipio común. El presupuesto trascendental del Juicio reflexionante, 
entonces, permite acceder a una unidad sintética, análoga al universal 
sintético del intelecto intuitivo; mas no se limita a hacer inteligible la 
diversidad de las formas concretas de la experiencia, ordenándola en 
un «sistema conforme a las leyes empíricas»; antes bien, ese presu-
puesto hace posible este «sistema», sólo en la medida en que piensa 

https://doi.org/10.5771/0718-2775-2011-6.1-28 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 19.01.2026, 04:22:05. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0718-2775-2011-6.1-28


—44—

Methodus Nº 6 (2011) Sandra Viviana Palermo

estas formas de tal modo que las mismas resulten coherentes con la 
estructura específica de nuestra facultad cognoscente y de sus leyes 
constitutivas. Es decir que esta unidad es tal en la medida en que es 
unidad de lo diferente/heterogéneo (contingente, a posteriori) y, al 
mismo tiempo, unidad de lo heterogéneo con la «unidad analítica» 
que constituye la naturaleza en general (necesario, a priori). Si esto 
es así, la «unidad sintética» sería verdadera unidad sintética sólo en 
la medida en que es capaz de presentarse como unidad de la unidad 
analítica (unidad de lo homogéneo) y de la unidad sintética (unidad 
de lo heterogéneo), es decir, sólo en la medida en que es una totalidad 
orgánica que contiene las partes y formas naturales (distintas, hete-
rogéneas) y los nexos en virtud de los cuales tales partes o formas se 
conectan en una totalidad única (lo que las identifica).

Estamos entonces ante la unidad más alta, que de algún modo 
recuerda esa «unidad suprema» de la cual Kant hablaba en el Apéndi-
ce a la Dialéctica trascendental de la primera Crítica (KrV A, 686; B, 
714), pues, en cuanto unidad en condiciones de consentir el «pasaje» 
entre lo empírico y lo universal, tiene que implicarlos a ambos, como 
así también debe implicar el movimiento del uno hacia el otro20: uni-

20	 En este punto es posible notar algunas interferencias conceptuales: en la 
así llamada Primera Introducción Kant escribe que la unidad sintética, 
pensada como unidad específica de las leyes empíricas de la naturaleza 
es una función que nos permite elevarnos desde las leyes particulares a 
leyes «más generales», o que nos permite «dirigir las particulares [leyes], 
incluso en lo que tienen de diferente respecto de las leyes universales de la 
naturaleza, bajo leyes superiores (si bien siempre empíricas)». Se trataría, 
entonces, de una función que permite ordenar las leyes empíricas bajo 
leyes más generales, pero que no podría elevarse a las leyes universales, 
y en este sentido, no podría vislumbrar el «pasaje» desde las primeras 
a las segundas. Sin embargo, el mismo Kant escribe, siempre en la 
Primera Introducción, que la Urteilskraft provee el principio idóneo para 
«buscar las leyes universales para las experiencias particulares»; y en la 
Introducción definitiva habla del principio de la finalidad como principio 
que permite «adelantar (Fortgang) de la analogía general de una posible 
experiencia a una especial […]» (Ak, V, 184; CJ, 28) ; como si el principio 
específico de la Urteilskraft permitiese pensar el «pasaje» entre estos dos 
ámbitos, y de hecho tal principio debe permitir pensar un acuerdo entre 
las leyes empíricas y nuestra facultad cognoscente. Sobre este punto véase 
Marcucci, Silvestro (1972), p. 274; el estudioso italiano habla del principio 
teleológico como principio que permite elevar los conceptos empíricos a 
conceptos cada vez más generales, «hasta alcanzar las mismas categorías». 

https://doi.org/10.5771/0718-2775-2011-6.1-28 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 19.01.2026, 04:22:05. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0718-2775-2011-6.1-28


—45—

Methodus Nº 6 (2011)Universal analítico, universal sintético...

dad que se constituye como la ratio de la identidad de las partes (que 
expresa lo que ellas tienen en común, transformándolas en miembros 
de una única totalidad), y, al mismo tiempo, la ratio de su diversidad 
(lo que hace que esta totalidad no sea una unidad indiferenciada, de 
suerte que A sea distinguible de B, ambos como partes concretamente 
distintas del todo unitario). De este modo se llega a una unidad que 
presenta la estructura de una unidad de lo idéntico (homogéneo) y de 
lo diferente (heterogéneo); concepto análogo a la definición hegeliana 
de Absoluto como «identidad de la identidad y de la no identidad», es 
decir como totalidad unitaria que no deja lo heterogéneo fuera de sí.

Creemos entonces que en el concepto kantiano de «universal 
sintético» Hegel encuentra el modelo de una unidad en la cual y para 
la cual la pluralidad de las partes no resulte extraña o externa, de 
suerte que el momento de la identidad y el de la pluralidad (alteridad, 
distinción) no se contrapongan ni permanezcan uno frente al otro, 
sino que se compenetren en una totalidad orgánica, en la que cada 
uno de ellos se revele causa y, al mismo tiempo, efecto del otro. Que 
este sea el camino seguido por el filósofo de Stuttgart lo demuestra 
la crítica en Glauben und Wissen al entendimiento discursivo como 
identidad abstracta –que, en cuanto no puede ser sino externa al ob-
jeto que determina, impone siempre una relación meramente mecá-
nica–, contrapuesta al modelo propuesto por el intelecto intuitivo, 
como identidad verdaderamente «orgánica», concepto de totalidad 
orgánica que Kant había introducido en la Arquitectónica de la razón 
pura, presentándolo como análogo al concepto de organismo animal 
y definiéndolo como el «concepto científico de la razón». Este último, 
escribía el filósofo, es «el concepto racional de la forma de un todo 
(von der Form eines Ganzen), en la medida en que mediante éste es 
determinado a priori, tanto el ámbito de la multiplicidad como la 
posición recíproca de las partes»; y agregaba que tal concepto

Contiene, pues, el fin (Zweck) y la forma del todo congruente 
con él. La unidad del fin al que todas las partes se refieren y en 
la idea del cual se relacionan todas ellas entre sí hace, por un 
lado, que la falta de cada una de esas partes pueda ser notada 
al conocer las otras y, por otro, que no se produzca ninguna 

Scaravelli, en cambio, insiste en que el principio del Juicio nos permite 
clasificar y subordinar las leyes empíricas para elevarlas a leyes cada vez 
más generales, mas siempre empíricas; Scaravelli, Luigi (1968), p. 358.

https://doi.org/10.5771/0718-2775-2011-6.1-28 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 19.01.2026, 04:22:05. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0718-2775-2011-6.1-28


—46—

Methodus Nº 6 (2011) Sandra Viviana Palermo

adición fortuita […]. El todo está, pues, articulado (articulatio), 
no amontonado (coacervatio). Puede crecer internamente (per 
intussusceptionem), pero no externamente (per appositionem), 
como hace un cuerpo animal […] (KrV B, 860-61).

La lectura hegeliana sigue entonces este hilo conceptual, que pasa a 
través de los conceptos kantianos de razón como unidad final, orga-
nismo, totalidad21; y el concepto de entendimiento intuitivo como 
«universal sintético» le resulta una feliz articulación de los mismos, 
pues, por un lado, con la introducción de este concepto Kant ad-
mite que la unidad propia del intelecto discursivo es una «unidad 
analítica», abstracta, ya que no unifica sino lo que es ya idéntico, la 
intuición y el concepto como formas, dejando afuera lo heterogéneo, 
la multiplicidad empírica, lo a posteriori. Por el otro lado, con el 
concepto de universal sintético como unidad de lo heterogéneo, el fi-
lósofo de Königsberg daría forma a la idea de «entero» (Ganzes) que 
ya en la Crítica de la razón pura había presentado como idea racional 
indispensable, como «concepto científico de la razón». Acentuando 
la cercanía de Zweckmäβigkeit y totalidad, Hegel puede leer en el 
concepto de «universal sintético» su mismo concepto de «entero» 
como unidad de lo heterogéneo. Con la diferencia, claro está, de que, 
respecto a Kant, tal universal no puede resultar sólo Urbild, pues en 
cuanto «concepto científico de la razón» no puede constituirse como 
idea simplemente problemática; como dirá en la Ciencia de la lógica, 
tal concepto no es sino el «universal concreto, que tiene en sí mismo 
el momento de la particularidad y exterioridad y es por ello activo y 
constituye el estímulo para separarse de sí mismo».

Esta última cita hace tangible que el itinerario conceptual que 
Hegel sigue es el de una unidad que no puede presentarse, como el 
entendimiento discursivo, como unidad simplemente analítica, sino 
que debe constituirse como unidad que es unidad de sí misma con 
la heterogeneidad (empírico, particular, contingente). En la Ciencia 
de la lógica Hegel volverá a exaltar el concepto kantiano de fin, pero 
allí, mucho más explícitamente que en Fe y saber, el filósofo se apro-
pia de la finalidad interna, descartando en cambio la finalidad ex-
terna, y con ella el concepto de Juicio reflexionante y el de intelecto 
superior que Kant había utilizado en la Introducción de la Kritik 
der Urteilskraft, pues los considera una modalidad exterior, y por 
21	 Sobre este tema, cfr. Lugarini, Leo (1992), pp. 87-103.

https://doi.org/10.5771/0718-2775-2011-6.1-28 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 19.01.2026, 04:22:05. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0718-2775-2011-6.1-28


—47—

Methodus Nº 6 (2011)Universal analítico, universal sintético...

ende insuficiente, de reflexión sobre los objetos. Así, mientras que en 
Glauben und Wissen Hegel defendía el carácter de verdadero Medio 
del Juicio reflexionante, identificándolo con el entendimiento intuiti-
vo –sin hacer ninguna diferencia entre el intelecto intuitivo del §76, 
el del §77, a su vez identificado con el intelecto superior de la Intro-
ducción–, en la Ciencia de la lógica y en la Enciclopedia, el filósofo 
distinguirá dos momentos fundamentales en la teleología kantiana, 
una finalidad interna y una finalidad externa, identificando a la pri-
mera con el intelecto intuitivo, en cuanto universal en y para el cual 
lo particular no se reduce a algo extrínseco o casual, y a la segunda 
con el intelecto de la Introducción y con el Juicio reflexionante, cir-
cunscrito a la pura subjetividad:

 […] la relación finalista no es por eso un juicio reflexionante, 
que considere los objetos externos sólo según una unidad, como 
si un intelecto los hubiera proporcionado como ayuda para 
nuestra capacidad de conocimiento; sino que es lo verdadero en 
sí y por sí, que juzga de modo objetivo y determina en absoluto 
la objetividad exterior (GW, XII, 159; CL, p. 457) 22.

Este verdadero en sí y por sí no es más que el Begriff hegeliano, en 
cuanto movimiento determinativo de autorrealización o auto-obje-
tivación, cuyo espacio teorético no ha de limitarse al de una simple 
máxima de carácter subjetivo, pues el proceso en el cual el concepto 
plasma dentro de sí y a partir de sí mismo la realidad es el proceso de 
su autorrealización. Mas queda claro que en esta totalidad late aún 
el concepto kantiano del entendimiento intuitivo como universal al 
cual lo particular no le resulta extraño, y como unificación orgánica 
de distintos/heterogéneos. Por eso, cuando en la célebre Vorrede a 
la Phänomenologie des Geistes Hegel escribe que das Wahre ist das 
Ganze, el filósofo está convencido que no está haciendo más que 
retomar y elevar a verdad la idea kantiana de un entendimiento in-
tuitivo como universal sintético.

Post-scriptum

22	 En la Enciclopedia se lee: «La representación de un intelecto intuitivo, 
de una finalidad interna, etc., es lo universal pensado como concreto en 
si mismo» (GW, XIX, 93). Sobre esta identificación de intelecto intuitivo 
y finalidad interna, y de Juicio reflexionante y finalidad externa, véase 
Giacché, Vladimiro (1990), pp. 144-70.

https://doi.org/10.5771/0718-2775-2011-6.1-28 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 19.01.2026, 04:22:05. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0718-2775-2011-6.1-28


—48—

Methodus Nº 6 (2011) Sandra Viviana Palermo

Como hemos dicho, sólo a partir de la fase madura de su pensamiento 
Hegel hará una distinción precisa entre finalidad interna y finalidad 
externa, identificando la primera con el entendimiento intuitivo del 
§77 y la segunda con el Juicio reflexionante y con el entendimiento 
superior del que Kant habla en la Introducción a la Crítica del juicio. 
Sin embargo, existe un punto de Glauben und Wissen que anticipa 
de alguna manera esta inclinación por la finalidad interna: la lectura 
de la crítica al concepto spinoziano de unidad substancial en la Kritik 
der Urteilskraft. Intentaremos analizar estas páginas a la luz de las 
coordinadas fundamentales del concepto de finalidad de la Ciencia 
de la lógica, pues de este modo es posible percibir cómo irán modifi-
cándose las constelaciones conceptuales a lo largo de la evolución de 
la reflexión del autor. En Fe y saber leemos

Reconoce [Kant] entonces también en el spinozismo un idea-
lismo de las causas finales en el sentido de que Spinoza habría 
querido quitar toda la realidad de la idea de la causalidad final, 
y considerar al sujeto en cuanto fundamento explicativo de toda 
conexión final –que no niega– de las cosas de la naturaleza, al 
que todas inhieren, una unidad ontológica (lo que es lo mismo 
que el entendimiento), abstracta, (como la unidad que Kant lla-
ma razón), a la que convierte en principio, puesto que la simple 
representación de la unidad del sustrato tampoco podría pro-
ducir la idea de una finalidad no intencionada. Si Kant no hu-
biera tenido presente la unidad de Spinoza como su unidad del 
entendimiento, que llama razón teórica y práctica, sino como 
su idea de la unidad de un entendimiento intuitivo como aquel 
en el que concepto e intuición, posibilidad y realidad son uno, 
entonces habría decidido tomar la unidad spinozista no por una 
unidad abstracta que rechaza la finalidad, es decir, una absoluta 
conexión de las cosas, sino como una unidad orgánica inteligible 
absolutamente en sí, y habría reconocido de ese modo inmedia-
tamente esa unidad orgánica, el fin de la naturaleza que concibe 
como determinación de las partes por el todo, como identidad de 
la causa y el efecto(GW, IV, 342; FS, 83-84).

Como se puede observar, Hegel identifica el concepto kantiano de 
intelecto intuitivo con el concepto spinoziano de substancia. Si Kant, 
en vez de ver en la unidad substancial de Spinoza su concepto de uni-
dad intelectual –unidad formal y abstracta–, hubiese visto su mismo 
concepto de razón, es decir su concepto de entendimiento intuitivo, 

https://doi.org/10.5771/0718-2775-2011-6.1-28 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 19.01.2026, 04:22:05. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0718-2775-2011-6.1-28


—49—

Methodus Nº 6 (2011)Universal analítico, universal sintético...

no hubiera podido criticar tal unidad como unidad simplemente «on-
tológica», que anula la Zweckmäβigkeit; y asimismo, hubiera podido 
notar que justamente porque la idea que aquí está en juego es la idea 
misma de la razón, no se la puede reducir a una máxima subjetiva, 
sin realidad objetiva, o a una idea problemática, que podemos pensar, 
pero de la cual nada más podemos determinar.

En primer lugar, de esta lectura hegeliana, cabe destacar una 
curiosidad interesante: Hegel no critica a Kant por haber clasificado 
la doctrina spinoziana entre aquellas doctrinas que sin querer negar 
una conexión final de las cosas de la naturaleza, terminan por ha-
cerlo. Kant, en la Kritik der Urteilskraft, había inscrito la doctrina 
de Spinoza entre los idealismos de las causas finales, es decir entre 
aquellas doctrinas que entienden la finalidad de la naturaleza como 
inintencional, de suerte que en este sistema de la «fatalidad» –como 
en el sistema de la casualidad ciega de Epicuro y Demócrito– meca-
nismo y finalismo se fusionan y resultan indistintos (Ak, V, 391-392; 
CJ, 254). Curiosa esta lectura en la cual coinciden Kant y Hegel, 
pues, como se sabe, Spinoza, en las últimas páginas de la primera par-
te de su Ética, sostiene más de una vez el carácter inadecuado de toda 
doctrina filosófica que piense a Dios como si él orientara todas las 
cosas «hacia un cierto fin»23. El pensamiento según fines constituye, 
según el filósofo de Ámsterdam, uno de los prejuicios más grandes, 
un «absurdo», sobre el cual no vale ni siquiera la pena detenerse, 
pues no es más que el fruto de la ignorancia de la mayor parte del 
género humano.

En segundo lugar, en este texto Hegel identifica el concepto de 
intelecto intuitivo con el concepto de unidad substancial y con el 
concepto mismo de razón, mostrando que para él no existe ninguna 
distinción entre el modelo de unidad del §76 –como unidad inme-
diata de concepto e intuición, de posibilidad y realidad– y el modelo 
de unidad del §77, como universal sintético. Sin embargo, como es 
sabido, la identificación de substancia y Absoluto no durará. En la 
fase madura de su pensamiento el filósofo insiste continuamente en 
una concepción de lo Absoluto como la «mediación del devenir-otro 
de sí consigo mismo», y la doctrina de la substancia, si bien continúa 
presentándose como «inicio esencial del filosofar» –de suerte que no 

23	 Spinoza, Baruch (1925), II, 78. Sobre la lectura kantiana de Spinoza, cfr. 
De Flaviis, Giuseppe (1986); Palermo, Sandra V. (2007), pp. 221-240.

https://doi.org/10.5771/0718-2775-2011-6.1-28 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 19.01.2026, 04:22:05. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0718-2775-2011-6.1-28


—50—

Methodus Nº 6 (2011) Sandra Viviana Palermo

se puede ser filósofos si no se es spinoziano– se demuestra incapaz 
de comprender lo Absoluto, pues ella no es más que un abismo en 
el cual todas las diferencias desaparecen, una unidad puramente for-
mal, sin contenido y estática, análoga a la unidad parmenidea24 y a 
la unidad schellinguiana, para la cual, en la Fenomenología, Hegel 
acuña la célebre expresión de la «noche en que todas las vacas son 
negras». Se podría decir entonces que la identificación de Glauben 
und Wissen entre substancia, razón e intelecto intuitivo –este último 
como unidad inmediata de concepto e intuición y como universal 
sintético– tenderá a disgregarse en el espacio conceptual que empieza 
a delinearse a partir de la Fenomenología del espíritu, y en el que, 
como dice Hegel, se trata de entender lo Absoluto «no sólo como 
substancia sino también como sujeto». La substancia ya no podrá 
identificarse con el concepto de la razón y con el concepto de intelec-
to intuitivo, sino que quedará identificada con el concepto de identi-
dad inmediata, que de ahora en adelante aparecerá como identidad 
indistinta. En cambio, el concepto racional y el entendimiento in-
tuitivo proseguirán juntos su camino, constituyéndose, como hemos 
visto, como «universal concreto», y distinguiéndose no solamente de 
la substancia que se revela una identidad inmediata y abstracta, sino 
también del Juicio reflexionante y de la finalidad externa, que resulta 
también un concepto inadecuado.

Sin embargo, y a pesar de la «confutación» de la doctrina spi-
noziana, en su lectura madura de la Zweckmäβigkeit Hegel man-
tendrá la peculiaridad que Kant había asignado a tal doctrina, es 
decir el carácter inintencional; sólo que ahora, tal carácter no será 
atribuido explícitamente a Spinoza, sino al concepto aristotélico de 
finalidad. De hecho, varios estudiosos han puesto en evidencia que 
Hegel valoriza un concepto de «finalidad interna» que implica una 
crítica neta a la definición kantiana de fin «como causa que existe 
y opera sólo como representación» y una recuperación del modelo 
aristotélico de finalidad. En el §204 de la Enciclopedia se lee: «La 
caracterización aristotélica de la vida contiene ya la finalidad inte-
rior, y está, por eso, infinitamente por encima del concepto moderno 

24	 Cfr. GW, XI, p. 82. La literatura crítica sobre la relación Hegel-Spinoza 
es vastísima. Señalamos sólo algunos textos: Chiereghin, Franco (1961); 
Düsing, Klaus (1980), pp. 24-25; Walther, Manfred (1992); Macherey, 
Paul (1979); Sandkaulen, Birgitte (2007), pp. 235-275.

https://doi.org/10.5771/0718-2775-2011-6.1-28 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 19.01.2026, 04:22:05. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0718-2775-2011-6.1-28


—51—

Methodus Nº 6 (2011)Universal analítico, universal sintético...

de teleología, que sólo reconoce una finalidad finita, la finalidad 
externa» (GW, XIX, 210). Aquí, como en la Ciencia de la lógica o 
en las Lecciones de historia de la filosofía, el filósofo no dice nada 
acerca de la inintencionalidad que Kant había achacado a la doctri-
na de Spinoza y que en Glauben und Wissen él mismo había dado la 
impresión de aceptar y de incluir entre las características que hacían 
posible la identificación del concepto spinoziano de substancia con 
el concepto de intelecto intuitivo y de razón orgánica. Tal ininten-
cionalidad se atribuye ahora a Aristóteles, y es asimilada dentro de 
la concepción hegeliana del Zweck como Selbstzweck, esto es, como 
concepto que «es al final lo que era al principio»25, como concepto 
que se auto-conserva, «actividad libre como un círculo, actividad 
retornante sobre sí misma», carácter circular que es justamente lo 
que lo distingue de la necesidad causal, caracterizada en cambio 
por la linealidad, movimiento que procede hacia adelante sin poder 
volver sobre sí mismo y que por eso mismo se disgrega, pierde su 
propia identidad, no logra mantenerse. En este sentido, se podría 
decir casi con certeza que Hegel descarta aquí la inintencionalidad 
spinoziana que había defendido en Glauben und Wissen, puesto 
que en la Ciencia de la lógica, es precisamente la doctrina spinozia-
na la que resulta como un movimiento que no es movimiento sino 
simple enumeración, pues no hay vuelta a la primera identidad, sino 
sólo un caer, un alejarse o expandirse análogo al de las representa-
ciones orientales, en las que tal alejamiento implica un ofuscamien-
to cada vez mayor y «la noche, lo negativo, es el término extremo 
de la línea, que no vuelve jamás a la primera luz» (GW, XI, 377). 
El elemento de la inintencionalidad, ahora encontrado en Aristóte-
les, sobrevive entonces transfigurado e incorporado en un espacio 
semántico nuevo, en virtud del cual adquiere otro significado. De 
hecho, sólo en la medida en que es identificada con la finalidad 
interna y con la circularidad propia del fin, tal inintencionalidad 
puede substraerse a la linealidad de la causa natural –caracterizada 
sólo por la necesidad y la falta de libertad– y puede transformarse 
en momento fundamental del proceso de auto-realización del con-

25	 Tal concepto para Kant no era más que el concepto de «perfección tras-
cendental» de la escolástica, y por ello mismo, un juego de palabras in-
fantil, que anula toda unidad final en favor de una unidad necesaria pu-
ramente mecánica (Ak, V, 394).

https://doi.org/10.5771/0718-2775-2011-6.1-28 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 19.01.2026, 04:22:05. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0718-2775-2011-6.1-28


—52—

Methodus Nº 6 (2011) Sandra Viviana Palermo

cepto como liberissimum, «puro concepto que se comprende a sí 
mismo».

Bibliografía

I. Bibliografia primaria

Hegel, Georg W. Friedrich (1968), Gesammelte Werke. In Verbindung 
mit der Deutschen Forschungsgemeinschaft, ed. a cargo de la 
Nordrhein-westfälischen Akademie der Wissenschaften, Ham-
burg: Meiner.

De aquí han sido citados –como GW, seguido por número del vo-
lumen y número de página– los siguientes escritos:

- Glauben und Wissen oder die Reflexionsphilosophie der Subjektivi-
tät, in der Vollständigkeit ihrer Formen, als Kantische, Jacobis-
che und Fichtesche Philosophie, Bd. IV, edición a cargo de H. 
Buchner-O. Pöggeler; trad. esp. de V. Serrano (2000), Fe y saber 
o la filosofía de la reflexión de la subjetividad en la totalidad 
de sus formas como filosofía de Kant, Jacobi y Fichte, Madrid: 
Biblioteca Nueva, (cit. como FS);

- Wissenschaft der Logik I: Die objektive Logik (1812-1813), en GW, 
Bd. XI, edición a cargo de F. Hogemann-W. Jäschke;

- Wissenschaft der Logik II: Die subjektive Logik (1816), en GW, Bd. 
XII, edición a cargo de F. Hogemann-W. Jäschke; trad. esp. de 
A. Mondolfo-R. Mondolfo (1993), Ciencia de la lógica, 2 voll., 
Buenos Aires: Ediciones Solar (cit. como CL);

- Enzyklopädie der philosophischen Wissenschaften im Grundrisse, en 
GW, Bd. XIX, edición a cargo de W. Bonsiepen y H-Ch. Lucas.

Kant, Immanuel, (1904), Kant’s Gesammelte Schriften, Königlich 
Preußische Akademie der Wissenschaften, De Gruyter: Berlin 
(La Kritik der reinen Vernunft es citada conforme a los números 
de página de las dos primeras ediciones: A y B).

De la edición de la Akademie han sido citados los siguientes escritos 
como Ak, seguidos por número del volúmen y número de página:

- Kritik der Urtheilskraft, Bd. V, pp. 167-485; trad. esp. de J. Rovira 
Armengol (2005), Crítica del juicio, Buenos Aires: Losada.

- Erste Einleitung in die Kritik der Urteilskraft, Bd. XX.

Schelling, Friedrich W. Joseph (1982), Philosophische Briefe über Dog-

https://doi.org/10.5771/0718-2775-2011-6.1-28 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 19.01.2026, 04:22:05. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0718-2775-2011-6.1-28


—53—

Methodus Nº 6 (2011)Universal analítico, universal sintético...

matismus und Kritizismus, en Schelling’s historisch-kritische 
Ausgabe, edición a cargo de H. Buchner-W.G. Jacobs-A. Pieper, 
Stuttgart: Frommann-Holzboog.

Spinoza, Baruch (s.f. pero 1925), Ethica. Ordine Geometrico demons-
trata, en Opera, Bd. II, edición a cargo de C. Gebhardt, Heidel-
berg: Carl Winters.

II. Bibliografía secundaria

Baritussio, Silvana (1983), «L’articolo introduttivo al „kritisches Jour-
nal der Philosophie“: Sull’essenza della critica filosofica», en Ve-
rifiche, XII pp. 101-15.

Baum, Manfred (1990), „Kants Prinzip der Zweckmäßigkeit und He-
gels Realisierung des Begriffs“, en Hegel und die „Kritik der 
Urteilskraft“, edición a cargo de H-F. Fulda y R-P. Horstmann, 
Stuttgart: Klett-Cotta, 158-173;

Burkhard, Tuschling (1990), „Intuitiver Verstand, absolute Identität, Idee. 
Thesen zu Hegels früher Rezeption der ‚Kritik der Urteilskraft’“, en 
Hegel und die „Kritik der Urteilskraft“, cit., pp. 174-88.

Cassirer, Heinrich (1970), A Commentary on Kant’s Critique of Judge-
ment, London-New York.

Chiereghin, Franco (1961); L’influenza dello spinozismo nella forma-
zione della dialettica hegeliana, Padova: Cedam.

De Flaviis, Giuseppe (1986), Kant e Spinoza, Firenze: Sansoni.

De Pascale, Carla (1998), «La concezione della sintesi fra criticismo e 
filosofia speculativa», en Fede e Sapere. La genesi del pensiero 
del giovane Hegel, edición a cargo de Rossella Bonito Oliva-
Giuseppe Cantillo, Milano: Guerini & Associati, pp. 418-33.

Düsing, Klaus (1980), „Idealistische Substanzmetaphysik. Probleme 
der Systementwicklung bei Schelling und Hegel in Jena“ en He-
gel-Studien, Beiheft 20, Bonn: Bouvier.

Düsing, Klaus (1983), Hegel und die Geschichte der Philosophie. On-
tologie und Dialektik in Antike und Neuzeit, Darmstadt: Wiss. 
Buchgesellschaft.

Düsing, Klaus (1986), „Ästhetische Einbildungskraft und intuitiver 
Verstand. Kants Lehre und Hegels spekulativ-idealistische Um-
deutung“ en Hegel-Studien, 21, pp. 87-128.

Düsing, Klaus (1986), Die Teleologie in Kants Weltbegriff, Bonn: Bou-

https://doi.org/10.5771/0718-2775-2011-6.1-28 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 19.01.2026, 04:22:05. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0718-2775-2011-6.1-28


—54—

Methodus Nº 6 (2011) Sandra Viviana Palermo

vier Verlag.

Düsing, Klaus (1990), „Naturteleologie und Metaphysik bei Kant und He-
gel“ en Hegel und die „Kritik der Urteilskraft“ cit., pp. 139-157.

Düsing, Klaus (1995), Das Problem des Subjektivität in Hegels Logik. 
Systematische und entwicklungsgeschichtliche Untersuchungen 
zum Prinzip des Idealismus und zur Dialektik, Bonn: Bouvier.

Düsing, Klaus (1999), „Die Entstehung des spekulativen Idealismus. 
Schellings und Hegels Wandlungen zwischen 1800 und 1801“ 
en Der Streit um die Gestalt einer Ersten Philosophie (1799-
1807), edición a cargo de W. Jaeschke, Hamburg: Meiner, pp. 
144-63.

Förster, Eckart (2002), „Die Bedeutung von §§ 76, 77 der Kritik der 
Urteilskraft für die Entwicklung der nachkantischen Philoso-
phie“, en Zeitschrift für Philosophische Forschung, n. 2, pp. 
169-90 (parte I); n. 3 pp. 321-45 (parte II).

Förster, Eckart (2008), „Von der Eigentümlichkeit unseres Verstans in 
Ansehung der Urteilskraft (§§ 74-78)“, en Kritik der Urteilskraft, 
edición a cargo de O. Höffe, Berlin: Akademie Verlag, pp. 259-274.

Gérard, Gilbert (1982), Critique et dialectique. L’itinéraire de He-
gel à Iéna [1801-1805], Bruxelle: F.U.S.L..

Giacché, Vladimiro (1990), Finalità e soggettività. Forme del finalismo 
nella Scienza della logica di Hegel, Genova: Pantograf.

Görland, Ingtraud (1966), Die Kantkritik des jungen Hegel, Frankfurt 
am Main: Klostermann.

Henrich, Dieter (1967), Hegel im Kontext, Frankfurt am Main: Su-
hrkamp Verlag.

Hyppolite, Jean (1953-’54), «La critique hégelianne de la réflexion 
kantienne», en Kant-Studien, 45, pp. 83-95.

Jamme, Christian (1983), Ein ungelehrtes Buch. Die philosophische 
Gemeinschaft zwischen Hölderlin und Hegel in Frankfurt 1797-
1800, Hegel-Studien, Beiheft 23, Bonn: Bouvier.

Landucci, Sergio (1984), «Sulla ‘finalità interna’ della natura in Kant», 
en Filosofia, LXXV, n. 2 pp. 185-208.

Lugarini, Leo (1981), «La ‘confutazione’ hegeliana della filosofia cri-
tica», en Hegel interprete di Kant, edición a cargo de Valerio 
Verra, Napoli: Prismi, pp. 13-66.

https://doi.org/10.5771/0718-2775-2011-6.1-28 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 19.01.2026, 04:22:05. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0718-2775-2011-6.1-28


—55—

Methodus Nº 6 (2011)Universal analítico, universal sintético...

Lugarini, Leo (1992), «Finalità kantiana e teleologia hegeliana», en 
Archivio di storia della cultura, V, pp. 87-103.

Macherey, Paul (1979), Hegel ou Spinoza, Paris: PUF.

Maluschke, Gunther (1974), Kritik und absolute Methode in Hegels 
Dialektik, Bonn: Bouvier.

Marcucci, Silvestro (1972), Aspetti epistemologici della finalità in 
Kant, Firenze: Le Monnier.

Michelini, Francesca (2004), Sostanza e assoluto. La funzione di Spi-
noza nella «Scienza della logica» di Hegel, Trento: EDB.

Nuzzo, Angelica (2009), «Kritik der Urteilskraft §§ 76-77: Reflective Jud-
gment and the Limits of Transcendental Philosophy», en Kant Year-
book, 01: Teleology, New York-Berlin: De Guyter, pp. 143-172.

Palermo, Sandra V. (2007), «Dell’unità dello scopo. Note sulla critica 
di Kant a Spinoza nella Kritik der Urteilskraft», en Percorsi kan-
tiani nel pensiero contemporaneo, edición a cargo de R. Perini-
M. Millucci, Perugia: Morlacchi, pp. 221-240.

Palermo, Sandra V. (2011), Il bisogno della filosofia. L’itinerario specula-
tivo di Hegel tra Francoforte e Jena (1797-1803), Mimesis, Milano.

Pozzo, Riccardo (1989), ‘Introductio in Philosophiam’. Dagli studi gin-
nasiali alla prima logica (1782-1801), Firenze: La Nuova Italia.

Sandkaulen, Birgitte (2007), „Die Ontologie der Substanz, der Begriff der 
Subjektivität und die Faktizität des Einzelnen. Hegels reflexionslo-
gische ‚Widerlegung‘ der Spinozanischen Metaphysik“, en Interna-
tionales Jahrbuch des Deutschen Idealismus/International Yearbook 
of German Idealism, 5, Berlin-New York, pp. 235-275.

Scaravelli, Luigi (1968), Osservazioni sulla «Critica del giudizio», en 
Id., Scritti kantiani, Firenze: La Nuova Italia, 1968, pp. 337-528.

Verra, Valerio (1981), «Immaginazione trascendentale e intelletto in-
tuitivo», en Hegel interprete di Kant, edición a cargo de Valerio 
Verra, cit., pp. 67-89.

Walther, Manfred (1992), Spinoza und der deutsche Idealismus, Würz-
burg: Königshausen & Neumann.

Zimmerli, Walther (1980), „Inwiefern wirkt Kritik systemkonstitui-
rend?“, en Hegel in Jena. Die Entwicklung des Systems und die 
Zusammenarbeit mit Schelling, ed. a cargo de Dieter Henrich y 
Klaus Düsing, Bonn: Bouvier, pp. 81-102.

https://doi.org/10.5771/0718-2775-2011-6.1-28 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 19.01.2026, 04:22:05. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0718-2775-2011-6.1-28

