
https://doi.org/10.14361/9783839460405 - am 14.02.2026, 08:23:31. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839460405
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Max Roehl
Der abwesende Souverän

Lettre

https://doi.org/10.14361/9783839460405 - am 14.02.2026, 08:23:31. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839460405
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Max Roehl (Dr. phil.), geb. 1988, ist wissenschaftlicher Mitarbeiter am Lehrstuhl 
für Deutsche Philologie und Komparatistik an der Universität Tübingen.

https://doi.org/10.14361/9783839460405 - am 14.02.2026, 08:23:31. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839460405
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Max Roehl

Der abwesende Souverän
Zum Politischen im Werk Friedrich Dürrenmatts

https://doi.org/10.14361/9783839460405 - am 14.02.2026, 08:23:31. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839460405
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Mit freundlicher Unterstützung des Universitätsbunds Tübingen e. V. 

The EOSC Future project is co-funded by the European Union Hori-
zon Programme call INFRAEOSC-03-2020, Grant Agreement num-
ber 101017536 

Die freie Verfügbarkeit der E-Book-Ausgabe dieser Publikation wurde ermöglicht 
durch das Projekt EOSC Future.
 

Bibliografische Information der Deutschen Nationalbibliothek 
Die Deutsche Nationalbibliothek verzeichnet diese Publikation in der Deutschen 
Nationalbibliografie; detaillierte bibliografische Daten sind im Internet über 
http://dnb.d-nb.de abrufbar.

Dieses Werk ist lizenziert unter der Creative Commons Attribution 4.0 Lizenz (BY). Diese 
Lizenz erlaubt unter Voraussetzung der Namensnennung des Urhebers die Bearbeitung, 
Vervielfältigung und Verbreitung des Materials in jedem Format oder Medium für be-
liebige Zwecke, auch kommerziell. (Lizenztext: https://creativecommons.org/licenses/
by/4.0/deed.de) 
Die Bedingungen der Creative-Commons-Lizenz gelten nur für Originalmaterial. Die 
Wiederverwendung von Material aus anderen Quellen (gekennzeichnet mit Quellenan-
gabe) wie z.B. Schaubilder, Abbildungen, Fotos und Textauszüge erfordert ggf. weitere 
Nutzungsgenehmigungen durch den jeweiligen Rechteinhaber.  

Erschienen 2021 im transcript Verlag, Bielefeld
© Max Roehl

Umschlaggestaltung: Maria Arndt, Bielefeld  
Druck: Majuskel Medienproduktion GmbH, Wetzlar
Print-ISBN 978-3-8376-6040-1
PDF-ISBN 978-3-8394-6040-5
https://doi.org/10.14361/9783839460405
Buchreihen-ISSN: 2703-013X
Buchreihen-eISSN: 2703-0148

Gedruckt auf alterungsbeständigem Papier mit chlorfrei gebleichtem Zellstoff.
Besuchen Sie uns im Internet: https://www.transcript-verlag.de
Unsere aktuelle Vorschau finden Sie unter www.transcript-verlag.de/vorschau-download 

https://doi.org/10.14361/9783839460405 - am 14.02.2026, 08:23:31. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839460405
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Inhalt

1. Einleitung ..................................................................... 7

1.1 Der Souverän und der Ausnahmezustand ....................................... 10

1.2 Bestehen der Welt ............................................................. 14

1.3 Denkender Schriftsteller – schreibender Denker ................................ 15

1.4 Die Souveränität des Autors ................................................... 17

1.5 Forschungsstand .............................................................. 18

2. Souveränität – Postsouveränität ............................................. 25

2.1 Souveränität in der frühen Neuzeit (Jean Bodin, Thomas Hobbes) .............. 27

2.2 Souveränität in der Aufklärung

(Charles de Montesquieu, Jean-Jacques Rousseau) .............................31

2.3 Tyrannei der Mehrheit und Niemandsherrschaft 

(Alexis de Tocqueville, Hannah Arendt) ........................................ 35

2.4 Souveränität und Ausnahmezustand (Carl Schmitt, Giorgio Agamben) .......... 38

2.5 Postsouveränität ............................................................. 44

2.6 Zwischenfazit ................................................................ 47

3. Das Politische und die Poetik Dürrenmatts................................... 49

3.1 Niemandsherrschaft .......................................................... 49

3.2 Labyrinth..................................................................... 53

3.3 Zufall – Unfall – Ausnahmefall ................................................. 58

3.4 Einfall ........................................................................ 62

3.5 Dürrenmatts Genres .......................................................... 66

3.6 Zwischenfazit und Überleitung ................................................ 69

4. Lektüren I: Freiwillige Knechtschaft .......................................... 71

4.1 Die Stadt ..................................................................... 72

4.2 Aus den Papieren eines Wärters ............................................... 86

https://doi.org/10.14361/9783839460405 - am 14.02.2026, 08:23:31. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839460405
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


4.3 Der Winterkrieg in Tibet ....................................................... 95

4.4 Zwischenfazit ............................................................... 109

5. Lektüren II: Der Ausnahmefall ............................................... 113

5.1 Der Besuch der alten Dame .................................................... 116

5.2 Die Panne .................................................................... 127

5.3 Die Physiker ................................................................. 144

5.4 Der Sturz ..................................................................... 161

5.5 Zwischenfazit ................................................................ 175

6. Lektüren III: Die Ohnmacht des Souveräns ................................... 177

6.1 Romulus der Große ........................................................... 178

6.2 Herkules und der Stall des Augias ............................................. 200

6.3 Die Frist ......................................................................221

6.4 Zwischenfazit ............................................................... 240

7. Epilog im Labyrinth: Minotaurus............................................. 243

Literaturverzeichnis.............................................................. 249

Dank ............................................................................. 263

https://doi.org/10.14361/9783839460405 - am 14.02.2026, 08:23:31. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839460405
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


1. Einleitung

Wenn man schreibt, ist man immer der

Große Alte.1

Friedrich Dürrenmatt erzählt nicht von Liebe oder Freundschaft, von Intrigen

oder individuellen Konflikten. Nicht die zwischenmenschlichen Beziehungen

sind Gegenstand seiner Romane,Dramen und Erzählungen, sondern das Ver-

hältnis des Menschen zur modernen gesellschaftlichen Wirklichkeit. Die Er-

fahrung eines grundlegenden Ordnungs- und Orientierungsverlusts spricht

aus dem Werk des Schweizer Schriftstellers, das eine Wirklichkeit künstle-

risch zu bewältigen versucht, die als undurchsichtig, labyrinthisch und chao-

tisch gezeichnet wird. DieWelt,mit der sich Dürrenmatt in der zweiten Hälf-

te des 20. Jahrhunderts konfrontiert sieht, ist eine sinnlose und grausame

Welt. In ihr sind die größtenMenschheitsverbrechenmöglich, die Apokalypse

technisch machbar geworden. Der Staat wurde in seiner modernen bürokra-

tischen Verfasstheit anonym und gestaltlos, so dass sich in ihm individuelle

Verantwortung verliert. Die modernen Naturwissenschaften haben den Zu-

fall in die Physik hineingetragen und Gott undenkbar gemacht, der im Werk

des Pfarrerssohns Dürrenmatt entweder abwesend oder als Farce gezeichnet

ist, als ›Großer Alter mit Bart‹. Der Zufall indes ist motivisch als Unfall, als

Einfall oder Panne in Dürrenmatts Texten allgegenwärtig.

Die Frage, wie sich eine solche ›gestaltlose‹ Wirklichkeit darstellen lässt,

ist Dürrenmatts künstlerisches Lebensthema. Sie ist der Ausgangspunkt

seiner frühen poetologischen Selbstverortung in den Theaterproblemen (1955)

und bleibt Bezugspunkt bis zu seinem letzten Roman Durcheinandertal (1989).

Wenn die Wirklichkeit selbst, und Dürrenmatt meint hier vor allem den

Staat, keine Gestalt aufweist, dann lässt sie sich in der Kunst auch nicht

1 Friedrich Dürrenmatt: Das Leben im »Durcheinandertal«. Interviewer: Michael Haller,

in: Ders.: Über die Grenzen. Fünf Gespräche. Hg. von Michael Haller. München 1993,

S. 51-73, hier S. 73.

https://doi.org/10.14361/9783839460405 - am 14.02.2026, 08:23:31. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839460405
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


8 Der abwesende Souverän

einfach nachahmen: »Sichtbar in der Kunst ist das Überschaubare. Der

heutige Staat ist jedoch unüberschaubar, anonym, bürokratisch geworden«

(WA 30, 59f.).2 Dieses Problem wendet Dürrenmatt poetisch-konstruktiv,

indem er statt zur Tragödie, die eine geschlossene, sinnvolle Welt erzeuge,

zur Groteske, zur Komödie sowie zu experimentellen Prosaformen greift, um

der »gesichtslosen Welt« ein »Gesicht« zu geben (WA 30, 62) und die Unord-

nung erkennbar zu machen. Dürrenmatts Poetik des Einfalls, das heißt eines

Störmoments, das in seine vermeintlich festen und geordneten poetischen

Welten einbricht, erscheint so als die zeitgemäße Variante künstlerischer

Darstellung.

Die These, die ich in diesem Buch vertrete, ist, dass sich Dürrenmatts

Werk sowohl in formaler als auch in stofflicher Hinsicht wesentlich als Ant-

wort auf den beschriebenen Verlust von Ordnung begreifen lässt: Der entzo-

gene Gott, die zufällige Existenz, der anonyme Staat; diese Begründungen

des modernen Weltzustands bezeichnen aufgehobene metaphysische, phy-

sikalische und politische Ordnungsmodelle. Sie lassen sich – unter Rückgriff

auf einen politiktheoretischen Begriff – als aufgehobene Souveränität begreifen.

DieWahl dieses Konzepts aus der politischen Ideengeschichte soll dabei nicht

als Ausdruck der Geringschätzung der theologischen, wissenschaftstheoreti-

schen oder auch existenzphilosophischen Zugänge zu Dürrenmatts Texten

missverstanden werden. Die paradigmatische Funktion, die dem Politischen

hier in seinem Werk eingeräumt wird, ist nicht mit einer prioritären Po-

sition zu verwechseln. Sie steht wesentlich für den Ausfall überkommener

Ordnungssysteme – politischer ebenso wie metaphysischer. Dürrenmatt be-

schreibt mit seinen Bildern und Narrativen eines umfassenden Ordnungs-

und Orientierungsverlusts, so kann vorgegriffen werden, das Zeitalter der

Postsouveränität.3

2 DürrenmattsWerkewerden im Folgenden unter Verwendung der SigleWA (mit Band-

nummer und Seitenzahl) nach folgender Ausgabe im Fließtext zitiert: Friedrich Dür-

renmatt: Werkausgabe in siebenunddreißig Bänden. Zürich 1998.

3 Der Souverän wäre ein »Organisationsprinzip der Struktur«, ein Zentrum, von dem

Derrida sagt, dass es im abendländischen Diskurs »dasjenige in Grenzen hielt, was wir

das Spiel der Struktur nennen könnten.« Einschlägig für Dürrenmatt ist nun nicht nur

die Beobachtung, »daß das Zentrum nicht in der Gestalt eines Anwesenden gedacht

werden kann«, sondern auch jene, dass es sinnlos sei, »auf die Begriffe der Metaphy-

sik zu verzichten, wennman die Metaphysik erschüttern will. Wir verfügen über keine

Sprache – über keine Syntax und keine Lexik –, die nicht an dieser Geschichte beteiligt

wäre.« Jacques Derrida: Die Struktur, das Zeichen und das Spiel imDiskurs derWissen-

https://doi.org/10.14361/9783839460405 - am 14.02.2026, 08:23:31. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839460405
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


1. Einleitung 9

Dass politische Themen allgemein für Dürrenmatt relevant sind, legt be-

reits der Umstand nahe, dass er ein Autor der Nachkriegszeit und des Kalten

Krieges ist. Nicht nur ist sein Werk annähernd durch die beiden Zeitmarken

1945 und 1990 gerahmt; auch thematisiert er in einer Vielzahl von Aufsätzen

und Vorträgen die totalitären Ideologien des 20. Jahrhunderts ebenso wie

den großen Systemunterschied von Sozialismus und Kapitalismus.4 Einge-

bettet sind diese Überlegungen allerdings in politisch-existentielle Grundfra-

gen und besonders sein literarischesWerk lässt sich nicht als engagierte Lite-

ratur oder politische Parteinahme begreifen.Wenn in der vorliegenden Studie

von der paradigmatischen Funktion des Politischen die Rede ist, so ist damit

gerade nicht die Tagespolitik und nicht einmal die Ost-West-Konfrontation

gemeint, sondern allgemeiner die Frage nach der Gültigkeit oder Aufhebung

von Ordnungen, wie sie in den Ideen vom Naturzustand und vom Gesell-

schaftsvertrag oder in der Abgrenzung von Rechtsordnung und Ausnahme-

zustand in der Geschichte des politischen Denkens mit dem Souveränitäts-

paradigma verbunden ist.5

Dürrenmatt selbst führt in seinem Essay über Israel aus, dass »das Poli-

tische nicht notwendig, sondern willkürlich geschieht, genauer: aus Pannen

und Zufällen, aus unvorhergesehenen Konstellationen heraus.« Dies sei der

Grund dafür, dass »die Welt so heillos verpfuscht« sei: »auch wirtschaftlich«

(WA 35, 20). Ordnung im Sinne eines geregelten Zusammenlebens der Men-

schen jenseits des Kampfes eines jeden gegen jeden,wie ihn Hobbes für den Na-

schaften vomMenschen, in: Ders.: Die Schrift und die Differenz. Übers. von Rodolphe

Gasché. Frankfurt a.M. 1972, S. 422-442, hier S. 422, 424 u. 425. Dürrenmatts Antwort

auf dieses Problem ist der Einfall, die Ausnahme, die Verkehrung, um von dem Souve-

rän – ebenso wie von Gott – als entzogenem sprechen zu können.

4 »Fast alle seine dichterischenWerke haben eine ausgesprochen politische Dimension

[…]; manche seiner Aufsätze und Reden handeln von politischen Gegenständen (na-

mentlichMonstervortrag über Gerechtigkeit und Recht); gelegentlich nimmt er öffentlich

Stellung zu aktuellen in- und ausländischen politischen Fragen.« Peter Spycher: Fried-

rich Dürrenmatt. Das erzählerische Werk. Frauenfeld, Stuttgart 1972, S. 330.

5 Die Unterscheidung verschiedener »Verfassungstypen« ist eine nachgelagerte Frage

nach der »Unterscheidung differenter Gestalten des Politischen selbst«, Ernst Vollrath:

Was ist das Politische. Eine Theorie des Politischen und seiner Wahrnehmung. Würz-

burg 2003, S. 30. »Das Bedürfnis nach einer Klärung dessen, was das Politische sei oder

sein soll, erwächst oft aus der Erfahrung von Unordnung und dem dadurch gewachse-

nen Interesse an Ordnung.« Marcus Llanque: Das Politische. Grundmodelle des Poli-

tischen zwischen Ordnung und Konflikt, in: Ders., Herfried Münkler (Hg.): Politische

Theorie und Ideengeschichte. Lehr- und Textbuch. Berlin 2007, S. 13-45, hier S. 14.

https://doi.org/10.14361/9783839460405 - am 14.02.2026, 08:23:31. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839460405
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


10 Der abwesende Souverän

turzustand bestimmt hatte, steht bei Dürrenmatt infrage. Der Souverän als

Figuration desjenigen, der eine Ordnung repräsentiert und garantiert, doch

auch über ihre Aufhebung entscheidet, ist entzogen oder scheitert. Die For-

mel vom abwesenden Souverän, die in dieser Studie leitend ist, zielt auf eine

brüchige, nicht garantierte Ordnung ab – auf eine Ordnung im Moment ih-

rer Aufhebung.

Zwar erscheint das Konzept der Souveränität beziehungsweise der Post-

souveränität nicht expressis verbis in Dürrenmatts Texten. Jedoch umkreisen

die Bilder und Narrative des Chaos, des Labyrinths und des Ausnahmefalls,

die grotesk übermächtigen Figuren6 und die tatenlos-ohnmächtigen Souve-

räne in seinem Werk stillschweigend und doch in auffälliger Weise das Pro-

blem der Souveränität in einer unordentlichen und undurchsichtigen Welt.

Die Geschichten vom Ausnahmefall weisen meist die Form des Spiels auf: In

der Panne spielen ausrangierte Juristen historische oder erfundene Gerichts-

fälle durch, die Physiker spielen Verrückte, die Reichen im Durcheinandertal

spielen Arme. Bei diesen Spielen handelt es sich um verschobene Varianten

der Wirklichkeit, die diese selbst als den eigentlichen, auf Dauer gestellten

Ausnahmezustand ausweisen. Als die prominentesten Vertreter übermensch-

lich-souveräner Figuren sind vorab zu nennen: Claire Zachanassian (Der Be-

such der alten Dame), Mathilde von Zahnd (Die Physiker), aber auch der Große

Alte ohne Bart (Durcheinandertal). Außerdem ist an Figuren wie Bärlach und

Gastmann (Der Richter und sein Henker) sowie Emmenberger (Der Verdacht) und

Kohler (Justiz) zu denken. Ihre Kehrseiten sind die abwesenden Souveräne (Die

Stadt, Der Rebell) und die tatenlosen oder ohnmächtigen Herrscher (Romulus

der Große, Herkules im Stall des Augias, Die Frist).

1.1 Der Souverän und der Ausnahmezustand

Der Souverän ist die Antwort des frühneuzeitlichen Staates auf Krise und

Bürgerkrieg. In ihm artikuliert sich der höchste Wille im Staat, der Gesetze

einsetzt, über Krieg und Frieden entscheidet und das Gewaltmonopol wie die

6 »Immer wieder trifft man den Archetyp des allmächtigen Individuums an, des reichs-

ten Mannes oder der reichsten Frau der Welt, des mächtigsten Diktators.« Martin Ess-

lin: ›Die Frist‹. Dürrenmatts spätes Meisterwerk, in: Daniel Keel (Hg.): Herkules und

Atlas. Lobreden und andere Versuche über Friedrich Dürrenmatt. Zürich 1992, S. 94-

116, hier S. 114.

https://doi.org/10.14361/9783839460405 - am 14.02.2026, 08:23:31. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839460405
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


1. Einleitung 11

Verwaltungsmacht innehat.7 Chaotische Gewalt soll durch eine klare Macht-

ordnung eingehegt werden, die nichts weniger als den absolutistischen Fürs-

tenstaat begründet. Es ist kein Zufall, dass der Souveränitätsdiskurs seitdem

immer dann Konjunktur hat, wenn politische Ordnungen erodieren oder Ge-

walt und Recht getrennte Wege gehen. Ein Beispiel ist die Zwischenkriegs-

zeit im Deutschland des 20. Jahrhunderts, aber auch die Zeit der rechtsfrei-

en Räume Guantanamo und Abu Ghraib nach dem 11. September 2001. Die

Souveränitätstheorien in der Tradition von Thomas Hobbes fragen nach dem

Verhältnis zwischen einem wüsten Naturzustand und dem Gesellschaftszu-

stand. Es ist für Dürrenmatts Gesellschaftsbild entscheidend, dass der Kampf

eines jeden gegen jeden nicht einfach im durch Recht und Gesetz geschützten

Gesellschaftszustand überwunden ist. Vielmehr schließt der Gesellschaftszu-

stand den Naturzustand in sich ein – und zwar im Ausnahmezustand, wie

ihn Carl Schmitt konzeptualisiert hat und wie er später von Giorgio Agam-

ben ausformuliert wurde (s. Kapitel 2.4.). Für Dürrenmatt ist die Unordnung

der gesellschaftliche Normalzustand. Der Ausnahmezustand ist in Ermange-

lung einer Werteordnung und einer souveränen Ordnungsinstanz, die Recht

und Gesetz garantieren könnte, auf Dauer gestellt.

Der Souveränitätsdiskurs ist dabei kein Paradigma, das nur autoritäre

Staatsformen betrifft und die liberale, rechtsstaatliche Demokratie un-

angetastet lässt. Dass mit dem Versuch der Einhegung von Souveränität

im demokratischen Rechtsstaat nicht grundsätzlich Machtakkumulation

und rechtsfreie Zustände aufgehoben sind, ist nicht nur Gegenstand post-

moderner Souveränitätsstudien,8 sondern auch ein wichtiger Aspekt in

Dürrenmatts politischem Denken. Mit ihm kann man fragen, welche Formen

Macht annimmt, wenn Souveränität im klassischen Sinne – als sichtbare

politische Macht – aufgehoben ist. Dürrenmatt, so meine ich, dokumentiert

7 »Der BeginnderNeuzeit um 1500 lässt sich heuristisch als Zeitpunkt verstehen, zu dem

eine durchNatur undGott garantierte Ordnung beginnt, anGeltungskraft zu verlieren.

Die Folge ist zum einen, dass mit dem allmählichen Verlust dieser transzendentalen

Bezugsgrößen der Mensch selbst in die Position einrückt, Ordnungen hervorzubrin-

gen. Zum anderen heißt das auch, dass die bestehenden Ordnungsgefüge nicht mehr

als zeitlos und unwandelbar wahrgenommenwerden können, sondern sie in ihrer kul-

turhistorischen Ausprägung einMoment der Kontingenz gewinnen.« Alexander Kling:

UnterWölfen.Geschichtender Zivilisationundder Souveränität vom30-jährigenKrieg

bis zur Französischen Revolution. Freiburg i.Br., Berlin, Wien 2019, S. 59.

8 Siehe zumBeispielWendy Brown:Mauern. Die neueAbschottung und derNiedergang

der Souveränität. Übers. von Frank Lachmann. Berlin 2018.

https://doi.org/10.14361/9783839460405 - am 14.02.2026, 08:23:31. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839460405
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


12 Der abwesende Souverän

die Schattenseiten einer Welt unsichtbarer Souveränität im Zeitalter des

bürokratischen Staates. Denn während der durch den Souverän begründete

frühneuzeitliche Staat durch die Bühne des repräsentativen Fürstenhofs

geprägt war,9 zeigt Dürrenmatt das Zurückfallen ins Labyrinth, in dem

Macht unsichtbar wird und politische Verantwortung nicht zuzuordnen ist.

Den »Staat zu vermenschlichen« ist für ihn daher auch der einzige Sinn der

Demokratie: »Mehr, als den Staat zu humanisieren, vermag keine Politik,

sonst wird sie zum Abenteuer.« (WA 28, 304)

Bezogen ist sein Schreiben wesentlich auf die Schweiz, die er mehr-

fach und über eine mehr als vier Jahrzehnte umfassende Zeitspanne als

ein Gefängnis entwirft, in dem Wärter und Gefangene ununterscheidbar,

Verwaltende und Verwaltete identisch sind.10 Ein solcher Staat kann po-

litische Macht invisibilisieren und womöglich auch schwächen. Doch er

verhindert nicht, dass sich andere Machtformen herausbilden und in der

Abwesenheit sichtbarer souveräner Macht florieren: Wirtschafts- und Fi-

nanzmacht, Korruption, verdeckte Gewalt.11 An seinem Heimatland, der

Vorzeige-Demokratie, die vom Bankgeheimnis lebt, vom Zweiten Weltkrieg

verschont blieb, aber auch an ihm verdiente, konnte der Schriftsteller diese

Widersprüche des modernen Staates studieren.

Ästhetisch ist das Politische schon insofern, als dort etwas Gestalt ge-

winnt, geformt wird. Die theatrale Repräsentation am Fürstenhof, das Be-

gehen nationaler Gedenk- und Feiertage, die demokratischen Vorgänge von

Wahl und Wahlkampf, die Sitzordnung von links nach rechts – im Feld des

Politischen geht es um Gestalt (Repräsentativität) nicht weniger als um Ge-

staltung (Macht),wobei besonders inmodernen Staaten beide Aspekte freilich

9 Vgl. HerfriedMünkler: ImNamen des Staates. Die Begründung der Staatsraison in der

Frühen Neuzeit. Frankfurt a.M. 1987, S. 299.

10 So in seinen frühen Erzählungen Die Stadt und Aus den Papieren eines Wärters von 1947

und 1952, aber auch noch in seiner Rede zur Verleihung des Gottlieb-Duttweiler-

Preises an Václav Havel 1990. Die Kehrseite der Selbstverwaltung, so zeigt Dürrenmatt

hier, ist die freiwillige Knechtschaft (s. Kapitel 4.).

11 »Die souveräne Existenz ist nunmehr von politischer Macht, von der sie […] eigentlich

abhängig und geschichtlich geprägt ist, getrennt, ja sie gerät in der Moderne zuse-

hends in Gegensatz zur Macht. Mit durchgreifender Kapitalisierung der Gesellschaft,

mit der Anonymisierungder Kapitalströme,mitmodernemVerfassungsstaat undgou-

vernementaler Demokratie verliert der ›souveräne Glanz‹ derMacht jegliche legitima-

torische Funktion«, Dietmar Voss: Ohnmächtige Souveränität. Zur Figur des Antihel-

den im Kontext der Moderne, in: Weimarer Beiträge 61/1 (2015), S. 23-45, hier S. 24f.

https://doi.org/10.14361/9783839460405 - am 14.02.2026, 08:23:31. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839460405
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


1. Einleitung 13

nicht selten auseinanderweisen, Macht also dort vorhanden ist, wo sie nicht

sichtbar, und dort sichtbar, wo sie nicht vorhanden ist. Dass aber das Poli-

tische auch auf Sichtbarkeit angewiesen ist, zeigt sich zum Beispiel an den

noch im 21. Jahrhundert hohen Zustimmungswerten der (weitgehend macht-

losen) Monarchie in vielen Ländern Europas.

Zwar ist sie nicht Gegenstand dieser Studie, doch kann auch eine Art

psychologische Grundierung der Souveränitätsfrage in der Biographie des

Schriftstellers mitgedacht werden, und zwar mit Blick auf Dürrenmatt als

Pfarrerssohn. »Pfarrerssöhne«, so heißt es bei Peter Rüedi, »sind Söhne im

Quadrat«, weil das Verhältnis zum Vater in ihrem Fall »durch das Verhältnis

(oder Nichtverhältnis) des Menschen zu Gott« überhöht wird: »Der Vater ist

doppelt: Vater und Vater unser.« Zugleich rückt er als Stellvertreter Gottes in

eine Distanz, die »ihn für den Sohn ebenfalls unerreichbar« macht und durch

die er in der Realität eher ein »sich nicht offenbarender, sich Liebe und Hass

gleichermaßen entziehender pater absconditus« – ein abwesender Vater ist.12

Mit dem Souverän als der eine Ordnung garantierenden Instanz ist ein-

gedenk der Gottes-Analogie auch eine jenseitige Position der Übersicht ange-

sprochen, die im postsouveränen, aber auch im postreligiösen Zeitalter auf-

gehoben ist. Mit Blick auf das Schlussbild der Physiker: Der einsame Erdball

inmitten des unendlichen Universums ist ein Irrenhaus, in dem es unmöglich

ist, abzusehen, ob sich das eigene Handeln zum ›Guten‹ oder zum ›Schlech-

ten‹ neigen wird. Aus dieser Unmöglichkeit einer souveränen Entscheidung

heraus erklären sich auch die vielfach fehlgehenden Pläne der Dürrenmatt-

schen Anti-Helden.

12 Peter Rüedi: Dürrenmatt oder Die Ahnung vom Ganzen. Biographie. Zürich 2011, S. 65

u. 69. Aus der Beobachtung, dass der Vater im Frühwerk Dürrenmatts nicht nur »als

verborgene, unerreichbare Autorität«, sondern auch als »übermächtiges, strafendes,

den Sohn vernichtendes Monstrum« (S. 69) erscheint, ist laut Rüedi kein verlässliches

Bild der tatsächlichen Vater-Sohn-Beziehung zu gewinnen: »Die Kluft zwischen dem

Vaterbild in der Autobiographie und den Vater-Monstren der frühen Prosa ist so groß,

dass wir die Dämonisierung des Vaters mindestens ebenso unter poetologischen wie

unter psychologischen Gesichtspunkten sehenmüssen.« (S. 71) »So ist zum Teil die Dä-

monisierung des Vaters in der frühen Prosa zu erklären. Nicht so sehr der Vater als

Gegner, der abwesende Vater ist sein Problem.« (S. 177)

https://doi.org/10.14361/9783839460405 - am 14.02.2026, 08:23:31. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839460405
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


14 Der abwesende Souverän

1.2 Bestehen der Welt

Die Versuche, Bilder und Motive zu finden, um der Wirklichkeit mittels

künstlerischer Einfälle beizukommen, sind zu begreifen als Versuche, »die

Welt zu bestehen« (WA 30, 63). Umstritten ist, wie stark Dürrenmatt selbst

von der Veränderbarkeit der Welt ausgegangen ist. Die Frage wurde insbe-

sondere im Vergleich mit Bertolt Brecht besprochen, der als der Dramatiker

der ersten Hälfte des 20. Jahrhunderts auch für Dürrenmatt in theaterprak-

tischer Hinsicht eine wichtige Bezugsgröße ist. In der Rückschau äußert sich

Dürrenmatt allerdings mit Blick auf das marxistische Theater und dessen

Anspruch, mittels Kunst auch zu einer Veränderung realer Zustände zu

gelangen, mehr als deutlich:

DerMarxismus wurde in eine linke Ästhetik umgebogen. Auf der Bühne las-

sen sich Klassenkämpfe ja auch wunderbar darstellen. Das fing mit Brecht

an.Was dermachtemit dem Theater in Berlin, wirkte aufmich immer unge-

heuer gespenstisch – ein reiches Theater, das auf arm tut. Durch das große

Vorbild Brecht geriet der Kommunismus in die Ästhetik hinein, und ästhe-

tisch läßt sich wunderbar moralisieren und beurteilen, aber es zeigt keine

Wirkung.13

Dürrenmatt glaubt, so formuliert es Vera Schulte, nicht an die »Veränderbar-

keit der Gesellschaft durch die Bühne. Kunst hat für ihn nur die Möglichkeit,

Krisensituationen sichtbar zu machen, einen eindeutigen Lösungsweg könne

und dürfe sie nicht zeigen.«14 ImGegensatz zu Brecht biete Dürrenmatt, »sei-

ner Ideologiefeindlichkeit entsprechend, keine Lösungen realer Probleme an.

Mit Hilfe des Grotesken möchte er das Chaos unserer paradoxen, dem apo-

kalyptischen Zusammenbruch zueilenden Welt lediglich transparenter ma-

chen.«15 Jochen Kriens schätzt die Sicht Dürrenmatts auf Denkparadigmen

ähnlich ein: Seine Stücke »zeigen die Schwächen paradigmatischen Denkens,

die Brüchigkeit einermenschlichenÜberzeugung, die vielmehr naiver, selbst-

13 Friedrich Dürrenmatt: Dürrenmatt über Dürrenmatt: »Man wird immer mehr eine Ko-

mödie«. Interviewer: Sven Michaelsen, in: Über die Grenzen, S. 11-27, hier S. 18.

14 Vera Schulte:DasGesicht einer gesichtslosenWelt. ZuParadoxie undGroteske in Fried-

rich Dürrenmatts dramatischemWerk. Diss. Essen 1987, S. 63.

15 Ebd., S. 317.

https://doi.org/10.14361/9783839460405 - am 14.02.2026, 08:23:31. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839460405
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


1. Einleitung 15

herrlicher Glaube ist.«16 Dramaturgisch gehe es Dürrenmatt »darum, dem

Zuschauer das Theater als das bewusst zu machen, was es in seinem Falle

ist – eine gespielte Wirklichkeit, die experimentell, als eine provozierte Er-

fahrung, angelegt ist.«17

Gegenüber diesen Positionen schätzt Hans-Ludwig Buchholz Dürren-

matts aufklärerischen Impuls ein wenig optimistischer und beinahe zu

forsch ein. Dies mag auch daran liegen, dass dieser Einschätzung vor allem

die Essays und Vorträge zugrunde liegen, kaum jedoch das literarische Werk.

Dürrenmatts düstere Darstellungsweise diene nicht nur »dem Erkennen

und Beklagen von gravierenden Missständen«; darüber hinaus wolle er »mit

seiner Schriftstellerei warnen, aufmerksam machen und zum Handeln an-

regen, anstatt zu trösten.« Dass Dürrenmatt nicht »die Kapitulation vor der

Welt« propagiert, sondern »zum Bestehen der Welt« auffordert, ist sicher

richtig.18 Doch daraus zu schließen, seine »literarische Weltsicht« sei »nicht

pessimistisch, und schon gar nicht nihilistisch«, sondern »warnend und auf-

rüttelnd«,19 unterstellt Dürrenmatt einen zu starken politischen Aktionismus

und unterschätzt seinen Pessimismus. Das Programm eines Bestehens der

Welt und eine pessimistische Weltsicht schließen einander nicht aus.

1.3 Denkender Schriftsteller – schreibender Denker

Dass Dürrenmatt »nicht von einer These, sondern von einer Geschichte«

(WA 7, 91) ausgehe, wie es in den 21 Punkten zu den Physikern heißt, weist auf

die Bedeutung des Einfalls für seine Poetik hin. Dürrenmatt geht vom Stoff

aus, nicht von der Aussage, wie er etwa Brecht attestiert (WA 30, 110). Hat

Dürrenmatt bereits eine Abneigung gegen die Bezeichnung ›Dichter‹ zum

Ausdruck gebracht,20 so lehnt er es auch ab, »als Denker aufzutreten« – al-

16 Jochen Kriens: Die Poetik des Experiments. Provozierte Erfahrung und künstlerische

Erkenntnis bei Friedrich Dürrenmatt. Tübingen 2014, S. 113.

17 Ebd., S. 135.

18 Hans-Ludwig Buchholz: Die Welt als dramaturgisches Labyrinth. Das politische Den-

ken imWerk Friedrich Dürrenmatts. Hamburg 2012, S. 11.

19 Ebd., S. 11f.

20 Dürrenmatt vermerkt hierzu zum Beispiel in seinem Vortrag Schriftstellerei als Beruf

(1956), dass ihn die Frage, ob er Schriftsteller oder Dichter sei, nicht sonderlich in-

teressiere, führt jedoch aus, er habe sich entschieden, »nur ein Schriftsteller sein zu

wollen. Ein Dichter ist zwar etwas Schönes, wer wäre nicht gern einer, doch ist der

https://doi.org/10.14361/9783839460405 - am 14.02.2026, 08:23:31. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839460405
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


16 Der abwesende Souverän

lerdings nicht, weil er seine Tätigkeit nicht als Denken verstanden hätte,

sondern weil er sich »als Dilettant in dieser Tätigkeit […] unbekümmerter

äußern« könne. Durchaus gehe er »von einigen trockenen Begriffen aus,

doch oft sagt man das Wichtige besser, indem man es ausklammert.« (WA

32, 60) Diese Äußerung in Vom Sinn der Dichtung in unserer Zeit legt es nahe,

die Ablehnung des Thetischen im Nachwort zu den Physikern nicht zu ernst

zu nehmen. Dass einer der ›trockenen Begriffe‹, die nicht explizit genannt

werden, jener der Souveränität ist, wird im Interesse dieser Arbeit einmal

augenzwinkernd angenommen. Es kann durchaus behauptet werden, dass

Dürrenmatt nicht weniger Denker als Schriftsteller ist. In seinen Bildern und

Narrativen durchdenkt er die Welt – um sie zu durchdenken, muss er sie zur

Darstellung bringen: »Ich denke die Welt durch, indem ich sie durchspiele.

Das Resultat dieses Denkprozesses ist nicht eine neue Wirklichkeit, sondern

ein komödiantisches Gebilde, in dem sich die Wirklichkeit analysiert wie-

derfindet, genauer, in dem sich der Zuschauer analysiert wiederfindet.« (WA

33, 91) Seiner Selbstbeschreibung zum Trotz, dass er von einer Geschichte

ausgehe, lässt sich konstatieren, dass das Werk Dürrenmatts durchaus um

einige Theoreme kreist, und zwar vermittelt über die Stoffe. So gehen Bild

und Text, Narrativ und Theorie bei ihm Hand in Hand. Sicher wäre das

Verhältnis von Stoff und These vereinfacht dargestellt, würde man sagen,

es handele sich bei seinen literarischen Texten um Geschichten, die gewisse

Thesen und Theoreme veranschaulichen – auch wenn sich tatsächlich hin

und wieder solche Doppelstrukturen aus einführender Erörterung und an-

schließender Erzählung finden (Die Panne, Das Versprechen). Die Stoffe, die

gestaltet werden, sind selbst schon bildhaftes Denken und sie enthalten die

Theorie-Kerne, an die sich das Werk Dürrenmatts anlagert. Da sein Werk

um Stoffe kreist, die Dürrenmatt immer wieder aufgreift, in verschiedenen

Genres verarbeitet und umgestaltet,21 ist der Lektüre-Teil dieser Studie

Begriff so konfus und unbestimmt geworden, daß er sich nur noch in geschlossenen

Zirkelnmit einheitlicher Meinung über gewisse Schriftsteller anwenden läßt, nicht öf-

fentlich, nicht sachlich, nicht als Berufsbezeichnung. Die Konfusion entsteht dadurch,

daß in Fachkreisen eben zwischen Dichtern und Schriftstellern unterschieden wird,

wobei gerade diese Trennung öfters die Gefahr in sich birgt, schlechte Schriftsteller

als Dichter auszugeben, für die dann die Definition zutrifft, daß sie zwar dichten, aber

nicht schreiben können, eine in der deutschsprachigen Literatur nicht allzu seltene Er-

scheinung.« (WA 32, 54)

21 »Nicht einmal eine Betrachtungsweise, die der Entstehungsgeschichte folgt, fördert

eine verlässliche Schichtung seiner zu Stoffen verdichteten Erfahrungssedimente zu-

https://doi.org/10.14361/9783839460405 - am 14.02.2026, 08:23:31. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839460405
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


1. Einleitung 17

auch nicht nach Schaffensperioden oder Gattungen geordnet, sondern nach

Denkfiguren beziehungsweise Theoremen.

1.4 Die Souveränität des Autors

Das Konzept der Souveränität ist in Dürrenmatts Werk, wenn auch nicht ex-

plizit, so prominent, dass auch Peter Rüedi bereits im Vorwort seiner Biogra-

phie Dürrenmatt oder die Ahnung vom Ganzen nicht umhin kommt, es zweimal,

wenn auch zumTeil als Einschränkung, zu erwähnen, und zwar zur Charakte-

risierung Dürrenmatts. Erstens wird dieser als »Souverän« der »autonome[n]

Republik Dürrenmatt« bezeichnet und zweitens als »souveräne[r] Erbauer

von Welten und Gegenwelten«, wobei Rüedi relativiert, dass er »im eigenen

Reich ein beschränkter Herrscher« gewesen sei, der über seine Stoffe »nur

bedingt« verfügte, wie man an seinem großen ›Alterswerk‹, eben den Stoffen,

sehen könne.22 An ihnen wird etwas anderes als die »Fassade des selbstsicher

gelassenen Autokraten Dürrenmatt« sichtbar: »Ein Labyrinth, das den Autor,

um in dessen Bild zu bleiben, eher als darin gefangenen Minotaurus denn als

den souveränen Erbauer Daedalus erahnen lässt.« Keineswegs sei es ein »sou-

verän geplantes und dann stringent ausgeführtes Unternehmen, in welchem

das Labyrinth sozusagen aus der dritten Dimension überschaut würde.«23

Der abwesende Souverän – diese Formel beschreibt auch das Verhältnis des

Schriftstellers Dürrenmatt zu seinem eigenenWerk. Er ist nicht nurmehrMi-

notaurus als Dädalus; er ist Minotaurus und Dädalus – Erbauer eines Werks,

das ebenso labyrinthisch ist wie die Wirklichkeit.24 Dürrenmatts Ringen um

Darstellung, die Suche nach Motiven, das stetige Über- und Umarbeiten von

tage: zyklischeWiederaufnahmen, gewissermaßen ein Fortschreiten zu längst verlas-

senen Positionen, kehren das Oberste zuunterst, wie geologische Verwerfungen und

Faltungen die erdgeschichtliche Abfolge der Gesteinsschichten. Ungeachtet der Gat-

tung, der Stilhöhe, des Perfektionsgrades hängt in diesem Werk alles mit allem zu-

sammen.« Rüedi: Dürrenmatt oder Die Ahnung vom Ganzen, S. 376.

22 Ebd., S. 9 u. 14.

23 Ebd., S. 30 u. 31.

24 Vgl. Eva-Maria Graeser-Isele: Mythologische Orte als Lebensmuster? DerWeg von Dür-

renmatts Erzählung ›Die Stadt‹ (1946) zur Ballade ›Minotaurus‹ (1985), in: Gymnasium.

Zeitschrift für Kultur der Antike und Humanistische Bildung 94/6 (1987), S. 539-552 so-

wie Monika Schmitz-Emans: Dädalus als Minotaurus. Zu Labyrinth-Motiv und Sprach-

reflexion bei Kafka und Dürrenmatt, in: Zeitschrift für Germanistik. Neue Folge 3/3

(1993), S. 526-544.

https://doi.org/10.14361/9783839460405 - am 14.02.2026, 08:23:31. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839460405
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


18 Der abwesende Souverän

Geschaffenem ist auch ein ewiger Kampf umdie Souveränität über seine Stof-

fe. Zugleich wird der Autor, wenn er seine Figuren immer wieder an Pannen

und Zufällen scheitern lässt, selbst zum Herrn über den Zufall. Er lässt sei-

ne Puppen tanzen und hält – wie Bärlach in Der Richter und sein Henker – die

Strippen in der Hand. So verharrt auch der Autor vergleichbar seinen mal

übermächtigen,mal ohnmächtigen Figuren zwischen demAnspruch auf Sou-

veränität und ihrer Unmöglichkeit. Noch in einem der letzten Gespräche Dür-

renmatts heißt es: »Man will, je älter man wird, Ordnung machen. Man will

Ordnung in seine Vorstellungswelt hineinbringen. Das Kreative ist ein Ord-

nungsprinzip: Man will auch Ordnung bei sich selber machen.«25

1.5 Forschungsstand

Neben Beiträgen, die seine Bezüge zur politischen Großwetterlage sowie zur

Tagespolitik behandeln,26 gibt es bereits einige Arbeiten zum Politischen im

weiteren Sinne bei Dürrenmatt.27 Sie werden an dieser Stelle einzeln dar-

gestellt; zum einen, um den Forschungsstand zu dokumentieren, zum ande-

ren, um die Unterschiede zu dem hier entwickelten Ansatz herauszuarbeiten.

25 Friedrich Dürrenmatt: Der »Turmbau« der Gedanken. Interviewer: Hardy Ruoss, in:

Über die Grenzen, S. 75-95, hier S. 93.

26 Helmut Göbel: Friedrich Dürrenmatts politisches Engagement, in: Eve Pormeister,

Hans Graubner (Hg.): Tradition und Moderne in der Literatur der Schweiz im 20. Jahr-

hundert. Beiträge zur Internationalen Konferenz zur deutschsprachigen Literatur der

Schweiz, 26. bis 27. September 2007. Tartu 2008, S. 53-84. Michael Schmitz: Friedrich

Dürrenmatt als politischer »Detektiv«, in: Ders.: (Hg.): Literatur und Politik. Zwischen

Engagement und »Neuer Subjektivität«, Trier 2017, S. 129-145. Die »Vernachlässigung

des politischen Dürrenmatts« in der Rezeption (im Gegensatz zum politischen Frisch)

aufgezeigt und für ein Ernstnehmen seiner politischen Gedanken plädiert hat Els-

beth Pulver: Literaturtheorie und Politik. Zur Dramaturgie Friedrich Dürrenmatts, in:

Text+Kritik. Zeitschrift für Leser 50/51 (1980) [FriedrichDürrenmatt I, 2., revid. und erw.

Aufl.], S. 68-79, hier S. 78.

27 Carl Schmitt und Dürrenmatt konfrontiert hat in Bezug auf den Roman Jus-

tiz – allerdings nicht aus souveränitätstheoretischer Perspektive – Panu Minkkinen: A

law without the political. Carl Schmitt, romanticism, and Friedrich Dürrenmatt’s The

Execution of Justice, in: Ders., Matilda Arvidsson, Leila Brännström (Hg.): The Contem-

porary Relevance of Carl Schmitt. Law, Politics, Theology. Abingdon, New York 2016,

S. 78-90.

https://doi.org/10.14361/9783839460405 - am 14.02.2026, 08:23:31. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839460405
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


1. Einleitung 19

Dass es sich beim Politischen allgemein um ein Desiderat in der Dürrenmatt-

Forschung handelt, kann allmählich jedenfalls nicht mehr behauptet werden.

In einem Beitrag aus dem Jahr 1989 nimmt Joseph A. Federico Dürren-

matts politische Philosophie in den Blick. Als deren realhistorischen Hinter-

grund nennt er den Totalitarismus des 20. Jahrhunderts, den Terror und Ra-

dikalismus der 1970er Jahre, die Bevölkerungsexplosion sowie die Existenz

der Atombombe. Aus der Erfahrung dieser zeitspezifischen Erscheinungen

leitet Federico nun die Grundüberzeugungen ab, die Dürrenmatts politische

Philosophie prägen:

The first two events led him to condemn all dogmatic ideologies as irrational

and fundamentally inhumane constructs; the third convinced him that in-

dividual freedom cannot be absolute, that changing demographic realities

demand an equally strong commitment to social and economic justice. The

fourth event conveyed a sense of urgency to the problem implied in the first

three: either we alter our political thinking, attitudes, and behavior or our

civilization may be destroyed. For Dürrenmatt, these goals can be best ac-

complishedwithin a political structure organized according to the principles

of liberal democracy.28

Diesen Beobachtungen kann man sich zunächst anschließen. Sie gelten ins-

besondere in Bezug auf Dürrenmatts Äußerungen in Essays und Vorträgen.

Aus den literarischen Texten lässt sich eine solche politische Philosophie mit

dem Fluchtpunkt der liberalen Demokratie jedoch nicht so einfach heraus-

lesen. Sicher ist Federico darin zuzustimmen, dass sich Dürrenmatt stets

gegen Versuche der Gesellschaftsänderung nach abstrakten Ideen verwahrt

hat.29 Daraus wird Dürrenmatt nun eine Nähe zur (nicht-dogmatischen)

Wissenschaft und zum Liberalismus zugeschrieben, die beide wie folgt

bestimmt werden: »Both science and liberalism are based on the principle

that knowledge, or freedom and justice, can only be achieved in a plural-

istic environment that allows for conflicting ideas to compete according to

28 Joseph A. Federico: The Political Philosophy of Friedrich Dürrenmatt, in: German Stud-

ies Review 12/1 (1989), S. 91-109, hier S. 92.

29 »Dürrenmatt has always opposed any attempt to change society that proceeds from

abstract ideas, rather than from a concern for the welfare of human beings, on the

grounds that such an approach inevitably leads to intolerance, violence, and an in-

crease in human suffering.« Ebd., S. 99.

https://doi.org/10.14361/9783839460405 - am 14.02.2026, 08:23:31. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839460405
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


20 Der abwesende Souverän

agreed-upon rules of the game. Essential to both is the notion of criticism.«30

Diese Charakterisierung gerät vor dem Hintergrund der literarischen Texte

Dürrenmatts etwas zu zahm. Der Schweizer Schriftsteller hat nicht nur

hinsichtlich seines eigenen Staates immer auch die Schattenseiten eben

jener liberalen Demokratie im Blick, die auch eine Allianz mit dem Verwal-

tungsstaat eingegangen ist. Die Beschreibung der Welt als Irrenhaus, die

Erfahrung von Chaos und labyrinthischer Unübersichtlichkeit kann nicht

einfach von seiner eigenen Lebenswelt innerhalb einer liberalen Demokratie

getrennt werden. Vielmehr ist diese mit ihren Widersprüchen selbst Teil

des modernen Weltzustands. Wenn Federico den Kern von Dürrenmatts

politischer Philosophie im Glauben an die kritische Vernunft entdeckt und er

Dürrenmatt gar eine »advocacy of critical reason, scientific method, and the

principles of liberal democracy« attestiert,31 verliert Dürrenmatts politisch-

poetische Satire einiges von ihrer Radikalität.

Fast völlig umgekehrt und in der Tat treffender liest sich die Einschät-

zung Peter von Matts (2010), der Dürrenmatt dem Konservatismus zuord-

net – im Gegensatz zu dem Liberalen Frisch.32 Beide vertraten, so von Matt,

jedenfalls keine »genuin sozialistische Position«, weshalb sie für die Studen-

tenbewegung in den 1970er Jahren auch »Schnee von gestern«33 gewesen sei-

en. Mit seiner Charakterisierung eines Dürrenmattschen ›Anarchokonserva-

tismus‹ ist von Matt jedenfalls der Struktur des abwesenden Souveräns am

nächsten gekommen, weshalb seine Position hier auch ausführlich dargelegt

wird. Anders als der Liberalismus, der »von einem großen Prozess des Fort-

schritts, von der schrittweisen Emanzipation aus allen Formen der Unterdrü-

ckung« ausgehe, sei für den Konservativen Dürrenmatt der Fortschritt und

jedes weltimmanente Erlösungskonzept »kein Weg zu einer besseren Welt,

sondern Selbsttäuschung und verdeckte Brutalität.«34Welches politische Sys-

tem und welche Herrschaftsform auch immer wirksam ist: »Der Konservative

30 Ebd., S. 101.

31 Ebd., S. 105. »The faith in critical reason – the reason of scientific method – is at the

core of Dürrenmatt’s political philosophy« (S. 104).

32 Peter vonMatt: Der Liberale, der Konservative und das Dynamit. Zur politischen Diffe-

renz zwischenMax Frisch und Friedrich Dürrenmatt, in: Elio Pellin, UlrichWeber (Hg.):

»Wir stehen da, gefesselte Betrachter«. Theater und Gesellschaft. Göttingen, Zürich

2010, S. 69-85, hier S. 71.

33 Ebd., S. 72.

34 Ebd., S. 78 u. 79.

https://doi.org/10.14361/9783839460405 - am 14.02.2026, 08:23:31. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839460405
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


1. Einleitung 21

sagt: Die Grundbeschaffenheit der Welt, der Gesellschaft, des Einzelnen än-

dert sich nicht. […] Unter einem König kann das Leben genauso erträglich

oder unerträglich sein wie in einer Republik.«35 Dieser Konservatismus Dür-

renmatts, zu dem auch eine Liberalismuskritik gehört, reiche zurück bis in

die »diffuse Bewegung der Zwischenkriegszeit, die man Konservative Revolu-

tion genannt hat« – wobei von Matt das Sympathisieren des jungen Dürren-

matt mit der Schweizer Frontenbewegung nicht verschweigt. Allerdings sei

der Schriftsteller »von dieser Tradition her auch nicht erschöpfend zu begrei-

fen. Die Ironie und der aristophanisch-wüste Humor, die seinem Anarcho-

konservatismus eigen sind, haben kein unmittelbares Vorbild in jenen Strö-

mungen.«36

Besonders wichtig sind die Spuren, die diese konservative Grundierung

im literarischen Werk hinterlässt. Zum einen erscheinen daher politische

Ordnungen und gesellschaftliche Normen in Dürrenmatts Stücken »stets

so plakativ, so schematisch. Sie sind eben auch in Wahrheit artifiziell, sind

illusionär, was ihr Heil und ihre Nützlichkeit betrifft.« Zum anderen kommt

es deshalb auch so häufig vor, dass im literarischen Werk »die installierten

Ordnungen ironisiert werden oder in die Luft fliegen«.37 Was im »Akt des

Aufbrechens der installierten Ordnungen« unter der Decke der Institutionen

bestehen bleibt, sei eine mythische, »vorphilosophisch[e], vorwissenschaft-

lich[e]« Wahrheit – und zwar ein vertikaler Grundriss der Welt: »mit der

unerlösten, grausamen, blutigen, gierigen, ungerechten Menschenwelt un-

ten und dem unerreichbaren, unbegriffenen, gefürchteten und verehrten

Gott oben, über allem.«38 Diese Struktur bleibt bestehen; ob auf der Erde ein

feudales oder ein demokratisches System etabliert wird und ob Dürrenmatt

sich gerade zu späteren Zeiten auch noch so atheistisch beschreibt: »Er

liquidierte alle denkbaren Gottesbilder, die Stelle im Weltganzen aber, wo

Gott wäre, wenn er wäre, blieb als Ordnungsinstanz des Ganzen bestehen.«39

Auch wenn es leer geworden ist – der Gedanke eines Zentrums bleibt Be-

zugspunkt im Werk. Diese basalen und unerreichten Überlegungen von

Matts sind in eine umfassende Studie zum Politischen bei Dürrenmatt zu

integrieren. Finden gemeinhin seine überzeitliche Weltauffassung und sein

35 Ebd., S. 78.

36 Ebd., S. 81.

37 Ebd., S. 80.

38 Ebd., S. 80 u. 82.

39 Ebd., S. 82.

https://doi.org/10.14361/9783839460405 - am 14.02.2026, 08:23:31. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839460405
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


22 Der abwesende Souverän

Konservatismus in der Forschung zu wenig Berücksichtigung, so wird hier

wiederum den wichtigen zeitspezifischen Erscheinungen sowie Dürrenmatts

eigenen Zeitdiagnosen zu wenig Raum gegeben.

Hans-Ludwig Buchholz hat sich unter dem Titel Die Welt als dramaturgi-

sches Labyrinth (2012) mit den politiktheoretischen GedankenDürrenmatts be-

schäftigt und dabei ein meiner Studie vergleichbares Vorhaben formuliert,

wenn er als Ziel und Thema seiner Arbeit »die Darstellung, Systematisierung

und Interpretation des politischen Denkens im Werk Dürrenmatts« nennt,

und zwar unter der Leitfrage: »Was kennzeichnet die politikphilosophischen

Gedanken Dürrenmatts und worin bestehen sein politisches Denken und sein

Beitrag zur politischen Theorie?«40 Allerdings wird in der Folge eine diszi-

plinäre Einschränkung vorgenommen, die für meine Perspektive nicht gilt.

Buchholz’ Untersuchung soll »eine in erster Linie politikwissenschaftliche,

keine literaturwissenschaftliche sein. Eine Textanalyse gerade der oft ver-

schlüsselten und andeutungshaft gehaltenen Werke würde die Grenzen der

politikwissenschaftlichen Methoden weit überschreiten.«41 Ich möchte diese

Herausforderung annehmen und politische und ästhetische Fragen im Zu-

sammenhang betrachten. Dürrenmatts Denken und Schreiben stehen, wie

beschrieben, in Wechselwirkung. Es ist vor diesem Hintergrund umso wich-

tiger, die literarischen Texte nicht nur einzubeziehen, sondern als den eigent-

lichenGegenstand zu behandeln.Der Politikwissenschaftler Buchholz bezieht

sich hingegen fast ausschließlich auf Dürrenmatts programmatische Äuße-

rungen in Reden und Essays. Dabei rekonstruiert er, dass Dürrenmatt »aus

den Widersprüchlichkeiten von Mensch und Welt heraus eine pessimistisch

scheinende Darstellung der Welt entwickelt, der er dann jedoch seine Lö-

sungsvorschläge und Hoffnungen entgegensetzt.« Dürrenmatt vertrete »ei-

ne ausgesprochen nüchterne Staatssicht«; gegen das Revolutionäre setze er

»die Lösung im Kleinen und Unscheinbaren, im seidenen Ariadnefaden der

zweifelnden Vernunft, des Bestehens von Alltag und Frieden, des Suchens

nach Wahrheit und des Akzeptierens der menschlichen Grenzen.«42 Eine si-

cher nicht unzutreffende Beobachtung, wenn sie Dürrenmatt auch zu sehr

zum Augias macht. Die Radikalität des Werks – seines Welt- und Menschen-

bilds – erschließt sich indes erst in der Lektüre der literarischen Texte.

40 Buchholz: Die Welt als dramaturgisches Labyrinth, S. 4.

41 Ebd.

42 Ebd., S. 53.

https://doi.org/10.14361/9783839460405 - am 14.02.2026, 08:23:31. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839460405
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


1. Einleitung 23

Mit Politischen Systemen bei FriedrichDürrenmatt (2013) hat sich Patricia Käp-

peli beschäftigt. Sie verbindet die modernen mathematischen und physikali-

schen Entwicklungen und Entdeckungen, die Dürrenmatt besonders im ›Ge-

setz der großen Zahl‹ aufgreift, mit dessen gesellschaftspolitischen Prämis-

sen: »Dürrenmatt missversteht das Gesetz der grossen Zahl produktiv: Er eig-

net es sich als Gleichnis für soziale Systeme und ihren dynamischen Wandel

an.«43 Im Fokus ihrer Studie stehen daher besonders »Dürrenmatts Erläute-

rungen zu modernen Gesellschaftssystemen und ihren Dynamiken im essay-

istischenWerk sowie der Versuch, diese Reflexionen in den Komödien darzu-

stellen«.44 Sowichtig das ›Gesetz der großen Zahl‹ für Dürrenmatts politische

Reflexionen ist, so muss sein vermeintlich exzeptioneller Rang vor dem Hin-

tergrund weiterer wichtiger Theoreme – vom Labyrinth über den Ausnahme-

fall hin zur Indifferenz von Wärter und Gefangenem – doch infrage gestellt

werden. Auch scheint mir Käppeli, hier in einem gemeinsamen Aufsatz mit

Rudolf Käser zu Dürrenmatts System-Metaphern, in Auseinandersetzung mit

Peter von Matts Konservatismusthese Dürrenmatts »skeptisches Menschen-

bild und eine dementsprechend konservative Werteorientierung« zu unter-

schätzen.45 Dürrenmatts Komödien – und auch seine Erzählungen und Ro-

mane – sind als »Warnmodelle soziopolitischer Systemdynamik«46 nicht aus-

reichend beschrieben.Mein Ansatz unterscheidet sich davon insbesondere im

Begriff des Politischen, der sich nicht (recht pragmatisch) auf Gesellschafts-

systeme und soziale Strukturmodelle beschränkten sollte. Von Beginn an sind

Dürrenmatts politische Versuchsanordnungen nicht nur mit naturwissen-

schaftlichen, sondern auch mit theologischen und existenzphilosophischen

Bildern und Narrativen verknüpft, die Ordnung und Unordnung, Orientie-

rung und Orientierungslosigkeit verhandeln.

Julia Röthinger (2018) nimmt Dürrenmatt jüngst noch einmal im Ver-

bund mit Max Frisch – ausgehend vom ›Denkraum‹ der Nachkriegszeit – in

den Blick und attestiert beiden »die Utopie einer dem Prinzip der humani-

43 Patricia Käppeli: Politische Systeme bei Friedrich Dürrenmatt. Eine Analyse des essay-

istischen und dramatischen Werks. Köln, Weimar, Wien 2013, S. 17.

44 Ebd., S. 16.

45 Rudolf Käser, Patricia Käppeli: System-Metaphern. Modelle des Staates und der Ge-

sellschaft im essayistischen und dramatischen Werk Friedrich Dürrenmatts, in: Ulrich

Weber, Peter Schnyder, Peter Gasser, Peter Rusterholz (Hg.): Dramaturgien der Phan-

tasie. Dürrenmatt intertextuell und intermedial. Göttingen 2014, S. 97-116, hier S. 116.

46 Ebd., S. 115.

https://doi.org/10.14361/9783839460405 - am 14.02.2026, 08:23:31. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839460405
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


24 Der abwesende Souverän

tas verpflichteten Gesellschaft.«47 Frisch und Dürrenmatt, so Röthinger, wür-

den im Rezipienten »einen Erkenntnisprozess« initiieren, indem sie ihn »zu

einem Gedanken-Spiel anregen«, in dessen Verlauf er sich »als Mensch unter

Menschen erkennen« soll und sich »mit der Frage nach seiner je eigenen Ver-

antwortung innerhalb vonWelt und Gesellschaft konfrontiert« sieht.48 Damit

rekonstruiert Röthinger mehr eine Art der »›persönlichen‹ Ethik« des einzel-

nen Menschen: »Im Ausgang von Faschismus und Holocaust entwerfen bei-

de[] Autoren […] indirekt die Utopie einer anderen Welt, die sich als solche

nur insofern als Möglichkeit realisiert, als sie beim Einzelnen ansetzt.«49 Auch

Röthinger entdeckt bei Dürrenmatt eine Abneigung und »Distanzierung ge-

genüber jeglichem Mythischen, Absoluten und Totalen«, was nicht nur seine

»fragmentarische[] und offene[] Schreibweise« begründet: In dem »sich selbst

unablässig revidierenden Denken« drücke sich »der aufklärerische Skeptizis-

mus Dürrenmatts aus, ein Skeptizismus, der das kantsche Diktum des sapere

aude gleichsam radikalisiert.«50

Als Desiderat kann das Politische bei Dürrenmatt in der Tat nicht mehr

bezeichnet werden.Allerdings zeigt der Blick in die Forschung, dassmeist nur

einer der Aspekte – Zeitdiagnose oder überzeitlicheWeltkonzeption – behan-

delt wurde, wobei Dürrenmatts Werk doch beides zugleich formuliert. Die

vorliegende Studie entfaltet Dürrenmatts Begriff des Politischen anknüpfend

an den Souveränitätsdiskurs imHinblick auf die Frage nach gesellschaftlicher

Ordnung und Unordnung, die Dürrenmatt wesentlich vom modernen Welt-

zustand aus denkt. Als eine literaturwissenschaftliche Arbeit nimmt sie die

Integration des Politischen ins literarische Werk in den Blick.

Der Gang der Argumentation führt von der Rekonstruktion des

Souveränitäts- und des Postsouveränitätskonzepts von der frühen Neu-

zeit bis zum 21. Jahrhundert (Kapitel 2) über das Verhältnis des Politischen

und des Poetischen im Werk Dürrenmatts (Kapitel 3) zu den Lektüren

exemplarischer Einzeltexte (Kapitel 4-7).

47 Julia Röthinger: Ästhetische Erkenntnis undpolitischesHandeln.Max Frisch und Fried-

rich Dürrenmatt in Konstellationen ihrer Zeit. Berlin u.a. 2018, S. 294.

48 Ebd., S. 295.

49 Ebd., S. 294 u. 296.

50 Ebd., S. 278.

https://doi.org/10.14361/9783839460405 - am 14.02.2026, 08:23:31. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839460405
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


2. Souveränität – Postsouveränität

Der Begriff der Postsouveränität beschreibt einen Zustand, in dem das

Gemeinwesen, der Staat, als politisches Bezugs- und Ordnungsmodell nicht

mehr garantiert oder zumindest nicht länger allein gültig ist. Oftmals reagie-

ren die Staaten lediglich auf globale, grenzüberschreitende Phänomene und

haben alle Mühe, in einer postsouveränen Welt handlungsfähig zu bleiben.

Private Akteure treten in vielen Bereichen als Konkurrenten der Staaten

auf, die globalisierte und zunehmend digitalisierte Wirtschaft entzieht sich

staatlicher Souveränität, die wesentlich auf ein bestimmtes geographisches

Gebiet begrenzt ist. Wie der Begriff der Postsouveränität zum Ausdruck

bringt, bleibt das Modell der Souveränität allerdings der Bezugspunkt.

Wendy Brown hat dies für den Begriff postwestfälisch in einer Weise beschrie-

ben, die ohne weiteres auch für postsouverän in Anschlag gebracht werden

kann – nicht nur in heuristischer Weise, sondern auch, weil die Westfälische

Ordnung nichts anderes als das Zeitalter der Souveränität bezeichnet:

Die Vorsilbe ›post‹ zeigt vielmehr eine Formation an, die dem, dem sie vor-

angestellt wird, zwar zeitlich nachgeordnet, aber nicht enthoben ist. ›Post‹ si-

gnalisiert eine sehr konkrete Situation des Vorüberseins, in der das, was ver-

gangen ist, nicht zurückgelassenwird, sondern imGegenteil eine Gegenwart

unweigerlich prägt oder sogar dominiert, die trotzdem auch in irgendeiner

Weise mit dieser Vergangenheit gebrochen hat.1

Die Voraussetzung, um über Postsouveränität sprechen zu können, ist al-

so die Rekapitulation dessen, was Souveränität bedeutet und in welcher

politischen Situation dieses wirkmächtige Konzept entwickelt worden ist.

Selbstverständlich waren Fragen nach dem Gemeinwesen und nach gerechter

1 Wendy Brown: Mauern. Die neue Abschottung und der Niedergang der Souveränität.

Übers. von Frank Lachmann. Berlin 2018, S. 42.

https://doi.org/10.14361/9783839460405 - am 14.02.2026, 08:23:31. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839460405
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


26 Der abwesende Souverän

Herrschaft Gegenstand der politischen Ideengeschichte seit Platons norma-

tiver Staatslehre in der Politeia und Aristoteles’ Systematik von Herrschafts-

formen in der Politik, in der die Frage nach der obersten Staatsgewalt (kýrion

tēs póleōs) ganz explizit gestellt wird.2 Das Souveränitätskonzept der Neuzeit

aber ist vor dem Hintergrund einer Konkurrenzsituation von Herrschaft

entstanden – derjenigen zwischen weltlicher und geistlicher Herrschaft

(Kaiser und Papst) und derjenigen zwischen weltlichen Herrschern (Kaiser,

König und Kurfürsten).3 Zwar wird der Fachbegriff »›souverain‹ seit dem

13. Jh. in Frankreich, im 14. Jh. auch in England verwendet«, und zwar als

eine Art der Entscheidungskompetenz oder Zuständigkeit;4 systematisch

ausgearbeitet wurde er jedoch erst in der frühen Neuzeit ab der zweiten

Hälfte des 16. Jahrhunderts. Mit ihm hat sich auch der (National-)Staat als

das Ordnungsmodell des Westfälischen Zeitalters durchgesetzt.

2 Aristoteles fragt, wer »die oberste Gewalt im Staat besitzen« soll (Arist. pol. 1281a),

und kommt nach demDurchdenken der verschiedenenMöglichkeiten zu demSchluss,

»daß die oberste Staatsgewalt den Gesetzen (nómos) zukommen muß, vorausgesetzt,

daß diese wohlgeordnet sind, der Regierende (árchōn) aber, mag er einer sein oder

mehrere, nur über das Gewalt haben soll, was die Gesetze nicht genau zu bestimmen

vermögen, weil nicht leicht über alles sich zutreffende allgemeine Regeln geben las-

sen.« (Arist. pol. 1282b) Man könnte vorgreifend sagen: Er soll also über die Ausnahme

befinden. Zit. dt. Übersetzung: Aristoteles: Politik. Auf der Grundlage der Bearbeitung

von Nelly Tsouyopoulos und Ernesto Grassi neu hg. von Ursula Wolf. Nach der Übers.

von Franz Susemihl, mit Einleitung, Bibliographie und zusätzlichen Anm. von Wolf-

gang Kullmann. 4. Aufl. Reinbek b. Hamburg 2014, S. 148 u. 153.

3 Vgl. HerfriedMünkler, Grit Straßenberger: Politische Theorie und Ideengeschichte. Ei-

ne Einführung. Unter Mitarbeit von Vincent Rzepka und Felix Wassermann. München

2016, S. 126f.

4 Helmut Quaritsch: Souveränität [Art.], in: Joachim Ritter, Karlfried Gründer (Hg.): His-

torisches Wörterbuch der Philosophie. Bd. 9. Darmstadt 1995, Sp. 1104-1109, hier Sp.

1104. Dort heißt es weiter: »Wer souverän ist, entscheidet letztinstanzlich, z.B. als Ba-

ron, aber auch als königlicher Amtsträger oder als Gericht. Der König ist besonders als

oberster Richter souverän, aber nur, soweit seine Zuständigkeiten reichen, die gele-

gentlich selbst als ›souverenetes‹ bezeichnet werden.«

https://doi.org/10.14361/9783839460405 - am 14.02.2026, 08:23:31. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839460405
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


2. Souveränität – Postsouveränität 27

2.1 Souveränität in der frühen Neuzeit
(Jean Bodin, Thomas Hobbes)

Das frühneuzeitliche Konzept der Souveränität war eine Antwort auf die an-

haltenden, von konfessionellen Konflikten dominierten Bürgerkriege im Eu-

ropa des 16. und 17. Jahrhunderts. Es ist bei Jean Bodin nicht weniger als bei

Thomas Hobbes Begründungsfigur des absolutistischen Staates, der innere

Unruhen und gewalttätige Ausschreitungen durch die Errichtung eines sou-

veränen Monopols über Gewalt und Gesetze zu beenden verspricht, dem fol-

gerichtig allerdings auch die Teilung von Macht in einem politischen System

der Checks and Balances fremd ist.

Jean Bodin, der das Konzept der Souveränität in seinen Sechs Büchern über

den Staat (1576) vor dem Hintergrund der Religionskriege in Frankreich, die

ihren Höhepunkt 1572 in der Bartholomäusnacht finden, in die politische

Ideengeschichte eingebracht hat, bestimmt das Hauptmerkmal des souve-

ränen Fürsten als Befugnis und Vermögen, »der Gesamtheit und den einzel-

nen das Gesetz vorschreiben zu können […], ohne auf die Zustimmung ei-

nes Höheren, oder Gleichberechtigten oder gar Niedrigeren angewiesen zu

sein.«5 Dass der Souveränität »jede Begrenzung hinsichtlich der Machtbe-

fugnis, der Aufgabenstellung oder ihrer Dauer fremd« ist,6 soll jedoch weder

eine Willkür- noch eine Gewaltherrschaft bedeuten. Vielmehr schwebt Bodin

eine »am Recht orientierte souveräne Regierungsgewalt«7 vor, die überhaupt

Rechtssicherheit nach innen und zwischenstaatliche Verträge nach außen ga-

rantieren kann. Mit der ihm zugesprochenen Aufgabe, religiösen Frieden im

Land zu stiften, steht der Souverän in »unabhängiger, gleichsam ›schieds-

richterlicher‹ Position über den Konfessionen«, worin gar ein »Plädoyer Bo-

dins für religiöse Toleranz« gesehen wurde: »Seiner Auffassung nach hängt

die staatliche Ordnung zwar unmittelbar von den Gesetzen Gottes ab, nicht

aber von einer bestimmten Religion bzw. Konfession.«8

5 Jean Bodin: Sechs Bücher über den Staat. Buch I–III. Übers. und mit Anm. von Bernd

Wimmer. Eingeleitet und hg. von P.C.Mayer-Tasch.München 1981, S. 292. Der Souverän

sei »niemandem außer Gott Rechenschaft schuldig.« (S. 207)

6 Ebd., S. 206.

7 Ebd., S. 205.

8 Claudia Opitz-Belakhal: Ambivalenzen undWidersprüche. Jean Bodins Souveränitäts-

konzept im historischen Kontext, in: Samuel Salzborn, Rüdiger Voigt (Hg.): Souveräni-

tät. Theoretische und ideengeschichtliche Reflexionen. Stuttgart 2010, S. 42-60, hier

S. 48.

https://doi.org/10.14361/9783839460405 - am 14.02.2026, 08:23:31. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839460405
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


28 Der abwesende Souverän

Die Idee der Souveränität, die den Staat um eine Zentralgewalt ordnet

und nach effizienten Formen rationaler Herrschaft verlangt,9 hat zur Eta-

blierung eines Systems souveräner Nationalstaaten in Europa seit dem 17.

Jahrhundert beigetragen, das man in Anlehnung an den Frieden von Münster

und Osnabrück, der den Dreißigjährigen Krieg (1618-1648) beendet, gemein-

hin als Westfälische Ordnung bezeichnet: »Fortan beruhte das europäische

Staatensystem, das Westfälische System, auf dem Prinzip der ›Gleichheit‹,

besser gesagt: der Gleichwertigkeit der Staaten. Jeder Fürst, auch der Herr-

scher eines kleinen Landes, konnte – z.B. aus dynastischen Gründen – einem

anderen Fürsten denKrieg erklären.«10 Diese äußere Souveränität eines Staa-

tes hat zwei positive Effekte: Zum einen garantiert sie »die Unverbrüchlich-

keit des Staatsterritoriums undmacht damit die dauerhafte Gewähr von Frei-

heitsrechten überhaupt erst möglich.«11 Zum anderen ermöglicht sie ein zwi-

schenstaatliches Recht und trägt zu einer Ordnung auf internationaler Ebene

bei, in der sich die souveränen Staaten als Gleiche erkennen können.

Fünfundsiebzig Jahre nach Bodins Sechs Büchern über den Staat hatThomas

Hobbes mit dem Leviathan (1651) eine wirkmächtige Staatslehre zur Begrün-

dung souveräner Herrschaft vorgelegt, die insbesondere mit ihrer Naturzu-

standserzählung vom Kampf aller gegen alle und ihrer Vertragstheorie in die

politische Philosophie, aber auch in das kulturelle Gedächtnis eingegangen

ist. Auch bei Dürrenmatt ist der Naturzustand als bellum omnium contra omnes

von besonderer Bedeutung,wie sich in den Lektüren seiner Texte zeigenwird.

Hobbes’ Ursprungserzählung geht von einem Naturzustand aus, in dem sich

die Menschen gegenseitig feind sind. Solange es keine öffentliche Macht gibt,

»die sie alle in Schrecken hält«, befinden sich die Menschen in einem »Krieg

9 SieheMünkler, Straßenberger: Politische Theorie und Ideengeschichte, S. 133: »MitMi-

litär und Bürokratie entstand ein Erfüllungsstab, auf dessen Loyalität sich der Souve-

rän, wer auch immer er war, verlassen können musste und der gleichzeitig die erfor-

derlicheKorruptionsresistenz aufzubringenhatte, umdenStaat als souveränenAkteur

durchzusetzen und im Spiel zu halten.«

10 Rüdiger Voigt: Souveränität und Krieg. Alle Staaten sind gleich, abermanche sind glei-

cher, in: Souveränität. Theoretische und ideengeschichtliche Reflexionen, S. 127-146,

hier S. 129.

11 Samuel Salzborn, Rüdiger Voigt: Souveränität. Theoretische und ideengeschichtli-

che Reflexionen, in: Souveränität. Theoretische und ideengeschichtliche Reflexionen,

S. 13-22, hier S. 17.

https://doi.org/10.14361/9783839460405 - am 14.02.2026, 08:23:31. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839460405
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


2. Souveränität – Postsouveränität 29

eines jeden gegen jeden«12, wobei Hobbes als Hauptursachen für Konflikte

in der Natur des Menschen die Konkurrenz, die Unsicherheit und die Ruhm-

sucht nennt. Die Einführung des Gemeinwesens und die Unterwerfung unter

den Souverän entspringen also der Angst vor der Gewalt der anderen und dem

Wunsch nach Selbsterhaltung.

Das Gemeinwesen beziehungsweise den Staat fasst Hobbes in die Alle-

gorie eines künstlichen Menschen. In ihm ist die Souveränität »eine künst-

liche Seele«, die »dem ganzen Körper Leben und Bewegung«13 verleihe. Die

Gesundheit des Körpers parallelisiert Hobbes mit der Eintracht der Gesell-

schaft, Krankheit mit Aufruhr und Todmit Bürgerkrieg.14 Damit ebensolcher

Aufruhr und Bürgerkrieg vermieden werden, schließen die Menschen unter-

einander einen Vertrag und schaffen das Gemeinwesen »zu dem Zweck, daß es

ihrer aller Stärke und Mittel, wie es ihm vorteilhaft erscheint, für ihren Frieden und

ihre gemeinsame Verteidigung gebraucht.« Der Souverän ist derjenige, der »diese

Person verkörpert«, – und »jeder andere ist sein Untertan.«15

Alle Argumentation Hobbes’ zielt darauf ab, eine Machtteilung und den

mit einer ungeklärten Machtfrage verbundenen möglichen Bürgerkrieg zu

verhindern: »Wenn ein Reich mit sich selbst uneins wird, kann es nicht bestehen.«16

Sowohl der Naturzustand als auch das Bild des Gemeinwesens als des »gro-

ßen Leviathan« und als des »sterblichen Gottes«17 sind eindrucksvolle Allegorien

undDenkfiguren, die demZweck dienen, ungeteilteMacht zu begründen und

Chaos zu verhüten. Die Souveränität ist vor diesem Hintergrund auch »ein

Produkt politischer Einbildungskraft«, das »seit der Illustration des Frontispi-

zes von Hobbes’ Leviathan mit dem Bild des Körpers und der Verkörperung

einer übermenschlichen Macht verbunden [ist], die als Garant sozialen Frie-

dens und politischer Freiheit gilt.«18

Hobbes gesteht den Untertanen im Staat Freiheit in jenen Dingen zu, die

der Souverän nicht geregelt hat, »wie zumBeispiel die Freiheit, zu kaufen und

12 Thomas Hobbes: Leviathan. Übers. von Jutta Schlösser. Mit einer Einführung und hg.

von Hermann Klenner. Hamburg 1996, S. 104.

13 Ebd., S. 5.

14 Ebd.

15 Ebd., S. 145.

16 Ebd., S. 154.

17 Ebd., S. 145.

18 Rebekka A. Klein, Dominik Finkelde: Einleitung, in: Diess. (Hg.): Souveränität und

Subversion. Figurationen des Politisch-Imaginären. Freiburg, München 2015, S. 9-18,

hier S. 9.

https://doi.org/10.14361/9783839460405 - am 14.02.2026, 08:23:31. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839460405
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


30 Der abwesende Souverän

zu verkaufen und andere Verträge miteinander abzuschließen, ihren eigenen

Wohnsitz, ihre eigene Ernährung, ihren eigenen Beruf zu wählen und ihre

Kinder so zu erziehen, wie sie es für richtig halten und dergleichen.«19 Dies

sind Freiheiten, die im Hobbesschen Naturzustand nicht garantiert sind. So

schließen sich individuelle Freiheit und die Macht des Souveräns nicht ge-

genseitig aus: Die Menschen verzichten beispielsweise auf die Freiheit zur

Gewaltanwendung, um ihre individuellen Interessen durchzusetzen, doch sie

gewinnen die Freiheit, sich anderen Dingen zuwenden zu können als dem

Kampf eines jeden gegen jeden: »Hobbes hat seine Leser also davon über-

zeugen wollen, daß Gehorsam gegenüber dem Souverän, wer auch immer er

ist, die geeignetste Form sei, die eigenen Interessen zu verfolgen. Dabei hat

er nicht an den Altruismus und die Opferbereitschaft der Bürger appelliert,

sondern im Gegenteil auf deren wohlverstandenes Eigeninteresse gesetzt«20.

In dieser Konzeption erscheint Sicherheit nicht als Gegenbegriff, sondern als

Voraussetzung von Freiheit. Doch lässt sich auch eingedenk dieser zentralen

Dialektik von Freiheit und Sicherheit nur konstatieren, dass Hobbes’ Konzept

des absoluten Staates, der keine Gewaltenteilung und kein System derMacht-

kontrolle kennt,mit dem demokratischen Verfassungsstaat unvereinbar ist.21

Für die Entstehung moderner Staatlichkeit ist das Souveränitätsparadig-

ma der frühen Neuzeit insofern entscheidend, als sich der moderne Staat

durch die Existenz einer Zentralgewalt auszeichnet, die, wie es in Max We-

bers Vortrag Politik als Beruf (1919) heißt, durch die Enteignung von »selbst-

ständigen ›privaten‹ Träger[n] von Verwaltungsmacht […] in dieWege geleitet

wird.« Dies hat zur Folge, dass »tatsächlich in einer einzigen Spitze die Ver-

fügung über die gesamten politischen Betriebsmittel zusammenläuft, kein

einziger Beamter mehr persönlicher Eigentümer des Geldes ist, das er ver-

ausgabt, oder der Gebäude, Vorräte, Werkzeuge, Kriegsmaschinen, über die

er verfügt.«22 Souveräne Herrschaft ist also auf rationale Herrschaft ange-

wiesen, so dass der Staat »ein anstaltsmäßiger Herrschaftsverband ist, der

innerhalb eines Gebietes die legitime physische Gewaltsamkeit als Mittel der

19 Hobbes: Leviathan, S. 180.

20 Herfried Münkler: Thomas Hobbes. Frankfurt a.M., New York 1993, S. 15.

21 Allerdings erlischt nach Hobbes »die Verpflichtung der Untertanen gegen den Souve-

rän«, sobald dieser sie nicht mehr schützen kann: »Denn das Recht, das die Menschen

von Natur aus haben, sich selbst zu schützen, wenn niemand anders sie zu schützen

vermag, kann durch keinen Vertrag aufgegeben werden.« Hobbes: Leviathan, S. 187.

22 Max Weber: Politik als Beruf. 11. Aufl. Berlin 2010, S. 12f.

https://doi.org/10.14361/9783839460405 - am 14.02.2026, 08:23:31. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839460405
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


2. Souveränität – Postsouveränität 31

Herrschaft zumonopolisierenmit Erfolg getrachtet hat und zu diesem Zweck

die sachlichen Betriebsmittel in der Hand seiner Leiter vereinigt, die sämt-

lichen eigenberechtigten ständischen Funktionäre aber, die früher zu Eigen-

recht darüber verfügten, enteignet und sich selbst in seiner höchsten Spitze

an deren Stelle gesetzt hat.«23 Die politische Philosophie der Aufklärung wird

im Gefolge der Etablierung eines solchen staatlichen Gewalt- und Verwal-

tungsmonopols das Souveränitätskonzept eher im Hinblick darauf betrach-

ten, wie diese monopolisierte Macht nunmehr verteilt und kontrolliert oder

an das Gemeinwohl rückgebunden werden kann. An die Stelle der Zähmung

von Gewalt durch den souveränen Herrscher innerhalb der Gesellschaft tritt

die Zähmung des Herrschers selbst.

2.2 Souveränität in der Aufklärung
(Charles de Montesquieu, Jean-Jacques Rousseau)

Am Beginn seiner Schrift zum Geist der Gesetze (1748) kommt Charles de Mon-

tesquieu auf denNaturzustand zu sprechen, den er allerdings auf andereWei-

se als Hobbes imaginiert. Statt sich in einem Krieg aller gegen alle zu befinden,

würde der Mensch im Naturzustand »anfänglich nur seine Schwäche spüren

und wäre von äußerster Furchtsamkeit.«24 Diese Furcht würde die Menschen

zunächst »zur Flucht voreinander veranlassen. Sie würden aber bald zur An-

näherung aneinander bewogen, wenn sie aus den Gebärden errieten, daß die

Furcht gegenseitig ist.« Hingegen sei es nicht vernünftig, bereits imNaturzu-

stand von Herrschaft und Unterjochung zu sprechen: Erst durch die Gesell-

schaft finde der Mensch »Gründe zu gegenseitigem Angreifen und Verteidi-

gen.«25 Denn das natürliche »Gefühl ihrer Schwäche« verlieren die Menschen

nur in der Vergesellschaftung. Dies gilt sowohl nach außen als auch nach in-

nen:

Jede Einzelgesellschaft fühlt bald ihre Stärke. Das erzeugt zwischen Nati-

on undNation einen Kriegszustand. Innerhalb jeder Gesellschaft fangen die

einzelnen an, ihre Stärke zu fühlen. Sie versuchen, die Hauptvorteile die-

ser Vergesellschaftung zu ihren Gunsten auszunutzen. Das schafft zwischen

23 Ebd., S. 13.

24 Charles-Louis de Secondat, Baron de la Brède et de Montesquieu: Vom Geist der Ge-

setze. Auswahl, Übers. und Einleitung von Kurt Weigand. Stuttgart 2011, S. 101.

25 Ebd.

https://doi.org/10.14361/9783839460405 - am 14.02.2026, 08:23:31. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839460405
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


32 Der abwesende Souverän

den einzelnen einen Kriegszustand. Diese beiden Arten des Kriegszustands

veranlassen die Einführung von Gesetzen unter den Menschen.26

Hatte Hobbes mit seiner Konzeption des Naturzustands die Notwendigkeit

des Souveräns begründet, der Aufruhr und Bürgerkrieg im Land zu beenden

imstande sei, so dientMontesquieu sein gegenteiliges Naturzustandskonzept

der Begründung einer notwendigen Herrschaft des Gesetzes.

Noch entscheidender für die Geschichte des Souveränitätsparadigmas ist

allerdings die hier geforderte Gewaltenteilung, der zufolge die legislative, exe-

kutive und richterliche Befugnis nicht in derselben Hand vereint sein dürfen.

Es ist dies eine Forderung, die dem Grundbegriff der Souveränität als der

höchsten und unbeschränkten Entscheidungsbefugnis entgegensteht: »So-

bald in ein und derselben Person oder derselben Beamtenschaft die legislati-

ve Befugnis mit der exekutiven verbunden ist, gibt es keine Freiheit. Es wäre

nämlich zu befürchten, daß derselbe Monarch oder derselbe Senat tyranni-

sche Gesetze erließe und dann tyrannisch durchführte.«27 Ebenso verhielte es

sich bei der fehlenden Trennung der Gerichtsbarkeit von der Legislative und

der Exekutive. In dem einen Fall wäre der Richter der Gesetzgeber, in dem

anderen Fall hätte er »die Zwangsgewalt eines Unterdrückers«.28 In keiner

Weise mit dem Souveränitätskonzept der frühen Neuzeit vereinbar heißt es:

»Alles wäre verloren, wenn ein und derselbe Mann beziehungsweise die glei-

che Körperschaft […] drei Machtvollkommenheiten ausübte: Gesetze erlassen,

öffentliche Beschlüsse in die Tat umsetzen, Verbrechen und private Streitfälle

aburteilen.«29 Das Konzept des unbeschränkten Herrschers – und damit des

Souveräns nach frühneuzeitlichem Muster – führe zu nichts anderem als zu

einer Despotie.

Jean-Jacques Rousseau entwirft in seiner Lehre vom Gesellschaftsvertrag

(1762) das Konzept der Souveränität als Ausübung des Gemeinwillens. Wie

Hobbes geht auch Rousseau davon aus, dass die Gesellschaftsordnung auf

eine Übereinkunft gegründet ist. Das unterscheidet sie von der Familie, wel-

che die einzige natürliche Gemeinschaft sei, da die Menschen im Kindesalter

ohne sie nicht lebensfähig wären. Dass Rousseau die Gesellschaftsordnung

im Unterschied zur Familie nicht naturalisiert, liegt darin begründet, dass er

Formen der Knechtschaft damit ebenfalls als nicht-natürlich ausweisen kann.

26 Ebd., S. 102.

27 Ebd., S. 216f.

28 Ebd., S. 217.

29 Ebd.

https://doi.org/10.14361/9783839460405 - am 14.02.2026, 08:23:31. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839460405
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


2. Souveränität – Postsouveränität 33

Der berühmte Satz in seinem Text zum Gesellschaftsvertrag lautet demgemäß:

»Der Mensch wird frei geboren, aber überall liegt er in Ketten.«30 Wenn nun

kein Mensch »von Natur aus einen Machtanspruch über seinesgleichen« ha-

be, »bleiben nur die Vereinbarungen als Grundlage einer jeden legitimen Au-

torität unter den Menschen übrig.«31 Wo Übereinkunft fehlt, herrscht Un-

recht. Daher steht Rousseau auch dem Argument skeptisch gegenüber, dass

ein Despot »seinen Untertanen die bürgerliche Ruhe« sichere – also den ge-

fürchteten Bürgerkrieg beendet. Denn was hätten die Menschen von diesem

Frieden untereinander, »wenn die Kriege, die sein Ehrgeiz ihnen aufhalst,

wenn seine unersättliche Habsucht und die Kungeleien seiner Minister sie

mehr bedrücken als ihre eventuellen Meinungsverschiedenheiten?«32 Rous-

seau hat, wenn er sich mit dem Souveränitätskonzept beschäftigt, also nicht

primär das innergesellschaftliche Gewaltpotenzial im Bick, das ein oberster

und mit umfassenden Machtbefugnissen ausgestatteter Herrscher vermeint-

lich vor dem Ausbruch bewahrt, sondern die Gewalt, die mit vollkommener

Herrschaft ausgeübt wird und aus freien Menschen Knechte mache.

Ähnlich wie Hobbes fasst auch Rousseau das Gemeinwesen in das Bild

des menschlichen Körpers – allerdings ist hier der Begriff des Willens von

entscheidender Bedeutung: »Jeder von uns unterstellt gemeinschaftlich seine

Person und seine ganze Kraft (puissance) der höchsten Leitung des Gemeinwillens

(volonté générale), und wir empfangen als Körper jedes Glied als unzertrennlichen

Teil des Ganzen.« Durch den Gesellschaftsvertrag entstehe so »ein Moral- und

Kollektivkörper, der aus so vielen Mitgliedern besteht, wie die Versammlung

Stimmen hat; aus diesem Akt hat er seine Einheit, sein gemeinsames Ich,

sein Leben und seinenWillen.«33 Die Glieder des Staates heißen nun Volk (als

»Gemeinschaft«), Bürger (»wenn sie an der Staatautorität teilhaben«) und

Untertanen (»wenn sie den Staatsgesetzen unterworfen sind«).34 Das Schema

aus Oben und Unten, das der klassischen Souveränitätslehre zugrunde liegt,

wird hier in eine zirkuläre Struktur verwandelt, in der die Herrscher und

die Beherrschten identisch sind (– eine Struktur, die für Dürrenmatts Blick

30 Jean-Jacques Rousseau: Vom Gesellschaftsvertrag oder Prinzipien des Staatsrechtes,

in: Ders.: Politische Schriften. Bd. 1. Übers. und Einführung von Ludwig Schmidts. Pa-

derborn 1977, S. 59-208, hier S. 61.

31 Ebd., S. 66.

32 Ebd.

33 Ebd., S. 74.

34 Ebd., S. 75.

https://doi.org/10.14361/9783839460405 - am 14.02.2026, 08:23:31. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839460405
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


34 Der abwesende Souverän

auf die Schweizer Demokratie noch von Bedeutung sein wird). Dabei wird

dem Gemeinwillen nicht nur zugesprochen, dass er »immer recht hat und

immer auf das Gemeinwohl zielt« (was nicht heißt, dass die Menschen ihm in

seiner Ermittlung und Ausübung immer entsprechen),35 sondern auch, dass

er – analog den frühneuzeitlichen Souveränitätsauffassungen – die Men-

schen in bürgerliche Freiheit versetze, gerade indem er ihnen ihre natürliche

Freiheit nimmt:

[D]er Mensch verliert durch den Gesellschaftsvertrag seine natürliche Frei-

heit und ein unbegrenztes Recht auf alles, was ihn reizt undwas er erreichen

kann. Er gewinnt die bürgerliche Freiheit und das Eigentumsrecht auf alles,

was er besitzt. Man darf sich bei diesem Tausch nicht verwirren lassen und

muß genau zwischen der naturgegebenen Freiheit, die nur von den Kräften

des Individuums begrenzt ist, und der bürgerlichen Freiheit unterscheiden,

die durch den Allgemeinwillen begrenzt ist.36

Nur in dieser auf den Gemeinwillen bezogenen Dialektik kann Rousseau

Herrschaft akzeptieren. Souveränität meint in diesem Sinne nicht die Über-

tragung der Macht auf einen Einzelnen oder eine Versammlung und daran

anschließend bloßen Gehorsam, sondern die Etablierung eines überper-

sönlichen Willens zur Einhegung von Einzelinteressen. Die Souveränität,

die »nur der Vollzug des Gemeinwillens ist«, dürfe »niemals veräußert

werden« – »Man kann die Macht sehr wohl übertragen, den Willen aber

nicht.«37 Der Gemeinwille soll die Willkür des Einzelnen oder der Wenigen

ausschließen und auch den bloßen Mehrheitswillen, der unabhängig von

der Personenzahl bloß Partikularinteressen zum Ausdruck brächte: »[D]er

Wille ist entweder allgemein oder er ist es nicht. Entweder ist er der Wille

des ganzen Volkes oder nur eines Teiles.«38 Souveränität als höchster Wille

ist für Rousseau affirmativ also nur denkbar, wenn es sich dabei um den

Gemeinwillen handelt. Dieser ist allerdings, nicht weniger als der Hobbes-

sche Naturzustand, eine politiktheoretische Konstruktion, meint er doch

gerade nicht das empirische Mehrheitsurteil, sondern das gute, am Ge-

meinwohl orientierte Urteil. Der Souverän ist hier keine Einzelperson mehr,

35 Ebd., S. 87f.

36 Ebd., S. 79.

37 Ebd., S. 84.

38 Ebd., S. 86.

https://doi.org/10.14361/9783839460405 - am 14.02.2026, 08:23:31. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839460405
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


2. Souveränität – Postsouveränität 35

sondern das sich selbst das Gesetz gebende Volk, und die Souveränität kein

Herrschaftsverhältnis, sondern die Ausübung des Gemeinwillens.

2.3 Tyrannei der Mehrheit und Niemandsherrschaft 
(Alexis de Tocqueville, Hannah Arendt)

Alexis de Tocqueville hat in seiner Betrachtung der Vereinigten Staaten von

Amerika die Funktionsmechanismen, aber auch die Gefahren der demokra-

tischen Gesellschaft beschrieben (Über die Demokratie in Amerika, 1835/1840).

Ganz allgemein, das heißt unabhängig von der Gesellschaftsordnung, lehnt

Tocqueville den frühneuzeitlichen Begriff der Souveränität ab. Es sei »eine

Gefahr für die Freiheit«,wenn die staatlicheGewalt »auf keinHindernis stößt,

das ihren Gang aufhalten und ihr Zeit geben kann, sich selbst zu mäßigen.«

Nur die Weisheit und Gerechtigkeit Gottes sei ebenso groß wie seine Macht.

Auf Erden hingegen gebe es »keine mit so geheiligtem Recht ausgestattete

Macht, daß ich sie unkontrolliert handeln und ungehindert herrschen lassen

wollte.« Das Recht, »schlechthin alles zu tun«, ob dem Volk oder einem König

übertragen, sei »der Keim zur Tyrannei«.39 Nicht die Regierungsform macht

für Tocqueville also den Unterschied zwischen gerechter Herrschaft und Ty-

rannei, sondern die Kontrolle und Beschränkung des Souveräns, der in einem

demokratischen Gemeinwesen eben das Volk, oder vielmehr: dieMehrheit ist.

Tocqueville gibt zu bedenken, dass auch in demokratischen Gesell-

schaften der Wille des Souveräns gebunden werden muss. Im Falle der

Vereinigten Staaten gebe es zwar die äußerste Freiheit der Bürger, aber

zugleich kaum Schutz vor der Tyrannei. Das liegt daran, dass »der gesetzge-

benden Versammlung eines jeden Staates keine Macht gegenüber[steht], die

ihr widerstehen könnte. Nichts vermöchte sie auf ihrem Weg aufzuhalten,

weder Vorrechte, noch örtliche Unantastbarkeit, noch persönlicher Einfluß,

nicht einmal die Hoheit der Vernunft, denn sie vertritt die Mehrheit, die

sich als einziges Organ der Vernunft ausgibt.«40 Das Ancien Régime in Europa

sei hingegen zwar despotisch verfasst, doch seien die Sitten der Völker frei

gewesen: Schranken fand die fast unbeschränkte Macht der Könige nicht nur

in gewissen politischen Institutionen, die wesentlich auf nicht-zentralisierter

39 Alexis de Tocqueville: Über die Demokratie in Amerika. Ausgew. und hg. von J.P.Mayer.

Stuttgart 1985, S. 147.

40 Ebd., S. 66.

https://doi.org/10.14361/9783839460405 - am 14.02.2026, 08:23:31. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839460405
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


36 Der abwesende Souverän

Verwaltungsmacht basierten, sondern auch in den Meinungen und Sitten:

»Die Religion, die Liebe der Untertanen, die Güte des Fürsten, die Ehre,

der Familiensinn, die Provinzvorurteile, Brauch und öffentliche Meinung

begrenzten die Macht der Könige und schlossen deren Staatsgewalt in einen

unsichtbaren Kreis ein«, so dass die Fürsten zwar das Recht besaßen, »doch

weder die Fähigkeit noch den Wunsch, alles zu tun.«41

DerNachteil der demokratischenGesellschaft,wie sie Tocqueville in Ame-

rika vorfindet, besteht also gerade in dem Element, das gewöhnlich als ihr

Vorteil betrachtet wird: in der allgemeinen Gleichheit der Bürger. Diese sor-

ge dafür, dass »jeder Bürger, gleichermaßen machtlos, arm, vereinzelt, der

organisierten Kraft der Regierung bloß seine persönliche Schwäche entge-

genstellen kann«.42 Ausgesetzt ist er damit auch der Ausbreitung der öffent-

lichen Verwaltung in sämtliche Lebensbereiche, sogar in das Privatleben, wo

sie »es allein unternimmt«, das Behagen der Bürger »sicherzustellen und über

ihr Schicksal zu wachen.«43 So stellt sich allmählich ein Kompromiss ein zwi-

schen »dem Verwaltungsdespotismus und der Volkssouveränität«.44 In die-

sem Zustand einer allgemeinen individuellen Knechtschaft, in dem der »Ge-

brauch des freien Willens immer überflüssiger und seltener« und »die Wil-

lensbetätigung auf ein immer kleineres Feld« beschränkt wird, sei daher eine

freie Presse wie auch die unabhängige richterliche Gewalt von höchster Be-

deutung.45

Mit Tocqueville lassen sich die Schattenseiten einer nicht nur ideel-

len, sondern tatsächlich realisierten Volkssouveränität entdecken, wobei es

ihm nicht allein um den Machtmissbrauch oder die Gewalttätigkeit durch

den neuen Souverän – die ungebundene und allmächtige Mehrheit des

Volkes – geht, sondern auch um die Transformation der Sitten und Einstel-

lungen, die sich aus der tendenziellen Gleichheit der Bürger ergibt und zur

Folge hat, was man mit einem Begriff Étienne de La Boéties als freiwillige

Knechtschaft (la servitude volontaire)46 bezeichnen könnte – ein Konzept, das

41 Ebd., S. 193.

42 Ebd., S. 196.

43 Ebd., S. 343.

44 Ebd., S. 345.

45 Ebd., S. 344.

46 Étienne de La Boétie: Von der freiwilligen Knechtschaft der Menschen, in: Ders.: Über

die freiwillige Knechtschaft des Menschen. Hg. und eingeleitet von Heinz-Joachim

Heydorn. Übers. von Walter Koneffke. Frankfurt a.M. 1968, S. 31-64.

https://doi.org/10.14361/9783839460405 - am 14.02.2026, 08:23:31. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839460405
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


2. Souveränität – Postsouveränität 37

sich für Dürrenmatts politisches Denken noch als anschlussfähig erweisen

wird.

Eine solche Tendenz des Menschen nicht nur zum Herrschen, sondern

ebenso zur freiwilligen Knechtschaft stellt auch Hannah Arendt fest.Wir soll-

tenwissen, so heißt es in ihremBuch überMacht undGewalt von 1970, »daß der

Hang zur Unterwerfung, der Trieb zum Gehorsam und der Schrei nach dem

starkenMann in dermenschlichen Psychologie einemindestens ebenso große

Rolle spielt wie der Wille zur Macht, und daß diese Unterwerfungsinstinkte

politisch vermutlich erheblich relevanter sind.«47Mit Blick auf das Souveräni-

tätsparadigma bedeutsam ist in diesem Zusammenhang, dass Arendt die Bü-

rokratie nicht nur als effektives und rationales Mittel der Exekutive begreift,

sondern als eine Staatsform eigenen Ranges, die eine klare Verantwortlich-

keit in politischen Prozessen verunmöglicht. Arendt fügt die Bürokratie den

weiteren politischen Grundformen Monarchie, Oligarchie, Aristokratie und De-

mokratie hinzu und beschreibt sie als

die jüngste und vielleicht furchtbarste Herrschaftsform […], die Bürokratie

oder dieHerrschaft, welche durch ein kompliziertes System vonÄmtern aus-

geübt wird, bei der man keinen Menschen mehr, weder den Einen noch die

Wenigen, weder die Besten noch die Vielen, verantwortlich machen kann,

und die man daher am besten als Niemandsherrschaft bezeichnet.48

Die Macht ist hier in der Tat gestaltlos, wie es Dürrenmatt dem modernen

Staat, der »unüberschaubar, anonym, bürokratisch geworden« sei, attestiert

hatte: »Kreons Sekretäre erledigen den Fall Antigone.« (WA 30, 60) Diese Ent-

wicklung hatte Dürrenmatt bereits unterhalb der Ost-West-Konfrontation

beobachtet – und paradoxerweise – an den totalitären Regimen und Super-

mächten. Bei einer solchen Niemandsherrschaft handelt es sich, so Arendt

weiter, um »die tyrannischste Staatsform, da es hier tatsächlich Niemanden

mehr gibt, den man zur Verantwortung ziehen könnte.«49 Wie eine Anleh-

nung an den Besuch der alten Dame, wie eine Variation der Theaterprobleme

klingt ihre Beschreibung solcher organisierten Verantwortungslosigkeit:

»Nun, wo alle schuldig sind, ist es keiner; gegen die Entdeckung der wirklich

Schuldigen oder Verantwortlichen, die Mißstände abstellen könnten, gibt es

47 Hannah Arendt: Macht und Gewalt. Übers. von Gisela Uellenberg. München 1970,

S. 40f.

48 Ebd., S. 39.

49 Ebd., S. 39f.

https://doi.org/10.14361/9783839460405 - am 14.02.2026, 08:23:31. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839460405
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


38 Der abwesende Souverän

keinen besseren Schutz als kollektive Schuldbekenntnisse.«50 Der abwesende

Souverän – das bedeutet, dass es niemanden gibt, an den man sich wenden

oder gegen den man protestieren könnte: »Bürokratie ist diejenige Staats-

form, in welcher es niemanden mehr gibt, der Macht ausübt; und wo alle

gleichermaßen ohnmächtig sind, haben wir eine Tyrannis ohne Tyrannen.«51

Arendt stellt also einen Zusammenhang her zwischen der tyrannischen und

der bürokratischen Herrschaft: »Die Gewaltherrschaft bezweckt und erreicht

die Entmachtung der Gesellschaft, bis sie einer organisierten Opposition

nicht mehr fähig ist, und dies ist der Augenblick, wo der eigentliche Ter-

ror entfesselt werden kann. Die Tyrannis erzeugt die Ohnmacht, welche

dann totale Herrschaft ermöglicht.«52 Allerdings betrifft die Bürokratie als

kollektive Verantwortungslosigkeit nicht nur autokratische, sondern auch

demokratische Gesellschaften. Sichtbare Macht – nicht Gewalt, die Arendt

als Gegenbegriff zur Macht versteht53 – ist hier als etwas Positives gedacht,

nämlich als Voraussetzung auch für die Zurechenbarkeit von Verantwortung.

Mit Blick auf Dürrenmatt ist diese Feststellung besonders wichtig, ist sein

Werk doch voll von Bildern der kollektiven Verantwortungslosigkeit, zu

denen auch das Motiv des Zufalls beziehungsweise des Unfalls gehört als ein

unabsichtliches und nicht-verantwortbares Geschehen.

2.4 Souveränität und Ausnahmezustand
(Carl Schmitt, Giorgio Agamben)

Für das 19. Jahrhundert konstatiert Wilhelm Hennis eine »fortschreitende[]

Formalisierung des Souveränitätsbegriffes«, dessen »abstrakte Erhöhung […]

50 Ebd., S. 65.

51 Ebd., S. 80.

52 Ebd., S. 56.

53 Ebd., S. 36. Die Annahmen einer Identität vonMacht und Gewalt basieren nach Arendt

auf einer letztlich absolutistischen Staatsvorstellung: Sie seien »die logische Folge des

absoluten Machtbegriffs, der den Aufstieg des souveränen europäischen National-

staats begleitete, dessen früheste und immer noch größte Repräsentanten Jean Bodin

und Thomas Hobbes sind«, und deckten sich zudem »mit den Begriffen, die seit dem

griechischen Altertum dazu dienten, Staatsformen als Herrschaftsformen von Men-

schen über Menschen voneinander zu unterscheiden« (S. 39).

https://doi.org/10.14361/9783839460405 - am 14.02.2026, 08:23:31. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839460405
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


2. Souveränität – Postsouveränität 39

notwendig auch eine fortschreitende Entleerung zur Folge« habe.54 Die Er-

gebnisse dieser Entwicklung, an deren Ende der Rechtswissenschaftler Hans

Kelsen stehe, seien zum einen »der Wegfall einer dem Souveränitätsbegriff

zugehörigen, auf eine Willenseinheit zurückführbaren Entscheidungskom-

petenz, die über die rechtlich normierbaren Kompetenzen hinausgeht«, und

zum anderen »der Verlust eines Subjekts der Souveränität.«55

Man kann Carl Schmitts Politische Theologie (1922) als Antwort auf diese

Verdrängung des Souveräns aus der Staatstheorie im 19. Jahrhundert und als

Versuch seiner Rückgewinnung verstehen. Im Zentrum stehen hier die De-

zision als souveräne Entscheidung sowie der Ausnahmezustand, in dem die

Dezision jenseits jeder normativen Bindung »selbst ›rechtliche Kraft‹«56 ge-

winne. Auch wenn der moderne Rechtsstaat durch die stetige Ausweitung des

Geltungsbereichs von Rechtsnormen, aber auch durch Gewaltenteilung, Pres-

sefreiheit und Bürgerrechte an der Beseitigung des Souveräns arbeite, lässt

sich die Souveränität Schmitt zufolge nicht völlig verdrängen. Es liege in der

Natur der Ausnahme begründet, so die Argumentationsfigur, dass sie durch

»eine generelle Norm,wie sie der normal geltende Rechtssatz darstellt«, nicht

erfasst werden kann: Nur der Ausnahmefall mache daher »die Frage nach dem

Subjekt der Souveränität, das heißt die Frage nach der Souveränität über-

haupt, aktuell.«57 Er ist der Zustand, in dem das Recht keine Anwendung

findet, so dass sich der Staat als Ordnung ohne Rechtsnorm zeigt. In die-

sem Sinne konstatiert Schmitt denn auch, dass die Souveränität »nicht als

Zwangs- oder Herrschaftsmonopol, sondern als Entscheidungsmonopol ju-

ristisch zu definieren ist«, als Entscheidung darüber, »ob der extreme Notfall

vorliegt« und »was geschehen soll, um ihn zu beseitigen.«58 Genau das drückt

sich in seiner berühmten Formel aus: »Souverän ist, wer über den Ausnahme-

zustand entscheidet.«59

54 Wilhelm Hennis: Das Problem der Souveränität. Ein Beitrag zur neueren Literaturge-

schichte und gegenwärtigen Problematik der politischen Wissenschaften (1951). Mit

einem Vorwort von Christian Starck. Tübingen 2003, S. 13 u. 14.

55 Ebd., S. 34.

56 Ebd., S. 41.

57 Carl Schmitt: Politische Theologie. Vier Kapitel zur Lehre von der Souveränität. 10. Aufl.

Berlin 2015, S. 13 u. 14.

58 Ebd., S. 19 u. 14.

59 Ebd., S. 13. In kritischer Auseinandersetzung mit Carl Schmitt hat Walter Benjamin in

seinem Trauerspiel-Buch die Funktion des Fürsten im Barock darin bestimmt, den Aus-

nahmezustand »auszuschließen.Wer herrscht ist schon im vorhinein dafür bestimmt,

https://doi.org/10.14361/9783839460405 - am 14.02.2026, 08:23:31. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839460405
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


40 Der abwesende Souverän

Weil der Ausnahmezustand jenseits des Rechts liegt, sich in ihm Recht

und Ordnung trennen, ist die souveräne Entscheidung über den Ausnahme-

zustand der Inbegriff der Entscheidung: »Die Entscheidung macht sich frei

von jeder normativen Gebundenheit und wird im eigentlichen Sinne abso-

lut.«60 Doch dürfenNormund Entscheidung,Normalzustand und Ausnahme

nicht als völlige Gegenbegriffe gedacht werden. Dass sich die Entscheidung

nicht gänzlich beseitigen lässt, zeige sich nach Schmitt schon darin, dass je-

der konkrete Einzelfall nie komplett in der allgemeinen Rechtsnorm aufge-

he: »Es ist in der Eigenart des Normativen begründet und ergibt sich daraus,

daß ein konkretes Faktum konkret beurteilt werdenmuß, obwohl alsMaßstab

der Beurteilung nur ein rechtliches Prinzip in seiner generellen Allgemeinheit

gegeben ist.«61 So sehr man also auch versuche, die Entscheidung als souve-

ränes Element aus dem Recht zu verdrängen, sie bleibt dessen irreduzibler

Bestandteil. Giorgio Agamben hat dieses Prinzip in seinem Buch Homo sacer

(1995) ausformuliert: »Die ›souveräne‹ Struktur des Gesetzes, seine eigentüm-

liche und ursprüngliche ›Kraft‹, hat die Formdes Ausnahmezustandes, in dem

Faktum und Recht ununterscheidbar sind (und dennoch darüber entschieden

werdenmuß).« Diese Kraft des Gesetzes ist seine »reineGeltung«, das heißt der

bloße Umstand, »daß sich das Gesetz auf etwas bezieht.«62 Zwar sei die Ausnah-

me aus der Rechtsnorm ausgeschlossen, doch bleibt sie deshalb »nicht völlig

ohne Beziehung zur Norm« – »sie bleibt im Gegenteil mit ihr in der Form der

Aufhebung verbunden.«63 Das heißt schließlich: »In jeder Norm, die etwas

gebietet oder verbietet (zum Beispiel in der Norm, die den Mord verbietet)[,]

ist als vorausgesetzte Ausnahme die reine und unsanktionierbare Figur des

Tatbestandes eingeschrieben« – so zum Beispiel »die Tötung eines Menschen

Inhaber diktatorischer Gewalt im Ausnahmezustand zu sein, wenn Krieg, Revolte oder

andereKatastrophen ihnheraufführen.« In denBlick kommtdabei auchdie »Antithese

zwischen Herrschermacht und Herrschvermögen«: »Der Fürst, bei dem die Entschei-

dung über den Ausnahmezustand ruht, erweist in der erstbesten Situation, daß ein

Entschluß ihm fast unmöglich ist.« Walter Benjamin: Ursprung des deutschen Trauer-

spiels. Hg. von Rolf Tiedemann. Frankfurt a.M. 1978, S. 47f. u 52.

60 Schmitt: Politische Theologie, S. 18.

61 Ebd., S. 37.

62 Giorgio Agamben: Homo sacer. Die souveräneMacht und das nackte Leben. Übers. von

Hubert Thüring. Frankfurt a.M. 2002, S. 37.

63 Ebd., S. 27.

https://doi.org/10.14361/9783839460405 - am 14.02.2026, 08:23:31. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839460405
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


2. Souveränität – Postsouveränität 41

nicht als natürliche Gewalt, sondern als souveräne Gewalt im Ausnahmezu-

stand«.64

So problematisch Carl Schmitt in vielerlei Hinsicht ist, der zur Zeit der

2. Auflage (1934) der Politischen Theologie zum zwischenzeitlichen ›Kronjuris-

ten‹ des Dritten Reichs aufgestiegen ist, so ist doch nicht zu leugnen, dass

nicht nur seine Lehre vom Ausnahmezustand, sondern auch die in der Lek-

türe von Dürrenmatts Winterkrieg in Tibet (s. Kapitel 4) besprochene Theorie

des Politischen eine wirkmächtige Etappe in der Geschichte politischen Den-

kens ist, die auch für Souveränitätsnarrative in der Literatur – etwa für Hugo

von Hofmannsthals Der Turm – von Bedeutung ist. Das gilt auch für die von

Schmitt beobachtete Analogie zwischen der zeitspezifischen Metaphysik und

herrschenden politischen Überzeugungen, wie sich zum Beispiel an der zu-

nehmenden Immanenz von Herrschaft zeigt: »Zu dem Gottesbegriff des 17.

und 18. Jahrhunderts gehört die Transzendenz Gottes gegenüber der Welt,

wie eine Transzendenz des Souveräns gegenüber dem Staat zu seiner Staats-

philosophie gehört. Im 19. Jahrhundert wird in immer weiterer Ausdehnung

alles von Immanenzvorstellungen beherrscht.«65 Auf solchen Immanenzvor-

stellungen beruhen, so Schmitt, auch die demokratischen oder rechtsstaat-

lichen Konzeptionen von Herrschaft, ob die Identität von Regierenden und

Regierten, von Staat und Souveränität, Souveränität und Rechtsordnung oder

Staat und Rechtsordnung.66 Nicht nur diese politischen Entwürfe im Kontext

gekappter Transzendenz sind für die literarischen Eigenwelten des Schwei-

zers Dürrenmatt relevant, sondern auch die Charakteristik des bürgerlichen

Liberalismus, die Schmitt mit dem nicht minder problematischen spanischen

Staatsphilosophen JuanDonoso Cortés aufstellt. Es handele sich bei der Bour-

geoisie um eine Klasse, »die alle politische Aktivität ins Reden verlegt, in

Presse und Parlament«, und daher »einer Zeit sozialer Kämpfe nicht gewach-

sen« sei.67

Interessant ist nun weniger diese Kritik des ›ewigen Gesprächs‹ der bei-

den Parlamentarismus-Verächter, die Reinhart Koselleck noch in den 1950er

Jahren wiederholen wird (Kritik und Krise), sondern die Beschreibung des li-

beralen Konstitutionalismus und seines unentschiedenen Verhältnisses zur

64 Ebd., S. 31.

65 Schmitt: Politische Theologie, S. 53.

66 Vgl. ebd.

67 Ebd., S. 64.

https://doi.org/10.14361/9783839460405 - am 14.02.2026, 08:23:31. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839460405
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


42 Der abwesende Souverän

Souveränität, versuche er doch, »den König durch das Parlament zu para-

lysieren, ihn aber doch auf dem Thron zu lassen«, und begehe damit »die-

selbe Inkonsequenz, die der Deismus begeht, wenn er Gott aus der Welt aus-

schließt, aber doch an seiner Existenz festhält«.68 Eine solche Form transzen-

denter Unentschiedenheit prägt auch DürrenmattsWerk, in dem abwesender

Souverän und entzogener Gott Bezugspunkte bleiben – und sei es nur in der

Verneinung.Man kann trotz Schmitts Antiliberalismus die Widersprüche der

konstitutionellen Monarchie oder auch einer stark ausgeprägten Präsidial-

demokratie in den Blick nehmen, die er unter Rückgriff auf reaktionäre und

revolutionäre, aber auch bürgerliche Denker herausarbeitet. Insbesondere die

Bedeutung einer »Geldaristokratie« sowie die Einsicht, dass weder die »Sou-

veränität des Königs noch die des Volkes«69 hier angestrebt ist, wäremit Blick

auf Dürrenmatt zu bedenken, dem die Macht der Finanzen ebenso wie die

Identität von Regierenden und Regierten in der Schweiz noch in seiner Rede

auf Václav Havel Die Schweiz – ein Gefängnis Anlass zu Kritik und beißendem

Spott sind.

Als Modernediagnose weiter entfaltet wurde Schmitts Theorie der Souve-

ränität, wie bereits angedeutet, von Giorgio Agamben, der den Souveränitäts-

diskurs mit Michel Foucaults Konzept der Biopolitik kombiniert. Für Agam-

ben liegt »die ursprüngliche Leistung der souveränen Macht« in der »Produktion ei-

nes biopolitischen Körpers«70. Damit meint er die Betrachtung und Behandlung

des Menschen nicht als politisches oder soziales Wesen, sondern als nacktes

Leben. Auf dessen Ausschluss, so Agamben, basiert in der abendländischen

Politik eigentlich das Gemeinwesen, das auf Bürger angewiesen ist, die als po-

litische Wesen mit Rechten und Pflichten ausgestattet sind. Demgegenüber

sei das nackte Leben vom Gesetz ausgenommen und es kann daher getötet

werden, ohne dass ein Mord begangen wird.71 Produziert wird das nackte

Leben, das Agamben nach einem altrömischen Rechtsinstitut als homo sacer

bezeichnet, durch die souveräne Macht. Beide – der Souverän und der homo

sacer – stellen daher an den »beiden äußersten Grenzen der Ordnung […] zwei

symmetrische Figuren dar, die dieselbe Struktur haben und korreliert sind:

Souverän ist derjenige, dem gegenüber alle Menschen potentiell homines sacri

68 Ebd.

69 Ebd.

70 Agamben: Homo sacer, S. 16.

71 Vgl. ebd., S. 93.

https://doi.org/10.14361/9783839460405 - am 14.02.2026, 08:23:31. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839460405
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


2. Souveränität – Postsouveränität 43

sind, und homo sacer ist derjenige, dem gegenüber alle Menschen als Souverä-

ne handeln.«72 Diese Beziehung von Souverän und homo sacer beziehungswei-

se die Produktion des homo sacer durch den Souverän in der fortwährenden

Todesdrohung nennt Agamben den souveränen Bann.73 So gründe die souve-

räne Gewalt nicht – wie bei Hobbes – »auf einem Vertrag, sie gründet in der

ausschließenden Einschließung des nackten Lebens in den Staat.«74

Es wird hier – im Anschluss an Schmitt – ein weiteres Mal klar, dass der

Ausnahmezustand, in dem »das nackte Leben zugleich von der Ordnung aus-

geschlossen und von ihr erfaßt«75 wird, nicht als bloßer Gegenbegriff zur

Rechtsordnung, als ihre »raumzeitliche Aufhebung«, zu verstehen ist. Er ist

»vielmehr eine komplexe topologische Figur, in der nicht nur Ausnahme und

Regel, sondern auch Naturzustand und Recht, das Draußen und das Drin-

nen ineinander übergehen.«76 Daher stellt sich die Souveränität »wie eine

Einverleibung des Naturzustandes der Gesellschaft dar« und daher »befindet

sich der Naturzustand nicht wirklich außerhalb des nómos, sondern enthält

ihn virtuell.«77 Es ist also die Besonderheit des Ausnahmezustands, dass in

ihm das wahre Verhältnis von Naturzustand und Rechtszustand, die »anfangs

voneinander getrennt erscheinen«, sichtbar wird, nämlich dass »in Wirklich-

keit der eine sich im Innern des anderen befindet«, wobei – wenn »die Aus-

nahme dazu tendiert, zur Regel zu werden« – beide »absolut ununterscheid-

bar zusammen[fallen]«.78 Dies ist, so Agamben, im modernen Staat der Fall,

in dem das nackte Leben zunehmend zum Objekt der Politik wird und der

Notstand, da die großen staatlichen Strukturen in einen Prozess der Auf-

lösung geraten sind, zur Regel. Zu entdecken sei darin der Totalitarismus

des 20. Jahrhunderts: Alle Politik werde »Ausnahme«, wenn »Leben und Poli-

tik, die ursprünglich voneinander getrennt und durch das Niemandsland des

72 Ebd., S. 94.

73 Vgl. ebd., S. 39. Als Bild für den Verbannten findet Agamben den Werwolf, der eben-

falls auf der Schwelle steht und der einen wie der anderen Sphäre zuzurechnen ist:

»Der Werwolf, der sich im kollektiven Unbewußten als hybrides Monster, das, halb

Mensch, halb Tier, halb in der Stadt und halb in der Wildnis lebt, niederschlagen soll-

te, ist also ursprünglich die Figur dessen, der aus der Gemeinschaft verbannt worden

ist.« (S. 115)

74 Ebd., S. 117.

75 Ebd., S. 19.

76 Ebd., S. 48.

77 Ebd., S. 46.

78 Ebd., S. 48.

https://doi.org/10.14361/9783839460405 - am 14.02.2026, 08:23:31. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839460405
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


44 Der abwesende Souverän

Ausnahmezustandsmiteinander verbundenwaren, dazu tendieren, identisch

zu werden«.79

Als die Struktur, in welcher der Ausnahmezustand als Normalität rea-

lisiert wird, nennt Agamben das Lager: »Einer Ordnung ohne Ortung (der

Ausnahmezustand, in dem das Gesetz aufgehoben ist) entspricht nun eine

Ortung ohne Ordnung (das Lager als dauerhafter Ausnahmeraum).«80 In ihm

ist »der menschliche Körper von seinem normalen politischen Status losge-

löst«.81 Dies gilt für die nationalsozialistischen Konzentrationslager und die

Arbeitslager des Archipels Gulag, aber auch für heutige rechtsfreie Räume,

in denen die Menschen als ›nacktes Leben‹ zugleich in die Ordnung ein- und

von ihr ausgeschlossen sind.

2.5 Postsouveränität

Neben solchen Konzepten wie der zunehmenden Indifferenz von Rechts- und

Naturzustand ist eine Auflösungserscheinung derWestfälischen Ordnung die

Entkoppelung von Staat und Souveränität, weshalb für das ausgehende 20.

und beginnende 21. Jahrhundert der Begriff des postsouveränen Zeitalters in

Anschlag gebracht werden kann. Postsouveränität meint, dass der Staat sei-

ne herausgehobene Stellung im globalen Machtgefüge eingebüßt hat und zu

einem Akteur neben anderen, nichtstaatlichen Akteuren geworden ist.82 Zu

denken ist dabei zum Beispiel an global agierende Wirtschaftskonzerne und

Nichtregierungsorganisationen, an die Auslagerung staatlicher Aufgaben an

private Firmen oder auch die Rolle privater Geldgeber bei der kreditgesteu-

erten Staatsfinanzierung.

79 Ebd., S. 157.

80 Ebd., S. 185.

81 Ebd., S. 168.

82 »Die Konsequenz aus diesen Diagnosen der Dynamiken heutiger Nationalstaaten ist

daher die Feststellung, dass der klassische Souveränitätsbegriff völlig neu zu fassen

oder, was folgerichtiger erscheint, gänzlich auf ihn zu verzichten ist, sofern sich an-

gesichts der Neuartigkeit der bestehenden Strukturen politischer und sozioökonomi-

scher Regulierung und Steuerung seine sachliche Unangemessenheit erwiesen hat.«

Olaf Asbach: Politische Herrschaft und Autonomie. Souveränität bei Bodin, Hobbes

und Rousseau, in: Oliver Hidalgo (Hg.): Der lange Schatten des Contrat social. De-

mokratie und Volkssouveränität bei Jean-Jacques Rousseau.Wiesbaden 2013, S. 67-97,

hier S. 68.

https://doi.org/10.14361/9783839460405 - am 14.02.2026, 08:23:31. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839460405
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


2. Souveränität – Postsouveränität 45

Ein Symptom für das postsouveräne Zeitalter sind außerdem die so ge-

nannten neuen Kriege, die den Staatenkrieg weitgehend abgelöst haben. Die-

se neuen Kriege zeichnen sich nach der Analyse Herfried Münklers durch

die Entwicklungen der Entstaatlichung, Asymmetrierung und Autonomisie-

rung aus.83 Dass sich der Krieg von staatlichen Akteuren emanzipiert, liegt

zum einen an den enormen Kosten, die der Staatenkrieg in Bezug auf das

hochtechnische Kriegsgerät, aber auch die menschlichen Verluste mit sich

bringt. Hingegen sind die neuen Kriege – also Formen des Partisanenkriegs

und des Terrorismus – deutlich billiger und bringen den kriegführenden Par-

teien sogar Vermögen ein: Es »bilden sich Kriegsökonomien aus, die kurz-

fristig durch Raum und Plünderungen, mittelfristig durch unterschiedliche

Formen von Sklavenarbeit und längerfristig durch die Entstehung von Schat-

tenökonomien gekennzeichnet sind, in denen Tausch und Gewaltanwendung

eine untrennbare Verbindung eingehen.«84 Dabei profitieren die »Warlords

der neuen Kriege« auch »vom Zerfall vieler Staaten, die das Gewaltmonopol

nicht mehr aufrechterhalten oder überhaupt durchsetzen können.«85 Zum

anderen gründen die neuen Kriege in der »Entstehung weltpolitischer Asym-

metrien durch die offenkundig uneinholbare wirtschaftliche, technologische,

militärische und kulturindustrielle Überlegenheit der USA«.86

Aus diesen Überlegungen Münklers zur Asymmetrie des Krieges, die aus

der zeitgeschichtlichen Position des beginnenden 21. Jahrhunderts formuliert

wurden, lässt sich auch eine Pointe in Bezug auf Dürrenmatt gewinnen.Denn

schon der Kalte Krieg hat den großen Staatenkrieg unmöglich gemacht, wenn

dieser nicht als letzter, als apokalyptischer Krieg geführt werden soll. Politi-

sche Auseinandersetzungen zwischen den Großmächten wurden auf Umwe-

gen ausgefochten. Bewaffnung der einen oder anderen Seite, Stellvertreter-

kriege, politischeDestabilisierung oder Partisanenkrieg an der Peripherie wa-

ren die Antworten auf den unmöglich gewordenen großen Krieg. Dies kann

nun auch auf das Ende des Kalten Krieges bezogen werden: »Das sich ab-

zeichnende Ende der Großen Kriege ist nicht gleichbedeutend mit dem Ein-

tritt in den ewigen Frieden, wie manche gehofft haben, sondern geht mit

einer Ausbreitung Kleiner Kriege einher.«87 Bedenkt man diese Entwicklung,

83 Vgl. Herfried Münkler: Die neuen Kriege. 4. Aufl. Reinbek b. Hamburg 2010, S. 10f.

84 Ebd., S. 29.

85 Ebd., S. 161.

86 Ebd., S. 53.

87 Ebd., S. 62.

https://doi.org/10.14361/9783839460405 - am 14.02.2026, 08:23:31. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839460405
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


46 Der abwesende Souverän

so wird verständlich, weshalb Dürrenmatt vom unsichtbaren Staat spricht

im Angesicht der Supermächte. Die neuen Kriege sind Anzeichen eines post-

souveränen Zeitalters, sofern sie nicht mehr durch tendenziell gleichgeord-

nete staatliche und souveräne Akteure geführt werden, sondern in den Zwi-

schenräumen zwischen Staaten und Privatakteuren. Seinen Ausdruck findet

dieser Umstand heute zum Beispiel in der Auslagerung militärischer Aufga-

ben an private Sicherheitsfirmen, aber auch im zunehmenden Einsatz von

Kampfdrohnen, der die staatliche Gewalt an die Logik der neuen Kriege an-

passen soll.

Dazu kommt schließlich die Eigengesetzlichkeit der neuen Kriege, die »ir-

gendwie« beginnen und »irgendwann« enden, ohne dass eine beteiligte Seite

angeben könnte, »welche Zwecke und Zielemit den kriegerischenMitteln ver-

folgt werden sollen.«88 Die neuen Kriege zeigen die Ohnmacht der Staaten

auch in dem Unvermögen, solche Kriege zu beenden oder zu verhindern. Sie

sind »Staatszerfallskriege, die zerstörte Gesellschaften ohne tragfähige Zu-

kunftsperspektive erzeugen«, so dass der Frieden »nicht einlösen« kann, was

»der Krieg versprochen hat.«89 Kurz vor seinem Tod äußert Dürrenmatt eine

Einsicht, die vor diesemHintergrund nicht weiser formuliert werden könnte:

»Der Friede ist das Problem, das wir zu lösen haben, denn der Krieg entsteht

aus dem nicht bewältigten Frieden.«90

Wendy Brown hat den unübersichtlichen Weltzustand am Beginn des

21. Jahrhunderts paradoxerweise und doch höchst sinnfällig anhand der

Omnipräsenz von Mauern, Zäunen und anderen Befestigungs- und Be-

grenzungsanlagen beschrieben. Dabei bezieht sie sich unter anderem auf

die US-amerikanisch-mexikanische Grenze, die israelischen Grenzanlagen

zu den Palästinensergebieten sowie die befestigte europäische Grenze auf

nordafrikanischem Boden. Man könnte denken, dass solche Mauern und

Zäune die Souveränität von Staaten und die Handlungsfähigkeit staatlicher

Institutionen anzeigen. Doch Browns These lautet im Gegenteil, dass die zu-

nehmende Sichtbarkeit befestigter Grenzen mit einem Souveränitätsverlust

der Staaten einhergeht, dass also »Mauern schwindende Souveränität nicht

88 Ebd., S. 60.

89 Ebd., S. 135 u. 142.

90 Friedrich Dürrenmatt: Dürrenmatt über Dürrenmatt: »Man wird immer mehr eine Ko-

mödie«. Interviewer: Sven Michaelsen, in: Ders.: Über die Grenzen. Fünf Gespräche.

Hg. von Michael Haller. München 1993, S. 11-27, hier S. 17.

https://doi.org/10.14361/9783839460405 - am 14.02.2026, 08:23:31. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839460405
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


2. Souveränität – Postsouveränität 47

nur anzeigen, sondern den Prozess ihres Schwindens beschleunigen«.91

Das leuchtet schon deshalb ein, weil sie »nicht als Verteidigungsstellungen

gegen mögliche Angriffe von anderen souveränen Staaten«, sondern »gegen

nichtstaatliche transnationale Akteure wie Individuen, Gruppen, Bewe-

gungen, Organisationen und Wirtschaftszweige« errichtet werden – zum

Beispiel Terrorismus, Schmuggel, Flucht oder Migration.92 Mauern sind also

Ausdruck einer Entkoppelung von Staatlichkeit und Souveränität: »Staaten

herrschen oder befehlen nicht, sondern reagieren auf die Bewegungen und

Imperative des Kapitals wie auch anderer globaler Phänomene, die vom

Klimawandel bis zu transnationalen Terrornetzwerken reichen.«93

Das bedeutet jedoch nicht, dass Souveränität selbst verschwunden wäre.

Die Rede von der ›postwestfälischen Ordnung‹ meint vielmehr, dass dieWelt-

ordnung der staatlichen Souveränität, die durch denWestfälischen Frieden be-

gründet worden war, zwar noch prägend für unsere Zeit, aber doch vorüber

ist. In dieser postwestfälischen Ordnung identifiziert Brown als souveräne

Mächte nun weltweite Kapitalströme und den globalen (religiös begründeten)

Terrorismus, die beide »ohne spezifische Jurisdiktion oder Einhegung und so-

gar ohne das Versprechen auf Einschließung oder Schutz« seien.94 Angesichts

dieser »zunehmend entgrenzten und unkontrollierten Weltordnung stellen

Mauern eine Einhegung dar, die über den bloßen Schutz vor gefährlichen

Eindringlingen hinausgeht und stattdessen die psychische Nichthandhabbar-

keit des Lebens in einer solchen Welt betrifft.«95 Dort also, wo der Staat am

sichtbarsten zutage tritt – in der Begrenzung des eigenen Gebiets als seines

Zuständigkeitsbereichs –, dort lässt sich gerade seine Schwäche beobachten.

2.6 Zwischenfazit

Nimmt man die verschiedenen Konzeptionen von Souveränität in den Blick,

so lassen sich drei zentrale Elemente der Souveränitätstheorie entdecken: Re-

präsentation, Exzeption undDezision.Unter Repräsentation verstehe ich den

91 Brown: Mauern, S. 11.

92 Ebd., S. 41.

93 Ebd., S. 111.

94 Ebd., S. 117.

95 Ebd., S. 183.

https://doi.org/10.14361/9783839460405 - am 14.02.2026, 08:23:31. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839460405
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


48 Der abwesende Souverän

symbolischen Aspekt der Souveränität als den sichtbaren Ausdruck der herr-

schenden Ordnung und des staatlichen Gewaltmonopols. Auch in Dürren-

matts politischem Denken ist die Sichtbarkeit des Staates von zentraler Be-

deutung. Exzeption meint die Rolle der Ausnahme im Souveränitätsparadig-

ma, und zwar im doppelten Sinne: Zum einen ist der Souverän als höchs-

ter Wille im Staat selbst von exzeptioneller Bedeutung. Als übermenschlich-

übermächtige Figur ist er – ob als Einzelherrscher oder als Volk – auch als

weltliche Variante des über allem stehenden Gottes begriffen worden. In post-

absolutistischen Zeiten hat man sich besonders über die Frage seiner Einhe-

gung in einem gewaltenteiligen System der Checks and BalancesGedanken ge-

macht. Zum anderen wurde der Souverän als jene Instanz gedacht, die über

die Ausnahme entscheidet, also festlegt, wann Recht und Gesetz keine An-

wendung finden und was in diesem Ausnahmefall zu entscheiden ist. Dies

führt zum dritten Element: zur Dezision. Diese bezieht sich nicht nur auf die

vormoderne Vorstellung des Souveräns als des obersten Richters, der über To-

desurteile und Gnadenrecht verfügt, sondern auch auf das bereits angespro-

chene Entscheidungsmonopol im Ausnahmezustand. In Dürrenmatts Werk

findet sich eine Fülle von Bildern und Narrativen eines Ausnahmezustands,

der zum Normalzustand geworden ist, und von prekären Souveränen, die ei-

ner Ordnung nicht mehr zur Geltung verhelfen können. Die genannten drei

Elemente der Souveränität sind in Dürrenmatts Welten also aufgehoben.

https://doi.org/10.14361/9783839460405 - am 14.02.2026, 08:23:31. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839460405
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


3. Das Politische und die Poetik Dürrenmatts

3.1 Niemandsherrschaft

Dass es sich bei Dürrenmatt um einen Schriftsteller und Denker des Politi-

schen und genauer: der Postsouveränität handelt, wird bereits dadurch na-

hegelegt, dass seine frühe dramaturgische Selbstvergewisserung in denThea-

terproblemen ihren Ausgang wesentlich bei der Beschreibung einer modernen

Herrschaftsform nimmt, der es gerade an klarer Verantwortlichkeit mangelt:

der Bürokratie. Unter Rückgriff auf dieMetapher des Spiegels für die künstle-

rische Nachahmung behauptet Dürrenmatt einen engen Zusammenhang von

Kunst und je aktuellem Weltzustand: Es sei die Frage zu stellen, »wie unsere

bedenkliche Welt dargestellt werden muß, mit welchen Helden, wie die Spie-

gel, dieseWelt aufzufangen, beschaffen und wie sie geschliffen seinmüssen.«

(WA 30, 58) Die Voraussetzung für diese poetologische Fragestellung, die vor

allem, aber nicht nur, ihre Antwort in der Komödie finden wird, ist jedoch

zunächst einmal die politische Fragestellung, wie denn diese Welt überhaupt

beschaffen ist, deren künstlerische Darstellung nun Probleme bereitet. Dür-

renmatts Darstellungskalkül entzündet sich, so zeigt sich bereits hier, am Po-

litischen. Die entsprechenden Passagen aus denTheaterproblemen sind weithin

bekannt: In der Welt seiner Zeit erkennt Dürrenmatt nur noch »Tragödien

[…], die von Weltmetzgern inszeniert und von Hackmaschinen ausgeführt

werden.« Anders als bei Wallenstein und Napoleon, denen die Darstellung

eines Geschichtsdramas noch gewachsen war, sei die Macht von Hitler und

Stalin »so riesenhaft, daß sie selber nur noch zufällige, äußere Ausdrucks-

formen dieser Macht sind, beliebig zu ersetzen, und das Unglück, das man

besonders mit dem ersten und ziemlich mit dem zweiten verbindet, ist zu

weitverzweigt, zu verworren, zu grausam, zu mechanisch geworden und oft

einfach auch allzu sinnlos.« (WA 30, 59)

https://doi.org/10.14361/9783839460405 - am 14.02.2026, 08:23:31. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839460405
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


50 Der abwesende Souverän

Wenn Dürrenmatt von der Welt spricht, so meint er also vor allem den

Staat, die politischen Institutionen und den modernen Gesellschaftszustand.

In der zitierten Bestimmung der Diktaturen des 20. Jahrhunderts verbinden

sich höchste Tyrannei und höchste Bürokratie, die – erinnert sei an Hannah

Arendts Begriff der ›Niemandsherrschaft‹ – einen Zustand größter Verant-

wortungslosigkeit erzeugen: weitverzweigt, verworren, grausam undmechanisch.

Die Konsequenz dessen ist ein System, in dem es »keine Schuldigen und auch

keine Verantwortlichkeiten mehr« gibt: »Alle können nichts dafür und haben

es nicht gewollt. Es geht wirklich ohne jeden.« (WA 30, 62) Die Bürokratie

ist nicht der Machtakkumulation entgegengesetzt, sondern sorgt dafür, dass

die Macht mit höchster Effizienz handeln kann. Dass die Souveränität als

der höchste und zurechenbare Wille im Gemeinwesen mit dieser Form der

Herrschaft kaum etwas zu tun hat, lässt sich mit Georges Batailles Analyse

der Macht im Kommunismus sagen, der sich »allen Formen göttlicher und

menschlicher Souveränität« widersetze – mit dem Ziel, »die Differenz zwi-

schen den Menschen abzuschaffen«.1 An die Stelle der Souveränität tritt hier

die »Objektivität der Macht«, welche »die Verhinderung der Herrschaft der

Souveränität über die Dinge zum Zweck« habe und in Gestalt der Partei »mi-

litärischen Charakter[s]« sei.2

Dürrenmatts Beobachtung politischer Verantwortungslosigkeit und Un-

überschaubarkeit beschränkt sich indes nicht auf Diktaturen, sondern be-

zieht sich auch auf demokratisch verfasste Staaten wie die Vereinigten Staa-

ten und die Schweiz: »Der heutige Staat ist jedoch unüberschaubar, anonym,

bürokratisch geworden, und dies nicht etwa nur in Moskau oder Washing-

ton, sondern auch schon in Bern« (WA 30, 59f.). Von besonderer Bedeutung

ist dabei das Fehlen von »echten Repräsentanten«, wodurch der Staat »seine

Gestalt verloren« habe (WA 30, 60).3 Es geht Dürrenmatt also um die Sicht-

1 Georges Bataille: Die Souveränität, in: Ders.: Die psychologische Struktur des Faschis-

mus. Die Souveränität. Hg. von Elisabeth Lenk. Nachwort von Rita Bischof. Übers. von

Rita Bischof, Elisabeth Lenk, Xenia Rajewsky. München 1978, S. 45-86, hier S. 61.

2 Ebd., S. 68 u. 70.

3 Die mediale Präsenz von Politik, so heißt es an anderer Stelle (Das Theater als morali-

sche Anstalt heute, 1986), sorge lediglich dafür, dass »der unpersönlich gewordene Staat

wieder etwas Persönliches zu sein scheint: Dank des Rundfunks und des Fernsehens

ziehen die Politiker in die Wohnstuben ein, mimen Landesväter und Volksvertreter,

entfachen Gefühle und Mitgefühle, Emotionen, Feindbilder, Gefahren, das christliche

Abendland steht auf dem Spiel, der Sozialstaat ist in Frage gestellt, jedeWahl wird zur

Jahrhundertwahl, zur Schicksalswende, die an der Macht sind, verteufeln jene, die an

https://doi.org/10.14361/9783839460405 - am 14.02.2026, 08:23:31. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839460405
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


3. Das Politische und die Poetik Dürrenmatts 51

barkeit von Macht, die Repräsentation des Staates und somit um einen der

zentralen Aspekte von Souveränität.

Dermoderne Staatsapparat bringtmitMaxWebers Vortrag Politik als Beruf

gesprochen einen Berufsstand hervor, von dem kühle Rationalität und Selbst-

verleugnung eigens gefordert werden. Dieser »echte Beamte« soll »nicht Po-

litik treiben, sondern: ›verwalten‹, unparteiisch vor allem […]. Denn Parteinah-

me, Kampf, Leidenschaft – ira et studium – sind das Element des Politikers.

Und vor allem: des politischen Führers.« Er soll auf Verantwortung des Vor-

gesetzten einen Befehl so ausführen, »als ob er seiner eigenen Überzeugung

entspräche: ohne diese im höchsten Sinn sittliche Disziplin und Selbstver-

leugnung zerfiele der ganze Apparat.«4 Diese Bestimmungen, die Weber vor

dem Nationalsozialismus formuliert, erläutern die ungeheure Effizienz des

modernen Staates, in dem »kein einziger Beamter mehr persönlicher Eigen-

tümer des Geldes ist, das er verausgabt, oder der Gebäude, Vorräte,Werkzeu-

ge, Kriegsmaschinen, über die er verfügt.«5

Dürrenmatt sieht in solcher mangelnden Verantwortung für das eigene

Tun eher eine problematische ›Selbstverleugnung‹ als ›sittliche Disziplin‹. Im

bürokratischen Staat, in dem die Verantwortlichkeiten undurchsichtig sind,

entdeckt Dürrenmatt eine eigene Form tyrannischer Herrschaft, die er in ei-

nigen seiner Erzählungen als Selbstunterjochung zeichnet und die mit Étien-

ne de La Boétie als freiwillige Knechtschaft6 bezeichnet werden könnte (s. Ka-

pitel 4). Immer wieder tauchen bei Dürrenmatt Theoriebilder auf, in denen

»Verwalter und Verwaltete nicht mehr unterschieden werden können.« (WA

28, 114) Das Problem liegt nach Dürrenmatt darin, dass der Staat als reine

Institution zu einem System wird, das – wie er unter Rückgriff auf Rudolf

Kassners Zahl und Gesicht (1919) beschreibt – »logisch ein Ideal und existentiell

ein Notzustand« sei (WA 28, 297). Man könnte diese Gefahr einer abstrakten

Konstruktion des Staates als juristisches Paradigma bezeichnen: Die allum-

fassende Verwaltung verdinglicht den Menschen und entdeckt in ihm mehr

die quantitative Regel als den Einzelfall. Weil die menschliche Welt dadurch

die Macht wollen, und die an die Macht wollen jene, die an der Macht sind.« (WA 36,

103, kursiv M.R.)

4 Max Weber: Politik als Beruf. 11. Aufl. Berlin 2010, S. 27.

5 Ebd., S. 13.

6 Étienne de La Boétie: Von der freiwilligen Knechtschaft der Menschen, in: Ders.: Über

die freiwillige Knechtschaft des Menschen. Hg. und eingeleitet von Heinz-Joachim

Heydorn. Übers. von Walter Koneffke. Frankfurt a.M. 1968, S. 31-64.

https://doi.org/10.14361/9783839460405 - am 14.02.2026, 08:23:31. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839460405
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


52 Der abwesende Souverän

›menschenleer‹ ist, sieht Dürrenmatt die Aufgabe der Politik darin, den Staat

zu vermenschlichen (WA 28, 304).

Selbstverständlich haben auch Autoren vor Dürrenmatt eindrückliche

Darstellungsweisen für die monströse Bürokratie und den anonymen Staat

gefunden. Zu denken ist hier an Franz Kafka, »dessen Einfluss auf sein

Werk« Dürrenmatt allerdings »als gering« veranschlagt – ein »auffälliger

Abwehrreflex«, wie Rüedi beobachtet.7 Dürrenmatt meint: »Ich zweifle

nicht, dass ich mit Kafka Ähnlichkeit habe. Dies muss auch der Grund sein,

warum ich ihn nicht lesen konnte, wie ich auch meine Sachen nicht lesen

würde.«8 Für den spätgeborenen Schriftsteller Dürrenmatt kommen jedoch

zwei tiefgreifende Erfahrungen in der Mitte des 20. Jahrhunderts hinzu, die

aus der gestaltlosen, undurchsichtigen, technischen Welt einen endlosen

Schrecken und ein wahres Irrenhaus machen: der Holocaust und die Atom-

bombe.9 In ihnen manifestiert sich die organisierte Verantwortungslosigkeit

in bürokratischen Gesellschaften und verknüpft sich mit der hochgradigen

Effizienz der Technik.

Der Mensch sehe sich, so Dürrenmatt, »immer gewaltiger von Dingen

umstellt, die er zwar handhabt, aber nicht mehr begreift.« Denkt man anMax

Frischs Homo faber, so ist dies eine zeittypische Perspektive auf die technolo-

gische Entwicklung in der Mitte des 20. Jahrhunderts. »Die Technik«, so Dür-

renmatt weiter, »ist das sichtbar, bildhaft gewordene Denken unserer Zeit. Sie

steht zur Physik ähnlich wie die Kunst zur Religion des alten Ägypten, die nur

noch von einer Priesterkaste verstanden wurde.« (WA 32, 63) In dieser tech-

nisch überformtenWelt, in welcher »der Friede vorläufig nur deshalb besteht,

7 Peter Rüedi: Dürrenmatt oderDie Ahnung vomGanzen. Biographie. Zürich 2011, S. 255.

8 So in einem Brief an Walter Muschg, zit. n.: Ulrich Weber: Friedrich Dürrenmatt. Eine

Biographie. Zürich 2020, S. 102.

9 Die Bedeutung der Atombombe für Dürrenmatts Denken hat Jiři Stromšik eindrück-

lich beschrieben: »Am symbolträchtigen Bild der Atombombe tritt mit besonderer

Deutlichkeit einer der wesentlichsten Züge von Dürrenmatts Noetik zutage – seine

Art, die Welt per negationem nachzuweisen: die durch den Rationalismus zur Un-

überschaubarkeit atomisierte, durch Ideologien zur Unkenntlichkeit entstellte und

durch Politik und Bürokratie zum ›Welttheater‹ verflüchtigte Welt scheint keinen fes-

ten Punkt, ja keinen sicheren Existenznachweis zu besitzen, außer daß sie mit ei-

nem Schlag vernichtet werden kann«, Jiři Stromšik: Apokalypse komisch, in: Gerhard P.

Knapp, Gerd Labroisse (Hg.): Facetten. Studien zum 60. Geburtstag Friedrich Dürren-

matts. Bern, Frankfurt a.M., Las Vegas 1981, S. 41-59, hier S. 53.

https://doi.org/10.14361/9783839460405 - am 14.02.2026, 08:23:31. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839460405
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


3. Das Politische und die Poetik Dürrenmatts 53

weil es Wasserstoff- und Atombomben gibt, die für den unermeßlich größ-

ten Teil der durch sie bedrohten wie auch bewahrten Menschheit vollends

unverständlich sind« – in dieser Welt existiert »das allgemeine Gefühl, einem

boshaften, unpersönlichen, abstrakten Staatsungeheuer gegenüberzustehen.

Politik im alten Sinne ist kaum mehr möglich.« (WA 32, 63 u. 64) Nicht nur

hier zeigt sich, dass die Beschäftigung mit Dürrenmatt einen weiten Begriff

des Politischen erfordert, der das gesamte In-der-Welt-Sein des Menschen

umfasst und seine physischen und metaphysischen Aspekte mit einbezieht.

Dürrenmatts dystopische Alternativen lauten: »Die Welt wird ein ungeheuer

technischer Raum werden oder untergehen. Alles Kollektive wird wachsen,

aber seine geistige Bedeutung einschrumpfen.« Diese Prognose, die auch im

Zusammenhang mit dem Bevölkerungswachstum auf der Erde steht, führt

Dürrenmatt zu seiner berühmten Emphase des Einzelnen:

Die Chance liegt allein noch beim Einzelnen. Der Einzelne hat die Welt zu

bestehen. Von ihm aus ist alles wieder zu gewinnen. Nur von ihm, das ist sei-

ne grausame Einschränkung. Der Schriftsteller gebe es auf, die Welt retten

zu wollen. Er wage es wieder, die Welt zu formen, aus ihrer Bildlosigkeit ein

Bild zu machen. (WA 32, 67)

Wenn hier der Einzelne in den Blick gerückt wird, so ist das nicht als Aufruf

zum revolutionären Akt zu verstehen. Es ist im Anschluss ja gerade die Rede

davon, dass der Schriftsteller nicht darauf abzielen sollte, die Welt zu ret-

ten, sondern sie zu formen, ›aus ihrer Bildlosigkeit ein Bild zu machen‹. Der

Einzelne ist also unmittelbar mit der künstlerischen Gestaltung verknüpft,

die Bilder erzeugt und dabei auf Konkretisierung, Anschaulichkeit und Indi-

vidualisierung angewiesen ist beziehungsweise diese erst hervorbringt und

dem Anonymen und Kollektiven entgegensetzt.

3.2 Labyrinth

Es liegt nahe, Dürrenmatts Beobachtung politischer Verantwortungslosigkeit

in der Niemandsherrschaft mit seiner Erfahrung ›transzendentaler Obdach-

losigkeit‹10 zusammenzudenken. Bezeichnet sich der Pfarrerssohn besonders

in seinen späteren Jahren selbst als einen Atheisten, so bleibt das Religiöse

10 Begriff nach Georg Lukács: Die Theorie des Romans. Ein geschichtsphilosophischer

Versuch über die Formen der großen Epik. Bielefeld 2009, S. 30.

https://doi.org/10.14361/9783839460405 - am 14.02.2026, 08:23:31. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839460405
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


54 Der abwesende Souverän

doch zeitlebens ein auch ästhetischer Bezugspunkt. Seine Bilder des leeren

Universums und der Sinnlosigkeit des Daseins im atheistischen Zeitalter, wie

sie sich etwa in den Physikern oder im Durcheinandertal finden, seine Vorlie-

be für Motive wie die Höhle und das Labyrinth11 – sie alle gehen von einem

selbständigen, undurchsichtigen System aus, dem ein jenseitiger Standpunkt

und ein ordnungsstiftendes Element fehlt.

Das Labyrinth repräsentiert die reine Immanenz von Wissen und Wahr-

nehmung. Ein Standpunkt außerhalb, von dem aus Übersicht gewonnen wer-

den könnte, gibt es bei Dürrenmatt nicht, und er folgt darin seinem ›Haus-

philosophen‹ Søren Kierkegaard, dessen Konzeption Annette Mingels bün-

dig beschreibt: »Einzig ausserhalb des Existierens, unter der Perspektive der

Ewigkeit, ist eine objektive Wahrheit theoretisch fassbar, doch ist dies keine

menschliche Position, sondern die einer transzendentalen Grösse (Gott), der

gegenüber die subjektive Wahrheitserkenntnis immer nur approximativen

Charakter haben kann.«12 Dürrenmatt schwebt ein Labyrinth vor, von dem

der Mensch selbst nicht weiß, dass er sich in ihm befindet, dessen Grenzen er

nicht kennt und das er sich nicht vorstellen kann. Veranschaulicht wird dieses

Bild durch die Laborratte (Querfahrt, Stoffe V). Auch sie »weiß weder, daß sie

sich in einem Labyrinth, noch, daß sie sich mit dem Labyrinth in einem La-

bor befindet.« (WA 29, 26) Diese fehlende Übersicht wird nun durch Fiktionen

(wie Gott oder einen großen Strippenzieher) kompensiert: Das Herumirren

der Ratte »macht sie rebellisch, ohne daß sie genau weiß, gegen wen sich ihre

Rebellion richtet, vielleicht daß sie sich einen Rattengott vorstellt, der sie die-

sem Labyrinth überlassen hat und den sie nun verdammt« (WA 29, 26). Der

Gottesglaube des Menschen wird hier also über den Umweg der anthropo-

morphisierten Ratte als eine Fiktion ausgewiesen, die aus demWunsch nach

einem solchen jenseitigen Punkt erwachsen ist. Der Ratte ist es nicht mög-

lich, jene Wirklichkeit zu erkennen, in die »ihre Rattenwirklichkeit gebettet

11 Vgl. u.a. Aneta Jachimowicz: Modernität eines Mythos. Die Labyrinthmetapher in

Friedrich Dürrenmatts Ballade Minotaurus, in: Acta Neophilologica 14/1 (2012), S. 235-

245; Ioana Crăciun: Das Bild des Labyrinths und der platonischen Höhle in Friedrich

Dürrenmatts Prosawerk, in: Dragoş Carasevici, Alexandra Chiriac (Hg.): Friedrich Dür-

renmatts Rezeption im Lichte der Interdisziplinarität. Konstanz, Iaşi 2016, S. 61-71; Zyg-

munt Mielczarek: Friedrich Dürrenmatt. Labyrinth als Basismythos und literarisches

Grundmuster, in: Matthias Freise, Grzegorz Kowal (Hg.): Die mythische Zeit der Mo-

derne. Dresden 2016, S. 209-222.

12 Annette Mingels: Dürrenmatt und Kierkegaard. Die Kategorie des Einzelnen als ge-

meinsame Denkform. Köln, Weimar, Wien 2003, S. 22.

https://doi.org/10.14361/9783839460405 - am 14.02.2026, 08:23:31. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839460405
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


3. Das Politische und die Poetik Dürrenmatts 55

ist«, eine Welt, die von Menschen bewohnt wird, welche die Ratten in ihrem

Labyrinth beobachten,

um irgendwelche für Ratten undMenschen gleichermaßengültigenGesetze

zu finden, so daß, weil diese Menschenwirklichkeit wiederum labyrinthisch

ist, sich zwei ineinander geschachtelte Labyrinthe ergeben, ja drei, vier oder

noch mehr ineinander geschachtelte Labyrinthe, wenn die Ratten beobach-

tenden Menschen ebenfalls unter der Beobachtung von Vorgesetzten ste-

hen, die ihrerseits wiederum usw. (WA 29, 26)

Man darf nun, wie gesagt, nicht denken, Dürrenmatt gehe hier von einer

Letztinstanz aus: von einem Gott oder sogar Menschen, der an oberster Stel-

le steht und alles überblickt. Eine solche Position anzunehmen, liegt ihm fern,

wie er explizit in einem seiner letzten Gespräche mit Michael Haller ausführt:

»Dem Menschen, der sich in seinem Labyrinth befindet, ist es unmöglich,

sich einen Plan zu machen. Er kann keine Übersicht gewinnen.«13 Aus seiner

Perspektive gilt alles, was er für die Ratte feststellt, auch für den Menschen;

nicht umsonst wird davon gesprochen, dass sich dieser mithilfe von Expe-

rimenten mit den Ratten Erkenntnisse auch über sich selbst verspricht. Der

Unterschied besteht darin, dass es hier der Mensch selbst ist, der sich im La-

byrinth beobachtet.

Dass das Labyrinth auch Dürrenmatts Bild für die Stadt (Bern) ist, in

welche die Familie – aus Stalden (später Konolfingen) im Emmental kom-

mend – im Oktober 1935 umzieht, hat neben der biographischen Bedeutung

auch eine politische Pointe, die sich in den literarischen Bearbeitungen

des Stadt-Stoffes zeigen wird:14 Auf dem Land sind Formen traditioneller

Herrschaft beständiger als in der Stadt. Vom Dorfpfarrer zum Bürgermeis-

ter – die Institutionen sind personal repräsentiert, menschlich ausgestaltet.

Diese institutionelle Sichtbarkeit ermöglicht nicht zuletzt auch die Rebellion.

13 Friedrich Dürrenmatt: Das »Labyrinth« oder Über die Grenzen des Menschseins. Inter-

viewer: Michael Haller, in: Ders.: Über die Grenzen. Fünf Gespräche. Hg. von Michael

Haller. München 1993, S. 99-120, hier S. 103. Siehe auch: »Es gibt keinen übergeordne-

ten Standpunkt, von dem aus sich der Erfahrungsstoff souverän überblicken und zum

sinnvollen Ganzen arrangieren ließe.« Monika Schmitz-Emans: Dädalus als Minotau-

rus. Zu Labyrinth-Motiv und Sprachreflexion bei Kafka und Dürrenmatt, in: Zeitschrift

für Germanistik, Neue Folge 3/3 (1993), S. 526-544, hier S. 533.

14 »So entsteht durch Verdichtung und Verfinsterung ein Bild, aus Bern wird ›die Stadt‹

schlechthin, eine dunkle Chiffre, die dann später Dürrenmatts erstem Prosaband den

Titel geben sollte.« Rüedi: Dürrenmatt oder Die Ahnung vom Ganzen, S. 110.

https://doi.org/10.14361/9783839460405 - am 14.02.2026, 08:23:31. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839460405
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


56 Der abwesende Souverän

Die Anonymität der Stadt aber mindert die Möglichkeiten zur Orientie-

rung nicht nur in geographischer Hinsicht; labyrinthisch sind nicht nur

die »uneinsehbare[n], finstere[n] versteckte[n] Gänge, in denen jederzeit

das Bedrohliche, zumindest der anonyme Beobachter, lauert.«15 Die Stadt

wird zum Beispiel in der gleichnamigen frühen Erzählung (1952, entst. 1947)

auch zum Bild unmöglicher Rebellion, eingedenk ihrer Anonymität und

Unübersichtlichkeit. Verwendung findet hier das Gleichnis von der Höhle

sowie jenes vom Gefängnis,16 wobei der Mensch den Gang in die Höhle

beziehungsweise in das Gefängnis selbst wählt und so zu seinem eigenen

Wärter wird.

Für Dürrenmatt, darauf wurde vermehrt hingewiesen, ist die Labyrinth-

Metapher aber nicht nur auf den Verwaltungsstaat und die fehlende politi-

sche Repräsentation bezogen, sondern auch auf die Sprache und das literari-

scheWerk als ästhetische Repräsentation derWirklichkeit. Daraus begründet

sich die Vorliebe für das Glas- beziehungsweise Spiegellabyrinth, wie Monika

Schmitz-Emans anhand des Minotaurus (1985) beschreibt:

Minotaurus, gefangen im Spiegelkabinett, verkörpert also nicht zuletzt das

in seine Weltentwürfe eingeschlossene Subjekt, dem wegen seiner Bin-

dung an Sprache eine ›unerbittliche Grenze‹ gezogen ist. Und es gibt keine

wahre und noch nicht einmal eine allgemeine Sprache: Babel, ein auch bei

Dürrenmatt wiederholt herbeizitiertes Mythologem, ist überall. Wegen

der Vielheit der Sprachen und ihrer Deutungsmuster gibt es folglich nicht

eine Wirklichkeit, sondern alternative, konkurrierende und kontingente

Wirklichkeiten als deren Derivate.17

15 Ebd.

16 Auf dieMöglichkeit, die ProsatexteDürrenmatts, die als »Rezeption des kretischenMy-

thos vom Labyrinth und dem Minotaurus entstanden sind, […] erkenntnistheoretisch

und zugleich politisch« zu interpretieren, weist hin: Crăciun: Das Bild des Labyrinths

und der platonischen Höhle, S. 62.

17 Schmitz-Emans: Dädalus als Minotaurus, S. 534. Siehe hierzu auch Jachimowicz:

Modernität eines Mythos, S. 242: »Dürrenmatt bezweifelt mit seiner gescheiterten

Minotaurus-Gestalt die Identifikationskraft der sog. ›großen Metaerzählungen‹ der

neuzeitlichenModerne. Diese von der Neuzeit hervorgebrachten Utopie-Projekte sind

die Emanzipation der Menschheit (Aufklärung) und das Zu-sich-selbst-Finden des

Geistes (Idealismus). Das Spiegellabyrinth ist ein Bild der postmodernenWirklichkeit,

denn es steht figurativ für dieOrientierungslosigkeit desmenschlichenBewusstseins.«

https://doi.org/10.14361/9783839460405 - am 14.02.2026, 08:23:31. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839460405
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


3. Das Politische und die Poetik Dürrenmatts 57

Insofern kann der die Welt Betrachtende keine Ordnung schaffen – weder

durch die Wissenschaften noch durch Kunst. Im Gegenteil: »Der Versuch,

sich im Weltlabyrinth durch dessen Beschreibung zu orientieren, hat weitere

Desorientierung zur Folge; produziert werden nur Texte, die weitere Rätsel

aufwerfen.«18 Denkbar wird so ein Werk, »das sein eigener Schöpfer selbst

nicht mehr begreift, in dem er sich verirrt und verfängt.«19 In mythologi-

schen Bildern drückt Dürrenmatt dies dadurch aus, dass »Theseus selber der

Minotaurus ist und jeder Versuch, diese Welt denkend zu bewältigen – und

sei es nur mit dem Gleichnis der Schriftsteller –, ein Kampf ist, den man mit

sich selber führt: Ich bin mein Feind, du bist der deinige.« (WA 28, 86) Damit

beschreibt Dürrenmatt die (Un-)Möglichkeit, der labyrinthischen Wirklich-

keit ein künstlerisches Labyrinth zur Seite zu stellen: Auch die Kunst vermag

»als Gleichnis der Wirklichkeit keine eindeutigen Aussagen über diese Welt

zu machen, es sei denn die, daß sie sie in ihrer Chaotik, Gestaltlosigkeit und

Paradoxie erscheinen läßt.«20 Es ist der Verlust von Ordnung, den Dürren-

matt der Wirklichkeit attestiert und den er in der Kunst darzustellen ver-

sucht. »Das Chaos im Bild des Labyrinths fassen heißt sich daraus befreien«,

gilt also nur scheinbar: Zwar verbindet das Labyrinth »den Aspekt der Ver-

wirrung mit dem der Ordnung«, doch geht es Dürrenmatt vor allem um »das

Gefühl, an das Unübersichtliche ausgeliefert zu sein, die Ohnmacht des Ein-

und damit auch des Ausgeschlossenseins« sowie die »Vereinzelung«.21 Aufge-

hobene Souveränität ist hier nicht weniger als auf den Staat auf die Existenz

des Einzelnen bezogen.

18 Schmitz-Emans: Dädalus als Minotaurus, S. 535.

19 Ebd., S. 527.

20 Vera Schulte:DasGesicht einer gesichtslosenWelt. ZuParadoxie undGroteske in Fried-

rich Dürrenmatts dramatischemWerk. Diss. Essen 1987, S. 62.

21 Rüedi: Dürrenmatt oder Die Ahnung vom Ganzen, S. 238. Siehe auch Schulte: Das Ge-

sicht einer gesichtslosen Welt, S. 58: »Als bedrohlich wird vor allem die persönliche

Ohnmacht erlebt, das Ausgeliefert-Sein an ein unbegreifliches und daher mystifizier-

tes Weltganzes, dem man nicht entfliehen kann, in das man auf Gedeih und Verderb

verstrickt bleiben muß. Der einzelne vermag sein Leben nicht mehr formend und ge-

staltend in die Hand zu nehmen.«

https://doi.org/10.14361/9783839460405 - am 14.02.2026, 08:23:31. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839460405
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


58 Der abwesende Souverän

3.3 Zufall – Unfall – Ausnahmefall

Die Konsequenz ›transzendentaler Obdachlosigkeit‹ sowie politischer Ver-

antwortungs- und Orientierungslosigkeit ist ein Weltmodell historischer

Sinnleere und Unordnung. Dabei entstehen Paradoxien, die sich sowohl auf

wissenschaftlichem als auch auf politischem Boden abzeichnen: Epistemo-

logisch avanciert der Zufall (auch als Unfall oder Panne)22 in Zeiten höchster

naturwissenschaftlicher Berechenbarkeit zum Bezugsmodell. Begründet ist

diese »Pannenpoetik«23 Dürrenmatts in den zeitspezifischen Erscheinungen:

Da ist zum einen das Wissen um die Quantenmechanik, der zufolge selbst

auf (sub-)atomarer Ebene nur Wahrscheinlichkeiten, aber keine Sicher-

heiten existieren, und zum anderen die Existenz der Atombombe, durch

die der Unfall zum Paradigma einer potentiellen Bedrohung der gesamten

Menschheit geworden ist. Die Panne bezeichnet »die Nahtstelle zwischen

Ordnung und Anarchie, Verantwortung und Verantwortungslosigkeit, Fatum

und Mißgeschick, Legalität und Gesetzlosigkeit.«24 Ethisch gewendet ist

das Modell des Zufalls etwa im Nihilisten Gastmann in Der Richter und sein

Henker. Für diesen ist in der gottlosen Welt der Zufall die einzige Konstante,

weil nur er im Chaos und unüberblickbaren Labyrinth darüber entscheidet,

ob sich etwas zum Guten oder Bösen wendet, ob man selbst zum Opfer oder

zum Profiteur wird. Der Mensch verfügt nicht über die Übersicht, um seine

Handlungen moralisch abschätzen zu können. Gezeichnet wird ein Zustand

nicht der Un-, sondern der Amoralität. Auch die Staaten seien, so Dür-

renmatt in seinem Vortrag Das Theater als moralische Anstalt heute, nunmehr

»keiner Moral, sondern Gesetzen unterworfen, durch die sie konstituiert

22 Zur Unterscheidung von Unfall und Zufall s. Dale Adams: Unwissen und Unfälle. Fried-

rich Dürrenmatts dramaturgisches Denken und das Gesetz der großen Zahl, in: The

German Quarterly 87/3 (2014), S. 313-332, hier S. 315: »Unfall bezieht sich hier vornehm-

lich auf das Katastrophenpotential äußerst komplexer, instabiler Systeme, während

der Zufall als Konsequenz der Unmöglichkeit aufgefasst wird, solche Systeme über-

schauen zu können.«

23 Peter Schnyder: Pannenpoetik. Dürrenmatt als Nachfahr Schillers?, in: Ders., Ulrich

Weber, Peter Gasser, Peter Rusterholz (Hg.): Dramaturgien der Phantasie. Dürrenmatt

intertextuell und intermedial. Göttingen 2014, S. 61-76.

24 Gerhard Neumann: Friedrich Dürrenmatt. Dramaturgie der Panne, in: Ders., Jürgen

Schröder, Manfred Karnick: Dürrenmatt, Frisch, Weiss. Drei Entwürfe zum Drama der

Gegenwart. Mit einem einleitenden Essay von Gerhart Baumann. München 1969, S. 27-

59, hier S. 54.

https://doi.org/10.14361/9783839460405 - am 14.02.2026, 08:23:31. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839460405
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


3. Das Politische und die Poetik Dürrenmatts 59

wurden, und Forderungen, die sie selber erlassen haben, Gebilde jenseits von

Gut und Böse wie monströse Verkehrsordnungen« (WA 36, 102).

Das politiktheoretische Pendant zum Zufall ist der Ausnahmefall. In ihm

wird der Naturzustand im Gesellschaftszustand sichtbar, denn auch dieser

zeichnet sich bei Dürrenmatt durch den Kampf eines jeden gegen jeden aus:

Die entsprechende Bestimmung des Naturzustands bei Thomas Hobbes wird

in DürrenmattsWinterkrieg in Tibet aus dem ersten Teil der Stoffe wörtlich zi-

tiert, allerdings gerade nicht im Hinblick auf den Naturzustand, sondern auf

den bürokratischen Staat: »Der Verwaltung liegt das Gesetz homo homini lu-

pus zugrunde: der Mensch ist für den Menschen ein Wolf.« (WA 28, 116) Die

Parameter jenes Kampfes eines jeden gegen jeden werden als ein Naturzu-

stand auf zweiter Stufe, nämlich als neuer Gesellschaftszustand gezeichnet,

wenn Dürrenmatt auf die Instabilität von Staat und Gesellschaft verweist:

die Großfamilien krachten zu Kleinfamilien zusammen, selbst diese wur-

den unstabil und verklumpten zu Kommunen oder Wohngemeinschaften,

diewieder zerstrahlten, eine ungeheureHektik herrschte, einWahnsinnsbe-

trieb, ein unbarmherziger Lebenskampf, verbunden mit einem unstillbaren

Lebenshunger. Die Gesellschaft zerfiel immer mehr in zwei Klassen […]. Kri-

sen wüteten, Inflationen, phantastische Schiebereien, irrsinnige Terrorakte,

die Kriminalität und die Katastrophenanfälligkeit nahmen explosionsartig

zu – die Staaten wurden instabil. (WA 28, 113)

Aufgehoben ist damit nicht nur das staatliche Gewaltmonopol, sondern auch

so etwas wie eine funktionierende Gesellschaft. Die Beschreibung der Ero-

sion von Großfamilien und die Etablierung einer Zwei-Klassen-Gesellschaft

erinnern dabei an Margaret Thatchers spätere Einschätzung von Gesellschaft

überhaupt:

There is no such thing [as society, M.R.]! There are individual men and

women and there are families and no government can do anything except

through people and people look to themselves first. It is our duty to look

after ourselves and then also to help look after our neighbour and life is a

reciprocal business and people have got the entitlements too much in mind

without the obligations […].25

25 Margaret Thatcher, Interview forWoman’s Own, 1987 Sep 23 We, zit. n.: https://www.m

argaretthatcher.org/document/106689 [Zugriff: 25.10.2020].

https://doi.org/10.14361/9783839460405 - am 14.02.2026, 08:23:31. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://www.margaretthatcher.org/document/106689
https://www.margaretthatcher.org/document/106689
https://www.margaretthatcher.org/document/106689
https://www.margaretthatcher.org/document/106689
https://www.margaretthatcher.org/document/106689
https://www.margaretthatcher.org/document/106689
https://www.margaretthatcher.org/document/106689
https://www.margaretthatcher.org/document/106689
https://www.margaretthatcher.org/document/106689
https://www.margaretthatcher.org/document/106689
https://www.margaretthatcher.org/document/106689
https://www.margaretthatcher.org/document/106689
https://www.margaretthatcher.org/document/106689
https://www.margaretthatcher.org/document/106689
https://www.margaretthatcher.org/document/106689
https://www.margaretthatcher.org/document/106689
https://www.margaretthatcher.org/document/106689
https://www.margaretthatcher.org/document/106689
https://www.margaretthatcher.org/document/106689
https://www.margaretthatcher.org/document/106689
https://www.margaretthatcher.org/document/106689
https://www.margaretthatcher.org/document/106689
https://www.margaretthatcher.org/document/106689
https://www.margaretthatcher.org/document/106689
https://www.margaretthatcher.org/document/106689
https://www.margaretthatcher.org/document/106689
https://www.margaretthatcher.org/document/106689
https://www.margaretthatcher.org/document/106689
https://www.margaretthatcher.org/document/106689
https://www.margaretthatcher.org/document/106689
https://www.margaretthatcher.org/document/106689
https://www.margaretthatcher.org/document/106689
https://www.margaretthatcher.org/document/106689
https://www.margaretthatcher.org/document/106689
https://www.margaretthatcher.org/document/106689
https://www.margaretthatcher.org/document/106689
https://www.margaretthatcher.org/document/106689
https://www.margaretthatcher.org/document/106689
https://www.margaretthatcher.org/document/106689
https://www.margaretthatcher.org/document/106689
https://www.margaretthatcher.org/document/106689
https://www.margaretthatcher.org/document/106689
https://www.margaretthatcher.org/document/106689
https://www.margaretthatcher.org/document/106689
https://www.margaretthatcher.org/document/106689
https://www.margaretthatcher.org/document/106689
https://www.margaretthatcher.org/document/106689
https://www.margaretthatcher.org/document/106689
https://www.margaretthatcher.org/document/106689
https://www.margaretthatcher.org/document/106689
https://www.margaretthatcher.org/document/106689
https://www.margaretthatcher.org/document/106689
https://www.margaretthatcher.org/document/106689
https://doi.org/10.14361/9783839460405
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/
https://www.margaretthatcher.org/document/106689
https://www.margaretthatcher.org/document/106689
https://www.margaretthatcher.org/document/106689
https://www.margaretthatcher.org/document/106689
https://www.margaretthatcher.org/document/106689
https://www.margaretthatcher.org/document/106689
https://www.margaretthatcher.org/document/106689
https://www.margaretthatcher.org/document/106689
https://www.margaretthatcher.org/document/106689
https://www.margaretthatcher.org/document/106689
https://www.margaretthatcher.org/document/106689
https://www.margaretthatcher.org/document/106689
https://www.margaretthatcher.org/document/106689
https://www.margaretthatcher.org/document/106689
https://www.margaretthatcher.org/document/106689
https://www.margaretthatcher.org/document/106689
https://www.margaretthatcher.org/document/106689
https://www.margaretthatcher.org/document/106689
https://www.margaretthatcher.org/document/106689
https://www.margaretthatcher.org/document/106689
https://www.margaretthatcher.org/document/106689
https://www.margaretthatcher.org/document/106689
https://www.margaretthatcher.org/document/106689
https://www.margaretthatcher.org/document/106689
https://www.margaretthatcher.org/document/106689
https://www.margaretthatcher.org/document/106689
https://www.margaretthatcher.org/document/106689
https://www.margaretthatcher.org/document/106689
https://www.margaretthatcher.org/document/106689
https://www.margaretthatcher.org/document/106689
https://www.margaretthatcher.org/document/106689
https://www.margaretthatcher.org/document/106689
https://www.margaretthatcher.org/document/106689
https://www.margaretthatcher.org/document/106689
https://www.margaretthatcher.org/document/106689
https://www.margaretthatcher.org/document/106689
https://www.margaretthatcher.org/document/106689
https://www.margaretthatcher.org/document/106689
https://www.margaretthatcher.org/document/106689
https://www.margaretthatcher.org/document/106689
https://www.margaretthatcher.org/document/106689
https://www.margaretthatcher.org/document/106689
https://www.margaretthatcher.org/document/106689
https://www.margaretthatcher.org/document/106689
https://www.margaretthatcher.org/document/106689
https://www.margaretthatcher.org/document/106689
https://www.margaretthatcher.org/document/106689
https://www.margaretthatcher.org/document/106689
https://www.margaretthatcher.org/document/106689
https://www.margaretthatcher.org/document/106689
https://www.margaretthatcher.org/document/106689
https://www.margaretthatcher.org/document/106689
https://www.margaretthatcher.org/document/106689


60 Der abwesende Souverän

Thatcher beschreibt hier affirmativ, was auch dem postsouveränen Zeitalter

zuzurechnen ist: die neoliberale Logik des vereinzelten Akteurs und des ego-

istischen Konsumenten. Negiert wird hier zum einen die Orientierung am

Gemeinwohl innerhalb der Gesellschaft. Zum anderen bedeutet eine solche

Denkweise auch das Ende jeder Politik, die im demokratischen Verfassungs-

staat auf die Bildung von Interessengruppen, also auf Organisationen und

Verbände angewiesen ist. Wo derlei gemeinschaftliche Interessen nicht mehr

formuliert und organisiert werden können, zerfällt die Gesellschaft in der Tat

in nichts anderes als Individuen und Familien, die am Markt konkurrieren

und sich ansonsten aus den politischen Belangen heraushalten. Dürrenmatt

hat das als ein demokratisches Problem erkannt: »Die Struktur der moder-

nen Gesellschaft, in der ein jeder irgendwie ein Angestellter ist, arbeitet der

Demokratie entgegen. Ein jeder ist gewohnt, sich verwalten zu lassen. Die

Demokratie setzt jedoch Kritik voraus und die Angewohnheit, der Regierung

auf die Finger zu sehen.« (WA 33, 75)

Unmittelbar verknüpft und in ihrem Verhältnis in gewissem Sinne um-

gekehrt hat Dürrenmatt Poetik und Politik in seinem Monstervortrag über Ge-

rechtigkeit und Recht von 1969, der den einschlägigen Untertitel Eine kleine Dra-

maturgie der Politik trägt. Dürrenmatt entwirft hier eine Gesellschaftstheorie,

die auf der Unterscheidung von Freiheit und Gerechtigkeit basiert und auch

auf den Gegensatz von Kapitalismus und Sozialismus bezogen ist. Freiheit

sei das Recht des Einzelnen, »er selbst zu sein«, und »der besondere Begriff

der Gerechtigkeit, den ein jeder von sich macht, die existentielle Idee der Ge-

rechtigkeit.« Hingegen besteht die Gerechtigkeit als »der allgemeine Begriff«

und die »logische Idee« im Recht der Gesellschaft, »die Freiheit eines jeden

einzelnen zu garantieren«, indem »sie die Freiheit eines jeden einzelnen be-

schränkt.« (WA 33, 57) Eine Welt der absoluten Freiheit und eine Welt der ab-

soluten Gerechtigkeit wären zwar denkbar, jedoch würde jede für sich »eine

Hölle darstellen«. Die Aufgabe der Politik sei es daher, »die emotionale Idee

der Freiheit mit der konzipierten Idee der Gerechtigkeit zu versöhnen« (WA

33, 58).

Um diesen Problemkomplex darzustellen, wählt Dürrenmatt die Allegorie

des Spiels: »Den Konstruktionsversuch einer gerechten Gesellschaftsordnung

vom Individuellen her können wir vereinfachend mit dem Wolfsspiel gleich-

setzen, jenen vom Allgemeinen her mit dem Gute-Hirte-Spiel.« (WA 33, 58f.)

DasWolfsspiel, das für den Kapitalismus steht und »jeden Spieler und dessen

Beute sichert«, hat das Problem, dass es immer auch Personen produziert,

die nicht von ihm profitieren: Die spielsteinarmen Spieler seien »zwar frei,

https://doi.org/10.14361/9783839460405 - am 14.02.2026, 08:23:31. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839460405
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


3. Das Politische und die Poetik Dürrenmatts 61

doch nicht in der Lage, ihre Freiheit auszunützen, so daß ihnen ihre Freiheit

als eine Unfreiheit und die Gerechtigkeit des Spiels als eine Ungerechtigkeit

vorkommt.« (WA 33, 59) Das Problem des Gute-Hirte-Spiels, das für den So-

zialismus steht und in dem die Spielbeute allen zukommt, besteht darin, dass

das Spiel seinen Reiz verliere: »die Spielintensität läßt nach, die Spieler begin-

nen am Spiel desinteressiert zu werden.« (WA 33, 60) In das Gute-Hirte-Spiel

kippt dasWolfsspiel nun, wenn »der Schiedsrichter allmächtig« wird, »indem

er durch erhöhte Abgaben, die ihm die spielsteinreichen Spieler entrichten

müssen, das Spiel derart nivelliert, daß alle Spieler von ihm abhängig wer-

den«. Das wird ideologisch verhindert, indem das »zu einer ungerechten und

unfreien Ordnung« führende Wolfsspiel »die Idee von einer gerechten und

freien Gesellschaftsordnung« argumentativ einsetzt, um »die ungerechte Ge-

sellschaftsordnung beizubehalten.« (WA 33, 60) Dies gilt auch für das Gegen-

modell: »Indem das Gute-Hirte-Spiel den unfreien Spieler nicht zu befreien

vermag, muß es doch diesem das Gefühl geben, er sei frei« (WA 33, 63). Unter

Bezug auf die Hobbessche Formel homo homini lupus formuliert Dürrenmatt:

»Glaubt der klassische Bürger, der Mensch sei ein intelligenter Wolf, glaubt

der Sozialist, der Mensch sei ein intelligentes Lamm. Homo homini agnus.«

(WA 33, 50)

Interessant ist nun die Verbindung von Ökonomie und Politik. Denn die

Wölfe, die innerhalb der Gesellschaft wirtschaftlich miteinander konkurrie-

ren und den Staat als Schiedsrichter »bald kritisieren, bald verfluchen«, iden-

tifizieren sich emotional mit dem Staat und den anderen Wölfen als das Ei-

gene gegen ein Anderes: »Aus dem Staat wird das Vaterland, das man liebt, für

das man tötet und für das man sich töten läßt: froh noch im Todesstreich.«

Diese Verwandlung in ein Vaterland gelingt allerdings nur in einer Krise oder

im Krieg, weshalb der Staat in Friedenszeiten ständig »seine Notwendigkeit

beweisen« müsse (WA 33, 68). Einmal mehr ist hiermit ein kapitalistischer,

man würde heute sagen: ein neoliberaler Impuls angesprochen, der sich ge-

gen die wirtschaftliche Ordnungsfunktion des Staates richtet. Weil der Staat

ökonomisch als Ordnungshüter zurücktritt, herrscht im Wolfspiel »immer

Kriegszustand. Im Frieden bekämpfen sich die Überwölfe ebenfalls, zerflei-

schen sich die Leitwölfe, zerreißen sich die Einzelwölfe auf wirtschaftlichem

Gebiet.« (WA 33, 69) Die Bildung eines Wirs erfolgt in diesem Fall vor allem

innerhalb der sozialen Gruppe. Das ist die komplementäre, ökonomische Be-

gründung des ständigen Ausnahmefalls, die auch imWerk, prominent in der

Panne, wiederkehrt.

https://doi.org/10.14361/9783839460405 - am 14.02.2026, 08:23:31. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839460405
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


62 Der abwesende Souverän

3.4 Einfall

Dürrenmatts zentrale poetologische Kategorie des Einfalls hat nicht nur eine

morphologisch-semantische Ähnlichkeit, sondern steht auch in einer konzep-

tionellen Beziehung sowohl zumZufall als auch zumUnfall, die beide als basal

für sein Weltmodell gezeichnet wurden: »Man könnte die Dramaturgie Dür-

renmatts insgesamt auf die Kern-Phantasie vom Einschlag eines Meteors in

eine geordneteWelt zurückführen«.26 Das Konzept des Einfalls und die damit

verbundene Komödientheorie Dürrenmatts dienen der zumindest künstleri-

schen Bewältigung einer weitgehend politisch unbeherrschbaren Wirklich-

keit des zum Normalzustand gewordenen Ausnahmefalls:

So meint die Kategorie des ›Einfalls‹, auf den Dürrenmatt wiederholt als

Zentrum seiner Kunst hinweist, zweierlei: einmal das Hereinbrechen eines

Unberechenbaren, Irrationalen – bald als unbegreifliche Gnade, bald als lä-

cherlicher Zufall kostümiert – in eine scheinbar geordnete Welt; zum ande-

ren den unvermittelt auftauchendenBühneneinfall des Autors, der – zumin-

dest ebenso unberechenbar – zum Keim der Komödie wird.27

Das Verhältnis von Dürrenmatts literarischen Versuchsanordnungen zum

Ausnahmezustand hat Hans Christoph Angermeyer mithilfe des Begriffs

der ›Eigenwelt‹ beschrieben: Dürrenmatt erzeuge keine Gegen- oder Spie-

gelwelten der Wirklichkeit, sondern Eigenwelten, die zwar Material aus

der realen Welt übernehmen, dabei jedoch die »Darstellung von Welt ohne

Abbildtheorie« ermöglichen.28 So kann ein Ausnahmefall innerhalb der

literarischen Eigenwelt zum Normalfall werden. Wird dieser wiederum

vornehmlich in den Komödien »dem Zufall ausgesetzt«, so entsteht eine für

Dürrenmatt typische »doppelt geschaltete Unregelmäßigkeit«.29 Man denke

hier nur an die Physiker. Der an sich bereits ver-rückte Fall von Physikern,

die sich als Verrückte ausgeben, um ihre Erkenntnisse geheimzuhalten oder

an diese Erkenntnisse zu gelangen, wird noch ergänzt durch den Einfall

26 Peter vonMatt: Der Liberale, der Konservative und das Dynamit. Zur politischen Diffe-

renz zwischenMax Frisch und Friedrich Dürrenmatt, in: Elio Pellin, UlrichWeber (Hg.):

»Wir stehen da, gefesselte Betrachter«. Theater und Gesellschaft. Göttingen, Zürich

2010, S. 69-85, hier S. 70.

27 Neumann: Friedrich Dürrenmatt, S. 37.

28 Hans Christoph Angermeyer: Zuschauer im Drama. Brecht – Dürrenmatt – Handke.

Frankfurt a.M. 1971, S. 22.

29 Ebd., S. 23.

https://doi.org/10.14361/9783839460405 - am 14.02.2026, 08:23:31. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839460405
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


3. Das Politische und die Poetik Dürrenmatts 63

einer wahrlich wahnsinnigen Irrenärztin, welche die Pläne der Physiker

durchkreuzt. Die Bedeutung des Ausnahmefalls meint jedoch nicht, dass

Dürrenmatts Eigenwelten völlig un-realistisch, also in einen der Wirklichkeit

gänzlich fremden Rahmen gestellt wären. Anders als Brecht, der in der

»Darstellung der gesellschaftlichen Welt in vielen Stücken […] stark an die

Realität gebunden« bleibt, dabei jedoch »den Schauplatz des Ausnahmefalls,

den er zeigt, ins Exotische« verlegt, setzt Dürrenmatt seine »Eigenwelt, die

ihre eigene Auffassung vo[m] Normalfall hat […], in den bekannten Raum

unserer Realität. Der Ort ist unbezeichnet, liegt aber sicher ganz nahe beim

Zuschauer.«30

Gerhard Neumann hatte diese Verschiebung bereits ausgehend von ei-

nem Zitat Georg Christoph Lichtenbergs zum »Kunstgriff der ›kleinen Ab-

weichung‹ als Mittel der Wahrheitsfindung«, das Dürrenmatt seinem Romu-

lus als Motto vorangestellt hat, als dramaturgisches Konzept Dürrenmatts nä-

her beschrieben: In stofflicher Hinsicht seien seine Themen »durchweg sol-

che eines Sonderfalls, einer Abweichung vom Normal- und Alltagsverhalten«;

in gestalterischer Hinsicht lebten seine Texte »in vorzüglicher Weise aus der

Abweichung von der Wahrheit, einer Abweichung, die zumeist als Übertrei-

bung, zuweilen auch als Untertreibung erscheint«.31 Abermals wird die Be-

deutung des Sonder- beziehungsweise Ausnahmefalls für Dürrenmatts lite-

rarische Welten betont und damit eine Spur zum Konzept der Souveränität

gelegt. Innerhalb seiner Eigenwelten habe die Ordnung einen prekären Sta-

tus: Sie sei »niemals absolut, sondern stets relativierbar durch ihren Spiel-

und Parodiecharakter auf der einen, durch ihre Anfälligkeit für Pannen auf

der anderen Seite.« Prekär sind auch ihre Repräsentanten: »Die an ihre ›Ord-

nungshaftigkeit‹ glauben, sind selbst recht dubiose ›Ordnungshüter‹: Dichter

und Kriminalkommissäre, Engel und Gangster, Wiedertäufer und Irrenärz-

te.«32 Die Einschätzung Neumanns allerdings, dass die »Haltung des Dürren-

mattschen Helden […] nie exemplarisch zu werden« vermag, »weil das, was

er tut, ein folgenreicher Sonderfall, eine blinde Reaktion« sei,33 ist zu mo-

difizieren: Dürrenmatt hat seine Ausnahmefälle und literarischen Versuchs-

anordnungen so gestaltet, dass in ihnen durchaus das Allgemeine zum Aus-

druck kommt. Die Überzeichnung hat eine epistemologische Funktion, denn

30 Ebd., S. 30.

31 Neumann: Friedrich Dürrenmatt, S. 27.

32 Ebd., S. 35.

33 Ebd., S. 44.

https://doi.org/10.14361/9783839460405 - am 14.02.2026, 08:23:31. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839460405
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


64 Der abwesende Souverän

sie macht sichtbar, was auch in der wirklichen Welt vorherrscht. Wie der

Souverän sich nach Carl Schmitt erst im Ausnahmezustand erweist, so auch

dieWirklichkeit in Dürrenmatts ver-rücktenWelten. In seiner Standortbestim-

mung von 1960 liest sich dies wie folgt: »Die Fiktion muß auch die Realität

in sich schließen, die ›mögliche Welt‹ muß auch die ›wirkliche Welt‹ in sich

enthalten.« (WA 6, 157) Was daraus folgt, ist eine Poetik des Umwegs: »Küm-

mert man sich jedoch beim Schreiben nicht um dieWahrheit, wird es auf ein-

mal unmöglich, sie nicht zu schreiben. Im Unabsichtlichen bricht sie durch.«

(WA 6, 159) Dürrenmatts Eigenwelten führen also nicht in einen selbstbezüg-

lichen Ästhetizismus. Gleichermaßen bestand Dürrenmatt auf dem »Verfah-

ren der indirekten Mitteilung«, aber auch und insbesondere »auf Inhalten,

auf einer existentiellen Haltung.«34

Zur Erläuterung des poetologischen Modells des Einfalls kann auch Dür-

renmatts Auseinandersetzung mit dem Wahrscheinlichkeitspostulat in sei-

nen Sätzen über das Theater herangezogen werden. Nach Aristoteles ist es be-

kanntlich die Aufgabe des Historikers, »das wirklich Geschehene« mitzutei-

len, und die des Dichters zu erzählen, »was geschehen könnte.« (Arist. Po-

et. 1451a)35 Dürrenmatt zufolge liegt die Aufgabe des Dramatikers wiederum

darin, »daß er beschreibt, was wahrscheinlicherweise geschähe, wenn sich

unwahrscheinlicherweise etwas Bestimmtes ereignen würde. Das, was sich

unwahrscheinlicherweise ereignet, ist der dramatische Vorfall, den sich der

Dramatiker ausgesucht hat, das, was wahrscheinlicherweise geschieht, der

dramatische Ablauf dieses gewählten Vorgangs.« (WA 30, 207) Der Einfall des

Schriftstellers ist in der dargestellten Welt also ein unwahrscheinliches Er-

eignis – ein Zufall. Was er, wenn er in die fiktionale Welt einbricht, in Gang

setzt, soll dann aber den Regeln der Wahrscheinlichkeit gehorchen und in

dieser Kombination aus Zufall und mechanisch-unpersönlich ablaufendem

Getriebe das Wesen auch der Wirklichkeit aufzeigen. Das unwahrscheinliche

Ereignis sei dabei die ›schlimmstmögliche Wendung‹;36 der Zufall also ein

34 Rüedi: Dürrenmatt oder Die Ahnung vom Ganzen, S. 375.

35 Zit. dt. Übersetzung: Aristoteles: Poetik. Griechisch/Deutsch. Übers. und hg. von Man-

fred Fuhrmann. Bibliograph. ergänzte Ausgabe. Stuttgart 1994, S. 29.

36 Die Problematik dieser Formel der ›schlimmstmöglichen Wendung‹, die Dürrenmatt

auch in den 21 Punkten zu den Physikern gebraucht, wurde bereits ein ums andere Mal

herausgestellt, vgl. Neville E. Alexander: Friedrich Dürrenmatt: Die Physiker. Die Ver-

antwortung des Forschers, in: Heinrich Pfeiffer (Hg.): Denken undUmdenken. ZuWerk

undWirkung vonWerner Heisenberg. Zürich 1977, S. 176-193, hier S. 181. August Ober-

mayer: Dürrenmatts Drama Die Physiker im Spannungsfeld von Modernität und Tradi-

https://doi.org/10.14361/9783839460405 - am 14.02.2026, 08:23:31. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839460405
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


3. Das Politische und die Poetik Dürrenmatts 65

Unfall: »ich muß den tödlichen Unfall beschreiben. Nur so bekommt meine

gedankliche Fiktion auch eine ›existentielle‹ Berechtigung.« (WA 30, 209) Mit

dieser Poetik des Einfalls möchte Dürrenmatt, so Vera Schulte, »die Vorstel-

lung von der Planbarkeit und rationalen Faßbarkeit des Lebenswiderlegen.«37

Darin liegt auch der Zweck des Grotesken, das inDürrenmatts Texten »sowohl

Lachen als auch Grauen« erzeuge und worin Schulte eine erkenntnistheore-

tische und eine ethische Komponente entdeckt: Der Autor bediene sich des

Grotesken, »um die Paradoxien und Perversionen unserer realen Welt mo-

dellhaft auf der Bühne durchzuspielen. Auf diese Weise möchte er mit Hilfe

des Theaters neue Einsichten in unsere unübersichtliche und ›labyrinthisch‹

gewordeneWirklichkeit gewinnen.«38 Jochen Kriens hat die Logik der Eigen-

welt an den Begriff des Experiments geknüpft:

Dürrenmatt spielt ein Experiment, was es in der Realität nicht gibt und auch

nicht geben kann, in Gedanken durch – angeleitet vomGrundsatz derWahr-

scheinlichkeit menschlicher Verhaltensweisen, die auch das Unwahrschein-

lichemiteinschließt – undwelches somit unterschiedlicheVarianten ermög-

licht, die im Zuge eines simulierten Kontextes, einer gedankenexperimen-

tellen Situation denkbar werden.39

Indem Dürrenmatt das Unwahrscheinliche eintreten lässt, werden die wahr-

scheinlichen Reaktionsmuster der Menschen beobachtbar. Der Einfall ist die

Antwort Dürrenmatts auf den Zufall als Weltmodell der Moderne und den

auf Dauer gestellten Ausnahmefall als dessen politisches Pendant. Es ist die

Welt der aufgehobenen Ordnung, der Verborgenheit Gottes und des abwe-

senden Souveräns, in der Unfälle und Pannen, nicht die großen souveränen

Individuen, Geschichtemachen.

tion, in: Kerry Dunne, Ian R. Campbell (Hg.): Unravelling the Labyrinth. Decoding Text

and Language. Festschrift for Eric Lowson Marson. Frankfurt a.M. u.a. 1997, S. 87-95,

hier S. 95. Rüedi: Dürrenmatt oder Die Ahnung vom Ganzen, S. 522-528.

37 Schulte: Das Gesicht einer gesichtslosen Welt, S. 5.

38 Ebd., S. 4. Siehe auch: Sami Samir Gohar Farag: Dürrenmatt und das Groteske. Zu Form

und Funktion des Grotesken bei Friedrich Dürrenmatt am Beispiel der Komödie Romu-

lus derGroße. Hamburg 2015, S. 223:DasGroteske löst »Ordnungsstrukturen auf,welche

dieMenschen für wirklich undwahr hielten, und zeigt diesen stattdessen eine Realität

auf, die sie schockiert und die sie erkennen lässt, wie hilflos und ausgeliefert sie sind.«

39 Jochen Kriens: Die Poetik des Experiments. Provozierte Erfahrung und künstlerische

Erkenntnis bei Friedrich Dürrenmatt. Tübingen 2014, S. 82.

https://doi.org/10.14361/9783839460405 - am 14.02.2026, 08:23:31. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839460405
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


66 Der abwesende Souverän

3.5 Dürrenmatts Genres

Dürrenmatts Werk ist multimedial und multimodal. Von Beginn an und in

Konkurrenz zu seinem Schreiben ist Dürrenmatt an der Malerei interessiert,

entscheidet sich jedoch schließlich für eine Existenz als Schriftsteller. Sein li-

terarisches Schaffen umfasst Erzählungen, kurze Prosastücke, Romane – be-

sonders Kriminalromane – und Dramen. Daneben schreibt er Hörspiele und

arbeitet als Drehbuchautor auch an Filmen mit. Schließlich ist Dürrenmatt

ein umtriebiger Redner und Aufsatzschreiber, dessen »Prosa und philoso-

phische, naturwissenschaftliche, politische Reflexion gleichwertig neben sei-

nen Stücken«40 stehen, diese aber, so ist zu ergänzen, weder erklären kön-

nen noch ihren diskursiven Gehalt ausformulieren. In Dürrenmatts pragma-

tischen Gattungen lassen sich nicht einfach die Antworten auf die in seiner

Literatur aufgeworfenen Fragen finden.

Das liegt auch daran, dass sich Dürrenmatts Werk wesentlich durch das

Spiel mit literarischen Genres und Gattungen auszeichnet. Weil die traditio-

nellen Gattungen wie die Tragödie oder der Kriminalroman auch überkom-

menen politischen Zusammenhängen entstammen, erscheinen sie Dürren-

matt unzeitgemäß. Das führt zu poetischen Experimenten, welche die tra-

ditionellen Gattungen in ihr Gegenteil verkehren, sie auflösen und neu zu-

sammensetzen, so dass sie den labyrinthischen und chaotischen Zustand im

postmodernen Zeitalter darzustellen in der Lage sind.Dürrenmatts Kriminal-

romane sind Umkehrungen und Destruktionen des klassischen Genres, das

wie kein zweites dafür steht, »dassmenschliche – streng genommen:männli-

che – Geistesheroen erfolgreich darüber wachen, dass die zwischenmensch-

liche Ordnung nicht völlig aus den Fugen gerät«.41 Bei Dürrenmatt gehen

die Ermittler-Figuren entweder an diesem Anspruch zugrunde (Das Verspre-

chen) oder sie sind deutlich als übermenschliche Konstruktionen, als souve-

räne Spiegelfiguren des Dichters dargestellt (Der Richter und sein Henker). Sei-

ne Komödienwiederum sind Tragikomödien – reflexiv gewordene Tragödien,

welche die Weltordnung, die den Tod des tragischen Helden gefordert hatte,

nicht mehr anerkennen, sondern sie nur noch in ihrer Negation darstellen.

Nicht umsonst ist »die Tragikomödie besonders in Zeiten politischer und ge-

40 Rüedi: Dürrenmatt oder Die Ahnung vom Ganzen, S. 482.

41 Rolf Haubl, Wolfgang Mertens: Der Psychoanalytiker als Detektiv. Eine Einführung in

die psychoanalytische Erkenntnistheorie. Stuttgart, Berlin, Köln 1996, S. 33.

https://doi.org/10.14361/9783839460405 - am 14.02.2026, 08:23:31. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839460405
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


3. Das Politische und die Poetik Dürrenmatts 67

sellschaftlicher Umwälzungen, die mit Pessimismus und Orientierungsver-

lust verbunden seien, eine beliebte Gattungsform.«42

Waren Dürrenmatts erste poetische Versuche und seine frühe Prosa ex-

pressionistisch geprägt und entsprachen damit einer literarischen Strömung,

die er vermittelt über Walter Jonas als eine »Literatur der Rebellion« entdeckt

hatte: »des Aufstands der Söhne gegen die Väter und deren Welt von ges-

tern«43, so findet Dürrenmatt imTheater und besonders in der Komödie eine

Möglichkeit der Darstellung, die zuallererst objektiviert und so den Ausdruck

des Ichs überwindet. Dürrenmatt selbst hat dies wie folgt beschrieben:

Die Bühne kennt kein Ich. […] Die Dramatik objektiviert den Stoff, stößt ihn

auf die Bühne.DerDramatiker herrscht über den Stoff nichtmehr absolut. Er

ist durch die Bühne begrenzt. Auf der Bühne ist nicht alles darstellbar. Der

Dramatiker vermag nicht unmittelbar von innen heraus zu erzählen, son-

dern nur mittelbar durch die Bühne. Er ist gezwungen, seine Geschöpfe von

außen her durch ihr Reden, Handeln und Erleiden zu beschreiben und durch

Schauspieler darstellen zu lassen. Er schreibt Rollen. (WA 30, 105)

Es handelt sich bei dramatischen Formen also um eine produktive Begren-

zung der Darstellungsoptionen, die den Schriftsteller Distanz zum Stoff ge-

winnen lässt: »›Distanz‹ wird zu einem Kernbegriff von Dürrenmatts Ästhe-

tik werden. Erst das Zurücktreten erlaubt die Gestaltung jener Bilder, die ihn

zunächst nur überwältigten, also in Ohnmacht versetzten.«44 Vertieft wird

diese im Theater gewonnene Distanz in der Gattung der Komödie: Während

Kernbegriffe der Tragödientheorie – Jammer und Schauder, Furcht und Mit-

leid – auf die Identifikation mit demHelden oder mindestens die Beteiligung

des Rezipienten abzielen, drängt die Komödie zur Reflexion und zur Objek-

tivierung des Geschehens.

Überdies ist die Komödie für Dürrenmatt deshalb zur Darstellung der

unordentlichen Wirklichkeit am besten geeignet, weil sie selbst keine geord-

neten Welten zeigt. Sie setzt – anders als die Tragödie – eine »ungestaltete,

im Werden, im Umsturz begriffene« Welt voraus (WA 30, 60f.). Dürrenmatts

Vorstellung von der Komödie ist also weder harmlos noch heiter. Vielmehr

geht es ihm darum, »das Tragische aus der Komödie« heraus zu erzeugen,

»als einen schrecklichen Moment, als einen sich öffnenden Abgrund«. Schon

42 Schulte: Das Gesicht einer gesichtslosen Welt, S. 72.

43 Rüedi: Dürrenmatt oder Die Ahnung vom Ganzen, S. 183.

44 Ebd., S. 228.

https://doi.org/10.14361/9783839460405 - am 14.02.2026, 08:23:31. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839460405
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


68 Der abwesende Souverän

viele Tragödien Shakespeares seien eigentlich »Komödien, aus denen heraus

das Tragische aufsteigt.« (WA 30, 63) Dabei hat Dürrenmatt nicht die Typen-

komödie etwaMolières vor Augen, die sich gewisse Laster vornimmt, sondern

die alte Komödie des Aristophanes, deren wichtigstes Merkmal der ›Einfall‹

sei und die sich satirisch mit ihrer eigenen Zeit auseinandersetzt: »Diese Ko-

mödien sind Eingriffe in die Wirklichkeit, denn die Personen, mit denen sie

spielen und die sie auftreten lassen, sind keine abstrakten, vielmehr gera-

de die konkretesten, die Staatsmänner, Philosophen, Dichter und Feldherren

der damaligen Zeit« (WA 30, 21). Weil sie keine Mythen zum Gegenstand hat

wie die Tragödie, die »uns eine Vergangenheit als gegenwärtig« vorstellt, son-

dern die unmittelbare Gegenwart, schaffe die Komödie einmal mehr Distanz:

»Daraus wäre zu schließen, daß ein Zeitstück nur eine Komödie im Sinne des

Aristophanes sein kann: der Distanz zuliebe, die nun einmal in ihm zu schaf-

fen ist, denn einen anderen Sinn als diesen kann ich mir für ein Zeitstück gar

nicht denken.« (WA 30, 24)

Man muss sich Dürrenmatts literarische Texte allesamt als Zeitstücke

denken, welche die eigene Gegenwart auf Umwegen darstellen. Sie sind nicht

satirisch in dem Sinne, dass sie zeitgenössische Persönlichkeiten tatsäch-

lich auftreten ließen.45 Doch sind sie Zeitstücke, indem sie den Zeitgeist,

die politischen Verhältnisse, eben den aktuellen Weltzustand zum Thema

haben. »Das dramaturgische Denken untersucht die Wirklichkeit auf ihren

inneren Spannungsgehalt hin. Je paradoxer sie dargestellt werden kann,

desto besser eignet sich die Wirklichkeit als theatralischer Stoff.« (WA 33,

91) Die Komödie schafft also Distanz auch insofern, als sie keine mitrei-

ßende Geschichte erzählt, sondern Ergebnis und Prozess eines Denkens

ist: Seine dramaturgische Denktechnik bestehe darin, so Dürrenmatt, »die

gesellschaftliche Wirklichkeit des Menschen in Theater zu verwandeln und

mit dieser verwandelten Wirklichkeit weiterzudenken.« Was dabei entsteht,

ist »nicht eine neue Wirklichkeit, sondern ein komödiantisches Gebilde, in

dem sich die Wirklichkeit analysiert wiederfindet« (WA 33, 91). Aus diesem

Anspruch heraus erklärt sich, warum Dürrenmatt poetische Verfahren streng

zeitgebunden denkt, wie er insbesondere mit Bezug auf Friedrich Schiller

45 Jenseits der Personalsatire sind Dürrenmatts Texte insofern satirisch zu nennen, als

sie auch in der Tradition der satirisch-humoristischen Schreibweise stehen, was die

hochgradige Selbstreferentialität der Texte, Dürrenmatts Stoff-Konzeption sowie die

Instabilität der dargestellten Ordnungen betrifft. Für die Gespräche über das satirisch-

humoristische Schreiben danke ich herzlich Corinna Sauter.

https://doi.org/10.14361/9783839460405 - am 14.02.2026, 08:23:31. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839460405
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


3. Das Politische und die Poetik Dürrenmatts 69

verdeutlicht. Der Dramatiker des Sturm und Drang und der Weimarer

Klassik steht als Bezugspunkt in der Geschichte für eine Welt, in welcher der

Staat noch sichtbar war und in der Dramatik repräsentiert werden konnte:

»Schiller schrieb so, wie er schrieb, weil die Welt, in der er lebte, sich noch in

der Welt, die er schrieb, die er sich als Historiker erschuf, spiegeln konnte.

Gerade noch.« Dürrenmatt stehen die Darstellungsweisen Schillers nicht

mehr offen: »Die Kunst ist nie wiederholbar« (WA 30, 59).

3.6 Zwischenfazit und Überleitung

Dürrenmatts Poetik ist die Antwort auf seine Auffassung vom modernen un-

durchschaubaren und instabilen Gesellschaftszustand. Mit seiner zentralen

poetologischen Kategorie des Einfalls steht die Stabilität beziehungsweise In-

stabilität von Ordnungen immer schon zur Debatte. Der Einfall bezeichnet

nämlich nicht nur die poetische Idee, sondern auch den Einbruch des Zu-

falls in die fiktionale Welt, der die vermeintliche Ordnung ins Wanken bringt

und auf den eigentlichen, permanenten Ausnahmezustand verweist. Am En-

de des Zeitalters der Repräsentation – in politischer wie in poetischer Hin-

sicht – steht Dürrenmatts ›postsouveräne Poetik‹.

 

Der nun folgende Lektüre-Teil, der die These von Dürrenmatt als Schrift-

steller der aufgehobenen Souveränität anhand exemplarischer Einzeltextana-

lysen weiter zu begründen und den politischen Gehalt je herauszuarbeiten

sucht, ist nicht werkchronologisch organisiert. Wie bereits einleitend ausge-

führt wurde, bewegen sich Dürrenmatts Themen, Stoffe und Motive durch

die Zeiten und Genres, werden modifiziert und teilweise in einem Abstand

von Jahrzehnten wieder aufgegriffen. Nicht zuletzt die Stoffe vollführen eine

Art Kreisbewegung durch das Werk. Daher wird eine Gliederung der Ana-

lysekapitel, die in sich wiederum chronologisch geordnet sind, entlang von

Denkfiguren bevorzugt. Diese sind unmittelbar mit der Frage nach dem Poli-

tischen, der gesellschaftlichen Ordnung und deren Aufhebung oder Störung,

verknüpft.

Zunächst geht es um Dürrenmatts Bilder und Narrative von freiwilliger

Knechtschaft (4.), um eine Versuchsanordnung, bei der sich politische Katego-

rien (Wärter und Gefangene, Verwalter und Verwaltete, Freund und Feind)

vermischen und ununterscheidbar werden. Eingehend besprochen werden

hier die beiden frühen Erzählungen Die Stadt und Aus den Papieren eines Wär-

https://doi.org/10.14361/9783839460405 - am 14.02.2026, 08:23:31. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839460405
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


70 Der abwesende Souverän

ters sowie der in vielerlei Hinsicht verwandteWinterkrieg in Tibet aus den Stof-

fen. Im zweiten Lektürekapitel geht es um die Geschichten vom Ausnahme-

fall (5.), der in Dürrenmatts Eigenwelten als ein doppelter gedacht ist: Stets

verweist der eine vermeintliche Ordnung störende ›Einfall‹ auf den perma-

nenten, wirklichen Ausnahmezustand. Besprochen werden hier Der Besuch

der alten Dame, Die Panne, Die Physiker sowie Der Sturz. Schließlich geht es um

Dürrenmatts tatenlos-ohnmächtige Souveräne (6.).Hier stehen die Komödien Ro-

mulus der Große, Herkules und der Stall des Augias und Die Frist im Zentrum. Das

Buch schließt mit einem Epilog zur Minotaurus-Ballade (7.).

Nicht Vollständigkeit, sondern Plausibilität ist das Ziel der folgenden Lek-

türen. Der Analyse-Teil bietet demnach keine vollständige Werkschau, was

angesichts des Werkumfangs auch illusorisch wäre, sondern ist beschränkt

auf exemplarische Lektüren besonders einschlägiger Texte zum Politischen,

die in Zukunft intensiviert oder durch weitere Lektüren ergänzt werden kön-

nen. Jedoch flankieren Hinweise auf andere Werke Dürrenmatts regelmäßig

die Einzelanalysen.

https://doi.org/10.14361/9783839460405 - am 14.02.2026, 08:23:31. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839460405
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


4. Lektüren I: Freiwillige Knechtschaft

Die Denkfigur der freiwilligen Knechtschaft taucht als Motiv und Narrativ

früh im Werk Dürrenmatts auf, aber auch in seinen großen Dramen – dem

Besuch der alten Dame und den Physikern – sowie noch in der Rede zur Ver-

leihung des Gottlieb-Duttweiler-Preises an Václav Havel. Ist es im Besuch der

alten Dame Alfred Ill, der allein aus der Angst heraus, die anderen Stadtbe-

wohner könnten ihn zurückhalten, die Möglichkeit, mit dem Zug zu fliehen,

verstreichen lässt, so ist es in den PhysikernMöbius, der sich freiwillig in eine

Nervenheilanstalt begibt, um sich selbst jeder Handlungsfähigkeit zu berau-

ben. Der Vortrag zu Ehren Václav Havels mit dem Titel Die Schweiz – ein Ge-

fängnis spielt den Gedanken der freiwilligen Knechtschaft eingehend an den

Eidgenossen durch, was beim Publikum für Erheiterung, bei den Schweizer

Repräsentanten indes für Empörung sorgte. Weil im Zweiten Weltkrieg alles

außerhalb der Schweiz »übereinander herfiel«, so Dürrenmatt, fühlten sich

die Schweizer »frei als Gefangene im Gefängnis ihrer Neutralität.« Doch ha-

be ein solches Gefängnis das Problem, »zu beweisen, daß es kein Gefängnis

ist, sondern ein Hort der Freiheit«. Die Schweiz hätte diesen Widerspruch

mit der ›allgemeinen Wärterpflicht‹ – man könnte sagen: mit der zirkulären

Herrschaft – gelöst: »Jeder Gefangene beweist, indem er sein eigener Wärter

ist, seine Freiheit. Der Schweizer hat damit den dialektischen Vorteil, daß er

gleichzeitig frei,Gefangener undWärter ist.« Als solche bewachen die Schwei-

zer sich selbst und können doch, »weil die Wärter freie Menschen sind […],

unter sich und mit der ganzen Welt Geschäfte« (WA 36, 181) machen.

Von besonderer Bedeutung ist die freiwillige Knechtschaft in den beiden

Texten Die Stadt (1952, entst. 1947) und Aus den Papieren eines Wärters (1980,

entst. 1952). Beide Erzählungen aus dem Frühwerk, die in einem Abstand

von fünf Jahren entstanden sind, ähneln sich auf vielfältige Weise bis hi-

nein in identische Formulierungen. An diesen Texten, in denen die freiwil-

lige Knechtschaft je unterschiedlich gestaltet und begründet ist, kann auch

https://doi.org/10.14361/9783839460405 - am 14.02.2026, 08:23:31. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839460405
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


72 Der abwesende Souverän

ein Wandel in Dürrenmatts Schreibweise entdeckt werden, der für sein fol-

gendes Werk maßgeblich bleibt. Auf dem Weg von der einen zur anderen

Erzählung begründet sich Dürrenmatts zwar groteskes, doch innerhalb des

Grotesken durchaus realistisches Schreiben. Hinzu kommt eine je nach Per-

spektive noch frühere oder spätere Bearbeitung der Denkfigur imWinterkrieg

in Tibet. Diese Erzählung entstammt Dürrenmatts Stoffen (1981), genauer: dem

später so bezeichneten Abschnitt Labyrinth (Stoffe I–III). Die drei Erzählungen,

die demselbenMotivkomplex zuzurechnen sind, entwerfen jede auf ihreWei-

se ein Herrschaftsverhältnis, das nicht auf Repräsentation angewiesen ist, in

dem zentrale politische Unterscheidungen (Wärter und Gefangene, Freund

und Feind) aufgehoben sind und ein permanenter Ausnahmezustand einge-

setzt ist. Dargestellt werden Zustände der Niemandsherrschaft im Zeichen

einer ominösen ›Verwaltung‹, der sich die Menschen unterordnen, ohne dass

sie in Erscheinung zu treten braucht.

4.1 Die Stadt

Die ErzählungDie Stadt, die aus der Ich-Perspektive erzählt wird, entwirft das

Bild einer anonymen, unpersönlichen, dem Bewohner unverständlich blei-

benden Stadt, die ob der Allgegenwart ihrer ›Verwaltung‹ selbst übermächtig

und souverän zu sein scheint.1 Ihr Zentralmotiv ist die Höhle, die hier ver-

schiedene Gestalt annimmt: Mal ist die Stadt selbst, dann das Haus, das der

namenlose Ich-Erzähler bewohnt, dann das Gefängnis, das er zum Schluss als

Wärter oder als Gefangener bezieht, als Höhle gezeichnet. So wird einemehr-

fach geschachtelte Höhle entworfen, in die sich der Mensch gesetzt sieht und

aus der es kein Entkommen gibt. Dürrenmatt verbindet in diesem Bild Po-

litik und Erkenntniskritik. Den Bezug auf die Philosophie stiftet bereits die

einleitende Herausgeberfiktion, welche die Erzählung rahmt und einen Hin-

weis auf den Ausgang der Geschichte gibt: »Aus den Papieren eines Wärters, her-

ausgegeben von einem Hilfsbibliothekar der Stadtbibliothek, die den Anfang eines im

großen Brande verloren gegangenen fünfzehnbändigen Werkes bildeten, das den Titel

1 Auf die Bedeutung der Stadt Bern als Vorlage sowie auf die Grenzen dieser Deutung

hat hingewiesen: Peter Spycher: Friedrich Dürrenmatt. Das erzählerische Werk. Frau-

enfeld, Stuttgart 1972, S. 84. »In der Tat ist die Stadt ein völlig mythisiertes Bern oder,

genauer: das mythischeWesen einer Stadt oder, noch genauer (und allgemeiner): das

mythische Wesen einer Welt.«

https://doi.org/10.14361/9783839460405 - am 14.02.2026, 08:23:31. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839460405
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


4. Lektüren I: Freiwillige Knechtschaft 73

trug: ›Versuch zu einem Grundriß‹.« (WA 19, 118) In dieser gewitzten Hyperbel

philosophischer Großentwürfe wird die Kritik des von jeder Empirie befrei-

ten, vermeintlich reinen Denkens angedeutet, die im Verlauf der Erzählung

mit dem Bild der Höhle verknüpft wird.2 Das gesamte Konstrukt der titel-

gebenden Stadt und der sie beherrschenden ›Verwaltung‹ legt ebenfalls die

Spur zu einer Kritik der reinen Abstraktion, die sowohl erkenntniskritisch als

auch politisch durchgespielt wird.

Die Stadt

Eindrücklich wird die Stadt als menschenleer und -feindlich geschildert – als

eine Entität, die »sich selber genügte, denn sie war vollkommen und ohne

Gnade.« (WA 19, 119) Die Bewohner werden in der mit einem Eigenleben ver-

sehenen Stadt lediglich geduldet: »die niedrigen Lauben zwangen die Men-

schen, sich gebückt innerhalb der Häuser zu bewegen, der Stadt unsichtbar

und ihr so erträglich.« Es falle auf, »wie vorsichtig sich die Menschen mit

langsamen, schleichenden Schritten in den Gassen verhielten. Sie waren ver-

schlossen und für sich, wie die Stadt, in der sie lebten«. Die Lebensfeind-

lichkeit der Stadt zeigt sich auch darin, dass sie »den Überfluß verachtete«

und scheinbar gerechte, doch zugleich unmenschliche Zustände produziert:

»Niemand kannte den Hunger, es gab weder Arme noch Reiche, niemand war

ohne Beschäftigung, doch drang auch nie das Lachen der Kinder an mein

Ohr.« Auch die Architektur kennt nicht das Ornament: Es erinnert an eine

moderne Großstadt, wenn der Ich-Erzähler die Gassen beschreibt als »nicht

winklig wie in den andern alten Städten, sondern nach festen Plänen gerade

und gleichgerichtet, so daß sie ins Unendliche zu führen schienen« (WA 19,

120).3 In dieser menschenleeren Welt gibt es zwar keinen Mangel, doch auch

keinen Überfluss und keine Kunst. Ebenso wie das Geschäftsleben ist auch

das Gefühlsleben, die Ökonomie der Körpersäfte, zum Erliegen gekommen.

2 Zur Deutung der Stadt alsWirklichkeit sieheMartin Burkard: Dürrenmatt und das Ab-

surde. Gestalt undWandlungdes Labyrinthischen in seinemWerk. Bern u.a. 1991, S. 68:

»Die Stadt ist die Wirklichkeit. Die Wirklichkeit der Stadt aufzeichnen heisst also: die

Wirklichkeit derWirklichkeit darstellen. Darin liegt das Grundlegende der Bemühung

des Wärters; deshalb ist sein Unterfangen der Versuch zu einem Grundriss.«

3 Spycher sieht in der politischen und sozialen Struktur der Stadt »eine merkwürdige

Kreuzung zwischen einem feudalistischen Untertanenstaat und einer kommunisti-

schen Diktatur.« Spycher: Friedrich Dürrenmatt, S. 86.

https://doi.org/10.14361/9783839460405 - am 14.02.2026, 08:23:31. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839460405
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


74 Der abwesende Souverän

Was neben dieser Menschenleere und Lebensfeindlichkeit noch auffällt,

ist die Überzeitlichkeit der Stadt. Die Gebäude sind »unabänderlich und kei-

ner Zeit unterworfen« (WA 19, 120). Außerdem werden Techniken und Bilder

aus verschiedenen Zeiten in der Beschreibung der Stadt kombiniert: Karren,

Räder, Peitschen und Kettensträflinge, aber auch Mietskasernen, Automo-

bile und Straßenbahnschienen (WA 19, 123 u. 125). Diese unbestimmte und

zum Teil widersprüchliche historische Verortung der Stadt verleiht dem Ge-

schehen etwas Zeitloses, so als würde hier die Allegorie auf ein überzeitliches

Problem entworfen, das nicht rein politisch und zeithistorisch, sondern exis-

tenzphilosophisch zu betrachten ist: »Die Stadt war schon immer so. Durch

diesen Hinweis erscheint das gezeichnete Bild der Stadt und der Beziehung

des Erzählers zu ihr als eine grundsätzliche Deutung der Lage des Menschen

in derWelt, gleichsam als Charakterisierung der fundamentalen conditio hu-

mana.«4

Allerdings wird die in Bezug auf die Stadt beklagte eingesperrte Existenz

des Ich-Erzählers sogleich wieder relativiert, wenn eine solche Höhlenexis-

tenz als durchaus freiwillig gezeichnet ist. Der Mensch ist auf den Rückzug

in die Höhle angewiesen: »Wir brauchen immer wieder sichere Höhlen, in die

wir uns zurückziehen können, und seien es auch nur jene des Schlafs; erst in

den untersten Verliesen der Wirklichkeit werden uns auch die genommen.«

(WA 19, 121) Die Höhle, in die sich der Ich-Erzähler zurückzieht und in der er

Zuflucht findet, ist sein Zimmer. Hier malt er Bilder an die Wände, die »mit

der Zeit die Mauern und die Decke vollständig« bedecken (WA 19, 121). Die

Sinnenwelt der Kunst und des Mythos wird als eine Zuflucht innerhalb einer

grauen, durchrationalisierten Welt entworfen. Der malende Erzähler »stell-

te Szenen aus unsicheren Zeiten dar, besonders die großen Abenteuer der

Menschheit. War kein Platz mehr da für neue Bilder, fing ich an, jedes Bild

von neuem durchzuarbeiten und zu verbessern.« (WA 19, 122)

Der Mythos dient hier der Bewältigung des Absolutismus der Wirklich-

keit, wie man mit Hans Blumenbergs Arbeit am Mythos sagen könnte.5 Der

Rückzug in das Zimmer und die Betrachtung der Welt draußen durch das

4 Burkard: Dürrenmatt und das Absurde, S. 72. Die Stadt »wirkt überzeitlich geschichts-

los und trotzt jeder Veränderung.« Eva-Maria Graeser-Isele: Mythologische Orte als Le-

bensmuster? Der Weg von Dürrenmatts Erzählung ›Die Stadt‹ (1946) zur Ballade ›Mi-

notaurus‹ (1985), in: Gymnasium. Zeitschrift für Kultur der Antike und Humanistische

Bildung 94/6 (1987), S. 539-552, hier S. 542.

5 Hans Blumenberg: Arbeit am Mythos, 4. Aufl. Frankfurt a.M. 2014, S. 9-39.

https://doi.org/10.14361/9783839460405 - am 14.02.2026, 08:23:31. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839460405
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


4. Lektüren I: Freiwillige Knechtschaft 75

Fenster, an dem der Erzähler die »größte Zeit des Tages« (WA 19, 123) ver-

bringt, schafft Distanz zu der kunstlosen, grauen Wirklichkeit. Wenn die Tä-

tigkeit desMalens und Immer-Wieder-Übermalens von Bildern als »wahnwit-

zige Beschäftigung meiner öden Stunden« (WA 19, 122) bezeichnet wird, ist

ebenfalls an Blumenberg zu denken, demzufolge Geschichten erzählt werden,

»um etwas zu vertreiben. Im harmlosesten, aber nicht unwichtigsten Falle:

die Zeit. Sonst und schwererwiegend: die Furcht.«6 Beide Faktoren sind auch

für die Erzählung Die Stadt und die Existenz des Ich-Erzählers relevant. Doch

begnügt sich das Ich nicht damit, durch Höhlenmalerei Distanz zurWirklich-

keit zur gewinnen, auch schreibt es im Zimmer »sinnlose Pamphlete gegen

die Stadt.« Sinnlos sind diese, weil die Stadt überall und nirgends ist. Sie ge-

winnt keine Gestalt, zugleich gehört ihr das Haus, in dem der Ich-Erzähler

wohnt, in dem er jedoch »nie Menschen gesehen« hat: »Das Haus gehörte

der Stadt, denn oft kamen Beamte der Verwaltung, doch verlangten sie nie

Mietgeld, als wäre ihnen meine Armut selbstverständlich.« (WA 19, 122) Es

ist für die Niemandsherrschaft charakteristisch, so sei an Hannah Arendt er-

innert, dass es niemanden gibt, gegen den man rebellieren könnte, dass die

Menschen völlig vereinzelt und »alle gleichermaßen ohnmächtig sind«.7 Mit

der Stadt entwirft Dürrenmatt, so Judith Mary Melton in einer der wenigen

Studien, die sich intensiv der Erzählung und dem gleichnamigen Erzählband

gewidmet haben, »an amorphous state which encroaches on the freedom of

the individual. […]The power of the state is complete.Without the appearance

of force, the city is able to destroy the freedom of the individual.«8 Gerade we-

gen ihrer Unsichtbarkeit verfügt die Verwaltung über absolute Macht.

Das erinnert an Dürrenmatts kurze Erzählung Der Rebell aus den Stoffen.

Die Besonderheit dort ist, dass den Herrscher »noch niemals jemand gese-

hen« hat, dass dieser niemanden empfange und »in völliger Abgeschlossen-

heit« lebe, so dass »einige Theologen und Politiker mutmaßten, es gebe ihn

vielleicht nicht, er sei eine reine Fiktion entweder des Hauptmanns der Pa-

lastwache oder gar des ganzen Volkes.« Dass niemand sagen könnte, »von

wem die Befehle nun eigentlich stammten, vom Herrscher selbst oder von

6 Ebd., S. 41.

7 HannahArendt:Macht undGewalt. Übers. vonGiselaUellenberg.München 1970, S. 80.

In den Worten des Ich-Erzählers: »Ich erfuhr meine Ohnmacht durch ihre Macht und

ihre Vollkommenheit durch meine Niederlage.« (WA 19, 124)

8 Judith Mary Melton: Friedrich Duerrenmatt’s ›Die Stadt‹: Analysis and Significance of

Duerrenmatt’s Early Prose. Diss. Louisiana State University, 1972, S. 60f.

https://doi.org/10.14361/9783839460405 - am 14.02.2026, 08:23:31. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839460405
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


76 Der abwesende Souverän

einer untergeordneten Stelle« – gerade dies »sei das Bedrückende, der Herr-

scher übe seine Tyrannei durch die bloße Ungewißheit, ob es ihn gäbe oder

nicht, aus.« (WA 28, 314f.)

Die Rebellion

Zwar kommt es in der Stadt-Erzählung in der Folge tatsächlich zu einer Re-

bellion, doch entsteht diese eher zufällig und ist völlig unorganisiert, weshalb

sie bereits durch den geringstenWiderstand zerschlagen wird. Ihr Ausgangs-

punkt ist der Tanz des alten Kohlenträgers, den der Ich-Erzähler beim Spa-

ziergang durch einen Vorort der Stadt beobachtet. Rasch füllt sich der Platz

mit weiterenMenschen und spontan drängt sich »die zerlumpteMasse dicht«

zusammen und bewegt sich vorwärts in Richtung der Stadt, wobei der Koh-

lenträger »die Menge anzuführen schien«. Der Ich-Erzähler versucht sich zu

befreien, kommt aber schließlich »neben dem Alten an der Spitze des Zu-

ges zu schreiten […], widerwillig und ohne Möglichkeit umzukehren.« (WA

19, 126) Auch der Protestzug entspringt also mehr der Passivität als aktivem

Widerstand und läuft weitgehend automatisch ab. Zudem ist sich die sponta-

ne Rebellion ihrer Ziele gar nicht bewusst: »Wir rückten gegen die Stadt vor

und begannen durch ein halb zerfallenes Mauertor einzudringen, erst vor-

sichtig, dann entschlossener, obgleich es uns eigentlich noch nicht klar war,

was wir wollten«, so dass die Menschenmasse »weniger einem Aufruhr glich

als vielmehr dem hilflosen Ausdruck einer dumpfen Verzweiflung.« (WA 19,

128) Der Erzähler glaubt »von vornherein nicht wirklich an diese Rebellion

[…]; er bleibt also auch hier ein Beobachter.«9 Mit der Logik der Verwaltung

wird damit gerade nicht gebrochen; vielmehr verbleibt noch die Rebellion in-

nerhalb der Knechtschaft und folgt den Prinzipien der Niemandsherrschaft.

Erst allmählich, so der Ich-Erzähler, »kam der Wille zur offenen Rebellion

hoch«, wobei sich die Menge entschlossen zeigt, »die Verwaltung zu stürmen

und auch vor einem Blutbad nicht zurückzuschrecken. Die Männer rissen

Messer aus den Kleidern, einige Flinten und Beile wurden sichtbar.« (WA 19,

128 u. 129) Gestoppt wird die Rebellion schließlich durch einen ›Irren‹, der

sich der Menschenmasse allein in den Weg stellt. Diese erfüllt nun nicht so

sehr sein Anblick mit Grauen, sondern die Erkenntnis, »daß die Stadt uns so

sehr verachtete, und daß sie ihres Sieges so sicher war, daß sie uns nichts an-

deres entgegensetzte als einen hilflosen Verrückten. […] Wir erkannten, daß

9 Spycher: Friedrich Dürrenmatt, S. 89.

https://doi.org/10.14361/9783839460405 - am 14.02.2026, 08:23:31. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839460405
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


4. Lektüren I: Freiwillige Knechtschaft 77

wir handeln mußten, und wußten, daß wir ohnmächtig waren.« (WA 19, 130)

Stellt sich der ›Irre‹ zunächst mit einer Fahne der Menschenmenge entgegen,

so holt er, nachdem ihm die Fahne vomKohlenträger abgenommen wurde, zu

einem ungeheuren Schrei aus, »der ohne Ende und ohne Unterbrechung war

und aus der weiten offenen Höhle seines Mundes kam. Der Schrei umklam-

merte alles, und die Stadt schien in ihm mitzuschreien, einsgeworden mit

diesem Schrei, der die Sprache jener Dinge war, die uns stummumgeben und

uns schweigend vernichten.« (WA 19, 131) Vor dem Schrei weicht die Menge

zurück und beginnt panisch davonzurennen – »Weiber und Greise zertram-

pelnd.« Der Schrei verstummt auch dann nicht, als der Kohlenträger dem

›Irren‹ den Mund zuhält. Selbst als er »verzweifelt seine Faust in den heulen-

den Schlund des Irren stieß, war der Schrei immer noch da, unvermindert,

doch nun losgelöst vom Verrückten, überall, im Geländer der Brücke, in den

Giebeln der Häuser, in den Chimären der Kathedrale, in der gleißenden Ku-

gel des Monds, und dennoch war es der Schrei des Irren und kein anderer.«

(WA 19, 131f.)

Entscheidend an dieser Stelle ist zum einen, dass der Schrei unabhän-

gig vom Einzelnen bestehen bleibt und mit der Stadt verschmilzt, und zum

zweiten, dass es sich dabei um einen a-semantischen Ausdruck handelt, der

ebenso unbestimmt und vage bleibt wie die Stadt selbst und ihre Verwaltung:

»This bizarre sequence shows the far-reaching power of such a state. To the

individual it remains faceless, vague, without a definite shape, but precisely

for that reason invincible.«10 Auch die Figur des ›Irren‹ entzieht sich nicht

weniger als der tanzende Kohlenträger der personalen Bestimmtheit wie der

sprachlichen und gestischen Eindeutigkeit. Hatte der eine die Rebellion an-

gestoßen, so sorgt der andere für ihr Ende.

Das Gefängnis

Nach der gescheiterten Rebellion tritt der Ich-Erzähler scheinbar als Gefäng-

niswärter in den Dienst der Stadt ein. In der Rückschaumeint er, dass er »den

Aufstand des Kohlenträgers straflos mitmachen« (WA 19, 124) durfte – doch

10 Melton: FriedrichDuerrenmatt’s ›Die Stadt‹, S. 63. Anders als Burkard (Dürrenmatt und

das Absurde, S. 76) sehe ich darin kein »Bild für das Göttliche, das sich wie die gesam-

te Wirklichkeit im weitergefassten Stadt-Bild als unzugänglich und menschenfern er-

weist.« Meines Erachtens ist in der Verwaltung beziehungsweise der Stadt ein diessei-

tiges Prinzip dargestellt, das eher dem Politischen als dem Religiösen zuzuordnen ist.

https://doi.org/10.14361/9783839460405 - am 14.02.2026, 08:23:31. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839460405
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


78 Der abwesende Souverän

ist diese Lesart angesichts des weiteren Verlaufs der Geschichte in Frage zu

stellen. Seine Strafe wird, so eine mögliche Deutung, der beständige Zweifel

sein, ob er tatsächlich ein Wärter oder nicht vielmehr selbst ein Gefangener

ist. Immerhin sorgt ja der Glaube, ein Wärter zu sein, dafür, dass er sich

freiwillig in das Gefängnis begibt. Es könnte sich dabei also auch um eine

besonders perfide Art des Terrors handeln, die den Erzähler in die Gefan-

genschaft drängt.11 Die Bewachung habe sich nämlich »im geheimen abzu-

spielen«, weshalb die »Wärter nicht von den Gefangenen zu unterscheiden«

sein dürfen – »der Dienst sei schwer, doch freiwillig, und ich sei jederzeit in

der Lage, auf mein Zimmer in der Stadt zurückzukehren. Das Angebot war

günstig und ich nahm an.« (WA 19, 134)

In seiner Zellennische spürt der Erzähler die Anwesenheit der Gefange-

nen und imaginiert, dass sie in seine »Nische starrten, von der sie wußten,

daß sich dort ihr Wärter befand, den sie fürchteten, und diese Furcht erfüll-

te alles wie ein lähmendes Gift.« Doch ist ihm diese Vorstellung keineswegs

unangenehm: »Es erfaßte mich eine wilde Freude, die einem jähen Gefühl

unermeßlicher Macht entsprang, die mich zum Gott der Kreaturen machte,

die vor mir in ihren Nischen zitterten.« Die Lust an der Macht entmenschlicht

gar die Gefangenen in den anderen Nischen:

Mich überkam die Lust, durch den Korridor zu schreiten, damit alle mich

sähen, und ewig so zu schreiten, auf und ab, ohne Pause, mit gleichmäßi-

gen Schritten, an jenen vorbei, die in ihren Nischen kauerten, wie gefange-

ne Tiere, eingesperrt in ihre Käfige, die Hände in die Strohmatratzen der

erbärmlichen Pritschen verkrallt, auf denen sie saßen. O, ich wollte sie zäh-

men! (WA 19, 137)

Dieser souveräne Schwindel der Macht, in dem die Gefangenen gemäß

Agambens Homo-sacer-Theorie auf das nackte Leben reduziert werden (s.

Kapitel 2.4.), bricht jedoch jäh ab, als der Verdacht im Erzähler aufsteigt,

er selbst könnte ein Gefangener sein wie jeder andere auch. Äußerlich sind

die Insassen des Gefängnisses, ob Wärter oder Inhaftierte, ohnehin nicht

voneinander zu unterscheiden. So muss der Wärter nicht nur fürchten, in

Wahrheit ein Gefangener zu sein; er kann auch nicht länger davon ausgehen,

dass die anderen Gefangenen wüssten, dass gerade er der Wärter ist: »Mein

11 »Beide Rollen – die des Rebellen und die des Wärters – erweisen sich als komplemen-

täre Formen der Gefangenschaft und sind inWirklichkeit von der Stadt administriert.«

Graeser-Isele: Mythologische Orte als Lebensmuster, S. 542.

https://doi.org/10.14361/9783839460405 - am 14.02.2026, 08:23:31. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839460405
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


4. Lektüren I: Freiwillige Knechtschaft 79

Irrtum war nur gewesen, anzunehmen, die Gefangenen wüßten, daß ich der

Wärter sei, den sie fürchteten, da sie doch in mir nur einenmöglichenWärter

sehen konnten und nicht mehr, was wiederum ihre Lage verschlimmerte.«

(WA 19, 138). Die Insassen können sich so weder der anderen noch ihrer

selbst sicher sein.

Das Gefängnis wird hier als eine Struktur beschrieben, der auch die

Wärter unterworfen sind. Das ergibt schon bei herkömmlichen Gefängnissen

Sinn, weil die Arbeit in einer Strafvollzugsanstalt auch den Tagesablauf und

die Tätigkeiten der Wärter bestimmt. In Dürrenmatts Erzählung jedoch sind

die Wärter von den Gefangenen gar nicht mehr zu unterscheiden – mehr

noch: Es bleibt auch für die Wärter selbst zweifelhaft, ob sie tatsächlich

Wärter oder nicht doch Gefangene sind. Mit einer solchen Struktur kann die

Stadt beziehungsweise die Verwaltung als herrschendes Prinzip in einer Nie-

mandsherrschaft den permanenten Ausnahmezustand aufrechterhalten – in

einer Welt, in der nicht ersichtlich ist, wer Gefangener und wer Wärter ist,

ist auch die Rechtsordnung aufgehoben.

Besonders interessant ist nun Dürrenmatts Einfall, dass sich der ver-

meintliche Wärter aus Angst vor der Wahrheit selbst knechtet, also im

Gefängnis verbleibt. Das unsichere Wissen und die Hoffnung, der Wärter

zu sein, ist ihm die bessere Perspektive als das sichere Wissen, Gefangener

zu sein – obwohl es in Bezug auf die Lebensumstände keinen Unterschied

macht. Angst wird hier als ein selbstregulatives System gezeichnet, das ganz

dem Wesen der Verwaltung gemäß auf ein offensichtliches Herrschaftsver-

hältnis verzichten kann. Die Frage, ob man Herr oder Knecht ist, betrifft

nun jeden Einzelnen und treibt eine Spaltung in das Individuum, in das

eigentlich Unteilbare, hinein.

Die politische Pointe lautet daher, dass der Ich-Erzähler das Gefängnis

deshalb nicht verlässt, weil die Verwaltung eine Herrschaftsform etabliert

hat, die auf repressive Maßnahmen gar nicht mehr angewiesen ist, sondern

die Menschen in selbstgewählter Knechtschaft hält. Die vermeintliche Macht

über andere, auch wenn sie nur eingebildet ist, ist dem Einzelnen wichtiger

als die Freiheit. Étienne de La Boétie hat in diesem Umstand bereits in der

Mitte des 16. Jahrhunderts in seinem Essay Von der freiwilligen Knechtschaft der

Menschen die Antwort auf die Frage gefunden, wie es tyrannische Herrschaft,

der sich die Menschen unterordnen, überhaupt geben kann: Der Despot brin-

ge »seine Untertanen mit ihrer eigenen Hilfe in Knechtschaft, die einen Un-

tertanen durch die anderen. Auf diese Weise schützen ihn diejenigen, vor de-

nen er sich in Acht nehmenmüßte, wenn anders er sie nicht zu seinen Schüt-

https://doi.org/10.14361/9783839460405 - am 14.02.2026, 08:23:31. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839460405
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


80 Der abwesende Souverän

zern machte.«12 Dass diese Untertanen dazu fähig sind, andere Untertanen

zu schinden, und dabei ihre eigene Situation nicht begreifen können, liegt,

so La Boéties zeitlose Beobachtung, an ihrem Ehrgeiz und ihrer Habsucht.13

Dürrenmatt hat diese Identität von Herrschen und Beherrscht-Werden ver-

dichtet zum Bild des sich selbst in Gefangenschaft haltenden Wärters.

Dass der zweifelnde Ich-Erzähler seine Zelle nicht verlässt, hat zunächst

einen Grund, der bereits bei La Boétie nachzulesen ist: Ehrgeiz. Schon bei

seiner Einsetzung als Wärter hatte er »mit nicht geringem Stolz« erkannt,

dass ihm »die Verwaltung den entscheidenden Posten beim Ausgang zuge-

wiesen hatte, eine Schlüsselstellung, in welcher sie nur einen ganzen Mann

brauchen konnte, war doch die Glastüre offengelassen worden, ein Zeichen

des unbegrenzten Vertrauens, welches meinen Fähigkeiten entgegengebracht

wurde.« (WA 19, 136) Zwar hätte er, wie er meint, »ohne weiteres zur Glas-

türe (sie schien ja unverschlossen)« und aus dem Gefängnis gehen können.

Doch sei es »natürlich so, daß sich ein solches Vorgehen, kaum hatte ich die

Stellung eines Wärters erhalten – und es war schließlich eine nicht unbedeu-

tende Vertrauensstellung –, nun wirklich nicht gut schickte« (WA 19, 142).

Die Unentschiedenheit in der Zuschreibung zeigt sich als eine wirkmächtige

Machttechnik.

Die Höhle

An einer programmatischen Stelle am Beginn der Erzählung heißt es: »Wir

sind Menschen, nicht Götter. Wir erlangen zuerst durch Erfahrung Einblick

und dann erst durch das Denken.« (WA 19, 124) Man könnte sagen, dass genau

diese Einsicht im Gefängnis vernachlässigt wird. Zunächst nämlich sind dem

Ich-Erzähler die Verhältnisse im Gefängnis sinnlich nicht verfügbar: »[O]hne

zu sehen«, so heißt es, erkannte er, »daß in allen Nischen Menschen saßen,

umhüllt vom Schweigen der blauen Nacht dieser Grotte, Gefangene, Verbre-

cher, Rebellen« (WA 19, 137). Er spürt lediglich, dass er beobachtet wird: »Es

war nicht so, daß ich ein Geräusch vernommen oder jemanden gesehen hät-

te, es war das unmittelbare Wissen der Wahrheit, welches keiner Mittel und

12 Étienne de La Boétie: Von der freiwilligen Knechtschaft der Menschen, in: Ders.: Über

die freiwillige Knechtschaft des Menschen. Hg. und eingeleitet von Heinz-Joachim

Heydorn. Übers. von Walter Koneffke. Frankfurt a.M. 1968, S. 31-64, hier S. 58.

13 Vgl. ebd., S. 59.

https://doi.org/10.14361/9783839460405 - am 14.02.2026, 08:23:31. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839460405
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


4. Lektüren I: Freiwillige Knechtschaft 81

keiner Beweise bedarf.« (WA 19, 136) Auch die Frage, ob der Ich-Erzähler Wär-

ter oder Gefangener ist, könnte empirisch geklärt werden, indem er einfach

versucht, ins Freie zu gelangen. Dadurch könnte er sich seiner Lage sinnlich

gewiss werden. Doch gerade die Aussicht auf eine solche Gewissheit ängstigt

ihn. In den Stoffen (Das Haus) heißt es dazu: »Könnte er den Ausgang durch-

schreiten,wäre die Freiheit wirklich, nicht eingebildet, nicht fingiert und bloß

erhofft; hielte man ihn am Ausgang zurück, wäre seine Unfreiheit eine Tat-

sache, das Befürchtete träfe zu. Doch er wagt die wenigen Schritte nicht.«

(WA 29, 127f.) Statt mit der Erfahrung bearbeitet er die Frage ausschließlich

mit dem Denken: »Ich hoffte, von sicheren Anhaltspunkten aus allein durch

mein Denken völlige Gewißheit über meine Lage erlangen zu können.« (WA

19, 140) Das Denken aber hält ihn im Gefängnis: »Dürrenmatt illustrates the

inability of man to logically understand his world by the actions of the guard

in the prison episode of the story ›Die Stadt‹.«14

Die erkenntniskritische Pointe der Erzählung lautet daher, dass das Ge-

fängnis das rationale Denken selbst figuriert, das nicht umsonst in der Her-

ausgeberfiktion mit dem Bezug auf die verblasste architektonische Metapher

vom Grundriss angespielt ist. In einer Art Kommentar zum Stadt-Stoff führt

Dürrenmatt in den Stoffen Kants Transzendentalphilosophie mit dem Laby-

rinth eng: »Kant mauerte den Ausgang des Labyrinths zu« – das heißt, er

kappte das Jenseits des Erkennbaren: »Über das Ding an sich gibt es keine

Aussage, aber damit auch keine Sprache und keine Begriffe«. »Kant lehrte den

Menschen, das Labyrinth zu akzeptieren […], er erzog ihn, das Gefängnis sei-

nes Wissens zu ertragen, und gab ihm die Freiheit des Geistes, sein Gefäng-

nis zu sprengen, indem er es anerkannte.« (WA 29, 123f.)15 Der Ich-Erzähler

erkennt das Gefängnis indes gerade nicht an, wenn er meint, es durch blo-

ßes Überlegen überschreiten zu können. Das die Erfahrung vernachlässigen-

de Denken führt dazu, dass der Erzähler freiwillig, weil ohne äußeren Zwang,

in der Höhle bleibt.

14 Melton: Friedrich Duerrenmatt’s ›Die Stadt‹, S. 88. Dürrenmatt erläutert in den Stoffen:

»Er versucht, die Welt durch reines Denken zu ergründen, den ›Versuch eines Grund-

risses‹ zu entwerfen, er wird es immer wieder versuchen, mit immer neuen Spekula-

tionen«, WA 29, 128.

15 Bei Kant heißt es: »Was es für eine Bewandtnis mit den Gegenständen an sich und ab-

gesondert von aller dieser Rezeptivität unserer Sinnlichkeit haben möge, bleibt uns

gänzlich unbekannt.« Immanuel Kant: Kritik der reinen Vernunft. Bd. 1. Hg. von Wil-

helmWeischedel. 8. Aufl. Frankfurt a.M. 2014, S. 87.

https://doi.org/10.14361/9783839460405 - am 14.02.2026, 08:23:31. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839460405
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


82 Der abwesende Souverän

Eine motivische Referenz des Gefängnisses als Höhle ist selbstverständ-

lich auch Platons Höhlengleichnis aus der Politeia. Platon ist für Dürrenmatt

seit seinem ersten Philosophie-Semester ein wichtiger Bezugspunkt. Wäh-

rend man aber im Seminar nicht »auf den politischen Hintergrund« achte-

te, sondern »auf die Ideenlehre ausgerichtet« war (WA 29, 129), faszinierte

den jungen Studenten das ›Höhlengleichnis‹ schon damals auch in politischer

Hinsicht: »Doch gefesselt wie ich damals war, begann ich zum erstenMal über

Politik nachzudenken. Nicht von Platons Staatskonzeption aus, sondern von

seiner Höhle.« (WA 29, 131) Im Höhlengleichnis befinden sich »Menschen wie

in einer unterirdischen, höhlenartigen Wohnung, die einen gegen das Licht

geöffneten Zugang längs der ganzen Höhle hat«, undmüssen dort »von Kind-

heit an gefesselt an Hals und Schenkeln« immer auf denselben Punkt auf der

Höhlenwand sehen, auf dem sich Schattenspiele von Gauklern abzeichnen,

welche die Gefangenen notwendigerweise »für das Wahre halten« (Plat. rep.

VII, 514a–515c).16 Wenn man nun einen Gefangenen »in das Licht selbst zu

sehen nötigte, würden ihm wohl die Augen schmerzen, und er würde fliehen

und zu jenem zurückkehren, was er anzusehen imstande ist« (Plat. rep. VII,

515d–e).17 Dürrenmatt hat diese Grundstruktur des Gleichnisses aufgenom-

men,wenn seinWächter,wie noch dargelegt wird, denGang in die Gewissheit

zunächst antritt, dann allerdings, als er die Wahrheit in seinem Spiegelbild

zu ahnen scheint, in seine Zelle zurückehrt.

Auch Melton hat Die Stadt sowohl auf Platons Höhlengleichnis als auch

auf den Idealstaat bezogen: »He not only portrays a state which shows some

aspects of Plato’s perfect city-state […], but also deals with Plato’s idea that

by rational thought man can ultimately see the supreme reality of his world

and thereby bring about an ordered world.«18 Dürrenmatt weise darauf hin,

dass Platon keine Antworten für den modernen Menschen bereithält: Dem

Wächter sei nicht einmal erlaubt, die Realität auf der untersten Ebene in Pla-

tons Philosophie zu durchdringen: »by revealing reality behind images and

shadows.«19Mehr noch, somussman ergänzen,wird dieHierarchie von sinn-

16 Zit. dt. Übersetzung: Platon: Politeia, in: Ders.: Sämtliche Werke. Bd. 2: Lysis, Sympo-

sion, Phaidon, Kleitophon, Politeia, Phaidros. Übers. von Friedrich Schleiermacher, 35.

Aufl. Reinbek b. Hamburg 2016, S. 195-537, hier S. 420f.

17 Zit. dt. Übersetzung: Ebd., S. 421.

18 Melton: Friedrich Duerrenmatt’s ›Die Stadt‹, S. 57. »Although in this story he projects

a city which shows attributes of Plato’s utopian city-state, the state he creates is not a

desirable one.« (S. 60)

19 Ebd., S. 90.

https://doi.org/10.14361/9783839460405 - am 14.02.2026, 08:23:31. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839460405
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


4. Lektüren I: Freiwillige Knechtschaft 83

lichen Bildern und begrifflichem Denken völlig umgekehrt. Die Wandmalerei

in der Höhle seines Zimmers war dem Erzähler zuvor bereits eine Zufluchts-

stätte in der gesichtslosen Stadt. Mit dem logischen Denken im Gefängnis

indes folgt er dem Prinzip der Verwaltung. Das abstrakte Denken hat den

abstrakten Staat hervorgebracht. Und so hat sich der Ich-Erzähler in der Tat

schließlich in den Dienst der Verwaltung gestellt.

Dabei versucht er durchaus zu prüfen, ob er das Gefängnis hypothetisch

verlassen könnte, wenn er denn wollte. Schon vor der Umsetzung des Vor-

habens wird die Unsicherheit über den eigenen Status als Gefangener oder

Wärter abgeschwächt mit Hinweis darauf, dass die Frage selbst »mehr logi-

schen Überlegungen entsprungen und damit überspitzt« sei – »sie bestand

mehr der theoretischen Möglichkeit nach als der Wirklichkeit.« (WA 19, 142f.)

Mit dem Ziel, zur Glastür zu gelangen, von wo aus er sich vorbehielt, auch

weiter hinaufzusteigen, beginnt er, sich »mit Bewegungen aus der Nische

zu schieben, die unendlich langsam waren und Stunden in Anspruch nah-

men.« Anders als er es sich rational hergeleitet hatte, verläuft die Wand, an

der er sich orientiert, nicht gerade, sondern sie »bog sich zu eigenartigen Kur-

ven und Wölbungen, die meinen Weg verlängerten.« (WA 19, 143) Die Wand

selbst besteht aus körnigem Glas und der Erzähler entdeckt darauf Figuren:

»grauenvolle Dämonen und abstrakte Ornamente in willkürlicher Reihenfol-

ge« (WA 19, 143f.). Im »Gewirr der Formen« ist es ihm kaum möglich, seine

»Hand zu unterscheiden«, mit der er sich an der Wand entlangtastet, und es

ist, als hätte er »jede Macht über sie verloren.« (WA 19, 144) Dabei entdeckt

er nun sowohl eine fremde Hand, die »meine mit den Fingerspitzen berühr-

te, so daß beide Hände ineinander verwachsen schienen«, als auch »das Ge-

sicht eines Mannes, der mir mit so großen Augen entgegenstarrte, als hätten

sich unsere Blicke gleichzeitig getroffen.« (WA 19, 145) Damit wird freilich

nahegelegt, dass es sich eigentlich um das Spiegelbild des Ich-Erzählers han-

delt. Dieser Eindruck wird auch dadurch erzeugt, dass – als der fremdeMann

verschwindet – der Erzähler nicht sagen kann, »wer von uns sich fortbeweg-

te«. Jedenfalls genügt der ›unheimliche‹20 Schrecken angesichts der Augen

des vermeintlichen Fremden dafür, dass der Erzähler seinen Rückweg antritt:

20 Sigmund Freud bezeichnet das Unheimliche als »jene Art des Schreckhaften, welche

auf das Altbekannte, Längstvertraute zurückgeht.« Sigmund Freud: Das Unheimliche

(1919), in: Ders.: Studienausgabe. Hg. von Alexander Mitscherlich, Angela Richards,

James Strachey. Bd. IV: Psychologische Schriften. 11. Aufl. Frankfurt a.M. 2012, S. 241-

274, hier S. 244.

https://doi.org/10.14361/9783839460405 - am 14.02.2026, 08:23:31. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839460405
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


84 Der abwesende Souverän

»Ich schob mich daher mit vorsichtigen Bewegungen, die Stunden dauerten,

in meine Nische zurück, wo ich erst meine neue Lage zu überdenken ver-

mochte.« (WA 19, 146) Nimmt man diese Szene sowie den scheinbar »unbe-

gründete[n] Verdacht […], ich hätte nurmein Spiegelbild gesehen, da doch die

Wände der Grotte aus Glas bestanden«, ernst, so wäre hier ganz buchstäblich

der Gefangene zu seinem eigenen Wärter geworden.

Der Verdacht desWärters, er habe nur sein Spiegelbild gesehen, ist nicht nur

ein begründeter, sondern in der Tat ein teuflischer. Denn stimmt der Ver-

dacht, dann sind die ohnehin schon unzulänglichen logischen Spekulatio-

nen des Wärters gänzlich haltlos gewesen, dann sitzt der Wärter vielleicht

als einziger im Korridor und übt entweder ein sinnloses Amt aus oder ist

womöglich ein Gefangener, dann beruht das Dienstverhältnis zwischen der

Verwaltung und ihm auf einem grausamen Betrug. Das alles ist nicht sicher,

aber auch nicht unmöglich.21

Der Erzähler weiß selbst, dass es »leicht gewesen« wäre, einfach »hinauf zu

steigen, um die Wahrheit zu erfahren.« (WA 19, 146) Doch die Aussicht, in

dieser Situation vielleicht doch nicht freigelassen zu werden und somit her-

auszufinden, »ein Gefangener zu sein und nicht ein Wärter«, würde für ihn

»die Hölle bedeuten«: »Denn wer vermöchte dann in diesem Gang zu leben,

der sich still im Bauch der Erde verliert […], jeder hoffend, daß er ein Wär-

ter sei und die andern die Gefangenen, daß ihm die Macht zukäme, dort der

erste zu sein, wo nur wesenlose Schatten einander gegenübersitzen, zu eher-

nem Kreis gezwungen?« (WA 19, 147) Der Glaube daran, ein Wärter zu sein,

ist also die Voraussetzung dafür, dass die Menschen überhaupt im Gefängnis

verbleiben und sich somit ganz buchstäblich selbst knechten.

Existenzphilosophisch betrachtet schließlich kann der Erzähler das Ge-

fängnis deshalb nicht verlassen, weil es allegorisch die Stadt und somit die

umgebende Welt darstellt. Er befindet sich, bedenkt man die vielen Spiege-

lungen von Stadt, Haus und eben Gefängnis, immer schon im Gefängnis, aus

dem es keinen Ausweg gibt. Niemand kann feststellen, ob man selbst Wärter

oder Gefangener ist. Das ist eine Aussage über die allgemeine Existenz des

Menschen innerhalb einer unverfügbaren Welt.22 Interessant ist vor diesem

21 Spycher: Friedrich Dürrenmatt, S. 98f.

22 Auch im jüngst erschienenen Dürrenmatt-Handbuch ist von verschiedenen Deutungs-

perspektiven die Rede: »Existentialistische Lektüren betonen die Absurdität des Da-

seins angesichts der Macht des Irrsinns; die Schilderung des Regimes sowie der Ent-

https://doi.org/10.14361/9783839460405 - am 14.02.2026, 08:23:31. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839460405
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


4. Lektüren I: Freiwillige Knechtschaft 85

Hintergrund ein alternativer Schluss der Erzählung, den Dürrenmatt in den

Stoffen entwirft:

Der Erzähler wäre zur Ausgangstür gerannt, im wilden Entschluß, die Ent-

scheidung zu suchen, zu wissen, ob er ein Wärter oder ein Gefangener sei,

doch, nachdem er die Ausgangstür aufgestoßen hätte, wäre er vor einem

neuen Korridor gestanden, gleich dem, den er verlassen hätte, mit Nischen

zu beiden Seiten, mit Menschen besetzt, und vor ihm am Ende des neuen

Korridors eine neue Ausgangstür, er wäre auch durch sie gestürzt, immer

neue Korridore, immer neue Ausgangstüren, endlos, bis er sich erschöpft in

irgendeinemKorridor in eine leere Nische geworfen hätte, vielleicht wäre es

die Nische gewesen, die er am Anfang verlassen hatte, vielleicht eine ande-

re, er hätte es nicht ausmachen können, ein Korridor wäre wie der andere

gewesen, aber dem Erzähler wäre aufgegangen, daß es keine Flucht, daß

es nur die eigene Entscheidung gibt, sich als Wärter oder als Gefangener zu

betrachten, daß die Freiheit nicht bewiesen, sondern nur geglaubt, gesetzt,

gewählt werden kann. (WA 29, 128f.)

Dieser alternative Schluss radikalisiert die menschliche Labyrinth-Existenz

noch einmal; er enthält jedoch auch eine wichtige Pointe in Bezug auf die

Souveränität – zwar nicht diejenige des Staates, aber auf diejenige des Indi-

viduums. Was für den Erzähler entschieden wurde, ist für ihn nicht einsichtig.

Er muss unabhängig jeglicher Fremdbestimmung selbst entscheiden, ob er ein

Wärter oder ein Gefangener ist. In dieser Entscheidung bestimmt sich der

Geist selbst »als frei, ist er dazu nicht fähig, hilft ihm keine Freiheit.« (WA 29,

129) Zur Ausübung politischer Souveränität ist der Mensch zunächst einmal

auf seine individuelle Souveränität angewiesen.

stehungskontext laden dazu ein, in ihr eine Kritik an jeglicher Form von Totalitarismus

zu sehen. Die erkenntniskritische Lektürewird vomNachwort gestärkt; hier findet sich

ein Hinweis auf die Bedeutung von Platons Höhlengleichnis. Dieses lässt sich auch

als Ausdruck der Unfähigkeit des Protagonisten zur Handlung verstehen, schließlich

ist die Befreiung aus dem Gefängnis nicht mit Denken zu bewerkstelligen, sondern

nur mit dem Versuch hinauszugehen, dem Kierkegaardschen ›Sprung‹ zur Handlung

[…]. In dieser Betonung der Handlung spiegelt sich auch die biografische Situation des

jungenAutors Dürrenmatt, der sein theoretischesDenken in die Praxis der Kunst über-

setzt.« Lukas Gloor: Die Stadt, in: Ulrich Weber, Andreas Mauz, Martin Stingelin (Hg.):

Dürrenmatt-Handbuch. Leben – Werk – Wirkung. UnterMitarbeit von SimonMorgen-

thaler, Philip Schimchen, Kathrin Schmid und Benjamin Thimm. Berlin 2020, S. 35-37,

hier S. 36.

https://doi.org/10.14361/9783839460405 - am 14.02.2026, 08:23:31. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839460405
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


86 Der abwesende Souverän

Es irritiert, dass die Radikalität der Erzählung vom allumfassenden La-

byrinth in der Rückschau am Beginn der Erzählung scheinbar abgeschwächt

wird. Hier wird suggeriert, dass es durchaus ein Jenseits der Stadt gibt, in

dem sich der Ich-Erzähler im Moment der Niederschrift befindet: »Wenn die

langen Nächte heransteigen, in denen die Winde beschworen werden, daß

sie heulend über die Erde irren, sehe ich wieder die Stadt vor mir, wie an

jenem Morgen, da ich sie zum ersten Male in der Wintersonne ausgebreitet

am Fluß erblickte […], doch denke ich mit Grauen an sie zurück« (WA 19, 119).

Spycher sieht das Geschehen damit vereindeutigt: Es sei mit Sicherheit zu er-

schließen, dass er »seinen Wärterdienst im Stadtgefängnis quittiert und die

Stadt für immer verlassen« hat.23 Der Beginn ist allerdings widersprüchlich,

denn die Herausgeberfiktion legt ja nahe, dass die Notizen des Ich-Erzählers

durchaus noch aus der Zeit seiner vermeintlichenWärter-Existenz stammen.

Außerdem meint Dürrenmatt in den Stoffen selbst, dass der Erzähler »ewig«

in seiner Nische verbleiben wird (WA 29, 128). Es handelt sich hier offenbar

um eine Inkonsistenz der fragmentarischen Erzählung. Die nächste Verar-

beitung des Stoffs ist von dieser Inkonsistenz befreit.

4.2 Aus den Papieren eines Wärters

Die Erzählung Aus den Papieren eines Wärters, die in Aufbau, Erzählwelt und

Stoff weitgehende ÜbereinstimmungenmitDie Stadt aufweist, gibt sich selbst

als Umschrift und Korrektur des Vorläufertextes zu lesen. Sie beginnt eben-

falls mit einer Herausgeberfiktion, in der allerdings der Hinweis auf das bei

einemBrand verlorengegangene fünfzehnbändigeWerk fehlt und die schlicht

lautet: »Die hinterlassenen Papiere eines Wärters, herausgegeben von einem Hilfsbi-

bliothekar der Stadtbibliothek.« (WA 19, 150) Damit ist bereits nahegelegt, dass es

in dieser Fassung des Stadt-Stoffes weniger um ein erkenntnistheoretisches

Problem geht. Auch ist das Motiv der freiwilligen Knechtschaft hier deutlich

variiert.

23 Spycher: Friedrich Dürrenmatt, S. 101. Siehe hierzu auch Burkard: Dürrenmatt und das

Absurde, S. 83: »Das bedeutet, dass dieser den Stollen irgendwann wieder verlassen

haben, also wohl doch ein Wärter gewesen sein muss, was auch durch die ›objektive‹

Vorbemerkung des ›Herausgebers‹ bestätigt wird: Aus den Papieren eines Wärters.«

https://doi.org/10.14361/9783839460405 - am 14.02.2026, 08:23:31. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839460405
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


4. Lektüren I: Freiwillige Knechtschaft 87

Programmatik

Wie in Die Stadt ist das Geschehen aus der Perspektive eines vermeintlichen

Wärters geschildert. Die Erzählung beginnt mit programmatischen Überle-

gungen, die sich wie ein impliziter Kommentar Dürrenmatts zur allegori-

schen Schreibweise24 der Stadt lesen lassen sowie als Begründung einer neu-

en, realistischeren Schilderung. Keineswegs handle es sich hier um »ein mys-

tisches Gleichnis« oder »eine Art Beschreibung symbolischer Träume eines

Sonderlings«; vielmehr werde »nichts anderes als die Wirklichkeit der Stadt«

dargestellt: »ihre tatsächliche Realität und ihr tägliches Antlitz.« Damitwider-

spricht der sich als Wärter bezeichnende Erzähler der als üblich suggerierten

Auffassung, es sei neben der Distanz besonders »der Glaube, der uns befä-

hige, die Wirklichkeit richtig zu sehen und zu beurteilen« (WA 19, 151). Die

Geschichte geschehe nicht »in einem symbolischen Raum des Geistes oder

im unendlichen des Glaubens und der Liebe, der Hoffnung und der Gnade,

sondern in dem wirklichen, und wer hätte mehr Wirklichkeit als die Hölle,

wer mehr Gerechtigkeit, und wer ist so ohne Gnade wie sie?« (WA 19, 152)

Es handelt sich – so viel sei vorausgeschickt – um die Hölle der Alltäglichkeit

fernab jeder Ideologie und Sinnangebote, in die sich der Ich-Erzähler in ei-

ner postapokalyptischen Welt gesetzt sieht. Was sich dabei an die Stelle des

Glaubens, des rationalen Denkens und der sinnlichen Erfahrung als Mittel

der Erkenntnis setzt, ist die Biographie – die Geschichte, die subjektiv als die

eigene erfahren und erzählt wird: »Dies ist meine Geschichte, wie ich in ein

Verhältnis zur Stadt kam und wie ich Wärter wurde: wer eine Geschichte hat,

besitzt auchWirklichkeit, denn eine Geschichte kann sich nur vor einerWirk-

lichkeit abspielen.« (WA 19, 151)

In der Tat lässt sich in der Zusammenschau der beiden Fassungen des

Stadt- beziehungsweiseWärter-Stoffs eine Entwicklung Dürrenmatts von ei-

nem expressionistisch-allegorischen Schreiben hin zu einer realistischeren

Schreibweise beobachten. So gibt es nun Passagen direkter Rede. Auch wird

ein ganzes Figurenpanorama entfaltet: Man erfährt von Frauen, einem Lie-

bespaar, von Wissenschaft und Arbeitern. Die hier entworfene Welt ist von

Menschen bewohnt. Selbst die Verwaltung erhält durch einen Beamten, mit

dem der Ich-Erzähler ein längeres Gespräch führt, ein Gesicht. Auch werden

die Lebensumstände des Stadtbewohners konkreter beschrieben. Und nicht

24 Vgl. die Kritik des Allegorie-Begriffs in Bezug auf Die Stadt bei Burkard: Dürrenmatt

und das Absurde, S. 68, Note 6.

https://doi.org/10.14361/9783839460405 - am 14.02.2026, 08:23:31. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839460405
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


88 Der abwesende Souverän

zuletzt legt die programmatische Einleitung den Schluss nahe, dass Dürren-

matt hier an ein und demselben Stoff auch den Wandel der eigenen Poetik

und Themen darlegt. Ging es in Die Stadt neben den politischen Implikatio-

nen vor allem um eine Kritik des abstrakten Denkens, so handeln die Papiere

eines Wärters von der grauen, sinnlosen Alltäglichkeit nach dem letzten, dem

apokalyptischen Krieg.

Der Wahn

Nach der programmatischen Einleitung steigt die Ich-Erzählung ähnlich wie

Die Stadt ein, doch mit dem Unterschied, dass hier durch die Einfügung des

Wortes droben die Lesart plausibilisiert wird, dass sich das erzählende Ich zur

Zeit der Niederschrift seiner Papiere tatsächlich noch im Gefängnis der Stadt

befindet: »Wenn droben die langen Nächte heransteigen, in denen die Win-

de heulend über die Erde irren, sehe ich wieder die Stadt vor mir […].« (WA

19, 153) Die anschließende Schilderung der Stadt ähnelt jener aus der voran-

gehenden Erzählung. Auch hier wird die Stadt als selbstgenügsam und die

Menschen missachtend dargestellt. Relevant ist die Ergänzung, dass auch

ihre repräsentativen Gebäude baufällig seien: »Die Paläste waren zerfallen

und die Regierungsbauten verwahrlost und inWohnblöcke umgewandelt, die

Fenster der leeren Geschäfte zerschlagen. Noch standen einzelne Kathedra-

len, doch auch sie stürzten unaufhaltsam zusammen.« (WA 19, 153) Staatliche

und kirchliche Repräsentation ist lediglich in Negation angesprochen.

Wie in Die Stadt gibt es auch hier »weder Reiche noch Arme, niemand war

ohne Beschäftigung, doch drang auch nie das Lachen der Kinder an mein

Ohr. Die Stadt umgab mich mit schweigenden Armen, die Augen ihres stei-

nernen Gesichts waren leer.« (WA 19, 153f.) Der Ich-Erzähler zieht sich nun in

sein Zimmer zurück, dessenWände er mit Bildern bemalt. Allerdings stellt er

hier weniger die ›großen Abenteuer der Menschheit‹, sondern – es sei an die

Bedeutung der Biographie erinnert – »die Abenteuer meines wilden Lebens,

die Kriege, die ich im Kampf um die Freiheit mitmachte, auch die großen

Atombombenangriffe« dar (WA 19, 155). Es deutet sich hier bereits an, dass

die Papiere einesWärters einen deutlich stärkeren Zeitbezug aufweisen und das

Politische konkreter in den Blick nehmen.

Eine weitere bedeutende Abweichung vom Vorläufertext liegt darin, dass

der Ich-Erzähler nun auch selbst beginnt, »die Menschen zu hassen, weil ich

sie verachten lernte. Sie waren verschlossen und für sich, wie die Stadt, in der

sie lebten.« (WA 19, 156) Die Menschen sind also nicht nur der tyrannischen

https://doi.org/10.14361/9783839460405 - am 14.02.2026, 08:23:31. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839460405
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


4. Lektüren I: Freiwillige Knechtschaft 89

Stadt ausgeliefert, sondern sie werden aus Sicht des Erzählers als Teil der

Stadt ausgewiesen. Auch wird weniger eine bäuerliche, überzeitliche Gesell-

schaft gezeichnet, sondern eine solche, die sich dem Industriezeitalter und

der Arbeiterschaft zurechnen lässt: »Sie ließen sich ohne Ideale zu Millionen

in die rauchenden Fabriken treiben, in die nüchternen Betriebe und an die

endlosen Reihen der Arbeitstische.« (WA 19, 156) Die gesamte Stadt steht im

Dienst der Produktion, die aus den Menschen eine ununterscheidbare Masse

macht: »Aus den schwarzenMündern der Metro wurden in regelmäßigen Ab-

ständen riesige Schübe von Fußgängern ausgestoßen.« Der Ich-Erzähler be-

obachtet die »gekrümmten Rücken«, »die schäbigen Kleider«, »die zerschun-

denen Hände, die eben noch einen Hebel umklammert hatten und sich jetzt

um eine Lenkstange schlossen. […] Eine sinnlose Masse nahm mich in ihre

Mitte, die nichts als vegetieren wollte und in eine stampfende Maschine ein-

gebaut war, deren Räder ohne Unterbruch liefen, die Stunden, die Tage, die

Jahre hindurch, zeitlos und undurchsichtig.« (WA 19, 157) Gezeichnet wird ein

mit der Stadt verschmolzenes Industrieproletariat, ein Zustand der »gren-

zenlosen Armut, zugedeckt von der grauen Wasserfläche der Alltäglichkeit«

(WA 19, 159). Es ist, so kann vorgegriffen werden,mit seinen maschinell-tech-

nischen Bildern der in den Frieden integrierte Krieg.

Der Ich-Erzähler flüchtet sich nun – analog zu der Höhle, in die sich

die Menschen seiner Überzeugung nach hin und wieder zurückziehen müs-

sen – in die Wahnvorstellung, während die Rebellion aus Die Stadt und seine

Teilnahme daran völlig fehlen:

Durch den Ekel und den Haß […] begann ich nutzlosen Träumen nachzuhän-

gen, die um so wahnwitziger waren, als ihre Erfüllung in dieserWelt des All-

täglichen unmöglich war. Ich hatte erkannt, daß es nur noch eine Möglich-

keit gab, zu leben, ohne schon lebend zu den Toten zu zählen: die Möglich-

keit der Macht. […] Ich sah mich in Gedanken als einen finsteren Despoten.

(WA 19, 159)

Die Darstellung eines solchenMechanismus, sich aus der Erfahrung der Ohn-

macht heraus in die größte Macht zu imaginieren, spielt deutlich Hitler und

den Zweiten Weltkrieg an: »Dann wieder schritt ich zu ungeheuren Erobe-

rungskriegen. Ich verfinsterte den Himmel mit meinen Luftflotten und hielt

in unhaltbaren Situationen bis zum Untergang schweigend aus.« (WA 19, 160)

Diese Form destruktiver Energie führt zu Gedanken sowohl an den Selbst-

mord als auch an das Verbrechen. Der Ich-Erzähler erinnert dabei an die Fi-

gur Raskolnikow aus Fjodor Michailowitsch Dostojewskis Verbrechen und Stra-

https://doi.org/10.14361/9783839460405 - am 14.02.2026, 08:23:31. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839460405
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


90 Der abwesende Souverän

fe (Преступление и наказание, 1866): »Der Gedanke an ein Verbrechen tauchte

auf, ich sah mich als Mörder, gehetzt von allen Menschen, ein Raubtier, das,

planlos würgend, in verfallenen Kanalisationen lebt.« Allerdings kommt bei

Dürrenmatt die Verwaltung der geplanten Tat zuvor, liegt doch, »als ich mein

Zimmer verließ, umden sinnlosenMord zu begehen, ein kleiner halbzerrisse-

ner Zettel vormeiner Türe, dermich am anderen Tage bei einem angegebenen

Beamten der Verwaltung erscheinen hieß.« (WA 19, 161)

Post-Apokalypse

Das sich anschließende Gespräch mit einem Beamten der Verwaltung dient

nicht nur der näheren Charakterisierung der Erzählerfigur, sondern auch der

Erläuterung, wie es zu dem beschriebenen Gesellschaftszustand gekommen

ist. Der Dialog sorgt dabei auch für eine gewisse Objektivierung, weil die

Darstellung nicht länger allein von der Wahrnehmung einer einzigen Figur

abhängt. Aus dem Gespräch lässt sich rekonstruieren, dass der Hintergrund

der Geschichte die Antizipation eines ›ewigen Friedens‹ nach einem verhee-

renden Krieg ist, der sowohl das traditionelle Wirtschaftssystem als auch die

Politik unmöglich gemacht hat. Doch hat sich mit dem Frieden keine Periode

des Wohlstands und der Freude eingestellt, sondern eine Wüste der Alltäg-

lichkeit und ein Zustand allgemeiner Armut: »Die Arbeit ist riesenhaft, die

zu tun ist, um allen jenen Wohlstand zu verschaffen, der menschenwürdig

ist, denn ihre gegenwärtige Armut ist unmenschlich.« (WA 19, 179) Der ewige

Friede ist kein »Paradies«, kein Zustand, »der die Wünsche aller erfüllt«, son-

dern »ein harter Arbeitstag – von der Notwendigkeit erpreßt, der das Not-

wendigste für eine noch ständig wachsende Menschheit schaffen muß, der

nicht an Luxus denkt, sondern an Kleider und Nahrung […].« (WA 19, 172)

Statt der Freiheit wird die Gleichheit zum bestimmenden Prinzip der Gesell-

schaft, um die Versorgung aller zu ermöglichen. Die postapokalyptische Welt

ließ es nicht mehr zu, dass ein »kleinerer Teil in verschwenderischem Reich-

tum lebte und immer größeren Unsinn erdachte, die Langeweile zu töten,

während der weitaus größere Teil in bitterer Armut verharrte.« (WA 19, 172)

Unmöglich geworden ist auch der übliche Politik-Begriff, der sich aus »einem

unentwirrbaren Knäuel der Ideologien, der Leidenschaften, der Instinkte, der

Gewalt, des gutenWillens und der Geschäfte« ableitete. Stattdessenwurde die

Politik »zu einer Ökonomie, zu einer Wissenschaft, den Erdball für den Men-

schen nutzbar zu machen, zu der Kunst, auf diesem Planeten zu wohnen.«

(WA 19, 175)

https://doi.org/10.14361/9783839460405 - am 14.02.2026, 08:23:31. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839460405
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


4. Lektüren I: Freiwillige Knechtschaft 91

Doch nicht nur die Politik wurde unmöglich, auch den Krieg konnte nie-

mand mehr brauchen, was für den Ich-Erzähler insofern problematisch ist,

als er selbst Soldat war, und zwar nicht unfreiwillig,wie von demBeamten der

Verwaltung zu erfahren ist: »Sie kämpften in einer Elitetruppe, die aus Frei-

willigen bestand. Jeder Ihrer Kameraden konnte sich wie Sie jederzeit aus

dem Krieg zurückziehen. Keiner hat es getan. Sie sagen, Sie hätten für die

Freiheit gekämpft. In Wirklichkeit kämpften Sie, weil der Krieg für Sie ein

Abenteuer war.« (WA 19, 168) Eine solche Sicht wird vom Ich-Erzähler nicht

einmal geleugnet, vielmehr stellt er die Frage, ob der Krieg wirklich das grö-

ßere Übel sei als der ihmnun folgende Frieden. Zwar sei der Krieg »eineHölle,

aber wenigstens eine ehrliche.« In ihm habe es sich noch gelohnt zu kämp-

fen, während die Verwaltung eine noch »entsetzlichere Hölle aufgebaut« ha-

be, »als es je ein Krieg war, die Hölle der Alltäglichkeit.« (WA 19, 169)25 Im Be-

klagen dieser Alltäglichkeit und der Langeweile bringt der Ich-Erzähler vor al-

lem zum Ausdruck, dass er – als Exemplum der menschlichen Gattung – auf

Fremdbestimmungen angewiesen ist: »Uns ist alles genommen, was uns zu

verwandeln vermochte, was uns aus einer bloßen grauen Vielzahl zu einem

Organismus machte, auch wenn dieser Organismus reichlich stumpfsinnig

war […]. Wir haben kein Vaterland mehr, das uns begeistert, das uns Größe,

Ehre und einen Sinn gibt« (WA 19, 173). Der Krieg wird – neben dem Verbre-

chen – als eine Möglichkeit gezeichnet, »diese Welt zu ertragen« (WA 19, 169).

Die Menschen, so formuliert es Dürrenmatt an anderer Stelle (Gedankenfuge;

Prometheus), »ziehen nicht nur gezwungen in den Krieg, wie sie so gern nach

Niederlagen behaupten, sondern auch, weil sie im Frieden den Frieden und

sich selber nicht mehr aushalten. Krieg und Frieden sind ein Symptom der

Rebellion desMenschen gegen sich selber, ein Ausdruck dermenschlichen Pa-

radoxie.« (WA 37, 41f.) Zwar gibt der Beamte zu, dass der Ich-Erzähler recht

habe und sie »alle Gefangene« seien (WA 19, 170), doch erinnert er auch an die

Zustände vor dem ›ewigen Frieden‹ und an den Grund, weshalb es zu dieser

friedhofsstillen Wirklichkeit gekommen ist. Verantwortlich seien gerade die

Abenteurer, die Soldaten und Staatsmänner, die »nach Reichtum oder nach

einer anderen Gewalt getrachtet« haben: »Diese Welt ist euer Werk, ob ihr

es beabsichtigt habt oder nicht.« Alles, was die Welt trostlos macht, der Ver-

fall der Stadt und die allgemeine Armut, sei das Werk der Abenteurer: »Ihr

25 In grenzenlosem Zynismus meint der Erzähler: »Wir leisten uns allerdings nur noch

ein Konzentrationslager, in dessen Gaskammern wir durch Langeweile umkommen.«

(WA 19, 170).

https://doi.org/10.14361/9783839460405 - am 14.02.2026, 08:23:31. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839460405
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


92 Der abwesende Souverän

habt den Reichtum dieser Welt verschleudert, nun müssen wir eure Schulden

zahlen. Ihr habt die Abenteuer dieses Lebens gehabt, den Genuß der Herr-

lichkeiten dieses Planeten« (WA 19, 179).

Damals sei die »Gesellschaft in Besitzende und Besitzlose eingeteilt«

gewesen, »in Ausbeuter und Ausgebeutete« – eine Einteilung, die politisch

und ökonomisch allerdings unhaltbar geworden sei. Stattdessen zerfalle die

Gesellschaft, die keine politischen Freiheiten mehr kenne, »in Machtlose und

Mächtige, in Gefangene und Wärter, wie wir uns ausdrücken, um genau

zu sein, um zu verhindern, daß den Mächtigen eine falsche Bedeutung

zukommt.« (WA 19, 182) Anstelle einer politischen oder wirtschaftlichen

Elite gibt es nur noch eine Sicherheitselite.26 Der Ich-Erzähler, der sich bei

einer Art Arbeitsvermittlung weigert, eine Tätigkeit zu übernehmen, ob in

der Fabrik, im Handwerk, in der Landwirtschaft oder an anderen Orten,

erhält schließlich das Angebot, ein Wärter zu werden (»Die Verwaltung bietet

Ihnen Macht an«, WA 19, 182). Es ist, so der Beamte, die einzige Aufgabe

der Verwaltung, »die beiden Welten der Macht und der Machtlosigkeit zu

trennen und Übergriffe zu verhindern« (WA 19, 183). Allerdings wird die

Macht nicht von außen zugewiesen, vielmehr entscheidet jeder Einzelne frei,

»ob er ein Gefangener sein will oder ein Wärter.« Einmal zu einem Wärter

ernannt, erhält man »Macht über Menschen« und ist der Verwaltung nicht

mehr untergeordnet: »Was sich im Gebiet der Wärter ereignet, geht die Ver-

waltung nichts an. Sie steigen in ein Reich unermeßlicher Macht hinunter,

wenn Sie annehmen. Die Macht der Wärter ist vollkommen.« (WA 19, 183f.)

Gegen die Empfehlung des Beamten nimmt er das Angebot an und erhält die

Versicherung, »jederzeit den Dienst bei den Wärtern einstellen« zu können:

»Die Türe ist offen.« (WA 19, 184)

Die völlige Selbständigkeit der Wärter scheint die Macht der Verwaltung,

die sich besonders in der Vorgängererzählung Die Stadt als allumfassend dar-

stellte, zu beschränken. Hinzu kommt, dass die Wärter Waffen erhalten, die

sie versteckt zu tragen haben. Doch gibt es auch hier keine letztverantwort-

liche Instanz, weshalb das Paradigma der Niemandsherrschaft auch für die

Papiere eines Wärters in Anschlag zu bringen ist. In dem entfalteten postsou-

veränen Zustand, der dezidiert als post-politisch gezeichnet ist, wird Macht

durch die Wärter ausgeübt, ohne dass sie jemandem Rechenschaft schuldig

26 Die Verwaltung bezeichnet mit demWortWärter auch allgemein Polizisten, was ihre

Tätigkeit nicht nur auf das Gefängnis beschränkt beziehungsweise das Bild des Ge-

fängnisses auf die gesamte Stadt überträgt (WA 19, 163).

https://doi.org/10.14361/9783839460405 - am 14.02.2026, 08:23:31. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839460405
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


4. Lektüren I: Freiwillige Knechtschaft 93

wären. Am Ende der Politik als des beklagten Knäuels aus ›Ideologien, Lei-

denschaften, Instinkten, Gewalt, gutem Willen und Geschäften‹ steht keine

Erlösung, sondern eine Schreckensvision. Sie bedeutet nicht nur Mangel an

Wohlstand und Sinn, sondern die absolute Willkür einiger weniger. Die Auf-

hebung von gesellschaftlichen Leitdifferenzen wie arm und reich, Krieg und

Frieden führt nicht zur Befriedung, sondern zur Integration des kriegerischen

Gewaltpotentials in den Frieden, nicht zu einemmittlerenWohlstandsniveau,

sondern zu allgemeiner Armut. Übrig bleibt die reine Macht – in Form von

Gewalt27 –, doch trachtet nicht jeder danach, auf der Seite der Mächtigen zu

stehen. Dies zeigt sich an der Vorsicht des Beamten und seiner Warnung an

den Ich-Erzähler,28 besonders aber an einem Wärter, der glaubt, selbst ein

Gefangener zu sein.

Der in den Frieden integrierte Krieg

Auch in den Papieren eines Wärters gibt es eine Figur, wenn es auch diesmal

nicht die Hauptfigur ist, die Zweifel amWärter-Dasein hat und sich einbildet,

ein Gefangener zu sein. Im zweiten Teil der Erzählung trifft der Ich-Erzähler

in den Katakomben, in die er geführt wird, nicht nur auf seinen ehemaligen

Armee-Kommandanten, sondern auch auf einen nackten, bärtigenMann, der

an den Händen aufgehängt wurde und »dem man einen schweren Stein an

die Füße gebunden hatte.« (WA 19, 190) Auf die Vermutung des Erzählers, es

handele sich dabei um einen Gefangenen, knurrt der Kommandant: »Er ist

ein Wärter, zum Teufel« (WA 19, 192), und spezifiziert später, am Schluss der

Erzählung, dass der Mann dort hänge, weil er sich einbildet, ein Gefangener

zu sein.

Weit weniger als in Die Stadt erinnern die dargestellten Höhlengänge

an ein Gefängnis. Es ist vielmehr ein Nicht-Ort jenseits aller Institutionen,

an dem ehemalige Soldaten in Friedenszeiten mit Macht ausgestattet sind.

27 Eswurde bereits ausgeführt, dassHannahArendt Gewalt undMacht als Gegenbegriffe

versteht (s. Kapitel 2.3). Hier aber ist diese Unterscheidung aufgehoben und Macht

unmittelbar mit Gewalt verknüpft.

28 Der Beamte beschwört den Erzähler: »Freiwillig treten Sie ein, freiwillig können Sie

wieder austreten. Die Türe ist offen. Noch verstehen Sie dieses Wort nicht, aber ein-

mal werden Sie es verstehen: Die Türe ist offen. Ich bitte Sie, ich flehe Sie an, meinen

Worten zu glauben. Ihr Glück wird davon abhängen, ob Sie meinen Worten Glauben

schenken, bedingungslosen Glauben, oder ob Sie mir mißtrauen. Ich habe Ihnen nun

nichts mehr zu sagen.« (WA 19, 184f.)

https://doi.org/10.14361/9783839460405 - am 14.02.2026, 08:23:31. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839460405
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


94 Der abwesende Souverän

Der Kommandant begrüßt den Ich-Erzähler mit den Worten: »›Da bist du

ja, Hänschen […], hinuntergestiegen zu deiner Exzellenz, in die erhabene,

des Menschen einzig würdige Zone der Gefahr. Verflucht dieses Leben über

uns, nicht wahr?‹« Die »wohlmeinenden Herren von der Verwaltung« hätten

ihn nicht zähmen können (WA 19, 191). Die Gewalt, die den Krieg kennzeich-

net, ist in die Gesellschaft hineinverlegt. Die ehemaligen Soldaten sind zu

einer friedlichen Existenz nicht fähig. Sie brauchen die als erhaben und

würdig empfundene Gefahr, in der sie ihr Leben aufs Spiel setzen. Dabei

wird der Frieden als ein noch schlimmerer Ort als der Krieg gezeichnet.

Denn während der Wärter, der sich für einen Gefangenen hält, »nackt an

einem Strick baumelt«, sei solche Schinderei im Krieg nicht möglich, wie der

Kommandant nahelegt: »Die Armee, wirst du doch hoffentlich denken, hat

nichts für Schinder übrig.« (WA 19, 192) Das menschliche Gewaltpotential

wird hier nicht gegen einen äußeren Feind nach einem gewissen Moralkodex

oder dem Kriegsrecht gemäß eingesetzt, wobei sich schon die Frage stellt,

wie ein solches Bild der Armee nach dem Zweiten Weltkrieg noch möglich

ist. Vielmehr kommt es durch die Ent-Ortung des Krieges auch zu einer

Entgrenzung der Gewalt. Der Frieden hat den Krieg integriert. Die Papiere

eines Wärters sind ein frühes Zeugnis für Dürrenmatts Überzeugung, dass

der nicht bewältigte Frieden das eigentliche Problem ist.29

Eine Rebellion ist in dieser Variante des Stoffes undenkbar. Mit ihrer

Einteilung der Menschen in Wärter und Gefangene hat die Verwaltung ihre

Machttechnik perfektioniert, weil sie das innergesellschaftliche Hass- und

Gewaltpotential, das der Ich-Erzähler figuriert, nutzbar gemacht hat. Die

Menschen halten sich gegenseitig in Schach, so dass die Verwaltung auf Ebe-

ne der Wärter nicht einmal ordnend einzugreifen braucht. In Abwesenheit

einer solchen Ordnung bleibt die absolute Willkür. Doch sind einmal mehr

auch die Wärter in dieser Struktur gefangen. Der Ich-Erzähler gibt seinen

Plan zu einem Verbrechen auf, seine Gewalt wurde erfolgreich kanalisiert.

29 Eine solche Äußerung in einem von Dürrenmatts letzten Gesprächen wurde bereits an

anderer Stelle zitiert, vgl. Friedrich Dürrenmatt: Dürrenmatt über Dürrenmatt: »Man

wird immer mehr eine Komödie«. Interviewer: Sven Michaelsen, in: Ders.: Über die

Grenzen. Fünf Gespräche. Hg. von Michael Haller. München 1993, S. 11-27, hier S. 17.

Siehe außerdem eine ähnliche Äußerung im Vortrag Die Schweiz – ein Gefängnis: »Der

Friede ist das Problem, das wir zu lösen haben. Der Friede hat die fatale Eigenschaft,

daß er den Krieg integriert. Die Antriebskraft der freien Marktwirtschaft ist der Kon-

kurrenzkampf, der Wirtschaftskrieg, der Krieg um Absatzmärkte.« (WA 36, 186) Auch

im Essay über Israel finden sich ähnlich lautende Aussagen (WA 35, 18).

https://doi.org/10.14361/9783839460405 - am 14.02.2026, 08:23:31. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839460405
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


4. Lektüren I: Freiwillige Knechtschaft 95

Die Perspektive auf Macht über Menschen ist sein Antrieb, doch sorgt sie

gerade dafür, dass er sich in den Dienst der Verwaltung stellt und somit

Souveränität einbüßt.

An die Stelle der im Text genannten Faktoren, welche die Politik kenn-

zeichnen (Ideologien, Leidenschaften, Instinkte, Gewalt, guter Wille und Ge-

schäfte), treten die reine Macht und Ohnmacht, wobei Dürrenmatt auch den

Willen zur Macht als Ursache größter Ohnmacht ausstellt, begibt sich der

Ich-Erzähler, der auf Ruhm bedachte Abenteurer, doch zunächst in dieWahn-

vorstellung und schließlich in den Dienst der Stadt. Das Leben fernab des

Krieges und der Gewalt ist ihm lediglich graue Alltäglichkeit und Langeweile.

Er ist nicht imstande, es selbständig zu gestalten, sondern letztlich auf Be-

fehle angewiesen. Diese Form der Knechtschaft ist der ihm einzig mögliche

Daseinsmodus.

Angespielt wird denn schließlich auch ein Krieg, den die Verwaltung in

Tibet führt. Im Gespräch mit dem Beamten fragt der Ich-Erzähler: »Werde

ich am tibetanischen Krieg mitmachen? […] Ich bin im Gebirgskrieg erfah-

ren. Es wird auch der Verwaltung daran gelegen sein, dort zu gewinnen.«

Der Beamte zuckt mit den Schultern: »Sie einzusetzen wird Sache der Of-

fiziere sein.« (WA 19, 184) Ausgestaltet findet sich dies in der Erzählung Der

Winterkrieg in Tibet. Statt umWärter und Gefangene geht es hier um die frag-

liche Existenz des Feindes und die Aufhebung der politischen Differenz von

Freund und Feind.

4.3 Der Winterkrieg in Tibet

Die ErzählungDerWinterkrieg in Tibet, die Dürrenmatt als eine der ersten kon-

zipiert und erst viel später wieder aufgreift und publiziert,30 erscheint in sei-

nem späten Prosawerk Stoffe und weist einige Übereinstimmungen mit den

Papieren eines Wärters auf. Neben fast identischen Formulierungen, wie, dass

es unmöglich sei, sich »vom Labyrinth, in demwir Söldner leben, ein ›geogra-

phisches Bild‹ zu machen«, oder dass der Kommandant den Ich-Erzähler als

Hänschen anspricht, den die Verwaltung nicht hat »zähmen können« (WA 28,

30 »DerWinterkrieg in Tibet ist nicht mein erster Stoff, er setzt sich vielmehr aus verschie-

denen Stoffen zusammen, deren Extrakt er ist, gleichsammein erstes Grundmotiv, ein

erster Versuch, mich in die Wirklichkeit, von der ich und mein Land ausgeschlossen

waren, durch eine erfundene Unwirklichkeit zu integrieren« (WA 28, 65).

https://doi.org/10.14361/9783839460405 - am 14.02.2026, 08:23:31. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839460405
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


96 Der abwesende Souverän

89f. u. 92), fällt vor allem auf, dass beide Texte in der gleichen postapokalyp-

tischen, post-politischen Welt nach einem Dritten Weltkrieg spielen und sich

auch imWinterkrieg in Tibet der Ich-Erzähler, wenn auch als Söldner und nicht

als Wärter, »freiwillig ins Labyrinth« (WA 28, 85) begibt.

Aufhebung der Freund-Feind-Unterscheidung

Der Ich-Erzähler stellt sich als ein Söldner vor, der »im Namen der Verwal-

tung« und als ihr »Vollzugsorgan« gegen ihre Feinde im »Winterkrieg in Ti-

bet« kämpft. Das Besondere an diesem Kampf, den die Truppe »in phantasti-

schen Höhen, in Gletschern und an Steilhängen, an Geröllhalden, Schründen

und unter Überhängen, in einem Labyrinth von Schützengraben und Bun-

kern, dann wieder im grellen Sonnenlicht« führt, ist, dass »Freund und Feind

die gleichen weißen Uniformen tragen.« (WA 28, 86) Sie sind von außen also

nicht zu unterscheiden. Doch nicht nur das: Sowohl das Heer der Verwal-

tung als auch dasjenige des Feindes setzt sich je aus verschiedenen Nationa-

litäten,31 aus ehemaligen Soldaten ebenso wie aus Terroristen und Mafiosi

zusammen. Die Nationalität ist hier kein charakterisierendes Element der

kriegführenden Parteien, bei denen es sich eben um Söldnerheere handelt.

Die Freund-Feind-Unterscheidung ist also in doppelter Hinsicht aufgehoben:

Einmal mit Blick auf die optische Unterscheidbarkeit der beiden Heere und

einmal mit Blick auf ihre soziale und ethnische Binnenstruktur.

Diese Indifferenz von Freund und Feind lässt sich mit Carl Schmitts Text

zum Begriff des Politischen (1927/1932) erläutern. Dort nämlich wird die Unter-

scheidung von Freund und Feind als die »spezifisch politische Unterschei-

dung, auf welche sich die politischen Handlungen und Motive zurückfüh-

ren lassen«, bestimmt.32 Mit dem Begriffspaar meint er indes lediglich »den

äußersten Intensitätsgrad einer Verbindung oder Trennung, einer Assoziati-

on oder Dissoziation«, und keine darüber hinausgehende qualitative Bestim-

mung: »Der politische Feind braucht nicht moralisch böse, er braucht nicht

ästhetisch häßlich zu sein; er muß nicht als wirtschaftlicher Konkurrent auf-

treten, und es kann vielleicht sogar vorteilhaft scheinen, mit ihm Geschäfte

31 Dass Dürrenmatt hier von »allen Rassen der Erde«, von einem »riesige[n] Kongo-

Neger« und »einem australischen Buschmann« spricht (WA 28, 87), mag weniger ei-

nem Kalkül entspringen, als seiner Zeit geschuldet sein.

32 Carl Schmitt: Der Begriff des Politischen. Text von 1932 mit einem Vorwort und drei

Corollarien. 3. Aufl. der Ausgabe von 1963. Berlin 1991, S. 26.

https://doi.org/10.14361/9783839460405 - am 14.02.2026, 08:23:31. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839460405
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


4. Lektüren I: Freiwillige Knechtschaft 97

zu machen.«33 Zwar kann das Politische »seine Kraft aus den verschiedens-

ten Bereichen menschlichen Lebens ziehen, aus religiösen, ökonomischen,

moralischen und andern Gegensätzen«;34 es handelt sich aber nur um einen

genuin politischen Gegensatz,wenn er eine besondere Intensität erreicht, das

heißt, wenn er auf den Ernstfall zuläuft: »Die politische Einheit ist eben ih-

rem Wesen nach die maßgebende Einheit, gleichgültig aus welchen Kräften

sie ihre letzten psychischen Motive zieht. Sie existiert oder sie existiert nicht.

Wenn sie existiert, ist sie die höchste, d.h. im entscheidenden Fall bestim-

mende Einheit.«35 Das ist nach außen auf den Krieg, nach innen auf den

Bürgerkrieg bezogen.

Wenn die Freund-Feind-Unterscheidung bei Schmitt also den Kern des

Politischen ausmacht, dann repräsentiert ihre Aufhebung bei Dürrenmatt das

Ende der Politik, wie es auch in den Papieren eines Wärters ausformuliert wor-

den ist.Der Feind ist ein Produkt des Glaubens, zu demman sich zu bekennen

hat. Als der Erzähler auf dem Weg zum Winterkrieg in einer nepalesischen

Kleinstadt ankommt, wobei er die auf Dürrenmatt verweisende Nummer FD

256323 erhält, wird er in ein Verhör genommen. Die Fragen, ob er an Gott

oder eine unsterbliche Seele glaube, verneint er und erhält die Versicherung,

dass dies auch nicht Vorschrift sei. Vorschrift sei allein, dass er an einen Feind

glaube, was er bejaht (WA 28, 89). Wie in den Papieren eines Wärters findet der

Erzähler auch imWinterkrieg in Tibet einen Mann vor, der nackt an der Decke

hängt und den er auf Befehl seines Kommandanten bald erschießen muss.

Diesmal aber nicht, weil sich dieser einbildet, er sei ein Gefangener, sondern

weil er glaubt, »es gebe keine Feinde« (WA 28, 94).

Bei Carl Schmitt gehört zum Staat als der maßgeblichen politischen Ein-

heit nicht nur dieMöglichkeit, »im gegebenen Fall kraft eigener Entscheidung

den Feind zu bestimmen«, sondern auch »ihn zu bekämpfen.«36 Die Defi-

nition des Politischen als Freund-Feind-Unterscheidung ist also unmittelbar

mit dem Kriegsrecht verbunden, dem Recht des Staates, »von Angehörigen

des eigenen Volkes Todesbereitschaft und Tötungsbereitschaft zu verlangen,

und auf der Feindesseite stehende Menschen zu töten.«37 Dies aber habe al-

les »keinen normativen, sondern nur einen existenziellen Sinn, und zwar in

33 Ebd., S. 27.

34 Ebd., S. 38.

35 Ebd., S. 43.

36 Ebd., S. 45.

37 Ebd., S. 46.

https://doi.org/10.14361/9783839460405 - am 14.02.2026, 08:23:31. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839460405
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


98 Der abwesende Souverän

der Realität einer Situation des wirklichen Kampfes gegen einen wirklichen

Feind, nicht in irgendwelchen Idealen, Programmen oder Normativitäten.«38

Eine solche von allen qualitativen Bestimmungen und Begründungen befrei-

te Kriegssituation führt Dürrenmatt vor – in der Weise, dass die kämpfen-

den Söldner selbst nicht wissen, »wofür sie kämpfen, wofür sie sterben.« Sie

wüssten allein, »daß sie gegen den Feind kämpfen.« (WA 28, 96) Die Frage,

»wer der Feind ist«, sei daher nicht von Interesse, auch weil sie »die Versu-

chung in sich birgt, die Existenz des Feindes, denwir doch täglich bekämpfen,

den es gibt, weil wir ihn töten, zu leugnen.« Nicht ein Krieg ohne Gründe oder

Ziele, sondern ein »Krieg ohne Feind wäre sinnlos« (WA 28, 95f.), und zwar

aus dem einfachen Grund, dass ein Soldat, wenn er den Feind in Frage stellt,

nicht kämpfen kann.

Aus Mangel an tatsächlichen Gründen entwickeln die Söldner nun al-

lerdings »phantastische Gedankensysteme – warum dieser Krieg notwendig

sei«. Dies führt dazu, dass der Söldner »nicht nur einen Feind, sondern auch

einen Gegner« kennt: »den Söldner, der den Sinn des Winterkriegs anders

sieht als er; diesen Gegner haßt er, der Feind ist ihm gleichgültig; dem Geg-

ner gegenüber ist er grausam, denmordet er, den Feind tötet er nur.« (WA 28,

96) Der Feind spielt eigentlich keine Rolle – er ist nur der Andere, den es im

Krieg eben zu bekämpfen gilt. Daher, so wird durch die zitierte Differenzie-

rung nahegelegt, ist die Tötung des Feindes im Krieg auch kein Mord. Der

Sinn des Krieges ist wiederum etwas, das jeder für sich zu erschließen hat,

weil es den Sinn nicht gibt. Durch konkurrierende Deutungsmuster innerhalb

der eigenen Kriegspartei entstehen Gegnerschaften und das Gewaltpotential

richtet sich nach innen.39

Dürrenmatts Winterkrieg entzieht sich den traditionellen Definitionen.

Ist der Krieg nach Schmitt ein »bewaffneter Kampf zwischen organisierten,

politischen Einheiten«, der Bürgerkrieg wiederum ein »bewaffneter Kampf

innerhalb einer (dadurch aber problematisch werdenden) organisierten Ein-

heit«,40 so ist DürrenmattsWinterkrieg mit seiner Ununterscheidbarkeit von

Freund und Feind weder das eine noch das andere. Er ist der reine Krieg, der

zwar einen Feind benötigt, doch keine organisierten politischen Einheiten

38 Ebd., S. 49.

39 Hier kann man an Schmitts Unterscheidung des Feindes »im politischen Sinne«, den

»man nicht persönlich zu hassen« braucht, vom privaten Gegner denken, »den man

unter Antipathiegefühlen haßt.« Ebd., S. 29.

40 Ebd., S. 33.

https://doi.org/10.14361/9783839460405 - am 14.02.2026, 08:23:31. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839460405
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


4. Lektüren I: Freiwillige Knechtschaft 99

und auch keinen identifizierbaren Konflikt kennt. Hinzu kommt, dass die

»Disziplin der Söldner nicht die beste« sei, »sie gruppieren sich während der

mörderischen Schlächtereien allzuoft um undmähen – statt die Feinde – ein-

ander nieder, sie werden von den eigenenGranatsplittern zerfetzt, von den ei-

genen Maschinengewehrsalven durchlöchert, von den eigenen Flammenwer-

fern verbrannt« (WA 28, 97). Und schon zu Beginn der Erzählung wird FD in-

struiert: »Wenn uns jemand entgegenkommt, schieß einfach« – »es kann ein

Feind sein, und wenn es keiner ist, dann ist es auch nicht schade.« (WA 28, 89)

Wenn Schmitt den Krieg als die »äußerste Realisierung der Feindschaft«

bezeichnet,41 so kehrt Dürrenmatt diese Verknüpfung um: Die Vorstellung

eines Feindes, für sich völlig leer und bedeutungslos, wird vom Krieg einge-

fordert. Nicht also würde hier die Feindschaft, die nach Schmitt (neben der

Freundschaft) Inbegriff des Politischen ist, den Krieg erzeugen; vielmehr ist

der Krieg das gesetzte Faktum, das nun einen Feind erforderlich macht und

in dieser Verkehrung das Politische selbst aufhebt. Dürrenmatt entwirft das

umgekehrte Szenario zu Schmitts Vorstellung, dass eine »Welt ohne die Un-

terscheidung von Freund und Feind und infolgedessen eine Welt ohne Poli-

tik« in einem »endgültig pazifizierte[n] Erdball«42 bestünde. Der Schriftstel-

ler führt stattdessen einen Zustand vor, in dem der Krieg autonom geworden

ist. Er dient keinem politischen Zweck. Das ist die radikalisierte Variante von

Schmitts Auffassung, dass ein Volk, das »nicht mehr die Fähigkeit oder den

Willen zu dieser Unterscheidung« von Freund und Feind besitzt, aufhört, »po-

litisch zu existieren.«43 Dieser Begriff des Politischen ist für Dürrenmatt als

Bezugspunkt nur noch im Modus der Aufhebung relevant.

Mensch und Maschine

Doch handelt es sich bei der Freund- und Feind-Unterscheidung nicht um

die einzige Differenz, die imWinterkrieg aufgehoben ist. Der Krieg selbst ist

als »ein grausamer und unkontrollierbarer Nahkampf« (WA 28, 86f.) gezeich-

net, der damit Parallelen zum Partisanenkrieg aufweist. Am Beispiel eines im

Rollstuhl sitzenden beinlosen Söldners wird sein technischer Aspekt betont:

Statt Arme hatte er Prothesen, die linke war eine Stahlstangenkonstruktion,

die in eine Maschinenpistole überging. Die rechte endete in einer künstli-

41 Ebd.

42 Ebd., S. 35.

43 Ebd., S. 50.

https://doi.org/10.14361/9783839460405 - am 14.02.2026, 08:23:31. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839460405
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


100 Der abwesende Souverän

chen Hand, die aus Zangen, Schraubenziehern, Messern und einem Stahl-

griff bestand. Der untere Teil des Gesichts war ebenfalls aus Stahl, an der

Stelle des Mundes war ein Schlauch. (WA 28, 91)

Mensch undMaschine sind hier untrennbarmiteinander verbunden, dieWaf-

fe ist zu einem Teil des Körpers geworden – die Gewalt ist unmittelbar mit

demMenschen verschmolzen.Dürrenmatts Cousin PeterDürrenmatt hat den

modernen Krieg in einer Weise beschrieben, die für den Winterkrieg in die-

ser und in anderer Hinsicht einschlägig ist: »Im modernen Krieg, der nur

noch eine Front und kein Hinterland mehr kennt, wird der Mensch eindrück-

lich und erbarmungslos auf die Materialstufe herabgedrückt. Dort aber zer-

malmt ihn die Kriegsmaschine in Rekordzeiten zu Zehntausenden. Und das

Schlimmste: Er begreift den Sinn von Krieg und Frieden nicht mehr.«44 Im

Winterkrieg lässt Dürrenmatt den Söldner durch den Mord an seinem Kom-

mandanten schließlich selbst zum Kommandanten werden sowie zu einem

solchen Halb-Menschen mit Kriegsgerät an den Extremitäten, den er eben

noch beschrieben hatte: »Ohne Beine sitze ich in meinem Rollstuhl in der al-

ten Höhle, auch meine Hände sind weg, mein linker Arm geht unmittelbar

in eine Maschinenpistole über. Ich feuere auf jeden, der sich blicken läßt […].

Meine rechte Hand ist ein vielseitiges Instrumentarium: Zangen, Hammer,

Schraubenzieher, Scheren, Griffel usw., alles aus Stahl.« (WA 28, 98) So ver-

mischen sich neben Freund und Feind auch die Figuren und die Erzählzeiten

sowie Mensch und Maschine.

Kosmische Gesellschaftstheorie

Auch imWinterkrieg in Tibet verwendet der Erzähler die Wände – diesmal die

Felswände –, um seine Geschichte zu erzählen. Allerdings nutzt er dafür keine

Bilder, sondern Schrift, und zwar in unendlichen Zeilen, die an den unend-

lichen Satz etwa in Dürrenmatts später Erzählung Der Auftrag (1986) denken

lassen: »die Wände der Höhle sind mit meinen Inschriften bedeckt; nun be-

schreibe ich die Wände des großen Hauptstollens, der zu den Bordellen führ-

te, eine Zeile zweihundertMeter lang, dann rolle ich zurück und schreibe wie-

der eine zweihundert Meter lange Zeile«. Der Söldner formuliert dabei eine

ähnliche Programmatik wie in den Papieren eines Wärters: Er versuche, »nichts

anderes, als das Wesen der Verwaltung darzustellen.« (WA 28, 100) Worum

44 Peter Dürrenmatt: Der Kleinstaat und das Problem der Macht. Basel 1955, S. 20.

https://doi.org/10.14361/9783839460405 - am 14.02.2026, 08:23:31. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839460405
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


4. Lektüren I: Freiwillige Knechtschaft 101

es vor allem geht, ist die Frage, wie es zum Ausbruch des Dritten Weltkriegs

und zur Etablierung der Verwaltung kam.

Der postapokalyptische Weltzustand, durch den der Erzähler in seiner

Nacherzählung des Geschehens wandelt, ist seiner Analyse nach nicht durch

menschliches Fehlverhalten oder besondere Grausamkeit entstanden, son-

dern durch einen automatischen Prozess, den er astrophysikalischen Prozes-

sen parallelisiert.45 Von großer Bedeutung ist dabei das Gesetz der großen

Zahl:

Wie die thermodynamischen Gesetze erst dann auftreten, wenn ›sehr viele‹

Moleküle beteiligt sind, so treten die institutionellen Naturgesetze, sei es

in der Wirtschaft, sei es im Staat, erst bei ›sehr vielen‹ Menschen auf, unab-

hängig von denWerten und Ideologien, an die diese Menschen glauben: sie

entsprechen den thermodynamischen Naturgesetzen. (WA 28, 102)46

Ursprünglich sei es die Funktion des Staates gewesen, »Schutz nach außen,

Schutz nach innen und Schutz gegen die Beschützer zu geben, um deren wil-

len der Einzelne seine Macht an den Staat abtrat.« (WA 28, 110f.) Das »Druck-

gleichgewicht eines stabilen Staates« – verglichen mit jenem einer stabilen

Sonne – bestehe darin, »daß sich der Einzelne möglichst frei bewegt, so frei

nämlich, wie es den anderen Einzelnen gegenüber möglich ist; je größer de-

ren Masse, desto beschränkter wird die Freiheit des Einzelnen« (WA 28, 111).

45 Burkard spricht davon, dass »die als chaotisch beschriebene Lage derMenschheit nach

dem Dritten Weltkrieg gleichsam kosmisch begründet« wird und »somit als Ausdruck

des dem Leben prinzipiell anhaftenden Absurden verstanden werden« müsse. »Das

Chaos, in das die Menschheit geraten ist, beruht zwar massgeblich auf deren eigener

Schuld und Blindheit; doch durch den Hinweis auf das Weltgesetz der Entropie und

des Todes erscheint es gleichsameingebettet imRahmeneiner allgemeinenWeltkata-

strophe, eines allgemeinenWeltchaos«, Burkard: Dürrenmatt und das Absurde, S. 108

u. 111.

46 Entdecken lässt sich hierin eine ironische Auseinandersetzung mit Dürrenmatts ei-

genen Überlegungen, wenn es heißt: »Aber auch die These, die ich bei einem alten

vergessenen Schriftsteller gelesen habe, das Gesetz der großen Zahl bedinge das Pri-

mat der Gerechtigkeit, ist falsch: Von einem mathematischen Begriff kann nicht auf

ethische Bereiche geschlossen werden« – allenfalls auf Institutionen. Das Gesetz der

großen Zahl sorgt also nicht für politische Veränderungen hin zu einer ethisch vertret-

baren Gesellschaft, sondern produziert die Allmacht der Institutionen: »Ebenso not-

wendigerweise deformieren die Institutionen der Menschen den Menschen. Eine In-

stitution von Menschen ist der Staat.« (WA 28, 101 u. 102)

https://doi.org/10.14361/9783839460405 - am 14.02.2026, 08:23:31. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839460405
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


102 Der abwesende Souverän

Steigt der Innendruck der Staaten an, so übernimmt die »Behörde« die Kon-

trolle, die Waffen benötigt, »um sich gegen innen und außen abzusichern«,

sowie eine Ideologie als »ein gewaltiges geistiges Kraftfeld« (WA 28, 112). Die

Folge ist nicht die zunehmende Solidarität, sondern – wie bereits an anderer

Stelle zitiert wurde – der Zerfall der Gesellschaft:

die Großfamilien krachten zu Kleinfamilien zusammen, selbst diese wur-

den unstabil und verklumpten zu Kommunen oder Wohngemeinschaften,

diewieder zerstrahlten, eine ungeheureHektik herrschte, einWahnsinnsbe-

trieb, ein unbarmherziger Lebenskampf, verbunden mit einem unstillbaren

Lebenshunger. (WA 28, 113)

Die Familie als mögliches Ordnungs- und Solidaritätsprinzip verschwindet.

Doch auch die staatliche Ordnung bricht zusammen. Am Schluss, so kann

man mit Dürrenmatts Anspielung auf Thomas Hobbes’ berühmte Formel sa-

gen, biegt der total verwaltete Staat in den sekundären Naturzustand ein:

»Der Verwaltung liegt das Gesetz homo homini lupus zugrunde: der Mensch

ist für denMenschen einWolf.« (WA 28, 116) DieseWelt, dieman unschwer als

eine übersteigerte Variante des modernen (westlichen) Gesellschaftszustands

identifizieren kann, ist für Kontingenzen besonders anfällig: »Krisen wüte-

ten, Inflationen, phantastische Schiebereien, irrsinnige Terrorakte, die Kri-

minalität und die Katastrophenanfälligkeit nahmen explosionsartig zu – die

Staaten wurden instabil.« (WA 28, 113) Denkt man an die vielen Krisen seit

dem Fall des Eisernen Vorhangs, vom 11. September 2001 über die Finanz-

und Wirtschaftskrise von 2008 bis zur Covid19-Pandemie, so ist dies eine be-

sonders visionäre Beobachtung Dürrenmatts. Das Ende des Kalten Krieges

hat – mit dem vermiedenen Dritten Weltkrieg – nicht in einen ›ewigen Frie-

den‹ geführt.47

Dürrenmatt spielt imWinterkrieg in Tibet radikal dieMöglichkeit ebenjenes

Dritten Weltkriegs durch, der sich allein aus der Frage speise, »wie sich Mas-

se in Energie umwandelt« und »wie ein Volk sich verhält, wenn es zur Masse

wird: unberechenbar.« (WA 28, 114)48 – Der »Dritte Weltkrieg brach aus. Die

47 Siehe hierzu auch Kapitel 2.5.

48 Dürrenmatt zieht, wie aus einem seiner letzten aufgezeichneten Gespräche hervor-

geht, den Kleinstaat dem Großstaat vor: »Ich glaube, ein Kleinstaat ist ein viel glückli-

cheres Unternehmen als ein Großstaat. Großstaaten sind Pulverfabriken, in denen das

Rauchen erlaubt ist. Die Schweiz ist eine ganz kleine Pulverfabrik, in der außerdem

das Rauchen sehr streng reglementiert ist.« Friedrich Dürrenmatt: Deutsche, Schwei-

https://doi.org/10.14361/9783839460405 - am 14.02.2026, 08:23:31. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839460405
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


4. Lektüren I: Freiwillige Knechtschaft 103

nicht vorausgeahnte Wirkung von Wasserstoffbomben auf Ölfelder war nur

noch ein gleichsam symbolischer Hinweis, daß es zu einer Supernova gekom-

menwar, von derWirkung der anderen Bomben ganz zu schweigen.« (WA 28,

114) Der Krieg wird hier also nicht als katastrophales Einzelereignis, sondern

als Endpunkt und Anzeichen einer längst vonstattengehenden Katastrophe

gezeichnet. Er steht für den vollständigen Ordnungsverlust, der sich in Ana-

logie zu einem Naturgesetz ohne das Hinzutreten eines Dritten einstellt.49

Die Beschreibung des Krieges ordnet nicht nur den Erzähler klar der

Schweiz zu, wenn von der Blümlisalp und der Neutralität die Rede ist (WA 28,

117f.), auch sind die Kriegsparteien mit den Fronten im Kalten Krieg zu

identifizieren, wenn es heißt:

Für die einen gehörten wir ihrem politischen und damit militärischen La-

ger an, für die anderen waren wir militärisch potentielle Feinde. So waren

wir denn gezwungen, unsermobilisiertesHeer – immerhin achthunderttau-

send Mann – an die Ostgrenze zu verlegen; die Westmächte wären sonst zu

unberechenbar geworden, sie hätten in ihrer Front eine geschwächte Stelle

vermutet. (WA 28, 118)

Was nach dem großen, apokalyptischen Krieg bleibt, ist ein »auf wenige

bewohnbare und bewohnbar gemachte Landstriche zusammengepferchte[r]

Rest der Menschen«, der »zu einer total verwalteten Masse, zur ›Verwaltung‹

eben« geworden ist, »wobei Verwalter und Verwaltete nicht mehr unterschie-

den werden können.« (WA 28, 114) In diesem Zustand, und das ist relevant

für die gesamte Versuchsanordnung des Winterkriegs, blieb »der Menschheit

vorerst ihr alter Drehimpuls, ihre Aggressivität, erhalten. Daß er abgebaut

wird, dafür sorgt bei einem Neutronenstern die Zeit, bei der Menschheit

der Winterkrieg im Gaurisankar: In ihm schlachten sich jene gegenseitig

ab, deren Aggressivität ein Feindbild braucht, unter welchem Vorwand, ist

gleichgültig.« (WA 28, 114f.) Der Mensch wird hier als nicht-souverän in

doppelter Hinsicht gezeichnet: Zum einen wird er zur ›total verwalteten

Masse‹, zum anderen ist er von seinen aggressiven Impulsen bestimmt, so

zer und die andern: »Das Welttheater spielt verrückt«. Interviewer: Michael Haller, in:

Über die Grenzen, S. 31-48, hier S. 45.

49 Die Freund-Feind-Bildung, die den Krieg kennzeichnet, liegt, wie man mit demMons-

tervortrag sagen könnte, lediglich in der Emotionalisierung einer eigentlich unpersön-

lichen Institution wie der des Staates begründet: »Aus dem Staat wird das Vaterland,

das man liebt, für das man tötet und für das man sich töten läßt: froh noch im Todes-

streich.« (WA 33, 68)

https://doi.org/10.14361/9783839460405 - am 14.02.2026, 08:23:31. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839460405
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


104 Der abwesende Souverän

dass er trotz der weltweiten Zerstörung und ohne politisches Ziel weiter

Krieg führen muss.

Verdichtet ist das in der Szene des vermeintlichen Friedensschlusses, der

sich bei Kapitulation aller Streitkräfte im Dritten Weltkrieg, der verbünde-

ten und der feindlichen, eigentlich einstellen müsste. Die jubelnden Offiziere

werden allerdings vom Kommandanten des Ich-Erzählers mit der Maschi-

nenpistole getötet; am Straßenrand liegen »über dreihundert Offiziere, vom

Korpskommandanten bis zum Leutnant, alle von ihren Soldaten erschossen.«

(WA 28, 120) Da ein äußerer Feind fehlt, richtet sich die Aggression der Men-

schen nach innen. Diejenigen, welche die Atombombe überlebten, »machten

die gesamte Technik und die Bildung für den Dritten Weltkrieg verantwort-

lich. Nicht nur die Atomkraftwerke, auch die Staudämme und die Elektrizi-

tätswerke wurden zerstört« (WA 28, 122). Auch nehmen abwegigeWeltsichten

überhand; Parallelen zum beginnenden 21. Jahrhundert sind mehr als offen-

sichtlich: »In der Ruine des Schauspielhauses versammelte sich eine Sekte.

Sie glaubte an die Hohlwelt-Theorie.« Wenn Dürrenmatt diesen Prozess als

»Selbstmord eines ganzen Landes« beschreibt (WA 28, 123), so erinnert dies

anHobbes’ Parallelisierung des Gemeinwesensmit demmenschlichen Körper

und des Bürgerkriegs mit dem Tod.50

Begrabene Politik

Der Söldner, der damals noch Soldat war, macht sich innerhalb seiner Nach-

erzählung durch die zerstörte Stadt und die Universität – Lessings Emilia Ga-

lotti wird zum Heizen verwendet, Johanna Spyris Heidi avanciert zum Klas-

siker – auf den Weg zur Soldatenfürsorge. Dort erhält er die Information,

dass die Verwaltung die Kontrolle übernommen hat, wobei unklar bleibt, was

es damit genau auf sich hat. Auf die Frage, was die Verwaltung sei, erhält

der Ich-Erzähler lediglich zur Antwort: »Die Verwaltung ist die Verwaltung«

(WA 28, 129) – eine Tautologie, in der zumAusdruck zu kommen scheint, dass

50 Thomas Hobbes: Leviathan. Übers. von Jutta Schlösser. Mit einer Einführung und hg.

vonHermannKlenner. Hamburg 1996, S. 5. Diese Parallelisierungwird vonDürrenmatt

noch einmal vertieft, wenn er die Entropie in der Physik, aber eben auch in der Politik

sowie den Tod als unvermeidliche Endzustände zeichnet: »Der Tod und die Entropie

sind das gleicheWeltgesetz, sie sind identisch; damit sindwir ›Menschen‹ (diesesWort

wird Euch nichts sagen) und Ihr, die Ihr diese Inschriften lesen werdet, identisch: denn

auch Ihr werdet sterben.« (WA 28, 116)

https://doi.org/10.14361/9783839460405 - am 14.02.2026, 08:23:31. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839460405
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


4. Lektüren I: Freiwillige Knechtschaft 105

die Verwaltung die Ordnung selbst bezeichnet und als solche nicht infrage ge-

stellt werden kann.

Später erreicht der Erzähler, der sich bei der Soldatenfürsorge mit sei-

nem »Decknamen« als »Rückhardt« (WA 28, 129) vorgestellt hatte, das zer-

störte Regierungsgebäude, das nun als Etablissement dient. Im Bunker unter

dem Gebäude empfängt er gemeinsam mit einer ehemaligen Kameradin, die

mittlerweile im Etablissement arbeitet, einen Funkspruch des Vorstehers des

Militär-Departements, demzufolge die Administration zwar überlebt, sich je-

doch in den Untergrund zurückgezogen hat. Die Welt außerhalb des Bunkers

hat der Funkspruch, den die beiden während einer grotesken Beischlafsze-

ne hören, nicht erreicht. Die Nachricht lautet, dass »Regierung, Parlament,

Behörde […] unter der Blümlisalp heil davongekommen seien, ohne Strah-

lenschäden, mit Lebensmitteln noch für zwei, drei Generationen, daß das

Atomkraftwerk arbeite, ihnen Licht und Luft spende«. Die genannten Insti-

tutionen seien daher imstande, weiter zu regieren, »wenn es auch unmöglich

sei, die Blümlisalp zu verlassen, weil doch der Feind so heimtückisch gewesen

sei, gerade auf die Blümlisalp eine Bombe zu werfen; doch hätten sie nicht zu

klagen, die Exekutive, die Legislative und die Staatsverwaltung hätten sich zu

opfern und nicht das Volk, und so hätten sie sich denn geopfert.« (WA 28, 134)

Dieser vermeintlich freiwillige und ironisch gebrochene Machtverzicht

wird noch durch eine weitere aberwitzige Wendung übertrumpft: Das Land

sei nicht nur durch den »heldenhaften Widerstand« des Volkes, sondern vor

allem deshalb unbezwingbar, »weil die rechtmäßige, vom Volk gewählte Re-

gierung, Parlament und Behörde« weiter arbeitete: »sie regiere, sie verordne,

sie beschließe Gesetze, sie sei das eigentlich wahre Volk«; und so könne das

Land nicht besiegt werden, selbst, wenn es keinen Widerstand leiste, weil

»seine intakte Regierung, sein von ihm gewähltes Parlament und seine per-

fekte Behörde existierten.« (WA 28, 135f.) Es ist eine Art Exilregierung, ohne

Kontakt zur Außenwelt und zur Bevölkerung, und somit völlig bedeutungs-

los. Und sie wäre es auch, wenn sie »erneut ihre Unabhängigkeit, gestützt

auf ihre ewigwährende bewaffnete Neutralität, zu bekräftigen« bereit wäre

(WA 28, 136). Die Schweizer Politik, so lässt sich dies lesen, ist für die Welt

nutzlos; ob sie unter der Erde verschwindet oder ganz regulär ihren Amtsge-

schäften – dem Neutralitätsgebot folgend – nachginge.

An die Stelle der jeweiligen Landesregierungen hat sich eine Weltverwal-

tung gesetzt, wie der Ich-Erzähler von einer Figur namens Edinger erfährt.

Auf der Erde gebe es »kaum noch hundert Millionen Menschen« – die Konti-

nente sind so verwüstet, dass man sogar versucht, »die Sahara fruchtbar zu

https://doi.org/10.14361/9783839460405 - am 14.02.2026, 08:23:31. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839460405
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


106 Der abwesende Souverän

machen.« (WA 28, 141 u. 143) Die Verwaltung, so heißt es bei Burkard, »orga-

nisiert die Ueberlebenden des Weltkriegs und leitet den mühsamen und un-

gewissen Versuch des Neuaufbaus einer menschlichen Zivilisation.«51 Doch

gibt sie mit demWinterkrieg in Tibet Menschen, die sich daran nicht beteili-

gen, auch die Möglichkeit, den Dritten Weltkrieg fortzusetzen. Wer dort der

Feind ist, sei »Angelegenheit der Söldner« selbst. Ähnlich den Papieren eines

Wärters überlässt auch hier die Verwaltung dem Einzelnen die Entscheidung,

»ob er die Ohnmacht will oder die Macht, ob er ein Bürger sein will oder

ein Söldner.« (WA 28, 145 u. 144) Das Vokabular weist zu Hobbes: Die Bür-

ger wählen zwar die Ohnmacht, doch sind sie der ständigen Todesdrohung

enthoben. Die Söldner aber wählen den Naturzustand: Jeder kämpft gegen je-

den, es ist unklar, ob ein Feind überhaupt existiert, und Söldner der eigenen

Gruppe können ebenfalls erschossen werden. So haben sie zwar die Macht

über Leben und Tod, sind jedoch auch selbst permanent dem drohenden Tod

ausgesetzt und in diesem Sinne unfrei.

Der Wunsch nach einem Feind treibt nun auch den Ich-Erzähler in den

Winterkrieg: »Hier finden sich«, so Burkard, »all jene Menschen zusammen,

die wie der Erzähler nicht ohne Feind auskommen, aufgrund dieser Eigen-

schaft aber für das Ueberleben der Menschheit eine Gefahr darstellen und

daher abgeschoben werden müssen in die zentralasiatischen Gebirgsmassi-

ve.«52 Das Fehlen eines Feindes sorgt in diesemKrieg freilich auch dafür, dass

kein Frieden geschlossen werden kann. Dass die Soldaten bisweilen Funk-

sprüche von Regierungschefs hören, »die sich zum Frieden bereit erklärten«

und »in allen Sprachen die Kapitulation« anbieten, bleibt folgenlos: »Die Ver-

waltung, der ich jetzt diene, kennt solche Erwägungen nicht. Sie wird sich

nie dem Feind ergeben.« (WA 28, 151) Dies dokumentiert einmal mehr das

Ende der Politik, gehört der Friedensschluss doch genauso zur Souveränität

des Staates wie die Kriegserklärung. Mit der Verwaltung aber ist die Welt in

einen post-politischen Zustand eingetreten.

Freund und Feind – Ein Labyrinth

In seiner Höhle imWinterkrieg entdeckt der nunmehr völlig isolierte Söldner

ein Museum. Die absurde Szene, deren Wirklichkeitsstatus durchaus infrage

51 Burkard: Dürrenmatt und das Absurde, S. 107f.

52 Ebd., S. 119.

https://doi.org/10.14361/9783839460405 - am 14.02.2026, 08:23:31. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839460405
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


4. Lektüren I: Freiwillige Knechtschaft 107

steht, weil sich der Erzähler als »verwirrt« (WA 28, 151) bezeichnet, dokumen-

tiert, dass das politische Zeitalter mit seiner Freund-Feind-Unterscheidung

ein Relikt der Vergangenheit ist – museal eingerichtet und von Menschen be-

sucht. Der Erzähler kann diese jedoch nur in Freund-Feind-Begriffen deuten:

»Die Reisenden waren in Gefahr, sie konnten vom Feind angegriffen werden.

[…] Ich rollte ihnen nach, es war möglich, daß es sich um Feinde handelte, die

sich als Reisende getarnt hatten.« (WA 28, 152) Dabei erschießt er auch einen

»Mann im weißen Kittel […], obwohl er wahrscheinlich der Verwaltung ange-

hörte. Er war vielleicht doch ein Feind.« (WA 28, 153) Die Menschen flüchten

vor ihm – er rollt zurück in seine Höhle.

Die ungeklärte Feindesfrage erstreckt sich schließlich auch auf die eigene

Person. Vergleichbar der ›unheimlichen‹ Szene im Gefängnisgang der Stadt

erkennt der Erzähler auch hier einen vermeintlich Anderen; doch wird durch

die Parallelisierung der Bewegungen beider nahegelegt, dass es sich nur um

das Echo seiner eigenen Aktivitäten handeln könnte: »Ich rollte vorsichtig vor-

wärts, wieder Zentimeter um Zentimeter, hielt an, horchte: Wieder rollte es

mir entgegen, wieder Stille. […] Plötzlich atmete jemand dicht vor mir, ich

blieb unbeweglich, hielt den Atem an. Es atmete wieder.« Dann schlägt der

Söldner zu »und ins Leere, rollte vor, schlug wieder zu, es klang, als ob Stahl

gegen Stahl pralle.« (WA 28, 154) Nach dieser Erfahrung sieht sich der Erzäh-

ler nun in der Lage, die Frage nach dem Feind zu stellen, denn er hat »nichts

mehr zu verlieren. Das ist meine Stärke. Ich bin unüberwindlich geworden.

Ich habe das Rätsel des Winterkriegs gelöst.« (WA 28, 155) Es ist ihm klarge-

worden, dass die Freund-Feind-Unterscheidung nicht existiert.53 Einen ähn-

lichen Sinn gibt der Erzähler seiner ganz eigenen Variante des Höhlengleich-

nisses, das er trotz einiger Zweifel für seine eigene Idee hält. Das Gleichnis

lautet in seiner Version:

Ich stelle mir nämlich Menschen in einer Höhle vor, Menschen, die von Ju-

gend auf an Schenkeln und Hals in Fesseln eingeschmiedet sind, so daß sie

unbeweglich sitzen bleiben und nur vorwärts, auf die Wand der Höhle, zu

schauen vermögen. In den Händen halten sie Maschinenpistolen. Über ih-

nen scheint ein Feuer. Zwischen dem Feuer und denGefesselten ist ein Quer-

weg. Längs diesem stelle ich mir eine kleine Mauer vor. Auf dieser Mauer

53 »Freunde und Feinde sind identisch. In dieser Wahrheit liegt das Wesen des Winter-

krieges.« Ebd., S. 112f.

https://doi.org/10.14361/9783839460405 - am 14.02.2026, 08:23:31. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839460405
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


108 Der abwesende Souverän

würden von mächtigen Gefängniswärtern Menschen vorgeführt, die eben-

falls gefesselt wären und ebenfalls Maschinenpistolen in den Händen hät-

ten. (WA 28, 156)

Der Erzähler fragt sich nun in Übereinstimmung mit Platon, ob er gezwun-

gen wäre, die Schatten an der Wand für wahr zu halten, und er ergänzt das

Gleichnis zum einen um den Feindbegriff und zum anderen um das Bild des

Spiegels. Denn nicht nur geht es um die Frage, ob derjenige über dem Feuer

oder der Schatten an der Wand der Feind ist; auch wird die eigene Position

des gefesselten Wandbetrachters einbezogen. Wenn ihm gesagt würde, dass

die Schatten selbst die Feinde seien, so fragt sich der Erzähler, würden »die

Kugeln von derWand« zurückprallen und »jene töten«, »die wie ich an Schen-

keln und Hals gefesselt wären«, und würden die, die »das gleiche glaubten

und handelten wie ich, mich auch töten« (WA 28, 156). Diese Querschläger-

Überlegung weist den Feind als Projektion des Eigenen aus: Der Feind ist der

andere Schein des Eigenen: »das Feuer ist etwas Feindliches, und des Men-

schen Feind ist sein Schatten.« Daher habe der Erzähler nicht nur den an der

Höhlendecke hängendenMann, sondern auch Edinger und denKommandan-

ten erschossen: »sie glaubten nicht mehr, daß die Schatten Feinde sind; sie

glaubten, sie seien Gefesselte wie ich einer bin.« (WA 28, 157) Das Wissen da-

rum, dass es keinen Feind gibt, so begreift der Söldner, nimmt denMenschen

auch den Sinn. Die Verwaltung, welche die Welt post-politisch beherrscht,

kann diesen Fluch der »Sinnlosigkeit des Leidens […] nicht vom Menschen

nehmen […], es sei denn, sie gäbe ihm den alten Sinn wieder, von dem sie

ihn, grotesk genug, befreit hatte: den Feind.« In Variation der Hobbesschen

Formel heißt es: »DerMensch ist nur als Raubtier möglich.« (WA 28, 157f.) Für

den Erzähler wird dieses Wissen nun zu einer Frage der Souveränität: Nicht

die Macht über Menschen oder die Erlaubnis zu töten, sondern das Wissen,

dass es keinen Feind gibt und dass der Feind eine Ableitung des Selbst ist,

macht ihn zum Herrn der Welt:

Das Ziel des Menschen ist, sich Feind zu sein – der Mensch und sein Schat-

ten sind eins. Wer diese Wahrheit begreift, dem fällt die Welt zu, der gibt

der Verwaltung den Sinn zurück. Der Herr der Welt bin ich. Im übergrellen

Licht sehe ich mich in meinem Rollwagen aus einem Stollen in eine Höhle

gelangen; und aus dem Stollen mir gegenüber rolle ich mir entgegen, beide

haben wir nun je zwei Maschinenpistolen-Prothesen, in die Wand zu ritzen

gibt es nichts mehr, wir richten unsere vier Maschinenpistolen auf uns und

feuern gleichzeitig. (WA 28, 158f.)

https://doi.org/10.14361/9783839460405 - am 14.02.2026, 08:23:31. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839460405
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


4. Lektüren I: Freiwillige Knechtschaft 109

Der Feind ist eine Fiktion. Diese Einsicht bedeutet auch: Die Vernichtung des

Feindes ist nur durch die Vernichtung des Selbst zu erreichen. »Der einzige

›Trost‹ besteht für den Erzähler darin, im Gegensatz zu den übrigen Söldnern

[…] die Hölle der Höhle durchschaut zu haben, was seine Lage aber keineswegs

verbessert.«54 Sein Leichnamwird »vonBergsteigern amFuße desGasherbrum III,

7952 m, im Karaborum-Gebiet, auf einer Geröllhalde gefunden.« (WA 28, 159) Von

seiner umfangreichen Inschrift wird eine Abschrift angefertigt.

Nach Burkard ist der Winterkrieg in Tibet – in Anlehnung an die Bemer-

kung des fiktiven Herausgebers, »dass verschiedene Forscher glaubten,

die Inschrift sei von zwei Ichs geschrieben« – »eine Erzählung, die nicht

aufgeht.«55 Der Erzähler scheine zum einen außerhalb »der labyrinthischen

Winterkriegswelt zu stehen und sie überblicken und kommentieren zu

können« und zum anderen »als Söldner mitten im Labyrinth« zu stecken;

»was er in dieser Situation und unter dieser Voraussetzung aufzeichnet,

kann nicht als allgemeingültige Wahrheit verstanden werden, sondern gilt

nur im Bereich des Labyrinths und ist sozusagen von diesem infiziert.«56

Dieser Widerspruch weise auf einen Aspekt in Dürrenmatts Denken und

Schreiben hin: »Dem Labyrinth ist nicht restlos beizukommen; es kann

nur labyrinthisch dargestellt werden.«57 Ergänzen möchte ich dies mit der

Überlegung, dass die Identität von Freund und Feind selbst das Labyrinth ist.

Es zu erkennen, bedeutet noch lange nicht, dass man ihm entfliehen könnte.

Die Lösung ist für den Ich-Erzähler denn auch der Tod.

4.4 Zwischenfazit

Der Stadt- bzw. Wärter-Stoff, der in den drei Erzählungen auf je verschie-

dene Weise ausgestaltet ist, hat sich als zentral für Dürrenmatts Auseinan-

dersetzung mit dem Politischen erwiesen. Entworfen wird ein Zustand der

Niemandsherrschaft einer ›Verwaltung‹, in der politische Kategorien (Gefan-

gene und Wärter, Freund und Feind) aufgehoben sind. Politische Repräsen-

tation tritt hinter eine umfassende Bürokratie zurück. In einem solchen Sys-

tem müssen die Menschen nicht mit repressiven Mitteln in ihrer Freiheit be-

54 Ebd., S. 116f.

55 Ebd., S. 122 u. 121.

56 Ebd., S. 121.

57 Ebd., S. 122.

https://doi.org/10.14361/9783839460405 - am 14.02.2026, 08:23:31. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839460405
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


110 Der abwesende Souverän

schränkt werden: Sie wählen selbst die Knechtschaft. Auch müssen sie nicht

zu einem Leben in Unsicherheit und Todesangst gezwungenwerden: Sie wäh-

len selbst die Gewalt und den Krieg.

Gerade weil sie undurchschaubar und unsichtbar bleibt, ist die Verwal-

tung auch unangreifbar. Noch die Rebellion in der ersten Variante des Stoffes

geht ins Leere, weil nicht zu sagen ist, wogegen sie sich richten könnte. Der

›Staatsterror‹ besteht hier nicht in der Anwendung von Gewalt, sondern in der

psychologischen Technik der Unentschiedenheit. Niemand weiß, ob er Gefan-

gener oder Wärter ist, wodurch ein Misstrauen allen anderen, aber auch sich

selbst gegenüber entsteht. Dieser Mechanismus sorgt dafür, dass die Men-

schen freiwillig im Gefängnis verbleiben. Die Möglichkeit, ein Wärter zu sein

und somit Macht zu besitzen, wird dem sicheren Wissen, ein Gefangener zu

sein, vorgezogen.

Die zweite Variante des Stoffs dokumentiert vor allem den Wunsch nach

Macht und Ruhm innerhalb einer postapokalyptischen Gesellschaft der all-

gemeinen Armut. Der Wahn, das Verbrechen und der Krieg werden als Re-

aktionsmuster auf einen Zustand von Gleichheit und Ohnmacht gezeichnet.

Die dargestellten Soldaten sind zu einer friedlichen Existenz nicht fähig. Ih-

re Gewalt und das Recht, zu töten, werden in die Gesellschaft hineinverlegt

und auf die Struktur von Wärtern und Gefangenen übertragen. Auch hier

muss die Verwaltung nicht ordnend eingreifen. Allerdings bedeutet die un-

endliche Macht der Wärter, die niemandem Rechenschaft schuldig sind und

sich ihren gewalttätigen Impulsen überlassen können, auch einen umfassen-

den Souveränitätsverlust, sofern ihnen eine eigenständige friedliche Existenz

unmöglich ist.

Die dritte und stärker abweichende Version des Stoffs führt die Indif-

ferenz nicht von Wärter und Gefangenem, sondern von Freund und Feind

vor – eine Unterscheidung, die nach Carl Schmitt das Politische auszeichnet.

Vom Feind ist zwar noch die Rede, allerdings nur als Motor des Krieges, ohne

dass beide im Dienst des Politischen stünden. Der Krieg hat seinen Zweck

eingebüßt und sich verselbständigt. Er ist hier nicht die »bloße Fortsetzung der

Politik mit anderen Mitteln«58, sondern entspringt dem Aggressionsimpuls der

Menschen, der überhaupt erst einen Feind erforderlich macht. Ein solcher

58 Carl von Clausewitz: Vom Kriege. 18. Aufl. Vollständige Ausgabe im Urtext mit völlig

überarb. und erw. historisch-kritischer Würdigung von Werner Hahlweg, 3 Teile in ei-

nem Band, mit Titelbild und 6 Tafeln. Bonn 1973, S. 210. »Hiernach kann der Krieg nie-

mals von dempolitischen Verkehr getrennt werden, undwenn dies in der Betrachtung

https://doi.org/10.14361/9783839460405 - am 14.02.2026, 08:23:31. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839460405
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


4. Lektüren I: Freiwillige Knechtschaft 111

aber wird überdeutlich als Fiktion ausgestellt. Der Krieg entspricht dem Na-

turzustand, in dem jeder gegen jeden kämpft und keine klaren Fronten existie-

ren und somit auch nicht die Möglichkeit des Friedensschlusses, der ja ein

politischer Akt wäre. An der Weltverwaltung, die nach dem Untergang der

Regierungen die Kontrolle übernommen hat, ist nichts im positiven Sinne

utopisch. Das post-politische, postsouveräne Zeitalter wird nicht als Erlösung

vom Politischen, sondern als die eigentliche Hölle auf Erden gezeichnet.

Alle drei Varianten entwerfen dystopische Bilder von unfreien Gesell-

schaften. Der Atomkrieg, der in den Papieren eines Wärters und imWinterkrieg

in Tibet von Bedeutung ist, war für Dürrenmatt eine reale Gefahr. Sein

Einfall, Freund und Feind ununterscheidbar werden zu lassen, weist auf die

Kontingenz von Feindbildungen hin und unterläuft – aus der vermeintlichen

Außenperspektive der Schweiz – die Frontenbildung im Kalten Krieg. Der

Einfall, Wärter und Gefangene ineins zu setzen, enthält wiederum einen

Kommentar zur Schweizer Demokratie, in der sich die Eidgenossen frei

wähnen, indem sie sich in das ›Gefängnis der Neutralität‹ zurückziehen.59

Das ist der zeitdiagnostische Aspekt. Der andere Aspekt ist der kritische Blick

auf eine Welt jenseits des Politischen, jenseits politischer Leitdifferenzen.

So klar Dürrenmatt die Kontingenz der politischen Unterscheidungen her-

ausstellt, so klar weist er auch darauf hin, dass in der postsouveränen Welt

der Niemandsherrschaft alle ohnmächtig und bei Aufhebung der Freund-

Feind-Unterscheidung jeder der Feind ist. Der übliche Politik-Begriff, der

»aus einem unentwirrbaren Knäuel der Ideologien, der Leidenschaften, der

Instinkte, der Gewalt, des guten Willens und der Geschäfte« (s.o.) besteht,

mag gesellschaftliche Konflikte und Ungerechtigkeiten erzeugen; seine Auf-

hebung und die Überführung in eine apolitische ›Verwaltung‹ ist allerdings

eine denkbar schlechte, vielleicht die ›schlimmstmögliche‹ Alternative.

irgendwo geschieht, werden gewissermaßen alle Fäden des Verhältnisses zerrissen,

und es entsteht ein sinn- und zweckloses Ding.« (S. 991)

59 Neben den bereits zitierten Passagen aus der Rede für Václav Havel spricht Dürren-

matt auch in einem seiner letzten aufgezeichnetenGespräche darüber: »Die Schweizer

gäben sich nämlich eingeschlossen, als säßen sie in einemGefängnis, in das sie hinein-

geflüchtet seien, aus Angst, draußen überfallen zu werden. Um sich nun zu beweisen,

daß sie freiwillig in ihrem Gefängnis säßen, habe jeder Schweizer auch noch die Rol-

le des Gefangenenwärters übernommen: In der Schweiz bewacht jeder sich selbst«;

Dürrenmatt: Deutsche, Schweizer und die andern, S. 40.

https://doi.org/10.14361/9783839460405 - am 14.02.2026, 08:23:31. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839460405
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


https://doi.org/10.14361/9783839460405 - am 14.02.2026, 08:23:31. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839460405
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


5. Lektüren II: Der Ausnahmefall

Ob Zufall, Unfall, Einfall, Einzelfall, Kriminalfall oder Sündenfall – der Fall ist

eine Denkfigur, die sich in Dürrenmatts Werk in vielerlei Gestalt findet. Stets

geht es dabei um ein Störmoment innerhalb einer bestehenden Ordnung,

um das Einfallen in eine Ordnung oder das Herausfallen aus einer solchen. Po-

litiktheoretisch gewendet handelt es sich dabei – eingedenk der vorgestellten

Souveränitätstheorien (s. Kapitel 2) – um den Ausnahmefall. Indem Dürren-

matt, wie zu zeigen ist, vom Ausnahmezustand erzählt, führt er die Brüchig-

keit der vermeintlich intakten Ordnungen vor. Dabei verwendet er die Figur

eines doppelten Ausnahmezustands: Gemäß seiner Poetik des Einfalls erfindet

Dürrenmatt einen unwahrscheinlichen, aberwitzigen, fiktiven Ausnahmefall,

dessen Durchspielen letztlich auf nichts anderes führt als den permanenten,

wirklichen Ausnahmezustand, der sein Weltmodell prägt. Er beschreibt die

aufgehobene Ordnung im postreligiösen, postsouveränen Zeitalter.

Ein Bild dafür aus Dürrenmatts später Werkphase ist das Durcheinander-

tal – der Titel seines letzten Romans von 1989.Hier besteht der ›gespielte‹ Aus-

nahmefall zunächst darin, dass die Reichen und Mächtigen, belastet durch

ihren Besitz, in einem Kurhaus zur Erholung ›Armut‹ spielen und beginnen,

das Hotel selbständig zu bewirtschaften. Während das benachbarte Dorf da-

durch in den Ruin getrieben wird, ziehen die vermeintlich armen Gäste »ge-

tröstet nach Hause« – »gestählt durch die Armut, die sie genossen hatten.«

(WA 27, 50) Doch nicht nur im Kurhaus ist die Ordnung auf den Kopf gestellt,

auch die Handlung im Dorf demonstriert die aufgehobene Ordnung,1 wenn

die junge Tochter des Gemeindepräsidenten vergewaltigt wird und sich die

Institutionen in der Folge vor allem für den beißenden Hund interessieren,

1 Auch in Bezug auf das Erzähltewirft der Romandie Frage nach derOrdnung auf, indem

er reflektiert, es handele sich um eine »sowohl durcheinander- als auch durchgehen-

de Geschichte« (WA 27, 23). Der komplexen Erzählweise sowie den unzähligen litera-

rischen und mythologischen Anspielungen kann hier nicht nachgegangen werden.

https://doi.org/10.14361/9783839460405 - am 14.02.2026, 08:23:31. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839460405
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


114 Der abwesende Souverän

der sie zu verteidigen versucht hatte. Der Vater zeigt sich denn auch erleich-

tert, dass die Vergewaltigung bezeugt werden kann (»Elsi war Gott sei Dank

vergewaltigt worden«, WA 27, 71), um auf diesem Wege den Hund vor einer

Anklage zu bewahren. Der Regierungspräsident rät von einer Anzeige gegen

die Täter ab: »jede Unschuld geht einmal verloren […]. Nur den Hund mußt

du erschießen.« – »Ordnung muß sein.« (WA 27, 73 u. 72) Im Gegensatz zur

rigorosen Verfolgung des Hundes, in deren Verlauf nun in der Tat ein buch-

stäblicher Ausnahmezustand eingeführt wird,2 wird die Vergewaltigung als

Petitesse abgetan und vertuscht.

Den Rahmen für diese heillosen, auf den Kopf gestellten Geschehnisse im

Durcheinandertal bildet eine Art theologisches Spiegelkabinett, in dem Gott

und ein Mafiaboss parallelisiert werden: als der Große Alte mit Bart und der

Große Alte ohne Bart: »Der Große Alte mit Bart steht für die Vorstellung ei-

nes christlichen Schöpfergottes. Er ist ideal gedacht, aber ohnmächtig. Der

Große Alte ohne Bart, sein Gegenbild, in bestimmten Phasen Spiegelbild, ist

mächtig, aber ein Verbrecher.«3Was den diesseitigen Großen Alten ohne Bart

auszeichnet, ist die »Unfaßbarkeit« seinerMacht: »Keine Regierung und keine

Polizei versuchte ihn zu ergreifen, zu viele Fäden liefen bei ihm zusammen.«4

Er ist »unberechenbar und nicht einzuordnen« und Quelle vieler Gerüchte:

»Einige hielten Jeremiah Belial für seinen Stellvertreter, einen aus Buchara

über die Bering-Straße eingeschleusten Teppichhändler. Andere meinten, die

beiden seien identisch, während es Kenner gab, die behaupteten, es gebe kei-

nen von beiden.« (WA 27, 13 u. 14) So ist der absolut mächtige Mann auf Erden

einmal mehr ebenso entzogen wie Gott. Heinz Ludwig Arnold beschreibt den

Großen Alten denn auch als eine Doppelfigur:

Dieser Große Alte ist nämlich Chef des Himmels und der Erden, und es gibt

ihn zwiefach: Er beherrscht auf Erden die Finanzmärkte und sämtliche Ma-

2 »Der Regierungspräsident täuschte eine Nachtübung vor und rückte mit seinem Regi-

ment ins Tal ein. Das Dorf wurde im Morgengrauen umzingelt, die Dorfausgänge mit

Panzern gesperrt.« (WA 27, 86)

3 Peter Rusterholz: Tohuwabohu oder paradoxes »Sinnenbild« – Friedrich Dürrenmatts

Durcheinandertal, in: Ders.: Chaos und Renaissance imDurcheinandertal Dürrenmatts.

Hg. von Henriette Herwig und Robin-M. Aust. Baden-Baden 2017, S. 131-135, hier S. 132.

4 »Wem allem hatten nicht seine Banken und die Banken, die mit den seinen in Ver-

bindung standen, Nummernkonten verschafft, bei welchen Multis besaß er nicht die

Aktienmehrheit, und bei welchen Waffenschiebungen großen Stils hatte er nicht die

Hände im Spiel, welche Regierung korrumpierte er nicht, und welcher Papst fragte

nicht bei ihm um eine Audienz nach?« (WA 27, 13)

https://doi.org/10.14361/9783839460405 - am 14.02.2026, 08:23:31. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839460405
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


5. Lektüren II: Der Ausnahmefall 115

fias, ist gleichsam der Demiurg aller denkbaren Macht […]. Und als sein ei-

gener Doppelgänger wirbelt er, wenn er im Himmel, um Kaffee zu mahlen,

die Mühle dreht, sämtliche Sternensysteme durcheinander […].5

Besonderen Wert legt Dürrenmatt darauf, dass das Verhältnis von Gott und

Mensch sowie der Menschen untereinander keine Eben-, sondern eine Spie-

gelbildlichkeit ist. Schon das Spiel der Großen Alten mit und ohne Bart weist

in diese Richtung. In einer surrealistischen Szene in der Antarktis werden

die Figuren als gegenseitige Spiegelungen ausgewiesen: »Jeremiah Belial war

nicht das Ebenbild des Großen Alten, sondern dessen Spiegelbild. Alle waren

sie Spiegelbilder. Das Spiegelbild des Großen Alten war Jeremiah Belial, und

das Spiegelbild Jeremiah Belials war der Große Alte. Das Spiegelbild Gabri-

els war Belials Sekretär Sammael, auch ein Albino, und umgekehrt« (WA 27,

108) – diese Reihe setzt sich fort. Der Gottesebenbildlichkeit des Menschen

wird hier nicht zum ersten Mal bei Dürrenmatt – man denke zum Beispiel an

den frühen Folterknecht – eine Absage erteilt.Nicht ist derMensch ein Ebenbild

Gottes; Gott ist ein Spiegelbild des Menschen, weshalb ihn die Figur Moses

Melker auch nur als »einen persönlichen Gott« (WA 27, 12) denken kann: eben

als den Großen Alten. Und so endet der Roman, dessen ursprünglicher Ti-

tel Weihnacht II auf die früheste Prosa Dürrenmatts zurückverweist, mit der

Vision vomWelthirn, das die verschiedenen Gottesvorstellungen undWeltbil-

der jedes einzelnen Menschen vereint. Melker begreift, »der Große Alte war

sein Gedanke, seine Idee, seine Schöpfung und nichts außerdem.« (WA 27,

135) Eine stabile, garantierte Ordnung ist vor diesem Hintergrund undenk-

bar. In den Worten Heinz Ludwig Arnolds: »Denn Gott ist ja nur die Fiktion

des Menschen, von ihm erfunden, um die eigene Existenz im Labyrinth der

Welt zu erklären«.6

Durcheinandertal – das ist das Wort für das existentielle Chaos im

Zeitalter des abwesenden (diesseitigen wie jenseitigen) Souveräns, das

Dürrenmatts Texte beschreiben. Der Ausnahmefall in seinen vielen Gestal-

tungen – nicht im Sinne einer zeitlich begrenzten Ausnahmeerscheinung,

sondern als permanente Aufhebung der Ordnung – ist dafür Motiv und

poetologisches Mittel zugleich. Im Folgenden werden Dürrenmatts noch

heute breit rezipierte Erfolgstexte Der Besuch der alten Dame, Die Panne und

5 Heinz Ludwig Arnold: Dürrenmatts negative Theologie, in: Ders.: Querfahrt mit Dür-

renmatt. Göttingen 1990, S. 82-88, hier S. 83f.

6 Ebd., S. 86.

https://doi.org/10.14361/9783839460405 - am 14.02.2026, 08:23:31. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839460405
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


116 Der abwesende Souverän

Die Physiker sowie die Kurzerzählung Der Sturz aus den 1970er Jahren als

Geschichten der prekären Ordnungen gelesen. Es sind aus der Rückschau

des Spätwerks gesprochen: ›Geschichten aus dem Durcheinandertal‹.

5.1 Der Besuch der alten Dame7

Friedrich Dürrenmatts tragische Komödie Der Besuch der alten Dame (1956,

Neuf. 1980) hat mit dem titelgebenden Besuch einen buchstäblichen Einfall

zum Gegenstand.8 Zum ersten Mal nach 45 Jahren kehrt Claire Zachanassian

nunmehr als Milliardären-Witwe in ihre Heimatstadt Güllen zurück, aus der

sie als junge Mutter vertrieben worden war. Die Wucht, die ihr Einschlag

im Verlauf des Stücks entfalten wird, lässt schon ihre Ankunft mit dem

Zug erahnen, den sie mithilfe der Notbremse zum Halten bringt (WA 5, 22).

Markiert wird dergestalt der Notstand, den die alte Dame in der Kleinstadt

einführt – genauer: bereits eingeführt hat. Denn die Milliardärin Claire

hat als Figuration der souveränen Position, als Souveränin im konzeptio-

nellen Sinne, längst einen (zuvorderst ökonomischen) Ausnahmezustand

herbeigeführt.

Im Jahr 1910 war KlaraWäscher, später Claire Zachanassian, von Alfred Ill,

dem Vater ihres noch ungeborenen Kindes, verleumdet und verstoßen wor-

den. Ihr Kind, das sie an die christliche Fürsorge verloren hatte, verstarb bald

darauf vermutlich an einer Hirnhautentzündung. Bei der Rückkehr in ihre

Heimatstadt bietet sie nun: »Eine Milliarde für Güllen, wenn jemand Alfred

Ill tötet.« (WA 5, 49) Was die bankrotten Einwohner, welche die Ankunft der

reichen Dame hoffnungsvoll erwarteten, nicht wissen: Die Milliardärin hat

7 Bei diesemKapitel handelt es sich umeine gekürzte undüberarbeitete Fassungmeines

Aufsatzes: Die Aufhebung der Ökonomie. Souveränität, Gerechtigkeit und die Struktur

der Zeit in Friedrich Dürrenmatts Der Besuch der alten Dame, in: Lukas Müsel, Matthias

Röck (Hg.): ÖkonomisierteWelten: Im Spannungsfeld von Balance und Disbalance. Li-

teratur-, kultur- und medienwissenschaftliche Betrachtungen ökonomisch bedingter

Ausbalancierungsprozesse. Bern u.a. 2021, S. 157-174.

8 Ernst S. Dick spricht vom »Ein-fall[] einer destruktivenMacht von außen«; Dürrenmatts

Dramaturgie des Einfalls. Der Besuch der alten Dame und Der Meteor, in: Herbert Mai-

nusch (Hg.): Europäische Komödie. Darmstadt 1990, S. 389-435, hier S. 398. Zu beden-

ken ist indes, dass es sich bei Claire gerade nicht um eine Fremde handelt, sondern um

eine Rückkehrende, die selbst verstoßen worden war.

https://doi.org/10.14361/9783839460405 - am 14.02.2026, 08:23:31. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839460405
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


5. Lektüren II: Der Ausnahmefall 117

Güllen selbst in den ökonomischen Ruin getrieben, indem sie die Grundstü-

cke und Vermögenswerte der Stadt aufkaufen und absichtlich verfallen ließ.

Die alte Dame ist durch ihren finanziellen Reichtum in die Lage gesetzt, einen

Ausnahmezustand inGüllen einzuführen, in dem sie »diewirtschaftlicheNot-

situation der Güllener kompromisslos für ihr Rachekalkül ausnutzen«9 und

als Herrin über Leben und Tod nach Vergeltung verlangen kann. Dass sie da-

durch die Bedingungen hergestellt hat, unter denen die Stadtbewohner nun

erpressbar sind, gilt nur bei oberflächlicher Betrachtung, denn wie Claires

Vertreibung in der Vergangenheit illustriert, braucht es für den moralischen

Bankrott der Güllener gar nicht ihren ökonomischen Bankrott. Im Gegenteil:

Bedenkt man die Vorgeschichte des Dramas, so wird der wirtschaftliche Ruin

nicht als Ursache, sondern als Folge des moralischen Ruins lesbar.10

Claire erweist sich als souverän, insofern sie Alfred Ill durch ihr Ange-

bot an die Güllener im Verlauf des Stücks zum homo sacer macht. Dürren-

matt selbst hat in seiner Anmerkung zum Stück geschrieben, Claire »sei nur

das, was sie ist, die reichste Frau der Welt, durch ihr Vermögen in der La-

ge, wie eine Heldin der griechischen Tragödie zu handeln, absolut, grausam,

wie Medea etwa. Sie kann es sich leisten.« (WA 5, 142) Die Souveränität der

alten Dame speist sich aus dem Machtmittel der Moderne: Geld. Indem sie

nun aber die Güllener als ihre Komplizen einsetzt, deckt sie außerdem die

Scheinheiligkeit der sonst herrschenden moralischen Ordnung auf. Dem Be-

such der alten Dame liegt so, wie zu zeigen ist, die Struktur eines doppelten

Ausnahmezustands zugrunde.

9 Benedikt Descourvières: DieWelt als Rätsel und die Bühne als Welt. Friedrich Dürren-

matts Komödien Der Besuch der alten Dame und Achterloo, in: Ders, Peter W. Marx, Ralf

Rättig (Hg.): Mein Drama findet nicht mehr statt. Deutschsprachige Theater-Texte im

20. Jahrhundert. Frankfurt a.M. u.a. 2006, S. 119-137, hier S. 126.

10 Nicht nur durch die Namen der Kinder »Hermine und Adolfine« (WA 5, 29) markiert,

handelt es sich beim Besuch der alten Dame auch um eine Reflexion der Verhältnisse im

»Nazi- und Nachkriegs-Deutschland«, womit Dürrenmatt zeigt, »aus welcher Mentali-

tät heraus dasGeschehen inGüllen stattfindet.«HansGraubner: TheologischeAspekte

in Friedrich Dürrenmatts »Der Besuch der alten Dame«, in: Ders., Eve Pormeister (Hg.):

Tradition und Moderne in der Literatur der Schweiz im 20. Jahrhundert. Beiträge zur

Internationalen Konferenz zur deutschsprachigen Literatur der Schweiz, 26.–27. Sep-

tember 2007. Tartu 2008, S. 105-133, hier S. 111 u. 110.

https://doi.org/10.14361/9783839460405 - am 14.02.2026, 08:23:31. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839460405
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


118 Der abwesende Souverän

Bankrott

Durch Claires Handeln in der jüngeren Vergangenheit ist die kleine Stadt

verfallen und verwahrlost. Die Bewohner beziehen »Arbeitslosenunterstüt-

zung« und gehen in die »Suppenanstalt« (WA 5, 14). Die öffentlichen »Kas-

sen sind leer. Kein Mensch bezahlt Steuern.« (WA 5, 16) Auch kulturell und

politisch ist die Stadt ruiniert: »Wir sind nicht arm, Madame, nur verges-

sen. Wir brauchen Kredit, Vertrauen, Aufträge, und unsere Wirtschaft, unse-

re Kultur blüht.« (WA 5, 89) Selbst dem Pfändungsbeamten ist die Lage der

Stadt rätselhaft: »Das Land floriert, und ausgerechnet Güllen mit der Platz-

an-der-Sonne-Hütte geht bankrott.« (WA 5, 16) Vor diesem Hintergrund ist

der Besuch der alten Dame die Verheißung einer Zuführung von erheblichem

Kapital. Ihre Spenden sind bereits verplant, bevor sie der Stadt angeboten

werden: Der Bürgermeister antizipiert schon einmal die Bewirtschaftung der

Platz-an-der-Sonne-Hütte: »Kommt die in Schwung, kommt alles in Schwung,

die Gemeinde, das Gymnasium, der öffentliche Wohlstand.« (WA 5, 33)

Dass das Geld nun an die Bedingung von Ills Tod geknüpft wird, ist ein

herber Rückschlag für die Güllener und scheint die Finanzhilfen durch die

Milliardärin in allzu weite Ferne zu rücken. Weil der alten Dame bereits al-

les gehört, läuft auch der Versuch der Güllener, ihr ein Geschäft anzubieten,

ins Leere, nämlich in die wichtigsten Einrichtungen und Gebäude der Stadt

zu investieren. Längst ließ sie »den Plunder aufkaufen durch [ihre] Agenten,

die Betriebe stillegen.« (WA 5, 90) So ist der Plan der Stadtbewohner, einen

möglichen Lynchmord an Alfred Ill durch einen Handel zu umgehen, »nicht

auszuführen. Ich kann die Platz-an-der-Sonne-Hütte nicht kaufen, weil sie

mir schon gehört.« (WA 5, 89) Den Stadtbewohnern stehen damit noch zwei

Optionen offen: Die rigorose Ablehnung des Geldes oder die Annahme des An-

gebots, das lediglich zu Beginn des Stücks völlig absurd erscheint und empört

zurückgewiesen wird. Die ›Lösung‹ bringt das Prinzip des auf Zeit spielen-

den finanziellen Kredits, das es den Einwohnern Güllens ermöglichen wird,

die je individuelle Schuld am Tod eines Mitmenschen zu umgehen und den-

noch an das in Aussicht gestellte Geld zu gelangen. Denn irgendwann wird

damit der Tod des Einen zum Wohle der hochverschuldeten Gemeinschaft

nötig erscheinen.

Die Stadtbewohner beginnen, einander für Dienstleistungen und Waren

Kredit zu geben – ob für teure Zigarren, Schokolade, Kognak, Schuhe,Wasch-

maschinen, Fernsehapparate oder auch für eine Kirchenglocke oder ein neu-

es Stadthaus. Aus eigener Kraft können sie die dadurch anfallenden Schulden

https://doi.org/10.14361/9783839460405 - am 14.02.2026, 08:23:31. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839460405
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


5. Lektüren II: Der Ausnahmefall 119

nicht begleichen. Vielmehr rechnen sie bereits mit dem Geld der alten Dame,

dessen Erwerb allerdings den Tod Alfred Ills voraussetzt: »Die Stadt macht

Schulden. Mit den Schulden steigt der Wohlstand. Mit dem Wohlstand die

Notwendigkeit, mich zu töten.« (WA 5, 65) Durch das Anschreiben-Lassen

wird aus dem Mord des Einzelnen die Tat aller, wie besonders die gelben

Schuhe, die nun alle tragen, zum Ausdruck bringen.11 Es handelt sich um

einen scheinbar automatisch ablaufenden Prozess, bei dem niemand in der

Stadt individuelle Verantwortung übernehmen muss, und so wird der Mord

zu einer denkbaren Perspektive.

Ausnahmezustand

Die alte Dame hat sowohl in ökonomischer als auch in politischer Hinsicht

den Ausnahmefall in Güllen eingeführt, wodurch sie zum Gesetz werden und

ihre finanzielle Macht entfalten kann. Insofern sie »über den Ausnahmezu-

stand entscheidet«12, erweist sie sich im Sinne Carl Schmitts als souverän,

worauf Patricia Käppeli hingewiesen hat: »Claire wird zur souveränen Figur,

die über den Ausnahmezustand herrscht und, um personale Gerechtigkeit zu

erreichen, auch Gewalt als legitimes Mittel ansieht.«13 Ihre souveräne Positi-

on zeigt sich, wie erwähnt, bereits daran, dass sie per Notbremse willkürlich

einen Zug in Güllen zum Stehen bringt, der dort eigentlich gar nicht hält.

Weitere Signale sind die willkürliche Gründung einer Institution, nämlich der

Stiftung zugunsten von Eisenbahnwitwen (WA 5, 23), oder das Verfügen über

die Presse: »Ich brauche die Presse fürs erste nicht in Güllen. Und später wird

sie schon kommen.« (WA 5, 24) Ihre Gatten sind austauschbare Marionetten,

über die sie nach Belieben verfügen kann und denen sie gar neue Namen gibt:

»The name-giving authority of Claire expresses her power over others, which

is based on her enormous wealth (and her worldliness), and contrasts with

her helplessness as a young pregnant victim ofmen and traditional society.«14

11 Vgl. Latha Tampi: Alle tragen neue Schuhe. Gesellschaftskritische Parallelen zwischen

Hermann Kants Okarina und Friedrich Dürrenmatts Besuch der alten Dame, in: Rethin-

king Europe. Yearbook Goethe Society of India 2005, S. 108-147, hier S. 121.

12 Carl Schmitt: Politische Theologie. Vier Kapitel zur Lehre von der Souveränität, 10. Aufl.

Berlin 2015, S. 13.

13 Patricia Käppeli: Politische Systeme bei Friedrich Dürrenmatt. Eine Analyse des essay-

istischen und dramatischen Werks. Köln, Weimar, Wien 2013, S. 163.

14 Russell E. Brown: Claire and theOby’s. Names in FriedrichDürrenmatt’s Besuch der alten

Dame, in: Ders.: Names in Modern German Literature. Essays on Character- and Place-

https://doi.org/10.14361/9783839460405 - am 14.02.2026, 08:23:31. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839460405
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


120 Der abwesende Souverän

Schließlich führt Claire auch – explizit gegen die Rechtslage – die Todesstrafe

in Güllen wieder ein:

Der Pfarrer verwirrt

Die Todesstrafe ist in unserem Lande abgeschafft, gnädige Frau.

Claire Zachanassian

Man wird sie vielleicht wieder einführen. (WA 5, 29)

Wenn Alfred Ill vorgibt, er »lebe in einer Hölle, seit du [Claire, M.R.] von

mir gegangen bist«, und damit vor allem seine ökonomische Lage beklagt, so

bringt Claire Zachanassianmit ihrer Antwort die wahren Verhältnisse auf den

Punkt: »Und ich bin die Hölle geworden.« (WA 5, 38) Die Welt, in der Ill und

die weiteren Güllener leben, gehört der alten Dame. Sie leben in ihrer Hölle.

Ganz explizit spricht Claire davon, eine eigene Ordnung zu etablieren: »mit

meiner Finanzkraft leistet man sich eine Weltordnung.« (WA 5, 91) Hat sie

Güllen durch den wirtschaftlichen Stillstand bewegungsunfähig gemacht, so

kann sie nun über die Handlungen der Menschen verfügen: »Nun bin ich da.

Nun stelle ich die Bedingung, diktiere das Geschäft.« (WA 5, 90) Es verwun-

dert nicht, dass Claire aufgrund dieser Machtposition, der frühneuzeitlichen

Vorstellung vom Souverän nicht unähnlich, in die Nähe Gottes gerückt wird.

Sie ist der Gott, der sich nicht entzieht:

Der Bürgermeister

Meine Herren, die Milliardärin ist unsere einzige Hoffnung.

Der Pfarrer

Außer Gott.

Der Bürgermeister

Außer Gott.

Der Lehrer

Aber der zahlt nicht.

Der Maler

Der hat uns vergessen. (WA 5, 18)

In der Forschung wurde das Stück mit dem theatrum mundi assoziiert: »In

dieser von ihr manipulierten und in diesem Sinne ›geschaffenen‹ Welt nimmt

Claire Zachanassian die Rolle Gottes sowie die des Spielleiters (die im thea-

Name Selection by Twentieth Century German Authors. Stuttgart 1991, S. 37-47, hier

S. 40.

https://doi.org/10.14361/9783839460405 - am 14.02.2026, 08:23:31. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839460405
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


5. Lektüren II: Der Ausnahmefall 121

trummundi die Welt innehat) ein.«15 Hingewiesen wurde auch auf die Tradi-

tion desDeus exmachina,wobei die alte Damenicht etwa »als ›höhereGewalt‹

die von den Menschen nicht mehr zu lösenden Verwicklungen glücklich be-

seitigt«, sondern »erst die ganzen Verwicklungen« initiiert und dafür sorgt,

»daß sie ein tragisches Ende nehmen.«16 Wenn Dürrenmatt in Abschied vom

Theater über seine Figuren Frau von Zimsen (Achterloo), Mathilde von Zahnd

(Die Physiker) sowie den Großen Alten (Durcheinandertal) sagt, »[s]ie alle neh-

men in meinem Welttheater die Stelle Gottes ein, und das, weil ich mir Gott

nicht mehr vorstellen kann, und stelle ich ihn mir vor, wird daraus eine Frau

von Zimsen oder der Große Alte eben« (WA 18, 586), so ist in diese Reihe auch

Claire Zachanassian aufzunehmen.Metadramatisch betrachtet nimmt sie die

Rolle der Regisseurin ein, die dasTheaterspiel während der Aufführung selbst

gestaltet. Nicht umsonst kann sie vom Balkon aus, »von erhöhtem Standort

die folgerichtige Entwicklung der von ihr in Szene gesetzten Handlung«17

überblicken. Mit der alten Dame hat Dürrenmatt eine übermächtige Figur

geschaffen, deren Platz im politischen Sinne der Souverän, im metaphysi-

schen Sinne Gott und imTheater der Regisseur einnimmt. Sie alle stehen für

eine Position, an welche die Etablierung einer Ordnung, die Erzeugung einer

ganzen Welt geknüpft ist.

Die alte Dame ist bestrebt, so formuliert Pilipowicz, »ihre eigene Ordnung

durchzusetzen und die moralische Beschaffenheit ihrer Mitbürger umzuge-

stalten«.18 Eine ›Umgestaltung‹ ist hier jedoch gar nicht nötig: Die Verkom-

menheit der Stadtbewohner hat sich bereits in der Vergangenheit gezeigt,

nur kann Claire durch ihr Finanzmonopol diese Eigenschaften nun für ihre

eigenen Ziele einsetzen. Wenn es weiter heißt, Claire strebe nach einer »die

Regel ersetzende Ausnahme, wodurch das Gute an den Rand der Werte ver-

15 August Obermayer: Dürrenmatts Besuch der alten Dame als theatrum mundi, in: Wal-

ter Veit (Hg.): Antipodische Aufklärungen/Antipodean Enlightenments. Festschrift für

Leslie Bodi. Frankfurt a.M., Bern, New York 1987, S. 323-332, hier S. 327.

16 Jan Knopf: Friedrich Dürrenmatt: Der Besuch der alten Dame. Die fünfziger Jahre und

ihre Auswüchse, in: Dramen des 20. Jahrhunderts. Bd. 2. Stuttgart 1996, S. 71-91, hier

S. 77.

17 Obermayer: Dürrenmatts Besuch der alten Dame als theatrummundi, S. 328.

18 Andrzej Pilipowicz: Die Transfusionen des Geistes. Die Rache in Titus Andronicus von

William Shakespeare und in Der Besuch der alten Dame von Friedrich Dürrenmatt, in:

Edward Białek,Magdalena Bieniasz, Eugeniusz Tomiczek (Hg.): Teksty ofiarowane Pro-

fesorowi Feliksowi Przybylakowi. Wrocław 2009, S. 139-164, hier S. 144.

https://doi.org/10.14361/9783839460405 - am 14.02.2026, 08:23:31. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839460405
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


122 Der abwesende Souverän

drängt und das Schlechte potenziert wird«19, so ist derHinweis auf Ausnahme

und Regel im Rahmen des Souveränitätsdiskurses zwar von Bedeutung, doch

mutet die Rede vom Guten und Schlechten angesichts der Güllener Verhält-

nisse recht euphemistisch an. Käuflichkeit und Mitleidlosigkeit sind immer

schon Eigenschaften der Güllener Stadtgemeinschaft, das wird durch Claires

Schicksal klar – sie können nicht einfach der Ausnahme innerhalb einer Ord-

nung zugerechnet werden, die grundsätzlich zu Gutem oder Schlechtem in

der Lage wäre. Schon vor Claires Angebot zeigt sich die Perfidie der Gülle-

ner, wenn sie sich gleich ein weiteres Mal an ihr bereichern wollen: »Die Za-

chanassian soll mit ihren Millionen herausrücken« (WA 5, 19), »Ill hat sie im

Sack.Wildkätzchen, Zauberhexchen hat er sie genannt, Millionen wird er aus

ihr schöpfen.« (WA 5, 33) Auch als sie verstoßen wurde, ging es um Bereiche-

rung: Die falschen Zeugen, die aussagten, Claire geschwängert zu haben, und

von ihr als Strafe »kastriert und geblendet« (WA 5, 48) wurden, waren von Ill

mit Schnaps bestochen worden. »Einwohner grinsten [ihr] nach«, als sie das

»Städtchen verließ, im Matrosenanzug, mit roten Zöpfen, hochschwanger«

(WA 5, 90).

Homo sacer

Auch der Umgang der Güllener mit ihrem Mitbürger Alfred Ill steht im Zei-

chen einer moralischen Verkommenheit, die nicht von Claire erzeugt, son-

dern lediglich sichtbar gemacht und für ihre eigenen Zwecke eingesetzt wird.

Auf seine Position als Sündenbock, dessen Ausschluss und Opferung gemein-

schaftsstiftende Funktion hat (doch vor allem »die archaischen Grundlagen

moderner Gesellschaft bloß[]legt«20), wurde in der Forschung hingewiesen.

Nimmt man die Figur hingegen unter dem Souveränitätsparadigma in den

Blick, so ist Alfred Ill in der bereits erläuterten Terminologie Giorgio Agam-

bens (s. Kapitel 2.4.) zunächst einmal der homo sacer, das heißt »menschliches

Leben«, das »unter den souveränen Bann fällt«, sich also dadurch auszeich-

19 Ebd.

20 Wolfgang Braungart: Ills Krankheit, Ills Opfer. Einige Thesen zu Friedrich Dürrenmatts

Der Besuch der alten Dame (1956) im Ausgang von René Girards Theorie des Sünden-

bocks, in: Reinhard Düßel, Geert Edel, Ulrich Schödlbauer (Hg.): Die Macht der Diffe-

renzen. Beiträge zur Hermeneutik der Kultur. Redaktion: Renate Solbach. Heidelberg

2001, S. 213-224, hier S. 224.

https://doi.org/10.14361/9783839460405 - am 14.02.2026, 08:23:31. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839460405
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


5. Lektüren II: Der Ausnahmefall 123

net, dass es »getötet, aber nicht geopfert werden kann«.21 Diese »Produktion

des nackten Lebens ist«, so Agamben, »die ursprüngliche Leistung der Sou-

veränität.«22 Alfred Ill befindet sich in einer solchen ›vogelfreien‹ Situation,

in der er getötet werden kann, ohne dass ein Mord begangen wird.23 Zeichen

für diese Existenz unter dem Bann ist der Panther, den Ill nicht nur als Spitz-

namen trägt (WA 5, 26), sondern der als Tier gejagt und erlegt wird (WA 5, 76)

und somit als Vorbote von Ills eigenem Schicksal erscheint: »Der Werwolf,

der sich im kollektiven Unbewußten als hybrides Monster, das, halb Mensch,

halb Tier, halb in der Stadt und halb in der Wildnis lebt, niederschlagen soll-

te, ist also ursprünglich die Figur dessen, der aus der Gemeinschaft verbannt

worden ist.«24 Nicht umsonst klagt Ill: »Sie jagen mich wie ein wildes Tier.«

(WA 5, 74)

Zwar scheint es, als würde Alfred Ill doch in einem gewissen Sinne ›geop-

fert‹ werden. Allerdings sieht die funktionale Betrachtung der vermeintlichen

Erneuerung der Gemeinschaft durch das Opfer zu sehr von der altenDame als

Motor des Ganzen ab. Von Bedeutung ist gerade die Umdeutung des souverä-

nen Zugriffs, der absoluten Willkür, die Claire in Bezug auf Ill ausübt, in die

Strafe für ein Verbrechen, die das gerechte Gemeinwesen in Güllen begrün-

de, und schließlich, durch den Schlusschor markiert, in ein dargebrachtes

Opfer.25 Diese Umdeutung wird von den Einwohnern Güllens völlig scham-

los vorgenommen und verdeckt den einfachen Tauschcharakter der Rechnung

›Mord gegen Milliarde‹, der für sie eigentlich maßgeblich ist.

Keineswegs also steht die Ausnahme, die Claire in der Kleinstadt einführt,

völlig jenseits der ›ordentlichen Verhältnisse‹. Vielmehr macht sie als ein Aus-

nahmezustand auf zweiter Stufe erst sichtbar, was regelmäßig in Güllen be-

21 Giorgio Agamben: Homo sacer. Die souveräneMacht und das nackte Leben. Übers. von

Hubert Thüring. Frankfurt a.M. 2002, S. 93.

22 Ebd.

23 Vgl. ebd.

24 Ebd., S. 115.

25 Nach Girard setzt der Opfervorgang »eine gewisse Verkennung voraus. Die Gläubigen

kennen die von der Gewalt gespielte Rolle nicht und dürfen sie auch nicht kennen.«

René Girard: Das Heilige und die Gewalt. Übers. von ElisabethMainberger-Ruh. Frank-

furt a.M. 1992, S. 17. Auch die Güllener verkennen die eigentliche Natur ihrer Tat. Deu-

tet der Lehrer sie als Verwandlung »unser[es] Gemeinwesen[s] in ein gerechtes« (WA

5, 121), so ist sie doch eigentlich nur möglich, weil die Gerechtigkeit aus Güllen gerade

verschwunden ist. In dieser permanenten Umdeutung liegt das satirische Substrat der

tragischen Komödie.

https://doi.org/10.14361/9783839460405 - am 14.02.2026, 08:23:31. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839460405
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


124 Der abwesende Souverän

stimmend ist.26 Dürrenmatts groteske Darstellung, seine übersteigerte Ver-

suchsanordnung, dient gerade dazu, »herrschende Machtstrukturen zu ent-

larven, die im Netz des gegebenen ökonomischen und institutionellen Sys-

tems produziert werden.«27 Ungerecht, falsch und rechtlos ist bereits der

Normalzustand.

Ohnmacht

Claire verfolgt die Strategie einer Umlenkung der destruktiven Energie der

Gemeinschaft. Was ihr widerfahren ist – der Ausschluss aus der Gemein-

schaft und der Verrat durch die sich bereichernden Nachbarn –, das soll

nun Alfred Ill geschehen.28 Angesichts der in der Vorgeschichte verübten Tat

und ihrer Folgen – Claire verliert ihr Kind und wird zur Prostituierten – ver-

wundert die Sicherheit ein wenig, mit der die Forschung die Schwere seines

Verbrechens einschätzt und mit seiner Strafe ins Verhältnis setzt: Das Opfer

Ills stehe »in keinem vernünftigen Verhältnis zu seiner Schuld«29; »Ills Ver-

urteilung zum Tode, als Strafe für seinen Rufmord und seine Anstiftung zu

Meineid vor 45 Jahren, erscheint unverhältnismässig hart.«30 Zwar zeigt Dür-

renmatt hier selbstverständlich einen Strafexzess, der von einem absoluten

Gerechtigkeitsbegriff ausgeht, doch darf das Geschehen im Besuch der alten

Dame insgesamt nicht realistisch missverstanden werden. Die Übertreibung

in der unwahrscheinlichen Situation und der übermächtigen Figur ist ja

gerade ein poetisches Mittel Dürrenmatts, um die wirklichen Verhältnisse

sichtbar zu machen.

26 »Befindet sich Ill also in dem ursprünglichen Prozeß um die Vaterschaftsklage auf-

grund einer finanziell stärkeren Position und des Wissens um die Käuflichkeit sei-

ner Mitbürger im Vorteil, so gilt das gleiche für Claire 45 Jahre später.« Carlotta von

Maltzan: Bemerkungen zur Macht in Dürrenmatts Der Besuch der alten Dame, in: Acta

Germanica. Jahrbuch des Germanistenverbandes im südlichen Afrika 19 (1988), S. 123-

134, hier S. 127.

27 Ebd.

28 »Ill hatte sich im ursprünglichen Prozeß der Vaterschaftsklage auf die Bestechlichkeit

seiner Mitbürger verlassen und damit Claire alias Kläri Wäscher in eine Außenseiter-

position gedrängt; das gleiche trifft nun unter umgekehrten Vorzeichen auf ihn zu.«

Ebd., S. 126.

29 Rolf Müller: Komödie im Atomzeitalter. Gestaltung und Funktion des Komischen bei

Friedrich Dürrenmatt. Frankfurt a.M. u.a. 1988, S. 117.

30 Käppeli: Politische Systeme bei Friedrich Dürrenmatt, S. 179.

https://doi.org/10.14361/9783839460405 - am 14.02.2026, 08:23:31. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839460405
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


5. Lektüren II: Der Ausnahmefall 125

Diese betreffen allererst die Institutionen, Kirche, Schule, Politik und

Presse, die allesamt von Claires Auftritt profitieren und an der Umdeutung

des Mordes in ein Opfer (»damit unsere Seelen nicht Schaden erleiden […]

und unsere heiligsten Güter«, WA 5, 125 u. 126) mitwirken. Nach Peter

von Matt erscheinen bei Dürrenmatt »die gesellschaftlichen Normen und

Ordnungssysteme stets so plakativ, so schematisch«, weil sie »eben auch in

Wahrheit artifiziell, […] illusionär« sind, »was ihr Heil und ihre Nützlichkeit

betrifft.« Das gilt ebenso für »das System der Justiz im liberalen Staat und

ihr[en] Gerechtigkeitsbegriff«, wie von Matt auch mit Blick auf den Besuch

der alten Dame festhält: »Es gehörte zu den zentralen Lebensleidenschaften

Dürrenmatts, der falschen Gerechtigkeit unserer offiziellen Justiz eine andere

Gerechtigkeit gegenüberzustellen. Nicht als Institution, sondern als plötzlich

aufflammendes und wieder verlöschendes mythisches Ereignis.«31

Bei Dürrenmatt kann sich die ausgestoßene Einzelne gegenüber der

Gruppe, die sie verstoßen hatte, zur Wehr setzen. Die Struktur der Aus-

schließung wird wiederholt, nur befindet sich diesmal die alte Dame in der

souveränen Position. Die Herstellung von Gerechtigkeit ist auf finanzielles

Kapital angewiesen, das es erlaubt, die soziale Dynamik im eigenen Interesse

zu nutzen. Alfred Ill ist also nicht der Einzige, gegen den sich Claires Rache

richtet, auch wenn er der Einzige ist, der ihr zum Opfer fällt. Angriffspunkt

ist vielmehr die gesamte Stadtgemeinschaft, die an Ill wiederholen soll, was

sie an Claire verübt hatte, um so ein weiteres Mal schuldig zu werden. Claire

benutzt die korrupte Gemeinschaft zum einen als ein Mittel, so wie Ill, der

zwei Güllener bestochen hatte, um für ihn zu lügen. Zum anderen sind die

Stadtbewohner aber auch selbst Ziel der Vergeltung, indem die alte Dame sie

dazu bringt, einen aus ihrer Mitte zu lynchen und im Wohlstand zwar, doch

verblendet und einem drohenden Schicksal ausgesetzt, weiterzuleben.

Das zeigt sich auch, wenn sich Alfred Ill, der seine Angst überwunden

und den über ihn verhängten Tod akzeptiert hat, weigert, Selbstmord zu be-

gehen und damit den anderen den Gewaltakt gegen ihn abzunehmen: »Gott

gebe, daß ihr vor eurem Urteil besteht. Ihr könnt mich töten, ich klage nicht,

protestiere nicht, wehre mich nicht, aber euer Handeln kann ich euch nicht

31 Peter vonMatt: Der Liberale, der Konservative und das Dynamit. Zur politischen Diffe-

renz zwischenMax Frisch und Friedrich Dürrenmatt, in: Elio Pellin, UlrichWeber (Hg.):

»Wir stehen da, gefesselte Betrachter«. Theater und Gesellschaft. Göttingen, Zürich

2010, S. 69-85, hier S. 80.

https://doi.org/10.14361/9783839460405 - am 14.02.2026, 08:23:31. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839460405
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


126 Der abwesende Souverän

abnehmen.« (WA 5, 109) Als der Bürgermeister droht: »Wenn Sie reden wol-

len,müssenwir das Ganze eben ohne Gemeindeversammlungmachen«, zeigt

sich Ill »froh, eine offene Drohung zu hören«, und erhält als Antwort eine Ver-

kehrung der Tatsachen: Der Ausgeschlossene und vomTod Bedrohte wird nun

selbst zur Gefahr erklärt, die eine präventive Tat erfordert: »Ich drohe Ihnen

nicht, Ill, Sie drohen uns. Wenn Sie reden, müssen wir dann eben auch han-

deln. Vorher.« (WA 5, 107) Selten klar sieht der Lehrer das Unheil voraus, das

dem kollektiv schuldig gewordenen Güllen blüht: »Noch weiß ich, daß auch

zu uns einmal eine alte Dame kommen wird, eines Tages, und daß dann mit

uns geschehen wird, was nun mit Ihnen geschieht, doch bald, in wenigen

Stunden vielleicht, werde ich es nicht mehr wissen.« (WA 5, 103)

In der wirklichen Welt kommt keine alte Dame. Claire Zachanassian

ist mit ihrer überbordenden finanziellen Potenz und ihrer unwirklichen

Prothesen-Existenz32 betont im Reich der Fiktion verortet.33 Der von ihr

eingeführte Ausnahmezustand weist lediglich auf den eigentlichen Ausnah-

mezustand hin, in dem keine Institution zuständig und niemand schuldig

ist. Ihre inszenierte Souveränität bringt in Umkehrung bloß die üblicherwei-

se in der Realität herrschende Ohnmacht des Einzelnen zum Ausdruck sowie

die Erfahrung, der unsittlichen menschlichen Gemeinschaft ausgeliefert zu

sein.

32 »Die Irrealität der Figur und den konstruktiven ›Als-ob‹-Charakter dieses Weltgerichts

hat Dürrenmatt u.a. durch ihre Prothesenhaftigkeit unterstrichen.« Ulrich Weber: Er-

innerung undVariation.MondfinsternisundDerBesuch der altenDame in textgenetischer

Sicht, in: Peter Rusterholz, IrmgardWirtz (Hg.): Die Verwandlung der »Stoffe« als Stoff

der Verwandlung. Friedrich Dürrenmatts Spätwerk. Berlin 2000, S. 179-195, hier S. 189.

»Claire ist ganz und gar ›montiert‹, ist Allegorie derWelt, eine Kunst-Figur«, Braungart:

Ills Krankheit, Ills Opfer, S. 223.

33 Es handelt sich um den »Versuch, der Ungestalt der Wirklichkeit durch den Entwurf

fiktionaler Gegenwelten eine Gestalt zu geben«, Franz-Josef Payrhuber: »Die Gerech-

tigkeit läßt sich nur noch durch ein Verbrechen wiederherstellen.« Anmerkungen zu

Friedrich Dürrenmatts Besuch der alten Dame, in: Günter Lange (Hg.): Lese-Erlebnisse

und Literatur-Erfahrungen. Annäherungen an literarische Werke von Luther bis En-

zensberger. Festschrift für Kurt Franz zum 60. Geburtstag. Unter Mitarbeit von Bern-

hard Meier. Baltmannsweiler 2001, S. 308-323, hier S. 310.

https://doi.org/10.14361/9783839460405 - am 14.02.2026, 08:23:31. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839460405
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


5. Lektüren II: Der Ausnahmefall 127

5.2 Die Panne

Die Struktur des doppelten Ausnahmezustands prägt auch Dürrenmatts fast

gleichzeitig mit dem Besuch der alten Dame erscheinende Novelle Die Panne

(1956). Alfred Ill findet hier im Handlungsreisenden Alfredo Traps einen auf-

fälligen Namensvetter.Die Panne ist als Hörspiel, Erzählung, Fernsehspiel und

spät auch als Komödie (1979) erschienen. Es ist umstritten, ob die Erzähl- oder

die Hörspielfassung, deren Schlüsse sich drastisch unterscheiden, zuerst ent-

standen ist.34 Grundlage der folgenden Analyse ist die Erzählung. Die Hör-

spielfassung wird lediglich herangezogen, wenn es gilt, das Verhältnis der

beiden verschiedenen Schlüsse in den Blick zu nehmen. Diese Entscheidung

liegt nicht nur darin begründet, dass der Erzählung eine theoretische Reflexi-

on vorangestellt ist, die hier besondere Berücksichtigung finden soll, sondern

auch darin, dass die Schlusswendung und die eindrücklichereDarstellung des

Festgelages in der Erzählvariante für das Souveränitätsparadigma von Bedeu-

tung sind.

Eine noch mögliche Geschichte

Die Novelle wird im Untertitel als eine »noch mögliche Geschichte« angekün-

digt. Was darunter zu verstehen ist, wird im programmatischen ersten Teil

erläutert, der wie eine Fortsetzung oder Spezifizierung der kurz zuvor pu-

blizierten Theaterprobleme erscheint. Der zweite Teil – die eigentliche Erzäh-

lung – dient dann als ein veranschaulichendes Exemplum für die einführen-

de Programmatik. Zu Beginn des Traktats, der poetologische und politische

Fragestellungen verbindet, kritisiert ein Ich, dessen Positionen sich mühelos

34 Dass die Hörspielfassung früher entstanden ist, meinen u.a. Hans Mayer: Die Panne

(1963), in: Ders.: Frisch und Dürrenmatt. Frankfurt a.M. 1992, S. 41-55, hier S. 48; Ger-

hardP. Knapp: FriedrichDürrenmatt. 2., überarb. und erw.Aufl. Stuttgart,Weimar 1993,

S. 51. Vom früheren Entstehen der Erzählung gehen aus u.a.: Peter Spycher: Friedrich

Dürrenmatt. Das erzählerische Werk. Frauenfeld, Stuttgart 1972, S. 269; Peter Rüedi:

Dürrenmatt oder Die Ahnung vom Ganzen. Biographie. Zürich 2011, S. 557. Dass beide

Fassungen gleichzeitig geschrieben wurden, meinen Bodo Pieroth: Recht und Litera-

tur. Von Friedrich Schiller bis Martin Walser. München 2015, S. 275; Susanne Lorenz:

In Vino Veritas? Kulturleistung und Kontrollverlust im Spiegel des Festmahls in Dür-

renmatts ErzählungDie Panne, in: Dragoş Carasevici, Alexandra Chiriac (Hg.): Friedrich

Dürrenmatt. Rezeption im Lichte der Interdisziplinarität. Konstanz, Iaşi 2016, S. 89-99,

hier S. 89.

https://doi.org/10.14361/9783839460405 - am 14.02.2026, 08:23:31. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839460405
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


128 Der abwesende Souverän

dem Autor Dürrenmatt zuordnen lassen und ihm daher im Folgenden auch in

Rechnung gestellt werden, die Tendenz der zeitgenössischen Literatur, ledig-

lich »von sich«, möglichst »wahrhaftig« zu erzählen. Dieser Tendenz, »Seele«,

»Geständnisse«, vermeintliche »Wahrhaftigkeit«, »Unterhaltung« zu liefern,

will Dürrenmatt nicht folgen. Er will hingegen

diskret zurücktreten, das Private höflich wahren, den Stoff vor sich wie ein

Bildhauer sein Material, an ihm arbeitend und an ihm sich entwickelnd und

als eine Art Klassiker versuchen, nicht gleich zu verzweifeln, wenn auch der

bare Unsinn kaum zu leugnen ist, der überall zum Vorschein kommt, dann

wird Schreiben schwieriger und einsamer, auch sinnloser (WA 21, 37).

Sein Anspruch ist es, etwas Allgemeines zu behandeln: Stoffe. Dürrenmatt be-

schreibt ein durchaus klassisches Programm, eine Literatur, die objektiviert

und die einen überzeitlichen Charakter hat, also über »die Forderungen des

Tags« hinausgeht (WA 21, 37). Eine solche Darstellung jenseits der narzissti-

schen Selbstthematisierung ist jedoch nicht ohne weiteres möglich: Es steige

die »Ahnung […] auf, es gebe nichtsmehr zu erzählen« (WA 21, 38). Den Grund

dafür findet Dürrenmatt im allgemeinenWeltzustand, den vielleicht noch die

Naturwissenschaften zu beschreiben imstande sind, nicht aber die Literatur:

[V]ielleicht sind einige Sätze noch möglich, sonst aber Schwenkung in die

Biologie, um der Explosion der Menschheit, den vorrückenden Milliarden,

den unablässig liefernden Gebärmüttern wenigstens gedanklich beizukom-

men, oder in die Physik, in die Astronomie, sich ordnungshalber über das

Gerüst Rechenschaft abzulegen, in welchem wir pendeln. (WA 21, 38)

Daneben gebe es lediglich die Sorgen des Alltags, »Erschütterungen durch

private Ereignisse, doch ohne Zusammenhang mit demWeltganzen« (WA 21,

38). Nicht mehr darstellbar ist vor diesem Hintergrund der tragische Kampf

eines Helden um Souveränität: »Das Schicksal hat die Bühne verlassen, auf

der gespielt wird, um hinter den Kulissen zu lauern, außerhalb der gültigen

Dramaturgie, im Vordergrund wird alles zum Unfall, die Krankheiten, die

Krisen.« (WA 21, 39) ZwischenNaturwissenschaft einerseits und der Illustrier-

ten andererseits gibt es also nichts mehr zu erzählen. Der programmatische

Rahmen der Erzählung fragt, welche Geschichte in einer sinnlosen, ungeord-

netenWelt des Unfalls und – so kann gesagt werden – in einer gottlosenWelt

noch möglich ist:

https://doi.org/10.14361/9783839460405 - am 14.02.2026, 08:23:31. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839460405
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


5. Lektüren II: Der Ausnahmefall 129

Weltuntergang aus technischem Kurzschluß, Fehlschaltung. So droht kein

Gott mehr, keine Gerechtigkeit, kein Fatum wie in der fünften Symphonie,

sondern Verkehrsunfälle, Deichbrüche infolge Fehlkonstruktion, Explosion

einer Atombombenfabrik, hervorgerufen durch einen zerstreuten Laboran-

ten, falsch eingestellte Brutmaschinen. (WA 21, 39)

Bei der Panne – der folgenden Erzählung – handelt es sich dem Untertitel und

der programmatischen Vorrede gemäß um eine solche »noch mögliche Ge-

schichte«. Der Welt der Zufälle und Unfälle wird mit dem Einfall einer Ge-

schichte von der Panne beigekommen. Sie ist die poetologische Konsequenz

der zeitgeschichtlichen Diagnose:

In diese Welt der Pannen führt unser Weg, an dessen staubigem Rande […]

sich noch einigemögliche Geschichten ergeben, indem aus einemDutzend-

gesicht dieMenschheit blickt, Pech sich ohne Absicht ins Allgemeine weitet,

Gericht und Gerechtigkeit sichtbar werden, vielleicht auch Gnade, zufällig

aufgefangen, widergespiegelt vomMonokel eines Betrunkenen. (WA 21, 39)

Noch sind einige Geschichten möglich – allerdings nur solche, in denen sich

Allgemeines in Pannen zeigt, sich Gerechtigkeit zufällig ereignet. Ein allge-

meines Gesetz, dem die Menschen unterworfen sind und dem sie bei Miss-

achtung wie in der Tragödie zum Opfer fallen, gibt es nicht mehr. Wenn die

Gerechtigkeit und Gott als ihr Garant die Bühne verlassen haben, wird alles

zum Unfall – oder zum Spiel.

Die Panne

Die sich anschließende Erzählung steht zur vorangehenden Programmatik

im Verhältnis einer veranschaulichenden narratio.35 Sie handelt von Alfre-

do Traps, einem Handelsreisenden in der Textilbranche, wobei nicht nur der

Nachname die Falle (engl. trap) anspielt, sondern das Textgewebe auch die

Spinnfäden, die sich im Verlauf der Geschichte um ihn schlingen werden.

Traps ist, wie festgestellt worden ist, »moralisch etwas unordentlich«.36 Nach

einer Autopanne, die eine Reparatur bis zum nächsten Morgen nötig macht,

fährt der notorische Fremdgeher nicht mit dem Zug nach Hause, sondern

35 Hans Mayer führt diese Grundstruktur mit der »geometrische[n] Form« eng, »nach

demVorbild, das Spinoza in seiner ›Ethik‹ gegeben hatte. Voraussetzung, Behauptung,

Beweis.« Mayer: Die Panne, S. 52.

36 Spycher: Friedrich Dürrenmatt, S. 235.

https://doi.org/10.14361/9783839460405 - am 14.02.2026, 08:23:31. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839460405
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


130 Der abwesende Souverän

bleibt auf der Suche nach einem erotischen Abenteuer in demDorf, an dessen

Rand sich die Werkstatt befindet: »Noch war es möglich, mit der Bahn heim-

zukehren, doch lockte ihn die Hoffnung, irgendein Abenteuer zu erleben, gab

es doch manchmal in den Dörfern Mädchen, wie in Großbiestringen neulich,

die Textilreisende zu schätzen wußten.« (WA 21, 41) Traps meldet sich nicht

einmal zuhause, um anzugeben, dass er gestrandet ist. Es wird klar, dass die

durch die Panne hervorgerufene Situation für den Handelsreisenden und sei-

ne Familie keine Seltenheit ist, sondern eine Alltagserfahrung.

Dann tauchten Erinnerungen auf. Alltägliches, Unordentliches, ein geplan-

ter Ehebruch im Hotel ›Touring‹, die Frage, ob seinem Jüngsten (den er am

meisten liebte) eine elektrische Eisenbahn zu kaufen sei, die Höflichkeit

und eigentlich die Pflicht, seiner Frau zu telephonieren, Nachricht von

seinem ungewollten Aufenthalt zu geben. Doch unterließ er es. Wie schon

oft. Sie war daran gewöhnt und würde ihm außerdem auch nicht glauben.

(WA 21, 43)

Da die Plätze in den Gasthöfen belegt sind, wird Traps »nach einer Villa ge-

wiesen, wo hin und wieder Leute aufgenommen würden.« (WA 21, 41) Dort

wird er von seinem Gastgeber zum Abendessen und zum Herrenabend mit

einigen greisen Herren eingeladen. Zum Zeitvertreib spielen bei solchem An-

lass die Alten, bei denen es sich um pensionierte Juristen handelt, ihre vor-

maligen Berufe durch, nämlich Richter (Traps’ Gastgeber), Verteidiger (Herr

Kummer) und Staatsanwalt (Herr Zorn). Sie führen historische Prozesse, aber

auch Prozesse »am lebenden Material« (WA 21, 46). Schweigend anwesend ist

der ehemalige Henker Pilet. Traps erklärt sich bereit, die unbesetzte Rolle

des Angeklagten einzunehmen, womit »der Stoff des Spiels« nun »seine ei-

gene Lebenswirklichkeit« ist.37 Auf die Frage, welches Verbrechen ihm denn

zur Last gelegt werde, antwortet der ehemalige Staatsanwalt, dies sei ein »un-

wichtiger Punkt […], ein Verbrechen lasse sich immer finden.« (WA 21, 47) Die

Erwiderung, der Angeklagte sei ohne Verbrechen und behauptet, unschuldig

zu sein, quittiert der Staatsanwalt mit denWorten: »Müssen wir untersuchen

[…].Was es nicht geben kann, gibt es nicht.« (WA 21, 51) Die Juristen beginnen

nun, ihrem Besucher ein ›Verbrechen‹ nachzuweisen, von dem sie und auch

Traps selbst noch gar nichts wissen.

Dabei wird es sich um die mehr oder weniger aktive Beförderung eines

Herzinfarkts seines Vorgesetzten Gygax durch eine Affäre mit dessen Ehe-

37 Ebd., S. 241.

https://doi.org/10.14361/9783839460405 - am 14.02.2026, 08:23:31. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839460405
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


5. Lektüren II: Der Ausnahmefall 131

frau handeln – also eigentlich eines Un- beziehungsweise Anfalls. Im Verlauf

der inszenierten Gerichtsverhandlung wird dies als ein Mord gedeutet, den

Traps aus Karrieregründen begangen habe. Hinter diesem Einfall Dürren-

matts, einen Angeklagten vorzuführen, dessen Verbrechen erst noch heraus-

zufinden ist, scheint zunächst die Idee zu stehen, dass jeder auf irgendeine

Weise schuldig ist – gesetzt es gebe noch so etwas wie ein gültiges Schuldkon-

zept. Um diesen Zusammenhang darzustellen, braucht es das Spiel als eine

Gegenwelt: Sie zeigt die Unvereinbarkeit von menschlichen Beziehungen in

der modernen (Arbeits-)Welt mit dem Schuld- oder Sündenbegriff. Allerdings

wird die ›Panne‹ – der Herzinfarkt – erst im Nachhinein in eine Geschich-

te überführt. Traps, so formuliert es Spycher, »gesteht sich eigentlich nicht

jetzt ein, daß er damalsGygax einem raffinierten Plan gemäß ermordete, son-

dern er deutet jetzt eher sein damaliges Handeln hinterher so, weil er darin, mit

Recht, eine Selbsterhöhung erblickt«.38 Es handelt sich nicht um die Rekon-

struktion eines objektiven Sachverhalts, sondern um die Konstruktion einer

subjektiven Version des Vergangenen.

Ausnahme-Fall

Betrachtet man die Erzählung unter Rückgriff auf das Souveränitätsparadig-

ma, so lässt sich darin der Entwurf eines doppelten Ausnahmezustands ent-

decken: Der erste Ausnahmezustand ist zum gesellschaftlichen Normalzu-

stand geworden; er zeichnet sich also nicht durch die Abweichung vomAlltäg-

lichen aus, sondern das Alltägliche selbst ist lesbar als Zustand der aufgehobe-

nen Ordnung. Dies betrifft sowohl die zur Regel gewordenen außerehelichen

Kontakte des Textilfachmanns als auch die Methoden, auf der Karriereleiter

aufzusteigen. Die Konkurrenz in der modernen Wirtschaft wird als ein Na-

turzustand auf zweiter Stufe gezeichnet, in dem jeder gegen jeden kämpft,

um voranzukommen. Dass es sich dabei um den Normalzustand handelt,

zeigt sich darin, dass Traps selbst alle Bestandteile der Anklage einbringt:

Er verrät sich bereits im Erzählen seiner Biographie, ist stolz auf seine Affä-

ren und seine Karriere und muss seine ›moralische Unordentlichkeit‹ nicht

einmal verstecken. Sichtbar wird dieser erste Ausnahmezustand auch darin,

dass der Staatsanwalt nicht nur von der These ausgeht, »daß ein Verbrechen

hinter jedem Vorgang, hinter jeder Person lauern könne« (WA 21, 73), sondern

dass diese sich in Bezug auf Traps recht bald zu bestätigen scheint. AuchHans

38 Ebd., S. 243.

https://doi.org/10.14361/9783839460405 - am 14.02.2026, 08:23:31. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839460405
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


132 Der abwesende Souverän

Mayer sieht in Traps’ Rücksichtslosigkeit keine Besonderheit, wenn er meint,

dass dieser »nicht bloß so handelte, wie es den Maximen einer allgemeinen

Geschäftsgesetzlichkeit entsprach, sondern bei seiner Karriere auch so vor-

ging, daßman ihn als vorbildhaft tüchtig beim Ausnutzen einer jeden Chance

bezeichnen könnte.«39

Der zweite Ausnahmefall – der Einfall –, der in den alltäglichen Ausnah-

mezustand hineinbricht und diesen allererst sichtbarmacht, ist das Festessen

und das Spiel, das die drei Juristen veranstalten. »Gerechtigkeit als verbind-

liches, vorherrschendes Prinzip existiert nicht mehr in der Welt des Alfredo

Traps. Sie kann sich bestenfalls im schrulligen Ritual der alten Männer ma-

nifestieren, und dort nur als bizarrer Ausnahmefall.«40 Es ist dies die typi-

sche Methode Dürrenmatts, einen unwahrscheinlichen, grotesken Zustand

zu zeichnen, von dem aus die Strukturen der Alltagswelt beobachtbar wer-

den. Erst in diesem Gegen-Zustand kann Traps seine Taten als ein vermeint-

liches Verbrechen erkennen. Die Alten repräsentieren eine Welt, in der es

noch Schuld und Gerechtigkeit gab, wobei dieseWelt nun im Spiel aufgesucht

werden muss. Es ist die Welt gleichsam alttestamentarischer Gerechtigkeit,

die der modernen Welt entgegengesetzt wird und die sich »vom unnötigen

Wust der Formeln, Protokolle, Schreibereien, Gesetze und was sonst noch für

Kram unsere Gerichtssäle belastet, befreit. Wir richten ohne Rücksicht auf

die lumpigen Gesetzbücher und Paragraphen.« (WA 21, 58) Diese Freiheit be-

trifft auch die Todesstrafe, fungiert die Figur des ehemaligen Henkers Pilet

doch als ständig anwesende, unheimliche Todesdrohung. Auf die Informati-

on des Verteidigers, man habe die Todesstrafe wieder eingeführt, fragt Traps

lachend, ob es auch einen Henker gebe:

»Natürlich«, bejahte der Verteidiger stolz; »haben wir auch. Pilet.«

»Pilet?«

»Überrascht, wie?«

Traps schluckte einigeMale. »Der ist doch Ochsenwirt und sorgt für dieWei-

ne, die wir trinken.«

»Gastwirt war er immer«, schmunzelte der Verteidiger gemütlich. »Übte sei-

ne staatliche Tätigkeit nur nebenberuflich aus. Ehrenamtlich beinah. War

einer der tüchtigsten seines Fachs im Nachbarlande, nun auch schon zwan-

39 Mayer: Die Panne, S. 45.

40 Knapp: Friedrich Dürrenmatt, S. 53.

https://doi.org/10.14361/9783839460405 - am 14.02.2026, 08:23:31. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839460405
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


5. Lektüren II: Der Ausnahmefall 133

zig Jahre pensioniert, doch immer noch auf dem laufenden in seiner Kunst.«

(WA 21, 62)

Man darf nun nicht denken, Dürrenmatt würde die dargestellte Form des

Gerichts mit Todesstrafe und so weiter affirmieren, um als übermächtiger

Autor-Gott unmoralische Verhaltensweisen zu sanktionieren. Vielmehr han-

delt es sich auch hier um eine ungeheuerliche Versuchsanordnung, die den

modernen Weltzustand als weithin recht- und regellosen Zustand sichtbar

macht.

Markiert wird der sekundäre Ausnahmezustand dadurch, dass die ge-

spielte Gerichtsverhandlung in den Rahmen eines ausufernden Abendessens

eingelassen ist. Das essbare Gericht ist ebenso übersteigert wie das gespiel-

te Gericht. Doch erschöpft sich die Funktion des Festessens nicht in die-

ser kalauerhaften Doppeldeutigkeit des Wortes Gericht. Vielmehr steht das

Fest durch seine Übermäßigkeit auch im Zusammenhang mit der Souverä-

nität: »Zu den basalen Elementen der Herrschaftsform Souveränität gehört

das Fest – das Theater des Schreckens, das Ritual der Grausamkeit. Die auf

Diskretion basierende Herrschaftsform Disziplin dagegen schafft das Fest, in

dem das Dionysische und also die ungebändigten Affekte lauern, als Ritual

der Macht ab.«41 Mit Blick auf die ständige Todesdrohung durch die Anwe-

senheit des ehemaligenHenkers ist auch der Konnex von Todesstrafe und Fest

relevant: »Die Gesellschaft der Souveränität dagegen hat mit dem Schauspiel

der grausamen Hinrichtung Affekte gezielt evoziert; sie kalkuliert kühl eine

heiße Eruption. Das Fest der Martern ist Feier der Souveränität«.42

Schon Georges Bataille hat den transgressiven Charakter des Festes mit

dem Souverän in Verbindung gebracht und die Gabe als »souveränen Augen-

blick[]« charakterisiert.43 Die Ähnlichkeit zur Konstellation der Panne ist un-

übersehbar, wenn Rita Bischof kommentiert, die »soziale Funktion der un-

produktiven Verausgabung« – eine solche ist ja das übermäßige Gelage der

Alten – liege darin, dass »sie über der objektiven Welt der Arbeit, der Pro-

duktion und der Erhaltung, eine subjektive Welt der Souveränität errichtet,

41 Jens Dreisbach: Disziplin und Moderne. Zu einer kulturellen Konstellation in der

deutschsprachigen Literatur von Keller bis Kafka. Berlin 2009, S. 368.

42 Ebd., S. 367.

43 Georges Bataille: Die Souveränität, in: Ders.: Die psychologische Struktur des Faschis-

mus. Die Souveränität. Hg. von Elisabeth Lenk. Nachwort von Rita Bischof. Übers. von

Rita Bischof, Elisabeth Lenk, Xenia Rajewsky. München 1978, S. 45-86, hier S. 59.

https://doi.org/10.14361/9783839460405 - am 14.02.2026, 08:23:31. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839460405
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


134 Der abwesende Souverän

eine Sphäre, deren Funktion es ist, den souveränen Zweck vor Augen zu füh-

ren, auf den hin die Menschen leben.«44 Dieser besteht in der Gewinnung

von Autonomie durch Überschreitung. Die souveräne Überschreitung ist auf

»ein Netz von Verboten« angewiesen – Bataille nennt hier: »Die Art zu es-

sen und die Art auszuschneiden, die prinzipielle Abneigung gegenüber dem

Mord, die Einhaltung der sexuellen Verbote und die Zurückhaltung, die Art

sich zu kleiden und sein Haus einzurichten«45; dies sind fast alles Punkte,

die sich auf Traps beziehen lassen und deren Überschreitung den Kern der

Erzählung ausmacht.

Susanne Lorenz entdeckt in dem »›verhüllten Gericht‹« die Verhandlung

von einigen »der höchsten zivilisatorischen Errungenschaften, angefan-

gen bei den Kleidervorschriften über Tischmanieren und Hygiene bis hin

zur Rechtsprechung«, die allesamt als »Feigenblätter der Barbarei« ent-

larvt würden. Dass im Verlauf des Herrenabends »alle Mechanismen der

Selbstbeherrschung ausgehebelt [werden], sowohl Peinlichkeitsgefühl und

Affekthausalt […] als auch die Triebsublimierung«46, bedeute nicht, dass die

Rentner die Kontrolle über das Geschehen verlören:

Was für einen an dieser Stelle zufällig in den Salon tretenden Fremden wie

ein außer Kontrolle geratenes Bacchanal wirken muss, könnte man tatsäch-

lich ehermit einem kontrolliert zur Detonation gebrachten Blindgänger ver-

gleichen. Zu keiner Zeit haben die Greise das Heft aus der Hand gegeben,

auchwenn sie amEnde die Beherrschung über ihre Artikulation verloren ha-

ben und Traps ohne gebotene Zurückhaltung anfassen und abküssen.47

Lorenz zufolge übernimmt Traps nun »mit seinem Selbstmord vielleicht be-

wusst, vielleicht auch nur unbewusst die Kontrolle. […] So unabgesprochen,

wie die Greisemit ihm gespielt haben, so unabgesprochen führt Traps hier ei-

nen Spielausgang herbei, der die vierMänner bestürzt und ihnen den schöns-

ten Herrenabend verteufelt.«48 Diese Reaktion von Traps aber ist vor dem

Hintergrund der Souveränitätsthematik zu betrachten, um in ihr nicht nur

44 Rita Bischof: Über den Gesichtspunkt, von dem aus gedacht wird, in: Georges Bataille:

Die psychologische Struktur des Faschismus. Die Souveränität, S. 87-120, hier S. 92.

45 Bataille: Die Souveränität, S. 58.

46 Lorenz: In Vino Veritas, S. 90.

47 Ebd., S. 97.

48 Ebd., S. 98.

https://doi.org/10.14361/9783839460405 - am 14.02.2026, 08:23:31. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839460405
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


5. Lektüren II: Der Ausnahmefall 135

ein Moment der Kontrolle, sondern den Endpunkt eines souveränen Taumels

zu entdecken.

Würdigung

Der eigentliche Skandal dieser Geschichte liegt nicht in dem inszenierten Pro-

zess, sondern in dem Umstand, dass Traps nach einiger Zeit der Leugnung

seiner vermeintlichen Tat schließlich der Mörder sein will. Ist es ihm anfangs

noch möglich, die Struktur des Spiels zu durchschauen und Spiel und Wirk-

lichkeit zu unterscheiden (»Das Spiel droht inWirklichkeit umzukippen.Man

fragt sich auf einmal, ob man nun eigentlich ein Verbrecher sei oder nicht,

ob man den alten Gygax umgebracht habe oder nicht.« WA 21, 64), so erliegt

er später doch der Versuchung, durch das Verbrechen eine Würdigung zu er-

fahren. Auf die beständige Schmeichelei des Staatsanwalts, »die technische

Schönheit der Tat« sei zu würdigen und das Verbrechen »sei ein virtuoser

Mord« (WA 21, 72 u. 73), geht Traps schließlich ein: Zwar bestürze es ihn ein

wenig, »daß man ihm einen Mord zumutete«; es handele sich dabei aber um

einen Zustand, den er »als angenehm empfand, stieg doch eine Ahnung von

höheren Dingen, von Gerechtigkeit, von Schuld und Sühne in ihm hoch, er-

füllte ihn mit Staunen.« (WA 21, 82) Diese wohlige Einrichtung in dem Ge-

danken an die eigene Schuld mündet darin, dass er sich gegen das Plädoyer

seines Verteidigers zu wehren beginnt: »Immermehr ärgerte den Generalver-

treter dieser wohlmeinende Nebel, mit dem sein schönes Verbrechen zuge-

deckt wurde, in welchem es sich verzerrte, auflöste, unwirklich, schattenhaft,

ein Produkt des Barometerstandes wurde.« (WA 21, 88)

Traps verurteilt sich selbst; er gesteht, weil sich das alltägliche Leben

durch sein Geständnis in etwas Bedeutsames verwandelt. Das Verbrechen

und seine Verurteilung sind für ihn eine ›Krönung‹, ein ›Ritterschlag‹ (WA

21, 91 u. 92). Traps ist glücklich, seine »stolze, kühne, einsame Wahrheit« zu

erfahren (WA 21, 81), und »wunschlos wie noch nie in seinem Kleinbürger-

leben.« (WA 21, 93) Er sieht sich, so Peter Schnyder, in »der Version seiner

Lebensgeschichte, die der Staatsanwalt erzählt hat, […] endlich aus seiner

nichtssagenden Durchschnittsexistenz befreit und durch ein genial geplantes

Verbrechen gleichsam in den Adelsstand des Außergewöhnlichen erhoben.«49

49 Peter Schnyder: Pannenpoetik. Dürrenmatt als Nachfahr Schillers?, in: Ders., Ulrich

Weber, Peter Gasser, Peter Rusterholz (Hg.): Dramaturgien der Phantasie. Dürrenmatt

intertextuell und intermedial. Göttingen 2014, S. 61-76, hier S. 70.

https://doi.org/10.14361/9783839460405 - am 14.02.2026, 08:23:31. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839460405
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


136 Der abwesende Souverän

Die beiden Modelle – Zufall und Tragödie – werden in der Erzählung auch

unmittelbar nebeneinandergestellt:

Was beim Bürger, beim Durchschnittsmenschen als Zufall in Erscheinung

trete, bei einem Unfall, oder als bloße Notwendigkeit der Natur, als Krank-

heit, als Verstopfung eines Blutgefäßes durch einen Embolus, als ein mali-

gnes Gewächs, trete hier als notwendiges,moralisches Resultat auf, erst hier

vollende sich das Leben folgerichtig im Sinne eines Kunstwerkes, werde die

menschliche Tragödie sichtbar, leuchte sie auf, nehme eine makellose Ge-

stalt an […] (WA 21, 91).

Erst in der Urteilsverkündung, die einer bestimmten Erzählung des Gesche-

hens entspricht, wird also Traps seiner Durchschnittsexistenz enthoben und

»ebenbürtig und würdig« (WA 21, 92). Deshalb strebt er auch zunehmend

danach, diese Version des Geschehens anzuerkennen. Der Gedanke, »einen

Mord begangen zu haben, überzeugte ihn immer mehr, rührte ihn, verwan-

delte sein Leben, machte es schwieriger, heldischer, kostbarer.« Dabei habe

Traps nicht »aus finanziellen Gründen« gemordet, »sondern – das war das

Wort – um ein wesentlicher, ein tieferer Mensch zu werden, wie ihm schwan-

te – hier an der Grenze seiner Denkkraft –, würdig der Verehrung, der Liebe

von gelehrten, studierten Männern« (WA 21, 85).

›Wahrhaftes Leben‹ besteht für Traps in der Möglichkeit der Überschrei-

tung des Verbots und somit in der souveränen Position. Die Anklagerede liest

sich denn auch wie ein Staatsstreich, wenn von ›Bündnissen‹, ›Gegenbünd-

nissen‹ und einem ›bösen Streich‹ die Rede ist: »›Wirklich‹, bestätigte er, ›es

war ein böser Streich, den ich da dem alten Gangster spielte.‹« (WA 21, 78f.)

Traps feiert einen Aufstieg durch einen Putsch. Er beschreibt das Ausschal-

ten des Konkurrenten selbstmit kriminellen Vokabeln,wenn es heißt, er hätte

Gygax auf »die Seite geschafft« und das »Messer an die Kehle« gesetzt (WA

21, 56). Das Todesurteil wird vom Staatsanwalt gefordert »als Belohnung für

ein Verbrechen, das Bewunderung, Staunen, Respekt verdiene und ein An-

recht darauf habe, als eines der außerordentlichsten des Jahrhunderts zu gel-

ten.« (WA 21, 84) Das also ist der Grund, weshalb Traps nicht nur schuld am

Tod von Gygax sein möchte, sondern das Todesurteil annimmt und es – in

der Erzählfassung – auch vollstreckt. Mayer sieht in Traps’ Tod »eine grobe

Vermanschung der Sphären von Kunst und Leben: genauso peinlich und ge-

schmacklos,wie wenn ein eifersüchtiger Schauspieler als Othello auf der Büh-

ne seine Geliebte und Schauspiel-Partnerin wirklich erwürgt, um sich darauf

https://doi.org/10.14361/9783839460405 - am 14.02.2026, 08:23:31. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839460405
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


5. Lektüren II: Der Ausnahmefall 137

›wirklich‹ zu erstechen, so daß echtes Blut auf den Bühnenboden fließt.«50

Man könnte sagen: Traps borgt sich vom Spiel der Alten die Würdigung und

überträgt sie auf seine Durchschnittsexistenz.

(Klein-)Bürgerliche Souveränität

Für Die Panne wie für alle Texte Dürrenmatts, die sich mit der Frage nach

der Souveränität im Alltag beschäftigen, ist Georges Batailles bereits zitier-

te, in unmittelbarer zeitlicher Nähe erschienene Schrift Die Souveränität (1956)

erhellend. Bataille entwickelt einen Begriff der Souveränität, der das Sub-

jekt ebenso betrifft wie die Nation, und er bezeichnet damit die absolut freie

Wahl – die Freiheit, ein Verbot zu überschreiten: »Allein der, dessen Wahl im

Augenblick vomGutdünken abhängt, ist souverän.«51 So kommt Souveränität

»allein demjenigen zu, der prinzipiell alles negiert, was die Autonomie seiner

Entscheidungen einschränkt.« In ihrer vollkommenen Form existiert sie al-

lerdings, so Bataille, in der Realität nicht. Sie befindet sich »immer jenseits

des Möglichen« und verleiht der tatsächlich »gegebenen Souveränität in dem

Maße einen Sinn«, in dem sich diese ihr annähert.52

Das Streben nach Souveränität verortet Bataille bei jedem Menschen und

nicht nur bei Königen und anderen Herrschern. Sie ist der ›letzte Zweck‹,

dem auch die Arbeit als Mittel dient. Für Dürrenmatts Erzählung Die Panne

ist dieser Fokus Batailles auf den Einzelnen besonders wichtig. Jeder Mensch

strebe bei seiner jeweiligen Tätigkeit nach der souveränen Position: »Es mag

bizarr erscheinen, daß jeder von uns in seiner begrenzten Tätigkeit im we-

sentlichen damit beschäftigt ist, sich der königlichen Sphäre zu nähern.«53

Gemeint ist damit die Setzung eigener Autonomie durch die eigenmächtige

und zeitweise Missachtung von Verboten: »Die Menschen beachten diese Ver-

bote, aber sie behalten sich schwerwiegende Augenblicke vor, in denen sie sie

verletzen.«54

Souveränität bedeutet für den Kleinbürger Traps, nicht nur der »nützli-

che Mensch« zu sein, der sich nach Bataille »vor allem mit Bedingungen beschäf-

50 Mayer: Die Panne, S. 50.

51 Bataille: Die Souveränität, S. 47.

52 Ebd., S. 48.

53 Ebd., S. 49.

54 Ebd., S. 52.

https://doi.org/10.14361/9783839460405 - am 14.02.2026, 08:23:31. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839460405
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


138 Der abwesende Souverän

tigt, die im Grenzfall der souveräne Mensch negiert.«55 Vielmehr geht es darum,

innerhalb des eigenen Geltungsbereichs selbst die souveräne Position ein-

zunehmen; durch die Überschreitung von Alltagstabus und -verboten, aber

auch durch die vermeintliche Beseitigung seines Chefs durch Beförderung

eines Herzinfarkts. Nicht umsonst spricht Bataille davon, dass die »soziale

Differenz« die Grundlage der Souveränität sei: »[I]ndem sie die Souveräni-

tät setzten, schufen die Menschen vergangener Zeiten die Skala der Diffe-

renzierungen.«56 Die Anerkennung und Bewunderung durch andere ist die

Währung der Souveränität und innerhalb des (klein-)bürgerlichen Systems

sozialer Differenzierung ist die Karriere ihr Spielfeld: »Etwas Exzessives ist

in uns das Prinzip des Seins: es beinhaltet den fundamentalen Kampf, in dem

die Menschen nicht aufhören wollen, der Bewunderung würdiger zu sein.«57

In Die Panne lässt sich dies sowohl auf den Konkurrenzkampf im Textilunter-

nehmen und Traps’ Aufstiegsgeschichte beziehen als auch und vor allem auf

die Entwicklung von der Leugnung hin zur glücklichen Annahme der Schuld.

Das heißt, die Anerkennung verschiebt sich innerhalb der Erzählung: Ist sie

zunächst auf den beruflichen, aber auch erotischen Erfolg bezogen, so gilt sie

schließlich für das vermeintliche Verbrechen, das Traps insofern auszeichnet,

als es ihn – in der Deutung des Urteilsspruchs – in Übertretung des Tötungs-

verbots als souverän markiert.

Das Auto, das die titelgebende Panne erleidet, ist zum einen dasjenige

Objekt, das die Geschichte in Gang setzt und auch die Juristen auf die Spur

des vermeintlichen Verbrechens führt, es ist jedoch zugleich ein Aufstiegs-

marker für Traps, der seinen Citroën gegen einen Studebaker eingetauscht

hatte. In diesem Stadium entspricht er dem Bild, das Bataille von der bürger-

lichen Gesellschaft entwirft, die »keine Gesellschaft der Könige, der Bischöfe,

der Prinzen mehr« ist, sondern »eine Gesellschaft der Objekte, wie es die Fa-

briken, die maschinell hergestellten Produkte und die Reichtümer sind.« Das

Streben nach persönlicher Würde ordne sich hier »vollständig dem Wunsch,

die Reichtümer, die Dinge zu besitzen, unter.«58 Die Panne, die dieses Objekt

nun erleidet, führt schließlich zu einem anderen Bezugsmodell der Souverä-

nität.

55 Ebd., S. 54.

56 Ebd., S. 61.

57 Ebd., S. 55.

58 Ebd., S. 57.

https://doi.org/10.14361/9783839460405 - am 14.02.2026, 08:23:31. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839460405
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


5. Lektüren II: Der Ausnahmefall 139

Es handelt sich bei Traps um einen Aufsteiger, der aus einer Arbeiterfami-

lie stammt und sich »mit Leibeskräften heraufgearbeitet« hat: »Von unten fing

ich an in meiner Branche, ganz von unten. Und jetzt, meine Herren, wenn Sie

mein Bankkonto sähen! Ichwillmich nicht rühmen, aber hat jemand von euch

einen Studebaker?« (WA 21, 53 u. 54) Urs Büttner sieht so auch Traps’ zentrales

Antriebsmoment in seinem »Streben nach Anerkennung«, die ihm jetzt zu-

komme »und sogar in einem über das Normale hinausgehenden Maß, wenn

er die Verantwortung für den Tod Gyrax’ [sic!] übernimmt. Ihm wird die Rol-

le des Helden angeboten.«59 Als solcher setzt er durch eine »außerordentliche

Tat […] ein neues Recht. Darin gilt das ›Gründungsverbrechen‹ als notwendi-

ges Opfer, nicht als Unrecht.« Das »Charisma des Helden« steht dabei stets in

der »Gefahr seiner Veralltäglichung«: »Die beste Prävention dagegen ist das

heroische Selbstopfer. […] So kannman Traps’ Selbstmord am Schluss aus sei-

ner Sicht als Verteidigung der Heldenrolle verstehen.«60 Es handelt sich um

das Streben nach Souveränität ›im Kleinen‹. Was Traps in Aussicht steht, ist

die Rückabwicklung der bei Bataille gezeichneten Evolution der Souveränität

vom souveränen Subjekt zu den Objekten der Marktwirtschaft. Die Anerken-

nung durch Produkte derWarenwelt wird eingetauscht gegen die Verheißung

persönlicher Würde.

Die Frage der Schuld

Es ist in der Forschung durchaus umstritten, wie es sich in der Pannemit der

Schuld verhält. Sehr pointiert hat sichHansMayer geäußert. In seinerweithin

bekannten Einschätzung heißt es, man könne Dürrenmatt »nicht unsinniger

mißverstehen als durch die Annahme, er habe als Moralist am Fall des Ge-

neralvertreters der Hephaiston demonstrieren wollen, ein Mensch begehe in

seinem Leben oft wirkliche Verbrechen, selbst wenn diese nach dem Buch-

staben des Strafgesetzbuches nicht geahndet würden.« Statt einer solchen

individualisierenden Deutung gehe es Dürrenmatt um »die Struktur einer

›menschlichen Gemeinschaft‹ von heute« beziehungsweise den »Zustand ei-

ner Gesellschaft der totalen und allgemeinen Verantwortungslosigkeit«61, in

59 Urs Büttner: Urteilen als Paradigma des Erzählens. Dürrenmatts Narratologie der Ge-

rechtigkeit in seiner Geschichte Die Panne (1955/56), in: Monatshefte 101/4 (2009),

S. 499-513, hier S. 502.

60 Ebd., S. 503.

61 Mayer: Die Panne, S. 44f.

https://doi.org/10.14361/9783839460405 - am 14.02.2026, 08:23:31. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839460405
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


140 Der abwesende Souverän

dem »für Fälle wie den von Traps und Gygax keine Schuld, schon gar keine

tragische Schuld mehr konstatiert werden kann«62. So entspringt für Mayer

denn auch der Selbstmord am Schluss »weder Schuldgefühl, noch Reue oder

Buße«; vielmehr ist er »eine ästhetische Ungeschicklichkeit, die alles verdirbt.

Eine Panne.«63

Nicht ohne Süffisanz bemerkt Spycher gegen Mayer gerichtet: »Wir blei-

ben lieber bei unserem ›unsinnigen Mißverständnis‹, das übrigens auch Dür-

renmatt selber zu teilen scheint«64, und betont »das erzieherische Bestreben,

dem Angeklagten zur Einsicht in seine Schuld und zum Wunsch nach Süh-

ne zu verhelfen«. Nur wenn sich der Mensch bewusst werde, dass er »seiner

Natur nach böse« ist und Verbrechen begeht, »gelangt er zu der ihm einzig

zugänglichenWeise der Gerechtigkeit, der sühnend-adelnden, deren schreck-

liche Schönheit sich schon in seiner von ihm erkannten Schuld spiegelt.«65

Knapp wiederum plädiert dafür, den Text mehr als »Sozialpathographie ei-

nes Zeitalters […] denn als individuelle Charakterstudie« zu lesen: »Traps ist

ebenso sehr Repräsentant wie Opfer seines Zeitalters der Hochkonjunktur.

›Schuldig‹ ist er vielleicht immoralisch-ethischen Sinne (wobei feststeht, daß

sein Opfer Gygax keinesfalls ›besser‹ ist als er), nicht mehr und nicht weniger

indessen als viele seiner Zeitgenossen.«66

Betrachtet man die Frage der Schuld mit Blick auf das Souveränitätspa-

radigma, so ist sie auf eine weitere Art zu perspektivieren. Sicher ist Mayer

darin zuzustimmen, dass es bei Traps’ Selbstmord nicht umReue oder Schuld

geht. Traps, so könnte man unzulässig psychologisierend sagen, leidet am ak-

tuellen Weltzustand der Verantwortungslosigkeit, weil diese ihm zwar eine

gewisse Skrupellosigkeit in privaten und professionellen Zusammenhängen

zubilligt, doch zugleich in tiefe Bedeutungslosigkeit stürzt. Das ist der Preis

62 Ebd., S. 46.

63 Ebd., S. 51.

64 Spycher: Friedrich Dürrenmatt, S. 257. Bodo Pieroth deutet die Panne nicht als Erzie-

hungsgeschichte, sondern als Groteske, die sich zeigt »in einem plötzlichen, unvermu-

teten Zusammenstoß der Gegensätze: de[m] Umschlag von übermütigemSpiel in blu-

tigen Ernst.« »Wenn es also weder um juristische noch um sonstige Schuld geht, das

Thema der Erzählung aber Schuld sein soll, kann es nur die Verneinung von Schuld

sein. In einerWelt der allgemeinen Verantwortungslosigkeit gibt es keine persönliche

Schuld mehr. […] Dürrenmatt warnt vor dem Weg in die allgemeine Verantwortungs-

losigkeit der Menschen.« Pieroth: Recht und Literatur, S. 278 u. 281.

65 Spycher: Friedrich Dürrenmatt, S. 239.

66 Knapp: Friedrich Dürrenmatt, S. 52.

https://doi.org/10.14361/9783839460405 - am 14.02.2026, 08:23:31. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839460405
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


5. Lektüren II: Der Ausnahmefall 141

des Naturzustands auf zweiter Stufe in der modernen (kompetitiven) Welt,

der einen Kampf eines jeden gegen jeden ermöglicht, ohne rechtliche Konse-

quenzen zu fürchten, der aber eben Durchschnittsexistenzen erzeugt, deren

größte Auszeichnung der Aufstieg im Unternehmen und damit verbunden

der Wechsel des Automobils ist. Der Selbstmord ist der Versuch, durch die

wirkliche Vollstreckung des bloß gespielten Todesurteils auch im wahren Le-

ben durch ein erstaunliches Verbrechen ausgezeichnet zu sein. Schuldgefühl

und Reue spielen in der Erzählung keine Rolle, wohl aber der unheimliche,

jedoch immer stärker auch wohlige Schauer des Herausgehobenseins als kri-

minelles Genie und der zu erwartenden Gerechtigkeit.67

So besehen ist der Tod der Hauptfigur in der Erzählfassung durchaus fol-

gerichtig und zu Ende gedacht, doch auch der Schluss des Hörspiels, der den

Angeklagten mit dem reparierten Wagen fortfahren lässt, enthält eine Poin-

te: Der gespielte Schuldspruch hat keine Folgen. Traps erinnert sich kaum an

den Abend und knüpft in Gedanken sogleich an denMoment vor der Autopan-

ne an: »Habe andere Sorgen, wenn man so mitten im Geschäftsleben steht.

Dieser Wildholz! Rieche den Braten. Fünf Prozent will der abkippen, fünf

Prozent. Junge, Junge. Rücksichtslos gehe ich nun vor, rücksichtslos. Dem

drehe ich den Hals um. Unnachsichtlich!!« (WA 16, 56) Fortgesetzt wird hier

der Kampf aller gegen alle in der Welt der Marktkonkurrenz. In der Tat hat

Dürrenmatt in seinem Vortrag Die Schweiz – ein Gefängnis in der freien Markt-

wirtschaft einen Frieden gesehen, der »den Krieg integriert.Die Antriebskraft

der freien Marktwirtschaft ist der Konkurrenzkampf, der Wirtschaftskrieg,

der Krieg um Absatzmärkte.« (WA 36, 186)

In der Komödienfassung von 1979 ist die Frage der unmöglichen Schuld

in der modernenWelt noch einmal gesteigert. Zum einen durch eine groteske

Parallelhandlung um die Figur mit dem sprechenden Namen Justine, die gar

für einen Bruch der dramatischen Kontinuität verantwortlich zeichnet, zum

anderen durch einen etwas anderen Verlauf der inszenierten Gerichtsver-

handlung und einen veränderten Schuldspruch. Aufgelöst wird zunächst die

67 Zum Zusammenhang von Spiel und Souveränität, der auch den Tod des Protagonisten

zu verstehen hilft, siehe jüngst in Anlehnung an Bataille: Byung-Chul Han: The Disap-

pearance of Rituals. A Topology of the Present. Übers. von Daniel Steuer. Cambridge,

Medford 2020, S. 50: »Strong play, whose principle is sovereignty, does not fit into the

society of production, which aims at utility, performance and efficiency, and which de-

clares bare life, survival, the continuation of a healthy life, to be an absolute value. […]

Death is not a loss, not a failure, but an expression of the utmost vitality, force and

desire.«

https://doi.org/10.14361/9783839460405 - am 14.02.2026, 08:23:31. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839460405
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


142 Der abwesende Souverän

in der Novelle so zentrale Gegenüberstellung des aktuellen Weltzustands und

einer früher vermeintlich noch gültigen Gerichtsbarkeit. Denn auch wenn die

Juristen, als sie noch im Amt waren, »die Unbestechlichen« genannt wurden,

so sei »diese Unbestechlichkeit angesichts gewisser Kapitalien und Macht-

konzentrationen« nicht immer möglich gewesen: »Hätte sich unser verehrter

Staatsanwalt seine gigantische Briefmarkensammlungmit demweltberühm-

ten Mauritius-Block leisten können, wenn er sich nicht hätte bisweilen durch

meine finanzielle Beihilfe überreden lassen, diese oder jene Anklage fallen-

zulassen?« (WA 16, 147) Auch früher, so radikalisiert die Komödie die Aussage

der Novelle, hat es keine Gerechtigkeit gegeben.

In der neuen Zeit aber ist auch die Schuld selbst, die festzustellen den kor-

rupten Juristen oblag, zweifelhaft geworden. Dies liegt, so macht das Stück

klar, auch an veränderten Moralvorstellungen. Wie ein Kommentar zu den

1950er Jahren als Entstehungskontext der Erzählvariante liest sich denn auch

der neue Ablauf der Tatnacht. Die Geschichte geht nicht länger auf: Sie ist

keine ›noch mögliche‹ Geschichte mehr, wie es der programmatische erste

Teil der Novelle behauptet hatte. Unmöglich geworden ist sie deshalb, weil

der Ehebruch nicht länger als Grundlage des dolo malo, des böswilligen Vor-

satzes, gewertet werden kann. Denn Gygax befand sich zum Zeitpunkt des

Ehebruchs seiner Frau mit Traps seinerseits und nicht zum ersten Mal wie-

derum im Bett mit Traps’ Ehefrau. Auf die Frage, ob Traps also aus Rache

gehandelt habe, bricht dieser in Gelächter aus: »Aber wieso denn? Meine Frau

kann doch schlafen, mit wem sie will. Ich schlafe schließlich auch, mit wem

ich will. […] In welchem Jahrhundert lebt ihr denn, ihr alten Knaben? Habt

ihr noch nie von der sexuellen Befreiung gehört? […] Es lebe der Ehebruch, es

lebe der Beischlaf!« (WA 16, 145) Vor dem Hintergrund einer solchen Welt, in

der die Moralvorstellungen der 1950er Jahre veraltet erscheinen, können die

Juristen kein Urteil mehr wie in der Erzählvariante fällen. Selbst das gespielte

Urteil ist unmöglich geworden.

Die Strategie von Traps’ Verteidiger in der Komödienvariante besteht

denn auch in der Feststellung eines sittlichen Relativismus: »Gigax schlief ja

selber mit Trapsens Frau. Und wenn unser famoser Staatsanwalt unserem

guten Traps einen Strick […] – ja, ich muß schon sagen, einen Henker-

strick – zu drehen versucht, weil dieser nicht mehr zur Witwe geht, so

wundere ich mich nun wirklich. Als ob dies nicht das Natürlichste der Welt

wäre.« (WA 16, 152) Das inszenierte Gericht fällt daher zwei Urteile: ein

metaphysisches und ein juristisches. Das metaphysische Urteil spricht Traps

schuldig, jedoch nur auf der Grundlage seines Geständnisses, nicht etwa

https://doi.org/10.14361/9783839460405 - am 14.02.2026, 08:23:31. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839460405
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


5. Lektüren II: Der Ausnahmefall 143

weil eine Schuld festzustellen sei: »Nach deinem Geständnis, Alfredo Traps,

hast du gemordet. Nicht mit einer Waffe, nein, sondern dadurch, daß es dir

das Natürlichste war, rücksichtslos vorzugehen, geschehe, was da wolle. Wir

akzeptieren dein Geständnis.« (WA 16, 160) Schuld ist hier wirklich nur noch

subjektiv möglich. Denn das (im Rahmen des Spiels) eigentliche, juristische

Urteil stellt keine Schuld fest, die über jedes »Durchschnittsleben« (WA 16,

147) hinausginge:

In einer Welt der schuldigen Schuldlosen und der schuldlosen Schuldigen

hat das Schicksal die Bühne verlassen, und an seine Stelle ist der Zufall ge-

treten, die Panne. […] Das Zeitalter der Notwendigkeit machte dem Zeital-

ter der Katastrophen Platz – Setzt sich auf die Tischkante – undichte Virenkul-

turen, gigantische Fehlspekulationen, explodierende Chemieanlagen, un-

ermeßliche Schiebungen, durchschmelzende Atomreaktoren, zerberstende

Öltanker, zusammenkrachende Jumbo-Jets, Stromausfälle inRiesenstädten,

Hekatomben von Unfalltoten in zerquetschten Karosserien. In dieses Uni-

versum bist du geraten, mein lieber Alfredo Traps. Dein rotlackierter Jaguar

ist nicht der Rede wert, und was dich betrifft: Unfall, harmlos, Panne auch

hier. […] Zwar bezweifeln wir deinenWunsch, Gygaxmöge das Zeitliche seg-

nen, in keiner Weise, doch dein Wunsch erfüllte sich ohne dich. Nicht deine

Tat beseitigte deinen Chef, sondern ein simpler Föhnsturm. Nicht die Ab-

sicht verknüpfte deinen Wunsch mit seiner Erfüllung, sondern der Zufall.

(WA 16, 162f.)

Diese Ausführungen wurden deshalb hier so ausführlich zitiert, weil darin

nicht nur Dürrenmatts Zufallspoetik und die Unmöglichkeit der Tragödie

noch einmal verdichtet werden, sondern auch, weil hier ein Weltzustand ent-

worfen wird, der demjenigen des 21. Jahrhunderts nicht ähnlicher sein könn-

te. Die Anfälligkeit moderner Gesellschaften für Kontingenzen, man denke

anNaturkatastrophen, Reaktorunfälle,Wirtschaftseinbrüche oder gar Pande-

mien, stellt die Vorstellung planbarer Abläufe und rationaler politischer Ent-

scheidungen in Frage. Auch die Souveränität – eines Staates, einer Regierung

und jedes Einzelnen – als das Vermögen zu selbstbestimmtem Handeln wird

in dieser Welt der Pannen problematisch. Sie erscheint in Die Panne noch ein-

mal im Spiel: Der zufällige Tod des Chefs soll die eigene Tat gewesen sein.

Traps spielt – zumindest in der Erzählfassung – die Tragödie zu Ende; indes

wird sie vor dem Hintergrund des modernen Weltzustands zur Farce.

https://doi.org/10.14361/9783839460405 - am 14.02.2026, 08:23:31. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839460405
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


144 Der abwesende Souverän

5.3 Die Physiker

Dürrenmatts zweites großes Erfolgsstück Die Physiker (1962, Neuf. 1980) weist

einen starken Zeitbezug auf, der eindeutig die politischen Umstände in der

zweiten Hälfte des 20. Jahrhunderts, genauer den Kalten Krieg betrifft. Der

Physiker Johann Wilhelm Möbius flieht in eine psychiatrische Anstalt, damit

seine physikalischen Entdeckungen nicht genutzt werden können. Er spielt

einen Verrückten, um seinWissen geheimzuhalten. Zwei Physiker folgen ihm

im Auftrag konkurrierender Geheimdienste, um ihm dieses Wissen zu entlo-

cken. Zwar kann Möbius die beiden schließlich überreden, dass sie gemein-

sam für den Rest ihres Lebens im Sanatorium verbleiben, weil das gewonne-

ne Wissen zu gefährlich für die Welt wäre. Doch wird ihr Plan von der grö-

ßenwahnsinnigen Anstaltsleiterin Mathilde von Zahnd durchkreuzt, die das

Spiel der Physiker durchschaut hat undMöbius’ vermeintlich vernichtete Ma-

nuskripte mit den bahnbrechenden Erkenntnissen kopieren ließ, um sie für

ihre Zwecke zu nutzen.Die Komödie stellt nicht nur die Frage nach den politi-

schen Implikationen und Bedingungen der Wissenschaft, die im technischen

Zeitalter unmittelbare, höchst reale, genuin politische Folgen hat, sondern sie

hat auch die Frage nach der Ordnung selbst, sowohl der Natur als auch der

Politik, zum Gegenstand.

Der Kriminalfall

Den Rahmen der Handlung bildet ein Kriminalfall. Inspektor Voß wird in das

Sanatorium Les Cerisiers gerufen, weil sich dort innerhalb kurzer Zeit bereits

der zweite Mord ereignet hat. In beiden Fällen wurden Krankenschwestern

von Patienten erdrosselt. Den ersten Mord hat der sich vermeintlich für New-

ton (und Einstein) haltende Herbert Georg Beutler, den zweiten der sich ver-

meintlich für Einstein haltende Ernst Heinrich Ernesti begangen. Dass hier

zunächst eine Kriminalgeschichte eingespielt wird, ehe die Handlung eini-

ge signifikante Wendungen nimmt und den Pfad des Kriminalfalls verlässt,

kann damit begründet werden, dass das Genre mit dem Verbrechen nicht

nur auf einer Ordnungsstörung basiert, sondern auch zeigt, wie diese durch

die Aufklärung des Falls eingedämmt werden kann, so dass das Verbrechen

für die Ordnung selbst folgenlos bleibt. Gerade diese ordnungsstabilisieren-

de, zugleich tröstende und ermutigende Funktion kann den Physikern nicht

attestiert werden. Die Komödie sucht im Gegenteil den Bruch mit einer sol-

chen Vergewisserung der Ordnung.

https://doi.org/10.14361/9783839460405 - am 14.02.2026, 08:23:31. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839460405
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


5. Lektüren II: Der Ausnahmefall 145

Das zeigt sich bereits am Handlungsort des Irrenhauses, an dem Morde

begangen werden können, ohne dass dafür jemand zur Verantwortung gezo-

gen wird: »Die Ordnungsbegriffe des Inspektors brechen sich an den dem

Irrenhaus gemäßen Ordnungsvorstellungen.«68 Mehr als einmal wird Voß

von der Oberschwester Marta Boll korrigiert, dass Einstein aufgrund seiner

vermeintlichen psychischen Krankheit nicht als Mörder, sondern als Täter zu

bezeichnen ist und der Mord als ein Unglücksfall. Und als Voß den Patien-

ten verhören möchte, soll er warten, bis Einstein fertig mit dem Musizieren

ist, so wie Newton zur Zeit der letzten Ermittlung erst eine Partie Schach

mit ›Fräulein Doktor‹ beenden musste. Die abermalige Korrektur, es handele

sich bei Einstein »nicht um einen Kerl, sondern um einen krankenMenschen,

der sich beruhigen muß«, quittiert der Inspektor mit der Frage: »Bin ich ei-

gentlich verrückt?« und klagt: »Man kommt ganz durcheinander.« (WA 7, 17)

Innerhalb der Anstalt, so muss er erfahren, sind die Regeln der ihm bekann-

ten Welt aufgehoben. Hier können die Patienten »ein von den Zwängen der

Konventionen und Ordnungen freies, natürliches Leben führen.«69

Als Voß schließlich zu Beginn des zweiten Akts erneut in das Sanatorium

gerufen wird, weil sich ein dritter Mord, diesmal von Möbius verübt, ereignet

hat, scheint er nicht einmal mehr das Verbrechen aufklären zu wollen: »Ich

tue meine Pflicht, nehme Protokoll, besichtige die Leiche, lasse sie photo-

graphieren und durch unseren Gerichtsmediziner begutachten, aber Möbius

besichtige ich nicht.« (WA 7, 55) Auch der Staatsanwalt sitze ihm nicht mehr

im Nacken. Als seine Gesprächspartnerin Fräulein von Zahnd die Tat einen

Mord nennt, ist es diesmal der Inspektor, der sie darum bittet, eine andere

Bezeichnung für die Vorgänge zu verwenden. Von den Pflegern, die allesamt

ehemalige Meister im Boxen sind, sowie der luxuriösen Ausstattung der An-

stalt zeigt sich Voß beeindruckt und ergreift Partei für von Zahnd und ihre

Einrichtung: »Mit Ihren Schlotbaronen und Multimillionärinnen können Sie

sich das ja leisten. Die Burschen werden den Staatsanwalt endlich beruhi-

gen. Denen entkommt keiner.« (WA 7, 57) Dass Möbius, der dritte morden-

de Patient, nach eigenen Angaben im Auftrag des Königs Salomo gehandelt

hat, genügt dem Inspektor: »Solange ich den nicht verhaften kann, bleiben

Sie frei.« (WA 7, 60) Von weiteren Ermittlungen, wie noch bei seinem ersten

Besuch, als er die Anstaltsleiterin nach den Patienten ausfragte, sieht er ab.

68 Oskar Keller: Friedrich Dürrenmatt, Die Physiker. Interpretation. 6., überarb. und erg.

Aufl. München 1988, S. 14.

69 Ebd., S. 15.

https://doi.org/10.14361/9783839460405 - am 14.02.2026, 08:23:31. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839460405
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


146 Der abwesende Souverän

An Möbius gerichtet begründet er, weshalb er den Verbrechen nicht weiter

nachgeht: Wenn er in der Welt außerhalb der Anstalt Mörder verfolgen muss,

so spielt es keine Rolle, ob er dies mit Vergnügen tut oder Mitleid mit ihnen

hat: »Die Gerechtigkeit ist die Gerechtigkeit.« Dass im Sanatorium andere

Regeln herrschen, habe ihn zunächst geärgert, doch sieht er das mittlerweile

anders: »Ich genieße es auf einmal. Ich könnte jubeln. Ich habe drei Mörder

gefunden, die ich mit gutem Gewissen nicht zu verhaften brauche. Die Ge-

rechtigkeit macht zum ersten Male Ferien, ein immenses Gefühl.« (WA 7, 60)

Die Aufhebung der Rechtsordnung fasziniert den Inspektor: »Er spielt nicht

nur in dieser anderen Ordnung mit, die Ordnungen an sich sind für ihn frag-

würdig geworden.«70 Es wird klar, dass die Strafverfolgung eine schwierige

Angelegenheit ist, deren Aussetzung Voß entlastet: »Die Gerechtigkeit, mein

Freund, strengt nämlich mächtig an, man ruiniert sich in ihrem Dienst, ge-

sundheitlich undmoralisch, ich brauche einfach eine Pause.Mein Lieber, die-

sen Genuß verdanke ich Ihnen.« (WA 7, 60f.) So ziehen sich die staatlichen

Behörden aus der Anstalt zurück, die damit völlig zumMachtbereich der Lei-

terin von Zahnd wird.

Das Irrenhaus ist in diesem Sinne der Rechtsordnung enthoben. Die üb-

lichen Maßstäbe, nach denen jemand ein Mörder und eine Tat ein Mord ge-

nannt werden kann, gelten hier nicht. Der Inspektor, der die herrschende

Ordnung repräsentiert und durch Aufklärung der Verbrechen durchsetzen

soll, stößt an seine Grenzen. Souveränität kann nur die Anstaltsleiterin be-

anspruchen. Sie erlaubt, dass man entgegen den Vorschriften in der Anstalt

rauchen darf (WA 7, 24f.), und meint zu bestimmen, für welche berühmten

Physiker sich ihre Patienten halten: »Ich kenne sie weitaus besser, als sie sich

selber kennen.« (WA 7, 25) Dass sich die drei Physiker in einem abgeschlosse-

nen Bereich befinden, geht ebenfalls auf ihre Entscheidung zurück, wie man

später erfährt, auch um sie kontrollieren zu können: »Ich sortiere.Die Schrift-

steller zu den Schriftstellern, die Großindustriellen zu den Großindustriellen,

die Millionärinnen zu den Millionärinnen und die Physiker zu den Physi-

kern.« (WA 7, 29) Von Zahnd bestimmt ganz buchstäblich die Ordnung des

Sanatoriums.

Die Macht der Doktorin hat indes Tradition. Ihr Onkel war »Politiker.

Kanzler Joachim von Zahnd«, ihr Vater, deren einziges Kind sie ist, »Geheim-

rat August von Zahnd« (WA 7, 24) und ihr Großvater Leonidas von Zahnd,

»Generalfeldmarschall mit seinem verlorenen Krieg.« (WA 7, 26) Dass sie sich

70 Ebd., S. 24.

https://doi.org/10.14361/9783839460405 - am 14.02.2026, 08:23:31. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839460405
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


5. Lektüren II: Der Ausnahmefall 147

einen Neubau auf dem Gelände leisten und die drei Physiker so von den wei-

teren Patienten isolieren kann, liegt an einem besonderen Finanzierungsmo-

dell: »Reiche Patienten und auch meine Verwandten steuerten bei. Indem sie

ausstarben. Meistens hier. Ich war dann Alleinerbin. Schicksal, Voß. Ich bin

immer Alleinerbin.« (WA 7, 28f.) Wie schon die alte Dame Claire Zachanassi-

an zeichnet sich auch von Zahnd durch großen Reichtum aus, der sie in die

Lage versetzt, die Kontrolle zu übernehmen und ihre Pläne umzusetzen.

Mit dem Rückzug des Ermittlers und der ausbleibenden Inhaftierung der

Physiker durch die staatliche Justiz löst sich auch die Kriminalgeschichte auf.

Die Ordnung kann durch Ahndung der Verbrechen deshalb nicht wiederher-

gestellt werden, weil sie selbst brüchig und unsicher ist. Es gibt, so zeigt das

Stück anhand der modernen Physik, nicht länger den sicheren, festen Stand-

punkt.

Natürliche Ordnung – Politische Ordnung

Nur scheinbar gilt, dass die Anstalt als »eine Welt des Chaos, der Unordnung

und der Verrücktheit« in einem »Gegensatz zur ordentlichenWelt, wie es die-

jenige der Wissenschaft ist«,71 steht. Denn zum einen hat die moderne Na-

turwissenschaft die Vorstellung einer geordneten Natur erschüttert, wenn sie

Raum und Zeit für relativ erklärt, wenn die Wahrscheinlichkeit eine für die

Quantenmechanik basale Kategorie darstellt und wenn schließlich dem Fak-

tor der Beobachtung ein maßgeblicher Einfluss auf das Ergebnis eines Expe-

riments eingeräumt wird. Zum anderen produziert die Wissenschaft selbst

Chaos und Unordnung, weil der Mensch des 20. Jahrhunderts »Wissenschaft

und Technik endlich so weit vorangetrieben« hat, dass er »nicht nur imstan-

de ist, die Welt zu verändern, sondern sie auch zu vernichten.«72 Zwar führt

Newton aus, dass er Unordnung nicht ertrage und »eigentlich nur Physiker

aus Ordnungsliebe geworden« sei; um also »die scheinbare Unordnung in der

Natur auf eine höhere Ordnung zurückzuführen.« (WA 7, 19) Doch hat ihn

dieser »Hang zur höheren Ordnung« dazu veranlasst, »atomare Reaktionen

71 Sonja Novak: »Nur im Irrenhaus sind wir noch frei«. Das Motiv des Irrenhauses als Me-

tapher für unsereWelt in FriedrichDürrenmattsDie Physiker undAchterloo, in: Estudios

Filológicos Alemanes 26 (2013), o.S.

72 August Obermayer: Dürrenmatts Drama Die Physiker im Spannungsfeld von Moderni-

tät und Tradition, in: Kerry Dunne, Ian R. Campbell (Hg.): Unravelling the Labyrinth.

Decoding Text and Language. Festschrift for Eric Lowson Marson. Frankfurt a.M. u.a.

1997, S. 87-95, hier S. 93.

https://doi.org/10.14361/9783839460405 - am 14.02.2026, 08:23:31. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839460405
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


148 Der abwesende Souverän

in chaotischer Form ablaufen zu lassen« und »damit das Chaos partiell oder

global«73 zu riskieren. Die Physik hat ermöglicht, dass »heute jeder Esel eine

Glühbirne zum Leuchten zu bringen« vermag – »oder eine Atombombe zur

Explosion.« (WA 7, 22f.) Damit erscheint die Physik selbst »as a kind of vio-

lent, suicidal madness.«74

Die Welten außerhalb und innerhalb des Sanatoriums sind einander also

ähnlicher, als es zunächst den Anschein hat. So wird das Irrenhaus mehr zum

Spiegelbild als zum Gegenbild der vermeintlich rationalen Welt. Verdichtet

wird dies, wenn Beutler alias Newton den Kriminalinspektor fragt, aus wel-

chem Grund dieser ihn verhaften wolle: »Möchten Sie mich verhaften, weil

ich die Krankenschwester erdrosselt oder weil ich die Atombombe ermög-

licht habe?« (WA 7, 22) So hat es die »Ordnungsgewalt mit dem anscheinend

eindeutigen kleinen Täter zu tun, während sie andererseits denjenigen, der

Massenmorde ermöglicht, ungeschoren läßt.«75 Genauso ungeschoren wie

der Mörder in der Anstalt kommt der Physiker draußen davon.

Auch hier stellt Dürrenmatt einen doppelten Ausnahmezustand dar,wenn

er das Irrenhaus als Ort der Verkehrung inszeniert, an dem Morde nicht als

Verbrechen verfolgt werden und die vermeintlich herrschende Rechtsordnung

aufgehoben ist, dann dieser Ausnahmezustand jedoch nur darauf verweist,

dass auch die Welt draußen verkehrt ist und sich in Unordnung befindet:

Das Irrenhaus fungiert als Metapher für die verkehrte Welt. Die scheinbar

festgefügten Grenzen zwischen Vernunft und Wahn lösen sich auf, die an-

gestrebte Freiheit verkehrt sich in ihr Gegenteil. Die Geschichte der Physiker

wird dadurch auf eine überzeitliche Perspektive hin geöffnet.Was sich in der

Gegenwart des Kalten Kriegs ereignet, verweist insgesamt auf eine aus den

Fugen geratene Welt.76

Mit den Physikern kommt einmal mehr zum Ausdruck, was als Paradoxie der

Staatlichkeit im 20. Jahrhundert beschrieben wurde: Unterhalb der Ost-West-

Konfrontation, der Konkurrenz der Supermächte entdeckt Dürrenmatt eine

73 Keller: Friedrich Dürrenmatt, Die Physiker, S. 16.

74 BenjaminBennett: Theater as Problem.ModernDramaand its Place in Literature. Itha-

ca, London 1990, S. 229.

75 Keller: Friedrich Dürrenmatt, Die Physiker, S. 15.

76 Ursula Amrein: Die Physiker, in: Ulrich Weber, Andreas Mauz, Martin Stingelin (Hg.):

Dürrenmatt-Handbuch. Leben – Werk – Wirkung. UnterMitarbeit von SimonMorgen-

thaler, Philip Schimchen, Kathrin Schmid und Benjamin Thimm. Berlin 2020, S. 101-

106, hier S. 103.

https://doi.org/10.14361/9783839460405 - am 14.02.2026, 08:23:31. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839460405
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


5. Lektüren II: Der Ausnahmefall 149

Ohnmacht der Staaten. Die Handlungen der Physiker sind hier wie dort – im

Irrenhaus und im Labor – dem Zugriff der Ordnungsmacht entzogen. Nicht

nur der Inspektor scheitert bei dem Versuch, die alten Ordnungsbegriffe der

Strafverfolgung an die Physiker anzulegen, auch die Geheimdienste, deren

Rolle erst allmählich klar wird, haben keine Kontrolle über das Geschehen.

Wissen und Macht

Im weiteren Verlauf der Komödie erfährt man, dass es sich bei Beutler, der

vorgibt, Newton (und Einstein) zu sein, eigentlich um Alec Jasper Kilton han-

delt, den, wie es heißt, »Begründer der Entsprechungslehre.« (WA 7, 62) Der

Physiker wurde von seinem Geheimdienst in die Anstalt gebracht, um den

Grund von Möbius’ Verrücktheit zu erfahren. Den Mord an der Schwester

musste er begehen, um jeden Verdacht zu vermeiden: »Schwester Dorothea

hielt mich nicht mehr für verrückt, die Chefärztin nur für mäßig krank, es

galt meinen Wahnsinn durch einen Mord endgültig zu beweisen.« (WA 7, 63)

Sollte sich der Verdacht bestätigen, dass es sich bei Möbius um »den geni-

alsten Physiker der Gegenwart« handelt, so hatte Kilton den Auftrag, ihn zu

entführen. Auf die Frage Möbius’, wie der Geheimdienst auf seine Spur ge-

kommen sei, antwortet Kilton: »Durchmich. Ich las zufällig Ihre Dissertation

über die Grundlagen einer neuen Physik. Zuerst hielt ich die Abhandlung für

eine Spielerei. Dann fiel es mir wie Schuppen von den Augen. Ich hatte es mit

dem genialsten Dokument der neueren Physik zu tun.« (WA 7, 64)

Doch nicht nur Kilton hat sich im Auftrag seines Geheimdienstes einge-

schlichen; auch der sich als Einstein ausgebende Ernesti handelt unter fal-

schem Namen. Er heißt eigentlich Joseph Eisler, ist ebenfalls Physiker, näm-

lich der »Entdecker des Eisler-Effekts«, und Mitglied eines Geheimdienstes:

»Aber eines ziemlich anderen.« (WA 7, 64) Es ist eine eindeutige Anspielung

auf den Kalten Krieg, dass beide Männer Möbius’ Erkenntnisse für rivalisie-

rende Geheimdienste gewinnen sollen. Neben dem Inspektor zeigt sich al-

so die staatliche Autorität noch einmal in Gestalt einer anderen Institution.

Wenn sie auch hier genauso scheitert.

Denn beide Geheimdienstler werdenMöbius weder überzeugen noch ent-

führen können. Möbius befindet sich freiwillig in der Irrenanstalt. Er »will ja

gar nicht fliehen« und findet »nicht den geringsten Grund dazu.« (WA 7, 68)

Der geniale Physiker hat nicht nur »das Problem der Gravitation gelöst«, son-

dern auch die »einheitliche Feldtheorie«, die »Weltformel«, gefunden und das

»System aller möglichen Erfindungen« aufgestellt (WA 7, 69). Doch möchte er

https://doi.org/10.14361/9783839460405 - am 14.02.2026, 08:23:31. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839460405
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


150 Der abwesende Souverän

diese Erkenntnisse nun vor der Welt verbergen – und zwar wegen der tech-

nischen und politischen Folgen, die sie haben könnten:

Es war meine Pflicht, die Auswirkungen zu studieren, die meine Feldtheo-

rie undmeine Gravitationslehre habenwürden. Das Resultat ist verheerend.

Neue, unvorstellbare Energien würden freigesetzt und eine Technik ermög-

licht, die jeder Phantasie spottet, fallsmeineUntersuchung in dieHände der

Menschen fiele. (WA 7, 69)

Newton setzt dagegen, dass Möbius als naturwissenschaftliches Genie »All-

gemeingut« sei und »die Wissenschaft nicht gepachtet« habe: »Sie haben die

Pflicht, die Türe auch uns aufzuschließen, den Nicht-Genialen.« (WA 7, 68)

Dieser Forderung, welche die Wissenschaft wie die Politik an Möbius rich-

tet, versucht dieser durch den Gang ins Sanatorium gerade zu entkommen.

Das Irrenhaus ist so auch (vermeintlich) ein Ort jenseits des Politischen. Es

gibt ihm »wenigstens die Sicherheit, von Politikern nicht ausgenützt zu wer-

den.« (WA 7, 73) Die drei Physiker repräsentieren letztlich drei verschiedene

Auffassungen vom Verhältnis zwischen Wissenschaft und Politik.

Newton

Die Frage ist nur, wer zuerst an sie herankommt.

Möbius lacht

Sie wünschen dieses Glück wohl Ihrem Geheimdienst, Kilton, und dem

Generalstab, der dahintersteht?

Newton

Warum nicht. Um den größten Physiker aller Zeiten in die Gemeinschaft

der Physiker zurückzuführen, ist mir jeder Generalstab gleich heilig.

Einstein

Mir ist bloßmeinGeneralstabheilig.Wir liefern derMenschheit gewalti-

ge Machtmittel. Das gibt uns das Recht, Bedingungen zu stellen. Wir

müssen entscheiden, zu wessen Gunsten wir unsere Wissenschaft an-

wenden, und ich habe mich entschieden.

Newton

Unsinn, Eisler. Es geht um die Freiheit unserer Wissenschaft und um

nichts weiter. Wir haben Pionierarbeit zu leisten und nichts außerdem.

Ob die Menschheit den Weg zu gehen versteht, den wir ihr bahnen, ist

ihre Sache, nicht die unsrige.

Einstein

Sie sind ein jämmerlicher Ästhet, Kilton. Warum kommen Sie nicht zu

https://doi.org/10.14361/9783839460405 - am 14.02.2026, 08:23:31. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839460405
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


5. Lektüren II: Der Ausnahmefall 151

uns, wenn Ihnen nur an der Freiheit der Wissenschaft gelegen ist? Auch

wir können es uns schon längst nichtmehr leisten, die Physiker zu bevor-

munden. Auch wir brauchen Resultate. Auch unser politisches System

muß der Wissenschaft aus der Hand fressen.

Newton

Unsere beiden politischen Systeme, Eisler, müssen jetzt vor allemMöbi-

us aus der Hand fressen.

Einstein

Im Gegenteil. Er wird uns gehorchen müssen. Wir beide halten ihn

schließlich in Schach. (WA 7, 70)

Dieser Dialog ist für die Frage nach demPolitischen imWerkDürrenmatts re-

levant. Beide Physiker bewegen sich im politischen Modus der Parteilichkeit.

Zwar plädiert Newton für die Freiheit der Wissenschaft. Doch bedeutet Frei-

heit für ihn, dass er »innerhalb eines Machtsystems in Ruhe gelassen wird«,

»über sein Arbeitsgebiet hinaus keine Verantwortung zu tragen hat« und »gu-

te Arbeitsbedingungen« erhält, eine in der Tat »opportunistische[] Haltung

des Wissenschaftlers, der in Söldnermanier dem dient, der ihn gut bezahlt,

und dafür Resultate abliefert«. Einstein hingegen vertritt den Standpunkt,

dass der Wissenschaftler »sich auch ideologisch für die Macht entscheiden

muß, der er seine Entdeckungen übergibt.«77 Beide Grundannahmen gehen

jedoch noch vom Staat als Bezugssystem aus – ob aus Überzeugung oder Op-

portunismus. Doch sind die beiden Physiker und somit die sie stützenden

Geheimdienste machtlos, denn Möbius hat seine Manuskripte verbrannt.

Seine eigene Position liegt quer zu denen seiner Kollegen. Möbius hat für

sich verstanden, dass man die Physik nicht retten kann, indem man ihr die

Freiheit bewahrt, aber die Verantwortung abstreitet, so wie Kilton, und auch

nicht, indem man sie »im Namen der Verantwortung der Machtpolitik eines

bestimmten Landes« verpflichtet, so wie Eisler (WA 7, 72). Denn in diesem

zweiten Fall kann man nicht ausschließen, dass man »von der Partei gelenkt«

wird. Vorbild ist hier die Fertigung der Atombombe, wenn Möbius meint: »Es

gibt Risiken, dieman nie eingehen darf: der Untergang derMenschheit ist ein

solches. Was die Welt mit den Waffen anrichtet, die sie schon besitzt, wissen

wir, was sie mit jenen anrichten würde, die ich ermögliche, können wir uns

denken.« (WA 7, 73)

77 Keller: Friedrich Dürrenmatt, Die Physiker, S. 27.

https://doi.org/10.14361/9783839460405 - am 14.02.2026, 08:23:31. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839460405
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


152 Der abwesende Souverän

Schon die RezensionDürrenmatts in derWeltwoche zu Robert Jungks Buch

Heller als tausend Sonnen (1956), das von der Entwicklung der Atombombe und

deren Folgen handelt,78 verweist auf das Problem von Wissenschaft und Po-

litik. Einzig und allein aus Angst, Hitlerdeutschland könnte eine Atombom-

be entwickeln, überreden die in die USA emigrierten Forscher die dortigen

Machthaber dazu, den Bau einer eigenen Bombe in Auftrag zu geben:

So wird dieWaffe aus einemWettrüsten heraus entwickelt, das inWahrheit

nicht stattfindet: die deutschen Physiker lassen die Nazis nicht auf die Idee

kommen. Vergeblich versuchen Einstein und Szilard, wie der Krieg gegen

Deutschland zu Ende ist und sich keine deutsche Atombombe findet, ihren

Vorschlag rückgängig zu machen. (WA 34, 21)

Die Relevanz des Buchs liegt für Dürrenmatt darin, dass es zeigt, »inwie-

fern Wissen Macht sein kann und, vor allem, wie aus Wissen Macht wird.«

(WA 34, 21) Dürrenmatt sieht das Versagen der Atomforschergruppe darin,

»daß sie nie als Einheit handelte, daß sie im Grunde die einmalige Stellung

nie begriff, in der sie sich befand, daß sie sich weigerte, Entscheidungen zu

fällen. Das Wissen fürchtete sich vor der Macht und lieferte sich deshalb den

Mächten aus.« (WA 34, 23) Man könnte auch sagen, dass sich dieWissenschaft

ihrer souveränen Position gar nicht bewusst war, des Umstands also, dass ihr

Wissen den Forschern eine ungeheure Macht verlieh. Wären sie fähig gewe-

sen, als Gruppe und somit als eine politische Einheit zu handeln, hätten sie

Entscheidungen über die Köpfe der Staaten hinweg treffen können. Doch die

Einigkeit der Wissenschaftler war durch Hitler zerstört worden, so dass sich

die Physiker gezwungen sahen, »ihr Wissen an eine Macht zu verraten, aus

dem Reiche der reinen Vernunft in jenes der Realität überzusiedeln.« (WA 34,

22) Genau dieser Realität versucht sich Möbius zu entziehen:

UnsereWissenschaft ist schrecklich geworden, unsere Forschung gefährlich,

unsere Erkenntnis tödlich. Es gibt für uns Physiker nur noch die Kapitulation

vor der Wirklichkeit. Sie ist uns nicht gewachsen. Sie geht an uns zugrunde.

Wir müssen unser Wissen zurücknehmen, und ich habe es zurückgenom-

men. (WA 7, 74)

78 Keller hat Jungks Buch ausführlich als Quelle für Die Physiker besprochen. Vgl. ebd.,

S. 7-14.

https://doi.org/10.14361/9783839460405 - am 14.02.2026, 08:23:31. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839460405
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


5. Lektüren II: Der Ausnahmefall 153

Aus Vernunft geht er daher ins Irrenhaus. Seine Schlussfolgerung lautet: »Nur

im Irrenhaus sind wir noch frei. Nur im Irrenhaus dürfen wir noch denken.

In der Freiheit sind unsere Gedanken Sprengstoff.« (WA 7, 75)

Jenseits des Staates

Die drei Physiker entschließen sich, im Irrenhaus zu verbleiben. Sie wären,

würde das Stück nun enden, tragische Helden, die ihr Leben aufgeben, damit

die Welt noch einmal davonkommen kann. »Der Entschluß, freiwillig im Ir-

renhaus zu bleiben, entspricht insofern ganz dem sonst üblichen (tragischen)

Tod der/des Helden.«79 Dass das Stück neben der Kriminalgeschichte auch

die Gattung der Tragödie anspielt, stellt die eröffnende, ausführliche Neben-

textpassage aus, die weit über eine Regiebemerkung hinausgeht. Dort heißt

es, man habe sich vorgenommen, »die Einheit von Raum, Zeit und Handlung

streng einzuhalten; einer Handlung, die unter Verrückten spielt, kommt nur die klassi-

sche Form bei.« (WA 7, 12). Dies ist – freilich – ein Seitenhieb gegen die Tragö-

die, die als adäquat zur Darstellung von Verrückten gezeichnet wird.Wenn es

aber später heißt, in den Physikern gehe, »im Gegensatz zu den Stücken der Alten,

das Satyrspiel der Tragödie« (WA 7, 14) voran, so erscheint dies insofern paradox,

als die in den 21 Punkten zu den Physikern beschriebene »schlimmstmögliche

Wendung« (WA 7, 91) des Geschehens doch diejenige in die Komödie ist: »Der

(scheinbar ausweglose) Konflikt besteht gar nicht, der Entschluß, aufs eigene

Leben zu verzichten, wandelt sich in den Zwang des Inhaftiertseins, und das

Verantwortungsbewußtsein zeigt sich als völlig belanglos.«80 Die eigentliche

Tragödie besteht also darin, dass selbst der tragische Held nicht mehr mög-

lich ist: »In den Physikern springt der schreckliche Moment des Tragischen

den Zuschauer an als Paradoxie: der mit allen Mitteln tragischen Heldentums

ausgestattete Möbius endet als absurder Held.«81 Das Tragische, das Dürren-

mattsTheaterproblemen zufolge nur noch aus den Komödien heraus aufsteigen

kann (WA 30, 63), erscheint ob der ausgestellten Unmöglichkeit der Tragödie

potenziert.

79 Jan Knopf: Friedrich Dürrenmatt: Die Physiker. Apokalyptisches Narrenspiel, in: Dra-

men des 20. Jahrhunderts, S. 109-125, hier S. 117.

80 Ebd., S. 118. Siehe auch: »Die Möglichkeit, durch Zurücknahme des Wissens und auf

Grund einer persönlichen und damit heldischen Opferhaltung die Menschheit zu ret-

ten, wird in dem Schauspiel zur Illusion.« Keller: Friedrich Dürrenmatt, Die Physiker,

S. 30.

81 Keller: Friedrich Dürrenmatt, Die Physiker, S. 58.

https://doi.org/10.14361/9783839460405 - am 14.02.2026, 08:23:31. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839460405
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


154 Der abwesende Souverän

Möbius hatte versucht, sich dem Zugriff der Staaten zu entziehen und zu

verhindern, dass seine Theorien politisch und militärisch instrumentalisiert

werden. Dieses Handeln kann indes auch als weniger selbstlos gedeutet wer-

den als es Möbius darzustellen versucht, worauf Benjamin Bennett hinweist:

»it is not ›duty‹ that had moved him. On the contrary, the asylum represents

for him an endless sabbatical, where he can work untroubled by governments

or colleagues – or by his family.« Durch sein Wissen befindet er sich in einer

absoluten Machtposition: »as long as his theory remains private, he holds ab-

solute power over the world, a power he can realize at any time (as Dr. von

Zahnd does later), although he seems to have no intention of doing so.«82

Das einzig verantwortbare Handeln bestünde darin, seine Erkenntnisse allen

zugänglich zu machen. »Möbius’s only truly responsible course would have

been to publish all his results, which would have prevented their being dis-

covered and exploited«.83

Zwar gelingt es ihm, seine beiden Verfolger zu überreden, den staatlichen

Geheimdiensten keine Informationen zukommen zu lassen. Doch rückt mit

der Ärztin Mathilde von Zahnd nun ein nicht-staatlicher Akteur auf den

Plan. Ihre Methoden im Umgang mit den Physikern (Abhören, Überwachen,

Inhaftieren) sind durchaus einem staatlichen Geheimdienst vergleichbar.

Dass sie in Wahrheit (im Gegensatz zu den eigentlich gesunden Physikern)

verrückt ist und glaubt, ihr erscheine der König Salomo, sollte diesen Um-

stand nicht verdecken. Es handelt sich um eine Privatperson, die jenseits

des staatlichen Zugriffs – der Inspektor hat als Figuration der staatlichen

Ordnungsmacht das Haus verlassen – durch die Privatisierung wissenschaft-

licher Erkenntnisse eine ungeheure Macht erlangt. Dafür sorgt sie auch,

indem sie verhindert, dass Möbius in eine staatliche Heilanstalt verlegt wird,

obwohl seine nun neu verheiratete Frau das Geld für seinen Aufenthalt nicht

mehr aufbringen kann: »Aber nein, Frau Rose. Unser braver Möbius bleibt

hier in der Villa. Ehrenwort. […] Ich bin schließlich kein Unmensch.« Finan-

ziert wird dies alles nach Aussage der Anstaltsleiterin durch Stiftungsgelder,

die sie selbst beschafft: »Der Oppelfonds für kranke Wissenschaftler, die

Doktor-Steinemann-Stiftung. Geld liegt wie Heu herum, und es ist meine

Pflicht als Ärztin, Ihrem Johann Wilhelmlein davon etwas zuzuschaufeln.«

(WA 7, 35) Allerdings stellt sich später heraus, dass von Zahnd bereits Erfin-

dungen aus Möbius’ System aller möglichen Erfindungen ausgebeutet hat.

82 Bennett: Theater as Problem, S. 223.

83 Ebd., S. 229.

https://doi.org/10.14361/9783839460405 - am 14.02.2026, 08:23:31. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839460405
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


5. Lektüren II: Der Ausnahmefall 155

Nach behutsamem Beginn »gründete [sie] Riesenwerke, erstand eine Fabrik

um die andere und baute einen mächtigen Trust auf.« (WA 7, 83)

So unterschiedlich Möbius und von Zahnd in ihren Absichten und Hand-

lungsweisen auch sein mögen; sie sind Spiegelfiguren insofern, als sie beide

eine poststaatliche Souveränität repräsentieren, in welcher der Staat nicht

länger als Ordnungsmodell und Machtzentrum garantiert ist. Dass Möbius

nun seinerseitsmachtlos gegen die Ausbeutung seiner Entdeckungen ist, liegt

an den begangenen Morden: »Auch wenn Ihre Stimme in die Welt hinaus-

dränge, würde man Ihnen nicht glauben. Denn für die Öffentlichkeit sind Sie

nichts anderes als ein gefährlicher Verrückter. Durch Ihren Mord.« (WA 7,

83) Das selbstgewählte Gefängnis – eine Variation der freiwilligen Knecht-

schaft – hat sich in ein tatsächliches Gefängnis verwandelt.

So wie Claire Zachanassian konnte auch von Zahnd mit »eurem Handeln

[…] rechnen. Ihr wart bestimmbar wie Automaten und habt getötet wie Hen-

ker.« (WA 7, 84) Auch sie repräsentiert einen souveränen Standpunkt, von

dem aus sie den anderen Menschen einen Strich durch die Rechnung ma-

chen kann.Dochwird sie ähnlichwie ihre Vorgängerin, die alte Dame, in ihrer

Überzeichnung und Verrücktheit als eine unwirkliche Figur entworfen, in der

allerdings ein durchaus wirkliches Prinzip zum Ausdruck kommt: Wissen ist

nicht zurückzunehmen – »Was einmal gedacht wurde, kann nicht mehr zu-

rückgenommen werden.« (WA 7, 85) Und in politischer Hinsicht: Wenn der

Zugriff des Staates schwindet, wird die Welt kein machtfreier Ort; vielmehr

wird die Macht nunmehr von privaten Akteuren ausgeübt.

Das Prinzip Verantwortung

Dürrenmatts Komödie beschreibt den fatalen Stand der Naturwissenschaf-

ten, die Naturgesetze soweit durchschauen zu können, dass die Vernichtung

der gesamten Menschheit möglich geworden ist.84 Das unterscheidet sei-

ne und unsere Epoche von vorangegangenen Zeitaltern, in denen – wie es

in Hans Jonas’ Buch Das Prinzip Verantwortung heißt – sowohl das Wissen als

auch die Macht zu begrenzt waren, »um die entferntere Zukunft in die Vor-

aussicht und gar den Erdkreis in das Bewußtsein der eigenen Kausalität ein-

84 DerMensch hat »mächtige und gefährliche Instrumente geschaffen, nicht aber im sel-

benMaße die ethische Kapazität vorangetrieben, ummit diesen Instrumenten verant-

wortungsvoll umgehen zu können.« Obermayer: Dürrenmatts Drama Die Physiker im

Spannungsfeld von Modernität und Tradition, S. 93.

https://doi.org/10.14361/9783839460405 - am 14.02.2026, 08:23:31. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839460405
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


156 Der abwesende Souverän

zubeziehen.«85 Die Gegenwart der entfesselten Wissenschaften indes »ruft

nach einer Ethik, die durch freiwillige Zügel seine Macht davor zurückhält,

dem Menschen zum Unheil zu werden.«86 Mathilde von Zahnd braucht sich

um das Prinzip Verantwortung nicht zu kümmern. Es fällt in der komple-

xen Komposition der Physiker auf, dass die Ärztin ohne Nachkommen ist und

also die Folgen ihres Handelns für die Zukunft etwaiger Kinder oder Enkel

nicht fürchten muss (»Ich bin die letzte Normale meiner Familie. Das Ende.

Unfruchtbar, nur noch zur Nächstenliebe geeignet«,WA 7, 84f.). Auch von ih-

rem Vater, dessen einziges Kind sie ist, hatte sie nichts über intergeneratio-

nelle Verantwortung lernen können. Über ihn sagt sie: Er »haßte mich wie die

Pest, er haßte überhaupt alle Menschen wie die Pest.« (WA 7, 24) An die Stel-

le des nicht vorhandenen Verantwortungsgefühls tritt nun der Ehrgeiz, der

keine Grenzen, nicht einmal mehr die planetaren, anerkennt: »Nun werde ich

mächtiger sein als meine Väter. Mein Trust wird herrschen, die Länder, die

Kontinente erobern, das Sonnensystem ausbeuten, nach dem Andromedane-

bel fahren. Die Rechnung ist aufgegangen. Nicht zugunsten der Welt, aber

zugunsten einer alten, buckligen Jungfrau.« (WA 7, 85) Noch einmal verdich-

tet sind hier die fehlende Nachkommenschaft und die fehlende Verantwor-

tung. Der Ehrgeiz speist sich nachgerade aus dem Fakt, dass sie – ihre männ-

lichen Vorfahren überbietend – die Familiengeschichte endgültig beschließt.

Die Physiker scheinen so auch ein Beispiel dafür zu sein, dass »die Überwin-

dung des Todes, die Vergöttlichung, […] das letzte Ziel menschlichen Ehrgei-

zes« ist.87 Dabei hat die Ärztin nicht nur sozial, sondern auch psychisch und

in der Vision der Eroberung des Weltalls auch in physischer Hinsicht jegliche

Einbindung und ›Bodenhaftung‹ verloren.

Doch Dürrenmatt zeigt nicht nur Figuren, die keine Verantwortung über-

nehmen wollen, sondern auch solche, die keine Verantwortung übernehmen

können, obwohl sie es versuchen. Die Physiker beabsichtigen durchaus, ver-

antwortungsvoll zu handeln. Bei Möbius zeigt sich das auch »in der Tren-

nung von der Familie bis zum provozierten Bruch.« Doch stellt das Stück die

Unmöglichkeit heraus, »in der Welt für die Allgemeinheit Entscheidendes zu

tun, als Einzelner, als Held.«88 Unfreiwillig haben die modernen Naturwis-

85 Hans Jonas: Das Prinzip Verantwortung. Versuch einer Ethik für die technologische

Zivilisation. Frankfurt a.M. 1989, S. 8.

86 Ebd., S. 7.

87 Eckart Goebel: Ehrgeiz. Dynamiken zweckrationaler Passion. Paderborn 2020, S. 5.

88 Keller: Friedrich Dürrenmatt, Die Physiker, S. 69.

https://doi.org/10.14361/9783839460405 - am 14.02.2026, 08:23:31. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839460405
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


5. Lektüren II: Der Ausnahmefall 157

senschaften an diesem Umstand mitgewirkt, denn ihre Formeln haben ein

bis dahin ungeahntes Machtpotenzial in die Welt gesetzt und die traditio-

nelle Ordnung aufgehoben. In diesem permanenten Ausnahmezustand gilt

nun das Recht des Stärkeren, desjenigen nämlich, der unmittelbaren Zugriff

auf diese Macht besitzt. Und das ist in diesem Fall kein Staat, sondern eine

Privatperson. Die Physiker verfügen nicht selbst über ihre Erkenntnisse und

ihre Entscheidung aus Verantwortungsgefühl geht daher ins Leere: »So zeigt

sich, daß unter den gegebenen Bedingungenweder Verantwortung nochOrd-

nung, weder Menschlichkeit noch Vernunft, ja kaum mehr eine menschliche

Existenz möglich zu sein scheint.«89

Dieser Diskurs erinnert an die Geschichte von der Entwicklung der

Atombombe, die eigentlich keiner der Kernforscher hatte bauen wollen

und die – wie bereits erwähnt wegen der ständigen Warnung während des

Zweiten Weltkriegs, die Deutschen könnten selbst an einer solchen Waffe

arbeiten – trotzdem konstruiert und im August 1945 zweimal eingesetzt wur-

de. Sie ist entwickelt worden, obwohl, so Werner Heisenberg, im Sommer

1939 »noch zwölf Menschen durch gemeinsame Verabredungen den Bau von

Atombomben«90 hätten verhindern können. Groß sei denn auch die Betrof-

fenheit der deutschen Atomphysiker in der Internierung in England – hier

besonders Otto Hahns – gewesen:

Am tiefsten getroffen war begreiflicherweise Otto Hahn. Die Uranspaltung

war seine bedeutendstewissenschaftliche Entdeckung, siewar der entschei-

dende und von niemandem vorhergesehene Schritt in die Atomtechnik ge-

wesen. Und dieser Schritt hatte jetzt einer Großstadt und ihrer Bevölkerung,

unbewaffneten Menschen, von denen die meisten sich am Kriege unschul-

dig fühlten, ein schreckliches Ende bereitet.91

Angesichts der Geschichte der Atombombe ist Möbius’ Versuch, sein Wissen

geheimzuhalten, nur allzu verständlich. Seine Arbeit in der psychiatrischen

89 Obermayer: Dürrenmatts Drama Die Physiker im Spannungsfeld von Modernität und

Tradition, S. 93f.

90 Zit. n. Robert Jungk: Heller als tausend Sonnen. Das Schicksal der Atomforscher. Mit

einem Vorwort von Matthias Greffrath. München 1990 (EV: 1956), S. 104.

91 Werner Heisenberg: Über die Verantwortung des Forschers, in: Ders.: Quantentheorie

und Philosophie. Vorlesungen und Aufsätze. Hg. von Jürgen Busche. Stuttgart 2018,

S. 76-90, hier S. 78.

https://doi.org/10.14361/9783839460405 - am 14.02.2026, 08:23:31. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839460405
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


158 Der abwesende Souverän

Anstalt soll die naturwissenschaftliche Forschung von der technischen Um-

setzung ihrer Ergebnisse entkoppeln. Eine solche Entkoppelung wäre in der

politischen Welt nicht möglich, in der alle Theorie zur Praxis, alle Erkenntnis

in Technik umgesetzt wird. Damit sind Dürrenmatts Physiker auch Brechts

Galilei entgegengesetzt. Sollte Galilei, so Hans Mayer, als Exempel eines ne-

gativen Handelns noch »den Blick freigeben auf die Möglichkeiten positiven

Handelns«, womit also vorausgesetzt ist, dass der Physiker überhaupt »vor-

bildlich handeln«92 und sich dem Zugriff der Machthaber verweigern kann,

so ist ein solches positives Handeln den Physikern bei Dürrenmatt nicht mehr

möglich:

Wenn es nämlich schimpflich werden kann, etwas zu entdecken, läßt sich

die Forderung der Galileifigur nach humanitärem Dienst der Naturwissen-

schaftler nichtmehr in der überliefertenWeise erfüllen. Dann ist die Schluß-

folgerung des JohannWilhelmMöbius nicht fern: auf Forschung zu verzich-

ten, weil es verderblich wurde, etwas zu entdecken.93

Diese Position erinnert an Albert Einsteins Worte, von denen Josef Spier in

Jungks Heller als tausend Sonnen berichtet: »Weißt du, mein Sohn, ich habe

noch etwas erfunden, auf dem Grenzgebiet der Mathematik und der Astro-

nomie. Das habe ich jüngstens kaputtgemacht. Einmal ein Mitmörder an der

Menschheit zu sein, genügt mir.«94Welche Rolle der einzelne Forscher in der

Wissenschaftsgeschichte und der technischen Entwicklung spielt, wird auch

von den Forschern selbst diskutiert. So zeigt sich etwa Heisenberg in einem

erinnerten Gespräch mit Carl Friedrich von Weizsäcker sicher, dass

die Individuen im Grunde weitgehend ersetzbar sind. Wenn Einstein nicht

die Relativitätstheorie entdeckt hätte, so wäre sie früher oder später von an-

deren, vielleicht von Poincaré oder Lorentz formuliert worden. Wenn Hahn

nicht die Uranspaltung gefunden hätte, so wären vielleicht einige Jahre spä-

ter Fermi oder Joliot auf dieses Phänomen gestoßen.95

92 HansMayer: Brecht und Dürrenmatt oder Die Zurücknahme (1962), in: Frisch und Dür-

renmatt, S. 17-40, hier S. 20.

93 Ebd., S. 21.

94 Jungk: Heller als tausend Sonnen, S. 316, Note 1. Eine Aussage Einsteins gegenüber Leó

Szilárd wiederum könnte so auch vonMöbius (und einigen anderen Dürrenmattschen

Figuren) stammen: »Da haben Sie es nun. Die alten Chinesen haben schon recht ge-

habt. Am besten ist es, überhaupt nicht zu handeln.« (S. 316)

95 Heisenberg: Über die Verantwortung des Forschers, S. 81.

https://doi.org/10.14361/9783839460405 - am 14.02.2026, 08:23:31. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839460405
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


5. Lektüren II: Der Ausnahmefall 159

Die Schlussfolgerung dieser Überlegung lautet, dass man »dem Einzelnen,

der den entscheidenden Schritt wirklich tut, nicht mehr Verantwortung für

seine Folgen aufbürden« könne als den anderen Forschern, »die ihn vielleicht

auch hätten tun können.«96 So wird die Geschichte der physikalischen Ent-

deckungen und mit ihnen der technischen Erfindungen zu einem säkularen

Schicksal, das selbst die mitwirkenden Forscher überrollt; mögen sie indi-

viduell noch so verantwortungsbewusst sein. »Alle können nichts dafür und

haben es nicht gewollt.« (WA 30, 62) – Dürrenmatts politische Überlegungen

in denTheaterproblemen sind damit ins naturwissenschaftliche Feld verlegt.

Das leere Universum

Auch Die Physiker entwerfen einen – diesmal globalen – permanenten Aus-

nahmezustand, in dem die überkommenen Ordnungskategorien aufgehoben

sind und die Staaten an Autorität verloren haben. Klarsichtig erläutert Keller,

der Dürrenmatts Komödien anhand von den Physikern bislang am eindrück-

lichsten als »Spiegel einer in Unordnung geratenen Welt« beschrieben hat:

»Letzter Grund für dieses Chaos ist jedoch wieder das menschliche Tun, das

die natürliche Ordnung der Schöpfung seiner Vernunft zum Opfer brachte,

ohne eine neue Ordnung gestalten zu können.«97 Parallelisiert ist dieses

postsouveräne Zeitalter dem Postreligiösen: Der Himmel ist zum leeren

Universum geworden; König Salomo eine Wahnvorstellung.

Das Ende des religiösen Zeitalters wird auch durch die Darstellung kirch-

licher ›Autorität‹ unterstrichen. Denn wie schon im Besuch der alten Dame ist

der auftretende Kirchenmann auch in den Physikern eine lächerliche Figur.

Zur Heilanstalt bemerkt Missionar Rose, der neue Ehemann von Möbius’ Ex-

Frau: »Wie still es hier ist! Wie freundlich. Ein wahrer Gottesfriede waltet in

diesem Hause, so recht nach dem Psalmwort: Denn der Herr hört die Armen

und verachtet seine Gefangenen nicht.« Darauf Frau Rose: »Oskar ist näm-

lich ein guter Prediger, Fräulein Doktor.« (WA 7, 31) Wo der Kirchenmann

»Gottesfriede« vermutet, ›waltet‹ die wahnsinnige Mathilde von Zahnd. Zum

Durchschauen und zur Deutung der Wirklichkeit ist der Kirchenmann nicht

fähig.

Eine wichtige Rolle im Stück spielt Salomo, der weise und für sein Ur-

teil bekannte Herrscher. Von Zahnd glaubt, tatsächlich im Auftrag Salomos

96 Ebd.

97 Keller: Friedrich Dürrenmatt, Die Physiker, S. 83 u. 66.

https://doi.org/10.14361/9783839460405 - am 14.02.2026, 08:23:31. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839460405
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


160 Der abwesende Souverän

zu handeln und von ihm den Befehl erhalten zu haben, »Möbius abzusetzen

und an seiner Stelle zu herrschen.« (WA 7, 82) In ihrer Vorstellung ist Salo-

mo »der gewaltige, glanzvolle König, der im Besitz von Weisheit und Macht

herrscht.«98 Die Erkenntnisse, die Möbius vermeintlich von ihm erhielt, sei-

en »Mittel zu seiner heiligen Weltherrschaft«, und diese Herrschaft Salomos

sieht sich die Ärztin nun als »unwürdige Dienerin« verwirklichen (WA 7, 82).

Möbius, der nur vorgibt, ihm erscheine Salomo, entfaltet ein anderes Bild

des weisen Königs im Abschiedsgespräch mit seiner Familie. Als Missionar

Rose Salomo als Psalmendichter und Sänger des Hohen Liedes preist, er-

widert der Physiker: »Ich kenne Salomo von Angesicht zu Angesicht. Er ist

nicht mehr der große goldene König, der Sulamith besingt und die Rehzwil-

linge, die unter Rosen weiden, er hat seinen Purpurmantel von sich gewor-

fen« – »nackt und stinkend kauert er in meinem Zimmer als der arme König

der Wahrheit, und seine Psalmen sind schrecklich.« (WA 7, 40) Anschließend

trägt Möbius einen solchen vermeintlichen Psalm Salomos vor – die grausige

Vision einer Weltraumreise, die den Weltraumfahrern zu singen sei und die

von nichts als Tod und Wüsten und einem leeren Universum handelt:

Wir hauten ins Weltall ab.

Zu den Wüsten des Monds. Versanken in ihrem Staub.

Lautlos verreckten

Manche schon da. Doch die meisten verkochten

In den Bleidämpfen des Merkurs, lösten sich auf

In den Ölpfützen der Venus, und

Sogar auf demMars fraß uns die Sonne,

Donnernd, radioaktiv und gelb.

(WA 7, 41)

Die weitere Reise durch das Sonnensystem verläuft ebenso unerfreulich. Die

Raumfahrer verlieren die Orientierung und gelangen weit über das Sonnen-

system hinaus in den Weltraum:

Abgetrieben, trieben wir in die Tiefen hinauf

Einigen weißen Sternen zu,

Die wir gleichwohl nie erreichten, […]

Längst schon Mumien in unseren Schiffen

Verkrustet von Unrat: […]

98 Ebd., S. 33.

https://doi.org/10.14361/9783839460405 - am 14.02.2026, 08:23:31. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839460405
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


5. Lektüren II: Der Ausnahmefall 161

In den Fratzen kein Erinnern mehr

An die atmende Erde.

(WA 7, 41f.)

Das gottlose Universum, die Erde als kleiner Fleck in der sinnlosen Unend-

lichkeit – auchMöbius’Worte amSchluss des Stücks bannen das postreligiöse

Zeitalter noch einmal ins Bild. Angesichts der Vergeblichkeit seiner Bemü-

hungen fällt der geniale Physiker nun vollends in die Rolle des Salomo (so wie

Eisler in Einstein und Beutler in Newton): »Ich bin der arme König Salomo.

Einst war ich unermeßlich reich, weise und gottesfürchtig. Ob meiner Macht

erzitterten die Gewaltigen. Ich war ein Fürst des Friedens und der Gerech-

tigkeit.« (WA 7, 86) Salomo war also selbst der Souverän, der mächtige Ga-

rant gesellschaftlicher Ordnung. Als eine wichtige seiner Eigenschaften wird

die Gottesfurcht genannt. Doch, so Möbius weiter, »meine Weisheit zerstörte

meine Gottesfurcht, und als ich Gott nicht mehr fürchtete, zerstörte meine

Weisheit meinen Reichtum.« (WA 7, 86f.) Gott wird hier als ethisches Prin-

zip gezeichnet, das die menschliche Hybris einzudämmen in der Lage ist,

die bei Verlust der Gottesfurcht destruktiv auf den Menschen zurückwirkt.

»Nun sind die Städte tot, über die ich regierte, mein Reich leer, das mir an-

vertraut worden war, eine blauschimmernde Wüste, und irgendwo um einen

kleinen, gelben, namenlosen Stern kreist, sinnlos, immerzu, die radioakti-

ve Erde.« (WA 7, 87) Dieses apokalyptische Bild, das die mythische Wüste

mit demmodernen Begriff der Radioaktivität verknüpft, zeigt ein unbelebtes

Universum. Es ist die bei Dürrenmatt vielbeschriebene Katastrophe, in wel-

che die ›schlimmstmögliche Wendung‹ – hier noch als Vision – mündet. Kein

von Gott verhängtes Schicksal indes, sondern eine aus mangelnder Ehrfurcht

selbst erzeugte Vernichtung. Theologisch gewendet erscheint der abwesende

Souverän hier als der abwesende Gott. Die Menschen sind nunmehr allein in

einem leeren Universum.

5.4 Der Sturz

In der Erzählung Der Sturz (1971) entwirft Dürrenmatt die Sitzung eines ano-

nymen Parteiapparats, der nach einer Revolution die Geschicke eines ›Riesen-

reiches‹ lenkt. Zwar bleibt das Geschehen historisch und geographisch unbe-

stimmt, doch lässt sich das Riesenreich unschwer mit der Sowjetunion und

das ›Politische Sekretariat‹, das sich aus dem Parteichef sowie verschiedenen

https://doi.org/10.14361/9783839460405 - am 14.02.2026, 08:23:31. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839460405
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


162 Der abwesende Souverän

Ministern und Funktionären zusammensetzt, mit dem Politbüro identifizie-

ren. In der Tat hat Dürrenmatt die Erzählung, die er bereits seit 1965/1966

konzipierte,99 nach einem Besuch der Sowjetunion verfasst, wie sein Bericht

in den Stoffen (Der Rebell) von der »Eröffnungszeremonie des Schriftsteller-

kongresses am 22. Mai 1967 im großen Kremlsaal« (WA 28, 297) verrät. »Das

Politbüro, das da vor uns thronte« und »über das Schicksal der Erde mitbe-

stimmte«, erscheint ihm wie »der Beginn eines Zahlensystems, zum Beispiel

eines Riesendreiecks, gebildet von ungeraden Zahlen, wobei die Bedeutung

von oben nach unten abnimmt.« (WA 28, 298f.) Wenn eine Position vakant

wird, so verschieben sich die weiteren Zahlen:

fällt Eins, wird Drei oder Fünf oder Sieben zu Eins, identisch mit Eins, je

nach der Affinität wird von der Spitze des Dreiecks Richtung Basis um-

nummeriert. Ein solches System ist mit einem Schema zu vergleichen,

innerhalb dessen die Menschen aufsteigen und fallen, Karriere machen und

über ihre Karriere stolpern – gleichsam über ihre eigenen Beine –, wo sie

vernichtet, verurteilt und rehabilitiert werden können – sogar noch als Tote.

(WA 28, 299)

Damit ist nicht nur eine Beobachtung angesprochen, die auch Bataille in Be-

zug auf den Kommunismus gemacht hatte, nämlich dass »in gewissem Sinn

die sowjetische Macht eine Form militärischer Herrschaft ist und die kommu-

nistische Partei das Äquivalent einer Armee«,100 sondern auch die Austausch-

barkeit der Funktionäre, die in der Erzählung Der Sturz als Buchstabenspiel

der Figuren, die allesamt keine Namen tragen, wiederkehrt.

Dürrenmatts Bericht vom Schriftstellerkongress endet schließlich mit ei-

ner Anekdote, in der das Spiel der Macht um Leben und Tod aufscheint, das

auch in der Erzählung von Bedeutung ist. Auf der Fahrt zurück ins Hotel

nach der Eröffnungssitzung erhob sich unter den »Anwärtern des Sowjeti-

schen Schriftstellerverbandes eine aufgeregte Diskussion über die Sitzord-

nung des Politbüros«, die anders als sonst gewesen sei: »irgendeiner hat-

99 »Ein erster Entwurf lag vermutlich bereits 1965/66 vor. Zu Beginn des Jahres 1966 teil-

te Dürrenmatt im Gespräch mit Urs Jenny mit, er sei ›mitten in einer neuen Arbeit:

Dreizehn Personen in einem geschlossenen Raum, die Mächtigsten eines Landes, wie

sie miteinander konspirieren, einander bekämpfen, bis der Mächtigste liquidiert wird

und ein neuer nachrückt und alles von vorne beginnt – denken Sie an eine Kreml-

Geheimsitzung, an Stalins Sturz‹«, zit. n. Benjamin Thimm: Der Sturz, in: Dürrenmatt-

Handbuch, S. 139-140, hier S. 139.

100 Bataille: Die Souveränität, S. 69.

https://doi.org/10.14361/9783839460405 - am 14.02.2026, 08:23:31. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839460405
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


5. Lektüren II: Der Ausnahmefall 163

te gefehlt, was als günstiges Zeichen aufgefaßt wurde, daß, vielleicht – der

Aufstieg Andropows war nicht aufzuhalten […]. Als wir das Auto verließen,

hatte ich den Sturz konzipiert, zwar bloß als Einfall, ohne Verpflichtung, ihn

niederzuschreiben« (WA 28, 300f.). Dass die Erzählung, die sich wenig Mü-

he gibt, das historische Vorbild zu verschleiern, »den selbstbezogenen politi-

schen Leerlauf eines totalitären Herrschaftskollektivs« darstellt, hat tatsäch-

lich »zum Verbot des Textes in den sozialistischen Ländern«101 geführt.

Der Sturz zeichnet eine höchst prekäre Konstellation: Die Funktionäre des

Politischen Sekretariats belauern einander unablässig, denn der Parteichef

lässt immer wieder Säuberungen durchführen. Dass die Figuren keine Na-

men tragen, sondern lediglich durchGroßbuchstaben bezeichnet werden, un-

terstreicht ihre Austauschbarkeit sowie einmal mehr, dass es Dürrenmatt um

die Darstellung typischer Handlungsweisen innerhalb einer grotesken Aus-

gangssituation geht. Mit Blick auf das Souveränitätsparadigma relevant ist

die »zeitgeschichtlich-politische«102 Erzählung, weil sie die Frage stellt, wann

die Revolution und mit ihr ein Zustand, in dem Kritiker oder Konkurrenten

ohne Prozess hingerichtet werden können, beendet ist und wann sich wie-

der eine Ordnung verfestigt. Während die Parteistruktur zur Erzeugung ei-

ner staatlichen Ordnung tendiert, hält die Revolution den Ausnahmezustand

aufrecht, in dem der Parteichef politische Morde nach Gutdünken anordnen

kann. Dass dieser am Schluss selbst einem Putsch zum Opfer fällt, in dem

Moment, da er das Politische Sekretariat für aufgelöst erklärt, ist da nur fol-

gerichtig und ruft den auf Dauer gestellten Ausnahmezustand auf, in dem

sich die souveräne Position als eine Leerform zeigt, deren Besetzung belie-

big, zufällig, unwesentlich ist.

Sitz-Ordnung

Die Erzählung beginnt mit einer kleinen repräsentativen Szene, in der Dür-

renmatt das Festbuffet, »welches im Festsaal das Politische Sekretariat vor der

Beratung einzunehmen pflegte«, beschreibt: Die Rede ist von einem »kalten

Buffet mit gefüllten Eiern, Schinken, Toast, Kaviar, Schnaps und Champa-

gner« (WA 24, 11). Die Speisen und die alkoholischen Getränke erinnern an

101 Ulrich Weber: Politisch-kulturelle Kontexte, in: Dürrenmatt-Handbuch, S. 21-23, hier

S. 22.

102 Spycher: Friedrich Dürrenmatt, S. 329.

https://doi.org/10.14361/9783839460405 - am 14.02.2026, 08:23:31. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839460405
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


164 Der abwesende Souverän

Die Panne und weisen voraus auf so manch unprofessionelles Verhalten wäh-

rend der Beratung. Die Sitzordnung im Sitzungszimmer »war nach der Hie-

rarchie des Systems geregelt.« (WA 24, 12) Sie wird zu Beginn und am Schluss

der Erzählung graphisch dargestellt als Anordnung von Buchstaben,103 die,

wie bereits erwähnt, die verschiedenen Funktionäre bezeichnen: »B D F H K

M saßen (von A aus gesehen) an der rechten Tischseite und ihnen gegenüber

C E G I L N, neben N saß noch der Chef der Jugendgruppen P und neben M

der Atomminister O, doch waren P und O nicht stimmberechtigt.« (WA 24,

12) Welcher Buchstabe welchen Funktionär im Einzelnen bezeichnet, muss

aus dem Text erst rekonstruiert werden: A ist der Parteichef, B der Außen-

minister, C der Chef der Geheimpolizei, D der Parteisekretär, E der Außen-

handelsminister, F der Minister der Schwerindustrie, G der Chefideologe, H

der Verteidigungsminister, I der Landwirtschaftsminister, K der Staatsprä-

sident, L der Transportminister, M die Ministerin für Erziehung und N der

Postminister. O und P wurden bereits als Atomminister beziehungsweise als

Chef der Jugendgruppen identifiziert. Zwar ist versucht worden, die Figuren

mit historischen Persönlichkeiten in Verbindung zu bringen; das Ergebnis be-

schränkt sich jedoch auf die Beobachtung, dass »manche der Charaktere im

Sturz irgendwie auf geschichtliche Vorbilder zurück« gehen, dass sie aber »im

wesentlichen eher Erfindungen als Nachahmungen« seien.104

Als erster erscheint N im Sitzungszimmer, aus dessen Perspektive die Ge-

schehnisse, wenn auch nicht als Ich-Erzählung, geschildert werden.Der Post-

minister ist, wie Spycher beschreibt, zwar »politisch weniger erfahren, enga-

giert und belastet als dieMehrzahl seiner Kollegen und insofern eher ein naiv-

sachlicher Zuschauer, der freilich ebenfalls persönlich betroffen und gefähr-

det ist; aber ander[er]seits ist seine Geisteshaltung nicht die eines Außensei-

ters oder gar eines jenseits des ›Systems‹ stehenden Kritikers.«105 Durch seine

103 »Der eigentliche Fließtext nun bildet den Übergang vom ersten zum zweiten Tableau;

er entfaltet die Prozesse, die zum namensgebenden Sturz des Machtinhabers A und

der Umstrukturierung des Politbüros während einer Parteisitzung führen.« Thimm:

Der Sturz, S. 139.

104 Spycher: Friedrich Dürrenmatt, S. 347. Siehe dort auch die Rekonstruktion dieser Ver-

suche.

105 Ebd., S. 356f. Eduardo Grillo sieht in N »the personification of the silent majority, the

one that really supports every form of power and in particular dictatorial regimes. N

is limited to taking a seat; an interested but irrelevant spectator, he is rewarded with

a remarkable leap in the hierarchy because of his willingness not to upset the plans

of the most powerful elements.« Eduardo Grillo: The threshold, the place, the net.

https://doi.org/10.14361/9783839460405 - am 14.02.2026, 08:23:31. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839460405
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


5. Lektüren II: Der Ausnahmefall 165

›naiven‹ Augen kann sich nicht nur das Geschehen in seiner ganzen Absurdi-

tät entfalten, auch erlaubt die ›Mitsicht‹ mit dieser an eigenen Ambitionen

und Plänen armen Figur einen gewissen neutralen, wenn auch informierten

Blick auf die Dynamiken des Machtapparats. So erhalten die Leserinnen und

Leser gleich zu Beginn Einblick in den Gemütszustand des Postministers, der

allerdings stellvertretend für die meisten Mitglieder des Politischen Sekreta-

riats steht:

Er fühlte sich seit seiner Aufnahme ins oberste Gremium nur in diesem

Raume sicher, obwohl er bloß Postminister war und die Briefmarken zur

Friedenskonferenz A gefallen hatten, wie er gerüchtweise vom Kreise um

D und genauer von E wußte; aber seine Vorgänger waren trotz der doch

eher untergeordneten Stellung der Post innerhalb der Staatsmaschinerie

verschollen, und wenn auch der Boss der Geheimpolizei C mit ihm lie-

benswürdig umging, ratsam war es nicht, nach den Verschwundenen zu

forschen. (WA 24, 11)

Hier werden bereits die wichtigsten Aspekte innerhalb der herrschenden Dy-

namik unter den Funktionären angesprochen: eine Form der generalisierten

Angst, die unvollständige Information (Gerüchte), die Abhängigkeit von den

Launen des Geheimdiensts und der Willkür des Parteichefs – »Ein falsches

Verhalten, eine unvorsichtige Äußerung konnten das Ende bedeuten, Ver-

haftung, Verhöre, Tod«. Die Mitglieder des Politischen Sekretariats müssen

sich »mit jedem gutstellen« und »klug« sein, »die Gelegenheiten wahrzuneh-

men, sich im Notfall zu ducken und die menschlichen Schwächen der andern

auszunutzen.« (WA 24, 18) Dabei stellt Dürrenmatt besonders heraus, dass

der Aufstieg innerhalb dieser Führungsriege nicht etwa Erleichterung und

Sicherheit bedeutet, sondern Gefahr. Wer Mitglied im Politischen Sekreta-

riat geworden ist, wurde »auf die bequemste der möglichen Abschußlisten

gesetzt.« (WA 24, 13) Denn man hat damit eine Position erreicht, wo einem

»nurmit politischen Gründen der Garaus gemacht werden konnte, und politi-

sche Gründe ließen sich immer finden.« (WA 24, 14) Die Anführer des Landes

müssen sich so trotz ihrer ungeheuren Macht zunächst einmal um sich selbst

sorgen.

Notes about Friedrich Dürrenmatt’s Der Sturz, in: Germanisch-Romanische Monats-

schrift 69/3 (2019), S. 329-343, hier S. 342.

https://doi.org/10.14361/9783839460405 - am 14.02.2026, 08:23:31. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839460405
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


166 Der abwesende Souverän

Sie bestimmten das Geschick des Riesenreiches, schickten Unzählige in die

Verbannung, in den Kerker und in den Tod, griffen in das Leben von Mil-

lionen ein, stampften Industrien aus dem Boden, verschoben Familien und

Völker, ließen gewaltige Städte erstehen, stellten unermeßliche Heere auf,

entschieden über Krieg und Frieden, doch, da ihr Erhaltungstrieb sie zwang,

einander zu belauern, beeinflußtendie Sympathien undAntipathien, die sie

füreinander empfanden, ihre Entscheidungen weit mehr als die politischen

Konflikte und die wirtschaftlichen Sachverhalte, denen sie gegenüberstan-

den. Die Macht, und damit die Furcht voreinander, war zu groß, um reine

Politik zu treiben. (WA 24, 18f.)

So wird ein Geschehen gezeichnet, in dem Macht und Angst einander nicht

ausschließen, sondern bedingen. Politische Angelegenheiten werden von per-

sönlichen Interessen überformt: »Es liegt im Wesen dieses Machtkollektivs,

daß es keine rein vernünftige Sachpolitik durchführt, weil dessen Mitglieder

aus persönliche[m] Macht- und Selbsterhaltungstrieb handeln und mit- und

gegeneinander intrigieren, in ständiger Furcht, überspielt, gestürzt und ver-

nichtet zu werden.«106 Die Machthaber des Landes sind beständig der dro-

henden Gefahr des Todes ausgesetzt. Das ist möglich, weil sich nach der ver-

gangenen Revolution keine neue Ordnung etabliert hat, so dass nach wie vor

eine revolutionäre Logik vorherrscht und der Rechtszustand noch immer auf-

gehoben ist. Es handelt sich um den perpetuierten Ausnahmezustand, in dem

absolute Willkür möglich ist.107

106 Spycher: Friedrich Dürrenmatt, S. 351. Siehe auch Martin W.J. Tegelkamp: Recht und

Gerechtigkeit in Dürrenmatts Dramen und Prosa. Baden-Baden 2013, S. 50: »Den Pro-

totyp eines autistischen Machtapparates stellt Dürrenmatt in Der Sturz vor. Hier be-

leuchtet er besonders, wie selbstbezüglich die politisch Verantwortlichen sind. Zwar

gibt es eine Welt außerhalb der Wände des Politischen Sekretariats, in dem die ge-

samte Handlung spielt, doch wird diese nur am Rande geschildert.«

107 Das zeigt sich etwa in irrtümlich ausgesprochenen Todesurteilen, so wenn I, der Land-

wirtschaftsminister, in seiner Zeit als Generalstaatsanwalt »auf A’s Wunsch für dessen

Schwiegersohn das Todesurteil« gefordert hat; »als A unerwartet intervenierte, um sei-

nem Schwiegersohn doch noch zu verzeihen, war der Schwiegersohn bereits erschos-

sen, ein Lapsus« (WA 24, 13). Grillo sieht in der Abwesenheit des Buchstaben J in der

Liste der Figuren denn auch den Hinweis auf die aufgehobene Justiz: »It seemed rea-

sonable to ascribe this eloquent absence to the impossibility of Justice (Justiz) within

the society, a subject which Dürrenmatt holds dear.« Grillo: The threshold, the place,

the net, S. 342.

https://doi.org/10.14361/9783839460405 - am 14.02.2026, 08:23:31. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839460405
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


5. Lektüren II: Der Ausnahmefall 167

Merkmal dieses Zustands sind auch polykratische Elemente,108 wenn da-

von die Rede ist, dass A seine »Gewaltherrschaft« nur deshalb aufrecht erhal-

ten konnte, weil »sich dieMitglieder des Politischen Sekretariats bekämpften.

Dieser Kampfwar für A die Voraussetzung seinerMacht. Bloß die Furcht trieb

einen jeden dazu, sich die Gunst A’s zu erhalten, indem er andere denunzier-

te.« (WA 24, 55f.) Besonders sichtbar wird diese Struktur an der Konkurrenz

von D und G, dem Parteisekretär und dem Chefideologen, die sich feind-

lich gegenüberstehen: »Statt sich zu ergänzen, rieben sie sich aneinander

auf, stellten sich Fallen, versuchten einander zu stürzen: der Parteisekretär

als ein Techniker der Macht stand dem Chefideologen als einem Theoretiker

der Revolution gegenüber.« (WA 24, 16) Ein Teil des gegenseitigen Belauerns

der Funktionäre – im labyrinthischen »Dschungel der Partei mit ihren tau-

sendfältigen Abteilungen und Unterabteilungen, Zweigen und Nebenzwei-

gen, Gruppen, Obergruppen und Untergruppen« (WA 24, 36) – sind auch Pri-

vatheiten, die zum Beispiel als Erpressungsmaterial dienen. Viele sind stän-

dig betrunken, die »Parteimuse« M hat mit dem einen oder anderen eine Af-

färe. Ein anderer Teil ist die Ambiguität der Macht, das heißt die ständige

Ungewissheit, was ein Wort oder eine Geste zu bedeuten hat. So rätselt N,

»ob die Parteimuse sich durch ihr Kleid von D distanzieren wollte, indem sie

sich unbekümmert gab, oder ob sie damit beabsichtigte, sich mit dem Mu-

te der Verzweiflung demonstrativ als dessen Geliebte zu benennen.« (WA 24,

22) Und auch A’s Lachen dient als Quelle vielfältiger Interpretationen: »Es war

immer das gleiche langsame, fast gemütliche Lachen, das man von ihm ver-

nahm, gleichgültig, ob er scherzte oder drohte, so daß man nie wußte, wie

er es meinte.« (WA 24, 45) Diese gewollte Ambiguität ist Bestandteil des tod-

ernsten Machtspiels, in dem man sich ›nie sicher‹ sein kann.

Das Ereignis, das großen Anteil an der Eskalation des Geschehens hat,

jedoch neben seiner Rolle für die Handlung kaum zur diskursiven Bedeu-

108 Der Begriff der Polykratie wurde vor allem in Bezug auf das nationalsozialistische Re-

gime verwendet undmeint »eine Vielzahl vonweitgehend autonomenHerrschaftsträ-

gern, die miteinander unter bestimmten Bedingungen in Konflikt geraten können.«

Er bezeichnet »einen Zustand von Herrschaft, der nicht auf einer allseits anerkann-

ten Verfassung beruht, sondern sich entsprechend einem ›Wildwuchs‹ der jeweiligen

Kräfteverhältnisse entwickelt. Position und Eigenschaften der einzelnen Herrschafts-

träger formieren sich dabei aus den Konstellationen ihrer Beziehungen zueinander

während der unterschiedlichen Phasen des Geschichtsablaufes.« Peter Hüttenberger:

Nationalsozialistische Polykratie, in: Geschichte und Gesellschaft 2/4: Das nationalso-

zialistische Herrschaftssystem (1976), S. 417-442, hier S. 420 u. 421.

https://doi.org/10.14361/9783839460405 - am 14.02.2026, 08:23:31. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839460405
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


168 Der abwesende Souverän

tung der Erzählung beiträgt, ist das Ausbleiben des Atomministers O. Keiner

der Anwesenden geht von einem Zufall aus. Sein Fehlen setzt eine Reihe von

Spekulationen in Gang und steht so auch für das prekäre Nicht- und Halb-

Wissen, das eine Komponente des permanenten Misstrauens unter den Mit-

gliedern des Politischen Sekretariats ist:

O’s Verhaftung (falls sie nicht ein bloßes Gerücht war, das durch sein Nicht-

erscheinen verursacht wurde) konnte einen Angriff auf D einleiten, weil O in

der Partei D unterstand, sie konnte jedoch auch auf den Sturz des Chefideo-

logen G hinzielen, als dessen persönlicher Schützling O galt: daß O’s Liqui-

dierung (falls sie eintraf) D und G zugleich bedrohte, war an sich möglich,

doch kaum wahrscheinlich. (WA 24, 15)

All diese Vermutungen, die durch die eingeklammerten Relativierungen auch

als solche markiert sind, werden sich am Schluss der Erzählung als falsch

erweisen. O hat sich lediglich im Datum geirrt und kommt verspätet zur Sit-

zung. Doch wird sein Ausbleiben zu diesem Zeitpunkt bereits für die Besei-

tigung des Parteichefs gesorgt haben.

Revolution und Staat

Zweifellos handelt Der Sturz von den obskuren Verhältnissen in einem Ein-

Parteien-Staat sowie von der angedeuteten Dynamik der Machtspiele inner-

halb solcher und vergleichbarer Institutionen auch in anderen Gesellschafts-

systemen. Konkret und politiktheoretisch geht es daneben jedoch auch um

die Revolution und den Staat im Kontext der Frage nach politischer Ordnung

überhaupt. Denn das Politische Sekretariat steht gewissermaßen zwischen

zwei Stühlen: jenem der Revolution, aus der es erwachsen ist und die noch

als ideologische Begründung seiner Herrschaft dient, und jenem des ›neuen‹,

bürokratischen Staates.109

Während der dargestellten Beratungssitzung geht es nämlich um nichts

weniger als die (Selbst-)Auflösung des Politischen Sekretariats, die A als Par-

teichef für geboten hält. In seinem Antrag, oder besser: seiner Forderung re-

kapituliert er die Geschichte der Partei und begründet gleichermaßen, wes-

109 Das »rationelle Regieren« gehört, so Crane Brinton in seiner Studie Anatomie der Re-

volution, zu den regelmäßig durch »Revolutionen bewirkten politischen Veränderun-

gen«; Crane Brinton: Anatomie der Revolution. Hg. von Manfred Lauermann. Übers.

von Walter Theimer. Wien, Leipzig 2017, S. 263.

https://doi.org/10.14361/9783839460405 - am 14.02.2026, 08:23:31. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839460405
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


5. Lektüren II: Der Ausnahmefall 169

halb das Politische Sekretariat bislang notwendig war und weshalb es künftig

obsolet sei. Die Revolution sei zwar insofern erfolgreich gewesen, als sich eine

neue Ordnung etabliert hat, doch »denke das Volk in alten Kategorien« und

versuche, »immerwieder aus der neuenOrdnung auszubrechen«.Daher kann

sich noch immer »die revolutionäre Ordnung nur durch Gewalt behaupten,

die Revolution sich nur durch die Diktatur der Partei durchsetzen« (WA 24,

28). A kündigt nun die Demokratisierung der Partei an, um damit auch eine

Demokratisierung des Staates, »eine Veränderung des Staates nach den Be-

dürfnissen der Revolution« zu erzwingen (WA 24, 29). Dies könne nur durch

Einrichtung eines erweiterten Parteiparlaments und die Abschaffung des Po-

litischen Sekretariats gelingen, dessen einziger Zweck darin bestanden habe,

»die Partei als eine tödliche Waffe gegen die alte Ordnung einzusetzen, eine

Aufgabe, die erfüllt worden sei, die alte Ordnung bestehe nicht mehr, wes-

halb man nun das Politische Sekretariat liquidieren könnte.« (WA 24, 30) N

wittert – stellvertretend für die anwesenden Funktionäre wie die Leserinnen

und Leser – in diesem Ziel A’s einen Putsch, der unter dem Deckmantel der

Demokratisierung danach trachtet, »das Politische Sekretariat zu stürzen und

seine Alleinherrschaft endgültig zu installieren.« (WA 24, 30) Dass damit wei-

tere Säuberungen zu befürchten sind, ist plausibel vor demHintergrund, dass

auch die meisten der Revolutionäre, »die die alte Ordnung gestürzt hatten«

(WA 24, 46), liquidiert worden waren. Die Erzählung stellt so die Frage, was

eigentlich auf eine erfolgreiche Revolution folgt und wie der endlose Ausnah-

mezustand beendet werden kann.

Gestaltet ist diese theoretische Frage wie stets bei Dürrenmatt als kon-

fliktreiche, anschauliche Situation, in der es um Leben und Tod geht. Die Ant-

wort des Chefideologen G unterstützt A’s Schlussfolgerung, gibt jedoch – wie

N beobachtet – dessen abstrakte Ausführungen »derart verschärft« wieder,

dass »sich das Politische Sekretariat zurWehr setzenmußte.« (WA 24, 50) Für

den Diskurs über die Revolution sind seine Bemerkungen dennoch erhellend.

Zunächst unterscheidet G die Revolution und die Partei scharf voneinander:

»Die Revolution sei ein dynamischer Vorgang, die Partei ein mehr statisches

Gebilde. Die Revolution ändere die Gesellschaft, die Partei installiere die ver-

änderte Gesellschaft im Staat.« Insofern ist die Partei nicht nur Träger der

Revolution, sondern »zugleich Träger der Staatsmacht«, und sie neigt sich

»mehr dem Staate als der Revolution« zu, was eine beständige Revolutionie-

rung auch der Partei erforderlich mache: »So komme es, daß die Revoluti-

on vor allem jene verschlingen müsse, die im Namen der Partei Feinde der

Revolution geworden seien.« (WA 24, 49) Die Partei ist ein statisches Gebil-

https://doi.org/10.14361/9783839460405 - am 14.02.2026, 08:23:31. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839460405
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


170 Der abwesende Souverän

de, eine dem Staat verwandte Form, die Revolution ist hingegen dynamisch,

unförmig, verweigert sich der Verfestigung in Parteistrukturen und den In-

stitutionen des Staates. So seien die bislang liquidierten Männer »ursprüng-

lich echte Revolutionäre gewesen, sicher, keiner zweifle daran, doch durch ih-

ren Irrtum, die Revolution für abgeschlossen zu halten, seien sie zu Feinden

der Revolution geworden und hätten als solche vernichtet werden müssen.«

(WA 24, 49)110 Die Rede von der Revolution soll damit die Verfestigung einer

politischen Ordnung aufhalten. Sie steht für den perpetuierten, auf Dauer

gestellten Ausnahmezustand. Und die politischen Morde sind gleichermaßen

Ausdruck dieses rechtlosen Zustands wie seine Ermöglichung. Das Problem

des Politischen Sekretariats sei, so fährt der Chefideologe fort, dass es »nur

noch eine Beziehung zur Macht und keine Beziehung mehr zur Revolution«

habe: »Die Erhaltung seiner Macht sei ihm wichtiger als die Veränderung der

Welt, weil jede Macht dazu neige, den Staat, den sie beherrsche, und die Par-

tei, die sie kontrolliere, zu stabilisieren.« Die Selbstauflösung des Sekretariats

sei daher notwendig: »Ein echter Revolutionär liquidiere sich selbst, schloß

er seine Rede.« (WA 24, 50)

Mit den Begriffen von Statik und Dynamik wird das Ende einer Revoluti-

on als höchst problematische, umkämpfte Situation gezeichnet. Die Zerschla-

gung der alten Ordnung erscheint als vergleichsweise einfacher Vorgang. Die

Errichtung und Durchsetzung einer neuen Ordnung ist ungleich schwieriger,

da imNetz widerstreitender Interessen niemand bestimmen kann,wann eine

Revolution abgeschlossen und die politische Willkür in freiwilligem Macht-

verzicht wieder aufgehoben ist. Weiterer Überlegungen zur Revolution ent-

hält sich Dürrenmatt – so auch in Bezug auf einen ökonomisch begründeten

Revolutionsbegriff und das Konzept der permanenten Revolution.111 Statt-

110 Wenn der Revolutionär, so Tegelkamp, »die alten Machthaber erfolgreich besiegt hat

und eine neue Ordnung gestalten konnte, muss er sich eingestehen, dass er im Besitz

dieser Macht zu einem Feind der Revolution wird und damit zum Feind seiner eigenen

Ideale.« Tegelkamp: Recht undGerechtigkeit inDürrenmattsDramenundProsa, S. 123.

Crane Brinton beobachtet süffisant einen Rückbezug der neuen Regenten auf die alten

Machthaber: »Sie waren nicht mehr Revolutionäre, sondern regierten. Als Regenten

mußten siemanches von ihrenVorgängern lernen. In Rußland scheinenmanche zuviel

gelernt zu haben.« Brinton: Anatomie der Revolution, S. 268.

111 Der fortgesetzte Terror im Sturzweist eine bloß oberflächliche Verbindung zum Kon-

zept der permanentenRevolution auf. Diesemeint in der Konzeption vonMarx und En-

gels um 1850 nämlich nicht nur eine zeitliche Permanenz, sondern, dass die Revolution

»neue, den bürgerlichen Ausgangsrahmen sprengende Klassenwidersprüche aufwirft

https://doi.org/10.14361/9783839460405 - am 14.02.2026, 08:23:31. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839460405
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


5. Lektüren II: Der Ausnahmefall 171

dessen nimmt er die genuin politische Frage des Übergangs von Unordnung

zu Ordnung in den Blick. Das Problem der erfolgreichen Revolution ist, dass

sie mit der neuen Gesellschaftsordnung auch einen »neuen Staat« geschaffen

hat, »dessen Macht ungleich gewaltiger war, als jene der alten Ordnung und

des alten Staates.« Doch musste nun, während »der Staat von der Verwaltung

überwuchert wurde«, »die Revolution als Fiktion erhalten werden; für einen

Verwaltungsapparat vermag sich kein Volk zu begeistern, um so weniger, als

auch die Partei der Bürokratie zum Opfer gefallen war.« (WA 24, 54) Genau

dies war charakteristisch für die Stalinistische Herrschaft: »Die zunehmen-

de Bürokratisierung hatte zur Entstehung einer gesellschaftlichen Kaste ge-

führt, deren Herrschaft zwar auf den durch die Oktoberrevolution veränder-

ten Produktionsverhältnissen basierte, die aber politische Interessen entwi-

ckelte, die zu den ursprünglichen Triebkräften der Revolution im Gegensatz

standen.« Nichtsdestotrotz aber wurde es »zu einem unvermeidlichen Ritu-

al, der ›Großen Sozialistischen Oktoberrevolution‹ in jeder nur erdenklichen

Weise zu huldigen.«112

Innerhalb der nunmehr verfestigten Struktur, die Funktionäre und Tech-

nokraten statt Revolutionäre erfordert, erhält sich das revolutionäre Element

ständiger Unsicherheit und Todesangst. Die Übernahme von Macht ist nicht

in einem rechtsstaatlichen Verfahren abgesichert, sondern wird durch Putsch

und willkürliche Gewalt erreicht. Was damit entsteht, ist, der Bestimmung

des Ausnahmezustands nach Carl Schmitt entsprechend, ein Fall, in dem

die beiden Bestandteile des Begriffs der Rechtsordnung getrennte Wege ge-

hen, indem eine staatliche Ordnung existiert, aber die Rechtsnorm suspen-

diert ist.113

und austrägt, sich selbst neue Klasseninhalte gibt und bis zur Machtergreifung des

Proletariats weitergeht; sie ist deshalb ›permanent‹, weil unmittelbar im Anschluß an

die Beseitigung des Feudaladels der Widerspruch zwischen Bourgeoisie und Proleta-

riat revolutionär ausgetragen werden soll«. Hartmut Mehringer: Permanente Revolu-

tion und Russische Revolution. Die Entwicklung der Theorie der permanenten Revolu-

tion im Rahmen der marxistischen Revolutionskonzeption 1848-1907. Frankfurt a.M.,

Bern, Las Vegas 1978, S. 23. Zum Begriff der permanenten Revolution gehört außer-

dem, besonders bei Trotzki, eine unbedingte internationale Perspektive hin zur Welt-

revolution (vgl. S. 198 u. 244ff.).

112 Raimund Löw: Die russische Revolution und die internationale Arbeiterbewegung, in:

WernerW. Ernst (Hg.): Theorie und Praxis der Revolution.Wien, Köln, Graz 1980, S. 83-

149, hier S. 118.

113 »Weil der Ausnahmezustand immer noch etwas anderes ist als Anarchie und Chaos,

besteht im juristischen Sinne immer noch eine Ordnung, wenn auch keine Rechtsord-

https://doi.org/10.14361/9783839460405 - am 14.02.2026, 08:23:31. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839460405
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


172 Der abwesende Souverän

Dass das Volk eine solche bürokratisch eingerichtete Willkürherrschaft

akzeptiert, liegt der Erzählung zufolge darin, dass es in Armut und Macht-

losigkeit lebt und dass daher jede Hinrichtung und Umbesetzung innerhalb

des Systems auch »eine neue Hoffnung auf eine immer wieder versprochene

bessere Zukunft« weckt, »den Anschein, als ob die Revolution weiterginge,

weise gelenkt vom großen, gütigen, genialen und doch immer wieder hin-

tergangenen Staatsmanne A.« Die Politik wird so zum »blutigen Schauspiel«:

Kein Sturz erfolgte, »ohne daß sich die Gerechtigkeit mit Pomp in Szene setz-

te, ohne ein feierliches Sichschuldigbekennen der Angeklagten.« (WA 24, 55)

Auch wenn diemilitärisch-bürokratische Logik der Partei der repräsentativen

Souveränität entgegenwirkt, so weist das öffentliche Theater der Hinrichtun-

gen114 sowie der angespielte Personenkult des Parteichefs auf eine souveräne

Struktur hin: »In A erhielt die unpersönliche Maschinerie der Macht ein Ge-

sicht, doch begnügte sich der große Boss nicht damit zu repräsentieren, er

begann im Namen der Revolution die Revolutionäre zu vernichten.« (WA 24,

54) Die Revolution ist die Deckerzählung für den ständigen Ausnahmefall, der

mehr als der Partei vor allem A lange Zeit eine Gewaltherrschaft ermöglicht

hatte.

Dürrenmatt zeigt eine Spätphase der Revolution, die Crane Brinton in

seiner vergleichenden Studie Anatomie der Revolution (1938, erweitert 1965) – in

Anlehnung an den französischen Revolutionskalender und den Sturz Robes-

pierres – als Thermidor bezeichnet. In dieser Phase, welche die Terrorherr-

schaft ablöst, lässt sich bei den von Brinton untersuchten Revolutionen »eine

ähnliche Sittenlockerung, eine ähnliche Machtkonzentration in der Hand ei-

nes ›Tyrannen‹ oder ›Diktators‹« beobachten, »ein ähnliches Zurücksickern

der Emigranten, eine ähnliche Abkehr von den Männern, die den Terror ein-

führten, eine ähnliche Rückkehr zu den alten Gewohnheiten des täglichen

Lebens.«115 In der Sowjetunion liegt nun – Brintons Analyse in der erwei-

terten Fassung seiner Studie zufolge – ein gewisser Sonderfall vor, den auch

nung. […] Die zwei Elemente des Begriffes ›Rechts-Ordnung‹ treten hier einander ge-

genüber und beweisen ihre begriffliche Selbständigkeit.« Schmitt: Politische Theolo-

gie, S. 18f.

114 Hier kehrt der bereits in Bezug auf die Panne beobachtete Zusammenhang von Fest

und Souveränität wieder, die »mit dem Schauspiel der grausamenHinrichtung Affekte

gezielt evoziert; sie kalkuliert kühl eine heiße Eruption. Das Fest der Martern ist Feier

der Souveränität«. Dreisbach: Disziplin und Moderne, S. 367.

115 Brinton : Anatomie der Revolution, S. 259.

https://doi.org/10.14361/9783839460405 - am 14.02.2026, 08:23:31. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839460405
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


5. Lektüren II: Der Ausnahmefall 173

Dürrenmatt präzise beschreibt. Dort nämlich kam es nach der Thermidor-

Reaktion in den 1920er Jahren »nicht zu einer förmlichen Restauration des

alten Regimes«, so dass es schwer falle, »die russische Revolution als wirk-

lich beendet zu erklären« – auf den ersten Blick könnte man denken, dass

»die Herrschaft des Schreckens und der Tugend« in Russland »eine periodisch

wiederkehrende Erscheinung« sei, die das Bild »einer ›permanenten Revolu-

tion‹« annimmt.116 Diese Vorstellung korrigiere sich jedoch aus wachsendem

Abstand, so dass der Terror in den 1930er Jahren »immer weniger dem klassi-

schen Terror« ähnlich sieht, »hinter dem noch Menschen stehen, die von dem

Ideal der neuen, vollkommenen Gesellschaft beseelt sind. Der sekundäre Ter-

ror ähnelt vielmehr immer stärker den Kämpfen des französischen Original-

Thermidors, der Zeit, wo die neuen Führer noch um die obersten Stellungen

rangen, an neue Staatsstreiche dachten und ihre Konkurrenzkämpfe noch

nicht anders als durch Gewalt und List auszutragen wußten.«117 So kommt

Brinton zu der Schlussfolgerung, dass zwar die Phase der »Herrschaft des

Schreckens und der Tugend« vorüber und »die russische Revolution im we-

sentlichen zu Ende« sei, dass aber der Thermidor »um die Jahrhundertmitte

in Rußland noch« anhalte.118

Der alte und der neue Parteichef

Der Sturz zeigt eine Macht, die, wie es bereits in den Theaterproblemen in Be-

zug auf Hitler und Stalin heißt, »so riesenhaft« ist, dass diejenigen, die sie

ausüben, »nur noch zufällige, äußere Ausdrucksformen dieser Macht sind,

beliebig zu ersetzen« (WA 30, 59). Genau ein solches Schicksal ereilt den Par-

teichef, dessen Herrschaft ein jähes Ende findet, da sich die weiteren Mit-

glieder des Politischen Sekretariats gegen eine von ihnen befürchtete Säu-

berungsaktion zur Wehr setzen. Als er in die Ecke gedrängt wird und der

auf seinen Befehl hin von der Sitzung ausgeschlossene Oberst nicht zur Ver-

haftung des Geheimdienstchefs erscheint, sehen die Sitzungsteilnehmer ein,

dass A »verloren war.« (WA 24, 52) Binnen kürzester Zeit wird er entmachtet

und schließlich kurzerhand umgebracht.

Dass es sich bei Parteichefs jener Art nur noch um ›zufällige, äußere Aus-

drucksformen‹ übergroßer Macht handelt, zeigt sich auch in der Beschrei-

116 Ebd., S. 249.

117 Ebd., S. 255f.

118 Ebd., S. 257.

https://doi.org/10.14361/9783839460405 - am 14.02.2026, 08:23:31. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839460405
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


174 Der abwesende Souverän

bung des Postministers N, für den A im ablaufenden Prozess seiner Entmach-

tung nun »kein Geheimnis, kein Genie und kein Übermensch mehr« ist, son-

dern »ein Machthaber, der nichts als das Produkt seiner politischen Umge-

bung war« und »die Allmacht der Partei« repräsentierte (WA 24, 52f.). In den

Blick rückt seine ikonische Existenz als Bild, »das in jedem Schaufenster aus-

gestellt war, in jeder Amtsstube hing und in jeder Wochen- und Tagesschau

auftauchte, Paraden abnahm,Waisenhäuser und Altersheime besichtigte, Fa-

briken und Staudämme einweihte, Staatsmänner umarmte und Orden aus-

teilte.«Mehr als einMensch war er »ein patriotisches Symbol, ein Sinnbild für

die Unabhängigkeit und die Größe des Vaterlandes.« Doch eigentlich, so wird

klar, »war er unbekannt. Man legte alle Tugenden in A hinein und machte ihn

dadurch unpersönlich. Indem man ihn in ein Idol verwandelte, verschaffte

man ihm einen Freipaß, der ihm alles erlaubte, und er erlaubte sich alles« (WA

24, 53). Diese Willkür der Zuschreibung ermöglicht denn auch den Austausch

des Parteichefs, der sich »nüchtern, sachlich, mühelos, gleichsam bürokra-

tisch« (WA 24, 58) vollzieht. Er offenbart einen Zustand staatlichen Terrors,

der im Niemandsland zwischen Ordnung und Unordnung freie Hand hat.

A’s Sturz wird schließlich von D, dem Parteisekretär, eingeleitet, der Op-

fer von Erniedrigungen A’s geworden war und nun seine Stunde gekommen

sieht: Es »wäre interessant, zu erfahren, wer nun O eigentlich habe verhaf-

ten lassen.« (WA 24, 58f.) Weil A selbst nicht klar ist, weshalb O abwesend

ist, ist er »nicht in der Lage, auf die Furcht bzw. zunehmende Aggression

der Politischen Sekretäre, die in der mutmaßlichen Liquidierung O’s und den

Plänen A’s zur Auflösung des Gremiums eine Gefährdung ihrer selbst vermu-

ten, adäquat zu reagieren.«119 Die Funktionäre können »nach all den voran-

gegangenen Grausamkeiten nicht glauben«, dass der Parteichef den Atommi-

nister nicht liquidieren ließ: »sie ermorden den ausnahmsweise schuldlosen

Tyrannen.«120 Auf der Liste des Chefs der Geheimpolizei steht der Atommi-

nister jedenfalls nicht. Doch ist diese Liste für die Mitglieder des Politischen

Sekretariats nun aus ganz anderen Gründen wichtig: Mancher, der darauf

zu finden ist, zeigt sich empört, doch auch mancher (Dürrenmatts Humor

entsprechend), der nicht darauf zu finden ist: »Ich bin nicht darauf, ich bin

nicht darauf. Nicht einmal liquidieren will mich das Schwein, mich, den al-

ten Revolutionär!« (WA 24, 59) Der Parteichef wird schließlich von L, dem

119 Claudia Paganini: Das Scheitern imWerk von Friedrich Dürrenmatt. »Ich bin verschont

geblieben, aber ich beschreibe den Untergang«. Hamburg 2004, S. 54.

120 Ebd., S. 50.

https://doi.org/10.14361/9783839460405 - am 14.02.2026, 08:23:31. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839460405
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


5. Lektüren II: Der Ausnahmefall 175

Transportminister, mit einem Gürtel erdrosselt. Nach seinem Tod erscheint

der vermisste O, von dem alle dachten, A habe ihn liquidiert. »Er habe sich

im Datum geirrt.« (WA 24, 63)

In einem Beitrag der Neuen Zürcher Zeitung von 1971, der später in den

Kommentarband der Werkausgabe von 1980 aufgenommen wurde, hat Wer-

ner Weber den Sturz als eine »politische Studie« bezeichnet, die »eine Typo-

logie der Funktionäre im totalen Staat« beinhalte.121 Dabei gehe es Dürren-

matt nicht um bestimmte »Varianten des Totalitarismus; ihn beschäftigt das

Wesen des Totalitarismus, das Wesen des Funktionärs«.122 Anschaulich be-

schreibt Weber, dass die Erzählung durchaus allgemeine politische Konzepte

verhandelt, allerdings konkret in die Geschichte und die Sprache eingebun-

den: »sinnlich, körperhaft« – es ist ein Text »über Revolution, über Partei,

über Macht und Staat, über die Fiktion des Ersten Mannes – über Wesent-

liches des totalen Staates.«123 Die ›Fiktion des Ersten Mannes‹ – auch dies ist

eine Variante des abwesenden Souveräns.

Die Erzählung endet schließlich mit dem neuen Vorsitzenden D, ehemals

der Parteisekretär, der nicht nur die Leiche des ermordeten Parteichefs weg-

bringen lässt, sondern auch die Sitzung des Politischen Sekretariats fortführt.

Die Funktionäre nehmen ihre neuen Plätze ein: Zwar rücken manche in der

Hierarchie hinab und andere hinauf, doch bleibt das grundsätzliche Sche-

ma gleich, was Dürrenmatt dadurch unterstreicht, dass er die alte und die

neue Sitzordnung am Beginn und am Schluss der Erzählung graphisch dar-

stellt. Die Hinrichtung des Parteichefs hat zu keiner Änderung geführt – der

Austausch des Führers hat auf die politische Frage nach der Ordnung keinen

Einfluss. Der Ausnahmezustand bleibt vorerst aufrechterhalten.

5.5 Zwischenfazit

Dürrenmatts Texte entwerfen das Bild eines ›unordentlichen‹ Weltzustands.

Die Einfälle, die fiktionsintern als Ausnahmefälle im Sinne der Aufhebung

von Ordnungen erscheinen, weisen auf den eigentlichen, permanenten Aus-

nahmezustand hin. Gemäß der Carl Schmittschen Bestimmung, dass souve-

121 Werner Weber: Der Sturz, in: Daniel Keel (Hg.): Über Friedrich Dürrenmatt. 6., verbes-

serte und erw. Aufl. Zürich 1998, S. 309-313, hier S. 310.

122 Ebd., S. 313.

123 Ebd., S. 311.

https://doi.org/10.14361/9783839460405 - am 14.02.2026, 08:23:31. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839460405
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


176 Der abwesende Souverän

rän sei, wer über den Ausnahmezustand entscheidet, nehmen die Einfälle bei

Dürrenmatt mitunter die Form ›souveräner‹ (Frauen-)Figuren an, welche die

aufgehobene Ordnung nunmehr in ihrem Sinne nutzen können: Claire Za-

chanassian (Der Besuch der alten Dame) mit ihrem unermesslichen Reichtum

und die verrückte, jedoch strategisch handelnde ›Unternehmerin‹ Mathilde

von Zahnd (Die Physiker). Aufgehoben sind die Rechtsordnung, die morali-

sche Ordnung, die politische Ordnung oder gar die Weltordnung – bedroht

vom Physiker, bedroht aber auch vom Welthirn aus dem Durcheinandertal. Es

gibt keine dies- oder jenseitige Instanz, welche die Ordnung(en) garantieren

könnte, so dass wieder das Recht des Stärkeren gilt. Äußert sich das in der

Panne als gängiges Agieren in der kapitalistischen Konkurrenzgesellschaft, so

im Sturz als fortgesetzter Terror in einer Ein-Parteien-Herrschaft. Die Insti-

tutionen (Partei, Gerichtswesen, Kirche, Schule, Kriminalpolizei) halten die

Welt nur oberflächlich ›in Ordnung‹; Dürrenmatt weist darauf hin, dass sie

letztlich am dauerhaften Ausnahmezustand mitwirken.

https://doi.org/10.14361/9783839460405 - am 14.02.2026, 08:23:31. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839460405
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


6. Lektüren III: Die Ohnmacht des Souveräns

Neben den unermesslich reichen undmächtigen Figuren, die souveräne Kon-

trolle ausüben und dezidiert als fiktive Kunstgebilde ausgestellt sind, zeigt

Dürrenmatt auch Figuren, die aufgrund ihrer Position, ihres Amtes oder ge-

wisser Eigenschaften eigentlich mächtig sein müssten, es jedoch nicht sind.

Bereits seine frühen Kriminalromane eröffnen die Frage nach Macht und

Ohnmacht, indem sie zum Beispiel Bärlach, den übermenschlichen Kom-

missar mit seiner auktorialen Übersicht in die absolute Ohnmacht geraten

lassen. Hielt er im Richter und sein Henker alle Fäden des Geschehens in der

Hand und setzte die weiteren Figuren planvoll für seine Zwecke ein, so schei-

tern seine Pläne in der Anschlusserzählung Der Verdacht vollständig und er

ist auf die Rettung durch den Juden Gulliver angewiesen, der ihn aus den

Klauen eines ehemaligen KZ-Arztes befreit. Auch Matthäi, der Kommissar in

Das Versprechen, scheitert und geht schließlich daran zugrunde. Die Polizis-

ten, die nicht nur die Ordnung repräsentieren, sondern sie auch ›hüten‹ und

somit ganz handfeste Macht ausüben, haben keine Kontrolle über das Ge-

schehen – hier ist auch an den bereits besprochenen Inspektor Voß aus den

Physikern zu denken. Sie sind dem Spiel des Zufalls oder den Plänen ande-

rer unterworfen. Daneben führt Dürrenmatt – für den Souveränitätsdiskurs

besonders bedeutsam – auch tatenlose Herrscher und ohnmächtige Souverä-

ne vor, welche die Steuerungssysteme der Macht – teilweise freiwillig – aus

der Hand gegeben haben oder deren Handlungen unbeabsichtigte Wirkun-

gen zeitigen, wodurch die souveräne Entscheidung selbst infrage steht. Zur

Darstellung eines solchen Ausfalls des Souveräns nutzt Dürrenmatt histori-

sche (Romulus der Große) und mythologische (Herkules und der Stall des Augias)

sowie pseudo-zeitgeschichtliche Stoffe (Die Frist).

https://doi.org/10.14361/9783839460405 - am 14.02.2026, 08:23:31. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839460405
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


178 Der abwesende Souverän

6.1 Romulus der Große

Dürrenmatts frühes Stück Romulus der Große, das im Jahr 1949 uraufgeführt

wird und in einer zweiten Fassung 1957 erscheint, die hier in ihrer Neufas-

sung von 1980 auch Grundlage der Lektüre ist, trägt die paradoxe Gattungsbe-

zeichnung »Eine ungeschichtliche historische Komödie in vier Akten«. Es ist

ein Drama, das historische Figuren und Ereignisse behandelt, jedoch in frei-

er, inauthentischer Weise.1 Von den Figurennamen und den gröbsten Stoff-

elementen abgesehen gilt: Die »Handlung des Stückes ist erfunden.«2 Doch

kann man die Formel ›ungeschichtlich historisch‹ auch auf die überzeitliche

Thematik beziehen sowie darauf, dass das Stück die Geschichte selbst in einer

bestimmten Weise thematisiert:

Dürrenmatts Stück ist in der Antike angesiedelt (darum historisch), aber es

behandelt eine existentielle Problematik (darum ungeschichtlich), die sich

in der Begegnung des Menschen mit der Geschichte erweist (darum histo-

risch), und die jeden Einfluss auf die Geschichte unmöglich macht (darum

ungeschichtlich).3

In dieser Beobachtung Wolf Wucherpfennigs klingt bereits die Frage nach

dem Subjekt der Geschichte an, die sich hier am Beispiel des letzten west-

römischen Kaisers – also des Souveräns eines Großreichs – stellt, und zwar

nicht nur in der Hinsicht, ob die machtvolle Gestaltung der Geschichte mög-

lich, sondern dahingehend, ob sie sinnvoll ist.

1 Das beigefügte, Georg Christoph Lichtenbergs Sudelbüchern entnommene Motto, das

an anderer Stelle bereits angesprochen wurde, weist auf den ›großen Kunstgriff‹ hin,

»kleine Abweichungen von der Wahrheit für die Wahrheit selbst zu halten, worauf die ganze

Differentialrechnung gebaut ist« undwas »zugleich der Grund« sei »unsererwitzigenGedan-

ken, wo oft das Ganze hinfallen würde, wenn wir die Abweichungen in einer philosophischen

Strenge nehmen würden.« (WA 2, 11)

2 Volker Riedel: Romulus der Große, in: Ulrich Weber, Andreas Mauz, Martin Stingelin

(Hg.): Dürrenmatt-Handbuch. Leben – Werk – Wirkung. Unter Mitarbeit von Simon

Morgenthaler, Philip Schimchen, Kathrin Schmid und Benjamin Thimm. Berlin 2020,

S. 82-85, hier S. 82. Dürrenmatt hat Strindbergs Attila und Fontanes Stechlin in einer

Anmerkung zum Drama von 1973 als Inspirationsquellen angegeben (WA 2, 122f.).

3 Wolf Wucherpfennig: Schweizer Tragikomödien. Zu Dürrenmatts »Romulus der Gro-

ße« und Frischs »Don Juan oder Die Liebe zur Geometrie«, in: Eve Pormeister, Hans

Graubner (Hg.): Tradition und Moderne in der Literatur der Schweiz im 20. Jahr-

hundert. Beiträge zur Internationalen Konferenz zur deutschsprachigen Literatur der

Schweiz, 26.–27. September 2007, Tartu 2008, S. 85-104, hier S. 91.

https://doi.org/10.14361/9783839460405 - am 14.02.2026, 08:23:31. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839460405
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


6. Lektüren III: Die Ohnmacht des Souveräns 179

Die Komödie spielt – in der vorliegenden Fassung – vom Morgen des 15.

bis zumMorgen des 16.März des Jahres 476 n. Chr. in der Villa des Kaisers Ro-

mulus in Campanien und hält sich somit an die aristotelische Zeitspanne des

einen Tages.4 Zugleich weist das Datum auf die im Stück selbst angesproche-

nen Iden des März hin, die auf das Schicksal des berühmten Vorgängers von

Romulus Julius Caesar referieren: »Ein historisches Datum. Nach dem Ge-

setz sind an diesem Tage die Beamten und Angestellten meines Reichs zu be-

solden. Ein alter Aberglaube. Um die Ermordung der Kaiser zu verhindern.«

(WA 2, 16) Die Sorge ist berechtigt, denn das Reich ist in einem beklagenswer-

ten Zustand. Der Bankrott der staatlichen Finanzen wird allein dadurch ver-

schleiert, dass der Finanzminister mit der leeren Staatskasse geflüchtet ist.

Seine Beamten und Angestellten muss der Kaiser mit goldenen Lorbeerblät-

tern bezahlen, die er vom Kranz abbricht, der ihn krönt. Dass sich bei Antritt

seiner Herrschaft noch »sechsunddreißig Blätter an diesem goldenen Kranze,

dem Sinnbild kaiserlicher Macht«, befanden und »jetzt nur noch fünf« (WA 2,

17), weist auf die Schwäche seiner finanziellen wie politischen Macht hin, die

sich gar an den kaiserlichen Insignien abbildet. Der Souverän löst sich buch-

stäblich auf.

Das Stück beginnt mit der Ankunft des Boten Spurius Titus Mamma, der

den römischen Kaiser vom Angriff der Germanen in Kenntnis setzen will:

»Schlimme Nachricht aus Pavia. […] Das römische Weltreich kracht zusam-

men! […] Die Germanen kommen!« (WA 2, 14) Zum Botenbericht an den Kai-

ser kommt es indes nicht augenblicklich; der Präfekt der Reiterei wird aufge-

halten – zunächst von den bürokratischen Hürden des Verwaltungsapparats.

Auf seine dringliche Bitte, den Kaiser zu sprechen, erhält er als Antwort die

Frage, ob er angemeldet sei. Der Einwand, dass keine Zeit »für Formalitäten

sei« (WA 2, 14), währt nur kurz. Der Kammerdiener Pyramus weist an:

Begeben Sie sich zum Oberhofmeister, schreiben Sie sich in die Liste der

angekommenen Personen ein, suchen Sie beim Innenminister um die Be-

willigung nach, dem Hofe eine wichtige Nachricht zu überbringen, und Sie

4 Räumlich spielt sich das Geschehen im begrenzten Bereich der Villa des Kaisers ab,

was neben der klassischen Anmutung auch einen inhaltlichen Aspekt aufweist: »Das

Reich des Kaisers ist nahezu auf seine Villa zusammengeschrumpft, so daß die Situie-

rung der gesamten Handlung in verschiedenen Räumen dieser einen Örtlichkeit dra-

maturgisch konsequent der (fiktiven) historischen Lage entspricht.« SjaakOnderdelin-

den: Dramaturgie der Wendungen. Friedrich Dürrenmatts Romulus der Große, in: Neo-

philologus 79/3 (1995), S. 465-479, hier S. 466.

https://doi.org/10.14361/9783839460405 - am 14.02.2026, 08:23:31. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839460405
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


180 Der abwesende Souverän

werden Ihre Botschaft dem Kaiser vielleicht sogar persönlich im Laufe der

nächsten Tage melden dürfen. (WA 2, 15)

Dass die so wichtige Nachricht aus diesem Grund erst mit großer Verspätung

einzutreffen droht, quittiert der Bote mit der Klage: »Unglückliches Rom! An

zwei Kammerdienern bist du zu Fall gekommen!« (WA 2, 15)

Doch nicht allein der Verwaltungsapparat steht einem entschlossenen

Handeln des Souveräns im Weg, wie es hier noch den Anschein hat. Auch

der Herrscher selbst wird sich erstaunlich gleichgültig gegenüber dem Boten

zeigen und das Überbringen der Nachricht ein weiteres Mal verzögern: Für

die »sportliche Leistung«, zwei Tage und zwei Nächte durchgeritten zu sein,

solle man den Boten zum Ritter schlagen; ansonsten könne er sich im Gast-

zimmer ausruhen: »Auch die schlimmste Meldung klingt aus dem Munde

eines wohlausgeruhten, frisch gebadeten und rasierten Menschen, der gut

gegessen hat, noch ganz angenehm. Er soll morgen kommen.« (WA 2, 20 u.

21) Auf die Fassungslosigkeit des Innenministers, es handele »sich um eine

weltumstürzende Meldung!«, antwortet Romulus mit einer vielsagenden

Reflexion historischer Ereignisse sowie des dramaturgischen Mittels des

›immer zu spät kommenden‹ Botenberichts: »Meldungen stürzen die Welt

nie um. Das tun die Tatsachen, die wir nun einmal nicht ändern können, da

sie schon geschehen sind, wenn die Meldungen eintreffen. Die Meldungen

regen die Welt nur auf, man gewöhne sie sich deshalb so weit als möglich

ab.« (WA 2, 21) Was sich hier als quasi-stoische Geisteshaltung geriert, ist

eine Ausrede, um nicht handeln zu müssen. Romulus scheint sich nicht mehr

als historisches Subjekt zu sehen und antizipiert seine Endzeit-Position:

»Als Landesvater bin ich vielleicht Roms letzter Kaiser und nehme schon aus

diesem Grunde eine etwas trostlose Stellung in der Weltgeschichte ein. Un-

günstig komme ich auf alle Fälle weg.« (WA 2, 24) Die drängenden Bitten, die

Landesverteidigung aufzunehmen, kommentiert Romulus mit den Worten:

»Ich möchte die Weltgeschichte nicht stören« (WA 2, 45). Später wird sich

jedoch zeigen, dass es nicht nur eine resignativ-gleichgültige Haltung ist,

die sich hier äußert, sondern dass Romulus am Zerfall des Reichs durch ei-

genes Unterlassen mitgewirkt und »Rom durch konsequentes Nichtstun und

Nichtregieren systematisch geschwächt und dessen Untergang planmäßig

herbeigeführt hat.«5 Es ist kein stoisches Ethos, das sich gegen das Schicksal

zu rüsten sucht, sondern dieses zu erfüllen meint. So muss Romulus auch

5 Riedel: Romulus der Große, S. 83

https://doi.org/10.14361/9783839460405 - am 14.02.2026, 08:23:31. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839460405
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


6. Lektüren III: Die Ohnmacht des Souveräns 181

weder die Sterne noch das Orakel nach der Zukunft befragen. Ihm genügen

dafür die Hühner.

Hühnerzucht

Die einmal mehr, einmal weniger Eier legenden Hennen am Hof tragen die

Namen der früheren Kaiser Roms bis hin zum aktuellen Kaiser und sorgen

damit für »die parodistische Gegenwart von Roms großer Vergangenheit«.6

Und auch Romulus’ Gegner auf germanischer Seite, Odoaker, ist unfreiwilli-

ger Namensgeber für eine Henne. Als eine Parodie auf die Orakel- und Ster-

nenbefragung durch die Herrscher, welche die Kenntnis der Zukunft gegen

dieWandlungen Fortunas absichern soll, nehmen hier dieHühner das Kriegs-

geschehen vorweg: Die Henne Odoaker legt Eier im Gegensatz zur Henne, die

den Namen des gegen Odoaker kämpfenden Orestes trägt. Romulus gibt An-

weisung, künftig nur noch Eier der Henne Odoaker serviert zu bekommen,

die seine »volle Sympathie« besitze: »Man soll von den Germanen nehmen,

was sie Gutes hervorbringen, wenn sie schon einmal kommen.« (WA 2, 19)

Den atemlos eingetroffenen Boten zu befragen, wird angesichts der geleg-

ten Eier unnötig: »Ich brauche Spurius Titus Mamma nicht mehr. Der Ger-

manenfürst Odoaker hat Pavia erobert, denn das Huhn seines Namens hat

drei Eier gelegt. So viel Übereinstimmung ist noch in der Natur, oder es gibt

keine Weltordnung.« (WA 2, 27) Die Weltordnung spiegelt sich nun in den

Hühnern – eine satirische Volte gegen jede Dignität des Reichs und der Herr-

schaft.

Was mit Romulus’ Verhalten in Bezug auf die Hühner, aber auch im Hin-

blick auf sein Ess- und Schlafbedürfnis vorgeführt wird, ist eine »komische

Diskrepanz zwischen dem aufreizenden Müßiggang des Kaisers und der pa-

nischen Stimmung amHofe angesichts des drohenden Untergangs (eine teils

erstarrte, teils in Auflösung begriffene Verwaltung, Korruption und Intrigan-

tentum)«.7 Komisch ist auch, dass »die Untertanen mit leidenschaftlicher

Strenge ihr erhabenes Bild des Herrschers weiter bei ihm durchzusetzen ver-

suchen, nachdem er selbst es ganz unherrscherlich abgelegt hat.«8 So sieht

6 Onderdelinden: Dramaturgie der Wendungen, S. 466.

7 Riedel: Romulus der Große, S. 83.

8 Hansgerd Delbrück: Antiker und moderner Helden-Mythos in Dürrenmatts ›unge-

schichtlicher historischer Komödie‹ Romulus der Große, in: The German Quarterly 66/3

(1993), S. 291-317, hier S. 291. Der Kaiser reagiere auf den Fall Roms sowie den eigenen

https://doi.org/10.14361/9783839460405 - am 14.02.2026, 08:23:31. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839460405
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


182 Der abwesende Souverän

man Romulus hier als eine Privatperson, und nicht als Herrscher – eine Pri-

vatisierung, die zum einen denWeg von der Tragödie zur Komödie weist (s.u.)

und zum anderen die Abwesenheit des Souveräns in der Person des Kaisers selbst

austrägt.

Staats-Unternehmen

Problematisiert wird auch eine andere Form der Privatisierung, nämlich die

Bedeutung von privaten Unternehmen. Schon zu Beginn wird das Römische

Reich selbst als ein »Unternehmen« apostrophiert, das ›too big to fail‹ sei: »Ein

so großes Unternehmen wie das römische Imperium kann gar nicht vollstän-

dig zusammenkrachen.« (WA 2, 14) Auch die Bedeutung privater Geldgeber

wird in der Folge mehrfach angespielt. Zeno, der oströmische Kaiser, fragt

den Kunsthändler Apollyon, der als »Antiquar« vom »allgemeinen Zusam-

menbruch« des »Reiches« profitiert, nach einem Vorschuss, der jedoch abge-

lehnt wird: »Tutmir leid. Ich gewähre prinzipiell an kaiserlicheHäuser keinen

Vorschuß. Die Zeiten sind turbulent, die politischen Institutionen unstabil,

das Interesse der Kundschaft wendet sich von der Antike ab und dem ger-

manischen Kunstgewerbe zu, die Kunst der Primitiven wird Trumpf.« (WA 2,

38) Zeno resigniert: »Ich weiß nicht, Romulus, ich habe schon seit Jahren kei-

nen Kredit mehr bekommen. Ich sehe immer mehr ein, daß wir einen völlig

unrentablen Beruf haben.« (WA 2, 39)

Diese Diskussion setzt sich im Dialog des Industriellen Cäsar Rupf, der

den Kaisertitel selbst im Namen trägt, mit Romulus fort. Als Hosenfabrikant

versucht er, den römischen Kaiser von den Beinkleidern zu überzeugen: »Ein

moderner Staat, der keine Beinkleider trägt, geht todsicher in die Binsen.«

(WA 2, 40) Doch kehrt sich die Hierarchie von Reich und Unternehmen im

Folgenden völlig um: »Majestät, hier ist die Weltfirma Cäsar Rupf und hier

das römische Imperium […]. Schenken wir uns klares Wasser ein, das von

keinen Sentimentalitäten getrübt ist. Hinter mir stehen ein paar Milliarden

Sesterzen und hinter Ihnen der pure Abgrund.« (WA 2, 41) Hatte er zunächst

geplant, das römische Imperium aufzukaufen, so gelangt er schließlich zur

Überzeugung, dass das Reich »so heruntergewirtschaftet« ist, »daß die Reno-

vation sogar für eine Weltfirma teuer zu stehen käme, ohne daß man wüßte,

ob sich das lohnt.Wir haben dann einen Riesenstaat, und das ist auch wieder

Sturz »mit heiterer Souveränität, indem er sich in seiner Amtsführung ganz auf zuwar-

tendes Nichtstun beschränkt.« (S. 293)

https://doi.org/10.14361/9783839460405 - am 14.02.2026, 08:23:31. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839460405
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


6. Lektüren III: Die Ohnmacht des Souveräns 183

nichts. Entweder ist man Weltfirma oder Imperium, und da muß ich schon

ausdrücklich sagen, lieber Weltfirma, das rentiert besser. Ich bin gegen den

Kauf, Kaiser Romulus, aber ich bin nicht gegen Liaison.« (WA 2, 42) Keine

repräsentative, kulturelle Macht könnte das finanzielle Argument aufwiegen.

Auch das Römische Reich mit seinem Anspruch auf Ewigkeit und Größe wird

allein ammöglichen Profit bemessen. Rupfs Plan sieht nun vor, dass Odoaker

»für eine Summe von zehnMillionen Italien« (WA 2, 42) räumt, er selbst noch

»einige Milliönchen ins Imperium« investiere, »so daß sich das Ganze gerade

noch knapp über Wasser hält, ohne abzusacken, wie das bei jedem gesunden

Staat der Fall ist«, dass die Hosen im Reich vorgeschrieben werden und er

schließlich die Tochter des Kaisers zur Frau erhält (WA 2, 43). Folgt die gefor-

derte Ehe mit Rea noch der Allianzenlogik in Hausgesellschaften, so zielen

die weiteren Pläne auf das Reich als Absatzmarkt sowie auf einen finanziell

›effizienten‹, einen modernen Staat ab.

Zwar würde Romulus in der Tat das Reich augenblicklich verkaufen, sei-

ne Tochter soll sich jedoch nicht für das Imperium opfern: »Wir haben durch

die Jahrhunderte hindurch so viel dem Staat geopfert, daß es jetzt Zeit ist,

daß sich der Staat für uns opfert.« (WA 2, 44) Diese Frage wird im zwei-

ten Akt noch einmal aufgegriffen. Hier ist es Ämilian, der aus germanischer

Kriegsgefangenschaft zurückgekehrte Verlobte, der für das Vaterland auf Rea

verzichten und sie im Sinne der Staatsräson dem Unternehmer überlassen

möchte. Abermals stellt sich Romulus einer solchen Verbindung in den Weg:

»Der Kaiser erteilt die Bewilligung zu dieser Ehe nicht.« (WA 2, 68) Rea selbst

ist bereit, sich zu opfern, »zu tun, was allein mein Vaterland retten kann.«

(WA 2, 69) Die Antwort des Kaisers darauf macht nun endgültig klar, dass er

das Reich nicht aus Nachlässigkeit, sondern absichtlich aufs Spiel gesetzt hat:

»Meine Tochter wird sich in den Willen des Kaisers fügen. Der Kaiser weiß,

was er tut, wenn er sein Reich ins Feuer wirft, wenn er fallen läßt, was zer-

brechen muß, und zertritt, was dem Tode gehört.« (WA 2, 69) Die Ablösung

des Reichs durch die Privatwirtschaft wird schließlich am Arbeitsplatzwech-

sel der beiden Kammerdiener Achilles und Pyramus zu Beginn des vierten

Akts verdeutlicht: »Der Fabrikant Cäsar Rupf hat uns eine Stelle als Kammer-

diener in seinem Hause zu Rom angeboten«, »Viertausend Sesterzen im Jahr

und drei Nachmittage frei in der Woche.« (WA 2, 99 u. 100) Romulus stellt sie

bereitwillig frei.

https://doi.org/10.14361/9783839460405 - am 14.02.2026, 08:23:31. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839460405
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


184 Der abwesende Souverän

Der geplante Untergang des Reichs

Hinter der gelassenen Untätigkeit des Kaisers steht ein Plan, der im Verlauf

des zweiten und dritten Akts sowohl den weiteren Figuren als auch den Le-

serinnen und Lesern des Stücks klar wird. Es geht ihm darum, durch Nicht-

handeln »das römische Imperium zu zerstören« sowie »die Rettung des Im-

periums bewußt« zu sabotieren (WA 2, 77). Das Verbrennen der Archive, als

die Germanen näher rücken, unterstützt er – so sorgt das Reich selbst dafür,

dass es vergessen wird. Dass Romulus zugleich auch Roms Kulturgüter ver-

scherbelt, zeigt, dass er »mit der Geschichte seines Volkes als Ganzes bricht«.9

Im Gegensatz zu seiner Frau Julia, die aus Ehrgeiz die Heirat mit ihm an-

gestrebt hat,10 sei Romulus »aus politischer Einsicht Kaiser geworden«, einer

Einsicht, die darin bestehe, »nichts zu tun.« Denn nur so konnte sein »Nichts-

tun einen Sinn haben. Als Privatmann zu faulenzen ist völlig wirkungslos.«

(WA 2, 76) Dieses Nichtstun führt das Reich nun in den Untergang, was die

weiteren Figuren jedoch nicht einfach hinnehmen wollen.

Es kommt zu einemMordversuch durch eine ganze Reihe von Funktions-

trägern wie dem Innenminister, dem oströmischen Kaiser Zeno, aber auch

Ämilian.Die Szene amSchluss des dritten Akts wird als Farce, als eine Parodie

auf Shakespeares Julius Caesar gestaltet, dessen Höhepunkt nicht die Flucht

der Verschwörer vor dem nur vermeintlichen Einfall der Germanen ist, son-

dern die aberwitzige Brutus-Anspielung, wenn Romulus, sämtliche Attentä-

ter erkennend, ungläubig fragt: »Koch, auch du?« (WA 2, 88)

Während dieser Szene entspinnt sich ein Dialog, in dem Romulus seinen

Plan in völliger Offenheit erläutert und verteidigt. Auf die Frage, was er ge-

gen den Einfall der Germanen oder die Schändung Roms getan hat, antwortet

Romulus: »Nichts.« (WA 2, 91) Der Invasion kann er gelassen entgegensehen,

9 Roland Bursch: »Wir dichten die Geschichte«. Adaption und Konstruktion von Histo-

rie bei Friedrich Dürrenmatt. Würzburg 2006, S. 38. Siehe auch S. 39: »Die Autonomie

der Kultur, und damit auch der Kunst, ist bei ihm [Dürrenmatt, M.R.] eine Illusion, die

er v.a. im Romulus als solche entlarvt, indem er den Wert der Kultur dezidiert von ih-

rem historischen sowie ökonomischen Kontext abhängig macht, besser: indem er die

Interdependenzen wirtschaftlicher Interessen, historischer Selbstpositionierung und

kultureller Entwicklungen radikal aufzeigt, ja bis ins Groteske zuspitzt.«

10 »Du bist meine Frau geworden, weil ich vom höchsten römischen Adel abstamme und

du die Tochter des Kaisers Valentinianus und einer Sklavin bist. Ich habe dich legiti-

miert, und du mich gekrönt.« (WA 2, 74)

https://doi.org/10.14361/9783839460405 - am 14.02.2026, 08:23:31. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839460405
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


6. Lektüren III: Die Ohnmacht des Souveräns 185

denn immer schon habe er mit seinem Tod gerechnet: »Das ist mein Geheim-

nis. Ich opfere Rom, indem ich mich selber opfere.« (WA 2, 82) »Da Romulus

der Kaiser ist, kann er seinen Kampf gegen den Souverän folgerichtig nur ge-

gen sich selbst führen. Genauer: gegen sein kaiserliches Amt, dessen Beseiti-

gung er die eigene Person, das eigene Leben opfern möchte.«11 Im versehrten

Ämilian sieht Romulus denjenigen, »der immer wieder geschändet wird, das

tausendfach besudelte Opfer der Macht.« (WA 2, 91) Sein Fast-Schwiegersohn

ist in dieser Lesart nicht vom Feind, sondern vom eigenen Staat misshandelt

worden, indem das Reich von Ämilian den Einsatz von Leib und Leben for-

derte: »Nicht ich habe mein Reich verraten, Rom hat sich selbst verraten. Es

kannte dieWahrheit, aber es wählte die Gewalt, es kannte dieMenschlichkeit,

aber es wählte die Tyrannei.« (WA 2, 91) Keineswegs liegt Romulus’ Agieren

also darin begründet, dass er »germanophil« sei, wie ihm unterstellt wird

(WA 2, 23). Eine solche Erklärung würde an der Logik der Staaten festhalten,

die Romulus gerade zu unterlaufen sucht.

Es erscheint wie ein Versuch des Kaisers, personale Souveränität im

Tausch für die Aufgabe der politischen Souveränität zu gewinnen – ein

Ansinnen, das allerdings scheitern wird. Rom soll untergehen, denn »seine

Schuld ist nicht abgetragen, und seine Verbrechen sind nicht getilgt. […]

Haben wir noch das Recht, uns zu wehren? Haben wir noch das Recht, mehr

zu sein als ein Opfer?« (WA 2, 92) Diese rhetorische Frage an den fanatischen

Vaterländer Ämilian spielt überdeutlich die unmittelbare Zeitgeschichte des

Stücks an.

Zeitbezug

Es wurde in der Forschung vielfach herausgearbeitet, dass Romulus der Gro-

ße Bezüge auf das Dritte Reich aufweist. Diese beschränken sich indes nicht

auf die Germanen; vielmehr spiegelt sich das Dritte Reich »kaleidoskopartig

sowohl in Germanien als auch in Rom.«12 Die Rede ist von der »totale[n] Mo-

bilmachung« (WA 2, 36), vom »Glauben an den Endsieg des Guten« (WA 2,

49) und der Unmöglichkeit der Niederlage (»Wir können gar nicht verlieren«,

11 Delbrück: Antiker und moderner Helden-Mythos, S. 295.

12 Hans Wagener: Heldentum heute? Zum Thema Zeitkritik in Dürrenmatts Romulus der

Große, in: Gerhard P. Knapp, Gerd Labroisse (Hg.): Facetten. Studien zum 60. Geburts-

tag Friedrich Dürrenmatts. Bern, Frankfurt a.M., Las Vegas 1981, S. 191-206, hier S. 195.

https://doi.org/10.14361/9783839460405 - am 14.02.2026, 08:23:31. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839460405
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


186 Der abwesende Souverän

WA 2, 52), von einem Reichsmarschall und schließlich wird gar ein ›Volks-

sturm‹ beschworen: »Soldaten sind Menschen, und Menschen können kämp-

fen. Es sind noch viele Menschen hier. Weiber, Sklaven, Greise, Krüppel, Kin-

der, Minister. Geh, nimm ein Messer.« (WA 2, 59) Dass im Römischen Reich

beständig die eigene kulturelle Überlegenheit betont wird, kann dabei zum

einen als »eine Anspielung auf die Arroganz germanisierender Kultur- und

Rassentheoretiker der NS-Zeit«13 gelesen werden. Zugleich wird in der lä-

cherlich gemachten Position, man könne die Germanen, wenn man die Inva-

sion zulasse, zivilisieren, auch die Appeasement-Politik und die Untätigkeit

der Schweiz, die ihren Handel treibt, angespielt: »Wenn die Germanen nach

Italien oder Gallien kommen, zivilisieren wir sie, aber wenn sie in Germanien

bleiben, zivilisieren sie sich selbst, und das muß fürchterlich werden.« (WA 2,

22)14 Auch die »Weltgefahr des Germanismus« bezieht sich auf die Gefahr des

Faschismus und setzt wiederum die Germanen in die Nähe zum Nazi-Reich

(WA 2, 34). So stellt – wieHansWagener darlegt – Romulus derGroße eine »Ver-

urteilung also des extremen Machtstaates und staatlicher Gewaltpolitik, wie

sie sich im Staat des Dritten Reiches manifestierten«, dar, das heißt, es geht

Dürrenmatt »nicht (nur) umdasDritte Reich; es geht ihmumdie Verurteilung

des Mißbrauchs von Macht- und Gewaltpolitik jeden Staates, des deutschen

und/oder auch des römischen, der als Spiegel des 20. Jahrhunderts dient.«

Vor diesem Hintergrund erscheint Romulus als »eine Art Antihitler, ein Herr-

scher über einen totalen Staat, der als dessen Richter den Totalitarismus sa-

botiert und bewußt zugrunde richtet.«15 Die anderen Figuren sind dem Staat

indes noch treu ergeben und befürworten es, »den Widerstand gegen den

Feind fortzusetzen. Um jeden Preis.« Eine Position, die Romulus nur kopf-

schüttelnd quittieren kann: »Ein Widerstand um jeden Preis ist das Sinnlo-

seste, was es geben kann. […] Man steckt eine Welt nicht in Brand, die schon

verloren ist.« (WA 2, 73) Hier ist zum einen der ›totale Krieg‹ und das blutige

Kämpfen ›bis zum letztenMann‹ und – eingedenk des Volkssturms – bis zum

13 Ebd., S. 194.

14 »Es wäre einseitig, Dürrenmatts Zeitkritik nur auf Deutschland bzw. auf die Bundesre-

publik zu beziehen: Mit seiner Kritik und seinem pädagogischen Eifer wendet er sich

ja nicht nur an die unruhigen deutschen Nachbarn, sondern auch an seine eigenen

Schweizer Landsleute, deren Patriotismus und Verteidigungsmentalität er aufs Korn

nimmt. Sicherlich geht es ihm hier auch um das Provinzlerische der Eidgenossen, um

ihre Neigung, sich selbst voller Selbstgefälligkeit und Selbstgerechtigkeit zum abso-

luten Maßstab zu setzen.« Ebd., S. 197.

15 Ebd., S. 195.

https://doi.org/10.14361/9783839460405 - am 14.02.2026, 08:23:31. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839460405
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


6. Lektüren III: Die Ohnmacht des Souveräns 187

letzten Kind angesprochen. Zugleich jedoch geht es auch um eine grundle-

gende Kritik patriotischer Gefühle und des Vaterlands als einer emotionalen

Kategorie der Politik.

Kritik des Vaterlands

Die Bedeutung des Souveräns für das Reich – als sein Zentrum und seine Re-

präsentation – ist Romulus mehr als klar: »Das römische Weltreich besteht

seit Jahrhunderten nur noch, weil es einen Kaiser gibt. Es blieb mir deshalb

keine andere Möglichkeit, als selbst Kaiser zu werden, um das Imperium li-

quidieren zu können.« (WA 2, 77) In gewissem Sinne versucht Romulus hier

gerade durch sein Nichthandeln noch einmal das Subjekt der Geschichte zu

sein, indem er das Imperium als das umfassende Ordnungsmodell stürzen

will. Die planvoll herbeigeführte Abschaffung des Reichs ist freilich ein po-

litischer Vorgang – so unpolitisch auch die Mittel dafür sein mögen. Sie soll

die letzte politische Tat sein und Schluss machen mit der Politik, der Staats-

räson und dem Patriotismus. Diese führen, denkt man an Ämilian, in die

Verwundung oder den Tod des Einzelnen im Namen des Staates oder, denkt

man an Rea, in die politisch motivierte Allianz, die im Privaten eine unglück-

liche Ehe darstellt. Dabei zeigt sich Romulus durchaus differenziert, wenn er

nicht jeden Staat, sondern lediglich das Imperium mit seiner gewaltsamen

Herrschaftsweise ablehnt:

Ich bezweifle nicht die Notwendigkeit des Staates, ich bezweifle nur die

Notwendigkeit unseres Staates. Er ist ein Weltreich geworden und damit

eine Einrichtung, die öffentlich Mord, Plünderung, Unterdrückung und

Brandschatzung auf Kosten der andern Völker betrieb, bis ich gekommen

bin. (WA 2, 77)

Diese Kritik des Weltreichs weist Parallelen zu Dürrenmatts eigener Kritik

des Großstaates auf. Schon in seiner Anmerkung für das Programmheft der

Uraufführung in Basel heißt es, es sei »nicht ein Stück gegen den Staat, aber

vielleicht eins gegen den Großstaat.« (WA 2, 121) Zwanzig Jahre später führt

Dürrenmatt im Monstervortrag über Gerechtigkeit und Recht mit Blick auf die

Schweiz aus, er halte »den Kleinstaat für eine weitaus glücklichere politische

Erfindung als den Großstaat, und sei es bloß deshalb, weil kleine Munitions-

depots ungefährlicher sind als große, falls sie explodieren.« Daraus spricht

zum einen ein generelles Misstrauen gegenüber der Macht des Staates und

https://doi.org/10.14361/9783839460405 - am 14.02.2026, 08:23:31. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839460405
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


188 Der abwesende Souverän

zum anderen eine Dankbarkeit, selbst in einem der ›ungefährlicheren Muni-

tionslager‹ aufgewachsen zu sein:

Ich bin dankbar, daß ich kein Held sein mußte, weil ich nicht weiß, ob ich

einer hätte sein können, und es ist mir bewußt, daß ich diese Chance mehr

der Kleinheit meines Staates verdanke als der Furcht Hitlers vor ihm, denn

eine funktionierende Schweiz war für Großdeutschland nützlicher als eine

eroberte. (WA 33, 78)

Die Parallelen setzen sich in der Bewertung patriotischer Gefühle und des Be-

griffs des Vaterlands fort. Der Staat, so macht Dürrenmatt klar, wird dann zu

einem großen Problem,wenn er emotionalisiert wird beziehungsweise – dies

sei das Faschistische – wenn »diese emotionalen Realitäten total werden.«

Geschieht das, so wird dasWir »zum absoluten Vaterland«, das Andere »zum

absoluten Feind« und die »Freiheit des Einzelnen wird der Unabhängigkeit

des Vaterlandes geopfert«: »Der natürliche Konflikt des Individuumsmit dem

Staate wird zugunsten des Staates entschieden.« (WA 33, 80) Genau vor ei-

ner solchen Opferung versucht Romulus die Menschen, insbesondere seine

Tochter, zu bewahren. Die Identifikation des Einzelnen mit der emotionalen

Idee des Vaterlands sorge nach Dürrenmatt dafür, dass sogar »die Schweiz

faschistische Züge« aufweise; »im Versuch, sie geistig zu verteidigen, wird

die Schweiz zu einem totalen, emotionalen Begriff, der den Menschen elimi-

niert, den es doch eigentlich zu verteidigen gilt.« (WA 33, 80) Weitsichtig und

bis in die heutige Zeit relevant beschreibt Dürrenmatt die Emotionalisierung

der Politik: Durch die Identifikation mit einer emotionalen Realität werden

im Individuum »alle Emotionen frei, die positiven und die negativen, Liebe,

Glaube, Treue, Haß, Aggression usw.; Gefühle, die in Verbindung mit einer

rein emotionalen, heißen Politik zerstörerisch, ja selbstmörderisch werden.«

(WA 33, 81)

Die Position Ämilians und diejenige der von ihm zur Hochzeit mit dem

Industriellen Cäsar Rupf überredeten Rea wird als eine solche fanatische Po-

sition ausgewiesen. Im Streitgespräch mit dem Kaiser wiederholt Rea immer

wieder die Bedeutung des Vaterlands und die Liebe zu diesem – eine Posi-

tion, die Dürrenmatt wohl ähnlich quittiert hätte wie Gustav Heinemann,

der bekanntlich auf die Frage nach der Liebe zum deutschen Staat antworte-

te, er liebe keine Staaten, sondern seine Frau. Rea vertritt – angestachelt von

Ämilian – das gegenteilige Modell, nämlich die Überordnung des Patriotis-

mus über die individuelle Liebe, indem sie Cäsar Rupf zu heiraten bereit ist:

»Das Vaterland geht über alles«, »Soll man denn nicht das Vaterlandmehr lie-

https://doi.org/10.14361/9783839460405 - am 14.02.2026, 08:23:31. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839460405
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


6. Lektüren III: Die Ohnmacht des Souveräns 189

ben als alles in der Welt?«, »Ich kann doch das Vaterland unmöglich im Stich

lassen«, »Unsere unbedingte Liebe zum Vaterland hat Rom groß gemacht.«

(WA 2, 80 u. 81) Romulus nimmt hingegen die Position ein, dass man »vor

allem gegen sein Vaterland mißtrauisch sein« soll: »Es wird niemand leichter

zum Mörder als ein Vaterland.« (WA 2, 80) Die Liebe zum Land – der Patrio-

tismus – habe »Rom nicht gut gemacht. Wir haben mit unseren Tugenden

eine Bestie gemästet.« Überhaupt nenne sich ein Staat immer dann Vater-

land, »wenn er sich anschickt, auf Menschenmord auszugehen.« (WA 2, 81)16

Romulus behauptet die Bedeutung des Individuellen und Persönlichen

gegenüber dem Staat und lehnt das Opfer für den Staat, in dem er letztlich

das kultische Menschenopfer erblickt, final ab: Selbst wenn das »Vaterland

[…] nur noch mit Geld gerettet werden« kann und lediglich »zwischen einem

katastrophalen Kapitalismus und einer kapitalen Katastrophe« zu wählen ist,

so soll seine Tochter den Unternehmer dennoch nicht heiraten, und zwar mit

der einfachen Begründung: »mein Kind, du liebst Ämilian.« (WA 2, 80) Gegen

die Staatsräson wird die Liebe zu einem Menschen, gegen das Kollektive das

Individuelle gesetzt.

Die Tragödie des Staates

Ein Vorwurf, den Romulus imDialogmit seiner Tochter erhebt, lautet: »Siehst

du, du hast doch zu viel in den Tragödien studiert.« (WA 2, 80) Er selbst sei

»nicht wie einer jener Heldenväter in den Trauerspielen, die dem Staat noch

einen guten Appetit wünschen, wenn er ihre Kinder fressen will. Geh, hei-

rate Ämilian!« (WA 2, 81) Das Opfer für den Staat wird hier unmittelbar mit

der Gattung der Tragödie verknüpft, woraus sich die Abneigung des Kaisers

gegen diese dramatische Form erklärt, die er – Dürrenmatts poetologischen

Positionen entsprechend – für unzeitgemäß hält. Dass seine Tochter »dra-

matischen Unterricht« nimmt und in diesem Rahmen auch »das Klagelied

der Antigone, bevor sie in den Tod geht«, einstudiert, kommentiert Romu-

lus ablehnend: »Studiere nicht diesen alten, traurigen Text, übe dich in der

Komödie, das steht uns viel besser.« »Wer so aus dem letzten Loch pfeift wie

16 »Die Botschaft ist klar. Mit pädagogisch erhobenem Zeigefinger erteilt uns Romu-

lus/Dürrenmatt hier eine Lektion in Sachen Patriotismus, rechnet er ab mit dem emo-

tionalenMißbrauch von pseudoheiligen Begriffen, unter deren Zeichen die deutschen

Armeen zur Schlachtbank marschiert waren.« Ebd., S. 196f.

https://doi.org/10.14361/9783839460405 - am 14.02.2026, 08:23:31. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839460405
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


190 Der abwesende Souverän

wir alle, kann nur noch Komödien verstehen.« (WA 2, 25) Diese metadramati-

schenHinweise auf Dürrenmatts eigene Komödientheorie verbinden die His-

torie mit der Literaturgeschichte. Romulus versucht mit den Tragödien auch

das Imperium sowie das Opfer für den Staat abzuschaffen. Daraus erklärt

sich seine heitere Gelassenheit: Im Gegensatz zu den anderen Figuren, die

sich noch im Paradigma der Tragödie bewegen und damit aus der Zeit ge-

fallen erscheinen, spielt Romulus Komödie, was besonders der permanente

Rekurs auf den Körper, das Essen oder die Hühner zum Ausdruck bringt: »Es

war heute ein pathetischer Tag, und ichmag solche Tage nicht. Da hilft nichts

als baden. Ich bin ein untragischerMensch, Achilles.« (WA 2, 70) Vor allem die

Weigerung, seine Tochter zum Zwecke der Rettung des Reichs zu verheiraten,

sucht den Ausweg aus dem Opfer der Tragödie.

Doch ist Romulus nicht nur der fürsorgliche Vater, als der er erscheint;

vielmehr verfolgt er mit der Nicht-Verheiratung und dem Plädoyer für die

Liebe auch politische, nur eben entgegengesetzte Ziele. Im weiteren Verlauf

der Handlung wird es dennoch zur unfreiwilligen Opferung der Familie und

somit zwar nicht zur affirmierten, allerdings zur unbeabsichtigten Tragödie

kommen.Denn bei ihrer »Überfahrt nach Sizilien« – jedenfalls ab der zweiten

Fassung des Stücks – ertrinken nicht nur der Innenminister, der Reichsmar-

schall, der Koch und Ämilian, sondern auch Romulus’ Tochter Rea und seine

Frau Julia (WA 2, 97).Man kann hierin eine Umsetzung von Dürrenmatts Auf-

fassung sehen, dass das Tragische, nun da die Tragödie unmöglich geworden

ist, in der Komödie aufscheint (WA 30, 63).17 Es ist in jedem Fall eine Folge

des kaiserlichen Nichthandelns und ein Zeichen dafür, dass auch dieses zu

Schuld – zu tragischer Schuld, denn Romulus hatte beabsichtigt, das Sterben

zu beenden – führen kann.

Seine positive Sicht auf den Untergang des Reichs wird kontrastiert mit

einemBlick auf das Reich als überzeitliche Ordnung, die eben dem tragischen

Paradigma zugeordnet ist. Dürrenmatt stellt hier den Glauben aus, dass die

je aktuellen politischen Umstände auch von Dauer sind. Dass das Reich un-

tergehen könnte, ist Zeno, demKaiser des oströmischen Reichs, unbegreiflich

und er rekurriert dabei auf den Weltanspruch des Imperiums: »Wir sind die

Welt.« Romulus sieht das Reich indes vom Zentrum in die Peripherie derWelt

verschoben und aus der Zeit gefallen: »Wir sind Provinzler, denen eine Welt

über den Kopf wächst, die sie nicht begreifen können.« (WA 2, 44) Auch am

Beginn des vierten Akts wird dieser Zusammenhang am Beispiel von zwei

17 Vgl. Riedel: Romulus der Große, S. 84.

https://doi.org/10.14361/9783839460405 - am 14.02.2026, 08:23:31. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839460405
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


6. Lektüren III: Die Ohnmacht des Souveräns 191

Kammerdienern vorgeführt. So findet es Pyramus unverständlich, dass der

römische Staat »noch zu unseren Lebzeiten aufhört zu existieren«, dem sie

doch sechzig Jahre »unter elf Kaisern« gedient hatten (WA 2, 95). In komi-

scher Selbstüberhöhung pflichtet Achilles bei: »Wenn wir abtreten, kann man

sagen: Jetzt ist die Antike zu Ende! (WA 2, 96) Ironisch gewendet und mit

dem Wissen späterer Jahrhunderte kalkulierend, heißt es: »Jedenfalls muß

die Zeit, die nun anbricht, schauderhaft sein.« Und Pyramus ergänzt: »So

richtiges dunkles Mittelalter. Ohne Pessimist sein zu wollen: Von der heu-

tigen Katastrophe wird sich die Menschheit nie mehr erholen.« (WA 2, 96)

In dieser verdrehten Sicht auf die Geschichte werden nicht nur die undiffe-

renzierten historischen Großerzählungen ins Lächerliche gezogen, sondern

besonders der Glaube an die eigene Weltordnung. Es ist die Stimme eines

untergehenden Reichs, das sich selbst für unverzichtbar hält.

Romulus als Gesinnungsethiker

Auch wenn einige Äußerungen des Kaisers Dürrenmatts eigenen Vorstellun-

gen von der Komödie wie vom Großstaat entsprechen, kann jedenfalls in der

hier näher diskutierten zweiten Fassung des Stücks nicht davon gesprochen

werden, dass Romulus’ politische Positionen insgesamt affirmiert würden.

Das zeigt sich besonders am Schluss der Komödie, im Zwiegespräch des Kai-

sers mit Odoaker, das wesentlich politiktheoretischer Natur ist.

Anders als Romulus erwartet hatte, ist Odoaker nicht in Rom eingefal-

len, um den Kaiser zu töten, sondern um sich ihm mit seinem »ganzen Volk«

zu unterwerfen (WA 2, 106). Nur aufgrund der öffentlichen Meinung sowie

der ehrgeizigen Soldaten seines Landes sei er gezwungen gewesen, in den

Krieg zu ziehen. In den Blick rückt dabei besonders sein Neffe Theoderich,

ein heroischer Germane, der »von der Weltherrschaft« träumt, »und das Volk

träumt mit ihm.« (WA 2, 107) Es wird klar, dass Odoaker, der sich ebenso hu-

man geriert wie Romulus, lediglich in den Krieg gezogen war, um die Herr-

schaft solcher ›Helden‹ wie Theoderich zu verhindern.

Romulus soll Odoaker retten, der um sein Leben fürchtet und die künftige

Ermordung durch seinen Neffen voraussieht, von dem er, historisch korrekt,

ausgeht, dass die Geschichtsschreiber ihn »einmal Theoderich den Großen

nennen werden«. Im Gegensatz zu diesem ist Odoaker ein Bauer und hasst

den Krieg: »Ich suche eine Menschlichkeit, die ich in den germanischen Ur-

wäldern nicht finden konnte. Ich fand sie in dir, Kaiser Romulus.« Romulus

ist erschüttert, dass er nicht dem erwarteten Feind begegnet, sondern einem

https://doi.org/10.14361/9783839460405 - am 14.02.2026, 08:23:31. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839460405
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


192 Der abwesende Souverän

Gleichgesinnten, habe er doch sein »ganzes Leben auf den Tag hin« angelegt,

»da das römische Imperium zusammenbrechen würde.« (WA 2, 108) Er hatte

sich für das Reich opfernwollen und sieht nun in der Aufforderung, herrschen

zu sollen, seine Pläne durchkreuzt.

An diesem – zweiten – Schluss wird deutlich, dass Romulus nicht der Ver-

antwortungsethiker ist, für den er sich hält, sondern ein Gesinnungsethiker.

Das heißt, dass er – nachMaxWebers Definition – sich nicht insofern verant-

wortlich fühlt, als er »für die (voraussehbaren) Folgen seines Handelns aufzu-

kommen hat«, sondern »nur dafür, daß die Flammeder reinenGesinnung, die

Flamme z.B. des Protestes gegen die Ungerechtigkeit der sozialen Ordnung,

nicht erlischt.«18 Fanatisch, so könnte man sagen, stellt er den Untergang des

Großreichs über Menschenleben und sieht für seine Untertanen nicht weni-

ger als eine Fremdherrschaft vor, weil er das Römische Reich für die größere

Tyrannei hält.

Odoaker hingegen will die Welt vor dem Tyrannen bewahren. Nimmt Ro-

mulus seine Unterwerfung nicht an, so befürchtet der Germanenfürst, wird

die Welt an seinen Neffen fallen: »ein zweites Rom wird entstehen, ein ger-

manisches Weltreich, ebenso vergänglich wie das römische, ebenso blutig.

Die Zerstörung Roms, dein Werk, wird sinnlos geworden sein, wenn dies ge-

schieht.« (WA 2, 109) Die zeitgeschichtliche Anspielung auf das ›germanische‹

Reich im 20. Jahrhundert (und nicht nur auf Theoderich den Großen als his-

torische Person) ist unüberhörbar, das sich als ›Drittes Reich‹ ja selbst in ei-

ner Kontinuität mit dem Heiligen Römischen Reich und damit letztlich mit

demRömischen Reich gesehen hat. OdoakersWarnung – so wenig er im kon-

kreten Handeln auch selbst ein Verantwortungsethiker ist19 – zeugt von dem

Verständnis, dass Macht, wenn sie nicht ausgeübt wird, nicht verschwindet,

sondern an jemand anderen fällt. Daher beschwört er den Kaiser: »Du kannst

nicht deiner Größe ausweichen, Romulus, du bist der einzigeMann, der diese

Welt zu regieren versteht. Sei gnädig, nimm meine Unterwerfung an, wer-

de unser Kaiser, bewahre uns vor der blutigen Größe Theoderichs.« (WA 2,

18 Max Weber: Politik als Beruf. 11. Aufl. Berlin 2010, S. 56.

19 Ulrich Profitlich hat überzeugend auf Inkonsistenzen der Odoaker-Figur in der zwei-

ten Fassung hingewiesen: »Daß Odoaker nicht zur Musterfigur wird, liegt allein an

dem m.E. wenig sorgfältig durchgeführten Versuch, neben Romulus auch seinen Ge-

genspieler zum Vertreter einer korrigierenden ›Idee‹ zu stilisieren.« Ulrich Profitlich:

Geschichte als Komödie – Dürrenmatts Romulus der Große, in: Walter Hinck (Hg.): Ge-

schichte als Schauspiel. Deutsche Geschichtsdramen. Interpretationen, Frankfurt a.M.

1981, S. 254-269, hier S. 264.

https://doi.org/10.14361/9783839460405 - am 14.02.2026, 08:23:31. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839460405
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


6. Lektüren III: Die Ohnmacht des Souveräns 193

109f.) Odoaker fordert also Führung ein: Romulus ist der Große, ob er will

oder nicht. Was sich im Titel als eine ironische Anspielung auf den Spottna-

men ›Romulus Augustulus‹ lesen lässt, wird hier zum Fakt: Romulus ist der

Souverän; und er sollte herrschen, um die Herrschaft eines Anderen zu ver-

hindern.

Die Kontroverse offenbart: Es gibt kein Jenseits des Politischen. Das Ende

des Römischen Reichs ist nicht identisch mit dem Ende von Herrschaft und

Krieg überhaupt: »Die historische Realität siegt über utopische Wunschvor-

stellungen; eine gerechteWeltordnung ist nicht möglich.«20 Eine solche hatte

Romulus jedoch angestrebt, dem es »um einen grundlegenden Paradigmen-

wechsel in der Weltgeschichte« gegangen war: »Nicht nur speziell das römi-

sche Reich, sondern das Weltreich an sich soll als historisches Subjekt von

der Bildfläche verschwinden, weil nur so eine Humanisierung der Geschich-

te zu erreichen ist.«21 Mit diesem Plan hat er durchaus einen Akt der Hybris

begangen, der – zwar spiegelverkehrt, aber doch – anderen Allmachtsvorstel-

lungen nicht unähnlich ist: Er hat für alle Zeiten entscheidenwollen. Das römi-

sche Kaisertum sollte gestrichen werden, indem Romulus diesen Platz selbst

einnahm: »Ich gab mir das Recht, Roms Richter zu sein, weil ich bereit war

zu sterben. Ich verlangte von meinem Lande ein ungeheures Opfer, weil ich

mich selbst als Opfer einsetzte.« (WA 2, 108) Romulus »wollte Schicksal spie-

len« (WA 2, 112).

Doch die »Geschichte erscheint als ein Prozess, der eigenen Gesetzen folgt

und sich den Versuchen der Menschen, bewusst Geschichte ›zu machen‹, ent-

zieht.«22 Beseitigt man das eine ungerechte Imperium, so entsteht ein ande-

res. Romulus würde sich für solche Entwicklungen, die auf seinen Opfertod

folgen, nicht zuständig fühlen: »Wenn die Folgen einer aus reiner Gesinnung

20 Riedel: Romulus der Große, S. 84.

21 Jürgen Kost: Das historische Drama des 20. Jahrhunderts zwischen Dokumentarismus

und Fiktionalität – Peter Weiss und Friedrich Dürrenmatt. Überlegungen zum Gat-

tungsbegriff des Geschichtsdramas, in: Marijan Bobinac, Wolfgang Düsing, Dietmar

Goltschnigg (Hg.): Tendenzen imGeschichtsdrama und Geschichtsroman des 20. Jahr-

hunderts. Zagreber Germanistische Beiträge. Beiheft 8 (2004), S. 365-385, hier S. 381f.

22 Ebd., S. 383. Siehe auch Onderdelinden: Dramaturgie der Wendungen, S. 478: »Das

Scheitern ihrer Pläne zeigt ihre Ohnmacht vor dem Lauf der Geschichte. Sie sind keine

großen Einzelnen, keine tragischenHelden der Geschichte, sondern Komödienfiguren

in einer chaotischenWelt, die sie nur bewältigen können, indem sie eine Komödie aus

ihr machen. Eine tragische Komödie, versteht sich.«

https://doi.org/10.14361/9783839460405 - am 14.02.2026, 08:23:31. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839460405
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


194 Der abwesende Souverän

fließenden Handlung üble sind«, so Max Weber über den Gesinnungsethi-

ker, »so gilt ihm nicht der Handelnde, sondern die Welt dafür verantwortlich,

die Dummheit der anderen Menschen oder – der Wille des Gottes, der sie so

schuf.«23 Odoaker appelliert denn auch an das Realitätsprinzip: »Dein Tod

wäre sinnlos, denn einen Sinn könnte er nur haben, wenn die Welt so wäre,

wie du sie dir vorgestellt hast. Sie ist nicht so.« (WA 2, 110)24 Schon 1978 hat

sich Günter Scholdt von dem »überlegenen Spötter[]« Romulus des Komö-

dienbeginns nicht täuschen lassen und ihn als »den Moralisten, den blutig

ernsten Ideologen des Schlusses« ernstgenommen.25 Als ein solcher nimmt

Romulus recht »ungerührt die Verwüstungen seines Landes und Mißhand-

lungen seiner Bewohner sowie den Tod nächster Verwandter« hin, »solange

dies seinem pseudohumanitären Geschichtskonzept nicht zuwiderläuft«.26

Odoaker schlägt nun vor, Romulus zu pensionieren und sich von ihm zum

König von Italien ausrufen zu lassen. Zugleich sieht er die Notwendigkeit, sei-

nen Neffen zu töten, so lang dieser noch schwächer ist als er. Romulus gibt

indes zu bedenken: »Wenn du deinen Neffen tötest, werden dir nur tausend

neue Theoderiche entstehen. Dein Volk denkt anders als du. Es will das Hel-

dentum. Du vermagst es nicht zu ändern.« (WA 2, 111) Nun appelliert also

Romulus an das Realitätsprinzip und wirft die Frage nach dem für die sou-

veräne Entscheidung nötigen Wissen sowie nach den Einschränkungen von

Handlungsoptionen wie der öffentlichen Meinung auf, um die er sich selbst

in Bezug auf sein eigenes Reich jahrelang keine Gedanken gemacht hat. Als

jemand, der das Ende der Geschichte ausrufen wollte, zeigt sich Romulus

schließlich doch erstaunlich besorgt um sein eigenes Bild in der Historie: Das

23 Weber: Politik als Beruf, S. 56.

24 So mögen die beiden Figuren vielleicht »mit genau demselben ideal von Menschlich-

keit ausgestattet« sein (Delbrück: Antiker und moderner Helden-Mythos, S. 302); sie

unterscheiden sich jedoch fundamental in ihrem Blick auf ›das Politische‹.

25 Günter Scholdt: Romulus der Große? Dramaturgische Konsequenzen einer Komödien-

Umarbeitung, in: Zeitschrift für deutsche Philologie 97 (1978), S. 270-287, hier S. 283.

26 Ebd., S. 280. Dürrenmatt selbst beschreibt Romulus in seiner Anmerkung zum Stück

von 1957 zwar als »witzig, gelöst, human«, »im letzten« jedoch als jemanden, der – bis

zum ›tragischen‹ Schluss seiner Pensionierung – »mit äußerster Härte und Rücksichts-

losigkeit vorgeht und nicht davor zurückschreckt, auch von andern Absolutheit zu ver-

langen, ein gefährlicher Bursche, der sich auf den Tod hin angelegt hat; das ist das

Schreckliche dieses kaiserlichenHühnerzüchters, dieses als Narr verkleidetenWelten-

richters« (WA 2, 120).

https://doi.org/10.14361/9783839460405 - am 14.02.2026, 08:23:31. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839460405
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


6. Lektüren III: Die Ohnmacht des Souveräns 195

Schicksal der beiden vermeintlichen Staatenlenker sei es, »gescheiterte Poli-

tiker darzustellen« (WA 2, 112). Dass das Kalkül seines inszenierten Selbstop-

fers nicht aufgeht, während die Familie seinem Nicht-Handeln zum Opfer

gefallen ist, ist ihm schwer erträglich: »Und nun soll ich leben. Und nun soll

mein Opfer nicht angenommen werden. Und nun soll ich als der dastehen,

der sich allein retten konnte.« (WA 2, 109)27 Romulus mag Komödie gespielt

haben; den tragischen Opfertod hatte er dennoch angestrebt. Er bleibt ihm

nun versagt: »Romulus kann nicht als mit sich selbst identischer tragischer

Held zugrunde gehen, sondern er muss die sinnlose Schuld ungesühnt in der

Pensionierung allein tragen.«28

Die Pläne der beiden Herrscher scheitern, weil sie fälschlicherweise vom

Herrscherwillen des jeweils anderen ausgegangen waren. Ihre ›Lösung‹, der

zufolge Romulus pensioniert undOdoaker König von Italienwerden soll, stellt

eine Art Verbürgerlichung der Politik dar. Das Ziel besteht nicht in der Er-

oberung oder der nationalen Größe, sondern allein darin, »die Welt treu zu

verwalten« und den »Frieden« zwischen den Germanen und den Römern zu

sichern (WA 2, 112). Diese Form einer guten Regentschaft wird als »traurige

Pflicht« und als »Komödie« bezeichnet, die sie »zum letztenMal« spielen wol-

len (WA 2, 113). Beiden ist klar, dass es eine Herrschaft auf Zeit ist, denn mit

Theoderich steht der nächste Usurpator am Ende einer Zwischenkriegszeit

bereit.

Und hier am Ende seiner Herrschaft zeigt sich auf einmal eine subtile

Ambivalenz Romulus’ gegenüber einem Reich, das keineswegs mit negativen

Attributen versehenwird, sondern noch einmal als ein Traum in vielen Farben

und in Wärme erstrahlt – als eine Erinnerung an frühere Zeiten:

Romulus

Der Kaiser löst sein Imperium auf. Seht euch diese farbige Kugel noch

einmal an, diesen Traum von einem großen Imperium, der im freien

Raum schwebt, getrieben vom leichten Hauchmeiner Lippen, diese hin-

gebreiteten Länder um das blaue Meer mit seinen tanzenden Delphi-

27 »Ein Tod, den er sich von einem Feind erbetteln muß, […] ist als Opfertod – oder sagen

wir es nur: als Heldentod – nicht ernst zu nehmen. Dieselbe Evidenz, daß es nur so

aussehen soll, als würde Romulus in der Verfolgung seiner erhabenen Ziele vom Feind

getötet, ergibt sich wenig später gleich ein zweites Mal, als er die Absicht äußert, sich

von dem Reiterpräfekten töten zu lassen.« Delbrück: Antiker und moderner Helden-

Mythos, S. 304.

28 Kost: Das historische Drama des 20. Jahrhunderts, S. 383.

https://doi.org/10.14361/9783839460405 - am 14.02.2026, 08:23:31. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839460405
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


196 Der abwesende Souverän

nen, diese reichen Provinzen, gelb von Korn, diese wimmelnden Städ-

te, überfließend an Leben, eine Sonne, die die Menschen erwärmte und,

als sie hoch stand, die Welt verbrannte, um nun in den Händen des Kai-

sers, ein sanfter Ball, ins Nichts aufzugehen. (WA 2, 114)

Ins Bild gebannt ist hier die ungeheure Macht des Souveräns, der das große

Imperium allein mit dem ›leichten Hauch seiner Lippen‹ zu bewegen imstan-

de ist oder es auch ›ins Nichts aufgehen‹ lassen kann. Doch wird die Ent-

wicklung des Reichs nicht nur an die Willkür des Kaisers geknüpft, vielmehr

scheint es, als hätte sich die Zerstörungskraft aus dem Reich selbst ohne Hin-

zutreten eines Dritten ergeben. Was Wärme, Kraft und Leben geben konnte,

gab schließlich den Tod.

Der Souverän in der ersten Fassung

In der ausführlich besprochenen zweiten Fassung des Stücks von 1957 wur-

den weitreichende Veränderungen besonders des Schlusses vorgenommen.

Sie betreffen auch und vor allem die Odoaker-Figur sowie das Bild des Herr-

schers Romulus, der hier anders agiert und die eigene Macht in noch offen-

sichtlicherer Weise zu genießen scheint. Mit Blick auf das Souveränitätspro-

blem soll deshalb nun abschießend der Schluss der ersten Fassung Berück-

sichtigung finden.

Auch hier fallen die Germanen nach einem kurzen Gespräch, das Romu-

lus mit seinen entlassenen Kammerdienern führt, schließlich in Rom ein. Im

Gegensatz zur zweiten Fassung handelt es sich bei dem ersten Germanen je-

doch nicht umOdoaker, sondern um einen einfachen Soldaten namens Küen-

zi. Romulus zeigt sich von der Gestalt des Germanen, der »klein, dick und

schwarzhaarig« ist, verblüfft. Der Germane erwidert – in Anspielung auf das

Dritte Reich und dessen ›Rassen‹-Wahn: »Alle Urgermanen sehen so aus wie

ich. […] Die meisten Germanen haben sich jedoch im Laufe der Jahrtausende

leider mit arischen Völkern vermischt und sind blond und blauäugig gewor-

den.« (WA 2, 129) Er schließt: »das Arische in uns ist unser Pech.« (WA 2, 130)

Es entspinnt sich eine Kontroverse zwischen den beiden, die wesentlich

die Frage betrifft, ob die Freund-Feind-Unterscheidung auch für Germanien

und Rom gilt, oder ob es sich eigentlich um einen Aufstand der Germanen

innerhalb des Reichs handelt. Das ist eine für das Souveränitätsparadigma

entscheidende Frage: Ist der römische Kaiser auch der Herrscher der Ger-

manengebiete, so dass ein Krieg zwischen beiden eigentlich kein zwischen-

https://doi.org/10.14361/9783839460405 - am 14.02.2026, 08:23:31. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839460405
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


6. Lektüren III: Die Ohnmacht des Souveräns 197

staatlicher Krieg wäre, sondern ein Aufstand abtrünniger Untertanen? Mit

der Einführung der Freund-Feind-Unterscheidung nimmt der Germane für

seine Heimat den Status eines eigenen Staates als politisch »maßgebende

Einheit«29 in Anspruch:

Der Germanemißtrauisch

Sie wissen genau, daß ich Ihr Todfeind bin.

Romulus streng

Du bist wie die anderen Menschen vor allem mein Untertan.

Der Germane

Ich bin ein germanischer Korporal.

Romulus

Dem Kaiser gehört auch Germanien.

Der Germane stolz

Wir haben das römische Weltreich erobert.

Romulus

Der Kaiser geht nicht zum Feind, der Kaiser läßt den Feind kommen.

(WA 2, 131)

Die Strategie des römischen Kaisers besteht denn auch nicht im Kampf. Ro-

mulus kann den Germanen gewaltlos besiegen, und zwar, indem er ihn beför-

dert und zum Statthalter von Lusitanien in der spanischen Provinz ernennt.

Dieser fällt auf die Knie: »Ich werde meinem Kaiser treu sein bis in den Tod!«

(WA 2, 132) Als der Germane, der also die Seiten gewechselt hat, kurz darauf

seinem eigenen Feldwebel droht, weil dieser davon sprach, den Kaiser gefan-

gen zu nehmen, korrigiert ihn Romulus: »Allein der Kaiser hat über Leben

und Tod seiner Untertanen zu entscheiden, Statthalter von Lusitanien.« Dem

germanischen Feldwebel wird nun ebenfalls ein Titel angeboten. Er soll Statt-

halter von Pontus in »der nordöstlichen Ecke von Kleinasien« werden, womit

der Kaiser also beide Germanen in entgegengesetzter Richtung in sehr ferne

Provinzen schickt. Wie Küenzi nimmt auch der Feldwebel das Angebot au-

genblicklich an: »Ich werde meinem Kaiser bis ans Ende der Welt folgen!«

(WA 2, 133)

Vorgeführt wird hier der bereits an anderer Stelle beschriebeneMechanis-

mus, durch den es – Étienne de La Boétie zufolge – Knechtschaft überhaupt

gibt: die Einführung einer Rangordnung, die es einigen ermöglicht, »zu dem

29 Carl Schmitt: Der Begriff des Politischen. Text von 1932 mit einem Vorwort und drei

Corollarien. 3. Aufl. der Ausgabe von 1963. Berlin 1991, S. 43.

https://doi.org/10.14361/9783839460405 - am 14.02.2026, 08:23:31. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839460405
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


198 Der abwesende Souverän

großen Tyrannen die kleinen Tyrannen [zu] spielen«, wodurch der Despot

»seine Untertanen mit ihrer eigenen Hilfe in Knechtschaft« bringt – »die ei-

nen Untertanen durch die anderen.«30 Das Spiel setzt sichmit vier Germanen

(und später noch mehr) fort, die ihre Unterwerfung zunächst nicht hinneh-

men wollen: »Wir sind freie Germanen! Wir sind keine Römer! Wir haben

Italien besiegt! Wir knien nicht vor einem Kaiser!« Auf die Auskunft des Kai-

sers hin, sie seien nun »alle zu Rittern von Asturien geschlagen«, rufen sie

aus: »Es lebe der Kaiser von Rom!« (WA 2, 134) Kaum effektvoller hätte man

das Prinzip der freiwilligen Knechtschaft sowie die Macht des Souveräns und

seine Verfügungsgewalt darstellen können.31

Als der Germanenfürst Odoaker kommt, wird er von den vormals eige-

nen, nun in Roms Diensten stehenden Soldaten verhaftet. Romulus fordert

jedoch, ihn freizulassen: »Der Kaiser will nicht, daß ein so edler Mensch ge-

demütigt werde. Er ist zwar von Rom besiegt worden, aber dennoch ein gro-

ßer Feldherr.« Odoaker sieht sich verständlicherweise selbst als Sieger des

Kampfes, muss jedoch einräumen, dass er von Romulus gefangen wurde, der

seinerseits süffisant erklärt: »Also muß doch wohl ich der Sieger sein.« (WA 2,

136) Dem Germanenfürsten ist das Agieren seiner Männer unbegreiflich, die

er »ihre einzige Chance, schließlich doch noch eine Kulturnation zu werden,

selbst über den Haufen« werfen sieht. Romulus gibt zu bedenken: »So wich-

tig braucht man die Kultur nun wieder nicht zu nehmen, Feldherr, daß man

gleich ein Blutbad anrichtet, um sie einzuführen.« Der germanische Feldherr

verteidigt sich mit dem Hinweis darauf, sein »junges Volk« müsse eben »an

die Zukunft denken«; er sieht als »grundnüchterner Mensch«, der sich »keine

Illusionen« mache, jedoch ein: »Mit der germanischen Kultur ist es wieder

einmal aus.« (WA 2, 137)

Auf die Ankündigung Odoakers, sich in die Heimat zurückzuziehen und

wieder auf die Bäume zu klettern,meint Romulus, es sei ungesund, »dieWelt-

30 Étienne de La Boétie: Von der freiwilligen Knechtschaft der Menschen, in: Ders.: Über

die freiwillige Knechtschaft des Menschen. Hg. und eingeleitet von Heinz-Joachim

Heydorn. Übers. von Walter Koneffke. Frankfurt a.M. 1968, S. 31-64, hier S. 58.

31 Die Bedeutung, die der Posten-Vergabe hier zukommt, lässt auch an eine Beobach-

tung Georges Batailles denken: »Die soziale Differenz ist die Grundlage der Souve-

ränität, und indem sie die Souveränität setzten, schufen die Menschen vergangener

Zeiten die Skala der Differenzierungen.« Georges Bataille: Die Souveränität, in: Ders.:

Die psychologische Struktur des Faschismus. Die Souveränität. Hg. von Elisabeth Lenk.

Nachwort von Rita Bischof. Übersetzt von Rita Bischof, Elisabeth Lenk, Xenia Rajewsky.

München 1978, S. 45-86, hier S. 61.

https://doi.org/10.14361/9783839460405 - am 14.02.2026, 08:23:31. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839460405
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


6. Lektüren III: Die Ohnmacht des Souveräns 199

geschichte rückgängig zu machen. Ihr seid nun einmal da, und Germanien

ist für die Menschheit offenbar ein doch zu problematisches Land.« Die Ger-

manen sollen deshalb im »halb entvölkerten Italien« bleiben: »Man muß die

Rassen ein wenig mischen, wenn etwas Vernünftiges herauskommen soll.«

(WA 2, 138) Was Romulus hier betreibt, ist, so Scholdt, durchaus die Tat eines

›Staatsmannes‹, der versucht, »durch Integration der verschiedenen Rassen

diesen circulus vitiosus feindseliger Völkerbeziehungen zu durchbrechen.«32

Sieht man einmal vomWortgebrauch ab, so wendet sich Dürrenmatt eindeu-

tig gegen den ›Rassen‹-Wahn und jede völkische Ideologie. Zugleich scheint

hiermit auch die Schweiz als multilingualer und multikultureller Staat ange-

spielt zu sein. Der Germanenfürst jedenfalls unterwirft sich und sein ganzes

Volk Romulus und ernennt diesen »begeistert zum Kaiser von Germanien!«

In satirischer Antizipation der Kulturgeschichte Deutschlands und unter Aus-

schluss seiner Gewaltgeschichte plant Odoaker, »die Schwerter in die hinters-

te Ecke« zu schleudern: »Wenn wir nicht die Nation der Dichter und Denker

werden, gehe ich zum Zirkus!« (WA 2, 138)

Zeno, der Kaiser von Ostrom, zeigt sich von Romulus’ Leistung, der sich

»ein wenig in der Politik versucht« habe, beeindruckt: »Das Resultat ist er-

staunlich.« (WA 2, 139) Am Schluss wird es dem römischen Kaiser gar möglich

sein, die Reichsteilung rückgängig zu machen und auch Ostrom wieder dem

Reich zuzuführen. Zeno kommentiert: »Er ist nicht nur der größte Feldherr,

sondern auch der größte Diplomat der Weltgeschichte!« (WA 2, 140) Romulus

erscheint hier im Unterschied zur zweiten Fassung tatsächlich als der Sou-

verän, als Romulus der Große, der die Schwächen seiner Gegner kennt und

sie durch sein Herrschervermögen wie Figuren zu bewegen weiß. Das Bild

des Reichs, das der Kaiser allein mit dem Hauch ›seiner Lippen‹ zu bewegen

imstande ist und doch ›ins Nichts aufgehen‹ zu lassen gedenkt (s.o.), findet

sich hier im Unterschied zur zweiten Fassung denn auch nicht als Schlussbild

in einer Situation, in der sich die Ohnmacht des selbstgewählt-verhinderten

Weltenlenkers erweist. Vielmehr markiert es den Höhepunkt seiner Macht,

bevor Romulus freiwillig auf das Reich verzichtet. Er verkündet: »Der Kaiser

löst das Imperium auf. Er ernennt den Feldherrn der Germanen, Odoaker,

zum König von Italien.« Und auch Zeno erhält Ostrom zurück. »Der Kaiser

läßt den Sieg wieder aus den Händen gleiten. Siege sind Zustände, die ihn

nicht interessieren.« (WA 2, 140) Seiner Pension sieht er in dieser Fassung

32 Scholdt: Romulus der Große, S. 281.

https://doi.org/10.14361/9783839460405 - am 14.02.2026, 08:23:31. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839460405
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


200 Der abwesende Souverän

mit Freude entgegen, komme er so »doch noch zu einem gesicherten Ein-

kommen. Die kaiserlichen Hungerjahre sind zu Ende.« (WA 2, 142) An Odoa-

ker gewandt, der hier lediglich ein Eroberer ist, gibt er zu bedenken:

Du hast noch viel zu lernen, vor allem Menschlichkeit, die du zwar suchst,

aber nicht kennst, denn das Weltreich, das du bekämpft hast, kannte sie

auch nicht. Der Kaiser hat dir dieses Imperium aus dem Weg geräumt. Es

ist wieder Platz in der Weltgeschichte. Die Römer treten ab, die Bühne wird

frei, die Germanen sind an der Reihe. (WA 2, 141)

Dass das Geschichtsbild der zweiten Fassung wohl »realitätsnäher« sei, ist für

Scholdt kein Argument gegen diesen Schluss der ersten Fassung, der doch gar

nicht »ernsthaft als politische [Lösung] angeboten« wird. Von Beginn an sei

die Lösung »eine – zuweilen mit Realitätspartikeln und satirischen Wahrhei-

ten versehene – bewußt utopische Politidylle, genial und befreiend als Denk-

spiel, reizvoll als vernünftig-unvernünftige Alternative zu grausamen Herr-

schaftspraktiken, deren sozialkritische Provokation gerade in der Naivität des

Grundgedankens beruht.«33 Dürrenmatt beschreibt seinen Helden in der An-

merkung zur Uraufführung denn auch als eine unwirkliche, unwahrschein-

liche Gestalt, einen jener Landesverräter, »die es nie gibt. Kaiser rebellieren

nicht, wenn ihr Land unrecht hat. Sie überlassen dies den Laien und nen-

nen es Landesverrat, denn der Staat fordert immer Gehorsam. Aber Romulus

rebelliert. Auch wenn die Germanen kommen.Dies sei gelegentlich zur Nach-

ahmung empfohlen.« (WA 2, 121)

Doch wirft auch in der ersten Fassung das kommende Reich seine Schat-

ten voraus, wenn Romulus die Bühne der Weltgeschichte für die Germanen

räumt.Man kann sich schon denken, dass hier der eine ungerechte, grausame

Großstaat nur durch den nächsten ersetzt wird. Romulus’ höchst verdichteter

und auf die Spitze getriebener Verzicht auf die Macht hat so auch eine bitte-

re Pointe, die dann wie beschrieben in der zweiten Fassung gänzlich entfaltet

wird.

6.2 Herkules und der Stall des Augias

Einen ähnlichen Weg wie das Romulus-Stück geht Dürrenmatts aus einem

Hörspiel (1954) hervorgegangene Komödie Herkules und der Stall des Augias

33 Ebd., S. 285.

https://doi.org/10.14361/9783839460405 - am 14.02.2026, 08:23:31. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839460405
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


6. Lektüren III: Die Ohnmacht des Souveräns 201

(1962, Neuf. 1980), nur unter umgekehrten Vorzeichen. Statt eine im Prinzip

noch heroische, imperiale Welt mit einer Figur zu konfrontieren, die sich

dezidiert gegen das heroische Paradigma wendet und – zumindest in der

zweiten Fassung – das letzte Opfer seines Reichs gewesen sein will, entwirft

das Herkules-Drama das Bild eines durchaus zu großen Taten bereiten

Helden, der sich jedoch in einem postheroischen Zeitalter wiederfindet.34

Der Heros geht immodernen Verwaltungsstaat unter. Dürrenmatt zeigt so in

einem für ihn typischen Zusammenprall verschiedener Muster und Ordnun-

gen die Unvereinbarkeit des heroischen und des bürokratischen Paradigmas

auf, wobei es zu einfach wäre, im Stück allein einen satirischen Angriff auf

den Verwaltungsstaat und die Schweiz als dessen außerliterarische Vorla-

ge zu entdecken. Auch das Heldentum selbst wird einer zeitgeschichtlich

relevanten Kritik unterzogen.35

Das Stück beginnt mit einer Publikumsansprache, in der die Darstel-

lungsmöglichkeiten des Theaters reflektiert werden. Entschuldigend führt

die Figur Polybios aus, dass man zwar versuche, vor den Zuschauern »eine

Welt aus Unrat auf die Bühne [zu] zaubern« (WA 8, 13), dass es jedoch nicht

möglich sei, alles imTheater darzustellen.Dochmacht bereits der Beginn klar,

dass das Stück sich durchaus darum bemüht. Was Polybios als unmöglich

darzustellen ausweist, wird durch Theatereffekte und Hintergrundgeräusche

versucht anzudeuten: So wäre die dramatische Kunst wohl an der Darstellung

bestimmter »Taten unseres Nationalhelden«, also Herkules’, gescheitert:

bei der Schilderung der beiden Schlangen, die sich ihm schon in der Wiege

um den Hals legten, ihn zu ersticken, und die das Kleinkind dann kurzer-

hand – 

34 Zum Begriff der postheroischen Gesellschaft siehe Herfried Münkler: Heroische und

postheroische Gesellschaften, in: Merkur 61, H. 700 (2007), S. 742-752.

35 Als Quellen für den Herkules-Stoff nennt Gallati neben dem von Dürrenmatt selbst

ins (Hör-)Spiel gebrachten Gustav Schwab (WA 8, 181) griechische und römische Ko-

mödien, aus denen er die »Herkules-Gestalt und ihr Schicksal unvermittelter« kennen

müsse: »›Amphitryon‹mit den Einzelheiten über dieGeburt desHelden, Euripides’ ›Ra-

senden Herakles‹ und Sophokles’ ›Trachinierinnen‹ mit den Voraussetzungen für den

Untergang des Helden und schließlich Senecas ›Herkules auf Oeta‹ mit Tod und Apo-

theose des Helden.« »Der komisch-derbe Herkules ist eine fast stehende Gestalt der

antiken Komödie, und von hier aus war der Schritt zur Parodie gegeben, ja schon voll-

zogen.« Ernst Gallati: ›Herkules und der Stall des Augias‹. Mythos, Parodie und Poesie,

in: Armin Arnold (Hg.): Zu Friedrich Dürrenmatt. Stuttgart 1982, S. 110-123, hier S. 110

u. 111.

https://doi.org/10.14361/9783839460405 - am 14.02.2026, 08:23:31. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839460405
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


202 Der abwesende Souverän

Hinter der Bühne Kleinkindergeschrei, das verstummt,wie Polybios die Handbewe-

gung des Erwürgens macht.

– oder auch bei jener Szene, in welcher der gewaltige Säugling so mächtig

am Busen der Göttin Hera sog, daß die Göttermilch über den ganzen Him-

mel hinschoß – 

Ein ungeheures Zischen, und ein Milchstrahl saust über die Bühne.

– ein komisches Geschehen, dem wir unsere Milchstraße verdanken: Wo

nähmen wir die Schlangen, wo den Säugling, wo den Busen her? (WA 8, 13f.)

Im Verlauf der Komödie wird durchaus exzessiv mit dramatischen wie meta-

dramatischen Darstellungsmitteln gearbeitet, etwa mit Figurenerzählungen

oder mit Zeitsprüngen und sogar (gespielten) Rückblicken, was im Drama

eine Ausnahmeerscheinung ist. Insofern wären in diesem Stück die narrati-

ve und die metadramatische Funktion der Figuren besonders ausgeprägt.36

Was die vielen Brüche der geschlossenen Form des Dramas bezwecken, ist

zum einen die bei Dürrenmatt zentrale Reflexion und Destruktion der Tra-

gödie und zum anderen die Schaffung eines poetischen Raums, der keiner

Nachahmung von Wirklichkeit verpflichtet ist, sondern sich einmal mehr als

Eigenwelt zu verstehen gibt, in der Versatzstücke aus Mythologie und Ge-

genwart kreativ zusammengesetzt werden. In der metadramatischen Ein-

führung heißt es denn auch, dass weder ein »realistisches Stück« noch ein

»Lehrstück« oder »absurde[s] Theater« gezeigt wird, sondern »ein dichteri-

sches Stück«, womit der poietische Aspekt des Zusammenfügens angespro-

chen ist. Schließlichwird dasThema der Komödie ironisch angespielt: »Ist der

Stoff auch nicht stubenrein, wahre Poesie verklärt alles.« (WA 8, 15) Der nicht-

stubenreine Stoff, das ist das vor Mist überquellende Land Elis, das Herkules

im Auftrag des dortigen Präsidenten Augias säubern soll.37 Der Heros, der

36 Zum Funktionsmodell der Figur imDrama sieheMax Roehl: Theorie der dramatischen

Figur. Beitrag zur allgemeinen Gattungstheorie des Dramas. Hannover 2020.

37 Elisabeth Brock-Sulzer schreibt in einem Beitrag für die Frankfurter Allgemeine Zeitung

vom 22. März 1963, der in den Kommentarband zur Werkausgabe von 1980 aufge-

nommen wurde: »Daß Dürrenmatt«, der sich selbst ungern als Dichter bezeichnete,

»ausgerechnet anläßlich der Darstellung einer im Mist versinkenden und ersticken-

den Welt sich zu dieser Bezeichnung entschloß, ist kennzeichnend.« Elisabeth Brock-

Sulzer: Herkules und der Stall des Augias, in: Daniel Keel (Hg.): Über Friedrich Dürren-

matt. 6., verbesserte und erw. Aufl. Zürich 1998, S. 177-180, hier S. 178. Einschlägig ist

hier eine spätere Publikumsansprache des Polybios, die einmal mehr klarmacht, dass

ein ›gedichtetes‹ Stück Dürrenmatts, indem es einen – wenn auch bereits unzeitgemä-

ßen – Helden auftreten lässt, in Umkehrung die Verhältnisse in der Wirklichkeit zum

https://doi.org/10.14361/9783839460405 - am 14.02.2026, 08:23:31. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839460405
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


6. Lektüren III: Die Ohnmacht des Souveräns 203

die Aufgabe lediglich aus Geldnot übernimmt, stößt jedoch auf eine Reihe

von Widerständen, die zu überwinden nicht einmal er imstande ist.

Der reichste der Bauern

Wenn Augias sein Land Elis vorstellt, die Topographie und die klimatischen

Bedingungen erläutert und dabei auch auf die politischen Verhältnisse zu

sprechen kommt, so lässt sich diese Beschreibung nicht nur als ironische

Anspielung auf die Neutralität der Schweiz lesen; vielmehr wird auch ein

Konsens-Staat, ein buchstäblich ›durchschnittlicher‹ Staat entworfen, der von

allem etwas hat: »Liberal-patriarchalisch, zwischen dem attischen Seebund,

der spartanischen Hegemonie und dem persischenWeltreich lavierend.« Und

unter dem Stichwort »Religion« heißt es in Anlehnung an Nietzsches Tragö-

dientheorie: »Temperiert Dionysischmit Apollonisch-Orthodoxen Urgemein-

den.« (WA 8, 27) Selbst die Ausschweifung, der Kult, das Dionysische ist wohl-

temperiert.38

Sich selbst und seine eigene Position stellt Augias beinahe entschuldigend

und in Abgrenzung zum Königsamt vor: Er sei »eigentlich gar kein König,

sondern nur der Präsident von Elis, ja, um präzise zu sein, nur der reichste

der Bauern, und, da es bei uns nur Bauern gibt, eben der, welcher am meis-

ten zu sagen hat und das elische Parlament präsidiert.« (WA 8, 27f.) Bereits

hier klingt eine eigentümliche Mischverfassung an, wenn der Präsident der

Bauernrepublik als der reichste Bauer ausgewiesen wird. Elemente der re-

präsentativen Demokratie werden mit plutokratischen Aspekten verknüpft.

Der GroßeNationale Ratmuss nun tagen,weil derMist das Land überwu-

chert und zu entscheiden ist, wie er beseitigt werden soll: »Der Mist steht so

hoch, daß man überhaupt nur noch Mist sieht« – »Wir sind total vermistet«

(WA 8, 29). Die Sitzung kann nicht im »altehrwürdigen Rathaus der Elischen

Ausdruck bringt. Für die wirklicheWelt gilt: »Das Leben ist keine Dichtung, meine Da-

men und Herren, Gerechtigkeit findet nicht statt; am wenigsten eine poetische, wer

etwas bezweckt, erreicht das Gegenteil, wer sein Recht fordert, kommt um.« (WA 8,

106)

38 »Um die Parallele Elis-Schweiz noch deutlicher zu machen, fügt Dürrenmatt einige

politische Details bei, wie das Lavieren zwischen den Großmächten und die Bauern-

republik. Letzteres ist nun allerdings für das historische Elis nicht zutreffend, denn im

Mythos ist von nichts als einemKönigtumdie Rede, das demmärchenhaften Charakter

des Mythos, aber auch den vorklassischen Zeiten, aus denen er stammt, entspricht.«

Gallati: ›Herkules und der Stall des Augias‹, S. 112.

https://doi.org/10.14361/9783839460405 - am 14.02.2026, 08:23:31. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839460405
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


204 Der abwesende Souverän

Bauernrepublik« stattfinden, da dieses ebenfalls, so Augias, »unter unseren

agronomischen Abfallprodukten vergraben und versunken ist«; stattdessen

muss der Rat im titelgebenden Stall des Augias tagen – »der Einfachheit hal-

ber.« (WA 8, 28) Die Verkehrung des mythologischen Vorbilds ist offensicht-

lich: Die Ausmistung des lange Zeit nicht gereinigten Augiasstalls war eine

der zwölf Aufgaben, die Herkules von Eurystheus erhalten hatte und die er

letztlich, weil er sich »schämete, den Unflath auf dem Rücken wegzutragen,

wiewohl Eurystheus meynete, daß er solches thun sollte«, durch Umleitung

eines oder mehrerer Flüsse erreichte, indem er »den Mist insgesammt, ohne

seinen Nachtheil« aus dem Lande schwemmte.39 Bei Dürrenmatt gehen die

Parlamentarier nun gerade in den Stall, in dem sie selbst zwar auch im Mist

»nur bis zumUnterleib sichtbar« (WA 8, 29) sind, doch in dem eine Beratung – im

Unterschied zum Rathaus – immerhin noch möglich ist. Wenn der Augias-

stall sprichwörtlich »chaotische, ungeordnete korrupte zustände«40 bezeich-

net, so ist in Dürrenmatts Komödie überall ›Saustall‹; und der Stall selbst iro-

nischerweise der Ort, an dem man aus dem Mist noch ein wenig herausragt.

Die Parlamentarier versuchen zunächst, dem Befund der Vermistung po-

sitive Nachrichten aus ihrem Land entgegenzusetzen. So seien sie »gesund«,

gingen »in die Tempel«, seien »die älteste Demokratie Griechenlands«, das

»freiste Volk derWelt« und schließlich »die Urgriechen.« (WA 8, 30) Gekontert

werden diese Einwürfe jedoch stets mit der unerschütterlichen Feststellung:

»Aber vermistet sind wir trotzdem.« Für das Hörspiel formuliert Sabine Schu:

»Herkules und der Stall des Augias zeichnet das Bild einer vormals kultivierten

Gesellschaft, die durch Untätigkeit und übermäßigen Parlamentarismus im

eigenen – symbolischen – Mist versunken ist.«41 Uneins zeigen sich die Rä-

te, ob man nun »Maßnahmen ergreifen« oder eben »das Schicksal« ertragen

39 Art. Avgéas, Avgias, in: Benjamin Hederichs Gründliches mythologisches Lexicon.

Durchgesehen, vermehrt und verbessert von Johann Joachim Schwaben. Leipzig 1770,

Sp. 483-486, hier Sp. 484.

40 Art. »Augiasstall, m.«, Deutsches Wörterbuch von Jacob Grimm und Wilhelm

Grimm/Neubearbeitung (A-F), digitalisierte Fassung imWörterbuchnetz des Trier Cen-

ter for Digital Humanities, Version 01/21, <https://www.woerterbuchnetz.de/DWB2?le

mid=A14069> [Zugriff: 10.03.2021].

41 Sabine Schu: »Das PrinzipHoffnung als denkfaule Schlamperei«?DasAufscheinenuto-

pischer Tendenzen in Dürrenmatts Hörspielen Herkules und der Stall des Augias und

Das Unternehmen derWega, in: Zeitschrift für Literaturwissenschaft und Linguistik 38/2

(2008), S. 131-144, hier S. 133.

https://doi.org/10.14361/9783839460405 - am 14.02.2026, 08:23:31. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://www.woerterbuchnetz.de/DWB2?lemid=A14069
https://www.woerterbuchnetz.de/DWB2?lemid=A14069
https://www.woerterbuchnetz.de/DWB2?lemid=A14069
https://www.woerterbuchnetz.de/DWB2?lemid=A14069
https://www.woerterbuchnetz.de/DWB2?lemid=A14069
https://www.woerterbuchnetz.de/DWB2?lemid=A14069
https://www.woerterbuchnetz.de/DWB2?lemid=A14069
https://www.woerterbuchnetz.de/DWB2?lemid=A14069
https://www.woerterbuchnetz.de/DWB2?lemid=A14069
https://www.woerterbuchnetz.de/DWB2?lemid=A14069
https://www.woerterbuchnetz.de/DWB2?lemid=A14069
https://www.woerterbuchnetz.de/DWB2?lemid=A14069
https://www.woerterbuchnetz.de/DWB2?lemid=A14069
https://www.woerterbuchnetz.de/DWB2?lemid=A14069
https://www.woerterbuchnetz.de/DWB2?lemid=A14069
https://www.woerterbuchnetz.de/DWB2?lemid=A14069
https://www.woerterbuchnetz.de/DWB2?lemid=A14069
https://www.woerterbuchnetz.de/DWB2?lemid=A14069
https://www.woerterbuchnetz.de/DWB2?lemid=A14069
https://www.woerterbuchnetz.de/DWB2?lemid=A14069
https://www.woerterbuchnetz.de/DWB2?lemid=A14069
https://www.woerterbuchnetz.de/DWB2?lemid=A14069
https://www.woerterbuchnetz.de/DWB2?lemid=A14069
https://www.woerterbuchnetz.de/DWB2?lemid=A14069
https://www.woerterbuchnetz.de/DWB2?lemid=A14069
https://www.woerterbuchnetz.de/DWB2?lemid=A14069
https://www.woerterbuchnetz.de/DWB2?lemid=A14069
https://www.woerterbuchnetz.de/DWB2?lemid=A14069
https://www.woerterbuchnetz.de/DWB2?lemid=A14069
https://www.woerterbuchnetz.de/DWB2?lemid=A14069
https://www.woerterbuchnetz.de/DWB2?lemid=A14069
https://www.woerterbuchnetz.de/DWB2?lemid=A14069
https://www.woerterbuchnetz.de/DWB2?lemid=A14069
https://www.woerterbuchnetz.de/DWB2?lemid=A14069
https://www.woerterbuchnetz.de/DWB2?lemid=A14069
https://www.woerterbuchnetz.de/DWB2?lemid=A14069
https://www.woerterbuchnetz.de/DWB2?lemid=A14069
https://www.woerterbuchnetz.de/DWB2?lemid=A14069
https://www.woerterbuchnetz.de/DWB2?lemid=A14069
https://www.woerterbuchnetz.de/DWB2?lemid=A14069
https://www.woerterbuchnetz.de/DWB2?lemid=A14069
https://www.woerterbuchnetz.de/DWB2?lemid=A14069
https://www.woerterbuchnetz.de/DWB2?lemid=A14069
https://www.woerterbuchnetz.de/DWB2?lemid=A14069
https://www.woerterbuchnetz.de/DWB2?lemid=A14069
https://www.woerterbuchnetz.de/DWB2?lemid=A14069
https://www.woerterbuchnetz.de/DWB2?lemid=A14069
https://www.woerterbuchnetz.de/DWB2?lemid=A14069
https://www.woerterbuchnetz.de/DWB2?lemid=A14069
https://www.woerterbuchnetz.de/DWB2?lemid=A14069
https://www.woerterbuchnetz.de/DWB2?lemid=A14069
https://www.woerterbuchnetz.de/DWB2?lemid=A14069
https://www.woerterbuchnetz.de/DWB2?lemid=A14069
https://doi.org/10.14361/9783839460405
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/
https://www.woerterbuchnetz.de/DWB2?lemid=A14069
https://www.woerterbuchnetz.de/DWB2?lemid=A14069
https://www.woerterbuchnetz.de/DWB2?lemid=A14069
https://www.woerterbuchnetz.de/DWB2?lemid=A14069
https://www.woerterbuchnetz.de/DWB2?lemid=A14069
https://www.woerterbuchnetz.de/DWB2?lemid=A14069
https://www.woerterbuchnetz.de/DWB2?lemid=A14069
https://www.woerterbuchnetz.de/DWB2?lemid=A14069
https://www.woerterbuchnetz.de/DWB2?lemid=A14069
https://www.woerterbuchnetz.de/DWB2?lemid=A14069
https://www.woerterbuchnetz.de/DWB2?lemid=A14069
https://www.woerterbuchnetz.de/DWB2?lemid=A14069
https://www.woerterbuchnetz.de/DWB2?lemid=A14069
https://www.woerterbuchnetz.de/DWB2?lemid=A14069
https://www.woerterbuchnetz.de/DWB2?lemid=A14069
https://www.woerterbuchnetz.de/DWB2?lemid=A14069
https://www.woerterbuchnetz.de/DWB2?lemid=A14069
https://www.woerterbuchnetz.de/DWB2?lemid=A14069
https://www.woerterbuchnetz.de/DWB2?lemid=A14069
https://www.woerterbuchnetz.de/DWB2?lemid=A14069
https://www.woerterbuchnetz.de/DWB2?lemid=A14069
https://www.woerterbuchnetz.de/DWB2?lemid=A14069
https://www.woerterbuchnetz.de/DWB2?lemid=A14069
https://www.woerterbuchnetz.de/DWB2?lemid=A14069
https://www.woerterbuchnetz.de/DWB2?lemid=A14069
https://www.woerterbuchnetz.de/DWB2?lemid=A14069
https://www.woerterbuchnetz.de/DWB2?lemid=A14069
https://www.woerterbuchnetz.de/DWB2?lemid=A14069
https://www.woerterbuchnetz.de/DWB2?lemid=A14069
https://www.woerterbuchnetz.de/DWB2?lemid=A14069
https://www.woerterbuchnetz.de/DWB2?lemid=A14069
https://www.woerterbuchnetz.de/DWB2?lemid=A14069
https://www.woerterbuchnetz.de/DWB2?lemid=A14069
https://www.woerterbuchnetz.de/DWB2?lemid=A14069
https://www.woerterbuchnetz.de/DWB2?lemid=A14069
https://www.woerterbuchnetz.de/DWB2?lemid=A14069
https://www.woerterbuchnetz.de/DWB2?lemid=A14069
https://www.woerterbuchnetz.de/DWB2?lemid=A14069
https://www.woerterbuchnetz.de/DWB2?lemid=A14069
https://www.woerterbuchnetz.de/DWB2?lemid=A14069
https://www.woerterbuchnetz.de/DWB2?lemid=A14069
https://www.woerterbuchnetz.de/DWB2?lemid=A14069
https://www.woerterbuchnetz.de/DWB2?lemid=A14069
https://www.woerterbuchnetz.de/DWB2?lemid=A14069
https://www.woerterbuchnetz.de/DWB2?lemid=A14069
https://www.woerterbuchnetz.de/DWB2?lemid=A14069
https://www.woerterbuchnetz.de/DWB2?lemid=A14069
https://www.woerterbuchnetz.de/DWB2?lemid=A14069
https://www.woerterbuchnetz.de/DWB2?lemid=A14069
https://www.woerterbuchnetz.de/DWB2?lemid=A14069
https://www.woerterbuchnetz.de/DWB2?lemid=A14069
https://www.woerterbuchnetz.de/DWB2?lemid=A14069
https://www.woerterbuchnetz.de/DWB2?lemid=A14069


6. Lektüren III: Die Ohnmacht des Souveräns 205

sollte (WA 8, 31). Als Präsident entscheidet sich Augias schließlich für das ra-

dikale Ausmisten, wobei er zu bedenken gibt, wie schwer es ist, tiefgreifende

Veränderungen im ›laufenden Betrieb‹ vorzunehmen – ein Problem, das die

Frage nach politischer Handlungsfähigkeit aufwirft:

Augias

Ran an denMist. Ein großesWort. Wir sind eine Demokratie und stehen

vor einer Gesamterneuerung des Staates. Die Aufgabe ist so gewaltig,

daß ein Oberausmister gewählt werden muß, soll radikal ausgemistet

werden. Dabei kommt jedoch die Freiheit in Gefahr. Der Mist ist dann

fort, aber wir haben einen Oberausmister, und ob wir den dann auch

fortbringen, kann man nicht wissen. Die Geschichte lehrt, daß gerade

die Oberausmister bleiben. (WA 8, 33)

Diese Mahnung erinnert – ›historisch ungeschichtlich‹ – an die Diktatur des

alten Roms und die Cäsarenherrschaft. Die Parlamentarier der Bauernrepu-

blik kümmern sich hingegen vor allemumdie Frage,wer das radikale Ausmis-

ten zu bezahlen hat: Plädieren die einen dafür, dass »die Reichen bezahlen«

sollen, denn sie »produzieren den größten Mist!«, so erwidern diese: »Wir

zahlen genug Steuern!« (WA 8, 33) Die vermeintliche Lösung bringt Augias’

Einfall, Herkules – den Säuberer Griechenlands – mit der Ausmistung zu be-

auftragen. Jemand, der im Auftrag handelt, muss sich selbstverständlich an

die Gesetze sowie die Wünsche des Auftraggebers halten, womit die Gefahr

einer Machtergreifung gebannt wäre. An die Stelle politischer Machtbefug-

nisse tritt die Ökonomie und die Vertragslogik: »Ich will dem gutenMannmal

schreiben. Wir bieten ihm ein anständiges Honorar, zahlen ihm die Spesen,

und während wir unser Vieh besorgen, kann er sich an die Arbeit machen.

So kommt uns das Ausmisten am billigsten.« (WA 8, 34) Nicht nur werden

Helden nunmehr gebucht, der Einsatz des Herkules bringt auch eine Kosten-

ersparnis.

Es entspinnt sich eine kurze Szene des Zweifels, auf welcher Grundlage

Augias eigentlich entscheiden darf, immerhin sei er als Präsident Teil der Be-

völkerung von Elis und stehe nicht über den anderen – eine komische Szene,

die jedoch als ernsten Kern die Frage enthält, was eigentlich jemanden aus

ihrer Mitte zur Entscheidung über die gesamte Gruppe befähigt und autori-

siert:

 

 

https://doi.org/10.14361/9783839460405 - am 14.02.2026, 08:23:31. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839460405
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


206 Der abwesende Souverän

Der Fünfte

Denkt ein Präsident für uns nach

Der Sechste

Der aber ist kein König

Alle

Sondern unsresgleichen

Der Siebente

Er trinkt das Bier, das wir trinken

Der Achte

Und abends

Der Dritte

Lallend wie wir

Alle

Die gleichen heimatlichen Lieder

Der Neunte

Torkelt er heim, auch wie wir

Der Zehnte

Er spielt Karten wie wir

Der Erste

Schläft wie wir

Der Zweite

Hat geheiratet wie wir

Der Dritte

Gezeugt wie wir

Der Vierte

Mit einer ähnlichen rundlichen Gattin

Der Fünfte

Wer aber ist wie wir

Der Sechste

Handelt wie wir

Der Siebente

Langsam aber sicher

Alle

Auch wie wir

Der Siebente

Denn wo

 

https://doi.org/10.14361/9783839460405 - am 14.02.2026, 08:23:31. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839460405
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


6. Lektüren III: Die Ohnmacht des Souveräns 207

 Der Achte

Eile nottut

Der Neunte

Ist Bedachtsamkeit doppelt am Platze

Der Zehnte

Drum wollen wir Augias gehorchen

Alle

Gehorchen (WA 8, 34ff.)

Es handelt sich um eine Art kollektive Selbstbefragung, weshalb man dem

Vorschlag des Präsidenten folgen sollte. Eine demokratische Wahl, die Augi-

as’ herausgehobene Stellung legitimierte, steht hier nicht im Fokus, ebenso

wenig die Einsicht in seine Fähigkeiten oder sein Charisma. Vielmehr geht es

darum, dass er den anderen Bauern ähnlich ist. Scheint erst diese Ähnlichkeit

das Problem zu sein – denn immerhin lallt und torkelt auch Augias fröhlich

heim –, so wird sie schließlich zur Lösung: Mit Augias, der aus demselben

Holz wie die anderen geschnitzt ist, kann man sich darauf verlassen, dass in

ihrem Sinne entschieden wird und sich die Zustände nicht zu schnell ändern.

Es ist so auch eine Szene des politischen Konservatismus.

Held als Beruf

Als Herkules vom Angebot der Elier erfährt, zeigt er sich empört, dass er »das

Land eines Mannes ausmisten« soll, der kein König, sondern »nur Präsident«

ist (WA 8, 51). Allerdings ist Herkules, wie schon am Beginn des Stücks zu er-

fahren ist, hochverschuldet. Seit längerem läuft das Geschäft nicht gut.42 Sein

Privatsekretär Polybios versucht dem Heroen klarzumachen, dass er überall

Schulden habe (wobei hier einmal mehr sehr frei mit den Namen der antiken

Geschichte und Mythologie verfahren wird): »Beim Bankier Eurystheus ha-

ben Sie Schulden, beim Treuhandbüro Epaminondas, beim Architekten Aias,

beim Schneider Leonidas! Ganz Theben sind Sie verschuldet« (WA 8, 22f.).

Seine Geliebte Deianeira versucht ihn davon zu überzeugen, den Auftrag an-

42 Schon die Hörspielfassung betont Herkules’ Status als Unternehmer. Seinem Sekretär

sagt er: »Ich arbeite privat und habe dich angestellt.« (WA 8, 182). Und Polybios selbst

führt später aus: »Der Beruf eines Nationalhelden ist nun einmal mit beträchtlichen

Spesen verbunden.« (WA 8, 185)

https://doi.org/10.14361/9783839460405 - am 14.02.2026, 08:23:31. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839460405
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


208 Der abwesende Souverän

zunehmen. Jegliche heroische Dignität ist hier gestrichen.43 Ob der Held zur

Tat schreitet, hängt von seiner finanziellen Lage ab. Auf die Aussage, dass er

»ein Held« sei, erwidert Herkules: »Nur mein Beruf.« (WA 8, 59)44 Das Geld

erst setzt ihn in Gang.

In Elis angekommen möchte sich Herkules ganz auf seine Arbeit kon-

zentrieren und daher in ›Frauengeschichten‹ von jemand anderem vertreten

werden. Weshalb er den Ruf des Frauenhelden aufrecht erhalten muss, ist

klar: »Gerade diese Frauengeschichten, so unangenehm sie auch sind, bil-

den einen wichtigen Bestandteil meines Berufs – ich meine, das Volk will,

daß ich Frauen- und Mädchenherzen breche – das gehört sich einfach für

einen Nationalhelden.« Er könne es sich »einfach nicht leisten, nicht nach

dem Wunsche des Volks zu leben« (WA 8, 60). Die Komik besteht hier darin,

dass Dürrenmatt Herkules als lebenden Menschen zeigt, als Person mit ih-

ren Grenzen, die dem Bild des Herkules so gar nicht entspricht. Zwar wird

er durchaus als jemand ausgewiesen, der außergewöhnliche Fähigkeiten be-

sitzt – »Ich bin stärker als die andernMenschen und darum,weil ich niemand

zu fürchten brauche, gehöre ich auch nicht zu denMenschen« –, doch stellt er

selbst klar, dass er diese Eigenschaften lediglich durch »Zufall« erhalten hat:

»Held ist nur ein Wort, das erhabene Vorstellungen erweckt, die begeistern.«

(WA 8, 90) Der mythische Held kann hier antworten auf die Erwartungen, die

an ihn gestellt werden. Er wirkt wie ein Schauspieler, der in seiner Rolle ge-

fangen ist. Sein Heldentum wird als eine Fiktion ausgewiesen, die vom Volk

43 »Durch die Überlagerung von Antike und Moderne, von Heroen- und Geschäftswelt

kommt eine komische Wirkung zustande; die daraus resultierenden Anachronismen

sind beabsichtigt.« Gallati: ›Herkules und der Stall des Augias‹, S. 119. Eine komische

Diskrepanz, die den Kern einer Komödie schon zu enthalten scheint, kommt auch in

Gustav Schwabs Schilderung der Elis-Episode zumVorschein: »Als der Held vor den Kö-

nig Augias trat und, ohne etwas von dem Auftrage des Eurystheus zu erwähnen, sich

zu dem genannten Dienste erbot, maß dieser die herrliche Gestalt in der Löwenhaut

und konnte kaum das Lachen unterdrücken, wenn er dachte, daß einem so edlen Krie-

ger nach so gemeinem Knechtsdienst gelüsten könne.« Gustav Schwab: Die schönsten

Sagen des klassischen Altertums. Nach seinen Dichtern und Erzählern. 20. Aufl. Gü-

tersloh, Leipzig 1888, S. 148.

44 Mit dem ›Beruf‹ des Helden werden heroisches und unheroisches Paradigma ver-

mengt. Zwar warenHelden immer schon »auf die Arbeitenden angewiesen« – es »kön-

nen nicht alle Helden sein« (Münkler: Heroische und postheroische Gesellschaften,

S. 747) –, doch muss Herkules in Dürrenmatts Stück beides leisten.

https://doi.org/10.14361/9783839460405 - am 14.02.2026, 08:23:31. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839460405
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


6. Lektüren III: Die Ohnmacht des Souveräns 209

aufrechterhalten wird.45 Diese ›Dekonstruktion‹ des Heroischen erinnert an

eine berühmte Stelle aus Brechts Galilei. »Unglücklich das Land, das keine

Helden hat!«, ruft Andrea Sarti aus. Und Galilei antwortet: »Unglücklich das

Land, das Helden nötig hat.«46

Als Fiktion ausgewiesen wird der ›Nationalheld‹ Herkules denn auch im

Scheitern an seiner Aufgabe: der Entmistung des Landes. Als er sich an die Ar-

beit machen und – der Mythologie entsprechend – damit beginnen möchte,

die Flüsse zu stauen, erhält er als Antwort, dass er zunächst »die Genehmi-

gung des Wasseramtes« einholen muss: »Für alles braucht man in Elis eine

Genehmigung.« (WA 8, 64 u. 65) Bald darauf ist Herkules wütend, den Auf-

trag angenommen zu haben.Genehmigungen benötigt er nicht nur vomWas-

seramt, sondern auch vom Fremdenamt, vom Arbeitsamt, vom Tiefbauamt,

vom Finanzamt und schließlich vom Mistamt. Augias erläutert: »Dort mußt

du ebenfalls vorsprechen. Tut mir leid, ich hätte dir das alles gern ersparen

wollen, aber so ist es letzte Nacht im Großen Nationalen Rat beschlossen wor-

den.« (WA 8, 71) Für Helden, welche die schnelle Lösung suchen, so wird hier

klar, gibt es im Verwaltungsstaat keinen Platz.

Selbst Augias, von Amtswegen für die Führung des Elier-Staates zustän-

dig, darf »keinen Finger mehr« für Herkules rühren: Zwar habe er dafür ge-

sorgt, dass dieser gerufen worden ist, weil er wusste, »daß die Elier aus eige-

ner Kraft nie ausmisten, sondern stets nur davon reden würden.« Doch ist er

»kein Revolutionär« und muss sich als Präsident an die Gesetze des Landes

halten, was er auch Herkules bittet zu tun: Den »Kampf gegen die Ämter« soll

der Nationalheld »ebenso mutig« aufnehmen wie denjenigen »gegen die Un-

geheuer«. Gut ›demokratisch‹ heißt es: »demoliere sie nicht, überzeuge sie«

(WA 8, 72 u. 73). Damit ist Augias, wie Tegelkamp beobachtet, »als Präsident

für die Elier ein Totalausfall. Sein Volk befindet sich in größter Not und statt

denWeg nicht nur bildlich, sondern auch rechtlich frei zumachen, rät er dem

Retter einen ›Kampf gegen die Ämter‹ anstatt gegen den Mist.«47

45 Im Hörspiel heißt es: »die Dichter ließen wir in Theben zurück mit dem Auftrag, für

die Arbeit, die in Elis zu leisten war, eine möglichst poetische Version zu finden« (WA

8, 195).

46 Bertolt Brecht: Leben des Galilei. Schauspiel, in: Ders.: Ausgewählte Werke in sechs

Bänden. Bd. 2. Frankfurt a.M. 2005, S. 7-109, hier S. 94.

47 Martin W.J. Tegelkamp: Recht und Gerechtigkeit in Dürrenmatts Dramen und Prosa.

Baden-Baden 2013, S. 34.

https://doi.org/10.14361/9783839460405 - am 14.02.2026, 08:23:31. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839460405
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


210 Der abwesende Souverän

Der Präsident – so könnte man ironisch sagen – macht hier Ernst mit der

Demokratie, indem er sich selbst herausnimmt. So referiert er auf das Volk als

den Souverän des demokratischen Staates statt als dessen Repräsentant den

Untergang des Staates zu verhindern: »Die Elier haben ihre große Gelegen-

heit bekommen, ihren Staat in Ordnung zu bringen, sie müssen jetzt selber

sehen, ob sie ihre Chance auszunützen verstehen.« (WA 8, 72) Die Gescheh-

nisse ein wenig zu buchstäblich nehmend vor dem Hintergrund des Dürren-

mattschen Humors urteilt Tegelkamp: »Dass gerade in einer existentiellen

Krise der Inhaber der Macht diese an die Bürger zurückgibt und das damit

begründet, er sei kein Revolutionär und habe sich an die Gesetze zu halten,

ist ein déni d’administration schwerwiegenden Grades.« Vielmehr solle der

Präsident »Veränderungen in der Verwaltungsstruktur« vorschlagen und die-

se »durch die Gesetzgebungsorgane« bringen.48Wenn Augias indes Herkules

zu »unser aller Prüfstein« erklärt (WA 8, 73), dann weist er darauf hin, dass

die Änderungsfähigkeit eines, zudem demokratischen Staates auch mit der

Mentalität der Bürger, mit dem Änderungswillen innerhalb der Gesellschaft

zusammenhängt. Genau daran aber hapert es.

Ausmisten ist ungemütlich

Phyleus, der Sohn des Augias, befürchtet, dass es die Elier »nicht verstehen

ohne Mist zu leben.« (WA 8, 76) Der weitere Verlauf des Stücks zeigt, dass

diese Befürchtung nicht unbegründet ist. Im Stall des Augias beraten noch

einmal die Parlamentarier über den Mist und gründen während dieser Sit-

zungmehrere Kommissionen – getreu demWort ›Wenn du nichtmehr weiter

weißt, gründe einen Arbeitskreis‹. Dass sie alle Adelstitel tragen, wird nicht

nur als historische Anspielung zu verstehen sein, sondern auch darauf, dass

die Elische Demokratie der reichen Bauern zusätzlich aristokratische Züge

aufweist. Pentheus von Säuliboden, der Präsident des Kulturkomitees, gibt

zu bedenken, »daß unter dem Mist immense Kunstschätze verborgen sind.«

Dabei bestehe die Gefahr, dass auch diese kulturellen Güter, auf denen doch

der Patriotismus fuße, »bei einer allgemeinen Ausmistung fortgeschwemmt«

werden (WA 8, 93). Kadmos von Käsingen befürchtet hingegen, »daß unsere

heiligsten Güter unter dem Mist gar nie vorhanden waren!«, wodurch sich

»der ganze Stolz des Eliers auf seine Vergangenheit, sein Patriotismus«, als

»eine Utopie« erweisenwürde (WA 8, 94). Der Volkswirtschaftler Sisyphos von

48 Ebd.

https://doi.org/10.14361/9783839460405 - am 14.02.2026, 08:23:31. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839460405
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


6. Lektüren III: Die Ohnmacht des Souveräns 211

Milchiwil wirft ein, dass nicht die Kulturschätze das heiligste Gut sind, son-

dern die Volkswirtschaft, für die besonders die Stiefelindustrie und der Voll-

fettexportkäse wichtig seien.Das Ausmisten stelle Elis vor ein Dilemma, denn

der »solide Sockel« sei »der Mist« selbst: »ein nationaler Triumph, auf den wir

stolz sein dürfen […], so sehr auch das Ausmisten zutiefst notwendig ist, so

sehr öffnet es auch einen Abgrund, den wir durch keine noch so erfolgrei-

che Fremdenindustrie werden ausfüllen können!« (WA 8, 96) Schließlich wird

noch das Argument eingebracht, dass das heiligste Gut weder die Kultur noch

die Wirtschaft, sondern die Sittlichkeit sei: »Unser Familienleben – Bravoru-

fe – das nur in der trauten, warmen Gemütlichkeit des Mistes gedeiht. Misten

wir aus, verlassen unsere Söhne und Töchter am Abend das Haus!« (WA 8,

96) – »Ausmisten ist ungemütlich!« (WA 8, 97) Die Frage der Parlamentarier

ist also, ob der Mist sie nicht definiert und ob man mit ihm nicht auch den

Wohlstand und die Kultur des Landes zerstört.

Die Folgen der Mistbeseitigung könnten somit verheerend sein, weshalb

geklärt werden soll, ob sie zum Beispiel nicht die Religion beschädige, den

Viehstand dezimiere, das »elische Weib zu Exzessen« verleite, die Reichen

verarme, den »Wirtschaftsfrieden« verwüste und so weiter bis hin zur Frage,

»ob nicht das Ausmisten die Wähler geradezu in den Schoß der makedoni-

schen Arbeiterpartei treibt!« (WA 8, 97) Dass man den Mist letztlich nicht

fortschafft, wird also abermals mit dem Konservatismus begründet, der die

Machtübernahme durch die Sozialdemokraten fürchtet. Der Große Nationale

Rat erweist sich so »als unfähig«, »das beschlossene Ausmisten auch umset-

zen zu lassen«.49 Augias, eigentlich der Präsident und somit der mächtigste

Mann des Landes, spielt in dieser Beratung nur insofern eine Rolle, als er

wiederholt die Glocke schlägt und um Ruhe unter den Anwesenden bittet.

49 Benjamin Thimm: Herkules und der Stall des Augias, in: Dürrenmatt-Handbuch, S. 107-

108, hier S. 107. ImHörspiel kommen noch »außenpolitische[] Schwierigkeiten« hinzu,

wennArkadien imelischenAusmisten eineGefahr für den »Fremdenverkehr« entdeckt

undAthen vermutet, dass »hinter dem thebanischenVersuch, ausgerechnet in Elis ihre

Kultur einführen zu wollen«, nur die Absicht stehen könne, »in Griechenland die Ober-

herrschaft zu errichten«. Sparta undMakedonien sehen in der Ausmistung die jeweils

andereMacht amWerke – »diemakedonische Arbeiterpartei« auf der einen Seite, »die

spartanischen Kapitalisten und Sklavenbesitzer« auf der anderen (WA 8, 218 u. 219).

https://doi.org/10.14361/9783839460405 - am 14.02.2026, 08:23:31. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839460405
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


212 Der abwesende Souverän

Der Held im Zirkuszelt

DemklammenHerkules wird von einemZirkusdirektor namens Tantalos, der

abermals wenig mit seinemmythischen Namensgeber zu tun hat, angeboten,

im Zirkus aufzutreten. Herkules nimmt das Angebot im Verlauf des Stücks

tatsächlich an und stemmt in der Manege Gewichte. Als er tausend Tonnen in

die Höhe streckt, ertönt die Nationalhymne. Auch wird Herkules der goldene

Weltmeisterschaftslorbeer der Gewichtsstemmer überreicht. Die Energie des

nationalen Pathos – Hymne und Held – wird hier also überführt in die Un-

terhaltungsindustrie und den Sport. Der Zirkus ist der Ort, an dem es noch,

freilich nur inszeniert, Anwendung findet. Insofern hat diese Szene nichts

mit der Unterwanderung des Privaten durch einen totalen Staat zu tun. Die

nationalen Symbole haben imGegenteil jenen halb-ironischen Spielcharakter,

der noch bei heutigen Sportveranstaltungen zu beobachten ist. Der Held wird

harmlos.50 Die Gage des Herkules ist ebenfalls wenig überzeugend. Statt der

vereinbarten fünfhundert, erhält er nur fünfzig. Direktor Tantalos begründet:

»Die Abendkasse gähnte mir nur so entgegen, mein Lieber.« (WA 8, 103) Zwar

ist der Zirkus randvoll besetzt gewesen; der Grund dafür allerdings seien die

Freikarten. Den vergoldeten Lorbeer muss Herkules zurückgeben: »Daß Sie

den behalten dürfen, steht in keinem Vertrag.« (WA 8, 104) Da der Zirkus

schließlich pleitegeht, sieht Herkules nichts von seiner Gage.

Unterdessen waren die Pfändungsbeamten in Elis und haben Hab und

Gut des Herkules mitgenommen. Und auch sein Auftrag erweist sich end-

gültig als undurchführbar. Der Stallknecht Kambyses bestätigt die Beobach-

tung des fehlenden Änderungswillens der Elier: Herkules werde nie ausmis-

ten, weil der Mist »vor allem in den Köpfen der Elier zu hochsteht. Die kannst

du mit den Flüssen Alpheios und Peneios nicht ausspülen.« (WA 8, 108) Her-

kules erhält schließlich das nächste Angebot, nämlich das Land »Stymphalien

von Vögeln zu befreien, die einen besonders unangenehmen Kot von sich las-

sen, eine Arbeit, die zwar womöglich noch schmutziger ist als die nun nicht

50 Herkules als Gegenstand der Unterhaltungsindustrie: Mit diesem Bild bringt die Ko-

mödie auch eine gewisse Melancholie gegenüber dem heroischen Zeitalter zum Aus-

druck: »Heroische Gemeinschaften sind von einer tragischen Grundstimmung durch-

zogen, die Helden begreifen sich als die letzten oder doch vorletzten ihrer Art; um

sie herum breiten sich unheroische Einstellungen aus, gegen die man zwar Wider-

stand leisten kann, denen man letztlich aber unterliegen wird.« Münkler: Heroische

und postheroische Gesellschaften, S. 745.

https://doi.org/10.14361/9783839460405 - am 14.02.2026, 08:23:31. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839460405
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


6. Lektüren III: Die Ohnmacht des Souveräns 213

zustande gekommene in Elis, doch in Anbetracht –« (WA 8, 109). Entgegen

der Annahme seines Sekretärs gerät Herkules nicht in einen Tobsuchtsanfall,

sondern macht sich gemeinsam mit Deianeira, die er im Verlauf der Hand-

lung eigentlich Phyleus hatte zur Frau geben wollen, undmit seinem Sekretär

auf den Weg nach Stymphalien. Die Elier bleiben konsterniert zurück.

Phyleus, der achtzehnjährige Sohn des Augias, wirft seinem Vater die ver-

taneMöglichkeit vor: Dieser hätte Herkules am Fortgehen hindern sollen. Au-

gias stellt dagegen die Verhältnisse klar: »Niemand kann Herkules hindern.

Er ist die einmalige Möglichkeit, die kommt und geht.« Er selbst sei lediglich

»der Präsident des GroßenNationalen Rates« (WA 8, 113).Der Sohn kann nicht

begreifen, weshalb, wo doch alle ausmisten wollten, nicht ausgemistet wurde,

und demonstriert damit die Forderung nach kurzfristigen politischen Ver-

änderungen. Augias hat diesbezüglich ganz andere Zeiträume im Blick: Der

Grund, weshalb das Ausmisten nicht augenblicklich vollzogen wurde, liegt

darin, dass »die Elier sich vor dem fürchten, was sie wollen und von dem sie

wissen, daß es vernünftig ist, mein Sohn. Weil die Vernunft große Zeiträu-

me braucht, sich durchzusetzen, und weil Ausmisten nicht die Sache eines

Geschlechtes, sondern die vieler Geschlechter ist.« (WA 8, 113) Souveränität

als Wille und Vermögen zur Entscheidung ist hier gänzlich zurückgenom-

men. Politik und erst recht die Änderung der politischen Ordnung selbst, mit

der Herkules ja in gewisser Weise beauftragt war, erscheint viel mehr als das

Bohren harter Bretter, als das sie Max Weber bestimmt hatte:

Die Politik bedeutet ein starkes langsames Bohren von harten Brettern mit

Leidenschaft und Augenmaß zugleich. Es ist ja durchaus richtig, und alle ge-

schichtliche Erfahrung bestätigt es, daß man das Mögliche nicht erreichte,

wenn nicht immerwieder in derWelt nach demUnmöglichen gegriffenwor-

den wäre. Aber der, der das tun kann, muß ein Führer und nicht nur das, son-

dern auch – in einem sehr schlichten Wortsinn – ein Held sein.51

Bei Dürrenmatt ist selbst für diese bereits reduzierte Vorstellung vom Hel-

dentum kein Platz mehr – was im Text allerdings durchaus ambivalent be-

wertet wird.

51 Weber: Politik als Beruf, S. 65.

https://doi.org/10.14361/9783839460405 - am 14.02.2026, 08:23:31. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839460405
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


214 Der abwesende Souverän

›Durchaus kleinbürgerlich‹

Phyleus, der sich umDeianeira bemüht hatte,möchte – zumindest in der Ko-

mödie, nicht im Hörspiel – der Gruppe nachfolgen, um gegen Herkules zu

kämpfen: »Die Welt wird erkennen, daß es auch eine elische Heldengröße

gibt.« Die Antwort des Augias antizipiert das postheroische Paradigma in

der zweiten Hälfte des 20. Jahrhunderts, das auch für die Zustände im ge-

samten Stück kennzeichnend ist: »Es ist sinnlos, in einen sinnlosen Tod zu

rennen.« (WA 8, 114) Phyleus will sich dieser Welt nicht fügen: »Hat das Le-

ben in unserem Mist einen Sinn, Vater?« Es erinnert an das Leiden des vor-

maligen Soldaten aus Dürrenmatts Frühwerk, der sich nach dem Krieg in der

Hölle der Alltäglichkeit wiederfindet (Aus den Papieren einesWärters). Aus Augi-

as spricht – so könnte man sagen – eine Lehre aus der ersten Hälfte des 20.

Jahrhunderts, wenn er seinen Sohn bittet, ihn in seinen Garten zu begleiten:

»Du bist der erste, der ihn betreten darf. Du hast zu wählen zwischen ihm

und dem blutigen Erdhügel, der sonst deinen entstellten Leichnam decken

wird. Komm, mein Sohn!« (WA 8, 114) So ist Herkules und der Stall des Augias

nicht nur eine satirische Auseinandersetzung mit den Mühlen der Bürokra-

tie und der demokratischen Politik, sondern auch eine Abrechnung mit dem

Heldentum.52

Augias’ Gang in den Garten, seine Ausstattung mit Gärtnerhut und Gärt-

nerschürze sowie die zwei Gartenzwerge werden im Nebentext als »durchaus

kleinbürgerlich« kommentiert (WA 8, 115). Im Folgenden entwirft der Präsident

von Elis eine Art Programmpostheroischer Politik, das allerdings wirkungslos

sein wird, weil sein Sohn dem Paradigma des Heroischen verpflichtet bleibt.

Augias bekennt, sein Leben lang an dem Garten gearbeitet und dabei durch-

aus »Mist in Humus« verwandelt zu haben. In einer Welt, der nicht einmal

Herkules »seinen Willen aufzuzwingen vermag«, müsse man wenigstens das

Wenige, »das Eigene« tun, das einem möglich ist: »Die Gnade, daß unsere

Welt sich erhelle, kannst du nicht erzwingen, doch die Voraussetzung kannst

du schaffen, daß die Gnade – wenn sie kommt – in dir einen reinen Spiegel

52 Augias’ Äußerung ist typisch für postheroische Gesellschaften: Verfügen heroische Ge-

sellschaften über die »Fähigkeit zur sinnhaft-symbolischen Aufladung des Todes«, so

werden in »den anderen, präheroischenwie postheroischenGesellschaften, […] die To-

ten von Kriegs- und Kampfhandlungen als die Folgen eines bloßen Abschlachtens be-

griffen.« Münkler: Heroische und postheroische Gesellschaften, S. 742.

https://doi.org/10.14361/9783839460405 - am 14.02.2026, 08:23:31. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839460405
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


6. Lektüren III: Die Ohnmacht des Souveräns 215

finde für ihr Licht.« (WA 8, 115 u. 116)53 Eine zurückhaltende, ehrfürchtige

Staatskunst, die Entwicklungen außerhalb des eigenen Verfügungsbereichs

berücksichtigt, ist hiermit angesprochen, nicht die ehrgeizige Heroentat. Au-

gias ist »Politiker« und »keinHeld, und die Politik schafft keineWunder.« (WA

8, 116) Programmatisch plädiert er denn auch für den Weg der Reformen,

wenn er seinem Sohn rät, dem er den Garten hinterlassen möchte, es zu wa-

gen, »jetzt zu leben und hier zu leben, mitten in diesem gestaltlosen, wüsten

Land, nicht als ein Zufriedener, sondern als ein Unzufriedener, der seine Un-

zufriedenheit weitergibt und so mit der Zeit die Dinge ändert«. – Dies sei

die eigentliche »Heldentat« und »Herkulesarbeit« (WA 8, 116). Das mythische

Modell des Heroen wird durch das bürgerliche Modell der Reformpolitik ab-

gelöst.

Nun könnte man denken, dass dem Präsidenten nur deshalb das Durch-

regieren nicht möglich ist, weil er eben kein König und in einem System der

Checks and Balances sowie unter dem Einfluss der ihn bindenden Bürokratie

zu keinen Heldentaten mehr in der Lage ist. Doch das ist letztlich nicht die

Aussage des Stücks. Vielmehr ist es ja auch Herkules selbst nicht möglich,

heroisch zu handeln. Und dies nicht nur in Elis, denn Herkules ist auch zu-

vor bereits notorisch pleite und lässt sich seine vermeintlichen Heldentaten

mehr schlecht als recht vergüten.54 Auch findet das postheroische Zeitalter

seinen Ausdruck darin, dass der Olymp leer ist: »Götter sind keine zu sehen.«

(WA 8, 18)

So erscheinen die politisch-bürokratischen Zustände in Elis, wenn sie

auch Anlass zu Spott und Kritik sind, nicht als Ursache des postheroischen

53 »Augias erinnert daran, dass die Politik dem Menschen gleicht. Sie sei genauso

schwach wie der Mensch und stehe immer in der Gefahr, ihre Ziele nicht zu errei-

chen. […] Damit kämpft er gegen ein vomMenschen abgekoppeltes Politikverständnis

und appelliert an die Eigenverantwortlichkeit.« Tegelkamp: Recht und Gerechtigkeit

in Dürrenmatts Dramen und Prosa, S. 169.

54 »Die drei ersten Arbeiten, die ich vermittelt habe, brachten wenig ein. Der Nemeische

Löwe, nach dessen Gewicht sich das Honorar richtete, erwies sich als ein Balkanzwerg-

berglöwe, die Riesenschlange Hydra sackte in den lernäischen Sümpfen ab und die

Keryneiische Hindin sauste auf Nimmerwiedersehen davon.« (WA 8, 19) Selbst der

Erymanthische Eber wird sich als Wildsau herausstellen. Vgl. hierzu auch Kenneth

Stuart Whitton: Herkules und der Stall des Augias. Eine Komödie von Friedrich Dürren-

matt, in: Ursula Hassel, Herbert Herzmann (Hg.): Das zeitgenössische deutschspra-

chige Volksstück. Akten des internationalen Symposions, University College Dublin,

28.02.–02.03.1991. Tübingen 1992, S. 125-129, hier S. 128.

https://doi.org/10.14361/9783839460405 - am 14.02.2026, 08:23:31. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839460405
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


216 Der abwesende Souverän

Zeitalters. Vielmehr erinnert dieMahnung des Augias,wenn er von entstellten

Leichnamen und blutigen Erdhügeln spricht, an den Beamten aus den Papie-

ren eines Wärters, der die Abenteurer, Soldaten und Staatsmänner, die »nach

Reichtum oder nach einer anderen Gewalt getrachtet« haben, verantwortlich

macht für den Zustand allgemeiner Armut an Wohlstand und Sinn: »Ihr habt

den Reichtum dieser Welt verschleudert, nun müssen wir eure Schulden zah-

len.« (WA 19, 179) Augias’ Reformprojekt scheint die Antwort zum einen auf

den Gewaltexzess der ›Abenteurer‹ und selbsternannten Heroen in der Ge-

schichte des 20. Jahrhunderts und zum anderen auf die jede Handlungsfähig-

keit nehmende Bürokratie zu sein. Die Willkür und der lähmende Stillstand

sind die problematischen Alternativen, die Enden einer politischen Skala, auf

der Augias eine Zwischenposition einnimmt. Für das Hörspiel, das an der

Stelle von Augias’ Reformprojekt endet, formuliert Schu: »Zwar ist es nicht

möglich, dass einer allein (Herkules) die Welt (Elis) verändere, doch kann je-

der für sich sein Eigenes tun, um sie zu verbessern.« Der Garten stehe »für

die kleinen, hoffnungsvollen und aussichtsreichen Veränderungen, zu denen

derMensch innerhalb dieser chaotischen und undurchschaubarenWelt (sym-

bolisiert durch den sich türmenden Mist auf den Straßen und in den Köpfen)

überhaupt noch fähig ist.«55 Auch Herkules selbst antizipiert das postheroi-

sche Zeitalter, wenn er die Tochter des Augias abweist mit demWunsch, dass

die mythische Zeit der Gewalt überwunden sei und ein bürgerlicher Friedens-

zustand einkehren möge:

Denn du sollst einmal einen richtigen Mann lieben, einen Mann, der ein

wirklicher Held ist, der sich fürchtet, wie sich die Menschen fürchten, und

der seine Furcht überwindet, und du sollst einmal Söhne und Töchter haben,

die den Frieden lieben und die all die Bestien, mit denen ich mich herum-

plage, nur noch für Kindermärchen halten: Das allein ist menschenwürdig.

(WA 8, 91)

Diese Szene zeigt, dass Herkules in einer Art Selbstkritik des antiken Helden-

bildes durchaus fortschrittlicher ist als Phyleus, der Sohn des Augias, der in

der Komödienfassung das Angebot seines Vaters schließlich ausschlägt und

Herkules zum Kampf nacheilt.56 Der junge Mann befindet sich, gekränkt in

55 Schu: »Das Prinzip Hoffnung als denkfaule Schlamperei«, S. 137.

56 Kritisch diesem Schluss gegenüber zeigt sich Knapp: »Im Bühnenstück bleibt Phyleus

nach der Mistverwandlung nicht in Elis. Er verfolgt Herkules mit dem Schwert und

hofft ihn zu töten, da dieser – wie im Funkspiel – Dejaneira entführt hat. Dieser letzt-

https://doi.org/10.14361/9783839460405 - am 14.02.2026, 08:23:31. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839460405
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


6. Lektüren III: Die Ohnmacht des Souveräns 217

seiner Ehre, noch ganz im Modus des Heroischen. Dieser Konflikt zwischen

Vater und Sohn nimmt Bezug auf den Augias der griechischen Mythologie,

wenn auchmit anderem Ausgang.Weil Augias erfuhr, dass Herkules den Stall

nur auf Befehl des Eurystheus gereinigt hatte, »wollte er ihm den bedungenen

Lohn nicht geben. Als es darauf zu Klagen kam, so zeugete des Augias eige-

ner Sohn, Phyleus, wider seinen Vater, mußte sich aber, nebst dem Herkules,

also fort aus Elis hinweg machen.« Eine Variante der Geschichte lässt Herku-

les den Augias schließlich erlegen, »worauf er solches Land dem vertriebenen

Phyleus wieder zustellete.« Eine andere Variante besagt, dass Augias »vor Al-

ter gestorben sey.«57

In der Komödie Dürrenmatts ist das Schicksal des Phyleus jedenfalls ge-

wiss: Bereits in der vorausschauenden fünften Szene ist von seinem Grabhü-

gel die Rede. »Der junge Mann hatte Herkules endlich gefunden, forderte ihn

zum Zweikampf auf, und darauf wurden seine Überreste zusammengeschau-

felt.« (WA 8, 38) Und auch von Herkules’ weiterem Schicksal ist zu erfahren,

dem,während er sich nun doch bei der jungen Tochter des Augias aufhält, die

er während seines Aufenthaltes in Elis umgarnt hatte, das »berüchtigte Paket

mit dem Nessoshemd« geliefert wird (WA 8, 37), abgesendet von seiner Frau

Deianeira: »DerMann ist verloren. Das schwarze Nessosblut hat sich schon in

seinen Leib gefressen, in Fetzen hängt sein Fleisch herunter.« (WA 8, 40) Eli-

sabeth Brock-Sulzer kommentiert diesen Abtritt des Helden: »Herkules darf

eben doch nicht einfach langsam und traurig auf den Hund kommen, er muß

noch seinen gräßlichen Heldentod sterben, er muß noch in alter Manier von

der Bühne abtreten. Den Tod des Augias brauchen wir nicht zu sehen, er wird

wohl in seinemBett sterben.«58 Vor demHintergrund von Romulus’ Schicksal

könnte man auch sagen, dass den ›Helden‹ Phyleus und Herkules immerhin

die Pensionierung erspart bleibt.

lich nicht plausible Schlußdürfte entscheidend zumMißerfolg der Theaterversion bei-

getragen haben.« Gerhard P. Knapp: Friedrich Dürrenmatt. 2., überarb. und erw. Aufl.

Stuttgart, Weimar 1993, S. 97.

57 Art. Avgéas, Avgias, Sp. 485. In Gustav Schwabs Version des Stoffes ist lediglich von

der Vertreibung zu erfahren: »Augias […] ergrimmte und befahl dem Sohne wie dem

Fremdling, sein Reich auf der Stelle zu verlassen.« Schwab: Die schönsten Sagen des

klassischen Altertums, S. 149.

58 Brock-Sulzer: Herkules und der Stall des Augias, S. 180.

https://doi.org/10.14361/9783839460405 - am 14.02.2026, 08:23:31. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839460405
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


218 Der abwesende Souverän

Das Problem mit dem Mist

Das Stück endet mit einem Chor aus zehn Parlamentariern, die ein wah-

res Vanitas-Motiv entfalten: Alles gehe zugrunde – »Politiker, Helden und

Land« –, weil die »Reichen, Faulen und Satten« ihre »Chance vertan« haben

und der »Schutt in Herzen und Gassen« nicht gesäubert wurde: »Was heute

ihr unterlassen/Verschlingt euch schon in der Früh«. Das Chorlied schließt

mit einer Warnung: »Und tut, was ihr tun müßt, noch bald/Sonst wird der

Tag euch entgleiten/Die Nacht ist dunkel und kalt« (WA 8, 117). Kritisch sieht

den Schluss des Stücks Knapp, demzufolge der Chor »bereits inhaltlich dem

gerade vorausgegangenen Gnadenakt der Mistverwandlung zuwiderläuft.«59

Diese Kritik ist zunächst nachvollziehbar; die Warnung des Chors, die das

heitere Stück einmal mehr in eine Schreckensvision herabgleiten lässt,

kommt unvermittelt. Die angesprochene vertane Gelegenheit scheint sich

auf die ausgefallene Entmistung zu beziehen, doch wird damit auch das

Modell der Reformpolitik verabschiedet. Gallati deutet den Schlusschor als

barockes Panorama, nur dass Dürrenmatt hier »der vergänglichen Welt nicht

die Glorie des Himmels« gegenüberstellt: »die Moderne glaubt nicht mehr an

sie, aber auch die Politik versagt als Retterin. Nur der einzelne kann, wenn

er der Gnade offen ist, das Gute und zum Bessern beitragen.«60 Mit dem

Herkules-Stück versuche Dürrenmatt, »eine Bühnenkonzeption in Analogie

zum barocken Welttheater zu entwickeln, die seinem Weltbild entsprach.«61

Wie der Schluss des Stücks zu deuten ist, hängt offenbar auch von der Frage

ab, was unter dem Mist selbst eigentlich zu verstehen ist.

Knappmerkt an,Dürrenmatt bleibe »die Erklärung dessen,was ermit der

Mistmetapher bezeichnen will, ebenso schuldig wie jede Anweisung, die sich

in gesellschaftliche Praxis umsetzen ließe.«62 Um solche Anweisungen geht es

Dürrenmatt indes selten und überhaupt muss der Frage nachgegangen wer-

den, ob der Mist in dieser Weise disambiguiert werden sollte. Nach Whitton

sei es »nicht schwer zu verstehen, daß der Mist für die erstarrte Bürokratie

und versteinerte Kultur eines Landes steht, das abseits von der Welt liegt und

abseits bleiben möchte.«63 Diese – auch auf die Schweiz bezogene – Deutung

59 Knapp: Friedrich Dürrenmatt, S. 98.

60 Gallati: ›Herkules und der Stall des Augias‹, S. 122.

61 Ebd., S. 123.

62 Knapp: Friedrich Dürrenmatt, S. 98.

63 Whitton: Herkules und der Stall des Augias, S. 128.

https://doi.org/10.14361/9783839460405 - am 14.02.2026, 08:23:31. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839460405
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


6. Lektüren III: Die Ohnmacht des Souveräns 219

ist insofern interessant, als sie den zu beseitigenden Mist genau mit den Wi-

derständen identifiziert, die seine Beseitigung verhindern. Ins Bild gebannt

wäre somit das im Stück angesprochene Problem, im laufenden Betrieb ›das

System‹ zu wechseln, also innerhalb einer verfestigten Ordnung die Ordnung

zu verändern. Auch Gallati greift diese Deutung auf, geht dann jedoch in eine

andere Richtung:

Und der Mist? Zunächst hatte es den Anschein, als stünde er für die bäuer-

liche Kultur, für die schweizerische Kultur, oder für Kultur überhaupt, inso-

fern sie als historisch Gewachsenes die Gegenwart zu überwältigen droht.

Gelegentlich glaubt man imMist die Wirtschaftsgrundlage eines Landes zu

sehen, oder dann auchwieder die Politik.Wenn aber die Politiker im Schluß-

choral vom ›Schutt in Herzen und Gassen‹ singen, so bekommt der Mist ei-

ne moralische Dimension, die man Schuld nennen könnte. Der Mist ist also

nicht als etwas Bestimmtes zu entziffern, sondern er hat Modellcharakter.

Mist ist das, was das ›Eigene‹ behindert – Welt als Schutt mit einer barocken

Nuance.64

Gallati lässt also den Mist in seiner Vagheit bestehen, wenn er auch einzelne

Lesarten anbietet. Doch ist die Überlegung interessant, dass es keine eindeu-

tige Antwort auf die Frage nach dem Mist gibt.

Wenn man von der ›handfesten‹ Vorstellung des stinkenden, unange-

nehmen Mists ein wenig Abstand nimmt, so ist er zunächst einmal ein

Problem – und zwar ganz buchstäblich »eine zur Auflösung vorgelegte Fra-

ge«.65 Der Mist ist ›das Problem‹ schlechthin – eine rohe Realität, die über

die Menschen kommt und dabei auch die repräsentativen Bauten – das

Rathaus – verschlingt. Was das Problem erfordert, ist eine Entscheidung,

womit der Souveränitätsdiskurs eingespielt ist. Der Mist ist der für Dürren-

matt typische Einfall, der zu einer existentiellen Ausnahmesituation führt,

insofern das Überwuchern des ganzen Landes durchaus apokalyptisch zu

lesen ist. In diese Richtung weist ja auch der Schlusschor, wenn er davon

spricht, dass alles zugrunde geht.

Das Besondere an dieser Variante des Einfalls im Herkules-Stück ist, dass

er hier nicht die Ordnung aufhebt oder als eine Illusion entlarvt. Vielmehr ge-

hen Mist und Ordnung zusammen und keine alte Dame oder Mathilde von

64 Gallati: ›Herkules und der Stall des Augias‹, S. 122.

65 Art. πρόβλημα, in: Konrad Schwenck: Etymologisches Wörterbuch der lateinischen

Sprachemit Vergleichung der griechischen und deutschen. Frankfurt a.M. 1827, S. 620.

https://doi.org/10.14361/9783839460405 - am 14.02.2026, 08:23:31. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839460405
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


220 Der abwesende Souverän

Zahnd kann dies zu ihrem Vorteil nutzen. Die Verfestigung des Staates in

seinen bürokratischen Institutionen verhindert, dass das Problem angegan-

gen wird, ebenso wie die Parlamentarier ›Gründe‹ finden, um die Lösung des

Problems aufzuschieben, so dass sie letztlich der Vermistung des Landes ta-

tenlos zusehen. Auch die Zeit wird in diesem Rahmen zu einem politischen

Problem – für das Drama charakteristisch ist »ein Moment des Ver- und Auf-

schiebens«, das nicht nur strukturell in der Szenenreihenfolge umgesetzt ist,

sondern auch »inhaltlich in Form eben jener Verkettung bürokratischer Vor-

gaben.«66 Damit wird freilich auch Souveränität als das ›Entscheidungsmo-

nopol‹ infrage gestellt: Was nützt die Entscheidung, wenn sie erst zu einer

Zeit getroffen wird, da sich die Grundlage der Entscheidung bereits geändert

hat.

Doch das Souveränitätsproblem im Herkules-Stück ist noch eklatanter,

weil es niemanden gibt, der überhaupt eine Entscheidung trifft. Augias bringt

es auf den Punkt, wenn er Wert darauf legt, kein König, sondern nur der

Präsident zu sein. Als die Entscheidung der Ausmistung zurückgenommen

wird, schlägt er lediglich die Glocke. Die ›Volkssouveränität‹ in der Demokra-

tie ein wenig zu wörtlich nehmend schaltet er sich selbst als Repräsentanten

des ›Volkswillens‹ aus. Sein Garten und sein Plädoyer für die kleinen Schritte

stellen einen Rückzug ins Private dar, weil Augias die Entmistung nicht als

Staats-, sondern als Privatmann betreibt. Dass der pessimistische Schluss-

chor direkt an die doch eigentlich geglückte Mistverwandlung anschließt,

scheint darauf hinzuweisen, dass auch das Modell, das Augias verfolgt, der

Herausforderung nicht gewachsen ist.

Es ist ein Dilemma demokratisch-bürokratischer Gesellschaften, dass ih-

re langwierigen Entscheidungsprozesse sowie Genehmigungsverfahren zwar

zum einen die Möglichkeit eines eruptiven Durchgreifens verhindern und

durch diese Entschleunigung eine rationale und reflexive Bewältigung politi-

scher Herausforderungen ermöglichen, doch zum anderen in Gefahr stehen,

zu schwerfällig in Notsituationen zu reagieren. Herfried Münkler hat die-

ses Problem als eine Tendenz postheroischer Gesellschaften beschrieben, die

übersehen, »daß es jetzt noch einmal auf die Mobilisierung aller Energien

ankomme«, und dazu neigen, »sich auf der erreichten Wegstrecke dauerhaft

einzurichten. Wenn sie notwendige Reformen thematisieren, dann in einer

Metaphorik, die Veränderungen auf das Drehen von Stellschrauben begrenzt:

66 Thimm: Herkules und der Stall des Augias, S. 107.

https://doi.org/10.14361/9783839460405 - am 14.02.2026, 08:23:31. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839460405
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


6. Lektüren III: Die Ohnmacht des Souveräns 221

Die Verhältnisse sind grundsätzlich in guter Ordnung; sie müssen nur gele-

gentlich ein wenig nachjustiert werden.«67 Das in der Komödie Dürrenmatts

ausgestaltete Problem ist ein Dilemma, das auch uns im Hinblick auf Her-

ausforderungen der Gegenwart vertraut seinmag. Die Herkules-Figur hat vor

diesem Hintergrund lediglich die Funktion, auszuweisen, dass das heroische

Zeitalter Geschichte ist und man Probleme auf diese Weise nicht mehr lösen

kann.

6.3 Die Frist

In Dürrenmatts Stück Die Frist (1977, Neuf. 1980) wird die Abwesenheit des

Souveräns ganz buchstäblich durchgespielt. Die Komödie handelt von einem

todkranken Diktator, dessen Sterben einen Kampf um die Macht zwischen

verschiedenen Parteien auslöst: Ministerpräsident, Geheimdienstchef, Kir-

che, Revolutionäre und die Erben der vor Jahrzehnten abgelösten Monar-

chie versuchen die Situation in ihrem Sinne zu nutzen. Der Diktator, der im

Stück als Generalissimus bezeichnet wird und so an Schillers Wallenstein-

Darstellung, aber auch an Kleists Robert Guiskard, den kranken Heerführer

im Zelt, gemahnt, ist das Zentrum, um das die Handlung kreist. Dabei tritt

er als Figur nicht auf, sondern bestimmt das Geschehen gerade durch seine

Abwesenheit. Als realgeschichtlicher Hintergrund des Stoffs ist besonders der

Tod Francos im Jahr 1975 zu nennen.68Wichtige historische Bezüge betreffen

zudem die Sowjetunion sowie das Dritte Reich.

67 Münkler: Heroische und postheroische Gesellschaften, S. 750.

68 Die Idee zumStück entstand bei einemKrankenhausaufenthalt im Jahr 1975. Zunächst

beschäftigt sich Dürrenmatt zeichnerisch dort, wie er im Programmheft der Urauf-

führung berichtet, mit der mythologischen Figur des Atlas. Nach zwischenzeitlicher

Entlassung findet er sich wieder im Spital ein; »neun Tage nach dem Tode Francos,

dessen Sterben durch dreißig Ärzte, wie es hieß, ins Unmenschliche verlängert wor-

den war, als ob es nicht stattfinden dürfe« (WA 15, 136). Der »sterbende Franco und

der einsam kämpfende Sacharow waren Eindrücke, die mir die Gegenwart zuspielte,

sie verwandelten sich zu etwas Gegensätzlichem, zumHandelnden und zumDenken-

den, zuAtlas, der dieWelt trug, und zu Prometheus, der sie kritisierte.« (WA 15, 142) Als

realgeschichtliche Bezüge des Stoffes wurden daher die »Agonie des spanischen Dik-

tators Franco (gest. 22.11.1975)« und der »Prozess der ›Transition‹ Spaniens« genannt.

Rudolf Käser: Die Frist, in: Dürrenmatt-Handbuch, S. 133-135, hier S. 133. Esslin zufolge

nahm Dürrenmatt während der Überarbeitung des Stücks 1979/80 »auch Züge von Ti-

to in diese Figur auf«, Martin Esslin: ›Die Frist‹. Dürrenmatts spätes Meisterwerk, in:

https://doi.org/10.14361/9783839460405 - am 14.02.2026, 08:23:31. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839460405
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


222 Der abwesende Souverän

Auch dieses Stück beginnt mit einer längeren Nebentext-Passage, die

nicht nur eine Metakritik der zeitgenössischen Kritikpraxis enthält sowie

eine Art Lektüre-Anweisung zu den eigenen Komödien, sondern auch eine

Fiktionsreflexion. Dürrenmatt greift die aristotelische Unterscheidung von

Geschichtsschreiber und Dichter auf, der zufolge »der eine das wirklich Ge-

schehene mitteilt, der andere, was geschehen könnte.« (Arist. poet. 1451b)69

Diese Unterscheidung bringe ihn nun »in eine Verlegenheit«, weil die Differenz

zwischen demWirklichen und demMöglichen, auf der sie basiert, nach Dür-

renmatts Auffassung in vielerlei Hinsicht problematisch ist: »Was die Bühne

und dieWirklichkeit wirklich gemeinsam haben, und weshalb jene diese immer wieder

auf ihre Bretter zu bringen sucht, liegt in der Unwirklichkeit beider.« Zwar sind

Schauplatz und Zeit imTheater auf bloß ›mögliche‹ Ereignisse bezogen, doch

rückt die Bühne »jede Möglichkeit in ihre Wirklichkeit […]. Für die Bühne, nicht

für die Wirklichkeit, ist alles wirklich.« (WA 15, 11) Diese fiktionstheoretischen

Überlegungen lassen die Unterscheidung von Historiker und Dichter, von

Wirklichem und Möglichem kollabieren. Der Wirklichkeit komme man nur

bei »mit etwas Synthetischem und nicht mit Analytischem, und allein die Komödie

ist synthetisch.« (WA 15, 12) Dürrenmatt zufolge ist das Stück »zusammenge-

träumt« aus verschiedenen Eindrücken der unmittelbaren Gegenwart: »das

langsame Sterben eines Diktators, umgeben von dreißig Ärzten, der Versuch eines

amerikanischen Außenministers, im Stile Metternichs Politik zu treiben, der einsame

Kampf eines Wissenschaftlers, mit dem Friedensnobelpreis ausgezeichnet, gegen ein

intolerantes Machtimperium«; die Rekonstruktion der einzelnen Motive, die

der – selbst ›unwirklichen‹ – Wirklichkeit entnommen sind, führt sogleich

auf das übergeordnete Thema des Stücks: »eine Auseinandersetzung, die jeden

angeht, der Macht kritisiert, nicht nur der Frage wegen, ob man in einer solchen Lage

auch bestehen würde, mehr noch deswegen, weil sich das Machtproblem vor allem für

den Ohnmächtigen so ganz anders stellt als für den Mächtigen.« (WA 15, 12)

Damit ist der Anspruch formuliert, ein Stück über die Macht selbst, ih-

re Dynamiken und ihre Kosten zu schreiben.70 Dürrenmatt nutzt dafür den

Daniel Keel (Hg.): Herkules und Atlas. Lobreden und andere Versuche über Friedrich

Dürrenmatt. Zürich 1992, S. 94-116, hier S. 98.

69 Zit. dt. Übersetzung: Aristoteles: Poetik. Griechisch/Deutsch. Übers. und hg. von Man-

fred Fuhrmann. Bibliograph. ergänzte Ausgabe. Stuttgart 1994, S. 29.

70 Vor demHintergrund der Bedeutung, die das ThemaMacht in diesem Stück hat, ist es

bemerkenswert, dass Usmiani die Frist als »Schlüsselstück zum Gesamtwerk des Au-

tors« bezeichnet: »als eine Art ›summa‹ Dürrenmatts, die das gesamte vorhergehende

Werk in sich schließt. RenateUsmiani: Die späten Stücke. ›Porträt eines Planeten‹, ›Der

https://doi.org/10.14361/9783839460405 - am 14.02.2026, 08:23:31. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839460405
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


6. Lektüren III: Die Ohnmacht des Souveräns 223

Prozess eines Übergangs, der immer dort, wo es um Macht geht, höchst pro-

blematisch ist. Machtverlust, hier in Form des sterbenden Diktators, ist nur

der Machtverlust der einen Person zugunsten einer anderen. Wer letztlich

profitieren wird, ist eine offene Frage, und der Kampf der ›Brüder‹ beim Tod

des ›Vaters‹ steht in Gefahr, einen Bürgerkrieg zu entfachen. Dürrenmatt

konfrontiert diese Situation politischer Instabilität mit dem künstlerischen

Einfall des umgekehrten Tyrannenmordes: Der Tod des Diktators soll so lan-

ge wie möglich aufgeschoben werden. »Sein Leben wird von einem Ärzte-

Team künstlich verlängert, damit die Nachfolge geregelt werden kann bezie-

hungsweise damit die potentiellen Nachfolger ihre Interessen durchsetzen

können.«71 Der Tod ist selbst ein Politikum und in Zeiten des medizinisch-

technischen Fortschritts zu einer verhandelbaren Größe geworden.

Die Handlung spielt im Arbeitszimmer des Diktators, dem früheren

Thronsaal der Monarchie, die der Generalissimus »vor vierzig Jahren nach

einem endlosen Bürgerkrieg« aufgelöst hatte. Es ist ein »düstere[r], verwinkelte[r]

Raum«, der sich durch ein »sinnlose[s] Durcheinander von Riesengewölben« aus-

zeichnet und so die Undurchschaubarkeit der Macht darstellt. Die Fresken

an Wänden und Decken sind denn auch von einer mythischen »finsteren

Wildheit: Kronos Uranus entmannend, Kronos seine Kinder fressend, Kronos seine

Kinder wieder herauswürgend, Sisyphos den ungeheuren Fels wälzend, Prometheus

von den Adlern zerfleischt« (WA 15, 14) usw. Sie vereinen griechische Mythologie

und christliche Motive. »In diesem blutrünstigen Raum – stelle ich mir vor –, in

welchem eine offenbar ebenso blutrünstige Dynastie jahrhundertelang regierte oder

sich regieren ließ, wahrscheinlich unbeweglich, steril, verkrüppelt, debil und bigott,

nehmen sich die Utensilien des Usurpators höchst seltsam aus.« (WA 15, 15) Ins

(Bühnen-)Bild gefasst sind damit zugleich die Kontinuität und der Bruch

von Monarchie und Diktatur, die in dieser Konstellation auch an Hugo von

Hofmannsthals Der Turm (zumindest in der neuen Fassung) erinnern, sowie

die mythische Urwüchsigkeit des Problems der Macht und des Reichs, die

beide eine Geschichte der Gewalt erzählen.

Mitmacher‹, ›Die Frist‹, in: ArminArnold (Hg.): Zu FriedrichDürrenmatt. Stuttgart 1982,

S. 136-159, hier S. 152.

71 Ulrich Weber: »von Zeit zu Zeit seh’ ich den Alten gern«. Friedrich Dürrenmatts Um-

gang mit Goethe, in: Oliver Ruf (Hg.): Goethe und die Schweiz. Hannover 2013, S. 351-

374, hier S. 363.

https://doi.org/10.14361/9783839460405 - am 14.02.2026, 08:23:31. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839460405
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


224 Der abwesende Souverän

Machtvakuum

Die Frist führt ein Reich vor, in dem eine Art Militärdiktatur herrscht, die eine

Jahrhunderte alte Monarchie abgelöst hat. Der todkranke Generalissimus ist

seinem Arzt Arkanoff zufolge »nicht zu retten.« (WA 15, 17) Sein Tod steht un-

mittelbar bevor.DerMinisterpräsident, im Stück nur ›Exzellenz‹ genannt, der

in Abwesenheit des Diktators die Geschicke des Reichs lenkt, kann dies nicht

recht glauben: Auf die ärztliche Einschätzung, der »Generalissimus stirbt«,

antwortet er lediglich: »Wieder einmal« (WA 15, 20), und beauftragt Arkanoff,

den Diktator in wenigen Tagen »einigermaßen lebendig« (WA 15, 19) zu prä-

sentieren. Bei Telefonaten mit verschiedenen Ministern gibt ›Exzellenz‹ denn

auch vor, dass der Generalissimus wohlauf ist: »Mein lieber Außenminister,

ich sprach eben mit dem Generalissimus. Er ist bereit, Ihnen die Audienz

in – na ja, Graf, fragen Sie noch einmal in drei Wochen an.« (WA 15, 19) Die-

se Eingangsszene wirft die Frage danach auf, wer den abwesenden Souverän

repräsentiert. Die Nähe zu ihm und die Möglichkeit, Informationen in Bezug

auf den Diktator zu steuern, geben dem Ministerpräsidenten Macht. Anders

als seine Vorväter, die den Königen und dem Adel des Reichs Horoskope ge-

stellt hatten, handelt der Ministerpräsident selbst politisch. Welche Pläne er

dabei verfolgt, wird jedoch erst im weiteren Verlauf der Handlung klar. Zu-

nächst soll der Gesundheitszustand des Generalissimus jedenfalls geheim ge-

halten werden, weshalb auch ein Streit mit dem behandelnden Arzt entsteht,

ob der Kardinal kommen darf, um die letzte Ölung zu geben. Um diesen nicht

zu alarmieren, wird schließlich entschieden, dass ein Schauspieler diese Auf-

gabe übernehmen soll.

Im Falle des Ablebens des Generals würden Konkurrenzverhältnisse, die

ohnehin schon existieren, offen ausbrechen. Wie in der Erzählung Der Sturz

gibt es auch im Reich des Generalissimus polykratische Elemente innerhalb

eines Behördenwusts, in dem Geheimdienste und Funktionäre miteinander

konkurrieren und sich in einem Spiel auf Leben und Tod belauern. Durchge-

spielt wird dies an dem Ministerpräsidenten und Möller, dem Chef der Ge-

heimpolizei, der in der Kombination von Amt und Namen an den Chef der

Gestapo Heinrich Müller erinnert.

Möller

Goldbaum ist verschwunden.

 

https://doi.org/10.14361/9783839460405 - am 14.02.2026, 08:23:31. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839460405
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


6. Lektüren III: Die Ohnmacht des Souveräns 225

 Exzellenz

Ach.

Möller

Er kehrte vom gestrigen Abendspaziergang nicht zurück.

Exzellenz

Sie ließen ihn verhaften?

Möller

Ihre Leute bewachten ihn, Exzellenz.

Exzellenz

Ich dachte, Ihre Leute, Möller.

Möller

Offenbar ein Mißverständnis.

Exzellenz

Wir sollten unsere Geheimdienste koordinieren.

Möller

Ihre Leute versuchten letzthin, mich umzulegen.

Exzellenz

Zuerst versuchten Ihre Leute, mich umzulegen.

Möller

Nachträgerisch?

Exzellenz

Schließen wir Frieden?

Möller

Wir müssen. In dieser Situation. (WA 15, 28f.)

Schwelen solche Rivalitäten unter einem Diktator unter der Oberfläche, so

entwickelt sich aus ihnen in seiner Abwesenheit auch mit Blick auf die Fra-

ge nach seinem Nachfolger ein offener Machtkampf. Der Ministerpräsident

zählt die Fraktionen auf: »Sie scharen Ihren Geheimdienst um sich, Möl-

ler, ich baue meine Sicherheitstruppen auf, Hoheit mobilisiert die Monar-

chie, die Herzogin die Partei, die Kirche ihre Gläubigen, und die Oppositi-

on fand in Goldbaum einen natürlichen Führer (WA 15, 31). Anders als der

eben angesprochene Friedensschluss vermuten lässt, werden sich ›Exzellenz‹

und Möller im weiteren Handlungsverlauf rücksichtslos bekämpfen. Der Mi-

nisterpräsident kann Möller, der auf Geheiß der Herzogin und der Partei

handelt, schließlich zu Fall bringen; und zwar weil er weiß, dass dieser kein

https://doi.org/10.14361/9783839460405 - am 14.02.2026, 08:23:31. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839460405
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


226 Der abwesende Souverän

holländischer Widerstandskämpfer war, wie er behauptet, sondern ein KZ-

Kommandant.

Wie in der zitierten Aufzählung angedeutet, stehen auch die Herzogin,

die Tochter des Generalissimus, und Hoheit, aus dem alten Herrscherhau-

se stammend, in der Frage der Nachfolge in Konkurrenz zueinander. Hoheit

sieht die Monarchie mit sich als Königin zurückkehren, die Herzogin meint,

ihren Vater zu beerben. Ihr gegenseitiger Vergleich mündet schließlich in die

Benennung ihrer Unterstützerkreise, wobei gar die Armee gespalten sei:

Hoheit

Die Armee steht auf meiner Seite […].

Herzogin

Die Marine nicht.

Hoheit

Dafür die Luftwaffe.

Herzogin

Die Miliz ist mir treu. (WA 15, 52)

Dass dieMonarchie in der Diktatur nur schmückendes Beiwerk war, demons-

triert die Herzogin: »Vor vier Jahren bestimmte Papa den Prinzen von Ajacco

zum König, ein halbes Jahr später war der Prinz gefeuert.« Auf die Erwide-

rung, der Prinz sei kein Staufe und somit aus dem falschen Hause gewesen,

führt die Herzogin an: »Aber populärer als Sie.« (WA 15, 52) Der Verweis auf

die Popularität des eingesetzten Königsmacht klar, dass er innerhalb der Dik-

tatur lediglich repräsentative Funktion hatte. Weder kam ihmMacht zu noch

hatte die traditionelle Herrscherlinie Autorität. DieMonarchie erscheint nach

Jahren der Militärdiktatur wie ein Relikt vergangener Zeiten.

Die ungeklärte Nachfolge wirft auch die Frage auf, wer in der Übergangs-

zeit eigentlich zu entscheiden berechtigt ist. Dass der Ministerpräsident ei-

genmächtig sechs Oppositionelle hinrichten lässt und damit die anderen An-

wärter auf die souveräne Position übergeht, ist Anlass zu Empörung. Über-

haupt sei diese Frage eine international hoch umstrittene; der Geheimdienst-

chef hatte von den Protesten des Volkes, aber auch des Auslands angesichts

des Todesurteils für die vermeintlichen Terroristen berichtet (WA 15, 25f.).

›Exzellenz‹ rechtfertigt die Entscheidung unter Rekurs auf eine Ausnahme-

situation (›kritische Stunden‹) und spricht dabei diejenigen Personen direkt

an, die er in die Entscheidung eigentlich hätte einbeziehen sollen:

https://doi.org/10.14361/9783839460405 - am 14.02.2026, 08:23:31. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839460405
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


6. Lektüren III: Die Ohnmacht des Souveräns 227

 

 

Exzellenz

Hoheit, Herzogin, Eminenz. Der Staat macht kritische Stunden durch.

Die sechs Terroristen mußten erschossen werden.

Herzogin

Erst im Morgengrauen.

Hoheit

Exzellenz gingen zu weit.

Kardinal

Glatter Mord. (WA 15, 55)

Der Mord-Vorwurf ist unmittelbar auf die Frage der Souveränität bezogen,

denn nur als Souverän hätte der Ministerpräsident das Todesurteil vorziehen

und vollstrecken lassen dürfen, ohne dass er zum Mörder wird.72 Seine Ant-

wort bewegt sich jedoch nicht auf diesen Pfaden, denn ermuss gegenüber den

anderen Herrschaftsansprüchen seine Tat als souveräne Handlung leugnen,

um nicht in deren Schusslinie zu geraten; sie ist hingegen ganz ›politisch‹,

indem ›Exzellenz‹ vorgibt, »im Interesse aller« gehandelt zu haben:

Gelingt es, denGeneralissimus zu retten, wäre das Leben der sechs Freiheits-

helden ohnehin verloren gewesen. Stirbt er, fällt der Staat der Partei zu oder

der Monarchie oder der Opposition. Die Herzogin von Valdopolo darf keine

Schwäche zeigen und ihrem Vater an Unerbittlichkeit nicht nachstehen, will

sie die Partei weiter führen. Sie wird froh sein, daß die Todesurteile noch zu

Lebzeiten ihres Vaters vollstreckt wurden, sie müßte sie sonst selber anord-

nen. Auch die Herzogin von Saltovenia als zukünftige Königin wird die Voll-

streckung der Todesurteile billigen. Das Regime hat sich damit vor der Welt

bloßgestellt, und sie kann ihrem Volk eine mildere Herrschaft versprechen.

Bleiben Eminenz. Die Kirche beschloß, in Opposition zu gehen. Sie wird die

72 Das ist nach Agamben kennzeichnend für die souveräne Ausnahme: »In jeder Norm,

die etwas gebietet oder verbietet (zumBeispiel in derNorm, die denMord verbietet)[,]

ist als vorausgesetzte Ausnahme die reine und unsanktionierbare Figur des Tatbestan-

des eingeschrieben, der im Normalfall die Normübertretung erfüllt (wie, im nämli-

chen Beispiel, die Tötung einesMenschen nicht als natürliche Gewalt, sondern als sou-

veräne Gewalt im Ausnahmezustand).« Giorgio Agamben: Homo sacer. Die souveräne

Macht und das nackte Leben. Übers. von Hubert Thüring. Frankfurt a.M. 2002, S. 31.

https://doi.org/10.14361/9783839460405 - am 14.02.2026, 08:23:31. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839460405
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


228 Der abwesende Souverän

Exekution als Gelegenheit begrüßen, sich zu entrüsten. Schon heutewerden

Eminenz in der Kathedrale eine Totenmesse lesen. (WA 15, 55f.)

Sein eigenes Interesse in dieser Sache leugnet ›Exzellenz‹. Es sei »die Pflicht

der Politik, die Arena für den Kampf um die Macht abzustecken. Als Minis-

terpräsident bin ich ein Dompteur von Bestien, nichts weiter.« (WA 15, 56)

Hiermit ist die Hobbessche Wolfsmetaphorik für den Naturzustand und den

gefürchteten Bürgerkrieg angespielt. Die Aufgabe der Politik sei es, eine Ord-

nung herzustellen, innerhalb derer die verschiedenen Interessen konkurrie-

ren. Sie soll, mit Chantal Mouffe gesprochen, den Antagonismus in einen

Agonismus verwandeln.73 Doch verfolgt ›Exzellenz‹ durchaus eigene Ziele,

was einmal mehr darauf verweist, dass es bei Dürrenmatt kein Jenseits des

Politischen gibt.

Die Frist

Eine Idee des Kardinals führt zur titelgebenden ›Frist‹: »Stirbt der Generalis-

simus, bricht der Bürgerkrieg aus, wenn wir nicht Vernunft annehmen. Wir

brauchen eine Frist, sonst trudeln wir in den Abgrund.« Die Ärzte, beson-

ders Goldbaum, sollen ihn für eine Weile am Leben halten: »Ich will ja nicht

verlangen, der Generalissimus müsse am Leben bleiben. Der Wille des Herrn

möge geschehen. Was ich brauche, sind drei Wochen. Mehr benötigt die Kir-

che nicht, die zerstrittenen Parteien zu versöhnen.« (WA 15, 58) Die Frist, hier

noch auf dreiWochen begrenzt, wird im Laufe des ersten Teils des Stücks – in

komischen Selbstwidersprüchen – jedoch immer länger: »FünfWochen, dann

mag der Generalissimus das Zeitliche segnen. Fehlen uns diese sechsWochen,

droht der Bürgerkrieg.« (WA 15, 62) In der Folge ist noch von sieben, acht,

neun (WA 15, 64), dann von zwölf und dreizehn (WA 15, 68) Wochen die Rede.

Goldbaum, sowohl Friedens- als auch Medizinnobelpreisträger und Op-

positioneller im Land, demAndrej Dmitrijewitsch Sacharow als realweltliches

Vorbild dient (WA 15, 142), soll das Leben des Diktators verlängern. Ihm steht

»die modernste Intensivstation der Welt« zur Verfügung sowie ein »Opera-

tionssaal, der jedem Anspruch genügt.« (WA 15, 61) Um den Generalissimus

am Leben zu halten, ist eine Magenresektion vonnöten, die allerdings eine

73 Chantal Mouffe: Über das Politische. Wider die kosmopolitische Illusion. Übers. von

Niels Neumeier. Frankfurt a.M. 2007.

https://doi.org/10.14361/9783839460405 - am 14.02.2026, 08:23:31. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839460405
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


6. Lektüren III: Die Ohnmacht des Souveräns 229

Herztransplantation zur Voraussetzung hat. Beide Eingriffe dürfen wiede-

rum nur ohne Narkose erfolgen. Später kommt noch eine künstliche Niere

dazu, auch werden ihm beide Beine amputiert – »eigentlich unnötig« (WA 15,

86). Der Generalissimus wird also in Teilen ausgetauscht; nur die Illusion sei-

nes Lebens muss aufrechterhalten werden. Zugleich wird klar, dass der Preis

dafür unendliche Schmerzen sind. Goldbaum weigert sich daher auch, die

Operation durchzuführen. Er selbst war im »Konzentrationslager ohne Nar-

kose operiert« worden: »Ich bin Arzt, Kardinal, kein Folterknecht wie jener

Arzt, dem ich im Konzentrationslager in die Hände fiel. Ich weigere mich,

Kardinal.« (WA 15, 62) Arkanoff, der dieser ehemalige KZ-Arzt ist, wie sich

am Schluss herausstellt, hat keine solchen Bedenken und er wurde daher in

die Nähe der Figur Emmenberger beziehungsweise Nehle aus Dürrenmatts

Der Verdacht gerückt.74 Dürrenmatt selbst berichtet, dass ihn am Stoff der

Frist besonders »die Assoziation zwischen gewissen Aspekten der modernen

Medizin und einem Konzentrationslager« faszinierte: Die Möglichkeit, einen

Menschen »so spät wie möglich sterben zu lassen«, die Dürrenmatt mit ›Fol-

terungen‹ identifiziert, schien ihm »auf eine diabolische Weise identisch mit

denMethoden gewisser KZ-Ärzte, diemitMenschen Tests unternommen hat-

ten, welche die Grenze seines Sterben-Könnens erforschten.« (WA 15, 141)

Das Lager ist für Goldbaum der Inbegriff des Verfügens über den Körper

eines anderen und des Verstoßes gegen die Menschenwürde. Wenn er den

Auftrag ablehnt, so ist das die Achtung desMenschen noch im »verhaßten und

brutalen Diktator«, was, wie Martin Esslin ausführt, verdeutliche, »was Dür-

renmatt sagen will: Die menschliche Würde ist selbst in dem jämmerlichsten

Menschenwesen noch zu achten. Kein Mensch darf gefoltert werden.«75 Das

Argument des Kardinals ablehnend, es ginge hier nicht um die Willkür im

Konzentrationslager, sondern um ein »im höheren Sinne Notwendiges«, hat

Goldbaum Mitleid mit dem Generalissimus: »Er ist eine arme Kreatur, er tut

mir leid. Beten Sie für ihn und lassen Sie ihn sterben.« (WA 15, 63)

Dürrenmatt stellt hier einen Zusammenhang her, den Giorgio Agamben

in seiner Souveränitätskonzeption später theoretisch ausgearbeitet hat, näm-

lich den Zusammenhang von Lager und Souveränität. Bei Agamben ist das

Lager ein »dauerhafter Ausnahmeraum«;76 in ihm gilt normal und regelhaft,

was sonst den Ausnahmezustand prägt, nämlich der souveräne Zugriff auf

74 Siehe Käser: Die Frist, S. 133.

75 Esslin: ›Die Frist‹, S. 104.

76 Agamben: Homo sacer, S. 185.

https://doi.org/10.14361/9783839460405 - am 14.02.2026, 08:23:31. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839460405
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


230 Der abwesende Souverän

den Körper, die Reduzierung des Menschen auf das nackte Leben und die

Möglichkeit, zu töten, ohne einen Mord zu begehen. Goldbaums Weigerung

unter Bezugnahme auf das Konzentrationslager, den General zu operieren,

kritisiert diese Struktur der Souveränität an sich, ohne die Bewertung von den

verfolgten Zielen abhängig zu machen.

Goldbaum

Entsetzlich. Grauenhaft. Der arme Mensch. Ich verabscheue ihn und er

dauert mich. Wie viele unsägliche Leiden seinetwegen. Wie viele Tote,

wie viele Witwen, wie viele Waisen, wie viele Eingekerkerte, wie viele

Verbannte. Wieviel Haß hat sich aufgestaut, wieviel Rache brütet, wie-

viel Morde werden noch geplant. Das Land ein einziges giftiges Schlan-

gennest. Seinetwegen. Alles seinetwegen. Die arme Kreatur. Nun muß

sie selber Unsäglichesleiden. Wozu? Damit jene, die sich an der Macht

gemästet haben, weiter an derMacht bleiben können. Die arme Kreatur.

(WA 15, 65)

Der General, der vormals übermächtige Souverän, verliert hier seinen poli-

tischen Körper und behält lediglich seinen natürlichen.77 Goldbaum hat mit

ihm als Kreatur Mitleid. Diejenigen, die den Diktator am Leben halten wollen

und dabei Qualen aussetzen, sehen in ihm zwar den politischen Körper, den

Repräsentanten des Staates, der erst sterben darf, wenn eine neue Ordnung

etabliert wurde. Doch zeigt das Verfügen über den Körper, das hier nicht das

Töten, sondern das Aufschieben des Todes betrifft, dass der Souverän ver-

schwunden und an seine Stelle der homo sacer getreten ist. Agambens Formel

dafür lautet: »die Produktion des nackten Lebens ist in diesem Sinn die ur-

sprüngliche Leistung der Souveränität.«78 Das bedeutet jedoch: Souverän und

homo sacer bedingen einander und erzeugen sich gegenseitig.79 Die Struktur

in Dürrenmatts Frist gestaltet diesen Zusammenhang insofern aus, als der

Generalissimus von der einen Seite auf die andere tritt. Dass nun in dieser

Weise mit ihm verfahren werden kann, zeigt seine absolute Ohnmacht an.

77 Siehe zu dieser Unterscheidung Ernst H. Kantorowicz: Die zwei Körper des Königs. Eine

Studie zur politischen Theologie desMittelalters. Übers. vonWalter Theimer. Stuttgart

1992.

78 Agamben: Homo sacer, S. 93.

79 Vgl. ebd., S. 94.

https://doi.org/10.14361/9783839460405 - am 14.02.2026, 08:23:31. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839460405
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


6. Lektüren III: Die Ohnmacht des Souveräns 231

Medizin und Medien

Ihren Anteil am Verfügen der Politik über den Körper des vormaligen Souve-

räns haben die moderne Medizin und die Massenmedien, die laut Usmiani

neben dem politischen Machtkampf das zweite und das dritte Grundthema

des Stücks bilden. Die »Tragik der heutigen Wissenschaft« (und Medizin) lie-

ge »darin, daß sie nicht länger unabhängig vom politischen Geschehen exis-

tieren kann.« Die Massenmedien wiederum machen den Tod des Generals

»zur Sensation, zu einer sorgfältig inszenierten Fernsehsendung für die Mas-

sen; während der Sterbeszene selbst wird zeitweise diese, dann wieder ein

besonders wichtiges Fußballspiel übertragen; die Sportfans müssen auch in

den tragischsten Augenblicken der Weltgeschichte auf ihre Rechnung kom-

men.«80 Beide, Medizin und Medien, haben aus dem mythischen Thronsaal

eine »technische Welt« gemacht: Neben »Röntgenbildern« und »Kontrollappara-

te[n]« finden sich »Scheinwerfer, Kabel, Kameras, Techniker.« (WA 15, 81) Die An-

wesenheit des Fernsehens nimmt dem Sterben des Generalissimus nicht nur

jede Würde, auch ändert sich durch sein öffentliches Leiden, das nur mithil-

fe der Medizin so lang aufrechterhalten werden kann, das Herrscherbild in

der Öffentlichkeit: »Die populärste Figur wurde der Generalissimus. Vierzig

Jahre war er verhaßt. Die moderne Medizin machte ihn zum Volkshelden.«

Der Kardinal, der ursprünglich die ›Frist‹ verlangte, klagt, dass ihm, der aus

»Furcht, unpopulär zu werden«, endlos lang am Krankenbett ausharrte, nun

»niemand mehr die Opposition« glaube (WA 15, 90). Als der Generalissimus

endlich stirbt, erfahren die Geistlichen davon lediglich durch das Fernsehen.

Sie haben »die allerletzte Ölung verfehlt.« (WA 15, 99) Beim Sturz ins Zimmer

des Generals ist dann zweimal der gleiche Kardinal zu sehen: einmal der ech-

te und einmal gespielt von einem verkleideten Schauspieler, der den Kardinal

bei der täglichen ›Letzten‹ Ölung vertreten hatte. Jeder Transzendenz-Bezug

ist hier gestrichen. Medizin und Medien machen aus dem Tod des Souveräns

ein gänzlich diesseitiges Ereignis.

Zum Volkshelden kann nur die leidende Kreatur werden; verhasst war der

mächtige Politiker. DiemoderneMedizin wie dieMassenmedien produzieren

die Kreatur, die nun Anlass zu landesweitemMitleid ist. Dürrenmatt lässt, so

Huldrych M. Koelbing in seinem Beitrag in der Neuen Zürcher Zeitung vom 5.

Dezember 1977, der Eingang in den Kommentarband der Werkausgabe von

80 Usmiani: Die späten Stücke, S. 153 u. 154.

https://doi.org/10.14361/9783839460405 - am 14.02.2026, 08:23:31. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839460405
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


232 Der abwesende Souverän

1980 gefunden hat, »eine Tendenz der heutigen Medizin sich zum erschre-

ckenden Alptraum auswachsen: ihr Bemühen, mit großem technischem und

personellem Aufwand den natürlichen Tod des Menschen willkürlich hinaus-

zuschieben.«81 Die medizinische Erzeugung und die mediale Ausstellung des

Leidens (beide ›schlachten‹ den Körper aus) sind hier die Machttechniken, die

aus dem Souverän den homo sacer machen.

Neuordnung

Nach dem Tod des Generalissimus kann sich ›Exzellenz‹ in Windeseile der

Fraktionen entledigen, die Anspruch auf die Macht erhoben hatten. Von der

Tochter des Generals, derHerzogin, erpresst er die Auflösung der Partei, hatte

sie doch mit Möller, dem ehemaligen Kommandanten eines Konzentrations-

lagers, gegen ihn konspiriert. Den Arzt Arkanoff, der den Generalissimus so

lang am Leben hielt, lässt er verhaften. Es handelt sich bei ihm, wie erwähnt,

um einen ehemaligen KZ-Arzt, der »Häftlinge ohne Narkose«, zu denen auch

Goldbaum gehört, operiert hatte (WA 15, 103). Außerdem zwingt der Minis-

terpräsident Hoheit zum Verzicht auf denThron; nicht nur, weil er weite Teile

der Armee unter seiner Kontrolle hat, sondern auch, weil ihr Gatte am Plan zu

seiner Exekution beteiligt war. Auch Silvia, die Tochter von Hoheit, plädiert

für die Abdankung: »Unterschreib! Dank ab! Wir sind für dieses arme Volk zu

schade! Sonst stellt es uns einmal mit Recht an die Wand, dich, Mama, Papa

undmich! Unterschreib!« (WA 15, 112) Hoheit unterschreibt und geht ins Exil.

Schließlich zieht sich auch der Kardinal ins Kloster zurück.

Um das Volk und besonders die Monarchisten zu besänftigen, lässt der

Ministerpräsident Silvia, die Tochter der abgedankten Königin, auf denThron

setzen. Zum einen weil sie »das kleinere Übel« ist, zum anderen um die Mo-

narchie durch eine »bürgerliche[] Ehe« zu beenden (WA 15, 124). Am Beginn

der Komödie hatte ›Exzellenz‹ nämlich die Ausreise des Liebhabers Silvias,

eines Physikstudenten, der Kosmologe werden möchte, verhindert, was in

81 Huldrych M. Koelbing: Die Frist, in: Daniel Keel (Hg.): Über Friedrich Dürrenmatt. 6.,

verbesserte und erw. Aufl. Zürich 1998, S. 223-225, hier S. 224. Siehe auch Käser: Die

Frist, S. 133: »Die Übersteigerung ins Groteske ist eine Antwort auf die euphorisch ge-

feierten Erfolge der Transplantationsmedizin«, die »in den 1970er Jahren kontrapunk-

tisch begleitet« werden »von einer zunehmenden Problematisierung des Sterbens auf

der Intensivstation.«

https://doi.org/10.14361/9783839460405 - am 14.02.2026, 08:23:31. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839460405
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


6. Lektüren III: Die Ohnmacht des Souveräns 233

einem Widerspruch stand zur Gefahr, die von ihm für die Monarchie aus-

geht: »Die Prinzessin von Saltovenia ist die letzte, die das Recht hat, noch

den Namen der Staufen zu tragen. Heiratet sie nicht standesgemäß, erlischt

die Monarchie.« (WA 15, 23) Nun erweist sich diese Gefahr als Absicht des Mi-

nisterpräsidenten. Er hat die Macht der Kirche, der Partei und der Monarchie

gebrochen.

Der Kardinal begreift vor seinem Gang ins Kloster, dass das Regime dem

Ministerpräsidenten »zum Opfer gefallen« ist, was dieser mit den Worten

quittiert: »Es war nicht anders zur Strecke zu bringen.« (WA 15, 116) Nicht

nur wegen seiner (beinahe) vollständigen Übersicht und Berechnung der La-

ge,82 sondern auch, weil er Attentate auf sein Leben (anders als seine Familie)

imWagen und im Flugzeug überlebt hat, weist der Ministerpräsident Paralle-

len zur alten Dame auf. Allerdings nimmt er ein anderes Ende als sie, wird er

doch von Bauer Toto, dessen Sohn als Terrorist hingerichtet worden ist, töd-

lich verwundet.83 Die Macht wird nun, wie aus den Dialogen des sterbenden

Ministerpräsidenten hervorgeht, an Goldbaum fallen und damit ironischer-

weise an jenen, der sie nie besitzen wollte.

Unfreiwillige Macht

Goldbaumwird im Stück als ein Vertreter der Opposition eingeführt, der sich

explizit dem Politischen verweigert: »Ich bin kein Politiker.« In einem für

Dürrenmatt typischen Stil führt er aus: »Der Politik kommt man nur noch

als Nichtpolitiker bei.« ›Exzellenz‹ kann mit dieser Selbsteinschätzung nichts

anfangen:

82 Primzahlenhaben für denMathematiker-Sohn einebesondereBedeutung: »EineZahl,

die durch keine ganze Zahl, außer durch eins oder durch sich selber teilbar ist. Voll-

endete Zahlen. Als ich 37 war, wurde eine Handgranate in meinen Wagen geschleu-

dert. Ich saß nicht darin, aber meine Frau. Mit 47 kletterte ich aus den Trümmernmei-

nes Privatflugzeugs, Sabotage. Meine drei Söhne konnten nicht mehr herausklettern.

Primzahlen. Alles Primzahlen.« (WA 15, 116)

83 Usmiani sieht in Bauer Toto den »Einbruch des Irrationalen« in die »logisch-berech-

nenden Taktiken« von Exzellenz. »Der Name selbst, ›Bauer Toto‹, weist sowohl auf sei-

ne soziale Stellung als Mitglied des ›gemeinen Volkes‹ als auch auf seine Funktion als

Vertreter der unterdrückten Bevölkerung (pars pro toto?) hin.« Usmiani: Die späten

Stücke, S. 155 u. 157.

https://doi.org/10.14361/9783839460405 - am 14.02.2026, 08:23:31. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839460405
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


234 Der abwesende Souverän

 

 

Exzellenz

Ihre Sentenzen sindAusreden,mit denen Sie sich umdieMacht drücken.

Goldbaum

Ich suche die Macht nicht.

Exzellenz

Aber die Macht wird Sie finden, Goldbaum. (WA 15, 43)

Die Szene ist freilich eine ironische Anspielung auf den weiteren Handlungs-

verlauf; sie entwickelt aber auch einen besonderen Machtbegriff, demzufolge

Macht mit einem Eigenleben ausgestattet ist und sich ihren Träger selbstän-

dig sucht, statt dem zuzufallen, der sie am meisten begehrt.84 Dieses Ver-

ständnis von Macht wird am Schluss der Komödie durch ›Exzellenz‹ ergänzt:

Der Politiker benötige Macht, um »die konfusen Handlungen der Menschen

zu lenken. Selbst wenn er weiß, daß auch seine Macht nur – Fiktion ist. Denn

inWirklichkeit ist er abhängig von solchen, die ihn an dieMacht drängen, ab-

hängig von denen, die er zurMacht braucht, und abhängig von jenen, die sich

seiner Macht beugen.« (WA 15, 122f.) Damit Macht überhaupt wirksam ist,

braucht es Menschen, die sie anerkennen, nach ihr handeln, an sie glauben.

Nun fällt sie jemandem zu, der sie nie wollte und der in seinem Leben

selbst der größten Macht ausgesetzt war. Im Konzentrationslager war Gold-

baum Opfer medizinischer Experimente, Möller und Arkanoff unterworfen,

die damals Engelmann undHimmelreich hießen und Lagerkommandant und

Lagerarzt waren. An beide kann sich Goldbaum nicht erinnern, beide hat er

nicht erkannt. Überleben konnte er nur, indem er sich von der Umwelt iso-

lierte und sich in sich selbst zurückzog, so dass es »keine Schmerzen mehr,

aber auch keine Peiniger mehr« gab: »Es gab nichts mehr als mich selber. Es

gab nicht einmal eine Welt« (WA 15, 120). Dieser Rückzug in sich selbst hat

Goldbaum nicht nur die Schmerzen ertragen, sondern auch in der Folge jeden

Machtanspruch innerhalb der ›Welt‹ ablehnen lassen. Dass er sie nun erhält,

liegt daran, wie der sterbende Ministerpräsident erläutert, dass die Opposi-

tion, als er mit ihr verhandelt hatte, zur Bedingung machte, dass Goldbaum

Vizepräsident wird:

84 Auch Koelbing sieht inDie Frist »ein faszinierendes, lebensvolles, folgerichtig durchge-

führtes Spiel um die Macht. Ihre Verlockung wurde deutlich und zugleich die Sinnlo-

sigkeit des Kampfes um dieses Gut, das seinem Besitzer unter den Händen zerrinnt«,

Koelbing: Die Frist, S. 223.

https://doi.org/10.14361/9783839460405 - am 14.02.2026, 08:23:31. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839460405
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


6. Lektüren III: Die Ohnmacht des Souveräns 235

Ich ging in die Falle. Ich willigte ein. Nun werden Sie Ministerpräsident und

bald auch Staatspräsident, eineWendung,womit dieOpposition vonAnfang

an rechnete. Die Politik hat Sie eingeholt, Goldbaum, einen Mann, der sich

nicht einmal die Gesichter und die Namen seiner Feinde einzuprägen weiß.

Zumenschlich für dieseWelt, werden Sie in dieUnmenschlichkeit gestoßen.

Und wenn Sie jetzt nicht unmenschlich werden, wird dieses Land noch un-

menschlicher. Staunt. Ich bin doch sehr verwundert, Goldbaum. Ich stürzte

ein unglaubwürdiges System und ahnte nicht einmal, daß ich am unglaub-

würdigsten war. (WA 15, 125)

Der Plan von ›Exzellenz‹, alle Parteien zu entmachten, um schließlich selbst

an dieMacht zu gelangen, geht fehl.DerMinisterpräsident ist unglaubwürdig

insofern, als er seinerseits Vertreter des gestürzten Systems gewesen ist. Vor

dem Hintergrund seines eigenen Machtstrebens erschließt sich nicht ganz,

weshalb die Forschung aus ihm einen Romulus gemacht hat, der »nicht ein-

fach ein machthungriger Verbrecher« sei, sondern »dem alten Herrschafts-

system – sei es nun eine Diktatur, sei es die Monarchie – den Garaus« hatte

machenwollen, »umdermenschlicherenOpposition zumDurchbruch zu ver-

helfen, deren moralischen Führer einst und jetzt Goldbaum darstellt«.85 Es

wird ja im Gegenteil gerade ausgestellt, dass sich ›Exzellenz‹ verrechnet und

seinen eigenen Fall eben nicht vorausgesehen hat. Sicher lässt sich aus sei-

nen Worten erschließen, dass er keinen ›unmenschlichen‹ Staat vor Augen

hatte, und auch Dürrenmatt zufolge solle »die Welt, die der neue Atlas tragen

will, […] eine andere werden« (WA 15, 143), doch steht das mit seinem eigenen

Machtstreben nicht im Widerspruch. Die Ansicht, er versuche lediglich, »die

Machtansprüche potentieller Nachfolger gegeneinander auszuspielen und ei-

ne politische Lösung zu finden, die den drohenden Bürgerkrieg vermeidet«86,

erscheint ›Exzellenz‹ gegenüber zu wohlwollend.

Seinem Nachfolger stellt er jedenfalls »eine äußerst negative Prognose«,

wobei Usmiani den Satz, dass das Land noch unmenschlicher werde, wenn

Goldbaum nicht selbst unmenschlich wird, einleuchtend als »Dürrenmatts

altgewohnte[n] Zynismus allen Gesellschaftsordnungen gegenüber«87 deu-

tet. Nach dem Tod desMinisterpräsidenten nimmt Goldbaum schließlich sei-

ne Tätigkeit als Machthaber auf. Er wird »zum verantwortlichen Weltenträ-

85 Esslin: ›Die Frist‹, S. 108.

86 Käser: Die Frist, S. 133.

87 Usmiani: Die späten Stücke, S. 155.

https://doi.org/10.14361/9783839460405 - am 14.02.2026, 08:23:31. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839460405
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


236 Der abwesende Souverän

ger, der sich den korrumpierenden Gesetzen der Machtausübung zu beugen

hat.«88 Selbst Goldbaum ist nicht in der Lage, die Machtposition abzulehnen.

Im Programmheft der Uraufführung legt Dürrenmatt nahe, das Stück

wesentlich als ein Stück über das Wesen der Macht zu verstehen. Der Ent-

stehungsgeschichte gemäß (s.o.) ist die Frist aus verschiedenen Motiven zu-

sammengesetzt. In ihr verbindet sich der sterbende Diktator mit dem unter

der Last des Weltgebäudes zusammengebrochenen Atlas: »irgendwo in ei-

nem Riesenpalast liegend, ein krepierender Atlas, der seine Welt nicht mehr

zu tragen vermochte. Er hatte sie nach alter Weise getragen, Menschen zer-

stampfend, durch Blut watend, und nun schickt sich ein neuer Atlas an, die

Welt auf seine Schultern zu nehmen.« (WA 15, 143)89 Das Problem des Minis-

terpräsidenten war, dass er, »um der neue Atlas zu werden, der erste Helfer

des alten Atlas gewesen sein« musste. Dies macht auch ihn unglaubwürdig

und bringt ihn letztlich um (WA 15, 143). Mit Goldbaum werde nun ein Pro-

metheus zu Atlas und als solcher »in die Hände derer fallen, von denen seine

Macht abhängt, auf die er sich stützen und verlassen muß, ob er will oder

nicht, denn jede Macht ist eine Fiktion, die nämlich, sie lasse sich handha-

ben; in Wirklichkeit handhabt sie die Mächtigen; und wie Prometheus geht

es nun Goldbaum: auch er wird ein Atlas werden wie Exzellenz.« (WA 15, 145)

Mit dieser Aussage über Macht stellt Dürrenmatt Souveränität als autonome

Entscheidungsgewalt infrage: Nicht der Mächtige hat Gewalt über die Macht,

vielmehr ist er ihr unterworfen. Die Machtlosigkeit des sterbenden Diktators

ist so nur das zu Ende gedachte Bild der Macht schlechthin: Auch der noch

so Mächtige folgt nur der Illusion, die Macht zu beherrschen.

Die Unsterblichen

Bislang unerwähnt blieb eine Figurengruppe, die im Stück immer wieder auf-

tritt und aus den weiblichen Verwandten – der Mutter und Urgroßmutter so-

wie den Schwestern und Tanten – des Generalissimus besteht. Mit den als

Unsterbliche bezeichneten Figuren erhält das Geschehen auch eine mythische

88 Käser: Die Frist, S. 134.

89 Die alteWelt sei dabei »nicht ausGegenwartsbezügenheraus« eine faschistische: »weil

jeder Faschismus eine tote Ideologie ist, rückwärts gewandt, an einstige politischeGrö-

ßen appellierend, ans Reich, ans Römische Imperium, ans spanische oder arabische

›Weltreich‹, an eine idealisierte Schweiz der Vergangenheit, die es nie gab usw.« (WA

15, 143)

https://doi.org/10.14361/9783839460405 - am 14.02.2026, 08:23:31. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839460405
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


6. Lektüren III: Die Ohnmacht des Souveräns 237

Dimension.90 Sie sind gedeutet worden als »die verdrängte Vergangenheit,

das unterdrückte weibliche Element in der Gesellschaft«, als »Sexualtrieb«

und »zyklische Abfolge der Generationen« sowie als »Schuld« und »Terror«

und schließlich »die sexuelle Knebelung und die Emotionen, die sich in der

Welt der Mütter angestaut haben«91. In jedem Fall repräsentieren sie das der

männlichen Sphäre der Macht gegenüberstehendeWeibliche, das jene größte

Macht erst hervorgebracht hat. Der Souverän ist in diesem Stück also auch der

Mann, die Frage nach der Macht erhält eine geschlechtsspezifische Dimensi-

on, wobei selbst Gott als Mann und somit als Repräsentant des männlichen

Prinzips – der Macht – erscheint:

Rosagrande

Besudelt, wir sind alle besudelt, vom Manne besudelt. Und dieser Gott

da droben, dieser Götze in seiner Unendlichkeit hat es zugelassen. Aber

er stirbt, er verurteilt sich selber am Jüngsten Tag, weil er ein Manns-

gott ist und weil er die Männer erschaffen hat, und fährt mit ihnen zur

Hölle. Dann wird nur noch ein Geschlecht sein, ein Weltall voll Weiber.

(WA 15, 80)

Auch den Schluss der Komödie bestimmen die Unsterblichen. Zunächst kom-

mentieren sie das Ende der Herrschaft – sowohl des Generalissimus als auch

Gottes: »Das Herz meines Urenkels schlägt nicht mehr. Still!Horcht nach oben.

Das Herz des sturen, blinden Gottes schlägt nicht mehr, da oben, Gott ist tot,

derMännergott, dieWelt ist tot, dieMännerwelt.« (WA 15, 128) DasNietzsche-

Wort vom Tod Gottes ist hier unmittelbar auf das männliche Prinzip der

Macht und die von diesem bestimmte Gewaltgeschichte bezogen.

Rosanegra

Was wir warfen, folterten sie.

Rosa

Kugelrund, kugelrund.

Rosalaura

Was wir säugten, mißbrauchten sie.

Rosarosa

Gu – gus, gu – gus.

 

90 Vgl. Esslin: ›Die Frist‹, S. 100, Usmiani: Die späten Stücke, S. 154.

91 Esslin: ›Die Frist‹, S. 100 u. 111.

https://doi.org/10.14361/9783839460405 - am 14.02.2026, 08:23:31. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839460405
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


238 Der abwesende Souverän

 Rosaflora

Was wir aufzogen, mordeten sie.

Rosaberta

Ich will auch einen Mann zwischen den Beinen.

Rosagrande

Schweigt! (WA 15, 128f.)

Die sexuellen Anspielungen an dieser und anderer Stelle könnten als komi-

sche Ironiesignale verstanden werden, die den ernsten Ton der Anklage un-

terbrechen. Doch wird hier auch auf das Geschlechterverhältnis mit Blick auf

den Sexualtrieb hingewiesen, der trotz all der genannten Gewalt und desHas-

ses wirksam bleibt. Auch Dürrenmatts eigene Äußerungen zum Stück weisen

in diese Richtung. Für das Programmheft der Uraufführung beschreibt er den

Besuch eines Kinos, in dem er einen »lächerliche[n], modische[n] Pornofilm«

gesehen habe, der ihm, »wie in einem infantilen Wunschtraum, die Frau als

glückliches Opfer der männlichen Sexualität vor Augen führte«, eine Idee,

die er für seinen neuesten Stoff verwendete. Dieser »verwandelte die Frau

zum politischen Opfer der Männerwelt, so wie sie auch in den griechischen

Mythen erscheint: als Opfer oder als rächendes Ungeheuer«, sei »doch die

Frau mit dem Fluche belastet, die Welt, die sie unterdrückt, deren Opfer sie

ist, immer wieder hervorzubringen, ist doch alles, was sich hienieden nieder-

metzelt, einmal geboren worden.« (WA 15, 146) So grotesk die Darstellung der

Unsterblichen auch sei, das überzeitliche Problem, das sie repräsentieren, ist

ein ernstes.

Die Schlussworte gehören Rosagrande, der Urgroßmutter des Generals,

wobei die anderen nach und nach in einen Chor einsteigen, bis schließlich

wieder nur noch Rosagrande selbst zu hören ist. Während dieser Szene wird

der Sarg des Generalissimus »geöffnet und gefleddert«. Der Chor beginnt mit

einer Apostrophe an die »Welt der Männer und der Morde«, deren Zeit nun

endgültig vorüber sei (WA 15, 129). Entworfen wird ein apokalyptisches Bild,

das in der Schilderung von Leere und Tod an das Schlussbild der Physiker erin-

nert: »Der Himmel über dir wird leer./Entmannt starrst du in seine Räume.«

Einmal mehr geht mit der Welt der Männer und dem weltlichen Souverän

auch Gott, der ›Manngott‹, unter: »Und mit dir muß auch er jetzt fallen,/Der

böse, sture, geile Greis,/Sich Vater prahlend von uns allen«. Die Unsterbli-

chen sehen den Tod des Generalissimus als »Stunde des Gerichts./Urenkel

starb, und Gott verreckte./Das Endliche, es wurde Nichts.« Gott ist hier in

https://doi.org/10.14361/9783839460405 - am 14.02.2026, 08:23:31. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839460405
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


6. Lektüren III: Die Ohnmacht des Souveräns 239

›das Endliche‹ hineingenommen, als Teil der Männerwelt, die ein universa-

les, sich fortzeugendes Prinzip darstellt, an dem die Frauen gezwungen sind,

mitzuwirken: »Wir waren für ihn nur ein Tier,/Weh uns, daß wir nicht abge-

trieben.« Doch genau darum, so Dürrenmatts apokalyptisches Szenario, kön-

nen die Unsterblichen nun auch etwas dagegen tun: »Wir wenden uns ab, un-

gerührt,/Versiegeln schweigend unsre Schöße,/Weil Zeugung stets zum Tod

verführt« (WA 15, 130). In Überblendung von Makrokosmos und Organismus

wird die Apokalypse als eine Erlösung vom männlichen Prinzip inszeniert:

Jetzt sinkt zurück ins weiße All,

Was Männer schufen, Männer dachten,

Ein unfruchtbarer Erdenball

Erlöst von Spermien und vom Schlachten,

Unsterblich wie wir selber sind,

Noch ewiger als Sternenwind.

Was nicht mehr ist, war nur Ereignis,

Was nicht mehr wird, allein ein Gleichnis,

Das Weibliche, es hat zum Ziele

Die Ewigkeit und das Sterile. (WA 15, 131)

Es soll die Kontinuität selbst, der Verlauf der Geschichte, die eine Macht- und

Gewaltgeschichte ist, unterbrochen werden. Das Ergebnis ist ein ewiges, ste-

riles Universum, in dem nur deshalb nichts mehr getötet werden und sterben

kann, weil nichts mehr im Werden begriffen ist.

Dieser Schlusschor, der als Umschrift des Schlusses von Goethes Faust

II92 beschriebenwurde, ist verschieden interpretiert worden.Durch die finale

Nebentextangabe des Stücks, dass die Unsterblichen sterben, seien die Aussa-

gen der weiblichen Figuren ironisch gebrochen: »In ihrer Lebensfeindlichkeit

werden sie dem Publikum als Warnvisionen einer nicht zukunftsfähigen Hal-

tung vorgestellt. Ein steriler Kosmos entspricht nicht dem Denken des Au-

tors, sondern ist eine Ideologie der in ihrer Opferrolle befangenen Figuren.«93

Doch wurde der Schluss auch gedeutet als ein durchaus ernstgemeintes »Got-

tesgericht im umgekehrten Sinne des Wortes: nicht Gericht Gottes über die

92 Siehe Weber: »von Zeit zu Zeit seh’ ich den Alten gern«, S. 363f. – »[S]treitet sich bei

Goethe Mephisto mit den himmlischen Heerscharen um Fausts Seele und wird dabei

übertölpelt, so ist bei Dürrenmatt niemand an der Seele des Diktators interessiert: Der

Kampf gilt dem Erbe seiner Macht.« (S. 364)

93 Käser: Die Frist, S. 134.

https://doi.org/10.14361/9783839460405 - am 14.02.2026, 08:23:31. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839460405
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


240 Der abwesende Souverän

Menschheit, sondern Gericht der Menschen über Gott.«94Weber nimmt eine

Zwischenposition in Bezug auf Rosagrande ein, die ihm zufolge »einerseits

in grotesker Radikalisierung die zeitgenössische Frauenemanzipationsbewe-

gung überzeichnet, vor allem aber die mythische Dimension einer mutter-

rechtlichen Urzeit und eines endlosen Geschlechterkampfes von Abertausen-

den von Jahren evoziert.«95 Meines Erachtens wäre die Aussage des Schluss-

chors durchaus ernst zu nehmen; keineswegs ist die gesamte Passage mit

Ironie durchsetzt, wenn auch die Lösung natürlich in einer für Dürrenmatt

typischen Weise ins Groteske übersteigert ist. Die Unsterblichen markieren

ein Problem: So lange es Leben gibt, so lange Frauen Leben spenden, gibt es

auch die fortgesetzte männliche Macht- und Gewaltgeschichte. Nur die abso-

lute Leere, das Sterile würde die Macht endgültig beseitigen. Dass es einmal

so kommen mag, spielt Dürrenmatt in seinem Kommentar zum Stück an,

wenn er die Kunst deshalb als »apokalyptisch« begreift, weil sie »dem Men-

schen ein endgültiges Denkmal [setzt], das nur ein Grabmal sein kann: so wie

einmal unsere Erde.« Die titelgebende Frist wäre so nicht nur auf den ster-

benden Diktator zu beziehen, sondern auch – »weil der Tod eines Menschen

auch der Tod aller Menschen ist« (WA 15, 147) – auf die gesamte Menschen-

welt, deren Leben ein aufgeschobenes Sterben ist.

6.4 Zwischenfazit

Dürrenmatt spielt die Ohnmacht des Souveräns als aufgehobenes Entschei-

dungsmonopol durch. Seine Figuren aus den Stücken Romulus der Große,Her-

kules und der Stall des Augias sowie Die Frist müssten als Kaiser, Helden, Präsi-

denten, Diktatoren und Ministerpräsidenten eigentlich die höchste Macht in

denHänden halten, doch zeigt Dürrenmatt, dass es kein souveränes Verfügen

über dieMacht gibt. Er führt die Abwesenheit des Souveräns in denMachthabern

selbst vor. Manche von ihnen – wieder ein Einfall Dürrenmatts – verzichten

absichtlich auf die Macht. Doch hat dieser Verzicht, der als ein Akt vermeint-

licher Souveränität ausgeübt wird, wiederum paradoxe Effekte und verfehlt

sein Ziel. Nicht einmal die souveräne Aufgabe von Macht gelingt (Romulus der

Große). Die Macht wird entworfen als ein Selbständiges, über das man nicht

souverän verfügen kann. Sie lässt sich nicht beherrschen, sondern beherrscht

94 Usmiani: Die späten Stücke, S. 155.

95 Weber: »von Zeit zu Zeit seh’ ich den Alten gern«, S. 363.

https://doi.org/10.14361/9783839460405 - am 14.02.2026, 08:23:31. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839460405
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


6. Lektüren III: Die Ohnmacht des Souveräns 241

jene, denen sie übertragen wird. Als das sich durch das Menschengeschlecht

fortzeugende männliche Prinzip macht sie aus der Historie eine endlose Ge-

waltgeschichte (Die Frist). Die Antwort darauf kann mit Dürrenmatt jedoch

nicht eine Welt sein, in der gar keine Macht mehr ausgeübt wird. Sind ra-

sches Entscheiden und Handeln im politischen Raum unmöglich geworden

und werden Lösungen nur noch im Privaten gesucht, so können keine größe-

ren Herausforderungenmehr bewältigt werden (Herkules und der Stall des Augi-

as). Was zwischen der selbständigen und alles beherrschenden Macht auf der

einen Seite und der allgemeinen Ohnmacht und Verweigerung vonMacht auf

der anderen Seite steht, ist die bei Dürrenmatt ausgefallene souveräne Posi-

tion.

https://doi.org/10.14361/9783839460405 - am 14.02.2026, 08:23:31. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839460405
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


https://doi.org/10.14361/9783839460405 - am 14.02.2026, 08:23:31. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839460405
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


7. Epilog im Labyrinth: Minotaurus

Souveränität – das ist nicht nur eine zentrale Kategorie für das Gemeinwe-

sen, sondern auch für den Einzelnen.Wenn der Staat undurchsichtig und die

Wirklichkeit als großes Rätsel unverständlich wird, dann verliert auch das In-

dividuum die Orientierung und damit die Möglichkeit zu souveränem Han-

deln. Es wird zum ›Unterworfenen‹ – gesetzt in ein Labyrinth, von dem es,

wie es für Dürrenmatts Werk typisch ist, selbst nicht weiß, dass es sich darin

befindet. Die späte Prosaballade Minotaurus (1985) gestaltet eine solche Kon-

stellation noch einmal ganz buchstäblich aus. Sie zeichnet das Labyrinth des

Dädalus, an die frühe Prosa erinnernd, als ein Spiegellabyrinth, dessen Re-

flexionen das ins Labyrinth hineingesetzte Mischwesen aus Mensch und Stier

für die ganze Welt hält. Der Taumel der Macht, als der Minotaurus bemerkt,

dass er seine – als solche unerkannten – Spiegelbilder zu bewegen imstande

ist, die Auslieferung an eine ihm entzogene Autorität, die ihn in das Labyrinth

gebracht hat, der souveräne Bann, der ihn von der menschlichen Gemein-

schaft isoliert, so dass er »der zugleich Aus- und Eingeschlossene« (WA 26,

28) ist – das weist auch hier den Weg zum Souveränitätsdiskurs.

Dürrenmatt zeigt den Minotaurus als den Vereinzelten, der mit einem

ihm unverständlichenWeltganzen konfrontiert ist. In seiner Bearbeitung der

mythischen Geschichte wird so aus dem »blutgierigen und menschenfres-

sendenMonster« ein »orientierungslose[s] Opfer undurchschaubarer Zustän-

de«,1 das in das Labyrinth gesetzt worden war, bevor sein Bewusstsein er-

wachte, und das von Theseus getötet wird, den es als einen Freund begrüßt

hatte. Geschildert wird ein Leben vom Beginn bis zum Ende, in der Ado-

leszenz, in der sexuellen Ekstase, in der Gewalttätigkeit, in der Verletzlich-

1 Aneta Jachimowicz: Modernität eines Mythos. Die Labyrinthmetapher in Friedrich

Dürrenmatts Ballade Minotaurus, in: Acta Neophilologica 14/1 (2012), S. 235-245, hier

S. 238.

https://doi.org/10.14361/9783839460405 - am 14.02.2026, 08:23:31. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839460405
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


244 Der abwesende Souverän

keit und im Unterworfensein. Der Text wurde daher auch in einen Zusam-

menhang mit dem Entwicklungsroman gesetzt2 und der Erkenntnisprozess

des Minotaurus der »Ontogenese des eigenen Ichs und der Phylogenese der

Menschheit« parallelisiert.3 Dabei sollte nicht übersehen werden, dass sich

die existenzphilosophische Deutung des Minotaurus als des Einzelnen, die

Dürrenmatt selbstmehrfach angestellt hat, einmalmehrmit einer politischen

Lesart verbindet.

Diese liegt allerdings nicht in der allzu eindeutig zeitgeschichtlichen Deu-

tung der Ballade zum Beispiel primär als eine »Parabel über den Zweiten

Weltkrieg, den Nationalsozialismus und denHolocaust«.4 Zwar gibt es Passa-

gen, in denen die Spiegelbilder als dem Minotaurus ergebene Masse erschei-

nen, doch ist es sehr fragwürdig, im gläsernen Labyrinth ein Grauen, »das an

die Gaskammern der nationalsozialistischen Konzentrationslager erinnert«,

zu sehen, und in Theseus den edlen »Vertreter einer unterdrückten Mensch-

heit, in deren Auftrag er selbstlos handelt.«5 Vielmehr wird Theseus gerade

als listiger Attentäter entworfen, der den Minotaurus mit einer Stiermaske

täuscht und alles andere als ein Befreier ist.6

Politisch ist die Ballade in anderer Hinsicht – nämlich mit Blick auf die

Abwesenheit des Souveräns. Zu Beginn des Textes ist zu erfahren, dass der

Minotaurus »von den Knechten des Minos« in das Labyrinth gebracht wor-

den war, als er sich noch in der Phase »eines wirren Schlafs« (WA 26, 11) be-

fand. So hat er als Erinnerung an die Zeit vor dem Labyrinth auch nur »ein

vages Gefühl von Kuhwärme von den Ställen her, wo er aufgewachsen war«

2 Vgl. Sabine Schu: »Minotaurus wollte unbewußt ein Mensch werden …« Friedrich Dür-

renmatts kritische Adaption des Minotaurus-Mythos, in: Amaltea. Revista de mitocrí-

tica 1 (2009), S. 227-242, hier S. 229.

3 Ján Jambor: Labyrinth, Spiegel, Tanz.Drei zentrale Bilder inDürrenmatts ›Minotaurus‹,

in: brücken. Germanistisches Jahrbuch, Tschechien–Slowakei 5/1-2 (1997), S. 293-317,

hier S. 302.

4 IoanaCrăciun:Die Rezeptiondes platonischenHöhlengleichnisses in FriedrichDürren-

matts Prosawerk »Minotaurus. Eine Ballade«, in: Peter Wiesinger (Hg.): Akten des X.

Internationalen GermanistenkongressesWien 2000. »Zeitenwende – Die Germanistik

auf dem Weg vom 20. ins 21. Jahrhundert«. Unter Mitarbeit von Hans Derkits. Bd. 7.

Bern u.a. 2002, S. 47-52, hier S. 48.

5 Ebd., S. 50.

6 Zur theseuskritischen Deutung siehe Schu: »Minotaurus wollte unbewußt ein Mensch

werden …«, S. 240; Jachimowicz: Modernität eines Mythos, S. 238.

https://doi.org/10.14361/9783839460405 - am 14.02.2026, 08:23:31. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839460405
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


7. Epilog im Labyrinth: Minotaurus 245

(WA 26, 22). Minos selbst, der Herrscher, der hier lediglich in der Gestalt sei-

ner Knechte erscheint, bleibt entzogen und wird nicht noch einmal genannt.

Er steht außerhalb und findet seinen Ausdruck nur in der Gefangenschaft

desMinotaurus – seiner Gegenfigur, die er als Souverän produziert.7 Als Zwi-

schenwesen aus Mensch und Tier, als »hybrides Monster«, repräsentiert der

Minotaurus analog zumWerwolf »die Figur dessen, der aus der Gemeinschaft

verbannt worden ist.«8 Gefangen im Labyrinth ist die äußereWelt für ihn un-

erreichbar. Zwar muss es einen jenseitigen Ort geben, der die Lust und den

Tod bringt, der zu ihm Menschenopfer sendet und Raubvögel und Aasgeier

und von dem aus Sonne und Mond scheinen, doch was sonst dort existiert,

kann nur der Mythos sagen. Welcher souveräne Schatten auf ihm lastet und

welche mörderische Hand ihn tötet, bleibt dem Minotaurus unbekannt.9

Doch ist das Labyrinth nicht nur als Ort der Verbannung für ein We-

sen, das es »nicht geben durfte«, gezeichnet, »damit die Welt in Ordnung

bleibe« (WA 26, 28); vielmehr reflektiert es auch, eingedenk seiner Konzepti-

on als »Spiegelkabinett«, »was in der vermeintlich wohlgeordneten Welt ge-

schieht.«10 Das wird etwa durch das angesprochene Entwicklungsnarrativ

nahegelegt. Das Labyrinth ist selbst ein Weltmodell und der Minotaurus re-

präsentiert das menschliche Selbst- undWeltverhältnis: souverän weder nach

außen noch nach innen.

Dies zeigt sich zum einen am Machtgefühl, das der Minotaurus bei der

Betrachtung seiner Spiegelbilder empfindet, die seinen Bewegungen gehor-

chen: »Es reckte sich, streckte die Arme aus, brüllte, mit ihm reckte sich,

streckte die Arme aus und brüllte eine Unzahl gleicher Wesen, tausendfach

scholl sein Echo zurück, schien endlos zu brüllen. Ein Glücksgefühl überkam

7 Vgl. Giorgio Agamben:Homo sacer. Die souveräneMacht und das nackte Leben. Übers.

von Hubert Thüring. Frankfurt a.M. 2002, S. 94.

8 Ebd., S. 115.

9 Die Quelle der Gewalt bleibt dem Minotaurus verborgen wie dem ebenso sein Leben

lang eingesperrten Sigismund in Hofmannsthals Souveränitätsdrama Der Turm: »Wo-

her – so viel Gewalt?«, Hugo von Hofmannsthal: Der Turm. Ein Trauerspiel (Neue Fas-

sung), in: Ders.: Gesammelte Werke in zehn Einzelbänden. Dramen III: 1893-1927. Hg.

von Bernd Schoeller in Beratungmit Rudolf Hirsch. Frankfurt a.M. 1979, S. 383-469, hier

S. 431.

10 Rolf-Peter Janz: Umwege und Abschweifungen. Schreibweisen in der literarischenMo-

derne (RobertWalser, FriedrichDürrenmatt), in: Ders., Hans Richard Brittnacher (Hg.):

Labyrinth und Spiel. Umdeutungen eines Mythos. Göttingen 2007, S. 182-194, hier

S. 192.

https://doi.org/10.14361/9783839460405 - am 14.02.2026, 08:23:31. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839460405
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


246 Der abwesende Souverän

es.« (WA 26, 12f.)11 Doch bleibt dieMacht an die Spiegel gebunden.Der »Über-

mut« des Wesens basiert auf einer Illusion, nämlich darauf, dass seine Spie-

gelbilder »dasselbe taten wie es, so daß es sich wie ein Anführer vorkam,mehr

noch, wie ein Gott, wenn es gewußt hätte, was ein Gott ist« (WA 26, 13). Diese

Stelle, die wie erwähnt auch als Faschismus-Anspielung gelesen wurde, zeigt

den ersten Kontakt eines Heranwachsenden, dem die Welt noch unbekannt

ist, mit der Macht. Doch bringt die unwirkliche und unwirksame Macht im

Spiegel nicht mehr als die tatsächliche Ohnmacht des Minotaurus zum Aus-

druck. Kontrolle (im Rahmen des Labyrinths) hat das Wesen nur über die

eigenen Bewegungen und damit die seiner Spiegelbilder: »Das Wesen tanzte

durch sein Labyrinth, durch die Welt seiner Spiegelbilder, es tanzte wie ein

monströses Kind, es tanzte wie ein monströser Vater seiner selbst, es tanz-

te wie ein monströser Gott durch das Weltall seiner Spiegelbilder.« (WA 26,

13f.)12 In Wahrheit ist der Minotaurus einer Macht unterworfen, die sich jen-

seits der Spiegel und des Labyrinths befindet.

Nun könnte man meinen, er sei souverän in Bezug auf das Mädchen,

das ihm zum Opfer fällt, sowie in Bezug auf die anderen Menschen, die in

das Labyrinth gebracht werden. Doch handelt es sich dabei um blinde Ge-

walt, zunächst aus Unverständnis, dann aus Wut. Unsouverän, so zeigt sich

hier, ist derMinotaurus auch gegenüber den eigenen Trieben. Die Begegnung

mit demMädchen wird zunächst als ein Tanz der Gegensätze gezeichnet und

damit dem sonstigen Spiegelarrangement entgegengesetzt: »Er tanzte seine

Ungestalt, es tanzte seine Schönheit, er tanzte seine Freude, es gefunden zu

haben, es tanzte seine Furcht, von ihm gefunden worden zu sein« (WA 26, 16).

Doch wandelt sich das Bild zu einem Rausch aus Begehren und Gewalt, wobei

dem Minotaurus nicht klar ist, was er tut: »Sie tanzten, und ihre Spiegelbil-

der tanzten, und er wußte nicht, daß er das Mädchen nahm, er konnte auch

nicht wissen, daß er es tötete, wußte er doch nicht, was Leben war und was

11 Zum Verhältnis der Ballade vom Minotaurus zu Jacques Lacans Skizze Das Spiegelsta-

dium als Bildner der Ichfunktion vgl. u.a. Irmgard Wirtz: Mit Minotaurus im Labyrinth?

Eine semiotische Lektüre von Friedrich Dürrenmatts Labyrinth in Text und Bild, in: KO-

DIKAS/CODE. Ars Semeiotica. An International Journal of Semiotics 19/4 (1996), S. 313-

342, hier S. 335f. sowie kritisch Ioana Crăciun: Die Politisierung des antiken Mythos in

der deutschsprachigen Gegenwartsliteratur. Tübingen 2000, S. 266f.

12 »Nicht unberechtigt trägt diese Neubearbeitung des mythischen Stoffes den Unterti-

tel Ballade, denn Dürrenmatt knüpft mit dem vom Tanz geprägten Inhalt seines Tex-

tes an die ursprüngliche Bedeutung der Ballade als eines Tanzliedes (spätlateinisch

ballare ›tanzen‹) an.« Jachimowicz: Modernität eines Mythos, S. 237.

https://doi.org/10.14361/9783839460405 - am 14.02.2026, 08:23:31. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839460405
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


7. Epilog im Labyrinth: Minotaurus 247

Tod. In ihm war nichts als ein ungestümes Glück, eins mit einer ungestümen

Lust.« (WA 26, 16f.) Später trauert der Minotaurus um das tote Mädchen. Im

Ausbruch der Gewalt zeigt er sich auch als Ohnmächtiger, der nicht einmal

weiß, was vor sich geht, wenn er das ihm gesandte Mädchen-Opfer im se-

xuellen Rausch tötet. Wie die ihn umgebende Welt bleibt ihm sein eigenes

Begehren rätselhaft.

Vom nächstenmenschlichenWesen, das er im Labyrinth antrifft und dem

er freundlich begegnet, wird er angegriffen und verwundet. Deutlich leitet

Dürrenmatt in diesem Zusammenhang den Nationalismus anhand des Laby-

rinths aus einem Gefühl der Furcht und Bedrohung ab:

Er fühlte sich bedroht, und um sich nicht zu fürchten, setzte er seiner Furcht

den Stolz entgegen, den Stolz, Minotaurus zu sein, und was nicht Mino-

taurus war, war sein Feind. Nur die Minotauren hatten das Recht, im Laby-

rinth zu sein, in einer Welt, außer der es für ihn keine andere Welt gab […].

(WA 26, 22)

Mit dieser Freund-Feind-Unterscheidung nimmt der Minotaurus eine genuin

politische Kategorisierung13 vor und schließt jene, die anders sind als er, aus

seiner Welt aus. Es ist ein ironischer Aspekt dieser Einordnung, dass der Mi-

notaurus jenenOrt als Heimat derMinotauren konstruiert, an den er ohnehin

verbannt ist – eine weitere subtile Spielart der ›freiwilligen Knechtschaft‹.

Das Knäuel von Menschen, das sich unfreiwillig in seinem Labyrinth be-

findet, schlachtet er in der Folge brutal hin. Sein Hass richtet sich dabei auch

gegen seine eigenen Spiegelbilder, auf die er einzuschlagen beginnt – aus Zer-

störungswut, Tötungslust und Furcht, doch auch aus »Rebellion« und »Selbst-

behauptung« (WA 26, 27). Dieser Anspruch auf Souveränität, auf Selbstbe-

hauptung und Rebellion – ein bei Dürrenmatt häufiges Motiv –, geht aller-

dings ins Leere. Der Minotaurus begreift, dass es sich um seine eigenen Re-

flexionen handelt:

Er wich zurück, sein Spiegelbild ebenso, und allmählich ging ihm auf, daß er

sich selber sich gegenüber befand. Er versuchte zu flüchten, doch wohin er

sich auch wandte, stets stand er sich selber gegenüber, er war eingemauert

von sich selber, überall war er selber, endlos war er selber, vom Labyrinth ins

Unendliche widergespiegelt. (WA 26, 28)

13 Vgl. Carl Schmitt: Der Begriff des Politischen. Text von 1932 mit einem Vorwort und

drei Corollarien. 3. Aufl. der Ausgabe von 1963. Berlin 1991, S. 26.

https://doi.org/10.14361/9783839460405 - am 14.02.2026, 08:23:31. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839460405
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


248 Der abwesende Souverän

Das Aufbegehren gegen das Labyrinth ist sinnlos, denn die Rebellion richtet

sich gegen sich selbst, wie der Minotaurus – an den Soldaten im Winterkrieg

in Tibet erinnernd – entdeckt. Von Theseus kann er schließlich dadurch über-

wunden werden, dass sich dieser als Minotaurus maskiert, wobei es kaum

möglich sei, zu bestimmen, ob es sich bei ihm nicht doch um ein Spiegelbild

handelt: »es war vielleicht sogar mit Denken nicht auszumachen« (WA 26,

30) – wie es in Anlehnung an das ProblemdesWärters im Frühwerk heißt.Der

Minotaurus ist als der ausgestoßene, orientierungslose Einzelne eine Gegen-

figur zu den übermenschlich-übermächtigen Figuren in Dürrenmatts Text-

universum. Diese sind reflektierte Machtimaginationen, die nur im Kunst-

spiegel zu finden sind – wie die vermeintliche Macht des Minotaurus. Dies

führt zur poetologischen Deutung des Textes als Reflexion des Verhältnisses

des Autors zu seinem eigenen Werk.14 Die Ballade stellt Dürrenmatts Ver-

such aus, »dem Labyrinth der Welt als ein neuer Dädalus ein eigenes Laby-

rinth (das künstlerisch-literarische) entgegenzustellen«, wobei es sich dabei

nur um »ein weiteres ohnmächtiges Aufbegehren des gefangenen Minotau-

rus« handelt.15 In der späten Ballade kommt so auch das Scheitern der Sou-

veränität des Schriftstellers zum Ausdruck.

Der Autor ist Erschaffer eines labyrinthischen Werks, das zwar die Welt

nicht durchschaubar machen kann, wohl aber Formen und Figuren findet,

um ihr zum künstlerischen Ausdruck zu verhelfen – einem Weltzustand der

aufgehobenen Ordnungen, der Anonymität und Gestaltlosigkeit, der für das

Individuum wie für die Staaten den Verlust von Souveränität bedeutet. Mit

dem Minotaurus spielt Dürrenmatt die Orientierungslosigkeit, die grausa-

me (männliche) Gewalt bei gleichzeitiger höchster Ohnmacht im Zeichen des

entzogenen Souveräns noch einmal am Einzelnen durch.

14 »Der Autor ist in allen Elementen seines Stoffes präsent, er ist zugleich Minotau-

rus, Daedalus, Theseus.« Eva-Maria Graeser-Isele: Mythologische Orte als Lebensmus-

ter? Der Weg von Dürrenmatts Erzählung ›Die Stadt‹ (1946) zur Ballade ›Minotaurus‹

(1985), in: Gymnasium. Zeitschrift für Kultur der Antike und Humanistische Bildung

94/6 (1987), S. 539-552, hier S. 550.

15 Monika Schmitz-Emans: Dädalus alsMinotaurus. Zu Labyrinth-Motiv und Sprachrefle-

xion bei Kafka und Dürrenmatt, in: Zeitschrift für Germanistik. Neue Folge 3/3 (1993),

S. 526-544, hier S. 536f.

https://doi.org/10.14361/9783839460405 - am 14.02.2026, 08:23:31. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839460405
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Literaturverzeichnis

Friedrich Dürrenmatts Werke werden unter Verwendung der Sigle WA zitiert

nach der Werkausgabe in siebenunddreißig Bänden. Zürich 1998.

Antike Quellen

Arist. poet. = Aristoteles: Poetik. Griechisch/Deutsch. Übers. und hg. von

Manfred Fuhrmann. Bibliograph. ergänzte Ausgabe. Stuttgart 1994.

Arist. pol. = Aristoteles: Politik. Auf der Grundlage der Bearbeitung von Nel-

ly Tsouyopoulos und Ernesto Grassi neu hg. von Ursula Wolf. Nach der

Übers. von Franz Susemihl, mit Einleitung, Bibliographie und zusätzli-

chen Anm. von Wolfgang Kullmann. 4. Aufl. Reinbek b. Hamburg 2014.

Plat. rep. = Platon: Politeia, in: Ders.: SämtlicheWerke. Bd. 2: Lysis, Symposi-

on, Phaidon, Kleitophon, Politeia, Phaidros. Übers. von Friedrich Schlei-

ermacher, 35. Aufl. Reinbek b. Hamburg 2016, S. 195-537.

Primärliteratur

Agamben, Giorgio: Homo sacer. Die souveräne Macht und das nackte Leben.

Übers. von Hubert Thüring. Frankfurt a.M. 2002.

Arendt, Hannah: Macht und Gewalt. Übers. von Gisela Uellenberg. München

1970.

Bataille, Georges: Die Souveränität, in: Ders.: Die psychologische Struktur

des Faschismus. Die Souveränität. Hg. von Elisabeth Lenk. Nachwort von

Rita Bischof. Übers. von Rita Bischof, Elisabeth Lenk, Xenia Rajewsky.

München 1978, S. 45-86.

Benjamin, Walter: Ursprung des deutschen Trauerspiels. Hg. von Rolf Tiede-

mann. Frankfurt a.M. 1978.

Blumenberg, Hans: Arbeit am Mythos, 4. Aufl. Frankfurt a.M. 2014.

https://doi.org/10.14361/9783839460405 - am 14.02.2026, 08:23:31. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839460405
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


250 Der abwesende Souverän

Bodin, Jean: Sechs Bücher über den Staat. Buch I–III. Übers. und mit Anm.

von Bernd Wimmer. Eingeleitet und hg. von P.C. Mayer-Tasch. München

1981.

Brecht, Bertolt: Leben des Galilei. Schauspiel, in: Ders.: Ausgewählte Werke

in sechs Bänden. Bd. 2. Frankfurt a.M. 2005, S. 7-109.

Clausewitz, Carl von: Vom Kriege. 18. Aufl. Vollständige Ausgabe im Urtext

mit völlig überarb. und erw. historisch-kritischer Würdigung vonWerner

Hahlweg, 3 Teile in einem Band, mit Titelbild und 6 Tafeln. Bonn 1973.

Derrida, Jacques: Die Struktur, das Zeichen und das Spiel im Diskurs der

Wissenschaften vom Menschen, in: Ders.: Die Schrift und die Differenz.

Übers. von Rodolphe Gasché. Frankfurt a.M. 1972, S. 422-442.

Dürrenmatt, Friedrich: Dürrenmatt über Dürrenmatt: »Man wird immer

mehr eine Komödie«. Interviewer: Sven Michaelsen, in: Ders.: Über die

Grenzen. Fünf Gespräche.Hg. vonMichael Haller.München 1993, S. 11-27.

Dürrenmatt, Friedrich: Deutsche, Schweizer und die andern: »Das Weltthea-

ter spielt verrückt«. Interviewer: Michael Haller, in: Ders.: Über die Gren-

zen. Fünf Gespräche. Hg. von Michael Haller. München 1993, S. 31-48.

Dürrenmatt, Friedrich: Das Leben im »Durcheinandertal«. Interviewer: Mi-

chael Haller, in: Ders.: Über die Grenzen. Fünf Gespräche. Hg. von Mi-

chael Haller. München 1993, S. 51-73.

Dürrenmatt, Friedrich: Der »Turmbau« der Gedanken. Interviewer: Hardy

Ruoss, in: Ders.: Über die Grenzen. Fünf Gespräche. Hg. vonMichael Hal-

ler. München 1993, S. 75-95.

Dürrenmatt, Friedrich: Das »Labyrinth« oder Über die Grenzen des Mensch-

seins. Interviewer: Michael Haller, in: Ders.: Über die Grenzen. Fünf Ge-

spräche. Hg. von Michael Haller. München 1993, S. 99-120.

Freud, Sigmund: Das Unheimliche (1919), in: Ders.: Studienausgabe. Hg. von

Alexander Mitscherlich, Angela Richards, James Strachey. Bd. IV: Psycho-

logische Schriften. 11. Aufl. Frankfurt a.M. 2012, S. 241-274.

Girard, René: Das Heilige und die Gewalt. Übers. von Elisabeth Mainberger-

Ruh. Frankfurt a.M. 1992.

Heisenberg,Werner: Über die Verantwortung des Forschers, in: Ders.: Quan-

tentheorie und Philosophie. Vorlesungen und Aufsätze. Hg. von Jürgen

Busche. Stuttgart 2018, S. 76-90.

Hobbes,Thomas: Leviathan. Übers. von Jutta Schlösser. Mit einer Einführung

und hg. von Hermann Klenner. Hamburg 1996.

Hofmannsthal, Hugo von: Der Turm. Ein Trauerspiel (Neue Fassung), in:

Ders.: Gesammelte Werke in zehn Einzelbänden. Dramen III: 1893-1927.

https://doi.org/10.14361/9783839460405 - am 14.02.2026, 08:23:31. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839460405
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Literaturverzeichnis 251

Hg. von Bernd Schoeller in Beratung mit Rudolf Hirsch. Frankfurt a.M.

1979, S. 383-469.

Jonas, Hans: Das Prinzip Verantwortung. Versuch einer Ethik für die techno-

logische Zivilisation. Frankfurt a.M. 1989.

Kant, Immanuel: Kritik der reinen Vernunft. Bd. 1. Hg. vonWilhelmWeische-

del. 8. Aufl. Frankfurt a.M. 2014.

La Boétie, Étienne de: Von der freiwilligen Knechtschaft der Menschen, in:

Ders.: Über die freiwillige Knechtschaft des Menschen. Hg. und eingelei-

tet von Heinz-Joachim Heydorn. Übers. von Walter Koneffke. Frankfurt

a.M. 1968, S. 31-64.

Lukács, Georg: Die Theorie des Romans. Ein geschichtsphilosophischer Ver-

such über die Formen der großen Epik. Bielefeld 2009.

Montesquieu, Charles-Louis de Secondat, Baron de la Brède et de: Vom Geist

der Gesetze. Auswahl, Übers. und Einleitung von KurtWeigand. Stuttgart

2011.

Rousseau, Jean-Jacques: VomGesellschaftsvertrag oder Prinzipien des Staats-

rechtes, in: Ders.: Politische Schriften. Bd. 1. Übers. und Einführung von

Ludwig Schmidts. Paderborn 1977, S. 59-208.

Schmitt, Carl: Der Begriff des Politischen. Text von 1932 mit einem Vorwort

und drei Corollarien. 3. Aufl. der Ausgabe von 1963. Berlin 1991.

Schmitt, Carl: Politische Theologie. Vier Kapitel zur Lehre von der Souveräni-

tät. 10. Aufl. Berlin 2015.

Schwab, Gustav: Die schönsten Sagen des klassischen Altertums. Nach seinen

Dichtern und Erzählern. 20. Aufl. Gütersloh, Leipzig 1888.

Thatcher, Margaret, Interview forWoman’s Own, 1987 Sep 23 We, zit. n.: https

://www.margaretthatcher.org/document/106689 [Zugriff: 25.10.2020].

Tocqueville, Alexis de: Über die Demokratie in Amerika. Ausgew. und hg. von

J.P. Mayer. Stuttgart 1985.

Weber, Max: Politik als Beruf. 11. Aufl. Berlin 2010.

Forschungsliteratur

Adams, Dale: Unwissen und Unfälle. Friedrich Dürrenmatts dramaturgisches

Denken und das Gesetz der großen Zahl, in: The German Quarterly 87/3

(2014), S. 313-332.

https://doi.org/10.14361/9783839460405 - am 14.02.2026, 08:23:31. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://www.margaretthatcher.org/document/106689
https://www.margaretthatcher.org/document/106689
https://www.margaretthatcher.org/document/106689
https://www.margaretthatcher.org/document/106689
https://www.margaretthatcher.org/document/106689
https://www.margaretthatcher.org/document/106689
https://www.margaretthatcher.org/document/106689
https://www.margaretthatcher.org/document/106689
https://www.margaretthatcher.org/document/106689
https://www.margaretthatcher.org/document/106689
https://www.margaretthatcher.org/document/106689
https://www.margaretthatcher.org/document/106689
https://www.margaretthatcher.org/document/106689
https://www.margaretthatcher.org/document/106689
https://www.margaretthatcher.org/document/106689
https://www.margaretthatcher.org/document/106689
https://www.margaretthatcher.org/document/106689
https://www.margaretthatcher.org/document/106689
https://www.margaretthatcher.org/document/106689
https://www.margaretthatcher.org/document/106689
https://www.margaretthatcher.org/document/106689
https://www.margaretthatcher.org/document/106689
https://www.margaretthatcher.org/document/106689
https://www.margaretthatcher.org/document/106689
https://www.margaretthatcher.org/document/106689
https://www.margaretthatcher.org/document/106689
https://www.margaretthatcher.org/document/106689
https://www.margaretthatcher.org/document/106689
https://www.margaretthatcher.org/document/106689
https://www.margaretthatcher.org/document/106689
https://www.margaretthatcher.org/document/106689
https://www.margaretthatcher.org/document/106689
https://www.margaretthatcher.org/document/106689
https://www.margaretthatcher.org/document/106689
https://www.margaretthatcher.org/document/106689
https://www.margaretthatcher.org/document/106689
https://www.margaretthatcher.org/document/106689
https://www.margaretthatcher.org/document/106689
https://www.margaretthatcher.org/document/106689
https://www.margaretthatcher.org/document/106689
https://www.margaretthatcher.org/document/106689
https://www.margaretthatcher.org/document/106689
https://www.margaretthatcher.org/document/106689
https://www.margaretthatcher.org/document/106689
https://www.margaretthatcher.org/document/106689
https://www.margaretthatcher.org/document/106689
https://www.margaretthatcher.org/document/106689
https://www.margaretthatcher.org/document/106689
https://www.margaretthatcher.org/document/106689
https://www.margaretthatcher.org/document/106689
https://www.margaretthatcher.org/document/106689
https://www.margaretthatcher.org/document/106689
https://www.margaretthatcher.org/document/106689
https://doi.org/10.14361/9783839460405
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/
https://www.margaretthatcher.org/document/106689
https://www.margaretthatcher.org/document/106689
https://www.margaretthatcher.org/document/106689
https://www.margaretthatcher.org/document/106689
https://www.margaretthatcher.org/document/106689
https://www.margaretthatcher.org/document/106689
https://www.margaretthatcher.org/document/106689
https://www.margaretthatcher.org/document/106689
https://www.margaretthatcher.org/document/106689
https://www.margaretthatcher.org/document/106689
https://www.margaretthatcher.org/document/106689
https://www.margaretthatcher.org/document/106689
https://www.margaretthatcher.org/document/106689
https://www.margaretthatcher.org/document/106689
https://www.margaretthatcher.org/document/106689
https://www.margaretthatcher.org/document/106689
https://www.margaretthatcher.org/document/106689
https://www.margaretthatcher.org/document/106689
https://www.margaretthatcher.org/document/106689
https://www.margaretthatcher.org/document/106689
https://www.margaretthatcher.org/document/106689
https://www.margaretthatcher.org/document/106689
https://www.margaretthatcher.org/document/106689
https://www.margaretthatcher.org/document/106689
https://www.margaretthatcher.org/document/106689
https://www.margaretthatcher.org/document/106689
https://www.margaretthatcher.org/document/106689
https://www.margaretthatcher.org/document/106689
https://www.margaretthatcher.org/document/106689
https://www.margaretthatcher.org/document/106689
https://www.margaretthatcher.org/document/106689
https://www.margaretthatcher.org/document/106689
https://www.margaretthatcher.org/document/106689
https://www.margaretthatcher.org/document/106689
https://www.margaretthatcher.org/document/106689
https://www.margaretthatcher.org/document/106689
https://www.margaretthatcher.org/document/106689
https://www.margaretthatcher.org/document/106689
https://www.margaretthatcher.org/document/106689
https://www.margaretthatcher.org/document/106689
https://www.margaretthatcher.org/document/106689
https://www.margaretthatcher.org/document/106689
https://www.margaretthatcher.org/document/106689
https://www.margaretthatcher.org/document/106689
https://www.margaretthatcher.org/document/106689
https://www.margaretthatcher.org/document/106689
https://www.margaretthatcher.org/document/106689
https://www.margaretthatcher.org/document/106689
https://www.margaretthatcher.org/document/106689
https://www.margaretthatcher.org/document/106689
https://www.margaretthatcher.org/document/106689
https://www.margaretthatcher.org/document/106689
https://www.margaretthatcher.org/document/106689


252 Der abwesende Souverän

Alexander, Neville E.: Friedrich Dürrenmatt: Die Physiker. Die Verantwortung

des Forschers, in: Heinrich Pfeiffer (Hg.): Denken und Umdenken. Zu

Werk und Wirkung von Werner Heisenberg. Zürich 1977, S. 176-193.

Amrein, Ursula: Die Physiker, in: Ulrich Weber, Andreas Mauz, Martin Stinge-

lin (Hg.): Dürrenmatt-Handbuch. Leben – Werk – Wirkung. Unter Mit-

arbeit von Simon Morgenthaler, Philip Schimchen, Kathrin Schmid und

Benjamin Thimm. Berlin 2020, S. 101-106.

Angermeyer, Hans Christoph: Zuschauer im Drama. Brecht – Dürren-

matt – Handke. Frankfurt a.M. 1971.

Arnold, Heinz Ludwig: Dürrenmatts negative Theologie, in: Ders.: Querfahrt

mit Dürrenmatt. Göttingen 1990, S. 82-88.

Asbach, Olaf: Politische Herrschaft und Autonomie. Souveränität bei Bodin,

Hobbes und Rousseau, in: Oliver Hidalgo (Hg.): Der lange Schatten des

Contrat social. Demokratie und Volkssouveränität bei Jean-Jacques Rous-

seau. Wiesbaden 2013, S. 67-97.

Art. »Augiasstall, m.«, Deutsches Wörterbuch von Jacob Grimm und Wil-

helm Grimm/Neubearbeitung (A-F), digitalisierte Fassung im Wörter-

buchnetz des Trier Center for Digital Humanities, Version 01/21, <https:/

/www.woerterbuchnetz.de/DWB2?lemid=A14069> [Zugriff: 10.03.2021].

Art. Avgéas, Avgias, in: Benjamin Hederichs Gründliches mythologisches

Lexicon. Durchgesehen, vermehrt und verbessert von Johann Joachim

Schwaben. Leipzig 1770, Sp. 483-486.

Bennett, Benjamin: Theater as Problem. Modern Drama and its Place in Lit-

erature. Ithaca, London 1990.

Bischof, Rita: Über den Gesichtspunkt, von dem aus gedacht wird, in: Georges

Bataille: Die psychologische Struktur des Faschismus. Die Souveränität.

Hg. von Elisabeth Lenk. Nachwort von Rita Bischof. Übers. von Rita Bi-

schof, Elisabeth Lenk, Xenia Rajewsky. München 1978, S. 87-120.

Braungart, Wolfgang: Ills Krankheit, Ills Opfer. Einige Thesen zu Friedrich

Dürrenmatts Der Besuch der alten Dame (1956) im Ausgang von René Gi-

rards Theorie des Sündenbocks, in: Reinhard Düßel, Geert Edel, Ulrich

Schödlbauer (Hg.): Die Macht der Differenzen. Beiträge zur Hermeneu-

tik der Kultur. Redaktion: Renate Solbach. Heidelberg 2001, S. 213-224.

Brinton, Crane: Anatomie der Revolution. Hg. von Manfred Lauermann.

Übers. von Walter Theimer. Wien, Leipzig 2017.

Brock-Sulzer, Elisabeth: Herkules und der Stall des Augias, in: Daniel Keel (Hg.):

Über Friedrich Dürrenmatt. 6., verbesserte und erw. Aufl. Zürich 1998,

S. 177-180.

https://doi.org/10.14361/9783839460405 - am 14.02.2026, 08:23:31. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://www.woerterbuch
https://www.woerterbuch
https://www.woerterbuch
https://www.woerterbuch
https://www.woerterbuch
https://www.woerterbuch
https://www.woerterbuch
https://www.woerterbuch
https://www.woerterbuch
https://www.woerterbuch
https://www.woerterbuch
https://www.woerterbuch
https://www.woerterbuch
https://www.woerterbuch
https://www.woerterbuch
https://www.woerterbuch
https://www.woerterbuch
https://www.woerterbuch
https://www.woerterbuch
https://www.woerterbuch
https://www.woerterbuch
https://www.woerterbuch
https://www.woerterbuch
https://www.woerterbuch
https://www.woerterbuch
https://doi.org/10.14361/9783839460405
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/
https://www.woerterbuch
https://www.woerterbuch
https://www.woerterbuch
https://www.woerterbuch
https://www.woerterbuch
https://www.woerterbuch
https://www.woerterbuch
https://www.woerterbuch
https://www.woerterbuch
https://www.woerterbuch
https://www.woerterbuch
https://www.woerterbuch
https://www.woerterbuch
https://www.woerterbuch
https://www.woerterbuch
https://www.woerterbuch
https://www.woerterbuch
https://www.woerterbuch
https://www.woerterbuch
https://www.woerterbuch
https://www.woerterbuch
https://www.woerterbuch
https://www.woerterbuch
https://www.woerterbuch
https://www.woerterbuch


Literaturverzeichnis 253

Brown, Russell E.: Claire and the Oby’s. Names in Friedrich Dürrenmatt’s Be-

such der altenDame, in: Ders.: Names inModern German Literature. Essays

on Character- and Place-Name Selection by Twentieth Century German

Authors. Stuttgart 1991, S. 37-47.

Brown,Wendy: Mauern. Die neue Abschottung und der Niedergang der Sou-

veränität. Übers. von Frank Lachmann. Berlin 2018.

Buchholz, Hans-Ludwig: Die Welt als dramaturgisches Labyrinth. Das politi-

sche Denken im Werk Friedrich Dürrenmatts. Hamburg 2012.

Burkard, Martin: Dürrenmatt und das Absurde. Gestalt und Wandlung des

Labyrinthischen in seinem Werk. Bern u.a. 1991.

Bursch, Roland: »Wir dichten die Geschichte«. Adaption und Konstruktion

von Historie bei Friedrich Dürrenmatt. Würzburg 2006.

Büttner, Urs: Urteilen als Paradigma des Erzählens. Dürrenmatts Narratolo-

gie der Gerechtigkeit in seiner Geschichte Die Panne (1955/56), in: Monats-

hefte 101/4 (2009), S. 499-513.

Crăciun, Ioana: Das Bild des Labyrinths und der platonischen Höhle in Fried-

rich Dürrenmatts Prosawerk, in: Dragoş Carasevici, Alexandra Chiriac

(Hg.): Friedrich Dürrenmatts Rezeption im Lichte der Interdisziplinari-

tät. Konstanz, Iaşi 2016, S. 61-71.

Crăciun, Ioana: Die Politisierung des antiken Mythos in der deutschsprachi-

gen Gegenwartsliteratur. Tübingen 2000.

Crăciun, Ioana: Die Rezeption des platonischen Höhlengleichnisses in Fried-

rich Dürrenmatts Prosawerk »Minotaurus. Eine Ballade«, in: Peter Wie-

singer (Hg.): Akten des X. Internationalen Germanistenkongresses Wien

2000. »Zeitenwende – Die Germanistik auf dem Weg vom 20. ins 21.

Jahrhundert«. Unter Mitarbeit von Hans Derkits. Bd. 7. Bern u.a. 2002,

S. 47-52.

Delbrück, Hansgerd: Antiker und moderner Helden-Mythos in Dürrenmatts

›ungeschichtlicher historischer Komödie‹ Romulus der Große, in: The Ger-

man Quarterly 66/3 (1993), S. 291-317.

Descourvières, Benedikt: DieWelt als Rätsel und die Bühne alsWelt. Friedrich

Dürrenmatts Komödien Der Besuch der alten Dame und Achterloo, in: Ders,

Peter W. Marx, Ralf Rättig (Hg.): Mein Drama findet nicht mehr statt.

Deutschsprachige Theater-Texte im 20. Jahrhundert. Frankfurt a.M. u.a.

2006, S. 119-137.

Dick, Ernst S.: Dürrenmatts Dramaturgie des Einfalls. Der Besuch der alten

Dame und Der Meteor, in: Herbert Mainusch (Hg.): Europäische Komödie.

Darmstadt 1990, S. 389-435.

https://doi.org/10.14361/9783839460405 - am 14.02.2026, 08:23:31. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839460405
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


254 Der abwesende Souverän

Dreisbach, Jens: Disziplin undModerne. Zu einer kulturellen Konstellation in

der deutschsprachigen Literatur von Keller bis Kafka. Berlin 2009.

Dürrenmatt, Peter: Der Kleinstaat und das Problem der Macht. Basel 1955.

Esslin, Martin: ›Die Frist‹. Dürrenmatts spätes Meisterwerk, in: Daniel Keel

(Hg.): Herkules und Atlas. Lobreden und andere Versuche über Friedrich

Dürrenmatt. Zürich 1992, S. 94-116.

Farag, Sami Samir Gohar: Dürrenmatt und das Groteske. Zu Form und Funk-

tion des Grotesken bei Friedrich Dürrenmatt am Beispiel der Komödie

Romulus der Große. Hamburg 2015.

Federico, Joseph A.:The Political Philosophy of Friedrich Dürrenmatt, in: Ger-

man Studies Review 12/1 (1989), S. 91-109.

Gallati, Ernst: ›Herkules und der Stall des Augias‹. Mythos, Parodie und Poe-

sie, in: Armin Arnold (Hg.): Zu Friedrich Dürrenmatt. Stuttgart 1982,

S. 110-123.

Gloor, Lukas: Die Stadt, in: Ulrich Weber, Andreas Mauz, Martin Stingelin

(Hg.): Dürrenmatt-Handbuch. Leben – Werk – Wirkung. Unter Mitarbeit

von Simon Morgenthaler, Philip Schimchen, Kathrin Schmid und Benja-

min Thimm. Berlin 2020, S. 35-37.

Göbel, Helmut: Friedrich Dürrenmatts politisches Engagement, in: Eve Por-

meister, Hans Graubner (Hg.): Tradition und Moderne in der Literatur

der Schweiz im 20. Jahrhundert. Beiträge zur Internationalen Konferenz

zur deutschsprachigen Literatur der Schweiz, 26. bis 27. September 2007.

Tartu 2008, S. 53-84.

Goebel, Eckart: Ehrgeiz. Dynamiken zweckrationaler Passion. Paderborn

2020.

Graeser-Isele, Eva-Maria: Mythologische Orte als Lebensmuster? DerWeg von

Dürrenmatts Erzählung ›Die Stadt‹ (1946) zur Ballade ›Minotaurus‹ (1985),

in: Gymnasium. Zeitschrift für Kultur der Antike und Humanistische Bil-

dung 94/6 (1987), S. 539-552.

Graubner, Hans:Theologische Aspekte in Friedrich Dürrenmatts »Der Besuch

der alten Dame«, in: Ders., Eve Pormeister (Hg.): Tradition und Moderne

in der Literatur der Schweiz im 20. Jahrhundert. Beiträge zur Interna-

tionalen Konferenz zur deutschsprachigen Literatur der Schweiz, 26.–27.

September 2007. Tartu 2008, S. 105-133.

Grillo, Eduardo: The threshold, the place, the net. Notes about Friedrich

Dürrenmatt’s Der Sturz, in: Germanisch-Romanische Monatsschrift 69/3

(2019), S. 329-343.

https://doi.org/10.14361/9783839460405 - am 14.02.2026, 08:23:31. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839460405
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Literaturverzeichnis 255

Han, Byung-Chul: The Disappearance of Rituals. A Topology of the Present.

Übers. von Daniel Steuer. Cambridge, Medford 2020.

Haubl, Rolf; Wolfgang Mertens: Der Psychoanalytiker als Detektiv. Eine Ein-

führung in die psychoanalytische Erkenntnistheorie. Stuttgart, Berlin,

Köln 1996.

Hennis, Wilhelm: Das Problem der Souveränität. Ein Beitrag zur neueren Li-

teraturgeschichte und gegenwärtigen Problematik der politischen Wis-

senschaften (1951). Mit einem Vorwort von Christian Starck. Tübingen

2003.

Hüttenberger, Peter: Nationalsozialistische Polykratie, in: Geschichte und

Gesellschaft 2/4: Das nationalsozialistische Herrschaftssystem (1976),

S. 417-442.

Jachimowicz, Aneta: Modernität eines Mythos. Die Labyrinthmetapher in

Friedrich Dürrenmatts Ballade Minotaurus, in: Acta Neophilologica 14/1

(2012), S. 235-245.

Jambor, Ján: Labyrinth, Spiegel, Tanz. Drei zentrale Bilder in Dürrenmatts

›Minotaurus‹, in: brücken.Germanistisches Jahrbuch, Tschechien–Slowa-

kei 5/1-2 (1997), S. 293-317.

Janz, Rolf-Peter: Umwege und Abschweifungen. Schreibweisen in der litera-

rischen Moderne (Robert Walser, Friedrich Dürrenmatt), in: Ders., Hans

Richard Brittnacher (Hg.): Labyrinth und Spiel. Umdeutungen eines My-

thos. Göttingen 2007, S. 182-194.

Jungk, Robert: Heller als tausend Sonnen. Das Schicksal der Atomforscher.

Mit einem Vorwort von Matthias Greffrath. München 1990.

Kantorowicz, Ernst H.: Die zwei Körper des Königs. Eine Studie zur poli-

tischen Theologie des Mittelalters. Übers. von Walter Theimer. Stuttgart

1992.

Käppeli, Patricia: Politische Systeme bei Friedrich Dürrenmatt. Eine Analyse

des essayistischen und dramatischen Werks. Köln, Weimar, Wien 2013.

Käser, Rudolf: Die Frist, in: Ulrich Weber, Andreas Mauz, Martin Stingelin

(Hg.): Dürrenmatt-Handbuch. Leben – Werk – Wirkung. Unter Mitarbeit

von Simon Morgenthaler, Philip Schimchen, Kathrin Schmid und Benja-

min Thimm. Berlin 2020, S. 133-135.

Käser, Rudolf; Patricia Käppeli: System-Metaphern. Modelle des Staates und

der Gesellschaft im essayistischen und dramatischenWerk Friedrich Dür-

renmatts, in: UlrichWeber, Peter Schnyder, Peter Gasser, Peter Rusterholz

(Hg.): Dramaturgien der Phantasie. Dürrenmatt intertextuell und inter-

medial. Göttingen 2014, S. 97-116.

https://doi.org/10.14361/9783839460405 - am 14.02.2026, 08:23:31. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839460405
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


256 Der abwesende Souverän

Keller, Oskar: Friedrich Dürrenmatt, Die Physiker. Interpretation. 6., überarb.

und erg. Aufl. München 1988.

Klein, Rebekka A.; Dominik Finkelde: Einleitung, in: Diess. (Hg.): Souverä-

nität und Subversion. Figurationen des Politisch-Imaginären. Freiburg,

München 2015, S. 9-18.

Kling, Alexander: Unter Wölfen. Geschichten der Zivilisation und der Souve-

ränität vom 30-jährigen Krieg bis zur Französischen Revolution. Freiburg

i.Br., Berlin, Wien 2019.

Knapp, Gerhard P.: Friedrich Dürrenmatt. 2., überarb. und erw. Aufl. Stutt-

gart, Weimar 1993.

Knopf, Jan: FriedrichDürrenmatt:DerBesuch der altenDame.Die fünfziger Jah-

re und ihre Auswüchse, in: Dramen des 20. Jahrhunderts. Bd. 2. Stuttgart

1996, S. 71-91.

Knopf, Jan: Friedrich Dürrenmatt: Die Physiker. Apokalyptisches Narrenspiel,

in: Dramen des 20. Jahrhunderts. Bd. 2. Stuttgart 1996, S. 109-125.

Koelbing, Huldrych M.: Die Frist, in: Daniel Keel (Hg.): Über Friedrich Dür-

renmatt. 6., verbesserte und erw. Aufl. Zürich 1998, S. 223-225.

Kost, Jürgen: Das historische Drama des 20. Jahrhunderts zwischen Doku-

mentarismus und Fiktionalität – Peter Weiss und Friedrich Dürrenmatt.

Überlegungen zum Gattungsbegriff des Geschichtsdramas, in: Marijan

Bobinac,WolfgangDüsing,Dietmar Goltschnigg (Hg.): Tendenzen imGe-

schichtsdrama undGeschichtsroman des 20. Jahrhunderts. Zagreber Ger-

manistische Beiträge. Beiheft 8 (2004), S. 365-385.

Kriens, Jochen: Die Poetik des Experiments. Provozierte Erfahrung und

künstlerische Erkenntnis bei Friedrich Dürrenmatt. Tübingen 2014.

Llanque, Marcus: Das Politische. Grundmodelle des Politischen zwischen

Ordnung und Konflikt, in: Ders., HerfriedMünkler (Hg.): PolitischeTheo-

rie und Ideengeschichte. Lehr- und Textbuch. Berlin 2007, S. 13-45.

Lorenz, Susanne: In Vino Veritas? Kulturleistung und Kontrollverlust im Spie-

gel des Festmahls in Dürrenmatts ErzählungDie Panne, in: Dragoş Carase-

vici, Alexandra Chiriac (Hg.): Friedrich Dürrenmatt. Rezeption im Lichte

der Interdisziplinarität. Konstanz, Iaşi 2016, S. 89-99.

Löw, Raimund: Die russische Revolution und die internationale Arbeiterbe-

wegung, in: Werner W. Ernst (Hg.): Theorie und Praxis der Revolution.

Wien, Köln, Graz 1980, S. 83-149.

Maltzan, Carlotta von: Bemerkungen zur Macht in Dürrenmatts Der Besuch

der alten Dame, in: Acta Germanica. Jahrbuch des Germanistenverbandes

im südlichen Afrika 19 (1988), S. 123-134.

https://doi.org/10.14361/9783839460405 - am 14.02.2026, 08:23:31. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839460405
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Literaturverzeichnis 257

Matt, Peter von: Der Liberale, der Konservative und das Dynamit. Zur politi-

schen Differenz zwischen Max Frisch und Friedrich Dürrenmatt, in: Elio

Pellin, UlrichWeber (Hg.): »Wir stehen da, gefesselte Betrachter«.Theater

und Gesellschaft. Göttingen, Zürich 2010, S. 69-85.

Mayer,Hans: Brecht und Dürrenmatt oder Die Zurücknahme (1962), in: Ders.:

Frisch und Dürrenmatt. Frankfurt a.M. 1992, S. 17-40.

Mayer, Hans: Die Panne (1963), in: Ders.: Frisch und Dürrenmatt. Frankfurt

a.M. 1992, S. 41-55.

Mehringer, Hartmut: Permanente Revolution und Russische Revolution. Die

Entwicklung der Theorie der permanenten Revolution im Rahmen der

marxistischen Revolutionskonzeption 1848-1907. Frankfurt a.M., Bern,

Las Vegas 1978.

Melton, Judith Mary: Friedrich Duerrenmatt’s ›Die Stadt‹: Analysis and Sig-

nificance of Duerrenmatt’s Early Prose. Diss. Louisiana State University,

1972.

Mielczarek, Zygmunt: Friedrich Dürrenmatt. Labyrinth als Basismythos und

literarisches Grundmuster, in: Matthias Freise, Grzegorz Kowal (Hg.): Die

mythische Zeit der Moderne. Dresden 2016, S. 209-222.

Mingels, Annette: Dürrenmatt und Kierkegaard. Die Kategorie des Einzelnen

als gemeinsame Denkform. Köln, Weimar, Wien 2003.

Minkkinen, Panu: A law without the political. Carl Schmitt, romanticism,

and Friedrich Dürrenmatt’s The Execution of Justice, in: Ders., Matilda

Arvidsson, Leila Brännström (Hg.): The Contemporary Relevance of Carl

Schmitt. Law, Politics, Theology. Abingdon, New York 2016, S. 78-90.

Mouffe, Chantal: Über das Politische. Wider die kosmopolitische Illusion.

Übers. von Niels Neumeier. Frankfurt a.M. 2007.

Müller, Rolf: Komödie im Atomzeitalter. Gestaltung und Funktion des Komi-

schen bei Friedrich Dürrenmatt. Frankfurt a.M. u.a. 1988.

Münkler, Herfried: Im Namen des Staates. Die Begründung der Staatsraison

in der Frühen Neuzeit. Frankfurt a.M. 1987.

Münkler, Herfried: Thomas Hobbes. Frankfurt a.M., New York 1993.

Münkler, Herfried: Heroische und postheroische Gesellschaften, in: Merkur

61, H. 700 (2007), S. 742-752.

Münkler, Herfried: Die neuen Kriege. 4. Aufl. Reinbek b. Hamburg 2010.

Münkler,Herfried; Grit Straßenberger: PolitischeTheorie und Ideengeschich-

te. Eine Einführung. Unter Mitarbeit von Vincent Rzepka und Felix Was-

sermann. München 2016.

https://doi.org/10.14361/9783839460405 - am 14.02.2026, 08:23:31. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839460405
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


258 Der abwesende Souverän

Neumann,Gerhard: FriedrichDürrenmatt.Dramaturgie der Panne, in: Ders.,

Jürgen Schröder, Manfred Karnick: Dürrenmatt, Frisch, Weiss. Drei Ent-

würfe zumDrama der Gegenwart. Mit einem einleitenden Essay von Ger-

hart Baumann. München 1969, S. 27-59.

Novak, Sonja: »Nur im Irrenhaus sind wir noch frei«. DasMotiv des Irrenhau-

ses als Metapher für unsere Welt in Friedrich Dürrenmatts Die Physiker

und Achterloo, in: Estudios Filológicos Alemanes 26 (2013), o.S.

Obermayer, August: Dürrenmatts Besuch der alten Dame als theatrum mundi,

in: Walter Veit (Hg.): Antipodische Aufklärungen/Antipodean Enlighten-

ments. Festschrift für Leslie Bodi. Frankfurt a.M., Bern, New York 1987,

S. 323-332.

Obermayer, August: Dürrenmatts Drama Die Physiker im Spannungsfeld von

Modernität und Tradition, in: Kerry Dunne, Ian R. Campbell (Hg.): Un-

ravelling the Labyrinth. Decoding Text and Language. Festschrift for Eric

Lowson Marson. Frankfurt a.M. u.a. 1997, S. 87-95.

Onderdelinden, Sjaak: Dramaturgie der Wendungen. Friedrich Dürrenmatts

Romulus der Große, in: Neophilologus 79/3 (1995), S. 465-479.

Opitz-Belakhal, Claudia: Ambivalenzen und Widersprüche. Jean Bodins Sou-

veränitätskonzept im historischen Kontext, in: Samuel Salzborn, Rüdiger

Voigt (Hg.): Souveränität. Theoretische und ideengeschichtliche Reflexio-

nen. Stuttgart 2010, S. 42-60.

Paganini, Claudia: Das Scheitern im Werk von Friedrich Dürrenmatt. »Ich

bin verschont geblieben, aber ich beschreibe den Untergang«. Hamburg

2004.

Payrhuber, Franz-Josef: »Die Gerechtigkeit läßt sich nur noch durch ein Ver-

brechen wiederherstellen.« Anmerkungen zu Friedrich Dürrenmatts Be-

such der alten Dame, in: Günter Lange (Hg.): Lese-Erlebnisse und Literatur-

Erfahrungen. Annäherungen an literarische Werke von Luther bis En-

zensberger. Festschrift für Kurt Franz zum 60. Geburtstag. Unter Mit-

arbeit von Bernhard Meier. Baltmannsweiler 2001, S. 308-323.

Pieroth, Bodo: Recht und Literatur. Von Friedrich Schiller bis Martin Walser.

München 2015.

Pilipowicz, Andrzej: Die Transfusionen des Geistes. Die Rache in Titus An-

dronicus von William Shakespeare und in Der Besuch der alten Dame von

Friedrich Dürrenmatt, in: Edward Białek, Magdalena Bieniasz, Eugeni-

usz Tomiczek (Hg.): Teksty ofiarowane Profesorowi Feliksowi Przybylako-

wi. Wrocław 2009, S. 139-164.

https://doi.org/10.14361/9783839460405 - am 14.02.2026, 08:23:31. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839460405
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Literaturverzeichnis 259

Art. πρόβλημα, in: Konrad Schwenck: EtymologischesWörterbuch der lateini-

schen Sprache mit Vergleichung der griechischen und deutschen. Frank-

furt a.M. 1827.

Profitlich, Ulrich: Geschichte als Komödie – Dürrenmatts Romulus der Große,

in: Walter Hinck (Hg.): Geschichte als Schauspiel. Deutsche Geschichts-

dramen. Interpretationen, Frankfurt a.M. 1981, S. 254-269.

Pulver, Elsbeth: Literaturtheorie und Politik. Zur Dramaturgie Friedrich Dür-

renmatts, in: Text+Kritik. Zeitschrift für Leser 50/51 (1980) [Friedrich Dür-

renmatt I, 2., revid. und erw. Aufl.], S. 68-79.

Quaritsch, Helmut: Souveränität [Art.], in: Joachim Ritter, Karlfried Gründer

(Hg.): Historisches Wörterbuch der Philosophie. Bd. 9. Darmstadt 1995,

Sp. 1104-1109.

Riedel, Volker: Romulus der Große, in: Ulrich Weber, Andreas Mauz, Martin

Stingelin (Hg.): Dürrenmatt-Handbuch. Leben – Werk – Wirkung. Unter

Mitarbeit von Simon Morgenthaler, Philip Schimchen, Kathrin Schmid

und Benjamin Thimm. Berlin 2020, S. 82-85.

Roehl, Max: Die Aufhebung der Ökonomie. Souveränität, Gerechtigkeit und

die Struktur der Zeit in Friedrich Dürrenmatts Der Besuch der alten Dame,

in: Lukas Müsel, Matthias Röck (Hg.): Ökonomisierte Welten: Im Span-

nungsfeld von Balance und Disbalance. Literatur-, kultur- und medi-

enwissenschaftliche Betrachtungen ökonomisch bedingter Ausbalancie-

rungsprozesse. Bern u.a. 2021, S. 157-174.

Roehl, Max: Theorie der dramatischen Figur. Beitrag zur allgemeinen Gat-

tungstheorie des Dramas. Hannover 2020.

Röthinger, Julia: Ästhetische Erkenntnis und politisches Handeln. Max Frisch

und Friedrich Dürrenmatt in Konstellationen ihrer Zeit. Berlin u.a. 2018.

Rüedi, Peter: Dürrenmatt oder Die Ahnung vom Ganzen. Biographie. Zürich

2011.

Rusterholz, Peter: Tohuwabohu oder paradoxes »Sinnenbild« – FriedrichDür-

renmatts Durcheinandertal, in: Ders.: Chaos und Renaissance im Durch-

einandertal Dürrenmatts. Hg. von Henriette Herwig und Robin-M. Aust.

Baden-Baden 2017, S. 131-135.

Salzborn, Samuel; Rüdiger Voigt: Souveränität. Theoretische und ideenge-

schichtliche Reflexionen, in: Diess. (Hg.): Souveränität. Theoretische und

ideengeschichtliche Reflexionen. Stuttgart 2010, S. 13-22.

Schmitz, Michael: Friedrich Dürrenmatt als politischer »Detektiv«, in: Ders.:

(Hg.): Literatur und Politik. Zwischen Engagement und »Neuer Subjekti-

vität«, Trier 2017, S. 129-145.

https://doi.org/10.14361/9783839460405 - am 14.02.2026, 08:23:31. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839460405
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


260 Der abwesende Souverän

Schmitz-Emans, Monika: Dädalus als Minotaurus. Zu Labyrinth-Motiv und

Sprachreflexion bei Kafka und Dürrenmatt, in: Zeitschrift für Germanis-

tik. Neue Folge 3/3 (1993), S. 526-544.

Schnyder, Peter: Pannenpoetik. Dürrenmatt als Nachfahr Schillers?, in: Ders.,

Ulrich Weber, Peter Gasser, Peter Rusterholz (Hg.): Dramaturgien der

Phantasie. Dürrenmatt intertextuell und intermedial. Göttingen 2014,

S. 61-76.

Scholdt, Günter: Romulus der Große? Dramaturgische Konsequenzen einer

Komödien-Umarbeitung, in: Zeitschrift für deutsche Philologie 97 (1978),

S. 270-287.

Schu, Sabine: »Das Prinzip Hoffnung als denkfaule Schlamperei«? Das Auf-

scheinen utopischer Tendenzen in Dürrenmatts Hörspielen Herkules und

der Stall des Augias und Das Unternehmen der Wega, in: Zeitschrift für Lite-

raturwissenschaft und Linguistik 38/2 (2008), S. 131-144.

Schu, Sabine: »Minotaurus wollte unbewußt ein Mensch werden …« Friedrich

Dürrenmatts kritische Adaption desMinotaurus-Mythos, in: Amaltea. Re-

vista de mitocrítica 1 (2009), S. 227-242.

Schulte, Vera: Das Gesicht einer gesichtslosen Welt. Zu Paradoxie und Gro-

teske in Friedrich Dürrenmatts dramatischem Werk. Diss. Essen 1987.

Spycher, Peter: Friedrich Dürrenmatt. Das erzählerische Werk. Frauenfeld,

Stuttgart 1972.

Stromšík, Jiří: Apokalypse komisch, in: Gerhard P. Knapp, Gerd Labrois-

se (Hg.): Facetten. Studien zum 60. Geburtstag Friedrich Dürrenmatts.

Bern, Frankfurt a.M., Las Vegas 1981, S. 41-59.

Tampi, Latha: Alle tragen neue Schuhe. Gesellschaftskritische Parallelen zwi-

schen Hermann Kants Okarina und Friedrich Dürrenmatts Besuch der al-

ten Dame, in: Rethinking Europe. Yearbook Goethe Society of India 2005,

S. 108-147.

Tegelkamp, Martin W.J.: Recht und Gerechtigkeit in Dürrenmatts Dramen

und Prosa. Baden-Baden 2013.

Thimm, Benjamin: Herkules und der Stall des Augias, in: Ulrich Weber, Andre-

as Mauz,Martin Stingelin (Hg.): Dürrenmatt-Handbuch. Leben –Werk –

Wirkung. Unter Mitarbeit von Simon Morgenthaler, Philip Schimchen,

Kathrin Schmid und Benjamin Thimm. Berlin 2020, S. 107-108.

Thimm, Benjamin: Der Sturz, in: Ulrich Weber, Andreas Mauz, Martin Stinge-

lin (Hg.): Dürrenmatt-Handbuch. Leben – Werk – Wirkung. Unter Mit-

arbeit von Simon Morgenthaler, Philip Schimchen, Kathrin Schmid und

Benjamin Thimm. Berlin 2020, S. 139-140.

https://doi.org/10.14361/9783839460405 - am 14.02.2026, 08:23:31. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839460405
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Literaturverzeichnis 261

Usmiani, Renate: Die späten Stücke. ›Porträt eines Planeten‹, ›Der Mitma-

cher‹, ›Die Frist‹, in: Armin Arnold (Hg.): Zu Friedrich Dürrenmatt. Stutt-

gart 1982, S. 136-159.

Voigt, Rüdiger: Souveränität und Krieg. Alle Staaten sind gleich, aber manche

sind gleicher, in: Ders., Samuel Salzborn (Hg.): Souveränität.Theoretische

und ideengeschichtliche Reflexionen. Stuttgart 2010, S. 127-146.

Vollrath, Ernst: Was ist das Politische. EineTheorie des Politischen und seiner

Wahrnehmung. Würzburg 2003.

Voss, Dietmar: Ohnmächtige Souveränität. Zur Figur des Antihelden im Kon-

text der Moderne, in: Weimarer Beiträge 61/1 (2015), S. 23-45.

Wagener, Hans: Heldentum heute? ZumThema Zeitkritik in Dürrenmatts Ro-

mulus der Große, in: Gerhard P. Knapp, Gerd Labroisse (Hg.): Facetten. Stu-

dien zum 60. Geburtstag Friedrich Dürrenmatts. Bern, Frankfurt a.M.,

Las Vegas 1981, S. 191-206.

Weber, Ulrich: Erinnerung und Variation. Mondfinsternis und Der Besuch der

alten Dame in textgenetischer Sicht, in: Peter Rusterholz, Irmgard Wirtz

(Hg.): Die Verwandlung der »Stoffe« als Stoff der Verwandlung. Friedrich

Dürrenmatts Spätwerk. Berlin 2000, S. 179-195.

Weber, Ulrich: »von Zeit zu Zeit seh’ ich den Alten gern«. Friedrich Dürren-

matts Umgang mit Goethe, in: Oliver Ruf (Hg.): Goethe und die Schweiz.

Hannover 2013, S. 351-374.

Weber, Ulrich: Politisch-kulturelle Kontexte, in: Ulrich Weber, Andreas Mauz,

Martin Stingelin (Hg.): Dürrenmatt-Handbuch. Leben – Werk – Wir-

kung. Unter Mitarbeit von Simon Morgenthaler, Philip Schimchen, Kath-

rin Schmid und Benjamin Thimm. Berlin 2020, S. 21-23.

Weber, Ulrich: Friedrich Dürrenmatt. Eine Biographie. Zürich 2020.

Weber, Werner: Der Sturz, in: Daniel Keel (Hg.): Über Friedrich Dürrenmatt.

6., verbesserte und erw. Aufl. Zürich 1998, S. 309-313.

Whitton, Kenneth Stuart: Herkules und der Stall des Augias. Eine Komödie

von Friedrich Dürrenmatt, in: Ursula Hassel, Herbert Herzmann (Hg.):

Das zeitgenössische deutschsprachige Volksstück. Akten des internatio-

nalen Symposions, University College Dublin, 28.02.–02.03.1991. Tübin-

gen 1992, S. 125-129.

Wirtz, Irmgard: Mit Minotaurus im Labyrinth? Eine semiotische Lektü-

re von Friedrich Dürrenmatts Labyrinth in Text und Bild, in: KODI-

KAS/CODE. Ars Semeiotica. An International Journal of Semiotics 19/4

(1996), S. 313-342.

https://doi.org/10.14361/9783839460405 - am 14.02.2026, 08:23:31. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839460405
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


262 Der abwesende Souverän

Wucherpfennig, Wolf: Schweizer Tragikomödien. Zu Dürrenmatts »Romulus

der Große« und Frischs »Don Juan oder Die Liebe zur Geometrie«, in: Eve

Pormeister, Hans Graubner (Hg.): Tradition undModerne in der Literatur

der Schweiz im 20. Jahrhundert. Beiträge zur Internationalen Konferenz

zur deutschsprachigen Literatur der Schweiz, 26.–27. September 2007,

Tartu 2008, S. 85-104.

https://doi.org/10.14361/9783839460405 - am 14.02.2026, 08:23:31. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839460405
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Dank

Ich danke dem transcript Verlag, besonders Linda Dümpelmann und Luisa

Bott, für die Aufnahme des Buches in das Verlagsprogramm sowie dafür, dass

eine Publikation im Jubiläumsjahr 2021, in dem sich der Geburtstag Fried-

rich Dürrenmatts zum 100. Mal jährt, ermöglicht wurde. Zu danken habe

ich dem Universitätsbund Tübingen für den Zuschuss zu den Druckkosten.

Eckart Goebel danke ich für die bereits jahrelange akademische Unterstüt-

zung. Gewidmet ist dieses Buch Corinna Sauter.

https://doi.org/10.14361/9783839460405 - am 14.02.2026, 08:23:31. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839460405
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Leseproben, weitere Informationen und Bestellmöglichkeiten  
finden Sie unter www.transcript-verlag.de

Pädagogik
Kay Biesel, Felix Brandhorst, Regina Rätz, Hans-Ullrich Krause

Deutschland schützt seine Kinder!
Eine Streitschrift zum Kinderschutz

2019, 242 S., kart., 1 SW-Abbildung
22,99 € (DE), 978-3-8376-4248-3
E-Book: 20,99 € (DE), ISBN 978-3-8394-4248-7
EPUB: 20,99 € (DE), ISBN 978-3-7328-4248-3

Andreas Germershausen, Wilfried Kruse

Ausbildung statt Ausgrenzung
Wie interkulturelle Öffnung und Diversity-Orientierung 
in Berlins Öffentlichem Dienst und in Landesbetrieben 
gelingen können

April 2021, 222 S., kart., Dispersionsbindung, 8 Farbabbildungen
25,00 € (DE), 978-3-8376-5567-4
E-Book: kostenlos erhältlich als Open-Access-Publikation
PDF: ISBN 978-3-8394-5567-8

Andreas de Bruin

Mindfulness and Meditation at University
10 Years of the Munich Model

April 2021, 216 p., pb.
25,00 € (DE), 978-3-8376-5696-1
E-Book: available as free open access publication
PDF: ISBN 978-3-8394-5696-5

https://doi.org/10.14361/9783839460405 - am 14.02.2026, 08:23:31. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839460405
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Leseproben, weitere Informationen und Bestellmöglichkeiten  
finden Sie unter www.transcript-verlag.de

Pädagogik
Andreas de Bruin

Achtsamkeit und Meditation  
im Hochschulkontext
10 Jahre Münchner Modell

Februar 2021, 216 S., kart., durchgängig vierfarbig
20,00 € (DE), 978-3-8376-5638-1
E-Book: kostenlos erhältlich als Open-Access-Publikation
PDF: ISBN 978-3-8394-5638-5
€

Ivana Pilic, Anne Wiederhold-Daryanavard (eds.)

Art Practices in the Migration Society
Transcultural Strategies in Action  
at Brunnenpassage in Vienna

March 2021, 244 p., pb.
29,00 € (DE), 978-3-8376-5620-6
E-Book: 
PDF: 25,99 € (DE), ISBN 978-3-8394-5620-0

Melanie Groß, Katrin Niedenthal (Hg.)

Geschlecht: divers
Die »Dritte Option« im Personenstandsgesetz – 
Perspektiven für die Soziale Arbeit

Februar 2021, 264 S., kart., Dispersionsbindung, 
1 SW-Abbildung
34,00 € (DE), 978-3-8376-5341-0
E-Book: 
PDF: 33,99 € (DE), ISBN 978-3-8394-5341-4

https://doi.org/10.14361/9783839460405 - am 14.02.2026, 08:23:31. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839460405
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


https://doi.org/10.14361/9783839460405 - am 14.02.2026, 08:23:31. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839460405
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

	Cover
	Inhalt
	1. Einleitung
	1.1 Der Souverän und der Ausnahmezustand
	1.2 Bestehen der Welt
	1.3 Denkender Schriftsteller – schreibender Denker
	1.4 Die Souveränität des Autors
	1.5 Forschungsstand

	2. Souveränität – Postsouveränität
	2.1 Souveränität in der frühen Neuzeit (Jean Bodin, Thomas Hobbes)
	2.2 Souveränität in der Aufklärung(Charles de Montesquieu, Jean‑Jacques Rousseau)
	2.3 Tyrannei der Mehrheit und Niemandsherrschaft (Alexis de Tocqueville, Hannah Arendt)
	2.4 Souveränität und Ausnahmezustand (Carl Schmitt, Giorgio Agamben)
	2.5 Postsouveränität
	2.6 Zwischenfazit

	3. Das Politische und die Poetik Dürrenmatts
	3.1 Niemandsherrschaft
	3.2 Labyrinth
	3.3 Zufall – Unfall – Ausnahmefall
	3.4 Einfall
	3.5 Dürrenmatts Genres
	3.6 Zwischenfazit und Überleitung

	4. Lektüren I: Freiwillige Knechtschaft
	4.1 Die Stadt
	4.2 Aus den Papieren eines Wärters
	4.3 Der Winterkrieg in Tibet
	4.4 Zwischenfazit

	5. Lektüren II: Der Ausnahmefall
	5.1 Der Besuch der alten Dame
	5.2 Die Panne
	5.3 Die Physiker
	5.4 Der Sturz
	5.5 Zwischenfazit

	6. Lektüren III: Die Ohnmacht des Souveräns
	6.1 Romulus der Große
	6.2 Herkules und der Stall des Augias
	6.3 Die Frist
	6.4 Zwischenfazit

	7. Epilog im Labyrinth: Minotaurus
	Literaturverzeichnis
	Dank

