Max Roehl

DER ABWESENDE
SOUVERAN

Zum Politischen im Werk Friedrich Diirrenmatts

-
" \'\

[transcript;I Lettre
!

Y
’ b Y
7
4
Cd
/:._- T T T T 4
-
-
-
-

I
I
1



https://doi.org/10.14361/9783839460405
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Max Roehl
Der abwesende Souverin

Lettre

hittps://dol.org/10.14361/6783839460405 - am 14.02.2026, 08:23:31.



https://doi.org/10.14361/9783839460405
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Max Roehl (Dr. phil.), geb. 1988, ist wissenschaftlicher Mitarbeiter am Lehrstuhl
fiir Deutsche Philologie und Komparatistik an der Universitit Titbingen.

hittps://dol.org/10.14361/6783839460405 - am 14.02.2026, 08:23:31.



https://doi.org/10.14361/9783839460405
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Max Roehl

Der abwesende Souveran
Zum Politischen im Werk Friedrich Diirrenmatts

[transcript]

hittps://dol.org/10.14361/6783839460405 - am 14.02.2026, 08:23:31.


https://doi.org/10.14361/9783839460405
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Mit freundlicher Unterstiitzung des Universititsbunds Tibingen e. V.

Lt The EOSC Future project is co-funded by the European Union Hori-
S zon Programme call INFRAEOSC-03-2020, Grant Agreement num-
ber 101017536

Die freie Verfiigbarkeit der E-Book-Ausgabe dieser Publikation wurde ermoglicht
durch das Projekt EOSC Future.

Bibliografische Information der Deutschen Nationalbibliothek
Die Deutsche Nationalbibliothek verzeichnet diese Publikation in der Deutschen
Nationalbibliografie; detaillierte bibliografische Daten sind im Internet iiber

http://dnb.d-nb.de abrufbar.

Dieses Werk ist lizenziert unter der Creative Commons Attribution 4.0 Lizenz (BY). Diese
Lizenz erlaubt unter Voraussetzung der Namensnennung des Urhebers die Bearbeitung,
Vervielfiltigung und Verbreitung des Materials in jedem Format oder Medium fiir be-
liebige Zwecke, auch kommerziell. (Lizenztext: https://creativecommons.org/licenses/
by/4.0/deed.de)

Die Bedingungen der Creative-Commons-Lizenz gelten nur fiir Originalmaterial. Die
Wiederverwendung von Material aus anderen Quellen (gekennzeichnet mit Quellenan-
gabe) wie z.B. Schaubilder, Abbildungen, Fotos und Textausziige erfordert ggf. weitere
Nutzungsgenehmigungen durch den jeweiligen Rechteinhaber.

Erschienen 2021 im transcript Verlag, Bielefeld
© Max Roehl

Umschlaggestaltung: Maria Arndt, Bielefeld

Druck: Majuskel Medienproduktion GmbH, Wetzlar
Print-ISBN 978-3-8376-6040-1

PDF-ISBN 978-3-8394-6040-5
https://doi.org/10.14361/9783839460405
Buchreihen-ISSN: 2703-013X

Buchreihen-eISSN: 2703-0148

Gedruckt auf alterungsbestindigem Papier mit chlorfrei gebleichtem Zellstoff.

Besuchen Sie uns im Internet: https://www.transcript-verlag.de
Unsere aktuelle Vorschau finden Sie unter www.transcript-verlag.de/vorschau-download

hittps://dol.org/10.14361/6783839460405 - am 14.02.2026, 08:23:31.



https://doi.org/10.14361/9783839460405
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Inhalt

11
12
1.3
1.4
15

21
2.2

2.3

2.4
25
2.6

3.
3.2
3.3
3.4
3.5
3.6

4]
4.2

Einleitung. ... ..o 7
Der Souveran und der Ausnahmezustand ............cocevviiiiiiiiiiinennnn... 10
Bestehen der Welt ..o s 14
Denkender Schriftsteller - schreibender Denker ............covvviiiiiiinn.... 15
Die Souveranitat des AUTOTS .....veeeeeit et eeaeees 17
Forschungsstand ........ooouiieiei e 18
Souverdanitat - Postsouverdnitat.........................o 25
Souveranitat in der frihen Neuzeit (Jean Bodin, Thomas Hobbes) .............. 27
Souverénitat in der Aufklarung

(Charles de Montesquieu, Jean-Jacques RousS€au) ...........o.evveveennnnnnn. 3
Tyrannei der Mehrheit und Niemandsherrschaft

(Alexis de Tocqueville, Hannah Arendt) ............ccooeiiiiiiiiiiiiian, 35
Souveranitat und Ausnahmezustand (Carl Schmitt, Giorgio Agamben) .......... 38
POSESOUVEIANITAL .. o L4
IWISCheNfazit ... ... e 47
Das Politische und die Poetik Diirrenmatts................................... 49
Niemandsherrschaft..........cooeiiiii i 49
Labyrinth . . e 53
Zufall - Unfall - Ausnahmefall ..o e 58
Binfall ... 62
DUrrenmMatts GENTES .. .uutee ettt e e it e e e e e e eiaee e eaaens 66
Zwischenfazit und Uberleitung ...........covviniiniiiieie e 69
Lektiiren I: Freiwillige Knechtschaft ..., n
Die StAAL .. s 72
Aus den Papieren eines WArters .........oovueereeiiniiiiii i, 86

hittps://dol.org/10.14361/6783839460405 - am 14.02.2026, 08:23:31.



https://doi.org/10.14361/9783839460405
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

4.3 Der Winterkrieg in TIDEE ....oonnneeeee e s 95
bh ZWIiSCheNfazit ... e 109
5. Lektiiren Il: Der Ausnahmefall ...................ccooiiiiiii 13
5.1 DerBesuchder alten DamMe ........c.vvvvvveeee it eeeeeeians 116
B2 DIBPANNG «.vveeeeeeeee et 127
5.3 DiE PRYSIKEE vt 144
Buh DI SHUIZ e e s 161
D5 ZWISCheNfazit ... 175
6. Lektiiren lll: Die Ohnmacht des Souverans....................ccevvveeeennn.. 17
B.1  ROMUIUS dBI GroBe ... oo 178
6.2 Herkules und der Stall des AUGIGS..........cvveeeiiieiiiie it eaiann. 200
B.3 D8 FTiSt ettt e, 221
B.4  ZWISChENfazit ...t 240
7. Epilog im Labyrinth: Minotaurus......................c..oii 243
Literaturverzeichnis.............cooii s 249
DANK .o 263

hittps://dol.org/10.14361/6783839460405 - am 14.02.2026, 08:23:31.



https://doi.org/10.14361/9783839460405
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

1. Einleitung

Wenn man schreibt, ist man immer der
Grofe Alte.

Friedrich Diirrenmatt erzihlt nicht von Liebe oder Freundschaft, von Intrigen
oder individuellen Konflikten. Nicht die zwischenmenschlichen Beziehungen
sind Gegenstand seiner Romane, Dramen und Erzihlungen, sondern das Ver-
hiltnis des Menschen zur modernen gesellschaftlichen Wirklichkeit. Die Er-
fahrung eines grundlegenden Ordnungs- und Orientierungsverlusts spricht
aus dem Werk des Schweizer Schriftstellers, das eine Wirklichkeit kiinstle-
risch zu bewiltigen versucht, die als undurchsichtig, labyrinthisch und chao-
tisch gezeichnet wird. Die Welt, mit der sich Diirrenmatt in der zweiten Half-
te des 20. Jahrhunderts konfrontiert sieht, ist eine sinnlose und grausame
Welt. In ihr sind die gréfiten Menschheitsverbrechen moglich, die Apokalypse
technisch machbar geworden. Der Staat wurde in seiner modernen biirokra-
tischen Verfasstheit anonym und gestaltlos, so dass sich in ihm individuelle
Verantwortung verliert. Die modernen Naturwissenschaften haben den Zu-
fall in die Physik hineingetragen und Gott undenkbar gemacht, der im Werk
des Pfarrerssohns Dirrenmatt entweder abwesend oder als Farce gezeichnet
ist, als >Grofler Alter mit Bart«. Der Zufall indes ist motivisch als Unfall, als
Einfall oder Panne in Diirrenmatts Texten allgegenwirtig.

Die Frage, wie sich eine solche >gestaltlose« Wirklichkeit darstellen lisst,
ist Diurrenmatts kiinstlerisches Lebensthema. Sie ist der Ausgangspunkt
seiner frithen poetologischen Selbstverortung in den Theaterproblemen (1955)
und bleibt Bezugspunkt bis zu seinem letzten Roman Durcheinandertal (1989).
Wenn die Wirklichkeit selbst, und Diirrenmatt meint hier vor allem den
Staat, keine Gestalt aufweist, dann lisst sie sich in der Kunst auch nicht

1 Friedrich Dirrenmatt: Das Leben im »Durcheinandertal«. Interviewer: Michael Haller,
in: Ders.: Uber die Grenzen. Fiinf Gespriche. Hg. von Michael Haller. Miinchen 1993,
S.51-73, hier S. 73.

hittps://dol.org/10.14361/6783839460405 - am 14.02.2026, 08:23:31.



https://doi.org/10.14361/9783839460405
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Der abwesende Souveran

einfach nachahmen: »Sichtbar in der Kunst ist das Uberschaubare. Der
heutige Staat ist jedoch uniiberschaubar, anonym, biirokratisch geworden«
(WA 30, 59f.).% Dieses Problem wendet Diirrenmatt poetisch-konstruktiv,
indem er statt zur Tragddie, die eine geschlossene, sinnvolle Welt erzeuge,
zur Groteske, zur Komodie sowie zu experimentellen Prosaformen greift, um
der »gesichtslosen Welt« ein »Gesicht« zu geben (WA 30, 62) und die Unord-
nung erkennbar zu machen. Diirrenmatts Poetik des Einfalls, das heif3t eines
Stérmoments, das in seine vermeintlich festen und geordneten poetischen
Welten einbricht, erscheint so als die zeitgemifle Variante kiinstlerischer
Darstellung.

Die These, die ich in diesem Buch vertrete, ist, dass sich Diirrenmatts
Werk sowohl in formaler als auch in stofflicher Hinsicht wesentlich als Ant-
wort auf den beschriebenen Verlust von Ordnung begreifen lisst: Der entzo-
gene Gott, die zufillige Existenz, der anonyme Staat; diese Begriindungen
des modernen Weltzustands bezeichnen aufgehobene metaphysische, phy-
sikalische und politische Ordnungsmodelle. Sie lassen sich — unter Rickgriff
auf einen politiktheoretischen Begrift — als aufgehobene Souverinitit begreifen.
Die Wahl dieses Konzepts aus der politischen Ideengeschichte soll dabei nicht
als Ausdruck der Geringschitzung der theologischen, wissenschaftstheoreti-
schen oder auch existenzphilosophischen Zuginge zu Diirrenmatts Texten
missverstanden werden. Die paradigmatische Funktion, die dem Politischen
hier in seinem Werk eingerdumt wird, ist nicht mit einer prioritiren Po-
sition zu verwechseln. Sie steht wesentlich fiir den Ausfall iiberkommener
Ordnungssysteme — politischer ebenso wie metaphysischer. Diirrenmatt be-
schreibt mit seinen Bildern und Narrativen eines umfassenden Ordnungs-
und Orientierungsverlusts, so kann vorgegriffen werden, das Zeitalter der
Postsouverdnitit.>

2 Dirrenmatts Werke werden im Folgenden unter Verwendung der Sigle WA (mit Band-
nummer und Seitenzahl) nach folgender Ausgabe im Flieltext zitiert: Friedrich Diir-
renmatt: Werkausgabe in siebenunddreifdig Binden. Ziirich 1998.

3 Der Souveran wire ein »Organisationsprinzip der Struktur«, ein Zentrum, von dem
Derrida sagt, dass es im abendldndischen Diskurs »dasjenige in Grenzen hielt, was wir
das Spiel der Struktur nennen kénnten.« Einschlagig fiir Diirrenmatt ist nun nicht nur
die Beobachtung, »daf das Zentrum nicht in der Gestalt eines Anwesenden gedacht
werden kann«, sondern auch jene, dass es sinnlos sei, »auf die Begriffe der Metaphy-
sik zu verzichten, wenn man die Metaphysik erschiittern will. Wir verfligen (iber keine
Sprache — tiber keine Syntax und keine Lexik —, die nicht an dieser Geschichte beteiligt
wadre.«Jacques Derrida: Die Struktur, das Zeichen und das Spiel im Diskurs der Wissen-

hittps://dol.org/10.14361/6783839460405 - am 14.02.2026, 08:23:31.



https://doi.org/10.14361/9783839460405
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

1. Einleitung

Dass politische Themen allgemein fiir Diirrenmatt relevant sind, legt be-
reits der Umstand nahe, dass er ein Autor der Nachkriegszeit und des Kalten
Krieges ist. Nicht nur ist sein Werk annihernd durch die beiden Zeitmarken
1945 und 1990 gerahmt; auch thematisiert er in einer Vielzahl von Aufsitzen
und Vortrigen die totalitiren Ideologien des 20. Jahrhunderts ebenso wie
den grofien Systemunterschied von Sozialismus und Kapitalismus.* Einge-
bettet sind diese Uberlegungen allerdings in politisch-existentielle Grundfra-
gen und besonders sein literarisches Werk lasst sich nicht als engagierte Lite-
ratur oder politische Parteinahme begreifen. Wenn in der vorliegenden Studie
von der paradigmatischen Funktion des Politischen die Rede ist, so ist damit
gerade nicht die Tagespolitik und nicht einmal die Ost-West-Konfrontation
gemeint, sondern allgemeiner die Frage nach der Giiltigkeit oder Authebung
von Ordnungen, wie sie in den Ideen vom Naturzustand und vom Gesell-
schaftsvertrag oder in der Abgrenzung von Rechtsordnung und Ausnahme-
zustand in der Geschichte des politischen Denkens mit dem Souverdnitits-
paradigma verbunden ist.”

Diurrenmatt selbst fithrt in seinem Essay iiber Israel aus, dass »das Poli-
tische nicht notwendig, sondern willkiirlich geschieht, genauer: aus Pannen
und Zufillen, aus unvorhergesehenen Konstellationen heraus.« Dies sei der
Grund dafiir, dass »die Welt so heillos verpfuscht« sei: »auch wirtschaftlich«
(WA 35, 20). Ordnung im Sinne eines geregelten Zusammenlebens der Men-
schen jenseits des Kampfes eines jeden gegen jeden, wie ihn Hobbes fiir den Na-

schaften vom Menschen, in: Ders.: Die Schrift und die Differenz. Ubers. von Rodolphe
Gasché. Frankfurt a.M. 1972, S. 422-442, hier S. 422, 424 u. 425. Diirrenmatts Antwort
auf dieses Problem ist der Einfall, die Ausnahme, die Verkehrung, um von dem Souve-
ran—ebenso wie von Gott—als entzogenem sprechen zu kdnnen.

4 »Fast alle seine dichterischen Werke haben eine ausgesprochen politische Dimension
[..]; manche seiner Aufsdtze und Reden handeln von politischen Gegenstinden (na-
mentlich Monstervortrag iiber Gerechtigkeit und Recht); gelegentlich nimmt er 6ffentlich
Stellung zu aktuellen in- und auslandischen politischen Fragen.« Peter Spycher: Fried-
rich Dirrenmatt. Das erzéhlerische Werk. Frauenfeld, Stuttgart 1972, S. 330.

5 Die Unterscheidung verschiedener »Verfassungstypen« ist eine nachgelagerte Frage
nach der»Unterscheidung differenter Gestalten des Politischen selbst«, Ernst Vollrath:
Was ist das Politische. Eine Theorie des Politischen und seiner Wahrnehmung. Wiirz-
burg 2003, S. 30.»Das Bediirfnis nach einer Klarung dessen, was das Politische sei oder
sein soll, erwichst oft aus der Erfahrung von Unordnung und dem dadurch gewachse-
nen Interesse an Ordnung.« Marcus Llanque: Das Politische. Grundmodelle des Poli-
tischen zwischen Ordnung und Konflikt, in: Ders., Herfried Miinkler (Hg.): Politische
Theorie und Ideengeschichte. Lehr- und Textbuch. Berlin 2007, S. 13-45, hier S.14.

hittps://dol.org/10.14361/6783839460405 - am 14.02.2026, 08:23:31.



https://doi.org/10.14361/9783839460405
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Der abwesende Souveran

turzustand bestimmt hatte, steht bei Ditrrenmatt infrage. Der Souverin als
Figuration desjenigen, der eine Ordnung reprisentiert und garantiert, doch
auch iber ihre Authebung entscheidet, ist entzogen oder scheitert. Die For-
mel vom abwesenden Souverin, die in dieser Studie leitend ist, zielt auf eine
briichige, nicht garantierte Ordnung ab — auf eine Ordnung im Moment ih-
rer Aufhebung.

Zwar erscheint das Konzept der Souverinitit beziehungsweise der Post-
souverdnitit nicht expressis verbis in Diirrenmatts Texten. Jedoch umbkreisen
die Bilder und Narrative des Chaos, des Labyrinths und des Ausnahmefalls,
die grotesk iibermichtigen Figuren® und die tatenlos-ohnmichtigen Souve-
riane in seinem Werk stillschweigend und doch in auffilliger Weise das Pro-
blem der Souverinitit in einer unordentlichen und undurchsichtigen Welt.
Die Geschichten vom Ausnahmefall weisen meist die Form des Spiels auf: In
der Panne spielen ausrangierte Juristen historische oder erfundene Gerichts-
fille durch, die Physiker spielen Verriickte, die Reichen im Durcheinandertal
spielen Arme. Bei diesen Spielen handelt es sich um verschobene Varianten
der Wirklichkeit, die diese selbst als den eigentlichen, auf Dauer gestellten
Ausnahmezustand ausweisen. Als die prominentesten Vertreter itbermensch-
lich-souverdner Figuren sind vorab zu nennen: Claire Zachanassian (Der Be-
such der alten Dame), Mathilde von Zahnd (Die Physiker), aber auch der GrofRe
Alte ohne Bart (Durcheinandertal). Auflerdem ist an Figuren wie Birlach und
Gastmann (Der Richter und sein Henker) sowie Emmenberger (Der Verdacht) und
Kohler (Justiz) zu denken. Ihre Kehrseiten sind die abwesenden Souverine (Die
Stadt, Der Rebell) und die tatenlosen oder ohnmichtigen Herrscher (Romulus
der GrofSe, Herkules im Stall des Augias, Die Frist).

1.1 Der Souveran und der Ausnahmezustand

Der Souverin ist die Antwort des frithneuzeitlichen Staates auf Krise und
Biirgerkrieg. In ihm artikuliert sich der hochste Wille im Staat, der Gesetze
einsetzt, itber Krieg und Frieden entscheidet und das Gewaltmonopol wie die

6 »Immer wieder trifft man den Archetyp des allmachtigen Individuums an, des reichs-
ten Mannes oder der reichsten Frau der Welt, des machtigsten Diktators.« Martin Ess-
lin: >Die Frist«. Diirrenmatts spates Meisterwerk, in: Daniel Keel (Hg.): Herkules und
Atlas. Lobreden und andere Versuche iber Friedrich Dirrenmatt. Zirich 1992, S. 94-
116, hier S.114.

hittps://dol.org/10.14361/6783839460405 - am 14.02.2026, 08:23:31.



https://doi.org/10.14361/9783839460405
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

1. Einleitung

Verwaltungsmacht innehat.” Chaotische Gewalt soll durch eine klare Macht-
ordnung eingehegt werden, die nichts weniger als den absolutistischen Fiirs-
tenstaat begriindet. Es ist kein Zufall, dass der Souverinititsdiskurs seitdem
immer dann Konjunktur hat, wenn politische Ordnungen erodieren oder Ge-
walt und Recht getrennte Wege gehen. Ein Beispiel ist die Zwischenkriegs-
zeit im Deutschland des 20. Jahrhunderts, aber auch die Zeit der rechtsfrei-
en Riume Guantanamo und Abu Ghraib nach dem 11. September 2001. Die
Souverdnitatstheorien in der Tradition von Thomas Hobbes fragen nach dem
Verhiltnis zwischen einem wiisten Naturzustand und dem Gesellschaftszu-
stand. Es ist fiir Ditrrenmatts Gesellschaftsbild entscheidend, dass der Kampf
eines jeden gegen jeden nicht einfach im durch Recht und Gesetz geschiitzten
Gesellschaftszustand iiberwunden ist. Vielmehr schlieft der Gesellschaftszu-
stand den Naturzustand in sich ein — und zwar im Ausnahmezustand, wie
ihn Carl Schmitt konzeptualisiert hat und wie er spiter von Giorgio Agam-
ben ausformuliert wurde (s. Kapitel 2.4.). Fiir Diirrenmatt ist die Unordnung
der gesellschaftliche Normalzustand. Der Ausnahmezustand ist in Ermange-
lung einer Werteordnung und einer souverinen Ordnungsinstanz, die Recht
und Gesetz garantieren konnte, auf Dauer gestellt.

Der Souverdnitatsdiskurs ist dabei kein Paradigma, das nur autoritire
Staatsformen betrifft und die liberale, rechtsstaatliche Demokratie un-
angetastet lisst. Dass mit dem Versuch der Einhegung von Souverinitit
im demokratischen Rechtsstaat nicht grundsitzlich Machtakkumulation
und rechtsfreie Zustinde aufgehoben sind, ist nicht nur Gegenstand post-
moderner Souverinititsstudien,® sondern auch ein wichtiger Aspekt in
Diirrenmatts politischem Denken. Mit ihm kann man fragen, welche Formen
Macht annimmt, wenn Souverinitit im klassischen Sinne - als sichtbare
politische Macht — aufgehoben ist. Diirrenmatt, so meine ich, dokumentiert

7 »Der Beginnder Neuzeit um 1500 lasstsich heuristisch als Zeitpunkt verstehen, zudem
eine durch Natur und Gott garantierte Ordnung beginnt, an Geltungskraft zu verlieren.
Die Folge ist zum einen, dass mit dem allmahlichen Verlust dieser transzendentalen
BezugsgrofRen der Mensch selbst in die Position einriickt, Ordnungen hervorzubrin-
gen. Zum anderen heift das auch, dass die bestehenden Ordnungsgefiige nicht mehr
als zeitlos und unwandelbar wahrgenommen werden kénnen, sondern sie in ihrer kul-
turhistorischen Auspragung ein Moment der Kontingenz gewinnen.« Alexander Kling:
Unter Wolfen. Geschichten der Zivilisation und der Souveranitdt vom 3o0-jahrigen Krieg
bis zur Franzésischen Revolution. Freiburg i.Br., Berlin, Wien 2019, S. 59.

8 Siehe zum Beispiel Wendy Brown: Mauern. Die neue Abschottung und der Niedergang
der Souveranitat. Ubers. von Frank Lachmann. Berlin 2018.

hittps://dol.org/10.14361/6783839460405 - am 14.02.2026, 08:23:31.



https://doi.org/10.14361/9783839460405
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Der abwesende Souveran

die Schattenseiten einer Welt unsichtbarer Souverinitit im Zeitalter des
biirokratischen Staates. Denn wihrend der durch den Souverin begriindete
frithneuzeitliche Staat durch die Bithne des reprisentativen Fiirstenhofs
geprigt war,’ zeigt Diirrenmatt das Zuriickfallen ins Labyrinth, in dem
Macht unsichtbar wird und politische Verantwortung nicht zuzuordnen ist.
Den »Staat zu vermenschlichen« ist fir ihn daher auch der einzige Sinn der
Demokratie: »Mehr, als den Staat zu humanisieren, vermag keine Politik,
sonst wird sie zum Abenteuer.« (WA 28, 304)

Bezogen ist sein Schreiben wesentlich auf die Schweiz, die er mehr-
fach und iiber eine mehr als vier Jahrzehnte umfassende Zeitspanne als
ein Gefingnis entwirft, in dem Wirter und Gefangene ununterscheidbar,
Verwaltende und Verwaltete identisch sind.’ Ein solcher Staat kann po-
litische Macht invisibilisieren und womdglich auch schwichen. Doch er
verhindert nicht, dass sich andere Machtformen herausbilden und in der
Abwesenheit sichtbarer souveridner Macht florieren: Wirtschafts- und Fi-
nanzmacht, Korruption, verdeckte Gewalt." An seinem Heimatland, der
Vorzeige-Demokratie, die vom Bankgeheimnis lebt, vom Zweiten Weltkrieg
verschont blieb, aber auch an ihm verdiente, konnte der Schriftsteller diese
Widerspriiche des modernen Staates studieren.

Asthetisch ist das Politische schon insofern, als dort etwas Gestalt ge-
winnt, geformt wird. Die theatrale Reprisentation am Fiirstenhof, das Be-
gehen nationaler Gedenk- und Feiertage, die demokratischen Vorginge von
Wahl und Wahlkampf, die Sitzordnung von links nach rechts — im Feld des
Politischen geht es um Gestalt (Reprisentativitit) nicht weniger als um Ge-
staltung (Macht), wobei besonders in modernen Staaten beide Aspekte freilich

9 Vgl. Herfried Miinkler: Im Namen des Staates. Die Begriindung der Staatsraison in der
Frithen Neuzeit. Frankfurt a.M. 1987, S. 299.

10 Soin seinen frithen Erzahlungen Die Stadt und Aus den Papieren eines Wirters von 1947
und 1952, aber auch noch in seiner Rede zur Verleihung des Cottlieb-Duttweiler-
Preises an Vaclav Havel 1990. Die Kehrseite der Selbstverwaltung, so zeigt Diirrenmatt
hier, ist die freiwillige Knechtschaft (s. Kapitel 4.).

11 »Die souverdne Existenz ist nunmehr von politischer Macht, von der sie [...] eigentlich
abhingig und geschichtlich gepragt ist, getrennt, ja sie gerdt in der Moderne zuse-
hends in Gegensatz zur Macht. Mit durchgreifender Kapitalisierung der Gesellschaft,
mitder Anonymisierung der Kapitalstréme, mit modernem Verfassungsstaat und gou-
vernementaler Demokratie verliert derssouverdne Glanz<der Machtjegliche legitima-
torische Funktion«, Dietmar Voss: Ohnmachtige Souverdnitat. Zur Figur des Antihel-
den im Kontext der Moderne, in: Weimarer Beitrage 61/1 (2015), S. 23-45, hier S. 24f.

hittps://dol.org/10.14361/6783839460405 - am 14.02.2026, 08:23:31.



https://doi.org/10.14361/9783839460405
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

1. Einleitung

nicht selten auseinanderweisen, Macht also dort vorhanden ist, wo sie nicht
sichtbar, und dort sichtbar, wo sie nicht vorhanden ist. Dass aber das Poli-
tische auch auf Sichtbarkeit angewiesen ist, zeigt sich zum Beispiel an den
noch im 21. Jahrhundert hohen Zustimmungswerten der (weitgehend macht-
losen) Monarchie in vielen Lindern Europas.

Zwar ist sie nicht Gegenstand dieser Studie, doch kann auch eine Art
psychologische Grundierung der Souverinititsfrage in der Biographie des
Schriftstellers mitgedacht werden, und zwar mit Blick auf Diirrenmatt als
Pfarrerssohn. »Pfarrerssdhne, so heifst es bei Peter Riiedi, »sind Séhne im
Quadrat«, weil das Verhiltnis zum Vater in ihrem Fall »durch das Verhiltnis
(oder Nichtverhiltnis) des Menschen zu Gott« iiberhéht wird: »Der Vater ist
doppelt: Vater und Vater unser.« Zugleich riickt er als Stellvertreter Gottes in
eine Distanz, die »ihn fiir den Sohn ebenfalls unerreichbar« macht und durch
die er in der Realitit eher ein »sich nicht offenbarender, sich Liebe und Hass
gleichermafRen entziehender pater absconditus« — ein abwesender Vater ist.*

Mit dem Souverin als der eine Ordnung garantierenden Instanz ist ein-
gedenk der Gottes-Analogie auch eine jenseitige Position der Ubersicht ange-
sprochen, die im postsouverinen, aber auch im postreligiosen Zeitalter auf-
gehoben ist. Mit Blick auf das Schlussbild der Physiker: Der einsame Erdball
inmitten des unendlichen Universums ist ein Irrenhaus, in dem es unméglich
ist, abzusehen, ob sich das eigene Handeln zum >Guten< oder zum >Schlech-
ten< neigen wird. Aus dieser Unméglichkeit einer souveranen Entscheidung
heraus erkliren sich auch die vielfach fehlgehenden Pline der Diirrenmatt-
schen Anti-Helden.

12 Peter Riedi: Dirrenmatt oder Die Ahnung vom Ganzen. Biographie. Ziirich 2011, S. 65
u. 69. Aus der Beobachtung, dass der Vater im Frithwerk Diirrenmatts nicht nur »als
verborgene, unerreichbare Autoritit«, sondern auch als »iibermachtiges, strafendes,
den Sohn vernichtendes Monstrum« (S. 69) erscheint, ist laut Riledi kein verlassliches
Bild der tatsachlichen Vater-Sohn-Beziehung zu gewinnen: »Die Kluft zwischen dem
Vaterbild in der Autobiographie und den Vater-Monstren der frithen Prosa ist so groR3,
dass wir die Ddmonisierung des Vaters mindestens ebenso unter poetologischen wie
unter psychologischen Gesichtspunkten sehen mussen.«(S. 71) »So ist zum Teil die Da-
monisierung des Vaters in der frithen Prosa zu erklaren. Nicht so sehr der Vater als
Cegner, der abwesende Vater ist sein Problem.« (S.177)

hittps://dol.org/10.14361/6783839460405 - am 14.02.2026, 08:23:31.



https://doi.org/10.14361/9783839460405
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Der abwesende Souveran

1.2 Bestehen der Welt

Die Versuche, Bilder und Motive zu finden, um der Wirklichkeit mittels
kinstlerischer Einfille beizukommen, sind zu begreifen als Versuche, »die
Welt zu bestehen« (WA 30, 63). Umstritten ist, wie stark Diirrenmatt selbst
von der Verinderbarkeit der Welt ausgegangen ist. Die Frage wurde insbe-
sondere im Vergleich mit Bertolt Brecht besprochen, der als der Dramatiker
der ersten Hilfte des 20. Jahrhunderts auch fir Diirrenmatt in theaterprak-
tischer Hinsicht eine wichtige BezugsgrofRe ist. In der Riickschau duflert sich
Diirrenmatt allerdings mit Blick auf das marxistische Theater und dessen
Anspruch, mittels Kunst auch zu einer Verinderung realer Zustinde zu
gelangen, mehr als deutlich:

Der Marxismus wurde in eine linke Asthetik umgebogen. Auf der Biihne las-
sen sich Klassenkdmpfe ja auch wunderbar darstellen. Das fing mit Brecht
an. Was der machte mit dem Theater in Berlin, wirkte auf mich immer unge-
heuer gespenstisch —ein reiches Theater, das auf arm tut. Durch das grofe
Vorbild Brecht geriet der Kommunismus in die Asthetik hinein, und dsthe-
tisch 143t sich wunderbar moralisieren und beurteilen, aber es zeigt keine
Wirkung."

Dirrenmatt glaubt, so formuliert es Vera Schulte, nicht an die »Veranderbar-
keit der Gesellschaft durch die Bithne. Kunst hat fir ihn nur die Méglichkeit,
Krisensituationen sichtbar zu machen, einen eindeutigen Losungsweg konne
und diirfe sie nicht zeigen.«** Im Gegensatz zu Brecht biete Diirrenmatt, »sei-
ner Ideologiefeindlichkeit entsprechend, keine Losungen realer Probleme an.
Mit Hilfe des Grotesken mochte er das Chaos unserer paradoxen, dem apo-
kalyptischen Zusammenbruch zueilenden Welt lediglich transparenter ma-
chen.«® Jochen Kriens schitzt die Sicht Diirrenmatts auf Denkparadigmen
ahnlich ein: Seine Stiicke »zeigen die Schwichen paradigmatischen Denkens,
die Briichigkeit einer menschlichen Uberzeugung, die vielmehr naiver, selbst-

13 Friedrich Dirrenmatt: Dirrenmatt (iber Diirrenmatt: »Man wird immer mehr eine Ko-
médie«. Interviewer: Sven Michaelsen, in: Uber die Grenzen, S.11-27, hier S.18.

14 VeraSchulte: Das Gesichteiner gesichtslosen Welt. Zu Paradoxie und Groteske in Fried-
rich Dirrenmatts dramatischem Werk. Diss. Essen 1987, S. 63.

15 Ebd,S.317.

hittps://dol.org/10.14361/6783839460405 - am 14.02.2026, 08:23:31.


https://doi.org/10.14361/9783839460405
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

1. Einleitung

herrlicher Glaube ist.«'® Dramaturgisch gehe es Diirrenmatt »darum, dem
Zuschauer das Theater als das bewusst zu machen, was es in seinem Falle
ist — eine gespielte Wirklichkeit, die experimentell, als eine provozierte Er-
fahrung, angelegt ist.«!’

Gegeniiber diesen Positionen schitzt Hans-Ludwig Buchholz Diirren-
matts aufklirerischen Impuls ein wenig optimistischer und beinahe zu
forsch ein. Dies mag auch daran liegen, dass dieser Einschitzung vor allem
die Essays und Vortrage zugrunde liegen, kaum jedoch das literarische Werk.
Diirrenmatts diistere Darstellungsweise diene nicht nur »dem Erkennen
und Beklagen von gravierenden Missstindenc; dariiber hinaus wolle er »mit
seiner Schriftstellerei warnen, aufmerksam machen und zum Handeln an-
regen, anstatt zu trosten.« Dass Diirrenmatt nicht »die Kapitulation vor der
Welt« propagiert, sondern »zum Bestehen der Welt« auffordert, ist sicher
richtig.18 Doch daraus zu schliefRen, seine »literarische Weltsicht« sei »nicht
pessimistisch, und schon gar nicht nihilistisch«, sondern »warnend und auf-
riittelnd«,” unterstellt Diirrenmatt einen zu starken politischen Aktionismus
und unterschitzt seinen Pessimismus. Das Programm eines Bestehens der
Welt und eine pessimistische Weltsicht schliefRen einander nicht aus.

1.3 Denkender Schriftsteller - schreibender Denker

Dass Diirrenmatt »nicht von einer These, sondern von einer Geschichte«
(WA 7, 91) ausgehe, wie es in den 21 Punkten zu den Physikern heifdt, weist auf
die Bedeutung des Einfalls fiir seine Poetik hin. Diirrenmatt geht vom Stoff
aus, nicht von der Aussage, wie er etwa Brecht attestiert (WA 30, 110). Hat
Diirrenmatt bereits eine Abneigung gegen die Bezeichnung >Dichter< zum
Ausdruck gebracht,?® so lehnt er es auch ab, »als Denker aufzutreten« — al-

16  Jochen Kriens: Die Poetik des Experiments. Provozierte Erfahrung und kinstlerische
Erkenntnis bei Friedrich Diirrenmatt. Titbingen 2014, S.113.

17 Ebd., S.135.

18 Hans-Ludwig Buchholz: Die Welt als dramaturgisches Labyrinth. Das politische Den-
ken im Werk Friedrich Diirrenmatts. Hamburg 2012, S. 11.

19  Ebd, S.1f.

20 Dirrenmatt vermerkt hierzu zum Beispiel in seinem Vortrag Schriftstellerei als Beruf
(1956), dass ihn die Frage, ob er Schriftsteller oder Dichter sei, nicht sonderlich in-
teressiere, fithrt jedoch aus, er habe sich entschieden, »nur ein Schriftsteller sein zu
wollen. Ein Dichter ist zwar etwas Schones, wer ware nicht gern einer, doch ist der

hittps://dol.org/10.14361/6783839460405 - am 14.02.2026, 08:23:31.



https://doi.org/10.14361/9783839460405
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Der abwesende Souveran

lerdings nicht, weil er seine Tatigkeit nicht als Denken verstanden hitte,
sondern weil er sich »als Dilettant in dieser Tatigkeit [..] unbekiimmerter
dufern« konne. Durchaus gehe er »von einigen trockenen Begriffen aus,
doch oft sagt man das Wichtige besser, indem man es ausklammert.« (WA
32, 60) Diese Auerung in Vom Sinn der Dichtung in unserer Zeit legt es nahe,
die Ablehnung des Thetischen im Nachwort zu den Physikern nicht zu ernst
zu nehmen. Dass einer der >trockenen Begriffe, die nicht explizit genannt
werden, jener der Souverdnitit ist, wird im Interesse dieser Arbeit einmal
augenzwinkernd angenommen. Es kann durchaus behauptet werden, dass
Diirrenmatt nicht weniger Denker als Schriftsteller ist. In seinen Bildern und
Narrativen durchdenkt er die Welt — um sie zu durchdenken, muss er sie zur
Darstellung bringen: »Ich denke die Welt durch, indem ich sie durchspiele.
Das Resultat dieses Denkprozesses ist nicht eine neue Wirklichkeit, sondern
ein komodiantisches Gebilde, in dem sich die Wirklichkeit analysiert wie-
derfindet, genauer, in dem sich der Zuschauer analysiert wiederfindet.« (WA
33, 91) Seiner Selbstbeschreibung zum Trotz, dass er von einer Geschichte
ausgehe, ldsst sich konstatieren, dass das Werk Diirrenmatts durchaus um
einige Theoreme kreist, und zwar vermittelt iiber die Stoffe. So gehen Bild
und Text, Narrativ und Theorie bei ihm Hand in Hand. Sicher wire das
Verhiltnis von Stoff und These vereinfacht dargestellt, wiirde man sagen,
es handele sich bei seinen literarischen Texten um Geschichten, die gewisse
Thesen und Theoreme veranschaulichen — auch wenn sich tatsichlich hin
und wieder solche Doppelstrukturen aus einfithrender Erérterung und an-
schlieRender Erzihlung finden (Die Panne, Das Versprechen). Die Stoffe, die
gestaltet werden, sind selbst schon bildhaftes Denken und sie enthalten die
Theorie-Kerne, an die sich das Werk Ditrrenmatts anlagert. Da sein Werk
um Stoffe kreist, die Diirrenmatt immer wieder aufgreift, in verschiedenen

1

Genres verarbeitet und umgestaltet,* ist der Lektiire-Teil dieser Studie

Begriff so konfus und unbestimmt geworden, dafd er sich nur noch in geschlossenen
Zirkeln mit einheitlicher Meinung Uiber gewisse Schriftsteller anwenden laf3t, nicht 6f-
fentlich, nicht sachlich, nicht als Berufsbezeichnung. Die Konfusion entsteht dadurch,
dafd in Fachkreisen eben zwischen Dichtern und Schriftstellern unterschieden wird,
wobei gerade diese Trennung 6fters die Gefahr in sich birgt, schlechte Schriftsteller
als Dichter auszugeben, fiir die dann die Definition zutrifft, da sie zwar dichten, aber
nicht schreiben kénnen, eine in der deutschsprachigen Literatur nicht allzu seltene Er-
scheinung.« (WA 32, 54)

21 »Nicht einmal eine Betrachtungsweise, die der Entstehungsgeschichte folgt, fordert
eine verlassliche Schichtung seiner zu Stoffen verdichteten Erfahrungssedimente zu-

hittps://dol.org/10.14361/6783839460405 - am 14.02.2026, 08:23:31.



https://doi.org/10.14361/9783839460405
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

1. Einleitung

auch nicht nach Schaffensperioden oder Gattungen geordnet, sondern nach
Denkfiguren beziehungsweise Theoremen.

1.4 Die Souveranitat des Autors

Das Konzept der Souverinitit ist in Diirrenmatts Werk, wenn auch nicht ex-
plizit, so prominent, dass auch Peter Riledi bereits im Vorwort seiner Biogra-
phie Diirrenmatt oder die Ahnung vom Ganzen nicht umhin kommt, es zweimal,
wenn auch zum Teil als Einschriankung, zu erwidhnen, und zwar zur Charakte-
risierung Dirrenmatts. Erstens wird dieser als »Souverin« der »autonome[n]
Republik Diirrenmatt« bezeichnet und zweitens als »souverine[r] Erbauer
von Welten und Gegenwelten«, wobei Riiedi relativiert, dass er »im eigenen
Reich ein beschrinkter Herrscher« gewesen sei, der iiber seine Stoffe »nur
bedingt« verfiigte, wie man an seinem grofen >Alterswerks, eben den Stoffen,
sehen konne.?” An ihnen wird etwas anderes als die »Fassade des selbstsicher
gelassenen Autokraten Diirrenmatt« sichtbar: »Ein Labyrinth, das den Autor,
um in dessen Bild zu bleiben, eher als darin gefangenen Minotaurus denn als
den souverdnen Erbauer Daedalus erahnen lisst.« Keineswegs sei es ein »sou-
veran geplantes und dann stringent ausgefithrtes Unternehmen, in welchem
das Labyrinth sozusagen aus der dritten Dimension iiberschaut wiirde.«*
Der abwesende Souverin — diese Formel beschreibt auch das Verhiltnis des
Schriftstellers Diirrenmatt zu seinem eigenen Werk. Er ist nicht nur mehr Mi-
notaurus als Didalus; er ist Minotaurus und Didalus — Erbauer eines Werks,
das ebenso labyrinthisch ist wie die Wirklichkeit.>* Diirrenmatts Ringen um
Darstellung, die Suche nach Motiven, das stetige Uber- und Umarbeiten von

tage: zyklische Wiederaufnahmen, gewissermafien ein Fortschreiten zu langst verlas-
senen Positionen, kehren das Oberste zuunterst, wie geologische Verwerfungen und
Faltungen die erdgeschichtliche Abfolge der Gesteinsschichten. Ungeachtet der Gat-
tung, der Stilhéhe, des Perfektionsgrades hiangt in diesem Werk alles mit allem zu-
sammen.« Riledi: Dirrenmatt oder Die Ahnung vom Ganzen, S. 376.

22 Ebd,S.9u.14.

23 Ebd,S.30u.31.

24  Vgl. Eva-Maria Graeser-Isele: Mythologische Orte als Lebensmuster? Der Weg von Diir-
renmatts Erzdhlung>Die Stadt< (1946) zur Ballade sMinotaurus< (1985), in: Gymnasium.
Zeitschrift fir Kultur der Antike und Humanistische Bildung 94/6 (1987), S. 539-552 so-
wie Monika Schmitz-Emans: Dadalus als Minotaurus. Zu Labyrinth-Motiv und Sprach-
reflexion bei Kafka und Durrenmatt, in: Zeitschrift fiir Germanistik. Neue Folge 3/3
(1993), S. 526-544.

hittps://dol.org/10.14361/6783839460405 - am 14.02.2026, 08:23:31.



https://doi.org/10.14361/9783839460405
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Der abwesende Souveran

Geschaffenem ist auch ein ewiger Kampf um die Souveranitit iiber seine Stof-
fe. Zugleich wird der Autor, wenn er seine Figuren immer wieder an Pannen
und Zufillen scheitern lisst, selbst zum Herrn iiber den Zufall. Er lisst sei-
ne Puppen tanzen und hilt — wie Barlach in Der Richter und sein Henker—die
Strippen in der Hand. So verharrt auch der Autor vergleichbar seinen mal
tibermichtigen, mal ohnmichtigen Figuren zwischen dem Anspruch auf Sou-
verdnitdt und ihrer Unmoglichkeit. Noch in einem der letzten Gesprache Diir-
renmatts heifdt es: »Man will, je dlter man wird, Ordnung machen. Man will
Ordnung in seine Vorstellungswelt hineinbringen. Das Kreative ist ein Ord-

nungsprinzip: Man will auch Ordnung bei sich selber machen.«*

1.5 Forschungsstand

Neben Beitrigen, die seine Beziige zur politischen Grofiwetterlage sowie zur
Tagespolitik behandeln,?¢ gibt es bereits einige Arbeiten zum Politischen im
weiteren Sinne bei Diirrenmatt.?” Sie werden an dieser Stelle einzeln dar-
gestellt; zum einen, um den Forschungsstand zu dokumentieren, zum ande-
ren, um die Unterschiede zu dem hier entwickelten Ansatz herauszuarbeiten.

25  Friedrich Durrenmatt: Der »Turmbau« der Gedanken. Interviewer: Hardy Ruoss, in:
Uber die Grenzen, S. 75-95, hier S. 93.

26  Helmut Gobel: Friedrich Dirrenmatts politisches Engagement, in: Eve Pormeister,
Hans Graubner (Hg.): Tradition und Moderne in der Literatur der Schweiz im 20. Jahr-
hundert. Beitrage zur Internationalen Konferenz zur deutschsprachigen Literatur der
Schweiz, 26. bis 27. September 2007. Tartu 2008, S. 53-84. Michael Schmitz: Friedrich
Diirrenmatt als politischer »Detektiv, in: Ders.: (Hg.): Literatur und Politik. Zwischen
Engagement und »Neuer Subjektivitat«, Trier 2017, S.129-145. Die »Vernachldssigung
des politischen Dirrenmatts« in der Rezeption (im Gegensatz zum politischen Frisch)
aufgezeigt und fiir ein Ernstnehmen seiner politischen Gedanken pladiert hat Els-
beth Pulver: Literaturtheorie und Politik. Zur Dramaturgie Friedrich Diirrenmatts, in:
Text+Kritik. Zeitschrift fiir Leser 50/51 (1980) [Friedrich Diirrenmatt|, 2., revid. und erw.
Aufl], S. 68-79, hier S. 78.

27  Carl Schmitt und Diirrenmatt konfrontiert hat in Bezug auf den Roman Jus-
tiz—allerdings nicht aus souveranitdtstheoretischer Perspektive — Panu Minkkinen: A
law without the political. Carl Schmitt, romanticism, and Friedrich Dirrenmatt’s The
Execution of Justice, in: Ders., Matilda Arvidsson, Leila Brannstrom (Hg.): The Contem-
porary Relevance of Carl Schmitt. Law, Politics, Theology. Abingdon, New York 2016,
S. 78-90.

hittps://dol.org/10.14361/6783839460405 - am 14.02.2026, 08:23:31.



https://doi.org/10.14361/9783839460405
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

1. Einleitung

Dass es sich beim Politischen allgemein um ein Desiderat in der Diirrenmatt-
Forschung handelt, kann allmahlich jedenfalls nicht mehr behauptet werden.

In einem Beitrag aus dem Jahr 1989 nimmt Joseph A. Federico Dirren-
matts politische Philosophie in den Blick. Als deren realhistorischen Hinter-
grund nennt er den Totalitarismus des 20. Jahrhunderts, den Terror und Ra-
dikalismus der 1970er Jahre, die Bevolkerungsexplosion sowie die Existenz
der Atombombe. Aus der Erfahrung dieser zeitspezifischen Erscheinungen
leitet Federico nun die Grundiiberzeugungen ab, die Diirrenmatts politische
Philosophie prigen:

The first two events led him to condemn all dogmaticideologies as irrational
and fundamentally inhumane constructs; the third convinced him that in-
dividual freedom cannot be absolute, that changing demographic realities
demand an equally strong commitment to social and economicjustice. The
fourth event conveyed a sense of urgency to the problem implied in the first
three: either we alter our political thinking, attitudes, and behavior or our
civilization may be destroyed. For Diirrenmatt, these goals can be best ac-
complished within a political structure organized according to the principles
of liberal democracy.?®

Diesen Beobachtungen kann man sich zunichst anschliefRen. Sie gelten ins-
besondere in Bezug auf Diirrenmatts Auflerungen in Essays und Vortrigen.
Aus den literarischen Texten lasst sich eine solche politische Philosophie mit
dem Fluchtpunkt der liberalen Demokratie jedoch nicht so einfach heraus-
lesen. Sicher ist Federico darin zuzustimmen, dass sich Diirrenmatt stets
gegen Versuche der Gesellschaftsinderung nach abstrakten Ideen verwahrt
hat.?® Daraus wird Diirrenmatt nun eine Nihe zur (nicht-dogmatischen)
Wissenschaft und zum Liberalismus zugeschrieben, die beide wie folgt
bestimmt werden: »Both science and liberalism are based on the principle
that knowledge, or freedom and justice, can only be achieved in a plural-
istic environment that allows for conflicting ideas to compete according to

28 Joseph A. Federico: The Political Philosophy of Friedrich Diirrenmatt, in: German Stud-
ies Review 12/1 (1989), S. 91-109, hier S. 92.

29 »Dirrenmatt has always opposed any attempt to change society that proceeds from
abstract ideas, rather than from a concern for the welfare of human beings, on the
grounds that such an approach inevitably leads to intolerance, violence, and an in-
crease in human suffering.« Ebd., S. 99.

hittps://dol.org/10.14361/6783839460405 - am 14.02.2026, 08:23:31.

19


https://doi.org/10.14361/9783839460405
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

20

Der abwesende Souveran

agreed-upon rules of the game. Essential to both is the notion of criticism.«*°

Diese Charakterisierung gerat vor dem Hintergrund der literarischen Texte
Diirrenmatts etwas zu zahm. Der Schweizer Schriftsteller hat nicht nur
hinsichtlich seines eigenen Staates immer auch die Schattenseiten eben
jener liberalen Demokratie im Blick, die auch eine Allianz mit dem Verwal-
tungsstaat eingegangen ist. Die Beschreibung der Welt als Irrenhaus, die
Erfahrung von Chaos und labyrinthischer Uniibersichtlichkeit kann nicht
einfach von seiner eigenen Lebenswelt innerhalb einer liberalen Demokratie
getrennt werden. Vielmehr ist diese mit ihren Widerspriichen selbst Teil
des modernen Weltzustands. Wenn Federico den Kern von Diirrenmatts
politischer Philosophie im Glauben an die kritische Vernunft entdeckt und er
Diirrenmatt gar eine »advocacy of critical reason, scientific method, and the
principles of liberal democracy« attestiert,3! verliert Diirrenmatts politisch-
poetische Satire einiges von ihrer Radikalitit.

Fast vollig umgekehrt und in der Tat treffender liest sich die Einschit-
zung Peter von Matts (2010), der Diirrenmatt dem Konservatismus zuord-
net — im Gegensatz zu dem Liberalen Frisch.3* Beide vertraten, so von Matt,
jedenfalls keine »genuin sozialistische Position«, weshalb sie fiir die Studen-
tenbewegung in den 1970er Jahren auch »Schnee von gestern«<®®> gewesen sei-
en. Mit seiner Charakterisierung eines Diirrenmattschen »Anarchokonserva-
tismus< ist von Matt jedenfalls der Struktur des abwesenden Souverins am
nichsten gekommen, weshalb seine Position hier auch ausfithrlich dargelegt
wird. Anders als der Liberalismus, der »von einem grofien Prozess des Fort-
schritts, von der schrittweisen Emanzipation aus allen Formen der Unterdrii-
ckung« ausgehe, sei fiir den Konservativen Diirrenmatt der Fortschritt und
jedes weltimmanente Erlésungskonzept »kein Weg zu einer besseren Welt,
sondern Selbsttiuschung und verdeckte Brutalitit.«<** Welches politische Sys-
tem und welche Herrschaftsform auch immer wirksam ist: »Der Konservative

30 Ebd,S.101.

31 Ebd., S.105. »The faith in critical reason—the reason of scientific method —is at the
core of Diirrenmatt’s political philosophy« (S.104).

32 Petervon Matt: Der Liberale, der Konservative und das Dynamit. Zur politischen Diffe-
renz zwischen Max Frisch und Friedrich Dirrenmatt, in: Elio Pellin, Ulrich Weber (Hg.):
»Wir stehen da, gefesselte Betrachter«. Theater und Gesellschaft. Gottingen, Ziirich
2010, S. 69-85, hier S. 71.

33 Ebd,S.72.

34 Ebd., S.78u.79.

hittps://dol.org/10.14361/6783839460405 - am 14.02.2026, 08:23:31.



https://doi.org/10.14361/9783839460405
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

1. Einleitung

sagt: Die Grundbeschaffenheit der Welt, der Gesellschaft, des Einzelnen in-
dert sich nicht. [..] Unter einem Kénig kann das Leben genauso ertriglich
oder unertriglich sein wie in einer Republik.«*> Dieser Konservatismus Diir-
renmatts, zu dem auch eine Liberalismuskritik gehort, reiche zuriick bis in
die »diffuse Bewegung der Zwischenkriegszeit, die man Konservative Revolu-
tion genannt hat« — wobei von Matt das Sympathisieren des jungen Diirren-
matt mit der Schweizer Frontenbewegung nicht verschweigt. Allerdings sei
der Schriftsteller »von dieser Tradition her auch nicht erschépfend zu begrei-
fen. Die Ironie und der aristophanisch-wiiste Humor, die seinem Anarcho-
konservatismus eigen sind, haben kein unmittelbares Vorbild in jenen Stro-
mungen.«*®

Besonders wichtig sind die Spuren, die diese konservative Grundierung
im literarischen Werk hinterldsst. Zum einen erscheinen daher politische
Ordnungen und gesellschaftliche Normen in Diirrenmatts Stiicken »stets
so plakativ, so schematisch. Sie sind eben auch in Wahrheit artifiziell, sind
illusionir, was ihr Heil und ihre Niitzlichkeit betrifft.« Zum anderen kommt
es deshalb auch so hiufig vor, dass im literarischen Werk »die installierten
Ordnungen ironisiert werden oder in die Luft fliegen«.3” Was im »Akt des
Aufbrechens der installierten Ordnungen« unter der Decke der Institutionen
bestehen bleibt, sei eine mythische, »vorphilosophisch[e], vorwissenschaft-
lich[e]« Wahrheit — und zwar ein vertikaler Grundriss der Welt: »mit der
unerlosten, grausamen, blutigen, gierigen, ungerechten Menschenwelt un-
ten und dem unerreichbaren, unbegriffenen, gefiirchteten und verehrten
Gott oben, iiber allem.«3® Diese Struktur bleibt bestehen; ob auf der Erde ein
feudales oder ein demokratisches System etabliert wird und ob Diirrenmatt
sich gerade zu spiteren Zeiten auch noch so atheistisch beschreibt: »Er
liquidierte alle denkbaren Gottesbilder, die Stelle im Weltganzen aber, wo
Gott wire, wenn er wire, blieb als Ordnungsinstanz des Ganzen bestehen.«*°
Auch wenn es leer geworden ist — der Gedanke eines Zentrums bleibt Be-
zugspunkt im Werk. Diese basalen und unerreichten Uberlegungen von
Matts sind in eine umfassende Studie zum Politischen bei Diirrenmatt zu
integrieren. Finden gemeinhin seine iiberzeitliche Weltauffassung und sein

35 Ebd., S.78.
36 Ebd.,S. 81
37 Ebd., S. 80.

38 Ebd,S.80u.82.
39 Ebd,S. 82.

hittps://dol.org/10.14361/6783839460405 - am 14.02.2026, 08:23:31.

2


https://doi.org/10.14361/9783839460405
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

22

Der abwesende Souveran

Konservatismus in der Forschung zu wenig Beriicksichtigung, so wird hier
wiederum den wichtigen zeitspezifischen Erscheinungen sowie Diirrenmatts
eigenen Zeitdiagnosen zu wenig Raum gegeben.

Hans-Ludwig Buchholz hat sich unter dem Titel Die Welt als dramaturgi-
sches Labyrinth (2012) mit den politiktheoretischen Gedanken Diirrenmatts be-
schiftigt und dabei ein meiner Studie vergleichbares Vorhaben formuliert,
wenn er als Ziel und Thema seiner Arbeit »die Darstellung, Systematisierung
und Interpretation des politischen Denkens im Werk Diirrenmatts« nennt,
und zwar unter der Leitfrage: »Was kennzeichnet die politikphilosophischen
Gedanken Diirrenmatts und worin bestehen sein politisches Denken und sein
Beitrag zur politischen Theorie?«*° Allerdings wird in der Folge eine diszi-
plinire Einschrinkung vorgenommen, die fitr meine Perspektive nicht gilt.
Buchholz’ Untersuchung soll »eine in erster Linie politikwissenschaftliche,
keine literaturwissenschaftliche sein. Eine Textanalyse gerade der oft ver-
schliisselten und andeutungshaft gehaltenen Werke wiirde die Grenzen der
politikwissenschaftlichen Methoden weit iiberschreiten.«* Ich méchte diese
Herausforderung annehmen und politische und dsthetische Fragen im Zu-
sammenhang betrachten. Diirrenmatts Denken und Schreiben stehen, wie
beschrieben, in Wechselwirkung. Es ist vor diesem Hintergrund umso wich-
tiger, die literarischen Texte nicht nur einzubeziehen, sondern als den eigent-
lichen Gegenstand zu behandeln. Der Politikwissenschaftler Buchholz bezieht
sich hingegen fast ausschliefllich auf Diirrenmatts programmatische Aufle-
rungen in Reden und Essays. Dabei rekonstruiert er, dass Diirrenmatt »aus
den Widerspriichlichkeiten von Mensch und Welt heraus eine pessimistisch
scheinende Darstellung der Welt entwickelt, der er dann jedoch seine Lo-
sungsvorschlige und Hoffnungen entgegensetzt.« Diirrenmatt vertrete »ei-
ne ausgesprochen niichterne Staatssicht«; gegen das Revolutionire setze er
»die Losung im Kleinen und Unscheinbaren, im seidenen Ariadnefaden der
zweifelnden Vernunft, des Bestehens von Alltag und Frieden, des Suchens
nach Wahrheit und des Akzeptierens der menschlichen Grenzen.«** Eine si-
cher nicht unzutreffende Beobachtung, wenn sie Diirrenmatt auch zu sehr
zum Augias macht. Die Radikalitit des Werks — seines Welt- und Menschen-
bilds — erschliefit sich indes erst in der Lektiire der literarischen Texte.

40  Buchholz: Die Welt als dramaturgisches Labyrinth, S. 4.
41 Ebd.
42 Ebd.,S.53.

hittps://dol.org/10.14361/6783839460405 - am 14.02.2026, 08:23:31.



https://doi.org/10.14361/9783839460405
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

1. Einleitung

Mit Politischen Systemen bei Friedrich Diirrenmatt (2013) hat sich Patricia Kadp-
peli beschiftigt. Sie verbindet die modernen mathematischen und physikali-
schen Entwicklungen und Entdeckungen, die Diirrenmatt besonders im >Ge-
setz der grofien Zahl« aufgreift, mit dessen gesellschaftspolitischen Primis-
sen: »Diirrenmatt missversteht das Gesetz der grossen Zahl produktiv: Er eig-
net es sich als Gleichnis fiir soziale Systeme und ihren dynamischen Wandel
an.«® Im Fokus ihrer Studie stehen daher besonders »Diirrenmatts Erliute-
rungen zu modernen Gesellschaftssystemen und ihren Dynamiken im essay-
istischen Werk sowie der Versuch, diese Reflexionen in den Komédien darzu-
stellen«.** So wichtig das >Gesetz der grofRen Zahl« fiir Diirrenmatts politische
Reflexionen ist, so muss sein vermeintlich exzeptioneller Rang vor dem Hin-
tergrund weiterer wichtiger Theoreme — vom Labyrinth tiber den Ausnahme-
fall hin zur Indifferenz von Wirter und Gefangenem — doch infrage gestellt
werden. Auch scheint mir Kippeli, hier in einem gemeinsamen Aufsatz mit
Rudolf Kiser zu Diirrenmatts System-Metaphern, in Auseinandersetzung mit
Peter von Matts Konservatismusthese Dilrrenmatts »skeptisches Menschen-
bild und eine dementsprechend konservative Werteorientierung« zu unter-
schitzen.®> Diirrenmatts Komodien — und auch seine Erzihlungen und Ro-
mane — sind als »Warnmodelle soziopolitischer Systemdynamik«*® nicht aus-
reichend beschrieben. Mein Ansatz unterscheidet sich davon insbesondere im
Begriff des Politischen, der sich nicht (recht pragmatisch) auf Gesellschafts-
systeme und soziale Strukturmodelle beschrinkten sollte. Von Beginn an sind
Diirrenmatts politische Versuchsanordnungen nicht nur mit naturwissen-
schaftlichen, sondern auch mit theologischen und existenzphilosophischen
Bildern und Narrativen verkniipft, die Ordnung und Unordnung, Orientie-
rung und Orientierungslosigkeit verhandeln.

Julia Réthinger (2018) nimmt Diirrenmatt jiingst noch einmal im Ver-
bund mit Max Frisch — ausgehend vom >Denkraum« der Nachkriegszeit — in
den Blick und attestiert beiden »die Utopie einer dem Prinzip der humani-

43 Patricia Kappeli: Politische Systeme bei Friedrich Diirrenmatt. Eine Analyse des essay-
istischen und dramatischen Werks. Kéln, Weimar, Wien 2013, S. 17.

44  Ebd., S.16.

45  Rudolf Kiser, Patricia Kdppeli: System-Metaphern. Modelle des Staates und der Ge-
sellschaft im essayistischen und dramatischen Werk Friedrich Diirrenmatts, in: Ulrich
Weber, Peter Schnyder, Peter Gasser, Peter Rusterholz (Hg.): Dramaturgien der Phan-
tasie. Dirrenmatt intertextuell und intermedial. Géttingen 2014, S. 97-116, hier S.116.

46  Ebd., S.115.

hittps://dol.org/10.14361/6783839460405 - am 14.02.2026, 08:23:31.

23


https://doi.org/10.14361/9783839460405
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

24

Der abwesende Souveran

tas verpflichteten Gesellschaft.«*” Frisch und Diirrenmatt, so Réthinger, wiir-
den im Rezipienten »einen Erkenntnisprozess« initiieren, indem sie ihn »zu
einem Gedanken-Spiel anregens, in dessen Verlauf er sich »als Mensch unter
Menschen erkennenc soll und sich »mit der Frage nach seiner je eigenen Ver-
antwortung innerhalb von Welt und Gesellschaft konfrontiert« sieht.*® Damit
rekonstruiert Rothinger mehr eine Art der »personlichen« Ethik« des einzel-
nen Menschen: »Im Ausgang von Faschismus und Holocaust entwerfen bei-
de[] Autoren [..] indirekt die Utopie einer anderen Welt, die sich als solche
nur insofern als Maglichkeit realisiert, als sie beim Einzelnen ansetzt.«*> Auch
Rothinger entdeckt bei Diirrenmatt eine Abneigung und »Distanzierung ge-
geniiber jeglichem Mythischen, Absoluten und Totalen«, was nicht nur seine
»fragmentarische[] und offene[] Schreibweise« begriindet: In dem »sich selbst
unablissig revidierenden Denken« driicke sich »der aufklirerische Skeptizis-
mus Diirrenmatts aus, ein Skeptizismus, der das kantsche Diktum des sapere
aude gleichsam radikalisiert.«*°

Als Desiderat kann das Politische bei Diirrenmatt in der Tat nicht mehr
bezeichnet werden. Allerdings zeigt der Blick in die Forschung, dass meist nur
einer der Aspekte — Zeitdiagnose oder itberzeitliche Weltkonzeption — behan-
delt wurde, wobei Diirrenmatts Werk doch beides zugleich formuliert. Die
vorliegende Studie entfaltet Diirrenmatts Begriff des Politischen ankniipfend
an den Souverdnititsdiskurs im Hinblick auf die Frage nach gesellschaftlicher
Ordnung und Unordnung, die Diirrenmatt wesentlich vom modernen Welt-
zustand aus denkt. Als eine literaturwissenschaftliche Arbeit nimmt sie die
Integration des Politischen ins literarische Werk in den Blick.

Der Gang der Argumentation fithrt von der Rekonstruktion des
Souveridnitits- und des Postsouverdnititskonzepts von der frithen Neu-
zeit bis zum 21. Jahrhundert (Kapitel 2) iiber das Verhiltnis des Politischen
und des Poetischen im Werk Diirrenmatts (Kapitel 3) zu den Lektiiren
exemplarischer Einzeltexte (Kapitel 4-7).

47  Julia Rothinger: Asthetische Erkenntnis und politisches Handeln. Max Frisch und Fried-
rich Dirrenmatt in Konstellationen ihrer Zeit. Berlin u.a. 2018, S. 294.

48 Ebd.,S.295.

49  Ebd.,S.294 u. 296.

50 Ebd.,S.278.

hittps://dol.org/10.14361/6783839460405 - am 14.02.2026, 08:23:31.



https://doi.org/10.14361/9783839460405
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

2. Souveranitat - Postsouveranitat

Der Begriff der Postsouverinitit beschreibt einen Zustand, in dem das
Gemeinwesen, der Staat, als politisches Bezugs- und Ordnungsmodell nicht
mehr garantiert oder zumindest nicht linger allein gilltig ist. Oftmals reagie-
ren die Staaten lediglich auf globale, grenziiberschreitende Phinomene und
haben alle Mithe, in einer postsouverinen Welt handlungsfihig zu bleiben.
Private Akteure treten in vielen Bereichen als Konkurrenten der Staaten
auf, die globalisierte und zunehmend digitalisierte Wirtschaft entzieht sich
staatlicher Souverdnitit, die wesentlich auf ein bestimmtes geographisches
Gebiet begrenzt ist. Wie der Begriff der Postsouverdnitit zum Ausdruck
bringt, bleibt das Modell der Souverinitit allerdings der Bezugspunkt.
Wendy Brown hat dies fiir den Begriff postwestfilisch in einer Weise beschrie-
ben, die ohne weiteres auch fiir postsouverin in Anschlag gebracht werden
kann - nicht nur in heuristischer Weise, sondern auch, weil die Westfilische
Ordnung nichts anderes als das Zeitalter der Souverinitit bezeichnet:

Die Vorsilbe spost< zeigt vielmehr eine Formation an, die dem, dem sie vor-
angestellt wird, zwar zeitlich nachgeordnet, aber nicht enthoben ist. >Post« si-
gnalisiert eine sehr konkrete Situation des Voriiberseins, in der das, was ver-
gangen ist, nicht zuriickgelassen wird, sondern im Gegenteil eine Gegenwart
unweigerlich pragt oder sogar dominiert, die trotzdem auch in irgendeiner
Weise mit dieser Vergangenheit gebrochen hat.”

Die Voraussetzung, um iiber Postsouverdnitit sprechen zu konnen, ist al-
so die Rekapitulation dessen, was Souverdnitit bedeutet und in welcher
politischen Situation dieses wirkmichtige Konzept entwickelt worden ist.
Selbstverstandlich waren Fragen nach dem Gemeinwesen und nach gerechter

1 Wendy Brown: Mauern. Die neue Abschottung und der Niedergang der Souveranitat.
Ubers. von Frank Lachmann. Berlin 2018, S. 42.

hittps://dol.org/10.14361/6783839460405 - am 14.02.2026, 08:23:31.



https://doi.org/10.14361/9783839460405
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

26

Der abwesende Souveran

Herrschaft Gegenstand der politischen Ideengeschichte seit Platons norma-
tiver Staatslehre in der Politeia und Aristoteles’ Systematik von Herrschafts-
formen in der Politik, in der die Frage nach der obersten Staatsgewalt (kjrion
tés poleds) ganz explizit gestellt wird.> Das Souverinititskonzept der Neuzeit
aber ist vor dem Hintergrund einer Konkurrenzsituation von Herrschaft
entstanden — derjenigen zwischen weltlicher und geistlicher Herrschaft
(Kaiser und Papst) und derjenigen zwischen weltlichen Herrschern (Kaiser,
Kénig und Kurfiirsten).? Zwar wird der Fachbegriff »souverain¢ seit dem
13. Jh. in Frankreich, im 14. Jh. auch in England verwendet«, und zwar als
eine Art der Entscheidungskompetenz oder Zustindigkeit;* systematisch
ausgearbeitet wurde er jedoch erst in der frithen Neuzeit ab der zweiten
Hilfte des 16. Jahrhunderts. Mit ihm hat sich auch der (National-)Staat als
das Ordnungsmodell des Westfilischen Zeitalters durchgesetzt.

2 Aristoteles fragt, wer »die oberste Gewalt im Staat besitzen« soll (Arist. pol. 1281a),

und kommt nach dem Durchdenken der verschiedenen Moglichkeiten zu dem Schluss,
»daf die oberste Staatsgewalt den Gesetzen (némos) zukommen mufs, vorausgesetzt,
dafd diese wohlgeordnet sind, der Regierende (drchon) aber, mag er einer sein oder
mehrere, nur (ber das Gewalt haben soll, was die Gesetze nicht genau zu bestimmen
vermoégen, weil nicht leicht iber alles sich zutreffende allgemeine Regeln geben las-
sen.« (Arist. pol. 1282b) Man kénnte vorgreifend sagen: Er soll also iiber die Ausnahme
befinden. Zit. dt. Ubersetzung: Aristoteles: Politik. Auf der Grundlage der Bearbeitung
von Nelly Tsouyopoulos und Ernesto Grassi neu hg. von Ursula Wolf. Nach der Ubers.
von Franz Susemihl, mit Einleitung, Bibliographie und zusatzlichen Anm. von Wolf-
gang Kullmann. 4. Aufl. Reinbek b. Hamburg 2014, S. 148 u. 153.

3 Vgl. Herfried Miinkler, Grit StraRenberger: Politische Theorie und Ideengeschichte. Ei-

ne Einfithrung. Unter Mitarbeit von Vincent Rzepka und Felix Wassermann. Minchen
2016, S.126f.

4 Helmut Quaritsch: Souveranitat [Art.], in: Joachim Ritter, Karlfried Griinder (Hg.): His-

torisches Worterbuch der Philosophie. Bd. 9. Darmstadt 1995, Sp. 1104-1109, hier Sp.
1104. Dort heifdt es weiter: »\Wer souveran ist, entscheidet letztinstanzlich, z.B. als Ba-
ron, aber auch als kéniglicher Amtstrager oder als Gericht. Der Konig ist besonders als
oberster Richter souverdn, aber nur, soweit seine Zustindigkeiten reichen, die gele-
gentlich selbst als >souverenetes< bezeichnet werden.«

hittps://dol.org/10.14361/6783839460405 - am 14.02.2026, 08:23:31.



https://doi.org/10.14361/9783839460405
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

2. Souveranitat - Postsouveranitat

2.1 Souveranitat in der frithen Neuzeit
(Jean Bodin, Thomas Hobbes)

Das frithneuzeitliche Konzept der Souverdnitit war eine Antwort auf die an-
haltenden, von konfessionellen Konflikten dominierten Biirgerkriege im Eu-
ropa des 16. und 17. Jahrhunderts. Es ist bei Jean Bodin nicht weniger als bei
Thomas Hobbes Begriindungsfigur des absolutistischen Staates, der innere
Unruhen und gewalttitige Ausschreitungen durch die Errichtung eines sou-
verinen Monopols iiber Gewalt und Gesetze zu beenden verspricht, dem fol-
gerichtig allerdings auch die Teilung von Macht in einem politischen System
der Checks and Balances fremd ist.

Jean Bodin, der das Konzept der Souverinitit in seinen Sechs Biichern iiber
den Staat (1576) vor dem Hintergrund der Religionskriege in Frankreich, die
ihren Hohepunkt 1572 in der Bartholomiusnacht finden, in die politische
Ideengeschichte eingebracht hat, bestimmt das Hauptmerkmal des souve-
rinen Fiirsten als Befugnis und Vermégen, »der Gesamtheit und den einzel-
nen das Gesetz vorschreiben zu kénnen [..], ohne auf die Zustimmung ei-
nes Hoheren, oder Gleichberechtigten oder gar Niedrigeren angewiesen zu
sein.«’> Dass der Souveranitit »jede Begrenzung hinsichtlich der Machtbe-
fugnis, der Aufgabenstellung oder ihrer Dauer fremdc ist,® soll jedoch weder
eine Willkiir- noch eine Gewaltherrschaft bedeuten. Vielmehr schwebt Bodin
eine »am Recht orientierte souverine Regierungsgewalt«’ vor, die iiberhaupt
Rechtssicherheit nach innen und zwischenstaatliche Vertrige nach aufien ga-
rantieren kann. Mit der ihm zugesprochenen Aufgabe, religiosen Frieden im
Land zu stiften, steht der Souverin in »unabhingiger, gleichsam »schieds-
richterlicher< Position iiber den Konfessionen«, worin gar ein »Plidoyer Bo-
dins fiir religiose Toleranz« gesehen wurde: »Seiner Auffassung nach hingt
die staatliche Ordnung zwar unmittelbar von den Gesetzen Gottes ab, nicht

aber von einer bestimmten Religion bzw. Konfession.«®

5 Jean Bodin: Sechs Biicher {iber den Staat. Buch I-1I. Ubers. und mit Anm. von Bernd
Wimmer. Eingeleitet und hg. von PC. Mayer-Tasch. Miinchen 1981, S. 292. Der Souverén
sei»niemandem aufler Gott Rechenschaft schuldig.« (S. 207)

6 Ebd., S. 206.

7 Ebd., S. 205.

8 Claudia Opitz-Belakhal: Ambivalenzen und Widerspriiche. Jean Bodins Souverénitits-
konzept im historischen Kontext, in: Samuel Salzborn, Ridiger Voigt (Hg.): Souverini-
tat. Theoretische und ideengeschichtliche Reflexionen. Stuttgart 2010, S. 42-60, hier
S.48.

hittps://dol.org/10.14361/6783839460405 - am 14.02.2026, 08:23:31.

27


https://doi.org/10.14361/9783839460405
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

28

Der abwesende Souveran

Die Idee der Souverinitit, die den Staat um eine Zentralgewalt ordnet
und nach effizienten Formen rationaler Herrschaft verlangt,® hat zur Eta-
blierung eines Systems souverdner Nationalstaaten in Europa seit dem 17.
Jahrhundert beigetragen, das man in Anlehnung an den Frieden von Miinster
und Osnabriick, der den Dreifigjihrigen Krieg (1618-1648) beendet, gemein-
hin als Westfilische Ordnung bezeichnet: »Fortan beruhte das europiische
Staatensystem, das Westfilische System, auf dem Prinzip der >Gleichheits,
besser gesagt: der Gleichwertigkeit der Staaten. Jeder First, auch der Herr-
scher eines kleinen Landes, konnte — z.B. aus dynastischen Griinden — einem
anderen Fiirsten den Krieg erkliren.«!© Diese duRere Souverinitit eines Staa-
tes hat zwei positive Effekte: Zum einen garantiert sie »die Unverbriichlich-
keit des Staatsterritoriums und macht damit die dauerhafte Gewihr von Frei-
heitsrechten itberhaupt erst moglich.«!! Zum anderen erméglicht sie ein zwi-
schenstaatliches Recht und trigt zu einer Ordnung auf internationaler Ebene
bei, in der sich die souverinen Staaten als Gleiche erkennen kénnen.

Fiinfundsiebzig Jahre nach Bodins Sechs Biichern iiber den Staat hat Thomas
Hobbes mit dem Leviathan (1651) eine wirkmichtige Staatslehre zur Begriin-
dung souveraner Herrschaft vorgelegt, die insbesondere mit ihrer Naturzu-
standserzihlung vom Kampf aller gegen alle und ihrer Vertragstheorie in die
politische Philosophie, aber auch in das kulturelle Gedachtnis eingegangen
ist. Auch bei Diirrenmatt ist der Naturzustand als bellum omnium contra omnes
von besonderer Bedeutung, wie sich in den Lektiiren seiner Texte zeigen wird.
Hobbes’ Ursprungserzahlung geht von einem Naturzustand aus, in dem sich
die Menschen gegenseitig feind sind. Solange es keine 6ffentliche Macht gibt,
»die sie alle in Schrecken hilt«, befinden sich die Menschen in einem »Krieg

9 Siehe Miinkler, Strafdenberger: Politische Theorie und Ideengeschichte, S. 133: »Mit Mi-
litar und Biirokratie entstand ein Erfiillungsstab, auf dessen Loyalitit sich der Souve-
ran, wer auch immer er war, verlassen konnen musste und der gleichzeitig die erfor-
derliche Korruptionsresistenz aufzubringen hatte, um den Staat als souveranen Akteur
durchzusetzen und im Spiel zu halten.«

10  Ridiger Voigt: Souverdnitat und Krieg. Alle Staaten sind gleich, aber manche sind glei-
cher, in: Souveranitit. Theoretische und ideengeschichtliche Reflexionen, S.127-146,
hier S.129.

11 Samuel Salzborn, Ridiger Voigt: Souverdnitat. Theoretische und ideengeschichtli-
che Reflexionen, in: Souverénitat. Theoretische und ideengeschichtliche Reflexionen,
S.13-22, hier S.17.

hittps://dol.org/10.14361/6783839460405 - am 14.02.2026, 08:23:31.



https://doi.org/10.14361/9783839460405
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

2. Souveranitat - Postsouveranitat

eines jeden gegen jeden«'?, wobei Hobbes als Hauptursachen fiir Konflikte
in der Natur des Menschen die Konkurrenz, die Unsicherheit und die Ruhm-
sucht nennt. Die Einfithrung des Gemeinwesens und die Unterwerfung unter
den Souveran entspringen also der Angst vor der Gewalt der anderen und dem
Wunsch nach Selbsterhaltung.

Das Gemeinwesen beziehungsweise den Staat fasst Hobbes in die Alle-
gorie eines kiinstlichen Menschen. In ihm ist die Souveranitit »eine kiinst-
liche Seele«, die »dem ganzen Kérper Leben und Bewegung«™ verleihe. Die
Gesundheit des Korpers parallelisiert Hobbes mit der Eintracht der Gesell-
schaft, Krankheit mit Aufruhr und Tod mit Biirgerkrieg."* Damit ebensolcher
Aufruhr und Biirgerkrieg vermieden werden, schlieRen die Menschen unter-
einander einen Vertrag und schaffen das Gemeinwesen »zu dem Zweck, daf3 es
ihrer aller Stirke und Mittel, wie es ihm vorteilhaft erscheint, fiir ihven Frieden und
ihre gemeinsame Verteidigung gebraucht.« Der Souverdn ist derjenige, der »diese
Person verkorpert«, — und »jeder andere ist sein Untertan.«*>

Alle Argumentation Hobbes’ zielt darauf ab, eine Machtteilung und den
mit einer ungeklirten Machtfrage verbundenen moglichen Biirgerkrieg zu
verhindern: »Wenn ein Reich mit sich selbst uneins wird, kann es nicht bestehen.«'®
Sowohl der Naturzustand als auch das Bild des Gemeinwesens als des »gro-
Ren Leviathan« und als des »sterblichen Gottes<'” sind eindrucksvolle Allegorien
und Denkfiguren, die dem Zweck dienen, ungeteilte Macht zu begriinden und
Chaos zu verhiiten. Die Souveranitit ist vor diesem Hintergrund auch »ein
Produkt politischer Einbildungskraft«, das »seit der Illustration des Frontispi-
zes von Hobbes’ Leviathan mit dem Bild des Kérpers und der Verkérperung
einer ibermenschlichen Macht verbunden [ist], die als Garant sozialen Frie-
dens und politischer Freiheit gilt.«!®

Hobbes gesteht den Untertanen im Staat Freiheit in jenen Dingen zu, die
der Souverin nicht geregelt hat, »wie zum Beispiel die Freiheit, zu kaufen und

12 Thomas Hobbes: Leviathan. Ubers. von Jutta Schldsser. Mit einer Einfithrung und hg.
von Hermann Klenner. Hamburg 1996, S. 104.

13 Ebd,S.s.

14  Ebd.

15 Ebd., S.145.

16  Ebd., S.154.

17 Ebd., S.145.

18  Rebekka A. Klein, Dominik Finkelde: Einleitung, in: Diess. (Hg.): Souverdnitat und
Subversion. Figurationen des Politisch-Imaginéren. Freiburg, Miinchen 2015, S. 9-18,
hierS. 9.

hittps://dol.org/10.14361/6783839460405 - am 14.02.2026, 08:23:31.

29


https://doi.org/10.14361/9783839460405
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

30

Der abwesende Souveran

zu verkaufen und andere Vertrige miteinander abzuschliefRen, ihren eigenen
Wohnsitz, ihre eigene Erndhrung, ihren eigenen Beruf zu wihlen und ihre
Kinder so zu erziehen, wie sie es fiir richtig halten und dergleichen.«*° Dies
sind Freiheiten, die im Hobbesschen Naturzustand nicht garantiert sind. So
schlieRen sich individuelle Freiheit und die Macht des Souverins nicht ge-
genseitig aus: Die Menschen verzichten beispielsweise auf die Freiheit zur
Gewaltanwendung, um ihre individuellen Interessen durchzusetzen, doch sie
gewinnen die Freiheit, sich anderen Dingen zuwenden zu kénnen als dem
Kampf eines jeden gegen jeden: »Hobbes hat seine Leser also davon iiber-
zeugen wollen, daf Gehorsam gegeniiber dem Souverin, wer auch immer er
ist, die geeignetste Form sei, die eigenen Interessen zu verfolgen. Dabei hat
er nicht an den Altruismus und die Opferbereitschaft der Biirger appelliert,
sondern im Gegenteil auf deren wohlverstandenes Eigeninteresse gesetzt«>°.
In dieser Konzeption erscheint Sicherheit nicht als Gegenbegriff, sondern als
Voraussetzung von Freiheit. Doch lisst sich auch eingedenk dieser zentralen
Dialektik von Freiheit und Sicherheit nur konstatieren, dass Hobbes’ Konzept
des absoluten Staates, der keine Gewaltenteilung und kein System der Macht-
kontrolle kennt, mit dem demokratischen Verfassungsstaat unvereinbar ist.*

Fir die Entstehung moderner Staatlichkeit ist das Souverdnititsparadig-
ma der frithen Neuzeit insofern entscheidend, als sich der moderne Staat
durch die Existenz einer Zentralgewalt auszeichnet, die, wie es in Max We-
bers Vortrag Politik als Beruf (1919) heifit, durch die Enteignung von »selbst-
stindigen >privaten< Triger[n] von Verwaltungsmacht [...] in die Wege geleitet
wird.« Dies hat zur Folge, dass »tatsichlich in einer einzigen Spitze die Ver-
fugung iber die gesamten politischen Betriebsmittel zusammenliuft, kein
einziger Beamter mehr personlicher Eigentiimer des Geldes ist, das er ver-
ausgabt, oder der Gebiude, Vorrite, Werkzeuge, Kriegsmaschinen, iiber die
er verfiigt.«** Souverine Herrschaft ist also auf rationale Herrschaft ange-
wiesen, so dass der Staat »ein anstaltsmafiiger Herrschaftsverband ist, der
innerhalb eines Gebietes die legitime physische Gewaltsamkeit als Mittel der

19 Hobbes: Leviathan, S.180.

20 Herfried Minkler: Thomas Hobbes. Frankfurt a.M., New York 1993, S. 15.

21 Allerdings erlischt nach Hobbes »die Verpflichtung der Untertanen gegen den Souve-
rang, sobald dieser sie nicht mehr schiitzen kann: »Denn das Recht, das die Menschen
von Natur aus haben, sich selbst zu schiitzen, wenn niemand anders sie zu schitzen
vermag, kann durch keinen Vertrag aufgegeben werden.« Hobbes: Leviathan, S.187.

22 Max Weber: Politik als Beruf. 1. Aufl. Berlin 2010, S. 12f.

hittps://dol.org/10.14361/6783839460405 - am 14.02.2026, 08:23:31.



https://doi.org/10.14361/9783839460405
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

2. Souveranitat - Postsouveranitat

Herrschaft zu monopolisieren mit Erfolg getrachtet hat und zu diesem Zweck
die sachlichen Betriebsmittel in der Hand seiner Leiter vereinigt, die simt-
lichen eigenberechtigten stindischen Funktionire aber, die frither zu Eigen-
recht dariiber verfiigten, enteignet und sich selbst in seiner hdchsten Spitze
an deren Stelle gesetzt hat.«** Die politische Philosophie der Aufklirung wird
im Gefolge der Etablierung eines solchen staatlichen Gewalt- und Verwal-
tungsmonopols das Souverinititskonzept eher im Hinblick darauf betrach-
ten, wie diese monopolisierte Macht nunmehr verteilt und kontrolliert oder
an das Gemeinwohl riickgebunden werden kann. An die Stelle der Zihmung
von Gewalt durch den souveranen Herrscher innerhalb der Gesellschaft tritt
die Zihmung des Herrschers selbst.

2.2 Souveranitat in der Aufklarung
(Charles de Montesquieu, Jean-Jacques Rousseau)

Am Beginn seiner Schrift zum Geist der Gesetze (1748) kommt Charles de Mon-
tesquieu auf den Naturzustand zu sprechen, den er allerdings auf andere Wei-
se als Hobbes imaginiert. Statt sich in einem Krieg aller gegen alle zu befinden,
wiirde der Mensch im Naturzustand »anfinglich nur seine Schwiche spiiren
und wire von duflerster Furchtsamkeit.«** Diese Furcht wiirde die Menschen
zunichst »zur Flucht voreinander veranlassen. Sie wiirden aber bald zur An-
niherung aneinander bewogen, wenn sie aus den Gebirden errieten, daf} die
Furcht gegenseitig ist.« Hingegen sei es nicht verniinftig, bereits im Naturzu-
stand von Herrschaft und Unterjochung zu sprechen: Erst durch die Gesell-
schaft finde der Mensch »Griinde zu gegenseitigem Angreifen und Verteidi-
gen.«** Denn das natiirliche »Gefiihl ihrer Schwiche« verlieren die Menschen
nur in der Vergesellschaftung. Dies gilt sowohl nach auflen als auch nach in-
nen:

Jede Einzelgesellschaft fiihlt bald ihre Starke. Das erzeugt zwischen Nati-
on und Nation einen Kriegszustand. Innerhalb jeder Gesellschaft fangen die
einzelnen an, ihre Starke zu fithlen. Sie versuchen, die Hauptvorteile die-
ser Vergesellschaftung zu ihren Gunsten auszunutzen. Das schafft zwischen

23 Ebd,S.13.

24  Charles-Louis de Secondat, Baron de la Bréde et de Montesquieu: Vom Geist der Ge-
setze. Auswahl, Ubers. und Einleitung von Kurt Weigand. Stuttgart 2011, S.101.

25  Ebd.

hittps://dol.org/10.14361/6783839460405 - am 14.02.2026, 08:23:31.

3


https://doi.org/10.14361/9783839460405
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

32

Der abwesende Souveran

den einzelnen einen Kriegszustand. Diese beiden Arten des Kriegszustands
veranlassen die Einfithrung von Gesetzen unter den Menschen.?

Hatte Hobbes mit seiner Konzeption des Naturzustands die Notwendigkeit
des Souverins begriindet, der Aufruhr und Biirgerkrieg im Land zu beenden
imstande sei, so dient Montesquieu sein gegenteiliges Naturzustandskonzept
der Begriindung einer notwendigen Herrschaft des Gesetzes.

Noch entscheidender fiir die Geschichte des Souveranititsparadigmas ist
allerdings die hier geforderte Gewaltenteilung, der zufolge die legislative, exe-
kutive und richterliche Befugnis nicht in derselben Hand vereint sein diirfen.
Es ist dies eine Forderung, die dem Grundbegriftf der Souverinitit als der
héchsten und unbeschrinkten Entscheidungsbefugnis entgegensteht: »So-
bald in ein und derselben Person oder derselben Beamtenschaft die legislati-
ve Befugnis mit der exekutiven verbunden ist, gibt es keine Freiheit. Es wire
namlich zu befiirchten, daf derselbe Monarch oder derselbe Senat tyranni-
sche Gesetze erliefRe und dann tyrannisch durchfiihrte.«*” Ebenso verhielte es
sich bei der fehlenden Trennung der Gerichtsbarkeit von der Legislative und
der Exekutive. In dem einen Fall wire der Richter der Gesetzgeber, in dem
anderen Fall hitte er »die Zwangsgewalt eines Unterdriickers«.?® In keiner
Weise mit dem Souveranititskonzept der frithen Neuzeit vereinbar heifit es:
»Alles wire verloren, wenn ein und derselbe Mann beziehungsweise die glei-
che Kérperschaft [...] drei Machtvollkommenheiten ausiibte: Gesetze erlassen,
offentliche Beschliisse in die Tat umsetzen, Verbrechen und private Streitfille
aburteilen.«* Das Konzept des unbeschrinkten Herrschers — und damit des
Souverdns nach frithneuzeitlichem Muster - fithre zu nichts anderem als zu
einer Despotie.

Jean-Jacques Rousseau entwirft in seiner Lehre vom Gesellschaftsvertrag
(1762) das Konzept der Souverdnitit als Ausiibung des Gemeinwillens. Wie
Hobbes geht auch Rousseau davon aus, dass die Gesellschaftsordnung auf
eine Ubereinkunft gegriindet ist. Das unterscheidet sie von der Familie, wel-
che die einzige natiirliche Gemeinschaft sei, da die Menschen im Kindesalter
ohne sie nicht lebensfihig wiren. Dass Rousseau die Gesellschaftsordnung
im Unterschied zur Familie nicht naturalisiert, liegt darin begriindet, dass er
Formen der Knechtschaft damit ebenfalls als nicht-natiirlich ausweisen kann.

26 Ebd., S.102.
27  Ebd, S 216f.
28 Ebd.,S. 217.
29  Ebd.

hittps://dol.org/10.14361/6783839460405 - am 14.02.2026, 08:23:31.



https://doi.org/10.14361/9783839460405
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

2. Souveranitat - Postsouveranitat

Der berithmte Satz in seinem Text zum Gesellschaftsvertrag lautet demgemaifs:
»Der Mensch wird frei geboren, aber iiberall liegt er in Ketten.<*° Wenn nun
kein Mensch »von Natur aus einen Machtanspruch tiber seinesgleichen« ha-
be, »bleiben nur die Vereinbarungen als Grundlage einer jeden legitimen Au-
toritit unter den Menschen iibrig.<** Wo Ubereinkunft fehlt, herrscht Un-
recht. Daher steht Rousseau auch dem Argument skeptisch gegeniiber, dass
ein Despot »seinen Untertanen die biirgerliche Ruhe« sichere — also den ge-
fiirchteten Biirgerkrieg beendet. Denn was hitten die Menschen von diesem
Frieden untereinander, »wenn die Kriege, die sein Ehrgeiz ihnen aufhalst,
wenn seine unersittliche Habsucht und die Kungeleien seiner Minister sie
mehr bedriicken als ihre eventuellen Meinungsverschiedenheiten?«®* Rous-
seau hat, wenn er sich mit dem Souverinititskonzept beschiftigt, also nicht
primir das innergesellschaftliche Gewaltpotenzial im Bick, das ein oberster
und mit umfassenden Machtbefugnissen ausgestatteter Herrscher vermeint-
lich vor dem Ausbruch bewahrt, sondern die Gewalt, die mit vollkommener
Herrschaft ausgeiibt wird und aus freien Menschen Knechte mache.

Ahnlich wie Hobbes fasst auch Rousseau das Gemeinwesen in das Bild
des menschlichen Kérpers — allerdings ist hier der Begriff des Willens von
entscheidender Bedeutung: »Jeder von uns unterstellt gemeinschaftlich seine
Person und seine ganze Kraft (puissance) der hichsten Leitung des Gemeinwillens
(volonté générale), und wir empfangen als Korper jedes Glied als unzertrennlichen
Teil des Ganzen.« Durch den Gesellschaftsvertrag entstehe so »ein Moral- und
Kollektivkorper, der aus so vielen Mitgliedern besteht, wie die Versammlung
Stimmen hat; aus diesem Akt hat er seine Einheit, sein gemeinsames Ich,
sein Leben und seinen Willen.«3? Die Glieder des Staates heifRen nun Volk (als
»Gemeinschaft«), Biirger (»wenn sie an der Staatautoritit teilhaben«) und
Untertanen (»wenn sie den Staatsgesetzen unterworfen sind«).34 Das Schema
aus Oben und Unten, das der klassischen Souverinititslehre zugrunde liegt,
wird hier in eine zirkulire Struktur verwandelt, in der die Herrscher und
die Beherrschten identisch sind (- eine Struktur, die fiir Diirrenmatts Blick

30 Jean-Jacques Rousseau: Vom Gesellschaftsvertrag oder Prinzipien des Staatsrechtes,
in: Ders.: Politische Schriften. Bd. 1. Ubers. und Einfithrung von Ludwig Schmidsts. Pa-
derborn 1977, S. 59-208, hier S. 61.

31 Ebd., S. 66.
32 Ebd.
33  Ebd,S.74.

34 Ebd.,S.75.

hittps://dol.org/10.14361/6783839460405 - am 14.02.2026, 08:23:31.

33


https://doi.org/10.14361/9783839460405
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

34

Der abwesende Souveran

auf die Schweizer Demokratie noch von Bedeutung sein wird). Dabei wird
dem Gemeinwillen nicht nur zugesprochen, dass er »immer recht hat und
immer auf das Gemeinwohl zielt« (was nicht heifst, dass die Menschen ihm in
seiner Ermittlung und Ausiibung immer entsprechen),?® sondern auch, dass
er —analog den frithneuzeitlichen Souverinititsauffassungen - die Men-
schen in biirgerliche Freiheit versetze, gerade indem er ihnen ihre natiirliche
Freiheit nimmt:

[Dler Mensch verliert durch den Gesellschaftsvertrag seine natiirliche Frei-
heit und ein unbegrenztes Recht auf alles, was ihn reizt und was er erreichen
kann. Er gewinnt die biirgerliche Freiheit und das Eigentumsrecht auf alles,
was er besitzt. Man darf sich bei diesem Tausch nicht verwirren lassen und
mufd genau zwischen der naturgegebenen Freiheit, die nur von den Kraften
des Individuums begrenzt ist, und der biirgerlichen Freiheit unterscheiden,
die durch den Allgemeinwillen begrenzt ist.3®

Nur in dieser auf den Gemeinwillen bezogenen Dialektik kann Rousseau
Herrschaft akzeptieren. Souverinitit meint in diesem Sinne nicht die Uber-
tragung der Macht auf einen Einzelnen oder eine Versammlung und daran
anschlieRend bloflen Gehorsam, sondern die Etablierung eines iberper-
sonlichen Willens zur Einhegung von Einzelinteressen. Die Souverinitit,
die »nur der Vollzug des Gemeinwillens ist«, diirfe »niemals veriuflert
werden« — »Man kann die Macht sehr wohl iibertragen, den Willen aber
nicht.«*” Der Gemeinwille soll die Willkiir des Einzelnen oder der Wenigen
ausschlieffen und auch den bloflen Mehrheitswillen, der unabhingig von
der Personenzahl blofy Partikularinteressen zum Ausdruck brichte: »[Dler
Wille ist entweder allgemein oder er ist es nicht. Entweder ist er der Wille
des ganzen Volkes oder nur eines Teiles.<*® Souverinitit als hochster Wille
ist fiir Rousseau affirmativ also nur denkbar, wenn es sich dabei um den
Gemeinwillen handelt. Dieser ist allerdings, nicht weniger als der Hobbes-
sche Naturzustand, eine politiktheoretische Konstruktion, meint er doch
gerade nicht das empirische Mehrheitsurteil, sondern das gute, am Ge-
meinwohl orientierte Urteil. Der Souverin ist hier keine Einzelperson mehr,

35 Ebd., S. 87f.

36 Ebd,S.79.
37 Ebd, S 84.
38 Ebd,S.86.

hittps://dol.org/10.14361/6783839460405 - am 14.02.2026, 08:23:31.


https://doi.org/10.14361/9783839460405
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

2. Souveranitat - Postsouveranitat

sondern das sich selbst das Gesetz gebende Volk, und die Souverinitit kein
Herrschaftsverhiltnis, sondern die Ausiibung des Gemeinwillens.

2.3 Tyrannei der Mehrheit und Niemandsherrschaft
(Alexis de Tocqueville, Hannah Arendt)

Alexis de Tocqueville hat in seiner Betrachtung der Vereinigten Staaten von
Amerika die Funktionsmechanismen, aber auch die Gefahren der demokra-
tischen Gesellschaft beschrieben (Uber die Demokratie in Amerika, 1835/1840).
Ganz allgemein, das heif3t unabhingig von der Gesellschaftsordnung, lehnt
Tocqueville den frithneuzeitlichen Begriff der Souverinitit ab. Es sei »eine
Gefahr fiir die Freiheit«, wenn die staatliche Gewalt »auf kein Hindernis stof3t,
das ihren Gang aufhalten und ihr Zeit geben kann, sich selbst zu miRigen.«
Nur die Weisheit und Gerechtigkeit Gottes sei ebenso grof3 wie seine Macht.
Auf Erden hingegen gebe es »keine mit so geheiligtem Recht ausgestattete
Macht, daR ich sie unkontrolliert handeln und ungehindert herrschen lassen
wollte.« Das Recht, »schlechthin alles zu tun«, ob dem Volk oder einem Konig
iibertragen, sei »der Keim zur Tyrannei«.>? Nicht die Regierungsform macht
fiir Tocqueville also den Unterschied zwischen gerechter Herrschaft und Ty-
rannei, sondern die Kontrolle und Beschrinkung des Souverins, der in einem
demokratischen Gemeinwesen eben das Volk, oder vielmehr: die Mehrheit ist.

Tocqueville gibt zu bedenken, dass auch in demokratischen Gesell-
schaften der Wille des Souverins gebunden werden muss. Im Falle der
Vereinigten Staaten gebe es zwar die duflerste Freiheit der Biirger, aber
zugleich kaum Schutz vor der Tyrannei. Das liegt daran, dass »der gesetzge-
benden Versammlung eines jeden Staates keine Macht gegeniiber[steht], die
ihr widerstehen kénnte. Nichts verméchte sie auf threm Weg aufzuhalten,
weder Vorrechte, noch ortliche Unantastbarkeit, noch persénlicher Einfluf3,
nicht einmal die Hoheit der Vernunft, denn sie vertritt die Mehrheit, die
sich als einziges Organ der Vernunft ausgibt.«*® Das Ancien Régime in Europa
sei hingegen zwar despotisch verfasst, doch seien die Sitten der Volker frei
gewesen: Schranken fand die fast unbeschrinkte Macht der Kénige nicht nur
in gewissen politischen Institutionen, die wesentlich auf nicht-zentralisierter

39 Alexis de Tocqueville: Uber die Demokratie in Amerika. Ausgew. und hg. von J.P. Mayer.
Stuttgart 1985, S. 147.
40 Ebd., S. 66.

hittps://dol.org/10.14361/6783839460405 - am 14.02.2026, 08:23:31.

35


https://doi.org/10.14361/9783839460405
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

36

Der abwesende Souveran

Verwaltungsmacht basierten, sondern auch in den Meinungen und Sitten:
»Die Religion, die Liebe der Untertanen, die Giite des Fiirsten, die Ehre,
der Familiensinn, die Provinzvorurteile, Brauch und 6ffentliche Meinung
begrenzten die Macht der Konige und schlossen deren Staatsgewalt in einen
unsichtbaren Kreis ein«, so dass die Fiirsten zwar das Recht besafden, »doch
weder die Fihigkeit noch den Wunsch, alles zu tun.«*!

Der Nachteil der demokratischen Gesellschaft, wie sie Tocqueville in Ame-
rika vorfindet, besteht also gerade in dem Element, das gewohnlich als ihr
Vorteil betrachtet wird: in der allgemeinen Gleichheit der Biirger. Diese sor-
ge dafiir, dass »jeder Biirger, gleichermaflen machtlos, arm, vereinzelt, der
organisierten Kraft der Regierung blof} seine personliche Schwiche entge-
genstellen kann«.** Ausgesetzt ist er damit auch der Ausbreitung der 6ffent-
lichen Verwaltung in simtliche Lebensbereiche, sogar in das Privatleben, wo
sie »es allein unternimmtc, das Behagen der Biirger »sicherzustellen und iiber
ihr Schicksal zu wachen.«* So stellt sich allmihlich ein Kompromiss ein zwi-
schen »dem Verwaltungsdespotismus und der Volkssouverinitit«.** In die-
sem Zustand einer allgemeinen individuellen Knechtschaft, in dem der »Ge-
brauch des freien Willens immer iiberfliissiger und seltener« und »die Wil-
lensbetitigung auf ein immer kleineres Feld« beschrinkt wird, sei daher eine
freie Presse wie auch die unabhingige richterliche Gewalt von hochster Be-
deutung.®

Mit Tocqueville lassen sich die Schattenseiten einer nicht nur ideel-
len, sondern tatsichlich realisierten Volkssouverinitit entdecken, wobei es
ihm nicht allein um den Machtmissbrauch oder die Gewalttitigkeit durch
den neuen Souverin - die ungebundene und allmichtige Mehrheit des
Volkes — geht, sondern auch um die Transformation der Sitten und Einstel-
lungen, die sich aus der tendenziellen Gleichheit der Biirger ergibt und zur
Folge hat, was man mit einem Begriff Etienne de La Boéties als freiwillige
Knechtschaft (la servitude volontaire)*® bezeichnen kénnte — ein Konzept, das

41 Ebd., S.193.

42 Ebd., S.196.

43 Ebd, S.343.

44  Ebd.,S.34s5.

45 Ebd., S.344.

46  Etienne de La Boétie: Von der freiwilligen Knechtschaft der Menschen, in: Ders.: Uber
die freiwillige Knechtschaft des Menschen. Hg. und eingeleitet von Heinz-Joachim
Heydorn. Ubers. von Walter Koneffke. Frankfurt a.M. 1968, S. 31-64.

hittps://dol.org/10.14361/6783839460405 - am 14.02.2026, 08:23:31.



https://doi.org/10.14361/9783839460405
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

2. Souveranitat - Postsouveranitat

sich fur Dirrenmatts politisches Denken noch als anschlussfihig erweisen
wird.

Eine solche Tendenz des Menschen nicht nur zum Herrschen, sondern
ebenso zur freiwilligen Knechtschaft stellt auch Hannah Arendt fest. Wir soll-
ten wissen, so heifSt es in ihrem Buch iiber Macht und Gewalt von 1970, »daf der
Hang zur Unterwerfung, der Trieb zum Gehorsam und der Schrei nach dem
starken Mann in der menschlichen Psychologie eine mindestens ebenso grofie
Rolle spielt wie der Wille zur Macht, und dafl diese Unterwerfungsinstinkte
politisch vermutlich erheblich relevanter sind.«*” Mit Blick auf das Souverini-
tatsparadigma bedeutsam ist in diesem Zusammenhang, dass Arendt die Bii-
rokratie nicht nur als effektives und rationales Mittel der Exekutive begreift,
sondern als eine Staatsform eigenen Ranges, die eine klare Verantwortlich-
keit in politischen Prozessen verunmoglicht. Arendt figt die Biirokratie den
weiteren politischen Grundformen Monarchie, Oligarchie, Aristokratie und De-
mokratie hinzu und beschreibt sie als

die jingste und vielleicht furchtbarste Herrschaftsform [..], die Biirokratie
oder die Herrschaft, welche durch ein kompliziertes System von Amtern aus-
gelibt wird, bei der man keinen Menschen mehr, weder den Einen noch die
Wenigen, weder die Besten noch die Vielen, verantwortlich machen kann,

und die man daher am besten als Niemandsherrschaft bezeichnet.4®

Die Macht ist hier in der Tat gestaltlos, wie es Diirrenmatt dem modernen
Staat, der »uniiberschaubar, anonym, biirokratisch geworden« sei, attestiert
hatte: »Kreons Sekretire erledigen den Fall Antigone.« (WA 30, 60) Diese Ent-
wicklung hatte Diirrenmatt bereits unterhalb der Ost-West-Konfrontation
beobachtet — und paradoxerweise — an den totalitiren Regimen und Super-
michten. Bei einer solchen Niemandsherrschaft handelt es sich, so Arendt
weiter, um »die tyrannischste Staatsform, da es hier tatsichlich Niemanden
mehr gibt, den man zur Verantwortung ziehen kénnte.«** Wie eine Anleh-
nung an den Besuch der alten Dame, wie eine Variation der Theaterprobleme
klingt ihre Beschreibung solcher organisierten Verantwortungslosigkeit:
»Nun, wo alle schuldig sind, ist es keiner; gegen die Entdeckung der wirklich
Schuldigen oder Verantwortlichen, die MifRstinde abstellen konnten, gibt es

47 Hannah Arendt: Macht und Gewalt. Ubers. von Gisela Uellenberg. Miinchen 1970,
S. 40f.

48 Ebd., S.39.

49  Ebd., S.39f.

hittps://dol.org/10.14361/6783839460405 - am 14.02.2026, 08:23:31.

37


https://doi.org/10.14361/9783839460405
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

38

Der abwesende Souveran

keinen besseren Schutz als kollektive Schuldbekenntnisse.«*® Der abwesende
Souverin — das bedeutet, dass es niemanden gibt, an den man sich wenden
oder gegen den man protestieren konnte: »Biirokratie ist diejenige Staats-
form, in welcher es niemanden mehr gibt, der Macht ausiibt; und wo alle
gleichermafien ohnmichtig sind, haben wir eine Tyrannis ohne Tyrannen.«**
Arendt stellt also einen Zusammenhang her zwischen der tyrannischen und
der biirokratischen Herrschaft: »Die Gewaltherrschaft bezweckt und erreicht
die Entmachtung der Gesellschaft, bis sie einer organisierten Opposition
nicht mehr fihig ist, und dies ist der Augenblick, wo der eigentliche Ter-
ror entfesselt werden kann. Die Tyrannis erzeugt die Ohnmacht, welche
dann totale Herrschaft ermoglicht.«** Allerdings betrifft die Biirokratie als
kollektive Verantwortungslosigkeit nicht nur autokratische, sondern auch
demokratische Gesellschaften. Sichtbare Macht — nicht Gewalt, die Arendt
als Gegenbegriff zur Macht versteht>? — ist hier als etwas Positives gedacht,
nimlich als Voraussetzung auch fiir die Zurechenbarkeit von Verantwortung.
Mit Blick auf Diirrenmatt ist diese Feststellung besonders wichtig, ist sein
Werk doch voll von Bildern der kollektiven Verantwortungslosigkeit, zu
denen auch das Motiv des Zufalls beziehungsweise des Unfalls gehért als ein
unabsichtliches und nicht-verantwortbares Geschehen.

2.4 Souveranitat und Ausnahmezustand
(Carl Schmitt, Giorgio Agamben)

Fiir das 19. Jahrhundert konstatiert Wilhelm Hennis eine »fortschreitende[]
Formalisierung des Souverinititsbegriffes«, dessen »abstrakte Erhohung [...]

50 Ebd,S. 65.
51 Ebd, S. 80.
52 Ebd,S.s56.

53  Ebd.,S.36. Die Annahmen einer Identitdt von Macht und Gewalt basieren nach Arendt
aufeiner letztlich absolutistischen Staatsvorstellung: Sie seien »die logische Folge des
absoluten Machtbegriffs, der den Aufstieg des souverdnen europdischen National-
staats begleitete, dessen fritheste und immer noch grofte Reprasentanten Jean Bodin
und Thomas Hobbes sind«, und deckten sich zudem »mit den Begriffen, die seit dem
griechischen Altertum dazu dienten, Staatsformen als Herrschaftsformen von Men-
schen tiber Menschen voneinander zu unterscheiden« (S. 39).

hittps://dol.org/10.14361/6783839460405 - am 14.02.2026, 08:23:31.



https://doi.org/10.14361/9783839460405
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

2. Souveranitat - Postsouveranitat

notwendig auch eine fortschreitende Entleerung zur Folge« habe.** Die Er-
gebnisse dieser Entwicklung, an deren Ende der Rechtswissenschaftler Hans
Kelsen stehe, seien zum einen »der Wegfall einer dem Souverinititsbegriff
zugehdrigen, auf eine Willenseinheit zuriickfithrbaren Entscheidungskom-
petenz, die iiber die rechtlich normierbaren Kompetenzen hinausgeht«, und
zum anderen »der Verlust eines Subjekts der Souverinitit.«*>

Man kann Carl Schmitts Politische Theologie (1922) als Antwort auf diese
Verdringung des Souverdns aus der Staatstheorie im 19. Jahrhundert und als
Versuch seiner Riickgewinnung verstehen. Im Zentrum stehen hier die De-
zision als souverdne Entscheidung sowie der Ausnahmezustand, in dem die
Dezision jenseits jeder normativen Bindung »selbst >rechtliche Kraft«® ge-
winne. Auch wenn der moderne Rechtsstaat durch die stetige Ausweitung des
Geltungsbereichs von Rechtsnormen, aber auch durch Gewaltenteilung, Pres-
sefreiheit und Biirgerrechte an der Beseitigung des Souverins arbeite, lisst
sich die Souverinitit Schmitt zufolge nicht vollig verdringen. Es liege in der
Natur der Ausnahme begriindet, so die Argumentationsfigur, dass sie durch
»eine generelle Norm, wie sie der normal geltende Rechtssatz darstellt«, nicht
erfasst werden kann: Nur der Ausnahmefall mache daher »die Frage nach dem
Subjekt der Souverinitit, das heiflt die Frage nach der Souverdnitit iiber-
haupt, aktuell.<*? Er ist der Zustand, in dem das Recht keine Anwendung
findet, so dass sich der Staat als Ordnung ohne Rechtsnorm zeigt. In die-
sem Sinne konstatiert Schmitt denn auch, dass die Souverinitit »nicht als
Zwangs- oder Herrschaftsmonopol, sondern als Entscheidungsmonopol ju-
ristisch zu definieren ist«, als Entscheidung dariiber, »ob der extreme Notfall
vorliegt« und »was geschehen soll, um ihn zu beseitigen.«*® Genau das driickt
sich in seiner berithmten Formel aus: »Souverin ist, wer iiber den Ausnahme-
zustand entscheidet.«*”

54  Wilhelm Hennis: Das Problem der Souverénitét. Ein Beitrag zur neueren Literaturge-
schichte und gegenwirtigen Problematik der politischen Wissenschaften (1951). Mit
einem Vorwort von Christian Starck. Tiilbingen 2003, S.13 u. 14.

55  Ebd., S.34.

56  Ebd.,S. 41.

57  Carl Schmitt: Politische Theologie. Vier Kapitel zur Lehre von der Souverénitit. 10. Aufl.
Berlin 2015, S. 13 u. 14.

58 Ebd. S.19u.14.

59  Ebd., S.13. In kritischer Auseinandersetzung mit Carl Schmitt hat Walter Benjamin in
seinem Trauerspiel-Buch die Funktion des Fiirsten im Barock darin bestimmt, den Aus-
nahmezustand »auszuschliefRen. Wer herrschtist schon im vorhinein daftr bestimmt,

hittps://dol.org/10.14361/6783839460405 - am 14.02.2026, 08:23:31.

39


https://doi.org/10.14361/9783839460405
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

40

Der abwesende Souveran

Weil der Ausnahmezustand jenseits des Rechts liegt, sich in ihm Recht
und Ordnung trennen, ist die souverine Entscheidung iiber den Ausnahme-
zustand der Inbegriff der Entscheidung: »Die Entscheidung macht sich frei
von jeder normativen Gebundenheit und wird im eigentlichen Sinne abso-
lut.«®° Doch diirfen Norm und Entscheidung, Normalzustand und Ausnahme
nicht als vollige Gegenbegriffe gedacht werden. Dass sich die Entscheidung
nicht ganzlich beseitigen lisst, zeige sich nach Schmitt schon darin, dass je-
der konkrete Einzelfall nie komplett in der allgemeinen Rechtsnorm aufge-
he: »Es ist in der Eigenart des Normativen begriindet und ergibt sich daraus,
daf$ ein konkretes Faktum konkret beurteilt werden muf}, obwohl als Maf$stab
der Beurteilung nur ein rechtliches Prinzip in seiner generellen Allgemeinheit
gegeben ist.«®! So sehr man also auch versuche, die Entscheidung als souve-
ranes Element aus dem Recht zu verdringen, sie bleibt dessen irreduzibler
Bestandteil. Giorgio Agamben hat dieses Prinzip in seinem Buch Homo sacer
(1995) ausformuliert: »Die >souveridne« Struktur des Gesetzes, seine eigentiim-
liche und urspriingliche »Kraft, hat die Form des Ausnahmezustandes, in dem
Faktum und Recht ununterscheidbar sind (und dennoch dariiber entschieden
werden muf).« Diese Kraft des Gesetzes ist seine »reine Geltung«, das heilt der
bloe Umstand, »daf sich das Gesetz auf etwas bezieht.«®* Zwar sei die Ausnah-
me aus der Rechtsnorm ausgeschlossen, doch bleibt sie deshalb »nicht vollig
ohne Beziehung zur Norm« — »sie bleibt im Gegenteil mit ihr in der Form der
Aufhebung verbunden.«®? Das heifdt schlieflich: »In jeder Norm, die etwas
gebietet oder verbietet (zum Beispiel in der Norm, die den Mord verbietet)[,]
ist als vorausgesetzte Ausnahme die reine und unsanktionierbare Figur des
Tatbestandes eingeschrieben« — so zum Beispiel »die Tétung eines Menschen

Inhaber diktatorischer Gewaltim Ausnahmezustand zu sein, wenn Krieg, Revolte oder
andere Katastrophen ihn herauffithren.«In den Blick kommt dabei auch die»Antithese
zwischen Herrschermacht und Herrschvermogen«: »Der Flrst, bei dem die Entschei-
dung Gber den Ausnahmezustand ruht, erweist in der erstbesten Situation, daR ein
Entschlufd ihm fast unmdglich ist.« Walter Benjamin: Ursprung des deutschen Trauer-
spiels. Hg. von Rolf Tiedemann. Frankfurt a.M. 1978, S. 47f. u 52.

60  Schmitt: Politische Theologie, S.18.

61 Ebd.,S.37.

62  Giorgio Agamben: Homo sacer. Die souverine Macht und das nackte Leben. Ubers. von
Hubert Thiiring. Frankfurt a.M. 2002, S. 37.

63 Ebd.,S.27.

hittps://dol.org/10.14361/6783839460405 - am 14.02.2026, 08:23:31.



https://doi.org/10.14361/9783839460405
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

2. Souveranitat - Postsouveranitat

nicht als natiirliche Gewalt, sondern als souverine Gewalt im Ausnahmezu-
stand«.%*

So problematisch Carl Schmitt in vielerlei Hinsicht ist, der zur Zeit der
2. Auflage (1934) der Politischen Theologie zum zwischenzeitlichen >Kronjuris-
ten< des Dritten Reichs aufgestiegen ist, so ist doch nicht zu leugnen, dass
nicht nur seine Lehre vom Ausnahmezustand, sondern auch die in der Lek-
tiire von Diirrenmatts Winterkrieg in Tibet (s. Kapitel 4) besprochene Theorie
des Politischen eine wirkmichtige Etappe in der Geschichte politischen Den-
kens ist, die auch fir Souverinititsnarrative in der Literatur — etwa fiir Hugo
von Hofmannsthals Der Turm —von Bedeutung ist. Das gilt auch fiir die von
Schmitt beobachtete Analogie zwischen der zeitspezifischen Metaphysik und
herrschenden politischen Uberzeugungen, wie sich zum Beispiel an der zu-
nehmenden Immanenz von Herrschaft zeigt: »Zu dem Gottesbegriff des 17.
und 18. Jahrhunderts gehort die Transzendenz Gottes gegeniiber der Welt,
wie eine Transzendenz des Souverins gegeniiber dem Staat zu seiner Staats-
philosophie gehért. Im 19. Jahrhundert wird in immer weiterer Ausdehnung
alles von Immanenzvorstellungen beherrscht.«®> Auf solchen Immanenzvor-
stellungen beruhen, so Schmitt, auch die demokratischen oder rechtsstaat-
lichen Konzeptionen von Herrschaft, ob die Identitit von Regierenden und
Regierten, von Staat und Souverdnitit, Souverinitit und Rechtsordnung oder
Staat und Rechtsordnung.®® Nicht nur diese politischen Entwiirfe im Kontext
gekappter Transzendenz sind fir die literarischen Eigenwelten des Schwei-
zers Diirrenmatt relevant, sondern auch die Charakteristik des biirgerlichen
Liberalismus, die Schmitt mit dem nicht minder problematischen spanischen
Staatsphilosophen Juan Donoso Cortés aufstellt. Es handele sich bei der Bour-
geoisie um eine Klasse, »die alle politische Aktivitit ins Reden verlegt, in
Presse und Parlament«, und daher »einer Zeit sozialer Kimpfe nicht gewach-
sen« sei.®’

Interessant ist nun weniger diese Kritik des >ewigen Gesprichs« der bei-
den Parlamentarismus-Verichter, die Reinhart Koselleck noch in den 1950er
Jahren wiederholen wird (Kritik und Krise), sondern die Beschreibung des li-
beralen Konstitutionalismus und seines unentschiedenen Verhiltnisses zur

64 Ebd.,S.31.
65  Schmitt: Politische Theologie, S. 53.
66 Vgl.ebd.

67 Ebd,S. 64.

hittps://dol.org/10.14361/6783839460405 - am 14.02.2026, 08:23:31.

4


https://doi.org/10.14361/9783839460405
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

42

Der abwesende Souveran

Souverdnitit, versuche er doch, »den Koénig durch das Parlament zu para-
lysieren, ihn aber doch auf dem Thron zu lassen«, und begehe damit »die-
selbe Inkonsequenz, die der Deismus begeht, wenn er Gott aus der Welt aus-
schliefR¢, aber doch an seiner Existenz festhilt«.®® Eine solche Form transzen-
denter Unentschiedenheit pragt auch Diirrenmatts Werk, in dem abwesender
Souverin und entzogener Gott Bezugspunkte bleiben — und sei es nur in der
Verneinung. Man kann trotz Schmitts Antiliberalismus die Widerspriiche der
konstitutionellen Monarchie oder auch einer stark ausgepragten Prisidial-
demokratie in den Blick nehmen, die er unter Riickgriff auf reaktionire und
revolutiondre, aber auch biirgerliche Denker herausarbeitet. Insbesondere die
Bedeutung einer »Geldaristokratie« sowie die Einsicht, dass weder die »Sou-
veranitit des Kénigs noch die des Volkes«®® hier angestrebt ist, wire mit Blick
auf Diirrenmatt zu bedenken, dem die Macht der Finanzen ebenso wie die
Identitit von Regierenden und Regierten in der Schweiz noch in seiner Rede
auf Vaclav Havel Die Schweiz—ein Gefiingnis Anlass zu Kritik und beiffendem
Spott sind.

Als Modernediagnose weiter entfaltet wurde Schmitts Theorie der Souve-
rinitit, wie bereits angedeutet, von Giorgio Agamben, der den Souverinitits-
diskurs mit Michel Foucaults Konzept der Biopolitik kombiniert. Fiir Agam-
ben liegt »die urspriingliche Leistung der souverinen Macht« in der »Produktion ei-
nes biopolitischen Korpers«’®. Damit meint er die Betrachtung und Behandlung
des Menschen nicht als politisches oder soziales Wesen, sondern als nacktes
Leben. Auf dessen Ausschluss, so Agamben, basiert in der abendlindischen
Politik eigentlich das Gemeinwesen, das auf Biirger angewiesen ist, die als po-
litische Wesen mit Rechten und Pflichten ausgestattet sind. Demgegeniiber
sei das nackte Leben vom Gesetz ausgenommen und es kann daher getétet
werden, ohne dass ein Mord begangen wird.” Produziert wird das nackte
Leben, das Agamben nach einem altromischen Rechtsinstitut als homo sacer
bezeichnet, durch die souverine Macht. Beide — der Souverin und der homo
sacer — stellen daher an den »beiden duflersten Grenzen der Ordnung [...] zwei
symmetrische Figuren dar, die dieselbe Struktur haben und korreliert sind:
Souverin ist derjenige, dem gegeniiber alle Menschen potentiell homines sacri

68  Ebd.

69  Ebd.

70  Agamben: Homo sacer, S.16.
71 Vgl.ebd,, S. 93.

hittps://dol.org/10.14361/6783839460405 - am 14.02.2026, 08:23:31.



https://doi.org/10.14361/9783839460405
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

2. Souveranitat - Postsouveranitat

sind, und homo sacer ist derjenige, dem gegeniiber alle Menschen als Souveri-
ne handeln.«’* Diese Beziehung von Souverin und homo sacer beziehungswei-
se die Produktion des homo sacer durch den Souverin in der fortwihrenden
Todesdrohung nennt Agamben den souverinen Bann.”® So griinde die souve-
rine Gewalt nicht — wie bei Hobbes — »auf einem Vertrag, sie griindet in der
ausschlieffenden EinschliefRung des nackten Lebens in den Staat.«7*

Es wird hier — im Anschluss an Schmitt — ein weiteres Mal klar, dass der
Ausnahmezustand, in dem »das nackte Leben zugleich von der Ordnung aus-
geschlossen und von ihr erfafit«’> wird, nicht als blofer Gegenbegriff zur
Rechtsordnung, als ihre »raumzeitliche Authebung«, zu verstehen ist. Er ist
»vielmehr eine komplexe topologische Figur, in der nicht nur Ausnahme und
Regel, sondern auch Naturzustand und Recht, das Draufien und das Drin-
nen ineinander iibergehen.«’® Daher stellt sich die Souverinitit »wie eine
Einverleibung des Naturzustandes der Gesellschaft dar« und daher »befindet
sich der Naturzustand nicht wirklich auflerhalb des némos, sondern enthilt
ihn virtuell.«”” Es ist also die Besonderheit des Ausnahmezustands, dass in
ihm das wahre Verhaltnis von Naturzustand und Rechtszustand, die »anfangs
voneinander getrennt erscheinen, sichtbar wird, nimlich dass »in Wirklich-
keit der eine sich im Innern des anderen befindet«, wobei — wenn »die Aus-
nahme dazu tendiert, zur Regel zu werden« — beide »absolut ununterscheid-
bar zusammen[fallen]«.”® Dies ist, so Agamben, im modernen Staat der Fall,
in dem das nackte Leben zunehmend zum Objekt der Politik wird und der
Notstand, da die grofRen staatlichen Strukturen in einen Prozess der Auf-
lsung geraten sind, zur Regel. Zu entdecken sei darin der Totalitarismus
des 20. Jahrhunderts: Alle Politik werde »Ausnahme«, wenn »Leben und Poli-
tik, die urspriinglich voneinander getrennt und durch das Niemandsland des

72 Ebd., S.94.

73 Vgl. ebd., S.39. Als Bild fir den Verbannten findet Agamben den Werwolf, der eben-
falls auf der Schwelle steht und der einen wie der anderen Sphire zuzurechnen ist:
»Der Werwolf, der sich im kollektiven Unbewuf3ten als hybrides Monster, das, halb
Mensch, halb Tier, halb in der Stadt und halb in der Wildnis lebt, niederschlagen soll-
te, ist also urspringlich die Figur dessen, der aus der Gemeinschaft verbannt worden
ist.« (S.115)

74  Ebd., S.117.

75  Ebd., S.19.
76  Ebd.,S.48.
77 Ebd., S. 46.

78 Ebd,S.48.

hittps://dol.org/10.14361/6783839460405 - am 14.02.2026, 08:23:31.

43


https://doi.org/10.14361/9783839460405
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

4

Der abwesende Souveran

Ausnahmezustands miteinander verbunden waren, dazu tendieren, identisch
zu werden«.”

Als die Struktur, in welcher der Ausnahmezustand als Normalitit rea-
lisiert wird, nennt Agamben das Lager: »Einer Ordnung ohne Ortung (der
Ausnahmezustand, in dem das Gesetz aufgehoben ist) entspricht nun eine
Ortung ohne Ordnung (das Lager als dauerhafter Ausnahmeraum).«3° In ihm
ist »der menschliche Kérper von seinem normalen politischen Status losge-
16st«.8! Dies gilt fiir die nationalsozialistischen Konzentrationslager und die
Arbeitslager des Archipels Gulag, aber auch fir heutige rechtsfreie Riume,
in denen die Menschen als >nacktes Leben« zugleich in die Ordnung ein- und

von ihr ausgeschlossen sind.

2.5 Postsouveranitat

Neben solchen Konzepten wie der zunehmenden Indifferenz von Rechts- und
Naturzustand ist eine Auflésungserscheinung der Westfilischen Ordnung die
Entkoppelung von Staat und Souverinitit, weshalb fiir das ausgehende 20.
und beginnende 21. Jahrhundert der Begriff des postsouverinen Zeitalters in
Anschlag gebracht werden kann. Postsouveranitit meint, dass der Staat sei-
ne herausgehobene Stellung im globalen Machtgefiige eingebiifdt hat und zu
einem Akteur neben anderen, nichtstaatlichen Akteuren geworden ist.%2 Zu
denken ist dabei zum Beispiel an global agierende Wirtschaftskonzerne und
Nichtregierungsorganisationen, an die Auslagerung staatlicher Aufgaben an
private Firmen oder auch die Rolle privater Geldgeber bei der kreditgesteu-
erten Staatsfinanzierung.

79  Ebd., S.157.

80 Ebd., S.185.

81  Ebd., S.168.

82 »Die Konsequenz aus diesen Diagnosen der Dynamiken heutiger Nationalstaaten ist
daher die Feststellung, dass der klassische Souverinitdtsbegriff vollig neu zu fassen
oder, was folgerichtiger erscheint, ganzlich auf ihn zu verzichten ist, sofern sich an-
gesichts der Neuartigkeit der bestehenden Strukturen politischer und sozioékonomi-
scher Regulierung und Steuerung seine sachliche Unangemessenheit erwiesen hat.«
Olaf Asbach: Politische Herrschaft und Autonomie. Souverinitat bei Bodin, Hobbes
und Rousseadu, in: Oliver Hidalgo (Hg.): Der lange Schatten des Contrat social. De-
mokratie und Volkssouveranitit bei Jean-Jacques Rousseau. Wiesbaden 2013, S. 67-97,
hier S. 68.

hittps://dol.org/10.14361/6783839460405 - am 14.02.2026, 08:23:31.



https://doi.org/10.14361/9783839460405
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

2. Souveranitat - Postsouveranitat

Ein Symptom fiir das postsouverdne Zeitalter sind auflerdem die so ge-
nannten neuen Kriege, die den Staatenkrieg weitgehend abgelst haben. Die-
se neuen Kriege zeichnen sich nach der Analyse Herfried Manklers durch
die Entwicklungen der Entstaatlichung, Asymmetrierung und Autonomisie-
rung aus.®3 Dass sich der Krieg von staatlichen Akteuren emanzipiert, liegt
zum einen an den enormen Kosten, die der Staatenkrieg in Bezug auf das
hochtechnische Kriegsgerdt, aber auch die menschlichen Verluste mit sich
bringt. Hingegen sind die neuen Kriege — also Formen des Partisanenkriegs
und des Terrorismus — deutlich billiger und bringen den kriegfithrenden Par-
teien sogar Vermdogen ein: Es »bilden sich Kriegsékonomien aus, die kurz-
fristig durch Raum und Plinderungen, mittelfristig durch unterschiedliche
Formen von Sklavenarbeit und lingerfristig durch die Entstehung von Schat-
tendkonomien gekennzeichnet sind, in denen Tausch und Gewaltanwendung
eine untrennbare Verbindung eingehen.«34 Dabei profitieren die »Warlords
der neuen Kriege« auch »vom Zerfall vieler Staaten, die das Gewaltmonopol
nicht mehr aufrechterhalten oder iiberhaupt durchsetzen kénnen.«® Zum
anderen griinden die neuen Kriege in der »Entstehung weltpolitischer Asym-
metrien durch die offenkundig uneinholbare wirtschaftliche, technologische,
militirische und kulturindustrielle Uberlegenheit der USA«.5¢

Aus diesen Uberlegungen Miinklers zur Asymmetrie des Krieges, die aus
der zeitgeschichtlichen Position des beginnenden 21. Jahrhunderts formuliert
wurden, lisst sich auch eine Pointe in Bezug auf Diirrenmatt gewinnen. Denn
schon der Kalte Krieg hat den grofRen Staatenkrieg unmdéglich gemacht, wenn
dieser nicht als letzter, als apokalyptischer Krieg gefiihrt werden soll. Politi-
sche Auseinandersetzungen zwischen den Gromaéchten wurden auf Umwe-
gen ausgefochten. Bewaffnung der einen oder anderen Seite, Stellvertreter-
kriege, politische Destabilisierung oder Partisanenkrieg an der Peripherie wa-
ren die Antworten auf den unmoglich gewordenen grofRen Krieg. Dies kann
nun auch auf das Ende des Kalten Krieges bezogen werden: »Das sich ab-
zeichnende Ende der GrofRen Kriege ist nicht gleichbedeutend mit dem Ein-
tritt in den ewigen Frieden, wie manche gehofft haben, sondern geht mit
einer Ausbreitung Kleiner Kriege einher.«37 Bedenkt man diese Entwicklung,

83  Vgl. Herfried Miinkler: Die neuen Kriege. 4. Aufl. Reinbek b. Hamburg 2010, S. 10f.
84 Ebd,S.29.
85 Ebd,S.161.
86 Ebd,S.s3.
87 Ebd,S.62.

hittps://dol.org/10.14361/6783839460405 - am 14.02.2026, 08:23:31.

45


https://doi.org/10.14361/9783839460405
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

46

Der abwesende Souveran

so wird verstandlich, weshalb Diirrenmatt vom unsichtbaren Staat spricht
im Angesicht der Supermichte. Die neuen Kriege sind Anzeichen eines post-
souverdnen Zeitalters, sofern sie nicht mehr durch tendenziell gleichgeord-
nete staatliche und souverine Akteure gefithrt werden, sondern in den Zwi-
schenrdumen zwischen Staaten und Privatakteuren. Seinen Ausdruck findet
dieser Umstand heute zum Beispiel in der Auslagerung militirischer Aufga-
ben an private Sicherheitsfirmen, aber auch im zunehmenden Einsatz von
Kampfdrohnen, der die staatliche Gewalt an die Logik der neuen Kriege an-
passen soll.

Dazu kommt schliefilich die Eigengesetzlichkeit der neuen Kriege, die »ir-
gendwie« beginnen und »irgendwann« enden, ohne dass eine beteiligte Seite
angeben kénnte, »welche Zwecke und Ziele mit den kriegerischen Mitteln ver-
folgt werden sollen.«3® Die neuen Kriege zeigen die Ohnmacht der Staaten
auch in dem Unvermdogen, solche Kriege zu beenden oder zu verhindern. Sie
sind »Staatszerfallskriege, die zerstorte Gesellschaften ohne tragfihige Zu-
kunftsperspektive erzeugenc, so dass der Frieden »nicht einlésen« kann, was
»der Krieg versprochen hat.«3? Kurz vor seinem Tod dufert Diirrenmatt eine
Einsicht, die vor diesem Hintergrund nicht weiser formuliert werden konnte:
»Der Friede ist das Problem, das wir zu l6sen haben, denn der Krieg entsteht
aus dem nicht bewiltigten Frieden.«*°

Wendy Brown hat den uniibersichtlichen Weltzustand am Beginn des
21. Jahrhunderts paradoxerweise und doch hochst sinnfillig anhand der
Omniprisenz von Mauern, Ziunen und anderen Befestigungs- und Be-
grenzungsanlagen beschrieben. Dabei bezieht sie sich unter anderem auf
die US-amerikanisch-mexikanische Grenze, die israelischen Grenzanlagen
zu den Palistinensergebieten sowie die befestigte europiische Grenze auf
nordafrikanischem Boden. Man konnte denken, dass solche Mauern und
Ziune die Souverinitit von Staaten und die Handlungsfihigkeit staatlicher
Institutionen anzeigen. Doch Browns These lautet im Gegenteil, dass die zu-
nehmende Sichtbarkeit befestigter Grenzen mit einem Souverinititsverlust
der Staaten einhergeht, dass also »Mauern schwindende Souveranitit nicht

88 Ebd., S. 60.

89  Ebd., S.135u.142.

90  Friedrich Dirrenmatt: Dirrenmatt tiber Diirrenmatt: sMan wird immer mehr eine Ko-
médie«. Interviewer: Sven Michaelsen, in: Ders.: Uber die Grenzen. Fiinf Gesprache.
Hg. von Michael Haller. Miinchen 1993, S.11-27, hier S.17.

hittps://dol.org/10.14361/6783839460405 - am 14.02.2026, 08:23:31.



https://doi.org/10.14361/9783839460405
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

2. Souveranitat - Postsouveranitat

nur anzeigen, sondern den Prozess ihres Schwindens beschleunigen«.”
Das leuchtet schon deshalb ein, weil sie »nicht als Verteidigungsstellungen
gegen mogliche Angriffe von anderen souverinen Staatenc, sondern »gegen
nichtstaatliche transnationale Akteure wie Individuen, Gruppen, Bewe-
gungen, Organisationen und Wirtschaftszweige« errichtet werden - zum
Beispiel Terrorismus, Schmuggel, Flucht oder Migration.®* Mauern sind also
Ausdruck einer Entkoppelung von Staatlichkeit und Souverinitit: »Staaten
herrschen oder befehlen nicht, sondern reagieren auf die Bewegungen und
Imperative des Kapitals wie auch anderer globaler Phinomene, die vom
Klimawandel bis zu transnationalen Terrornetzwerken reichen.«*?

Das bedeutet jedoch nicht, dass Souverinitit selbst verschwunden wire.
Die Rede von der >postwestfilischen Ordnung« meint vielmehr, dass die Welt-
ordnung der staatlichen Souveranitit, die durch den Westfilischen Frieden be-
griindet worden war, zwar noch prigend fiir unsere Zeit, aber doch voriiber
ist. In dieser postwestfilischen Ordnung identifiziert Brown als souverine
Michte nun weltweite Kapitalstrome und den globalen (religiés begriindeten)
Terrorismus, die beide »ohne spezifische Jurisdiktion oder Einhegung und so-
gar ohne das Versprechen auf Einschlieffung oder Schutz« seien.”* Angesichts
dieser »zunehmend entgrenzten und unkontrollierten Weltordnung stellen
Mauern eine Einhegung dar, die iiber den blofen Schutz vor gefihrlichen
Eindringlingen hinausgeht und stattdessen die psychische Nichthandhabbar-
keit des Lebens in einer solchen Welt betrifft.«®> Dort also, wo der Staat am
sichtbarsten zutage tritt — in der Begrenzung des eigenen Gebiets als seines
Zustandigkeitsbereichs —, dort lisst sich gerade seine Schwiche beobachten.

2.6 Zwischenfazit

Nimmt man die verschiedenen Konzeptionen von Souverdnitit in den Blick,
so lassen sich drei zentrale Elemente der Souverinititstheorie entdecken: Re-
prasentation, Exzeption und Dezision. Unter Reprisentation verstehe ich den

91 Brown: Mauern, S. 11.

92  Ebd,S. 41.
93  Ebd, S.111.
94  Ebd,S.117.

95 Ebd., S.183.

hittps://dol.org/10.14361/6783839460405 - am 14.02.2026, 08:23:31.

47


https://doi.org/10.14361/9783839460405
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

48

Der abwesende Souveran

symbolischen Aspekt der Souverdnitit als den sichtbaren Ausdruck der herr-
schenden Ordnung und des staatlichen Gewaltmonopols. Auch in Diirren-
matts politischem Denken ist die Sichtbarkeit des Staates von zentraler Be-
deutung. Exzeption meint die Rolle der Ausnahme im Souverdnitatsparadig-
ma, und zwar im doppelten Sinne: Zum einen ist der Souveridn als héchs-
ter Wille im Staat selbst von exzeptioneller Bedeutung. Als iibermenschlich-
iibermachtige Figur ist er — ob als Einzelherrscher oder als Volk — auch als
weltliche Variante des tiber allem stehenden Gottes begriffen worden. In post-
absolutistischen Zeiten hat man sich besonders iiber die Frage seiner Einhe-
gung in einem gewaltenteiligen System der Checks and Balances Gedanken ge-
macht. Zum anderen wurde der Souverdn als jene Instanz gedacht, die tiber
die Ausnahme entscheidet, also festlegt, wann Recht und Gesetz keine An-
wendung finden und was in diesem Ausnahmefall zu entscheiden ist. Dies
fuhrt zum dritten Element: zur Dezision. Diese bezieht sich nicht nur auf die
vormoderne Vorstellung des Souverins als des obersten Richters, der iitber To-
desurteile und Gnadenrecht verfiigt, sondern auch auf das bereits angespro-
chene Entscheidungsmonopol im Ausnahmezustand. In Ditrrenmatts Werk
findet sich eine Fiille von Bildern und Narrativen eines Ausnahmezustands,
der zum Normalzustand geworden ist, und von prekiren Souverdnen, die ei-
ner Ordnung nicht mehr zur Geltung verhelfen konnen. Die genannten drei
Elemente der Souverinitit sind in Ditrrenmatts Welten also aufgehoben.

hittps://dol.org/10.14361/6783839460405 - am 14.02.2026, 08:23:31.



https://doi.org/10.14361/9783839460405
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

3. Das Politische und die Poetik Diirrenmatts

3.1 Niemandsherrschaft

Dass es sich bei Diirrenmatt um einen Schriftsteller und Denker des Politi-
schen und genauer: der Postsouverinitit handelt, wird bereits dadurch na-
hegelegt, dass seine frithe dramaturgische Selbstvergewisserung in den Thea-
terproblemen ihren Ausgang wesentlich bei der Beschreibung einer modernen
Herrschaftsform nimmt, der es gerade an klarer Verantwortlichkeit mangelt:
der Biirokratie. Unter Riickgriff auf die Metapher des Spiegels fiir die kiinstle-
rische Nachahmung behauptet Diirrenmatt einen engen Zusammenhang von
Kunst und je aktuellem Weltzustand: Es sei die Frage zu stellen, »wie unsere
bedenkliche Welt dargestellt werden muf}, mit welchen Helden, wie die Spie-
gel, diese Welt aufzufangen, beschaffen und wie sie geschliffen sein missen.«
(WA 30, 58) Die Voraussetzung fiir diese poetologische Fragestellung, die vor
allem, aber nicht nur, ihre Antwort in der Komodie finden wird, ist jedoch
zunichst einmal die politische Fragestellung, wie denn diese Welt iiberhaupt
beschaffen ist, deren kiinstlerische Darstellung nun Probleme bereitet. Diir-
renmatts Darstellungskalkiil entziindet sich, so zeigt sich bereits hier, am Po-
litischen. Die entsprechenden Passagen aus den Theaterproblemen sind weithin
bekannt: In der Welt seiner Zeit erkennt Diirrenmatt nur noch »Tragdédien
[...], die von Weltmetzgern inszeniert und von Hackmaschinen ausgefithrt
werden.« Anders als bei Wallenstein und Napoleon, denen die Darstellung
eines Geschichtsdramas noch gewachsen war, sei die Macht von Hitler und
Stalin »so riesenhaft, da sie selber nur noch zufillige, dulere Ausdrucks-
formen dieser Macht sind, beliebig zu ersetzen, und das Ungliick, das man
besonders mit dem ersten und ziemlich mit dem zweiten verbindet, ist zu
weitverzweigt, zu verworren, zu grausam, zu mechanisch geworden und oft
einfach auch allzu sinnlos.« (WA 30, 59)

hittps://dol.org/10.14361/6783839460405 - am 14.02.2026, 08:23:31.



https://doi.org/10.14361/9783839460405
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

50

Der abwesende Souveran

Wenn Diirrenmatt von der Welt spricht, so meint er also vor allem den
Staat, die politischen Institutionen und den modernen Gesellschaftszustand.
In der zitierten Bestimmung der Diktaturen des 20. Jahrhunderts verbinden
sich hochste Tyrannei und hochste Biirokratie, die — erinnert sei an Hannah
Arendts Begriff der >Niemandsherrschaft« — einen Zustand gréfiter Verant-
wortungslosigkeit erzeugen: weitverzweigt, verworren, grausam und mechanisch.
Die Konsequenz dessen ist ein System, in dem es »keine Schuldigen und auch
keine Verantwortlichkeiten mehr« gibt: »Alle kénnen nichts dafiir und haben
es nicht gewollt. Es geht wirklich ohne jeden.« (WA 30, 62) Die Biirokratie
ist nicht der Machtakkumulation entgegengesetzt, sondern sorgt dafiir, dass
die Macht mit hochster Effizienz handeln kann. Dass die Souverdnitit als
der héchste und zurechenbare Wille im Gemeinwesen mit dieser Form der
Herrschaft kaum etwas zu tun hat, lisst sich mit Georges Batailles Analyse
der Macht im Kommunismus sagen, der sich »allen Formen géttlicher und
menschlicher Souverinitit« widersetze — mit dem Ziel, »die Differenz zwi-
schen den Menschen abzuschaffen«.! An die Stelle der Souverinitit tritt hier
die »Objektivitit der Macht«, welche »die Verhinderung der Herrschaft der
Souverinitit iiber die Dinge zum Zweck« habe und in Gestalt der Partei »mi-
litirischen Charakter[s]« sei.?

Dirrenmatts Beobachtung politischer Verantwortungslosigkeit und Un-
iitberschaubarkeit beschrinkt sich indes nicht auf Diktaturen, sondern be-
zieht sich auch auf demokratisch verfasste Staaten wie die Vereinigten Staa-
ten und die Schweiz: »Der heutige Staat ist jedoch uniiberschaubar, anonym,
biirokratisch geworden, und dies nicht etwa nur in Moskau oder Washing-
ton, sondern auch schon in Bern« (WA 30, 59f.). Von besonderer Bedeutung
ist dabei das Fehlen von »echten Reprisentanten«, wodurch der Staat »seine
Gestalt verloren« habe (WA 30, 60).> Es geht Diirrenmatt also um die Sicht-

1 Ceorges Bataille: Die Souveranitat, in: Ders.: Die psychologische Struktur des Faschis-
mus. Die Souverinitit. Hg. von Elisabeth Lenk. Nachwort von Rita Bischof. Ubers. von
Rita Bischof, Elisabeth Lenk, Xenia Rajewsky. Miinchen 1978, S. 45-86, hier S. 61.

2 Ebd., S. 68 u. 70.

3 Die mediale Prasenz von Politik, so heifdt es an anderer Stelle (Das Theater als morali-
sche Anstalt heute,1986), sorge lediglich dafiir, dass »der unpersonlich gewordene Staat
wieder etwas Personliches zu sein scheint: Dank des Rundfunks und des Fernsehens
ziehen die Politiker in die Wohnstuben ein, mimen Landesvater und Volksvertreter,
entfachen Gefiihle und Mitgefiihle, Emotionen, Feindbilder, Gefahren, das christliche
Abendland steht auf dem Spiel, der Sozialstaatist in Frage gestellt, jede Wahl wird zur
Jahrhundertwahl, zur Schicksalswende, die an der Macht sind, verteufeln jene, die an

hittps://dol.org/10.14361/6783839460405 - am 14.02.2026, 08:23:31.



https://doi.org/10.14361/9783839460405
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

3. Das Politische und die Poetik Diirrenmatts

barkeit von Macht, die Reprisentation des Staates und somit um einen der
zentralen Aspekte von Souverinitit.

Der moderne Staatsapparat bringt mit Max Webers Vortrag Politik als Beruf
gesprochen einen Berufsstand hervor, von dem kithle Rationalitit und Selbst-
verleugnung eigens gefordert werden. Dieser »echte Beamte« soll »nicht Po-
litik treiben, sondern: sverwaltens, unparteiisch vor allem [...]. Denn Parteinah-
me, Kampf, Leidenschaft - ira et studium - sind das Element des Politikers.
Und vor allem: des politischen Fiihrers.« Er soll auf Verantwortung des Vor-
gesetzten einen Befehl so ausfiihren, »als ob er seiner eigenen Uberzeugung
entsprache: ohne diese im héchsten Sinn sittliche Disziplin und Selbstver-
leugnung zerfiele der ganze Apparat.«* Diese Bestimmungen, die Weber vor
dem Nationalsozialismus formuliert, erliutern die ungeheure Effizienz des
modernen Staates, in dem »kein einziger Beamter mehr persénlicher Eigen-
timer des Geldes ist, das er verausgabt, oder der Gebiude, Vorrite, Werkzeu-
ge, Kriegsmaschinen, iiber die er verfiigt.<’

Diirrenmatt sieht in solcher mangelnden Verantwortung fiir das eigene
Tun eher eine problematische >Selbstverleugnungc« als ssittliche Disziplin<. Im
bitrokratischen Staat, in dem die Verantwortlichkeiten undurchsichtig sind,
entdeckt Ditrrenmatt eine eigene Form tyrannischer Herrschaft, die er in ei-
nigen seiner Erzihlungen als Selbstunterjochung zeichnet und die mit Etien-
ne de La Boétie als freiwillige Knechtschaft® bezeichnet werden kénnte (s. Ka-
pitel 4). Immer wieder tauchen bei Diirrenmatt Theoriebilder auf, in denen
»Verwalter und Verwaltete nicht mehr unterschieden werden kénnen.« (WA
28, 114) Das Problem liegt nach Diirrenmatt darin, dass der Staat als reine
Institution zu einem System wird, das — wie er unter Rickgriff auf Rudolf
Kassners Zahl und Gesicht (1919) beschreibt — »logisch ein Ideal und existentiell
ein Notzustand« sei (WA 28, 297). Man kénnte diese Gefahr einer abstrakten
Konstruktion des Staates als juristisches Paradigma bezeichnen: Die allum-
fassende Verwaltung verdinglicht den Menschen und entdeckt in ihm mehr
die quantitative Regel als den Einzelfall. Weil die menschliche Welt dadurch

die Macht wollen, und die an die Macht wollen jene, die an der Macht sind.« (WA 36,
103, kursiv M.R.)

4 Max Weber: Politik als Beruf. 11. Aufl. Berlin 2010, S. 27.

5 Ebd., S.13.

6 Etienne de La Boétie: Von der freiwilligen Knechtschaft der Menschen, in: Ders.: Uber
die freiwillige Knechtschaft des Menschen. Hg. und eingeleitet von Heinz-Joachim
Heydorn. Ubers. von Walter Koneffke. Frankfurt a.M. 1968, S. 31-64.

hittps://dol.org/10.14361/6783839460405 - am 14.02.2026, 08:23:31.



https://doi.org/10.14361/9783839460405
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

52

Der abwesende Souveran

smenschenleer« ist, sieht Ditrrenmatt die Aufgabe der Politik darin, den Staat
zu vermenschlichen (WA 28, 304).

Selbstverstindlich haben auch Autoren vor Diirrenmatt eindriickliche
Darstellungsweisen fir die monstrose Biirokratie und den anonymen Staat
gefunden. Zu denken ist hier an Franz Kafka, »dessen Einfluss auf sein
Werk« Diirrenmatt allerdings »als gering« veranschlagt — ein »auffilliger
Abwehrreflex«, wie Riiedi beobachtet.” Diirrenmatt meint: »Ich zweifle
nicht, dass ich mit Kafka Ahnlichkeit habe. Dies muss auch der Grund sein,
warum ich ihn nicht lesen konnte, wie ich auch meine Sachen nicht lesen
wiirde.«® Fiir den spatgeborenen Schriftsteller Diirrenmatt kommen jedoch
zwei tiefgreifende Erfahrungen in der Mitte des 20. Jahrhunderts hinzu, die
aus der gestaltlosen, undurchsichtigen, technischen Welt einen endlosen
Schrecken und ein wahres Irrenhaus machen: der Holocaust und die Atom-
bombe.” In ihnen manifestiert sich die organisierte Verantwortungslosigkeit
in biirokratischen Gesellschaften und verkniipft sich mit der hochgradigen
Effizienz der Technik.

Der Mensch sehe sich, so Dirrenmatt, »immer gewaltiger von Dingen
umstellt, die er zwar handhabt, aber nicht mehr begreift.« Denkt man an Max
Frischs Homo faber, so ist dies eine zeittypische Perspektive auf die technolo-
gische Entwicklung in der Mitte des 20. Jahrhunderts. »Die Techniks, so Diir-
renmatt weiter, »ist das sichtbar, bildhaft gewordene Denken unserer Zeit. Sie
steht zur Physik dhnlich wie die Kunst zur Religion des alten Agypten, die nur
noch von einer Priesterkaste verstanden wurde.« (WA 32, 63) In dieser tech-
nisch iiberformten Welt, in welcher »der Friede vorliufig nur deshalb besteht,

7 Peter Riedi: Diirrenmatt oder Die Ahnung vom Ganzen. Biographie. Zirich 2011, S. 255.
So in einem Brief an Walter Muschg, zit. n.: Ulrich Weber: Friedrich Diirrenmatt. Eine
Biographie. Ziirich 2020, S.102.

9 Die Bedeutung der Atombombe fir Diirrenmatts Denken hat Jifi Stromsik eindriick-
lich beschrieben: »Am symboltrachtigen Bild der Atombombe tritt mit besonderer
Deutlichkeit einer der wesentlichsten Ziige von Dirrenmatts Noetik zutage —seine
Art, die Welt per negationem nachzuweisen: die durch den Rationalismus zur Un-
Uberschaubarkeit atomisierte, durch Ideologien zur Unkenntlichkeit entstellte und
durch Politik und Burokratie zum >Welttheater< verfliichtigte Welt scheint keinen fes-
ten Punkt, ja keinen sicheren Existenznachweis zu besitzen, aufler dafd sie mit ei-
nem Schlag vernichtet werden kann, Jifi Stromsik: Apokalypse komisch, in: Gerhard P.
Knapp, Gerd Labroisse (Hg.): Facetten. Studien zum 60. Geburtstag Friedrich Diirren-
matts. Bern, Frankfurt a.M., Las Vegas 1981, S. 41-59, hier S. 53.

hittps://dol.org/10.14361/6783839460405 - am 14.02.2026, 08:23:31.



https://doi.org/10.14361/9783839460405
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

3. Das Politische und die Poetik Diirrenmatts

weil es Wasserstoff- und Atombomben gibt, die fir den unermefilich grofi-
ten Teil der durch sie bedrohten wie auch bewahrten Menschheit vollends
unverstindlich sind« — in dieser Welt existiert »das allgemeine Gefiihl, einem
boshaften, unpersonlichen, abstrakten Staatsungeheuer gegeniiberzustehen.
Politik im alten Sinne ist kaum mehr méglich.« (WA 32, 63 u. 64) Nicht nur
hier zeigt sich, dass die Beschiftigung mit Diirrenmatt einen weiten Begriff
des Politischen erfordert, der das gesamte In-der-Welt-Sein des Menschen
umfasst und seine physischen und metaphysischen Aspekte mit einbezieht.
Diirrenmatts dystopische Alternativen lauten: »Die Welt wird ein ungeheuer
technischer Raum werden oder untergehen. Alles Kollektive wird wachsen,
aber seine geistige Bedeutung einschrumpfen.« Diese Prognose, die auch im
Zusammenhang mit dem Bevolkerungswachstum auf der Erde steht, fithrt
Diirrenmatt zu seiner berithmten Emphase des Einzelnen:

Die Chance liegt allein noch beim Einzelnen. Der Einzelne hat die Welt zu
bestehen. Vonihm aus ist alles wieder zu gewinnen. Nurvon ihm, das ist sei-
ne grausame Einschrinkung. Der Schriftsteller gebe es auf, die Welt retten
zuwollen. Er wage es wieder, die Welt zu formen, aus ihrer Bildlosigkeit ein
Bild zu machen. (WA 32, 67)

Wenn hier der Einzelne in den Blick geriickt wird, so ist das nicht als Aufruf
zum revolutioniren Akt zu verstehen. Es ist im Anschluss ja gerade die Rede
davon, dass der Schriftsteller nicht darauf abzielen sollte, die Welt zu ret-
ten, sondern sie zu formen, »aus ihrer Bildlosigkeit ein Bild zu machen«. Der
Einzelne ist also unmittelbar mit der kiinstlerischen Gestaltung verkniipft,
die Bilder erzeugt und dabei auf Konkretisierung, Anschaulichkeit und Indi-
vidualisierung angewiesen ist beziehungsweise diese erst hervorbringt und
dem Anonymen und Kollektiven entgegensetzt.

3.2 Labyrinth

Es liegt nahe, Diirrenmatts Beobachtung politischer Verantwortungslosigkeit
in der Niemandsherrschaft mit seiner Erfahrung >transzendentaler Obdach-
losigkeit® zusammenzudenken. Bezeichnet sich der Pfarrerssohn besonders
in seinen spiteren Jahren selbst als einen Atheisten, so bleibt das Religiose

10  Begriff nach Georg Lukics: Die Theorie des Romans. Ein geschichtsphilosophischer
Versuch Gber die Formen der grofien Epik. Bielefeld 2009, S. 30.

hittps://dol.org/10.14361/6783839460405 - am 14.02.2026, 08:23:31.

53


https://doi.org/10.14361/9783839460405
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

54

Der abwesende Souveran

doch zeitlebens ein auch isthetischer Bezugspunkt. Seine Bilder des leeren
Universums und der Sinnlosigkeit des Daseins im atheistischen Zeitalter, wie
sie sich etwa in den Physikern oder im Durcheinandertal finden, seine Vorlie-
be fiir Motive wie die Hohle und das Labyrinth™ - sie alle gehen von einem
selbstindigen, undurchsichtigen System aus, dem ein jenseitiger Standpunkt
und ein ordnungsstiftendes Element fehlt.

Das Labyrinth reprasentiert die reine Immanenz von Wissen und Wahr-
nehmung. Ein Standpunkt aulerhalb, von dem aus Ubersicht gewonnen wer-
den konnte, gibt es bei Diirrenmatt nicht, und er folgt darin seinem >Haus-
philosophen« Sgren Kierkegaard, dessen Konzeption Annette Mingels biin-
dig beschreibt: »Einzig ausserhalb des Existierens, unter der Perspektive der
Ewigkeit, ist eine objektive Wahrheit theoretisch fassbar, doch ist dies keine
menschliche Position, sondern die einer transzendentalen Grosse (Gott), der
gegeniiber die subjektive Wahrheitserkenntnis immer nur approximativen
Charakter haben kann.«** Diirrenmatt schwebt ein Labyrinth vor, von dem
der Mensch selbst nicht weif3, dass er sich in ihm befindet, dessen Grenzen er
nicht kennt und das er sich nicht vorstellen kann. Veranschaulicht wird dieses
Bild durch die Laborratte (Querfahrt, Stoffe V). Auch sie »weif weder, dafd sie
sich in einem Labyrinth, noch, daf} sie sich mit dem Labyrinth in einem La-
bor befindet.« (WA 29, 26) Diese fehlende Ubersicht wird nun durch Fiktionen
(wie Gott oder einen grofRen Strippenzieher) kompensiert: Das Herumirren
der Ratte »macht sie rebellisch, ohne daf? sie genau weif3, gegen wen sich ihre
Rebellion richtet, vielleicht daf? sie sich einen Rattengott vorstellt, der sie die-
sem Labyrinth iiberlassen hat und den sie nun verdammt« (WA 29, 26). Der
Gottesglaube des Menschen wird hier also tiber den Umweg der anthropo-
morphisierten Ratte als eine Fiktion ausgewiesen, die aus dem Wunsch nach
einem solchen jenseitigen Punkt erwachsen ist. Der Ratte ist es nicht mog-
lich, jene Wirklichkeit zu erkennen, in die »ihre Rattenwirklichkeit gebettet

11 Vgl. wa. Aneta Jachimowicz: Modernitit eines Mythos. Die Labyrinthmetapher in
Friedrich Durrenmatts Ballade Minotaurus, in: Acta Neophilologica 14/1 (2012), S. 235-
245; loana Crdciun: Das Bild des Labyrinths und der platonischen Héhle in Friedrich
Diirrenmatts Prosawerk, in: Dragos Carasevici, Alexandra Chiriac (Hg.): Friedrich Dur-
renmatts Rezeption im Lichte der Interdisziplinaritit. Konstanz, lasi 2016, S. 61-71; Zyg-
munt Mielczarek: Friedrich Diirrenmatt. Labyrinth als Basismythos und literarisches
Grundmuster, in: Matthias Freise, Grzegorz Kowal (Hg.): Die mythische Zeit der Mo-
derne. Dresden 2016, S. 209-222.

12 Annette Mingels: Dirrenmatt und Kierkegaard. Die Kategorie des Einzelnen als ge-
meinsame Denkform. KéIn, Weimar, Wien 2003, S. 22.

hittps://dol.org/10.14361/6783839460405 - am 14.02.2026, 08:23:31.



https://doi.org/10.14361/9783839460405
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

3. Das Politische und die Poetik Diirrenmatts

ist«, eine Welt, die von Menschen bewohnt wird, welche die Ratten in ihrem
Labyrinth beobachten,

um irgendwelche fiir Ratten und Menschen gleichermafien giiltigen Gesetze
zu finden, so daf3, weil diese Menschenwirklichkeit wiederum labyrinthisch
ist, sich zwei ineinander geschachtelte Labyrinthe ergeben, ja drei, vier oder
noch mehrineinander geschachtelte Labyrinthe, wenn die Ratten beobach-
tenden Menschen ebenfalls unter der Beobachtung von Vorgesetzten ste-
hen, die ihrerseits wiederum usw. (WA 29, 26)

Man darf nun, wie gesagt, nicht denken, Diirrenmatt gehe hier von einer
Letztinstanz aus: von einem Gott oder sogar Menschen, der an oberster Stel-
le steht und alles tiberblickt. Eine solche Position anzunehmen, liegt ihm fern,
wie er explizit in einem seiner letzten Gespriche mit Michael Haller ausfithrt:
»Dem Menschen, der sich in seinem Labyrinth befindet, ist es unmdéglich,
sich einen Plan zu machen. Er kann keine Ubersicht gewinnen.«*> Aus seiner
Perspektive gilt alles, was er fiir die Ratte feststellt, auch fiir den Menschen;
nicht umsonst wird davon gesprochen, dass sich dieser mithilfe von Expe-
rimenten mit den Ratten Erkenntnisse auch iiber sich selbst verspricht. Der
Unterschied besteht darin, dass es hier der Mensch selbst ist, der sich im La-
byrinth beobachtet.

Dass das Labyrinth auch Diirrenmatts Bild fiir die Stadt (Bern) ist, in
welche die Familie — aus Stalden (spiter Konolfingen) im Emmental kom-
mend - im Oktober 1935 umzieht, hat neben der biographischen Bedeutung
auch eine politische Pointe, die sich in den literarischen Bearbeitungen
des Stadt-Stoffes zeigen wird:"* Auf dem Land sind Formen traditioneller
Herrschaft bestindiger als in der Stadt. Vom Dorfpfarrer zum Biirgermeis-
ter — die Institutionen sind personal reprisentiert, menschlich ausgestaltet.
Diese institutionelle Sichtbarkeit erméglicht nicht zuletzt auch die Rebellion.

13 Friedrich Diirrenmatt: Das »Labyrinth« oder Uber die Grenzen des Menschseins. Inter-
viewer: Michael Haller, in: Ders.: Uber die Grenzen. Fiinf Gespriche. Hg. von Michael
Haller. Miinchen 1993, S. 99-120, hier S.103. Siehe auch: »Es gibt keinen iibergeordne-
ten Standpunkt, von dem aus sich der Erfahrungsstoff souveran iiberblicken und zum
sinnvollen Ganzen arrangieren liefe.« Monika Schmitz-Emans: Dadalus als Minotau-
rus. Zu Labyrinth-Motiv und Sprachreflexion bei Kafka und Diirrenmatt, in: Zeitschrift
fiir Germanistik, Neue Folge 3/3 (1993), S. 526-544, hier S. 533.

14 »So entsteht durch Verdichtung und Verfinsterung ein Bild, aus Bern wird >die Stadt«
schlechthin, eine dunkle Chiffre, die dann spater Dirrenmatts erstem Prosaband den
Titel geben sollte.« Riledi: Diirrenmatt oder Die Ahnung vom Ganzen, S.110.

hittps://dol.org/10.14361/6783839460405 - am 14.02.2026, 08:23:31.

55


https://doi.org/10.14361/9783839460405
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

56

Der abwesende Souveran

Die Anonymitit der Stadt aber mindert die Moglichkeiten zur Orientie-
rung nicht nur in geographischer Hinsicht; labyrinthisch sind nicht nur
die »uneinsehbare[n], finstere[n] versteckte[n] Ginge, in denen jederzeit
das Bedrohliche, zumindest der anonyme Beobachter, lauert.<*> Die Stadt
wird zum Beispiel in der gleichnamigen frithen Erzahlung (1952, entst. 1947)
auch zum Bild unméglicher Rebellion, eingedenk ihrer Anonymitit und
Uniibersichtlichkeit. Verwendung findet hier das Gleichnis von der Hohle
sowie jenes vom Gefingnis,'® wobei der Mensch den Gang in die Héhle
beziehungsweise in das Gefingnis selbst wihlt und so zu seinem eigenen
Warter wird.

Fir Dirrenmatt, darauf wurde vermehrt hingewiesen, ist die Labyrinth-
Metapher aber nicht nur auf den Verwaltungsstaat und die fehlende politi-
sche Reprisentation bezogen, sondern auch auf die Sprache und das literari-
sche Werk als dsthetische Reprasentation der Wirklichkeit. Daraus begriindet
sich die Vorliebe fiir das Glas- beziehungsweise Spiegellabyrinth, wie Monika
Schmitz-Emans anhand des Minotaurus (1985) beschreibt:

Minotaurus, gefangen im Spiegelkabinett, verkorpert also nicht zuletzt das
in seine Weltentwiirfe eingeschlossene Subjekt, dem wegen seiner Bin-
dung an Sprache eine sunerbittliche Grenze« gezogen ist. Und es gibt keine
wahre und noch nicht einmal eine allgemeine Sprache: Babel, ein auch bei
Diirrenmatt wiederholt herbeizitiertes Mythologem, ist Gberall. Wegen
der Vielheit der Sprachen und ihrer Deutungsmuster gibt es folglich nicht
eine Wirklichkeit, sondern alternative, konkurrierende und kontingente
Wirklichkeiten als deren Derivate."

15 Ebd.

16  Aufdie Moglichkeit, die Prosatexte Dirrenmatts, die als»Rezeption des kretischen My-
thos vom Labyrinth und dem Minotaurus entstanden sind, [...] erkenntnistheoretisch
und zugleich politisch« zu interpretieren, weist hin: Craciun: Das Bild des Labyrinths
und der platonischen Hohle, S. 62.

17 Schmitz-Emans: Dadalus als Minotaurus, S.534. Siehe hierzu auch Jachimowicz:
Modernitdt eines Mythos, S.242: »Dirrenmatt bezweifelt mit seiner gescheiterten
Minotaurus-Gestalt die Identifikationskraft der sog. >groRen Metaerziahlungen« der
neuzeitlichen Moderne. Diese von der Neuzeit hervorgebrachten Utopie-Projekte sind
die Emanzipation der Menschheit (Aufklarung) und das Zu-sich-selbst-Finden des
Geistes (Idealismus). Das Spiegellabyrinth ist ein Bild der postmodernen Wirklichkeit,
denn es steht figurativ fir die Orientierungslosigkeit des menschlichen Bewusstseins.«

hittps://dol.org/10.14361/6783839460405 - am 14.02.2026, 08:23:31.



https://doi.org/10.14361/9783839460405
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

3. Das Politische und die Poetik Diirrenmatts

Insofern kann der die Welt Betrachtende keine Ordnung schaffen — weder
durch die Wissenschaften noch durch Kunst. Im Gegenteil: »Der Versuch,
sich im Weltlabyrinth durch dessen Beschreibung zu orientieren, hat weitere
Desorientierung zur Folge; produziert werden nur Texte, die weitere Ritsel
aufwerfen.«'® Denkbar wird so ein Werk, »das sein eigener Schopfer selbst
nicht mehr begreift, in dem er sich verirrt und verfingt.«** In mythologi-
schen Bildern driickt Ditrrenmatt dies dadurch aus, dass »Theseus selber der
Minotaurus ist und jeder Versuch, diese Welt denkend zu bewiltigen — und
sei es nur mit dem Gleichnis der Schriftsteller —, ein Kampf ist, den man mit
sich selber fithrt: Ich bin mein Feind, du bist der deinige.« (WA 28, 86) Damit
beschreibt Diirrenmatt die (Un-)Mdglichkeit, der labyrinthischen Wirklich-
keit ein kiinstlerisches Labyrinth zur Seite zu stellen: Auch die Kunst vermag
»als Gleichnis der Wirklichkeit keine eindeutigen Aussagen iiber diese Welt
zu machen, es sei denn die, daf? sie sie in ihrer Chaotik, Gestaltlosigkeit und
Paradoxie erscheinen lift.«*° Es ist der Verlust von Ordnung, den Diirren-
matt der Wirklichkeit attestiert und den er in der Kunst darzustellen ver-
sucht. »Das Chaos im Bild des Labyrinths fassen heif3t sich daraus befreien,
gilt also nur scheinbar: Zwar verbindet das Labyrinth »den Aspekt der Ver-
wirrung mit dem der Ordnung«, doch geht es Diirrenmatt vor allem um »das
Gefiihl, an das Uniibersichtliche ausgeliefert zu sein, die Ohnmacht des Ein-
und damit auch des Ausgeschlossenseins« sowie die »Vereinzelung«.?! Aufge-
hobene Souverinitit ist hier nicht weniger als auf den Staat auf die Existenz
des Einzelnen bezogen.

18  Schmitz-Emans: Dadalus als Minotaurus, S. 535.

19 Ebd., S.527.

20 VeraSchulte: Das Gesichteiner gesichtslosen Welt. Zu Paradoxie und Groteske in Fried-
rich Dirrenmatts dramatischem Werk. Diss. Essen 1987, S. 62.

21 Riiedi: Dirrenmatt oder Die Ahnung vom Canzen, S. 238. Siehe auch Schulte: Das Ce-
sicht einer gesichtslosen Welt, S.58: »Als bedrohlich wird vor allem die personliche
Ohnmacht erlebt, das Ausgeliefert-Sein an ein unbegreifliches und daher mystifizier-
tes Weltganzes, dem man nicht entfliehen kann, in das man auf Gedeih und Verderb
verstrickt bleiben mufS. Der einzelne vermag sein Leben nicht mehr formend und ge-
staltend in die Hand zu nehmen.«

hittps://dol.org/10.14361/6783839460405 - am 14.02.2026, 08:23:31.

57


https://doi.org/10.14361/9783839460405
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

58

Der abwesende Souveran

3.3 Zufall - Unfall - Ausnahmefall

Die Konsequenz >transzendentaler Obdachlosigkeit< sowie politischer Ver-
antwortungs- und Orientierungslosigkeit ist ein Weltmodell historischer
Sinnleere und Unordnung. Dabei entstehen Paradoxien, die sich sowohl auf
wissenschaftlichem als auch auf politischem Boden abzeichnen: Epistemo-
logisch avanciert der Zufall (auch als Unfall oder Panne)*? in Zeiten hochster
naturwissenschaftlicher Berechenbarkeit zum Bezugsmodell. Begriindet ist
diese »Pannenpoetik«** Diirrenmatts in den zeitspezifischen Erscheinungen:
Da ist zum einen das Wissen um die Quantenmechanik, der zufolge selbst
auf (sub-)atomarer Ebene nur Wahrscheinlichkeiten, aber keine Sicher-
heiten existieren, und zum anderen die Existenz der Atombombe, durch
die der Unfall zum Paradigma einer potentiellen Bedrohung der gesamten
Menschheit geworden ist. Die Panne bezeichnet »die Nahtstelle zwischen
Ordnung und Anarchie, Verantwortung und Verantwortungslosigkeit, Fatum
und Mifgeschick, Legalitit und Gesetzlosigkeit.<** Ethisch gewendet ist
das Modell des Zufalls etwa im Nihilisten Gastmann in Der Richter und sein
Henker. Fiir diesen ist in der gottlosen Welt der Zufall die einzige Konstante,
weil nur er im Chaos und uniiberblickbaren Labyrinth dariiber entscheidet,
ob sich etwas zum Guten oder Bdsen wendet, ob man selbst zum Opfer oder
zum Profiteur wird. Der Mensch verfiigt nicht iiber die Ubersicht, um seine
Handlungen moralisch abschitzen zu kénnen. Gezeichnet wird ein Zustand
nicht der Un-, sondern der Amoralitit. Auch die Staaten seien, so Diir-
renmatt in seinem Vortrag Das Theater als moralische Anstalt heute, nunmehr
»keiner Moral, sondern Gesetzen unterworfen, durch die sie konstituiert

22 ZurUnterscheidung von Unfall und Zufall s. Dale Adams: Unwissen und Unfille. Fried-
rich Dirrenmatts dramaturgisches Denken und das Gesetz der grofden Zahl, in: The
German Quarterly 87/3 (2014), S. 313-332, hier S. 315: »Unfall bezieht sich hier vornehm-
lich auf das Katastrophenpotential dulerst komplexer, instabiler Systeme, wahrend
der Zufall als Konsequenz der Unmoglichkeit aufgefasst wird, solche Systeme ber-
schauen zu konnen.«

23 Peter Schnyder: Pannenpoetik. Dirrenmatt als Nachfahr Schillers?, in: Ders., Ulrich
Weber, Peter Gasser, Peter Rusterholz (Hg.): Dramaturgien der Phantasie. Diirrenmatt
intertextuell und intermedial. Gottingen 2014, S. 61-76.

24 Gerhard Neumann: Friedrich Dirrenmatt. Dramaturgie der Panne, in: Ders., Jiirgen
Schroder, Manfred Karnick: Dirrenmatt, Frisch, Weiss. Drei Entwiirfe zum Drama der
Gegenwart. Mit einem einleitenden Essay von Gerhart Baumann. Miinchen 1969, S. 27-
59, hier S. 54.

hittps://dol.org/10.14361/6783839460405 - am 14.02.2026, 08:23:31.



https://doi.org/10.14361/9783839460405
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

3. Das Politische und die Poetik Diirrenmatts

wurden, und Forderungen, die sie selber erlassen haben, Gebilde jenseits von
Gut und Bose wie monstrose Verkehrsordnungen« (WA 36, 102).

Das politiktheoretische Pendant zum Zufall ist der Ausnahmefall. In ihm
wird der Naturzustand im Gesellschaftszustand sichtbar, denn auch dieser
zeichnet sich bei Ditrrenmatt durch den Kampf eines jeden gegen jeden aus:
Die entsprechende Bestimmung des Naturzustands bei Thomas Hobbes wird
in Diirrenmatts Winterkrieg in Tibet aus dem ersten Teil der Stoffe wortlich zi-
tiert, allerdings gerade nicht im Hinblick auf den Naturzustand, sondern auf
den biirokratischen Staat: »Der Verwaltung liegt das Gesetz homo homini lu-
pus zugrunde: der Mensch ist fiir den Menschen ein Wolf.« (WA 28, 116) Die
Parameter jenes Kampfes eines jeden gegen jeden werden als ein Naturzu-
stand auf zweiter Stufe, nimlich als neuer Gesellschaftszustand gezeichnet,
wenn Diirrenmatt auf die Instabilitit von Staat und Gesellschaft verweist:

die Grofdfamilien krachten zu Kleinfamilien zusammen, selbst diese wur-
den unstabil und verklumpten zu Kommunen oder Wohngemeinschaften,
die wieder zerstrahlten, eine ungeheure Hektik herrschte, ein Wahnsinnsbe-
trieb, ein unbarmherziger Lebenskampf, verbunden mit einem unstillbaren
Lebenshunger. Die Gesellschaft zerfiel immer mehr in zwei Klassen [...]. Kri-
sen wiiteten, Inflationen, phantastische Schiebereien, irrsinnige Terrorakte,
die Kriminalitat und die Katastrophenanfalligkeit nahmen explosionsartig
zu—die Staaten wurden instabil. (WA 28, 113)

Aufgehoben ist damit nicht nur das staatliche Gewaltmonopol, sondern auch
so etwas wie eine funktionierende Gesellschaft. Die Beschreibung der Ero-
sion von Groffamilien und die Etablierung einer Zwei-Klassen-Gesellschaft
erinnern dabei an Margaret Thatchers spitere Einschitzung von Gesellschaft
tiberhaupt:

There is no such thing [as society, M.R.]! There are individual men and
women and there are families and no government can do anything except
through people and people look to themselves first. It is our duty to look
after ourselves and then also to help look after our neighbour and life is a
reciprocal business and people have got the entitlements too much in mind
without the obligations [..].25

25  Margaret Thatcher, Interview for Woman’s Own, 1987 Sep 23 We, zit. n.: https://www.m
argaretthatcher.org/document/106689 [Zugriff: 25.10.2020].

hittps://dol.org/10.14361/6783839460405 - am 14.02.2026, 08:23:31.

59


https://www.margaretthatcher.org/document/106689
https://www.margaretthatcher.org/document/106689
https://www.margaretthatcher.org/document/106689
https://www.margaretthatcher.org/document/106689
https://www.margaretthatcher.org/document/106689
https://www.margaretthatcher.org/document/106689
https://www.margaretthatcher.org/document/106689
https://www.margaretthatcher.org/document/106689
https://www.margaretthatcher.org/document/106689
https://www.margaretthatcher.org/document/106689
https://www.margaretthatcher.org/document/106689
https://www.margaretthatcher.org/document/106689
https://www.margaretthatcher.org/document/106689
https://www.margaretthatcher.org/document/106689
https://www.margaretthatcher.org/document/106689
https://www.margaretthatcher.org/document/106689
https://www.margaretthatcher.org/document/106689
https://www.margaretthatcher.org/document/106689
https://www.margaretthatcher.org/document/106689
https://www.margaretthatcher.org/document/106689
https://www.margaretthatcher.org/document/106689
https://www.margaretthatcher.org/document/106689
https://www.margaretthatcher.org/document/106689
https://www.margaretthatcher.org/document/106689
https://www.margaretthatcher.org/document/106689
https://www.margaretthatcher.org/document/106689
https://www.margaretthatcher.org/document/106689
https://www.margaretthatcher.org/document/106689
https://www.margaretthatcher.org/document/106689
https://www.margaretthatcher.org/document/106689
https://www.margaretthatcher.org/document/106689
https://www.margaretthatcher.org/document/106689
https://www.margaretthatcher.org/document/106689
https://www.margaretthatcher.org/document/106689
https://www.margaretthatcher.org/document/106689
https://www.margaretthatcher.org/document/106689
https://www.margaretthatcher.org/document/106689
https://www.margaretthatcher.org/document/106689
https://www.margaretthatcher.org/document/106689
https://www.margaretthatcher.org/document/106689
https://www.margaretthatcher.org/document/106689
https://www.margaretthatcher.org/document/106689
https://www.margaretthatcher.org/document/106689
https://www.margaretthatcher.org/document/106689
https://www.margaretthatcher.org/document/106689
https://www.margaretthatcher.org/document/106689
https://www.margaretthatcher.org/document/106689
https://www.margaretthatcher.org/document/106689
https://www.margaretthatcher.org/document/106689
https://www.margaretthatcher.org/document/106689
https://www.margaretthatcher.org/document/106689
https://www.margaretthatcher.org/document/106689
https://www.margaretthatcher.org/document/106689
https://doi.org/10.14361/9783839460405
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/
https://www.margaretthatcher.org/document/106689
https://www.margaretthatcher.org/document/106689
https://www.margaretthatcher.org/document/106689
https://www.margaretthatcher.org/document/106689
https://www.margaretthatcher.org/document/106689
https://www.margaretthatcher.org/document/106689
https://www.margaretthatcher.org/document/106689
https://www.margaretthatcher.org/document/106689
https://www.margaretthatcher.org/document/106689
https://www.margaretthatcher.org/document/106689
https://www.margaretthatcher.org/document/106689
https://www.margaretthatcher.org/document/106689
https://www.margaretthatcher.org/document/106689
https://www.margaretthatcher.org/document/106689
https://www.margaretthatcher.org/document/106689
https://www.margaretthatcher.org/document/106689
https://www.margaretthatcher.org/document/106689
https://www.margaretthatcher.org/document/106689
https://www.margaretthatcher.org/document/106689
https://www.margaretthatcher.org/document/106689
https://www.margaretthatcher.org/document/106689
https://www.margaretthatcher.org/document/106689
https://www.margaretthatcher.org/document/106689
https://www.margaretthatcher.org/document/106689
https://www.margaretthatcher.org/document/106689
https://www.margaretthatcher.org/document/106689
https://www.margaretthatcher.org/document/106689
https://www.margaretthatcher.org/document/106689
https://www.margaretthatcher.org/document/106689
https://www.margaretthatcher.org/document/106689
https://www.margaretthatcher.org/document/106689
https://www.margaretthatcher.org/document/106689
https://www.margaretthatcher.org/document/106689
https://www.margaretthatcher.org/document/106689
https://www.margaretthatcher.org/document/106689
https://www.margaretthatcher.org/document/106689
https://www.margaretthatcher.org/document/106689
https://www.margaretthatcher.org/document/106689
https://www.margaretthatcher.org/document/106689
https://www.margaretthatcher.org/document/106689
https://www.margaretthatcher.org/document/106689
https://www.margaretthatcher.org/document/106689
https://www.margaretthatcher.org/document/106689
https://www.margaretthatcher.org/document/106689
https://www.margaretthatcher.org/document/106689
https://www.margaretthatcher.org/document/106689
https://www.margaretthatcher.org/document/106689
https://www.margaretthatcher.org/document/106689
https://www.margaretthatcher.org/document/106689
https://www.margaretthatcher.org/document/106689
https://www.margaretthatcher.org/document/106689
https://www.margaretthatcher.org/document/106689
https://www.margaretthatcher.org/document/106689

60

Der abwesende Souveran

Thatcher beschreibt hier affirmativ, was auch dem postsouverdnen Zeitalter
zuzurechnen ist: die neoliberale Logik des vereinzelten Akteurs und des ego-
istischen Konsumenten. Negiert wird hier zum einen die Orientierung am
Gemeinwohl innerhalb der Gesellschaft. Zum anderen bedeutet eine solche
Denkweise auch das Ende jeder Politik, die im demokratischen Verfassungs-
staat auf die Bildung von Interessengruppen, also auf Organisationen und
Verbinde angewiesen ist. Wo derlei gemeinschaftliche Interessen nicht mehr
formuliert und organisiert werden kénnen, zerfillt die Gesellschaft in der Tat
in nichts anderes als Individuen und Familien, die am Markt konkurrieren
und sich ansonsten aus den politischen Belangen heraushalten. Ditrrenmatt
hat das als ein demokratisches Problem erkannt: »Die Struktur der moder-
nen Gesellschaft, in der ein jeder irgendwie ein Angestellter ist, arbeitet der
Demokratie entgegen. Ein jeder ist gewohnt, sich verwalten zu lassen. Die
Demokratie setzt jedoch Kritik voraus und die Angewohnheit, der Regierung
auf die Finger zu sehen.« (WA 33, 75)

Unmittelbar verkniipft und in ihrem Verhiltnis in gewissem Sinne um-
gekehrt hat Ditrrenmatt Poetik und Politik in seinem Monstervortrag iiber Ge-
rechtigkeit und Recht von 1969, der den einschligigen Untertitel Eine kleine Dra-
maturgie der Politik trigt. Diirrenmatt entwirft hier eine Gesellschaftstheorie,
die auf der Unterscheidung von Freiheit und Gerechtigkeit basiert und auch
auf den Gegensatz von Kapitalismus und Sozialismus bezogen ist. Freiheit
sei das Recht des Einzelnen, »er selbst zu sein«, und »der besondere Begriff
der Gerechtigkeit, den ein jeder von sich macht, die existentielle Idee der Ge-
rechtigkeit.« Hingegen besteht die Gerechtigkeit als »der allgemeine Begriff«
und die »logische Idee« im Recht der Gesellschaft, »die Freiheit eines jeden
einzelnen zu garantieren«, indem »sie die Freiheit eines jeden einzelnen be-
schrinkt.« (WA 33, 57) Eine Welt der absoluten Freiheit und eine Welt der ab-
soluten Gerechtigkeit wiren zwar denkbar, jedoch wiirde jede fiir sich »eine
Holle darstellen«. Die Aufgabe der Politik sei es daher, »die emotionale Idee
der Freiheit mit der konzipierten Idee der Gerechtigkeit zu verséhnen« (WA
33, 58).

Um diesen Problemkomplex darzustellen, wahlt Dirrenmatt die Allegorie
des Spiels: »Den Konstruktionsversuch einer gerechten Gesellschaftsordnung
vom Individuellen her kénnen wir vereinfachend mit dem Wolfsspiel gleich-
setzen, jenen vom Allgemeinen her mit dem Gute-Hirte-Spiel.« (WA 33, 58f.)
Das Wolfsspiel, das fiir den Kapitalismus steht und »jeden Spieler und dessen
Beute sichert«, hat das Problem, dass es immer auch Personen produziert,
die nicht von ihm profitieren: Die spielsteinarmen Spieler seien »zwar frei,

hittps://dol.org/10.14361/6783839460405 - am 14.02.2026, 08:23:31.



https://doi.org/10.14361/9783839460405
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

3. Das Politische und die Poetik Diirrenmatts

doch nicht in der Lage, ihre Freiheit auszuniitzen, so daf} ihnen ihre Freiheit
als eine Unfreiheit und die Gerechtigkeit des Spiels als eine Ungerechtigkeit
vorkommt.« (WA 33, 59) Das Problem des Gute-Hirte-Spiels, das fiir den So-
zialismus steht und in dem die Spielbeute allen zukommt, besteht darin, dass
das Spiel seinen Reiz verliere: »die Spielintensitat laf3t nach, die Spieler begin-
nen am Spiel desinteressiert zu werden.« (WA 33, 60) In das Gute-Hirte-Spiel
kippt das Wolfsspiel nun, wenn »der Schiedsrichter allmichtig« wird, »indem
er durch erhohte Abgaben, die ihm die spielsteinreichen Spieler entrichten
miissen, das Spiel derart nivelliert, daf} alle Spieler von ihm abhingig wer-
den«. Das wird ideologisch verhindert, indem das »zu einer ungerechten und
unfreien Ordnung« fithrende Wolfsspiel »die Idee von einer gerechten und
freien Gesellschaftsordnung« argumentativ einsetzt, um »die ungerechte Ge-
sellschaftsordnung beizubehalten.« (WA 33, 60) Dies gilt auch fiir das Gegen-
modell: »Indem das Gute-Hirte-Spiel den unfreien Spieler nicht zu befreien
vermag, muf3 es doch diesem das Gefiihl geben, er sei frei« (WA 33, 63). Unter
Bezug auf die Hobbessche Formel homo homini lupus formuliert Ditrrenmatt:
»Glaubt der klassische Biirger, der Mensch sei ein intelligenter Wolf, glaubt
der Sozialist, der Mensch sei ein intelligentes Lamm. Homo homini agnus.«
(WA 33, 50)

Interessant ist nun die Verbindung von Okonomie und Politik. Denn die
Wolfe, die innerhalb der Gesellschaft wirtschaftlich miteinander konkurrie-
ren und den Staat als Schiedsrichter »bald kritisieren, bald verfluchenc, iden-
tifizieren sich emotional mit dem Staat und den anderen Wolfen als das Ei-
gene gegen ein Anderes: »Aus dem Staat wird das Vaterland, das man lieb, fir
das man t6tet und fir das man sich téten lifit: froh noch im Todesstreich.«
Diese Verwandlung in ein Vaterland gelingt allerdings nur in einer Krise oder
im Krieg, weshalb der Staat in Friedenszeiten stindig »seine Notwendigkeit
beweisen« miisse (WA 33, 68). Einmal mehr ist hiermit ein kapitalistischer,
man wiirde heute sagen: ein neoliberaler Impuls angesprochen, der sich ge-
gen die wirtschaftliche Ordnungsfunktion des Staates richtet. Weil der Staat
okonomisch als Ordnungshiiter zuriicktritt, herrscht im Wolfspiel »immer
Kriegszustand. Im Frieden bekimpfen sich die Uberwdlfe ebenfalls, zerflei-
schen sich die Leitwolfe, zerreiflen sich die Einzelwolfe auf wirtschaftlichem
Gebiet.« (WA 33, 69) Die Bildung eines Wirs erfolgt in diesem Fall vor allem
innerhalb der sozialen Gruppe. Das ist die komplementire, konomische Be-
griindung des stindigen Ausnahmefalls, die auch im Werk, prominent in der
Panne, wiederkehrt.

hittps://dol.org/10.14361/6783839460405 - am 14.02.2026, 08:23:31.



https://doi.org/10.14361/9783839460405
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

62

Der abwesende Souveran

3.4 Einfall

Dirrenmatts zentrale poetologische Kategorie des Einfalls hat nicht nur eine
morphologisch-semantische Ahnlichkeit, sondern steht auch in einer konzep-
tionellen Beziehung sowohl zum Zufall als auch zum Unfall, die beide als basal
fiir sein Weltmodell gezeichnet wurden: »Man kénnte die Dramaturgie Diir-
renmatts insgesamt auf die Kern-Phantasie vom Einschlag eines Meteors in
eine geordnete Welt zuriickfithren«.?® Das Konzept des Einfalls und die damit
verbundene Komédientheorie Diirrenmatts dienen der zumindest kiinstleri-
schen Bewiltigung einer weitgehend politisch unbeherrschbaren Wirklich-
keit des zum Normalzustand gewordenen Ausnahmefalls:

So meint die Kategorie des >Einfalls¢, auf den Diirrenmatt wiederholt als
Zentrum seiner Kunst hinweist, zweierlei: einmal das Hereinbrechen eines
Unberechenbaren, Irrationalen—bald als unbegreifliche Gnade, bald als 13-
cherlicher Zufall kostiimiert—in eine scheinbar geordnete Welt; zum ande-
ren den unvermittelt auftauchenden Bithneneinfall des Autors, der — zumin-
dest ebenso unberechenbar—zum Keim der Komédie wird.?’

Das Verhiltnis von Diirrenmatts literarischen Versuchsanordnungen zum
Ausnahmezustand hat Hans Christoph Angermeyer mithilfe des Begriffs
der >Eigenwelt« beschrieben: Diirrenmatt erzeuge keine Gegen- oder Spie-
gelwelten der Wirklichkeit, sondern Eigenwelten, die zwar Material aus
der realen Welt ibernehmen, dabei jedoch die »Darstellung von Welt ohne
Abbildtheorie« erméglichen.?® So kann ein Ausnahmefall innerhalb der
literarischen Eigenwelt zum Normalfall werden. Wird dieser wiederum
vornehmlich in den Komédien »dem Zufall ausgesetzt, so entsteht eine fir
Diirrenmatt typische »doppelt geschaltete UnregelmiRigkeit«.?” Man denke
hier nur an die Physiker. Der an sich bereits ver-riickte Fall von Physikern,
die sich als Verriickte ausgeben, um ihre Erkenntnisse geheimzuhalten oder
an diese Erkenntnisse zu gelangen, wird noch erginzt durch den Einfall

26  Petervon Matt: Der Liberale, der Konservative und das Dynamit. Zur politischen Diffe-
renz zwischen Max Frisch und Friedrich Diirrenmatt, in: Elio Pellin, Ulrich Weber (Hg.):
»Wir stehen da, gefesselte Betrachter«. Theater und Cesellschaft. Gottingen, Ziirich
2010, S. 69-85, hier S. 70.

27 Neumann: Friedrich Diirrenmatt, S. 37.

28  Hans Christoph Angermeyer: Zuschauer im Drama. Brecht — Diirrenmatt — Handke.
Frankfurta.M.1971, S. 22.

29 Ebd, S 23.

hittps://dol.org/10.14361/6783839460405 - am 14.02.2026, 08:23:31.



https://doi.org/10.14361/9783839460405
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

3. Das Politische und die Poetik Diirrenmatts

einer wahrlich wahnsinnigen Irrenirztin, welche die Pline der Physiker
durchkreuzt. Die Bedeutung des Ausnahmefalls meint jedoch nicht, dass
Diirrenmatts Eigenwelten vollig un-realistisch, also in einen der Wirklichkeit
ginzlich fremden Rahmen gestellt wiren. Anders als Brecht, der in der
»Darstellung der gesellschaftlichen Welt in vielen Stiicken [...] stark an die
Realitit gebunden« bleibt, dabei jedoch »den Schauplatz des Ausnahmefalls,
den er zeigt, ins Exotische« verlegt, setzt Diirrenmatt seine »Eigenwelt, die
ihre eigene Auffassung vo[m] Normalfall hat [..], in den bekannten Raum
unserer Realitit. Der Ort ist unbezeichnet, liegt aber sicher ganz nahe beim
Zuschauer.«*°

Gerhard Neumann hatte diese Verschiebung bereits ausgehend von ei-
nem Zitat Georg Christoph Lichtenbergs zum »Kunstgriff der >kleinen Ab-
weichung« als Mittel der Wahrheitsfindung«, das Diirrenmatt seinem Romu-
Tus als Motto vorangestellt hat, als dramaturgisches Konzept Diirrenmatts ni-
her beschrieben: In stofflicher Hinsicht seien seine Themen »durchweg sol-
che eines Sonderfalls, einer Abweichung vom Normal- und Alltagsverhaltenc;
in gestalterischer Hinsicht lebten seine Texte »in vorziiglicher Weise aus der
Abweichung von der Wahrheit, einer Abweichung, die zumeist als Ubertrei-
bung, zuweilen auch als Untertreibung erscheint«.?’ Abermals wird die Be-
deutung des Sonder- beziehungsweise Ausnahmefalls fiir Dirrenmatts lite-
rarische Welten betont und damit eine Spur zum Konzept der Souverinitit
gelegt. Innerhalb seiner Eigenwelten habe die Ordnung einen prekiren Sta-
tus: Sie sei »niemals absolut, sondern stets relativierbar durch ihren Spiel-
und Parodiecharakter auf der einen, durch ihre Anfilligkeit fir Pannen auf
der anderen Seite.« Prekir sind auch ihre Reprasentanten: »Die an ihre >Ord-
nungshaftigkeit< glauben, sind selbst recht dubiose >Ordnungshiiter<: Dichter
und Kriminalkommissire, Engel und Gangster, Wiedertiufer und Irrenirz-
te.<** Die Einschitzung Neumanns allerdings, dass die »Haltung des Diirren-
mattschen Helden [..] nie exemplarisch zu werden« vermag, »weil das, was
er tut, ein folgenreicher Sonderfall, eine blinde Reaktion« sei,?® ist zu mo-
difizieren: Diirrenmatt hat seine Ausnahmefille und literarischen Versuchs-
anordnungen so gestaltet, dass in ihnen durchaus das Allgemeine zum Aus-
druck kommt. Die Uberzeichnung hat eine epistemologische Funktion, denn

30 Ebd,S.30.
31 Neumann: Friedrich Diirrenmatt, S. 27.
32 Ebd,S.3s.

33 Ebd., S 44.

hittps://dol.org/10.14361/6783839460405 - am 14.02.2026, 08:23:31.

63


https://doi.org/10.14361/9783839460405
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

64

Der abwesende Souveran

sie macht sichtbar, was auch in der wirklichen Welt vorherrscht. Wie der
Souveridn sich nach Carl Schmitt erst im Ausnahmezustand erweist, so auch
die Wirklichkeit in Diirrenmatts ver-riickten Welten. In seiner Standortbestim-
mung von 1960 liest sich dies wie folgt: »Die Fiktion muf} auch die Realitit
in sich schlief}en, die >mogliche Welt« muf3 auch die >wirkliche Welt< in sich
enthalten.« (WA 6, 157) Was daraus folgt, ist eine Poetik des Umwegs: »Kiim-
mert man sich jedoch beim Schreiben nicht um die Wahrheit, wird es auf ein-
mal unméglich, sie nicht zu schreiben. Im Unabsichtlichen bricht sie durch.«
(WA 6, 159) Diirrenmatts Eigenwelten fithren also nicht in einen selbstbeziig-
lichen Asthetizismus. Gleichermafien bestand Diirrenmatt auf dem »Verfah-
ren der indirekten Mitteilung«, aber auch und insbesondere »auf Inhalten,
auf einer existentiellen Haltung.<3*

Zur Erliuterung des poetologischen Modells des Einfalls kann auch Diir-
renmatts Auseinandersetzung mit dem Wahrscheinlichkeitspostulat in sei-
nen Sitzen iiber das Theater herangezogen werden. Nach Aristoteles ist es be-
kanntlich die Aufgabe des Historikers, »das wirklich Geschehene« mitzutei-
len, und die des Dichters zu erzihlen, »was geschehen kénnte.« (Arist. Po-
et. 1451a)* Diirrenmatt zufolge liegt die Aufgabe des Dramatikers wiederum
darin, »daf} er beschreibt, was wahrscheinlicherweise geschihe, wenn sich
unwahrscheinlicherweise etwas Bestimmtes ereignen wiirde. Das, was sich
unwahrscheinlicherweise ereignet, ist der dramatische Vorfall, den sich der
Dramatiker ausgesucht hat, das, was wahrscheinlicherweise geschieht, der
dramatische Ablauf dieses gewihlten Vorgangs.« (WA 30, 207) Der Einfall des
Schriftstellers ist in der dargestellten Welt also ein unwahrscheinliches Er-
eignis — ein Zufall. Was er, wenn er in die fiktionale Welt einbricht, in Gang
setzt, soll dann aber den Regeln der Wahrscheinlichkeit gehorchen und in
dieser Kombination aus Zufall und mechanisch-unpersénlich ablaufendem
Getriebe das Wesen auch der Wirklichkeit aufzeigen. Das unwahrscheinliche
Ereignis sei dabei die >schlimmstmégliche Wendung«;*® der Zufall also ein

34  Riedi: Dirrenmatt oder Die Ahnung vom Ganzen, S. 375.

35 Zit. dt. Ubersetzung: Aristoteles: Poetik. Griechisch/Deutsch. Ubers. und hg. von Man-
fred Fuhrmann. Bibliograph. erginzte Ausgabe. Stuttgart 1994, S. 29.

36  Die Problematik dieser Formel der >schlimmstmoglichen Wendung, die Diirrenmatt
auch in den 21 Punkten zu den Physikern gebraucht, wurde bereits ein ums andere Mal
herausgestellt, vgl. Neville E. Alexander: Friedrich Diirrenmatt: Die Physiker. Die Ver-
antwortung des Forschers, in: Heinrich Pfeiffer (Hg.): Denken und Umdenken. Zu Werk
und Wirkung von Werner Heisenberg. Ziirich 1977, S. 176-193, hier S.181. August Ober-
mayer: Dirrenmatts Drama Die Physiker im Spannungsfeld von Modernitit und Tradi-

hittps://dol.org/10.14361/6783839460405 - am 14.02.2026, 08:23:31.



https://doi.org/10.14361/9783839460405
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

3. Das Politische und die Poetik Diirrenmatts

Unfall: »ich muf} den tédlichen Unfall beschreiben. Nur so bekommt meine
gedankliche Fiktion auch eine >existentielle< Berechtigung.« (WA 30, 209) Mit
dieser Poetik des Einfalls méchte Diirrenmatt, so Vera Schulte, »die Vorstel-
lung von der Planbarkeit und rationalen Fafibarkeit des Lebens widerlegen.«”
Darin liegt auch der Zweck des Grotesken, das in Ditrrenmatts Texten »sowohl
Lachen als auch Grauen« erzeuge und worin Schulte eine erkenntnistheore-
tische und eine ethische Komponente entdeckt: Der Autor bediene sich des
Grotesken, »um die Paradoxien und Perversionen unserer realen Welt mo-
dellhaft auf der Bithne durchzuspielen. Auf diese Weise mochte er mit Hilfe
des Theaters neue Einsichten in unsere uniibersichtliche und >labyrinthisch«
gewordene Wirklichkeit gewinnen.«*® Jochen Kriens hat die Logik der Eigen-

welt an den Begriff des Experiments gekniipft:

Dirrenmatt spielt ein Experiment, was es in der Realitat nicht gibt und auch
nicht geben kann, in Gedanken durch —angeleitet vom Grundsatz der Wahr-
scheinlichkeit menschlicher Verhaltensweisen, die auch das Unwahrschein-
liche miteinschlief3t —und welches somit unterschiedliche Varianten ermdog-
licht, die im Zuge eines simulierten Kontextes, einer gedankenexperimen-
tellen Situation denkbar werden.3°

Indem Diirrenmatt das Unwahrscheinliche eintreten lisst, werden die wahr-
scheinlichen Reaktionsmuster der Menschen beobachtbar. Der Einfall ist die
Antwort Diirrenmatts auf den Zufall als Weltmodell der Moderne und den
auf Dauer gestellten Ausnahmefall als dessen politisches Pendant. Es ist die
Welt der aufgehobenen Ordnung, der Verborgenheit Gottes und des abwe-
senden Souverins, in der Unfille und Pannen, nicht die grofien souverinen
Individuen, Geschichte machen.

tion, in: Kerry Dunne, lan R. Campbell (Hg.): Unravelling the Labyrinth. Decoding Text
and Language. Festschrift for Eric Lowson Marson. Frankfurt a.M. u.a. 1997, S. 87-95,
hier S. 95. Riiedi: Dirrenmatt oder Die Ahnung vom Ganzen, S. 522-528.

37  Schulte: Das Gesicht einer gesichtslosen Welt, S. 5.

38 Ebd,S. 4.Siehe auch: Sami Samir Gohar Farag: Dirrenmatt und das Groteske. Zu Form
und Funktion des Grotesken bei Friedrich Diirrenmatt am Beispiel der Komddie Romu-
lus der Grofle. Hamburg 2015, S. 223: Das Groteske 16st»Ordnungsstrukturen auf, welche
die Menschen fiir wirklich und wahr hielten, und zeigt diesen stattdessen eine Realitat
auf, die sie schockiert und die sie erkennen ldsst, wie hilflos und ausgeliefert sie sind.«

39  Jochen Kriens: Die Poetik des Experiments. Provozierte Erfahrung und kiinstlerische
Erkenntnis bei Friedrich Diirrenmatt. Titbingen 2014, S. 82.

hittps://dol.org/10.14361/6783839460405 - am 14.02.2026, 08:23:31.

65


https://doi.org/10.14361/9783839460405
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

66

Der abwesende Souveran

3.5 Diirrenmatts Genres

Diirrenmatts Werk ist multimedial und multimodal. Von Beginn an und in
Konkurrenz zu seinem Schreiben ist Diirrenmatt an der Malerei interessiert,
entscheidet sich jedoch schlieflich fiir eine Existenz als Schriftsteller. Sein li-
terarisches Schaffen umfasst Erzihlungen, kurze Prosastiicke, Romane — be-
sonders Kriminalromane — und Dramen. Daneben schreibt er Horspiele und
arbeitet als Drehbuchautor auch an Filmen mit. Schliefilich ist Ditrrenmatt
ein umtriebiger Redner und Aufsatzschreiber, dessen »Prosa und philoso-
phische, naturwissenschaftliche, politische Reflexion gleichwertig neben sei-
nen Stiicken«*° stehen, diese aber, so ist zu erginzen, weder erkliren kon-
nen noch ihren diskursiven Gehalt ausformulieren. In Dilrrenmatts pragma-
tischen Gattungen lassen sich nicht einfach die Antworten auf die in seiner
Literatur aufgeworfenen Fragen finden.

Das liegt auch daran, dass sich Dirrenmatts Werk wesentlich durch das
Spiel mit literarischen Genres und Gattungen auszeichnet. Weil die traditio-
nellen Gattungen wie die Tragodie oder der Kriminalroman auch tiberkom-
menen politischen Zusammenhingen entstammen, erscheinen sie Diirren-
matt unzeitgemif. Das fithrt zu poetischen Experimenten, welche die tra-
ditionellen Gattungen in ihr Gegenteil verkehren, sie auflésen und neu zu-
sammensetzen, so dass sie den labyrinthischen und chaotischen Zustand im
postmodernen Zeitalter darzustellen in der Lage sind. Diirrenmatts Kriminal-
romane sind Umkehrungen und Destruktionen des klassischen Genres, das
wie kein zweites dafiir steht, »dass menschliche - streng genommen: minnli-
che — Geistesheroen erfolgreich dariiber wachen, dass die zwischenmensch-
liche Ordnung nicht véllig aus den Fugen gerit«.* Bei Diirrenmatt gehen
die Ermittler-Figuren entweder an diesem Anspruch zugrunde (Das Verspre-
chen) oder sie sind deutlich als iibermenschliche Konstruktionen, als souve-
rine Spiegelfiguren des Dichters dargestellt (Der Richter und sein Henker). Sei-
ne Komdédien wiederum sind Tragikomédien — reflexiv gewordene Tragddien,
welche die Weltordnung, die den Tod des tragischen Helden gefordert hatte,
nicht mehr anerkennen, sondern sie nur noch in ihrer Negation darstellen.
Nicht umsonst ist »die Tragikomodie besonders in Zeiten politischer und ge-

40 Riedi: Dirrenmatt oder Die Ahnung vom Ganzen, S. 482.
41 Rolf Haubl, Wolfgang Mertens: Der Psychoanalytiker als Detektiv. Eine Einfithrung in
die psychoanalytische Erkenntnistheorie. Stuttgart, Berlin, K6In 1996, S. 33.

hittps://dol.org/10.14361/6783839460405 - am 14.02.2026, 08:23:31.



https://doi.org/10.14361/9783839460405
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

3. Das Politische und die Poetik Diirrenmatts

sellschaftlicher Umwilzungen, die mit Pessimismus und Orientierungsver-
lust verbunden seien, eine beliebte Gattungsform.«**

Waren Diirrenmatts erste poetische Versuche und seine frithe Prosa ex-
pressionistisch geprigt und entsprachen damit einer literarischen Strémung,
die er vermittelt iiber Walter Jonas als eine »Literatur der Rebellion« entdeckt
hatte: »des Aufstands der Séhne gegen die Viter und deren Welt von ges-
tern«*?, so findet Diirrenmatt im Theater und besonders in der Komédie eine
Moglichkeit der Darstellung, die zuallererst objektiviert und so den Ausdruck

des Ichs tiberwindet. Diirrenmatt selbst hat dies wie folgt beschrieben:

Die Biithne kennt kein Ich. [...] Die Dramatik objektiviert den Stoff, st6ft ihn
aufdie Bithne. Der Dramatiker herrscht iiber den Stoff nicht mehrabsolut. Er
ist durch die Bithne begrenzt. Auf der Biithne ist nicht alles darstellbar. Der
Dramatiker vermag nicht unmittelbar von innen heraus zu erzihlen, son-
dern nur mittelbar durch die Biithne. Er ist gezwungen, seine Geschopfe von
aufden her durch ihr Reden, Handeln und Erleiden zu beschreiben und durch
Schauspieler darstellen zu lassen. Er schreibt Rollen. (WA 30, 105)

Es handelt sich bei dramatischen Formen also um eine produktive Begren-
zung der Darstellungsoptionen, die den Schriftsteller Distanz zum Stoff ge-
winnen lsst: »Distanz« wird zu einem Kernbegriff von Diirrenmatts Asthe-
tik werden. Erst das Zuriicktreten erlaubt die Gestaltung jener Bilder, die ihn
zunichst nur iiberwiltigten, also in Ohnmacht versetzten.«** Vertieft wird
diese im Theater gewonnene Distanz in der Gattung der Komdédie: Wihrend
Kernbegriffe der Tragddientheorie — Jammer und Schauder, Furcht und Mit-
leid — auf die Identifikation mit dem Helden oder mindestens die Beteiligung
des Rezipienten abzielen, dringt die Komdodie zur Reflexion und zur Objek-
tivierung des Geschehens.

Uberdies ist die Komédie fiir Diirrenmatt deshalb zur Darstellung der
unordentlichen Wirklichkeit am besten geeignet, weil sie selbst keine geord-
neten Welten zeigt. Sie setzt — anders als die Tragddie — eine »ungestaltete,
im Werden, im Umsturz begriffene« Welt voraus (WA 30, 60f.). Diirrenmatts
Vorstellung von der Komddie ist also weder harmlos noch heiter. Vielmehr
geht es ihm darum, »das Tragische aus der Komodie« heraus zu erzeugen,
»als einen schrecklichen Moment, als einen sich 6ffnenden Abgrund«. Schon

42 Schulte: Das Gesicht einer gesichtslosen Welt, S. 72.
43 Riedi: Dirrenmatt oder Die Ahnung vom Ganzen, S.183.
44 Ebd,S.228.

hittps://dol.org/10.14361/6783839460405 - am 14.02.2026, 08:23:31.

67


https://doi.org/10.14361/9783839460405
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

68

Der abwesende Souveran

viele Tragodien Shakespeares seien eigentlich »Komédien, aus denen heraus
das Tragische aufsteigt.« (WA 30, 63) Dabei hat Diirrenmatt nicht die Typen-
komodie etwa Moliéres vor Augen, die sich gewisse Laster vornimmt, sondern
die alte Komodie des Aristophanes, deren wichtigstes Merkmal der >Einfallc
sei und die sich satirisch mit ihrer eigenen Zeit auseinandersetzt: »Diese Ko-
mddien sind Eingriffe in die Wirklichkeit, denn die Personen, mit denen sie
spielen und die sie auftreten lassen, sind keine abstrakten, vielmehr gera-
de die konkretesten, die Staatsminner, Philosophen, Dichter und Feldherren
der damaligen Zeit« (WA 30, 21). Weil sie keine Mythen zum Gegenstand hat
wie die Tragddie, die »uns eine Vergangenheit als gegenwirtig« vorstellt, son-
dern die unmittelbare Gegenwart, schaffe die Komdédie einmal mehr Distanz:
»Daraus wire zu schlieflen, daf ein Zeitstiick nur eine Komdodie im Sinne des
Aristophanes sein kann: der Distanz zuliebe, die nun einmal in ihm zu schaf-
fen ist, denn einen anderen Sinn als diesen kann ich mir fiir ein Zeitstiick gar
nicht denken.« (WA 30, 24)

Man muss sich Diirrenmatts literarische Texte allesamt als Zeitstiicke
denken, welche die eigene Gegenwart auf Umwegen darstellen. Sie sind nicht
satirisch in dem Sinne, dass sie zeitgenossische Persénlichkeiten tatsich-
lich auftreten lieRen.*> Doch sind sie Zeitstiicke, indem sie den Zeitgeist,
die politischen Verhiltnisse, eben den aktuellen Weltzustand zum Thema
haben. »Das dramaturgische Denken untersucht die Wirklichkeit auf ihren
inneren Spannungsgehalt hin. Je paradoxer sie dargestellt werden kann,
desto besser eignet sich die Wirklichkeit als theatralischer Stoff.« (WA 33,
91) Die Komddie schafft also Distanz auch insofern, als sie keine mitrei-
ende Geschichte erzihlt, sondern Ergebnis und Prozess eines Denkens
ist: Seine dramaturgische Denktechnik bestehe darin, so Diirrenmatt, »die
gesellschaftliche Wirklichkeit des Menschen in Theater zu verwandeln und
mit dieser verwandelten Wirklichkeit weiterzudenken.« Was dabei entsteht,
ist »nicht eine neue Wirklichkeit, sondern ein komédiantisches Gebilde, in
dem sich die Wirklichkeit analysiert wiederfindet« (WA 33, 91). Aus diesem
Anspruch heraus erklart sich, warum Diirrenmatt poetische Verfahren streng
zeitgebunden denkt, wie er insbesondere mit Bezug auf Friedrich Schiller

45 Jenseits der Personalsatire sind Diirrenmatts Texte insofern satirisch zu nennen, als
sie auch in der Tradition der satirisch-humoristischen Schreibweise stehen, was die
hochgradige Selbstreferentialitit der Texte, Dirrenmatts Stoff-Konzeption sowie die
Instabilitit der dargestellten Ordnungen betrifft. Fiir die Gespriche iber das satirisch-
humoristische Schreiben danke ich herzlich Corinna Sauter.

hittps://dol.org/10.14361/6783839460405 - am 14.02.2026, 08:23:31.



https://doi.org/10.14361/9783839460405
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

3. Das Politische und die Poetik Diirrenmatts

verdeutlicht. Der Dramatiker des Sturm und Drang und der Weimarer
Klassik steht als Bezugspunkt in der Geschichte fiir eine Welt, in welcher der
Staat noch sichtbar war und in der Dramatik reprisentiert werden konnte:
»Schiller schrieb so, wie er schrieb, weil die Welt, in der er lebte, sich noch in
der Welt, die er schrieb, die er sich als Historiker erschuf, spiegeln konnte.
Gerade noch.« Diirrenmatt stehen die Darstellungsweisen Schillers nicht
mehr offen: »Die Kunst ist nie wiederholbar« (WA 30, 59).

3.6 Zwischenfazit und Uberleitung

Diirrenmatts Poetik ist die Antwort auf seine Auffassung vom modernen un-
durchschaubaren und instabilen Gesellschaftszustand. Mit seiner zentralen
poetologischen Kategorie des Einfalls steht die Stabilitit beziehungsweise In-
stabilitit von Ordnungen immer schon zur Debatte. Der Einfall bezeichnet
nidmlich nicht nur die poetische Idee, sondern auch den Einbruch des Zu-
falls in die fiktionale Welt, der die vermeintliche Ordnung ins Wanken bringt
und auf den eigentlichen, permanenten Ausnahmezustand verweist. Am En-
de des Zeitalters der Reprisentation — in politischer wie in poetischer Hin-
sicht — steht Diirrenmatts >postsouverine Poetik«.

Der nun folgende Lektiire-Teil, der die These von Diirrenmatt als Schrift-
steller der aufgehobenen Souverinitit anhand exemplarischer Einzeltextana-
lysen weiter zu begriinden und den politischen Gehalt je herauszuarbeiten
sucht, ist nicht werkchronologisch organisiert. Wie bereits einleitend ausge-
fithrt wurde, bewegen sich Diirrenmatts Themen, Stoffe und Motive durch
die Zeiten und Genres, werden modifiziert und teilweise in einem Abstand
von Jahrzehnten wieder aufgegriffen. Nicht zuletzt die Stoffe vollfithren eine
Art Kreisbewegung durch das Werk. Daher wird eine Gliederung der Ana-
lysekapitel, die in sich wiederum chronologisch geordnet sind, entlang von
Denkfiguren bevorzugt. Diese sind unmittelbar mit der Frage nach dem Poli-
tischen, der gesellschaftlichen Ordnung und deren Aufhebung oder Storung,
verkniipft.

Zunichst geht es um Diirrenmatts Bilder und Narrative von freiwilliger
Knechtschaft (4.), um eine Versuchsanordnung, bei der sich politische Katego-
rien (Wirter und Gefangene, Verwalter und Verwaltete, Freund und Feind)
vermischen und ununterscheidbar werden. Eingehend besprochen werden
hier die beiden frithen Erzihlungen Die Stadt und Aus den Papieren eines Wiir-

hittps://dol.org/10.14361/6783839460405 - am 14.02.2026, 08:23:31.

69


https://doi.org/10.14361/9783839460405
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

70

Der abwesende Souveran

ters sowie der in vielerlei Hinsicht verwandte Winterkrieg in Tibet aus den Stof-
fen. Im zweiten Lektiirekapitel geht es um die Geschichten vom Ausnahme-
fall (5.), der in Diirrenmatts Eigenwelten als ein doppelter gedacht ist: Stets
verweist der eine vermeintliche Ordnung stérende >Einfallc auf den perma-
nenten, wirklichen Ausnahmezustand. Besprochen werden hier Der Besuch
der alten Dame, Die Panne, Die Physiker sowie Der Sturz. Schlieflich geht es um
Ditrrenmatts tatenlos-ohnmdchtige Souverine (6.). Hier stehen die Komodien Ro-
mulus der Grofse, Herkules und der Stall des Augias und Die Frist im Zentrum. Das
Buch schlief’t mit einem Epilog zur Minotaurus-Ballade (7.).

Nicht Vollstindigkeit, sondern Plausibilitit ist das Ziel der folgenden Lek-
tiiren. Der Analyse-Teil bietet demnach keine vollstindige Werkschau, was
angesichts des Werkumfangs auch illusorisch wire, sondern ist beschrankt
auf exemplarische Lektiiren besonders einschligiger Texte zum Politischen,
die in Zukunft intensiviert oder durch weitere Lektiiren erginzt werden kon-
nen. Jedoch flankieren Hinweise auf andere Werke Diirrenmatts regelmifiig
die Einzelanalysen.

hittps://dol.org/10.14361/6783839460405 - am 14.02.2026, 08:23:31.



https://doi.org/10.14361/9783839460405
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

4. Lektiiren I: Freiwillige Knechtschaft

Die Denkfigur der freiwilligen Knechtschaft taucht als Motiv und Narrativ
frith im Werk Diirrenmatts auf, aber auch in seinen groflen Dramen - dem
Besuch der alten Dame und den Physikern — sowie noch in der Rede zur Ver-
leihung des Gottlieb-Duttweiler-Preises an Vaclav Havel. Ist es im Besuch der
alten Dame Alfred Ill, der allein aus der Angst heraus, die anderen Stadtbe-
wohner konnten ihn zuriickhalten, die Moglichkeit, mit dem Zug zu fliehen,
verstreichen ldsst, so ist es in den Physikern Mobius, der sich freiwillig in eine
Nervenheilanstalt begibt, um sich selbst jeder Handlungsfihigkeit zu berau-
ben. Der Vortrag zu Ehren Viclav Havels mit dem Titel Die Schweiz—ein Ge-
fangnis spielt den Gedanken der freiwilligen Knechtschaft eingehend an den
Eidgenossen durch, was beim Publikum fir Erheiterung, bei den Schweizer
Reprisentanten indes fitr Emporung sorgte. Weil im Zweiten Weltkrieg alles
auflerhalb der Schweiz »iibereinander herfiel«, so Diirrenmatt, fithlten sich
die Schweizer »frei als Gefangene im Gefingnis ihrer Neutralitit.« Doch ha-
be ein solches Gefingnis das Problem, »zu beweisen, daf} es kein Gefingnis
ist, sondern ein Hort der Freiheit«. Die Schweiz hitte diesen Widerspruch
mit der >allgemeinen Wirterpflicht« - man kénnte sagen: mit der zirkuliren
Herrschaft — gel6st: »Jeder Gefangene beweist, indem er sein eigener Wirter
ist, seine Freiheit. Der Schweizer hat damit den dialektischen Vorteil, daf er
gleichzeitig frei, Gefangener und Wirter ist.« Als solche bewachen die Schwei-
zer sich selbst und kénnen doch, »weil die Wirter freie Menschen sind [...],
unter sich und mit der ganzen Welt Geschifte« (WA 36, 181) machen.

Von besonderer Bedeutung ist die freiwillige Knechtschaft in den beiden
Texten Die Stadt (1952, entst. 1947) und Aus den Papieren eines Wiirters (1980,
entst. 1952). Beide Erzdhlungen aus dem Frithwerk, die in einem Abstand
von fiinf Jahren entstanden sind, dhneln sich auf vielfiltige Weise bis hi-
nein in identische Formulierungen. An diesen Texten, in denen die freiwil-
lige Knechtschaft je unterschiedlich gestaltet und begriindet ist, kann auch

hittps://dol.org/10.14361/6783839460405 - am 14.02.2026, 08:23:31.



https://doi.org/10.14361/9783839460405
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

72

Der abwesende Souveran

ein Wandel in Diirrenmatts Schreibweise entdeckt werden, der fiir sein fol-
gendes Werk mafigeblich bleibt. Auf dem Weg von der einen zur anderen
Erzihlung begriindet sich Diirrenmatts zwar groteskes, doch innerhalb des
Grotesken durchaus realistisches Schreiben. Hinzu kommt eine je nach Per-
spektive noch frithere oder spitere Bearbeitung der Denkfigur im Winterkrieg
in Tibet. Diese Erzihlung entstammt Diirrenmatts Stoffen (1981), genauer: dem
spiter so bezeichneten Abschnitt Labyrinth (Stoffe I-1I1). Die drei Erzihlungen,
die demselben Motivkomplex zuzurechnen sind, entwerfen jede auf ihre Wei-
se ein Herrschaftsverhiltnis, das nicht auf Reprisentation angewiesen ist, in
dem zentrale politische Unterscheidungen (Wirter und Gefangene, Freund
und Feind) aufgehoben sind und ein permanenter Ausnahmezustand einge-
setzt ist. Dargestellt werden Zustinde der Niemandsherrschaft im Zeichen
einer omindsen >Verwaltungs, der sich die Menschen unterordnen, ohne dass
sie in Erscheinung zu treten braucht.

4.1 Die Stadt

Die Erzihlung Die Stadt, die aus der Ich-Perspektive erzihlt wird, entwirft das
Bild einer anonymen, unpersonlichen, dem Bewohner unverstindlich blei-
benden Stadt, die ob der Allgegenwart ihrer >Verwaltung« selbst itbermichtig
und souverin zu sein scheint.! Ihr Zentralmotiv ist die Hohle, die hier ver-
schiedene Gestalt annimmt: Mal ist die Stadt selbst, dann das Haus, das der
namenlose Ich-Erzihler bewohnt, dann das Gefingnis, das er zum Schluss als
Wirter oder als Gefangener bezieht, als Hohle gezeichnet. So wird eine mehr-
fach geschachtelte Hohle entworfen, in die sich der Mensch gesetzt sieht und
aus der es kein Entkommen gibt. Diirrenmatt verbindet in diesem Bild Po-
litik und Erkenntniskritik. Den Bezug auf die Philosophie stiftet bereits die
einleitende Herausgeberfiktion, welche die Erzihlung rahmt und einen Hin-
weis auf den Ausgang der Geschichte gibt: »Aus den Papieren eines Wiirters, her-
ausgegeben von einem Hilfsbibliothekar der Stadtbibliothek, die den Anfang eines im
grofsen Brande verloren gegangenen fiinfzehnbindigen Werkes bildeten, das den Titel

1 Auf die Bedeutung der Stadt Bern als Vorlage sowie auf die Grenzen dieser Deutung
hat hingewiesen: Peter Spycher: Friedrich Dirrenmatt. Das erzihlerische Werk. Frau-
enfeld, Stuttgart 1972, S. 84. »In der Tat ist die Stadt ein vollig mythisiertes Bern oder,
genauer: das mythische Wesen einer Stadt oder, noch genauer (und allgemeiner): das
mythische Wesen einer Welt.«

hittps://dol.org/10.14361/6783839460405 - am 14.02.2026, 08:23:31.



https://doi.org/10.14361/9783839460405
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

4. Lektiren I: Freiwillige Knechtschaft

trug: >Versuch zu einem Grundrific.« (WA 19, 118) In dieser gewitzten Hyperbel
philosophischer GroRentwiirfe wird die Kritik des von jeder Empirie befrei-
ten, vermeintlich reinen Denkens angedeutet, die im Verlauf der Erzihlung
mit dem Bild der Héhle verkniipft wird.> Das gesamte Konstrukt der titel-
gebenden Stadt und der sie beherrschenden >Verwaltung« legt ebenfalls die
Spur zu einer Kritik der reinen Abstraktion, die sowohl erkenntniskritisch als
auch politisch durchgespielt wird.

Die Stadt

Eindriicklich wird die Stadt als menschenleer und -feindlich geschildert — als
eine Entitit, die »sich selber geniigte, denn sie war vollkommen und ohne
Gnade.« (WA 19, 119) Die Bewohner werden in der mit einem Eigenleben ver-
sehenen Stadt lediglich geduldet: »die niedrigen Lauben zwangen die Men-
schen, sich gebiickt innerhalb der Hiuser zu bewegen, der Stadt unsichtbar
und ihr so ertriglich.« Es falle auf, »wie vorsichtig sich die Menschen mit
langsamen, schleichenden Schritten in den Gassen verhielten. Sie waren ver-
schlossen und fiir sich, wie die Stadt, in der sie lebten«. Die Lebensfeind-
lichkeit der Stadt zeigt sich auch darin, dass sie »den Uberfluf} verachtete«
und scheinbar gerechte, doch zugleich unmenschliche Zustinde produziert:
»Niemand kannte den Hunger, es gab weder Arme noch Reiche, niemand war
ohne Beschiftigung, doch drang auch nie das Lachen der Kinder an mein
Ohr.« Auch die Architektur kennt nicht das Ornament: Es erinnert an eine
moderne Grof3stadt, wenn der Ich-Erzihler die Gassen beschreibt als »nicht
winklig wie in den andern alten Stidten, sondern nach festen Plinen gerade
und gleichgerichtet, so daf} sie ins Unendliche zu fithren schienen« (WA 19,
120).? In dieser menschenleeren Welt gibt es zwar keinen Mangel, doch auch
keinen Uberfluss und keine Kunst. Ebenso wie das Geschiftsleben ist auch
das Gefiihlsleben, die Okonomie der Kérpersifte, zum Erliegen gekommen.

2 Zur Deutung der Stadt als Wirklichkeit siehe Martin Burkard: Dirrenmatt und das Ab-
surde. Gestalt und Wandlung des Labyrinthischen in seinem Werk. Bern u.a.1991, S. 68:
»Die Stadt ist die Wirklichkeit. Die Wirklichkeit der Stadt aufzeichnen heisst also: die
Wirklichkeit der Wirklichkeit darstellen. Darin liegt das Grundlegende der Bemithung
des Warters; deshalb ist sein Unterfangen der Versuch zu einem Grundriss.«

3 Spycher sieht in der politischen und sozialen Struktur der Stadt »eine merkwirdige
Kreuzung zwischen einem feudalistischen Untertanenstaat und einer kommunisti-
schen Diktatur.« Spycher: Friedrich Diirrenmatt, S. 86.

hittps://dol.org/10.14361/6783839460405 - am 14.02.2026, 08:23:31.

73


https://doi.org/10.14361/9783839460405
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Th

Der abwesende Souveran

Was neben dieser Menschenleere und Lebensfeindlichkeit noch auffillt,
ist die Uberzeitlichkeit der Stadt. Die Gebdude sind »unabinderlich und kei-
ner Zeit unterworfen« (WA 19, 120). Auflerdem werden Techniken und Bilder
aus verschiedenen Zeiten in der Beschreibung der Stadt kombiniert: Karren,
Réider, Peitschen und Kettenstriflinge, aber auch Mietskasernen, Automo-
bile und StrafSenbahnschienen (WA 19, 123 u. 125). Diese unbestimmte und
zum Teil widerspriichliche historische Verortung der Stadt verleiht dem Ge-
schehen etwas Zeitloses, so als wiirde hier die Allegorie auf ein tiberzeitliches
Problem entworfen, das nicht rein politisch und zeithistorisch, sondern exis-
tenzphilosophisch zu betrachten ist: »Die Stadt war schon immer so. Durch
diesen Hinweis erscheint das gezeichnete Bild der Stadt und der Beziehung
des Erzihlers zu ihr als eine grundsitzliche Deutung der Lage des Menschen
in der Welt, gleichsam als Charakterisierung der fundamentalen conditio hu-
mana.«*

Allerdings wird die in Bezug auf die Stadt beklagte eingesperrte Existenz
des Ich-Erzidhlers sogleich wieder relativiert, wenn eine solche Héhlenexis-
tenz als durchaus freiwillig gezeichnet ist. Der Mensch ist auf den Riickzug
in die Hohle angewiesen: »Wir brauchen immer wieder sichere Hohlen, in die
wir uns zuriickziehen kénnen, und seien es auch nur jene des Schlafs; erst in
den untersten Verliesen der Wirklichkeit werden uns auch die genommen.«
(WA 19, 121) Die Hohle, in die sich der Ich-Erzihler zuriickzieht und in der er
Zuflucht findet, ist sein Zimmer. Hier malt er Bilder an die Winde, die »mit
der Zeit die Mauern und die Decke vollstindig« bedecken (WA 19, 121). Die
Sinnenwelt der Kunst und des Mythos wird als eine Zuflucht innerhalb einer
grauen, durchrationalisierten Welt entworfen. Der malende Erzihler »stell-
te Szenen aus unsicheren Zeiten dar, besonders die grofien Abenteuer der
Menschheit. War kein Platz mehr da fiir neue Bilder, fing ich an, jedes Bild
von neuem durchzuarbeiten und zu verbessern.« (WA 19, 122)

Der Mythos dient hier der Bewiltigung des Absolutismus der Wirklich-
keit, wie man mit Hans Blumenbergs Arbeit am Mythos sagen konnte.®> Der
Riickzug in das Zimmer und die Betrachtung der Welt draufien durch das

4 Burkard: Diirrenmatt und das Absurde, S. 72. Die Stadt »wirkt iiberzeitlich geschichts-
los und trotzt jeder Verinderung.« Eva-Maria Graeser-Isele: Mythologische Orte als Le-
bensmuster? Der Weg von Dirrenmatts Erzdhlung >Die Stadt< (1946) zur Ballade >sMi-
notaurus< (1985), in: Gymnasium. Zeitschrift fir Kultur der Antike und Humanistische
Bildung 94/6 (1987), S. 539-552, hier S. 542.

5 Hans Blumenberg: Arbeit am Mythos, 4. Aufl. Frankfurt a.M. 2014, S. 9-39.

hittps://dol.org/10.14361/6783839460405 - am 14.02.2026, 08:23:31.



https://doi.org/10.14361/9783839460405
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

4. Lektiren I: Freiwillige Knechtschaft

Fenster, an dem der Erzidhler die »grofite Zeit des Tages« (WA 19, 123) ver-
bringt, schafft Distanz zu der kunstlosen, grauen Wirklichkeit. Wenn die Ta-
tigkeit des Malens und Immer-Wieder-Ubermalens von Bildern als »wahnwit-
zige Beschiftigung meiner 6den Stunden« (WA 19, 122) bezeichnet wird, ist
ebenfalls an Blumenberg zu denken, demzufolge Geschichten erzihlt werden,
»um etwas zu vertreiben. Im harmlosesten, aber nicht unwichtigsten Falle:
die Zeit. Sonst und schwererwiegend: die Furcht.«® Beide Faktoren sind auch
fiir die Erzihlung Die Stadt und die Existenz des Ich-Erzihlers relevant. Doch
begniigt sich das Ich nicht damit, durch Héhlenmalerei Distanz zur Wirklich-
keit zur gewinnen, auch schreibt es im Zimmer »sinnlose Pamphlete gegen
die Stadt.« Sinnlos sind diese, weil die Stadt iiberall und nirgends ist. Sie ge-
winnt keine Gestalt, zugleich gehort ihr das Haus, in dem der Ich-Erzihler
wohnt, in dem er jedoch »nie Menschen gesehen« hat: »Das Haus gehérte
der Stadt, denn oft kamen Beamte der Verwaltung, doch verlangten sie nie
Mietgeld, als wire ihnen meine Armut selbstverstindlich.« (WA 19, 122) Es
ist fiir die Niemandsherrschaft charakteristisch, so sei an Hannah Arendt er-
innert, dass es niemanden gibt, gegen den man rebellieren konnte, dass die
Menschen véllig vereinzelt und »alle gleichermafien ohnmichtig sind«.” Mit
der Stadt entwirft Diirrenmatt, so Judith Mary Melton in einer der wenigen
Studien, die sich intensiv der Erzahlung und dem gleichnamigen Erzihlband
gewidmet haben, »an amorphous state which encroaches on the freedom of
the individual. [...] The power of the state is complete. Without the appearance
of force, the city is able to destroy the freedom of the individual.«® Gerade we-
gen ihrer Unsichtbarkeit verfiigt die Verwaltung tiber absolute Macht.

Das erinnert an Diirrenmatts kurze Erzihlung Der Rebell aus den Stoffen.
Die Besonderheit dort ist, dass den Herrscher »noch niemals jemand gese-
hen« hat, dass dieser niemanden empfange und »in vélliger Abgeschlossen-
heit« lebe, so dass »einige Theologen und Politiker mutmafiten, es gebe ihn
vielleicht nicht, er sei eine reine Fiktion entweder des Hauptmanns der Pa-
lastwache oder gar des ganzen Volkes.« Dass niemand sagen konnte, »von
wem die Befehle nun eigentlich stammten, vom Herrscher selbst oder von

6 Ebd., S. 41.

7 Hannah Arendt: Macht und Gewalt. Ubers. von Gisela Uellenberg. Miinchen 1970, S. 80.
In den Worten des Ich-Erzéhlers: »Ich erfuhr meine Ohnmacht durch ihre Macht und
ihre Vollkommenheit durch meine Niederlage.« (WA 19, 124)

8 Judith Mary Melton: Friedrich Duerrenmatt’s >Die Stadt« Analysis and Significance of
Duerrenmatt’s Early Prose. Diss. Louisiana State University, 1972, S. 60f.

hittps://dol.org/10.14361/6783839460405 - am 14.02.2026, 08:23:31.

75


https://doi.org/10.14361/9783839460405
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

76

Der abwesende Souveran

einer untergeordneten Stelle« — gerade dies »sei das Bedriickende, der Herr-
scher tibe seine Tyrannei durch die blof3e UngewifRheit, ob es ihn gibe oder
nicht, aus.« (WA 28, 314f.)

Die Rebellion

Zwar kommt es in der Stadt-Erzihlung in der Folge tatsichlich zu einer Re-
bellion, doch entsteht diese eher zufillig und ist vollig unorganisiert, weshalb
sie bereits durch den geringsten Widerstand zerschlagen wird. Ihr Ausgangs-
punkt ist der Tanz des alten Kohlentrigers, den der Ich-Erzahler beim Spa-
ziergang durch einen Vorort der Stadt beobachtet. Rasch fillt sich der Platz
mit weiteren Menschen und spontan dringt sich »die zerlumpte Masse dicht«
zusammen und bewegt sich vorwirts in Richtung der Stadt, wobei der Koh-
lentriger »die Menge anzufithren schien«. Der Ich-Erzihler versucht sich zu
befreien, kommt aber schliellich »neben dem Alten an der Spitze des Zu-
ges zu schreiten [...], widerwillig und ohne Moglichkeit umzukehren.« (WA
19, 126) Auch der Protestzug entspringt also mehr der Passivitit als aktivem
Widerstand und liuft weitgehend automatisch ab. Zudem ist sich die sponta-
ne Rebellion ihrer Ziele gar nicht bewusst: »Wir riickten gegen die Stadt vor
und begannen durch ein halb zerfallenes Mauertor einzudringen, erst vor-
sichtig, dann entschlossener, obgleich es uns eigentlich noch nicht klar war,
was wir wollten«, so dass die Menschenmasse »weniger einem Aufruhr glich
als vielmehr dem hilflosen Ausdruck einer dumpfen Verzweiflung.« (WA 19,
128) Der Erzihler glaubt »von vornherein nicht wirklich an diese Rebellion
[..]; er bleibt also auch hier ein Beobachter.«’ Mit der Logik der Verwaltung
wird damit gerade nicht gebrochen; vielmehr verbleibt noch die Rebellion in-
nerhalb der Knechtschaft und folgt den Prinzipien der Niemandsherrschaft.

Erst allmihlich, so der Ich-Erzihler, »kam der Wille zur offenen Rebellion
hoch«, wobei sich die Menge entschlossen zeigt, »die Verwaltung zu stiirmen
und auch vor einem Blutbad nicht zuriickzuschrecken. Die Manner rissen
Messer aus den Kleidern, einige Flinten und Beile wurden sichtbar.« (WA 19,
128 u. 129) Gestoppt wird die Rebellion schliefdlich durch einen >Irren<, der
sich der Menschenmasse allein in den Weg stellt. Diese erfiillt nun nicht so
sehr sein Anblick mit Grauen, sondern die Erkenntnis, »dafd die Stadt uns so
sehr verachtete, und daf} sie ihres Sieges so sicher war, daf sie uns nichts an-
deres entgegensetzte als einen hilflosen Verriickten. [..] Wir erkannten, dafy

9 Spycher: Friedrich Dirrenmatt, S. 89.

hittps://dol.org/10.14361/6783839460405 - am 14.02.2026, 08:23:31.



https://doi.org/10.14361/9783839460405
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

4. Lektiren I: Freiwillige Knechtschaft

wir handeln mufdten, und wuflten, dafl wir ohnmichtig waren.« (WA 19, 130)
Stellt sich der >Irre< zunichst mit einer Fahne der Menschenmenge entgegen,
so holt er, nachdem ihm die Fahne vom Kohlentriger abgenommen wurde, zu
einem ungeheuren Schrei aus, »der ohne Ende und ohne Unterbrechung war
und aus der weiten offenen Hohle seines Mundes kam. Der Schrei umklam-
merte alles, und die Stadt schien in ihm mitzuschreien, einsgeworden mit
diesem Schrei, der die Sprache jener Dinge war, die uns stumm umgeben und
uns schweigend vernichten.« (WA 19, 131) Vor dem Schrei weicht die Menge
zuriick und beginnt panisch davonzurennen — »Weiber und Greise zertram-
pelnd.« Der Schrei verstummt auch dann nicht, als der Kohlentriger dem
>Irren< den Mund zuhilt. Selbst als er »verzweifelt seine Faust in den heulen-
den Schlund des Irren stiefs, war der Schrei immer noch da, unvermindert,
doch nun losgeldst vom Verriickten, iiberall, im Gelinder der Briicke, in den
Giebeln der Hiuser, in den Chimaren der Kathedrale, in der gleiffenden Ku-
gel des Monds, und dennoch war es der Schrei des Irren und kein anderer.«
(WA 19, 131f)

Entscheidend an dieser Stelle ist zum einen, dass der Schrei unabhin-
gig vom Einzelnen bestehen bleibt und mit der Stadt verschmilzt, und zum
zweiten, dass es sich dabei um einen a-semantischen Ausdruck handelt, der
ebenso unbestimmt und vage bleibt wie die Stadt selbst und ihre Verwaltung:
»This bizarre sequence shows the far-reaching power of such a state. To the
individual it remains faceless, vague, without a definite shape, but precisely
for that reason invincible.«'® Auch die Figur des >Irrenc entzieht sich nicht
weniger als der tanzende Kohlentriger der personalen Bestimmtheit wie der
sprachlichen und gestischen Eindeutigkeit. Hatte der eine die Rebellion an-
gestofien, so sorgt der andere fiir ihr Ende.

Das Geféangnis

Nach der gescheiterten Rebellion tritt der Ich-Erzahler scheinbar als Gefing-
niswirter in den Dienst der Stadt ein. In der Riickschau meint er, dass er »den
Aufstand des Kohlentrigers straflos mitmachen« (WA 19, 124) durfte — doch

10  Melton: Friedrich Duerrenmatt’s>Die Stadts, S. 63. Anders als Burkard (Dirrenmatt und
das Absurde, S. 76) sehe ich darin kein »Bild fiir das Gottliche, das sich wie die gesam-
te Wirklichkeit im weitergefassten Stadt-Bild als unzuganglich und menschenfern er-
weist.« Meines Erachtens istin der Verwaltung beziehungsweise der Stadt ein diessei-
tiges Prinzip dargestellt, das eher dem Politischen als dem Religiésen zuzuordnen ist.

hittps://dol.org/10.14361/6783839460405 - am 14.02.2026, 08:23:31.

71


https://doi.org/10.14361/9783839460405
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

78

Der abwesende Souveran

ist diese Lesart angesichts des weiteren Verlaufs der Geschichte in Frage zu
stellen. Seine Strafe wird, so eine mogliche Deutung, der bestindige Zweifel
sein, ob er tatsichlich ein Wirter oder nicht vielmehr selbst ein Gefangener
ist. Immerhin sorgt ja der Glaube, ein Wirter zu sein, dafiir, dass er sich
freiwillig in das Gefingnis begibt. Es kénnte sich dabei also auch um eine
besonders perfide Art des Terrors handeln, die den Erzihler in die Gefan-
genschaft dringt.” Die Bewachung habe sich nimlich »im geheimen abzu-
spielen«, weshalb die »Warter nicht von den Gefangenen zu unterscheiden«
sein diirfen — »der Dienst sei schwer, doch freiwillig, und ich sei jederzeit in
der Lage, auf mein Zimmer in der Stadt zuriickzukehren. Das Angebot war
giinstig und ich nahm an.« (WA 19, 134)

In seiner Zellennische spiirt der Erzihler die Anwesenheit der Gefange-
nen und imaginiert, dass sie in seine »Nische starrten, von der sie wuften,
dafd sich dort ihr Warter befand, den sie fiirchteten, und diese Furcht erfiill-
te alles wie ein lihmendes Gift.« Doch ist ihm diese Vorstellung keineswegs
unangenehm: »Es erfafite mich eine wilde Freude, die einem jihen Gefiihl
unermeflicher Macht entsprang, die mich zum Gott der Kreaturen machte,
die vor mir in ihren Nischen zitterten.« Die Lust an der Macht entmenschlicht
gar die Gefangenen in den anderen Nischen:

Mich iiberkam die Lust, durch den Korridor zu schreiten, damit alle mich
sihen, und ewig so zu schreiten, auf und ab, ohne Pause, mit gleichmafii-
gen Schritten, an jenen vorbei, die in ihren Nischen kauerten, wie gefange-
ne Tiere, eingesperrt in ihre Kafige, die Hande in die Strohmatratzen der
erbarmlichen Pritschen verkrallt, auf denen sie safien. O, ich wollte sie zdh-
men! (WA 19,137)

Dieser souverine Schwindel der Macht, in dem die Gefangenen gemif
Agambens Homo-sacer-Theorie auf das nackte Leben reduziert werden (s.
Kapitel 2.4.), bricht jedoch jih ab, als der Verdacht im Erzihler aufsteigt,
er selbst konnte ein Gefangener sein wie jeder andere auch. AufRerlich sind
die Insassen des Gefingnisses, ob Wirter oder Inhaftierte, ohnehin nicht
voneinander zu unterscheiden. So muss der Wirter nicht nur fiirchten, in
Wahrheit ein Gefangener zu sein; er kann auch nicht linger davon ausgehen,
dass die anderen Gefangenen wiissten, dass gerade er der Wirter ist: »Mein

11 »Beide Rollen—die des Rebellen und die des Wirters —erweisen sich als komplemen-
tare Formen der Gefangenschaft und sind in Wirklichkeit von der Stadt administriert.«
Graeser-Isele: Mythologische Orte als Lebensmuster, S. 542.

hittps://dol.org/10.14361/6783839460405 - am 14.02.2026, 08:23:31.



https://doi.org/10.14361/9783839460405
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

4. Lektiren I: Freiwillige Knechtschaft

Irrtum war nur gewesen, anzunehmen, die Gefangenen wiifiten, daf ich der
Warter sei, den sie fiirchteten, da sie doch in mir nur einen moglichen Wirter
sehen konnten und nicht mehr, was wiederum ihre Lage verschlimmerte.«
(WA 19, 138). Die Insassen koénnen sich so weder der anderen noch ihrer
selbst sicher sein.

Das Gefingnis wird hier als eine Struktur beschrieben, der auch die
Wirter unterworfen sind. Das ergibt schon bei herkémmlichen Gefingnissen
Sinn, weil die Arbeit in einer Strafvollzugsanstalt auch den Tagesablauf und
die Tatigkeiten der Warter bestimmt. In Diirrenmatts Erzihlung jedoch sind
die Wirter von den Gefangenen gar nicht mehr zu unterscheiden — mehr
noch: Es bleibt auch fiir die Wirter selbst zweifelhaft, ob sie tatsichlich
Warter oder nicht doch Gefangene sind. Mit einer solchen Struktur kann die
Stadt beziehungsweise die Verwaltung als herrschendes Prinzip in einer Nie-
mandsherrschaft den permanenten Ausnahmezustand aufrechterhalten - in
einer Welt, in der nicht ersichtlich ist, wer Gefangener und wer Wirter ist,
ist auch die Rechtsordnung aufgehoben.

Besonders interessant ist nun Diirrenmatts Einfall, dass sich der ver-
meintliche Wirter aus Angst vor der Wahrheit selbst knechtet, also im
Gefingnis verbleibt. Das unsichere Wissen und die Hoffnung, der Wirter
zu sein, ist ihm die bessere Perspektive als das sichere Wissen, Gefangener
zu sein — obwohl es in Bezug auf die Lebensumstinde keinen Unterschied
macht. Angst wird hier als ein selbstregulatives System gezeichnet, das ganz
dem Wesen der Verwaltung gemif} auf ein offensichtliches Herrschaftsver-
hiltnis verzichten kann. Die Frage, ob man Herr oder Knecht ist, betrifft
nun jeden Einzelnen und treibt eine Spaltung in das Individuum, in das
eigentlich Unteilbare, hinein.

Die politische Pointe lautet daher, dass der Ich-Erzihler das Gefingnis
deshalb nicht verlisst, weil die Verwaltung eine Herrschaftsform etabliert
hat, die auf repressive Mafinahmen gar nicht mehr angewiesen ist, sondern
die Menschen in selbstgewihlter Knechtschaft hilt. Die vermeintliche Macht
tiber andere, auch wenn sie nur eingebildet ist, ist dem Einzelnen wichtiger
als die Freiheit. Etienne de La Boétie hat in diesem Umstand bereits in der
Mitte des 16. Jahrhunderts in seinem Essay Von der freiwilligen Knechtschaft der
Menschen die Antwort auf die Frage gefunden, wie es tyrannische Herrschaft,
der sich die Menschen unterordnen, iiberhaupt geben kann: Der Despot brin-
ge »seine Untertanen mit ihrer eigenen Hilfe in Knechtschaft, die einen Un-
tertanen durch die anderen. Auf diese Weise schiitzen ihn diejenigen, vor de-
nen er sich in Acht nehmen miifite, wenn anders er sie nicht zu seinen Schiit-

hittps://dol.org/10.14361/6783839460405 - am 14.02.2026, 08:23:31.

79


https://doi.org/10.14361/9783839460405
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

80

Der abwesende Souveran

zern machte.«** Dass diese Untertanen dazu fihig sind, andere Untertanen
zu schinden, und dabei ihre eigene Situation nicht begreifen konnen, liegt,
so La Boéties zeitlose Beobachtung, an ihrem Ehrgeiz und ihrer Habsucht.
Diirrenmatt hat diese Identitit von Herrschen und Beherrscht-Werden ver-
dichtet zum Bild des sich selbst in Gefangenschaft haltenden Wirters.

Dass der zweifelnde Ich-Erzihler seine Zelle nicht verlisst, hat zunichst
einen Grund, der bereits bei La Boétie nachzulesen ist: Ehrgeiz. Schon bei
seiner Einsetzung als Warter hatte er »mit nicht geringem Stolz« erkannt,
dass ihm »die Verwaltung den entscheidenden Posten beim Ausgang zuge-
wiesen hatte, eine Schliisselstellung, in welcher sie nur einen ganzen Mann
brauchen konnte, war doch die Glastiire offengelassen worden, ein Zeichen
des unbegrenzten Vertrauens, welches meinen Fihigkeiten entgegengebracht
wurde.« (WA 19, 136) Zwar hitte er, wie er meint, »ohne weiteres zur Glas-
tiire (sie schien ja unverschlossen)« und aus dem Gefingnis gehen kénnen.
Doch sei es »natiirlich so, daf sich ein solches Vorgehen, kaum hatte ich die
Stellung eines Wirters erhalten — und es war schliellich eine nicht unbedeu-
tende Vertrauensstellung -, nun wirklich nicht gut schickte« (WA 19, 142).
Die Unentschiedenheit in der Zuschreibung zeigt sich als eine wirkmachtige
Machttechnik.

Die Hohle

An einer programmatischen Stelle am Beginn der Erzihlung heifit es: »Wir
sind Menschen, nicht Gétter. Wir erlangen zuerst durch Erfahrung Einblick
und dann erst durch das Denken.« (WA 19, 124) Man konnte sagen, dass genau
diese Einsicht im Gefingnis vernachlissigt wird. Zunichst nimlich sind dem
Ich-Erzahler die Verhaltnisse im Gefingnis sinnlich nicht verfiigbar: »[Olhne
zu sehenc, so heifdt es, erkannte er, »daf in allen Nischen Menschen safien,
umbhiillt vom Schweigen der blauen Nacht dieser Grotte, Gefangene, Verbre-
cher, Rebellen« (WA 19, 137). Er spiirt lediglich, dass er beobachtet wird: »Es
war nicht so, dafd ich ein Gerdusch vernommen oder jemanden gesehen hit-
te, es war das unmittelbare Wissen der Wahrheit, welches keiner Mittel und

12 Etienne de La Boétie: Von der freiwilligen Knechtschaft der Menschen, in: Ders.: Uber
die freiwillige Knechtschaft des Menschen. Hg. und eingeleitet von Heinz-Joachim
Heydorn. Ubers. von Walter Koneffke. Frankfurt a.M. 1968, S. 31-64, hier S. 58.

13 Vgl ebd, S.59.

hittps://dol.org/10.14361/6783839460405 - am 14.02.2026, 08:23:31.



https://doi.org/10.14361/9783839460405
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

4. Lektiren I: Freiwillige Knechtschaft

keiner Beweise bedarf.« (WA 19, 136) Auch die Frage, ob der Ich-Erzihler Wir-
ter oder Gefangener ist, kdnnte empirisch geklirt werden, indem er einfach
versucht, ins Freie zu gelangen. Dadurch konnte er sich seiner Lage sinnlich
gewiss werden. Doch gerade die Aussicht auf eine solche Gewissheit dngstigt
ihn. In den Stoffen (Das Haus) heif’t es dazu: »Kénnte er den Ausgang durch-
schreiten, wire die Freiheit wirklich, nicht eingebildet, nicht fingiert und blof3
erhofft; hielte man ihn am Ausgang zuriick, wire seine Unfreiheit eine Tat-
sache, das Befiirchtete trife zu. Doch er wagt die wenigen Schritte nicht.«
(WA 29, 127f.) Statt mit der Erfahrung bearbeitet er die Frage ausschlieRlich
mit dem Denken: »Ich hoffte, von sicheren Anhaltspunkten aus allein durch
mein Denken vollige Gewif’heit iiber meine Lage erlangen zu kénnen.« (WA
19, 140) Das Denken aber hilt ihn im Gefingnis: »Diirrenmatt illustrates the
inability of man to logically understand his world by the actions of the guard
in the prison episode of the story >Die Stadtc.«**

Die erkenntniskritische Pointe der Erzihlung lautet daher, dass das Ge-
fingnis das rationale Denken selbst figuriert, das nicht umsonst in der Her-
ausgeberfiktion mit dem Bezug auf die verblasste architektonische Metapher
vom Grundriss angespielt ist. In einer Art Kommentar zum Stadt-Stoff fithrt
Diirrenmatt in den Stoffen Kants Transzendentalphilosophie mit dem Laby-
rinth eng: »Kant mauerte den Ausgang des Labyrinths zu« — das heifdt, er
kappte das Jenseits des Erkennbaren: »Uber das Ding an sich gibt es keine
Aussage, aber damit auch keine Sprache und keine Begriffe«. »Kant lehrte den
Menschen, das Labyrinth zu akzeptieren [...], er erzog ihn, das Gefingnis sei-
nes Wissens zu ertragen, und gab ihm die Freiheit des Geistes, sein Gefing-
nis zu sprengen, indem er es anerkannte.« (WA 29, 123£)" Der Ich-Erzihler
erkennt das Gefingnis indes gerade nicht an, wenn er meint, es durch blo-
Res Uberlegen iiberschreiten zu kénnen. Das die Erfahrung vernachlissigen-
de Denken fithrt dazu, dass der Erzihler freiwillig, weil ohne dufleren Zwang,
in der Hohle bleibt.

14 Melton: Friedrich Duerrenmatt’s>Die Stadts, S. 88. Dlrrenmatt erldutert in den Stoffen:
»Er versucht, die Welt durch reines Denken zu ergriinden, den >Versuch eines Grund-
risses< zu entwerfen, er wird es immer wieder versuchen, mit immer neuen Spekula-
tionen«, WA 29, 128.

15 Bei Kant heifst es: »Was es fiir eine Bewandtnis mit den Gegenstidnden an sich und ab-
gesondert von aller dieser Rezeptivitat unserer Sinnlichkeit haben maége, bleibt uns
ganzlich unbekannt.« Immanuel Kant: Kritik der reinen Vernunft. Bd. 1. Hg. von Wil-
helm Weischedel. 8. Aufl. Frankfurt a.M. 2014, S. 87.

hittps://dol.org/10.14361/6783839460405 - am 14.02.2026, 08:23:31.

81


https://doi.org/10.14361/9783839460405
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

82

Der abwesende Souveran

Eine motivische Referenz des Gefingnisses als Hohle ist selbstverstind-
lich auch Platons Héhlengleichnis aus der Politeia. Platon ist fitr Ditrrenmatt
seit seinem ersten Philosophie-Semester ein wichtiger Bezugspunkt. Wih-
rend man aber im Seminar nicht »auf den politischen Hintergrund« achte-
te, sondern »auf die Ideenlehre ausgerichtet« war (WA 29, 129), faszinierte
den jungen Studenten das >Hohlengleichnis< schon damals auch in politischer
Hinsicht: »Doch gefesselt wie ich damals war, begann ich zum ersten Mal iiber
Politik nachzudenken. Nicht von Platons Staatskonzeption aus, sondern von
seiner Hohle.« (WA 29, 131) Im Hohlengleichnis befinden sich »Menschen wie
in einer unterirdischen, hohlenartigen Wohnung, die einen gegen das Licht
gedfineten Zugang lings der ganzen Hohle hat«, und miissen dort »von Kind-
heit an gefesselt an Hals und Schenkeln« immer auf denselben Punkt auf der
Hohlenwand sehen, auf dem sich Schattenspiele von Gauklern abzeichnen,
welche die Gefangenen notwendigerweise »fiir das Wahre halten« (Plat. rep.
V11, 514a—515¢)."® Wenn man nun einen Gefangenen »in das Licht selbst zu
sehen notigte, wiirden ihm wohl die Augen schmerzen, und er wiirde fliehen
und zu jenem zuriickkehren, was er anzusehen imstande ist« (Plat. rep. VII,
s15d—e)."” Diirrenmatt hat diese Grundstruktur des Gleichnisses aufgenom-
men, wenn sein Wichter, wie noch dargelegt wird, den Gang in die Gewissheit
zundchst antritt, dann allerdings, als er die Wahrheit in seinem Spiegelbild
zu ahnen scheint, in seine Zelle zuriickehrt.

Auch Melton hat Die Stadt sowohl auf Platons Hohlengleichnis als auch
auf den Idealstaat bezogen: »He not only portrays a state which shows some
aspects of Plato’s perfect city-state [...], but also deals with Plato’s idea that
by rational thought man can ultimately see the supreme reality of his world
and thereby bring about an ordered world.«!® Diirrenmatt weise darauf hin,
dass Platon keine Antworten fir den modernen Menschen bereithilt: Dem
Wichter sei nicht einmal erlaubt, die Realitit auf der untersten Ebene in Pla-
tons Philosophie zu durchdringen: »by revealing reality behind images and
shadows.«" Mehr noch, so muss man erginzen, wird die Hierarchie von sinn-

16 Zit. dt. Ubersetzung: Platon: Politeia, in: Ders.: Simtliche Werke. Bd. 2: Lysis, Sympo-
sion, Phaidon, Kleitophon, Politeia, Phaidros. Ubers. von Friedrich Schleiermacher, 35.
Aufl. Reinbek b. Hamburg 2016, S.195-537, hier S. 420f.

17 Zit. dt. Ubersetzung: Ebd., S. 421.

18 Melton: Friedrich Duerrenmatt’s >Die Stadts, S. 57. »Although in this story he projects
a city which shows attributes of Plato’s utopian city-state, the state he creates is not a
desirable one.« (S. 60)

19  Ebd., S.90.

hittps://dol.org/10.14361/6783839460405 - am 14.02.2026, 08:23:31.



https://doi.org/10.14361/9783839460405
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

4. Lektiren I: Freiwillige Knechtschaft

lichen Bildern und begrifflichem Denken vollig umgekehrt. Die Wandmalerei
in der Hohle seines Zimmers war dem Erzahler zuvor bereits eine Zufluchts-
stitte in der gesichtslosen Stadt. Mit dem logischen Denken im Gefingnis
indes folgt er dem Prinzip der Verwaltung. Das abstrakte Denken hat den
abstrakten Staat hervorgebracht. Und so hat sich der Ich-Erzahler in der Tat
schlieRlich in den Dienst der Verwaltung gestellt.

Dabei versucht er durchaus zu priifen, ob er das Gefingnis hypothetisch
verlassen konnte, wenn er denn wollte. Schon vor der Umsetzung des Vor-
habens wird die Unsicherheit iiber den eigenen Status als Gefangener oder
Warter abgeschwicht mit Hinweis darauf, dass die Frage selbst »mehr logi-
schen Uberlegungen entsprungen und damit iiberspitzt« sei — »sie bestand
mehr der theoretischen Méglichkeit nach als der Wirklichkeit.« (WA 19, 142f.)
Mit dem Ziel, zur Glastiir zu gelangen, von wo aus er sich vorbehielt, auch
weiter hinaufzusteigen, beginnt er, sich »mit Bewegungen aus der Nische
zu schieben, die unendlich langsam waren und Stunden in Anspruch nah-
men.« Anders als er es sich rational hergeleitet hatte, verliuft die Wand, an
der er sich orientiert, nicht gerade, sondern sie »bog sich zu eigenartigen Kur-
ven und Wolbungen, die meinen Weg verlingerten.« (WA 19, 143) Die Wand
selbst besteht aus kornigem Glas und der Erzahler entdeckt darauf Figuren:
»grauenvolle Dimonen und abstrakte Ornamente in willkiirlicher Reihenfol-
ge« (WA 19, 143f.). Im »Gewirr der Formenc ist es ihm kaum méglich, seine
»Hand zu unterscheiden«, mit der er sich an der Wand entlangtastet, und es
ist, als hitte er »jede Macht iiber sie verloren.« (WA 19, 144) Dabei entdeckt
er nun sowohl eine fremde Hand, die »meine mit den Fingerspitzen berithr-
te, so dafd beide Hinde ineinander verwachsen schienen, als auch »das Ge-
sicht eines Mannes, der mir mit so grofen Augen entgegenstarrte, als hitten
sich unsere Blicke gleichzeitig getroffen.« (WA 19, 145) Damit wird freilich
nahegelegt, dass es sich eigentlich um das Spiegelbild des Ich-Erzihlers han-
delt. Dieser Eindruck wird auch dadurch erzeugt, dass — als der fremde Mann
verschwindet — der Erzahler nicht sagen kann, »wer von uns sich fortbeweg-
te«. Jedenfalls geniigt der >unheimliche®® Schrecken angesichts der Augen
des vermeintlichen Fremden dafiir, dass der Erzihler seinen Riickweg antritt:

20 Sigmund Freud bezeichnet das Unheimliche als »jene Art des Schreckhaften, welche
auf das Altbekannte, Lingstvertraute zuriickgeht.« Sigmund Freud: Das Unheimliche
(1919), in: Ders.: Studienausgabe. Hg. von Alexander Mitscherlich, Angela Richards,
James Strachey. Bd. IV: Psychologische Schriften. 11. Aufl. Frankfurt a.M. 2012, S. 241-
274, hierS. 244.

hittps://dol.org/10.14361/6783839460405 - am 14.02.2026, 08:23:31.

83


https://doi.org/10.14361/9783839460405
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

84

Der abwesende Souveran

»Ich schob mich daher mit vorsichtigen Bewegungen, die Stunden dauerten,
in meine Nische zuriick, wo ich erst meine neue Lage zu iiberdenken ver-
mochte.« (WA 19, 146) Nimmt man diese Szene sowie den scheinbar »unbe-
grindete[n] Verdacht [...], ich hitte nur mein Spiegelbild gesehen, da doch die
Winde der Grotte aus Glas bestandenc, ernst, so wire hier ganz buchstablich
der Gefangene zu seinem eigenen Wirter geworden.

DerVerdacht des Warters, er habe nur sein Spiegelbild gesehen, ist nicht nur
ein begriindeter, sondern in der Tat ein teuflischer. Denn stimmt der Ver-
dacht, dann sind die ohnehin schon unzulanglichen logischen Spekulatio-
nen des Warters ganzlich haltlos gewesen, dann sitzt der Warter vielleicht
als einziger im Korridor und (ibt entweder ein sinnloses Amt aus oder ist
womoéglich ein Gefangener, dann beruht das Dienstverhaltnis zwischen der
Verwaltung und ihm auf einem grausamen Betrug. Das alles ist nicht sicher,
aber auch nicht unméglich.?’

Der Erzihler weif} selbst, dass es »leicht gewesen« wire, einfach »hinauf zu
steigen, um die Wahrheit zu erfahren.« (WA 19, 146) Doch die Aussicht, in
dieser Situation vielleicht doch nicht freigelassen zu werden und somit her-
auszufinden, »ein Gefangener zu sein und nicht ein Wirter«, wiirde fiir ihn
»die Holle bedeuten«: »Denn wer vermochte dann in diesem Gang zu leben,
der sich still im Bauch der Erde verliert [...], jeder hoffend, daf} er ein Wir-
ter sei und die andern die Gefangenen, dafd ihm die Macht zukime, dort der
erste zu sein, wo nur wesenlose Schatten einander gegeniibersitzen, zu eher-
nem Kreis gezwungen?« (WA 19, 147) Der Glaube daran, ein Wirter zu sein,
ist also die Voraussetzung dafiir, dass die Menschen iiberhaupt im Gefingnis
verbleiben und sich somit ganz buchstiblich selbst knechten.
Existenzphilosophisch betrachtet schliefilich kann der Erzihler das Ge-
fangnis deshalb nicht verlassen, weil es allegorisch die Stadt und somit die
umgebende Welt darstellt. Er befindet sich, bedenkt man die vielen Spiege-
lungen von Stadt, Haus und eben Gefingnis, immer schon im Gefingnis, aus
dem es keinen Ausweg gibt. Niemand kann feststellen, ob man selbst Warter
oder Gefangener ist. Das ist eine Aussage iiber die allgemeine Existenz des
Menschen innerhalb einer unverfiigbaren Welt.?* Interessant ist vor diesem

21 Spycher: Friedrich Diirrenmatt, S. 98f.

22 Auch im jlngst erschienenen Diirrenmatt-Handbuch ist von verschiedenen Deutungs-
perspektiven die Rede: »Existentialistische Lektiiren betonen die Absurditit des Da-
seins angesichts der Macht des Irrsinns; die Schilderung des Regimes sowie der Ent-

hittps://dol.org/10.14361/6783839460405 - am 14.02.2026, 08:23:31.



https://doi.org/10.14361/9783839460405
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

4. Lektiren I: Freiwillige Knechtschaft

Hintergrund ein alternativer Schluss der Erzihlung, den Diirrenmatt in den
Stoffen entwirft:

Der Erzéhler wére zur Ausgangstir gerannt, im wilden Entschluf, die Ent-
scheidung zu suchen, zu wissen, ob er ein Warter oder ein Gefangener sei,
doch, nachdem er die Ausgangstiir aufgestofien hatte, wire er vor einem
neuen Korridor gestanden, gleich dem, den er verlassen hatte, mit Nischen
zu beiden Seiten, mit Menschen besetzt, und vor ihm am Ende des neuen
Korridors eine neue Ausgangstiir, er wire auch durch sie gestiirzt, immer
neue Korridore, immer neue Ausgangstiren, endlos, bis er sich erschopftin
irgendeinem Korridorin eine leere Nische geworfen hitte, vielleicht wére es
die Nische gewesen, die er am Anfang verlassen hatte, vielleicht eine ande-
re, er hitte es nicht ausmachen kdnnen, ein Korridor wire wie der andere
gewesen, aber dem Erzdhler wire aufgegangen, daf es keine Flucht, da
es nur die eigene Entscheidung gibt, sich als Warter oder als Gefangener zu
betrachten, da die Freiheit nicht bewiesen, sondern nur geglaubt, gesetzt,
gewidhlt werden kann. (WA 29, 128f.)

Dieser alternative Schluss radikalisiert die menschliche Labyrinth-Existenz
noch einmal; er enthilt jedoch auch eine wichtige Pointe in Bezug auf die
Souverdnitat — zwar nicht diejenige des Staates, aber auf diejenige des Indi-
viduums. Was fiir den Erzihler entschieden wurde, ist fir ihn nicht einsichtig.
Er muss unabhingig jeglicher Fremdbestimmung selbst entscheiden, ob er ein
Warter oder ein Gefangener ist. In dieser Entscheidung bestimmt sich der
Geist selbst »als frei, ist er dazu nicht fihig, hilft ihm keine Freiheit.« (WA 29,
129) Zur Ausitbung politischer Souveridnitat ist der Mensch zunichst einmal
auf seine individuelle Souverinitit angewiesen.

stehungskontext laden dazu ein, inihr eine Kritik an jeglicher Form von Totalitarismus
zu sehen. Die erkenntniskritische Lektiire wird vom Nachwort gestarkt; hier findet sich
ein Hinweis auf die Bedeutung von Platons Hohlengleichnis. Dieses lasst sich auch
als Ausdruck der Unfdhigkeit des Protagonisten zur Handlung verstehen, schlieRlich
ist die Befreiung aus dem Gefingnis nicht mit Denken zu bewerkstelligen, sondern
nur mit dem Versuch hinauszugehen, dem Kierkegaardschen >Sprung< zur Handlung
[..]. In dieser Betonung der Handlung spiegelt sich auch die biografische Situation des
jungen Autors Dirrenmatt, der sein theoretisches Denken in die Praxis der Kunst iiber-
setzt.« Lukas Gloor: Die Stadt, in: Ulrich Weber, Andreas Mauz, Martin Stingelin (Hg.):
Dirrenmatt-Handbuch. Leben —Werk — Wirkung. Unter Mitarbeit von Simon Morgen-
thaler, Philip Schimchen, Kathrin Schmid und Benjamin Thimm. Berlin 2020, S. 35-37,
hier S.36.

hittps://dol.org/10.14361/6783839460405 - am 14.02.2026, 08:23:31.

85


https://doi.org/10.14361/9783839460405
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

86

Der abwesende Souveran

Es irritiert, dass die Radikalitit der Erzdhlung vom allumfassenden La-
byrinth in der Riickschau am Beginn der Erzihlung scheinbar abgeschwicht
wird. Hier wird suggeriert, dass es durchaus ein Jenseits der Stadt gibt, in
dem sich der Ich-Erzihler im Moment der Niederschrift befindet: »Wenn die
langen Nichte heransteigen, in denen die Winde beschworen werden, daf3
sie heulend iiber die Erde irren, sehe ich wieder die Stadt vor mir, wie an
jenem Morgen, da ich sie zum ersten Male in der Wintersonne ausgebreitet
am Fluf erblickte [...], doch denke ich mit Grauen an sie zuriick« (WA 19, 119).
Spycher sieht das Geschehen damit vereindeutigt: Es sei mit Sicherheit zu er-
schlieRen, dass er »seinen Wirterdienst im Stadtgefingnis quittiert und die
Stadt fiir immer verlassen« hat.?* Der Beginn ist allerdings widerspriichlich,
denn die Herausgeberfiktion legt ja nahe, dass die Notizen des Ich-Erzihlers
durchaus noch aus der Zeit seiner vermeintlichen Wirter-Existenz stammen.
Aufderdem meint Dirrenmatt in den Stoffen selbst, dass der Erzihler »ewig«
in seiner Nische verbleiben wird (WA 29, 128). Es handelt sich hier offenbar
um eine Inkonsistenz der fragmentarischen Erzihlung. Die nichste Verar-
beitung des Stoffs ist von dieser Inkonsistenz befreit.

4.2  Aus den Papieren eines Wirters

Die Erzdhlung Aus den Papieren eines Wirters, die in Aufbau, Erzihlwelt und
Stoff weitgehende Ubereinstimmungen mit Die Stadt aufweist, gibt sich selbst
als Umschrift und Korrektur des Vorliufertextes zu lesen. Sie beginnt eben-
falls mit einer Herausgeberfiktion, in der allerdings der Hinweis auf das bei
einem Brand verlorengegangene fiinfzehnbindige Werk fehlt und die schlicht
lautet: »Die hinterlassenen Papiere eines Wiirters, herausgegeben von einem Hilfsbi-
bliothekar der Stadtbibliothek.« (WA 19, 150) Damit ist bereits nahegelegt, dass es
in dieser Fassung des Stadt-Stoffes weniger um ein erkenntnistheoretisches
Problem geht. Auch ist das Motiv der freiwilligen Knechtschaft hier deutlich
variiert.

23 Spycher: Friedrich Dirrenmatt, S. 101. Siehe hierzu auch Burkard: Diirrenmatt und das
Absurde, S. 83: »Das bedeutet, dass dieser den Stollen irgendwann wieder verlassen
haben, also wohl doch ein Warter gewesen sein muss, was auch durch die >objektive«
Vorbemerkung des>Herausgebers< bestatigt wird: Aus den Papieren eines Wiirters.«

hittps://dol.org/10.14361/6783839460405 - am 14.02.2026, 08:23:31.



https://doi.org/10.14361/9783839460405
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

4. Lektiren I: Freiwillige Knechtschaft

Programmatik

Wie in Die Stadt ist das Geschehen aus der Perspektive eines vermeintlichen
Wirters geschildert. Die Erzihlung beginnt mit programmatischen Uberle-
gungen, die sich wie ein impliziter Kommentar Diirrenmatts zur allegori-
schen Schreibweise** der Stadt lesen lassen sowie als Begriindung einer neu-
en, realistischeren Schilderung. Keineswegs handle es sich hier um »ein mys-
tisches Gleichnis« oder »eine Art Beschreibung symbolischer Triume eines
Sonderlings«; vielmehr werde »nichts anderes als die Wirklichkeit der Stadt«
dargestellt: »ihre tatsichliche Realitit und ihr tagliches Antlitz.« Damit wider-
spricht der sich als Wirter bezeichnende Erzihler der als wiblich suggerierten
Auffassung, es sei neben der Distanz besonders »der Glaube, der uns befi-
hige, die Wirklichkeit richtig zu sehen und zu beurteilen« (WA 19, 151). Die
Geschichte geschehe nicht »in einem symbolischen Raum des Geistes oder
im unendlichen des Glaubens und der Liebe, der Hoffnung und der Gnade,
sondern in dem wirklichen, und wer hitte mehr Wirklichkeit als die Holle,
wer mehr Gerechtigkeit, und wer ist so ohne Gnade wie sie?« (WA 19, 152)
Es handelt sich - so viel sei vorausgeschickt — um die Hélle der Alltaglichkeit
fernab jeder Ideologie und Sinnangebote, in die sich der Ich-Erzihler in ei-
ner postapokalyptischen Welt gesetzt sieht. Was sich dabei an die Stelle des
Glaubens, des rationalen Denkens und der sinnlichen Erfahrung als Mittel
der Erkenntnis setzt, ist die Biographie — die Geschichte, die subjektiv als die
eigene erfahren und erzihlt wird: »Dies ist meine Geschichte, wie ich in ein
Verhiltnis zur Stadt kam und wie ich Wirter wurde: wer eine Geschichte hat,
besitzt auch Wirklichkeit, denn eine Geschichte kann sich nur vor einer Wirk-
lichkeit abspielen.« (WA 19, 151)

In der Tat lisst sich in der Zusammenschau der beiden Fassungen des
Stadt- beziehungsweise Wiirter-Stoffs eine Entwicklung Diirrenmatts von ei-
nem expressionistisch-allegorischen Schreiben hin zu einer realistischeren
Schreibweise beobachten. So gibt es nun Passagen direkter Rede. Auch wird
ein ganzes Figurenpanorama entfaltet: Man erfihrt von Frauen, einem Lie-
bespaar, von Wissenschaft und Arbeitern. Die hier entworfene Welt ist von
Menschen bewohnt. Selbst die Verwaltung erhilt durch einen Beamten, mit
dem der Ich-Erzihler ein lingeres Gesprich fiihrt, ein Gesicht. Auch werden
die Lebensumstinde des Stadtbewohners konkreter beschrieben. Und nicht

24 Vgl. die Kritik des Allegorie-Begriffs in Bezug auf Die Stadt bei Burkard: Diirrenmatt
und das Absurde, S. 68, Note 6.

hittps://dol.org/10.14361/6783839460405 - am 14.02.2026, 08:23:31.

87


https://doi.org/10.14361/9783839460405
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

88

Der abwesende Souveran

zuletzt legt die programmatische Einleitung den Schluss nahe, dass Diirren-
matt hier an ein und demselben Stoft auch den Wandel der eigenen Poetik
und Themen darlegt. Ging es in Die Stadt neben den politischen Implikatio-
nen vor allem um eine Kritik des abstrakten Denkens, so handeln die Papiere
eines Wirters von der grauen, sinnlosen Alltiglichkeit nach dem letzten, dem
apokalyptischen Krieg.

Der Wahn

Nach der programmatischen Einleitung steigt die Ich-Erzahlung dhnlich wie
Die Stadt ein, doch mit dem Unterschied, dass hier durch die Einfiigung des
Wortes droben die Lesart plausibilisiert wird, dass sich das erzihlende Ich zur
Zeit der Niederschrift seiner Papiere tatsichlich noch im Gefingnis der Stadt
befindet: »Wenn droben die langen Nichte heransteigen, in denen die Win-
de heulend iiber die Erde irren, sehe ich wieder die Stadt vor mir [...].« (WA
19, 153) Die anschliefRende Schilderung der Stadt dhnelt jener aus der voran-
gehenden Erzdhlung. Auch hier wird die Stadt als selbstgeniigsam und die
Menschen missachtend dargestellt. Relevant ist die Erginzung, dass auch
ihre reprasentativen Gebiaude baufillig seien: »Die Paliste waren zerfallen
und die Regierungsbauten verwahrlost und in Wohnblécke umgewandelt, die
Fenster der leeren Geschifte zerschlagen. Noch standen einzelne Kathedra-
len, doch auch sie stiirzten unaufhaltsam zusammen.« (WA 19, 153) Staatliche
und kirchliche Reprisentation ist lediglich in Negation angesprochen.

Wie in Die Stadt gibt es auch hier »weder Reiche noch Arme, niemand war
ohne Beschiftigung, doch drang auch nie das Lachen der Kinder an mein
Ohr. Die Stadt umgab mich mit schweigenden Armen, die Augen ihres stei-
nernen Gesichts waren leer.« (WA 19, 153f.) Der Ich-Erzihler zieht sich nun in
sein Zimmer zuriick, dessen Winde er mit Bildern bemalt. Allerdings stellt er
hier weniger die >grofen Abenteuer der Menschheit¢, sondern — es sei an die
Bedeutung der Biographie erinnert — »die Abenteuer meines wilden Lebens,
die Kriege, die ich im Kampf um die Freiheit mitmachte, auch die grofien
Atombombenangriffe« dar (WA 19, 155). Es deutet sich hier bereits an, dass
die Papiere eines Wirters einen deutlich stirkeren Zeitbezug aufweisen und das
Politische konkreter in den Blick nehmen.

Eine weitere bedeutende Abweichung vom Vorlaufertext liegt darin, dass
der Ich-Erzihler nun auch selbst beginnt, »die Menschen zu hassen, weil ich
sie verachten lernte. Sie waren verschlossen und fiir sich, wie die Stadt, in der
sie lebten.« (WA 19, 156) Die Menschen sind also nicht nur der tyrannischen

hittps://dol.org/10.14361/6783839460405 - am 14.02.2026, 08:23:31.



https://doi.org/10.14361/9783839460405
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

4. Lektiren I: Freiwillige Knechtschaft

Stadt ausgeliefert, sondern sie werden aus Sicht des Erzahlers als Teil der
Stadt ausgewiesen. Auch wird weniger eine bauerliche, tiberzeitliche Gesell-
schaft gezeichnet, sondern eine solche, die sich dem Industriezeitalter und
der Arbeiterschaft zurechnen lisst: »Sie lieSen sich ohne Ideale zu Millionen
in die rauchenden Fabriken treiben, in die niichternen Betriebe und an die
endlosen Reihen der Arbeitstische.« (WA 19, 156) Die gesamte Stadt steht im
Dienst der Produktion, die aus den Menschen eine ununterscheidbare Masse
macht: »Aus den schwarzen Miindern der Metro wurden in regelmafligen Ab-
stinden riesige Schiibe von FufRgingern ausgestofRen.« Der Ich-Erzihler be-
obachtet die »gekritmmten Riicken«, »die schibigen Kleider«, »die zerschun-
denen Hinde, die eben noch einen Hebel umklammert hatten und sich jetzt
um eine Lenkstange schlossen. [...] Eine sinnlose Masse nahm mich in ihre
Mitte, die nichts als vegetieren wollte und in eine stampfende Maschine ein-
gebaut war, deren Rider ohne Unterbruch liefen, die Stunden, die Tage, die
Jahre hindurch, zeitlos und undurchsichtig.« (WA 19, 157) Gezeichnet wird ein
mit der Stadt verschmolzenes Industrieproletariat, ein Zustand der »gren-
zenlosen Armut, zugedeckt von der grauen Wasserfliche der Alltaglichkeit«
(WA 19, 159). Es ist, so kann vorgegriffen werden, mit seinen maschinell-tech-
nischen Bildern der in den Frieden integrierte Krieg.

Der Ich-Erzdhler flichtet sich nun - analog zu der Hdhle, in die sich
die Menschen seiner Uberzeugung nach hin und wieder zuriickziehen miis-
sen - in die Wahnvorstellung, wihrend die Rebellion aus Die Stadt und seine
Teilnahme daran vollig fehlen:

Durch den Ekel und den HaR [...] begann ich nutzlosen Traumen nachzuhén-
gen, die um so wahnwitziger waren, als ihre Erfiilllung in dieser Welt des All-
taglichen unmaoglich war. Ich hatte erkannt, dafl es nur noch eine Moglich-
keit gab, zu leben, ohne schon lebend zu den Toten zu zihlen: die Méglich-
keit der Macht. [...] Ich sah mich in Gedanken als einen finsteren Despoten.
(WA19,159)

Die Darstellung eines solchen Mechanismus, sich aus der Erfahrung der Ohn-
macht heraus in die grofte Macht zu imaginieren, spielt deutlich Hitler und
den Zweiten Weltkrieg an: »Dann wieder schritt ich zu ungeheuren Erobe-
rungskriegen. Ich verfinsterte den Himmel mit meinen Luftflotten und hielt
in unhaltbaren Situationen bis zum Untergang schweigend aus.« (WA 19, 160)
Diese Form destruktiver Energie fithrt zu Gedanken sowohl an den Selbst-
mord als auch an das Verbrechen. Der Ich-Erzihler erinnert dabei an die Fi-
gur Raskolnikow aus Fjodor Michailowitsch Dostojewskis Verbrechen und Stra-

hittps://dol.org/10.14361/6783839460405 - am 14.02.2026, 08:23:31.

89


https://doi.org/10.14361/9783839460405
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

90

Der abwesende Souveran

fe (ITpecmynaenue u naxasanue, 1866): »Der Gedanke an ein Verbrechen tauchte
auf, ich sah mich als Mérder, gehetzt von allen Menschen, ein Raubtier, das,
planlos wiirgend, in verfallenen Kanalisationen lebt.« Allerdings kommt bei
Diirrenmatt die Verwaltung der geplanten Tat zuvor, liegt doch, »als ich mein
Zimmer verlief3, um den sinnlosen Mord zu begehen, ein kleiner halbzerrisse-
ner Zettel vor meiner Tiire, der mich am anderen Tage bei einem angegebenen
Beamten der Verwaltung erscheinen hief3.« (WA 19, 161)

Post-Apokalypse

Das sich anschlieRende Gesprich mit einem Beamten der Verwaltung dient
nicht nur der niheren Charakterisierung der Erzihlerfigur, sondern auch der
Erliuterung, wie es zu dem beschriebenen Gesellschaftszustand gekommen
ist. Der Dialog sorgt dabei auch fiir eine gewisse Objektivierung, weil die
Darstellung nicht linger allein von der Wahrnehmung einer einzigen Figur
abhingt. Aus dem Gesprich lisst sich rekonstruieren, dass der Hintergrund
der Geschichte die Antizipation eines »ewigen Friedens< nach einem verhee-
renden Krieg ist, der sowohl das traditionelle Wirtschaftssystem als auch die
Politik unméglich gemacht hat. Doch hat sich mit dem Frieden keine Periode
des Wohlstands und der Freude eingestellt, sondern eine Wiiste der Alltig-
lichkeit und ein Zustand allgemeiner Armut: »Die Arbeit ist riesenhaft, die
zu tun ist, um allen jenen Wohlstand zu verschaffen, der menschenwiirdig
ist, denn ihre gegenwirtige Armut ist unmenschlich.« (WA 19, 179) Der ewige
Friede ist kein »Paradies«, kein Zustand, »der die Wiinsche aller erfiillt«, son-
dern »ein harter Arbeitstag - von der Notwendigkeit erprefit, der das Not-
wendigste fir eine noch stindig wachsende Menschheit schaffen muf, der
nicht an Luxus denkt, sondern an Kleider und Nahrung [..].« (WA 19, 172)
Statt der Freiheit wird die Gleichheit zum bestimmenden Prinzip der Gesell-
schaft, um die Versorgung aller zu erméglichen. Die postapokalyptische Welt
lief es nicht mehr zu, dass ein »kleinerer Teil in verschwenderischem Reich-
tum lebte und immer groéfieren Unsinn erdachte, die Langeweile zu téten,
wihrend der weitaus grofRere Teil in bitterer Armut verharrte.« (WA 19, 172)
Unmoglich geworden ist auch der tibliche Politik-Begriff, der sich aus »einem
unentwirrbaren Kniuel der Ideologien, der Leidenschaften, der Instinkte, der
Gewalt, des guten Willens und der Geschifte« ableitete. Stattdessen wurde die
Politik »zu einer Okonomie, zu einer Wissenschaft, den Erdball fiir den Men-
schen nutzbar zu machen, zu der Kunst, auf diesem Planeten zu wohnen.«
(WA 19, 175)

hittps://dol.org/10.14361/6783839460405 - am 14.02.2026, 08:23:31.



https://doi.org/10.14361/9783839460405
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

4. Lektiren I: Freiwillige Knechtschaft

Doch nicht nur die Politik wurde unmdoglich, auch den Krieg konnte nie-
mand mehr brauchen, was fiir den Ich-Erzihler insofern problematisch ist,
als er selbst Soldat war, und zwar nicht unfreiwillig, wie von dem Beamten der
Verwaltung zu erfahren ist: »Sie kimpften in einer Elitetruppe, die aus Frei-
willigen bestand. Jeder Threr Kameraden konnte sich wie Sie jederzeit aus
dem Krieg zuriickziehen. Keiner hat es getan. Sie sagen, Sie hitten fiir die
Freiheit gekampft. In Wirklichkeit kimpften Sie, weil der Krieg fir Sie ein
Abenteuer war.« (WA 19, 168) Eine solche Sicht wird vom Ich-Erzihler nicht
einmal geleugnet, vielmehr stellt er die Frage, ob der Krieg wirklich das gré-
Rere Ubel sei als der ihm nun folgende Frieden. Zwar sei der Krieg »eine Hélle,
aber wenigstens eine ehrliche.« In ihm habe es sich noch gelohnt zu kamp-
fen, wihrend die Verwaltung eine noch »entsetzlichere Hélle aufgebaut« ha-
be, »als es je ein Krieg war, die Holle der Alltiglichkeit.« (WA 19, 169)*5 Im Be-
klagen dieser Alltdglichkeit und der Langeweile bringt der Ich-Erzahler vor al-
lem zum Ausdruck, dass er — als Exemplum der menschlichen Gattung - auf
Fremdbestimmungen angewiesen ist: »Uns ist alles genommen, was uns zu
verwandeln vermochte, was uns aus einer blofRen grauen Vielzahl zu einem
Organismus machte, auch wenn dieser Organismus reichlich stumpfsinnig
war [...]. Wir haben kein Vaterland mehr, das uns begeistert, das uns Grof3e,
Ehre und einen Sinn gibt« (WA 19, 173). Der Krieg wird — neben dem Verbre-
chen - als eine Moglichkeit gezeichnet, »diese Welt zu ertragen« (WA 19, 169).
Die Menschen, so formuliert es Diirrenmatt an anderer Stelle (Gedankenfuge;
Prometheus), »ziehen nicht nur gezwungen in den Krieg, wie sie so gern nach
Niederlagen behaupten, sondern auch, weil sie im Frieden den Frieden und
sich selber nicht mehr aushalten. Krieg und Frieden sind ein Symptom der
Rebellion des Menschen gegen sich selber, ein Ausdruck der menschlichen Pa-
radoxie.« (WA 37, 41f.) Zwar gibt der Beamte zu, dass der Ich-Erzihler recht
habe und sie »alle Gefangene« seien (WA 19, 170), doch erinnert er auch an die
Zustinde vor dem >ewigen Frieden< und an den Grund, weshalb es zu dieser
friedhofsstillen Wirklichkeit gekommen ist. Verantwortlich seien gerade die
Abenteurer, die Soldaten und Staatsminner, die »nach Reichtum oder nach
einer anderen Gewalt getrachtet« haben: »Diese Welt ist euer Werk, ob ihr
es beabsichtigt habt oder nicht.« Alles, was die Welt trostlos macht, der Ver-
fall der Stadt und die allgemeine Armut, sei das Werk der Abenteurer: »Ihr

25 In grenzenlosem Zynismus meint der Erzdhler: »Wir leisten uns allerdings nur noch
ein Konzentrationslager, in dessen Gaskammern wir durch Langeweile umkommen.«
(WA 19,170).

hittps://dol.org/10.14361/6783839460405 - am 14.02.2026, 08:23:31.

91


https://doi.org/10.14361/9783839460405
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

92

Der abwesende Souveran

habt den Reichtum dieser Welt verschleudert, nun miissen wir eure Schulden
zahlen. Thr habt die Abenteuer dieses Lebens gehabt, den Genuf? der Herr-
lichkeiten dieses Planeten« (WA 19, 179).

Damals sei die »Gesellschaft in Besitzende und Besitzlose eingeteilt«
gewesen, »in Ausbeuter und Ausgebeutete« — eine Einteilung, die politisch
und 6konomisch allerdings unhaltbar geworden sei. Stattdessen zerfalle die
Gesellschaft, die keine politischen Freiheiten mehr kenne, »in Machtlose und
Michtige, in Gefangene und Wirter, wie wir uns ausdriicken, um genau
zu sein, um zu verhindern, dafl den Michtigen eine falsche Bedeutung
zukommt.« (WA 19, 182) Anstelle einer politischen oder wirtschaftlichen
Elite gibt es nur noch eine Sicherheitselite.%® Der Ich-Erzihler, der sich bei
einer Art Arbeitsvermittlung weigert, eine Titigkeit zu ibernehmen, ob in
der Fabrik, im Handwerk, in der Landwirtschaft oder an anderen Orten,
erhilt schliefilich das Angebot, ein Warter zu werden (»Die Verwaltung bietet
Thnen Macht an«, WA 19, 182). Es ist, so der Beamte, die einzige Aufgabe
der Verwaltung, »die beiden Welten der Macht und der Machtlosigkeit zu
trennen und Ubergriffe zu verhindern« (WA 19, 183). Allerdings wird die
Macht nicht von auflen zugewiesen, vielmehr entscheidet jeder Einzelne frei,
»ob er ein Gefangener sein will oder ein Wirter.« Einmal zu einem Wirter
ernannt, erhdlt man »Macht iiber Menschen« und ist der Verwaltung nicht
mehr untergeordnet: »Was sich im Gebiet der Wirter ereignet, geht die Ver-
waltung nichts an. Sie steigen in ein Reich unermefllicher Macht hinunter,
wenn Sie annehmen. Die Macht der Wirter ist vollkommen.« (WA 19, 183f.)
Gegen die Empfehlung des Beamten nimmt er das Angebot an und erhilt die
Versicherung, »jederzeit den Dienst bei den Wirtern einstellen« zu kénnen:
»Die Tiire ist offen.« (WA 19, 184)

Die vollige Selbstindigkeit der Warter scheint die Macht der Verwaltung,
die sich besonders in der Vorgingererzahlung Die Stadt als allumfassend dar-
stellte, zu beschrinken. Hinzu kommt, dass die Warter Waffen erhalten, die
sie versteckt zu tragen haben. Doch gibt es auch hier keine letztverantwort-
liche Instanz, weshalb das Paradigma der Niemandsherrschaft auch fiir die
Papiere eines Wiirters in Anschlag zu bringen ist. In dem entfalteten postsou-
verinen Zustand, der dezidiert als post-politisch gezeichnet ist, wird Macht
durch die Warter ausgeiibt, ohne dass sie jemandem Rechenschaft schuldig

26  Die Verwaltung bezeichnet mit dem Wort Wirter auch allgemein Polizisten, was ihre
Tatigkeit nicht nur auf das Gefiangnis beschrankt beziehungsweise das Bild des Ge-
fangnisses auf die gesamte Stadt iibertragt (WA 19, 163).

hittps://dol.org/10.14361/6783839460405 - am 14.02.2026, 08:23:31.



https://doi.org/10.14361/9783839460405
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

4. Lektiren I: Freiwillige Knechtschaft

wiaren. Am Ende der Politik als des beklagten Kniuels aus >Ideologien, Lei-
denschaften, Instinkten, Gewalt, gutem Willen und Geschiften« steht keine
Erlésung, sondern eine Schreckensvision. Sie bedeutet nicht nur Mangel an
Wohlstand und Sinn, sondern die absolute Willkiir einiger weniger. Die Auf-
hebung von gesellschaftlichen Leitdifferenzen wie arm und reich, Krieg und
Frieden fihrt nicht zur Befriedung, sondern zur Integration des kriegerischen
Gewaltpotentials in den Frieden, nicht zu einem mittleren Wohlstandsniveau,
sondern zu allgemeiner Armut. Ubrig bleibt die reine Macht — in Form von
Gewalt?” —, doch trachtet nicht jeder danach, auf der Seite der Michtigen zu
stehen. Dies zeigt sich an der Vorsicht des Beamten und seiner Warnung an
den Ich-Erzihler,2® besonders aber an einem Wirter, der glaubt, selbst ein
Gefangener zu sein.

Der in den Frieden integrierte Krieg

Auch in den Papieren eines Wiirters gibt es eine Figur, wenn es auch diesmal
nicht die Hauptfigur ist, die Zweifel am Wirter-Dasein hat und sich einbildet,
ein Gefangener zu sein. Im zweiten Teil der Erzihlung trifft der Ich-Erzihler
in den Katakomben, in die er gefiithrt wird, nicht nur auf seinen ehemaligen
Armee-Kommandanten, sondern auch auf einen nackten, bartigen Mann, der
an den Hinden aufgehingt wurde und »dem man einen schweren Stein an
die Fiifde gebunden hatte.« (WA 19, 190) Auf die Vermutung des Erzihlers, es
handele sich dabei um einen Gefangenen, knurrt der Kommandant: »Er ist
ein Wirter, zum Teufel« (WA 19, 192), und spezifiziert spiter, am Schluss der
Erzihlung, dass der Mann dort hinge, weil er sich einbildet, ein Gefangener
zu sein.

Weit weniger als in Die Stadt erinnern die dargestellten Hoéhlenginge
an ein Gefingnis. Es ist vielmehr ein Nicht-Ort jenseits aller Institutionen,
an dem ehemalige Soldaten in Friedenszeiten mit Macht ausgestattet sind.

27  Eswurde bereits ausgefiihrt, dass Hannah Arendt Gewalt und Macht als Gegenbegriffe
versteht (s. Kapitel 2.3). Hier aber ist diese Unterscheidung aufgehoben und Macht
unmittelbar mit Gewalt verkniipft.

28  Der Beamte beschwort den Erzdhler: »Freiwillig treten Sie ein, freiwillig konnen Sie
wieder austreten. Die Tiire ist offen. Noch verstehen Sie dieses Wort nicht, aber ein-
mal werden Sie es verstehen: Die Ture ist offen. Ich bitte Sie, ich flehe Sie an, meinen
Worten zu glauben. Ihr Gliick wird davon abhingen, ob Sie meinen Worten Glauben
schenken, bedingungslosen Glauben, oder ob Sie mir mifStrauen. Ich habe Ihnen nun
nichts mehr zu sagen.« (WA 19, 184f.)

hittps://dol.org/10.14361/6783839460405 - am 14.02.2026, 08:23:31.

93


https://doi.org/10.14361/9783839460405
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

94

Der abwesende Souveran

Der Kommandant begriifft den Ich-Erzadhler mit den Worten: »Da bist du
ja, Hanschen [...], hinuntergestiegen zu deiner Exzellenz, in die erhabene,
des Menschen einzig wiirdige Zone der Gefahr. Verflucht dieses Leben tiber
uns, nicht wahr?« Die »wohlmeinenden Herren von der Verwaltung« hitten
ihn nicht zihmen kénnen (WA 19, 191). Die Gewalt, die den Krieg kennzeich-
net, ist in die Gesellschaft hineinverlegt. Die ehemaligen Soldaten sind zu
einer friedlichen Existenz nicht fihig. Sie brauchen die als erhaben und
wiirdig empfundene Gefahr, in der sie ihr Leben aufs Spiel setzen. Dabei
wird der Frieden als ein noch schlimmerer Ort als der Krieg gezeichnet.
Denn wihrend der Wirter, der sich fiir einen Gefangenen hilt, »nackt an
einem Strick baumelt, sei solche Schinderei im Krieg nicht méglich, wie der
Kommandant nahelegt: »Die Armee, wirst du doch hoffentlich denken, hat
nichts fiir Schinder wbrig.« (WA 19, 192) Das menschliche Gewaltpotential
wird hier nicht gegen einen duferen Feind nach einem gewissen Moralkodex
oder dem Kriegsrecht gemif} eingesetzt, wobei sich schon die Frage stellt,
wie ein solches Bild der Armee nach dem Zweiten Weltkrieg noch méoglich
ist. Vielmehr kommt es durch die Ent-Ortung des Krieges auch zu einer
Entgrenzung der Gewalt. Der Frieden hat den Krieg integriert. Die Papiere
eines Wiirters sind ein frithes Zeugnis fiir Diirrenmatts Uberzeugung, dass
der nicht bewiltigte Frieden das eigentliche Problem ist.?

Eine Rebellion ist in dieser Variante des Stoffes undenkbar. Mit ihrer
Einteilung der Menschen in Wirter und Gefangene hat die Verwaltung ihre
Machttechnik perfektioniert, weil sie das innergesellschaftliche Hass- und
Gewaltpotential, das der Ich-Erzahler figuriert, nutzbar gemacht hat. Die
Menschen halten sich gegenseitig in Schach, so dass die Verwaltung auf Ebe-
ne der Warter nicht einmal ordnend einzugreifen braucht. In Abwesenheit
einer solchen Ordnung bleibt die absolute Willkiir. Doch sind einmal mehr
auch die Wirter in dieser Struktur gefangen. Der Ich-Erzihler gibt seinen
Plan zu einem Verbrechen auf, seine Gewalt wurde erfolgreich kanalisiert.

29  Einesolche AuBerungin einem von Diirrenmatts letzten Gespriachen wurde bereits an
anderer Stelle zitiert, vgl. Friedrich Diirrenmatt: Diirrenmatt iber Diirrenmatt: »Man
wird immer mehr eine Komédie«. Interviewer: Sven Michaelsen, in: Ders.: Uber die
Grenzen. Fiinf CGesprache. Hg. von Michael Haller. Miinchen 1993, S.11-27, hier S.17.
Siehe auerdem eine dhnliche AuRerung im Vortrag Die Schweiz — ein Gefiingnis: »Der
Friede ist das Problem, das wir zu I6sen haben. Der Friede hat die fatale Eigenschaft,
dafd er den Krieg integriert. Die Antriebskraft der freien Marktwirtschaft ist der Kon-
kurrenzkampf, der Wirtschaftskrieg, der Krieg um Absatzmarkte.« (WA 36, 186) Auch
im Essay iiber Israel finden sich dhnlich lautende Aussagen (WA 35, 18).

hittps://dol.org/10.14361/6783839460405 - am 14.02.2026, 08:23:31.



https://doi.org/10.14361/9783839460405
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

4. Lektiren I: Freiwillige Knechtschaft

Die Perspektive auf Macht iiber Menschen ist sein Antrieb, doch sorgt sie
gerade dafiir, dass er sich in den Dienst der Verwaltung stellt und somit
Souverinitit einbifit.

An die Stelle der im Text genannten Faktoren, welche die Politik kenn-
zeichnen (Ideologien, Leidenschaften, Instinkte, Gewalt, guter Wille und Ge-
schifte), treten die reine Macht und Ohnmacht, wobei Diirrenmatt auch den
Willen zur Macht als Ursache grofiter Ohnmacht ausstellt, begibt sich der
Ich-Erzihler, der auf Ruhm bedachte Abenteurer, doch zunichst in die Wahn-
vorstellung und schliefilich in den Dienst der Stadt. Das Leben fernab des
Krieges und der Gewalt ist ihm lediglich graue Alltaglichkeit und Langeweile.
Er ist nicht imstande, es selbstindig zu gestalten, sondern letztlich auf Be-
fehle angewiesen. Diese Form der Knechtschaft ist der ihm einzig mogliche
Daseinsmodus.

Angespielt wird denn schliefilich auch ein Krieg, den die Verwaltung in
Tibet fithrt. Im Gesprich mit dem Beamten fragt der Ich-Erzihler: »Werde
ich am tibetanischen Krieg mitmachen? [..] Ich bin im Gebirgskrieg erfah-
ren. Es wird auch der Verwaltung daran gelegen sein, dort zu gewinnen.«
Der Beamte zuckt mit den Schultern: »Sie einzusetzen wird Sache der Of-
fiziere sein.« (WA 19, 184) Ausgestaltet findet sich dies in der Erzihlung Der
Winterkrieg in Tibet. Statt um Warter und Gefangene geht es hier um die frag-
liche Existenz des Feindes und die Authebung der politischen Differenz von
Freund und Feind.

4.3 Der Winterkrieg in Tibet

Die Erzahlung Der Winterkrieg in Tibet, die Diirrenmatt als eine der ersten kon-
zipiert und erst viel spiter wieder aufgreift und publiziert,>® erscheint in sei-
nem spiten Prosawerk Stoffe und weist einige Ubereinstimmungen mit den
Papieren eines Wirters auf. Neben fast identischen Formulierungen, wie, dass
es unmdoglich sei, sich »vom Labyrinth, in dem wir Séldner leben, ein >geogra-
phisches Bild« zu macheng, oder dass der Kommandant den Ich-Erzihler als
Hinschen anspricht, den die Verwaltung nicht hat »zihmen kénnen« (WA 28,

30  »Der Winterkrieg in Tibet ist nicht mein erster Stoff, er setzt sich vielmehr aus verschie-
denen Stoffen zusammen, deren Extrakt er ist, gleichsam mein erstes Grundmotiv, ein
erster Versuch, mich in die Wirklichkeit, von der ich und mein Land ausgeschlossen
waren, durch eine erfundene Unwirklichkeit zu integrieren« (WA 28, 65).

hittps://dol.org/10.14361/6783839460405 - am 14.02.2026, 08:23:31.

95


https://doi.org/10.14361/9783839460405
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

96

Der abwesende Souveran

89f. u. 92), fillt vor allem auf, dass beide Texte in der gleichen postapokalyp-
tischen, post-politischen Welt nach einem Dritten Weltkrieg spielen und sich
auch im Winterkrieg in Tibet der Ich-Erzihler, wenn auch als S6ldner und nicht
als Wirter, »freiwillig ins Labyrinth« (WA 28, 85) begibt.

Aufhebung der Freund-Feind-Unterscheidung

Der Ich-Erzihler stellt sich als ein Séldner vor, der »im Namen der Verwal-
tung« und als ihr »Vollzugsorgan« gegen ihre Feinde im »Winterkrieg in Ti-
bet« kimpft. Das Besondere an diesem Kampf, den die Truppe »in phantasti-
schen Hohen, in Gletschern und an Steilhingen, an Gerollhalden, Schriinden
und unter Uberhingen, in einem Labyrinth von Schiitzengraben und Bun-
kern, dann wieder im grellen Sonnenlicht« fiihrt, ist, dass »Freund und Feind
die gleichen weien Uniformen tragen.« (WA 28, 86) Sie sind von aufien also
nicht zu unterscheiden. Doch nicht nur das: Sowohl das Heer der Verwal-
tung als auch dasjenige des Feindes setzt sich je aus verschiedenen Nationa-
lititen,*® aus ehemaligen Soldaten ebenso wie aus Terroristen und Mafiosi
zusammen. Die Nationalitit ist hier kein charakterisierendes Element der
kriegfithrenden Parteien, bei denen es sich eben um Soldnerheere handelt.
Die Freund-Feind-Unterscheidung ist also in doppelter Hinsicht aufgehoben:
Einmal mit Blick auf die optische Unterscheidbarkeit der beiden Heere und
einmal mit Blick auf ihre soziale und ethnische Binnenstruktur.

Diese Indifferenz von Freund und Feind lasst sich mit Carl Schmitts Text
zum Begriff des Politischen (1927/1932) erliutern. Dort ndmlich wird die Unter-
scheidung von Freund und Feind als die »spezifisch politische Unterschei-
dung, auf welche sich die politischen Handlungen und Motive zuriickfiih-
ren lassenc, bestimmt.3* Mit dem Begriffspaar meint er indes lediglich »den
dufersten Intensititsgrad einer Verbindung oder Trennung, einer Assoziati-
on oder Dissoziation, und keine dariiber hinausgehende qualitative Bestim-
mung: »Der politische Feind braucht nicht moralisch bése, er braucht nicht
isthetisch hiflich zu sein; er muf nicht als wirtschaftlicher Konkurrent auf-
treten, und es kann vielleicht sogar vorteilhaft scheinen, mit ihm Geschifte

31 Dass Diirrenmatt hier von »allen Rassen der Erde«, von einem »riesige[n] Kongo-
Neger« und »einem australischen Buschmann« spricht (WA 28, 87), mag weniger ei-
nem Kalkiil entspringen, als seiner Zeit geschuldet sein.

32 Carl Schmitt: Der Begriff des Politischen. Text von 1932 mit einem Vorwort und drei
Corollarien. 3. Aufl. der Ausgabe von 1963. Berlin 1991, S. 26.

hittps://dol.org/10.14361/6783839460405 - am 14.02.2026, 08:23:31.



https://doi.org/10.14361/9783839460405
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

4. Lektiren I: Freiwillige Knechtschaft

zu machen.«®* Zwar kann das Politische »seine Kraft aus den verschiedens-
ten Bereichen menschlichen Lebens ziehen, aus religiésen, 6konomischen,
moralischen und andern Gegensitzen«;** es handelt sich aber nur um einen
genuin politischen Gegensatz, wenn er eine besondere Intensitit erreicht, das
heiflt, wenn er auf den Ernstfall zuliuft: »Die politische Einheit ist eben ih-
rem Wesen nach die malgebende Einheit, gleichgiiltig aus welchen Kriften
sie ihre letzten psychischen Motive zieht. Sie existiert oder sie existiert nicht.
Wenn sie existiert, ist sie die hochste, d.h. im entscheidenden Fall bestim-
mende Einheit.«<®> Das ist nach auflen auf den Krieg, nach innen auf den
Biirgerkrieg bezogen.

Wenn die Freund-Feind-Unterscheidung bei Schmitt also den Kern des
Politischen ausmacht, dann reprisentiert ihre Aufthebung bei Diirrenmatt das
Ende der Politik, wie es auch in den Papieren eines Wiirters ausformuliert wor-
denist. Der Feind ist ein Produkt des Glaubens, zu dem man sich zu bekennen
hat. Als der Erzihler auf dem Weg zum Winterkrieg in einer nepalesischen
Kleinstadt ankommt, wobei er die auf Diirrenmatt verweisende Nummer FD
256323 erhilt, wird er in ein Verhor genommen. Die Fragen, ob er an Gott
oder eine unsterbliche Seele glaube, verneint er und erhilt die Versicherung,
dass dies auch nicht Vorschrift sei. Vorschrift sei allein, dass er an einen Feind
glaube, was er bejaht (WA 28, 89). Wie in den Papieren eines Wiirters findet der
Erzihler auch im Winterkrieg in Tibet einen Mann vor, der nackt an der Decke
hingt und den er auf Befehl seines Kommandanten bald erschieflen muss.
Diesmal aber nicht, weil sich dieser einbildet, er sei ein Gefangener, sondern
weil er glaubt, »es gebe keine Feinde« (WA 28, 94).

Bei Carl Schmitt gehort zum Staat als der mafigeblichen politischen Ein-
heit nicht nur die Méglichkeit, »im gegebenen Fall kraft eigener Entscheidung
den Feind zu bestimmen, sondern auch »ihn zu bekimpfen.«*® Die Defi-
nition des Politischen als Freund-Feind-Unterscheidung ist also unmittelbar
mit dem Kriegsrecht verbunden, dem Recht des Staates, »von Angehorigen
des eigenen Volkes Todesbereitschaft und Totungsbereitschaft zu verlangen,
und auf der Feindesseite stehende Menschen zu téten.«*” Dies aber habe al-
les »keinen normativen, sondern nur einen existenziellen Sinn, und zwar in

33 Ebd.,S.27.
34 Ebd., S.38.
35 Ebd.,S.43.
36 Ebd.,S. 4s.

37 Ebd., S.46.

hittps://dol.org/10.14361/6783839460405 - am 14.02.2026, 08:23:31.

97


https://doi.org/10.14361/9783839460405
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

98

Der abwesende Souveran

der Realitit einer Situation des wirklichen Kampfes gegen einen wirklichen
Feind, nicht in irgendwelchen Idealen, Programmen oder Normativititen.«3®
Eine solche von allen qualitativen Bestimmungen und Begriindungen befrei-
te Kriegssituation fithrt Diirrenmatt vor — in der Weise, dass die kimpfen-
den Soldner selbst nicht wissen, »wofiir sie kimpfen, wofiir sie sterben.« Sie
wiissten allein, »daf} sie gegen den Feind kimpfen.« (WA 28, 96) Die Frage,
»wer der Feind ist«, sei daher nicht von Interesse, auch weil sie »die Versu-
chung in sich birgt, die Existenz des Feindes, den wir doch tiglich bekampfen,
den es gibt, weil wir ihn téten, zu leugnen.« Nicht ein Krieg ohne Griinde oder
Ziele, sondern ein »Krieg ohne Feind wire sinnlos« (WA 28, 95f.), und zwar
aus dem einfachen Grund, dass ein Soldat, wenn er den Feind in Frage stellt,
nicht kimpfen kann.

Aus Mangel an tatsdchlichen Griinden entwickeln die Soldner nun al-
lerdings »phantastische Gedankensysteme — warum dieser Krieg notwendig
sei«. Dies fithrt dazu, dass der Séldner »nicht nur einen Feind, sondern auch
einen Gegner« kennt: »den S6ldner, der den Sinn des Winterkriegs anders
sieht als er; diesen Gegner haf’t er, der Feind ist ihm gleichgiiltig; dem Geg-
ner gegeniiber ist er grausam, den mordet er, den Feind tdtet er nur.« (WA 28,
96) Der Feind spielt eigentlich keine Rolle - er ist nur der Andere, den es im
Krieg eben zu bekimpfen gilt. Daher, so wird durch die zitierte Differenzie-
rung nahegelegt, ist die Tétung des Feindes im Krieg auch kein Mord. Der
Sinn des Krieges ist wiederum etwas, das jeder fiir sich zu erschlieflen hat,
weil es den Sinn nicht gibt. Durch konkurrierende Deutungsmuster innerhalb
der eigenen Kriegspartei entstehen Gegnerschaften und das Gewaltpotential
richtet sich nach innen.3®

Diirrenmatts Winterkrieg entzieht sich den traditionellen Definitionen.
Ist der Krieg nach Schmitt ein »bewaftneter Kampf zwischen organisierten,
politischen Einheiten«, der Biirgerkrieg wiederum ein »bewaffneter Kampf
innerhalb einer (dadurch aber problematisch werdenden) organisierten Ein-
heit«,*° so ist Diirrenmatts Winterkrieg mit seiner Ununterscheidbarkeit von
Freund und Feind weder das eine noch das andere. Er ist der reine Krieg, der
zwar einen Feind benotigt, doch keine organisierten politischen Einheiten

38 Ebd,S.49.

39  Hier kann man an Schmitts Unterscheidung des Feindes »im politischen Sinne«, den
»man nicht personlich zu hassen« braucht, vom privaten Gegner denken, »den man
unter Antipathiegefiithlen halt.« Ebd., S. 29.

40 Ebd., S.33.

hittps://dol.org/10.14361/6783839460405 - am 14.02.2026, 08:23:31.



https://doi.org/10.14361/9783839460405
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

4. Lektiren I: Freiwillige Knechtschaft

und auch keinen identifizierbaren Konflikt kennt. Hinzu kommt, dass die
»Disziplin der Soldner nicht die beste« sei, »sie gruppieren sich wahrend der
morderischen Schlichtereien allzuoft um und mihen - statt die Feinde — ein-
ander nieder, sie werden von den eigenen Granatsplittern zerfetzt, von den ei-
genen Maschinengewehrsalven durchléchert, von den eigenen Flammenwer-
fern verbrannt« (WA 28, 97). Und schon zu Beginn der Erzihlung wird FD in-
struiert: »Wenn uns jemand entgegenkommt, schiefd einfach« — »es kann ein
Feind sein, und wenn es keiner ist, dann ist es auch nicht schade.« (WA 28, 89)

Wenn Schmitt den Krieg als die »3ufierste Realisierung der Feindschaft«
bezeichnet,* so kehrt Diirrenmatt diese Verkniipfung um: Die Vorstellung
eines Feindes, fir sich vollig leer und bedeutungslos, wird vom Krieg einge-
fordert. Nicht also wiirde hier die Feindschaft, die nach Schmitt (neben der
Freundschaft) Inbegriff des Politischen ist, den Krieg erzeugen; vielmehr ist
der Krieg das gesetzte Faktum, das nun einen Feind erforderlich macht und
in dieser Verkehrung das Politische selbst aufhebt. Diirrenmatt entwirft das
umgekehrte Szenario zu Schmitts Vorstellung, dass eine »Welt ohne die Un-
terscheidung von Freund und Feind und infolgedessen eine Welt ohne Poli-
tik« in einem »endgiiltig pazifizierte[n] Erdball«** bestiinde. Der Schriftstel-
ler fithrt stattdessen einen Zustand vor, in dem der Krieg autonom geworden
ist. Er dient keinem politischen Zweck. Das ist die radikalisierte Variante von
Schmitts Auffassung, dass ein Volk, das »nicht mehr die Fihigkeit oder den
Willen zu dieser Unterscheidung«von Freund und Feind besitzt, aufhért, »po-
litisch zu existieren.«* Dieser Begriff des Politischen ist fiir Diirrenmatt als
Bezugspunkt nur noch im Modus der Authebung relevant.

Mensch und Maschine

Doch handelt es sich bei der Freund- und Feind-Unterscheidung nicht um
die einzige Differenz, die im Winterkrieg aufgehoben ist. Der Krieg selbst ist
als »ein grausamer und unkontrollierbarer Nahkampf« (WA 28, 86f.) gezeich-
net, der damit Parallelen zum Partisanenkrieg aufweist. Am Beispiel eines im
Rollstuhl sitzenden beinlosen Soldners wird sein technischer Aspekt betont:

Statt Arme hatte er Prothesen, die linke war eine Stahlstangenkonstruktion,
die in eine Maschinenpistole iiberging. Die rechte endete in einer kiinstli-

41 Ebd.
42 Ebd., S.35.
43  Ebd, S. 50.

hittps://dol.org/10.14361/6783839460405 - am 14.02.2026, 08:23:31.

99


https://doi.org/10.14361/9783839460405
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

100

Der abwesende Souveran

chen Hand, die aus Zangen, Schraubenziehern, Messern und einem Stahl-
griff bestand. Der untere Teil des Gesichts war ebenfalls aus Stahl, an der
Stelle des Mundes war ein Schlauch. (WA 28, 91)

Mensch und Maschine sind hier untrennbar miteinander verbunden, die Waf-
fe ist zu einem Teil des Korpers geworden — die Gewalt ist unmittelbar mit
dem Menschen verschmolzen. Diirrenmatts Cousin Peter Diirrenmatt hat den
modernen Krieg in einer Weise beschrieben, die fiir den Winterkrieg in die-
ser und in anderer Hinsicht einschligig ist: »Im modernen Krieg, der nur
noch eine Front und kein Hinterland mehr kennt, wird der Mensch eindriick-
lich und erbarmungslos auf die Materialstufe herabgedriickt. Dort aber zer-
malmt ihn die Kriegsmaschine in Rekordzeiten zu Zehntausenden. Und das
Schlimmste: Er begreift den Sinn von Krieg und Frieden nicht mehr.«** Im
Winterkrieg lasst Diirrenmatt den Séldner durch den Mord an seinem Kom-
mandanten schliefilich selbst zum Kommandanten werden sowie zu einem
solchen Halb-Menschen mit Kriegsgerit an den Extremititen, den er eben
noch beschrieben hatte: »Ohne Beine sitze ich in meinem Rollstuhl in der al-
ten Hohle, auch meine Hinde sind weg, mein linker Arm geht unmittelbar
in eine Maschinenpistole iiber. Ich feuere aufjeden, der sich blicken 143t [...].
Meine rechte Hand ist ein vielseitiges Instrumentarium: Zangen, Hammer,
Schraubenzieher, Scheren, Griffel usw., alles aus Stahl.« (WA 28, 98) So ver-
mischen sich neben Freund und Feind auch die Figuren und die Erzihlzeiten
sowie Mensch und Maschine.

Kosmische Gesellschaftstheorie

Auch im Winterkrieg in Tibet verwendet der Erzihler die Winde - diesmal die
Felswinde —, um seine Geschichte zu erzihlen. Allerdings nutzt er dafiir keine
Bilder, sondern Schrift, und zwar in unendlichen Zeilen, die an den unend-
lichen Satz etwa in Diirrenmatts spater Erzihlung Der Auftrag (1986) denken
lassen: »die Wiande der Hohle sind mit meinen Inschriften bedeckt; nun be-
schreibe ich die Winde des grofien Hauptstollens, der zu den Bordellen fiithr-
te, eine Zeile zweihundert Meter lang, dann rolle ich zuriick und schreibe wie-
der eine zweihundert Meter lange Zeile«. Der Soldner formuliert dabei eine
dhnliche Programmatik wie in den Papieren eines Wiirters: Er versuche, »nichts
anderes, als das Wesen der Verwaltung darzustellen.« (WA 28, 100) Worum

44  Peter Diirrenmatt: Der Kleinstaat und das Problem der Macht. Basel 1955, S. 20.

hittps://dol.org/10.14361/6783839460405 - am 14.02.2026, 08:23:31.



https://doi.org/10.14361/9783839460405
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

4. Lektiren I: Freiwillige Knechtschaft

es vor allem geht, ist die Frage, wie es zum Ausbruch des Dritten Weltkriegs
und zur Etablierung der Verwaltung kam.

Der postapokalyptische Weltzustand, durch den der Erzihler in seiner
Nacherzihlung des Geschehens wandelt, ist seiner Analyse nach nicht durch
menschliches Fehlverhalten oder besondere Grausambkeit entstanden, son-
dern durch einen automatischen Prozess, den er astrophysikalischen Prozes-
sen parallelisiert.*> Von grofier Bedeutung ist dabei das Gesetz der grofen
Zahl:

Wie die thermodynamischen Cesetze erst dann auftreten, wennssehr viele«
Molekiile beteiligt sind, so treten die institutionellen Naturgesetze, sei es
in der Wirtschaft, sei es im Staat, erst bei>sehr vielen< Menschen auf, unab-
hangig von den Werten und Ideologien, an die diese Menschen glauben: sie
entsprechen den thermodynamischen Naturgesetzen. (WA 28,102)%¢

Urspriinglich sei es die Funktion des Staates gewesen, »Schutz nach auflen,
Schutz nach innen und Schutz gegen die Beschiitzer zu geben, um deren wil-
len der Einzelne seine Macht an den Staat abtrat.« (WA 28, 110f.) Das »Druck-
gleichgewicht eines stabilen Staates« — verglichen mit jenem einer stabilen
Sonne — bestehe darin, »dafd sich der Einzelne méglichst frei bewegt, so frei
namlich, wie es den anderen Einzelnen gegeniiber méglich ist; je grofier de-
ren Masse, desto beschrinkter wird die Freiheit des Einzelnen« (WA 28, 111).

45  Burkard spricht davon, dass»die als chaotisch beschriebene Lage der Menschheit nach
dem Dritten Weltkrieg gleichsam kosmisch begriindet« wird und »somit als Ausdruck
des dem Leben prinzipiell anhaftenden Absurden verstanden werden« miisse. »Das
Chaos, in das die Menschheit geraten ist, beruht zwar massgeblich auf deren eigener
Schuld und Blindheit; doch durch den Hinweis auf das Weltgesetz der Entropie und
des Todes erscheintes gleichsam eingebettetim Rahmen einer allgemeinen Weltkata-
strophe, eines allgemeinen Weltchaos«, Burkard: Diirrenmatt und das Absurde, S.108
u. 111,

46  Entdecken ldsst sich hierin eine ironische Auseinandersetzung mit Diirrenmatts ei-
genen Uberlegungen, wenn es heift: »Aber auch die These, die ich bei einem alten
vergessenen Schriftsteller gelesen habe, das Gesetz der grofRen Zahl bedinge das Pri-
mat der Gerechtigkeit, ist falsch: Von einem mathematischen Begriff kann nicht auf
ethische Bereiche geschlossen werden«—allenfalls auf Institutionen. Das Gesetz der
groflen Zahl sorgt also nicht fiir politische Veranderungen hin zu einer ethisch vertret-
baren Gesellschaft, sondern produziert die Allmacht der Institutionen: »Ebenso not-
wendigerweise deformieren die Institutionen der Menschen den Menschen. Eine In-
stitution von Menschen ist der Staat.« (WA 28, 101 u. 102)

hittps://dol.org/10.14361/6783839460405 - am 14.02.2026, 08:23:31.



https://doi.org/10.14361/9783839460405
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

102

Der abwesende Souveran

Steigt der Innendruck der Staaten an, so iibernimmt die »Behdrde« die Kon-
trolle, die Waffen benotigt, »um sich gegen innen und auflen abzusichern,
sowie eine Ideologie als »ein gewaltiges geistiges Kraftfeld« (WA 28, 112). Die
Folge ist nicht die zunehmende Solidaritit, sondern - wie bereits an anderer
Stelle zitiert wurde — der Zerfall der Gesellschaft:

die Grofdfamilien krachten zu Kleinfamilien zusammen, selbst diese wur-
den unstabil und verklumpten zu Kommunen oder Wohngemeinschaften,
die wieder zerstrahlten, eine ungeheure Hektik herrschte, ein Wahnsinnsbe-
trieb, ein unbarmherziger Lebenskampf, verbunden mit einem unstillbaren
Lebenshunger. (WA 28, 113)

Die Familie als mogliches Ordnungs- und Solidarititsprinzip verschwindet.
Doch auch die staatliche Ordnung bricht zusammen. Am Schluss, so kann
man mit Ditrrenmatts Anspielung auf Thomas Hobbes’ berithmte Formel sa-
gen, biegt der total verwaltete Staat in den sekundiren Naturzustand ein:
»Der Verwaltung liegt das Gesetz homo homini lupus zugrunde: der Mensch
ist fiir den Menschen ein Wolf.« (WA 28, 116) Diese Welt, die man unschwer als
eine iibersteigerte Variante des modernen (westlichen) Gesellschaftszustands
identifizieren kann, ist fiir Kontingenzen besonders anfillig: »Krisen wiite-
ten, Inflationen, phantastische Schiebereien, irrsinnige Terrorakte, die Kri-
minalitit und die Katastrophenanfilligkeit nahmen explosionsartig zu — die
Staaten wurden instabil.« (WA 28, 113) Denkt man an die vielen Krisen seit
dem Fall des Eisernen Vorhangs, vom 11. September 2001 iiber die Finanz-
und Wirtschaftskrise von 2008 bis zur Covidi9-Pandemie, so ist dies eine be-
sonders visionidre Beobachtung Diirrenmatts. Das Ende des Kalten Krieges
hat — mit dem vermiedenen Dritten Weltkrieg — nicht in einen >ewigen Frie-
den« gefiihre.#’

Diirrenmatt spielt im Winterkrieg in Tibet radikal die M6glichkeit ebenjenes
Dritten Weltkriegs durch, der sich allein aus der Frage speise, »wie sich Mas-
se in Energie umwandelt« und »wie ein Volk sich verhilt, wenn es zur Masse
wird: unberechenbar.« (WA 28, 114)*® — Der »Dritte Weltkrieg brach aus. Die

47  Siehe hierzu auch Kapitel 2.5.

48  Dirrenmatt zieht, wie aus einem seiner letzten aufgezeichneten Gesprache hervor-
geht, den Kleinstaat dem Grof3staat vor: »Ich glaube, ein Kleinstaat ist ein viel gliickli-
cheres Unternehmen als ein Grofsstaat. GrofRstaaten sind Pulverfabriken, in denen das
Rauchen erlaubt ist. Die Schweiz ist eine ganz kleine Pulverfabrik, in der auRerdem
das Rauchen sehr streng reglementiert ist.« Friedrich Diirrenmatt: Deutsche, Schwei-

hittps://dol.org/10.14361/6783839460405 - am 14.02.2026, 08:23:31.



https://doi.org/10.14361/9783839460405
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

4. Lektiren I: Freiwillige Knechtschaft

nicht vorausgeahnte Wirkung von Wasserstoffbomben auf Olfelder war nur
noch ein gleichsam symbolischer Hinweis, daf es zu einer Supernova gekom-
men war, von der Wirkung der anderen Bomben ganz zu schweigen.« (WA 28,
114) Der Krieg wird hier also nicht als katastrophales Einzelereignis, sondern
als Endpunkt und Anzeichen einer lingst vonstattengehenden Katastrophe
gezeichnet. Er steht fiir den vollstindigen Ordnungsverlust, der sich in Ana-
logie zu einem Naturgesetz ohne das Hinzutreten eines Dritten einstellt.*

Die Beschreibung des Krieges ordnet nicht nur den Erzihler klar der
Schweiz zu, wenn von der Bliimlisalp und der Neutralitit die Rede ist (WA 28,
117f.), auch sind die Kriegsparteien mit den Fronten im Kalten Krieg zu
identifizieren, wenn es heif3t:

Fur die einen gehorten wir ihrem politischen und damit militarischen La-
ger an, fir die anderen waren wir militarisch potentielle Feinde. So waren
wirdenn gezwungen, unser mobilisiertes Heer —immerhin achthunderttau-
send Mann —an die Ostgrenze zu verlegen; die Westmachte wiren sonst zu
unberechenbar geworden, sie hitten in ihrer Front eine geschwéchte Stelle
vermutet. (WA 28,118)

Was nach dem grofRen, apokalyptischen Krieg bleibt, ist ein »auf wenige
bewohnbare und bewohnbar gemachte Landstriche zusammengepferchte[r]
Rest der Menschenc, der »zu einer total verwalteten Masse, zur >Verwaltung«
eben« geworden ist, »wobei Verwalter und Verwaltete nicht mehr unterschie-
den werden kénnen.« (WA 28, 114) In diesem Zustand, und das ist relevant
fir die gesamte Versuchsanordnung des Winterkriegs, blieb »der Menschheit
vorerst ihr alter Drehimpuls, ihre Aggressivitit, erhalten. Daf} er abgebaut
wird, dafiir sorgt bei einem Neutronenstern die Zeit, bei der Menschheit
der Winterkrieg im Gaurisankar: In ihm schlachten sich jene gegenseitig
ab, deren Aggressivitit ein Feindbild braucht, unter welchem Vorwand, ist
gleichgiiltig.« (WA 28, 114f.) Der Mensch wird hier als nicht-souverin in
doppelter Hinsicht gezeichnet: Zum einen wird er zur >total verwalteten
Masses, zum anderen ist er von seinen aggressiven Impulsen bestimmt, so

zer und die andern: »Das Welttheater spielt verriickt«. Interviewer: Michael Haller, in:
Uber die Grenzen, S. 31-48, hier S. 45.

49  Die Freund-Feind-Bildung, die den Krieg kennzeichnet, liegt, wie man mit dem Mons-
tervortrag sagen konnte, lediglich in der Emotionalisierung einer eigentlich unpersén-
lichen Institution wie der des Staates begriindet: »Aus dem Staat wird das Vaterland,
das man liebt, fiir das man totet und fiir das man sich toten lafit: froh noch im Todes-
streich.« (WA 33, 68)

hittps://dol.org/10.14361/6783839460405 - am 14.02.2026, 08:23:31.

103


https://doi.org/10.14361/9783839460405
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

104

Der abwesende Souveran

dass er trotz der weltweiten Zerstérung und ohne politisches Ziel weiter
Krieg fithren muss.

Verdichtet ist das in der Szene des vermeintlichen Friedensschlusses, der
sich bei Kapitulation aller Streitkrifte im Dritten Weltkrieg, der verbiinde-
ten und der feindlichen, eigentlich einstellen miisste. Die jubelnden Offiziere
werden allerdings vom Kommandanten des Ich-Erzihlers mit der Maschi-
nenpistole getotet; am Strafdenrand liegen »iiber dreihundert Offiziere, vom
Korpskommandanten bis zum Leutnant, alle von ihren Soldaten erschossen.«
(WA 28, 120) Da ein dufierer Feind fehlt, richtet sich die Aggression der Men-
schen nach innen. Diejenigen, welche die Atombombe iiberlebten, »machten
die gesamte Technik und die Bildung fiir den Dritten Weltkrieg verantwort-
lich. Nicht nur die Atomkraftwerke, auch die Staudimme und die Elektrizi-
titswerke wurden zerstort« (WA 28, 122). Auch nehmen abwegige Weltsichten
iiberhand; Parallelen zum beginnenden 21. Jahrhundert sind mehr als offen-
sichtlich: »In der Ruine des Schauspielhauses versammelte sich eine Sekte.
Sie glaubte an die Hohlwelt-Theorie.« Wenn Diirrenmatt diesen Prozess als
»Selbstmord eines ganzen Landes« beschreibt (WA 28, 123), so erinnert dies
an Hobbes’ Parallelisierung des Gemeinwesens mit dem menschlichen Kérper
und des Biirgerkriegs mit dem Tod.>°

Begrabene Politik

Der Séldner, der damals noch Soldat war, macht sich innerhalb seiner Nach-
erzahlung durch die zerstorte Stadt und die Universitit — Lessings Emilia Ga-
lotti wird zum Heizen verwendet, Johanna Spyris Heidi avanciert zum Klas-
siker — auf den Weg zur Soldatenfiirsorge. Dort erhilt er die Information,
dass die Verwaltung die Kontrolle itbernommen hat, wobei unklar bleibt, was
es damit genau auf sich hat. Auf die Frage, was die Verwaltung sei, erhilt
der Ich-Erzihler lediglich zur Antwort: »Die Verwaltung ist die Verwaltung«
(WA 28, 129) — eine Tautologie, in der zum Ausdruck zu kommen scheint, dass

50 Thomas Hobbes: Leviathan. Ubers. von Jutta Schlésser. Mit einer Einfiihrung und hg.
von Hermann Klenner. Hamburg 1996, S. 5. Diese Parallelisierung wird von Diirrenmatt
noch einmal vertieft, wenn er die Entropie in der Physik, aber eben auch in der Politik
sowie den Tod als unvermeidliche Endzusténde zeichnet: »Der Tod und die Entropie
sind das gleiche Weltgesetz, sie sind identisch; damit sind wir>Menschen«(dieses Wort
wird Euch nichts sagen) und lhr, die Ihr diese Inschriften lesen werdet, identisch: denn
auch lhr werdet sterben.« (WA 28,116)

hittps://dol.org/10.14361/6783839460405 - am 14.02.2026, 08:23:31.



https://doi.org/10.14361/9783839460405
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

4. Lektiren I: Freiwillige Knechtschaft

die Verwaltung die Ordnung selbst bezeichnet und als solche nicht infrage ge-
stellt werden kann.

Spiter erreicht der Erzihler, der sich bei der Soldatenfirsorge mit sei-
nem »Decknamen« als »Riickhardt« (WA 28, 129) vorgestellt hatte, das zer-
storte Regierungsgebiude, das nun als Etablissement dient. Im Bunker unter
dem Gebiude empfingt er gemeinsam mit einer ehemaligen Kameradin, die
mittlerweile im Etablissement arbeitet, einen Funkspruch des Vorstehers des
Militir-Departements, demzufolge die Administration zwar iiberlebt, sich je-
doch in den Untergrund zuriickgezogen hat. Die Welt auflerhalb des Bunkers
hat der Funkspruch, den die beiden wihrend einer grotesken Beischlafsze-
ne horen, nicht erreicht. Die Nachricht lautet, dass »Regierung, Parlament,
Behorde [...] unter der Blimlisalp heil davongekommen seien, ohne Strah-
lenschiden, mit Lebensmitteln noch fiir zwei, drei Generationen, da das
Atomkraftwerk arbeite, ihnen Licht und Luft spende«. Die genannten Insti-
tutionen seien daher imstande, weiter zu regieren, »wenn es auch unmoglich
sei, die Blimlisalp zu verlassen, weil doch der Feind so heimtiickisch gewesen
sei, gerade auf die Blimlisalp eine Bombe zu werfen; doch hitten sie nicht zu
klagen, die Exekutive, die Legislative und die Staatsverwaltung hitten sich zu
opfern und nicht das Volk, und so hitten sie sich denn geopfert.« (WA 28, 134)

Dieser vermeintlich freiwillige und ironisch gebrochene Machtverzicht
wird noch durch eine weitere aberwitzige Wendung tibertrumpft: Das Land
sei nicht nur durch den »heldenhaften Widerstand« des Volkes, sondern vor
allem deshalb unbezwingbar, »weil die rechtmifige, vom Volk gewahlte Re-
gierung, Parlament und Behorde« weiter arbeitete: »sie regiere, sie verordne,
sie beschliefle Gesetze, sie sei das eigentlich wahre Volk«; und so kénne das
Land nicht besiegt werden, selbst, wenn es keinen Widerstand leiste, weil
»seine intakte Regierung, sein von ihm gewihltes Parlament und seine per-
fekte Behorde existierten.« (WA 28, 135f.) Es ist eine Art Exilregierung, ohne
Kontakt zur Aufenwelt und zur Bevolkerung, und somit véllig bedeutungs-
los. Und sie wire es auch, wenn sie »erneut ihre Unabhingigkeit, gestiitzt
auf ihre ewigwihrende bewaffnete Neutralitit, zu bekriftigen« bereit wire
(WA 28, 136). Die Schweizer Politik, so lisst sich dies lesen, ist fiir die Welt
nutzlos; ob sie unter der Erde verschwindet oder ganz regulir ihren Amtsge-
schiften — dem Neutralititsgebot folgend — nachginge.

An die Stelle der jeweiligen Landesregierungen hat sich eine Weltverwal-
tung gesetzt, wie der Ich-Erzihler von einer Figur namens Edinger erfihrt.
Auf der Erde gebe es »kaum noch hundert Millionen Menschen« — die Konti-
nente sind so verwilstet, dass man sogar versucht, »die Sahara fruchtbar zu

hittps://dol.org/10.14361/6783839460405 - am 14.02.2026, 08:23:31.

105


https://doi.org/10.14361/9783839460405
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

106

Der abwesende Souveran

machen.« (WA 28, 141 u. 143) Die Verwaltung, so heif3t es bei Burkard, »orga-
nisiert die Ueberlebenden des Weltkriegs und leitet den mithsamen und un-
gewissen Versuch des Neuaufbaus einer menschlichen Zivilisation.«’* Doch
gibt sie mit dem Winterkrieg in Tibet Menschen, die sich daran nicht beteili-
gen, auch die Moglichkeit, den Dritten Weltkrieg fortzusetzen. Wer dort der
Feind ist, sei »Angelegenheit der Séldner« selbst. Ahnlich den Papieren eines
Wiirters iiberldsst auch hier die Verwaltung dem Einzelnen die Entscheidung,
»ob er die Ohnmacht will oder die Macht, ob er ein Biirger sein will oder
ein Soldner.« (WA 28, 145 u. 144) Das Vokabular weist zu Hobbes: Die Biir-
ger wahlen zwar die Ohnmacht, doch sind sie der stindigen Todesdrohung
enthoben. Die S6ldner aber wihlen den Naturzustand: Jeder kimpft gegen je-
den, es ist unklar, ob ein Feind tiberhaupt existiert, und Soéldner der eigenen
Gruppe konnen ebenfalls erschossen werden. So haben sie zwar die Macht
iber Leben und Tod, sind jedoch auch selbst permanent dem drohenden Tod
ausgesetzt und in diesem Sinne unfrei.

Der Wunsch nach einem Feind treibt nun auch den Ich-Erzihler in den
Winterkrieg: »Hier finden sich, so Burkard, »all jene Menschen zusammen,
die wie der Erzahler nicht ohne Feind auskommen, aufgrund dieser Eigen-
schaft aber fiir das Ueberleben der Menschheit eine Gefahr darstellen und
daher abgeschoben werden miissen in die zentralasiatischen Gebirgsmassi-
ve.<®* Das Fehlen eines Feindes sorgt in diesem Krieg freilich auch dafiir, dass
kein Frieden geschlossen werden kann. Dass die Soldaten bisweilen Funk-
spriiche von Regierungschefs héren, »die sich zum Frieden bereit erklarten«
und »in allen Sprachen die Kapitulation« anbieten, bleibt folgenlos: »Die Ver-
waltung, der ich jetzt diene, kennt solche Erwigungen nicht. Sie wird sich
nie dem Feind ergeben.« (WA 28, 151) Dies dokumentiert einmal mehr das
Ende der Politik, gehort der Friedensschluss doch genauso zur Souverinitit
des Staates wie die Kriegserklirung. Mit der Verwaltung aber ist die Welt in
einen post-politischen Zustand eingetreten.

Freund und Feind - Ein Labyrinth

In seiner Hohle im Winterkrieg entdeckt der nunmehr véllig isolierte Soldner
ein Museum. Die absurde Szene, deren Wirklichkeitsstatus durchaus infrage

51 Burkard: Dirrenmatt und das Absurde, S. 107f.
52 Ebd., S.119.

hittps://dol.org/10.14361/6783839460405 - am 14.02.2026, 08:23:31.



https://doi.org/10.14361/9783839460405
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

4. Lektiren I: Freiwillige Knechtschaft

steht, weil sich der Erzihler als »verwirrt« (WA 28, 151) bezeichnet, dokumen-
tiert, dass das politische Zeitalter mit seiner Freund-Feind-Unterscheidung
ein Relikt der Vergangenheit ist — museal eingerichtet und von Menschen be-
sucht. Der Erzihler kann diese jedoch nur in Freund-Feind-Begriffen deuten:
»Die Reisenden waren in Gefahr, sie konnten vom Feind angegriffen werden.
[...] Ich rollte ihnen nach, es war moglich, dafd es sich um Feinde handelte, die
sich als Reisende getarnt hatten.« (WA 28, 152) Dabei erschieft er auch einen
»Mann im weiflen Kittel [...], obwohl er wahrscheinlich der Verwaltung ange-
horte. Er war vielleicht doch ein Feind.« (WA 28, 153) Die Menschen fliichten
vor ihm - er rollt zuriick in seine Hohle.

Die ungeklirte Feindesfrage erstreckt sich schlieRlich auch auf die eigene
Person. Vergleichbar der >unheimlichen« Szene im Gefingnisgang der Stadt
erkennt der Erzihler auch hier einen vermeintlich Anderen; doch wird durch
die Parallelisierung der Bewegungen beider nahegelegt, dass es sich nur um
das Echo seiner eigenen Aktivititen handeln kénnte: »Ich rollte vorsichtig vor-
wirts, wieder Zentimeter um Zentimeter, hielt an, horchte: Wieder rollte es
mir entgegen, wieder Stille. [..] Plotzlich atmete jemand dicht vor mir, ich
blieb unbeweglich, hielt den Atem an. Es atmete wieder.« Dann schligt der
Soldner zu »und ins Leere, rollte vor, schlug wieder zu, es klang, als ob Stahl
gegen Stahl pralle.« (WA 28, 154) Nach dieser Erfahrung sieht sich der Erzih-
ler nun in der Lage, die Frage nach dem Feind zu stellen, denn er hat »nichts
mehr zu verlieren. Das ist meine Stirke. Ich bin uniiberwindlich geworden.
Ich habe das Ritsel des Winterkriegs gelost.« (WA 28, 155) Es ist ihm klarge-
worden, dass die Freund-Feind-Unterscheidung nicht existiert.>® Einen ihn-
lichen Sinn gibt der Erzahler seiner ganz eigenen Variante des Hohlengleich-
nisses, das er trotz einiger Zweifel fiir seine eigene Idee hailt. Das Gleichnis
lautet in seiner Version:

Ich stelle mir ndmlich Menschen in einer Héhle vor, Menschen, die von Ju-
gend auf an Schenkeln und Hals in Fesseln eingeschmiedet sind, so daf$ sie
unbeweglich sitzen bleiben und nur vorwirts, auf die Wand der Hohle, zu
schauen vermdgen. In den Handen halten sie Maschinenpistolen. Uber ih-
nen scheintein Feuer. Zwischen dem Feuer und den Gefesselten ist ein Quer-
weg. Lings diesem stelle ich mir eine kleine Mauer vor. Auf dieser Mauer

53  »Freunde und Feinde sind identisch. In dieser Wahrheit liegt das Wesen des Winter-
krieges.« Ebd., S.112f.

hittps://dol.org/10.14361/6783839460405 - am 14.02.2026, 08:23:31.

107


https://doi.org/10.14361/9783839460405
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

108

Der abwesende Souveran

wirden von machtigen Gefangniswartern Menschen vorgefiihrt, die eben-
falls gefesselt wiaren und ebenfalls Maschinenpistolen in den Handen hat-
ten. (WA 28, 156)

Der Erzihler fragt sich nun in Ubereinstimmung mit Platon, ob er gezwun-
gen wire, die Schatten an der Wand fiir wahr zu halten, und er erginzt das
Gleichnis zum einen um den Feindbegriff und zum anderen um das Bild des
Spiegels. Denn nicht nur geht es um die Frage, ob derjenige itber dem Feuer
oder der Schatten an der Wand der Feind ist; auch wird die eigene Position
des gefesselten Wandbetrachters einbezogen. Wenn ihm gesagt wiirde, dass
die Schatten selbst die Feinde seien, so fragt sich der Erzihler, witrden »die
Kugeln von der Wand« zuriickprallen und »jene totenx, »die wie ich an Schen-
keln und Hals gefesselt wiren«, und wiirden die, die »das gleiche glaubten
und handelten wie ich, mich auch téten« (WA 28, 156). Diese Querschliger-
Uberlegung weist den Feind als Projektion des Eigenen aus: Der Feind ist der
andere Schein des Eigenen: »das Feuer ist etwas Feindliches, und des Men-
schen Feind ist sein Schatten.« Daher habe der Erzihler nicht nur den an der
Hohlendecke hingenden Mann, sondern auch Edinger und den Kommandan-
ten erschossen: »sie glaubten nicht mehr, dafy die Schatten Feinde sind; sie
glaubten, sie seien Gefesselte wie ich einer bin.« (WA 28, 157) Das Wissen da-
rum, dass es keinen Feind gibt, so begreift der Séldner, nimmt den Menschen
auch den Sinn. Die Verwaltung, welche die Welt post-politisch beherrscht,
kann diesen Fluch der »Sinnlosigkeit des Leidens [..] nicht vom Menschen
nehmen [..], es sei denn, sie gibe ihm den alten Sinn wieder, von dem sie
ihn, grotesk genug, befreit hatte: den Feind.« In Variation der Hobbesschen
Formel heift es: »Der Mensch ist nur als Raubtier méglich.« (WA 28, 157f.) Fir
den Erzahler wird dieses Wissen nun zu einer Frage der Souveranitit: Nicht
die Macht iiber Menschen oder die Erlaubnis zu téten, sondern das Wissen,
dass es keinen Feind gibt und dass der Feind eine Ableitung des Selbst ist,
macht ihn zum Herrn der Welt:

Das Ziel des Menschen ist, sich Feind zu sein —der Mensch und sein Schat-
ten sind eins. Wer diese Wahrheit begreift, dem fallt die Welt zu, der gibt
der Verwaltung den Sinn zuriick. Der Herr der Welt bin ich. Im (ibergrellen
Licht sehe ich mich in meinem Rollwagen aus einem Stollen in eine Hohle
gelangen; und aus dem Stollen mir gegeniiber rolle ich mir entgegen, beide
haben wir nun je zwei Maschinenpistolen-Prothesen, in die Wand zu ritzen
gibt es nichts mehr, wir richten unsere vier Maschinenpistolen auf uns und
feuern gleichzeitig. (WA 28, 158f))

hittps://dol.org/10.14361/6783839460405 - am 14.02.2026, 08:23:31.



https://doi.org/10.14361/9783839460405
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

4. Lektiren I: Freiwillige Knechtschaft

Der Feind ist eine Fiktion. Diese Einsicht bedeutet auch: Die Vernichtung des
Feindes ist nur durch die Vernichtung des Selbst zu erreichen. »Der einzige
>Trost« besteht fiir den Erzihler darin, im Gegensatz zu den iibrigen Séldnern
[...] die Holle der Hohle durchschaut zu haben, was seine Lage aber keineswegs
verbessert.«>* Sein Leichnam wird »von Bergsteigern am FufSe des Gasherbrum II1,
7952 m, im Karaborum-Gebiet, auf einer Gerillhalde gefunden.« (WA 28, 159) Von
seiner umfangreichen Inschrift wird eine Abschrift angefertigt.

Nach Burkard ist der Winterkrieg in Tibet—in Anlehnung an die Bemer-
kung des fiktiven Herausgebers, »dass verschiedene Forscher glaubten,
die Inschrift sei von zwei Ichs geschrieben« — »eine Erzihlung, die nicht
aufgeht.«®® Der Erzihler scheine zum einen aufierhalb »der labyrinthischen
Winterkriegswelt zu stehen und sie iiberblicken und kommentieren zu
kénnen« und zum anderen »als Séldner mitten im Labyrinth« zu stecken;
»was er in dieser Situation und unter dieser Voraussetzung aufzeichnet,
kann nicht als allgemeingiiltige Wahrheit verstanden werden, sondern gilt
nur im Bereich des Labyrinths und ist sozusagen von diesem infiziert.«*®
Dieser Widerspruch weise auf einen Aspekt in Dirrenmatts Denken und
Schreiben hin: »Dem Labyrinth ist nicht restlos beizukommen; es kann
nur labyrinthisch dargestellt werden.«*” Erginzen méchte ich dies mit der
Uberlegung, dass die Identitit von Freund und Feind selbst das Labyrinth ist.
Es zu erkennen, bedeutet noch lange nicht, dass man ihm entfliehen konnte.
Die Losung ist fiir den Ich-Erzihler denn auch der Tod.

4.4 Zwischenfazit

Der Stadt- bzw. Wirter-Stoff, der in den drei Erzihlungen auf je verschie-
dene Weise ausgestaltet ist, hat sich als zentral fiir Diirrenmatts Auseinan-
dersetzung mit dem Politischen erwiesen. Entworfen wird ein Zustand der
Niemandsherrschaft einer >Verwaltungs, in der politische Kategorien (Gefan-
gene und Wirter, Freund und Feind) aufgehoben sind. Politische Reprisen-
tation tritt hinter eine umfassende Biirokratie zuriick. In einem solchen Sys-
tem miissen die Menschen nicht mit repressiven Mitteln in ihrer Freiheit be-

54  Ebd., S.116f.
55  Ebd., S.122 u.121.
56  Ebd., S.121.
57  Ebd, S.122.

hittps://dol.org/10.14361/6783839460405 - am 14.02.2026, 08:23:31.



https://doi.org/10.14361/9783839460405
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

10

Der abwesende Souveran

schrinkt werden: Sie wihlen selbst die Knechtschaft. Auch miissen sie nicht
zu einem Leben in Unsicherheit und Todesangst gezwungen werden: Sie wih-
len selbst die Gewalt und den Krieg.

Gerade weil sie undurchschaubar und unsichtbar bleibt, ist die Verwal-
tung auch unangreifbar. Noch die Rebellion in der ersten Variante des Stoffes
geht ins Leere, weil nicht zu sagen ist, wogegen sie sich richten konnte. Der
>Staatsterror« besteht hier nicht in der Anwendung von Gewalt, sondern in der
psychologischen Technik der Unentschiedenheit. Niemand weif3, ob er Gefan-
gener oder Wirter ist, wodurch ein Misstrauen allen anderen, aber auch sich
selbst gegeniiber entsteht. Dieser Mechanismus sorgt dafiir, dass die Men-
schen freiwillig im Gefingnis verbleiben. Die Mdglichkeit, ein Warter zu sein
und somit Macht zu besitzen, wird dem sicheren Wissen, ein Gefangener zu
sein, vorgezogen.

Die zweite Variante des Stoffs dokumentiert vor allem den Wunsch nach
Macht und Ruhm innerhalb einer postapokalyptischen Gesellschaft der all-
gemeinen Armut. Der Wahn, das Verbrechen und der Krieg werden als Re-
aktionsmuster auf einen Zustand von Gleichheit und Ohnmacht gezeichnet.
Die dargestellten Soldaten sind zu einer friedlichen Existenz nicht fihig. Th-
re Gewalt und das Recht, zu toten, werden in die Gesellschaft hineinverlegt
und auf die Struktur von Wirtern und Gefangenen tibertragen. Auch hier
muss die Verwaltung nicht ordnend eingreifen. Allerdings bedeutet die un-
endliche Macht der Warter, die niemandem Rechenschaft schuldig sind und
sich ihren gewalttitigen Impulsen iiberlassen konnen, auch einen umfassen-
den Souverinititsverlust, sofern ihnen eine eigenstindige friedliche Existenz
unmoglich ist.

Die dritte und stirker abweichende Version des Stoffs fithrt die Indif-
ferenz nicht von Wirter und Gefangenem, sondern von Freund und Feind
vor — eine Unterscheidung, die nach Carl Schmitt das Politische auszeichnet.
Vom Feind ist zwar noch die Rede, allerdings nur als Motor des Krieges, ohne
dass beide im Dienst des Politischen stiinden. Der Krieg hat seinen Zweck
eingebtflt und sich verselbstindigt. Er ist hier nicht die »blof3e Fortsetzung der
Politik mit anderen Mitteln<>®, sondern entspringt dem Aggressionsimpuls der
Menschen, der iiberhaupt erst einen Feind erforderlich macht. Ein solcher

58  Carl von Clausewitz: Vom Kriege. 18. Aufl. Vollstindige Ausgabe im Urtext mit vollig
Uberarb. und erw. historisch-kritischer Wiirdigung von Werner Hahlweg, 3 Teile in ei-
nem Band, mit Titelbild und 6 Tafeln. Bonn 1973, S. 210. »Hiernach kann der Krieg nie-
mals von dem politischen Verkehr getrennt werden, und wenn dies in der Betrachtung

hittps://dol.org/10.14361/6783839460405 - am 14.02.2026, 08:23:31.



https://doi.org/10.14361/9783839460405
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

4. Lektiren I: Freiwillige Knechtschaft

aber wird tiberdeutlich als Fiktion ausgestellt. Der Krieg entspricht dem Na-
turzustand, in dem jeder gegen jeden kaimpft und keine klaren Fronten existie-
ren und somit auch nicht die Méglichkeit des Friedensschlusses, der ja ein
politischer Akt wire. An der Weltverwaltung, die nach dem Untergang der
Regierungen die Kontrolle iibernommen hat, ist nichts im positiven Sinne
utopisch. Das post-politische, postsouverine Zeitalter wird nicht als Erlgsung
vom Politischen, sondern als die eigentliche Hélle auf Erden gezeichnet.

Alle drei Varianten entwerfen dystopische Bilder von unfreien Gesell-
schaften. Der Atombkrieg, der in den Papieren eines Wirters und im Winterkrieg
in Tibet von Bedeutung ist, war fur Dirrenmatt eine reale Gefahr. Sein
Einfall, Freund und Feind ununterscheidbar werden zu lassen, weist auf die
Kontingenz von Feindbildungen hin und unterliuft — aus der vermeintlichen
Aufenperspektive der Schweiz — die Frontenbildung im Kalten Krieg. Der
Einfall, Wirter und Gefangene ineins zu setzen, enthilt wiederum einen
Kommentar zur Schweizer Demokratie, in der sich die Eidgenossen frei
wihnen, indem sie sich in das >Gefingnis der Neutralitit« zuriickziehen.>
Das ist der zeitdiagnostische Aspekt. Der andere Aspekt ist der kritische Blick
auf eine Welt jenseits des Politischen, jenseits politischer Leitdifferenzen.
So klar Diirrenmatt die Kontingenz der politischen Unterscheidungen her-
ausstellt, so klar weist er auch darauf hin, dass in der postsouverinen Welt
der Niemandsherrschaft alle ohnmichtig und bei Aufhebung der Freund-
Feind-Unterscheidung jeder der Feind ist. Der iibliche Politik-Begriff, der
»aus einem unentwirrbaren Kniuel der Ideologien, der Leidenschaften, der
Instinkte, der Gewalt, des guten Willens und der Geschifte« (s.0.) besteht,
mag gesellschaftliche Konflikte und Ungerechtigkeiten erzeugen; seine Auf-
hebung und die Uberfithrung in eine apolitische >Verwaltung« ist allerdings
eine denkbar schlechte, vielleicht die >schlimmstmdogliche« Alternative.

irgendwo geschieht, werden gewissermafien alle Fiden des Verhiltnisses zerrissen,
und es entsteht ein sinn- und zweckloses Ding.« (S. 991)

59  Neben den bereits zitierten Passagen aus der Rede fiir Vaclav Havel spricht Diirren-
mattauch in einem seiner letzten aufgezeichneten Gesprache dariiber: »Die Schweizer
gaben sich namlich eingeschlossen, als safen sie in einem Gefangnis, in das sie hinein-
gefliichtet seien, aus Angst, drauRen iberfallen zu werden. Um sich nun zu beweisen,
dafd sie freiwillig in ihrem Gefangnis safSen, habe jeder Schweizer auch noch die Rol-
le des Gefangenenwarters (ibernommen: In der Schweiz bewacht jeder sich selbst«;
Dirrenmatt: Deutsche, Schweizer und die andern, S. 40.

hittps://dol.org/10.14361/6783839460405 - am 14.02.2026, 08:23:31.



https://doi.org/10.14361/9783839460405
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

hittps://dol.org/10.14361/6783839460405 - am 14.02.2026, 08:23:31.



https://doi.org/10.14361/9783839460405
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

b. Lektiiren ll: Der Ausnahmefall

Ob Zufall, Unfall, Einfall, Einzelfall, Kriminalfall oder Siindenfall — der Fall ist
eine Denkfigur, die sich in Diirrenmatts Werk in vielerlei Gestalt findet. Stets
geht es dabei um ein Stérmoment innerhalb einer bestehenden Ordnung,
um das Einfallen in eine Ordnung oder das Herausfallen aus einer solchen. Po-
litiktheoretisch gewendet handelt es sich dabei — eingedenk der vorgestellten
Souverdnititstheorien (s. Kapitel 2) — um den Ausnahmefall. Indem Diirren-
matt, wie zu zeigen ist, vom Ausnahmezustand erzihlt, fithrt er die Briichig-
keit der vermeintlich intakten Ordnungen vor. Dabei verwendet er die Figur
eines doppelten Ausnahmezustands: Gemif seiner Poetik des Einfalls erfindet
Diirrenmatt einen unwahrscheinlichen, aberwitzigen, fiktiven Ausnahmefall,
dessen Durchspielen letztlich auf nichts anderes fithrt als den permanenten,
wirklichen Ausnahmezustand, der sein Weltmodell pragt. Er beschreibt die
aufgehobene Ordnung im postreligiésen, postsouveranen Zeitalter.

Ein Bild dafir aus Diirrenmatts spiter Werkphase ist das Durcheinander-
tal — der Titel seines letzten Romans von 1989. Hier besteht der >gespielte« Aus-
nahmefall zunichst darin, dass die Reichen und Michtigen, belastet durch
ihren Besitz, in einem Kurhaus zur Erholung >Armut« spielen und beginnen,
das Hotel selbstindig zu bewirtschaften. Wihrend das benachbarte Dorf da-
durch in den Ruin getrieben wird, ziehen die vermeintlich armen Giste »ge-
trostet nach Hause« — »gestihlt durch die Armut, die sie genossen hatten.«
(WA 27, 50) Doch nicht nur im Kurhaus ist die Ordnung auf den Kopf gestellt,
auch die Handlung im Dorf demonstriert die aufgehobene Ordnung,' wenn
die junge Tochter des Gemeindeprisidenten vergewaltigt wird und sich die
Institutionen in der Folge vor allem fiir den beiflenden Hund interessieren,

1 Auch in Bezug auf das Erzihlte wirft der Roman die Frage nach der Ordnung auf, indem
er reflektiert, es handele sich um eine »sowohl durcheinander- als auch durchgehen-
de Geschichte« (WA 27, 23). Der komplexen Erzihlweise sowie den unzihligen litera-
rischen und mythologischen Anspielungen kann hier nicht nachgegangen werden.

hittps://dol.org/10.14361/6783839460405 - am 14.02.2026, 08:23:31.



https://doi.org/10.14361/9783839460405
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

N4

Der abwesende Souveran

der sie zu verteidigen versucht hatte. Der Vater zeigt sich denn auch erleich-
tert, dass die Vergewaltigung bezeugt werden kann (»Elsi war Gott sei Dank
vergewaltigt worden«, WA 27, 71), um auf diesem Wege den Hund vor einer
Anklage zu bewahren. Der Regierungsprasident rit von einer Anzeige gegen
die Titer ab: »jede Unschuld geht einmal verloren [...]. Nur den Hund muf3t
du erschiefien.« — »Ordnung muf sein.« (WA 27, 73 u. 72) Im Gegensatz zur
rigorosen Verfolgung des Hundes, in deren Verlauf nun in der Tat ein buch-
stablicher Ausnahmezustand eingefiithrt wird,” wird die Vergewaltigung als
Petitesse abgetan und vertuscht.

Den Rahmen fiir diese heillosen, auf den Kopf gestellten Geschehnisse im
Durcheinandertal bildet eine Art theologisches Spiegelkabinett, in dem Gott
und ein Mafiaboss parallelisiert werden: als der GroRe Alte mit Bart und der
GrofRe Alte ohne Bart: »Der GrofRe Alte mit Bart steht fiir die Vorstellung ei-
nes christlichen Schopfergottes. Er ist ideal gedacht, aber ohnmichtig. Der
GrofRe Alte ohne Bart, sein Gegenbild, in bestimmten Phasen Spiegelbild, ist
michtig, aber ein Verbrecher.«* Was den diesseitigen Grofien Alten ohne Bart
auszeichnet, ist die »Unfafibarkeit« seiner Macht: »Keine Regierung und keine
Polizei versuchte ihn zu ergreifen, zu viele Fiden liefen bei ihm zusammen.«*
Er ist »unberechenbar und nicht einzuordnen« und Quelle vieler Geriichte:
»Einige hielten Jeremiah Belial fir seinen Stellvertreter, einen aus Buchara
tiber die Bering-Strafde eingeschleusten Teppichhindler. Andere meinten, die
beiden seien identisch, wahrend es Kenner gab, die behaupteten, es gebe kei-
nen von beiden.« (WA 27, 13 u. 14) So ist der absolut michtige Mann auf Erden
einmal mehr ebenso entzogen wie Gott. Heinz Ludwig Arnold beschreibt den
GrofRen Alten denn auch als eine Doppelfigur:

Dieser Grofde Alte ist namlich Chef des Himmels und der Erden, und es gibt
ihn zwiefach: Er beherrscht auf Erden die Finanzmarkte und simtliche Ma-

2 »Der Regierungsprasident tiuschte eine Nachtiibung vor und riickte mit seinem Regi-
ment ins Tal ein. Das Dorf wurde im Morgengrauen umzingelt, die Dorfausgiange mit
Panzern gesperrt.« (WA 27, 86)

3 Peter Rusterholz: Tohuwabohu oder paradoxes »Sinnenbild«— Friedrich Diirrenmatts
Durcheinandertal, in: Ders.: Chaos und Renaissance im Durcheinandertal Diirrenmatts.
Hg. von Henriette Herwig und Robin-M. Aust. Baden-Baden 2017, S.131-135, hier S. 132.

4 »Wem allem hatten nicht seine Banken und die Banken, die mit den seinen in Ver-
bindung standen, Nummernkonten verschafft, bei welchen Multis besaf$ er nicht die
Aktienmehrheit, und bei welchen Waffenschiebungen grofien Stils hatte er nicht die
Héande im Spiel, welche Regierung korrumpierte er nicht, und welcher Papst fragte
nicht bei ihm um eine Audienz nach?« (WA 27, 13)

hittps://dol.org/10.14361/6783839460405 - am 14.02.2026, 08:23:31.



https://doi.org/10.14361/9783839460405
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

b. Lektiren II: Der Ausnahmefall

fias, ist gleichsam der Demiurg aller denkbaren Macht [..]. Und als sein ei-
gener Doppelginger wirbelt er, wenn er im Himmel, um Kaffee zu mahlen,
die Miihle dreht, simtliche Sternensysteme durcheinander [..].>

Besonderen Wert legt Dirrenmatt darauf, dass das Verhiltnis von Gott und
Mensch sowie der Menschen untereinander keine Eben-, sondern eine Spie-
gelbildlichkeit ist. Schon das Spiel der Grof3en Alten mit und ohne Bart weist
in diese Richtung. In einer surrealistischen Szene in der Antarktis werden
die Figuren als gegenseitige Spiegelungen ausgewiesen: »Jeremiah Belial war
nicht das Ebenbild des GrofRen Alten, sondern dessen Spiegelbild. Alle waren
sie Spiegelbilder. Das Spiegelbild des GrofRen Alten war Jeremiah Belial, und
das Spiegelbild Jeremiah Belials war der Grof3e Alte. Das Spiegelbild Gabri-
els war Belials Sekretir Sammael, auch ein Albino, und umgekehrt« (WA 27,
108) — diese Reihe setzt sich fort. Der Gottesebenbildlichkeit des Menschen
wird hier nicht zum ersten Mal bei Diirrenmatt — man denke zum Beispiel an
den frithen Folterknecht - eine Absage erteilt. Nicht ist der Mensch ein Ebenbild
Gottes; Gott ist ein Spiegelbild des Menschen, weshalb ihn die Figur Moses
Melker auch nur als »einen persénlichen Gott« (WA 27, 12) denken kann: eben
als den GrofRen Alten. Und so endet der Roman, dessen urspriinglicher Ti-
tel Weihnacht II auf die fritheste Prosa Diirrenmatts zuriickverweist, mit der
Vision vom Welthirn, das die verschiedenen Gottesvorstellungen und Weltbil-
der jedes einzelnen Menschen vereint. Melker begreift, »der Grofde Alte war
sein Gedanke, seine Idee, seine Schopfung und nichts auflerdem.« (WA 27,
135) Eine stabile, garantierte Ordnung ist vor diesem Hintergrund undenk-
bar. In den Worten Heinz Ludwig Arnolds: »Denn Gott ist ja nur die Fiktion
des Menschen, von ihm erfunden, um die eigene Existenz im Labyrinth der
Welt zu erkliren«.®

Durcheinandertal — das ist das Wort fiir das existentielle Chaos im
Zeitalter des abwesenden (diesseitigen wie jenseitigen) Souverins, das
Diirrenmatts Texte beschreiben. Der Ausnahmefall in seinen vielen Gestal-
tungen — nicht im Sinne einer zeitlich begrenzten Ausnahmeerscheinung,
sondern als permanente Aufhebung der Ordnung —ist dafir Motiv und
poetologisches Mittel zugleich. Im Folgenden werden Diirrenmatts noch
heute breit rezipierte Erfolgstexte Der Besuch der alten Dame, Die Panne und

5 Heinz Ludwig Arnold: Dirrenmatts negative Theologie, in: Ders.: Querfahrt mit Diir-
renmatt. Gottingen 1990, S. 82-88, hier S. 83f.
6 Ebd., S. 86.

hittps://dol.org/10.14361/6783839460405 - am 14.02.2026, 08:23:31.


https://doi.org/10.14361/9783839460405
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

16

Der abwesende Souveran

Die Physiker sowie die Kurzerzihlung Der Sturz aus den 1970er Jahren als
Geschichten der prekiren Ordnungen gelesen. Es sind aus der Riickschau
des Spatwerks gesprochen: >Geschichten aus dem Durcheinandertal.

5.1 Der Besuch der alten Dame’

Friedrich Diirrenmatts tragische Komdodie Der Besuch der alten Dame (1956,
Neuf. 1980) hat mit dem titelgebenden Besuch einen buchstiblichen Einfall
zum Gegenstancl.8 Zum ersten Mal nach 45 Jahren kehrt Claire Zachanassian
nunmehr als Milliardiren-Witwe in ihre Heimatstadt Giillen zuriick, aus der
sie als junge Mutter vertrieben worden war. Die Wucht, die ihr Einschlag
im Verlauf des Stiicks entfalten wird, lisst schon ihre Ankunft mit dem
Zug erahnen, den sie mithilfe der Notbremse zum Halten bringt (WA 5, 22).
Markiert wird dergestalt der Notstand, den die alte Dame in der Kleinstadt
einfithrt — genauer: bereits eingefithrt hat. Denn die Milliarddrin Claire
hat als Figuration der souverinen Position, als Souverdnin im konzeptio-
nellen Sinne, lingst einen (zuvorderst 6konomischen) Ausnahmezustand
herbeigefiihrt.

Im Jahr 1910 war Klara Wischer, spiter Claire Zachanassian, von Alfred IlI,
dem Vater ihres noch ungeborenen Kindes, verleumdet und verstofRen wor-
den. Ihr Kind, das sie an die christliche Fiirsorge verloren hatte, verstarb bald
darauf vermutlich an einer Hirnhautentziindung. Bei der Riickkehr in ihre
Heimatstadt bietet sie nun: »Eine Milliarde fiir Giilllen, wenn jemand Alfred
11l totet.« (WA 5, 49) Was die bankrotten Einwohner, welche die Ankunft der
reichen Dame hoffnungsvoll erwarteten, nicht wissen: Die Milliarddrin hat

7 Bei diesem Kapitel handelt es sich um eine gekiirzte und tiberarbeitete Fassung meines
Aufsatzes: Die Aufhebung der Okonomie. Souveranitit, Gerechtigkeit und die Struktur
der Zeit in Friedrich Diirrenmatts Der Besuch der alten Dame, in: Lukas Miisel, Matthias
Rock (Hg.): Okonomisierte Welten: Im Spannungsfeld von Balance und Disbalance. Li-
teratur-, kultur- und medienwissenschaftliche Betrachtungen 6konomisch bedingter
Ausbalancierungsprozesse. Bern u.a. 2021, S. 157-174.

8 ErnstS. Dick spricht vom »Ein-fall[] einer destruktiven Macht von aufien«; Diirrenmatts
Dramaturgie des Einfalls. Der Besuch der alten Dame und Der Meteor, in: Herbert Mai-
nusch (Hg.): Europiische Komddie. Darmstadt 1990, S. 389-435, hier S. 398. Zu beden-
ken istindes, dass es sich bei Claire gerade nicht um eine Fremde handelt, sondern um
eine Riickkehrende, die selbst verstofien worden war.

hittps://dol.org/10.14361/6783839460405 - am 14.02.2026, 08:23:31.



https://doi.org/10.14361/9783839460405
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

b. Lektiren II: Der Ausnahmefall

Giillen selbst in den 6konomischen Ruin getrieben, indem sie die Grundstii-
cke und Vermégenswerte der Stadt aufkaufen und absichtlich verfallen lieR.
Die alte Dame ist durch ihren finanziellen Reichtum in die Lage gesetzt, einen
Ausnahmezustand in Giillen einzufiithren, in dem sie »die wirtschaftliche Not-
situation der Giillener kompromisslos fiir ihr Rachekalkiil ausnutzen<® und
als Herrin iiber Leben und Tod nach Vergeltung verlangen kann. Dass sie da-
durch die Bedingungen hergestellt hat, unter denen die Stadtbewohner nun
erpressbar sind, gilt nur bei oberflichlicher Betrachtung, denn wie Claires
Vertreibung in der Vergangenheit illustriert, braucht es fiir den moralischen
Bankrott der Giillener gar nicht ihren 6konomischen Bankrott. Im Gegenteil:
Bedenkt man die Vorgeschichte des Dramas, so wird der wirtschaftliche Ruin
nicht als Ursache, sondern als Folge des moralischen Ruins lesbar.*®

Claire erweist sich als souverin, insofern sie Alfred Ill durch ihr Ange-
bot an die Giillener im Verlauf des Stiicks zum homo sacer macht. Diirren-
matt selbst hat in seiner Anmerkung zum Stiick geschrieben, Claire »sei nur
das, was sie ist, die reichste Frau der Welt, durch ihr Vermogen in der La-
ge, wie eine Heldin der griechischen Tragodie zu handeln, absolut, grausam,
wie Medea etwa. Sie kann es sich leisten.« (WA 5, 142) Die Souverinitit der
alten Dame speist sich aus dem Machtmittel der Moderne: Geld. Indem sie
nun aber die Gilllener als ihre Komplizen einsetzt, deckt sie auflerdem die
Scheinheiligkeit der sonst herrschenden moralischen Ordnung auf. Dem Be-
such der alten Dame liegt so, wie zu zeigen ist, die Struktur eines doppelten
Ausnahmezustands zugrunde.

9 Benedikt Descourviéres: Die Welt als Ratsel und die Bithne als Welt. Friedrich Diirren-
matts Komodien Der Besuch der alten Dame und Achterloo, in: Ders, Peter W. Marx, Ralf
Rittig (Hg.): Mein Drama findet nicht mehr statt. Deutschsprachige Theater-Texte im
20. Jahrhundert. Frankfurt a.M. u.a. 2006, S.119-137, hier S.126.

10 Nicht nur durch die Namen der Kinder »Hermine und Adolfine« (WA 5, 29) markiert,
handelt es sich beim Besuch der alten Dame auch um eine Reflexion der Verhiltnisse im
»Nazi- und Nachkriegs-Deutschland«, womit Diirrenmatt zeigt, »aus welcher Mentali-
tat heraus das Geschehen in Giillen stattfindet.« Hans Graubner: Theologische Aspekte
in Friedrich Diirrenmatts »Der Besuch der alten Dame, in: Ders., Eve Pormeister (Hg.):
Tradition und Moderne in der Literatur der Schweiz im 20. Jahrhundert. Beitrige zur
Internationalen Konferenz zur deutschsprachigen Literatur der Schweiz, 26.—27. Sep-
tember 2007. Tartu 2008, S.105-133, hier S. 111 u. 110.

hittps://dol.org/10.14361/6783839460405 - am 14.02.2026, 08:23:31.

n7


https://doi.org/10.14361/9783839460405
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

8

Der abwesende Souveran

Bankrott

Durch Claires Handeln in der jiingeren Vergangenheit ist die kleine Stadt
verfallen und verwahrlost. Die Bewohner beziehen »Arbeitslosenunterstiit-
zung« und gehen in die »Suppenanstalt« (WA s, 14). Die 6ffentlichen »Kas-
sen sind leer. Kein Mensch bezahlt Steuern.« (WA s, 16) Auch kulturell und
politisch ist die Stadt ruiniert: »Wir sind nicht arm, Madame, nur verges-
sen. Wir brauchen Kredit, Vertrauen, Auftrige, und unsere Wirtschaft, unse-
re Kultur blitht.« (WA 5, 89) Selbst dem Pfindungsbeamten ist die Lage der
Stadt ritselhaft: »Das Land floriert, und ausgerechnet Giillen mit der Platz-
an-der-Sonne-Hiitte geht bankrott.« (WA s, 16) Vor diesem Hintergrund ist
der Besuch der alten Dame die VerheifSung einer Zufithrung von erheblichem
Kapital. Ihre Spenden sind bereits verplant, bevor sie der Stadt angeboten
werden: Der Biirgermeister antizipiert schon einmal die Bewirtschaftung der
Platz-an-der-Sonne-Hiitte: »Kommt die in Schwung, kommt alles in Schwung,
die Gemeinde, das Gymnasium, der éffentliche Wohlstand.« (WA 5, 33)

Dass das Geld nun an die Bedingung von Ills Tod gekniipft wird, ist ein
herber Riickschlag fiir die Giillener und scheint die Finanzhilfen durch die
Milliardérin in allzu weite Ferne zu riicken. Weil der alten Dame bereits al-
les gehort, lauft auch der Versuch der Giillener, ihr ein Geschift anzubieten,
ins Leere, namlich in die wichtigsten Einrichtungen und Gebiude der Stadt
zu investieren. Lingst lief§ sie »den Plunder aufkaufen durch [ihre] Agenten,
die Betriebe stillegen.« (WA 5, 90) So ist der Plan der Stadtbewohner, einen
moglichen Lynchmord an Alfred Ill durch einen Handel zu umgehen, »nicht
auszufiihren. Ich kann die Platz-an-der-Sonne-Hiitte nicht kaufen, weil sie
mir schon gehort.« (WA 5, 89) Den Stadtbewohnern stehen damit noch zwei
Optionen offen: Die rigorose Ablehnung des Geldes oder die Annahme des An-
gebots, das lediglich zu Beginn des Stiicks vollig absurd erscheint und empért
zuriickgewiesen wird. Die >Losung« bringt das Prinzip des auf Zeit spielen-
den finanziellen Kredits, das es den Einwohnern Gilllens erméglichen wird,
die je individuelle Schuld am Tod eines Mitmenschen zu umgehen und den-
noch an das in Aussicht gestellte Geld zu gelangen. Denn irgendwann wird
damit der Tod des Einen zum Wohle der hochverschuldeten Gemeinschaft
notig erscheinen.

Die Stadtbewohner beginnen, einander fiir Dienstleistungen und Waren
Kredit zu geben — ob fiir teure Zigarren, Schokolade, Kognak, Schuhe, Wasch-
maschinen, Fernsehapparate oder auch fiir eine Kirchenglocke oder ein neu-
es Stadthaus. Aus eigener Kraft konnen sie die dadurch anfallenden Schulden

hittps://dol.org/10.14361/6783839460405 - am 14.02.2026, 08:23:31.



https://doi.org/10.14361/9783839460405
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

b. Lektiren II: Der Ausnahmefall

nicht begleichen. Vielmehr rechnen sie bereits mit dem Geld der alten Dame,
dessen Erwerb allerdings den Tod Alfred Ills voraussetzt: »Die Stadt macht
Schulden. Mit den Schulden steigt der Wohlstand. Mit dem Wohlstand die
Notwendigkeit, mich zu toten.« (WA 5, 65) Durch das Anschreiben-Lassen
wird aus dem Mord des Einzelnen die Tat aller, wie besonders die gelben
Schuhe, die nun alle tragen, zum Ausdruck bringen." Es handelt sich um
einen scheinbar automatisch ablaufenden Prozess, bei dem niemand in der
Stadt individuelle Verantwortung iibernehmen muss, und so wird der Mord
zu einer denkbaren Perspektive.

Ausnahmezustand

Die alte Dame hat sowohl in dkonomischer als auch in politischer Hinsicht
den Ausnahmefall in Giillen eingefiihrt, wodurch sie zum Gesetz werden und
ihre finanzielle Macht entfalten kann. Insofern sie »iiber den Ausnahmezu-
stand entscheidet«*?, erweist sie sich im Sinne Carl Schmitts als souverin,
worauf Patricia Kippeli hingewiesen hat: »Claire wird zur souverinen Figur,
die tiber den Ausnahmezustand herrscht und, um personale Gerechtigkeit zu
erreichen, auch Gewalt als legitimes Mittel ansieht.«** Ihre souverine Positi-
on zeigt sich, wie erwihnt, bereits daran, dass sie per Notbremse willkiirlich
einen Zug in Giillen zum Stehen bringt, der dort eigentlich gar nicht hilt.
Weitere Signale sind die willkiirliche Griindung einer Institution, nimlich der
Stiftung zugunsten von Eisenbahnwitwen (WA 5, 23), oder das Verfiigen iiber
die Presse: »Ich brauche die Presse fiirs erste nicht in Giillen. Und spiter wird
sie schon kommen.« (WA 5, 24) Ihre Gatten sind austauschbare Marionetten,
iiber die sie nach Belieben verfiigen kann und denen sie gar neue Namen gibt:
»The name-giving authority of Claire expresses her power over others, which
is based on her enormous wealth (and her worldliness), and contrasts with
her helplessness as a young pregnant victim of men and traditional society.«**

11 Vgl. Latha Tampi: Alle tragen neue Schuhe. Gesellschaftskritische Parallelen zwischen
Hermann Kants Okarina und Friedrich Diirrenmatts Besuch der alten Dame, in: Rethin-
king Europe. Yearbook Goethe Society of India 2005, S.108-147, hier S.121.

12 Carl Schmitt: Politische Theologie. Vier Kapitel zur Lehre von der Souverénitit, 10. Aufl.
Berlin 2015, S.13.

13 Patricia Kappeli: Politische Systeme bei Friedrich Diirrenmatt. Eine Analyse des essay-
istischen und dramatischen Werks. K6In, Weimar, Wien 2013, S.163.

14 Russell E. Brown: Claire and the Oby’s. Names in Friedrich Diirrenmatt’s Besuch der alten
Dame, in: Ders.: Names in Modern German Literature. Essays on Character- and Place-

hittps://dol.org/10.14361/6783839460405 - am 14.02.2026, 08:23:31.

19


https://doi.org/10.14361/9783839460405
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

120

Der abwesende Souveran

Schliefilich fithrt Claire auch — explizit gegen die Rechtslage — die Todesstrafe
in Giillen wieder ein:

DER PFARRER verwirrt

Die Todesstrafe ist in unserem Lande abgeschafft, gniadige Frau.
CLAIRE ZACHANASSIAN

Man wird sie vielleicht wieder einfiihren. (WA 5, 29)

Wenn Alfred Il vorgibt, er »lebe in einer Hoélle, seit du [Claire, M.R.] von
mir gegangen bist«, und damit vor allem seine 6konomische Lage beklagt, so
bringt Claire Zachanassian mit ihrer Antwort die wahren Verhiltnisse auf den
Punkt: »Und ich bin die Hélle geworden.« (WA 5, 38) Die Welt, in der Ill und
die weiteren Giillener leben, gehort der alten Dame. Sie leben in ihrer Holle.
Ganz explizit spricht Claire davon, eine eigene Ordnung zu etablieren: »mit
meiner Finanzkraft leistet man sich eine Weltordnung.« (WA s, 91) Hat sie
Giillen durch den wirtschaftlichen Stillstand bewegungsunfihig gemacht, so
kann sie nun iiber die Handlungen der Menschen verfiigen: »Nun bin ich da.
Nun stelle ich die Bedingung, diktiere das Geschift.« (WA s, 90) Es verwun-
dert nicht, dass Claire aufgrund dieser Machtposition, der frithneuzeitlichen
Vorstellung vom Souverin nicht unihnlich, in die Nahe Gottes geriickt wird.
Sie ist der Gott, der sich nicht entzieht:

DER BURGERMEISTER
Meine Herren, die Milliardarin ist unsere einzige Hoffnung.
DER PFARRER
Aufler Gott.
DER BURGERMEISTER
Aufer Cott.
DER LEHRER
Aber der zahlt nicht.
DER MALER
Der hat uns vergessen. (WA 5,18)

In der Forschung wurde das Stiick mit dem theatrum mundi assoziiert: »In
dieser von ihr manipulierten und in diesem Sinne >geschaffenen< Welt nimmt
Claire Zachanassian die Rolle Gottes sowie die des Spielleiters (die im thea-

Name Selection by Twentieth Century German Authors. Stuttgart 1991, S. 37-47, hier
S. 40.

hittps://dol.org/10.14361/6783839460405 - am 14.02.2026, 08:23:31.



https://doi.org/10.14361/9783839460405
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

b. Lektiren II: Der Ausnahmefall

trum mundi die Welt innehat) ein.«** Hingewiesen wurde auch auf die Tradi-
tion des Deus ex machina, wobei die alte Dame nicht etwa »als >hohere Gewalt«
die von den Menschen nicht mehr zu lésenden Verwicklungen gliicklich be-
seitigt«, sondern »erst die ganzen Verwicklungenc initiiert und dafir sorgt,
»dafd sie ein tragisches Ende nehmen.«'® Wenn Diirrenmatt in Abschied vom
Theater iiber seine Figuren Frau von Zimsen (Achterloo), Mathilde von Zahnd
(Die Physiker) sowie den Grofien Alten (Durcheinandertal) sagt, »[s]ie alle neh-
men in meinem Welttheater die Stelle Gottes ein, und das, weil ich mir Gott
nicht mehr vorstellen kann, und stelle ich ihn mir vor, wird daraus eine Frau
von Zimsen oder der Grofse Alte eben« (WA 18, 586), so ist in diese Reihe auch
Claire Zachanassian aufzunehmen. Metadramatisch betrachtet nimmt sie die
Rolle der Regisseurin ein, die das Theaterspiel wihrend der Auffithrung selbst
gestaltet. Nicht umsonst kann sie vom Balkon aus, »von erhdhtem Standort
die folgerichtige Entwicklung der von ihr in Szene gesetzten Handlung«'”
iiberblicken. Mit der alten Dame hat Diirrenmatt eine ibermichtige Figur
geschaffen, deren Platz im politischen Sinne der Souverin, im metaphysi-
schen Sinne Gott und im Theater der Regisseur einnimmt. Sie alle stehen fiir
eine Position, an welche die Etablierung einer Ordnung, die Erzeugung einer
ganzen Welt gekniipft ist.

Die alte Dame ist bestrebt, so formuliert Pilipowicz, »ihre eigene Ordnung
durchzusetzen und die moralische Beschaffenheit ihrer Mitbiirger umzuge-
stalten«.’® Eine >Umgestaltung ist hier jedoch gar nicht nétig: Die Verkom-
menbheit der Stadtbewohner hat sich bereits in der Vergangenheit gezeigt,
nur kann Claire durch ihr Finanzmonopol diese Eigenschaften nun fir ihre
eigenen Ziele einsetzen. Wenn es weiter heif3t, Claire strebe nach einer »die
Regel ersetzende Ausnahme, wodurch das Gute an den Rand der Werte ver-

15 August Obermayer: Diirrenmatts Besuch der alten Dame als theatrum mundi, in: Wal-
ter Veit (Hg.): Antipodische Aufklarungen/Antipodean Enlightenments. Festschrift fiir
Leslie Bodi. Frankfurt a.M., Bern, New York 1987, S. 323-332, hier S. 327.

16  Jan Knopf: Friedrich Dirrenmatt: Der Besuch der alten Dame. Die fiinfziger Jahre und
ihre Auswiichse, in: Dramen des 20. Jahrhunderts. Bd. 2. Stuttgart 1996, S. 71-91, hier
S.77.

17 Obermayer: Dlrrenmatts Besuch der alten Dame als theatrum mundi, S. 328.

18  Andrzej Pilipowicz: Die Transfusionen des Ceistes. Die Rache in Titus Andronicus von
William Shakespeare und in Der Besuch der alten Dame von Friedrich Diirrenmatt, in:
Edward Biatek, Magdalena Bieniasz, Eugeniusz Tomiczek (Hg.): Teksty ofiarowane Pro-
fesorowi Feliksowi Przybylakowi. Wroctaw 2009, S.139-164, hier S.144.

hittps://dol.org/10.14361/6783839460405 - am 14.02.2026, 08:23:31.

21


https://doi.org/10.14361/9783839460405
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

122

Der abwesende Souveran

dringt und das Schlechte potenziert wird«*?, so ist der Hinweis auf Ausnahme
und Regel im Rahmen des Souverinititsdiskurses zwar von Bedeutung, doch
mutet die Rede vom Guten und Schlechten angesichts der Giillener Verhilt-
nisse recht euphemistisch an. Kiuflichkeit und Mitleidlosigkeit sind immer
schon Eigenschaften der Giillener Stadtgemeinschaft, das wird durch Claires
Schicksal klar - sie konnen nicht einfach der Ausnahme innerhalb einer Ord-
nung zugerechnet werden, die grundsitzlich zu Gutem oder Schlechtem in
der Lage wire. Schon vor Claires Angebot zeigt sich die Perfidie der Giille-
ner, wenn sie sich gleich ein weiteres Mal an ihr bereichern wollen: »Die Za-
chanassian soll mit ihren Millionen herausriicken« (WA 5, 19), »Ill hat sie im
Sack. Wildkitzchen, Zauberhexchen hat er sie genannt, Millionen wird er aus
ihr schopfen.« (WA 5, 33) Auch als sie verstofRen wurde, ging es um Bereiche-
rung: Die falschen Zeugen, die aussagten, Claire geschwingert zu haben, und
von ihr als Strafe »kastriert und geblendet« (WA 5, 48) wurden, waren von Il
mit Schnaps bestochen worden. »Einwohner grinsten [ihr] nachg, als sie das
»Stadtchen verlief, im Matrosenanzug, mit roten Zopfen, hochschwanger«
(WA s, 90).

Homo sacer

Auch der Umgang der Giillener mit ihrem Mitbiirger Alfred Ill steht im Zei-
chen einer moralischen Verkommenheit, die nicht von Claire erzeugt, son-
dern lediglich sichtbar gemacht und fiir ihre eigenen Zwecke eingesetzt wird.
Auf seine Position als Sitndenbock, dessen Ausschluss und Opferung gemein-
schaftsstiftende Funktion hat (doch vor allem »die archaischen Grundlagen
moderner Gesellschaft blof[]legt«*), wurde in der Forschung hingewiesen.
Nimmt man die Figur hingegen unter dem Souverinititsparadigma in den
Blick, so ist Alfred Ill in der bereits erliuterten Terminologie Giorgio Agam-
bens (s. Kapitel 2.4.) zunichst einmal der homo sacer, das heifst »menschliches
Leben«, das »unter den souverinen Bann fillt, sich also dadurch auszeich-

19  Ebd.

20  Wolfgang Braungart: llls Krankheit, Ills Opfer. Einige Thesen zu Friedrich Diirrenmatts
Der Besuch der alten Dame (1956) im Ausgang von René Girards Theorie des Siinden-
bocks, in: Reinhard DuRel, Geert Edel, Ulrich SchédIbauer (Hg.): Die Macht der Diffe-
renzen. Beitrage zur Hermeneutik der Kultur. Redaktion: Renate Solbach. Heidelberg
2001, S. 213-224, hier S. 224.

hittps://dol.org/10.14361/6783839460405 - am 14.02.2026, 08:23:31.



https://doi.org/10.14361/9783839460405
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

b. Lektiren II: Der Ausnahmefall

net, dass es »getdtet, aber nicht geopfert werden kann«.?! Diese »Produktion
des nackten Lebens ist«, so Agamben, »die urspriingliche Leistung der Sou-
veranitit.«** Alfred Ill befindet sich in einer solchen >vogelfreien« Situation,
in der er getdtet werden kann, ohne dass ein Mord begangen wird.?? Zeichen
fiir diese Existenz unter dem Bann ist der Panther, den Ill nicht nur als Spitz-
namen trigt (WA 5, 26), sondern der als Tier gejagt und erlegt wird (WA 5, 76)
und somit als Vorbote von Ills eigenem Schicksal erscheint: »Der Werwolf,
der sich im kollektiven Unbewufiten als hybrides Monster, das, halb Mensch,
halb Tier, halb in der Stadt und halb in der Wildnis lebt, niederschlagen soll-
te, ist also urspriinglich die Figur dessen, der aus der Gemeinschaft verbannt
worden ist.«** Nicht umsonst klagt Ill: »Sie jagen mich wie ein wildes Tier.«
(WA 5, 74)

Zwar scheint es, als wiirde Alfred Ill doch in einem gewissen Sinne >geop-
fert«werden. Allerdings sieht die funktionale Betrachtung der vermeintlichen
Erneuerung der Gemeinschaft durch das Opfer zu sehr von der alten Dame als
Motor des Ganzen ab. Von Bedeutung ist gerade die Umdeutung des souveri-
nen Zugriffs, der absoluten Willkiir, die Claire in Bezug auf Ill ausiibt, in die
Strafe fiir ein Verbrechen, die das gerechte Gemeinwesen in Giillen begriin-
de, und schlieflich, durch den Schlusschor markiert, in ein dargebrachtes
Opfer.?> Diese Umdeutung wird von den Einwohnern Giillens véllig scham-
los vorgenommen und verdeckt den einfachen Tauschcharakter der Rechnung
>Mord gegen Milliardes, der fiir sie eigentlich maf3geblich ist.

Keineswegs also steht die Ausnahme, die Claire in der Kleinstadt einfiihrt,
vollig jenseits der >ordentlichen Verhiltnisse«. Vielmehr macht sie als ein Aus-
nahmezustand auf zweiter Stufe erst sichtbar, was regelmifig in Giillen be-

21 Giorgio Agamben: Homo sacer. Die souverine Macht und das nackte Leben. Ubers. von
Hubert Thiring. Frankfurt a.M. 2002, S. 93.

22 Ebd.
23 Vgl.ebd.
24  Ebd, S.115.

25  Nach Girard setzt der Opfervorgang »eine gewisse Verkennung voraus. Die Glaubigen
kennen die von der Cewalt gespielte Rolle nicht und diirfen sie auch nicht kennen.«
René Girard: Das Heilige und die Gewalt. Ubers. von Elisabeth Mainberger-Ruh. Frank-
furt a.M. 1992, S.17. Auch die Gullener verkennen die eigentliche Natur ihrer Tat. Deu-
tet der Lehrer sie als Verwandlung »unser[es] Gemeinwesen[s] in ein gerechtes« (WA
5,121), so ist sie doch eigentlich nur méglich, weil die Gerechtigkeit aus Giillen gerade
verschwunden ist. In dieser permanenten Umdeutung liegt das satirische Substrat der
tragischen Komadie.

hittps://dol.org/10.14361/6783839460405 - am 14.02.2026, 08:23:31.

123


https://doi.org/10.14361/9783839460405
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

124

Der abwesende Souveran

stimmend ist.?® Diirrenmatts groteske Darstellung, seine iibersteigerte Ver-
suchsanordnung, dient gerade dazu, »herrschende Machtstrukturen zu ent-
larven, die im Netz des gegebenen dkonomischen und institutionellen Sys-
tems produziert werden.«*’ Ungerecht, falsch und rechtlos ist bereits der
Normalzustand.

Ohnmacht

Claire verfolgt die Strategie einer Umlenkung der destruktiven Energie der
Gemeinschaft. Was ihr widerfahren ist — der Ausschluss aus der Gemein-
schaft und der Verrat durch die sich bereichernden Nachbarn —, das soll
nun Alfred Ill geschehen.?® Angesichts der in der Vorgeschichte veriibten Tat
und ihrer Folgen - Claire verliert ihr Kind und wird zur Prostituierten — ver-
wundert die Sicherheit ein wenig, mit der die Forschung die Schwere seines
Verbrechens einschitzt und mit seiner Strafe ins Verhiltnis setzt: Das Opfer
Ills stehe »in keinem verniinftigen Verhiltnis zu seiner Schuld«*’; »Ills Ver-
urteilung zum Tode, als Strafe fiir seinen Rufmord und seine Anstiftung zu
Meineid vor 45 Jahren, erscheint unverhiltnismissig hart.«3° Zwar zeigt Diir-
renmatt hier selbstverstindlich einen Strafexzess, der von einem absoluten
Gerechtigkeitsbegriff ausgeht, doch darf das Geschehen im Besuch der alten
Dame insgesamt nicht realistisch missverstanden werden. Die Ubertreibung
in der unwahrscheinlichen Situation und der @ibermichtigen Figur ist ja
gerade ein poetisches Mittel Diirrenmatts, um die wirklichen Verhiltnisse
sichtbar zu machen.

26  »Befindet sich Ill also in dem urspriinglichen ProzeR um die Vaterschaftsklage auf-
grund einer finanziell stirkeren Position und des Wissens um die Kauflichkeit sei-
ner Mitbirger im Vorteil, so gilt das gleiche fiir Claire 45 Jahre spater.« Carlotta von
Maltzan: Bemerkungen zur Macht in Diirrenmatts Der Besuch der alten Dame, in: Acta
Germanica. Jahrbuch des Germanistenverbandes im siidlichen Afrika 19 (1988), S.123-
134, hier S.127.

27  Ebd.

28  »lll hatte sich im urspriinglichen Prozef} der Vaterschaftsklage auf die Bestechlichkeit
seiner Mitbiirger verlassen und damit Claire alias Klari Wascher in eine AuRenseiter-
position gedrangt; das gleiche trifft nun unter umgekehrten Vorzeichen auf ihn zu.«
Ebd., S.126.

29  Rolf Miiller: Komddie im Atomzeitalter. Gestaltung und Funktion des Komischen bei
Friedrich Diirrenmatt. Frankfurt a.M. u.a. 1988, S.117.

30 Képpeli: Politische Systeme bei Friedrich Diirrenmatt, S.179.

hittps://dol.org/10.14361/6783839460405 - am 14.02.2026, 08:23:31.



https://doi.org/10.14361/9783839460405
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

b. Lektiren II: Der Ausnahmefall

Diese betreffen allererst die Institutionen, Kirche, Schule, Politik und
Presse, die allesamt von Claires Auftritt profitieren und an der Umdeutung
des Mordes in ein Opfer (»damit unsere Seelen nicht Schaden erleiden [...]
und unsere heiligsten Giiter«, WA 5, 125 u. 126) mitwirken. Nach Peter
von Matt erscheinen bei Diirrenmatt »die gesellschaftlichen Normen und
Ordnungssysteme stets so plakativ, so schematisch, weil sie »eben auch in
Wahrheit artifiziell, [..] illusionir« sind, »was ihr Heil und ihre Niitzlichkeit
betrifft.« Das gilt ebenso fiir »das System der Justiz im liberalen Staat und
ihr[en] Gerechtigkeitsbegrift«, wie von Matt auch mit Blick auf den Besuch
der alten Dame festhilt: »Es gehorte zu den zentralen Lebensleidenschaften
Diirrenmatts, der falschen Gerechtigkeit unserer offiziellen Justiz eine andere
Gerechtigkeit gegeniiberzustellen. Nicht als Institution, sondern als pl6tzlich
aufflammendes und wieder verldschendes mythisches Ereignis.«>

Bei Diirrenmatt kann sich die ausgestofiene Einzelne gegeniiber der
Gruppe, die sie verstofRen hatte, zur Wehr setzen. Die Struktur der Aus-
schlieRung wird wiederholt, nur befindet sich diesmal die alte Dame in der
souverdnen Position. Die Herstellung von Gerechtigkeit ist auf finanzielles
Kapital angewiesen, das es erlaubt, die soziale Dynamik im eigenen Interesse
zu nutzen. Alfred Ill ist also nicht der Einzige, gegen den sich Claires Rache
richtet, auch wenn er der Einzige ist, der ihr zum Opfer fillt. Angriffspunkt
ist vielmehr die gesamte Stadtgemeinschaft, die an Ill wiederholen soll, was
sie an Claire veriibt hatte, um so ein weiteres Mal schuldig zu werden. Claire
benutzt die korrupte Gemeinschaft zum einen als ein Mittel, so wie I, der
zwei Giillener bestochen hatte, um fiir ihn zu liigen. Zum anderen sind die
Stadtbewohner aber auch selbst Ziel der Vergeltung, indem die alte Dame sie
dazu bringt, einen aus ihrer Mitte zu lynchen und im Wohlstand zwar, doch
verblendet und einem drohenden Schicksal ausgesetzt, weiterzuleben.

Das zeigt sich auch, wenn sich Alfred Ill, der seine Angst iitberwunden
und den tiber ihn verhingten Tod akzeptiert hat, weigert, Selbstmord zu be-
gehen und damit den anderen den Gewaltakt gegen ihn abzunehmen: »Gott
gebe, dafd ihr vor eurem Urteil besteht. Thr kénnt mich téten, ich klage nicht,
protestiere nicht, wehre mich nicht, aber euer Handeln kann ich euch nicht

31 Petervon Matt: Der Liberale, der Konservative und das Dynamit. Zur politischen Diffe-
renz zwischen Max Frisch und Friedrich Dlrrenmatt, in: Elio Pellin, Ulrich Weber (Hg.):
»Wir stehen da, gefesselte Betrachter«. Theater und Gesellschaft. Gottingen, Zirich
2010, S. 69-85, hier S. 80.

hittps://dol.org/10.14361/6783839460405 - am 14.02.2026, 08:23:31.

125


https://doi.org/10.14361/9783839460405
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

126

Der abwesende Souveran

abnehmen.« (WA 5, 109) Als der Biirgermeister droht: »Wenn Sie reden wol-
len, miissen wir das Ganze eben ohne Gemeindeversammlung machenc, zeigt
sich Il »froh, eine offene Drohung zu hérenc, und erhilt als Antwort eine Ver-
kehrung der Tatsachen: Der Ausgeschlossene und vom Tod Bedrohte wird nun
selbst zur Gefahr erklirt, die eine praventive Tat erfordert: »Ich drohe IThnen
nicht, Ill, Sie drohen uns. Wenn Sie reden, miissen wir dann eben auch han-
deln. Vorher.« (WA 5, 107) Selten klar sieht der Lehrer das Unheil voraus, das
dem kollektiv schuldig gewordenen Gilllen blitht: »Noch weifd ich, dafd auch
zu uns einmal eine alte Dame kommen wird, eines Tages, und daf dann mit
uns geschehen wird, was nun mit Ihnen geschieht, doch bald, in wenigen
Stunden vielleicht, werde ich es nicht mehr wissen.« (WA 5, 103)

In der wirklichen Welt kommt keine alte Dame. Claire Zachanassian
ist mit ihrer iiberbordenden finanziellen Potenz und ihrer unwirklichen
Prothesen-Existenz>* betont im Reich der Fiktion verortet.?> Der von ihr
eingefithrte Ausnahmezustand weist lediglich auf den eigentlichen Ausnah-
mezustand hin, in dem keine Institution zustindig und niemand schuldig
ist. Ihre inszenierte Souveranitit bringt in Umkehrung bloR die iiblicherwei-
se in der Realitit herrschende Ohnmacht des Einzelnen zum Ausdruck sowie
die Erfahrung, der unsittlichen menschlichen Gemeinschaft ausgeliefert zu
sein.

32 »Dielrrealitat der Figur und den konstruktiven >Als-ob«Charakter dieses Weltgerichts
hat Diirrenmatt u.a. durch ihre Prothesenhaftigkeit unterstrichen.« Ulrich Weber: Er-
innerung und Variation. Mondfinsternis und Der Besuch der alten Dame in textgenetischer
Sicht, in: Peter Rusterholz, Irmgard Wirtz (Hg.): Die Verwandlung der »Stoffe«als Stoff
der Verwandlung. Friedrich Diirrenmatts Spatwerk. Berlin 2000, S.179-195, hier S.189.
»Claire ist ganz und gar>montierts, ist Allegorie der Welt, eine Kunst-Figur«, Braungart:
Ills Krankheit, Ills Opfer, S. 223.

33 Es handelt sich um den »Versuch, der Ungestalt der Wirklichkeit durch den Entwurf
fiktionaler Gegenwelten eine Gestalt zu geben«, Franz-Josef Payrhuber: »Die Gerech-
tigkeit 1483t sich nur noch durch ein Verbrechen wiederherstellen.« Anmerkungen zu
Friedrich Diirrenmatts Besuch der alten Dame, in: Giinter Lange (Hg.): Lese-Erlebnisse
und Literatur-Erfahrungen. Anndherungen an literarische Werke von Luther bis En-
zensberger. Festschrift fiir Kurt Franz zum 60. Geburtstag. Unter Mitarbeit von Bern-
hard Meier. Baltmannsweiler 2001, S. 308-323, hier S. 310.

hittps://dol.org/10.14361/6783839460405 - am 14.02.2026, 08:23:31.



https://doi.org/10.14361/9783839460405
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

b. Lektiren II: Der Ausnahmefall

5.2 Die Panne

Die Struktur des doppelten Ausnahmezustands prigt auch Diirrenmatts fast
gleichzeitig mit dem Besuch der alten Dame erscheinende Novelle Die Panne
(1956). Alfred Il findet hier im Handlungsreisenden Alfredo Traps einen auf-
falligen Namensvetter. Die Panne ist als Horspiel, Erzdhlung, Fernsehspiel und
spat auch als Komdodie (1979) erschienen. Es ist umstritten, ob die Erzahl- oder
die Horspielfassung, deren Schliisse sich drastisch unterscheiden, zuerst ent-
standen ist.>* Grundlage der folgenden Analyse ist die Erzihlung. Die Hér-
spielfassung wird lediglich herangezogen, wenn es gilt, das Verhiltnis der
beiden verschiedenen Schliisse in den Blick zu nehmen. Diese Entscheidung
liegt nicht nur darin begriindet, dass der Erzihlung eine theoretische Reflexi-
on vorangestellt ist, die hier besondere Beriicksichtigung finden soll, sondern
auch darin, dass die Schlusswendung und die eindriicklichere Darstellung des
Festgelages in der Erzihlvariante fiir das Souverinititsparadigma von Bedeu-
tung sind.

Eine noch magliche Geschichte

Die Novelle wird im Untertitel als eine »noch maégliche Geschichte« angekiin-
digt. Was darunter zu verstehen ist, wird im programmatischen ersten Teil
erliutert, der wie eine Fortsetzung oder Spezifizierung der kurz zuvor pu-
blizierten Theaterprobleme erscheint. Der zweite Teil — die eigentliche Erzih-
lung - dient dann als ein veranschaulichendes Exemplum fiir die einfiithren-
de Programmatik. Zu Beginn des Traktats, der poetologische und politische
Fragestellungen verbindet, kritisiert ein Ich, dessen Positionen sich mithelos

34  Dass die Horspielfassung frither entstanden ist, meinen u.a. Hans Mayer: Die Panne
(1963), in: Ders.: Frisch und Diirrenmatt. Frankfurt a.M. 1992, S. 41-55, hier S. 48; Ger-
hard P. Knapp: Friedrich Dirrenmatt. 2., tiberarb. und erw. Aufl. Stuttgart, Weimar1993,
S.51. Vom friitheren Entstehen der Erzéhlung gehen aus u.a.: Peter Spycher: Friedrich
Dirrenmatt. Das erzihlerische Werk. Frauenfeld, Stuttgart 1972, S. 269; Peter Riedi:
Dirrenmatt oder Die Ahnung vom Ganzen. Biographie. Ziirich 2011, S. 557. Dass beide
Fassungen gleichzeitig geschrieben wurden, meinen Bodo Pieroth: Recht und Litera-
tur. Von Friedrich Schiller bis Martin Walser. Miinchen 2015, S. 275; Susanne Lorenz:
In Vino Veritas? Kulturleistung und Kontrollverlust im Spiegel des Festmahls in Diir-
renmatts Erzahlung Die Panne, in: Dragos Carasevici, Alexandra Chiriac (Hg.): Friedrich
Dirrenmatt. Rezeption im Lichte der Interdisziplinaritit. Konstanz, lagi 2016, S. 89-99,
hier S. 89.

hittps://dol.org/10.14361/6783839460405 - am 14.02.2026, 08:23:31.

127


https://doi.org/10.14361/9783839460405
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

128

Der abwesende Souveran

dem Autor Diirrenmatt zuordnen lassen und ihm daher im Folgenden auch in
Rechnung gestellt werden, die Tendenz der zeitgendssischen Literatur, ledig-
lich »von sich«, moglichst »wahrhaftig« zu erzihlen. Dieser Tendenz, »Seelex,
»Gestindnisse«, vermeintliche »Wahrhaftigkeit«, »Unterhaltung« zu liefern,
will Diirrenmatt nicht folgen. Er will hingegen

diskret zurlicktreten, das Private hoflich wahren, den Stoff vor sich wie ein
Bildhauer sein Material, an ihm arbeitend und an ihm sich entwickelnd und
als eine Art Klassiker versuchen, nicht gleich zu verzweifeln, wenn auch der
bare Unsinn kaum zu leugnen ist, der iiberall zum Vorschein kommt, dann
wird Schreiben schwieriger und einsamer, auch sinnloser (WA 21, 37).

Sein Anspruch ist es, etwas Allgemeines zu behandeln: Stoffe. Diirrenmatt be-
schreibt ein durchaus klassisches Programm, eine Literatur, die objektiviert
und die einen tiberzeitlichen Charakter hat, also itber »die Forderungen des
Tags« hinausgeht (WA 21, 37). Eine solche Darstellung jenseits der narzissti-
schen Selbstthematisierung ist jedoch nicht ohne weiteres moglich: Es steige
die »Ahnung [...] auf, es gebe nichts mehr zu erzahlen« (WA 21, 38). Den Grund
dafiir findet Ditrrenmatt im allgemeinen Weltzustand, den vielleicht noch die
Naturwissenschaften zu beschreiben imstande sind, nicht aber die Literatur:

[Vlielleicht sind einige Satze noch mdoglich, sonst aber Schwenkung in die
Biologie, um der Explosion der Menschheit, den vorriickenden Milliarden,
den unablissig liefernden Gebarmiittern wenigstens gedanklich beizukom-
men, oder in die Physik, in die Astronomie, sich ordnungshalber tber das
Ceriist Rechenschaft abzulegen, in welchem wir pendeln. (WA 21, 38)

Daneben gebe es lediglich die Sorgen des Alltags, »Erschiitterungen durch
private Ereignisse, doch ohne Zusammenhang mit dem Weltganzen« (WA 21,
38). Nicht mehr darstellbar ist vor diesem Hintergrund der tragische Kampf
eines Helden um Souverinitit: »Das Schicksal hat die Bithne verlassen, auf
der gespielt wird, um hinter den Kulissen zu lauern, aufierhalb der giiltigen
Dramaturgie, im Vordergrund wird alles zum Unfall, die Krankheiten, die
Krisen.« (WA 21, 39) Zwischen Naturwissenschaft einerseits und der Illustrier-
ten andererseits gibt es also nichts mehr zu erzihlen. Der programmatische
Rahmen der Erzihlung fragt, welche Geschichte in einer sinnlosen, ungeord-
neten Welt des Unfalls und — so kann gesagt werden - in einer gottlosen Welt
noch méglich ist:

hittps://dol.org/10.14361/6783839460405 - am 14.02.2026, 08:23:31.



https://doi.org/10.14361/9783839460405
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

b. Lektiren II: Der Ausnahmefall

Weltuntergang aus technischem Kurzschluf, Fehlschaltung. So droht kein
Gott mehr, keine Gerechtigkeit, kein Fatum wie in der fiinften Symphonie,
sondern Verkehrsunfille, Deichbriiche infolge Fehlkonstruktion, Explosion
einer Atombombenfabrik, hervorgerufen durch einen zerstreuten Laboran-
ten, falsch eingestellte Brutmaschinen. (WA 21, 39)

Bei der Panne—der folgenden Erzihlung — handelt es sich dem Untertitel und
der programmatischen Vorrede gemif um eine solche »noch magliche Ge-
schichte«. Der Welt der Zufille und Unfille wird mit dem Einfall einer Ge-
schichte von der Panne beigekommen. Sie ist die poetologische Konsequenz
der zeitgeschichtlichen Diagnose:

In diese Welt der Pannen fithrt unser Weg, an dessen staubigem Rande [...]
sich noch einige mogliche Geschichten ergeben, indem aus einem Dutzend-
gesicht die Menschheit blickt, Pech sich ohne Absicht ins Allgemeine weitet,
Gericht und Cerechtigkeit sichtbar werden, vielleicht auch Gnade, zufillig
aufgefangen, widergespiegelt vom Monokel eines Betrunkenen. (WA 21, 39)

Noch sind einige Geschichten moglich - allerdings nur solche, in denen sich
Allgemeines in Pannen zeigt, sich Gerechtigkeit zufillig ereignet. Ein allge-
meines Gesetz, dem die Menschen unterworfen sind und dem sie bei Miss-
achtung wie in der Tragodie zum Opfer fallen, gibt es nicht mehr. Wenn die
Gerechtigkeit und Gott als ihr Garant die Bithne verlassen haben, wird alles
zum Unfall - oder zum Spiel.

Die Panne

Die sich anschlieffende Erzihlung steht zur vorangehenden Programmatik
im Verhiltnis einer veranschaulichenden narratio.3® Sie handelt von Alfre-
do Traps, einem Handelsreisenden in der Textilbranche, wobei nicht nur der
Nachname die Falle (engl. trap) anspielt, sondern das Textgewebe auch die
Spinnfiden, die sich im Verlauf der Geschichte um ihn schlingen werden.
Traps ist, wie festgestellt worden ist, »moralisch etwas unordentlich«.3® Nach
einer Autopanne, die eine Reparatur bis zum nichsten Morgen noétig macht,
fahrt der notorische Fremdgeher nicht mit dem Zug nach Hause, sondern

35 Hans Mayer fithrt diese Grundstruktur mit der »geometrische[n] Form« eng, »nach
dem Vorbild, das Spinoza in seiner>Ethik<gegeben hatte. Voraussetzung, Behauptung,
Beweis.« Mayer: Die Panne, S. 52.

36  Spycher: Friedrich Diirrenmatt, S. 235.

hittps://dol.org/10.14361/6783839460405 - am 14.02.2026, 08:23:31.

129


https://doi.org/10.14361/9783839460405
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

130

Der abwesende Souveran

bleibt auf der Suche nach einem erotischen Abenteuer in dem Dorf, an dessen
Rand sich die Werkstatt befindet: »Noch war es méglich, mit der Bahn heim-
zukehren, doch lockte ihn die Hoffnung, irgendein Abenteuer zu erleben, gab
es doch manchmal in den Dérfern Midchen, wie in GrofRbiestringen neulich,
die Textilreisende zu schitzen wuflten.« (WA 21, 41) Traps meldet sich nicht
einmal zuhause, um anzugeben, dass er gestrandet ist. Es wird klar, dass die
durch die Panne hervorgerufene Situation fiir den Handelsreisenden und sei-
ne Familie keine Seltenheit ist, sondern eine Alltagserfahrung.

Dann tauchten Erinnerungen auf. Alltagliches, Unordentliches, ein geplan-
ter Ehebruch im Hotel >Tourings, die Frage, ob seinem Jiingsten (den er am
meisten liebte) eine elektrische Eisenbahn zu kaufen sei, die Hoflichkeit
und eigentlich die Pflicht, seiner Frau zu telephonieren, Nachricht von
seinem ungewollten Aufenthalt zu geben. Doch unterlief? er es. Wie schon
oft. Sie war daran gewohnt und wiirde ihm aufierdem auch nicht glauben.
(WA 21, 43)

Da die Plitze in den Gasthofen belegt sind, wird Traps »nach einer Villa ge-
wiesen, wo hin und wieder Leute aufgenommen wiirden.« (WA 21, 41) Dort
wird er von seinem Gastgeber zum Abendessen und zum Herrenabend mit
einigen greisen Herren eingeladen. Zum Zeitvertreib spielen bei solchem An-
lass die Alten, bei denen es sich um pensionierte Juristen handelt, ihre vor-
maligen Berufe durch, nimlich Richter (Traps’ Gastgeber), Verteidiger (Herr
Kummer) und Staatsanwalt (Herr Zorn). Sie fithren historische Prozesse, aber
auch Prozesse »am lebenden Material« (WA 21, 46). Schweigend anwesend ist
der ehemalige Henker Pilet. Traps erklirt sich bereit, die unbesetzte Rolle
des Angeklagten einzunehmen, womit »der Stoff des Spiels« nun »seine ei-
gene Lebenswirklichkeit« ist.3” Auf die Frage, welches Verbrechen ihm denn
zur Last gelegt werde, antwortet der ehemalige Staatsanwalt, dies sei ein »un-
wichtiger Punkt [...], ein Verbrechen lasse sich immer finden.« (WA 21, 47) Die
Erwiderung, der Angeklagte sei ohne Verbrechen und behauptet, unschuldig
zu sein, quittiert der Staatsanwalt mit den Worten: »Miissen wir untersuchen
[...]. Was es nicht geben kann, gibt es nicht.« (WA 21, 51) Die Juristen beginnen
nun, ihrem Besucher ein >Verbrechen« nachzuweisen, von dem sie und auch
Traps selbst noch gar nichts wissen.

Dabei wird es sich um die mehr oder weniger aktive Beférderung eines
Herzinfarkts seines Vorgesetzten Gygax durch eine Affire mit dessen Ehe-

37 Ebd,S. 241.

hittps://dol.org/10.14361/6783839460405 - am 14.02.2026, 08:23:31.



https://doi.org/10.14361/9783839460405
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

b. Lektiren II: Der Ausnahmefall

frau handeln - also eigentlich eines Un- beziehungsweise Anfalls. Im Verlauf
der inszenierten Gerichtsverhandlung wird dies als ein Mord gedeutet, den
Traps aus Karrieregriinden begangen habe. Hinter diesem Einfall Diirren-
matts, einen Angeklagten vorzufithren, dessen Verbrechen erst noch heraus-
zufinden ist, scheint zunichst die Idee zu stehen, dass jeder auf irgendeine
Weise schuldig ist — gesetzt es gebe noch so etwas wie ein giiltiges Schuldkon-
zept. Um diesen Zusammenhang darzustellen, braucht es das Spiel als eine
Gegenwelt: Sie zeigt die Unvereinbarkeit von menschlichen Beziehungen in
der modernen (Arbeits-)Welt mit dem Schuld- oder Stindenbegriff. Allerdings
wird die >Panne« — der Herzinfarkt — erst im Nachhinein in eine Geschich-
te Uberfithrt. Traps, so formuliert es Spycher, »gesteht sich eigentlich nicht
jetzt ein, dafd er damals Gygax einem raffinierten Plan gemif ermordete, son-
dern er deutet jetzt eher sein damaliges Handeln hinterher so, weil er darin, mit
Recht, eine Selbsterhéhung erblickt«.3® Es handelt sich nicht um die Rekon-
struktion eines objektiven Sachverhalts, sondern um die Konstruktion einer
subjektiven Version des Vergangenen.

Ausnahme-Fall

Betrachtet man die Erzihlung unter Riickgriff auf das Souverinititsparadig-
ma, so lasst sich darin der Entwurf eines doppelten Ausnahmezustands ent-
decken: Der erste Ausnahmezustand ist zum gesellschaftlichen Normalzu-
stand geworden; er zeichnet sich also nicht durch die Abweichung vom Alltig-
lichen aus, sondern das Alltigliche selbst ist lesbar als Zustand der aufgehobe-
nen Ordnung. Dies betrifft sowohl die zur Regel gewordenen auflerehelichen
Kontakte des Textilfachmanns als auch die Methoden, auf der Karriereleiter
aufzusteigen. Die Konkurrenz in der modernen Wirtschaft wird als ein Na-
turzustand auf zweiter Stufe gezeichnet, in dem jeder gegen jeden kimpft,
um voranzukommen. Dass es sich dabei um den Normalzustand handelt,
zeigt sich darin, dass Traps selbst alle Bestandteile der Anklage einbringt:
Er verrdt sich bereits im Erzihlen seiner Biographie, ist stolz auf seine Affi-
ren und seine Karriere und muss seine >moralische Unordentlichkeit« nicht
einmal verstecken. Sichtbar wird dieser erste Ausnahmezustand auch darin,
dass der Staatsanwalt nicht nur von der These ausgeht, »daf} ein Verbrechen
hinter jedem Vorgang, hinter jeder Person lauern kdnne« (WA 21, 73), sondern
dass diese sich in Bezug auf Traps recht bald zu bestitigen scheint. Auch Hans

38 Ebd.,S. 243.

hittps://dol.org/10.14361/6783839460405 - am 14.02.2026, 08:23:31.

131


https://doi.org/10.14361/9783839460405
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

132

Der abwesende Souveran

Mayer sieht in Traps’ Riicksichtslosigkeit keine Besonderheit, wenn er meint,
dass dieser »nicht blof3 so handelte, wie es den Maximen einer allgemeinen
Geschiftsgesetzlichkeit entsprach, sondern bei seiner Karriere auch so vor-
ging, dafd man ihn als vorbildhaft tiichtig beim Ausnutzen einer jeden Chance
bezeichnen kénnte.«*’

Der zweite Ausnahmefall — der Einfall —, der in den alltiglichen Ausnah-
mezustand hineinbricht und diesen allererst sichtbar macht, ist das Festessen
und das Spiel, das die drei Juristen veranstalten. »Gerechtigkeit als verbind-
liches, vorherrschendes Prinzip existiert nicht mehr in der Welt des Alfredo
Traps. Sie kann sich bestenfalls im schrulligen Ritual der alten Mdnner ma-
nifestieren, und dort nur als bizarrer Ausnahmefall.«*° Es ist dies die typi-
sche Methode Diirrenmatts, einen unwahrscheinlichen, grotesken Zustand
zu zeichnen, von dem aus die Strukturen der Alltagswelt beobachtbar wer-
den. Erst in diesem Gegen-Zustand kann Traps seine Taten als ein vermeint-
liches Verbrechen erkennen. Die Alten reprisentieren eine Welt, in der es
noch Schuld und Gerechtigkeit gab, wobei diese Welt nun im Spiel aufgesucht
werden muss. Es ist die Welt gleichsam alttestamentarischer Gerechtigkeit,
die der modernen Welt entgegengesetzt wird und die sich »vom unnétigen
Waust der Formeln, Protokolle, Schreibereien, Gesetze und was sonst noch fiir
Kram unsere Gerichtssile belastet, befreit. Wir richten ohne Riicksicht auf
die lumpigen Gesetzbiicher und Paragraphen.« (WA 21, 58) Diese Freiheit be-
trifft auch die Todesstrafe, fungiert die Figur des ehemaligen Henkers Pilet
doch als stindig anwesende, unheimliche Todesdrohung. Auf die Informati-
on des Verteidigers, man habe die Todesstrafe wieder eingefiihrt, fragt Traps
lachend, ob es auch einen Henker gebe:

»Natlrlich«, bejahte der Verteidiger stolz; »haben wir auch. Pilet.«

»Pilet?«

»Uberrascht, wie?«

Traps schluckte einige Male. »Der ist doch Ochsenwirt und sorgt fiir die Wei-
ne, die wir trinken.«

»Gastwirt war erimmer«, schmunzelte der Verteidiger gemiitlich. »Ubte sei-
ne staatliche Tatigkeit nur nebenberuflich aus. Ehrenamtlich beinah. War
einer der tiichtigsten seines Fachs im Nachbarlande, nun auch schon zwan-

39  Mayer: Die Panne, S. 45.
40  Knapp: Friedrich Diirrenmatt, S. 53.

hittps://dol.org/10.14361/6783839460405 - am 14.02.2026, 08:23:31.



https://doi.org/10.14361/9783839460405
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

b. Lektiren II: Der Ausnahmefall

zigJahre pensioniert, doch immer noch auf dem laufenden in seiner Kunst.«
(WA 21, 62)

Man darf nun nicht denken, Diirrenmatt wiirde die dargestellte Form des
Gerichts mit Todesstrafe und so weiter affirmieren, um als itbermichtiger
Autor-Gott unmoralische Verhaltensweisen zu sanktionieren. Vielmehr han-
delt es sich auch hier um eine ungeheuerliche Versuchsanordnung, die den
modernen Weltzustand als weithin recht- und regellosen Zustand sichtbar
macht.

Markiert wird der sekundire Ausnahmezustand dadurch, dass die ge-
spielte Gerichtsverhandlung in den Rahmen eines ausufernden Abendessens
eingelassen ist. Das essbare Gericht ist ebenso iibersteigert wie das gespiel-
te Gericht. Doch erschopft sich die Funktion des Festessens nicht in die-
ser kalauerhaften Doppeldeutigkeit des Wortes Gericht. Vielmehr steht das
Fest durch seine Ubermifigkeit auch im Zusammenhang mit der Souveri-
nitit: »Zu den basalen Elementen der Herrschaftsform Souverinitit gehort
das Fest — das Theater des Schreckens, das Ritual der Grausambkeit. Die auf
Diskretion basierende Herrschaftsform Disziplin dagegen schafft das Fest, in
dem das Dionysische und also die ungebandigten Affekte lauern, als Ritual
der Macht ab.«*! Mit Blick auf die stindige Todesdrohung durch die Anwe-
senheit des ehemaligen Henkers ist auch der Konnex von Todesstrafe und Fest
relevant: »Die Gesellschaft der Souveranitit dagegen hat mit dem Schauspiel
der grausamen Hinrichtung Affekte gezielt evoziert; sie kalkuliert kithl eine
heife Eruption. Das Fest der Martern ist Feier der Souverinitit«.**

Schon Georges Bataille hat den transgressiven Charakter des Festes mit
dem Souverin in Verbindung gebracht und die Gabe als »souverinen Augen-
blick[]« charakterisiert.*> Die Ahnlichkeit zur Konstellation der Panne ist un-
iibersehbar, wenn Rita Bischof kommentiert, die »soziale Funktion der un-
produktiven Verausgabung« — eine solche ist ja das itbermifige Gelage der
Alten - liege darin, dass »sie iiber der objektiven Welt der Arbeit, der Pro-
duktion und der Erhaltung, eine subjektive Welt der Souverinitit errichtet,

41 Jens Dreisbach: Disziplin und Moderne. Zu einer kulturellen Konstellation in der
deutschsprachigen Literatur von Keller bis Kafka. Berlin 2009, S. 368.

42 Ebd., S.367.

43 Georges Bataille: Die Souveranitit, in: Ders.: Die psychologische Struktur des Faschis-
mus. Die Souverinitit. Hg. von Elisabeth Lenk. Nachwort von Rita Bischof. Ubers. von
Rita Bischof, Elisabeth Lenk, Xenia Rajewsky. Miinchen 1978, S. 45-86, hier S. 59.

hittps://dol.org/10.14361/6783839460405 - am 14.02.2026, 08:23:31.



https://doi.org/10.14361/9783839460405
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

134

Der abwesende Souveran

eine Sphire, deren Funktion es ist, den souverinen Zweck vor Augen zu fith-
ren, auf den hin die Menschen leben.«** Dieser besteht in der Gewinnung
von Autonomie durch Uberschreitung. Die souverine Uberschreitung ist auf
»ein Netz von Verboten« angewiesen — Bataille nennt hier: »Die Art zu es-
sen und die Art auszuschneiden, die prinzipielle Abneigung gegeniiber dem
Mord, die Einhaltung der sexuellen Verbote und die Zuriickhaltung, die Art
sich zu kleiden und sein Haus einzurichten«*’; dies sind fast alles Punkte,
die sich auf Traps beziehen lassen und deren Uberschreitung den Kern der
Erzihlung ausmacht.

Susanne Lorenz entdeckt in dem »verhiillten Gericht« die Verhandlung
von einigen »der hochsten zivilisatorischen Errungenschaften, angefan-
gen bei den Kleidervorschriften itber Tischmanieren und Hygiene bis hin
zur Rechtsprechung«, die allesamt als »Feigenblitter der Barbarei« ent-
larvt wiirden. Dass im Verlauf des Herrenabends »alle Mechanismen der
Selbstbeherrschung ausgehebelt [werden], sowohl Peinlichkeitsgefiithl und
Affekthausalt [...] als auch die Triebsublimierung«46, bedeute nicht, dass die
Rentner die Kontrolle itber das Geschehen verléren:

Was fiir einen an dieser Stelle zuféllig in den Salon tretenden Fremden wie
ein aufder Kontrolle geratenes Bacchanal wirken muss, kénnte man tatsiach-
lich eher mit einem kontrolliert zur Detonation gebrachten Blindganger ver-
gleichen. Zu keiner Zeit haben die Greise das Heft aus der Hand gegeben,
auch wennsie am Ende die Beherrschung iiber ihre Artikulation verloren ha-

ben und Traps ohne gebotene Zuriickhaltung anfassen und abkiissen.*’

Lorenz zufolge iibernimmt Traps nun »mit seinem Selbstmord vielleicht be-
wusst, vielleicht auch nur unbewusst die Kontrolle. [...] So unabgesprochen,
wie die Greise mit ihm gespielt haben, so unabgesprochen fithrt Traps hier ei-
nen Spielausgang herbei, der die vier Mdnner bestiirzt und ihnen den schéns-
ten Herrenabend verteufelt.«*® Diese Reaktion von Traps aber ist vor dem
Hintergrund der Souverdnititsthematik zu betrachten, um in ihr nicht nur

44  Rita Bischof: Uber den Gesichtspunkt, von dem aus gedacht wird, in: Georges Bataille:
Die psychologische Struktur des Faschismus. Die Souveranitat, S. 87-120, hier S. 92.

45  Bataille: Die Souverinitit, S. 58.

46  Lorenz:In Vino Veritas, S. 90.

47  Ebd., S.97.

48 Ebd.,S.98.

hittps://dol.org/10.14361/6783839460405 - am 14.02.2026, 08:23:31.



https://doi.org/10.14361/9783839460405
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

b. Lektiren II: Der Ausnahmefall

ein Moment der Kontrolle, sondern den Endpunkt eines souverdnen Taumels
zu entdecken.

Wiirdigung

Der eigentliche Skandal dieser Geschichte liegt nicht in dem inszenierten Pro-
zess, sondern in dem Umstand, dass Traps nach einiger Zeit der Leugnung
seiner vermeintlichen Tat schliefilich der Morder sein will. Ist es ihm anfangs
noch moglich, die Struktur des Spiels zu durchschauen und Spiel und Wirk-
lichkeit zu unterscheiden (»Das Spiel droht in Wirklichkeit umzukippen. Man
fragt sich auf einmal, ob man nun eigentlich ein Verbrecher sei oder nicht,
ob man den alten Gygax umgebracht habe oder nicht.« WA 21, 64), so erliegt
er spater doch der Versuchung, durch das Verbrechen eine Wiirdigung zu er-
fahren. Auf die bestindige Schmeichelei des Staatsanwalts, »die technische
Schoénheit der Tat« sei zu wiirdigen und das Verbrechen »sei ein virtuoser
Mord« (WA 21, 72 u. 73), geht Traps schliefilich ein: Zwar bestiirze es ihn ein
wenig, »dafd man ihm einen Mord zumutete; es handele sich dabei aber um
einen Zustand, den er »als angenehm empfand, stieg doch eine Ahnung von
hoheren Dingen, von Gerechtigkeit, von Schuld und Sithne in ihm hoch, er-
filllte ihn mit Staunen.« (WA 21, 82) Diese wohlige Einrichtung in dem Ge-
danken an die eigene Schuld miindet darin, dass er sich gegen das Plidoyer
seines Verteidigers zu wehren beginnt: »Immer mehr irgerte den Generalver-
treter dieser wohlmeinende Nebel, mit dem sein schones Verbrechen zuge-
deckt wurde, in welchem es sich verzerrte, auflste, unwirklich, schattenhaft,
ein Produkt des Barometerstandes wurde.« (WA 21, 88)

Traps verurteilt sich selbst; er gesteht, weil sich das alltigliche Leben
durch sein Gestindnis in etwas Bedeutsames verwandelt. Das Verbrechen
und seine Verurteilung sind fiir ihn eine >Krénungs, ein >Ritterschlag« (WA
21, 91 u. 92). Traps ist gliicklich, seine »stolze, kithne, einsame Wahrheit« zu
erfahren (WA 21, 81), und »wunschlos wie noch nie in seinem Kleinbiirger-
leben.« (WA 21, 93) Er sieht sich, so Peter Schnyder, in »der Version seiner
Lebensgeschichte, die der Staatsanwalt erzihlt hat, [...] endlich aus seiner
nichtssagenden Durchschnittsexistenz befreit und durch ein genial geplantes

Verbrechen gleichsam in den Adelsstand des Aufiergewéhnlichen erhoben.«*

49  Peter Schnyder: Pannenpoetik. Diirrenmatt als Nachfahr Schillers?, in: Ders., Ulrich
Weber, Peter Gasser, Peter Rusterholz (Hg.): Dramaturgien der Phantasie. Diirrenmatt
intertextuell und intermedial. Gottingen 2014, S. 61-76, hier S. 70.

hittps://dol.org/10.14361/6783839460405 - am 14.02.2026, 08:23:31.



https://doi.org/10.14361/9783839460405
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

136 Der abwesende Souveran

Die beiden Modelle - Zufall und Tragédie — werden in der Erzihlung auch
unmittelbar nebeneinandergestellt:

Was beim Biirger, beim Durchschnittsmenschen als Zufall in Erscheinung
trete, bei einem Unfall, oder als blofse Notwendigkeit der Natur, als Krank-
heit, als Verstopfung eines Blutgefafles durch einen Embolus, als ein mali-
gnes Gewdchs, trete hier als notwendiges, moralisches Resultat auf, erst hier
vollende sich das Leben folgerichtig im Sinne eines Kunstwerkes, werde die
menschliche Tragddie sichtbar, leuchte sie auf, nehme eine makellose Ge-
staltan [...] (WA 21, 91).

Erst in der Urteilsverkiindung, die einer bestimmten Erzihlung des Gesche-
hens entspricht, wird also Traps seiner Durchschnittsexistenz enthoben und
»ebenbiirtig und wiirdig« (WA 21, 92). Deshalb strebt er auch zunehmend
danach, diese Version des Geschehens anzuerkennen. Der Gedanke, »einen
Mord begangen zu haben, iiberzeugte ihn immer mehr, rithrte ihn, verwan-
delte sein Leben, machte es schwieriger, heldischer, kostbarer.« Dabei habe
Traps nicht »aus finanziellen Griinden« gemordet, »sondern — das war das
Wort — um ein wesentlicher, ein tieferer Mensch zu werden, wie ihm schwan-
te — hier an der Grenze seiner Denkkraft —, wiirdig der Verehrung, der Liebe
von gelehrten, studierten Mannern« (WA 21, 85).

>Wahrhaftes Lebenc besteht fiir Traps in der Méglichkeit der Uberschrei-
tung des Verbots und somit in der souverinen Position. Die Anklagerede liest
sich denn auch wie ein Staatsstreich, wenn von >Biindnissens, >Gegenbiind-
nissen< und einem >bosen Streich« die Rede ist: »Wirklich, bestitigte er, ses
war ein boser Streich, den ich da dem alten Gangster spielte.« (WA 21, 78f.)
Traps feiert einen Aufstieg durch einen Putsch. Er beschreibt das Ausschal-
ten des Konkurrenten selbst mit kriminellen Vokabeln, wenn es heifst, er hitte
Gygax auf »die Seite geschafft« und das »Messer an die Kehle« gesetzt (WA
21, 56). Das Todesurteil wird vom Staatsanwalt gefordert »als Belohnung fiir
ein Verbrechen, das Bewunderung, Staunen, Respekt verdiene und ein An-
recht darauf habe, als eines der auflerordentlichsten des Jahrhunderts zu gel-
ten.« (WA 21, 84) Das also ist der Grund, weshalb Traps nicht nur schuld am
Tod von Gygax sein mochte, sondern das Todesurteil annimmt und es — in
der Erzihlfassung — auch vollstreckt. Mayer sieht in Traps’ Tod »eine grobe
Vermanschung der Sphiren von Kunst und Leben: genauso peinlich und ge-
schmacklos, wie wenn ein eifersiichtiger Schauspieler als Othello auf der Bith-
ne seine Geliebte und Schauspiel-Partnerin wirklich erwiirgt, um sich darauf

hittps://dol.org/10.14361/6783839460405 - am 14.02.2026, 08:23:31.



https://doi.org/10.14361/9783839460405
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

b. Lektiren II: Der Ausnahmefall

swirklich« zu erstechen, so daf} echtes Blut auf den Bithnenboden flief3t.«>°
Man konnte sagen: Traps borgt sich vom Spiel der Alten die Wiirdigung und
iibertrigt sie auf seine Durchschnittsexistenz.

(Klein-)Biirgerliche Souveranitat

Fir Die Panne wie fur alle Texte Diirrenmatts, die sich mit der Frage nach
der Souverinitit im Alltag beschiftigen, ist Georges Batailles bereits zitier-
te, in unmittelbarer zeitlicher Nihe erschienene Schrift Die Souverdnitit (1956)
erhellend. Bataille entwickelt einen Begriff der Souverinitit, der das Sub-
jekt ebenso betrifft wie die Nation, und er bezeichnet damit die absolut freie
Wahl - die Freiheit, ein Verbot zu iiberschreiten: »Allein der, dessen Wahl im
Augenblick vom Gutdiinken abhingt, ist souverin.«>* So kommt Souverinitit
»allein demjenigen zu, der prinzipiell alles negiert, was die Autonomie seiner
Entscheidungen einschrinkt.« In ihrer vollkommenen Form existiert sie al-
lerdings, so Bataille, in der Realitdt nicht. Sie befindet sich »immer jenseits
des Moglichen« und verleiht der tatsichlich »gegebenen Souverinitit in dem
MafRe einen Sinn, in dem sich diese ihr annihert.>?

Das Streben nach Souverinitit verortet Bataille bei jedem Menschen und
nicht nur bei Kénigen und anderen Herrschern. Sie ist der sletzte Zwecks,
dem auch die Arbeit als Mittel dient. Fiir Ditrrenmatts Erzihlung Die Panne
ist dieser Fokus Batailles auf den Einzelnen besonders wichtig. Jeder Mensch
strebe bei seiner jeweiligen Tatigkeit nach der souverinen Position: »Es mag
bizarr erscheinen, daf} jeder von uns in seiner begrenzten Titigkeit im we-
sentlichen damit beschiftigt ist, sich der koniglichen Sphire zu nihern.«53
Gemeint ist damit die Setzung eigener Autonomie durch die eigenmichtige
und zeitweise Missachtung von Verboten: »Die Menschen beachten diese Ver-
bote, aber sie behalten sich schwerwiegende Augenblicke vor, in denen sie sie
verletzen.*

Souverdnitit bedeutet fiir den Kleinbiirger Traps, nicht nur der »niitzli-
che Mensch« zu sein, der sich nach Bataille »vor allem mit Bedingungen beschif-

50  Mayer: Die Panne, S. 50.

51 Bataille: Die Souveranitit, S. 47.
52 Ebd.,S. 48.

53  Ebd.,S.49.

54 Ebd.,S. 52.

hittps://dol.org/10.14361/6783839460405 - am 14.02.2026, 08:23:31.

137


https://doi.org/10.14361/9783839460405
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

138

Der abwesende Souveran

tigt, die im Grenzfall der souverine Mensch negiert.<>> Vielmehr geht es darum,
innerhalb des eigenen Geltungsbereichs selbst die souverine Position ein-
zunehmen; durch die Uberschreitung von Alltagstabus und -verboten, aber
auch durch die vermeintliche Beseitigung seines Chefs durch Beférderung
eines Herzinfarkts. Nicht umsonst spricht Bataille davon, dass die »soziale
Differenz« die Grundlage der Souverinitit sei: »[I[Jndem sie die Souverani-
tit setzten, schufen die Menschen vergangener Zeiten die Skala der Diffe-
renzierungen.«°® Die Anerkennung und Bewunderung durch andere ist die
Wihrung der Souverinitit und innerhalb des (klein-)biirgerlichen Systems
sozialer Differenzierung ist die Karriere ihr Spielfeld: »Etwas Exzessives ist
in uns das Prinzip des Seins: es beinhaltet den fundamentalen Kampf, in dem
die Menschen nicht aufhéren wollen, der Bewunderung wiirdiger zu sein.«>’
In Die Panne lasst sich dies sowohl auf den Konkurrenzkampf im Textilunter-
nehmen und Traps’ Aufstiegsgeschichte beziehen als auch und vor allem auf
die Entwicklung von der Leugnung hin zur gliicklichen Annahme der Schuld.
Das heif3t, die Anerkennung verschiebt sich innerhalb der Erzihlung: Ist sie
zunichst auf den beruflichen, aber auch erotischen Erfolg bezogen, so gilt sie
schlielich fiir das vermeintliche Verbrechen, das Traps insofern auszeichnet,
als es ihn - in der Deutung des Urteilsspruchs — in Ubertretung des Tétungs-
verbots als souverdn markiert.

Das Auto, das die titelgebende Panne erleidet, ist zum einen dasjenige
Objekt, das die Geschichte in Gang setzt und auch die Juristen auf die Spur
des vermeintlichen Verbrechens fiihrt, es ist jedoch zugleich ein Aufstiegs-
marker fiir Traps, der seinen Citroén gegen einen Studebaker eingetauscht
hatte. In diesem Stadium entspricht er dem Bild, das Bataille von der biirger-
lichen Gesellschaft entwirft, die »keine Gesellschaft der Konige, der Bischofe,
der Prinzen mehr« ist, sondern »eine Gesellschaft der Objekte, wie es die Fa-
briken, die maschinell hergestellten Produkte und die Reichtiimer sind.« Das
Streben nach persénlicher Wiirde ordne sich hier »vollstindig dem Wunsch,
die Reichtiimer, die Dinge zu besitzen, unter.«*® Die Panne, die dieses Objekt
nun erleidet, fithrt schliefilich zu einem anderen Bezugsmodell der Souveri-

nitat.

55 Ebd., S 54.
56 Ebd.,S. 61.
57  Ebd,S.ss.

58 Ebd.,S.s57.

hittps://dol.org/10.14361/6783839460405 - am 14.02.2026, 08:23:31.



https://doi.org/10.14361/9783839460405
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

b. Lektiren II: Der Ausnahmefall

Es handelt sich bei Traps um einen Aufsteiger, der aus einer Arbeiterfami-
lie stammt und sich »mit Leibeskriften heraufgearbeitet« hat: »Von unten fing
ich an in meiner Branche, ganz von unten. Und jetzt, meine Herren, wenn Sie
mein Bankkonto sihen! Ich will mich nicht rithmen, aber hat jemand von euch
einen Studebaker?« (WA 21, 53 u. 54) Urs Biittner sieht so auch Traps’ zentrales
Antriebsmoment in seinem »Streben nach Anerkennung, die ihm jetzt zu-
komme »und sogar in einem iiber das Normale hinausgehenden Maf}, wenn
er die Verantwortung fiir den Tod Gyrax’ [sic!] itbernimmt. Ihm wird die Rol-
le des Helden angeboten.«*® Als solcher setzt er durch eine »auflerordentliche
Tat [...] ein neues Recht. Darin gilt das >Griindungsverbrechenc« als notwendi-
ges Opfer, nicht als Unrecht.« Das »Charisma des Helden« steht dabei stets in
der »Gefahr seiner Veralltiglichung«: »Die beste Privention dagegen ist das
heroische Selbstopfer. [...] So kann man Traps’ Selbstmord am Schluss aus sei-
ner Sicht als Verteidigung der Heldenrolle verstehen.«®° Es handelt sich um
das Streben nach Souverinitit >im Kleinen<«. Was Traps in Aussicht steht, ist
die Riickabwicklung der bei Bataille gezeichneten Evolution der Souveranitit
vom souverdnen Subjekt zu den Objekten der Marktwirtschaft. Die Anerken-
nung durch Produkte der Warenwelt wird eingetauscht gegen die Verheiflung
personlicher Wiirde.

Die Frage der Schuld

Es ist in der Forschung durchaus umstritten, wie es sich in der Panne mit der
Schuld verhilt. Sehr pointiert hat sich Hans Mayer geduf3ert. In seiner weithin
bekannten Einschitzung heifit es, man kénne Ditrrenmatt »nicht unsinniger
mifdverstehen als durch die Annahme, er habe als Moralist am Fall des Ge-
neralvertreters der Hephaiston demonstrieren wollen, ein Mensch begehe in
seinem Leben oft wirkliche Verbrechen, selbst wenn diese nach dem Buch-
staben des Strafgesetzbuches nicht geahndet wiirden.« Statt einer solchen
individualisierenden Deutung gehe es Diirrenmatt um »die Struktur einer
smenschlichen Gemeinschaft< von heute« beziehungsweise den »Zustand ei-
ner Gesellschaft der totalen und allgemeinen Verantwortungslosigkeit«®!, in

59  Urs Bittner: Urteilen als Paradigma des Erzdhlens. Dirrenmatts Narratologie der Ce-
rechtigkeit in seiner Geschichte Die Panne (1955/56), in: Monatshefte 101/4 (2009),
S. 499-513, hier S. 502.

60 Ebd.,S.503.

61  Mayer: Die Panne, S. 44f.

hittps://dol.org/10.14361/6783839460405 - am 14.02.2026, 08:23:31.

139


https://doi.org/10.14361/9783839460405
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

140

Der abwesende Souveran

dem »fiir Fille wie den von Traps und Gygax keine Schuld, schon gar keine
tragische Schuld mehr konstatiert werden kann«®?. So entspringt fiir Mayer
denn auch der Selbstmord am Schluss »weder Schuldgefiihl, noch Reue oder
Bufe«; vielmehr ist er »eine dsthetische Ungeschicklichkeit, die alles verdirbt.
Eine Panne.«®

Nicht ohne Siffisanz bemerkt Spycher gegen Mayer gerichtet: »Wir blei-
ben lieber bei unserem >unsinnigen Mifdverstindniss, das itbrigens auch Diir-
renmatt selber zu teilen scheint«®4, und betont »das erzieherische Bestreben,
dem Angeklagten zur Einsicht in seine Schuld und zum Wunsch nach Siih-
ne zu verhelfen«. Nur wenn sich der Mensch bewusst werde, dass er »seiner
Natur nach bose« ist und Verbrechen begeht, »gelangt er zu der ihm einzig
zuganglichen Weise der Gerechtigkeit, der sithnend-adelnden, deren schreck-
liche Schonheit sich schon in seiner von ihm erkannten Schuld spiegelt.«%
Knapp wiederum plidiert dafiir, den Text mehr als »Sozialpathographie ei-
nes Zeitalters [...] denn als individuelle Charakterstudie« zu lesen: »Traps ist
ebenso sehr Reprisentant wie Opfer seines Zeitalters der Hochkonjunktur.
»Schuldig«ist er vielleicht im moralisch-ethischen Sinne (wobei feststeht, da’
sein Opfer Gygax keinesfalls sbesser« ist als er), nicht mehr und nicht weniger
indessen als viele seiner Zeitgenossen.«®®

Betrachtet man die Frage der Schuld mit Blick auf das Souverinitatspa-
radigma, so ist sie auf eine weitere Art zu perspektivieren. Sicher ist Mayer
darin zuzustimmen, dass es bei Traps’ Selbstmord nicht um Reue oder Schuld
geht. Traps, so kénnte man unzulissig psychologisierend sagen, leidet am ak-
tuellen Weltzustand der Verantwortungslosigkeit, weil diese ihm zwar eine
gewisse Skrupellosigkeit in privaten und professionellen Zusammenhingen
zubilligt, doch zugleich in tiefe Bedeutungslosigkeit stiirzt. Das ist der Preis

62 Ebd,S. 6.

63 Ebd,S.s51.

64  Spycher: Friedrich Dirrenmatt, S. 257. Bodo Pieroth deutet die Panne nicht als Erzie-
hungsgeschichte, sondern als Groteske, die sich zeigt »in einem plétzlichen, unvermu-
teten Zusammenstofd der Gegensatze: de[m] Umschlag von iibermiitigem Spiel in blu-
tigen Ernst.« »Wenn es also weder um juristische noch um sonstige Schuld geht, das
Thema der Erzahlung aber Schuld sein soll, kann es nur die Verneinung von Schuld
sein. In einer Welt der allgemeinen Verantwortungslosigkeit gibt es keine personliche
Schuld mehr. [..] Diirrenmatt warnt vor dem Weg in die allgemeine Verantwortungs-
losigkeit der Menschen.« Pieroth: Recht und Literatur, S. 278 u. 281.

65  Spycher: Friedrich Diirrenmatt, S. 239.

66  Knapp: Friedrich Diirrenmatt, S. 52.

hittps://dol.org/10.14361/6783839460405 - am 14.02.2026, 08:23:31.



https://doi.org/10.14361/9783839460405
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

b. Lektiren II: Der Ausnahmefall

des Naturzustands auf zweiter Stufe in der modernen (kompetitiven) Welt,
der einen Kampf eines jeden gegen jeden ermoglicht, ohne rechtliche Konse-
quenzen zu fiirchten, der aber eben Durchschnittsexistenzen erzeugt, deren
grofite Auszeichnung der Aufstieg im Unternehmen und damit verbunden
der Wechsel des Automobils ist. Der Selbstmord ist der Versuch, durch die
wirkliche Vollstreckung des blof} gespielten Todesurteils auch im wahren Le-
ben durch ein erstaunliches Verbrechen ausgezeichnet zu sein. Schuldgefiihl
und Reue spielen in der Erzihlung keine Rolle, wohl aber der unheimliche,
jedoch immer stirker auch wohlige Schauer des Herausgehobenseins als kri-
minelles Genie und der zu erwartenden Gerechtigkeit.®’

So besehen ist der Tod der Hauptfigur in der Erzdhlfassung durchaus fol-
gerichtig und zu Ende gedacht, doch auch der Schluss des Horspiels, der den
Angeklagten mit dem reparierten Wagen fortfahren lisst, enthilt eine Poin-
te: Der gespielte Schuldspruch hat keine Folgen. Traps erinnert sich kaum an
den Abend und kniipft in Gedanken sogleich an den Moment vor der Autopan-
ne an: »Habe andere Sorgen, wenn man so mitten im Geschiftsleben steht.
Dieser Wildholz! Rieche den Braten. Fiinf Prozent will der abkippen, finf
Prozent. Junge, Junge. Riicksichtslos gehe ich nun vor, riicksichtslos. Dem
drehe ich den Hals um. Unnachsichtlich!!« (WA 16, 56) Fortgesetzt wird hier
der Kampf aller gegen alle in der Welt der Marktkonkurrenz. In der Tat hat
Diirrenmatt in seinem Vortrag Die Schweiz —ein Gefiingnis in der freien Markt-
wirtschaft einen Frieden gesehen, der »den Krieg integriert. Die Antriebskraft
der freien Marktwirtschaft ist der Konkurrenzkampf, der Wirtschaftskrieg,
der Krieg um Absatzmirkte.« (WA 36, 186)

In der Komddienfassung von 1979 ist die Frage der unmoglichen Schuld
in der modernen Welt noch einmal gesteigert. Zum einen durch eine groteske
Parallelhandlung um die Figur mit dem sprechenden Namen Justine, die gar
fiir einen Bruch der dramatischen Kontinuitit verantwortlich zeichnet, zum
anderen durch einen etwas anderen Verlauf der inszenierten Gerichtsver-
handlung und einen verinderten Schuldspruch. Aufgeldst wird zunichst die

67  Zum Zusammenhang von Spiel und Souverinitat, der auch den Tod des Protagonisten
zu verstehen hilft, siehe jiingst in Anlehnung an Bataille: Byung-Chul Han: The Disap-
pearance of Rituals. A Topology of the Present. Ubers. von Daniel Steuer. Cambridge,
Medford 2020, S. 50: »Strong play, whose principle is sovereignty, does not fit into the
society of production, which aims at utility, performance and efficiency, and which de-
clares bare life, survival, the continuation of a healthy life, to be an absolute value. [...]
Death is not a loss, not a failure, but an expression of the utmost vitality, force and
desire.«

hittps://dol.org/10.14361/6783839460405 - am 14.02.2026, 08:23:31.

141


https://doi.org/10.14361/9783839460405
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

142

Der abwesende Souveran

in der Novelle so zentrale Gegeniiberstellung des aktuellen Weltzustands und
einer frither vermeintlich noch giiltigen Gerichtsbarkeit. Denn auch wenn die
Juristen, als sie noch im Amt waren, »die Unbestechlichen« genannt wurden,
so sei »diese Unbestechlichkeit angesichts gewisser Kapitalien und Macht-
konzentrationen« nicht immer moglich gewesen: »Hitte sich unser verehrter
Staatsanwalt seine gigantische Briefmarkensammlung mit dem weltberithm-
ten Mauritius-Block leisten konnen, wenn er sich nicht hitte bisweilen durch
meine finanzielle Beihilfe iiberreden lassen, diese oder jene Anklage fallen-
zulassen?« (WA 16, 147) Auch frither, so radikalisiert die Komodie die Aussage
der Novelle, hat es keine Gerechtigkeit gegeben.

In der neuen Zeit aber ist auch die Schuld selbst, die festzustellen den kor-
rupten Juristen oblag, zweifelhaft geworden. Dies liegt, so macht das Stiick
klar, auch an verinderten Moralvorstellungen. Wie ein Kommentar zu den
1950er Jahren als Entstehungskontext der Erzihlvariante liest sich denn auch
der neue Ablauf der Tatnacht. Die Geschichte geht nicht linger auf: Sie ist
keine >noch mégliche« Geschichte mehr, wie es der programmatische erste
Teil der Novelle behauptet hatte. Unmdéglich geworden ist sie deshalb, weil
der Ehebruch nicht linger als Grundlage des dolo malo, des boswilligen Vor-
satzes, gewertet werden kann. Denn Gygax befand sich zum Zeitpunkt des
Ehebruchs seiner Frau mit Traps seinerseits und nicht zum ersten Mal wie-
derum im Bett mit Traps’ Ehefrau. Auf die Frage, ob Traps also aus Rache
gehandelt habe, bricht dieser in Geldchter aus: »Aber wieso denn? Meine Frau
kann doch schlafen, mit wem sie will. Ich schlafe schlieRlich auch, mit wem
ich will. [...] In welchem Jahrhundert lebt ihr denn, ihr alten Knaben? Habt
ihr noch nie von der sexuellen Befreiung gehort? [...] Es lebe der Ehebruch, es
lebe der Beischlafl« (WA 16, 145) Vor dem Hintergrund einer solchen Welt, in
der die Moralvorstellungen der 1950er Jahre veraltet erscheinen, kénnen die
Juristen kein Urteil mehr wie in der Erzihlvariante fillen. Selbst das gespielte
Urteil ist unmoglich geworden.

Die Strategie von Traps’ Verteidiger in der Komdodienvariante besteht
denn auch in der Feststellung eines sittlichen Relativismus: »Gigax schlief ja
selber mit Trapsens Frau. Und wenn unser famoser Staatsanwalt unserem
guten Traps einen Strick [..] —ja, ich muf3 schon sagen, einen Henker-
strick — zu drehen versucht, weil dieser nicht mehr zur Witwe geht, so
wundere ich mich nun wirklich. Als ob dies nicht das Natiirlichste der Welt
wire.« (WA 16, 152) Das inszenierte Gericht fillt daher zwei Urteile: ein
metaphysisches und ein juristisches. Das metaphysische Urteil spricht Traps
schuldig, jedoch nur auf der Grundlage seines Gestindnisses, nicht etwa

hittps://dol.org/10.14361/6783839460405 - am 14.02.2026, 08:23:31.



https://doi.org/10.14361/9783839460405
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

b. Lektiren II: Der Ausnahmefall

weil eine Schuld festzustellen sei: »Nach deinem Gestindnis, Alfredo Traps,
hast du gemordet. Nicht mit einer Waffe, nein, sondern dadurch, daf} es dir
das Natiirlichste war, riicksichtslos vorzugehen, geschehe, was da wolle. Wir
akzeptieren dein Gestindnis.« (WA 16, 160) Schuld ist hier wirklich nur noch
subjektiv moglich. Denn das (im Rahmen des Spiels) eigentliche, juristische
Urteil stellt keine Schuld fest, die iber jedes »Durchschnittsleben« (WA 16,
147) hinausginge:

In einer Welt der schuldigen Schuldlosen und der schuldlosen Schuldigen
hat das Schicksal die Bithne verlassen, und an seine Stelle ist der Zufall ge-
treten, die Panne. [...] Das Zeitalter der Notwendigkeit machte dem Zeital-
ter der Katastrophen Platz — Setzt sich auf die Tischkante —undichte Virenkul-
turen, gigantische Fehlspekulationen, explodierende Chemieanlagen, un-
ermeflliche Schiebungen, durchschmelzende Atomreaktoren, zerberstende
Oltanker, zusammenkrachende Jumbo-Jets, Stromausfille in Riesenstidten,
Hekatomben von Unfalltoten in zerquetschten Karosserien. In dieses Uni-
versum bist du geraten, mein lieber Alfredo Traps. Dein rotlackierter Jaguar
ist nicht der Rede wert, und was dich betrifft: Unfall, harmlos, Panne auch
hier. [...] Zwar bezweifeln wir deinen Wunsch, Gygax moge das Zeitliche seg-
nen, in keiner Weise, doch dein Wunsch erfiillte sich ohne dich. Nicht deine
Tat beseitigte deinen Chef, sondern ein simpler Féhnsturm. Nicht die Ab-
sicht verkniipfte deinen Wunsch mit seiner Erfillung, sondern der Zufall.
(WA 16, 162f))

Diese Ausfithrungen wurden deshalb hier so ausfihrlich zitiert, weil darin
nicht nur Diirrenmatts Zufallspoetik und die Unméglichkeit der Tragodie
noch einmal verdichtet werden, sondern auch, weil hier ein Weltzustand ent-
worfen wird, der demjenigen des 21. Jahrhunderts nicht dhnlicher sein kénn-
te. Die Anfilligkeit moderner Gesellschaften fir Kontingenzen, man denke
an Naturkatastrophen, Reaktorunfille, Wirtschaftseinbriiche oder gar Pande-
mien, stellt die Vorstellung planbarer Abliufe und rationaler politischer Ent-
scheidungen in Frage. Auch die Souveranitit — eines Staates, einer Regierung
und jedes Einzelnen - als das Vermégen zu selbstbestimmtem Handeln wird
in dieser Welt der Pannen problematisch. Sie erscheint in Die Panne noch ein-
mal im Spiel: Der zufillige Tod des Chefs soll die eigene Tat gewesen sein.
Traps spielt — zumindest in der Erzihlfassung — die Tragodie zu Ende; indes
wird sie vor dem Hintergrund des modernen Weltzustands zur Farce.

hittps://dol.org/10.14361/6783839460405 - am 14.02.2026, 08:23:31.

143


https://doi.org/10.14361/9783839460405
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

M

Der abwesende Souveran

5.3 Die Physiker

Diirrenmatts zweites grof3es Erfolgsstiick Die Physiker (1962, Neuf. 1980) weist
einen starken Zeitbezug auf, der eindeutig die politischen Umstinde in der
zweiten Hilfte des 20. Jahrhunderts, genauer den Kalten Krieg betrifft. Der
Physiker Johann Wilhelm Mébius flieht in eine psychiatrische Anstalt, damit
seine physikalischen Entdeckungen nicht genutzt werden kénnen. Er spielt
einen Verriickten, um sein Wissen geheimzuhalten. Zwei Physiker folgen ihm
im Auftrag konkurrierender Geheimdienste, um ihm dieses Wissen zu entlo-
cken. Zwar kann Mdobius die beiden schlieflich iiberreden, dass sie gemein-
sam fiir den Rest ihres Lebens im Sanatorium verbleiben, weil das gewonne-
ne Wissen zu gefihrlich fir die Welt wire. Doch wird ihr Plan von der gré-
lenwahnsinnigen Anstaltsleiterin Mathilde von Zahnd durchkreuzt, die das
Spiel der Physiker durchschaut hat und Mobius’ vermeintlich vernichtete Ma-
nuskripte mit den bahnbrechenden Erkenntnissen kopieren lief3, um sie fiir
ihre Zwecke zu nutzen. Die Komddie stellt nicht nur die Frage nach den politi-
schen Implikationen und Bedingungen der Wissenschaft, die im technischen
Zeitalter unmittelbare, hochst reale, genuin politische Folgen hat, sondern sie
hat auch die Frage nach der Ordnung selbst, sowohl der Natur als auch der
Politik, zum Gegenstand.

Der Kriminalfall

Den Rahmen der Handlung bildet ein Kriminalfall. Inspektor Vofd wird in das
Sanatorium Les Cerisiers gerufen, weil sich dort innerhalb kurzer Zeit bereits
der zweite Mord ereignet hat. In beiden Fillen wurden Krankenschwestern
von Patienten erdrosselt. Den ersten Mord hat der sich vermeintlich fiir New-
ton (und Einstein) haltende Herbert Georg Beutler, den zweiten der sich ver-
meintlich fur Einstein haltende Ernst Heinrich Ernesti begangen. Dass hier
zundchst eine Kriminalgeschichte eingespielt wird, ehe die Handlung eini-
ge signifikante Wendungen nimmt und den Pfad des Kriminalfalls verlasst,
kann damit begriindet werden, dass das Genre mit dem Verbrechen nicht
nur auf einer Ordnungsstérung basiert, sondern auch zeigt, wie diese durch
die Aufklirung des Falls eingedimmt werden kann, so dass das Verbrechen
fiir die Ordnung selbst folgenlos bleibt. Gerade diese ordnungsstabilisieren-
de, zugleich tréstende und ermutigende Funktion kann den Physikern nicht
attestiert werden. Die Komddie sucht im Gegenteil den Bruch mit einer sol-
chen Vergewisserung der Ordnung.

hittps://dol.org/10.14361/6783839460405 - am 14.02.2026, 08:23:31.



https://doi.org/10.14361/9783839460405
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

b. Lektiren II: Der Ausnahmefall

Das zeigt sich bereits am Handlungsort des Irrenhauses, an dem Morde
begangen werden konnen, ohne dass dafiir jemand zur Verantwortung gezo-
gen wird: »Die Ordnungsbegriffe des Inspektors brechen sich an den dem
Irrenhaus gemifen Ordnungsvorstellungen.«%® Mehr als einmal wird Vo
von der Oberschwester Marta Boll korrigiert, dass Einstein aufgrund seiner
vermeintlichen psychischen Krankheit nicht als Mérder, sondern als Titer zu
bezeichnen ist und der Mord als ein Ungliicksfall. Und als Vof3 den Patien-
ten verhdren méochte, soll er warten, bis Einstein fertig mit dem Musizieren
ist, so wie Newton zur Zeit der letzten Ermittlung erst eine Partie Schach
mit >Fraulein Doktor« beenden musste. Die abermalige Korrektur, es handele
sich bei Einstein »nicht um einen Kerl, sondern um einen kranken Menschen,
der sich beruhigen mufi«, quittiert der Inspektor mit der Frage: »Bin ich ei-
gentlich verriickt?« und klagt: »Man kommt ganz durcheinander.« (WA 7, 17)
Innerhalb der Anstalt, so muss er erfahren, sind die Regeln der ihm bekann-
ten Welt aufgehoben. Hier konnen die Patienten »ein von den Zwangen der
Konventionen und Ordnungen freies, natiirliches Leben fithren.«®

Als VoR schliefilich zu Beginn des zweiten Akts erneut in das Sanatorium
gerufen wird, weil sich ein dritter Mord, diesmal von M&bius veriibt, ereignet
hat, scheint er nicht einmal mehr das Verbrechen aufkliren zu wollen: »Ich
tue meine Pflicht, nehme Protokoll, besichtige die Leiche, lasse sie photo-
graphieren und durch unseren Gerichtsmediziner begutachten, aber Mdbius
besichtige ich nicht.« (WA 7, 55) Auch der Staatsanwalt sitze ihm nicht mehr
im Nacken. Als seine Gesprichspartnerin Friulein von Zahnd die Tat einen
Mord nennt, ist es diesmal der Inspektor, der sie darum bittet, eine andere
Bezeichnung fiir die Vorginge zu verwenden. Von den Pflegern, die allesamt
ehemalige Meister im Boxen sind, sowie der luxuriésen Ausstattung der An-
stalt zeigt sich Vof3 beeindruckt und ergreift Partei fiir von Zahnd und ihre
Einrichtung: »Mit Ihren Schlotbaronen und Multimilliondrinnen kénnen Sie
sich das ja leisten. Die Burschen werden den Staatsanwalt endlich beruhi-
gen. Denen entkommt keiner.« (WA 7, 57) Dass M6bius, der dritte morden-
de Patient, nach eigenen Angaben im Auftrag des Kénigs Salomo gehandelt
hat, geniigt dem Inspektor: »Solange ich den nicht verhaften kann, bleiben
Sie frei.« (WA 7, 60) Von weiteren Ermittlungen, wie noch bei seinem ersten
Besuch, als er die Anstaltsleiterin nach den Patienten ausfragte, sieht er ab.

68  Oskar Keller: Friedrich Diirrenmatt, Die Physiker. Interpretation. 6., (iberarb. und erg.
Aufl. Miinchen 1988, S.14.
69 Ebd., S.1s5.

hittps://dol.org/10.14361/6783839460405 - am 14.02.2026, 08:23:31.

145


https://doi.org/10.14361/9783839460405
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

146

Der abwesende Souveran

An Mobius gerichtet begriindet er, weshalb er den Verbrechen nicht weiter
nachgeht: Wenn er in der Welt auRerhalb der Anstalt Mérder verfolgen muss,
so spielt es keine Rolle, ob er dies mit Vergniigen tut oder Mitleid mit ihnen
hat: »Die Gerechtigkeit ist die Gerechtigkeit.« Dass im Sanatorium andere
Regeln herrschen, habe ihn zunichst gedrgert, doch sieht er das mittlerweile
anders: »Ich geniefRe es auf einmal. Ich kdnnte jubeln. Ich habe drei Mérder
gefunden, die ich mit gutem Gewissen nicht zu verhaften brauche. Die Ge-
rechtigkeit macht zum ersten Male Ferien, ein immenses Gefithl.« (WA 7, 60)
Die Authebung der Rechtsordnung fasziniert den Inspektor: »Er spielt nicht
nur in dieser anderen Ordnung mit, die Ordnungen an sich sind fiir ihn frag-
wiirdig geworden.«”® Es wird klar, dass die Strafverfolgung eine schwierige
Angelegenheit ist, deren Aussetzung Vof entlastet: »Die Gerechtigkeit, mein
Freund, strengt nimlich michtig an, man ruiniert sich in ihrem Dienst, ge-
sundheitlich und moralisch, ich brauche einfach eine Pause. Mein Lieber, die-
sen Genuf$ verdanke ich Ihnen.« (WA 7, 60f.) So ziehen sich die staatlichen
Behorden aus der Anstalt zuriick, die damit vollig zum Machtbereich der Lei-
terin von Zahnd wird.

Das Irrenhaus ist in diesem Sinne der Rechtsordnung enthoben. Die iib-
lichen Maf3stibe, nach denen jemand ein Mérder und eine Tat ein Mord ge-
nannt werden kann, gelten hier nicht. Der Inspektor, der die herrschende
Ordnung reprisentiert und durch Aufklirung der Verbrechen durchsetzen
soll, stéfdt an seine Grenzen. Souverinitit kann nur die Anstaltsleiterin be-
anspruchen. Sie erlaubt, dass man entgegen den Vorschriften in der Anstalt
rauchen darf (WA 7, 24f.), und meint zu bestimmen, fiir welche berithmten
Physiker sich ihre Patienten halten: »Ich kenne sie weitaus besser, als sie sich
selber kennen.« (WA 7, 25) Dass sich die drei Physiker in einem abgeschlosse-
nen Bereich befinden, geht ebenfalls auf ihre Entscheidung zuriick, wie man
spater erfihrt, auch um sie kontrollieren zu kénnen: »Ich sortiere. Die Schrift-
steller zu den Schriftstellern, die GrofSindustriellen zu den GrofRindustriellen,
die Millionirinnen zu den Milliondrinnen und die Physiker zu den Physi-
kern.« (WA 7, 29) Von Zahnd bestimmt ganz buchstiblich die Ordnung des
Sanatoriums.

Die Macht der Doktorin hat indes Tradition. Ihr Onkel war »Politiker.
Kanzler Joachim von Zahndx, ihr Vater, deren einziges Kind sie ist, »Geheim-
rat August von Zahnd« (WA 7, 24) und ihr GrofRvater Leonidas von Zahnd,
»Generalfeldmarschall mit seinem verlorenen Krieg.« (WA 7, 26) Dass sie sich

70  Ebd.,S. 24.

hittps://dol.org/10.14361/6783839460405 - am 14.02.2026, 08:23:31.


https://doi.org/10.14361/9783839460405
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

b. Lektiren II: Der Ausnahmefall

einen Neubau auf dem Gelinde leisten und die drei Physiker so von den wei-
teren Patienten isolieren kann, liegt an einem besonderen Finanzierungsmo-
dell: »Reiche Patienten und auch meine Verwandten steuerten bei. Indem sie
ausstarben. Meistens hier. Ich war dann Alleinerbin. Schicksal, Vof3. Ich bin
immer Alleinerbin.« (WA 7, 28f.) Wie schon die alte Dame Claire Zachanassi-
an zeichnet sich auch von Zahnd durch grofRen Reichtum aus, der sie in die
Lage versetzt, die Kontrolle zu iibernehmen und ihre Pline umzusetzen.

Mit dem Riickzug des Ermittlers und der ausbleibenden Inhaftierung der
Physiker durch die staatliche Justiz l8st sich auch die Kriminalgeschichte auf.
Die Ordnung kann durch Ahndung der Verbrechen deshalb nicht wiederher-
gestellt werden, weil sie selbst briichig und unsicher ist. Es gibt, so zeigt das
Stiick anhand der modernen Physik, nicht linger den sicheren, festen Stand-
punkt.

Natiirliche Ordnung - Politische Ordnung

Nur scheinbar gilt, dass die Anstalt als »eine Welt des Chaos, der Unordnung
und der Verriicktheit« in einem »Gegensatz zur ordentlichen Welt, wie es die-
jenige der Wissenschaft ist«,”* steht. Denn zum einen hat die moderne Na-
turwissenschaft die Vorstellung einer geordneten Natur erschiittert, wenn sie
Raum und Zeit fiir relativ erklirt, wenn die Wahrscheinlichkeit eine fiir die
Quantenmechanik basale Kategorie darstellt und wenn schlieflich dem Fak-
tor der Beobachtung ein mafigeblicher Einfluss auf das Ergebnis eines Expe-
riments eingerdumt wird. Zum anderen produziert die Wissenschaft selbst
Chaos und Unordnung, weil der Mensch des 20. Jahrhunderts »Wissenschaft
und Technik endlich so weit vorangetrieben« hat, dass er »nicht nur imstan-
de ist, die Welt zu verindern, sondern sie auch zu vernichten.«”* Zwar fithrt
Newton aus, dass er Unordnung nicht ertrage und »eigentlich nur Physiker
aus Ordnungsliebe geworden« sei; um also »die scheinbare Unordnung in der
Natur auf eine héhere Ordnung zuriickzufithren.« (WA 7, 19) Doch hat ihn
dieser »Hang zur héheren Ordnung« dazu veranlasst, »atomare Reaktionen

71 Sonja Novak:»Nurim Irrenhaus sind wir noch frei«. Das Motiv des Irrenhauses als Me-
tapher fiir unsere Welt in Friedrich Dirrenmatts Die Physiker und Achterloo, in: Estudios
Filol6gicos Alemanes 26 (2013), 0.S.

72 August Obermayer: Diirrenmatts Drama Die Physiker im Spannungsfeld von Moderni-
tat und Tradition, in: Kerry Dunne, lan R. Campbell (Hg.): Unravelling the Labyrinth.
Decoding Text and Language. Festschrift for Eric Lowson Marson. Frankfurt a.M. u.a.
1997, S. 87-95, hier S. 93.

hittps://dol.org/10.14361/6783839460405 - am 14.02.2026, 08:23:31.



https://doi.org/10.14361/9783839460405
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

148

Der abwesende Souveran

in chaotischer Form ablaufen zu lassen« und »damit das Chaos partiell oder
global«” zu riskieren. Die Physik hat erméglicht, dass »heute jeder Esel eine
Glithbirne zum Leuchten zu bringen« vermag — »oder eine Atombombe zur
Explosion.« (WA 7, 22f.) Damit erscheint die Physik selbst »as a kind of vio-
lent, suicidal madness.«7*

Die Welten aufderhalb und innerhalb des Sanatoriums sind einander also
shnlicher, als es zunichst den Anschein hat. So wird das Irrenhaus mehr zum
Spiegelbild als zum Gegenbild der vermeintlich rationalen Welt. Verdichtet
wird dies, wenn Beutler alias Newton den Kriminalinspektor fragt, aus wel-
chem Grund dieser ihn verhaften wolle: »Mdéchten Sie mich verhaften, weil
ich die Krankenschwester erdrosselt oder weil ich die Atombombe ermég-
licht habe?« (WA 7, 22) So hat es die »Ordnungsgewalt mit dem anscheinend
eindeutigen kleinen Titer zu tun, wihrend sie andererseits denjenigen, der
Massenmorde erméglicht, ungeschoren lafit.«’”> Genauso ungeschoren wie
der Mérder in der Anstalt kommt der Physiker draufien davon.

Auch hier stellt Ditrrenmatt einen doppelten Ausnahmezustand dar, wenn
er das Irrenhaus als Ort der Verkehrung inszeniert, an dem Morde nicht als
Verbrechen verfolgt werden und die vermeintlich herrschende Rechtsordnung
aufgehoben ist, dann dieser Ausnahmezustand jedoch nur darauf verweist,
dass auch die Welt drauflen verkehrt ist und sich in Unordnung befindet:

Das Irrenhaus fungiert als Metapher fiir die verkehrte Welt. Die scheinbar
festgefiigten Grenzen zwischen Vernunft und Wahn [6sen sich auf, die an-
gestrebte Freiheit verkehrt sich in ihr Gegenteil. Die Geschichte der Physiker
wird dadurch aufeine tiberzeitliche Perspektive hin geéffnet. Was sichin der
Cegenwart des Kalten Kriegs ereignet, verweist insgesamt auf eine aus den
Fugen geratene Welt.7®

Mit den Physikern kommt einmal mehr zum Ausdruck, was als Paradoxie der
Staatlichkeit im 20. Jahrhundert beschrieben wurde: Unterhalb der Ost-West-
Konfrontation, der Konkurrenz der Supermichte entdeckt Diirrenmatt eine

73 Keller: Friedrich Durrenmatt, Die Physiker, S.16.

74  Benjamin Bennett: Theateras Problem. Modern Dramaand its Placein Literature. Itha-
ca, London 1990, S. 229.

75  Keller: Friedrich Dirrenmatt, Die Physiker, S.15.

76  Ursula Amrein: Die Physiker, in: Ulrich Weber, Andreas Mauz, Martin Stingelin (Hg.):
Dirrenmatt-Handbuch. Leben — Werk — Wirkung. Unter Mitarbeit von Simon Morgen-
thaler, Philip Schimchen, Kathrin Schmid und Benjamin Thimm. Berlin 2020, S.101-
106, hier S.103.

hittps://dol.org/10.14361/6783839460405 - am 14.02.2026, 08:23:31.



https://doi.org/10.14361/9783839460405
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

b. Lektiren II: Der Ausnahmefall

Ohnmacht der Staaten. Die Handlungen der Physiker sind hier wie dort — im
Irrenhaus und im Labor — dem Zugriff der Ordnungsmacht entzogen. Nicht
nur der Inspektor scheitert bei dem Versuch, die alten Ordnungsbegriffe der
Strafverfolgung an die Physiker anzulegen, auch die Geheimdienste, deren
Rolle erst allmihlich klar wird, haben keine Kontrolle iiber das Geschehen.

Wissen und Macht

Im weiteren Verlauf der Komédie erfihrt man, dass es sich bei Beutler, der
vorgibt, Newton (und Einstein) zu sein, eigentlich um Alec Jasper Kilton han-
delt, den, wie es heifdt, »Begriinder der Entsprechungslehre.« (WA 7, 62) Der
Physiker wurde von seinem Geheimdienst in die Anstalt gebracht, um den
Grund von Mobius’ Verriicktheit zu erfahren. Den Mord an der Schwester
musste er begehen, um jeden Verdacht zu vermeiden: »Schwester Dorothea
hielt mich nicht mehr fiir verriickt, die Chefirztin nur fir mifig krank, es
galt meinen Wahnsinn durch einen Mord endgiiltig zu beweisen.« (WA 7, 63)
Sollte sich der Verdacht bestitigen, dass es sich bei Mébius um »den geni-
alsten Physiker der Gegenwart« handelt, so hatte Kilton den Auftrag, ihn zu
entfithren. Auf die Frage Mobius’, wie der Geheimdienst auf seine Spur ge-
kommen sei, antwortet Kilton: »Durch mich. Ich las zufillig Ihre Dissertation
iiber die Grundlagen einer neuen Physik. Zuerst hielt ich die Abhandlung fir
eine Spielerei. Dann fiel es mir wie Schuppen von den Augen. Ich hatte es mit
dem genialsten Dokument der neueren Physik zu tun.« (WA 7, 64)

Doch nicht nur Kilton hat sich im Auftrag seines Geheimdienstes einge-
schlichen; auch der sich als Einstein ausgebende Ernesti handelt unter fal-
schem Namen. Er heifit eigentlich Joseph Eisler, ist ebenfalls Physiker, nim-
lich der »Entdecker des Eisler-Effekts«, und Mitglied eines Geheimdienstes:
»Aber eines ziemlich anderen.« (WA 7, 64) Es ist eine eindeutige Anspielung
auf den Kalten Krieg, dass beide Mianner Mobius’ Erkenntnisse fiir rivalisie-
rende Geheimdienste gewinnen sollen. Neben dem Inspektor zeigt sich al-
so die staatliche Autoritit noch einmal in Gestalt einer anderen Institution.
Wenn sie auch hier genauso scheitert.

Denn beide Geheimdienstler werden Mobius weder itberzeugen noch ent-
fithren konnen. Mébius befindet sich freiwillig in der Irrenanstalt. Er »will ja
gar nicht fliehen« und findet »nicht den geringsten Grund dazu.« (WA 7, 68)
Der geniale Physiker hat nicht nur »das Problem der Gravitation geldst«, son-
dern auch die »einheitliche Feldtheorie«, die »Weltformel«, gefunden und das
»System aller moglichen Erfindungen« aufgestellt (WA 7, 69). Doch méchte er

hittps://dol.org/10.14361/6783839460405 - am 14.02.2026, 08:23:31.

149


https://doi.org/10.14361/9783839460405
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

150  Der abwesende Souveran

diese Erkenntnisse nun vor der Welt verbergen — und zwar wegen der tech-
nischen und politischen Folgen, die sie haben kénnten:

Es war meine Pflicht, die Auswirkungen zu studieren, die meine Feldtheo-
rie und meine Gravitationslehre haben wiirden. Das Resultat ist verheerend.
Neue, unvorstellbare Energien wiirden freigesetzt und eine Technik ermog-
licht, die jeder Phantasie spottet, falls meine Untersuchungin die Hinde der
Menschen fiele. (WA 7, 69)

Newton setzt dagegen, dass Mobius als naturwissenschaftliches Genie »All-
gemeingut« sei und »die Wissenschaft nicht gepachtet« habe: »Sie haben die
Pflicht, die Tiire auch uns aufzuschliefen, den Nicht-Genialen.« (WA 7, 68)
Dieser Forderung, welche die Wissenschaft wie die Politik an Mébius rich-
tet, versucht dieser durch den Gang ins Sanatorium gerade zu entkommen.
Das Irrenhaus ist so auch (vermeintlich) ein Ort jenseits des Politischen. Es
gibt ihm »wenigstens die Sicherheit, von Politikern nicht ausgeniitzt zu wer-
den.« (WA 7, 73) Die drei Physiker reprasentieren letztlich drei verschiedene
Auffassungen vom Verhiltnis zwischen Wissenschaft und Politik.

NEWTON
Die Frage ist nur, wer zuerst an sie herankommt.

MéBius lacht
Sie witnschen dieses Gliick wohl lhrem Geheimdienst, Kilton, und dem
Ceneralstab, der dahintersteht?

NEWTON
Warum nicht. Um den gréfiten Physiker aller Zeiten in die Gemeinschaft
der Physiker zurlickzufiihren, ist mir jeder Generalstab gleich heilig.

EINSTEIN
Mirist blofd mein Generalstab heilig. Wir liefern der Menschheit gewalti-
ge Machtmittel. Das gibt uns das Recht, Bedingungen zu stellen. Wir
missen entscheiden, zu wessen Gunsten wir unsere Wissenschaft an-
wenden, und ich habe mich entschieden.

NEWTON
Unsinn, Eisler. Es geht um die Freiheit unserer Wissenschaft und um
nichts weiter. Wir haben Pionierarbeit zu leisten und nichts aufierdem.
Ob die Menschheit den Weg zu gehen versteht, den wir ihr bahnen, ist
ihre Sache, nicht die unsrige.

EINSTEIN
Sie sind ein jammerlicher Asthet, Kilton. Warum kommen Sie nicht zu

hittps://dol.org/10.14361/6783839460405 - am 14.02.2026, 08:23:31.



https://doi.org/10.14361/9783839460405
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

b. Lektiren II: Der Ausnahmefall

uns, wenn lhnen nur an der Freiheit der Wissenschaft gelegen ist? Auch
wir kénnen es uns schon langst nicht mehr leisten, die Physiker zu bevor-
munden. Auch wir brauchen Resultate. Auch unser politisches System
mufd der Wissenschaft aus der Hand fressen.

NEWTON
Unsere beiden politischen Systeme, Eisler, miissen jetzt vor allem Mébi-
us aus der Hand fressen.

EINSTEIN
Im Gegenteil. Er wird uns gehorchen missen. Wir beide halten ihn
schlieflich in Schach. (WA 7, 70)

Dieser Dialog ist fiir die Frage nach dem Politischen im Werk Diirrenmatts re-
levant. Beide Physiker bewegen sich im politischen Modus der Parteilichkeit.
Zwar pladiert Newton fiir die Freiheit der Wissenschaft. Doch bedeutet Frei-
heit fur ihn, dass er »innerhalb eines Machtsystems in Ruhe gelassen wirdx,
»iiber sein Arbeitsgebiet hinaus keine Verantwortung zu tragen hat« und »gu-
te Arbeitsbedingungen« erhilt, eine in der Tat »opportunistische[] Haltung
des Wissenschaftlers, der in S6ldnermanier dem dient, der ihn gut bezahlt,
und dafiir Resultate abliefert«. Einstein hingegen vertritt den Standpunkt,
dass der Wissenschaftler »sich auch ideologisch fir die Macht entscheiden
muf, der er seine Entdeckungen itbergibt.«’” Beide Grundannahmen gehen
jedoch noch vom Staat als Bezugssystem aus — ob aus Uberzeugung oder Op-
portunismus. Doch sind die beiden Physiker und somit die sie stiitzenden
Geheimdienste machtlos, denn Mébius hat seine Manuskripte verbrannt.

Seine eigene Position liegt quer zu denen seiner Kollegen. Mébius hat fiir
sich verstanden, dass man die Physik nicht retten kann, indem man ihr die
Freiheit bewahrt, aber die Verantwortung abstreitet, so wie Kilton, und auch
nicht, indem man sie »im Namen der Verantwortung der Machtpolitik eines
bestimmten Landes« verpflichtet, so wie Eisler (WA 7, 72). Denn in diesem
zweiten Fall kann man nicht ausschlief}en, dass man »von der Partei gelenkt«
wird. Vorbild ist hier die Fertigung der Atombombe, wenn Mébius meint: »Es
gibt Risiken, die man nie eingehen darf: der Untergang der Menschheit ist ein
solches. Was die Welt mit den Waffen anrichtet, die sie schon besitzt, wissen
wir, was sie mit jenen anrichten wiirde, die ich ermdgliche, konnen wir uns
denken.« (WA 7, 73)

77  Keller: Friedrich Diirrenmatt, Die Physiker, S. 27.

hittps://dol.org/10.14361/6783839460405 - am 14.02.2026, 08:23:31.

151


https://doi.org/10.14361/9783839460405
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

152

Der abwesende Souveran

Schon die Rezension Diirrenmatts in der Weltwoche zu Robert Jungks Buch
Heller als tausend Sonnen (1956), das von der Entwicklung der Atombombe und
deren Folgen handelt,”® verweist auf das Problem von Wissenschaft und Po-
litik. Einzig und allein aus Angst, Hitlerdeutschland kénnte eine Atombom-
be entwickeln, iiberreden die in die USA emigrierten Forscher die dortigen
Machthaber dazu, den Bau einer eigenen Bombe in Auftrag zu geben:

So wird die Waffe aus einem Wettriisten heraus entwickelt, das in Wahrheit
nicht stattfindet: die deutschen Physiker lassen die Nazis nicht auf die |dee
kommen. Vergeblich versuchen Einstein und Szilard, wie der Krieg gegen
Deutschland zu Ende ist und sich keine deutsche Atombombe findet, ihren
Vorschlag riickgidngig zu machen. (WA 34, 21)

Die Relevanz des Buchs liegt fiir Diirrenmatt darin, dass es zeigt, »inwie-
fern Wissen Macht sein kann und, vor allem, wie aus Wissen Macht wird.«
(WA 34, 21) Diirrenmatt sieht das Versagen der Atomforschergruppe darin,
»daR sie nie als Einheit handelte, daf sie im Grunde die einmalige Stellung
nie begriff, in der sie sich befand, daf3 sie sich weigerte, Entscheidungen zu
fillen. Das Wissen fiirchtete sich vor der Macht und lieferte sich deshalb den
Michten aus.« (WA 34, 23) Man konnte auch sagen, dass sich die Wissenschaft
ihrer souverdnen Position gar nicht bewusst war, des Umstands also, dass ihr
Wissen den Forschern eine ungeheure Macht verlieh. Wiren sie fihig gewe-
sen, als Gruppe und somit als eine politische Einheit zu handeln, hitten sie
Entscheidungen tiber die Kopfe der Staaten hinweg treffen kénnen. Doch die
Einigkeit der Wissenschaftler war durch Hitler zerstort worden, so dass sich
die Physiker gezwungen sahen, »ihr Wissen an eine Macht zu verraten, aus
dem Reiche der reinen Vernunft in jenes der Realitit itberzusiedeln.« (WA 34,
22) Genau dieser Realitit versucht sich Mobius zu entziehen:

Unsere Wissenschaftist schrecklich geworden, unsere Forschung gefahrlich,
unsere Erkenntnis tédlich. Es gibt fiir uns Physiker nur noch die Kapitulation
vor der Wirklichkeit. Sie ist uns nicht gewachsen. Sie geht an uns zugrunde.
Wir missen unser Wissen zuriicknehmen, und ich habe es zuriickgenom-
men. (WA 7,74)

78  Keller hat Jungks Buch ausfiihrlich als Quelle fiir Die Physiker besprochen. Vgl. ebd.,
S. 7-14.

hittps://dol.org/10.14361/6783839460405 - am 14.02.2026, 08:23:31.



https://doi.org/10.14361/9783839460405
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

b. Lektiren II: Der Ausnahmefall

Aus Vernunft geht er daher ins Irrenhaus. Seine Schlussfolgerung lautet: »Nur
im Irrenhaus sind wir noch frei. Nur im Irrenhaus diirfen wir noch denken.
In der Freiheit sind unsere Gedanken Sprengstoftf.« (WA 7, 75)

Jenseits des Staates

Die drei Physiker entschliefien sich, im Irrenhaus zu verbleiben. Sie wiren,
wiirde das Stiick nun enden, tragische Helden, die ihr Leben aufgeben, damit
die Welt noch einmal davonkommen kann. »Der Entschluf3, freiwillig im Ir-
renhaus zu bleiben, entspricht insofern ganz dem sonst iiblichen (tragischen)
Tod der/des Helden.«”” Dass das Stiick neben der Kriminalgeschichte auch
die Gattung der Tragodie anspielt, stellt die er6ffnende, ausfithrliche Neben-
textpassage aus, die weit tiber eine Regiebemerkung hinausgeht. Dort heifdt
es, man habe sich vorgenommen, »die Einheit von Raum, Zeit und Handlung
streng einzuhalten; einer Handlung, die unter Verriickten spielt, kommt nur die klassi-
sche Form bei.« (WA 7, 12). Dies ist — freilich — ein Seitenhieb gegen die Trago-
die, die als adiquat zur Darstellung von Verriickten gezeichnet wird. Wenn es
aber spiter heif’t, in den Physikern gehe, »im Gegensatz zu den Stiicken der Alten,
das Satyrspiel der Tragodie« (WA 7, 14) voran, so erscheint dies insofern paradox,
als die in den 21 Punkten zu den Physikern beschriebene »schlimmstmagliche
Wendung« (WA 7, 91) des Geschehens doch diejenige in die Komddie ist: »Der
(scheinbar ausweglose) Konflikt besteht gar nicht, der Entschluf3, aufs eigene
Leben zu verzichten, wandelt sich in den Zwang des Inhaftiertseins, und das
Verantwortungsbewuftsein zeigt sich als véllig belanglos.«®° Die eigentliche
Tragodie besteht also darin, dass selbst der tragische Held nicht mehr mog-
lich ist: »In den Physikern springt der schreckliche Moment des Tragischen
den Zuschauer an als Paradoxie: der mit allen Mitteln tragischen Heldentums
ausgestattete Mobius endet als absurder Held.«®! Das Tragische, das Diirren-
matts Theaterproblemen zufolge nur noch aus den Komddien heraus aufsteigen
kann (WA 30, 63), erscheint ob der ausgestellten Unmaoglichkeit der Tragodie
potenziert.

79  Jan Knopf: Friedrich Dirrenmatt: Die Physiker. Apokalyptisches Narrenspiel, in: Dra-
men des 20. Jahrhunderts, S.109-125, hier S. 117.

80 Ebd, S.118. Siehe auch: »Die Méglichkeit, durch Zuriicknahme des Wissens und auf
Grund einer personlichen und damit heldischen Opferhaltung die Menschheit zu ret-
ten, wird in dem Schauspiel zur lllusion.« Keller: Friedrich Diirrenmatt, Die Physiker,
S.30.

81  Keller: Friedrich Dirrenmatt, Die Physiker, S. 58.

hittps://dol.org/10.14361/6783839460405 - am 14.02.2026, 08:23:31.



https://doi.org/10.14361/9783839460405
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

154

Der abwesende Souveran

Mobius hatte versucht, sich dem Zugriff der Staaten zu entziehen und zu
verhindern, dass seine Theorien politisch und militirisch instrumentalisiert
werden. Dieses Handeln kann indes auch als weniger selbstlos gedeutet wer-
den als es Mobius darzustellen versucht, worauf Benjamin Bennett hinweist:
»it is not >duty« that had moved him. On the contrary, the asylum represents
for him an endless sabbatical, where he can work untroubled by governments
or colleagues — or by his family.« Durch sein Wissen befindet er sich in einer
absoluten Machtposition: »as long as his theory remains private, he holds ab-
solute power over the world, a power he can realize at any time (as Dr. von
Zahnd does later), although he seems to have no intention of doing so.«®?
Das einzig verantwortbare Handeln bestiinde darin, seine Erkenntnisse allen
zuganglich zu machen. »Mobius’s only truly responsible course would have
been to publish all his results, which would have prevented their being dis-
covered and exploited«.®?

Zwar gelingt es ihm, seine beiden Verfolger zu iiberreden, den staatlichen
Geheimdiensten keine Informationen zukommen zu lassen. Doch riickt mit
der Arztin Mathilde von Zahnd nun ein nicht-staatlicher Akteur auf den
Plan. Thre Methoden im Umgang mit den Physikern (Abhéren, Uberwachen,
Inhaftieren) sind durchaus einem staatlichen Geheimdienst vergleichbar.
Dass sie in Wahrheit (im Gegensatz zu den eigentlich gesunden Physikern)
verriickt ist und glaubt, ihr erscheine der Kénig Salomo, sollte diesen Um-
stand nicht verdecken. Es handelt sich um eine Privatperson, die jenseits
des staatlichen Zugriffs — der Inspektor hat als Figuration der staatlichen
Ordnungsmacht das Haus verlassen — durch die Privatisierung wissenschaft-
licher Erkenntnisse eine ungeheure Macht erlangt. Dafiir sorgt sie auch,
indem sie verhindert, dass Mdbius in eine staatliche Heilanstalt verlegt wird,
obwohl seine nun neu verheiratete Frau das Geld fiir seinen Aufenthalt nicht
mehr aufbringen kann: »Aber nein, Frau Rose. Unser braver Mobius bleibt
hier in der Villa. Ehrenwort. [...] Ich bin schlief8lich kein Unmensch.« Finan-
ziert wird dies alles nach Aussage der Anstaltsleiterin durch Stiftungsgelder,
die sie selbst beschafft: »Der Oppelfonds fir kranke Wissenschaftler, die
Doktor-Steinemann-Stiftung. Geld liegt wie Heu herum, und es ist meine
Pflicht als Arztin, Threm Johann Wilhelmlein davon etwas zuzuschaufeln.«
(WA 7, 35) Allerdings stellt sich spiter heraus, dass von Zahnd bereits Erfin-
dungen aus Mobius’ System aller méglichen Erfindungen ausgebeutet hat.

82  Bennett: Theater as Problem, S. 223.
83 Ebd,S. 229.

hittps://dol.org/10.14361/6783839460405 - am 14.02.2026, 08:23:31.



https://doi.org/10.14361/9783839460405
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

b. Lektiren II: Der Ausnahmefall

Nach behutsamem Beginn »griindete [sie] Riesenwerke, erstand eine Fabrik
um die andere und baute einen michtigen Trust auf.« (WA 7, 83)

So unterschiedlich M6bius und von Zahnd in ihren Absichten und Hand-
lungsweisen auch sein mogen; sie sind Spiegelfiguren insofern, als sie beide
eine poststaatliche Souverinitit reprisentieren, in welcher der Staat nicht
linger als Ordnungsmodell und Machtzentrum garantiert ist. Dass Mébius
nun seinerseits machtlos gegen die Ausbeutung seiner Entdeckungen ist, liegt
an den begangenen Morden: »Auch wenn Ihre Stimme in die Welt hinaus-
dringe, wiirde man Thnen nicht glauben. Denn fiir die Offentlichkeit sind Sie
nichts anderes als ein gefihrlicher Verriickter. Durch Thren Mord.« (WA 7,
83) Das selbstgewihlte Gefingnis — eine Variation der freiwilligen Knecht-
schaft — hat sich in ein tatsichliches Gefingnis verwandelt.

So wie Claire Zachanassian konnte auch von Zahnd mit »eurem Handeln
[...] rechnen. Ihr wart bestimmbar wie Automaten und habt getotet wie Hen-
ker.« (WA 7, 84) Auch sie reprisentiert einen souverinen Standpunkt, von
dem aus sie den anderen Menschen einen Strich durch die Rechnung ma-
chen kann. Doch wird sie dhnlich wie ihre Vorgingerin, die alte Dame, in ihrer
Uberzeichnung und Verriicktheit als eine unwirkliche Figur entworfen, in der
allerdings ein durchaus wirkliches Prinzip zum Ausdruck kommt: Wissen ist
nicht zuriickzunehmen - »Was einmal gedacht wurde, kann nicht mehr zu-
riickgenommen werden.« (WA 7, 85) Und in politischer Hinsicht: Wenn der
Zugriff des Staates schwindet, wird die Welt kein machtfreier Ort; vielmehr
wird die Macht nunmehr von privaten Akteuren ausgetibt.

Das Prinzip Verantwortung

Diirrenmatts Komddie beschreibt den fatalen Stand der Naturwissenschaf-
ten, die Naturgesetze soweit durchschauen zu kénnen, dass die Vernichtung
der gesamten Menschheit moglich geworden ist.3% Das unterscheidet sei-
ne und unsere Epoche von vorangegangenen Zeitaltern, in denen — wie es
in Hans Jonas’ Buch Das Prinzip Verantwortung heiflt — sowohl das Wissen als
auch die Macht zu begrenzt waren, »um die entferntere Zukunft in die Vor-
aussicht und gar den Erdkreis in das Bewuf3tsein der eigenen Kausalitit ein-

84  DerMensch hat»machtige und gefahrliche Instrumente geschaffen, nicht aberim sel-
ben Mafie die ethische Kapazitat vorangetrieben, um mit diesen Instrumenten verant-
wortungsvoll umgehen zu kdnnen.« Obermayer: Dirrenmatts Drama Die Physiker im
Spannungsfeld von Modernitdt und Tradition, S. 93.

hittps://dol.org/10.14361/6783839460405 - am 14.02.2026, 08:23:31.



https://doi.org/10.14361/9783839460405
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

156

Der abwesende Souveran

zubeziehen.«® Die Gegenwart der entfesselten Wissenschaften indes »ruft
nach einer Ethik, die durch freiwillige Ziigel seine Macht davor zuriickhilt,
dem Menschen zum Unheil zu werden.«3¢ Mathilde von Zahnd braucht sich
um das Prinzip Verantwortung nicht zu kiimmern. Es fillt in der komple-
xen Komposition der Physiker auf, dass die Arztin ohne Nachkommen ist und
also die Folgen ihres Handelns fur die Zukunft etwaiger Kinder oder Enkel
nicht fiitrchten muss (»Ich bin die letzte Normale meiner Familie. Das Ende.
Unfruchtbar, nur noch zur Nichstenliebe geeignet«, WA 7, 84f.). Auch von ih-
rem Vater, dessen einziges Kind sie ist, hatte sie nichts iber intergeneratio-
nelle Verantwortung lernen kénnen. Uber ihn sagt sie: Er »hafRte mich wie die
Pest, er hafdte iiberhaupt alle Menschen wie die Pest.« (WA 7, 24) An die Stel-
le des nicht vorhandenen Verantwortungsgefithls tritt nun der Ehrgeiz, der
keine Grenzen, nicht einmal mehr die planetaren, anerkennt: »Nun werde ich
machtiger sein als meine Viter. Mein Trust wird herrschen, die Linder, die
Kontinente erobern, das Sonnensystem ausbeuten, nach dem Andromedane-
bel fahren. Die Rechnung ist aufgegangen. Nicht zugunsten der Welt, aber
zugunsten einer alten, buckligen Jungfrau.« (WA 7, 85) Noch einmal verdich-
tet sind hier die fehlende Nachkommenschaft und die fehlende Verantwor-
tung. Der Ehrgeiz speist sich nachgerade aus dem Fakt, dass sie — ihre minn-
lichen Vorfahren tiberbietend — die Familiengeschichte endgiiltig beschlief3t.
Die Physiker scheinen so auch ein Beispiel dafiir zu sein, dass »die Uberwin-
dung des Todes, die Vergéttlichung, [...] das letzte Ziel menschlichen Ehrgei-
zes« ist.” Dabei hat die Arztin nicht nur sozial, sondern auch psychisch und
in der Vision der Eroberung des Weltalls auch in physischer Hinsicht jegliche
Einbindung und >Bodenhaftung« verloren.

Doch Diirrenmatt zeigt nicht nur Figuren, die keine Verantwortung iiber-
nehmen wollen, sondern auch solche, die keine Verantwortung itbernehmen
konnen, obwohl sie es versuchen. Die Physiker beabsichtigen durchaus, ver-
antwortungsvoll zu handeln. Bei Mébius zeigt sich das auch »in der Tren-
nung von der Familie bis zum provozierten Bruch.« Doch stellt das Stiick die
Unmoglichkeit heraus, »in der Welt fiir die Allgemeinheit Entscheidendes zu
tun, als Einzelner, als Held.«®8 Unfreiwillig haben die modernen Naturwis-

85  Hans Jonas: Das Prinzip Verantwortung. Versuch einer Ethik fiir die technologische
Zivilisation. Frankfurt a.M. 1989, S. 8.

86 Ebd,S.7.

87  Eckart Goebel: Ehrgeiz. Dynamiken zweckrationaler Passion. Paderborn 2020, S. 5.

88  Keller: Friedrich Durrenmatt, Die Physiker, S. 69.

hittps://dol.org/10.14361/6783839460405 - am 14.02.2026, 08:23:31.



https://doi.org/10.14361/9783839460405
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

b. Lektiren II: Der Ausnahmefall

senschaften an diesem Umstand mitgewirkt, denn ihre Formeln haben ein
bis dahin ungeahntes Machtpotenzial in die Welt gesetzt und die traditio-
nelle Ordnung aufgehoben. In diesem permanenten Ausnahmezustand gilt
nun das Recht des Stirkeren, desjenigen nimlich, der unmittelbaren Zugriff
auf diese Macht besitzt. Und das ist in diesem Fall kein Staat, sondern eine
Privatperson. Die Physiker verfiigen nicht selbst iiber ihre Erkenntnisse und
ihre Entscheidung aus Verantwortungsgefiihl geht daher ins Leere: »So zeigt
sich, dafd unter den gegebenen Bedingungen weder Verantwortung noch Ord-
nung, weder Menschlichkeit noch Vernunft, ja kaum mehr eine menschliche
Existenz méglich zu sein scheint.«

Dieser Diskurs erinnert an die Geschichte von der Entwicklung der
Atombombe, die eigentlich keiner der Kernforscher hatte bauen wollen
und die — wie bereits erwidhnt wegen der stindigen Warnung wihrend des
Zweiten Weltkriegs, die Deutschen konnten selbst an einer solchen Waffe
arbeiten — trotzdem konstruiert und im August 1945 zweimal eingesetzt wur-
de. Sie ist entwickelt worden, obwohl, so Werner Heisenberg, im Sommer
1939 »noch zwolf Menschen durch gemeinsame Verabredungen den Bau von
Atombomben«®® hitten verhindern kénnen. Groft sei denn auch die Betrof-
fenheit der deutschen Atomphysiker in der Internierung in England - hier
besonders Otto Hahns — gewesen:

Am tiefsten getroffen war begreiflicherweise Otto Hahn. Die Uranspaltung
war seine bedeutendste wissenschaftliche Entdeckung, sie war der entschei-
dende und von niemandem vorhergesehene Schritt in die Atomtechnik ge-
wesen. Und dieser Schritt hatte jetzt einer Grof3stadt und ihrer Bevolkerung,
unbewaffneten Menschen, von denen die meisten sich am Kriege unschul-

dig fithlten, ein schreckliches Ende bereitet.”’

Angesichts der Geschichte der Atombombe ist M6bius’ Versuch, sein Wissen
geheimzuhalten, nur allzu verstindlich. Seine Arbeit in der psychiatrischen

89  Obermayer: Diirrenmatts Drama Die Physiker im Spannungsfeld von Modernitat und
Tradition, S. 93f.

90  Zit. n. Robert Jungk: Heller als tausend Sonnen. Das Schicksal der Atomforscher. Mit
einem Vorwort von Matthias Greffrath. Miinchen 1990 (EV: 1956), S. 104.

91 Werner Heisenberg: Uber die Verantwortung des Forschers, in: Ders.: Quantentheorie
und Philosophie. Vorlesungen und Aufsitze. Hg. von Jirgen Busche. Stuttgart 2018,
S.76-90, hier S. 78.

hittps://dol.org/10.14361/6783839460405 - am 14.02.2026, 08:23:31.

157


https://doi.org/10.14361/9783839460405
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

158

Der abwesende Souveran

Anstalt soll die naturwissenschaftliche Forschung von der technischen Um-
setzung ihrer Ergebnisse entkoppeln. Eine solche Entkoppelung wire in der
politischen Welt nicht méglich, in der alle Theorie zur Praxis, alle Erkenntnis
in Technik umgesetzt wird. Damit sind Diirrenmatts Physiker auch Brechts
Galilei entgegengesetzt. Sollte Galilei, so Hans Mayer, als Exempel eines ne-
gativen Handelns noch »den Blick freigeben auf die Moglichkeiten positiven
Handelns«, womit also vorausgesetzt ist, dass der Physiker itberhaupt »vor-
bildlich handeln«®* und sich dem Zugriff der Machthaber verweigern kann,
so ist ein solches positives Handeln den Physikern bei Diirrenmatt nicht mehr
moglich:

Wenn es namlich schimpflich werden kann, etwas zu entdecken, 1413t sich
die Forderung der Galileifigur nach humanitidrem Dienst der Naturwissen-
schaftler nicht mehrin der iberlieferten Weise erfiillen. Dannistdie Schluf3-
folgerung des Johann Wilhelm Mobius nicht fern: auf Forschung zu verzich-
ten, weil es verderblich wurde, etwas zu entdecken.?

Diese Position erinnert an Albert Einsteins Worte, von denen Josef Spier in
Jungks Heller als tausend Sonnen berichtet: »Weifst du, mein Sohn, ich habe
noch etwas erfunden, auf dem Grenzgebiet der Mathematik und der Astro-
nomie. Das habe ich jingstens kaputtgemacht. Einmal ein Mitmorder an der
Menschheit zu sein, geniigt mir.«** Welche Rolle der einzelne Forscher in der
Wissenschaftsgeschichte und der technischen Entwicklung spielt, wird auch
von den Forschern selbst diskutiert. So zeigt sich etwa Heisenberg in einem
erinnerten Gesprach mit Carl Friedrich von Weizsicker sicher, dass

die Individuen im Grunde weitgehend ersetzbar sind. Wenn Einstein nicht
die Relativitatstheorie entdeckt hitte, so wire sie frither oder spater von an-
deren, vielleicht von Poincaré oder Lorentz formuliert worden. Wenn Hahn
nichtdie Uranspaltung gefunden hitte, so waren vielleicht einige Jahre spa-
ter Fermi oder Joliot auf dieses Phinomen gestoften.®®

92 Hans Mayer: Brecht und Diirrenmatt oder Die Zuriicknahme (1962), in: Frisch und Dur-
renmatt, S.17-40, hier S. 20.

93 Ebd,S. 21.

94  Jungk: Heller als tausend Sonnen, S. 316, Note 1. Eine Aussage Einsteins gegeniiber Led
Szilard wiederum kénnte so auch von Mébius (und einigen anderen Diirrenmattschen
Figuren) stammen: »Da haben Sie es nun. Die alten Chinesen haben schon recht ge-
habt. Am besten ist es, iiberhaupt nicht zu handeln.« (S. 316)

95  Heisenberg: Uber die Verantwortung des Forschers, S. 81.

hittps://dol.org/10.14361/6783839460405 - am 14.02.2026, 08:23:31.



https://doi.org/10.14361/9783839460405
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

b. Lektiren II: Der Ausnahmefall

Die Schlussfolgerung dieser Uberlegung lautet, dass man »dem Einzelnen,
der den entscheidenden Schritt wirklich tut, nicht mehr Verantwortung fir
seine Folgen aufbiirden« kénne als den anderen Forschern, »die ihn vielleicht
auch hitten tun konnen.«%® So wird die Geschichte der physikalischen Ent-
deckungen und mit ihnen der technischen Erfindungen zu einem sikularen
Schicksal, das selbst die mitwirkenden Forscher iiberrollt; mogen sie indi-
viduell noch so verantwortungsbewusst sein. »Alle kénnen nichts dafiir und
haben es nicht gewollt.« (WA 30, 62) — Diirrenmatts politische Uberlegungen
in den Theaterproblemen sind damit ins naturwissenschaftliche Feld verlegt.

Das leere Universum

Auch Die Physiker entwerfen einen — diesmal globalen — permanenten Aus-
nahmezustand, in dem die iberkommenen Ordnungskategorien aufgehoben
sind und die Staaten an Autoritit verloren haben. Klarsichtig erliutert Keller,
der Diirrenmatts Komédien anhand von den Physikern bislang am eindriick-
lichsten als »Spiegel einer in Unordnung geratenen Welt« beschrieben hat:
»Letzter Grund fir dieses Chaos ist jedoch wieder das menschliche Tun, das
die natiirliche Ordnung der Schépfung seiner Vernunft zum Opfer brachte,
ohne eine neue Ordnung gestalten zu konnen.«*’ Parallelisiert ist dieses
postsouverdne Zeitalter dem Postreligiésen: Der Himmel ist zum leeren
Universum geworden; Kénig Salomo eine Wahnvorstellung.

Das Ende des religiosen Zeitalters wird auch durch die Darstellung kirch-
licher >Autoritit< unterstrichen. Denn wie schon im Besuch der alten Dame ist
der auftretende Kirchenmann auch in den Physikern eine licherliche Figur.
Zur Heilanstalt bemerkt Missionar Rose, der neue Ehemann von Mébius’ Ex-
Frau: »Wie still es hier ist! Wie freundlich. Ein wahrer Gottesfriede waltet in
diesem Hause, so recht nach dem Psalmwort: Denn der Herr hort die Armen
und verachtet seine Gefangenen nicht.« Darauf Frau Rose: »Oskar ist nim-
lich ein guter Prediger, Friulein Doktor.« (WA 7, 31) Wo der Kirchenmann
»Gottesfriede« vermutet, >waltet< die wahnsinnige Mathilde von Zahnd. Zum
Durchschauen und zur Deutung der Wirklichkeit ist der Kirchenmann nicht
fihig.

Eine wichtige Rolle im Stiick spielt Salomo, der weise und fir sein Ur-
teil bekannte Herrscher. Von Zahnd glaubt, tatsichlich im Auftrag Salomos

96  Ebd.
97  Keller: Friedrich Diirrenmatt, Die Physiker, S. 83 u. 66.

hittps://dol.org/10.14361/6783839460405 - am 14.02.2026, 08:23:31.

159


https://doi.org/10.14361/9783839460405
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

160

Der abwesende Souveran

zu handeln und von ihm den Befehl erhalten zu haben, »Mébius abzusetzen
und an seiner Stelle zu herrschen.« (WA 7, 82) In ihrer Vorstellung ist Salo-
mo »der gewaltige, glanzvolle Kénig, der im Besitz von Weisheit und Macht
herrscht.«*® Die Erkenntnisse, die Mébius vermeintlich von ihm erhielt, sei-
en »Mittel zu seiner heiligen Weltherrschaft«, und diese Herrschaft Salomos
sieht sich die Arztin nun als »unwiirdige Dienerin« verwirklichen (WA 7, 82).

Mobius, der nur vorgibt, ihm erscheine Salomo, entfaltet ein anderes Bild
des weisen Konigs im Abschiedsgesprich mit seiner Familie. Als Missionar
Rose Salomo als Psalmendichter und Singer des Hohen Liedes preist, er-
widert der Physiker: »Ich kenne Salomo von Angesicht zu Angesicht. Er ist
nicht mehr der groRe goldene Konig, der Sulamith besingt und die Rehzwil-
linge, die unter Rosen weiden, er hat seinen Purpurmantel von sich gewor-
fen« — »nackt und stinkend kauert er in meinem Zimmer als der arme Konig
der Wahrheit, und seine Psalmen sind schrecklich.« (WA 7, 40) AnschliefRend
tragt Mobius einen solchen vermeintlichen Psalm Salomos vor — die grausige
Vision einer Weltraumreise, die den Weltraumfahrern zu singen sei und die
von nichts als Tod und Wiisten und einem leeren Universum handelt:

Wir hauten ins Weltall ab.

Zu den Wiisten des Monds. Versanken in ihrem Staub.
Lautlos verreckten

Manche schon da. Doch die meisten verkochten

In den Bleiddmpfen des Merkurs, 6sten sich auf

In den Olpfiitzen der Venus, und

Sogar auf dem Mars frafd uns die Sonne,

Donnernd, radioaktiv und gelb.

(WA7,41)

Die weitere Reise durch das Sonnensystem verliuft ebenso unerfreulich. Die
Raumfahrer verlieren die Orientierung und gelangen weit iiber das Sonnen-
system hinaus in den Weltraum:

Abgetrieben, trieben wir in die Tiefen hinauf
Einigen weifden Sternen zu,

Die wir gleichwohl nie erreichten, [..]

Langst schon Mumien in unseren Schiffen
Verkrustet von Unrat: [...]

98 Ebd.,S.33.

hittps://dol.org/10.14361/6783839460405 - am 14.02.2026, 08:23:31.



https://doi.org/10.14361/9783839460405
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

b. Lektiren II: Der Ausnahmefall

In den Fratzen kein Erinnern mehr
An die atmende Erde.
(WA 7, 41f)

Das gottlose Universum, die Erde als kleiner Fleck in der sinnlosen Unend-
lichkeit — auch Mébius’ Worte am Schluss des Stiicks bannen das postreligise
Zeitalter noch einmal ins Bild. Angesichts der Vergeblichkeit seiner Bemit-
hungen fillt der geniale Physiker nun vollends in die Rolle des Salomo (so wie
Eisler in Einstein und Beutler in Newton): »Ich bin der arme Konig Salomo.
Einst war ich unermeflich reich, weise und gottesfiirchtig. Ob meiner Macht
erzitterten die Gewaltigen. Ich war ein Fiirst des Friedens und der Gerech-
tigkeit.« (WA 7, 86) Salomo war also selbst der Souverin, der michtige Ga-
rant gesellschaftlicher Ordnung. Als eine wichtige seiner Eigenschaften wird
die Gottesfurcht genannt. Doch, so Mébius weiter, »meine Weisheit zerstorte
meine Gottesfurcht, und als ich Gott nicht mehr fiirchtete, zerstorte meine
Weisheit meinen Reichtum.« (WA 7, 86f.) Gott wird hier als ethisches Prin-
zip gezeichnet, das die menschliche Hybris einzudimmen in der Lage ist,
die bei Verlust der Gottesfurcht destruktiv auf den Menschen zuriickwirke.
»Nun sind die Stidte tot, iiber die ich regierte, mein Reich leer, das mir an-
vertraut worden war, eine blauschimmernde Wiiste, und irgendwo um einen
kleinen, gelben, namenlosen Stern kreist, sinnlos, immerzu, die radioakti-
ve Erde.« (WA 7, 87) Dieses apokalyptische Bild, das die mythische Wiiste
mit dem modernen Begriff der Radioaktivitit verkniipft, zeigt ein unbelebtes
Universum. Es ist die bei Diirrenmatt vielbeschriebene Katastrophe, in wel-
che die >schlimmstmégliche Wendung« — hier noch als Vision — miindet. Kein
von Gott verhingtes Schicksal indes, sondern eine aus mangelnder Ehrfurcht
selbst erzeugte Vernichtung. Theologisch gewendet erscheint der abwesende
Souverdn hier als der abwesende Gott. Die Menschen sind nunmehr allein in
einem leeren Universum.

5.4 Der Sturz

In der Erzdhlung Der Sturz (1971) entwirft Dirrenmatt die Sitzung eines ano-
nymen Parteiapparats, der nach einer Revolution die Geschicke eines >Riesen-
reiches«lenkt. Zwar bleibt das Geschehen historisch und geographisch unbe-
stimmt, doch ldsst sich das Riesenreich unschwer mit der Sowjetunion und
das >Politische Sekretariat¢, das sich aus dem Parteichef sowie verschiedenen

hittps://dol.org/10.14361/6783839460405 - am 14.02.2026, 08:23:31.

161


https://doi.org/10.14361/9783839460405
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

162

Der abwesende Souveran

Ministern und Funktioniren zusammensetzt, mit dem Politbiiro identifizie-
ren. In der Tat hat Diirrenmatt die Erzdhlung, die er bereits seit 1965/1966
konzipierte,” nach einem Besuch der Sowjetunion verfasst, wie sein Bericht
in den Stoffen (Der Rebell) von der »Eréffnungszeremonie des Schriftsteller-
kongresses am 22. Mai 1967 im groflen Kremlsaal« (WA 28, 297) verrit. »Das
Politbiiro, das da vor uns thronte« und »iiber das Schicksal der Erde mitbe-
stimmtex, erscheint ihm wie »der Beginn eines Zahlensystems, zum Beispiel
eines Riesendreiecks, gebildet von ungeraden Zahlen, wobei die Bedeutung
von oben nach unten abnimmt.« (WA 28, 298f.) Wenn eine Position vakant
wird, so verschieben sich die weiteren Zahlen:

fallt Eins, wird Drei oder Fiinf oder Sieben zu Eins, identisch mit Eins, je
nach der Affinitdt wird von der Spitze des Dreiecks Richtung Basis um-
nummeriert. Ein solches System ist mit einem Schema zu vergleichen,
innerhalb dessen die Menschen aufsteigen und fallen, Karriere machen und
iber ihre Karriere stolpern—gleichsam (iber ihre eigenen Beine —, wo sie
vernichtet, verurteilt und rehabilitiert werden kénnen —sogar noch als Tote.
(WA 28, 299)

Damit ist nicht nur eine Beobachtung angesprochen, die auch Bataille in Be-
zug auf den Kommunismus gemacht hatte, nimlich dass »in gewissem Sinn
die sowjetische Macht eine Form militdrischer Herrschaft ist und die kommu-
nistische Partei das Aquivalent einer Armee«,'®® sondern auch die Austausch-
barkeit der Funktionire, die in der Erzihlung Der Sturz als Buchstabenspiel
der Figuren, die allesamt keine Namen tragen, wiederkehrt.

Diirrenmatts Bericht vom Schriftstellerkongress endet schliefilich mit ei-
ner Anekdote, in der das Spiel der Macht um Leben und Tod aufscheint, das
auch in der Erzihlung von Bedeutung ist. Auf der Fahrt zuriick ins Hotel
nach der Er6ffnungssitzung erhob sich unter den »Anwirtern des Sowjeti-
schen Schriftstellerverbandes eine aufgeregte Diskussion tiber die Sitzord-
nung des Politbiiros«, die anders als sonst gewesen sei: »irgendeiner hat-

99  »Ein erster Entwurf lag vermutlich bereits 1965/66 vor. Zu Beginn des Jahres 1966 teil-
te Durrenmatt im Gesprach mit Urs Jenny mit, er sei >mitten in einer neuen Arbeit:
Dreizehn Personen in einem geschlossenen Raum, die Machtigsten eines Landes, wie
sie miteinander konspirieren, einander bekampfen, bis der Michtigste liquidiert wird
und ein neuer nachriickt und alles von vorne beginnt—denken Sie an eine Kreml-
Geheimsitzung, an Stalins Sturz«, zit. n. Benjamin Thimm: Der Sturz, in: Dirrenmatt-
Handbuch, S.139-140, hier S.139.

100 Bataille: Die Souveranitit, S. 69.

hittps://dol.org/10.14361/6783839460405 - am 14.02.2026, 08:23:31.



https://doi.org/10.14361/9783839460405
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

b. Lektiren II: Der Ausnahmefall

te gefehlt, was als giinstiges Zeichen aufgefafit wurde, daf3, vielleicht — der
Aufstieg Andropows war nicht aufzuhalten [...]. Als wir das Auto verlief3en,
hatte ich den Sturzkonzipiert, zwar blof3 als Einfall, ohne Verpflichtung, ihn
niederzuschreiben« (WA 28, 300f.). Dass die Erzidhlung, die sich wenig Mii-
he gibt, das historische Vorbild zu verschleiern, »den selbstbezogenen politi-
schen Leerlauf eines totalitiren Herrschaftskollektivs« darstellt, hat tatsich-
lich »zum Verbot des Textes in den sozialistischen Lindern<°! gefiihrt.

Der Sturz zeichnet eine hochst prekire Konstellation: Die Funktionire des
Politischen Sekretariats belauern einander unablissig, denn der Parteichef
lasst immer wieder Siuberungen durchfithren. Dass die Figuren keine Na-
men tragen, sondern lediglich durch Grofbuchstaben bezeichnet werden, un-
terstreicht ihre Austauschbarkeit sowie einmal mehr, dass es Diirrenmatt um
die Darstellung typischer Handlungsweisen innerhalb einer grotesken Aus-
gangssituation geht. Mit Blick auf das Souverinititsparadigma relevant ist
die »zeitgeschichtlich-politische«*°* Erzihlung, weil sie die Frage stellt, wann
die Revolution und mit ihr ein Zustand, in dem Kritiker oder Konkurrenten
ohne Prozess hingerichtet werden kénnen, beendet ist und wann sich wie-
der eine Ordnung verfestigt. Wihrend die Parteistruktur zur Erzeugung ei-
ner staatlichen Ordnung tendiert, hilt die Revolution den Ausnahmezustand
aufrecht, in dem der Parteichef politische Morde nach Gutdiinken anordnen
kann. Dass dieser am Schluss selbst einem Putsch zum Opfer fillt, in dem
Moment, da er das Politische Sekretariat fiir aufgelost erklirt, ist da nur fol-
gerichtig und ruft den auf Dauer gestellten Ausnahmezustand auf, in dem
sich die souverdne Position als eine Leerform zeigt, deren Besetzung belie-
big, zufillig, unwesentlich ist.

Sitz-Ordnung

Die Erzihlung beginnt mit einer kleinen reprisentativen Szene, in der Diir-
renmatt das Festbuffet, »welches im Festsaal das Politische Sekretariat vor der
Beratung einzunehmen pflegte«, beschreibt: Die Rede ist von einem »kalten
Buffet mit gefiillten Eiern, Schinken, Toast, Kaviar, Schnaps und Champa-
gner« (WA 24, 11). Die Speisen und die alkoholischen Getrinke erinnern an

101 Ulrich Weber: Politisch-kulturelle Kontexte, in: Dirrenmatt-Handbuch, S. 21-23, hier
S.22.
102 Spycher: Friedrich Diirrenmatt, S. 329.

hittps://dol.org/10.14361/6783839460405 - am 14.02.2026, 08:23:31.



https://doi.org/10.14361/9783839460405
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

164

Der abwesende Souveran

Die Panne und weisen voraus auf so manch unprofessionelles Verhalten wih-
rend der Beratung. Die Sitzordnung im Sitzungszimmer »war nach der Hie-
rarchie des Systems geregelt.« (WA 24, 12) Sie wird zu Beginn und am Schluss
der Erzihlung graphisch dargestellt als Anordnung von Buchstaben,'? die,
wie bereits erwihnt, die verschiedenen Funktionire bezeichnen: »B D F H K
M saflen (von A aus gesehen) an der rechten Tischseite und ihnen gegeniiber
CEGILN, neben N safd noch der Chef der Jugendgruppen P und neben M
der Atomminister O, doch waren P und O nicht stimmberechtigt.« (WA 24,
12) Welcher Buchstabe welchen Funktionir im Einzelnen bezeichnet, muss
aus dem Text erst rekonstruiert werden: A ist der Parteichef, B der AufRen-
minister, C der Chef der Geheimpolizei, D der Parteisekretir, E der Aulen-
handelsminister, F der Minister der Schwerindustrie, G der Chefideologe, H
der Verteidigungsminister, I der Landwirtschaftsminister, K der Staatspri-
sident, L der Transportminister, M die Ministerin fiir Erziehung und N der
Postminister. O und P wurden bereits als Atomminister beziehungsweise als
Chef der Jugendgruppen identifiziert. Zwar ist versucht worden, die Figuren
mit historischen Personlichkeiten in Verbindung zu bringen; das Ergebnis be-
schrinke sich jedoch auf die Beobachtung, dass »manche der Charaktere im
Sturz irgendwie auf geschichtliche Vorbilder zuriick« gehen, dass sie aber »im
wesentlichen eher Erfindungen als Nachahmungen« seien.'*

Als erster erscheint N im Sitzungszimmer, aus dessen Perspektive die Ge-
schehnisse, wenn auch nicht als Ich-Erzihlung, geschildert werden. Der Post-
minister ist, wie Spycher beschreibt, zwar »politisch weniger erfahren, enga-
giert und belastet als die Mehrzahl seiner Kollegen und insofern eher ein naiv-
sachlicher Zuschauer, der freilich ebenfalls persénlich betroffen und gefihr-
det ist; aber ander[er]seits ist seine Geisteshaltung nicht die eines AuRensei-
ters oder gar eines jenseits des >Systems« stehenden Kritikers.«*°> Durch seine

103 »Der eigentliche Flieftext nun bildet den Ubergang vom ersten zum zweiten Tableau;
er entfaltet die Prozesse, die zum namensgebenden Sturz des Machtinhabers A und
der Umstrukturierung des Politbiiros wahrend einer Parteisitzung fithren.« Thimm:
Der Sturz, S.139.

104 Spycher: Friedrich Diirrenmatt, S.347. Siehe dort auch die Rekonstruktion dieser Ver-
suche.

105 Ebd., S.356f. Eduardo Grillo sieht in N »the personification of the silent majority, the
one that really supports every form of power and in particular dictatorial regimes. N
is limited to taking a seat; an interested but irrelevant spectator, he is rewarded with
a remarkable leap in the hierarchy because of his willingness not to upset the plans
of the most powerful elements.« Eduardo Crillo: The threshold, the place, the net.

hittps://dol.org/10.14361/6783839460405 - am 14.02.2026, 08:23:31.



https://doi.org/10.14361/9783839460405
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

b. Lektiren II: Der Ausnahmefall

»naiven< Augen kann sich nicht nur das Geschehen in seiner ganzen Absurdi-
tit entfalten, auch erlaubt die >Mitsicht« mit dieser an eigenen Ambitionen
und Plinen armen Figur einen gewissen neutralen, wenn auch informierten
Blick auf die Dynamiken des Machtapparats. So erhalten die Leserinnen und
Leser gleich zu Beginn Einblick in den Gemiitszustand des Postministers, der
allerdings stellvertretend fiir die meisten Mitglieder des Politischen Sekreta-
riats steht:

Er fithlte sich seit seiner Aufnahme ins oberste Gremium nur in diesem
Raume sicher, obwohl er blof3 Postminister war und die Briefmarken zur
Friedenskonferenz A gefallen hatten, wie er geriichtweise vom Kreise um
D und genauer von E wufite; aber seine Vorgianger waren trotz der doch
eher untergeordneten Stellung der Post innerhalb der Staatsmaschinerie
verschollen, und wenn auch der Boss der Geheimpolizei C mit ihm lie-
benswiirdig umging, ratsam war es nicht, nach den Verschwundenen zu
forschen. (WA 24,11)

Hier werden bereits die wichtigsten Aspekte innerhalb der herrschenden Dy-
namik unter den Funktioniren angesprochen: eine Form der generalisierten
Angst, die unvollstindige Information (Geriichte), die Abhingigkeit von den
Launen des Geheimdiensts und der Willkiir des Parteichefs — »Ein falsches
Verhalten, eine unvorsichtige Auferung konnten das Ende bedeuten, Ver-
haftung, Verhére, Tod«. Die Mitglieder des Politischen Sekretariats miissen
sich »mit jedem gutstellen« und »klug« sein, »die Gelegenheiten wahrzuneh-
men, sich im Notfall zu ducken und die menschlichen Schwichen der andern
auszunutzen.« (WA 24, 18) Dabeli stellt Diirrenmatt besonders heraus, dass
der Aufstieg innerhalb dieser Fithrungsriege nicht etwa Erleichterung und
Sicherheit bedeutet, sondern Gefahr. Wer Mitglied im Politischen Sekreta-
riat geworden ist, wurde »auf die bequemste der méglichen Abschufilisten
gesetzt.« (WA 24, 13) Denn man hat damit eine Position erreicht, wo einem
»nur mit politischen Griinden der Garaus gemacht werden konnte, und politi-
sche Griinde liefen sich immer finden.« (WA 24, 14) Die Anfithrer des Landes
miissen sich so trotz ihrer ungeheuren Macht zunichst einmal um sich selbst
sorgen.

Notes about Friedrich Dirrenmatt’s Der Sturz, in: Germanisch-Romanische Monats-
schrift 69/3 (2019), S. 329-343, hier S. 342.

hittps://dol.org/10.14361/6783839460405 - am 14.02.2026, 08:23:31.



https://doi.org/10.14361/9783839460405
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

166

Der abwesende Souveran

Sie bestimmten das Geschick des Riesenreiches, schickten Unzéhlige in die
Verbannung, in den Kerker und in den Tod, griffen in das Leben von Mil-
lionen ein, stampften Industrien aus dem Boden, verschoben Familien und
Volker, lieRen gewaltige Stadte erstehen, stellten unermefiliche Heere auf,
entschieden Uber Krieg und Frieden, doch, da ihr Erhaltungstrieb sie zwang,
einanderzu belauern, beeinflufsten die Sympathien und Antipathien, die sie
fureinander empfanden, ihre Entscheidungen weit mehr als die politischen
Konflikte und die wirtschaftlichen Sachverhalte, denen sie gegentiberstan-
den. Die Macht, und damit die Furcht voreinander, war zu grof3, um reine
Politik zu treiben. (WA 24, 18f.)

So wird ein Geschehen gezeichnet, in dem Macht und Angst einander nicht
ausschlief3en, sondern bedingen. Politische Angelegenheiten werden von per-
sonlichen Interessen iiberformt: »Es liegt im Wesen dieses Machtkollektivs,
dafd es keine rein verniinftige Sachpolitik durchfiihrt, weil dessen Mitglieder
aus personliche[m] Macht- und Selbsterhaltungstrieb handeln und mit- und
gegeneinander intrigieren, in stindiger Furcht, iiberspielt, gestiirzt und ver-
nichtet zu werden.«!°® Die Machthaber des Landes sind bestindig der dro-
henden Gefahr des Todes ausgesetzt. Das ist moglich, weil sich nach der ver-
gangenen Revolution keine neue Ordnung etabliert hat, so dass nach wie vor
eine revolutionire Logik vorherrscht und der Rechtszustand noch immer auf-
gehoben ist. Es handelt sich um den perpetuierten Ausnahmezustand, in dem

absolute Willkiir méglich ist.*?

106 Spycher: Friedrich Diirrenmatt, S. 351. Siehe auch Martin W.). Tegelkamp: Recht und
Gerechtigkeit in Diirrenmatts Dramen und Prosa. Baden-Baden 2013, S. 50: »Den Pro-
totyp eines autistischen Machtapparates stellt Diirrenmatt in Der Sturz vor. Hier be-
leuchtet er besonders, wie selbstbezlglich die politisch Verantwortlichen sind. Zwar
gibt es eine Welt auerhalb der Winde des Politischen Sekretariats, in dem die ge-
samte Handlung spielt, doch wird diese nur am Rande geschildert.«

107 Das zeigtsich etwa in irrtiimlich ausgesprochenen Todesurteilen, so wenn |, der Land-
wirtschaftsminister, in seiner Zeit als Generalstaatsanwalt »auf A's Wunsch fiir dessen
Schwiegersohn das Todesurteil« gefordert hat; »als A unerwartet intervenierte, um sei-
nem Schwiegersohn doch noch zu verzeihen, war der Schwiegersohn bereits erschos-
sen, ein Lapsus« (WA 24, 13). Grillo sieht in der Abwesenheit des Buchstaben ] in der
Liste der Figuren denn auch den Hinweis auf die aufgehobene Justiz: »It seemed rea-
sonable to ascribe this eloquent absence to the impossibility of Justice (Justiz) within
the society, a subject which Diirrenmatt holds dear.« Grillo: The threshold, the place,
the net, S. 342.

hittps://dol.org/10.14361/6783839460405 - am 14.02.2026, 08:23:31.



https://doi.org/10.14361/9783839460405
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

b. Lektiren II: Der Ausnahmefall

8 wenn da-

Merkmal dieses Zustands sind auch polykratische Elemente,™
von die Rede ist, dass A seine »Gewaltherrschaft« nur deshalb aufrecht erhal-
ten konnte, weil »sich die Mitglieder des Politischen Sekretariats bekimpften.
Dieser Kampf war fiir A die Voraussetzung seiner Macht. Blof? die Furcht trieb
einen jeden dazu, sich die Gunst A’s zu erhalten, indem er andere denunzier-
te.« (WA 24, 55f.) Besonders sichtbar wird diese Struktur an der Konkurrenz
von D und G, dem Parteisekretir und dem Chefideologen, die sich feind-
lich gegeniiberstehen: »Statt sich zu erginzen, rieben sie sich aneinander
auf, stellten sich Fallen, versuchten einander zu stiirzen: der Parteisekretir
als ein Techniker der Macht stand dem Chefideologen als einem Theoretiker
der Revolution gegeniiber.« (WA 24, 16) Ein Teil des gegenseitigen Belauerns
der Funktionire — im labyrinthischen »Dschungel der Partei mit ihren tau-
sendfiltigen Abteilungen und Unterabteilungen, Zweigen und Nebenzwei-
gen, Gruppen, Obergruppen und Untergruppen« (WA 24, 36) — sind auch Pri-
vatheiten, die zum Beispiel als Erpressungsmaterial dienen. Viele sind stin-
dig betrunken, die »Parteimuse« M hat mit dem einen oder anderen eine Af-
fire. Ein anderer Teil ist die Ambiguitit der Macht, das heifdt die stindige
Ungewissheit, was ein Wort oder eine Geste zu bedeuten hat. So ritselt N,
»ob die Parteimuse sich durch ihr Kleid von D distanzieren wollte, indem sie
sich unbekiimmert gab, oder ob sie damit beabsichtigte, sich mit dem Mu-
te der Verzweiflung demonstrativ als dessen Geliebte zu benennen.« (WA 24,
22) Und auch A’s Lachen dient als Quelle vielfiltiger Interpretationen: »Es war
immer das gleiche langsame, fast gemiitliche Lachen, das man von ihm ver-
nahm, gleichgiiltig, ob er scherzte oder drohte, so daf man nie wufite, wie
er es meinte.« (WA 24, 45) Diese gewollte Ambiguitit ist Bestandteil des tod-
ernsten Machtspiels, in dem man sich >nie sicher« sein kann.

Das Ereignis, das grofien Anteil an der Eskalation des Geschehens hat,
jedoch neben seiner Rolle fir die Handlung kaum zur diskursiven Bedeu-

108 Der Begriff der Polykratie wurde vor allem in Bezug auf das nationalsozialistische Re-
gime verwendet und meint»eine Vielzahl von weitgehend autonomen Herrschaftstra-
gern, die miteinander unter bestimmten Bedingungen in Konflikt geraten kdnnen.«
Er bezeichnet »einen Zustand von Herrschaft, der nicht auf einer allseits anerkann-
ten Verfassung beruht, sondern sich entsprechend einem >Wildwuchs<der jeweiligen
Krafteverhaltnisse entwickelt. Position und Eigenschaften der einzelnen Herrschafts-
trager formieren sich dabei aus den Konstellationen ihrer Beziehungen zueinander
wihrend der unterschiedlichen Phasen des Geschichtsablaufes.« Peter Hiittenberger:
Nationalsozialistische Polykratie, in: Geschichte und Gesellschaft 2/4: Das nationalso-
zialistische Herrschaftssystem (1976), S. 417-442, hier S. 420 u. 421.

hittps://dol.org/10.14361/6783839460405 - am 14.02.2026, 08:23:31.

167


https://doi.org/10.14361/9783839460405
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

168

Der abwesende Souveran

tung der Erzdhlung beitrigt, ist das Ausbleiben des Atomministers O. Keiner
der Anwesenden geht von einem Zufall aus. Sein Fehlen setzt eine Reihe von
Spekulationen in Gang und steht so auch fiir das prekire Nicht- und Halb-
Wissen, das eine Komponente des permanenten Misstrauens unter den Mit-
gliedern des Politischen Sekretariats ist:

O's Verhaftung (falls sie nicht ein bloRRes Gerlicht war, das durch sein Nicht-
erscheinen verursacht wurde) konnte einen Angriff auf D einleiten, weil O in
der Partei D unterstand, sie konnte jedoch auch auf den Sturz des Chefideo-
logen G hinzielen, als dessen personlicher Schiitzling O galt: dafd O's Liqui-
dierung (falls sie eintraf) D und G zugleich bedrohte, war an sich méglich,
doch kaum wahrscheinlich. (WA 24, 15)

All diese Vermutungen, die durch die eingeklammerten Relativierungen auch
als solche markiert sind, werden sich am Schluss der Erzihlung als falsch
erweisen. O hat sich lediglich im Datum geirrt und kommt verspitet zur Sit-
zung. Doch wird sein Ausbleiben zu diesem Zeitpunkt bereits fiir die Besei-
tigung des Parteichefs gesorgt haben.

Revolution und Staat

Zweifellos handelt Der Sturz von den obskuren Verhiltnissen in einem Ein-
Parteien-Staat sowie von der angedeuteten Dynamik der Machtspiele inner-
halb solcher und vergleichbarer Institutionen auch in anderen Gesellschafts-
systemen. Konkret und politiktheoretisch geht es daneben jedoch auch um
die Revolution und den Staat im Kontext der Frage nach politischer Ordnung
tiberhaupt. Denn das Politische Sekretariat steht gewissermaflen zwischen
zwei Stithlen: jenem der Revolution, aus der es erwachsen ist und die noch
als ideologische Begriindung seiner Herrschaft dient, und jenem des sneuen,
biirokratischen Staates.’®”

Wihrend der dargestellten Beratungssitzung geht es nimlich um nichts
weniger als die (Selbst-)Auflésung des Politischen Sekretariats, die A als Par-
teichef fiir geboten hilt. In seinem Antrag, oder besser: seiner Forderung re-
kapituliert er die Geschichte der Partei und begriindet gleichermafien, wes-

109 Das »rationelle Regieren« gehort, so Crane Brinton in seiner Studie Anatomie der Re-
volution, zu den regelmafiig durch »Revolutionen bewirkten politischen Verdnderun-
gen« Crane Brinton: Anatomie der Revolution. Hg. von Manfred Lauermann. Ubers.
von Walter Theimer. Wien, Leipzig 2017, S. 263.

hittps://dol.org/10.14361/6783839460405 - am 14.02.2026, 08:23:31.



https://doi.org/10.14361/9783839460405
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

b. Lektiren II: Der Ausnahmefall

halb das Politische Sekretariat bislang notwendig war und weshalb es kiinftig
obsolet sei. Die Revolution sei zwar insofern erfolgreich gewesen, als sich eine
neue Ordnung etabliert hat, doch »denke das Volk in alten Kategorien« und
versuche, »immer wieder aus der neuen Ordnung auszubrechen«. Daher kann
sich noch immer »die revolutionire Ordnung nur durch Gewalt behaupten,
die Revolution sich nur durch die Diktatur der Partei durchsetzen« (WA 24,
28). A kiindigt nun die Demokratisierung der Partei an, um damit auch eine
Demokratisierung des Staates, »eine Verinderung des Staates nach den Be-
diirfnissen der Revolution« zu erzwingen (WA 24, 29). Dies konne nur durch
Einrichtung eines erweiterten Parteiparlaments und die Abschaffung des Po-
litischen Sekretariats gelingen, dessen einziger Zweck darin bestanden habe,
»die Partei als eine todliche Waffe gegen die alte Ordnung einzusetzen, eine
Aufgabe, die erfilllt worden sei, die alte Ordnung bestehe nicht mehr, wes-
halb man nun das Politische Sekretariat liquidieren konnte.« (WA 24, 30) N
wittert — stellvertretend fiir die anwesenden Funktionire wie die Leserinnen
und Leser — in diesem Ziel A's einen Putsch, der unter dem Deckmantel der
Demokratisierung danach trachtet, »das Politische Sekretariat zu stiirzen und
seine Alleinherrschaft endgiiltig zu installieren.« (WA 24, 30) Dass damit wei-
tere Siuberungen zu befiirchten sind, ist plausibel vor dem Hintergrund, dass
auch die meisten der Revolutionire, »die die alte Ordnung gestiirzt hatten«
(WA 24, 46), liquidiert worden waren. Die Erzahlung stellt so die Frage, was
eigentlich auf eine erfolgreiche Revolution folgt und wie der endlose Ausnah-
mezustand beendet werden kann.

Gestaltet ist diese theoretische Frage wie stets bei Diirrenmatt als kon-
fliktreiche, anschauliche Situation, in der es um Leben und Tod geht. Die Ant-
wort des Chefideologen G unterstiitzt A's Schlussfolgerung, gibt jedoch - wie
N beobachtet — dessen abstrakte Ausfithrungen »derart verschirft« wieder,
dass »sich das Politische Sekretariat zur Wehr setzen mufSte.« (WA 24, 50) Fiir
den Diskurs iiber die Revolution sind seine Bemerkungen dennoch erhellend.
Zunichst unterscheidet G die Revolution und die Partei scharf voneinander:
»Die Revolution sei ein dynamischer Vorgang, die Partei ein mehr statisches
Gebilde. Die Revolution dndere die Gesellschaft, die Partei installiere die ver-
inderte Gesellschaft im Staat.« Insofern ist die Partei nicht nur Triger der
Revolution, sondern »zugleich Trager der Staatsmacht«, und sie neigt sich
»mehr dem Staate als der Revolution« zu, was eine bestindige Revolutionie-
rung auch der Partei erforderlich mache: »So komme es, daf die Revoluti-
on vor allem jene verschlingen miisse, die im Namen der Partei Feinde der
Revolution geworden seien.« (WA 24, 49) Die Partei ist ein statisches Gebil-

hittps://dol.org/10.14361/6783839460405 - am 14.02.2026, 08:23:31.

169


https://doi.org/10.14361/9783839460405
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

170

Der abwesende Souveran

de, eine dem Staat verwandte Form, die Revolution ist hingegen dynamisch,
unférmig, verweigert sich der Verfestigung in Parteistrukturen und den In-
stitutionen des Staates. So seien die bislang liquidierten Médnner »urspriing-
lich echte Revolutionire gewesen, sicher, keiner zweifle daran, doch durch ih-
ren Irrtum, die Revolution fiir abgeschlossen zu halten, seien sie zu Feinden
der Revolution geworden und hitten als solche vernichtet werden miissen.«
(WA 24, 49)"'° Die Rede von der Revolution soll damit die Verfestigung einer
politischen Ordnung aufhalten. Sie steht fiir den perpetuierten, auf Dauer
gestellten Ausnahmezustand. Und die politischen Morde sind gleichermafRen
Ausdruck dieses rechtlosen Zustands wie seine Ermdglichung. Das Problem
des Politischen Sekretariats sei, so fihrt der Chefideologe fort, dass es »nur
noch eine Beziehung zur Macht und keine Beziehung mehr zur Revolution«
habe: »Die Erhaltung seiner Macht sei ihm wichtiger als die Verinderung der
Welt, weil jede Macht dazu neige, den Staat, den sie beherrsche, und die Par-
tei, die sie kontrolliere, zu stabilisieren.« Die Selbstauflgsung des Sekretariats
sei daher notwendig: »Ein echter Revolutionir liquidiere sich selbst, schlof3
er seine Rede.« (WA 24, 50)

Mit den Begriffen von Statik und Dynamik wird das Ende einer Revoluti-
on als hochst problematische, umkampfte Situation gezeichnet. Die Zerschla-
gung der alten Ordnung erscheint als vergleichsweise einfacher Vorgang. Die
Errichtung und Durchsetzung einer neuen Ordnung ist ungleich schwieriger,
da im Netz widerstreitender Interessen niemand bestimmen kann, wann eine
Revolution abgeschlossen und die politische Willkiir in freiwilligem Macht-
verzicht wieder aufgehoben ist. Weiterer Uberlegungen zur Revolution ent-
halt sich Ditrrenmatt — so auch in Bezug auf einen 6konomisch begriindeten
Revolutionsbegriff und das Konzept der permanenten Revolution.™ Statt-

110 Wenn der Revolutionar, so Tegelkamp, »die alten Machthaber erfolgreich besiegt hat
und eine neue Ordnung gestalten konnte, muss er sich eingestehen, dass er im Besitz
dieser Macht zu einem Feind der Revolution wird und damit zum Feind seiner eigenen
Ideale.« Tegelkamp: Recht und Gerechtigkeitin Diirrenmatts Dramen und Prosa, S. 123.
Crane Brinton beobachtetssiiffisant einen Riickbezug der neuen Regenten aufdie alten
Machthaber: »Sie waren nicht mehr Revolutionare, sondern regierten. Als Regenten
mufiten sie manchesvonihren Vorgingern lernen. In Rufdland scheinen manche zuviel
gelernt zu haben.« Brinton: Anatomie der Revolution, S. 268.

111 Der fortgesetzte Terror im Sturz weist eine blofd oberflachliche Verbindung zum Kon-
zeptder permanenten Revolution auf. Diese meintin der Konzeption von Marx und En-
gelsum 1850 ndmlich nicht nur eine zeitliche Permanenz, sondern, dass die Revolution
»neue, den birgerlichen Ausgangsrahmen sprengende Klassenwiderspriiche aufwirft

hittps://dol.org/10.14361/6783839460405 - am 14.02.2026, 08:23:31.



https://doi.org/10.14361/9783839460405
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

b. Lektiren II: Der Ausnahmefall

dessen nimmt er die genuin politische Frage des Ubergangs von Unordnung
zu Ordnung in den Blick. Das Problem der erfolgreichen Revolution ist, dass
sie mit der neuen Gesellschaftsordnung auch einen »neuen Staat« geschaffen
hat, »dessen Macht ungleich gewaltiger war, als jene der alten Ordnung und
des alten Staates.« Doch musste nun, wihrend »der Staat von der Verwaltung
iiberwuchert wurde«, »die Revolution als Fiktion erhalten werden; fiir einen
Verwaltungsapparat vermag sich kein Volk zu begeistern, um so weniger, als
auch die Partei der Biirokratie zum Opfer gefallen war.« (WA 24, 54) Genau
dies war charakteristisch fiir die Stalinistische Herrschaft: »Die zunehmen-
de Biurokratisierung hatte zur Entstehung einer gesellschaftlichen Kaste ge-
fithrt, deren Herrschaft zwar auf den durch die Oktoberrevolution verinder-
ten Produktionsverhiltnissen basierte, die aber politische Interessen entwi-
ckelte, die zu den urspriinglichen Triebkriften der Revolution im Gegensatz
standen.« Nichtsdestotrotz aber wurde es »zu einem unvermeidlichen Ritu-
al, der >GrofRen Sozialistischen Oktoberrevolution« in jeder nur erdenklichen
Weise zu huldigen.«'**

Innerhalb der nunmehr verfestigten Struktur, die Funktionire und Tech-
nokraten statt Revolutionire erfordert, erhilt sich das revolutionire Element
stindiger Unsicherheit und Todesangst. Die Ubernahme von Macht ist nicht
in einem rechtsstaatlichen Verfahren abgesichert, sondern wird durch Putsch
und willkiirliche Gewalt erreicht. Was damit entsteht, ist, der Bestimmung
des Ausnahmezustands nach Carl Schmitt entsprechend, ein Fall, in dem
die beiden Bestandteile des Begriffs der Rechtsordnung getrennte Wege ge-
hen, indem eine staatliche Ordnung existiert, aber die Rechtsnorm suspen-
diert ist.’

und austragt, sich selbst neue Klasseninhalte gibt und bis zur Machtergreifung des
Proletariats weitergeht; sie ist deshalb >permanent, weil unmittelbar im Anschluf an
die Beseitigung des Feudaladels der Widerspruch zwischen Bourgeoisie und Proleta-
riat revolutionadr ausgetragen werden soll«. Hartmut Mehringer: Permanente Revolu-
tion und Russische Revolution. Die Entwicklung der Theorie der permanenten Revolu-
tion im Rahmen der marxistischen Revolutionskonzeption 1848-1907. Frankfurt a.M.,
Bern, Las Vegas 1978, S. 23. Zum Begriff der permanenten Revolution gehort auRer-
dem, besonders bei Trotzki, eine unbedingte internationale Perspektive hin zur Welt-
revolution (vgl. S.198 u. 244ff.).

112 Raimund Low: Die russische Revolution und die internationale Arbeiterbewegung, in:
Werner W. Ernst (Hg.): Theorie und Praxis der Revolution. Wien, K6In, Graz 1980, S. 83-
149, hier S.118.

113 »Weil der Ausnahmezustand immer noch etwas anderes ist als Anarchie und Chaos,
besteht im juristischen Sinne immer noch eine Ordnung, wenn auch keine Rechtsord-

hittps://dol.org/10.14361/6783839460405 - am 14.02.2026, 08:23:31.



https://doi.org/10.14361/9783839460405
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

172

Der abwesende Souveran

Dass das Volk eine solche biirokratisch eingerichtete Willkiirherrschaft
akzeptiert, liegt der Erzihlung zufolge darin, dass es in Armut und Macht-
losigkeit lebt und dass daher jede Hinrichtung und Umbesetzung innerhalb
des Systems auch »eine neue Hoffnung auf eine immer wieder versprochene
bessere Zukunft« weckt, »den Anschein, als ob die Revolution weiterginge,
weise gelenkt vom grofRen, giitigen, genialen und doch immer wieder hin-
tergangenen Staatsmanne A.« Die Politik wird so zum »blutigen Schauspiel«:
Kein Sturz erfolgte, »ohne daf} sich die Gerechtigkeit mit Pomp in Szene setz-
te, ohne ein feierliches Sichschuldigbekennen der Angeklagten.« (WA 24, 55)
Auch wenn die militarisch-biirokratische Logik der Partei der reprisentativen
Souverinitit entgegenwirkt, so weist das 6ffentliche Theater der Hinrichtun-

4 sowie der angespielte Personenkult des Parteichefs auf eine souverine

gen’®
Struktur hin: »In A erhielt die unpersonliche Maschinerie der Macht ein Ge-
sicht, doch begniigte sich der grofie Boss nicht damit zu reprasentieren, er
begann im Namen der Revolution die Revolutionire zu vernichten.« (WA 24,
54) Die Revolution ist die Deckerzihlung fiir den stindigen Ausnahmefall, der
mehr als der Partei vor allem A lange Zeit eine Gewaltherrschaft ermdglicht
hatte.

Diirrenmatt zeigt eine Spatphase der Revolution, die Crane Brinton in
seiner vergleichenden Studie Anatomie der Revolution (1938, erweitert 1965) — in
Anlehnung an den franzésischen Revolutionskalender und den Sturz Robes-
pierres — als Thermidor bezeichnet. In dieser Phase, welche die Terrorherr-
schaft ablost, lisst sich bei den von Brinton untersuchten Revolutionen »eine
ahnliche Sittenlockerung, eine dhnliche Machtkonzentration in der Hand ei-
nes >Tyrannen< oder >Diktators« beobachten, »ein dhnliches Zuriicksickern
der Emigranten, eine dhnliche Abkehr von den Mannern, die den Terror ein-
fithrten, eine dhnliche Riickkehr zu den alten Gewohnheiten des tiglichen
Lebens.«™® In der Sowjetunion liegt nun - Brintons Analyse in der erwei-
terten Fassung seiner Studie zufolge — ein gewisser Sonderfall vor, den auch

nung. [..] Die zwei Elemente des Begriffes sRechts-Ordnung« treten hier einander ge-
genliber und beweisen ihre begriffliche Selbstandigkeit.« Schmitt: Politische Theolo-
gie, S.18f.

114 Hier kehrt der bereits in Bezug auf die Panne beobachtete Zusammenhang von Fest
und Souverinitat wieder, die »mit dem Schauspiel der grausamen Hinrichtung Affekte
gezielt evoziert; sie kalkuliert kithl eine heifSe Eruption. Das Fest der Martern ist Feier
der Souveranitat«. Dreisbach: Disziplin und Moderne, S. 367.

115  Brinton: Anatomie der Revolution, S. 259.

hittps://dol.org/10.14361/6783839460405 - am 14.02.2026, 08:23:31.



https://doi.org/10.14361/9783839460405
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

b. Lektiren II: Der Ausnahmefall

Diirrenmatt prizise beschreibt. Dort nimlich kam es nach der Thermidor-
Reaktion in den 1920er Jahren »nicht zu einer formlichen Restauration des
alten Regimesc, so dass es schwer falle, »die russische Revolution als wirk-
lich beendet zu erkliren« — auf den ersten Blick kénnte man denken, dass
»die Herrschaft des Schreckens und der Tugend« in Russland »eine periodisch
wiederkehrende Erscheinung« sei, die das Bild »einer >permanenten Revolu-
tion« annimmt.™® Diese Vorstellung korrigiere sich jedoch aus wachsendem
Abstand, so dass der Terror in den 1930er Jahren »immer weniger dem klassi-
schen Terror« dhnlich sieht, »hinter dem noch Menschen stehen, die von dem
Ideal der neuen, vollkommenen Gesellschaft beseelt sind. Der sekundire Ter-
ror dhnelt vielmehr immer stirker den Kimpfen des franzdsischen Original-
Thermidors, der Zeit, wo die neuen Fithrer noch um die obersten Stellungen
rangen, an neue Staatsstreiche dachten und ihre Konkurrenzkimpfe noch
nicht anders als durch Gewalt und List auszutragen wufSten.«'”” So kommt
Brinton zu der Schlussfolgerung, dass zwar die Phase der »Herrschaft des
Schreckens und der Tugend« voriiber und »die russische Revolution im we-
sentlichen zu Ende« sei, dass aber der Thermidor »um die Jahrhundertmitte

in Ruflland noch« anhalte.™*8

Der alte und der neue Parteichef

Der Sturz zeigt eine Macht, die, wie es bereits in den Theaterproblemen in Be-
zug auf Hitler und Stalin heifit, »so riesenhaft« ist, dass diejenigen, die sie
ausiiben, »nur noch zufillige, duflere Ausdrucksformen dieser Macht sind,
beliebig zu ersetzen« (WA 30, 59). Genau ein solches Schicksal ereilt den Par-
teichef, dessen Herrschaft ein jihes Ende findet, da sich die weiteren Mit-
glieder des Politischen Sekretariats gegen eine von ihnen befiirchtete Siu-
berungsaktion zur Wehr setzen. Als er in die Ecke gedringt wird und der
auf seinen Befehl hin von der Sitzung ausgeschlossene Oberst nicht zur Ver-
haftung des Geheimdienstchefs erscheint, sehen die Sitzungsteilnehmer ein,
dass A »verloren war.« (WA 24, 52) Binnen kiirzester Zeit wird er entmachtet
und schlieflich kurzerhand umgebracht.

Dass es sich bei Parteichefs jener Art nur noch um >zufillige, dufdere Aus-
drucksformenc iibergrofier Macht handelt, zeigt sich auch in der Beschrei-

16 Ebd.,S.249.
17 Ebd.,S.255f
118 Ebd,S. 257.

hittps://dol.org/10.14361/6783839460405 - am 14.02.2026, 08:23:31.

173


https://doi.org/10.14361/9783839460405
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

174

Der abwesende Souveran

bung des Postministers N, fiir den A im ablaufenden Prozess seiner Entmach-
tung nun »kein Geheimnis, kein Genie und kein Ubermensch mehr« ist, son-
dern »ein Machthaber, der nichts als das Produkt seiner politischen Umge-
bung war« und »die Allmacht der Partei« reprisentierte (WA 24, 52£.). In den
Blick riickt seine ikonische Existenz als Bild, »das in jedem Schaufenster aus-
gestellt war, in jeder Amtsstube hing und in jeder Wochen- und Tagesschau
auftauchte, Paraden abnahm, Waisenhiuser und Altersheime besichtigte, Fa-
briken und Staudimme einweihte, Staatsminner umarmte und Orden aus-
teilte.« Mehr als ein Mensch war er »ein patriotisches Symbol, ein Sinnbild fiir
die Unabhingigkeit und die GréfRe des Vaterlandes.« Doch eigentlich, so wird
klar, »war er unbekannt. Man legte alle Tugenden in A hinein und machte ihn
dadurch unpersénlich. Indem man ihn in ein Idol verwandelte, verschaffte
man ihm einen Freipaf}, der ihm alles erlaubte, und er erlaubte sich alles« (WA
24, 53). Diese Willkiir der Zuschreibung erméglicht denn auch den Austausch
des Parteichefs, der sich »niichtern, sachlich, miihelos, gleichsam biirokra-
tisch« (WA 24, 58) vollzieht. Er offenbart einen Zustand staatlichen Terrors,
der im Niemandsland zwischen Ordnung und Unordnung freie Hand hat.
As Sturz wird schlieRlich von D, dem Parteisekretir, eingeleitet, der Op-
fer von Erniedrigungen A's geworden war und nun seine Stunde gekommen
sieht: Es »wire interessant, zu erfahren, wer nun O eigentlich habe verhaf-
ten lassen.« (WA 24, 58f.) Weil A selbst nicht klar ist, weshalb O abwesend
ist, ist er »nicht in der Lage, auf die Furcht bzw. zunehmende Aggression
der Politischen Sekretire, die in der mutmafilichen Liquidierung O’s und den
Plinen A’s zur Auflosung des Gremiums eine Gefihrdung ihrer selbst vermu-
ten, adiquat zu reagieren.«'™® Die Funktionire kénnen »nach all den voran-
gegangenen Grausambkeiten nicht glaubenc, dass der Parteichef den Atommi-
nister nicht liquidieren lieR: »sie ermorden den ausnahmsweise schuldlosen
Tyrannen.«**° Auf der Liste des Chefs der Geheimpolizei steht der Atommi-
nister jedenfalls nicht. Doch ist diese Liste fiir die Mitglieder des Politischen
Sekretariats nun aus ganz anderen Griinden wichtig: Mancher, der darauf
zu finden ist, zeigt sich empdrt, doch auch mancher (Diirrenmatts Humor
entsprechend), der nicht darauf zu finden ist: »Ich bin nicht darauf, ich bin
nicht darauf. Nicht einmal liquidieren will mich das Schwein, mich, den al-
ten Revolutionir!« (WA 24, 59) Der Parteichef wird schlieflich von L, dem

119  Claudia Paganini: Das Scheitern im Werk von Friedrich Diirrenmatt. »Ich bin verschont
geblieben, aber ich beschreibe den Untergang«. Hamburg 2004, S. 54.
120 Ebd., S.50.

hittps://dol.org/10.14361/6783839460405 - am 14.02.2026, 08:23:31.



https://doi.org/10.14361/9783839460405
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

b. Lektiren II: Der Ausnahmefall

Transportminister, mit einem Giirtel erdrosselt. Nach seinem Tod erscheint
der vermisste O, von dem alle dachten, A habe ihn liquidiert. »Er habe sich
im Datum geirrt.« (WA 24, 63)

In einem Beitrag der Neuen Ziircher Zeitung von 1971, der spiter in den
Kommentarband der Werkausgabe von 1980 aufgenommen wurde, hat Wer-
ner Weber den Sturz als eine »politische Studie« bezeichnet, die »eine Typo-
logie der Funktionire im totalen Staat« beinhalte.”®! Dabei gehe es Diirren-
matt nicht um bestimmte »Varianten des Totalitarismus; ihn beschiftigt das
Wesen des Totalitarismus, das Wesen des Funktionirs«.?? Anschaulich be-
schreibt Weber, dass die Erzihlung durchaus allgemeine politische Konzepte
verhandelt, allerdings konkret in die Geschichte und die Sprache eingebun-
den: »sinnlich, korperhaft« — es ist ein Text »iiber Revolution, iiber Partei,
iiber Macht und Staat, iiber die Fiktion des Ersten Mannes — iiber Wesent-
liches des totalen Staates.«'** Die >Fiktion des Ersten Mannes< — auch dies ist
eine Variante des abwesenden Souverins.

Die Erzihlung endet schliefdlich mit dem neuen Vorsitzenden D, ehemals
der Parteisekretir, der nicht nur die Leiche des ermordeten Parteichefs weg-
bringen lisst, sondern auch die Sitzung des Politischen Sekretariats fortfithrt.
Die Funktionire nehmen ihre neuen Plitze ein: Zwar riicken manche in der
Hierarchie hinab und andere hinauf, doch bleibt das grundsitzliche Sche-
ma gleich, was Diirrenmatt dadurch unterstreicht, dass er die alte und die
neue Sitzordnung am Beginn und am Schluss der Erzihlung graphisch dar-
stellt. Die Hinrichtung des Parteichefs hat zu keiner Anderung gefithrt — der
Austausch des Fithrers hat auf die politische Frage nach der Ordnung keinen
Einfluss. Der Ausnahmezustand bleibt vorerst aufrechterhalten.

5.5 Zwischenfazit

Diirrenmatts Texte entwerfen das Bild eines >unordentlichen< Weltzustands.
Die Einfille, die fiktionsintern als Ausnahmefille im Sinne der Aufhebung
von Ordnungen erscheinen, weisen auf den eigentlichen, permanenten Aus-
nahmezustand hin. GemiR der Carl Schmittschen Bestimmung, dass souve-

121 Werner Weber: Der Sturz, in: Daniel Keel (Hg.): Uber Friedrich Diirrenmatt. 6., verbes-
serte und erw. Aufl. Ziirich 1998, S. 309-313, hier S. 310.

122 Ebd., S.313.

123 Ebd, S.311.

hittps://dol.org/10.14361/6783839460405 - am 14.02.2026, 08:23:31.

175


https://doi.org/10.14361/9783839460405
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

176

Der abwesende Souveran

rin sei, wer iiber den Ausnahmezustand entscheidet, nehmen die Einfille bei
Diirrenmatt mitunter die Form >souveraner« (Frauen-)Figuren an, welche die
aufgehobene Ordnung nunmehr in ihrem Sinne nutzen kénnen: Claire Za-
chanassian (Der Besuch der alten Dame) mit ihrem unermesslichen Reichtum
und die verriickte, jedoch strategisch handelnde >Unternehmerin< Mathilde
von Zahnd (Die Physiker). Aufgehoben sind die Rechtsordnung, die morali-
sche Ordnung, die politische Ordnung oder gar die Weltordnung - bedroht
vom Physiker, bedroht aber auch vom Welthirn aus dem Durcheinandertal. Es
gibt keine dies- oder jenseitige Instanz, welche die Ordnung(en) garantieren
kénnte, so dass wieder das Recht des Stirkeren gilt. Auflert sich das in der
Panne als gangiges Agieren in der kapitalistischen Konkurrenzgesellschaft, so
im Sturz als fortgesetzter Terror in einer Ein-Parteien-Herrschaft. Die Insti-
tutionen (Partei, Gerichtswesen, Kirche, Schule, Kriminalpolizei) halten die
Welt nur oberflichlich »in Ordnung¢; Diirrenmatt weist darauf hin, dass sie
letztlich am dauerhaften Ausnahmezustand mitwirken.

hittps://dol.org/10.14361/6783839460405 - am 14.02.2026, 08:23:31.



https://doi.org/10.14361/9783839460405
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

6. Lektiiren lll: Die OChnmacht des Souverans

Neben den unermesslich reichen und machtigen Figuren, die souverane Kon-
trolle ausiitben und dezidiert als fiktive Kunstgebilde ausgestellt sind, zeigt
Diurrenmatt auch Figuren, die aufgrund ihrer Position, ihres Amtes oder ge-
wisser Eigenschaften eigentlich michtig sein miissten, es jedoch nicht sind.
Bereits seine frithen Kriminalromane eréffnen die Frage nach Macht und
Ohnmacht, indem sie zum Beispiel Birlach, den iibermenschlichen Kom-
missar mit seiner auktorialen Ubersicht in die absolute Ohnmacht geraten
lassen. Hielt er im Richter und sein Henker alle Fiden des Geschehens in der
Hand und setzte die weiteren Figuren planvoll fiir seine Zwecke ein, so schei-
tern seine Pline in der Anschlusserzihlung Der Verdacht vollstindig und er
ist auf die Rettung durch den Juden Gulliver angewiesen, der ihn aus den
Klauen eines ehemaligen KZ-Arztes befreit. Auch Matthii, der Kommissar in
Das Versprechen, scheitert und geht schlieRlich daran zugrunde. Die Polizis-
ten, die nicht nur die Ordnung reprisentieren, sondern sie auch >hiiten< und
somit ganz handfeste Macht ausiiben, haben keine Kontrolle iiber das Ge-
schehen — hier ist auch an den bereits besprochenen Inspektor Vo aus den
Physikern zu denken. Sie sind dem Spiel des Zufalls oder den Plinen ande-
rer unterworfen. Daneben fithrt Diirrenmatt — fiir den Souveranitatsdiskurs
besonders bedeutsam — auch tatenlose Herrscher und ohnméchtige Souvera-
ne vor, welche die Steuerungssysteme der Macht — teilweise freiwillig — aus
der Hand gegeben haben oder deren Handlungen unbeabsichtigte Wirkun-
gen zeitigen, wodurch die souverine Entscheidung selbst infrage steht. Zur
Darstellung eines solchen Ausfalls des Souverins nutzt Diirrenmatt histori-
sche (Romulus der GrofSe) und mythologische (Herkules und der Stall des Augias)
sowie pseudo-zeitgeschichtliche Stoffe (Die Frist).

hittps://dol.org/10.14361/6783839460405 - am 14.02.2026, 08:23:31.



https://doi.org/10.14361/9783839460405
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

178

Der abwesende Souveran

6.1 Romulus der GroBe

Dirrenmatts frithes Stiick Romulus der Grofle, das im Jahr 1949 uraufgefiihrt
wird und in einer zweiten Fassung 1957 erscheint, die hier in ihrer Neufas-
sung von 1980 auch Grundlage der Lektiire ist, trigt die paradoxe Gattungsbe-
zeichnung »Eine ungeschichtliche historische Komédie in vier Akten«. Es ist
ein Drama, das historische Figuren und Ereignisse behandelt, jedoch in frei-
er, inauthentischer Weise." Von den Figurennamen und den grébsten Stoff-
elementen abgesehen gilt: Die »Handlung des Stiickes ist erfunden.«* Doch
kann man die Formel >ungeschichtlich historischc auch auf die itberzeitliche
Thematik beziehen sowie darauf, dass das Stiick die Geschichte selbst in einer
bestimmten Weise thematisiert:

Dirrenmatts Stiick ist in der Antike angesiedelt (darum historisch), aber es
behandelt eine existentielle Problematik (darum ungeschichtlich), die sich
in der Begegnung des Menschen mit der Geschichte erweist (darum histo-
risch), und die jeden Einfluss auf die Geschichte unmaoglich macht (darum
ungeschichtlich).3

In dieser Beobachtung Wolf Wucherpfennigs klingt bereits die Frage nach
dem Subjekt der Geschichte an, die sich hier am Beispiel des letzten west-
romischen Kaisers — also des Souverins eines Grofdreichs — stellt, und zwar
nicht nur in der Hinsicht, ob die machtvolle Gestaltung der Geschichte mog-
lich, sondern dahingehend, ob sie sinnvoll ist.

1 Das beigefiigte, Georg Christoph Lichtenbergs Sudelbiichern entnommene Motto, das
an anderer Stelle bereits angesprochen wurde, weist auf den >groRen Kunstgriff< hin,
»kleine Abweichungen von der Wahrheit fiir die Wahrheit selbst zu halten, worauf die ganze
Differentialrechnung gebaut ist« und was »zugleich der Grund«sei »unserer witzigen Gedan-
ken, wo oft das Ganze hinfallen wiirde, wenn wir die Abweichungen in einer philosophischen
Strenge nehmen wiirden.« (WA 2,11)

2 Volker Riedel: Romulus der Grofe, in: Ulrich Weber, Andreas Mauz, Martin Stingelin
(Hg.): Dirrenmatt-Handbuch. Leben—Werk—Wirkung. Unter Mitarbeit von Simon
Morgenthaler, Philip Schimchen, Kathrin Schmid und Benjamin Thimm. Berlin 2020,
S. 82-85, hier S. 82. Diirrenmatt hat Strindbergs Attila und Fontanes Stechlin in einer
Anmerkung zum Drama von 1973 als Inspirationsquellen angegeben (WA 2, 122f).

3 Wolf Wucherpfennig: Schweizer Tragikomdodien. Zu Dirrenmatts »Romulus der Gro-
Re« und Frischs »Don Juan oder Die Liebe zur Geometrie, in: Eve Pormeister, Hans
Graubner (Hg.): Tradition und Moderne in der Literatur der Schweiz im 20. Jahr-
hundert. Beitrage zur Internationalen Konferenz zur deutschsprachigen Literatur der
Schweiz, 26.—27. September 2007, Tartu 2008, S. 85-104, hier S. 91.

hittps://dol.org/10.14361/6783839460405 - am 14.02.2026, 08:23:31.



https://doi.org/10.14361/9783839460405
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

6. Lektiren IlI: Die Ohnmacht des Souverans

Die Komodie spielt — in der vorliegenden Fassung — vom Morgen des 15.
bis zum Morgen des 16. Mirz des Jahres 476 n. Chr. in der Villa des Kaisers Ro-
mulus in Campanien und hilt sich somit an die aristotelische Zeitspanne des
einen Tages.* Zugleich weist das Datum auf die im Stiick selbst angesproche-
nen Iden des Mirz hin, die auf das Schicksal des berithmten Vorgingers von
Romulus Julius Caesar referieren: »Ein historisches Datum. Nach dem Ge-
setz sind an diesem Tage die Beamten und Angestellten meines Reichs zu be-
solden. Ein alter Aberglaube. Um die Ermordung der Kaiser zu verhindern.«
(WA 2, 16) Die Sorge ist berechtigt, denn das Reich ist in einem beklagenswer-
ten Zustand. Der Bankrott der staatlichen Finanzen wird allein dadurch ver-
schleiert, dass der Finanzminister mit der leeren Staatskasse geflichtet ist.
Seine Beamten und Angestellten muss der Kaiser mit goldenen Lorbeerblit-
tern bezahlen, die er vom Kranz abbricht, der ihn kront. Dass sich bei Antritt
seiner Herrschaft noch »sechsunddreifiig Blitter an diesem goldenen Kranze,
dem Sinnbild kaiserlicher Macht«, befanden und »jetzt nur noch fiinf« (WA 2,
17), weist auf die Schwiche seiner finanziellen wie politischen Macht hin, die
sich gar an den kaiserlichen Insignien abbildet. Der Souverin lost sich buch-
stablich auf.

Das Stiick beginnt mit der Ankunft des Boten Spurius Titus Mamma, der
den romischen Kaiser vom Angriff der Germanen in Kenntnis setzen will:
»Schlimme Nachricht aus Pavia. [..] Das romische Weltreich kracht zusam-
men! [..] Die Germanen kommen!« (WA 2, 14) Zum Botenbericht an den Kai-
ser kommt es indes nicht augenblicklich; der Prifekt der Reiterei wird aufge-
halten — zunichst von den biirokratischen Hiirden des Verwaltungsapparats.
Auf seine dringliche Bitte, den Kaiser zu sprechen, erhilt er als Antwort die
Frage, ob er angemeldet sei. Der Einwand, dass keine Zeit »fiir Formalititen
sei« (WA 2, 14), wihrt nur kurz. Der Kammerdiener Pyramus weist an:

Begeben Sie sich zum Oberhofmeister, schreiben Sie sich in die Liste der
angekommenen Personen ein, suchen Sie beim Innenminister um die Be-
willigung nach, dem Hofe eine wichtige Nachricht zu iiberbringen, und Sie

4 Raumlich spielt sich das Geschehen im begrenzten Bereich der Villa des Kaisers ab,
was neben der klassischen Anmutung auch einen inhaltlichen Aspekt aufweist: »Das
Reich des Kaisers ist nahezu auf seine Villa zusammengeschrumpft, so dafd die Situie-
rung der gesamten Handlung in verschiedenen Riumen dieser einen Ortlichkeit dra-
maturgisch konsequent der (fiktiven) historischen Lage entspricht.« Sjaak Onderdelin-
den: Dramaturgie der Wendungen. Friedrich Diirrenmatts Romulus der GrofSe, in: Neo-
philologus 79/3 (1995), S. 465-479, hier S. 466.

hittps://dol.org/10.14361/6783839460405 - am 14.02.2026, 08:23:31.

179


https://doi.org/10.14361/9783839460405
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

180

Der abwesende Souveran

werden lhre Botschaft dem Kaiser vielleicht sogar personlich im Laufe der
nachsten Tage melden dirfen. (WA 2,15)

Dass die so wichtige Nachricht aus diesem Grund erst mit groRer Verspitung
einzutreffen droht, quittiert der Bote mit der Klage: »Ungliickliches Rom! An
zwei Kammerdienern bist du zu Fall gekommen!« (WA 2, 15)

Doch nicht allein der Verwaltungsapparat steht einem entschlossenen
Handeln des Souverins im Weg, wie es hier noch den Anschein hat. Auch
der Herrscher selbst wird sich erstaunlich gleichgiiltig gegeniiber dem Boten
zeigen und das Uberbringen der Nachricht ein weiteres Mal verzégern: Fiir
die »sportliche Leistung«, zwei Tage und zwei Nichte durchgeritten zu sein,
solle man den Boten zum Ritter schlagen; ansonsten konne er sich im Gast-
zimmer ausruhen: »Auch die schlimmste Meldung klingt aus dem Munde
eines wohlausgeruhten, frisch gebadeten und rasierten Menschen, der gut
gegessen hat, noch ganz angenehm. Er soll morgen kommen.« (WA 2, 20 u.
21) Auf die Fassungslosigkeit des Innenministers, es handele »sich um eine
weltumstiirzende Meldung!«, antwortet Romulus mit einer vielsagenden
Reflexion historischer Ereignisse sowie des dramaturgischen Mittels des
simmer zu spit kommenden< Botenberichts: »Meldungen stiirzen die Welt
nie um. Das tun die Tatsachen, die wir nun einmal nicht indern kénnen, da
sie schon geschehen sind, wenn die Meldungen eintreffen. Die Meldungen
regen die Welt nur auf, man gewohne sie sich deshalb so weit als moglich
ab.« (WA 2, 21) Was sich hier als quasi-stoische Geisteshaltung geriert, ist
eine Ausrede, um nicht handeln zu miissen. Romulus scheint sich nicht mehr
als historisches Subjekt zu sehen und antizipiert seine Endzeit-Position:
»Als Landesvater bin ich vielleicht Roms letzter Kaiser und nehme schon aus
diesem Grunde eine etwas trostlose Stellung in der Weltgeschichte ein. Un-
giinstig komme ich auf alle Fille weg.« (WA 2, 24) Die dringenden Bitten, die
Landesverteidigung aufzunehmen, kommentiert Romulus mit den Worten:
»Ich mochte die Weltgeschichte nicht stéren« (WA 2, 45). Spiter wird sich
jedoch zeigen, dass es nicht nur eine resignativ-gleichgiiltige Haltung ist,
die sich hier duflert, sondern dass Romulus am Zerfall des Reichs durch ei-
genes Unterlassen mitgewirkt und »Rom durch konsequentes Nichtstun und
Nichtregieren systematisch geschwicht und dessen Untergang planmifig
herbeigefiihrt hat.«® Es ist kein stoisches Ethos, das sich gegen das Schicksal
zu riisten sucht, sondern dieses zu erfiillen meint. So muss Romulus auch

5 Riedel: Romulus der GrofSe, S. 83

hittps://dol.org/10.14361/6783839460405 - am 14.02.2026, 08:23:31.



https://doi.org/10.14361/9783839460405
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

6. Lektiren IlI: Die Ohnmacht des Souverans

weder die Sterne noch das Orakel nach der Zukunft befragen. Ihm geniigen
dafiir die Hithner.

Hiihnerzucht

Die einmal mehr, einmal weniger Eier legenden Hennen am Hof tragen die
Namen der fritheren Kaiser Roms bis hin zum aktuellen Kaiser und sorgen
damit fiir »die parodistische Gegenwart von Roms grofier Vergangenheit«.®
Und auch Romulus’ Gegner auf germanischer Seite, Odoaker, ist unfreiwilli-
ger Namensgeber fiir eine Henne. Als eine Parodie auf die Orakel- und Ster-
nenbefragung durch die Herrscher, welche die Kenntnis der Zukunft gegen
die Wandlungen Fortunas absichern soll, nehmen hier die Hithner das Kriegs-
geschehen vorweg: Die Henne Odoaker legt Eier im Gegensatz zur Henne, die
den Namen des gegen Odoaker kimpfenden Orestes tragt. Romulus gibt An-
weisung, kiinftig nur noch Eier der Henne Odoaker serviert zu bekommen,
die seine »volle Sympathie« besitze: »Man soll von den Germanen nehmen,
was sie Gutes hervorbringen, wenn sie schon einmal kommen.« (WA 2, 19)
Den atemlos eingetroffenen Boten zu befragen, wird angesichts der geleg-
ten Eier unnétig: »Ich brauche Spurius Titus Mamma nicht mehr. Der Ger-
manenfiirst Odoaker hat Pavia erobert, denn das Huhn seines Namens hat
drei Eier gelegt. So viel Ubereinstimmunyg ist noch in der Natur, oder es gibt
keine Weltordnung.« (WA 2, 27) Die Weltordnung spiegelt sich nun in den
Hithnern - eine satirische Volte gegen jede Dignitit des Reichs und der Herr-
schaft.

Was mit Romulus’ Verhalten in Bezug auf die Hithner, aber auch im Hin-
blick auf sein Ess- und Schlafbediirfnis vorgefiithrt wird, ist eine »komische
Diskrepanz zwischen dem aufreizenden Mifdiggang des Kaisers und der pa-
nischen Stimmung am Hofe angesichts des drohenden Untergangs (eine teils
erstarrte, teils in Auflosung begriffene Verwaltung, Korruption und Intrigan-
tentum)«.” Komisch ist auch, dass »die Untertanen mit leidenschaftlicher
Strenge ihr erhabenes Bild des Herrschers weiter bei ihm durchzusetzen ver-
suchen, nachdem er selbst es ganz unherrscherlich abgelegt hat.<® So sieht

6 Onderdelinden: Dramaturgie der Wendungen, S. 466.

7 Riedel: Romulus der Grofe, S. 83.

8 Hansgerd Delbrick: Antiker und moderner Helden-Mythos in Dirrenmatts >unge-
schichtlicher historischer Komddie< Romulus der Grofie, in: The German Quarterly 66/3
(1993), S. 291-317, hier S. 291. Der Kaiser reagiere auf den Fall Roms sowie den eigenen

hittps://dol.org/10.14361/6783839460405 - am 14.02.2026, 08:23:31.

181


https://doi.org/10.14361/9783839460405
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

182

Der abwesende Souveran

man Romulus hier als eine Privatperson, und nicht als Herrscher — eine Pri-
vatisierung, die zum einen den Weg von der Tragddie zur Komddie weist (s.u.)
und zum anderen die Abwesenheit des Souverins in der Person des Kaisers selbst
austragt.

Staats-Unternehmen

Problematisiert wird auch eine andere Form der Privatisierung, nimlich die
Bedeutung von privaten Unternehmen. Schon zu Beginn wird das Rémische
Reich selbst als ein »Unternehmen« apostrophiert, das >too big to fail sei: »Ein
so grofdes Unternehmen wie das romische Imperium kann gar nicht vollstin-
dig zusammenkrachen.« (WA 2, 14) Auch die Bedeutung privater Geldgeber
wird in der Folge mehrfach angespielt. Zeno, der ostrémische Kaiser, fragt
den Kunsthindler Apollyon, der als »Antiquar« vom »allgemeinen Zusam-
menbruch« des »Reiches« profitiert, nach einem Vorschuss, der jedoch abge-
lehnt wird: »Tut mir leid. Ich gewihre prinzipiell an kaiserliche Hiuser keinen
Vorschuf3. Die Zeiten sind turbulent, die politischen Institutionen unstabil,
das Interesse der Kundschaft wendet sich von der Antike ab und dem ger-
manischen Kunstgewerbe zu, die Kunst der Primitiven wird Trumpf.« (WA 2,
38) Zeno resigniert: »Ich weifd nicht, Romulus, ich habe schon seit Jahren kei-
nen Kredit mehr bekommen. Ich sehe immer mehr ein, dafd wir einen véllig
unrentablen Beruf haben.« (WA 2, 39)

Diese Diskussion setzt sich im Dialog des Industriellen Cisar Rupf, der
den Kaisertitel selbst im Namen trigt, mit Romulus fort. Als Hosenfabrikant
versucht er, den rdmischen Kaiser von den Beinkleidern zu tiberzeugen: »Ein
moderner Staat, der keine Beinkleider trigt, geht todsicher in die Binsen.«
(WA 2, 40) Doch kehrt sich die Hierarchie von Reich und Unternehmen im
Folgenden vollig um: »Majestit, hier ist die Weltfirma Cisar Rupf und hier
das rémische Imperium [...]. Schenken wir uns klares Wasser ein, das von
keinen Sentimentalititen getriibt ist. Hinter mir stehen ein paar Milliarden
Sesterzen und hinter Ihnen der pure Abgrund.« (WA 2, 41) Hatte er zunichst
geplant, das romische Imperium aufzukaufen, so gelangt er schlieflich zur
Uberzeugung, dass das Reich »so heruntergewirtschaftet« ist, »daf§ die Reno-
vation sogar fiir eine Weltfirma teuer zu stehen kime, ohne dafl man wiifite,
ob sich das lohnt. Wir haben dann einen Riesenstaat, und das ist auch wieder

Sturz »mit heiterer Souverdnitat, indem er sich in seiner Amtsfithrung ganz auf zuwar-
tendes Nichtstun beschrankt.« (S. 293)

hittps://dol.org/10.14361/6783839460405 - am 14.02.2026, 08:23:31.



https://doi.org/10.14361/9783839460405
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

6. Lektiren IlI: Die Ohnmacht des Souverans

nichts. Entweder ist man Weltfirma oder Imperium, und da muf ich schon
ausdriicklich sagen, lieber Weltfirma, das rentiert besser. Ich bin gegen den
Kauf, Kaiser Romulus, aber ich bin nicht gegen Liaison.« (WA 2, 42) Keine
reprisentative, kulturelle Macht kénnte das finanzielle Argument aufwiegen.
Auch das Rémische Reich mit seinem Anspruch auf Ewigkeit und GréRe wird
allein am moglichen Profit bemessen. Rupfs Plan sieht nun vor, dass Odoaker
»fiir eine Summe von zehn Millionen Italien« (WA 2, 42) riumt, er selbst noch
»einige Milliénchen ins Imperium« investiere, »so daf? sich das Ganze gerade
noch knapp itber Wasser hilt, ohne abzusacken, wie das bei jedem gesunden
Staat der Fall ist«, dass die Hosen im Reich vorgeschrieben werden und er
schlieRlich die Tochter des Kaisers zur Frau erhilt (WA 2, 43). Folgt die gefor-
derte Ehe mit Rea noch der Allianzenlogik in Hausgesellschaften, so zielen
die weiteren Pline auf das Reich als Absatzmarkt sowie auf einen finanziell
seffizienten¢, einen modernen Staat ab.

Zwar wiirde Romulus in der Tat das Reich augenblicklich verkaufen, sei-
ne Tochter soll sich jedoch nicht fiir das Imperium opfern: »Wir haben durch
die Jahrhunderte hindurch so viel dem Staat geopfert, daf} es jetzt Zeit ist,
daf sich der Staat fiir uns opfert.« (WA 2, 44) Diese Frage wird im zwei-
ten Akt noch einmal aufgegriffen. Hier ist es Amilian, der aus germanischer
Kriegsgefangenschaft zuriickgekehrte Verlobte, der fiir das Vaterland auf Rea
verzichten und sie im Sinne der Staatsrison dem Unternehmer iiberlassen
mochte. Abermals stellt sich Romulus einer solchen Verbindung in den Weg:
»Der Kaiser erteilt die Bewilligung zu dieser Ehe nicht.« (WA 2, 68) Rea selbst
ist bereit, sich zu opfern, »zu tun, was allein mein Vaterland retten kann.«
(WA 2, 69) Die Antwort des Kaisers darauf macht nun endgiiltig klar, dass er
das Reich nicht aus Nachlissigkeit, sondern absichtlich aufs Spiel gesetzt hat:
»Meine Tochter wird sich in den Willen des Kaisers fiigen. Der Kaiser weif3,
was er tut, wenn er sein Reich ins Feuer wirft, wenn er fallen 1ifkt, was zer-
brechen muf3, und zertritt, was dem Tode gehdrt.« (WA 2, 69) Die Ablosung
des Reichs durch die Privatwirtschaft wird schlieRlich am Arbeitsplatzwech-
sel der beiden Kammerdiener Achilles und Pyramus zu Beginn des vierten
Akts verdeutlicht: »Der Fabrikant Casar Rupf hat uns eine Stelle als Kammer-
diener in seinem Hause zu Rom angebotenc, »Viertausend Sesterzen im Jahr
und drei Nachmittage frei in der Woche.« (WA 2, 99 u. 100) Romulus stellt sie
bereitwillig frei.

hittps://dol.org/10.14361/6783839460405 - am 14.02.2026, 08:23:31.

183


https://doi.org/10.14361/9783839460405
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

184

Der abwesende Souveran

Der geplante Untergang des Reichs

Hinter der gelassenen Untitigkeit des Kaisers steht ein Plan, der im Verlauf
des zweiten und dritten Akts sowohl den weiteren Figuren als auch den Le-
serinnen und Lesern des Stiicks klar wird. Es geht ihm darum, durch Nicht-
handeln »das rémische Imperium zu zerstdren« sowie »die Rettung des Im-
periums bewuflt« zu sabotieren (WA 2, 77). Das Verbrennen der Archive, als
die Germanen niher riicken, unterstiitzt er — so sorgt das Reich selbst dafir,
dass es vergessen wird. Dass Romulus zugleich auch Roms Kulturgiiter ver-
scherbelt, zeigt, dass er »mit der Geschichte seines Volkes als Ganzes bricht«.’
Im Gegensatz zu seiner Frau Julia, die aus Ehrgeiz die Heirat mit ihm an-
gestrebt hat,'® sei Romulus »aus politischer Einsicht Kaiser gewordenc, einer
Einsicht, die darin bestehe, »nichts zu tun.« Denn nur so konnte sein »Nichts-
tun einen Sinn haben. Als Privatmann zu faulenzen ist vollig wirkungslos.«
(WA 2, 76) Dieses Nichtstun fithrt das Reich nun in den Untergang, was die
weiteren Figuren jedoch nicht einfach hinnehmen wollen.

Es kommt zu einem Mordversuch durch eine ganze Reihe von Funktions-
trigern wie dem Innenminister, dem ostromischen Kaiser Zeno, aber auch
Amilian. Die Szene am Schluss des dritten Akts wird als Farce, als eine Parodie
auf Shakespeares Julius Caesar gestaltet, dessen Hohepunkt nicht die Flucht
der Verschworer vor dem nur vermeintlichen Einfall der Germanen ist, son-
dern die aberwitzige Brutus-Anspielung, wenn Romulus, simtliche Attenti-
ter erkennend, ungliubig fragt: »Koch, auch du?« (WA 2, 88)

Wihrend dieser Szene entspinnt sich ein Dialog, in dem Romulus seinen
Plan in vélliger Offenheit erliutert und verteidigt. Auf die Frage, was er ge-
gen den Einfall der Germanen oder die Schindung Roms getan hat, antwortet
Romulus: »Nichts.« (WA 2, 91) Der Invasion kann er gelassen entgegensehen,

9 Roland Bursch: »Wir dichten die Geschichte«. Adaption und Konstruktion von Histo-
rie bei Friedrich Diirrenmatt. Wiirzburg 2006, S. 38. Siehe auch S. 39: »Die Autonomie
der Kultur, und damit auch der Kunst, ist bei ihm [Diirrenmatt, M.R.] eine Illusion, die
erv.a. im Romulus als solche entlarvt, indem er den Wert der Kultur dezidiert von ih-
rem historischen sowie 6konomischen Kontext abhangig macht, besser: indem er die
Interdependenzen wirtschaftlicher Interessen, historischer Selbstpositionierung und
kultureller Entwicklungen radikal aufzeigt, ja bis ins Groteske zuspitzt.«

10 »Dubist meine Frau geworden, weil ich vom hochsten rémischen Adel abstamme und
du die Tochter des Kaisers Valentinianus und einer Sklavin bist. Ich habe dich legiti-
miert, und du mich gekrént.« (WA 2, 74)

hittps://dol.org/10.14361/6783839460405 - am 14.02.2026, 08:23:31.



https://doi.org/10.14361/9783839460405
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

6. Lektiren IlI: Die Ohnmacht des Souverans

denn immer schon habe er mit seinem Tod gerechnet: »Das ist mein Geheim-
nis. Ich opfere Rom, indem ich mich selber opfere.« (WA 2, 82) »Da Romulus
der Kaiser ist, kann er seinen Kampf gegen den Souverin folgerichtig nur ge-
gen sich selbst fithren. Genauer: gegen sein kaiserliches Amt, dessen Beseiti-
gung er die eigene Person, das eigene Leben opfern méchte.« Im versehrten
Amilian sieht Romulus denjenigen, »der immer wieder geschindet wird, das
tausendfach besudelte Opfer der Macht.« (WA 2, 91) Sein Fast-Schwiegersohn
ist in dieser Lesart nicht vom Feind, sondern vom eigenen Staat misshandelt
worden, indem das Reich von Amilian den Einsatz von Leib und Leben for-
derte: »Nicht ich habe mein Reich verraten, Rom hat sich selbst verraten. Es
kannte die Wahrheit, aber es wihlte die Gewalt, es kannte die Menschlichkeit,
aber es wihlte die Tyrannei.« (WA 2, 91) Keineswegs liegt Romulus’ Agieren
also darin begriindet, dass er »germanophil« sei, wie ihm unterstellt wird
(WA 2, 23). Eine solche Erklirung wiirde an der Logik der Staaten festhalten,
die Romulus gerade zu unterlaufen sucht.

Es erscheint wie ein Versuch des Kaisers, personale Souverdnitit im
Tausch fur die Aufgabe der politischen Souverinitit zu gewinnen - ein
Ansinnen, das allerdings scheitern wird. Rom soll untergehen, denn »seine
Schuld ist nicht abgetragen, und seine Verbrechen sind nicht getilgt. [..]
Haben wir noch das Recht, uns zu wehren? Haben wir noch das Recht, mehr
zu sein als ein Opfer?« (WA 2, 92) Diese rhetorische Frage an den fanatischen
Vaterlinder Amilian spielt {iberdeutlich die unmittelbare Zeitgeschichte des
Stiicks an.

Zeitbezug

Es wurde in der Forschung vielfach herausgearbeitet, dass Romulus der Gro-
f3¢ Beziige auf das Dritte Reich aufweist. Diese beschrinken sich indes nicht
auf die Germanen; vielmehr spiegelt sich das Dritte Reich »kaleidoskopartig
sowohl in Germanien als auch in Rom.«'> Die Rede ist von der »totale[n] Mo-
bilmachung« (WA 2, 36), vom »Glauben an den Endsieg des Guten« (WA 2,
49) und der Unmoglichkeit der Niederlage (»Wir kinnen gar nicht verlieren,

11 Delbriick: Antiker und moderner Helden-Mythos, S. 295.

12 Hans Wagener: Heldentum heute? Zum Thema Zeitkritik in Diirrenmatts Romulus der
GrofRe, in: Gerhard P. Knapp, Gerd Labroisse (Hg.): Facetten. Studien zum 60. Geburts-
tag Friedrich Diirrenmatts. Bern, Frankfurt a.M., Las Vegas 1981, S.191-206, hier S.195.

hittps://dol.org/10.14361/6783839460405 - am 14.02.2026, 08:23:31.

185


https://doi.org/10.14361/9783839460405
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

186

Der abwesende Souveran

WA 2, 52), von einem Reichsmarschall und schliefilich wird gar ein >Volks-
sturm« beschworen: »Soldaten sind Menschen, und Menschen kénnen kimp-
fen. Es sind noch viele Menschen hier. Weiber, Sklaven, Greise, Kriippel, Kin-
der, Minister. Geh, nimm ein Messer.« (WA 2, 59) Dass im Romischen Reich
bestindig die eigene kulturelle Uberlegenheit betont wird, kann dabei zum
einen als »eine Anspielung auf die Arroganz germanisierender Kultur- und
Rassentheoretiker der NS-Zeit«"> gelesen werden. Zugleich wird in der li-
cherlich gemachten Position, man konne die Germanen, wenn man die Inva-
sion zulasse, zivilisieren, auch die Appeasement-Politik und die Untitigkeit
der Schweiz, die ihren Handel treibt, angespielt: »Wenn die Germanen nach
Italien oder Gallien kommen, zivilisieren wir sie, aber wenn sie in Germanien
bleiben, zivilisieren sie sich selbst, und das mufs fiirchterlich werden.« (WA 2,
22)" Auch die »Weltgefahr des Germanismus« bezieht sich auf die Gefahr des
Faschismus und setzt wiederum die Germanen in die Nihe zum Nazi-Reich
(WA 2, 34). So stellt — wie Hans Wagener darlegt — Romulus der Grofie eine »Ver-
urteilung also des extremen Machtstaates und staatlicher Gewaltpolitik, wie
sie sich im Staat des Dritten Reiches manifestiertenc, dar, das heif3t, es geht
Diirrenmatt »nicht (nur) um das Dritte Reich; es geht ihm um die Verurteilung
des MiRbrauchs von Macht- und Gewaltpolitik jeden Staates, des deutschen
und/oder auch des romischen, der als Spiegel des 20. Jahrhunderts dient.«
Vor diesem Hintergrund erscheint Romulus als »eine Art Antihitler, ein Herr-
scher iiber einen totalen Staat, der als dessen Richter den Totalitarismus sa-
botiert und bewuft zugrunde richtet.«** Die anderen Figuren sind dem Staat
indes noch treu ergeben und befiirworten es, »den Widerstand gegen den
Feind fortzusetzen. Um jeden Preis.« Eine Position, die Romulus nur kopf-
schiittelnd quittieren kann: »Ein Widerstand um jeden Preis ist das Sinnlo-
seste, was es geben kann. [..] Man steckt eine Welt nicht in Brand, die schon
verloren ist.« (WA 2, 73) Hier ist zum einen der stotale Krieg« und das blutige
Kampfen >bis zum letzten Mann<und - eingedenk des Volkssturms — bis zum

13 Ebd., S.194.

14 »Eswadre einseitig, Dirrenmatts Zeitkritik nur auf Deutschland bzw. auf die Bundesre-
publik zu beziehen: Mit seiner Kritik und seinem padagogischen Eifer wendet er sich
ja nicht nur an die unruhigen deutschen Nachbarn, sondern auch an seine eigenen
Schweizer Landsleute, deren Patriotismus und Verteidigungsmentalitit er aufs Korn
nimmt. Sicherlich geht es ihm hier auch um das Provinzlerische der Eidgenossen, um
ihre Neigung, sich selbst voller Selbstgefilligkeit und Selbstgerechtigkeit zum abso-
luten Mafdstab zu setzen.« Ebd., S.197.

15 Ebd., S.195.

hittps://dol.org/10.14361/6783839460405 - am 14.02.2026, 08:23:31.



https://doi.org/10.14361/9783839460405
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

6. Lektiren IlI: Die Ohnmacht des Souverans

letzten Kind angesprochen. Zugleich jedoch geht es auch um eine grundle-
gende Kritik patriotischer Gefiihle und des Vaterlands als einer emotionalen
Kategorie der Politik.

Kritik des Vaterlands

Die Bedeutung des Souverdns fir das Reich — als sein Zentrum und seine Re-
prasentation — ist Romulus mehr als klar: »Das romische Weltreich besteht
seit Jahrhunderten nur noch, weil es einen Kaiser gibt. Es blieb mir deshalb
keine andere Moglichkeit, als selbst Kaiser zu werden, um das Imperium li-
quidieren zu kénnen.« (WA 2, 77) In gewissem Sinne versucht Romulus hier
gerade durch sein Nichthandeln noch einmal das Subjekt der Geschichte zu
sein, indem er das Imperium als das umfassende Ordnungsmodell stiirzen
will. Die planvoll herbeigefithrte Abschaffung des Reichs ist freilich ein po-
litischer Vorgang — so unpolitisch auch die Mittel dafiir sein mogen. Sie soll
die letzte politische Tat sein und Schluss machen mit der Politik, der Staats-
rison und dem Patriotismus. Diese fithren, denkt man an Amilian, in die
Verwundung oder den Tod des Einzelnen im Namen des Staates oder, denkt
man an Rea, in die politisch motivierte Allianz, die im Privaten eine ungliick-
liche Ehe darstellt. Dabei zeigt sich Romulus durchaus differenziert, wenn er
nicht jeden Staat, sondern lediglich das Imperium mit seiner gewaltsamen
Herrschaftsweise ablehnt:

Ich bezweifle nicht die Notwendigkeit des Staates, ich bezweifle nur die
Notwendigkeit unseres Staates. Er ist ein Weltreich geworden und damit
eine Einrichtung, die 6ffentlich Mord, Pliinderung, Unterdriickung und
Brandschatzung auf Kosten der andern Vélker betrieb, bis ich gekommen
bin. (WA 2,77)

Diese Kritik des Weltreichs weist Parallelen zu Diirrenmatts eigener Kritik
des Grofistaates auf. Schon in seiner Anmerkung fiir das Programmbheft der
Urauffithrung in Basel heif3t es, es sei »nicht ein Stiick gegen den Staat, aber
vielleicht eins gegen den GrofRstaat.« (WA 2, 121) Zwanzig Jahre spiter fithrt
Diirrenmatt im Monstervortrag iiber Gerechtigkeit und Recht mit Blick auf die
Schweiz aus, er halte »den Kleinstaat fiir eine weitaus gliicklichere politische
Erfindung als den Grof3staat, und sei es blo deshalb, weil kleine Munitions-
depots ungefihrlicher sind als grofie, falls sie explodieren.« Daraus spricht
zum einen ein generelles Misstrauen gegeniiber der Macht des Staates und

hittps://dol.org/10.14361/6783839460405 - am 14.02.2026, 08:23:31.



https://doi.org/10.14361/9783839460405
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

188  Der abwesende Souveran

zum anderen eine Dankbarkeit, selbst in einem der >ungefihrlicheren Muni-
tionslager< aufgewachsen zu sein:

Ich bin dankbar, daf$ ich kein Held sein mufte, weil ich nicht weif3, ob ich
einer hitte sein konnen, und es ist mir bewufst, daf ich diese Chance mehr
der Kleinheit meines Staates verdanke als der Furcht Hitlers vor ihm, denn
eine funktionierende Schweiz war fiir Grofddeutschland niitzlicher als eine
eroberte. (WA 33, 78)

Die Parallelen setzen sich in der Bewertung patriotischer Gefiihle und des Be-
griffs des Vaterlands fort. Der Staat, so macht Diirrenmatt klar, wird dann zu
einem grofen Problem, wenn er emotionalisiert wird beziehungsweise — dies
sei das Faschistische — wenn »diese emotionalen Realititen total werden.«
Geschieht das, so wird das Wir »zum absoluten Vaterland«, das Andere »zum
absoluten Feind« und die »Freiheit des Einzelnen wird der Unabhangigkeit
des Vaterlandes geopfert«: »Der natiirliche Konflikt des Individuums mit dem
Staate wird zugunsten des Staates entschieden.« (WA 33, 80) Genau vor ei-
ner solchen Opferung versucht Romulus die Menschen, insbesondere seine
Tochter, zu bewahren. Die Identifikation des Einzelnen mit der emotionalen
Idee des Vaterlands sorge nach Diirrenmatt dafiir, dass sogar »die Schweiz
faschistische Ziige« aufweise; »im Versuch, sie geistig zu verteidigen, wird
die Schweiz zu einem totalen, emotionalen Begriff, der den Menschen elimi-
niert, den es doch eigentlich zu verteidigen gilt.« (WA 33, 80) Weitsichtig und
bis in die heutige Zeit relevant beschreibt Diirrenmatt die Emotionalisierung
der Politik: Durch die Identifikation mit einer emotionalen Realitit werden
im Individuum »alle Emotionen frei, die positiven und die negativen, Liebe,
Glaube, Treue, Haf}, Aggression usw.; Gefithle, die in Verbindung mit einer
rein emotionalen, heiflen Politik zerstorerisch, ja selbstmorderisch werden.«
(WA 33, 81)

Die Position Amilians und diejenige der von ihm zur Hochzeit mit dem
Industriellen Cisar Rupf iiberredeten Rea wird als eine solche fanatische Po-
sition ausgewiesen. Im Streitgesprich mit dem Kaiser wiederholt Rea immer
wieder die Bedeutung des Vaterlands und die Liebe zu diesem - eine Posi-
tion, die Diirrenmatt wohl dhnlich quittiert hitte wie Gustav Heinemann,
der bekanntlich auf die Frage nach der Liebe zum deutschen Staat antworte-
te, er liebe keine Staaten, sondern seine Frau. Rea vertritt — angestachelt von
Amilian — das gegenteilige Modell, nimlich die Uberordnung des Patriotis-
mus iiber die individuelle Liebe, indem sie Cdsar Rupf zu heiraten bereit ist:
»Das Vaterland geht iiber alles«, »Soll man denn nicht das Vaterland mehr lie-

hittps://dol.org/10.14361/6783839460405 - am 14.02.2026, 08:23:31.



https://doi.org/10.14361/9783839460405
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

6. Lektiren IlI: Die Ohnmacht des Souverans

ben als alles in der Welt?«, »Ich kann doch das Vaterland unméglich im Stich
lassen«, »Unsere unbedingte Liebe zum Vaterland hat Rom grofd gemacht.«
(WA 2, 80 u. 81) Romulus nimmt hingegen die Position ein, dass man »vor
allem gegen sein Vaterland mifitrauisch sein« soll: »Es wird niemand leichter
zum Moérder als ein Vaterland.« (WA 2, 80) Die Liebe zum Land — der Patrio-
tismus — habe »Rom nicht gut gemacht. Wir haben mit unseren Tugenden
eine Bestie gemistet.« Uberhaupt nenne sich ein Staat immer dann Vater-
land, »wenn er sich anschickt, auf Menschenmord auszugehen.« (WA 2, 81)t6

Romulus behauptet die Bedeutung des Individuellen und Persénlichen
gegeniiber dem Staat und lehnt das Opfer fiir den Staat, in dem er letztlich
das kultische Menschenopfer erblickt, final ab: Selbst wenn das »Vaterland
[...] nur noch mit Geld gerettet werden« kann und lediglich »zwischen einem
katastrophalen Kapitalismus und einer kapitalen Katastrophe« zu wihlen ist,
so soll seine Tochter den Unternehmer dennoch nicht heiraten, und zwar mit
der einfachen Begriindung: »mein Kind, du liebst Amilian.« (WA 2, 80) Gegen
die Staatsrason wird die Liebe zu einem Menschen, gegen das Kollektive das
Individuelle gesetzt.

Die Tragddie des Staates

Ein Vorwurf, den Romulus im Dialog mit seiner Tochter erhebt, lautet: »Siehst
du, du hast doch zu viel in den Tragddien studiert.« (WA 2, 80) Er selbst sei
»nicht wie einer jener Heldenviter in den Trauerspielen, die dem Staat noch
einen guten Appetit wiinschen, wenn er ihre Kinder fressen will. Geh, hei-
rate Amilian!« (WA 2, 81) Das Opfer fiir den Staat wird hier unmittelbar mit
der Gattung der Tragddie verkniipft, woraus sich die Abneigung des Kaisers
gegen diese dramatische Form erklirt, die er — Ditrrenmatts poetologischen
Positionen entsprechend - fir unzeitgemif hailt. Dass seine Tochter »dra-
matischen Unterricht« nimmt und in diesem Rahmen auch »das Klagelied
der Antigone, bevor sie in den Tod geht«, einstudiert, kommentiert Romu-
lus ablehnend: »Studiere nicht diesen alten, traurigen Text, tibe dich in der
Komodie, das steht uns viel besser.« »Wer so aus dem letzten Loch pfeift wie

16  »Die Botschaft ist klar. Mit paddagogisch erhobenem Zeigefinger erteilt uns Romu-
lus/Diirrenmatt hier eine Lektion in Sachen Patriotismus, rechnet er ab mit dem emo-
tionalen Mifbrauch von pseudoheiligen Begriffen, unter deren Zeichen die deutschen
Armeen zur Schlachtbank marschiert waren.« Ebd., S.196f.

hittps://dol.org/10.14361/6783839460405 - am 14.02.2026, 08:23:31.

189


https://doi.org/10.14361/9783839460405
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

190

Der abwesende Souveran

wir alle, kann nur noch Komédien verstehen.« (WA 2, 25) Diese metadramati-
schen Hinweise auf Diirrenmatts eigene Komdédientheorie verbinden die His-
torie mit der Literaturgeschichte. Romulus versucht mit den Tragodien auch
das Imperium sowie das Opfer fiir den Staat abzuschaffen. Daraus erklirt
sich seine heitere Gelassenheit: Im Gegensatz zu den anderen Figuren, die
sich noch im Paradigma der Tragddie bewegen und damit aus der Zeit ge-
fallen erscheinen, spielt Romulus Komddie, was besonders der permanente
Rekurs auf den Korper, das Essen oder die Hithner zum Ausdruck bringt: »Es
war heute ein pathetischer Tag, und ich mag solche Tage nicht. Da hilft nichts
als baden. Ich bin ein untragischer Mensch, Achilles.« (WA 2, 70) Vor allem die
Weigerung, seine Tochter zum Zwecke der Rettung des Reichs zu verheiraten,
sucht den Ausweg aus dem Opfer der Tragodie.

Doch ist Romulus nicht nur der fiirsorgliche Vater, als der er erscheint;
vielmehr verfolgt er mit der Nicht-Verheiratung und dem Plidoyer fiir die
Liebe auch politische, nur eben entgegengesetzte Ziele. Im weiteren Verlauf
der Handlung wird es dennoch zur unfreiwilligen Opferung der Familie und
somit zwar nicht zur affirmierten, allerdings zur unbeabsichtigten Tragédie
kommen. Denn bei ihrer »Uberfahrt nach Sizilien« — jedenfalls ab der zweiten
Fassung des Stiicks — ertrinken nicht nur der Innenminister, der Reichsmar-
schall, der Koch und Amilian, sondern auch Romulus’ Tochter Rea und seine
Frau Julia (WA 2, 97). Man kann hierin eine Umsetzung von Diirrenmatts Auf-
fassung sehen, dass das Tragische, nun da die Tragddie unmoglich geworden
ist, in der Komédie aufscheint (WA 30, 63).77 Es ist in jedem Fall eine Folge
des kaiserlichen Nichthandelns und ein Zeichen dafiir, dass auch dieses zu
Schuld - zu tragischer Schuld, denn Romulus hatte beabsichtigt, das Sterben
zu beenden - fithren kann.

Seine positive Sicht auf den Untergang des Reichs wird kontrastiert mit
einem Blick auf das Reich als tiberzeitliche Ordnung, die eben dem tragischen
Paradigma zugeordnet ist. Diirrenmatt stellt hier den Glauben aus, dass die
je aktuellen politischen Umstinde auch von Dauer sind. Dass das Reich un-
tergehen konnte, ist Zeno, dem Kaiser des ostrémischen Reichs, unbegreiflich
und er rekurriert dabei auf den Weltanspruch des Imperiums: »Wir sind die
Welt.« Romulus sieht das Reich indes vom Zentrum in die Peripherie der Welt
verschoben und aus der Zeit gefallen: »Wir sind Provinzler, denen eine Welt
iiber den Kopf wichst, die sie nicht begreifen kénnen.« (WA 2, 44) Auch am
Beginn des vierten Akts wird dieser Zusammenhang am Beispiel von zwei

17 Vgl. Riedel: Romulus der Grofie, S. 84.

hittps://dol.org/10.14361/6783839460405 - am 14.02.2026, 08:23:31.



https://doi.org/10.14361/9783839460405
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

6. Lektiren IlI: Die Ohnmacht des Souverans

Kammerdienern vorgefiihrt. So findet es Pyramus unverstindlich, dass der
rémische Staat »noch zu unseren Lebzeiten aufhort zu existieren«, dem sie
doch sechzig Jahre »unter elf Kaisern« gedient hatten (WA 2, 95). In komi-
scher Selbstitberhéhung pflichtet Achilles bei: »Wenn wir abtreten, kann man
sagen: Jetzt ist die Antike zu Ende! (WA 2, 96) Ironisch gewendet und mit
dem Wissen spiterer Jahrhunderte kalkulierend, heifit es: »Jedenfalls muf}
die Zeit, die nun anbricht, schauderhaft sein.« Und Pyramus erginzt: »So
richtiges dunkles Mittelalter. Ohne Pessimist sein zu wollen: Von der heu-
tigen Katastrophe wird sich die Menschheit nie mehr erholen.« (WA 2, 96)
In dieser verdrehten Sicht auf die Geschichte werden nicht nur die undiffe-
renzierten historischen Grofierzihlungen ins Licherliche gezogen, sondern
besonders der Glaube an die eigene Weltordnung. Es ist die Stimme eines
untergehenden Reichs, das sich selbst fir unverzichtbar hilt.

Romulus als Gesinnungsethiker

Auch wenn einige Aulerungen des Kaisers Diirrenmatts eigenen Vorstellun-
gen von der Komddie wie vom Grof3staat entsprechen, kann jedenfalls in der
hier niher diskutierten zweiten Fassung des Stiicks nicht davon gesprochen
werden, dass Romulus’ politische Positionen insgesamt affirmiert wiirden.
Das zeigt sich besonders am Schluss der Komédie, im Zwiegesprich des Kai-
sers mit Odoaker, das wesentlich politiktheoretischer Natur ist.

Anders als Romulus erwartet hatte, ist Odoaker nicht in Rom eingefal-
len, um den Kaiser zu téten, sondern um sich ihm mit seinem »ganzen Volk«
zu unterwerfen (WA 2, 106). Nur aufgrund der 6ffentlichen Meinung sowie
der ehrgeizigen Soldaten seines Landes sei er gezwungen gewesen, in den
Krieg zu ziehen. In den Blick riickt dabei besonders sein Neffe Theoderich,
ein heroischer Germane, der »von der Weltherrschaft« triumt, »und das Volk
traumt mit ihm.« (WA 2, 107) Es wird klar, dass Odoaker, der sich ebenso hu-
man geriert wie Romulus, lediglich in den Krieg gezogen war, um die Herr-
schaft solcher >Helden« wie Theoderich zu verhindern.

Romulus soll Odoaker retten, der um sein Leben fiirchtet und die kiinftige
Ermordung durch seinen Neffen voraussieht, von dem er, historisch korreke,
ausgeht, dass die Geschichtsschreiber ihn »einmal Theoderich den GrofRen
nennen werden«. Im Gegensatz zu diesem ist Odoaker ein Bauer und hasst
den Krieg: »Ich suche eine Menschlichkeit, die ich in den germanischen Ur-
wildern nicht finden konnte. Ich fand sie in dir, Kaiser Romulus.« Romulus
ist erschiittert, dass er nicht dem erwarteten Feind begegnet, sondern einem

hittps://dol.org/10.14361/6783839460405 - am 14.02.2026, 08:23:31.

191


https://doi.org/10.14361/9783839460405
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

192

Der abwesende Souveran

Gleichgesinnten, habe er doch sein »ganzes Leben auf den Tag hin« angelegt,
»da das rémische Imperium zusammenbrechen wiirde.« (WA 2, 108) Er hatte
sich fiir das Reich opfern wollen und sieht nun in der Aufforderung, herrschen
zu sollen, seine Pline durchkreuzt.

An diesem — zweiten — Schluss wird deutlich, dass Romulus nicht der Ver-
antwortungsethiker ist, fir den er sich hilt, sondern ein Gesinnungsethiker.
Das heifdt, dass er — nach Max Webers Definition — sich nicht insofern verant-
wortlich fihlt, als er »fiir die (voraussehbaren) Folgen seines Handelns aufzu-
kommen hat«, sondern »nur dafiir, daf die Flamme der reinen Gesinnung, die
Flamme z.B. des Protestes gegen die Ungerechtigkeit der sozialen Ordnung,
nicht erlischt.«'® Fanatisch, so kénnte man sagen, stellt er den Untergang des
Grofreichs iitber Menschenleben und sieht fiir seine Untertanen nicht weni-
ger als eine Fremdherrschaft vor, weil er das Romische Reich fiir die groRere
Tyrannei halt.

Odoaker hingegen will die Welt vor dem Tyrannen bewahren. Nimmt Ro-
mulus seine Unterwerfung nicht an, so befiirchtet der Germanenfiirst, wird
die Welt an seinen Neffen fallen: »ein zweites Rom wird entstehen, ein ger-
manisches Weltreich, ebenso verginglich wie das romische, ebenso blutig.
Die Zerstorung Roms, dein Werk, wird sinnlos geworden sein, wenn dies ge-
schieht.« (WA 2, 109) Die zeitgeschichtliche Anspielung auf das »germanische«
Reich im 20. Jahrhundert (und nicht nur auf Theoderich den Grofen als his-
torische Person) ist unitberhorbar, das sich als >Drittes Reich« ja selbst in ei-
ner Kontinuitit mit dem Heiligen Romischen Reich und damit letztlich mit
dem Rémischen Reich gesehen hat. Odoakers Warnung — so wenig er im kon-
kreten Handeln auch selbst ein Verantwortungsethiker ist' — zeugt von dem
Verstindnis, dass Macht, wenn sie nicht ausgeiibt wird, nicht verschwindet,
sondern an jemand anderen fillt. Daher beschwort er den Kaiser: »Du kannst
nicht deiner Grof3e ausweichen, Romulus, du bist der einzige Mann, der diese
Welt zu regieren versteht. Sei gnidig, nimm meine Unterwerfung an, wer-
de unser Kaiser, bewahre uns vor der blutigen Gréf3e Theoderichs.« (WA 2,

18 Max Weber: Politik als Beruf. 11. Aufl. Berlin 2010, S. 56.

19 Ulrich Profitlich hat iiberzeugend auf Inkonsistenzen der Odoaker-Figur in der zwei-
ten Fassung hingewiesen: »Dafd Odoaker nicht zur Musterfigur wird, liegt allein an
dem m.E. wenig sorgfiltig durchgefiithrten Versuch, neben Romulus auch seinen Ge-
genspieler zum Vertreter einer korrigierenden >ldee« zu stilisieren.« Ulrich Profitlich:
Geschichte als Komodie — Diirrenmatts Romulus der Grofie, in: Walter Hinck (Hg.): Ge-
schichte als Schauspiel. Deutsche Geschichtsdramen. Interpretationen, Frankfurt a.M.
1981, S. 254-269, hier S. 264.

hittps://dol.org/10.14361/6783839460405 - am 14.02.2026, 08:23:31.



https://doi.org/10.14361/9783839460405
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

6. Lektiren IlI: Die Ohnmacht des Souverans

109f.) Odoaker fordert also Fithrung ein: Romulus ist der Grof3e, ob er will
oder nicht. Was sich im Titel als eine ironische Anspielung auf den Spottna-
men >Romulus Augustulus« lesen lisst, wird hier zum Fakt: Romulus ist der
Souverin; und er sollte herrschen, um die Herrschaft eines Anderen zu ver-
hindern.

Die Kontroverse offenbart: Es gibt kein Jenseits des Politischen. Das Ende
des Rémischen Reichs ist nicht identisch mit dem Ende von Herrschaft und
Krieg iiberhaupt: »Die historische Realitit siegt itber utopische Wunschvor-
stellungen; eine gerechte Weltordnung ist nicht méglich.«*° Eine solche hatte
Romulus jedoch angestrebt, dem es »um einen grundlegenden Paradigmen-
wechsel in der Weltgeschichte« gegangen war: »Nicht nur speziell das romi-
sche Reich, sondern das Weltreich an sich soll als historisches Subjekt von
der Bildfliche verschwinden, weil nur so eine Humanisierung der Geschich-
te zu erreichen ist.«*! Mit diesem Plan hat er durchaus einen Akt der Hybris
begangen, der — zwar spiegelverkehrt, aber doch — anderen Allmachtsvorstel-
lungen nicht undhnlich ist: Er hat fiir alle Zeiten entscheiden wollen. Das romi-
sche Kaisertum sollte gestrichen werden, indem Romulus diesen Platz selbst
einnahm: »Ich gab mir das Recht, Roms Richter zu sein, weil ich bereit war
zu sterben. Ich verlangte von meinem Lande ein ungeheures Opfer, weil ich
mich selbst als Opfer einsetzte.« (WA 2, 108) Romulus »wollte Schicksal spie-
len« (WA 2, 112).

Doch die »Geschichte erscheint als ein Prozess, der eigenen Gesetzen folgt
und sich den Versuchen der Menschen, bewusst Geschichte >zu machens, ent-
zieht.«** Beseitigt man das eine ungerechte Imperium, so entsteht ein ande-
res. Romulus wiirde sich fir solche Entwicklungen, die auf seinen Opfertod
folgen, nicht zustindig fithlen: »Wenn die Folgen einer aus reiner Gesinnung

20 Riedel: Romulus der Grofe, S. 84.

21 Jirgen Kost: Das historische Drama des 20. Jahrhunderts zwischen Dokumentarismus
und Fiktionalitit— Peter Weiss und Friedrich Diirrenmatt. Uberlegungen zum Gat-
tungsbegriff des Geschichtsdramas, in: Marijan Bobinac, Wolfgang Diising, Dietmar
Goltschnigg (Hg.): Tendenzen im Geschichtsdrama und Geschichtsroman des 20. Jahr-
hunderts. Zagreber Germanistische Beitrage. Beiheft 8 (2004), S. 365-385, hier S. 381f.

22 Ebd., S.383. Siehe auch Onderdelinden: Dramaturgie der Wendungen, S. 478: »Das
Scheitern ihrer Plane zeigt ihre Ohnmacht vor dem Lauf der Geschichte. Sie sind keine
groflen Einzelnen, keine tragischen Helden der Geschichte, sondern Komodienfiguren
in einer chaotischen Welt, die sie nur bewaltigen kénnen, indem sie eine Komodie aus
ihr machen. Eine tragische Komaddie, versteht sich.«

hittps://dol.org/10.14361/6783839460405 - am 14.02.2026, 08:23:31.

193


https://doi.org/10.14361/9783839460405
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

194

Der abwesende Souveran

flieRenden Handlung tble sind«, so Max Weber iiber den Gesinnungsethi-
ker, »so gilt ihm nicht der Handelnde, sondern die Welt dafiir verantwortlich,
die Dummbheit der anderen Menschen oder — der Wille des Gottes, der sie so
schuf.«®* Odoaker appelliert denn auch an das Realititsprinzip: »Dein Tod
wire sinnlos, denn einen Sinn konnte er nur haben, wenn die Welt so wire,
wie du sie dir vorgestellt hast. Sie ist nicht so.« (WA 2, 110)*# Schon 1978 hat
sich Giinter Scholdt von dem »iiberlegenen Spétter[J« Romulus des Komo-
dienbeginns nicht tiuschen lassen und ihn als »den Moralisten, den blutig
ernsten Ideologen des Schlusses« ernstgenommen.?> Als ein solcher nimmt
Romulus recht »ungeriihrt die Verwiistungen seines Landes und MifRhand-
lungen seiner Bewohner sowie den Tod nichster Verwandter« hin, »solange
dies seinem pseudohumanitiren Geschichtskonzept nicht zuwiderliuft«.2®
Odoaker schligt nun vor, Romulus zu pensionieren und sich von ihm zum
Konig von Italien ausrufen zu lassen. Zugleich sieht er die Notwendigkeit, sei-
nen Neffen zu toten, so lang dieser noch schwicher ist als er. Romulus gibt
indes zu bedenken: »Wenn du deinen Neffen tétest, werden dir nur tausend
neue Theoderiche entstehen. Dein Volk denkt anders als du. Es will das Hel-
dentum. Du vermagst es nicht zu indern.« (WA 2, 111) Nun appelliert also
Romulus an das Realititsprinzip und wirft die Frage nach dem fiir die sou-
verdne Entscheidung nétigen Wissen sowie nach den Einschrinkungen von
Handlungsoptionen wie der 6ffentlichen Meinung auf, um die er sich selbst
in Bezug auf sein eigenes Reich jahrelang keine Gedanken gemacht hat. Als
jemand, der das Ende der Geschichte ausrufen wollte, zeigt sich Romulus
schlieRlich doch erstaunlich besorgt um sein eigenes Bild in der Historie: Das

23 Weber: Politik als Beruf, S. 56.

24 So mogen die beiden Figuren vielleicht »mit genau demselben ideal von Menschlich-
keit ausgestattet« sein (Delbrick: Antiker und moderner Helden-Mythos, S. 302); sie
unterscheiden sich jedoch fundamental in ihrem Blick auf >das Politische«.

25  Glnter Scholdt: Romulus der Grofie? Dramaturgische Konsequenzen einer Komodien-
Umarbeitung, in: Zeitschrift fiir deutsche Philologie 97 (1978), S. 270-287, hier S. 283.

26  Ebd., S.280. Diurrenmatt selbst beschreibt Romulus in seiner Anmerkung zum Stiick
von 1957 zwar als »witzig, gelost, humang, »im letzten«jedoch als jemanden, der —bis
zumtragischen<Schluss seiner Pensionierung —»mit duferster Harte und Riicksichts-
losigkeit vorgeht und nicht davor zuriickschreckt, auch von andern Absolutheit zu ver-
langen, ein gefahrlicher Bursche, der sich auf den Tod hin angelegt hat; das ist das
Schreckliche dieses kaiserlichen Hithnerziichters, dieses als Narr verkleideten Welten-
richters« (WA 2,120).

hittps://dol.org/10.14361/6783839460405 - am 14.02.2026, 08:23:31.



https://doi.org/10.14361/9783839460405
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

6. Lektiren IlI: Die Ohnmacht des Souverans

Schicksal der beiden vermeintlichen Staatenlenker sei es, »gescheiterte Poli-
tiker darzustellen« (WA 2, 112). Dass das Kalkill seines inszenierten Selbstop-
fers nicht aufgeht, wihrend die Familie seinem Nicht-Handeln zum Opfer
gefallen ist, ist ihm schwer ertriglich: »Und nun soll ich leben. Und nun soll
mein Opfer nicht angenommen werden. Und nun soll ich als der dastehen,
der sich allein retten konnte.« (WA 2, 109)*’ Romulus mag Komédie gespielt
haben; den tragischen Opfertod hatte er dennoch angestrebt. Er bleibt ihm
nun versagt: »Romulus kann nicht als mit sich selbst identischer tragischer
Held zugrunde gehen, sondern er muss die sinnlose Schuld ungesiihnt in der
Pensionierung allein tragen.«?

Die Pline der beiden Herrscher scheitern, weil sie filschlicherweise vom
Herrscherwillen des jeweils anderen ausgegangen waren. Ihre >Losung, der
zufolge Romulus pensioniert und Odoaker Kénig von Italien werden soll, stellt
eine Art Verbiirgerlichung der Politik dar. Das Ziel besteht nicht in der Er-
oberung oder der nationalen GréfRe, sondern allein darin, »die Welt treu zu
verwalten« und den »Frieden« zwischen den Germanen und den Rémern zu
sichern (WA 2, 112). Diese Form einer guten Regentschaft wird als »traurige
Pflicht« und als »Komddie« bezeichnet, die sie »zum letzten Mal« spielen wol-
len (WA 2, 113). Beiden ist klar, dass es eine Herrschaft auf Zeit ist, denn mit
Theoderich steht der nichste Usurpator am Ende einer Zwischenkriegszeit
bereit.

Und hier am Ende seiner Herrschaft zeigt sich auf einmal eine subtile
Ambivalenz Romulus’ gegeniiber einem Reich, das keineswegs mit negativen
Attributen versehen wird, sondern noch einmal als ein Traum in vielen Farben
und in Wirme erstrahlt — als eine Erinnerung an frithere Zeiten:

RomuLus
Der Kaiser 16st sein Imperium auf. Seht euch diese farbige Kugel noch
einmal an, diesen Traum von einem grofien Imperium, der im freien
Raum schwebt, getrieben vom leichten Hauch meiner Lippen, diese hin-
gebreiteten Linder um das blaue Meer mit seinen tanzenden Delphi-

27  »EinTod, den ersich von einem Feind erbetteln muf3, [..] ist als Opfertod —oder sagen
wir es nur: als Heldentod —nicht ernst zu nehmen. Dieselbe Evidenz, daf es nur so
aussehen soll, als wirde Romulus in der Verfolgung seiner erhabenen Ziele vom Feind
getotet, ergibt sich wenig spater gleich ein zweites Mal, als er die Absicht dufRert, sich
von dem Reiterprafekten toten zu lassen.« Delbriick: Antiker und moderner Helden-
Mythos, S. 304.

28  Kost: Das historische Drama des 20. Jahrhunderts, S. 383.

hittps://dol.org/10.14361/6783839460405 - am 14.02.2026, 08:23:31.

195


https://doi.org/10.14361/9783839460405
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

196

Der abwesende Souveran

nen, diese reichen Provinzen, gelb von Korn, diese wimmelnden Stad-
te, Uberfliefdend an Leben, eine Sonne, die die Menschen erwirmte und,
als sie hoch stand, die Welt verbrannte, um nun in den Hianden des Kai-
sers, ein sanfter Ball, ins Nichts aufzugehen. (WA 2,114)

Ins Bild gebannt ist hier die ungeheure Macht des Souverins, der das grofe
Imperium allein mit dem leichten Hauch seiner Lippen< zu bewegen imstan-
de ist oder es auch >ins Nichts aufgehen« lassen kann. Doch wird die Ent-
wicklung des Reichs nicht nur an die Willkir des Kaisers gekniipft, vielmehr
scheint es, als hitte sich die Zerstérungskraft aus dem Reich selbst ohne Hin-
zutreten eines Dritten ergeben. Was Wirme, Kraft und Leben geben konnte,
gab schlieflich den Tod.

Der Souveran in der ersten Fassung

In der ausfithrlich besprochenen zweiten Fassung des Stiicks von 1957 wur-
den weitreichende Verinderungen besonders des Schlusses vorgenommen.
Sie betreffen auch und vor allem die Odoaker-Figur sowie das Bild des Herr-
schers Romulus, der hier anders agiert und die eigene Macht in noch offen-
sichtlicherer Weise zu geniefden scheint. Mit Blick auf das Souveranititspro-
blem soll deshalb nun abschiefRend der Schluss der ersten Fassung Beriick-
sichtigung finden.

Auch hier fallen die Germanen nach einem kurzen Gesprich, das Romu-
lus mit seinen entlassenen Kammerdienern fithrt, schliefSlich in Rom ein. Im
Gegensatz zur zweiten Fassung handelt es sich bei dem ersten Germanen je-
doch nicht um Odoaker, sondern um einen einfachen Soldaten namens Kiien-
zi. Romulus zeigt sich von der Gestalt des Germanen, der »klein, dick und
schwarzhaarig« ist, verbliifft. Der Germane erwidert — in Anspielung auf das
Dritte Reich und dessen >Rassen«-Wahn: »Alle Urgermanen sehen so aus wie
ich. [...] Die meisten Germanen haben sich jedoch im Laufe der Jahrtausende
leider mit arischen Volkern vermischt und sind blond und blauiugig gewor-
den.« (WA 2, 129) Er schlief3t: »das Arische in uns ist unser Pech.« (WA 2, 130)

Es entspinnt sich eine Kontroverse zwischen den beiden, die wesentlich
die Frage betrifft, ob die Freund-Feind-Unterscheidung auch fiir Germanien
und Rom gilt, oder ob es sich eigentlich um einen Aufstand der Germanen
innerhalb des Reichs handelt. Das ist eine fiir das Souverinititsparadigma
entscheidende Frage: Ist der romische Kaiser auch der Herrscher der Ger-
manengebiete, so dass ein Krieg zwischen beiden eigentlich kein zwischen-

hittps://dol.org/10.14361/6783839460405 - am 14.02.2026, 08:23:31.



https://doi.org/10.14361/9783839460405
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

6. Lektiren IlI: Die Ohnmacht des Souverans

staatlicher Krieg wire, sondern ein Aufstand abtriinniger Untertanen? Mit
der Einfithrung der Freund-Feind-Unterscheidung nimmt der Germane fiir
seine Heimat den Status eines eigenen Staates als politisch »maf3gebende
Einheit«*® in Anspruch:

DER GERMANE mifStrauisch
Sie wissen genau, da ich Ihr Todfeind bin.
RomuLus streng
Du bist wie die anderen Menschen vor allem mein Untertan.
DER GERMANE
Ich bin ein germanischer Korporal.
RomuLus
Dem Kaiser gehort auch Germanien.
DER GERMANE stolz
Wir haben das romische Weltreich erobert.
RomuLus
Der Kaiser geht nicht zum Feind, der Kaiser 1a3t den Feind kommen.
(WA 2,131)

Die Strategie des romischen Kaisers besteht denn auch nicht im Kampf. Ro-
mulus kann den Germanen gewaltlos besiegen, und zwar, indem er ihn befor-
dert und zum Statthalter von Lusitanien in der spanischen Provinz ernennt.
Dieser fillt auf die Knie: »Ich werde meinem Kaiser treu sein bis in den Tod!«
(WA 2, 132) Als der Germane, der also die Seiten gewechselt hat, kurz darauf
seinem eigenen Feldwebel droht, weil dieser davon sprach, den Kaiser gefan-
gen zu nehmen, korrigiert ihn Romulus: »Allein der Kaiser hat iiber Leben
und Tod seiner Untertanen zu entscheiden, Statthalter von Lusitanien.« Dem
germanischen Feldwebel wird nun ebenfalls ein Titel angeboten. Er soll Statt-
halter von Pontus in »der norddstlichen Ecke von Kleinasien« werden, womit
der Kaiser also beide Germanen in entgegengesetzter Richtung in sehr ferne
Provinzen schickt. Wie Kitenzi nimmt auch der Feldwebel das Angebot au-
genblicklich an: »Ich werde meinem Kaiser bis ans Ende der Welt folgen!«
(WA 2, 133)

Vorgefithrt wird hier der bereits an anderer Stelle beschriebene Mechanis-
mus, durch den es - Etienne de La Boétie zufolge — Knechtschaft iiberhaupt
gibt: die Einfithrung einer Rangordnung, die es einigen ermdglicht, »zu dem

29  Carl Schmitt: Der Begriff des Politischen. Text von 1932 mit einem Vorwort und drei
Corollarien. 3. Aufl. der Ausgabe von 1963. Berlin 1991, S. 43.

hittps://dol.org/10.14361/6783839460405 - am 14.02.2026, 08:23:31.

197


https://doi.org/10.14361/9783839460405
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

198

Der abwesende Souveran

grofRen Tyrannen die kleinen Tyrannen [zu] spielen«, wodurch der Despot
»seine Untertanen mit ihrer eigenen Hilfe in Knechtschaft« bringt — »die ei-
nen Untertanen durch die anderen.«*° Das Spiel setzt sich mit vier Germanen
(und spiter noch mehr) fort, die ihre Unterwerfung zunichst nicht hinneh-
men wollen: »Wir sind freie Germanen! Wir sind keine Rémer! Wir haben
Italien besiegt! Wir knien nicht vor einem Kaiser!« Auf die Auskunft des Kai-
sers hin, sie seien nun »alle zu Rittern von Asturien geschlagenc, rufen sie
aus: »Es lebe der Kaiser von Rom!« (WA 2, 134) Kaum effektvoller hitte man
das Prinzip der freiwilligen Knechtschaft sowie die Macht des Souverins und
seine Verfiigungsgewalt darstellen kénnen.>!

Als der Germanenfiirst Odoaker kommt, wird er von den vormals eige-
nen, nun in Roms Diensten stehenden Soldaten verhaftet. Romulus fordert
jedoch, ihn freizulassen: »Der Kaiser will nicht, daf ein so edler Mensch ge-
demiitigt werde. Er ist zwar von Rom besiegt worden, aber dennoch ein gro-
Rer Feldherr.« Odoaker sieht sich verstindlicherweise selbst als Sieger des
Kampfes, muss jedoch einriumen, dass er von Romulus gefangen wurde, der
seinerseits siiffisant erklirt: »Also mufd doch wohl ich der Sieger sein.« (WA 2,
136) Dem Germanenfiirsten ist das Agieren seiner Manner unbegreiflich, die
er »ihre einzige Chance, schlief3lich doch noch eine Kulturnation zu werden,
selbst tiber den Haufen« werfen sieht. Romulus gibt zu bedenken: »So wich-
tig braucht man die Kultur nun wieder nicht zu nehmen, Feldherr, dafy man
gleich ein Blutbad anrichtet, um sie einzufithren.« Der germanische Feldherr
verteidigt sich mit dem Hinweis darauf, sein »junges Volk« miisse eben »an
die Zukunft denkenc; er sieht als »grundniichterner Mensch, der sich »keine
Hlusionen« mache, jedoch ein: »Mit der germanischen Kultur ist es wieder
einmal aus.« (WA 2, 137)

Auf die Ankiindigung Odoakers, sich in die Heimat zuriickzuziehen und
wieder auf die Biume zu klettern, meint Romulus, es sei ungesund, »die Welt-

30 Etienne de La Boétie: Von der freiwilligen Knechtschaft der Menschen, in: Ders.: Uber
die freiwillige Knechtschaft des Menschen. Hg. und eingeleitet von Heinz-Joachim
Heydorn. Ubers. von Walter Koneffke. Frankfurt a.M. 1968, S. 31-64, hier S. 58.

31 Die Bedeutung, die der Posten-Vergabe hier zukommt, lasst auch an eine Beobach-
tung Georges Batailles denken: »Die soziale Differenz ist die Grundlage der Souve-
ranitat, und indem sie die Souverinitat setzten, schufen die Menschen vergangener
Zeiten die Skala der Differenzierungen.« Georges Bataille: Die Souveranitat, in: Ders.:
Die psychologische Struktur des Faschismus. Die Souverinitat. Hg. von Elisabeth Lenk.
Nachwort von Rita Bischof. Ubersetzt von Rita Bischof, Elisabeth Lenk, Xenia Rajewsky.
Miinchen 1978, S. 45-86, hier S. 61.

hittps://dol.org/10.14361/6783839460405 - am 14.02.2026, 08:23:31.



https://doi.org/10.14361/9783839460405
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

6. Lektiren IlI: Die Ohnmacht des Souverans

geschichte riickgingig zu machen. Thr seid nun einmal da, und Germanien
ist fiir die Menschheit offenbar ein doch zu problematisches Land.« Die Ger-
manen sollen deshalb im »halb entvélkerten Italien« bleiben: »Man muf} die
Rassen ein wenig mischen, wenn etwas Verniinftiges herauskommen soll.«
(WA 2, 138) Was Romulus hier betreibt, ist, so Scholdt, durchaus die Tat eines
»Staatsmanness, der versucht, »durch Integration der verschiedenen Rassen
diesen circulus vitiosus feindseliger Volkerbeziehungen zu durchbrechen.«3*
Sieht man einmal vom Wortgebrauch ab, so wendet sich Diirrenmatt eindeu-
tig gegen den >Rassen<-Wahn und jede volkische Ideologie. Zugleich scheint
hiermit auch die Schweiz als multilingualer und multikultureller Staat ange-
spielt zu sein. Der Germanenfiirst jedenfalls unterwirft sich und sein ganzes
Volk Romulus und ernennt diesen »begeistert zum Kaiser von Germanien!«
In satirischer Antizipation der Kulturgeschichte Deutschlands und unter Aus-
schluss seiner Gewaltgeschichte plant Odoaker, »die Schwerter in die hinters-
te Ecke« zu schleudern: »Wenn wir nicht die Nation der Dichter und Denker
werden, gehe ich zum Zirkus!« (WA 2, 138)

Zeno, der Kaiser von Ostrom, zeigt sich von Romulus’ Leistung, der sich
»ein wenig in der Politik versucht« habe, beeindruckt: »Das Resultat ist er-
staunlich.« (WA 2, 139) Am Schluss wird es dem rémischen Kaiser gar moglich
sein, die Reichsteilung riickgingig zu machen und auch Ostrom wieder dem
Reich zuzufithren. Zeno kommentiert: »Er ist nicht nur der grofte Feldherr,
sondern auch der grofite Diplomat der Weltgeschichte!« (WA 2, 140) Romulus
erscheint hier im Unterschied zur zweiten Fassung tatsichlich als der Sou-
verin, als Romulus der Grofe, der die Schwichen seiner Gegner kennt und
sie durch sein Herrschervermdégen wie Figuren zu bewegen weifd. Das Bild
des Reichs, das der Kaiser allein mit dem Hauch sseiner Lippen< zu bewegen
imstande ist und doch >ins Nichts aufgehen< zu lassen gedenkt (s.0.), findet
sich hier im Unterschied zur zweiten Fassung denn auch nicht als Schlussbild
in einer Situation, in der sich die Ohnmacht des selbstgewihlt-verhinderten
Weltenlenkers erweist. Vielmehr markiert es den Hohepunkt seiner Macht,
bevor Romulus freiwillig auf das Reich verzichtet. Er verkiindet: »Der Kaiser
l6st das Imperium auf. Er ernennt den Feldherrn der Germanen, Odoaker,
zum Konig von Italien.« Und auch Zeno erhilt Ostrom zuriick. »Der Kaiser
138t den Sieg wieder aus den Hinden gleiten. Siege sind Zustinde, die ihn
nicht interessieren.« (WA 2, 140) Seiner Pension sieht er in dieser Fassung

32 Scholdt: Romulus der GrofRe, S. 281.

hittps://dol.org/10.14361/6783839460405 - am 14.02.2026, 08:23:31.

199


https://doi.org/10.14361/9783839460405
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

200

Der abwesende Souveran

mit Freude entgegen, komme er so »doch noch zu einem gesicherten Ein-
kommen. Die kaiserlichen Hungerjahre sind zu Ende.« (WA 2, 142) An Odoa-
ker gewandt, der hier lediglich ein Eroberer ist, gibt er zu bedenken:

Du hast noch viel zu lernen, vor allem Menschlichkeit, die du zwar suchst,
aber nicht kennst, denn das Weltreich, das du bekdmpft hast, kannte sie
auch nicht. Der Kaiser hat dir dieses Imperium aus dem Weg geraumt. Es
ist wieder Platz in der Weltgeschichte. Die Romer treten ab, die Bithne wird
frei, die Germanen sind an der Reihe. (WA 2,141)

Dass das Geschichtsbild der zweiten Fassung wohl »realititsniher« sei, ist fiir
Scholdt kein Argument gegen diesen Schluss der ersten Fassung, der doch gar
nicht »ernsthaft als politische [Losung] angeboten« wird. Von Beginn an sei
die Losung »eine — zuweilen mit Realititspartikeln und satirischen Wahrhei-
ten versehene — bewuf3t utopische Politidylle, genial und befreiend als Denk-
spiel, reizvoll als verniinftig-unverniinftige Alternative zu grausamen Herr-
schaftspraktiken, deren sozialkritische Provokation gerade in der Naivitit des
Grundgedankens beruht.«33 Diirrenmatt beschreibt seinen Helden in der An-
merkung zur Urauffithrung denn auch als eine unwirkliche, unwahrschein-
liche Gestalt, einen jener Landesverriter, »die es nie gibt. Kaiser rebellieren
nicht, wenn ihr Land unrecht hat. Sie iiberlassen dies den Laien und nen-
nen es Landesverrat, denn der Staat fordert immer Gehorsam. Aber Romulus
rebelliert. Auch wenn die Germanen kommen. Dies sei gelegentlich zur Nach-
ahmung empfohlen.« (WA 2, 121)

Doch wirft auch in der ersten Fassung das kommende Reich seine Schat-
ten voraus, wenn Romulus die Bithne der Weltgeschichte fiir die Germanen
riaumt. Man kann sich schon denken, dass hier der eine ungerechte, grausame
Grof3staat nur durch den nichsten ersetzt wird. Romulus’ hochst verdichteter
und auf die Spitze getriebener Verzicht auf die Macht hat so auch eine bitte-
re Pointe, die dann wie beschrieben in der zweiten Fassung ginzlich entfaltet
wird.

6.2 Herkules und der Stall des Augias

Einen dhnlichen Weg wie das Romulus-Stiick geht Diirrenmatts aus einem
Horspiel (1954) hervorgegangene Komodie Herkules und der Stall des Augias

33 Ebd.,S. 285.

hittps://dol.org/10.14361/6783839460405 - am 14.02.2026, 08:23:31.



https://doi.org/10.14361/9783839460405
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

6. Lektiren IlI: Die Ohnmacht des Souverans

(1962, Neuf. 1980), nur unter umgekehrten Vorzeichen. Statt eine im Prinzip
noch heroische, imperiale Welt mit einer Figur zu konfrontieren, die sich
dezidiert gegen das heroische Paradigma wendet und — zumindest in der
zweiten Fassung — das letzte Opfer seines Reichs gewesen sein will, entwirft
das Herkules-Drama das Bild eines durchaus zu grofien Taten bereiten
Helden, der sich jedoch in einem postheroischen Zeitalter wiederfindet.>*
Der Heros geht im modernen Verwaltungsstaat unter. Ditrrenmatt zeigt so in
einem fiir ihn typischen Zusammenprall verschiedener Muster und Ordnun-
gen die Unvereinbarkeit des heroischen und des biirokratischen Paradigmas
auf, wobei es zu einfach wire, im Stiick allein einen satirischen Angriff auf
den Verwaltungsstaat und die Schweiz als dessen aufierliterarische Vorla-
ge zu entdecken. Auch das Heldentum selbst wird einer zeitgeschichtlich
relevanten Kritik unterzogen.>®

Das Stiick beginnt mit einer Publikumsansprache, in der die Darstel-
lungsméglichkeiten des Theaters reflektiert werden. Entschuldigend fiihrt
die Figur Polybios aus, dass man zwar versuche, vor den Zuschauern »eine
Welt aus Unrat auf die Bithne [zu] zaubern« (WA 8, 13), dass es jedoch nicht
moglich sei, alles im Theater darzustellen. Doch macht bereits der Beginn klar,
dass das Stiick sich durchaus darum bemiiht. Was Polybios als unméglich
darzustellen ausweist, wird durch Theatereffekte und Hintergrundgerdusche
versucht anzudeuten: So wire die dramatische Kunst wohl an der Darstellung
bestimmter »Taten unseres Nationalheldenc, also Herkules’, gescheitert:

bei der Schilderung der beiden Schlangen, die sich ihm schon in der Wiege
um den Hals legten, ihn zu ersticken, und die das Kleinkind dann kurzer-
hand -

34  Zum Begriff der postheroischen Cesellschaft siehe Herfried Miinkler: Heroische und
postheroische Gesellschaften, in: Merkur 61, H. 700 (2007), S. 742-752.

35 Als Quellen fir den Herkules-Stoff nennt Gallati neben dem von Dirrenmatt selbst
ins (Hor-)Spiel gebrachten Gustav Schwab (WA 8, 181) griechische und rémische Ko-
modien, aus denen er die »Herkules-Gestalt und ihr Schicksal unvermittelter« kennen
miisse: »Amphitryon<mit den Einzelheiten Giber die Geburt des Helden, Euripides’>Ra-
senden Herakles<und Sophokles’>Trachinierinnen< mit den Voraussetzungen fiir den
Untergang des Helden und schliefilich Senecas >sHerkules auf Oeta< mit Tod und Apo-
theose des Helden.« »Der komisch-derbe Herkules ist eine fast stehende Gestalt der
antiken Komodie, und von hier aus war der Schritt zur Parodie gegeben, ja schon voll-
zogen.« Ernst Gallati:>Herkules und der Stall des Augias«. Mythos, Parodie und Poesie,
in: Armin Arnold (Hg.): Zu Friedrich Diirrenmatt. Stuttgart 1982, S.110-123, hier S. 110
w111,

hittps://dol.org/10.14361/6783839460405 - am 14.02.2026, 08:23:31.

201


https://doi.org/10.14361/9783839460405
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

202

Der abwesende Souveran

Hinter der Biihne Kleinkindergeschrei, das verstummt, wie Polybios die Handbewe-
gung des Erwiirgens macht.

— oder auch bei jener Szene, in welcher der gewaltige Sdugling so machtig
am Busen der Gottin Hera sog, daf die Gottermilch iiber den ganzen Him-
mel hinschofR —

Ein ungeheures Zischen, und ein Milchstrahl saust iiber die Biihne.

— ein komisches Geschehen, dem wir unsere Milchstrale verdanken: Wo
ndhmen wir die Schlangen, wo den Sdugling, wo den Busen her? (WA 8, 13f.)

Im Verlauf der Komédie wird durchaus exzessiv mit dramatischen wie meta-
dramatischen Darstellungsmitteln gearbeitet, etwa mit Figurenerzihlungen
oder mit Zeitspriingen und sogar (gespielten) Riickblicken, was im Drama
eine Ausnahmeerscheinung ist. Insofern wiren in diesem Stiick die narrati-
ve und die metadramatische Funktion der Figuren besonders ausgeprigt.3
Was die vielen Briiche der geschlossenen Form des Dramas bezwecken, ist
zum einen die bei Diirrenmatt zentrale Reflexion und Destruktion der Tra-
godie und zum anderen die Schaffung eines poetischen Raums, der keiner
Nachahmung von Wirklichkeit verpflichtet ist, sondern sich einmal mehr als
Eigenwelt zu verstehen gibt, in der Versatzstiicke aus Mythologie und Ge-
genwart kreativ zusammengesetzt werden. In der metadramatischen Ein-
fithrung heifdt es denn auch, dass weder ein »realistisches Stiick« noch ein
»Lehrstiick« oder »absurde[s] Theater« gezeigt wird, sondern »ein dichteri-
sches Stiick«, womit der poietische Aspekt des Zusammenfiigens angespro-
chen ist. SchlieRlich wird das Thema der Komddie ironisch angespielt: »Ist der
Stoff auch nicht stubenrein, wahre Poesie verklirt alles.« (WA 8, 15) Der nicht-
stubenreine Stoff, das ist das vor Mist iiberquellende Land Elis, das Herkules
im Auftrag des dortigen Prisidenten Augias siubern soll.>” Der Heros, der

36  Zum Funktionsmodell der Figur im Drama siehe Max Roehl: Theorie der dramatischen
Figur. Beitrag zur allgemeinen Gattungstheorie des Dramas. Hannover 2020.

37  Elisabeth Brock-Sulzer schreibt in einem Beitrag fiir die Frankfurter Allgemeine Zeitung
vom 22. Mirz 1963, der in den Kommentarband zur Werkausgabe von 1980 aufge-
nommen wurde: »Dafd Dirrenmatt, der sich selbst ungern als Dichter bezeichnete,
»ausgerechnet anlafilich der Darstellung einer im Mist versinkenden und ersticken-
den Welt sich zu dieser Bezeichnung entschlof, ist kennzeichnend.« Elisabeth Brock-
Sulzer: Herkules und der Stall des Augias, in: Daniel Keel (Hg.): Uber Friedrich Diirren-
matt. 6., verbesserte und erw. Aufl. Ziirich 1998, S.177-180, hier S.178. Einschlagig ist
hier eine spitere Publikumsansprache des Polybios, die einmal mehr klarmacht, dass
ein>gedichtetes«Stiick Diirrenmatts, indem es einen —wenn auch bereits unzeitgema-
Ren—Helden auftreten ldsst, in Umkehrung die Verhiltnisse in der Wirklichkeit zum

hittps://dol.org/10.14361/6783839460405 - am 14.02.2026, 08:23:31.



https://doi.org/10.14361/9783839460405
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

6. Lektiren IlI: Die Ohnmacht des Souverans

die Aufgabe lediglich aus Geldnot ibernimmt, st6f3t jedoch auf eine Reihe
von Widerstinden, die zu iiberwinden nicht einmal er imstande ist.

Der reichste der Bauern

Wenn Augias sein Land Elis vorstellt, die Topographie und die klimatischen
Bedingungen erliutert und dabei auch auf die politischen Verhiltnisse zu
sprechen kommt, so lisst sich diese Beschreibung nicht nur als ironische
Anspielung auf die Neutralitit der Schweiz lesen; vielmehr wird auch ein
Konsens-Staat, ein buchstiblich >durchschnittlicher< Staat entworfen, der von
allem etwas hat: »Liberal-patriarchalisch, zwischen dem attischen Seebund,
der spartanischen Hegemonie und dem persischen Weltreich lavierend.« Und
unter dem Stichwort »Religion« heifdt es in Anlehnung an Nietzsches Tragé-
dientheorie: »Temperiert Dionysisch mit Apollonisch-Orthodoxen Urgemein-
den.« (WA 8, 27) Selbst die Ausschweifung, der Kult, das Dionysische ist wohl-
temperiert.38

Sich selbst und seine eigene Position stellt Augias beinahe entschuldigend
und in Abgrenzung zum Konigsamt vor: Er sei »eigentlich gar kein Kénig,
sondern nur der Prisident von Elis, ja, um prizise zu sein, nur der reichste
der Bauern, und, da es bei uns nur Bauern gibt, eben der, welcher am meis-
ten zu sagen hat und das elische Parlament présidiert.« (WA 8, 27f.) Bereits
hier klingt eine eigentiimliche Mischverfassung an, wenn der Prisident der
Bauernrepublik als der reichste Bauer ausgewiesen wird. Elemente der re-
préasentativen Demokratie werden mit plutokratischen Aspekten verkniipft.

Der Grof3e Nationale Rat muss nun tagen, weil der Mist das Land iiberwu-
chert und zu entscheiden ist, wie er beseitigt werden soll: »Der Mist steht so
hoch, dafd man tiberhaupt nur noch Mist sieht« — »Wir sind total vermistet«
(WA 8, 29). Die Sitzung kann nicht im »altehrwiirdigen Rathaus der Elischen

Ausdruck bringt. Fir die wirkliche Welt gilt: »Das Leben ist keine Dichtung, meine Da-
men und Herren, Gerechtigkeit findet nicht statt; am wenigsten eine poetische, wer
etwas bezweckt, erreicht das Gegenteil, wer sein Recht fordert, kommt um.« (WA 8,
106)

38 »Um die Parallele Elis-Schweiz noch deutlicher zu machen, figt Dirrenmatt einige
politische Details bei, wie das Lavieren zwischen den Grofiméachten und die Bauern-
republik. Letzteres ist nun allerdings fiir das historische Elis nicht zutreffend, denn im
Mythos istvon nichts als einem Kénigtum die Rede, das dem méarchenhaften Charakter
des Mythos, aber auch den vorklassischen Zeiten, aus denen er stammt, entspricht.«
Callati:>Herkules und der Stall des Augiass, S.112.

hittps://dol.org/10.14361/6783839460405 - am 14.02.2026, 08:23:31.

203


https://doi.org/10.14361/9783839460405
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

204

Der abwesende Souveran

Bauernrepublik« stattfinden, da dieses ebenfalls, so Augias, »unter unseren
agronomischen Abfallprodukten vergraben und versunken ist«; stattdessen
muss der Rat im titelgebenden Stall des Augias tagen — »der Einfachheit hal-
ber.« (WA 8, 28) Die Verkehrung des mythologischen Vorbilds ist offensicht-
lich: Die Ausmistung des lange Zeit nicht gereinigten Augiasstalls war eine
der zwolf Aufgaben, die Herkules von Eurystheus erhalten hatte und die er
letztlich, weil er sich »schimete, den Unflath auf dem Riicken wegzutragen,
wiewohl Eurystheus meynete, daf} er solches thun sollte«, durch Umleitung
eines oder mehrerer Fliisse erreichte, indem er »den Mist insgesammt, ohne
seinen Nachtheil« aus dem Lande schwemmte.?® Bei Diirrenmatt gehen die
Parlamentarier nun gerade in den Stall, in dem sie selbst zwar auch im Mist
»nur bis zum Unterleib sichtbar« (WA 8, 29) sind, doch in dem eine Beratung — im
Unterschied zum Rathaus — immerhin noch méglich ist. Wenn der Augias-
stall sprichwértlich »chaotische, ungeordnete korrupte zustinde«*° bezeich-
net, so ist in Diirrenmatts Komddie iiberall >Saustall; und der Stall selbst iro-
nischerweise der Ort, an dem man aus dem Mist noch ein wenig herausragt.

Die Parlamentarier versuchen zunichst, dem Befund der Vermistung po-
sitive Nachrichten aus ihrem Land entgegenzusetzen. So seien sie »gesund,
gingen »in die Tempelg, seien »die dlteste Demokratie Griechenlands«, das
»freiste Volk der Welt« und schliefilich »die Urgriechen.« (WA 8, 30) Gekontert
werden diese Einwiirfe jedoch stets mit der unerschiitterlichen Feststellung:
»Aber vermistet sind wir trotzdem.« Fiir das Horspiel formuliert Sabine Schu:
»Herkules und der Stall des Augias zeichnet das Bild einer vormals kultivierten
Gesellschaft, die durch Untitigkeit und itbermiRigen Parlamentarismus im
eigenen - symbolischen — Mist versunken ist.«<*" Uneins zeigen sich die Ri-
te, ob man nun »Mafinahmen ergreifen« oder eben »das Schicksal« ertragen

39  Art. AVGEAS, AvGlAs, in: Benjamin Hederichs Griindliches mythologisches Lexicon.
Durchgesehen, vermehrt und verbessert von Johann Joachim Schwaben. Leipzig 1770,
Sp. 483-486, hier Sp. 484.

40  Art. »AUGIASSTALL, m.«, Deutsches Worterbuch von Jacob Grimm und Wilhelm
Grimm/Neubearbeitung (A-F), digitalisierte Fassung im Worterbuchnetz des Trier Cen-
ter for Digital Humanities, Version 01/21, <https://www.woerterbuchnetz.de/DWB2?le
mid=A14069> [Zugriff: 10.03.2021].

41 Sabine Schu:»Das Prinzip Hoffnung als denkfaule Schlamperei«? Das Aufscheinen uto-
pischer Tendenzen in Dirrenmatts Horspielen Herkules und der Stall des Augias und
Das Unternehmen der Wega, in: Zeitschrift fir Literaturwissenschaft und Linguistik 38/2
(2008), S.131-144, hier S.133.

hittps://dol.org/10.14361/6783839460405 - am 14.02.2026, 08:23:31.



https://www.woerterbuchnetz.de/DWB2?lemid=A14069
https://www.woerterbuchnetz.de/DWB2?lemid=A14069
https://www.woerterbuchnetz.de/DWB2?lemid=A14069
https://www.woerterbuchnetz.de/DWB2?lemid=A14069
https://www.woerterbuchnetz.de/DWB2?lemid=A14069
https://www.woerterbuchnetz.de/DWB2?lemid=A14069
https://www.woerterbuchnetz.de/DWB2?lemid=A14069
https://www.woerterbuchnetz.de/DWB2?lemid=A14069
https://www.woerterbuchnetz.de/DWB2?lemid=A14069
https://www.woerterbuchnetz.de/DWB2?lemid=A14069
https://www.woerterbuchnetz.de/DWB2?lemid=A14069
https://www.woerterbuchnetz.de/DWB2?lemid=A14069
https://www.woerterbuchnetz.de/DWB2?lemid=A14069
https://www.woerterbuchnetz.de/DWB2?lemid=A14069
https://www.woerterbuchnetz.de/DWB2?lemid=A14069
https://www.woerterbuchnetz.de/DWB2?lemid=A14069
https://www.woerterbuchnetz.de/DWB2?lemid=A14069
https://www.woerterbuchnetz.de/DWB2?lemid=A14069
https://www.woerterbuchnetz.de/DWB2?lemid=A14069
https://www.woerterbuchnetz.de/DWB2?lemid=A14069
https://www.woerterbuchnetz.de/DWB2?lemid=A14069
https://www.woerterbuchnetz.de/DWB2?lemid=A14069
https://www.woerterbuchnetz.de/DWB2?lemid=A14069
https://www.woerterbuchnetz.de/DWB2?lemid=A14069
https://www.woerterbuchnetz.de/DWB2?lemid=A14069
https://www.woerterbuchnetz.de/DWB2?lemid=A14069
https://www.woerterbuchnetz.de/DWB2?lemid=A14069
https://www.woerterbuchnetz.de/DWB2?lemid=A14069
https://www.woerterbuchnetz.de/DWB2?lemid=A14069
https://www.woerterbuchnetz.de/DWB2?lemid=A14069
https://www.woerterbuchnetz.de/DWB2?lemid=A14069
https://www.woerterbuchnetz.de/DWB2?lemid=A14069
https://www.woerterbuchnetz.de/DWB2?lemid=A14069
https://www.woerterbuchnetz.de/DWB2?lemid=A14069
https://www.woerterbuchnetz.de/DWB2?lemid=A14069
https://www.woerterbuchnetz.de/DWB2?lemid=A14069
https://www.woerterbuchnetz.de/DWB2?lemid=A14069
https://www.woerterbuchnetz.de/DWB2?lemid=A14069
https://www.woerterbuchnetz.de/DWB2?lemid=A14069
https://www.woerterbuchnetz.de/DWB2?lemid=A14069
https://www.woerterbuchnetz.de/DWB2?lemid=A14069
https://www.woerterbuchnetz.de/DWB2?lemid=A14069
https://www.woerterbuchnetz.de/DWB2?lemid=A14069
https://www.woerterbuchnetz.de/DWB2?lemid=A14069
https://www.woerterbuchnetz.de/DWB2?lemid=A14069
https://www.woerterbuchnetz.de/DWB2?lemid=A14069
https://www.woerterbuchnetz.de/DWB2?lemid=A14069
https://www.woerterbuchnetz.de/DWB2?lemid=A14069
https://www.woerterbuchnetz.de/DWB2?lemid=A14069
https://www.woerterbuchnetz.de/DWB2?lemid=A14069
https://www.woerterbuchnetz.de/DWB2?lemid=A14069
https://www.woerterbuchnetz.de/DWB2?lemid=A14069
https://www.woerterbuchnetz.de/DWB2?lemid=A14069
https://doi.org/10.14361/9783839460405
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/
https://www.woerterbuchnetz.de/DWB2?lemid=A14069
https://www.woerterbuchnetz.de/DWB2?lemid=A14069
https://www.woerterbuchnetz.de/DWB2?lemid=A14069
https://www.woerterbuchnetz.de/DWB2?lemid=A14069
https://www.woerterbuchnetz.de/DWB2?lemid=A14069
https://www.woerterbuchnetz.de/DWB2?lemid=A14069
https://www.woerterbuchnetz.de/DWB2?lemid=A14069
https://www.woerterbuchnetz.de/DWB2?lemid=A14069
https://www.woerterbuchnetz.de/DWB2?lemid=A14069
https://www.woerterbuchnetz.de/DWB2?lemid=A14069
https://www.woerterbuchnetz.de/DWB2?lemid=A14069
https://www.woerterbuchnetz.de/DWB2?lemid=A14069
https://www.woerterbuchnetz.de/DWB2?lemid=A14069
https://www.woerterbuchnetz.de/DWB2?lemid=A14069
https://www.woerterbuchnetz.de/DWB2?lemid=A14069
https://www.woerterbuchnetz.de/DWB2?lemid=A14069
https://www.woerterbuchnetz.de/DWB2?lemid=A14069
https://www.woerterbuchnetz.de/DWB2?lemid=A14069
https://www.woerterbuchnetz.de/DWB2?lemid=A14069
https://www.woerterbuchnetz.de/DWB2?lemid=A14069
https://www.woerterbuchnetz.de/DWB2?lemid=A14069
https://www.woerterbuchnetz.de/DWB2?lemid=A14069
https://www.woerterbuchnetz.de/DWB2?lemid=A14069
https://www.woerterbuchnetz.de/DWB2?lemid=A14069
https://www.woerterbuchnetz.de/DWB2?lemid=A14069
https://www.woerterbuchnetz.de/DWB2?lemid=A14069
https://www.woerterbuchnetz.de/DWB2?lemid=A14069
https://www.woerterbuchnetz.de/DWB2?lemid=A14069
https://www.woerterbuchnetz.de/DWB2?lemid=A14069
https://www.woerterbuchnetz.de/DWB2?lemid=A14069
https://www.woerterbuchnetz.de/DWB2?lemid=A14069
https://www.woerterbuchnetz.de/DWB2?lemid=A14069
https://www.woerterbuchnetz.de/DWB2?lemid=A14069
https://www.woerterbuchnetz.de/DWB2?lemid=A14069
https://www.woerterbuchnetz.de/DWB2?lemid=A14069
https://www.woerterbuchnetz.de/DWB2?lemid=A14069
https://www.woerterbuchnetz.de/DWB2?lemid=A14069
https://www.woerterbuchnetz.de/DWB2?lemid=A14069
https://www.woerterbuchnetz.de/DWB2?lemid=A14069
https://www.woerterbuchnetz.de/DWB2?lemid=A14069
https://www.woerterbuchnetz.de/DWB2?lemid=A14069
https://www.woerterbuchnetz.de/DWB2?lemid=A14069
https://www.woerterbuchnetz.de/DWB2?lemid=A14069
https://www.woerterbuchnetz.de/DWB2?lemid=A14069
https://www.woerterbuchnetz.de/DWB2?lemid=A14069
https://www.woerterbuchnetz.de/DWB2?lemid=A14069
https://www.woerterbuchnetz.de/DWB2?lemid=A14069
https://www.woerterbuchnetz.de/DWB2?lemid=A14069
https://www.woerterbuchnetz.de/DWB2?lemid=A14069
https://www.woerterbuchnetz.de/DWB2?lemid=A14069
https://www.woerterbuchnetz.de/DWB2?lemid=A14069
https://www.woerterbuchnetz.de/DWB2?lemid=A14069
https://www.woerterbuchnetz.de/DWB2?lemid=A14069

6. Lektiren IlI: Die Ohnmacht des Souverans

sollte (WA 8, 31). Als Prisident entscheidet sich Augias schlieflich fiir das ra-
dikale Ausmisten, wobei er zu bedenken gibt, wie schwer es ist, tiefgreifende
Verinderungen im >laufenden Betrieb< vorzunehmen - ein Problem, das die
Frage nach politischer Handlungsfihigkeit aufwirft:

AucGIAS

Ran an den Mist. Ein grofies Wort. Wir sind eine Demokratie und stehen
vor einer Gesamterneuerung des Staates. Die Aufgabe ist so gewaltig,
daf ein Oberausmister gewdhlt werden mufs, soll radikal ausgemistet
werden. Dabei kommtjedoch die Freiheit in Gefahr. Der Mist ist dann
fort, aber wir haben einen Oberausmister, und ob wir den dann auch
fortbringen, kann man nicht wissen. Die Geschichte lehrt, daR gerade
die Oberausmister bleiben. (WA 8, 33)

Diese Mahnung erinnert - >historisch ungeschichtlich« — an die Diktatur des
alten Roms und die Cisarenherrschaft. Die Parlamentarier der Bauernrepu-
blik kiimmern sich hingegen vor allem um die Frage, wer das radikale Ausmis-
ten zu bezahlen hat: Plidieren die einen dafiir, dass »die Reichen bezahlen«
sollen, denn sie »produzieren den gréften Mistl«, so erwidern diese: »Wir
zahlen genug Steuern!« (WA 8, 33) Die vermeintliche Lésung bringt Augias’
Einfall, Herkules — den Siuberer Griechenlands — mit der Ausmistung zu be-
auftragen. Jemand, der im Auftrag handelt, muss sich selbstverstindlich an
die Gesetze sowie die Wiinsche des Auftraggebers halten, womit die Gefahr
einer Machtergreifung gebannt wire. An die Stelle politischer Machtbefug-
nisse tritt die Okonomie und die Vertragslogik: »Ich will dem guten Mann mal
schreiben. Wir bieten ihm ein anstindiges Honorar, zahlen ihm die Spesen,
und wihrend wir unser Vieh besorgen, kann er sich an die Arbeit machen.
So kommt uns das Ausmisten am billigsten.« (WA 8, 34) Nicht nur werden
Helden nunmehr gebucht, der Einsatz des Herkules bringt auch eine Kosten-
ersparnis.

Es entspinnt sich eine kurze Szene des Zweifels, auf welcher Grundlage
Augias eigentlich entscheiden darf, immerhin sei er als Prisident Teil der Be-
volkerung von Elis und stehe nicht iiber den anderen - eine komische Szene,
die jedoch als ernsten Kern die Frage enthilt, was eigentlich jemanden aus
ihrer Mitte zur Entscheidung itber die gesamte Gruppe befihigt und autori-
siert:

hittps://dol.org/10.14361/6783839460405 - am 14.02.2026, 08:23:31.

205


https://doi.org/10.14361/9783839460405
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

206

Der abwesende Souveran

DER FUNFTE
Denkt ein Prasident fiir uns nach
DER SECHSTE
Der aber ist kein Kénig
ALLE
Sondern unsresgleichen
DER SIEBENTE
Er trinkt das Bier, das wir trinken
DER ACHTE
Und abends
DER DRITTE
Lallend wie wir
ALLE
Die gleichen heimatlichen Lieder
DER NEUNTE
Torkelt er heim, auch wie wir
DER ZEHNTE
Er spielt Karten wie wir
DER ERSTE
Schlaft wie wir
DER ZWEITE
Hat geheiratet wie wir
DER DRITTE
Cezeugt wie wir
DER VIERTE
Mit einer dhnlichen rundlichen Gattin
DER FUNFTE
Wer aber ist wie wir
DER SECHSTE
Handelt wie wir
DER SIEBENTE
Langsam aber sicher
ALLE
Auch wie wir
DER SIEBENTE
Denn wo

hittps://dol.org/10.14361/6783839460405 - am 14.02.2026, 08:23:31.



https://doi.org/10.14361/9783839460405
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

6. Lektiren IlI: Die Ohnmacht des Souverans

DER ACHTE

Eile nottut
DER NEUNTE

Ist Bedachtsamkeit doppelt am Platze
DER ZEHNTE

Drum wollen wir Augias gehorchen
ALLE

Gehorchen (WA 8, 34ff.)

Es handelt sich um eine Art kollektive Selbstbefragung, weshalb man dem
Vorschlag des Prisidenten folgen sollte. Eine demokratische Wahl, die Augi-
as’ herausgehobene Stellung legitimierte, steht hier nicht im Fokus, ebenso
wenig die Einsicht in seine Fihigkeiten oder sein Charisma. Vielmehr geht es
darum, dass er den anderen Bauern dhnlich ist. Scheint erst diese Ahnlichkeit
das Problem zu sein — denn immerhin lallt und torkelt auch Augias fréhlich
heim -, so wird sie schliefdlich zur Losung: Mit Augias, der aus demselben
Holz wie die anderen geschnitzt ist, kann man sich darauf verlassen, dass in
ihrem Sinne entschieden wird und sich die Zustinde nicht zu schnell dndern.
Es ist so auch eine Szene des politischen Konservatismus.

Held als Beruf

Als Herkules vom Angebot der Elier erfihrt, zeigt er sich empért, dass er »das
Land eines Mannes ausmistenc soll, der kein Kénig, sondern »nur Prisident«
ist (WA 8, 51). Allerdings ist Herkules, wie schon am Beginn des Stiicks zu er-
fahren ist, hochverschuldet. Seit lingerem liuft das Geschift nicht gut.** Sein
Privatsekretir Polybios versucht dem Heroen klarzumachen, dass er tiberall
Schulden habe (wobei hier einmal mehr sehr frei mit den Namen der antiken
Geschichte und Mythologie verfahren wird): »Beim Bankier Eurystheus ha-
ben Sie Schulden, beim Treuhandbiiro Epaminondas, beim Architekten Aias,
beim Schneider Leonidas! Ganz Theben sind Sie verschuldet« (WA 8, 22f.).
Seine Geliebte Deianeira versucht ihn davon zu iiberzeugen, den Auftrag an-

42 Schon die Horspielfassung betont Herkules’ Status als Unternehmer. Seinem Sekretar
sagt er: »Ich arbeite privat und habe dich angestellt.« (WA 8,182). Und Polybios selbst
fiihrt spater aus: »Der Beruf eines Nationalhelden ist nun einmal mit betriachtlichen
Spesen verbunden.« (WA 8, 185)

hittps://dol.org/10.14361/6783839460405 - am 14.02.2026, 08:23:31.

207


https://doi.org/10.14361/9783839460405
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

208

Der abwesende Souveran

zunehmen. Jegliche heroische Dignitit ist hier gestrichen.** Ob der Held zur
Tat schreitet, hingt von seiner finanziellen Lage ab. Auf die Aussage, dass er
sein Held« sei, erwidert Herkules: »Nur mein Beruf.« (WA 8, 59)* Das Geld
erst setzt ihn in Gang.

In Elis angekommen mochte sich Herkules ganz auf seine Arbeit kon-
zentrieren und daher in >Frauengeschichten« von jemand anderem vertreten
werden. Weshalb er den Ruf des Frauenhelden aufrecht erhalten muss, ist
klar: »Gerade diese Frauengeschichten, so unangenehm sie auch sind, bil-
den einen wichtigen Bestandteil meines Berufs — ich meine, das Volk will,
dafd ich Frauen- und Midchenherzen breche — das gehort sich einfach fur
einen Nationalhelden.« Er kénne es sich »einfach nicht leisten, nicht nach
dem Wunsche des Volks zu leben« (WA 8, 60). Die Komik besteht hier darin,
dass Diirrenmatt Herkules als lebenden Menschen zeigt, als Person mit ih-
ren Grenzen, die dem Bild des Herkules so gar nicht entspricht. Zwar wird
er durchaus als jemand ausgewiesen, der aufergewdhnliche Fihigkeiten be-
sitzt — »Ich bin stirker als die andern Menschen und darum, weil ich niemand
zu fiirchten brauche, gehore ich auch nicht zu den Menschen« —, doch stellt er
selbst klar, dass er diese Eigenschaften lediglich durch »Zufall« erhalten hat:
»Held ist nur ein Wort, das erhabene Vorstellungen erweckt, die begeistern.«
(WA 8, 90) Der mythische Held kann hier antworten auf die Erwartungen, die
an ihn gestellt werden. Er wirkt wie ein Schauspieler, der in seiner Rolle ge-
fangen ist. Sein Heldentum wird als eine Fiktion ausgewiesen, die vom Volk

43 »Durch die Uberlagerung von Antike und Moderne, von Heroen- und Geschiftswelt
kommt eine komische Wirkung zustande; die daraus resultierenden Anachronismen
sind beabsichtigt.« Gallati: >Herkules und der Stall des Augiass, S.119. Eine komische
Diskrepanz, die den Kern einer Komddie schon zu enthalten scheint, kommt auch in
Gustav Schwabs Schilderung der Elis-Episode zum Vorschein: »Als der Held vor den Ko-
nig Augias trat und, ohne etwas von dem Auftrage des Eurystheus zu erwdhnen, sich
zu dem genannten Dienste erbot, mafS dieser die herrliche Gestalt in der Lowenhaut
und konnte kaum das Lachen unterdriicken, wenn er dachte, dafd einem so edlen Krie-
ger nach so gemeinem Knechtsdienst geliisten konne.« Gustav Schwab: Die schénsten
Sagen des klassischen Altertums. Nach seinen Dichtern und Erzéhlern. 20. Aufl. Gu-
tersloh, Leipzig 1888, S. 148.

44 Mit dem >Beruf« des Helden werden heroisches und unheroisches Paradigma ver-
mengt. Zwar waren Helden immer schon»auf die Arbeitenden angewiesen«—es »kén-
nen nicht alle Helden sein« (Miinkler: Heroische und postheroische Gesellschaften,
S.747) —, doch muss Herkules in Diirrenmatts Stiick beides leisten.

hittps://dol.org/10.14361/6783839460405 - am 14.02.2026, 08:23:31.



https://doi.org/10.14361/9783839460405
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

6. Lektiren IlI: Die Ohnmacht des Souverans

aufrechterhalten wird.*> Diese >Dekonstruktion« des Heroischen erinnert an
eine berithmte Stelle aus Brechts Galilei. »Ungliicklich das Land, das keine
Helden hatl«, ruft Andrea Sarti aus. Und Galilei antwortet: »Ungliicklich das
Land, das Helden notig hat.«*®

Als Fiktion ausgewiesen wird der >Nationalheld« Herkules denn auch im
Scheitern an seiner Aufgabe: der Entmistung des Landes. Als er sich an die Ar-
beit machen und — der Mythologie entsprechend — damit beginnen méchte,
die Fliisse zu stauen, erhilt er als Antwort, dass er zunichst »die Genehmi-
gung des Wasseramtes« einholen muss: »Fiir alles braucht man in Elis eine
Genehmigung.« (WA 8, 64 u. 65) Bald darauf ist Herkules wiitend, den Auf-
trag angenommen zu haben. Genehmigungen benétigt er nicht nur vom Was-
seramt, sondern auch vom Fremdenamt, vom Arbeitsamt, vom Tiefbauamt,
vom Finanzamt und schliefdlich vom Mistamt. Augias erliutert: »Dort muf3t
du ebenfalls vorsprechen. Tut mir leid, ich hitte dir das alles gern ersparen
wollen, aber so ist es letzte Nacht im Grof8en Nationalen Rat beschlossen wor-
den.« (WA 8, 71) Fiir Helden, welche die schnelle Losung suchen, so wird hier
klar, gibt es im Verwaltungsstaat keinen Platz.

Selbst Augias, von Amtswegen fiir die Fithrung des Elier-Staates zustin-
dig, darf »keinen Finger mehr« fiir Herkules rithren: Zwar habe er dafir ge-
sorgt, dass dieser gerufen worden ist, weil er wusste, »daf? die Elier aus eige-
ner Kraft nie ausmisten, sondern stets nur davon reden wiirden.« Doch ist er
»kein Revolutiondr« und muss sich als Prasident an die Gesetze des Landes
halten, was er auch Herkules bittet zu tun: Den »Kampf gegen die Amter« soll
der Nationalheld »ebenso mutig« aufnehmen wie denjenigen »gegen die Un-
geheuer«. Gut >demokratisch« heif3t es: »demoliere sie nicht, itberzeuge sie«
(WA 8, 72 u. 73). Damit ist Augias, wie Tegelkamp beobachtet, »als Prisident
fir die Elier ein Totalausfall. Sein Volk befindet sich in gréfiter Not und statt
den Weg nicht nur bildlich, sondern auch rechtlich frei zu machen, rit er dem
Retter einen >Kampf gegen die Amter« anstatt gegen den Mist.«*’

45  Im Horspiel heifdt es: »die Dichter liefen wir in Theben zuriick mit dem Auftrag, fir
die Arbeit, die in Elis zu leisten war, eine moglichst poetische Version zu finden« (WA
8,195).

46  Bertolt Brecht: Leben des Galilei. Schauspiel, in: Ders.: Ausgewdhlte Werke in sechs
Banden. Bd. 2. Frankfurt a.M. 2005, S. 7-109, hier S. 94.

47  Martin W.). Tegelkamp: Recht und Gerechtigkeit in Diirrenmatts Dramen und Prosa.
Baden-Baden 2013, S. 34.

hittps://dol.org/10.14361/6783839460405 - am 14.02.2026, 08:23:31.

209


https://doi.org/10.14361/9783839460405
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Der abwesende Souveran

Der Prasident — so kénnte man ironisch sagen — macht hier Ernst mit der
Demokratie, indem er sich selbst herausnimmt. So referiert er auf das Volk als
den Souverin des demokratischen Staates statt als dessen Reprisentant den
Untergang des Staates zu verhindern: »Die Elier haben ihre grofle Gelegen-
heit bekommen, ihren Staat in Ordnung zu bringen, sie miissen jetzt selber
sehen, ob sie ihre Chance auszuniitzen verstehen.« (WA 8, 72) Die Gescheh-
nisse ein wenig zu buchstdblich nehmend vor dem Hintergrund des Diirren-
mattschen Humors urteilt Tegelkamp: »Dass gerade in einer existentiellen
Krise der Inhaber der Macht diese an die Biirger zuriickgibt und das damit
begriindet, er sei kein Revolutionir und habe sich an die Gesetze zu halten,
ist ein déni d’administration schwerwiegenden Grades.« Vielmehr solle der
Prisident »Veranderungen in der Verwaltungsstruktur« vorschlagen und die-
se »durch die Gesetzgebungsorgane« bringen.*® Wenn Augias indes Herkules
zu »unser aller Priifstein« erklirt (WA 8, 73), dann weist er darauf hin, dass
die Anderungsfihigkeit eines, zudem demokratischen Staates auch mit der
Mentalitit der Biirger, mit dem Anderungswillen innerhalb der Gesellschaft
zusammenhingt. Genau daran aber hapert es.

Ausmisten ist ungemiitlich

Phyleus, der Sohn des Augias, befiirchtet, dass es die Elier »nicht verstehen
ohne Mist zu leben.« (WA 8, 76) Der weitere Verlauf des Stiicks zeigt, dass
diese Befiirchtung nicht unbegriindet ist. Im Stall des Augias beraten noch
einmal die Parlamentarier iiber den Mist und griinden wihrend dieser Sit-
zung mehrere Kommissionen — getreu dem Wort >Wenn du nicht mehr weiter
weifdt, griinde einen Arbeitskreis«. Dass sie alle Adelstitel tragen, wird nicht
nur als historische Anspielung zu verstehen sein, sondern auch darauf, dass
die Elische Demokratie der reichen Bauern zusitzlich aristokratische Ziige
aufweist. Pentheus von Siuliboden, der Prisident des Kulturkomitees, gibt
zu bedenken, »daf} unter dem Mist immense Kunstschitze verborgen sind.«
Dabei bestehe die Gefahr, dass auch diese kulturellen Giiter, auf denen doch
der Patriotismus fuf3e, »bei einer allgemeinen Ausmistung fortgeschwemmt«
werden (WA 8, 93). Kadmos von Kisingen befiirchtet hingegen, »daf unsere
heiligsten Giiter unter dem Mist gar nie vorhanden waren!«, wodurch sich
»der ganze Stolz des Eliers auf seine Vergangenheit, sein Patriotismus, als
»eine Utopie« erweisen wiirde (WA 8, 94). Der Volkswirtschaftler Sisyphos von

48  Ebd.

hittps://dol.org/10.14361/6783839460405 - am 14.02.2026, 08:23:31.



https://doi.org/10.14361/9783839460405
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

6. Lektiren IlI: Die Ohnmacht des Souverans

Milchiwil wirft ein, dass nicht die Kulturschitze das heiligste Gut sind, son-
dern die Volkswirtschaft, fiir die besonders die Stiefelindustrie und der Voll-
fettexportkise wichtig seien. Das Ausmisten stelle Elis vor ein Dilemma, denn
der »solide Sockel« sei »der Mist« selbst: »ein nationaler Triumph, auf den wir
stolz sein diirfen [...], so sehr auch das Ausmisten zutiefst notwendig ist, so
sehr offnet es auch einen Abgrund, den wir durch keine noch so erfolgrei-
che Fremdenindustrie werden ausfiillen kénnen!« (WA 8, 96) Schlie8lich wird
noch das Argument eingebracht, dass das heiligste Gut weder die Kultur noch
die Wirtschaft, sondern die Sittlichkeit sei: »Unser Familienleben — Bravoru-
fe—das nur in der trauten, warmen Gemiitlichkeit des Mistes gedeiht. Misten
wir aus, verlassen unsere Séhne und Tochter am Abend das Haus!« (WA 8,
96) — »Ausmisten ist ungemiitlich!« (WA 8, 97) Die Frage der Parlamentarier
ist also, ob der Mist sie nicht definiert und ob man mit ihm nicht auch den
Wohlstand und die Kultur des Landes zerstort.

Die Folgen der Mistbeseitigung konnten somit verheerend sein, weshalb
gekliart werden soll, ob sie zum Beispiel nicht die Religion beschidige, den
Viehstand dezimiere, das »elische Weib zu Exzessen« verleite, die Reichen
verarme, den »Wirtschaftsfrieden« verwiiste und so weiter bis hin zur Frage,
»ob nicht das Ausmisten die Wihler geradezu in den Schofd der makedoni-
schen Arbeiterpartei treibtl« (WA 8, 97) Dass man den Mist letztlich nicht
fortschafft, wird also abermals mit dem Konservatismus begriindet, der die
Machtiibernahme durch die Sozialdemokraten fiirchtet. Der Grofe Nationale
Rat erweist sich so »als unfihig«, »das beschlossene Ausmisten auch umset-
zen zu lassen«.* Augias, eigentlich der Prisident und somit der michtigste
Mann des Landes, spielt in dieser Beratung nur insofern eine Rolle, als er
wiederholt die Glocke schligt und um Ruhe unter den Anwesenden bittet.

49  Benjamin Thimm: Herkules und der Stall des Augias, in: Diirrenmatt-Handbuch, S.107-
108, hier S.107. Im Horspiel kommen noch »aufienpolitische[] Schwierigkeiten«hinzu,
wenn Arkadienim elischen Ausmisten eine Gefahr fiir den »Fremdenverkehr«entdeckt
und Athen vermutet, dass »hinter dem thebanischen Versuch, ausgerechnetin Elisihre
Kultur einfithren zu wollen«, nur die Absicht stehen kénne, »in Griechenland die Ober-
herrschaft zu errichten«. Sparta und Makedonien sehen in der Ausmistung die jeweils
andere Machtam Werke —»die makedonische Arbeiterpartei«auf der einen Seite, »die
spartanischen Kapitalisten und Sklavenbesitzer« auf der anderen (WA 8, 218 u. 219).

hittps://dol.org/10.14361/6783839460405 - am 14.02.2026, 08:23:31.



https://doi.org/10.14361/9783839460405
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Der abwesende Souveran

Der Held im Zirkuszelt

Dem klammen Herkules wird von einem Zirkusdirektor namens Tantalos, der
abermals wenig mit seinem mythischen Namensgeber zu tun hat, angeboten,
im Zirkus aufzutreten. Herkules nimmt das Angebot im Verlauf des Stiicks
tatsichlich an und stemmt in der Manege Gewichte. Als er tausend Tonnen in
die Hohe streckt, ertont die Nationalhymne. Auch wird Herkules der goldene
Weltmeisterschaftslorbeer der Gewichtsstemmer iiberreicht. Die Energie des
nationalen Pathos — Hymne und Held — wird hier also iiberfithrt in die Un-
terhaltungsindustrie und den Sport. Der Zirkus ist der Ort, an dem es noch,
freilich nur inszeniert, Anwendung findet. Insofern hat diese Szene nichts
mit der Unterwanderung des Privaten durch einen totalen Staat zu tun. Die
nationalen Symbole haben im Gegenteil jenen halb-ironischen Spielcharakter,
der noch bei heutigen Sportveranstaltungen zu beobachten ist. Der Held wird
harmlos.>® Die Gage des Herkules ist ebenfalls wenig iiberzeugend. Statt der
vereinbarten fiinfhundert, erhilt er nur finfzig. Direktor Tantalos begriindet:
»Die Abendkasse gihnte mir nur so entgegen, mein Lieber.« (WA 8, 103) Zwar
ist der Zirkus randvoll besetzt gewesen; der Grund dafiir allerdings seien die
Freikarten. Den vergoldeten Lorbeer muss Herkules zuriickgeben: »Daf} Sie
den behalten diirfen, steht in keinem Vertrag.« (WA 8, 104) Da der Zirkus
schlieRlich pleitegeht, sieht Herkules nichts von seiner Gage.

Unterdessen waren die Pfindungsbeamten in Elis und haben Hab und
Gut des Herkules mitgenommen. Und auch sein Auftrag erweist sich end-
giiltig als undurchfithrbar. Der Stallknecht Kambyses bestitigt die Beobach-
tung des fehlenden Anderungswillens der Elier: Herkules werde nie ausmis-
ten, weil der Mist »vor allem in den Kopfen der Elier zu hochsteht. Die kannst
du mit den Fliissen Alpheios und Peneios nicht ausspiilen.« (WA 8, 108) Her-
kules erhilt schliefilich das nachste Angebot, nimlich das Land »Stymphalien
von Vogeln zu befreien, die einen besonders unangenehmen Kot von sich las-
sen, eine Arbeit, die zwar womdglich noch schmutziger ist als die nun nicht

50 Herkules als Gegenstand der Unterhaltungsindustrie: Mit diesem Bild bringt die Ko-
maodie auch eine gewisse Melancholie gegeniliber dem heroischen Zeitalter zum Aus-
druck: »Heroische Gemeinschaften sind von einer tragischen Grundstimmung durch-
zogen, die Helden begreifen sich als die letzten oder doch vorletzten ihrer Art; um
sie herum breiten sich unheroische Einstellungen aus, gegen die man zwar Wider-
stand leisten kann, denen man letztlich aber unterliegen wird.« Miinkler: Heroische
und postheroische Gesellschaften, S. 745.

hittps://dol.org/10.14361/6783839460405 - am 14.02.2026, 08:23:31.



https://doi.org/10.14361/9783839460405
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

6. Lektiren IlI: Die Ohnmacht des Souverans

zustande gekommene in Elis, doch in Anbetracht —« (WA 8, 109). Entgegen
der Annahme seines Sekretars gerit Herkules nicht in einen Tobsuchtsanfall,
sondern macht sich gemeinsam mit Deianeira, die er im Verlauf der Hand-
lung eigentlich Phyleus hatte zur Frau geben wollen, und mit seinem Sekretar
auf den Weg nach Stymphalien. Die Elier bleiben konsterniert zuriick.

Phyleus, der achtzehnjihrige Sohn des Augias, wirft seinem Vater die ver-
tane Moglichkeit vor: Dieser hitte Herkules am Fortgehen hindern sollen. Au-
gias stellt dagegen die Verhaltnisse klar: »Niemand kann Herkules hindern.
Er ist die einmalige Moglichkeit, die kommt und geht.« Er selbst sei lediglich
»der Priasident des Grof3en Nationalen Rates« (WA 8, 113). Der Sohn kann nicht
begreifen, weshalb, wo doch alle ausmisten wollten, nicht ausgemistet wurde,
und demonstriert damit die Forderung nach kurzfristigen politischen Ver-
inderungen. Augias hat diesbeziiglich ganz andere Zeitriume im Blick: Der
Grund, weshalb das Ausmisten nicht augenblicklich vollzogen wurde, liegt
darin, dass »die Elier sich vor dem fiirchten, was sie wollen und von dem sie
wissen, daf es verniinftig ist, mein Sohn. Weil die Vernunft grofle Zeitriu-
me braucht, sich durchzusetzen, und weil Ausmisten nicht die Sache eines
Geschlechtes, sondern die vieler Geschlechter ist.« (WA 8, 113) Souverinitit
als Wille und Vermégen zur Entscheidung ist hier ginzlich zuriickgenom-
men. Politik und erst recht die Anderung der politischen Ordnung selbst, mit
der Herkules ja in gewisser Weise beauftragt war, erscheint viel mehr als das
Bohren harter Bretter, als das sie Max Weber bestimmt hatte:

Die Politik bedeutet ein starkes langsames Bohren von harten Brettern mit
Leidenschaft und Augenmaf$ zugleich. Es istja durchaus richtig, und alle ge-
schichtliche Erfahrung bestatigt es, dafs man das Mogliche nicht erreichte,
wenn nichtimmer wieder in der Welt nach dem Unmaoglichen gegriffen wor-
den wiére. Aber der, der das tun kann, muf$ ein Fithrer und nicht nur das, son-
dern auch —in einem sehr schlichten Wortsinn—ein Held sein.’

Bei Ditrrenmatt ist selbst fir diese bereits reduzierte Vorstellung vom Hel-
dentum kein Platz mehr — was im Text allerdings durchaus ambivalent be-
wertet wird.

51 Weber: Politik als Beruf, S. 65.

hittps://dol.org/10.14361/6783839460405 - am 14.02.2026, 08:23:31.



https://doi.org/10.14361/9783839460405
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Der abwesende Souveran

»Durchaus kleinbiirgerlich¢

Phyleus, der sich um Deianeira bemiiht hatte, méchte — zumindest in der Ko-
modie, nicht im Horspiel — der Gruppe nachfolgen, um gegen Herkules zu
kimpfen: »Die Welt wird erkennen, dafy es auch eine elische Heldengrofie
gibt.« Die Antwort des Augias antizipiert das postheroische Paradigma in
der zweiten Hilfte des 20. Jahrhunderts, das auch fiir die Zustinde im ge-
samten Stiick kennzeichnend ist: »Es ist sinnlos, in einen sinnlosen Tod zu
rennen.« (WA 8, 114) Phyleus will sich dieser Welt nicht fiigen: »Hat das Le-
ben in unserem Mist einen Sinn, Vater?« Es erinnert an das Leiden des vor-
maligen Soldaten aus Diirrenmatts Frithwerk, der sich nach dem Krieg in der
Holle der Alltaglichkeit wiederfindet (Aus den Papieren eines Wiirters). Aus Augi-
as spricht — so kdnnte man sagen — eine Lehre aus der ersten Hilfte des 2o0.
Jahrhunderts, wenn er seinen Sohn bittet, ihn in seinen Garten zu begleiten:
»Du bist der erste, der ihn betreten darf. Du hast zu wihlen zwischen ihm
und dem blutigen Erdhiigel, der sonst deinen entstellten Leichnam decken
wird. Komm, mein Sohn!« (WA 8, 114) So ist Herkules und der Stall des Augias
nicht nur eine satirische Auseinandersetzung mit den Mithlen der Biirokra-
tie und der demokratischen Politik, sondern auch eine Abrechnung mit dem
Heldentum.>

Augias’ Gang in den Garten, seine Ausstattung mit Girtnerhut und Girt-
nerschiirze sowie die zwei Gartenzwerge werden im Nebentext als »durchaus
kleinbiirgerlich« kommentiert (WA 8, 115). Im Folgenden entwirft der Prasident
von Elis eine Art Programm postheroischer Politik, das allerdings wirkungslos
sein wird, weil sein Sohn dem Paradigma des Heroischen verpflichtet bleibt.
Augias bekennt, sein Leben lang an dem Garten gearbeitet und dabei durch-
aus »Mist in Humus« verwandelt zu haben. In einer Welt, der nicht einmal
Herkules »seinen Willen aufzuzwingen vermag«, milsse man wenigstens das
Wenige, »das Eigene« tun, das einem mdoglich ist: »Die Gnade, dafd unsere
Welt sich erhelle, kannst du nicht erzwingen, doch die Voraussetzung kannst
du schaffen, daf die Gnade — wenn sie kommt — in dir einen reinen Spiegel

52 Augias’ AuRerung st typisch fiir postheroische Gesellschaften: Verfiigen heroische Ge-
sellschaften Gber die »Fahigkeit zur sinnhaft-symbolischen Aufladung des Todes«, so
werden in»den anderen, priheroischen wie postheroischen Gesellschaften, [..] die To-
ten von Kriegs- und Kampfhandlungen als die Folgen eines bloRen Abschlachtens be-
griffen.« Miinkler: Heroische und postheroische Cesellschaften, S. 742.

hittps://dol.org/10.14361/6783839460405 - am 14.02.2026, 08:23:31.



https://doi.org/10.14361/9783839460405
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

6. Lektiren IlI: Die Ohnmacht des Souverans

finde fiir ihr Licht.« (WA 8, 115 u. 116)>> Eine zuriickhaltende, ehrfiirchtige
Staatskunst, die Entwicklungen auflerhalb des eigenen Verfiigungsbereichs
beriicksichtigt, ist hiermit angesprochen, nicht die ehrgeizige Heroentat. Au-
gias ist »Politiker« und »kein Held, und die Politik schafft keine Wunder.« (WA
8, 116) Programmatisch plddiert er denn auch fir den Weg der Reformen,
wenn er seinem Sohn rit, dem er den Garten hinterlassen méchte, es zu wa-
gen, »jetzt zu leben und hier zu leben, mitten in diesem gestaltlosen, wiisten
Land, nicht als ein Zufriedener, sondern als ein Unzufriedener, der seine Un-
zufriedenheit weitergibt und so mit der Zeit die Dinge idndert«. — Dies sei
die eigentliche »Heldentat« und »Herkulesarbeit« (WA 8, 116). Das mythische
Modell des Heroen wird durch das biirgerliche Modell der Reformpolitik ab-
gelost.

Nun kénnte man denken, dass dem Prisidenten nur deshalb das Durch-
regieren nicht moglich ist, weil er eben kein Konig und in einem System der
Checks and Balances sowie unter dem Einfluss der ihn bindenden Biirokratie
zu keinen Heldentaten mehr in der Lage ist. Doch das ist letztlich nicht die
Aussage des Stiicks. Vielmehr ist es ja auch Herkules selbst nicht méglich,
heroisch zu handeln. Und dies nicht nur in Elis, denn Herkules ist auch zu-
vor bereits notorisch pleite und lisst sich seine vermeintlichen Heldentaten
mehr schlecht als recht vergiiten.”* Auch findet das postheroische Zeitalter
seinen Ausdruck darin, dass der Olymp leer ist: »Gotter sind keine zu sehen.«
(WA 8, 18)

So erscheinen die politisch-biirokratischen Zustinde in Elis, wenn sie
auch Anlass zu Spott und Kritik sind, nicht als Ursache des postheroischen

53  »Augias erinnert daran, dass die Politik dem Menschen gleicht. Sie sei genauso
schwach wie der Mensch und stehe immer in der Gefahr, ihre Ziele nicht zu errei-
chen. [...] Damit kimpft er gegen ein vom Menschen abgekoppeltes Politikverstindnis
und appelliert an die Eigenverantwortlichkeit.« Tegelkamp: Recht und Gerechtigkeit
in Diirrenmatts Dramen und Prosa, S.169.

54  »Die drei ersten Arbeiten, die ich vermittelt habe, brachten wenig ein. Der Nemeische
Loéwe, nach dessen Gewicht sich das Honorar richtete, erwies sich als ein Balkanzwerg-
bergléwe, die Riesenschlange Hydra sackte in den lerndischen Siimpfen ab und die
Keryneiische Hindin sauste auf Nimmerwiedersehen davon.« (WA 8, 19) Selbst der
Erymanthische Eber wird sich als Wildsau herausstellen. Vgl. hierzu auch Kenneth
Stuart Whitton: Herkules und der Stall des Augias. Eine Komodie von Friedrich Durren-
matt, in: Ursula Hassel, Herbert Herzmann (Hg.): Das zeitgendssische deutschspra-
chige Volksstiick. Akten des internationalen Symposions, University College Dublin,
28.02.—02.03.1991. Tilbingen 1992, S.125-129, hier S.128.

hittps://dol.org/10.14361/6783839460405 - am 14.02.2026, 08:23:31.



https://doi.org/10.14361/9783839460405
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Der abwesende Souveran

Zeitalters. Vielmehr erinnert die Mahnung des Augias, wenn er von entstellten
Leichnamen und blutigen Erdhiigeln spricht, an den Beamten aus den Papie-
ren eines Wirters, der die Abenteurer, Soldaten und Staatsminner, die »nach
Reichtum oder nach einer anderen Gewalt getrachtet« haben, verantwortlich
macht fiir den Zustand allgemeiner Armut an Wohlstand und Sinn: »Ihr habt
den Reichtum dieser Welt verschleudert, nun miissen wir eure Schulden zah-
len.« (WA 19, 179) Augias’ Reformprojekt scheint die Antwort zum einen auf
den Gewaltexzess der >Abenteurer< und selbsternannten Heroen in der Ge-
schichte des 20. Jahrhunderts und zum anderen auf die jede Handlungsfihig-
keit nehmende Biirokratie zu sein. Die Willkiir und der lihmende Stillstand
sind die problematischen Alternativen, die Enden einer politischen Skala, auf
der Augias eine Zwischenposition einnimmt. Fir das Horspiel, das an der
Stelle von Augias’ Reformprojekt endet, formuliert Schu: »Zwar ist es nicht
moglich, dass einer allein (Herkules) die Welt (Elis) verandere, doch kann je-
der fir sich sein Eigenes tun, um sie zu verbessern.« Der Garten stehe »fiir
die kleinen, hoffnungsvollen und aussichtsreichen Verinderungen, zu denen
der Mensch innerhalb dieser chaotischen und undurchschaubaren Welt (sym-
bolisiert durch den sich tirmenden Mist auf den Strafien und in den Képfen)
{iberhaupt noch fihig ist.<>> Auch Herkules selbst antizipiert das postheroi-
sche Zeitalter, wenn er die Tochter des Augias abweist mit dem Wunsch, dass
die mythische Zeit der Gewalt iiberwunden sei und ein biirgerlicher Friedens-
zustand einkehren moge:

Denn du sollst einmal einen richtigen Mann lieben, einen Mann, der ein
wirklicher Held ist, der sich firchtet, wie sich die Menschen fiirchten, und
derseine Furcht iiberwindet, und du sollst einmal S6hne und Tochter haben,
die den Frieden lieben und die all die Bestien, mit denen ich mich herum-
plage, nur noch fiir Kindermarchen halten: Das allein ist menschenwiirdig.
(WA 8, 91)

Diese Szene zeigt, dass Herkules in einer Art Selbstkritik des antiken Helden-
bildes durchaus fortschrittlicher ist als Phyleus, der Sohn des Augias, der in
der Komodienfassung das Angebot seines Vaters schlieflich ausschligt und
Herkules zum Kampf nacheilt.>® Der junge Mann befindet sich, gekrinkt in

55  Schu:»Das Prinzip Hoffnung als denkfaule Schlamperei«, S.137.

56  Kritisch diesem Schluss gegeniiber zeigt sich Knapp: »Im Bithnenstiick bleibt Phyleus
nach der Mistverwandlung nicht in Elis. Er verfolgt Herkules mit dem Schwert und
hofft ihn zu toten, da dieser—wie im Funkspiel — Dejaneira entfiihrt hat. Dieser letzt-

hittps://dol.org/10.14361/6783839460405 - am 14.02.2026, 08:23:31.



https://doi.org/10.14361/9783839460405
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

6. Lektiren IlI: Die Ohnmacht des Souverans

seiner Ehre, noch ganz im Modus des Heroischen. Dieser Konflikt zwischen
Vater und Sohn nimmt Bezug auf den Augias der griechischen Mythologie,
wenn auch mit anderem Ausgang. Weil Augias erfuhr, dass Herkules den Stall
nur auf Befehl des Eurystheus gereinigt hatte, »wollte er ihm den bedungenen
Lohn nicht geben. Als es darauf zu Klagen kam, so zeugete des Augias eige-
ner Sohn, Phyleus, wider seinen Vater, mufite sich aber, nebst dem Herkules,
also fort aus Elis hinweg machen.« Eine Variante der Geschichte lasst Herku-
les den Augias schlief3lich erlegen, »worauf er solches Land dem vertriebenen
Phyleus wieder zustellete.« Eine andere Variante besagt, dass Augias »vor Al-
ter gestorben sey.«*’

In der Komddie Ditrrenmatts ist das Schicksal des Phyleus jedenfalls ge-
wiss: Bereits in der vorausschauenden fiinften Szene ist von seinem Grabhii-
gel die Rede. »Der junge Mann hatte Herkules endlich gefunden, forderte ihn
zum Zweikampf auf, und darauf wurden seine Uberreste zusammengeschau-
felt.« (WA 8, 38) Und auch von Herkules’ weiterem Schicksal ist zu erfahren,
dem, wihrend er sich nun doch bei der jungen Tochter des Augias aufhilt, die
er wihrend seines Aufenthaltes in Elis umgarnt hatte, das »bertichtigte Paket
mit dem Nessoshemd« geliefert wird (WA 8, 37), abgesendet von seiner Frau
Deianeira: »Der Mann ist verloren. Das schwarze Nessosblut hat sich schon in
seinen Leib gefressen, in Fetzen hingt sein Fleisch herunter.« (WA 8, 40) Eli-
sabeth Brock-Sulzer kommentiert diesen Abtritt des Helden: »Herkules darf
eben doch nicht einfach langsam und traurig auf den Hund kommen, er muf3
noch seinen griflichen Heldentod sterben, er muf? noch in alter Manier von
der Bithne abtreten. Den Tod des Augias brauchen wir nicht zu sehen, er wird
wohl in seinem Bett sterben.«* Vor dem Hintergrund von Romulus’ Schicksal
kénnte man auch sagen, dass den >Helden< Phyleus und Herkules immerhin
die Pensionierung erspart bleibt.

lich nicht plausible SchluR diirfte entscheidend zum MifSerfolg der Theaterversion bei-
getragen haben.« Gerhard P. Knapp: Friedrich Diirrenmatt. 2., iberarb. und erw. Aufl.
Stuttgart, Weimar 1993, S. 97.

57  Art. AVGEAS, AVGIAS, Sp. 485. In Gustav Schwabs Version des Stoffes ist lediglich von
der Vertreibung zu erfahren: »Augias [...] ergrimmte und befahl dem Sohne wie dem
Fremdling, sein Reich auf der Stelle zu verlassen.« Schwab: Die schénsten Sagen des
klassischen Altertums, S.149.

58  Brock-Sulzer: Herkules und der Stall des Augias, S.180.

hittps://dol.org/10.14361/6783839460405 - am 14.02.2026, 08:23:31.

27


https://doi.org/10.14361/9783839460405
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Der abwesende Souveran

Das Problem mit dem Mist

Das Stiick endet mit einem Chor aus zehn Parlamentariern, die ein wah-
res Vanitas-Motiv entfalten: Alles gehe zugrunde - »Politiker, Helden und
Land« —, weil die »Reichen, Faulen und Satten« ihre »Chance vertan« haben
und der »Schutt in Herzen und Gassen« nicht gesidubert wurde: »Was heute
ihr unterlassen/Verschlingt euch schon in der Frith«. Das Chorlied schlief3t
mit einer Warnung: »Und tut, was ihr tun miifdt, noch bald/Sonst wird der
Tag euch entgleiten/Die Nacht ist dunkel und kalt« (WA 8, 117). Kritisch sieht
den Schluss des Stiicks Knapp, demzufolge der Chor »bereits inhaltlich dem
gerade vorausgegangenen Gnadenakt der Mistverwandlung zuwiderliuft.«>®
Diese Kritik ist zunichst nachvollziehbar; die Warnung des Chors, die das
heitere Stiick einmal mehr in eine Schreckensvision herabgleiten lisst,
kommt unvermittelt. Die angesprochene vertane Gelegenheit scheint sich
auf die ausgefallene Entmistung zu beziehen, doch wird damit auch das
Modell der Reformpolitik verabschiedet. Gallati deutet den Schlusschor als
barockes Panorama, nur dass Diirrenmatt hier »der verginglichen Welt nicht
die Glorie des Himmels« gegeniiberstellt: »die Moderne glaubt nicht mehr an
sie, aber auch die Politik versagt als Retterin. Nur der einzelne kann, wenn
er der Gnade offen ist, das Gute und zum Bessern beitragen.«60 Mit dem
Herkules-Stiick versuche Diirrenmatt, »eine Bithnenkonzeption in Analogie
zum barocken Welttheater zu entwickeln, die seinem Weltbild entsprach.«°!
Wie der Schluss des Stiicks zu deuten ist, hingt offenbar auch von der Frage
ab, was unter dem Mist selbst eigentlich zu verstehen ist.

Knapp merkt an, Diirrenmatt bleibe »die Erklirung dessen, was er mit der
Mistmetapher bezeichnen will, ebenso schuldig wie jede Anweisung, die sich
in gesellschaftliche Praxis umsetzen liee.«®* Um solche Anweisungen geht es
Diirrenmatt indes selten und iiberhaupt muss der Frage nachgegangen wer-
den, ob der Mist in dieser Weise disambiguiert werden sollte. Nach Whitton
sei es »nicht schwer zu verstehen, dafd der Mist fiir die erstarrte Biirokratie
und versteinerte Kultur eines Landes steht, das abseits von der Welt liegt und
abseits bleiben méchte.« Diese — auch auf die Schweiz bezogene — Deutung

59  Knapp: Friedrich Diirrenmatt, S. 98.

60  Gallati:>Herkules und der Stall des Augiass, S.122.
61  Ebd., S.123.

62 Knapp: Friedrich Diirrenmatt, S. 98.

63 Whitton: Herkules und der Stall des Augias, S.128.

hittps://dol.org/10.14361/6783839460405 - am 14.02.2026, 08:23:31.



https://doi.org/10.14361/9783839460405
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

6. Lektiren IlI: Die Ohnmacht des Souverans

ist insofern interessant, als sie den zu beseitigenden Mist genau mit den Wi-
derstinden identifiziert, die seine Beseitigung verhindern. Ins Bild gebannt
wire somit das im Stiick angesprochene Problem, im laufenden Betrieb >das
Systemc« zu wechseln, also innerhalb einer verfestigten Ordnung die Ordnung
zu verindern. Auch Gallati greift diese Deutung auf, geht dann jedoch in eine
andere Richtung:

Und der Mist? Zunichst hatte es den Anschein, als stiinde er fiir die bauer-
liche Kultur, fiir die schweizerische Kultur, oder fiir Kultur iberhaupt, inso-
fern sie als historisch Gewachsenes die Cegenwart zu tGberwaltigen droht.
Gelegentlich glaubt man im Mist die Wirtschaftsgrundlage eines Landes zu
sehen, oder dann auch wieder die Politik. Wenn aber die Politiker im Schluf3-
choral vom>Schutt in Herzen und Gassen«singen, so bekommt der Mist ei-
ne moralische Dimension, die man Schuld nennen kdnnte. Der Mist ist also
nicht als etwas Bestimmtes zu entziffern, sondern er hat Modellcharakter.
Mist ist das, was das>Eigene<behindert — Welt als Schutt mit einer barocken

Nuance.®4

Gallati l4sst also den Mist in seiner Vagheit bestehen, wenn er auch einzelne
Lesarten anbietet. Doch ist die Uberlegung interessant, dass es keine eindeu-
tige Antwort auf die Frage nach dem Mist gibt.

Wenn man von der >handfesten«< Vorstellung des stinkenden, unange-
nehmen Mists ein wenig Abstand nimmt, so ist er zunichst einmal ein
Problem — und zwar ganz buchstablich »eine zur Aufldsung vorgelegte Fra-
ge«.® Der Mist ist »das Problem« schlechthin — eine rohe Realitit, die iiber
die Menschen kommt und dabei auch die reprisentativen Bauten — das
Rathaus - verschlingt. Was das Problem erfordert, ist eine Entscheidung,
womit der Souverinititsdiskurs eingespielt ist. Der Mist ist der fiir Diirren-
matt typische Einfall, der zu einer existentiellen Ausnahmesituation fithrt,
insofern das Uberwuchern des ganzen Landes durchaus apokalyptisch zu
lesen ist. In diese Richtung weist ja auch der Schlusschor, wenn er davon
spricht, dass alles zugrunde geht.

Das Besondere an dieser Variante des Einfalls im Herkules-Stiick ist, dass
er hier nicht die Ordnung aufhebt oder als eine Illusion entlarvt. Vielmehr ge-
hen Mist und Ordnung zusammen und keine alte Dame oder Mathilde von

64  Gallati:>Herkules und der Stall des Augias, S.122.
65  Art. TtpoPAnpa, in: Konrad Schwenck: Etymologisches Wérterbuch der lateinischen
Sprache mit Vergleichung der griechischen und deutschen. Frankfurt a.M. 1827, S. 620.

hittps://dol.org/10.14361/6783839460405 - am 14.02.2026, 08:23:31.

219


https://doi.org/10.14361/9783839460405
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

220

Der abwesende Souveran

Zahnd kann dies zu ihrem Vorteil nutzen. Die Verfestigung des Staates in
seinen biirokratischen Institutionen verhindert, dass das Problem angegan-
gen wird, ebenso wie die Parlamentarier >Griinde« finden, um die Losung des
Problems aufzuschieben, so dass sie letztlich der Vermistung des Landes ta-
tenlos zusehen. Auch die Zeit wird in diesem Rahmen zu einem politischen
Problem - fiir das Drama charakteristisch ist »ein Moment des Ver- und Auf-
schiebens«, das nicht nur strukturell in der Szenenreihenfolge umgesetzt ist,
sondern auch »inhaltlich in Form eben jener Verkettung bitrokratischer Vor-
gaben.«®® Damit wird freilich auch Souveranitit als das >Entscheidungsmo-
nopolk infrage gestellt: Was niitzt die Entscheidung, wenn sie erst zu einer
Zeit getroffen wird, da sich die Grundlage der Entscheidung bereits gedndert
hat.

Doch das Souverdnititsproblem im Herkules-Stiick ist noch eklatanter,
weil es niemanden gibt, der iberhaupt eine Entscheidung trifft. Augias bringt
es auf den Punkt, wenn er Wert darauf legt, kein Kénig, sondern nur der
Prisident zu sein. Als die Entscheidung der Ausmistung zuriickgenommen
wird, schligt er lediglich die Glocke. Die >Volkssouverinitit« in der Demokra-
tie ein wenig zu wortlich nehmend schaltet er sich selbst als Reprisentanten
des >Volkswillens< aus. Sein Garten und sein Plidoyer fiir die kleinen Schritte
stellen einen Riickzug ins Private dar, weil Augias die Entmistung nicht als
Staats-, sondern als Privatmann betreibt. Dass der pessimistische Schluss-
chor direkt an die doch eigentlich gegliickte Mistverwandlung anschliefit,
scheint darauf hinzuweisen, dass auch das Modell, das Augias verfolgt, der
Herausforderung nicht gewachsen ist.

Es ist ein Dilemma demokratisch-biirokratischer Gesellschaften, dass ih-
re langwierigen Entscheidungsprozesse sowie Genehmigungsverfahren zwar
zum einen die Moglichkeit eines eruptiven Durchgreifens verhindern und
durch diese Entschleunigung eine rationale und reflexive Bewiltigung politi-
scher Herausforderungen erméglichen, doch zum anderen in Gefahr stehen,
zu schwerfillig in Notsituationen zu reagieren. Herfried Miinkler hat die-
ses Problem als eine Tendenz postheroischer Gesellschaften beschrieben, die
tibersehen, »daf es jetzt noch einmal auf die Mobilisierung aller Energien
ankommex, und dazu neigen, »sich auf der erreichten Wegstrecke dauerhaft
einzurichten. Wenn sie notwendige Reformen thematisieren, dann in einer
Metaphorik, die Verinderungen auf das Drehen von Stellschrauben begrenzt:

66 Thimm: Herkules und der Stall des Augias, S.107.

hittps://dol.org/10.14361/6783839460405 - am 14.02.2026, 08:23:31.



https://doi.org/10.14361/9783839460405
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

6. Lektiren IlI: Die Ohnmacht des Souverans

Die Verhiltnisse sind grundsitzlich in guter Ordnung; sie miissen nur gele-
gentlich ein wenig nachjustiert werden.«®” Das in der Komodie Diirrenmatts
ausgestaltete Problem ist ein Dilemma, das auch uns im Hinblick auf Her-
ausforderungen der Gegenwart vertraut sein mag. Die Herkules-Figur hat vor
diesem Hintergrund lediglich die Funktion, auszuweisen, dass das heroische
Zeitalter Geschichte ist und man Probleme auf diese Weise nicht mehr 16sen
kann.

6.3 Die Frist

In Diirrenmatts Stiick Die Frist (1977, Neuf. 1980) wird die Abwesenheit des
Souverdns ganz buchstiblich durchgespielt. Die Komddie handelt von einem
todkranken Diktator, dessen Sterben einen Kampf um die Macht zwischen
verschiedenen Parteien auslost: Ministerprisident, Geheimdienstchef, Kir-
che, Revolutiondre und die Erben der vor Jahrzehnten abgelésten Monar-
chie versuchen die Situation in ihrem Sinne zu nutzen. Der Diktator, der im
Stiick als Generalissimus bezeichnet wird und so an Schillers Wallenstein-
Darstellung, aber auch an Kleists Robert Guiskard, den kranken Heerfithrer
im Zelt, gemahnt, ist das Zentrum, um das die Handlung kreist. Dabei tritt
er als Figur nicht auf, sondern bestimmt das Geschehen gerade durch seine
Abwesenbheit. Als realgeschichtlicher Hintergrund des Stoffs ist besonders der
Tod Francos im Jahr 1975 zu nennen.%® Wichtige historische Beziige betreffen
zudem die Sowjetunion sowie das Dritte Reich.

67  Minkler: Heroische und postheroische Gesellschaften, S. 750.

68  Dieldeezum Stiick entstand bei einem Krankenhausaufenthaltim Jahr1975. Zunachst
beschaftigt sich Diirrenmatt zeichnerisch dort, wie er im Programmheft der Urauf-
fihrung berichtet, mit der mythologischen Figur des Atlas. Nach zwischenzeitlicher
Entlassung findet er sich wieder im Spital ein; »neun Tage nach dem Tode Francos,
dessen Sterben durch dreifig Arzte, wie es hieR, ins Unmenschliche verlangert wor-
den war, als ob es nicht stattfinden diirfe« (WA 15, 136). Der »sterbende Franco und
der einsam kampfende Sacharow waren Eindriicke, die mir die Gegenwart zuspielte,
sie verwandelten sich zu etwas Gegensatzlichem, zum Handelnden und zum Denken-
den, zuAtlas, der die Welt trug, und zu Prometheus, der sie kritisierte.« (WA15,142) Als
realgeschichtliche Beziige des Stoffes wurden daher die »Agonie des spanischen Dik-
tators Franco (gest. 22.11.1975)« und der »Prozess der >Transition< Spaniens« genannt.
Rudolf Kaser: Die Frist, in: Diirrenmatt-Handbuch, S.133-135, hier S.133. Esslin zufolge
nahm Diirrenmatt wihrend der Uberarbeitung des Stiicks 1979/80 »auch Ziige von Ti-
to in diese Figur auf«, Martin Esslin: >Die Frist«. Diirrenmatts spates Meisterwerk, in:

hittps://dol.org/10.14361/6783839460405 - am 14.02.2026, 08:23:31.

221


https://doi.org/10.14361/9783839460405
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

222

Der abwesende Souveran

Auch dieses Stiick beginnt mit einer lingeren Nebentext-Passage, die
nicht nur eine Metakritik der zeitgendssischen Kritikpraxis enthilt sowie
eine Art Lektiire-Anweisung zu den eigenen Komddien, sondern auch eine
Fiktionsreflexion. Ditrrenmatt greift die aristotelische Unterscheidung von
Geschichtsschreiber und Dichter auf, der zufolge »der eine das wirklich Ge-
schehene mitteilt, der andere, was geschehen konnte.« (Arist. poet. 14516)%°
Diese Unterscheidung bringe ihn nun »in eine Verlegenheit«, weil die Differenz
zwischen dem Wirklichen und dem Méglichen, auf der sie basiert, nach Diir-
renmatts Auffassung in vielerlei Hinsicht problematisch ist: »Was die Biihne
und die Wirklichkeit wirklich gemeinsam haben, und weshalb jene diese immer wieder
auf ihre Bretter zu bringen sucht, liegt in der Unwirklichkeit beider.« Zwar sind
Schauplatz und Zeit im Theater auf blo >mogliche« Ereignisse bezogen, doch
riickt die Bithne »jede Moglichkeit in ihre Wirklichkeit [...]. Fiir die Biihne, nicht
fur die Wirklichkeit, ist alles wirklich.« (WA 15, 11) Diese fiktionstheoretischen
Uberlegungen lassen die Unterscheidung von Historiker und Dichter, von
Wirklichem und Moglichem kollabieren. Der Wirklichkeit komme man nur
bei »mit etwas Synthetischem und nicht mit Analytischem, und allein die Komddie
ist synthetisch.« (WA 15, 12) Dirrenmatt zufolge ist das Stiick »zusammenge-
traumt« aus verschiedenen Eindriicken der unmittelbaren Gegenwart: »das
langsame Sterben eines Diktators, umgeben von dreifSig Arzten, der Versuch eines
amerikanischen AufSenministers, im Stile Metternichs Politik zu treiben, der einsame
Kampf eines Wissenschaftlers, mit dem Friedensnobelpreis ausgezeichnet, gegen ein
intolerantes Machtimperium«; die Rekonstruktion der einzelnen Motive, die
der - selbst >unwirklichen<« — Wirklichkeit entnommen sind, fihrt sogleich
auf das tibergeordnete Thema des Stiicks: »eine Auseinandersetzung, die jeden
angeht, der Macht kritisiert, nicht nur der Frage wegen, ob man in einer solchen Lage
auch bestehen wiirde, mehr noch deswegen, weil sich das Machtproblem vor allem fiir
den Ohnmichtigen so ganz anders stellt als fiir den Mdchtigen.« (WA 15, 12)

Damit ist der Anspruch formuliert, ein Stiick iber die Macht selbst, ih-
re Dynamiken und ihre Kosten zu schreiben.”® Diirrenmatt nutzt dafiir den

Daniel Keel (Hg.): Herkules und Atlas. Lobreden und andere Versuche tber Friedrich
Diirrenmatt. Zirich 1992, S. 94-116, hier S. 98.

69  Zit. dt. Ubersetzung: Aristoteles: Poetik. Griechisch/Deutsch. Ubers. und hg. von Man-
fred Fuhrmann. Bibliograph. erginzte Ausgabe. Stuttgart 1994, S. 29.

70  Vordem Hintergrund der Bedeutung, die das Thema Macht in diesem Stiick hat, ist es
bemerkenswert, dass Usmiani die Frist als »Schliisselstiick zum Gesamtwerk des Au-
tors« bezeichnet: »als eine ArtssummacDirrenmatts, die das gesamte vorhergehende
Werk in sich schlief3t. Renate Usmiani: Die spaten Stiicke.>Portrat eines Planetenc,>Der

hittps://dol.org/10.14361/6783839460405 - am 14.02.2026, 08:23:31.



https://doi.org/10.14361/9783839460405
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

6. Lektiren IlI: Die Ohnmacht des Souverans

Prozess eines Ubergangs, der immer dort, wo es um Macht geht, héchst pro-
blematisch ist. Machtverlust, hier in Form des sterbenden Diktators, ist nur
der Machtverlust der einen Person zugunsten einer anderen. Wer letztlich
profitieren wird, ist eine offene Frage, und der Kampf der >Briider< beim Tod
des sVaters< steht in Gefahr, einen Biirgerkrieg zu entfachen. Diirrenmatt
konfrontiert diese Situation politischer Instabilitit mit dem kiinstlerischen
Einfall des umgekehrten Tyrannenmordes: Der Tod des Diktators soll so lan-
ge wie mdglich aufgeschoben werden. »Sein Leben wird von einem Arzte-
Team kiinstlich verlingert, damit die Nachfolge geregelt werden kann bezie-
hungsweise damit die potentiellen Nachfolger ihre Interessen durchsetzen
kénnen.«” Der Tod ist selbst ein Politikum und in Zeiten des medizinisch-
technischen Fortschritts zu einer verhandelbaren Gréf3e geworden.

Die Handlung spielt im Arbeitszimmer des Diktators, dem fritheren
Thronsaal der Monarchie, die der Generalissimus »vor vierzig Jahren nach
einem endlosen Biirgerkrieg« aufgelost hatte. Es ist ein »diistere[r], verwinkelte[r]
Raums, der sich durch ein »sinnlose[s] Durcheinander von Riesengewdlben« aus-
zeichnet und so die Undurchschaubarkeit der Macht darstellt. Die Fresken
an Winden und Decken sind denn auch von einer mythischen »finsteren
Wildheit: Kronos Uranus entmannend, Kronos seine Kinder fressend, Kronos seine
Kinder wieder herauswiirgend, Sisyphos den ungeheuren Fels wilzend, Prometheus
von den Adlern zerfleischt« (WA 15, 14) usw. Sie vereinen griechische Mythologie
und christliche Motive. »In diesem blutriinstigen Raum —stelle ich mir vor -, in
welchem eine offenbar ebenso blutriinstige Dynastie jahrhundertelang regierte oder
sich vegieren liefS, wahrscheinlich unbeweglich, steril, verkriippelt, debil und bigott,
nehmen sich die Utensilien des Usurpators hichst seltsam aus.« (WA 15, 15) Ins
(Bithnen-)Bild gefasst sind damit zugleich die Kontinuitit und der Bruch
von Monarchie und Diktatur, die in dieser Konstellation auch an Hugo von
Hofmannsthals Der Turm (zumindest in der neuen Fassung) erinnern, sowie
die mythische Urwiichsigkeit des Problems der Macht und des Reichs, die
beide eine Geschichte der Gewalt erzihlen.

Mitmachers,>Die Frist¢, in: Armin Arnold (Hg.): Zu Friedrich Diirrenmatt. Stuttgart1982,
S.136-159, hier S.152.

71 Ulrich Weber: »von Zeit zu Zeit seh’ ich den Alten gern«. Friedrich Diirrenmatts Um-
gang mit Goethe, in: Oliver Ruf (Hg.): Goethe und die Schweiz. Hannover 2013, S. 351-
374, hier S.363.

hittps://dol.org/10.14361/6783839460405 - am 14.02.2026, 08:23:31.

223


https://doi.org/10.14361/9783839460405
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

224

Der abwesende Souveran

Machtvakuum

Die Frist fithrt ein Reich vor, in dem eine Art Militirdiktatur herrscht, die eine
Jahrhunderte alte Monarchie abgel6st hat. Der todkranke Generalissimus ist
seinem Arzt Arkanoff zufolge »nicht zu retten.« (WA 15, 17) Sein Tod steht un-
mittelbar bevor. Der Ministerprisident, im Stiick nur »Exzellenz< genannt, der
in Abwesenheit des Diktators die Geschicke des Reichs lenkt, kann dies nicht
recht glauben: Auf die drztliche Einschitzung, der »Generalissimus stirbt«,
antwortet er lediglich: »Wieder einmal« (WA 15, 20), und beauftragt Arkanoff,
den Diktator in wenigen Tagen »einigermaflen lebendig« (WA 15, 19) zu pri-
sentieren. Bei Telefonaten mit verschiedenen Ministern gibt sExzellenz< denn
auch vor, dass der Generalissimus wohlauf ist: »Mein lieber AufSenminister,
ich sprach eben mit dem Generalissimus. Er ist bereit, Ihnen die Audienz
in — na ja, Graf, fragen Sie noch einmal in drei Wochen an.« (WA 15, 19) Die-
se Eingangsszene wirft die Frage danach auf, wer den abwesenden Souverin
reprisentiert. Die Nahe zu ihm und die Méglichkeit, Informationen in Bezug
auf den Diktator zu steuern, geben dem Ministerprisidenten Macht. Anders
als seine Vorviter, die den Konigen und dem Adel des Reichs Horoskope ge-
stellt hatten, handelt der Ministerprisident selbst politisch. Welche Pline er
dabei verfolgt, wird jedoch erst im weiteren Verlauf der Handlung klar. Zu-
nichst soll der Gesundheitszustand des Generalissimus jedenfalls geheim ge-
halten werden, weshalb auch ein Streit mit dem behandelnden Arzt entsteht,
ob der Kardinal kommen darf, um die letzte Olung zu geben. Um diesen nicht
zu alarmieren, wird schlieflich entschieden, dass ein Schauspieler diese Auf-
gabe tibernehmen soll.

Im Falle des Ablebens des Generals wiirden Konkurrenzverhiltnisse, die
ohnehin schon existieren, offen ausbrechen. Wie in der Erzihlung Der Sturz
gibt es auch im Reich des Generalissimus polykratische Elemente innerhalb
eines Behdrdenwusts, in dem Geheimdienste und Funktionire miteinander
konkurrieren und sich in einem Spiel auf Leben und Tod belauern. Durchge-
spielt wird dies an dem Ministerprasidenten und Méller, dem Chef der Ge-
heimpolizei, der in der Kombination von Amt und Namen an den Chef der
Gestapo Heinrich Miiller erinnert.

MOLLER
Goldbaum ist verschwunden.

hittps://dol.org/10.14361/6783839460405 - am 14.02.2026, 08:23:31.



https://doi.org/10.14361/9783839460405
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

6. Lektiren IlI: Die Ohnmacht des Souverans

EXZELLENZ

Ach.
MOLLER

Er kehrte vom gestrigen Abendspaziergang nicht zurick.
EXZELLENZ

Sie liefRen ihn verhaften?
MOLLER

Ihre Leute bewachten ihn, Exzellenz.
EXZELLENZ

Ich dachte, lhre Leute, Moller.
MOLLER

Offenbar ein Miflverstindnis.
EXZELLENZ

Wir sollten unsere Geheimdienste koordinieren.
MOLLER

Ihre Leute versuchten letzthin, mich umzulegen.
EXZELLENZ

Zuerst versuchten lhre Leute, mich umzulegen.
MOLLER

Nachtragerisch?
EXZELLENZ

SchlieRRen wir Frieden?
MOLLER

Wir missen. In dieser Situation. (WA 15, 28f.)

Schwelen solche Rivalititen unter einem Diktator unter der Oberfliche, so
entwickelt sich aus ihnen in seiner Abwesenheit auch mit Blick auf die Fra-
ge nach seinem Nachfolger ein offener Machtkampf. Der Ministerprasident
zihlt die Fraktionen auf: »Sie scharen Ihren Geheimdienst um sich, Mél-
ler, ich baue meine Sicherheitstruppen auf, Hoheit mobilisiert die Monar-
chie, die Herzogin die Partei, die Kirche ihre Gliubigen, und die Oppositi-
on fand in Goldbaum einen natiirlichen Fithrer (WA 15, 31). Anders als der
eben angesprochene Friedensschluss vermuten lisst, werden sich sExzellenz«
und Moller im weiteren Handlungsverlauf riicksichtslos bekimpfen. Der Mi-
nisterprisident kann Méller, der auf Geheif der Herzogin und der Partei
handelt, schlieRlich zu Fall bringen; und zwar weil er weif}, dass dieser kein

hittps://dol.org/10.14361/6783839460405 - am 14.02.2026, 08:23:31.

225


https://doi.org/10.14361/9783839460405
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

226

Der abwesende Souveran

hollindischer Widerstandskimpfer war, wie er behauptet, sondern ein KZ-
Kommandant.

Wie in der zitierten Aufzihlung angedeutet, stehen auch die Herzogin,
die Tochter des Generalissimus, und Hoheit, aus dem alten Herrscherhau-
se stammend, in der Frage der Nachfolge in Konkurrenz zueinander. Hoheit
sieht die Monarchie mit sich als K6nigin zuriickkehren, die Herzogin meint,
ihren Vater zu beerben. Ihr gegenseitiger Vergleich miindet schliefilich in die
Benennung ihrer Unterstiitzerkreise, wobei gar die Armee gespalten sei:

HOHEIT
Die Armee steht auf meiner Seite [...].
HERZOGIN
Die Marine nicht.
HOHEIT
Dafiir die Luftwaffe.
HERZOGIN
Die Miliz ist mir treu. (WA 15, 52)

Dass die Monarchie in der Diktatur nur schmiickendes Beiwerk war, demons-
triert die Herzogin: »Vor vier Jahren bestimmte Papa den Prinzen von Ajacco
zum Konig, ein halbes Jahr spiter war der Prinz gefeuert.« Auf die Erwide-
rung, der Prinz sei kein Staufe und somit aus dem falschen Hause gewesen,
fihrt die Herzogin an: »Aber populdrer als Sie.« (WA 15, 52) Der Verweis auf
die Popularitit des eingesetzten Konigs macht klar, dass er innerhalb der Dik-
tatur lediglich reprisentative Funktion hatte. Weder kam ihm Macht zu noch
hatte die traditionelle Herrscherlinie Autoritit. Die Monarchie erscheint nach
Jahren der Militirdiktatur wie ein Relikt vergangener Zeiten.

Die ungeklirte Nachfolge wirft auch die Frage auf, wer in der Ubergangs-
zeit eigentlich zu entscheiden berechtigt ist. Dass der Ministerprasident ei-
genmaichtig sechs Oppositionelle hinrichten lisst und damit die anderen An-
wirter auf die souverine Position iibergeht, ist Anlass zu Empérung. Uber-
haupt sei diese Frage eine international hoch umstrittene; der Geheimdienst-
chef hatte von den Protesten des Volkes, aber auch des Auslands angesichts
des Todesurteils fiir die vermeintlichen Terroristen berichtet (WA 15, 25f.).
>Exzellenz« rechtfertigt die Entscheidung unter Rekurs auf eine Ausnahme-
situation (kritische Stunden<) und spricht dabei diejenigen Personen direkt
an, die er in die Entscheidung eigentlich hitte einbeziehen sollen:

hittps://dol.org/10.14361/6783839460405 - am 14.02.2026, 08:23:31.



https://doi.org/10.14361/9783839460405
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

6. Lektiren IlI: Die Ohnmacht des Souverans

EXZELLENZ
Hoheit, Herzogin, Eminenz. Der Staat macht kritische Stunden durch.
Die sechs Terroristen mufdten erschossen werden.
HERZOGIN
Erst im Morgengrauen.
HoHEIT
Exzellenz gingen zu weit.
KARDINAL
Glatter Mord. (WA 15, 55)

Der Mord-Vorwurf ist unmittelbar auf die Frage der Souverinitit bezogen,

denn nur als Souverdn hitte der Ministerprisident das Todesurteil vorziehen

und vollstrecken lassen diirfen, ohne dass er zum Morder wird.”* Seine Ant-

wort bewegt sich jedoch nicht auf diesen Pfaden, denn er muss gegeniiber den

anderen Herrschaftsanspriichen seine Tat als souverine Handlung leugnen,

um nicht in deren Schusslinie zu geraten; sie ist hingegen ganz >politischs,

indem >Exzellenz« vorgibt, »im Interesse aller« gehandelt zu haben:

Gelingtes, den Generalissimus zu retten, wire das Leben der sechs Freiheits-
helden ohnehin verloren gewesen. Stirbter, fillt der Staat der Partei zu oder
der Monarchie oder der Opposition. Die Herzogin von Valdopolo darf keine
Schwiche zeigen und ihrem Vater an Unerbittlichkeit nicht nachstehen, will
sie die Partei weiter fithren. Sie wird froh sein, dafk die Todesurteile noch zu
Lebzeiten ihres Vaters vollstreckt wurden, sie miifite sie sonst selber anord-
nen. Auch die Herzogin von Saltovenia als zukiinftige Kénigin wird die Voll-
streckung der Todesurteile billigen. Das Regime hat sich damit vor der Welt
blof3gestellt, und sie kann ihrem Volk eine mildere Herrschaft versprechen.
Bleiben Eminenz. Die Kirche beschlof, in Opposition zu gehen. Sie wird die

72

Das ist nach Agamben kennzeichnend fiir die souverdne Ausnahme: »In jeder Norm,
die etwas gebietet oder verbietet (zum Beispiel in der Norm, die den Mord verbietet)[,]
istals vorausgesetzte Ausnahme die reine und unsanktionierbare Figur des Tatbestan-
des eingeschrieben, der im Normalfall die Normiibertretung erfiillt (wie, im namli-
chen Beispiel, die Tétung eines Menschen nicht als natirliche Gewalt, sondern als sou-
verdne Gewalt im Ausnahmezustand).« Giorgio Agamben: Homo sacer. Die souverdne
Macht und das nackte Leben. Ubers. von Hubert Thiiring. Frankfurt a.M. 2002, S. 31.

hittps://dol.org/10.14361/6783839460405 - am 14.02.2026, 08:23:31.

221


https://doi.org/10.14361/9783839460405
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

228

Der abwesende Souveran

Exekution als Gelegenheit begriifien, sich zu entriisten. Schon heute werden
Eminenzin der Kathedrale eine Totenmesse lesen. (WA 15, 55f.)

Sein eigenes Interesse in dieser Sache leugnet >Exzellenz«. Es sei »die Pflicht
der Politik, die Arena fiir den Kampf um die Macht abzustecken. Als Minis-
terprasident bin ich ein Dompteur von Bestien, nichts weiter.« (WA 15, 56)
Hiermit ist die Hobbessche Wolfsmetaphorik fiir den Naturzustand und den
gefuirchteten Biirgerkrieg angespielt. Die Aufgabe der Politik sei es, eine Ord-
nung herzustellen, innerhalb derer die verschiedenen Interessen konkurrie-
ren. Sie soll, mit Chantal Mouffe gesprochen, den Antagonismus in einen
Agonismus verwandeln.”> Doch verfolgt >Exzellenz« durchaus eigene Ziele,
was einmal mehr darauf verweist, dass es bei Diirrenmatt kein Jenseits des
Politischen gibt.

Die Frist

Eine Idee des Kardinals fithrt zur titelgebenden >Frist<: »Stirbt der Generalis-
simus, bricht der Biirgerkrieg aus, wenn wir nicht Vernunft annehmen. Wir
brauchen eine Frist, sonst trudeln wir in den Abgrund.« Die Arzte, beson-
ders Goldbaum, sollen ihn fiir eine Weile am Leben halten: »Ich will ja nicht
verlangen, der Generalissimus miisse am Leben bleiben. Der Wille des Herrn
moge geschehen. Was ich brauche, sind drei Wochen. Mehr benétigt die Kir-
che nicht, die zerstrittenen Parteien zu versohnen.« (WA 15, 58) Die Frist, hier
noch auf drei Wochen begrenzt, wird im Laufe des ersten Teils des Stiicks — in
komischen Selbstwiderspriichen — jedoch immer linger: »Fiinf Wochen, dann
mag der Generalissimus das Zeitliche segnen. Fehlen uns diese sechs Wochen,
droht der Biirgerkrieg.« (WA 15, 62) In der Folge ist noch von sieben, acht,
neun (WA 15, 64), dann von zwdlf und dreizehn (WA 15, 68) Wochen die Rede.

Goldbaum, sowohl Friedens- als auch Medizinnobelpreistriger und Op-
positioneller im Land, dem Andrej Dmitrijewitsch Sacharow als realweltliches
Vorbild dient (WA 15, 142), soll das Leben des Diktators verlingern. Thm steht
»die modernste Intensivstation der Welt« zur Verfiigung sowie ein »Opera-
tionssaal, der jedem Anspruch geniigt.« (WA 15, 61) Um den Generalissimus
am Leben zu halten, ist eine Magenresektion vonnoéten, die allerdings eine

73 Chantal Mouffe: Uber das Politische. Wider die kosmopolitische Illusion. Ubers. von
Niels Neumeier. Frankfurt a.M. 2007.

hittps://dol.org/10.14361/6783839460405 - am 14.02.2026, 08:23:31.



https://doi.org/10.14361/9783839460405
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

6. Lektiren IlI: Die Ohnmacht des Souverans

Herztransplantation zur Voraussetzung hat. Beide Eingriffe diirfen wiede-
rum nur ohne Narkose erfolgen. Spiter kommt noch eine kiinstliche Niere
dazu, auch werden ihm beide Beine amputiert — »eigentlich unnétig« (WA 15,
86). Der Generalissimus wird also in Teilen ausgetauscht; nur die Illusion sei-
nes Lebens muss aufrechterhalten werden. Zugleich wird klar, dass der Preis
dafiir unendliche Schmerzen sind. Goldbaum weigert sich daher auch, die
Operation durchzufithren. Er selbst war im »Konzentrationslager ohne Nar-
kose operiert« worden: »Ich bin Arzt, Kardinal, kein Folterknecht wie jener
Arzt, dem ich im Konzentrationslager in die Hinde fiel. Ich weigere mich,
Kardinal.« (WA 15, 62) Arkanoff, der dieser ehemalige KZ-Arzt ist, wie sich
am Schluss herausstellt, hat keine solchen Bedenken und er wurde daher in
die Nahe der Figur Emmenberger beziehungsweise Nehle aus Diirrenmatts
Der Verdacht geriickt.”* Diirrenmatt selbst berichtet, dass ihn am Stoff der
Frist besonders »die Assoziation zwischen gewissen Aspekten der modernen
Medizin und einem Konzentrationslager« faszinierte: Die Moglichkeit, einen
Menschen »so spit wie moglich sterben zu lassen«, die Diirrenmatt mit >Fol-
terungenc identifiziert, schien ihm »auf eine diabolische Weise identisch mit
den Methoden gewisser KZ-Arzte, die mit Menschen Tests unternommen hat-
ten, welche die Grenze seines Sterben-Konnens erforschten.« (WA 15, 141)
Das Lager ist fiir Goldbaum der Inbegriff des Verfiigens iiber den Kérper
eines anderen und des Verstof3es gegen die Menschenwiirde. Wenn er den
Auftrag ablehnt, so ist das die Achtung des Menschen noch im »verhafiten und
brutalen Diktator«, was, wie Martin Esslin ausfiihrt, verdeutliche, »was Diir-
renmatt sagen will: Die menschliche Wiirde ist selbst in dem jimmerlichsten
Menschenwesen noch zu achten. Kein Mensch darf gefoltert werden.«’> Das
Argument des Kardinals ablehnend, es ginge hier nicht um die Willkiir im
Konzentrationslager, sondern um ein »im hoheren Sinne Notwendiges«, hat
Goldbaum Mitleid mit dem Generalissimus: »Er ist eine arme Kreatur, er tut
mir leid. Beten Sie fiir ihn und lassen Sie ihn sterben.« (WA 15, 63)
Diirrenmatt stellt hier einen Zusammenhang her, den Giorgio Agamben
in seiner Souverdnititskonzeption spiter theoretisch ausgearbeitet hat, nim-
lich den Zusammenhang von Lager und Souverinitit. Bei Agamben ist das
Lager ein »dauerhafter Ausnahmeraum«;”® in ihm gilt normal und regelhaft,
was sonst den Ausnahmezustand prigt, nimlich der souverine Zugriff auf

74  Siehe Késer: Die Frist, S.133.
75  Esslin:>Die Fristc, S.104.
76 ~ Agamben: Homo sacer, S.185.

hittps://dol.org/10.14361/6783839460405 - am 14.02.2026, 08:23:31.

229


https://doi.org/10.14361/9783839460405
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

230

Der abwesende Souveran

den Korper, die Reduzierung des Menschen auf das nackte Leben und die
Moglichkeit, zu toten, ohne einen Mord zu begehen. Goldbaums Weigerung
unter Bezugnahme auf das Konzentrationslager, den General zu operieren,
kritisiert diese Struktur der Souveranitit an sich, ohne die Bewertung von den
verfolgten Zielen abhingig zu machen.

COLDBAUM

Entsetzlich. Grauenhaft. Der arme Mensch. Ich verabscheue ihn und er
dauert mich. Wie viele unsagliche Leiden seinetwegen. Wie viele Tote,
wie viele Witwen, wie viele Waisen, wie viele Eingekerkerte, wie viele
Verbannte. Wieviel Haf$ hat sich aufgestaut, wieviel Rache briitet, wie-
viel Morde werden noch geplant. Das Land ein einziges giftiges Schlan-
gennest. Seinetwegen. Alles seinetwegen. Die arme Kreatur. Nun mufd
sie selber Unséglichesleiden. Wozu? Damit jene, die sich an der Macht
gemastet haben, weiter an der Macht bleiben kénnen. Die arme Kreatur.
(WA15, 65)

Der General, der vormals itbermichtige Souverin, verliert hier seinen poli-
tischen Kérper und behilt lediglich seinen natiirlichen.”” Goldbaum hat mit
ihm als Kreatur Mitleid. Diejenigen, die den Diktator am Leben halten wollen
und dabei Qualen aussetzen, sehen in ihm zwar den politischen Kérper, den
Reprisentanten des Staates, der erst sterben darf, wenn eine neue Ordnung
etabliert wurde. Doch zeigt das Verfiigen iiber den Kérper, das hier nicht das
Toten, sondern das Aufschieben des Todes betrifft, dass der Souverin ver-
schwunden und an seine Stelle der homo sacer getreten ist. Agambens Formel
dafiir lautet: »die Produktion des nackten Lebens ist in diesem Sinn die ur-
spriingliche Leistung der Souverinitit.«’® Das bedeutet jedoch: Souverin und
homo sacer bedingen einander und erzeugen sich gegenseitig.” Die Struktur
in Diirrenmatts Frist gestaltet diesen Zusammenhang insofern aus, als der
Generalissimus von der einen Seite auf die andere tritt. Dass nun in dieser
Weise mit ihm verfahren werden kann, zeigt seine absolute Ohnmacht an.

77 Siehezudieser Unterscheidung Ernst H. Kantorowicz: Die zwei Kdrper des Kénigs. Eine
Studie zur politischen Theologie des Mittelalters. Ubers. von Walter Theimer. Stuttgart
1992.

78  Agamben: Homo sacer, S. 93.

79  Vgl.ebd,, S. 94.

hittps://dol.org/10.14361/6783839460405 - am 14.02.2026, 08:23:31.



https://doi.org/10.14361/9783839460405
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

6. Lektiren IlI: Die Ohnmacht des Souverans

Medizin und Medien

Thren Anteil am Verfiigen der Politik iiber den Kérper des vormaligen Souve-
rans haben die moderne Medizin und die Massenmedien, die laut Usmiani
neben dem politischen Machtkampf das zweite und das dritte Grundthema
des Stiicks bilden. Die »Tragik der heutigen Wissenschaft« (und Medizin) lie-
ge »darin, daf$ sie nicht linger unabhingig vom politischen Geschehen exis-
tieren kann.« Die Massenmedien wiederum machen den Tod des Generals
»zur Sensation, zu einer sorgfiltig inszenierten Fernsehsendung fiir die Mas-
sen; wihrend der Sterbeszene selbst wird zeitweise diese, dann wieder ein
besonders wichtiges Fuf3ballspiel iibertragen; die Sportfans miissen auch in
den tragischsten Augenblicken der Weltgeschichte auf ihre Rechnung kom-
men.«3° Beide, Medizin und Medien, haben aus dem mythischen Thronsaal
eine »technische Welt« gemacht: Neben »Rontgenbildern« und »Kontrollappara-
te[n]« finden sich »Scheinwerfer, Kabel, Kameras, Techniker.« (WA 15, 81) Die An-
wesenheit des Fernsehens nimmt dem Sterben des Generalissimus nicht nur
jede Wiirde, auch dndert sich durch sein 6ffentliches Leiden, das nur mithil-
fe der Medizin so lang aufrechterhalten werden kann, das Herrscherbild in
der Offentlichkeit: »Die populirste Figur wurde der Generalissimus. Vierzig
Jahre war er verhaft. Die moderne Medizin machte ihn zum Volkshelden.«
Der Kardinal, der urspriinglich die >Frist< verlangte, klagt, dass ihm, der aus
»Furcht, unpopulir zu werdens, endlos lang am Krankenbett ausharrte, nun
»niemand mehr die Opposition« glaube (WA 15, 90). Als der Generalissimus
endlich stirbt, erfahren die Geistlichen davon lediglich durch das Fernsehen.
Sie haben »die allerletzte Olung verfehlt.« (WA 15, 99) Beim Sturz ins Zimmer
des Generals ist dann zweimal der gleiche Kardinal zu sehen: einmal der ech-
te und einmal gespielt von einem verkleideten Schauspieler, der den Kardinal
bei der tiglichen >Letzten< Olung vertreten hatte. Jeder Transzendenz-Bezug
ist hier gestrichen. Medizin und Medien machen aus dem Tod des Souverans
ein ganzlich diesseitiges Ereignis.

Zum Volkshelden kann nur die leidende Kreatur werden; verhasst war der
maichtige Politiker. Die moderne Medizin wie die Massenmedien produzieren
die Kreatur, die nun Anlass zu landesweitem Mitleid ist. Diirrenmatt lisst, so
Huldrych M. Koelbing in seinem Beitrag in der Neuen Ziircher Zeitung vom 5.
Dezember 1977, der Eingang in den Kommentarband der Werkausgabe von

80 Usmiani: Die spaten Stlcke, S.153 u. 154.

hittps://dol.org/10.14361/6783839460405 - am 14.02.2026, 08:23:31.

231


https://doi.org/10.14361/9783839460405
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

232

Der abwesende Souveran

1980 gefunden hat, »eine Tendenz der heutigen Medizin sich zum erschre-
ckenden Alptraum auswachsen: ihr Bemithen, mit grofRem technischem und
personellem Aufwand den natiirlichen Tod des Menschen willkiirlich hinaus-
zuschieben.«8! Die medizinische Erzeugung und die mediale Ausstellung des
Leidens (beide >schlachten< den Kérper aus) sind hier die Machttechniken, die
aus dem Souverdn den homo sacer machen.

Neuordnung

Nach dem Tod des Generalissimus kann sich >Exzellenz« in Windeseile der
Fraktionen entledigen, die Anspruch auf die Macht erhoben hatten. Von der
Tochter des Generals, der Herzogin, erpresst er die Auflosung der Partei, hatte
sie doch mit Moller, dem ehemaligen Kommandanten eines Konzentrations-
lagers, gegen ihn konspiriert. Den Arzt Arkanoff, der den Generalissimus so
lang am Leben hielt, lisst er verhaften. Es handelt sich bei ihm, wie erwihnt,
um einen ehemaligen KZ-Arzt, der »Hiftlinge ohne Narkose«, zu denen auch
Goldbaum gehért, operiert hatte (WA 15, 103). Auferdem zwingt der Minis-
terprasident Hoheit zum Verzicht auf den Thron; nicht nur, weil er weite Teile
der Armee unter seiner Kontrolle hat, sondern auch, weil ihr Gatte am Plan zu
seiner Exekution beteiligt war. Auch Silvia, die Tochter von Hoheit, plidiert
fir die Abdankung: »Unterschreib! Dank ab! Wir sind fiir dieses arme Volk zu
schade! Sonst stellt es uns einmal mit Recht an die Wand, dich, Mama, Papa
und mich! Unterschreib!« (WA 15, 112) Hoheit unterschreibt und geht ins Exil.
Schliefilich zieht sich auch der Kardinal ins Kloster zuriick.

Um das Volk und besonders die Monarchisten zu besinftigen, lisst der
Ministerprisident Silvia, die Tochter der abgedankten Kénigin, auf den Thron
setzen. Zum einen weil sie »das kleinere Ubel« ist, zum anderen um die Mo-
narchie durch eine »biirgerliche[] Ehe« zu beenden (WA 15, 124). Am Beginn
der Komédie hatte >Exzellenz«< nimlich die Ausreise des Liebhabers Silvias,
eines Physikstudenten, der Kosmologe werden mochte, verhindert, was in

81 Huldrych M. Koelbing: Die Frist, in: Daniel Keel (Hg.): Uber Friedrich Diirrenmatt. 6.,
verbesserte und erw. Aufl. Ziirich 1998, S.223-225, hier S. 224. Siehe auch Kiser: Die
Frist, S.133: »Die Ubersteigerung ins Groteske ist eine Antwort auf die euphorisch ge-
feierten Erfolge der Transplantationsmedizin«, die »in den 1970er Jahren kontrapunk-
tisch begleitet« werden »von einer zunehmenden Problematisierung des Sterbens auf
der Intensivstation.«

hittps://dol.org/10.14361/6783839460405 - am 14.02.2026, 08:23:31.



https://doi.org/10.14361/9783839460405
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

6. Lektiren IlI: Die Ohnmacht des Souverans

einem Widerspruch stand zur Gefahr, die von ihm fiir die Monarchie aus-
geht: »Die Prinzessin von Saltovenia ist die letzte, die das Recht hat, noch
den Namen der Staufen zu tragen. Heiratet sie nicht standesgemaf, erlischt
die Monarchie.« (WA 15, 23) Nun erweist sich diese Gefahr als Absicht des Mi-
nisterprisidenten. Er hat die Macht der Kirche, der Partei und der Monarchie
gebrochen.

Der Kardinal begreift vor seinem Gang ins Kloster, dass das Regime dem
Ministerprasidenten »zum Opfer gefallen« ist, was dieser mit den Worten
quittiert: »Es war nicht anders zur Strecke zu bringen.« (WA 15, 116) Nicht
nur wegen seiner (beinahe) vollstindigen Ubersicht und Berechnung der La-
ge,sz sondern auch, weil er Attentate auf sein Leben (anders als seine Familie)
im Wagen und im Flugzeug tiberlebt hat, weist der Ministerprisident Paralle-
len zur alten Dame auf. Allerdings nimmt er ein anderes Ende als sie, wird er
doch von Bauer Toto, dessen Sohn als Terrorist hingerichtet worden ist, to6d-
lich verwundet.® Die Macht wird nun, wie aus den Dialogen des sterbenden
Ministerprisidenten hervorgeht, an Goldbaum fallen und damit ironischer-
weise an jenen, der sie nie besitzen wollte.

Unfreiwillige Macht

Goldbaum wird im Stiick als ein Vertreter der Opposition eingefiihrt, der sich
explizit dem Politischen verweigert: »Ich bin kein Politiker.« In einem fir
Diirrenmatt typischen Stil fithrt er aus: »Der Politik kommt man nur noch
als Nichtpolitiker bei.«>Exzellenz< kann mit dieser Selbsteinschitzung nichts
anfangen:

82  Primzahlen haben fiir den Mathematiker-Sohn eine besondere Bedeutung: »Eine Zahl,
die durch keine ganze Zahl, aufier durch eins oder durch sich selber teilbar ist. Voll-
endete Zahlen. Als ich 37 war, wurde eine Handgranate in meinen Wagen geschleu-
dert. Ich safd nicht darin, aber meine Frau. Mit 47 kletterte ich aus den Triimmern mei-
nes Privatflugzeugs, Sabotage. Meine drei Sohne konnten nicht mehr herausklettern.
Primzahlen. Alles Primzahlen.« (WA 15, 116)

83  Usmiani sieht in Bauer Toto den »Einbruch des Irrationalen« in die »logisch-berech-
nenden Taktiken«von Exzellenz. »Der Name selbst, Bauer Totos, weist sowohl auf sei-
ne soziale Stellung als Mitglied des >sgemeinen Volkes<als auch auf seine Funktion als
Vertreter der unterdriickten Bevélkerung (pars pro toto?) hin.« Usmiani: Die spaten
Sticke, S.155 u. 157.

hittps://dol.org/10.14361/6783839460405 - am 14.02.2026, 08:23:31.

233


https://doi.org/10.14361/9783839460405
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

234

Der abwesende Souveran

EXZELLENZ

Ihre Sentenzen sind Ausreden, mitdenen Sie sich um die Machtdriicken.
GOLDBAUM

Ich suche die Macht nicht.
EXZELLENZ

Aber die Macht wird Sie finden, Goldbaum. (WA 15, 43)

Die Szene ist freilich eine ironische Anspielung auf den weiteren Handlungs-
verlauf; sie entwickelt aber auch einen besonderen Machtbegriff, demzufolge
Macht mit einem Eigenleben ausgestattet ist und sich ihren Triger selbstin-
dig sucht, statt dem zuzufallen, der sie am meisten begehrt.34 Dieses Ver-
stindnis von Macht wird am Schluss der Komddie durch >Exzellenz« erginzt:
Der Politiker benétige Macht, um »die konfusen Handlungen der Menschen
zu lenken. Selbst wenn er weif}, daf$ auch seine Macht nur — Fiktion ist. Denn
in Wirklichkeit ist er abhangig von solchen, die ihn an die Macht dringen, ab-
hingig von denen, die er zur Macht braucht, und abhingig von jenen, die sich
seiner Macht beugen.« (WA 15, 122f.) Damit Macht iiberhaupt wirksam ist,
braucht es Menschen, die sie anerkennen, nach ihr handeln, an sie glauben.

Nun fillt sie jemandem zu, der sie nie wollte und der in seinem Leben
selbst der grofiten Macht ausgesetzt war. Im Konzentrationslager war Gold-
baum Opfer medizinischer Experimente, Méller und Arkanoff unterworfen,
die damals Engelmann und Himmelreich hiefen und Lagerkommandant und
Lagerarzt waren. An beide kann sich Goldbaum nicht erinnern, beide hat er
nicht erkannt. Uberleben konnte er nur, indem er sich von der Umwelt iso-
lierte und sich in sich selbst zuriickzog, so dass es »keine Schmerzen mehr,
aber auch keine Peiniger mehr« gab: »Es gab nichts mehr als mich selber. Es
gab nicht einmal eine Welt« (WA 15, 120). Dieser Riickzug in sich selbst hat
Goldbaum nicht nur die Schmerzen ertragen, sondern auch in der Folge jeden
Machtanspruch innerhalb der >Welt< ablehnen lassen. Dass er sie nun erhilt,
liegt daran, wie der sterbende Ministerprasident erliutert, dass die Opposi-
tion, als er mit ihr verhandelt hatte, zur Bedingung machte, dass Goldbaum
Vizeprisident wird:

84  Auch Koelbing siehtin Die Frist »ein faszinierendes, lebensvolles, folgerichtig durchge-
fithrtes Spiel um die Macht. lhre Verlockung wurde deutlich und zugleich die Sinnlo-
sigkeit des Kampfes um dieses Gut, das seinem Besitzer unter den Hianden zerrinntg,
Koelbing: Die Frist, S. 223.

hittps://dol.org/10.14361/6783839460405 - am 14.02.2026, 08:23:31.



https://doi.org/10.14361/9783839460405
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

6. Lektiren IlI: Die Ohnmacht des Souverans

Ich ging in die Falle. Ich willigte ein. Nun werden Sie Ministerprasident und
bald auch Staatsprasident, eine Wendung, womit die Opposition von Anfang
an rechnete. Die Politik hat Sie eingeholt, Goldbaum, einen Mann, der sich
nicht einmal die Gesichter und die Namen seiner Feinde einzupriagen weifs.
Zumenschlich fiir diese Welt, werden Sie in die Unmenschlichkeit gestofien.
Und wenn Sie jetzt nicht unmenschlich werden, wird dieses Land noch un-
menschlicher. Staunt. Ich bin doch sehr verwundert, Goldbaum. Ich stiirzte
ein unglaubwiirdiges System und ahnte nicht einmal, daf ich am unglaub-
wiirdigsten war. (WA 15, 125)

Der Plan von >Exzellenz, alle Parteien zu entmachten, um schliefdlich selbst
an die Macht zu gelangen, geht fehl. Der Ministerprisident ist unglaubwiirdig
insofern, als er seinerseits Vertreter des gestiirzten Systems gewesen ist. Vor
dem Hintergrund seines eigenen Machtstrebens erschlief3t sich nicht ganz,
weshalb die Forschung aus ihm einen Romulus gemacht hat, der »nicht ein-
fach ein machthungriger Verbrecher« sei, sondern »dem alten Herrschafts-
system — sei es nun eine Diktatur, sei es die Monarchie — den Garaus« hatte
machen wollen, »um der menschlicheren Opposition zum Durchbruch zu ver-
helfen, deren moralischen Fithrer einst und jetzt Goldbaum darstellt«.% Es
wird ja im Gegenteil gerade ausgestellt, dass sich »Exzellenz« verrechnet und
seinen eigenen Fall eben nicht vorausgesehen hat. Sicher lisst sich aus sei-
nen Worten erschlief}en, dass er keinen sunmenschlichen«< Staat vor Augen
hatte, und auch Diirrenmatt zufolge solle »die Welt, die der neue Atlas tragen
will, [...] eine andere werden« (WA 15, 143), doch steht das mit seinem eigenen
Machtstreben nicht im Widerspruch. Die Ansicht, er versuche lediglich, »die
Machtanspriiche potentieller Nachfolger gegeneinander auszuspielen und ei-
ne politische Losung zu finden, die den drohenden Biirgerkrieg vermeidet«<®,
erscheint >Exzellenz< gegeniiber zu wohlwollend.

Seinem Nachfolger stellt er jedenfalls »eine duflerst negative Prognosex,
wobei Usmiani den Satz, dass das Land noch unmenschlicher werde, wenn
Goldbaum nicht selbst unmenschlich wird, einleuchtend als »Diirrenmatts
altgewohnte[n] Zynismus allen Gesellschaftsordnungen gegeniiber«®” deu-
tet. Nach dem Tod des Ministerprasidenten nimmt Goldbaum schlief3lich sei-
ne Tatigkeit als Machthaber auf. Er wird »zum verantwortlichen Weltentri-

85  Esslin:sDie Frist¢, S.108.
86  Kaser: Die Frist, S.133.
87  Usmiani: Die spaten Stlcke, S.155.

hittps://dol.org/10.14361/6783839460405 - am 14.02.2026, 08:23:31.

235


https://doi.org/10.14361/9783839460405
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

236

Der abwesende Souveran

ger, der sich den korrumpierenden Gesetzen der Machtausiibung zu beugen
hat.«®® Selbst Goldbaum ist nicht in der Lage, die Machtposition abzulehnen.

Im Programmbheft der Urauffithrung legt Dirrenmatt nahe, das Stiick
wesentlich als ein Stiick itber das Wesen der Macht zu verstehen. Der Ent-
stehungsgeschichte gemif (s.o.) ist die Frist aus verschiedenen Motiven zu-
sammengesetzt. In ihr verbindet sich der sterbende Diktator mit dem unter
der Last des Weltgebiudes zusammengebrochenen Atlas: »irgendwo in ei-
nem Riesenpalast liegend, ein krepierender Atlas, der seine Welt nicht mehr
zu tragen vermochte. Er hatte sie nach alter Weise getragen, Menschen zer-
stampfend, durch Blut watend, und nun schickt sich ein neuer Atlas an, die
Welt auf seine Schultern zu nehmen.« (WA 15, 143)%° Das Problem des Minis-
terprisidenten war, dass er, »um der neue Atlas zu werden, der erste Helfer
des alten Atlas gewesen sein« musste. Dies macht auch ihn unglaubwiirdig
und bringt ihn letztlich um (WA 15, 143). Mit Goldbaum werde nun ein Pro-
metheus zu Atlas und als solcher »in die Hinde derer fallen, von denen seine
Macht abhingt, auf die er sich stiitzen und verlassen muf, ob er will oder
nicht, denn jede Macht ist eine Fiktion, die nimlich, sie lasse sich handha-
ben; in Wirklichkeit handhabt sie die Michtigen; und wie Prometheus geht
es nun Goldbaum: auch er wird ein Atlas werden wie Exzellenz.« (WA 15, 145)
Mit dieser Aussage iiber Macht stellt Ditrrenmatt Souveranitit als autonome
Entscheidungsgewalt infrage: Nicht der Machtige hat Gewalt iiber die Macht,
vielmehr ist er ihr unterworfen. Die Machtlosigkeit des sterbenden Diktators
ist so nur das zu Ende gedachte Bild der Macht schlechthin: Auch der noch
so Michtige folgt nur der Illusion, die Macht zu beherrschen.

Die Unsterblichen

Bislang unerwihnt blieb eine Figurengruppe, die im Stiick immer wieder auf-
tritt und aus den weiblichen Verwandten — der Mutter und Urgrofimutter so-
wie den Schwestern und Tanten — des Generalissimus besteht. Mit den als
Unsterbliche bezeichneten Figuren erhilt das Geschehen auch eine mythische

88  Kaser: Die Frist, S.134.

89 Diealte Weltsei dabei»nichtaus Gegenwartsbeziigen heraus«eine faschistische: »weil
jeder Faschismus eine tote Ideologie ist, riickwdrts gewandt, an einstige politische Gro-
Ren appellierend, ans Reich, ans Romische Imperium, ans spanische oder arabische
>Weltreich¢, an eine idealisierte Schweiz der Vergangenheit, die es nie gab usw.« (WA
15,143)

hittps://dol.org/10.14361/6783839460405 - am 14.02.2026, 08:23:31.



https://doi.org/10.14361/9783839460405
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

6. Lektiren IlI: Die Ohnmacht des Souverans

Dimension.”® Sie sind gedeutet worden als »die verdringte Vergangenheit,
das unterdriickte weibliche Element in der Gesellschaft«, als »Sexualtrieb«
und »zyklische Abfolge der Generationen« sowie als »Schuld« und »Terror«
und schliefflich »die sexuelle Knebelung und die Emotionen, die sich in der
Welt der Miitter angestaut haben«®. In jedem Fall reprisentieren sie das der
mannlichen Sphire der Macht gegeniiberstehende Weibliche, das jene grofite
Macht erst hervorgebracht hat. Der Souverin ist in diesem Stiick also auch der
Mann, die Frage nach der Macht erhilt eine geschlechtsspezifische Dimensi-
on, wobei selbst Gott als Mann und somit als Reprisentant des minnlichen
Prinzips — der Macht — erscheint:

ROSAGRANDE
Besudelt, wir sind alle besudelt, vom Manne besudelt. Und dieser Gott
da droben, dieser Gétze in seiner Unendlichkeit hat es zugelassen. Aber
er stirbt, er verurteilt sich selber am Jiingsten Tag, weil er ein Manns-
gottist und weil er die Mdnner erschaffen hat, und fahrt mit ihnen zur
Hoélle. Dann wird nur noch ein Geschlecht sein, ein Weltall voll Weiber.
(WA 15, 80)

Auch den Schluss der Komédie bestimmen die Unsterblichen. Zunichst kom-
mentieren sie das Ende der Herrschaft — sowohl des Generalissimus als auch
Gottes: »Das Herz meines Urenkels schligt nicht mehr. Still! Horcht nach oben.
Das Herz des sturen, blinden Gottes schligt nicht mehr, da oben, Gott ist tot,
der Minnergott, die Welt ist tot, die Mdnnerwelt.« (WA 15, 128) Das Nietzsche-
Wort vom Tod Gottes ist hier unmittelbar auf das minnliche Prinzip der
Macht und die von diesem bestimmte Gewaltgeschichte bezogen.

ROSANEGRA
Was wir warfen, folterten sie.
Rosa
Kugelrund, kugelrund.
ROSALAURA
Was wir sdugten, mifSbrauchten sie.
RosAROSA
Gu—gus, gu—gus.

90 Vgl Esslin:»Die Frist¢, S. 100, Usmiani: Die spaten Stiicke, S.154.
91 Esslin:>Die Frist¢, S. 100 u. 111.

hittps://dol.org/10.14361/6783839460405 - am 14.02.2026, 08:23:31.

237


https://doi.org/10.14361/9783839460405
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

238

Der abwesende Souveran

ROSAFLORA

Was wir aufzogen, mordeten sie.
ROSABERTA

Ich will auch einen Mann zwischen den Beinen.
ROSAGRANDE

Schweigt! (WA 15, 128f.)

Die sexuellen Anspielungen an dieser und anderer Stelle kénnten als komi-
sche Ironiesignale verstanden werden, die den ernsten Ton der Anklage un-
terbrechen. Doch wird hier auch auf das Geschlechterverhiltnis mit Blick auf
den Sexualtrieb hingewiesen, der trotz all der genannten Gewalt und des Has-
ses wirksam bleibt. Auch Diirrenmatts eigene AufSerungen zum Stiick weisen
in diese Richtung. Fiir das Programmbheft der Urauffithrung beschreibt er den
Besuch eines Kinos, in dem er einen »licherliche[n], modische[n] Pornofilm«
gesehen habe, der ihm, »wie in einem infantilen Wunschtraum, die Frau als
gliickliches Opfer der minnlichen Sexualitit vor Augen fiihrte«, eine Idee,
die er fiir seinen neuesten Stoff verwendete. Dieser »verwandelte die Frau
zum politischen Opfer der Mdnnerwelt, so wie sie auch in den griechischen
Mythen erscheint: als Opfer oder als richendes Ungeheuers, sei »doch die
Frau mit dem Fluche belastet, die Welt, die sie unterdriickt, deren Opfer sie
ist, immer wieder hervorzubringen, ist doch alles, was sich hienieden nieder-
metzelt, einmal geboren worden.« (WA 15, 146) So grotesk die Darstellung der
Unsterblichen auch sei, das iiberzeitliche Problem, das sie reprisentieren, ist
ein ernstes.

Die Schlussworte gehoren Rosagrande, der Urgrofimutter des Generals,
wobei die anderen nach und nach in einen Chor einsteigen, bis schliefllich
wieder nur noch Rosagrande selbst zu horen ist. Wihrend dieser Szene wird
der Sarg des Generalissimus »gedffnet und gefleddert«. Der Chor beginnt mit
einer Apostrophe an die »Welt der Minner und der Morde«, deren Zeit nun
endgiiltig voriiber sei (WA 15, 129). Entworfen wird ein apokalyptisches Bild,
das in der Schilderung von Leere und Tod an das Schlussbild der Physiker erin-
nert: »Der Himmel iiber dir wird leer./Entmannt starrst du in seine Riume.«
Einmal mehr geht mit der Welt der Manner und dem weltlichen Souverin
auch Gott, der >Manngotts, unter: »Und mit dir muf3 auch er jetzt fallen,/Der
bose, sture, geile Greis,/Sich Vater prahlend von uns allen«. Die Unsterbli-
chen sehen den Tod des Generalissimus als »Stunde des Gerichts./Urenkel
starb, und Gott verreckte./Das Endliche, es wurde Nichts.« Gott ist hier in

hittps://dol.org/10.14361/6783839460405 - am 14.02.2026, 08:23:31.



https://doi.org/10.14361/9783839460405
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

6. Lektiren IlI: Die Ohnmacht des Souverans

»das Endliche« hineingenommen, als Teil der Mdnnerwelt, die ein universa-
les, sich fortzeugendes Prinzip darstellt, an dem die Frauen gezwungen sind,
mitzuwirken: »Wir waren fir ihn nur ein Tier,/Weh uns, daf wir nicht abge-
trieben.« Doch genau darum, so Diirrenmatts apokalyptisches Szenario, kon-
nen die Unsterblichen nun auch etwas dagegen tun: »Wir wenden uns ab, un-
geriihrt,/Versiegeln schweigend unsre Schoe,/Weil Zeugung stets zum Tod
verfithrt« (WA 15, 130). In Uberblendung von Makrokosmos und Organismus
wird die Apokalypse als eine Erlosung vom minnlichen Prinzip inszeniert:

Jetzt sinkt zuriick ins weife All,

Was Manner schufen, Mdnner dachten,
Ein unfruchtbarer Erdenball

Erlost von Spermien und vom Schlachten,
Unsterblich wie wir selber sind,

Noch ewiger als Sternenwind.

Was nicht mehr ist, war nur Ereignis,
Was nicht mehr wird, allein ein Gleichnis,
Das Weibliche, es hat zum Ziele

Die Ewigkeit und das Sterile. (WA 15, 131)

Es soll die Kontinuitit selbst, der Verlauf der Geschichte, die eine Macht- und
Gewaltgeschichte ist, unterbrochen werden. Das Ergebnis ist ein ewiges, ste-
riles Universum, in dem nur deshalb nichts mehr getotet werden und sterben
kann, weil nichts mehr im Werden begriffen ist.

Dieser Schlusschor, der als Umschrift des Schlusses von Goethes Faust
I1°% beschrieben wurde, ist verschieden interpretiert worden. Durch die finale
Nebentextangabe des Stiicks, dass die Unsterblichen sterben, seien die Aussa-
gen der weiblichen Figuren ironisch gebrochen: »In ihrer Lebensfeindlichkeit
werden sie dem Publikum als Warnvisionen einer nicht zukunftsfihigen Hal-
tung vorgestellt. Ein steriler Kosmos entspricht nicht dem Denken des Au-
tors, sondern ist eine Ideologie der in ihrer Opferrolle befangenen Figuren.«
Doch wurde der Schluss auch gedeutet als ein durchaus ernstgemeintes »Got-
tesgericht im umgekehrten Sinne des Wortes: nicht Gericht Gottes iiber die

92  Siehe Weber: »von Zeit zu Zeit seh’ ich den Alten gerng, S. 363f. —»[S]treitet sich bei
Goethe Mephisto mit den himmlischen Heerscharen um Fausts Seele und wird dabei
libertélpelt, soist bei Dirrenmatt niemand an der Seele des Diktators interessiert: Der
Kampf gilt dem Erbe seiner Macht.« (S. 364)

93  Kaser: Die Frist, S.134.

hittps://dol.org/10.14361/6783839460405 - am 14.02.2026, 08:23:31.

239


https://doi.org/10.14361/9783839460405
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

240

Der abwesende Souveran

Menschheit, sondern Gericht der Menschen iiber Gott.«** Weber nimmt eine
Zwischenposition in Bezug auf Rosagrande ein, die ihm zufolge »einerseits
in grotesker Radikalisierung die zeitgendssische Frauenemanzipationsbewe-
gung iiberzeichnet, vor allem aber die mythische Dimension einer mutter-
rechtlichen Urzeit und eines endlosen Geschlechterkampfes von Abertausen-
den von Jahren evoziert.«”> Meines Erachtens wire die Aussage des Schluss-
chors durchaus ernst zu nehmen; keineswegs ist die gesamte Passage mit
Ironie durchsetzt, wenn auch die Losung natiirlich in einer fiir Diirrenmatt
typischen Weise ins Groteske iibersteigert ist. Die Unsterblichen markieren
ein Problem: So lange es Leben gibt, so lange Frauen Leben spenden, gibt es
auch die fortgesetzte minnliche Macht- und Gewaltgeschichte. Nur die abso-
lute Leere, das Sterile wiirde die Macht endgiiltig beseitigen. Dass es einmal
so kommen mag, spielt Ditrrenmatt in seinem Kommentar zum Stiick an,
wenn er die Kunst deshalb als »apokalyptisch« begreift, weil sie »dem Men-
schen ein endgiiltiges Denkmal [setzt], das nur ein Grabmal sein kann: so wie
einmal unsere Erde.« Die titelgebende Frist wire so nicht nur auf den ster-
benden Diktator zu beziehen, sondern auch — »weil der Tod eines Menschen
auch der Tod aller Menschen ist« (WA 15, 147) — auf die gesamte Menschen-
welt, deren Leben ein aufgeschobenes Sterben ist.

6.4 Zwischenfazit

Diirrenmatt spielt die Ohnmacht des Souverins als aufgehobenes Entschei-
dungsmonopol durch. Seine Figuren aus den Stiicken Romulus der GrofSe, Her-
kules und der Stall des Augias sowie Die Frist miissten als Kaiser, Helden, Prisi-
denten, Diktatoren und Ministerprisidenten eigentlich die hchste Macht in
den Hinden halten, doch zeigt Ditrrenmatt, dass es kein souverdnes Verfiigen
tiber die Macht gibt. Er fithrt die Abwesenheit des Souverins in den Machthabern
selbst vor. Manche von ihnen — wieder ein Einfall Diirrenmatts — verzichten
absichtlich auf die Macht. Doch hat dieser Verzicht, der als ein Akt vermeint-
licher Souveranitit ausgeiibt wird, wiederum paradoxe Effekte und verfehlt
sein Ziel. Nicht einmal die souverine Aufgabe von Macht gelingt (Romulus der
Grof3e). Die Macht wird entworfen als ein Selbstindiges, iiber das man nicht
souverdn verfugen kann. Sie lisst sich nicht beherrschen, sondern beherrscht

94  Usmiani: Die spaten Sticke, S. 155.
95  Weber: »von Zeit zu Zeit seh’ ich den Alten gern«, S. 363.

hittps://dol.org/10.14361/6783839460405 - am 14.02.2026, 08:23:31.



https://doi.org/10.14361/9783839460405
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

6. Lektiren IlI: Die Ohnmacht des Souverans

jene, denen sie iibertragen wird. Als das sich durch das Menschengeschlecht
fortzeugende mannliche Prinzip macht sie aus der Historie eine endlose Ge-
waltgeschichte (Die Frist). Die Antwort darauf kann mit Diirrenmatt jedoch
nicht eine Welt sein, in der gar keine Macht mehr ausgeiibt wird. Sind ra-
sches Entscheiden und Handeln im politischen Raum unméglich geworden
und werden Lésungen nur noch im Privaten gesucht, so konnen keine grofie-
ren Herausforderungen mehr bewiltigt werden (Herkules und der Stall des Augi-
as). Was zwischen der selbstindigen und alles beherrschenden Macht auf der
einen Seite und der allgemeinen Ohnmacht und Verweigerung von Macht auf
der anderen Seite steht, ist die bei Diirrenmatt ausgefallene souverine Posi-
tion.

hittps://dol.org/10.14361/6783839460405 - am 14.02.2026, 08:23:31.

241


https://doi.org/10.14361/9783839460405
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

hittps://dol.org/10.14361/6783839460405 - am 14.02.2026, 08:23:31.



https://doi.org/10.14361/9783839460405
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

1. Epilog im Labyrinth: Minotaurus

Souverinitit — das ist nicht nur eine zentrale Kategorie fiir das Gemeinwe-
sen, sondern auch fiir den Einzelnen. Wenn der Staat undurchsichtig und die
Wirklichkeit als grof3es Ritsel unverstindlich wird, dann verliert auch das In-
dividuum die Orientierung und damit die Moglichkeit zu souverinem Han-
deln. Es wird zum >Unterworfenen« — gesetzt in ein Labyrinth, von dem es,
wie es fir Diirrenmatts Werk typisch ist, selbst nicht weif3, dass es sich darin
befindet. Die spite Prosaballade Minotaurus (1985) gestaltet eine solche Kon-
stellation noch einmal ganz buchstiblich aus. Sie zeichnet das Labyrinth des
Didalus, an die frithe Prosa erinnernd, als ein Spiegellabyrinth, dessen Re-
flexionen das ins Labyrinth hineingesetzte Mischwesen aus Mensch und Stier
fiir die ganze Welt hilt. Der Taumel der Macht, als der Minotaurus bemerke,
dass er seine — als solche unerkannten — Spiegelbilder zu bewegen imstande
ist, die Auslieferung an eine ihm entzogene Autoritit, die ihn in das Labyrinth
gebracht hat, der souverine Bann, der ihn von der menschlichen Gemein-
schaft isoliert, so dass er »der zugleich Aus- und Eingeschlossene« (WA 26,
2.8) ist — das weist auch hier den Weg zum Souverinititsdiskurs.
Diirrenmatt zeigt den Minotaurus als den Vereinzelten, der mit einem
ihm unverstindlichen Weltganzen konfrontiert ist. In seiner Bearbeitung der
mythischen Geschichte wird so aus dem »blutgierigen und menschenfres-
senden Monster« ein »orientierungslose[s] Opfer undurchschaubarer Zustin-
de«,! das in das Labyrinth gesetzt worden war, bevor sein Bewusstsein er-
wachte, und das von Theseus getotet wird, den es als einen Freund begriifit
hatte. Geschildert wird ein Leben vom Beginn bis zum Ende, in der Ado-
leszenz, in der sexuellen Ekstase, in der Gewalttitigkeit, in der Verletzlich-

1 Aneta Jachimowicz: Modernitit eines Mythos. Die Labyrinthmetapher in Friedrich
Dirrenmatts Ballade Minotaurus, in: Acta Neophilologica 14/1 (2012), S. 235-245, hier
S. 238.

hittps://dol.org/10.14361/6783839460405 - am 14.02.2026, 08:23:31.



https://doi.org/10.14361/9783839460405
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

2k

Der abwesende Souveran

keit und im Unterworfensein. Der Text wurde daher auch in einen Zusam-
menhang mit dem Entwicklungsroman gesetzt* und der Erkenntnisprozess
des Minotaurus der »Ontogenese des eigenen Ichs und der Phylogenese der
Menschheit« parallelisiert.> Dabei sollte nicht iibersehen werden, dass sich
die existenzphilosophische Deutung des Minotaurus als des Einzelnen, die
Dirrenmatt selbst mehrfach angestellt hat, einmal mehr mit einer politischen
Lesart verbindet.

Diese liegt allerdings nicht in der allzu eindeutig zeitgeschichtlichen Deu-
tung der Ballade zum Beispiel primir als eine »Parabel tiber den Zweiten
Weltkrieg, den Nationalsozialismus und den Holocaust«.* Zwar gibt es Passa-
gen, in denen die Spiegelbilder als dem Minotaurus ergebene Masse erschei-
nen, doch ist es sehr fragwiirdig, im glisernen Labyrinth ein Grauen, »das an
die Gaskammern der nationalsozialistischen Konzentrationslager erinnerts,
zu sehen, und in Theseus den edlen »Vertreter einer unterdriickten Mensch-
heit, in deren Auftrag er selbstlos handelt.«’ Vielmehr wird Theseus gerade
als listiger Attentiter entworfen, der den Minotaurus mit einer Stiermaske
tauscht und alles andere als ein Befreier ist.®

Politisch ist die Ballade in anderer Hinsicht — nimlich mit Blick auf die
Abwesenheit des Souverdns. Zu Beginn des Textes ist zu erfahren, dass der
Minotaurus »von den Knechten des Minos« in das Labyrinth gebracht wor-
den war, als er sich noch in der Phase »eines wirren Schlafs« (WA 26, 11) be-
fand. So hat er als Erinnerung an die Zeit vor dem Labyrinth auch nur »ein
vages Gefithl von Kuhwirme von den Stéllen her, wo er aufgewachsen war«

2 Vgl. Sabine Schu: »Minotaurus wollte unbewufdt ein Mensch werden ...« Friedrich Diir-
renmatts kritische Adaption des Minotaurus-Mythos, in: Amaltea. Revista de mitocri-
tica1(2009), S. 227-242, hier S. 229.

3 JanJambor: Labyrinth, Spiegel, Tanz. Drei zentrale Bilder in Diirrenmatts>Minotauruss,
in: briicken. Germanistisches Jahrbuch, Tschechien-Slowakei 5/1-2 (1997), S. 293-317,
hier S.302.

4 loana Créciun: Die Rezeption des platonischen Hohlengleichnisses in Friedrich Diirren-
matts Prosawerk »Minotaurus. Eine Ballade, in: Peter Wiesinger (Hg.): Akten des X.
Internationalen Germanistenkongresses Wien 2000. »Zeitenwende — Die Germanistik
auf dem Weg vom 20. ins 21. Jahrhundert«. Unter Mitarbeit von Hans Derkits. Bd. 7.
Bern u.a. 2002, S. 47-52, hier S. 48.

5 Ebd., S. 50.

Zur theseuskritischen Deutung siehe Schu: »Minotaurus wollte unbewuf3t ein Mensch
werden ..., S. 240; Jachimowicz: Modernitat eines Mythos, S. 238.

hittps://dol.org/10.14361/6783839460405 - am 14.02.2026, 08:23:31.



https://doi.org/10.14361/9783839460405
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

7. Epilog im Labyrinth: Minotaurus

(WA 26, 22). Minos selbst, der Herrscher, der hier lediglich in der Gestalt sei-
ner Knechte erscheint, bleibt entzogen und wird nicht noch einmal genannt.
Er steht auflerhalb und findet seinen Ausdruck nur in der Gefangenschaft
des Minotaurus - seiner Gegenfigur, die er als Souverin produziert.” Als Zwi-
schenwesen aus Mensch und Tier, als »hybrides Monster, reprasentiert der
Minotaurus analog zum Werwolf »die Figur dessen, der aus der Gemeinschaft
verbannt worden ist.«® Gefangen im Labyrinth ist die dulere Welt fiir ihn un-
erreichbar. Zwar muss es einen jenseitigen Ort geben, der die Lust und den
Tod bringt, der zu ihm Menschenopfer sendet und Raubvigel und Aasgeier
und von dem aus Sonne und Mond scheinen, doch was sonst dort existiert,
kann nur der Mythos sagen. Welcher souverdne Schatten auf ihm lastet und
welche morderische Hand ihn totet, bleibt dem Minotaurus unbekannt.®

Doch ist das Labyrinth nicht nur als Ort der Verbannung fiir ein We-
sen, das es »nicht geben durfte«, gezeichnet, »damit die Welt in Ordnung
bleibe« (WA 26, 28); vielmehr reflektiert es auch, eingedenk seiner Konzepti-
on als »Spiegelkabinett«, »was in der vermeintlich wohlgeordneten Welt ge-
schieht.«’® Das wird etwa durch das angesprochene Entwicklungsnarrativ
nahegelegt. Das Labyrinth ist selbst ein Weltmodell und der Minotaurus re-
prasentiert das menschliche Selbst- und Weltverhaltnis: souverin weder nach
aufden noch nach innen.

Dies zeigt sich zum einen am Machtgefiihl, das der Minotaurus bei der
Betrachtung seiner Spiegelbilder empfindet, die seinen Bewegungen gehor-
chen: »Es reckte sich, streckte die Arme aus, briillte, mit ihm reckte sich,
streckte die Arme aus und briillte eine Unzahl gleicher Wesen, tausendfach
scholl sein Echo zuriick, schien endlos zu briillen. Ein Gliicksgefiihl tberkam

7 Vgl. Giorgio Agamben: Homo sacer. Die souverine Macht und das nackte Leben. Ubers.
von Hubert Thiring. Frankfurt a.M. 2002, S. 94.

8 Ebd., S.115.

9 Die Quelle der Gewalt bleibt dem Minotaurus verborgen wie dem ebenso sein Leben
lang eingesperrten Sigismund in Hofmannsthals Souveranitiatsdrama Der Turm: »Wo-
her—so viel Gewalt?«, Hugo von Hofmannsthal: Der Turm. Ein Trauerspiel (Neue Fas-
sung), in: Ders.: Gesammelte Werke in zehn Einzelbdnden. Dramen 111:1893-1927. Hg.
von Bernd Schoellerin Beratung mit Rudolf Hirsch. Frankfurta.M.1979, S. 383-469, hier
S. 431.

10 Rolf-PeterJanz: Umwege und Abschweifungen. Schreibweisen in der literarischen Mo-
derne (Robert Walser, Friedrich Diirrenmatt), in: Ders., Hans Richard Brittnacher (Hg.):
Labyrinth und Spiel. Umdeutungen eines Mythos. Géttingen 2007, S.182-194, hier
S.192.

hittps://dol.org/10.14361/6783839460405 - am 14.02.2026, 08:23:31.

245


https://doi.org/10.14361/9783839460405
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

246

Der abwesende Souveran

es.« (WA 26, 12£.)" Doch bleibt die Macht an die Spiegel gebunden. Der »Uber-
mut« des Wesens basiert auf einer Illusion, nimlich darauf, dass seine Spie-
gelbilder »dasselbe taten wie es, so dafd es sich wie ein Anfiithrer vorkam, mehr
noch, wie ein Gott, wenn es gewuf3t hitte, was ein Gott ist« (WA 26, 13). Diese
Stelle, die wie erwihnt auch als Faschismus-Anspielung gelesen wurde, zeigt
den ersten Kontakt eines Heranwachsenden, dem die Welt noch unbekannt
ist, mit der Macht. Doch bringt die unwirkliche und unwirksame Macht im
Spiegel nicht mehr als die tatsichliche Ohnmacht des Minotaurus zum Aus-
druck. Kontrolle (im Rahmen des Labyrinths) hat das Wesen nur iber die
eigenen Bewegungen und damit die seiner Spiegelbilder: »Das Wesen tanzte
durch sein Labyrinth, durch die Welt seiner Spiegelbilder, es tanzte wie ein
monstrdses Kind, es tanzte wie ein monstroser Vater seiner selbst, es tanz-
te wie ein monstroser Gott durch das Weltall seiner Spiegelbilder.« (WA 26,
13£.)* In Wahrheit ist der Minotaurus einer Macht unterworfen, die sich jen-
seits der Spiegel und des Labyrinths befindet.

Nun kénnte man meinen, er sei souverin in Bezug auf das Midchen,
das ihm zum Opfer fillt, sowie in Bezug auf die anderen Menschen, die in
das Labyrinth gebracht werden. Doch handelt es sich dabei um blinde Ge-
walt, zunichst aus Unverstindnis, dann aus Wut. Unsouverin, so zeigt sich
hier, ist der Minotaurus auch gegeniiber den eigenen Trieben. Die Begegnung
mit dem Midchen wird zunichst als ein Tanz der Gegensitze gezeichnet und
damit dem sonstigen Spiegelarrangement entgegengesetzt: »Er tanzte seine
Ungestalt, es tanzte seine Schonheit, er tanzte seine Freude, es gefunden zu
haben, es tanzte seine Furcht, von ihm gefunden worden zu sein« (WA 26, 16).
Doch wandelt sich das Bild zu einem Rausch aus Begehren und Gewalt, wobei
dem Minotaurus nicht klar ist, was er tut: »Sie tanzten, und ihre Spiegelbil-
der tanzten, und er wufite nicht, dafd er das Midchen nahm, er konnte auch
nicht wissen, daf er es totete, wufste er doch nicht, was Leben war und was

11 Zum Verhiltnis der Ballade vom Minotaurus zu Jacques Lacans Skizze Das Spiegelsta-
dium als Bildner der Ichfunktion vgl. u.a. Irmgard Wirtz: Mit Minotaurus im Labyrinth?
Eine semiotische Lektiire von Friedrich Dirrenmatts Labyrinth in Text und Bild, in: KO-
DIKAS/CODE. Ars Semeiotica. An International Journal of Semiotics 19/4 (1996), S. 313-
342, hier S. 335f. sowie kritisch loana Craciun: Die Politisierung des antiken Mythos in
der deutschsprachigen Gegenwartsliteratur. Titbingen 2000, S. 266f.

12 »Nicht unberechtigt tragt diese Neubearbeitung des mythischen Stoffes den Unterti-
tel Ballade, denn Diirrenmatt kniipft mit dem vom Tanz gepréagten Inhalt seines Tex-
tes an die urspriingliche Bedeutung der Ballade als eines Tanzliedes (spatlateinisch
ballare stanzen<) an.«Jachimowicz: Modernitit eines Mythos, S. 237.

hittps://dol.org/10.14361/6783839460405 - am 14.02.2026, 08:23:31.



https://doi.org/10.14361/9783839460405
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

7. Epilog im Labyrinth: Minotaurus

Tod. In ihm war nichts als ein ungestiimes Gliick, eins mit einer ungestiimen
Lust.« (WA 26, 16f.) Spiter trauert der Minotaurus um das tote Midchen. Im
Ausbruch der Gewalt zeigt er sich auch als Ohnmaichtiger, der nicht einmal
weif}, was vor sich geht, wenn er das ihm gesandte Madchen-Opfer im se-
xuellen Rausch tétet. Wie die ihn umgebende Welt bleibt ihm sein eigenes
Begehren ritselhaft.

Vom nichsten menschlichen Wesen, das er im Labyrinth antrifft und dem
er freundlich begegnet, wird er angegriffen und verwundet. Deutlich leitet
Diirrenmatt in diesem Zusammenhang den Nationalismus anhand des Laby-
rinths aus einem Gefithl der Furcht und Bedrohung ab:

Er fiihlte sich bedroht, und um sich nicht zu fiirchten, setzte er seiner Furcht
den Stolz entgegen, den Stolz, Minotaurus zu sein, und was nicht Mino-
taurus war, war sein Feind. Nur die Minotauren hatten das Recht, im Laby-
rinth zu sein, in einer Welt, aufer der es flr ihn keine andere Welt gab [...].
(WA 26, 22)

Mit dieser Freund-Feind-Unterscheidung nimmt der Minotaurus eine genuin
politische Kategorisierung™ vor und schlieft jene, die anders sind als er, aus
seiner Welt aus. Es ist ein ironischer Aspekt dieser Einordnung, dass der Mi-
notaurus jenen Ort als Heimat der Minotauren konstruiert, an den er ohnehin
verbannt ist — eine weitere subtile Spielart der freiwilligen Knechtschaft..

Das Kniuel von Menschen, das sich unfreiwillig in seinem Labyrinth be-
findet, schlachtet er in der Folge brutal hin. Sein Hass richtet sich dabei auch
gegen seine eigenen Spiegelbilder, auf die er einzuschlagen beginnt — aus Zer-
stérungswut, Tétungslust und Furcht, doch auch aus »Rebellion« und »Selbst-
behauptung« (WA 26, 27). Dieser Anspruch auf Souverinitit, auf Selbstbe-
hauptung und Rebellion - ein bei Diirrenmatt hiufiges Motiv —, geht aller-
dings ins Leere. Der Minotaurus begreift, dass es sich um seine eigenen Re-
flexionen handelt:

Er wich zuriick, sein Spiegelbild ebenso, und allmihlich ging ihm auf, dafd er
sich selber sich gegeniiber befand. Er versuchte zu fliichten, doch wohin er
sich auch wandte, stets stand er sich selber gegenliber, er war eingemauert
von sich selber, iiberall war er selber, endlos war er selber, vom Labyrinth ins
Unendliche widergespiegelt. (WA 26, 28)

13 Vgl. Carl Schmitt: Der Begriff des Politischen. Text von 1932 mit einem Vorwort und
drei Corollarien. 3. Aufl. der Ausgabe von 1963. Berlin 1991, S. 26.

hittps://dol.org/10.14361/6783839460405 - am 14.02.2026, 08:23:31.

247


https://doi.org/10.14361/9783839460405
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

248

Der abwesende Souveran

Das Aufbegehren gegen das Labyrinth ist sinnlos, denn die Rebellion richtet
sich gegen sich selbst, wie der Minotaurus — an den Soldaten im Winterkrieg
in Tibet erinnernd — entdeckt. Von Theseus kann er schlieflich dadurch iber-
wunden werden, dass sich dieser als Minotaurus maskiert, wobei es kaum
moglich sei, zu bestimmen, ob es sich bei ihm nicht doch um ein Spiegelbild
handelt: »es war vielleicht sogar mit Denken nicht auszumachen« (WA 26,
30) — wie es in Anlehnung an das Problem des Wirters im Frithwerk heif3t. Der
Minotaurus ist als der ausgestoflene, orientierungslose Einzelne eine Gegen-
figur zu den tibermenschlich-itbermichtigen Figuren in Diirrenmatts Text-
universum. Diese sind reflektierte Machtimaginationen, die nur im Kunst-
spiegel zu finden sind — wie die vermeintliche Macht des Minotaurus. Dies
fithrt zur poetologischen Deutung des Textes als Reflexion des Verhiltnisses
des Autors zu seinem eigenen Werk.'* Die Ballade stellt Diirrenmatts Ver-
such aus, »dem Labyrinth der Welt als ein neuer Diadalus ein eigenes Laby-
rinth (das kiinstlerisch-literarische) entgegenzustellen«, wobei es sich dabei
nur um »ein weiteres ohnmichtiges Aufbegehren des gefangenen Minotau-
rus« handelt.’ In der spiten Ballade kommt so auch das Scheitern der Sou-
verinitit des Schriftstellers zum Ausdruck.

Der Autor ist Erschaffer eines labyrinthischen Werks, das zwar die Welt
nicht durchschaubar machen kann, wohl aber Formen und Figuren findet,
um ihr zum kiinstlerischen Ausdruck zu verhelfen - einem Weltzustand der
aufgehobenen Ordnungen, der Anonymitit und Gestaltlosigkeit, der fiir das
Individuum wie fiir die Staaten den Verlust von Souverdnitit bedeutet. Mit
dem Minotaurus spielt Diirrenmatt die Orientierungslosigkeit, die grausa-
me (minnliche) Gewalt bei gleichzeitiger hochster Ohnmacht im Zeichen des
entzogenen Souverdns noch einmal am Einzelnen durch.

14 »Der Autor ist in allen Elementen seines Stoffes prisent, er ist zugleich Minotau-
rus, Daedalus, Theseus.« Eva-Maria Graeser-Isele: Mythologische Orte als Lebensmus-
ter? Der Weg von Dirrenmatts Erzdhlung >Die Stadt< (1946) zur Ballade >Minotaurus«
(1985), in: Gymnasium. Zeitschrift fir Kultur der Antike und Humanistische Bildung
94/6 (1987), S. 539-552, hier S. 550.

15 Monika Schmitz-Emans: Dadalus als Minotaurus. Zu Labyrinth-Motiv und Sprachrefle-
xion bei Kafka und Dirrenmatt, in: Zeitschrift fir Germanistik. Neue Folge 3/3 (1993),
S.526-544, hier S. 536f.

hittps://dol.org/10.14361/6783839460405 - am 14.02.2026, 08:23:31.


https://doi.org/10.14361/9783839460405
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Literaturverzeichnis

Friedrich Diirrenmatts Werke werden unter Verwendung der Sigle WA zitiert
nach der Werkausgabe in siebenunddreiflig Binden. Ziirich 1998.

Antike Quellen

Arist. poet. = Aristoteles: Poetik. Griechisch/Deutsch. Ubers. und hg. von
Manfred Fuhrmann. Bibliograph. erginzte Ausgabe. Stuttgart 1994.

Arist. pol. = Aristoteles: Politik. Auf der Grundlage der Bearbeitung von Nel-
ly Tsouyopoulos und Ernesto Grassi neu hg. von Ursula Wolf. Nach der
Ubers. von Franz Susemihl, mit Einleitung, Bibliographie und zusitzli-
chen Anm. von Wolfgang Kullmann. 4. Aufl. Reinbek b. Hamburg 2014.

Plat. rep. = Platon: Politeia, in: Ders.: Simtliche Werke. Bd. 2: Lysis, Symposi-
on, Phaidon, Kleitophon, Politeia, Phaidros. Ubers. von Friedrich Schlei-
ermacher, 35. Aufl. Reinbek b. Hamburg 2016, S. 195-537.

Primarliteratur

Agamben, Giorgio: Homo sacer. Die souverine Macht und das nackte Leben.
Ubers. von Hubert Thiiring. Frankfurt a.M. 2002.

Arendt, Hannah: Macht und Gewalt. Ubers. von Gisela Uellenberg. Miinchen
1970.

Bataille, Georges: Die Souverinitit, in: Ders.: Die psychologische Struktur
des Faschismus. Die Souverinitit. Hg. von Elisabeth Lenk. Nachwort von
Rita Bischof. Ubers. von Rita Bischof, Elisabeth Lenk, Xenia Rajewsky.
Miinchen 1978, S. 45-86.

Benjamin, Walter: Ursprung des deutschen Trauerspiels. Hg. von Rolf Tiede-
mann. Frankfurt a.M. 1978.

Blumenberg, Hans: Arbeit am Mythos, 4. Aufl. Frankfurt a.M. 2014.

hittps://dol.org/10.14361/6783839460405 - am 14.02.2026, 08:23:31.



https://doi.org/10.14361/9783839460405
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

250

Der abwesende Souveran

Bodin, Jean: Sechs Biicher iiber den Staat. Buch I-III. Ubers. und mit Anm.
von Bernd Wimmer. Eingeleitet und hg. von P.C. Mayer-Tasch. Miinchen
1981.

Brecht, Bertolt: Leben des Galilei. Schauspiel, in: Ders.: Ausgewédhlte Werke
in sechs Binden. Bd. 2. Frankfurt a.M. 2005, S. 7-109.

Clausewitz, Carl von: Vom Kriege. 18. Aufl. Vollstindige Ausgabe im Urtext
mit vollig itberarb. und erw. historisch-kritischer Wiirdigung von Werner
Hahlweg, 3 Teile in einem Band, mit Titelbild und 6 Tafeln. Bonn 1973.

Derrida, Jacques: Die Struktur, das Zeichen und das Spiel im Diskurs der
Wissenschaften vom Menschen, in: Ders.: Die Schrift und die Differenz.
Ubers. von Rodolphe Gasché. Frankfurt a.M. 1972, S. 422-442..

Diirrenmatt, Friedrich: Diirrenmatt iiber Diirrenmatt: »Man wird immer
mehr eine Komodie«. Interviewer: Sven Michaelsen, in: Ders.: Uber die
Grenzen. Funf Gespriche. Hg. von Michael Haller. Miinchen 1993, S. 11-27.

Diirrenmatt, Friedrich: Deutsche, Schweizer und die andern: »Das Weltthea-
ter spielt verriickt«. Interviewer: Michael Haller, in: Ders.: Uber die Gren-
zen. Fiunf Gespriche. Hg. von Michael Haller. Miinchen 1993, S. 31-48.

Diirrenmatt, Friedrich: Das Leben im »Durcheinandertal«. Interviewer: Mi-
chael Haller, in: Ders.: Uber die Grenzen. Fiinf Gespriche. Hg. von Mi-
chael Haller. Miinchen 1993, S. 51-73.

Diirrenmatt, Friedrich: Der »Turmbau« der Gedanken. Interviewer: Hardy
Ruoss, in: Ders.: Uber die Grenzen. Fiinf Gespriche. Hg. von Michael Hal-
ler. Miinchen 1993, S. 75-95.

Diirrenmatt, Friedrich: Das »Labyrinth« oder Uber die Grenzen des Mensch-
seins. Interviewer: Michael Haller, in: Ders.: Uber die Grenzen. Fiinf Ge-
sprache. Hg. von Michael Haller. Miinchen 1993, S. 99-120.

Freud, Sigmund: Das Unheimliche (1919), in: Ders.: Studienausgabe. Hg. von
Alexander Mitscherlich, Angela Richards, James Strachey. Bd. IV: Psycho-
logische Schriften. 11. Aufl. Frankfurt a.M. 2012, S. 241-274.

Girard, René: Das Heilige und die Gewalt. Ubers. von Elisabeth Mainberger-
Ruh. Frankfurt a.M. 1992.

Heisenberg, Werner: Uber die Verantwortung des Forschers, in: Ders.: Quan-
tentheorie und Philosophie. Vorlesungen und Aufsitze. Hg. von Jirgen
Busche. Stuttgart 2018, S. 76-90.

Hobbes, Thomas: Leviathan. Ubers. von Jutta Schlésser. Mit einer Einfithrung
und hg. von Hermann Klenner. Hamburg 1996.

Hofmannsthal, Hugo von: Der Turm. Ein Trauerspiel (Neue Fassung), in:
Ders.: Gesammelte Werke in zehn Einzelbinden. Dramen III: 1893-1927.

hittps://dol.org/10.14361/6783839460405 - am 14.02.2026, 08:23:31.



https://doi.org/10.14361/9783839460405
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Literaturverzeichnis

Hg. von Bernd Schoeller in Beratung mit Rudolf Hirsch. Frankfurt a.M.
1979, S. 383-469.

Jonas, Hans: Das Prinzip Verantwortung. Versuch einer Ethik fiir die techno-
logische Zivilisation. Frankfurt a.M. 1989.

Kant, Immanuel: Kritik der reinen Vernunft. Bd. 1. Hg. von Wilhelm Weische-
del. 8. Aufl. Frankfurt a.M. 2014.

La Boétie, Etienne de: Von der freiwilligen Knechtschaft der Menschen, in:
Ders.: Uber die freiwillige Knechtschaft des Menschen. Hg. und eingelei-
tet von Heinz-Joachim Heydorn. Ubers. von Walter Koneffke. Frankfurt
a.M. 1968, S. 31-64.

Lukdacs, Georg: Die Theorie des Romans. Ein geschichtsphilosophischer Ver-
such iiber die Formen der grofien Epik. Bielefeld 2009.

Montesquieu, Charles-Louis de Secondat, Baron de la Bréde et de: Vom Geist
der Gesetze. Auswahl, Ubers. und Einleitung von Kurt Weigand. Stuttgart
2011.

Rousseau, Jean-Jacques: Vom Gesellschaftsvertrag oder Prinzipien des Staats-
rechtes, in: Ders.: Politische Schriften. Bd. 1. Ubers. und Einfithrung von
Ludwig Schmidts. Paderborn 1977, S. 59-208.

Schmitt, Carl: Der Begriff des Politischen. Text von 1932 mit einem Vorwort
und drei Corollarien. 3. Aufl. der Ausgabe von 1963. Berlin 1991.

Schmitt, Carl: Politische Theologie. Vier Kapitel zur Lehre von der Souverani-
tat. 10. Aufl. Berlin 2015.

Schwab, Gustav: Die schonsten Sagen des klassischen Altertums. Nach seinen
Dichtern und Erzihlern. 20. Aufl. Giitersloh, Leipzig 1888.

Thatcher, Margaret, Interview for Woman’s Own, 1987 Sep 23 We, zit. n.: https
://[www.margaretthatcher.org/document/106689 [Zugrift: 25.10.2020].
Tocqueville, Alexis de: Uber die Demokratie in Amerika. Ausgew. und hg. von

J.P. Mayer. Stuttgart 198s.
Weber, Max: Politik als Beruf. 11. Aufl. Berlin 2010.

Forschungsliteratur
Adams, Dale: Unwissen und Unfille. Friedrich Ditrrenmatts dramaturgisches

Denken und das Gesetz der grofien Zahl, in: The German Quarterly 87/3
(2014), S. 313-332.

hittps://dol.org/10.14361/6783839460405 - am 14.02.2026, 08:23:31.

251


https://www.margaretthatcher.org/document/106689
https://www.margaretthatcher.org/document/106689
https://www.margaretthatcher.org/document/106689
https://www.margaretthatcher.org/document/106689
https://www.margaretthatcher.org/document/106689
https://www.margaretthatcher.org/document/106689
https://www.margaretthatcher.org/document/106689
https://www.margaretthatcher.org/document/106689
https://www.margaretthatcher.org/document/106689
https://www.margaretthatcher.org/document/106689
https://www.margaretthatcher.org/document/106689
https://www.margaretthatcher.org/document/106689
https://www.margaretthatcher.org/document/106689
https://www.margaretthatcher.org/document/106689
https://www.margaretthatcher.org/document/106689
https://www.margaretthatcher.org/document/106689
https://www.margaretthatcher.org/document/106689
https://www.margaretthatcher.org/document/106689
https://www.margaretthatcher.org/document/106689
https://www.margaretthatcher.org/document/106689
https://www.margaretthatcher.org/document/106689
https://www.margaretthatcher.org/document/106689
https://www.margaretthatcher.org/document/106689
https://www.margaretthatcher.org/document/106689
https://www.margaretthatcher.org/document/106689
https://www.margaretthatcher.org/document/106689
https://www.margaretthatcher.org/document/106689
https://www.margaretthatcher.org/document/106689
https://www.margaretthatcher.org/document/106689
https://www.margaretthatcher.org/document/106689
https://www.margaretthatcher.org/document/106689
https://www.margaretthatcher.org/document/106689
https://www.margaretthatcher.org/document/106689
https://www.margaretthatcher.org/document/106689
https://www.margaretthatcher.org/document/106689
https://www.margaretthatcher.org/document/106689
https://www.margaretthatcher.org/document/106689
https://www.margaretthatcher.org/document/106689
https://www.margaretthatcher.org/document/106689
https://www.margaretthatcher.org/document/106689
https://www.margaretthatcher.org/document/106689
https://www.margaretthatcher.org/document/106689
https://www.margaretthatcher.org/document/106689
https://www.margaretthatcher.org/document/106689
https://www.margaretthatcher.org/document/106689
https://www.margaretthatcher.org/document/106689
https://www.margaretthatcher.org/document/106689
https://www.margaretthatcher.org/document/106689
https://www.margaretthatcher.org/document/106689
https://www.margaretthatcher.org/document/106689
https://www.margaretthatcher.org/document/106689
https://www.margaretthatcher.org/document/106689
https://www.margaretthatcher.org/document/106689
https://doi.org/10.14361/9783839460405
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/
https://www.margaretthatcher.org/document/106689
https://www.margaretthatcher.org/document/106689
https://www.margaretthatcher.org/document/106689
https://www.margaretthatcher.org/document/106689
https://www.margaretthatcher.org/document/106689
https://www.margaretthatcher.org/document/106689
https://www.margaretthatcher.org/document/106689
https://www.margaretthatcher.org/document/106689
https://www.margaretthatcher.org/document/106689
https://www.margaretthatcher.org/document/106689
https://www.margaretthatcher.org/document/106689
https://www.margaretthatcher.org/document/106689
https://www.margaretthatcher.org/document/106689
https://www.margaretthatcher.org/document/106689
https://www.margaretthatcher.org/document/106689
https://www.margaretthatcher.org/document/106689
https://www.margaretthatcher.org/document/106689
https://www.margaretthatcher.org/document/106689
https://www.margaretthatcher.org/document/106689
https://www.margaretthatcher.org/document/106689
https://www.margaretthatcher.org/document/106689
https://www.margaretthatcher.org/document/106689
https://www.margaretthatcher.org/document/106689
https://www.margaretthatcher.org/document/106689
https://www.margaretthatcher.org/document/106689
https://www.margaretthatcher.org/document/106689
https://www.margaretthatcher.org/document/106689
https://www.margaretthatcher.org/document/106689
https://www.margaretthatcher.org/document/106689
https://www.margaretthatcher.org/document/106689
https://www.margaretthatcher.org/document/106689
https://www.margaretthatcher.org/document/106689
https://www.margaretthatcher.org/document/106689
https://www.margaretthatcher.org/document/106689
https://www.margaretthatcher.org/document/106689
https://www.margaretthatcher.org/document/106689
https://www.margaretthatcher.org/document/106689
https://www.margaretthatcher.org/document/106689
https://www.margaretthatcher.org/document/106689
https://www.margaretthatcher.org/document/106689
https://www.margaretthatcher.org/document/106689
https://www.margaretthatcher.org/document/106689
https://www.margaretthatcher.org/document/106689
https://www.margaretthatcher.org/document/106689
https://www.margaretthatcher.org/document/106689
https://www.margaretthatcher.org/document/106689
https://www.margaretthatcher.org/document/106689
https://www.margaretthatcher.org/document/106689
https://www.margaretthatcher.org/document/106689
https://www.margaretthatcher.org/document/106689
https://www.margaretthatcher.org/document/106689
https://www.margaretthatcher.org/document/106689
https://www.margaretthatcher.org/document/106689

252

Der abwesende Souveran

Alexander, Neville E.: Friedrich Diirrenmatt: Die Physiker. Die Verantwortung
des Forschers, in: Heinrich Pfeiffer (Hg.): Denken und Umdenken. Zu
Werk und Wirkung von Werner Heisenberg. Ziirich 1977, S. 176-193.

Amrein, Ursula: Die Physiker, in: Ulrich Weber, Andreas Mauz, Martin Stinge-
lin (Hg.): Diirrenmatt-Handbuch. Leben — Werk — Wirkung. Unter Mit-
arbeit von Simon Morgenthaler, Philip Schimchen, Kathrin Schmid und
Benjamin Thimm. Berlin 2020, S. 101-106.

Angermeyer, Hans Christoph: Zuschauer im Drama. Brecht - Diirren-
matt — Handke. Frankfurt a.M. 1971.

Arnold, Heinz Ludwig: Diirrenmatts negative Theologie, in: Ders.: Querfahrt
mit Diirrenmatt. Géttingen 1990, S. 82-88.

Asbach, Olaf: Politische Herrschaft und Autonomie. Souverinitit bei Bodin,
Hobbes und Rousseau, in: Oliver Hidalgo (Hg.): Der lange Schatten des
Contrat social. Demokratie und Volkssouverinitit bei Jean-Jacques Rous-
seau. Wiesbaden 2013, S. 67-97.

Art. »AUGIASSTALL, m.«, Deutsches Worterbuch von Jacob Grimm und Wil-
helm Grimm/Neubearbeitung (A-F), digitalisierte Fassung im Worter-
buchnetz des Trier Center for Digital Humanities, Version 01/21, <https:/
[www.woerterbuchnetz.de/DWB2?lemid=A14069> [Zugriff: 10.03.2021].

Art. AVGEAS, AVGIAS, in: Benjamin Hederichs Griindliches mythologisches
Lexicon. Durchgesehen, vermehrt und verbessert von Johann Joachim
Schwaben. Leipzig 1770, Sp. 483-486.

Bennett, Benjamin: Theater as Problem. Modern Drama and its Place in Lit-
erature. Ithaca, London 1990.

Bischof, Rita: Uber den Gesichtspunkt, von dem aus gedacht wird, in: Georges
Bataille: Die psychologische Struktur des Faschismus. Die Souverdnitit.
Hg. von Elisabeth Lenk. Nachwort von Rita Bischof. Ubers. von Rita Bi-
schof, Elisabeth Lenk, Xenia Rajewsky. Miinchen 1978, S. 87-120.

Braungart, Wolfgang: Ills Krankheit, Ills Opfer. Einige Thesen zu Friedrich
Ditrrenmatts Der Besuch der alten Dame (1956) im Ausgang von René Gi-
rards Theorie des Siindenbocks, in: Reinhard DiifSel, Geert Edel, Ulrich
Schodlbauer (Hg.): Die Macht der Differenzen. Beitrige zur Hermeneu-
tik der Kultur. Redaktion: Renate Solbach. Heidelberg 2001, S. 213-224.

Brinton, Crane: Anatomie der Revolution. Hg. von Manfred Lauermann.
Ubers. von Walter Theimer. Wien, Leipzig 2017.

Brock-Sulzer, Elisabeth: Herkules und der Stall des Augias, in: Daniel Keel (Hg.):
Uber Friedrich Diirrenmatt. 6., verbesserte und erw. Aufl. Ziirich 1998,
S. 177-180.

hittps://dol.org/10.14361/6783839460405 - am 14.02.2026, 08:23:31.



https://www.woerterbuch
https://www.woerterbuch
https://www.woerterbuch
https://www.woerterbuch
https://www.woerterbuch
https://www.woerterbuch
https://www.woerterbuch
https://www.woerterbuch
https://www.woerterbuch
https://www.woerterbuch
https://www.woerterbuch
https://www.woerterbuch
https://www.woerterbuch
https://www.woerterbuch
https://www.woerterbuch
https://www.woerterbuch
https://www.woerterbuch
https://www.woerterbuch
https://www.woerterbuch
https://www.woerterbuch
https://www.woerterbuch
https://www.woerterbuch
https://www.woerterbuch
https://www.woerterbuch
https://www.woerterbuch
https://doi.org/10.14361/9783839460405
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/
https://www.woerterbuch
https://www.woerterbuch
https://www.woerterbuch
https://www.woerterbuch
https://www.woerterbuch
https://www.woerterbuch
https://www.woerterbuch
https://www.woerterbuch
https://www.woerterbuch
https://www.woerterbuch
https://www.woerterbuch
https://www.woerterbuch
https://www.woerterbuch
https://www.woerterbuch
https://www.woerterbuch
https://www.woerterbuch
https://www.woerterbuch
https://www.woerterbuch
https://www.woerterbuch
https://www.woerterbuch
https://www.woerterbuch
https://www.woerterbuch
https://www.woerterbuch
https://www.woerterbuch
https://www.woerterbuch

Literaturverzeichnis

Brown, Russell E.: Claire and the Oby’s. Names in Friedrich Diirrenmatt’s Be-
such der alten Dame, in: Ders.: Names in Modern German Literature. Essays
on Character- and Place-Name Selection by Twentieth Century German
Authors. Stuttgart 1991, S. 37-47.

Brown, Wendy: Mauern. Die neue Abschottung und der Niedergang der Sou-
verdnitit. Ubers. von Frank Lachmann. Berlin 2018.

Buchholz, Hans-Ludwig: Die Welt als dramaturgisches Labyrinth. Das politi-
sche Denken im Werk Friedrich Diirrenmatts. Hamburg 2012.

Burkard, Martin: Diirrenmatt und das Absurde. Gestalt und Wandlung des
Labyrinthischen in seinem Werk. Bern u.a. 1991.

Bursch, Roland: »Wir dichten die Geschichte«. Adaption und Konstruktion
von Historie bei Friedrich Dirrenmatt. Wiirzburg 2006.

Biittner, Urs: Urteilen als Paradigma des Erzihlens. Diirrenmatts Narratolo-
gie der Gerechtigkeit in seiner Geschichte Die Panne (1955/56), in: Monats-
hefte 101/4 (2009), S. 499-513.

Craciun, loana: Das Bild des Labyrinths und der platonischen Héhle in Fried-
rich Diirrenmatts Prosawerk, in: Dragos Carasevici, Alexandra Chiriac
(Hg.): Friedrich Dirrenmatts Rezeption im Lichte der Interdisziplinari-
tat. Konstanz, Iagi 2016, S. 61-71.

Craciun, Ioana: Die Politisierung des antiken Mythos in der deutschsprachi-
gen Gegenwartsliteratur. Titbingen 2000.

Criciun, Ioana: Die Rezeption des platonischen Hohlengleichnisses in Fried-
rich Diirrenmatts Prosawerk »Minotaurus. Eine Ballade, in: Peter Wie-
singer (Hg.): Akten des X. Internationalen Germanistenkongresses Wien
2000. »Zeitenwende — Die Germanistik auf dem Weg vom 20. ins 21.
Jahrhundert«. Unter Mitarbeit von Hans Derkits. Bd. 7. Bern u.a. 2002,
S. 47-52.

Delbriick, Hansgerd: Antiker und moderner Helden-Mythos in Diirrenmatts
sungeschichtlicher historischer Komodie« Romulus der GrofSe, in: The Ger-
man Quarterly 66/3 (1993), S. 291-317.

Descourviéres, Benedikt: Die Welt als Ritsel und die Bithne als Welt. Friedrich
Diirrenmatts Komodien Der Besuch der alten Dame und Achterloo, in: Ders,
Peter W. Marx, Ralf Rittig (Hg.): Mein Drama findet nicht mehr statt.
Deutschsprachige Theater-Texte im 20. Jahrhundert. Frankfurt a.M. u.a.
2006, S. 119-137.

Dick, Ernst S.: Diirrenmatts Dramaturgie des Einfalls. Der Besuch der alten
Dame und Der Meteor, in: Herbert Mainusch (Hg.): Europdische Komédie.
Darmstadt 1990, S. 389-435.

hittps://dol.org/10.14361/6783839460405 - am 14.02.2026, 08:23:31.

253


https://doi.org/10.14361/9783839460405
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

254

Der abwesende Souveran

Dreisbach, Jens: Disziplin und Moderne. Zu einer kulturellen Konstellation in
der deutschsprachigen Literatur von Keller bis Kafka. Berlin 2009.

Diirrenmatt, Peter: Der Kleinstaat und das Problem der Macht. Basel 1955.

Esslin, Martin: >Die Frist«. Diirrenmatts spites Meisterwerk, in: Daniel Keel
(Hg.): Herkules und Atlas. Lobreden und andere Versuche tiber Friedrich
Diirrenmatt. Ziirich 1992, S. 94-116.

Farag, Sami Samir Gohar: Ditrrenmatt und das Groteske. Zu Form und Funk-
tion des Grotesken bei Friedrich Diirrenmatt am Beispiel der Komodie
Romulus der GrofSe. Hamburg 2015.

Federico, Joseph A.: The Political Philosophy of Friedrich Diirrenmatt, in: Ger-
man Studies Review 12/1 (1989), S. 91-109.

Gallati, Ernst: »Herkules und der Stall des Augias<. Mythos, Parodie und Poe-
sie, in: Armin Arnold (Hg.): Zu Friedrich Diirrenmatt. Stuttgart 1982,
S. 110-123.

Gloor, Lukas: Die Stadt, in: Ulrich Weber, Andreas Mauz, Martin Stingelin
(Hg.): Ditrrenmatt-Handbuch. Leben — Werk — Wirkung. Unter Mitarbeit
von Simon Morgenthaler, Philip Schimchen, Kathrin Schmid und Benja-
min Thimm. Berlin 2020, S. 35-37.

Gobel, Helmut: Friedrich Ditrrenmatts politisches Engagement, in: Eve Por-
meister, Hans Graubner (Hg.): Tradition und Moderne in der Literatur
der Schweiz im 20. Jahrhundert. Beitrige zur Internationalen Konferenz
zur deutschsprachigen Literatur der Schweiz, 26. bis 27. September 2007.
Tartu 2008, S. 53-84.

Goebel, Eckart: Ehrgeiz. Dynamiken zweckrationaler Passion. Paderborn
2020.

Graeser-Isele, Eva-Maria: Mythologische Orte als Lebensmuster? Der Weg von
Dirrenmatts Erzihlung >Die Stadt« (1946) zur Ballade >Minotaurus« (1985),
in: Gymnasium. Zeitschrift fiir Kultur der Antike und Humanistische Bil-
dung 94/6 (1987), S. 539-552..

Graubner, Hans: Theologische Aspekte in Friedrich Diirrenmatts »Der Besuch
der alten Damex, in: Ders., Eve Pormeister (Hg.): Tradition und Moderne
in der Literatur der Schweiz im 20. Jahrhundert. Beitrige zur Interna-
tionalen Konferenz zur deutschsprachigen Literatur der Schweiz, 26.-27.
September 2007. Tartu 2008, S. 105-133.

Grillo, Eduardo: The threshold, the place, the net. Notes about Friedrich
Diirrenmatt’s Der Sturz, in: Germanisch-Romanische Monatsschrift 69/3
(2019), S. 329-343.

hittps://dol.org/10.14361/6783839460405 - am 14.02.2026, 08:23:31.



https://doi.org/10.14361/9783839460405
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Literaturverzeichnis

Han, Byung-Chul: The Disappearance of Rituals. A Topology of the Present.
Ubers. von Daniel Steuer. Cambridge, Medford 2020.

Haubl, Rolf; Wolfgang Mertens: Der Psychoanalytiker als Detektiv. Eine Ein-
fithrung in die psychoanalytische Erkenntnistheorie. Stuttgart, Berlin,
Koln 1996.

Hennis, Wilhelm: Das Problem der Souverinitit. Ein Beitrag zur neueren Li-
teraturgeschichte und gegenwirtigen Problematik der politischen Wis-
senschaften (1951). Mit einem Vorwort von Christian Starck. Tibingen
2003.

Hiittenberger, Peter: Nationalsozialistische Polykratie, in: Geschichte und
Gesellschaft 2/4: Das nationalsozialistische Herrschaftssystem (1976),
S. 417-442.

Jachimowicz, Aneta: Modernitit eines Mythos. Die Labyrinthmetapher in
Friedrich Diirrenmatts Ballade Minotaurus, in: Acta Neophilologica 14/1
(2012), S. 235-245.

Jambor, Jan: Labyrinth, Spiegel, Tanz. Drei zentrale Bilder in Diirrenmatts
>Minotauruss, in: briicken. Germanistisches Jahrbuch, Tschechien—Slowa-
kei 5/1-2 (1997), S. 293-317.

Janz, Rolf-Peter: Umwege und Abschweifungen. Schreibweisen in der litera-
rischen Moderne (Robert Walser, Friedrich Diirrenmatt), in: Ders., Hans
Richard Brittnacher (Hg.): Labyrinth und Spiel. Umdeutungen eines My-
thos. Gottingen 2007, S. 182-194.

Jungk, Robert: Heller als tausend Sonnen. Das Schicksal der Atomforscher.
Mit einem Vorwort von Matthias Greffrath. Miinchen 1990.

Kantorowicz, Ernst H.: Die zwei Korper des Koénigs. Eine Studie zur poli-
tischen Theologie des Mittelalters. Ubers. von Walter Theimer. Stuttgart
1992.

Kéappeli, Patricia: Politische Systeme bei Friedrich Diirrenmatt. Eine Analyse
des essayistischen und dramatischen Werks. Koln, Weimar, Wien 2013.

Kiser, Rudolf: Die Frist, in: Ulrich Weber, Andreas Mauz, Martin Stingelin
(Hg.): Dirrenmatt-Handbuch. Leben — Werk — Wirkung. Unter Mitarbeit
von Simon Morgenthaler, Philip Schimchen, Kathrin Schmid und Benja-
min Thimm. Berlin 2020, S. 133-135.

Kiser, Rudolf; Patricia Kippeli: System-Metaphern. Modelle des Staates und
der Gesellschaft im essayistischen und dramatischen Werk Friedrich Diir-
renmatts, in: Ulrich Weber, Peter Schnyder, Peter Gasser, Peter Rusterholz
(Hg.): Dramaturgien der Phantasie. Diirrenmatt intertextuell und inter-
medial. Gottingen 2014, S. 97-116.

hittps://dol.org/10.14361/6783839460405 - am 14.02.2026, 08:23:31.

255


https://doi.org/10.14361/9783839460405
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

256

Der abwesende Souveran

Keller, Oskar: Friedrich Diirrenmatt, Die Physiker. Interpretation. 6., itberarb.
und erg. Aufl. Miinchen 1988.

Klein, Rebekka A.; Dominik Finkelde: Einleitung, in: Diess. (Hg.): Souveri-
nitit und Subversion. Figurationen des Politisch-Imaginiren. Freiburg,
Miinchen 2015, S. 9-18.

Kling, Alexander: Unter Wolfen. Geschichten der Zivilisation und der Souve-
ranitdt vom 30-jahrigen Krieg bis zur Franzésischen Revolution. Freiburg
1.Br., Berlin, Wien 2019.

Knapp, Gerhard P.: Friedrich Diirrenmatt. 2., tiberarb. und erw. Aufl. Stutt-
gart, Weimar 1993.

Knopf, Jan: Friedrich Diirrenmatt: Der Besuch der alten Dame. Die funfziger Jah-
re und ihre Auswiichse, in: Dramen des 20. Jahrhunderts. Bd. 2. Stuttgart
1996, S. 71-91.

Knopf, Jan: Friedrich Diirrenmatt: Die Physiker. Apokalyptisches Narrenspiel,
in: Dramen des 20. Jahrhunderts. Bd. 2. Stuttgart 1996, S. 109-125.

Koelbing, Huldrych M.: Die Frist, in: Daniel Keel (Hg.): Uber Friedrich Diir-
renmatt. 6., verbesserte und erw. Aufl. Ziirich 1998, S. 223-225.

Kost, Jiirgen: Das historische Drama des 20. Jahrhunderts zwischen Doku-
mentarismus und Fiktionalitit — Peter Weiss und Friedrich Diirrenmatt.
Uberlegungen zum Gattungsbegriff des Geschichtsdramas, in: Marijan
Bobinac, Wolfgang Diising, Dietmar Goltschnigg (Hg.): Tendenzen im Ge-
schichtsdrama und Geschichtsroman des 20. Jahrhunderts. Zagreber Ger-
manistische Beitrige. Beiheft 8 (2004), S. 365-385.

Kriens, Jochen: Die Poetik des Experiments. Provozierte Erfahrung und
kiinstlerische Erkenntnis bei Friedrich Diirrenmatt. Titbingen 2014.

Llanque, Marcus: Das Politische. Grundmodelle des Politischen zwischen
Ordnung und Konflikt, in: Ders., Herfried Miinkler (Hg.): Politische Theo-
rie und Ideengeschichte. Lehr- und Textbuch. Berlin 2007, S. 13-45.

Lorenz, Susanne: In Vino Veritas? Kulturleistung und Kontrollverlust im Spie-
gel des Festmahls in Diirrenmatts Erzihlung Die Panne, in: Dragos Carase-
vici, Alexandra Chiriac (Hg.): Friedrich Diirrenmatt. Rezeption im Lichte
der Interdisziplinaritit. Konstanz, Iasi 2016, S. 89-99.

Léw, Raimund: Die russische Revolution und die internationale Arbeiterbe-
wegung, in: Werner W. Ernst (Hg.): Theorie und Praxis der Revolution.
Wien, Koéln, Graz 1980, S. 83-149.

Maltzan, Carlotta von: Bemerkungen zur Macht in Diirrenmatts Der Besuch
der alten Dame, in: Acta Germanica. Jahrbuch des Germanistenverbandes
im siidlichen Afrika 19 (1988), S. 123-134.

hittps://dol.org/10.14361/6783839460405 - am 14.02.2026, 08:23:31.



https://doi.org/10.14361/9783839460405
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Literaturverzeichnis

Matt, Peter von: Der Liberale, der Konservative und das Dynamit. Zur politi-
schen Differenz zwischen Max Frisch und Friedrich Diirrenmatt, in: Elio
Pellin, Ulrich Weber (Hg.): »Wir stehen da, gefesselte Betrachter«. Theater
und Gesellschaft. Géttingen, Ziirich 2010, S. 69-85.

Mayer, Hans: Brecht und Ditrrenmatt oder Die Zuriicknahme (1962), in: Ders.:
Frisch und Diirrenmatt. Frankfurt a.M. 1992, S. 17-40.

Mayer, Hans: Die Panne (1963), in: Ders.: Frisch und Diirrenmatt. Frankfurt
a.M. 1992, S. 41-55.

Mehringer, Hartmut: Permanente Revolution und Russische Revolution. Die
Entwicklung der Theorie der permanenten Revolution im Rahmen der
marxistischen Revolutionskonzeption 1848-1907. Frankfurt a.M., Bern,
Las Vegas 1978.

Melton, Judith Mary: Friedrich Duerrenmatt’s >Die Stadt«: Analysis and Sig-
nificance of Duerrenmatt’s Early Prose. Diss. Louisiana State University,
1972.

Mielczarek, Zygmunt: Friedrich Diirrenmatt. Labyrinth als Basismythos und
literarisches Grundmuster, in: Matthias Freise, Grzegorz Kowal (Hg.): Die
mythische Zeit der Moderne. Dresden 2016, S. 209-222.

Mingels, Annette: Ditrrenmatt und Kierkegaard. Die Kategorie des Einzelnen
als gemeinsame Denkform. Koln, Weimar, Wien 2003.

Minkkinen, Panu: A law without the political. Carl Schmitt, romanticism,
and Friedrich Diirrenmatt’s The Execution of Justice, in: Ders., Matilda
Arvidsson, Leila Brinnstrém (Hg.): The Contemporary Relevance of Carl
Schmitt. Law, Politics, Theology. Abingdon, New York 2016, S. 78-90.

Mouffe, Chantal: Uber das Politische. Wider die kosmopolitische Ilusion.
Ubers. von Niels Neumeier. Frankfurt a.M. 2007.

Miiller, Rolf: Komédie im Atomzeitalter. Gestaltung und Funktion des Komi-
schen bei Friedrich Diirrenmatt. Frankfurt a.M. u.a. 1988.

Miinkler, Herfried: Im Namen des Staates. Die Begriindung der Staatsraison
in der Frithen Neuzeit. Frankfurt a.M. 1987.

Miinkler, Herfried: Thomas Hobbes. Frankfurt a.M., New York 1993.

Miinkler, Herfried: Heroische und postheroische Gesellschaften, in: Merkur
61, H. 700 (2007), S. 742-752.

Minkler, Herfried: Die neuen Kriege. 4. Aufl. Reinbek b. Hamburg 2010.

Miinkler, Herfried; Grit StrafRenberger: Politische Theorie und Ideengeschich-
te. Eine Einfithrung. Unter Mitarbeit von Vincent Rzepka und Felix Was-
sermann. Miinchen 2016.

hittps://dol.org/10.14361/6783839460405 - am 14.02.2026, 08:23:31.

257


https://doi.org/10.14361/9783839460405
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

258

Der abwesende Souveran

Neumann, Gerhard: Friedrich Diirrenmatt. Dramaturgie der Panne, in: Ders.,
Jirgen Schroder, Manfred Karnick: Ditrrenmatt, Frisch, Weiss. Drei Ent-
wiirfe zum Drama der Gegenwart. Mit einem einleitenden Essay von Ger-
hart Baumann. Miinchen 1969, S. 27-59.

Novak, Sonja: »Nur im Irrenhaus sind wir noch frei«. Das Motiv des Irrenhau-
ses als Metapher fiir unsere Welt in Friedrich Diirrenmatts Die Physiker
und Achterloo, in: Estudios Filolgicos Alemanes 26 (2013), o.S.

Obermayer, August: Diirrenmatts Besuch der alten Dame als theatrum mundi,
in: Walter Veit (Hg.): Antipodische Aufklirungen/Antipodean Enlighten-
ments. Festschrift fiir Leslie Bodi. Frankfurt a.M., Bern, New York 1987,
S. 323-332.

Obermayer, August: Diirrenmatts Drama Die Physiker im Spannungsfeld von
Modernitit und Tradition, in: Kerry Dunne, Ian R. Campbell (Hg.): Un-
ravelling the Labyrinth. Decoding Text and Language. Festschrift for Eric
Lowson Marson. Frankfurt a.M. u.a. 1997, S. 87-95.

Onderdelinden, Sjaak: Dramaturgie der Wendungen. Friedrich Diirrenmatts
Romulus der GrofSe, in: Neophilologus 79/3 (1995), S. 465-479.

Opitz-Belakhal, Claudia: Ambivalenzen und Widerspriiche. Jean Bodins Sou-
verdnitatskonzept im historischen Kontext, in: Samuel Salzborn, Ridiger
Voigt (Hg.): Souverdnitit. Theoretische und ideengeschichtliche Reflexio-
nen. Stuttgart 2010, S. 42-60.

Paganini, Claudia: Das Scheitern im Werk von Friedrich Diirrenmatt. »Ich
bin verschont geblieben, aber ich beschreibe den Untergang«. Hamburg
2004.

Payrhuber, Franz-Josef: »Die Gerechtigkeit a8t sich nur noch durch ein Ver-
brechen wiederherstellen.« Anmerkungen zu Friedrich Diirrenmatts Be-
such der alten Dame, in: Giinter Lange (Hg.): Lese-Erlebnisse und Literatur-
Erfahrungen. Anniherungen an literarische Werke von Luther bis En-
zensberger. Festschrift fiir Kurt Franz zum 60. Geburtstag. Unter Mit-
arbeit von Bernhard Meier. Baltmannsweiler 2001, S. 308-323.

Pieroth, Bodo: Recht und Literatur. Von Friedrich Schiller bis Martin Walser.
Miinchen 2015.

Pilipowicz, Andrzej: Die Transfusionen des Geistes. Die Rache in Titus An-
dronicus von William Shakespeare und in Der Besuch der alten Dame von
Friedrich Dirrenmatt, in: Edward Bialek, Magdalena Bieniasz, Eugeni-
usz Tomiczek (Hg.): Teksty ofiarowane Profesorowi Feliksowi Przybylako-
wi. Wroctaw 2009, S. 139-164.

hittps://dol.org/10.14361/6783839460405 - am 14.02.2026, 08:23:31.



https://doi.org/10.14361/9783839460405
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Literaturverzeichnis

Art. TpbfAnua, in: Konrad Schwenck: Etymologisches Worterbuch der lateini-
schen Sprache mit Vergleichung der griechischen und deutschen. Frank-
furt a.M. 1827.

Profitlich, Ulrich: Geschichte als Komédie — Diirrenmatts Romulus der GrofSe,
in: Walter Hinck (Hg.): Geschichte als Schauspiel. Deutsche Geschichts-
dramen. Interpretationen, Frankfurt a.M. 1981, S. 254-269.

Pulver, Elsbeth: Literaturtheorie und Politik. Zur Dramaturgie Friedrich Diir-
renmatts, in: Text+Kritik. Zeitschrift fiir Leser 50/51 (1980) [Friedrich Diir-
renmatt I, 2., revid. und erw. Aufl.], S. 68-79.

Quaritsch, Helmut: Souverinitit [Art.], in: Joachim Ritter, Karlfried Griinder
(Hg.): Historisches Worterbuch der Philosophie. Bd. 9. Darmstadt 1995,
Sp. 1104-1109.

Riedel, Volker: Romulus der Grof3e, in: Ulrich Weber, Andreas Mauz, Martin
Stingelin (Hg.): Diirrenmatt-Handbuch. Leben — Werk — Wirkung. Unter
Mitarbeit von Simon Morgenthaler, Philip Schimchen, Kathrin Schmid
und Benjamin Thimm. Berlin 2020, S. 82-85.

Roehl, Max: Die Aufhebung der Okonomie. Souverinitit, Gerechtigkeit und
die Struktur der Zeit in Friedrich Diirrenmatts Der Besuch der alten Dame,
in: Lukas Miisel, Matthias Réck (Hg.): Okonomisierte Welten: Im Span-
nungsfeld von Balance und Disbalance. Literatur-, kultur- und medi-
enwissenschaftliche Betrachtungen 6konomisch bedingter Ausbalancie-
rungsprozesse. Bern u.a. 2021, S. 157-174.

Roehl, Max: Theorie der dramatischen Figur. Beitrag zur allgemeinen Gat-
tungstheorie des Dramas. Hannover 2020.

Réthinger, Julia: Asthetische Erkenntnis und politisches Handeln. Max Frisch
und Friedrich Diirrenmatt in Konstellationen ihrer Zeit. Berlin u.a. 2018.

Riledi, Peter: Diirrenmatt oder Die Ahnung vom Ganzen. Biographie. Ziirich
2011.

Rusterholz, Peter: Tohuwabohu oder paradoxes »Sinnenbild« — Friedrich Diir-
renmatts Durcheinandertal, in: Ders.: Chaos und Renaissance im Durch-
einandertal Diirrenmatts. Hg. von Henriette Herwig und Robin-M. Aust.
Baden-Baden 2017, S. 131-135.

Salzborn, Samuel; Ridiger Voigt: Souverinitit. Theoretische und ideenge-
schichtliche Reflexionen, in: Diess. (Hg.): Souverinitit. Theoretische und
ideengeschichtliche Reflexionen. Stuttgart 2010, S. 13-22..

Schmitz, Michael: Friedrich Ditrrenmatt als politischer »Detektiv«, in: Ders.:
(Hg.): Literatur und Politik. Zwischen Engagement und »Neuer Subjekti-
vitdt«, Trier 2017, S. 129-145.

hittps://dol.org/10.14361/6783839460405 - am 14.02.2026, 08:23:31.

259


https://doi.org/10.14361/9783839460405
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

260

Der abwesende Souveran

Schmitz-Emans, Monika: Dddalus als Minotaurus. Zu Labyrinth-Motiv und
Sprachreflexion bei Kafka und Diirrenmatt, in: Zeitschrift fiir Germanis-
tik. Neue Folge 3/3 (1993), S. 526-544.

Schnyder, Peter: Pannenpoetik. Diirrenmatt als Nachfahr Schillers?, in: Ders.,
Ulrich Weber, Peter Gasser, Peter Rusterholz (Hg.): Dramaturgien der
Phantasie. Diirrenmatt intertextuell und intermedial. Géttingen 2014,
S. 61-76.

Scholdt, Giinter: Romulus der Grofde? Dramaturgische Konsequenzen einer
Komodien-Umarbeitung, in: Zeitschrift fir deutsche Philologie 97 (1978),
S. 270-287.

Schu, Sabine: »Das Prinzip Hoffnung als denkfaule Schlamperei«? Das Auf-
scheinen utopischer Tendenzen in Diirrenmatts Horspielen Herkules und
der Stall des Augias und Das Unternehmen der Wega, in: Zeitschrift fiir Lite-
raturwissenschaft und Linguistik 38/2 (2008), S. 131-144.

Schu, Sabine: »Minotaurus wollte unbewuf3t ein Mensch werden ...« Friedrich
Diirrenmatts kritische Adaption des Minotaurus-Mythos, in: Amaltea. Re-
vista de mitocritica 1 (2009), S. 227-242.

Schulte, Vera: Das Gesicht einer gesichtslosen Welt. Zu Paradoxie und Gro-
teske in Friedrich Diirrenmatts dramatischem Werk. Diss. Essen 1987.
Spycher, Peter: Friedrich Diirrenmatt. Das erzdhlerische Werk. Frauenfeld,

Stuttgart 1972.

Stromsik, Jifi: Apokalypse komisch, in: Gerhard P. Knapp, Gerd Labrois-
se (Hg.): Facetten. Studien zum 60. Geburtstag Friedrich Diirrenmatts.
Bern, Frankfurt a.M., Las Vegas 1981, S. 41-59.

Tampi, Latha: Alle tragen neue Schuhe. Gesellschaftskritische Parallelen zwi-
schen Hermann Kants Okarina und Friedrich Diirrenmatts Besuch der al-
ten Dame, in: Rethinking Europe. Yearbook Goethe Society of India 2005,
S. 108-147.

Tegelkamp, Martin W.J.: Recht und Gerechtigkeit in Dirrenmatts Dramen
und Prosa. Baden-Baden 2013.

Thimm, Benjamin: Herkules und der Stall des Augias, in: Ulrich Weber, Andre-
as Mauz, Martin Stingelin (Hg.): Diirrenmatt-Handbuch. Leben — Werk -
Wirkung. Unter Mitarbeit von Simon Morgenthaler, Philip Schimchen,
Kathrin Schmid und Benjamin Thimm. Berlin 2020, S. 107-108.

Thimm, Benjamin: Der Sturz, in: Ulrich Weber, Andreas Mauz, Martin Stinge-
lin (Hg.): Diirrenmatt-Handbuch. Leben — Werk — Wirkung. Unter Mit-
arbeit von Simon Morgenthaler, Philip Schimchen, Kathrin Schmid und
Benjamin Thimm. Berlin 2020, S. 139-140.

hittps://dol.org/10.14361/6783839460405 - am 14.02.2026, 08:23:31.



https://doi.org/10.14361/9783839460405
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Literaturverzeichnis

Usmiani, Renate: Die spiten Stiicke. >Portrit eines Planetens, >Der Mitma-
chers, >Die Frist¢, in: Armin Arnold (Hg.): Zu Friedrich Diirrenmatt. Stutt-
gart 1982, S. 136-159.

Voigt, Riidiger: Souverdnitit und Krieg. Alle Staaten sind gleich, aber manche
sind gleicher, in: Ders., Samuel Salzborn (Hg.): Souverdnitit. Theoretische
und ideengeschichtliche Reflexionen. Stuttgart 2010, S. 127-146.

Vollrath, Ernst: Was ist das Politische. Eine Theorie des Politischen und seiner
Wahrnehmung. Wiirzburg 2003.

Voss, Dietmar: Ohnmichtige Souverinitit. Zur Figur des Antihelden im Kon-
text der Moderne, in: Weimarer Beitrige 61/1 (2015), S. 23-45.

Wagener, Hans: Heldentum heute? Zum Thema Zeitkritik in Diirrenmatts Ro-
mulus der GrofSe, in: Gerhard P. Knapp, Gerd Labroisse (Hg.): Facetten. Stu-
dien zum 60. Geburtstag Friedrich Diirrenmatts. Bern, Frankfurt a.M.,
Las Vegas 1981, S. 191-206.

Weber, Ulrich: Erinnerung und Variation. Mondfinsternis und Der Besuch der
alten Dame in textgenetischer Sicht, in: Peter Rusterholz, Irmgard Wirtz
(Hg.): Die Verwandlung der »Stoffe« als Stoff der Verwandlung. Friedrich
Diirrenmatts Spatwerk. Berlin 2000, S. 179-195.

Weber, Ulrich: »von Zeit zu Zeit sely ich den Alten gern«. Friedrich Diirren-
matts Umgang mit Goethe, in: Oliver Ruf (Hg.): Goethe und die Schweiz.
Hannover 2013, S. 351-374.

Weber, Ulrich: Politisch-kulturelle Kontexte, in: Ulrich Weber, Andreas Mauz,
Martin Stingelin (Hg.): Diurrenmatt-Handbuch. Leben - Werk — Wir-
kung. Unter Mitarbeit von Simon Morgenthaler, Philip Schimchen, Kath-
rin Schmid und Benjamin Thimm. Berlin 2020, S. 21-23.

Weber, Ulrich: Friedrich Dirrenmatt. Eine Biographie. Ziirich 2020.

Weber, Werner: Der Sturz, in: Daniel Keel (Hg.): Uber Friedrich Diirrenmatt.
6., verbesserte und erw. Aufl. Ziirich 1998, S. 309-313.

Whitton, Kenneth Stuart: Herkules und der Stall des Augias. Eine Komddie
von Friedrich Diirrenmatt, in: Ursula Hassel, Herbert Herzmann (Hg.):
Das zeitgendssische deutschsprachige Volksstiick. Akten des internatio-
nalen Symposions, University College Dublin, 28.02.-02.03.1991. Tiibin-
gen 1992, S. 125-129.

Wirtz, Irmgard: Mit Minotaurus im Labyrinth? Eine semiotische Lektii-
re von Friedrich Diirrenmatts Labyrinth in Text und Bild, in: KODI-
KAS/CODE. Ars Semeiotica. An International Journal of Semiotics 19/4
(1996), S. 313-342..

hittps://dol.org/10.14361/6783839460405 - am 14.02.2026, 08:23:31.

261


https://doi.org/10.14361/9783839460405
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

262  Der abwesende Souveran

Wucherpfennig, Wolf: Schweizer Tragikomodien. Zu Diirrenmatts »Romulus
der Grofie« und Frischs »Don Juan oder Die Liebe zur Geometriex, in: Eve
Pormeister, Hans Graubner (Hg.): Tradition und Moderne in der Literatur
der Schweiz im 20. Jahrhundert. Beitrige zur Internationalen Konferenz
zur deutschsprachigen Literatur der Schweiz, 26.—27. September 2007,
Tartu 2008, S. 85-104.

hittps://dol.org/10.14361/6783839460405 - am 14.02.2026, 08:23:31.


https://doi.org/10.14361/9783839460405
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Dank

Ich danke dem transcript Verlag, besonders Linda Dimpelmann und Luisa
Bott, fiir die Aufnahme des Buches in das Verlagsprogramm sowie dafiir, dass
eine Publikation im Jubiliumsjahr 2021, in dem sich der Geburtstag Fried-
rich Dirrenmatts zum 100. Mal jihrt, ermdglicht wurde. Zu danken habe
ich dem Universititsbund Titbingen fiir den Zuschuss zu den Druckkosten.
Eckart Goebel danke ich fiir die bereits jahrelange akademische Unterstiit-
zung. Gewidmet ist dieses Buch Corinna Sauter.

hittps://dol.org/10.14361/6783839460405 - am 14.02.2026, 08:23:31.


https://doi.org/10.14361/9783839460405
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Padagogik

Kay Biesel, Felix Brandhorst, Regina Rétz, Hans-Ullrich Krause
Deutschland schiitzt seine Kinder!
Eine Streitschrift zum Kinderschutz

2019, 242 S., kart., 1 SW-Abbildung

22,99 € (DE), 978-3-8376-4248-3

E-Book: 20,99 € (DE), ISBN 978-3-8394-4248-7
EPUB: 20,99 € (DE), ISBN 978-3-7328-4248-3

Andreas Germershausen, Wilfried Kruse

Ausbildung statt Ausgrenzung

Wie interkulturelle Offnung und Diversity-Orientierung
in Berlins Offentlichem Dienst und in Landesbetrieben
gelingen kdnnen

April 2021, 222 S., kart., Dispersionsbindung, 8 Farbabbildungen
25,00 € (DE), 978-3-8376-5567-4

E-Book: kostenlos erhaltlich als Open-Access-Publikation

PDF: ISBN 978-3-8394-5567-8

Andreas de Bruin

Mindfulness and Meditation at University
10 Years of the Munich Model

April 2021, 216 p., pb.

25,00 € (DE), 978-3-8376-5696-1

E-Book: available as free open access publication
PDF: ISBN 978-3-8394-5696-5

Leseproben, weitere Informationen und Bestellmoglichkeiten
finden Sie unter www.transcript-verlag.de

hittps://dol.org/10.14361/6783839460405 - am 14.02.2026, 08:23:31. per


https://doi.org/10.14361/9783839460405
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Padagogik

Andreas de Bruin
Achtsamkeit und Meditation

im Hochschulkontext
10 Jahre Miinchner Modell

Februar 2021, 216 S., kart., durchgéngig vierfarbig
20,00 € (DE), 978-3-8376-5638-1

E-Book: kostenlos erhéltlich als Open-Access-Publikation
PDF: ISBN 978-3-8394-5638-5

€

Ivana Pilic, Anne Wiederhold-Daryanavard (eds.)
Art Practices in the Migration Society
Transcultural Strategies in Action

at Brunnenpassage in Vienna

March 2021, 244 p., pb.

29,00€ (DE), 978-3-8376-5620-6

E-Book:

PDF: 25,99 € (DE), ISBN 978-3-8394-5620-0

Melanie Gro, Katrin Niedenthal (Hg.)
Geschlecht: divers

Die »Dritte Option« im Personenstandsgesetz -
Perspektiven fiir die Soziale Arbeit

Februar 2021, 264 S., kart., Dispersionshindung,
1 SW-Abbildung

34,00€ (DE), 978-3-8376-5341-0

E-Book:

PDF: 33,99 € (DE), ISBN 978-3-8394-5341-4

Leseproben, weitere Informationen und Bestellmoglichkeiten
finden Sie unter www.transcript-verlag.de

hittps://dol.org/10.14361/6783839460405 - am 14.02.2026, 08:23:31. per



https://doi.org/10.14361/9783839460405
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

hittps://dol.org/10.14361/6783839460405 - am 14.02.2026, 08:23:31.



https://doi.org/10.14361/9783839460405
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

	Cover
	Inhalt
	1. Einleitung
	1.1 Der Souverän und der Ausnahmezustand
	1.2 Bestehen der Welt
	1.3 Denkender Schriftsteller – schreibender Denker
	1.4 Die Souveränität des Autors
	1.5 Forschungsstand

	2. Souveränität – Postsouveränität
	2.1 Souveränität in der frühen Neuzeit (Jean Bodin, Thomas Hobbes)
	2.2 Souveränität in der Aufklärung(Charles de Montesquieu, Jean‑Jacques Rousseau)
	2.3 Tyrannei der Mehrheit und Niemandsherrschaft (Alexis de Tocqueville, Hannah Arendt)
	2.4 Souveränität und Ausnahmezustand (Carl Schmitt, Giorgio Agamben)
	2.5 Postsouveränität
	2.6 Zwischenfazit

	3. Das Politische und die Poetik Dürrenmatts
	3.1 Niemandsherrschaft
	3.2 Labyrinth
	3.3 Zufall – Unfall – Ausnahmefall
	3.4 Einfall
	3.5 Dürrenmatts Genres
	3.6 Zwischenfazit und Überleitung

	4. Lektüren I: Freiwillige Knechtschaft
	4.1 Die Stadt
	4.2 Aus den Papieren eines Wärters
	4.3 Der Winterkrieg in Tibet
	4.4 Zwischenfazit

	5. Lektüren II: Der Ausnahmefall
	5.1 Der Besuch der alten Dame
	5.2 Die Panne
	5.3 Die Physiker
	5.4 Der Sturz
	5.5 Zwischenfazit

	6. Lektüren III: Die Ohnmacht des Souveräns
	6.1 Romulus der Große
	6.2 Herkules und der Stall des Augias
	6.3 Die Frist
	6.4 Zwischenfazit

	7. Epilog im Labyrinth: Minotaurus
	Literaturverzeichnis
	Dank

