1. Die Frage der Technologie

Die Philosophie beschiftigt sich mit der Welt." Es ist daher eine legitime phi-
losophische Frage, zu fragen, woher die Welt kommt. Dies ist keine kosmolo-
gische Frage oder eine Frage, die im Bereich der physikalischen oder astrono-
mischen Wissenschaften beantwortet werden kann. Fiir eine philosophische
Untersuchung reicht der Verweis auf den Urknall nicht aus. Der Urknall ist ei-
ne wissenschaftliche Hypothese, die im Prinzip empirisch iberpriift werden
konnte. Aus diesem Grund handelt es sich nicht um eine philosophische Theo-
rie. Es gibt keine Metaphysik oder Ontologie des Urknalls. Neben dieser wis-
senschaftlichen Theorie itber den Ursprung der Welt gibt es verschiedene soge-
nannte «Theorien von allem», die von theoretischen Physikern vorgeschlagen
wurden und nicht empirisch tiberpriift werden kénnen, wie die Stringtheo-
rie, die Multiverstheorie oder die Quantengravitation. Wenn Wissenschaftler
von dem abweichen, was experimentell getestet werden kann, und universelle
Theorien vorschlagen, wagen sie sich an die Philosophie.” Als philosophische
Frage ist die Frage nach der Welt die Frage nach dem Sein und dem Sinn. Die
Anfinge der Welt, die die Philosophie betreffen, sind nicht die gleichen wie
die Anfinge des bekannten Universums, unseres Sonnensystems oder sogar
des Planeten Erde. Was auch immer die heutige oder kiinftige Wissenschaft
iiber das Universum, das Sonnensystem und die Erde herausfinden wird: Es
handelt sich um Dinge, die innerhalb einer bestimmten historischen Situati-
on des Wissens und der wissenschaftlichen Praxis eine Bedeutung haben. Sie
«existieren» innerhalb der Geschichte des Seins und des Sinns. Die Bedeutung,
die sie innerhalb der Geschichte haben, ist nicht die Bedeutung der Geschichte

1 Die Lesenden werden daran erinnert, dass sich Welt auf alle Wesen und ihre Einheitin
Sein und Sinn bezieht.
2 Fir eine Kritik der theoretischen Physik in diesem Sinne siehe Hossenfelder (2018).

https://dol.org/1014361/9783839418617-002 - am 13.02.2028, 08:28:08.



https://doi.org/10.14361/9783839416617-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

32

David J. Krieger: Informationeller Pragmatismus

selbst. Wie kann sich eine Wissenschaft selbst erkliren? Obwohl die Quanten-
physik die Abhingigkeit vom Beobachter anerkennt, kann sie den Beobachter
nicht erkliren.? Obwohl die Biologie Kognition zulisst, kann sie den Sinn nicht
erkliren. Wenn die Wissenschaft in der Lage wire, sich selbst zu erkliren, wi-
re sie das, was man eine «universelle Theorie» nennen kénnte. Eine universelle
Theorie muss nicht nur alles in der Welt erkliren konnen, sondern auch sich
selbst, wenn sie ihren Anspruch auf Universalitit aufrechterhalten will. Das
ist bisher noch keiner Wissenschaft gelungen. Der Beobachter ist bekanntlich
nicht das, was von der Physik oder gar der Biologie beobachtet oder erklirt
wird. Welches der fundamentalen Teilchen oder Felder des Standardmodells
ist der Beobachter? Welche Hirnaktivitit oder welche Neuronen bilden den Be-
obachter? Die Schlussfolgerung, die wir aus diesen Ausfithrungen ziehen wol-
len, ist, dass die Frage nach der Welt eine philosophische Frage ist. Was kann
uns die Philosophie dariiber sagen, woher die Welt kommt?

Um die philosophische Frage nach der Welt zu beantworten, miissen wir
zum Anfang der Welt zuriickgehen. Da die Welt dasselbe ist wie das Sein und
der Sinn, bedeutet dies, dass wir zu den Urspriingen des Seins und des Sinns
zuriickgehen miissen. Wir miissen also versuchen, die Ereignisse, die Akteu-
re, die Krifte und die Prozesse zu verstehen, die zur Entstehung des Sinns ge-
fihrt haben. Natiirlich sind Zeitreisen noch nicht méglich, also miissen wir
uns auf unsere Vorstellungskraft verlassen und versuchen, eine plausible Ge-
schichte zu erzihlen, die die Anfinge der Welt und den Ursprung des Sinns be-
schreibt. Wir wissen, dass die Philosophie keine Mythologie ist. Entgegen der
Polemik der antiken griechischen Philosophen gegen die Dichter ist der Philo-
sophie das Geschichtenerzihlen nicht fremd. Trotz seiner Verachtung fir die
Dichter und ihre Geschichten tiber die Gétter verwendete Platon seine eigenen
Mythen und erzihlte seine eigenen Geschichten, um philosophische Wahrhei-
ten zu illustrieren. Er bezeichnete diese als «edle Liigen». Dem Beispiel Platons
folgend werden wir versuchen, die Entstehung der Welt, d.h. des Seins und des
Sinns, zu beschreiben, indem wir eine fiktive Zeitmaschine benutzen, um zu
dem Moment in der Geschichte zuriickzukehren, von dem man sagen konnte,
dass Welt, Sinn und Sein zum ersten Mal erschienen sind.

3 Fur eine zeitgendssische Diskussion der Beobachterabhangigkeit in der Quantenphy-
sik siehe d’Espagnat (2006).

https://dol.org/1014361/9783839418617-002 - am 13.02.2028, 08:28:08.



https://doi.org/10.14361/9783839416617-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

1. Die Frage der Technologie

1.1 Der Unterschied, den ein Stein macht

Nehmen wir an, es gab einen Zeitpunkt, an dem ein bestimmter Vorfahre des
Homo sapiens an einem bedeutenden Ereignis teilnahm, einem Ereignis, das
so bedeutsam und beispiellos war, dass es nicht nur die Welt verinderte, son-
dern die Welt entstehen liefk. Gehen wir weit zuriick in der Geschichte, in die
Zeit vor dem Erscheinen des Menschen.* Nach dem derzeitigen Stand der ar-
chiologischen Forschung erschien der Homo sapiens vor etwa 300.000 Jah-
ren.® Der erste Gebrauch von Werkzeugen, das Auftauchen von Technologie
und alles, was damit zusammenhingt, liegt viel weiter zuriick, nimlich et-
wa 3,3 Millionen Jahre. In dieser Periode, die als Altsteinzeit bekannt ist, be-
nutzten die Hominiden, unsere frithesten Vorfahren, Werkzeuge aus Stein,
Holz und Knochen fiir die Jagd, zum Kimpfen und fiir andere Zwecke. Stein-
werkzeuge konnen auf ca. 3 Millionen Jahre vor dem Auftreten des Homo sa-
piens datiert werden. Es handelt sich dabei um die sogenannten «Mode 1»-
Werkzeuge aus der «Oldowan-Industrie», d.h. den Fundorten in der Olduvai-
Schlucht in Tansania. Diese Werkzeuge stammen aus der Zeit vor 2,6 Millio-
nen Jahren. Sie wurden hergestellt, indem ovale Steine, die in Flussbetten ge-
funden wurden, durch Abbrechen von Flocken in Formen mit scharfen Kan-
ten an einem Ende gehimmert wurden. Ein Ende war geschirft, das ande-
re rund, sodass es leicht in der Hand gehalten werden konnte. Diese primiti-
ve Steinaxt, auch «Hand-Axt» genannt, ist aber nicht das ilteste Beispiel fiir
Steinwerkzeuge. In Lomekwi 3 in West Turkana, Kenia, wurden Steinwerk-
zeuge entdeckt, die vor 3,3 Millionen Jahren angefertigt worden waren.® Die-

4 Dies erlaubt uns, auf die Herausforderung von Meillassoux (2008) zu antworten, der
vom «Ahnen» spricht, um einen Bereich jenseits der «korrelationistischen» Vorausset-
zung des modernen westlichen Subjektivismus zu bezeichnen, insbesondere seit Kant
und in der Auspragung von Husserl. Die Idee des Ahnen stellt die Annahme infrage,
dass das Sein —und damit die Bedeutung — notwendigerweise mit dem menschlichen
Bewusstsein, mit der Intentionalitit verbunden ist. Meillassoux fragt, wie das Sein mit
dem menschlichen Bewusstsein in Verbindung gebracht werden kann, wenn es offen-
sichtlich eine «uralte» Welt gab, lange bevor der Mensch entstand. Der Korrelationalis-
mus ist eine moderne Idee, die sich aus der strikten Unterscheidung zwischen Subjekt
und Objekt und der Notwendigkeit ergibt, sie irgendwie wieder zusammenzufiigen,
da das eine nicht ohne das andere existieren kann.

5 Fiir einen Uberblick siehe Wikipedia, https://en.wikipedia.org/wiki/Early_modern_hu
man

6 Siehe Wikipedia, https://en.wikipedia.org/wiki/Stone_tool.

https://dol.org/1014361/9783839418617-002 - am 13.02.2028, 08:28:08.

33


https://en.wikipedia.org/wiki/Early_modern_human
https://en.wikipedia.org/wiki/Early_modern_human
https://en.wikipedia.org/wiki/Stone_tool
https://doi.org/10.14361/9783839416617-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/
https://en.wikipedia.org/wiki/Early_modern_human
https://en.wikipedia.org/wiki/Early_modern_human
https://en.wikipedia.org/wiki/Stone_tool

34

David J. Krieger: Informationeller Pragmatismus

se Entdeckung zeigt, dass die Steinaxt zweifellos eines der ersten und sogar
das am lingsten genutzte Werkzeug in der Geschichte des Urmenschen und
der Menschheit ist. In vielerlei Hinsicht war sie ein Vorliufer spiterer Tech-
nologien und kann als ein einfaches Modell dafiir angesehen werden, was es
bedeutet, Werkzeuge zu benutzen und was Technologie ist. Wenn wir beden-
ken, dass der Gebrauch von Werkzeugen oft als das angesehen wird, was den
Menschen von anderen Tieren unterscheidet, und damit als ein wesentlicher
Aspekt der Kultur, konnte die Frage nach dieser Technologie zu einem tieferen
Verstindnis der menschlichen Existenz fithren, als wenn man mit dem Homo
sapiens und voll entwickelter sprachlich vermittelter Erfahrung beginnt, wie
es die Philosophie tut.”

Da die Fihigkeit, Werkzeuge herzustellen und zu benutzen und diese
Fertigkeiten iiber viele Generationen hinweg an andere weiterzugeben, als
Kennzeichen von Kultur und Zivilisation gilt, welche Schlussfolgerungen
lassen sich aus der Tatsache ziehen, dass Hominiden mehrere Millionen Jahre
vor dem Auftreten des Homo sapiens Werkzeuge herstellten und benutzten?
Sie deutet darauf hin, dass der Mensch mit seinem grof3en Gehirn und seinen
sprachlichen Fahigkeiten keine notwendige Voraussetzung fiir die Entstehung
von Sinn war, oder zumindest, dass Sinn lange vor dem Auftreten spezifisch
menschlicher Intelligenz entstanden ist. Schliefilich wire es absurd anzu-
nehmen, dass unsere hominiden Vorfahren nicht irgendwie «wussten», was
sie taten, als sie drei Millionen Jahre vor dem Auftreten des Homo sapiens
Werkzeuge herstellten und benutzten. Dariiber hinaus impliziert die Entste-
hung von Sinn lange vor dem Menschen, dass Sinn eng mit der materiellen
Realitit, den Dingen und den praktischen Lebensformen verbunden ist und
nicht mit einem rein theoretischen Wissen. Was auch immer die Hominiden
drei Millionen Jahre vor dem Auftauchen des Homo sapiens gemacht haben,
man kann davon ausgehen, dass sie sich nicht der Kontemplation reiner Ideen
gewidmet haben, obwohl einige dies natiirlich auch getan haben mégen. Fra-
gen wir uns also: Was bedeutet es, eine Steinaxt zu benutzen? Wie hat sich diese
Technik herausgebildet? Worin besteht der Unterschied zwischen der Art und
Weise, wie Hominiden Werkzeuge herstellten und benutzten, und der Art
und Weise, wie sich ein Verhalten, das bei Affen und anderen Spezies dhnlich
erscheinen mag, nie zu einer Kultur entwickelt hat? Trotz der unbestreitbaren
Beweise fiir die Verwendung von Werkzeugen bei Affen und anderen Tieren

7 Siehe z.B. die Material Engagement Theory von Malafouris (2013), die Mirror System Hy-
pothesis von Arbib (2012) sowie Corballis (2003; 2017) zu den Urspriingen der Sprache.

https://dol.org/1014361/9783839418617-002 - am 13.02.2028, 08:28:08.



https://doi.org/10.14361/9783839416617-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

1. Die Frage der Technologie

scheint es einen grundlegenden Unterschied zwischen dem, was Tiere tun,
und dem, was man auf der Ebene von Sinn als nichtepisodische Verwendung
von Werkzeugen bezeichnen kénnte, zu geben.®

Nehmen wir an, wir sind in der Zeit zuriickgereist und werden durch einen
gliicklichen Zufall Zeuge der ersten Herstellung einer Steinaxt.” Wir werden
eine Phinomenologie der Herstellung einer Steinaxt versuchen und dariiber
hinaus versuchen, ein Verstindnis fiir die Entstehung von Sinn und, mit dem
Sinn, auch von Sein und Welt zu gewinnen. Was meinen wir mit Phinome-
nologie? Die Phinomenologie ist eine philosophische Methode, die versucht,
Erfahrungen mit so wenig Voraussetzungen wie moglich zu beschreiben. Die-
se Methode unterscheidet sich nicht sehr von dem, was Ethnologen tun, wenn
sie die Praktiken einer traditionellen Gesellschaft von Jigern und Sammlern
beobachten und beschreiben. Natitrlich ist es unméglich, keine Vorannahmen
zuhaben. Wirkonnen nicht aus unserer eigenen Welt heraustreten und so tun,
als wiren wir nicht in eine Sprache und Kultur mit ihrer eigenen, sehr langen
und komplexen Geschichte eingebettet. Dennoch kénnen wir plausibel anneh-
men, dass es nur eine Welt gibt und dass die Welt, in der wir uns heute be-
finden, ihren Ursprung in der Vergangenheit hat und dass das, was wir heu-
te erleben und verstehen kénnen, eine gewisse Kontinuitit mit dem hat, was
in der Vergangenheit geschehen ist. Wie bereits erwahnt, sind die Urspriinge
nicht etwas, das in der Vergangenheit verloren gegangen ist, sondern sie sind
immer bei uns, leiten uns und bestimmen, was wir sind. Die Riickkehr zu den
Urspriingen ist moglich, indem wir versuchen, so weit wie méglich Annahmen
iiber das, was wir sehen, zu vermeiden, und das, was geschieht, ohne Riickgriff
auf heutige Theorien oder Vorurteile zu beschreiben. Stellen wir uns also die
Frage: Was geschah, als das erste Werkzeug hergestellt wurde, als die Technik
entstand und als Sinn vor mehr als drei Millionen Jahren in Afrika aufkam?

8 Der Werkzeuggebrauch der Affen ist durch seinen «episodischen» Charakter gekenn-
zeichnet. Siehe Donald (1991:149), der die «Kultur» der Affen als «episodisch» be-
schreibt: «Das Wort, das die kognitive Kultur der Affen am besten zu beschreiben
scheint [...], ist der Begriff «episodisch>. Ihr Leben findet vollstindig in der Gegenwart
statt, als eine Reihe konkreter Episoden, und das hochste Element in ihrem System
der Gedachtnisreprasentation scheint auf der Ebene der Ereignisreprasentation zu lie-
gen.» Notiz: Alle Ubersetzungen von den in Englisch zitierten Quellen stammen vom
Autor.

9 Fir eine Diskussion tiber die Analyse von Steinen und die von Archdologen verwende-
ten Theorien und Methoden siehe Soressi/Geneste (2011).

https://dol.org/1014361/9783839418617-002 - am 13.02.2028, 08:28:08.

35


https://doi.org/10.14361/9783839416617-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

36

David J. Krieger: Informationeller Pragmatismus

Was wir sehen, ist zunichst nur ein Tier, ein Hominid, das etwas mit Stei-
nen macht, die auf dem Boden, sagen wir einem Flussbett, herumliegen. Da
wir nur zu beschreiben versuchen, was wir sehen, und keine Vorannahmen
iiber das Geschehen treffen wollen, werden wir nicht davon ausgehen, dass
wir beobachten, wie ein Organismus versucht, sich an seine Umwelt anzupas-
sen. Wir werden auch nicht davon ausgehen, dass wir Zeugen bewusster, ab-
sichtlicher Erfahrungen sind, wie wir sie machen, wenn wir heute etwas tun.
Schliefilich befinden wir uns in einem Zeitpunkt, der drei Millionen Jahre vor
dem Entstehen des Homo sapiens liegt. Auf der grundlegendsten Ebene ist
das, was wir sehen, ein Prozess, durch den Relationen oder «Assoziationen»
zwischen Steinen und Tieren oder Feinden usw. hergestellt werden, sodass
ein einzigartiges Verhalten auftritt, das allen an diesen Assoziationen Betei-
ligten zugeschrieben werden muss. Nennen wir diese Teilnehmenden Akteu-
re und stellen wir fest, dass das Verhalten, das sich aus ihrer Verbindung er-
gibt, nicht auf einen der Akteure allein zuriickgefithrt werden kann. Wir kon-
nen also nicht davon ausgehen, dass der Hominid aktiv ist und der Stein ein
passives Ding. Die Vorstellung, dass Dinge lediglich passives Rohmaterial fiir
die gestalterischen Aktivititen menschlicher Akteure sind, ist sehr jungen Ur-
sprungs. Die Begriffe Anpassung an die Umwelt, aktiv oder passiv, Materie
oder Form, Potenzialitit oder Aktualitit usw. sind Ideen, die erst viel spiter
in der Menschheitsgeschichte entstanden sind und in der Szene, die wir hier
beobachten, keinen Platz haben. Wenn wir versuchen, alle unsere iiblichen An-
nahmen beiseitezulassen, sehen wir die Entstehung einer einzigartigen und
beispiellosen Art der Zusammenarbeit zwischen Hominid und Stein, bei der die
Handlungsfihigkeit und das, was man als «kognitive Funktion» bezeichnen
konnte, auf alle Akteure verteilt ist.

Wir kénnen die Natur der «kognitiven Funktion», die fiir die Herstellung und
den Cebrauch eines Werkzeugs verantwortlich ist, niemals verstehen und
ableiten, ohne zuerst anzuerkennen, dass die verschiedenen Prozesse, die
fiir die Umwandlung von Rohmaterial in ein Werkzeug verantwortlich sind,
sowie das Werkzeug selbst aktiv und wechselseitig an der Ko-Konstruktion
dessen, was als «kognitive Funktion» gilt, teilnehmen. (Malafouris 2013:163)

Die Steinaxt entsteht als einzigartige «Kooperation» zwischen einem Homi-
niden und einer bestimmten Art von Stein. Was der Hominid tut, kann we-
der als bewusste Herstellung eines Artefakts noch als adaptive Reaktion auf
Stérungen aus der Umwelt beschrieben werden. Die Vorstellung eines primiti-

https://dol.org/1014361/9783839418617-002 - am 13.02.2028, 08:28:08.



https://doi.org/10.14361/9783839416617-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

1. Die Frage der Technologie

ven Handwerkers oder das biologische Modell eines Organismus als autopoie-
tisches, operativ und informationell geschlossenes System, das sich an eine
Umwelt anpasst, ist hier fehl am Platz. Woher kommen die angeblichen St6-
rungen aus der Umwelt? Welche Informationen werden rein intern konstru-
iert? Woran passt sich der Hominid an? Was zihlt iiberhaupt als Umwelt? Wel-
che Homdostase wird durch die Handlungen des Hominiden aufrechterhal-
ten? Was wir hier beobachten, ist nicht die Interaktion eines Organismus mit
seiner Umwelt. Dieses biologische Modell ist mit Vorannahmen und Ideen be-
laden, die erst viel spiter in der Geschichte und der Entwicklung von Kultur
und Wissenschaft entstanden sind. Das Gleiche gilt fiir die Vorstellung von ei-
nem primitiven Handwerker. Wo ist das Rohmaterial? Es mag Steine geben,
aber es ist kein Material und gar kein Rohmaterial zu sehen. Wo ist die Form,
die das Material zu einer Axt formt? Hat der Hominid einen Bauplan in der
Hand oder eine platonische Form im Kopf? Warum behandelt er den Stein so,
wie er es tut? Hat er einen bestimmten Zweck, ein Ziel? Weif$ er bereits, wozu
die Axt verwendet werden kann, bevor sie iiberhaupt erscheint? Und wer ist die
effiziente Ursache? Wer fithrt die Handlung aus? Ist es der Hominid oder der
Stein? Hat der Stein dem Hominiden nicht irgendwie suggeriert, dass er auf
eine bestimmte Art und Weise gehalten oder mit dem Arm auf eine bestimmte
Art und Weise geschwungen werden sollte? War es der Hominid, der die In-
itiative ergriff, diesen speziellen Stein aufhob und ihn benutzte, um etwas zu
schlagen? Was genau zahlt in dieser ungewo6hnlichen Situation als Handlung,
als «etwas tun», wenn weder Hominid noch Stein eine Vorstellung davon hat-
ten, was eine Axt ist, d.h. was getan werden soll? Wenn wir uns an die phi-
nomenologische und rein deskriptive Methode halten und versuchen, Voran-
nahmen so weit wie moglich zu vermeiden, ist das, was geschieht, einfach eine
einzigartige Kooperation zwischen Hominid und Stein. Begriffe aus unserem
Alltagsverstindnis, aus der modernen Wissenschaft oder aus der traditionel-
len Philosophie kénnen nicht adiquat beschreiben, was geschah, als ein Ho-
minid vor drei Millionen Jahren zum ersten Mal einen bestimmten Stein aus
einem Flussbett aufthob, ihn auf eine bestimmte Weise in der Hand hielt, ihn
mit dem Arm auf bestimmte Weise schwang, Dinge oder Feinde schlug und
daraus zum ersten Mal eine Steinaxt entstand.

Schauen wir uns genauer an, was geschah, als die erste Steinaxt entstand.
Wir sehen einen Hominiden, der einen bestimmten Stein in einem Flussbett
aufhebt und ihn auf verschiedene Weise in der Hand hilt. Der Stein hat ei-
ne bestimmte Form, ein bestimmtes Gewicht, eine bestimmte Grof3e und eine
bestimmte Konsistenz. All diese Eigenschaften des Steins suggerieren, bieten

https://dol.org/1014361/9783839418617-002 - am 13.02.2028, 08:28:08.

37


https://doi.org/10.14361/9783839416617-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

38

David J. Krieger: Informationeller Pragmatismus

an, stoflen an, schlagen vor und beeinflussen den Hominiden, sodass er den
Stein auf eine bestimmte Weise in der Hand hilt und mit dem Arm auf eine
bestimmte Art und Weise schwingt, sodass ein Tier getroffen und getétet oder
ein Feind verscheucht oder ein Stiick Holz gespalten und geformt werden kann
usw. Es wire nicht falsch zu sagen, dass der Stein der Hand und dem Arm «bei-
bringt», wie er zu halten und zu schwingen ist.’® Andere Arten von Steinen mit
anderen Eigenschaften tun dies nicht. Andere Arten, den Stein in der Hand
zu halten, den Arm zu schwingen und auf etwas zu schlagen, haben nicht die
gleiche Wirkung wie dieser besondere Stein und diese besonderen Bewegun-
gen in Bezug auf nur bestimmte Gegenstinde. Man kdnnte sagen, dass dieser
besondere Stein, aber nicht nur der Stein, sondern auch die besondere Ana-
tomie der Hand und des Arms des Hominiden sowie die Eigenschaften der
Tiere, der Feinde, des Holzes usw., die zu den Objekten des Hominiden wur-
den, der den Stein schwang, bestimmte «Affordanzen» hatten, die es diesen
Akteuren erméglichten, miteinander in Verbindung gebracht zu werden, so-
dass im Laufe von Tausenden von Jahren der Einwirkung aufeinander etwas
entstand, das es vorher nicht gab, nimlich ein «Jiger» oder ein «Krieger», der
eine steinerne «Axt» schwang. Der Begriff «Affordanz» ist hilfreich, wenn es
darum geht, die Handlungsfihigkeit nichtmenschlicher Akteure zu beschrei-
ben. Gibson (1979:129) schreibt:

Eine Affordanz ist weder eine objektive Eigenschaft noch eine subjektive Ei-
genschaft; oder sie ist beides, wenn man so will. Eine Affordanz durchbricht
die Dichotomie von subjektiv und objektiv und hilft uns, ihre Unzuldnglich-
keit zu verstehen. Sie ist gleichermafien eine Tatsache der Umwelt und eine
Tatsache des Verhaltens. Sie ist sowohl physisch als auch psychisch und doch
keines von beiden. Eine Affordanz verweist in beide Richtungen, auf die Um-
welt und auf den Beobachter.

Diese einzigartige und auflergewdhnliche Zusammenarbeit zwischen be-
stimmten Steinen, Hominiden und anderen Dingen wie Tieren, Feinden,
Holz usw., die auf bestimmte Weise miteinander verbunden waren, verin-
derte nicht nur das Wesen, die Identitit und das Verhalten der Hominiden,

10  Siehe Latours Studie tiber Pasteur (1988) fiir eine detaillierte Beschreibung, wie die
Dinge unter den Bedingungen wissenschaftlicher Beobachtung und Experimente «fir
sich selbst sprechen». Diesistauch die Antwort auf Rortys (1979) pragmatistische Kritik
an der kantischen Gegebenheit von Reprédsentationen, seien es nun Sinneseindriicke
oder Ideen.

https://dol.org/1014361/9783839418617-002 - am 13.02.2028, 08:28:08.



https://doi.org/10.14361/9783839416617-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

1. Die Frage der Technologie

die zu «Jigern» oder «Kriegern» wurden, sondern auch das Verhalten und
die Identitit der Steine, die nun nicht mehr nur Steine waren, die auf dem
Boden herumlagen, sondern «Axte». Wie lisst sich das, was hier geschieht,
am besten beschreiben? Latour (1995) schligt vor, dass diese einzigartigen
Assoziationen — oder besser sollten wir von Prozessen des Assoziierens spre-
chen - als «Akteur-Netzwerk» bezeichnet werden konnen. Es gibt nicht eine
Axt, einen Jiger, ein Tier usw., die als unabhingige Dinge oder Substanzen
ohne Relationen zueinander in der Welt herumliegen und darauf warten,
dass sie irgendwie aufeinander bezogen werden, sondern die Entstehung von
Netzwerken von Akteuren, die sich im Netzwerk gegenseitig beeinflussen und
zu bestimmten Zwecken interagieren und erst dadurch zu dem werden, was
sie sind.

Was geschieht, wenn ein Akteur-Netzwerk entsteht? Die Verwandlung ei-
nes Hominiden in einen «Jiger», eines Steins in eine «Axt» und bestimmter
Tiere in «Beute» ist nichts anderes als das Entstehen von Sinn. Sinn entsteht
also nicht als mentaler Zustand, als Idee im Kopf oder als sprachliches Zei-
chen, das etwas bezeichnet, sondern als ein reales Netzwerk von Akteuren, die
in bestimmte Assoziationen oder Relationen zueinander treten und die durch
diese Assoziationen und Relationen verandert werden. Es gibt nicht mehr Ho-
miniden, Steine, Tiere, Holzstiicke oder was auch immer; es gibt jetzt «Jager»,
«Krieger», «Beute», «Feinde», «Rohmaterial» zum Bauen usw. Was entstanden
ist, ist ein Akteur-Netzwerk, das nur aufgrund der Relationen und Assozia-
tionen zwischen allen Akteuren, sowohl Hominiden als auch Dingen, die das
Netzwerk bilden, existiert. Es ist dieses Netzwerk und nichts anderes, das der
Triger des Sinns ist. Der Stein wird zu einer «Axt», einem Artefakt, und der
Hominid wird zum «Jager» oder «Krieger». Die Axt ist kein blof3er Stein, und
ein Jiger, der eine Axt schwingt, ist kein blofier Hominid. Keiner dieser Ak-
teure war irgendwie der Erste, der die anderen ins Leben rief. Die Axt und der
Jager ermoglichen und bedingen sich gegenseitig. Es gibe keinen Jager ohne
die Axt und keine Axt ohne den Jiger. Gemeinsam bilden sie, und natirlich die
Tiere und Feinde, die erfahren haben, was die Axt mit ihnen macht, ein Netz-
werk, in dem sie anschlieflend «als» das existieren, was sie sind. «Als» etwas zu
existieren, sei es als «Axt», als «Jiger» oder als Tier, das zur «Beute» geworden
ist, ist eine einzigartige Art des Seins. Eine Axt zum Beispiel ist gleichzeitig
ein Ding und ein Sinn. Als solche ist sie ein Teil der Welt. Zusammen mit dem
Akteur-Netzwerk entsteht eine Welt des Sinnes. Die Welt der Jager, Krieger,
Axte, Beute, Rohstoffe und vieles mehr erscheint zum ersten Mal. Die Welt ist
die Summe der Akteur-Netzwerke, die als Sinn entstehen, indem sie unterein-

https://dol.org/1014361/9783839418617-002 - am 13.02.2028, 08:28:08.

39


https://doi.org/10.14361/9783839416617-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

40

David J. Krieger: Informationeller Pragmatismus

ander Assoziationen konstruieren. Akteur-Netzwerke sind zugleich Sinn, Sein
und Welt. Die Welt entsteht aus Akteur-Netzwerken. Die Welt ist die Summe
der Akteur-Netzwerke. Aus dieser Perspektive betrachtet, war das, was wir bei
der Konstruktion der ersten Steinaxt beobachten konnten, in der Tat ein wahr-
haft bedeutsames Ereignis. Es hat alles veridndert.

Akteur-Netzwerke entstanden, wie wir bereits festgestellt haben, mehr als
drei Millionen Jahre bevor der Homo sapiens mit seinem groflen Gehirn und
sprachlichen Fihigkeiten auf den Plan trat. Das steht im Gegensatz zu dem,
was die meisten Menschen fiir selbstverstindlich halten. Sinn ist nicht etwas,
das erst mit dem Menschen entstanden ist. Sinn ist auch nicht etwas, das von
einer vollentwickelten Sprache in dem Sinne abhingt, in dem wir heute Spra-
che als Umschreibung des Bereichs der semantischen Bedeutung verstehen.
Seit der «linguistischen Wende» in der Philosophie, deren Hauptvertreter
Wittgenstein ist, ist die Sprache in der modernen Philosophie zum Mafstab
fiir Sinn geworden. Wie Wittgenstein es ausdriickt: «Die Grenzen meiner
Sprache sind die Grenzen meiner Welt.» Natiirlich hat schon Aristoteles den
Menschen als das Tier definiert, das Sprache «hat». Aber was ist Sprache?
Das griechische Wort logos bedeutet, wie Heidegger hervorhebt, urspriinglich
«Sammeln» oder, wie wir es angesichts unserer Beschreibung der Steinaxt
bevorzugen, das Herstellen von Assoziationen und das Konstruieren eines
Akteur-Netzwerks. Ganz abgesehen von dem, was der Hominid tber die
Steinaxt und seine Verwendung sagen konnte oder wollte, hatte die Axt einen
Sinn, und sie bedeutete, dass der Hominid nun ein «Jiger» oder «Krieger»
war. Mit dem Auftauchen der Axt entstand eine Welt von Sinn, und diese hilt
alle Akteure fest, bindet sie zusammen, auch wenn sie nicht jagen oder kimp-
fen und wenn sie ihre Steinixte abgelegt haben und andere Dinge tun. Im
Laufe der folgenden drei Millionen Jahre entstand allmihlich und schrittweise
das, was wir heute als Sprache kennen, zusammen mit den evolutioniren
Anpassungen der Hominiden, die wir heute als Homo sapiens kennen.

Es ist die Sprache, verstanden als logos in diesem urspriinglichen Sinne,
die definiert, was Sinn bedeutet, und es ist die Entstehung von Sinn als Welt,
in der Menschen und Nichtmenschen in Akteur-Netzwerken versammelt
sind, die von nun an das Sein umschreibt. Der urspriingliche griechische Satz
von Aristoteles, zoon logon echon (das Tier, das Sprache hat), kann so verstanden
werden, dass der Mensch ein bestimmter federloser Zweibeiner ist, der neben
anderen Eigenschaften irgendwie die Fihigkeit zu sprechen besitzt. Vielmehr,
wie Heidegger (Grundbegriffe der aristotelischen Philosophie, 2024) betont hat,
kann der griechische Ausdruck auch bedeuten, dass die Sprache (logos) von

https://dol.org/1014361/9783839418617-002 - am 13.02.2028, 08:28:08.



https://doi.org/10.14361/9783839416617-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

1. Die Frage der Technologie

diesem besonderen Tier Besitz ergriffen hat. Zweifellos bilden grofie Gehirne
und sprachliche Fihigkeiten ein biologisches Substrat, auf dem die Konstruk-
tion von Assoziationen mit Zeichen unvergleichlich grofer wird, als es vor der
Evolution des Homo sapiens moglich war. Diese Fahigkeit wird spater als Geist
(nous, logos) bezeichnet und von den ersten Philosophen als die Quelle der Ord-
nung in der Welt erkannt. Die in der Sprache entstandenen Zeichennetzwerke
und ihre Strukturen wurden sowohl zum Gegenstand als auch zum Mittel,
mit dem sich die Philosophie dem Sinn, dem Sein und der Welt niherte. Auch
heute noch konzentriert sich die Philosophie auf die spezifisch «logischen»
Strukturen und Praktiken dieser Zeichennetzwerke in Bezug auf das, was als
Rationalitit, Argumentation und Denken bezeichnet wird. Wenn wir jedoch
auf die urspriingliche Bedeutung von logos als Sammeln und Zusammenhalten
zuriickgehen, dann kénnen wir sagen, dass es die Sprache im erweiterten und
urspriinglichen Verstindnis als Sinn ist, um die sich die Philosophie kiim-
mert, und dass es dieser urspriingliche logos ist, der den Menschen besitzt,
und nicht umgekehrt. Die Sprache nutzt den Menschen mit seinen grofRen
Gehirnen, seinen Fihigkeiten, Dinge mit den Hinden herzustellen und zu
formen, und seinem Stimmapparat, der bei anderen Spezies seinesgleichen
sucht, um bei der Konstruktion von Akteur-Netzwerken aller Art behilflich zu
sein, einschliefdlich natiirlich der Zeichennetzwerke, die wir heute als Sprache
erleben.™

1.2 Die Bedeutung des Seins

Wenden wir uns nun dem Begrift des Seins zu. Ein Akteur-Netzwerk ist ei-
ne gegenseitige Konditionierung von Menschen und Nichtmenschen, die alle
«Akteure» zu etwas macht, was sie vorher nicht waren. Bevor der Stein und
der Hominid und die Hand und der Arm und die Tiere oder Feinde auf be-
stimmte Weise miteinander verbunden wurden, gab es keinen dieser Akteu-
re. Sie werden erst durch die Assoziationen, die sie miteinander eingegangen

11 Beispiele fiir den Netzwerkcharakter von Sprache und Bedeutung sind Wissensgra-
phen und semantische Netzwerke, die Beziehungen der logischen Kompatibilitat, In-
ferenz und Inkompatibilitat zwischen Begriffen und Zeichen veranschaulichen. Fir ei-
ne pragmatistische Philosophie, die fiir den normativen Charakter dieser Beziehungen
und ihre Einbettung in soziale Praktiken sowie fiir den entsprechenden Begriff der Ra-
tionalitditargumentiert, siehe die Arbeiten von Rorty (1979) und Brandom (1994; 2002).

https://dol.org/1014361/9783839418617-002 - am 13.02.2028, 08:28:08.

4


https://doi.org/10.14361/9783839416617-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

