
1. Die Frage der Technologie 

Die Philosophie beschäftigt sich mit der Welt.1 Es ist daher eine legitime phi
losophische Frage, zu fragen, woher die Welt kommt. Dies ist keine kosmolo
gische Frage oder eine Frage, die im Bereich der physikalischen oder astrono
mischen Wissenschaften beantwortet werden kann. Für eine philosophische 
Untersuchung reicht der Verweis auf den Urknall nicht aus. Der Urknall ist ei
ne wissenschaftliche Hypothese, die im Prinzip empirisch überprüft werden 
könnte. Aus diesem Grund handelt es sich nicht um eine philosophische Theo

rie. Es gibt keine Metaphysik oder Ontologie des Urknalls. Neben dieser wis
senschaftlichen Theorie über den Ursprung der Welt gibt es verschiedene soge
nannte «Theorien von allem», die von theoretischen Physikern vorgeschlagen 
wurden und nicht empirisch überprüft werden können, wie die Stringtheo
rie, die Multiverstheorie oder die Quantengravitation. Wenn Wissenschaftler 
von dem abweichen, was experimentell getestet werden kann, und universelle 
Theorien vorschlagen, wagen sie sich an die Philosophie.2 Als philosophische 
Frage ist die Frage nach der Welt die Frage nach dem Sein und dem Sinn. Die 
Anfänge der Welt, die die Philosophie betreffen, sind nicht die gleichen wie 
die Anfänge des bekannten Universums, unseres Sonnensystems oder sogar 
des Planeten Erde. Was auch immer die heutige oder künftige Wissenschaft 
über das Universum, das Sonnensystem und die Erde herausfinden wird: Es 
handelt sich um Dinge, die innerhalb einer bestimmten historischen Situati
on des Wissens und der wissenschaftlichen Praxis eine Bedeutung haben. Sie 
«existieren» innerhalb der Geschichte des Seins und des Sinns. Die Bedeutung, 
die sie innerhalb der Geschichte haben, ist nicht die Bedeutung der Geschichte 

1 Die Lesenden werden daran erinnert, dass sich Welt auf alle Wesen und ihre Einheit in 
Sein und Sinn bezieht. 

2 Für eine Kritik der theoretischen Physik in diesem Sinne siehe Hossenfelder (2018). 

https://doi.org/10.14361/9783839416617-002 - am 13.02.2026, 08:28:06. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839416617-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


32 David J. Krieger: Informationeller Pragmatismus 

selbst. Wie kann sich eine Wissenschaft selbst erklären? Obwohl die Quanten
physik die Abhängigkeit vom Beobachter anerkennt, kann sie den Beobachter 
nicht erklären.3 Obwohl die Biologie Kognition zulässt, kann sie den Sinn nicht 
erklären. Wenn die Wissenschaft in der Lage wäre, sich selbst zu erklären, wä
re sie das, was man eine «universelle Theorie» nennen könnte. Eine universelle 
Theorie muss nicht nur alles in der Welt erklären können, sondern auch sich 
selbst, wenn sie ihren Anspruch auf Universalität aufrechterhalten will. Das 
ist bisher noch keiner Wissenschaft gelungen. Der Beobachter ist bekanntlich 
nicht das, was von der Physik oder gar der Biologie beobachtet oder erklärt 
wird. Welches der fundamentalen Teilchen oder Felder des Standardmodells 
ist der Beobachter? Welche Hirnaktivität oder welche Neuronen bilden den Be
obachter? Die Schlussfolgerung, die wir aus diesen Ausführungen ziehen wol
len, ist, dass die Frage nach der Welt eine philosophische Frage ist. Was kann 
uns die Philosophie darüber sagen, woher die Welt kommt? 

Um die philosophische Frage nach der Welt zu beantworten, müssen wir 
zum Anfang der Welt zurückgehen. Da die Welt dasselbe ist wie das Sein und 
der Sinn, bedeutet dies, dass wir zu den Ursprüngen des Seins und des Sinns 
zurückgehen müssen. Wir müssen also versuchen, die Ereignisse, die Akteu
re, die Kräfte und die Prozesse zu verstehen, die zur Entstehung des Sinns ge
führt haben. Natürlich sind Zeitreisen noch nicht möglich, also müssen wir 
uns auf unsere Vorstellungskraft verlassen und versuchen, eine plausible Ge
schichte zu erzählen, die die Anfänge der Welt und den Ursprung des Sinns be
schreibt. Wir wissen, dass die Philosophie keine Mythologie ist. Entgegen der 
Polemik der antiken griechischen Philosophen gegen die Dichter ist der Philo
sophie das Geschichtenerzählen nicht fremd. Trotz seiner Verachtung für die 
Dichter und ihre Geschichten über die Götter verwendete Platon seine eigenen 
Mythen und erzählte seine eigenen Geschichten, um philosophische Wahrhei
ten zu illustrieren. Er bezeichnete diese als «edle Lügen». Dem Beispiel Platons 
folgend werden wir versuchen, die Entstehung der Welt, d.h. des Seins und des 
Sinns, zu beschreiben, indem wir eine fiktive Zeitmaschine benutzen, um zu 
dem Moment in der Geschichte zurückzukehren, von dem man sagen könnte, 
dass Welt, Sinn und Sein zum ersten Mal erschienen sind. 

3 Für eine zeitgenössische Diskussion der Beobachterabhängigkeit in der Quantenphy
sik siehe d’Espagnat (2006). 

https://doi.org/10.14361/9783839416617-002 - am 13.02.2026, 08:28:06. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839416617-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


1. Die Frage der Technologie 33 

1.1 Der Unterschied, den ein Stein macht 

Nehmen wir an, es gab einen Zeitpunkt, an dem ein bestimmter Vorfahre des 
Homo sapiens an einem bedeutenden Ereignis teilnahm, einem Ereignis, das 
so bedeutsam und beispiellos war, dass es nicht nur die Welt veränderte, son
dern die Welt entstehen ließ. Gehen wir weit zurück in der Geschichte, in die 
Zeit vor dem Erscheinen des Menschen.4 Nach dem derzeitigen Stand der ar
chäologischen Forschung erschien der Homo sapiens vor etwa 300.000 Jah
ren.5 Der erste Gebrauch von Werkzeugen, das Auftauchen von Technologie 
und alles, was damit zusammenhängt, liegt viel weiter zurück, nämlich et
wa 3,3 Millionen Jahre. In dieser Periode, die als Altsteinzeit bekannt ist, be
nutzten die Hominiden, unsere frühesten Vorfahren, Werkzeuge aus Stein, 
Holz und Knochen für die Jagd, zum Kämpfen und für andere Zwecke. Stein
werkzeuge können auf ca. 3 Millionen Jahre vor dem Auftreten des Homo sa
piens datiert werden. Es handelt sich dabei um die sogenannten «Mode 1»- 
Werkzeuge aus der «Oldowan-Industrie», d.h. den Fundorten in der Olduvai- 
Schlucht in Tansania. Diese Werkzeuge stammen aus der Zeit vor 2,6 Millio
nen Jahren. Sie wurden hergestellt, indem ovale Steine, die in Flussbetten ge
funden wurden, durch Abbrechen von Flocken in Formen mit scharfen Kan
ten an einem Ende gehämmert wurden. Ein Ende war geschärft, das ande
re rund, sodass es leicht in der Hand gehalten werden konnte. Diese primiti
ve Steinaxt, auch «Hand-Axt» genannt, ist aber nicht das älteste Beispiel für 
Steinwerkzeuge. In Lomekwi 3 in West Turkana, Kenia, wurden Steinwerk
zeuge entdeckt, die vor 3,3 Millionen Jahren angefertigt worden waren.6 Die

4 Dies erlaubt uns, auf die Herausforderung von Meillassoux (2008) zu antworten, der 
vom «Ahnen» spricht, um einen Bereich jenseits der «korrelationistischen» Vorausset
zung des modernen westlichen Subjektivismus zu bezeichnen, insbesondere seit Kant 
und in der Ausprägung von Husserl. Die Idee des Ahnen stellt die Annahme infrage, 
dass das Sein – und damit die Bedeutung – notwendigerweise mit dem menschlichen 
Bewusstsein, mit der Intentionalität verbunden ist. Meillassoux fragt, wie das Sein mit 
dem menschlichen Bewusstsein in Verbindung gebracht werden kann, wenn es offen
sichtlich eine «uralte» Welt gab, lange bevor der Mensch entstand. Der Korrelationalis
mus ist eine moderne Idee, die sich aus der strikten Unterscheidung zwischen Subjekt 
und Objekt und der Notwendigkeit ergibt, sie irgendwie wieder zusammenzufügen, 
da das eine nicht ohne das andere existieren kann. 

5 Für einen Überblick siehe Wikipedia, https://en.wikipedia.org/wiki/Early_modern_hu 
man 

6 Siehe Wikipedia, https://en.wikipedia.org/wiki/Stone_tool. 

https://doi.org/10.14361/9783839416617-002 - am 13.02.2026, 08:28:06. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://en.wikipedia.org/wiki/Early_modern_human
https://en.wikipedia.org/wiki/Early_modern_human
https://en.wikipedia.org/wiki/Stone_tool
https://doi.org/10.14361/9783839416617-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/
https://en.wikipedia.org/wiki/Early_modern_human
https://en.wikipedia.org/wiki/Early_modern_human
https://en.wikipedia.org/wiki/Stone_tool


34 David J. Krieger: Informationeller Pragmatismus 

se Entdeckung zeigt, dass die Steinaxt zweifellos eines der ersten und sogar 
das am längsten genutzte Werkzeug in der Geschichte des Urmenschen und 
der Menschheit ist. In vielerlei Hinsicht war sie ein Vorläufer späterer Tech
nologien und kann als ein einfaches Modell dafür angesehen werden, was es 
bedeutet, Werkzeuge zu benutzen und was Technologie ist. Wenn wir beden
ken, dass der Gebrauch von Werkzeugen oft als das angesehen wird, was den 
Menschen von anderen Tieren unterscheidet, und damit als ein wesentlicher 
Aspekt der Kultur, könnte die Frage nach dieser Technologie zu einem tieferen 
Verständnis der menschlichen Existenz führen, als wenn man mit dem Homo 
sapiens und voll entwickelter sprachlich vermittelter Erfahrung beginnt, wie 
es die Philosophie tut.7 

Da die Fähigkeit, Werkzeuge herzustellen und zu benutzen und diese 
Fertigkeiten über viele Generationen hinweg an andere weiterzugeben, als 
Kennzeichen von Kultur und Zivilisation gilt, welche Schlussfolgerungen 
lassen sich aus der Tatsache ziehen, dass Hominiden mehrere Millionen Jahre 
vor dem Auftreten des Homo sapiens Werkzeuge herstellten und benutzten? 
Sie deutet darauf hin, dass der Mensch mit seinem großen Gehirn und seinen 
sprachlichen Fähigkeiten keine notwendige Voraussetzung für die Entstehung 
von Sinn war, oder zumindest, dass Sinn lange vor dem Auftreten spezifisch 
menschlicher Intelligenz entstanden ist. Schließlich wäre es absurd anzu
nehmen, dass unsere hominiden Vorfahren nicht irgendwie «wussten», was 
sie taten, als sie drei Millionen Jahre vor dem Auftreten des Homo sapiens 
Werkzeuge herstellten und benutzten. Darüber hinaus impliziert die Entste
hung von Sinn lange vor dem Menschen, dass Sinn eng mit der materiellen 
Realität, den Dingen und den praktischen Lebensformen verbunden ist und 
nicht mit einem rein theoretischen Wissen. Was auch immer die Hominiden 
drei Millionen Jahre vor dem Auftauchen des Homo sapiens gemacht haben, 
man kann davon ausgehen, dass sie sich nicht der Kontemplation reiner Ideen 
gewidmet haben, obwohl einige dies natürlich auch getan haben mögen. Fra
gen wir uns also: Was bedeutet es, eine Steinaxt zu benutzen? Wie hat sich diese 
Technik herausgebildet? Worin besteht der Unterschied zwischen der Art und 
Weise, wie Hominiden Werkzeuge herstellten und benutzten, und der Art 
und Weise, wie sich ein Verhalten, das bei Affen und anderen Spezies ähnlich 
erscheinen mag, nie zu einer Kultur entwickelt hat? Trotz der unbestreitbaren 
Beweise für die Verwendung von Werkzeugen bei Affen und anderen Tieren 

7 Siehe z.B. die Material Engagement Theory von Malafouris (2013), die Mirror System Hy
pothesis von Arbib (2012) sowie Corballis (2003; 2017) zu den Ursprüngen der Sprache. 

https://doi.org/10.14361/9783839416617-002 - am 13.02.2026, 08:28:06. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839416617-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


1. Die Frage der Technologie 35 

scheint es einen grundlegenden Unterschied zwischen dem, was Tiere tun, 
und dem, was man auf der Ebene von Sinn als nichtepisodische Verwendung 
von Werkzeugen bezeichnen könnte, zu geben.8 

Nehmen wir an, wir sind in der Zeit zurückgereist und werden durch einen 
glücklichen Zufall Zeuge der ersten Herstellung einer Steinaxt.9 Wir werden 
eine Phänomenologie der Herstellung einer Steinaxt versuchen und darüber 
hinaus versuchen, ein Verständnis für die Entstehung von Sinn und, mit dem 
Sinn, auch von Sein und Welt zu gewinnen. Was meinen wir mit Phänome
nologie? Die Phänomenologie ist eine philosophische Methode, die versucht, 
Erfahrungen mit so wenig Voraussetzungen wie möglich zu beschreiben. Die
se Methode unterscheidet sich nicht sehr von dem, was Ethnologen tun, wenn 
sie die Praktiken einer traditionellen Gesellschaft von Jägern und Sammlern 
beobachten und beschreiben. Natürlich ist es unmöglich, keine Vorannahmen 
zu haben. Wir können nicht aus unserer eigenen Welt heraustreten und so tun, 
als wären wir nicht in eine Sprache und Kultur mit ihrer eigenen, sehr langen 
und komplexen Geschichte eingebettet. Dennoch können wir plausibel anneh
men, dass es nur eine Welt gibt und dass die Welt, in der wir uns heute be
finden, ihren Ursprung in der Vergangenheit hat und dass das, was wir heu
te erleben und verstehen können, eine gewisse Kontinuität mit dem hat, was 
in der Vergangenheit geschehen ist. Wie bereits erwähnt, sind die Ursprünge 
nicht etwas, das in der Vergangenheit verloren gegangen ist, sondern sie sind 
immer bei uns, leiten uns und bestimmen, was wir sind. Die Rückkehr zu den 
Ursprüngen ist möglich, indem wir versuchen, so weit wie möglich Annahmen 
über das, was wir sehen, zu vermeiden, und das, was geschieht, ohne Rückgriff 
auf heutige Theorien oder Vorurteile zu beschreiben. Stellen wir uns also die 
Frage: Was geschah, als das erste Werkzeug hergestellt wurde, als die Technik 
entstand und als Sinn vor mehr als drei Millionen Jahren in Afrika aufkam? 

8 Der Werkzeuggebrauch der Affen ist durch seinen «episodischen» Charakter gekenn
zeichnet. Siehe Donald (1991:149), der die «Kultur» der Affen als «episodisch» be
schreibt: «Das Wort, das die kognitive Kultur der Affen am besten zu beschreiben 
scheint […], ist der Begriff ‹episodisch›. Ihr Leben findet vollständig in der Gegenwart 
statt, als eine Reihe konkreter Episoden, und das höchste Element in ihrem System 
der Gedächtnisrepräsentation scheint auf der Ebene der Ereignisrepräsentation zu lie
gen.» Notiz: Alle Übersetzungen von den in Englisch zitierten Quellen stammen vom 
Autor. 

9 Für eine Diskussion über die Analyse von Steinen und die von Archäologen verwende
ten Theorien und Methoden siehe Soressi/Geneste (2011). 

https://doi.org/10.14361/9783839416617-002 - am 13.02.2026, 08:28:06. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839416617-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


36 David J. Krieger: Informationeller Pragmatismus 

Was wir sehen, ist zunächst nur ein Tier, ein Hominid, das etwas mit Stei
nen macht, die auf dem Boden, sagen wir einem Flussbett, herumliegen. Da 
wir nur zu beschreiben versuchen, was wir sehen, und keine Vorannahmen 
über das Geschehen treffen wollen, werden wir nicht davon ausgehen, dass 
wir beobachten, wie ein Organismus versucht, sich an seine Umwelt anzupas
sen. Wir werden auch nicht davon ausgehen, dass wir Zeugen bewusster, ab
sichtlicher Erfahrungen sind, wie wir sie machen, wenn wir heute etwas tun. 
Schließlich befinden wir uns in einem Zeitpunkt, der drei Millionen Jahre vor 
dem Entstehen des Homo sapiens liegt. Auf der grundlegendsten Ebene ist 
das, was wir sehen, ein Prozess, durch den Relationen oder «Assoziationen» 
zwischen Steinen und Tieren oder Feinden usw. hergestellt werden, sodass 
ein einzigartiges Verhalten auftritt, das allen an diesen Assoziationen Betei
ligten zugeschrieben werden muss. Nennen wir diese Teilnehmenden Akteu
re und stellen wir fest, dass das Verhalten, das sich aus ihrer Verbindung er
gibt, nicht auf einen der Akteure allein zurückgeführt werden kann. Wir kön
nen also nicht davon ausgehen, dass der Hominid aktiv ist und der Stein ein 
passives Ding. Die Vorstellung, dass Dinge lediglich passives Rohmaterial für 
die gestalterischen Aktivitäten menschlicher Akteure sind, ist sehr jungen Ur
sprungs. Die Begriffe Anpassung an die Umwelt, aktiv oder passiv, Materie 
oder Form, Potenzialität oder Aktualität usw. sind Ideen, die erst viel später 
in der Menschheitsgeschichte entstanden sind und in der Szene, die wir hier 
beobachten, keinen Platz haben. Wenn wir versuchen, alle unsere üblichen An
nahmen beiseitezulassen, sehen wir die Entstehung einer einzigartigen und 
beispiellosen Art der Zusammenarbeit zwischen Hominid und Stein, bei der die 
Handlungsfähigkeit und das, was man als «kognitive Funktion» bezeichnen 
könnte, auf alle Akteure verteilt ist. 

Wir können die Natur der «kognitiven Funktion», die für die Herstellung und 
den Gebrauch eines Werkzeugs verantwortlich ist, niemals verstehen und 
ableiten, ohne zuerst anzuerkennen, dass die verschiedenen Prozesse, die 
für die Umwandlung von Rohmaterial in ein Werkzeug verantwortlich sind, 
sowie das Werkzeug selbst aktiv und wechselseitig an der Ko-Konstruktion 
dessen, was als «kognitive Funktion» gilt, teilnehmen. (Malafouris 2013:163) 

Die Steinaxt entsteht als einzigartige «Kooperation» zwischen einem Homi
niden und einer bestimmten Art von Stein. Was der Hominid tut, kann we
der als bewusste Herstellung eines Artefakts noch als adaptive Reaktion auf 
Störungen aus der Umwelt beschrieben werden. Die Vorstellung eines primiti

https://doi.org/10.14361/9783839416617-002 - am 13.02.2026, 08:28:06. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839416617-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


1. Die Frage der Technologie 37 

ven Handwerkers oder das biologische Modell eines Organismus als autopoie
tisches, operativ und informationell geschlossenes System, das sich an eine 
Umwelt anpasst, ist hier fehl am Platz. Woher kommen die angeblichen Stö
rungen aus der Umwelt? Welche Informationen werden rein intern konstru
iert? Woran passt sich der Hominid an? Was zählt überhaupt als Umwelt? Wel
che Homöostase wird durch die Handlungen des Hominiden aufrechterhal
ten? Was wir hier beobachten, ist nicht die Interaktion eines Organismus mit 
seiner Umwelt. Dieses biologische Modell ist mit Vorannahmen und Ideen be
laden, die erst viel später in der Geschichte und der Entwicklung von Kultur 
und Wissenschaft entstanden sind. Das Gleiche gilt für die Vorstellung von ei
nem primitiven Handwerker. Wo ist das Rohmaterial? Es mag Steine geben, 
aber es ist kein Material und gar kein Rohmaterial zu sehen. Wo ist die Form, 
die das Material zu einer Axt formt? Hat der Hominid einen Bauplan in der 
Hand oder eine platonische Form im Kopf? Warum behandelt er den Stein so, 
wie er es tut? Hat er einen bestimmten Zweck, ein Ziel? Weiß er bereits, wozu 
die Axt verwendet werden kann, bevor sie überhaupt erscheint? Und wer ist die 
effiziente Ursache? Wer führt die Handlung aus? Ist es der Hominid oder der 
Stein? Hat der Stein dem Hominiden nicht irgendwie suggeriert, dass er auf 
eine bestimmte Art und Weise gehalten oder mit dem Arm auf eine bestimmte 
Art und Weise geschwungen werden sollte? War es der Hominid, der die In
itiative ergriff, diesen speziellen Stein aufhob und ihn benutzte, um etwas zu 
schlagen? Was genau zählt in dieser ungewöhnlichen Situation als Handlung, 
als «etwas tun», wenn weder Hominid noch Stein eine Vorstellung davon hat
ten, was eine Axt ist, d.h. was getan werden soll? Wenn wir uns an die phä
nomenologische und rein deskriptive Methode halten und versuchen, Voran
nahmen so weit wie möglich zu vermeiden, ist das, was geschieht, einfach eine 
einzigartige Kooperation zwischen Hominid und Stein. Begriffe aus unserem 
Alltagsverständnis, aus der modernen Wissenschaft oder aus der traditionel
len Philosophie können nicht adäquat beschreiben, was geschah, als ein Ho
minid vor drei Millionen Jahren zum ersten Mal einen bestimmten Stein aus 
einem Flussbett aufhob, ihn auf eine bestimmte Weise in der Hand hielt, ihn 
mit dem Arm auf bestimmte Weise schwang, Dinge oder Feinde schlug und 
daraus zum ersten Mal eine Steinaxt entstand. 

Schauen wir uns genauer an, was geschah, als die erste Steinaxt entstand. 
Wir sehen einen Hominiden, der einen bestimmten Stein in einem Flussbett 
aufhebt und ihn auf verschiedene Weise in der Hand hält. Der Stein hat ei
ne bestimmte Form, ein bestimmtes Gewicht, eine bestimmte Größe und eine 
bestimmte Konsistenz. All diese Eigenschaften des Steins suggerieren, bieten 

https://doi.org/10.14361/9783839416617-002 - am 13.02.2026, 08:28:06. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839416617-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


38 David J. Krieger: Informationeller Pragmatismus 

an, stoßen an, schlagen vor und beeinflussen den Hominiden, sodass er den 
Stein auf eine bestimmte Weise in der Hand hält und mit dem Arm auf eine 
bestimmte Art und Weise schwingt, sodass ein Tier getroffen und getötet oder 
ein Feind verscheucht oder ein Stück Holz gespalten und geformt werden kann 
usw. Es wäre nicht falsch zu sagen, dass der Stein der Hand und dem Arm «bei
bringt», wie er zu halten und zu schwingen ist.10 Andere Arten von Steinen mit 
anderen Eigenschaften tun dies nicht. Andere Arten, den Stein in der Hand 
zu halten, den Arm zu schwingen und auf etwas zu schlagen, haben nicht die 
gleiche Wirkung wie dieser besondere Stein und diese besonderen Bewegun
gen in Bezug auf nur bestimmte Gegenstände. Man könnte sagen, dass dieser 
besondere Stein, aber nicht nur der Stein, sondern auch die besondere Ana
tomie der Hand und des Arms des Hominiden sowie die Eigenschaften der 
Tiere, der Feinde, des Holzes usw., die zu den Objekten des Hominiden wur
den, der den Stein schwang, bestimmte «Affordanzen» hatten, die es diesen 
Akteuren ermöglichten, miteinander in Verbindung gebracht zu werden, so
dass im Laufe von Tausenden von Jahren der Einwirkung aufeinander etwas 
entstand, das es vorher nicht gab, nämlich ein «Jäger» oder ein «Krieger», der 
eine steinerne «Axt» schwang. Der Begriff «Affordanz» ist hilfreich, wenn es 
darum geht, die Handlungsfähigkeit nichtmenschlicher Akteure zu beschrei
ben. Gibson (1979:129) schreibt: 

Eine Affordanz ist weder eine objektive Eigenschaft noch eine subjektive Ei
genschaft; oder sie ist beides, wenn man so will. Eine Affordanz durchbricht 
die Dichotomie von subjektiv und objektiv und hilft uns, ihre Unzulänglich
keit zu verstehen. Sie ist gleichermaßen eine Tatsache der Umwelt und eine 
Tatsache des Verhaltens. Sie ist sowohl physisch als auch psychisch und doch 
keines von beiden. Eine Affordanz verweist in beide Richtungen, auf die Um

welt und auf den Beobachter. 

Diese einzigartige und außergewöhnliche Zusammenarbeit zwischen be
stimmten Steinen, Hominiden und anderen Dingen wie Tieren, Feinden, 
Holz usw., die auf bestimmte Weise miteinander verbunden waren, verän
derte nicht nur das Wesen, die Identität und das Verhalten der Hominiden, 

10 Siehe Latours Studie über Pasteur (1988) für eine detaillierte Beschreibung, wie die 
Dinge unter den Bedingungen wissenschaftlicher Beobachtung und Experimente «für 
sich selbst sprechen». Dies ist auch die Antwort auf Rortys (1979) pragmatistische Kritik 
an der kantischen Gegebenheit von Repräsentationen, seien es nun Sinneseindrücke 
oder Ideen. 

https://doi.org/10.14361/9783839416617-002 - am 13.02.2026, 08:28:06. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839416617-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


1. Die Frage der Technologie 39 

die zu «Jägern» oder «Kriegern» wurden, sondern auch das Verhalten und 
die Identität der Steine, die nun nicht mehr nur Steine waren, die auf dem 
Boden herumlagen, sondern «Äxte». Wie lässt sich das, was hier geschieht, 
am besten beschreiben? Latour (1995) schlägt vor, dass diese einzigartigen 
Assoziationen – oder besser sollten wir von Prozessen des Assoziierens spre
chen – als «Akteur-Netzwerk» bezeichnet werden können. Es gibt nicht eine 
Axt, einen Jäger, ein Tier usw., die als unabhängige Dinge oder Substanzen 
ohne Relationen zueinander in der Welt herumliegen und darauf warten, 
dass sie irgendwie aufeinander bezogen werden, sondern die Entstehung von 
Netzwerken von Akteuren, die sich im Netzwerk gegenseitig beeinflussen und 
zu bestimmten Zwecken interagieren und erst dadurch zu dem werden, was 
sie sind. 

Was geschieht, wenn ein Akteur-Netzwerk entsteht? Die Verwandlung ei
nes Hominiden in einen «Jäger», eines Steins in eine «Axt» und bestimmter 
Tiere in «Beute» ist nichts anderes als das Entstehen von Sinn. Sinn entsteht 
also nicht als mentaler Zustand, als Idee im Kopf oder als sprachliches Zei
chen, das etwas bezeichnet, sondern als ein reales Netzwerk von Akteuren, die 
in bestimmte Assoziationen oder Relationen zueinander treten und die durch 
diese Assoziationen und Relationen verändert werden. Es gibt nicht mehr Ho
miniden, Steine, Tiere, Holzstücke oder was auch immer; es gibt jetzt «Jäger», 
«Krieger», «Beute», «Feinde», «Rohmaterial» zum Bauen usw. Was entstanden 
ist, ist ein Akteur-Netzwerk, das nur aufgrund der Relationen und Assozia
tionen zwischen allen Akteuren, sowohl Hominiden als auch Dingen, die das 
Netzwerk bilden, existiert. Es ist dieses Netzwerk und nichts anderes, das der 
Träger des Sinns ist. Der Stein wird zu einer «Axt», einem Artefakt, und der 
Hominid wird zum «Jäger» oder «Krieger». Die Axt ist kein bloßer Stein, und 
ein Jäger, der eine Axt schwingt, ist kein bloßer Hominid. Keiner dieser Ak
teure war irgendwie der Erste, der die anderen ins Leben rief. Die Axt und der 
Jäger ermöglichen und bedingen sich gegenseitig. Es gäbe keinen Jäger ohne 
die Axt und keine Axt ohne den Jäger. Gemeinsam bilden sie, und natürlich die 
Tiere und Feinde, die erfahren haben, was die Axt mit ihnen macht, ein Netz
werk, in dem sie anschließend «als» das existieren, was sie sind. «Als» etwas zu 
existieren, sei es als «Axt», als «Jäger» oder als Tier, das zur «Beute» geworden 
ist, ist eine einzigartige Art des Seins. Eine Axt zum Beispiel ist gleichzeitig 
ein Ding und ein Sinn. Als solche ist sie ein Teil der Welt. Zusammen mit dem 
Akteur-Netzwerk entsteht eine Welt des Sinnes. Die Welt der Jäger, Krieger, 
Äxte, Beute, Rohstoffe und vieles mehr erscheint zum ersten Mal. Die Welt ist 
die Summe der Akteur-Netzwerke, die als Sinn entstehen, indem sie unterein

https://doi.org/10.14361/9783839416617-002 - am 13.02.2026, 08:28:06. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839416617-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


40 David J. Krieger: Informationeller Pragmatismus 

ander Assoziationen konstruieren. Akteur-Netzwerke sind zugleich Sinn, Sein 
und Welt. Die Welt entsteht aus Akteur-Netzwerken. Die Welt ist die Summe 
der Akteur-Netzwerke. Aus dieser Perspektive betrachtet, war das, was wir bei 
der Konstruktion der ersten Steinaxt beobachten konnten, in der Tat ein wahr
haft bedeutsames Ereignis. Es hat alles verändert. 

Akteur-Netzwerke entstanden, wie wir bereits festgestellt haben, mehr als 
drei Millionen Jahre bevor der Homo sapiens mit seinem großen Gehirn und 
sprachlichen Fähigkeiten auf den Plan trat. Das steht im Gegensatz zu dem, 
was die meisten Menschen für selbstverständlich halten. Sinn ist nicht etwas, 
das erst mit dem Menschen entstanden ist. Sinn ist auch nicht etwas, das von 
einer vollentwickelten Sprache in dem Sinne abhängt, in dem wir heute Spra
che als Umschreibung des Bereichs der semantischen Bedeutung verstehen. 
Seit der «linguistischen Wende» in der Philosophie, deren Hauptvertreter 
Wittgenstein ist, ist die Sprache in der modernen Philosophie zum Maßstab 
für Sinn geworden. Wie Wittgenstein es ausdrückt: «Die Grenzen meiner 
Sprache sind die Grenzen meiner Welt.» Natürlich hat schon Aristoteles den 
Menschen als das Tier definiert, das Sprache «hat». Aber was ist Sprache? 
Das griechische Wort logos bedeutet, wie Heidegger hervorhebt, ursprünglich 
«Sammeln» oder, wie wir es angesichts unserer Beschreibung der Steinaxt 
bevorzugen, das Herstellen von Assoziationen und das Konstruieren eines 
Akteur-Netzwerks. Ganz abgesehen von dem, was der Hominid über die 
Steinaxt und seine Verwendung sagen konnte oder wollte, hatte die Axt einen 
Sinn, und sie bedeutete, dass der Hominid nun ein «Jäger» oder «Krieger» 
war. Mit dem Auftauchen der Axt entstand eine Welt von Sinn, und diese hält 
alle Akteure fest, bindet sie zusammen, auch wenn sie nicht jagen oder kämp
fen und wenn sie ihre Steinäxte abgelegt haben und andere Dinge tun. Im 
Laufe der folgenden drei Millionen Jahre entstand allmählich und schrittweise 
das, was wir heute als Sprache kennen, zusammen mit den evolutionären 
Anpassungen der Hominiden, die wir heute als Homo sapiens kennen. 

Es ist die Sprache, verstanden als logos in diesem ursprünglichen Sinne, 
die definiert, was Sinn bedeutet, und es ist die Entstehung von Sinn als Welt, 
in der Menschen und Nichtmenschen in Akteur-Netzwerken versammelt 
sind, die von nun an das Sein umschreibt. Der ursprüngliche griechische Satz 
von Aristoteles, zoon logon echon (das Tier, das Sprache hat), kann so verstanden 
werden, dass der Mensch ein bestimmter federloser Zweibeiner ist, der neben 
anderen Eigenschaften irgendwie die Fähigkeit zu sprechen besitzt. Vielmehr, 
wie Heidegger (Grundbegriffe der aristotelischen Philosophie, 2024) betont hat, 
kann der griechische Ausdruck auch bedeuten, dass die Sprache (logos) von 

https://doi.org/10.14361/9783839416617-002 - am 13.02.2026, 08:28:06. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839416617-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


1. Die Frage der Technologie 41 

diesem besonderen Tier Besitz ergriffen hat. Zweifellos bilden große Gehirne 
und sprachliche Fähigkeiten ein biologisches Substrat, auf dem die Konstruk
tion von Assoziationen mit Zeichen unvergleichlich größer wird, als es vor der 
Evolution des Homo sapiens möglich war. Diese Fähigkeit wird später als Geist 
(nous, logos) bezeichnet und von den ersten Philosophen als die Quelle der Ord
nung in der Welt erkannt. Die in der Sprache entstandenen Zeichennetzwerke 
und ihre Strukturen wurden sowohl zum Gegenstand als auch zum Mittel, 
mit dem sich die Philosophie dem Sinn, dem Sein und der Welt näherte. Auch 
heute noch konzentriert sich die Philosophie auf die spezifisch «logischen» 
Strukturen und Praktiken dieser Zeichennetzwerke in Bezug auf das, was als 
Rationalität, Argumentation und Denken bezeichnet wird. Wenn wir jedoch 
auf die ursprüngliche Bedeutung von logos als Sammeln und Zusammenhalten 
zurückgehen, dann können wir sagen, dass es die Sprache im erweiterten und 
ursprünglichen Verständnis als Sinn ist, um die sich die Philosophie küm
mert, und dass es dieser ursprüngliche logos ist, der den Menschen besitzt, 
und nicht umgekehrt. Die Sprache nutzt den Menschen mit seinen großen 
Gehirnen, seinen Fähigkeiten, Dinge mit den Händen herzustellen und zu 
formen, und seinem Stimmapparat, der bei anderen Spezies seinesgleichen 
sucht, um bei der Konstruktion von Akteur-Netzwerken aller Art behilflich zu 
sein, einschließlich natürlich der Zeichennetzwerke, die wir heute als Sprache 
erleben.11 

1.2 Die Bedeutung des Seins 

Wenden wir uns nun dem Begriff des Seins zu. Ein Akteur-Netzwerk ist ei
ne gegenseitige Konditionierung von Menschen und Nichtmenschen, die alle 
«Akteure» zu etwas macht, was sie vorher nicht waren. Bevor der Stein und 
der Hominid und die Hand und der Arm und die Tiere oder Feinde auf be
stimmte Weise miteinander verbunden wurden, gab es keinen dieser Akteu
re. Sie werden erst durch die Assoziationen, die sie miteinander eingegangen 

11 Beispiele für den Netzwerkcharakter von Sprache und Bedeutung sind Wissensgra

phen und semantische Netzwerke, die Beziehungen der logischen Kompatibilität, In
ferenz und Inkompatibilität zwischen Begriffen und Zeichen veranschaulichen. Für ei
ne pragmatistische Philosophie, die für den normativen Charakter dieser Beziehungen 
und ihre Einbettung in soziale Praktiken sowie für den entsprechenden Begriff der Ra
tionalität argumentiert, siehe die Arbeiten von Rorty (1979) und Brandom (1994; 2002). 

https://doi.org/10.14361/9783839416617-002 - am 13.02.2026, 08:28:06. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839416617-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

