297

MOSCHEEN ALS WEIBLICHE INSTITUTIONEN —
RELIGIOSE KARRIEREN VON FRAUEN IN CHINA®

Elisabeth Allés

Seit der Etablierung des Islam in China im 13. Jahrbundert haben musli-
mische Franen autonome Organisationsformen entwickelt, die am Beispiel
der Franenmoscheen analysiert werden. Fiir die religiose und organisatori-
sche Verwaltung der Moscheen sind Franen in deutlich voneinander ge-
trennten Amtern verantwortlich. Die Biographien der Amtsinhaberinnen
zeigen, dafs sie ihre Karrieren hiufig unter Bezug anf den eigenen religio-
sen Familienbintergrund planen. Die Amter implizieren soziales Prestige,
Mobilitit und Aufstiegschancen; sie sind aunch eine Strategie, soziale und
okonomische Unabhingigkeit zu erwerben. Die Eigenstindigkeit der
Frauenmoscheen wird heute durch eine zunehmende Integration in den
globalen islamischen Raum bedrobt. Die weiblichen rituellen, verwal-
tungstechnischen und bildungsvermittelnden Funktionen in den Moscheen
konkurrieren in wachsendem MafSe mit einer durch die arabischen Golf-
linder unterstiitzten Professionalisierung und Entwicklung islamischer
Institutionen, die vor allem Méinnern zuginglich sind. Es droht eine Ver-
schiebung der Geschlechterordnung in den Institutionen zuungunsten der
Fraunen.

1995 in einer Moschee in Henan: Es ist sieben Uhr morgens. Eine Glocke
liutet zum Gebet. Der Klang kommt von der Minnermoschee, die sich
neben der Moschee fiir die Frauen befindet. Gleich werden die Frauen in
threr Moschee ihr zweites Tagesgebet verrichten. Eine junge halifa (Stu-
dentin der Religionswissenschaften) bleibt draufien, um die Morgenmahl-
zeit vorzubereiten. Diese besteht aus einer dicken Suppe mit einem Stiick
mantou (iber Dampf gekochtes Brot). Nachdem die Frauen in aller Ruhe
gefrihstiickt haben, beginnen die halifas und die Verantwortliche fir die
Frauenmoschee (shetou, die »Chefin« genannt) mit der Lektiire. Dabei
wiederholen sie ununterbrochen — meist mit lauter Stimme — dieselben
Sitze. Die abong, die das Gebet anleitet, ruht sich in ithrem Zimmer aus.
Von dort aus hort sie zu und verbessert das eine oder andere Mal. Die ha-
lifa und die shetou sitzen auf kleinen niedrigen Stiihlen an einer Steinbank
im Hof. Eine andere liest ein Buch, das sie auf die Knie gelegt hat. Die
Schriften, die hier studiert werden, sind in der Buchhandlung der iltesten

- am 14.02.2028, 07:17:40.,



https://doi.org/10.14361/9783839400425-015
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

298 Er1saBETH ALLES

Moschee von Zhengzhou, Beidasi, gekauft worden. Nach Informationen
des Verkiufers werden sie im Iran verlegt.” Es handelt sich bei den Bii-
chern um Erklirungen zu den Suren des Korans.

Die Muslime in China haben im Laufe der Jahrhunderte spezifische Or-
ganisationsformen entwickelt, die insbesondere den Frauen eine bemer-
kenswerte eigenstindige Praxis ithres Glaubens ermoglichen. In Mosche-
en, die nur den weiblichen Gliaubigen zuginglich sind, verwalten sie reli-
giose wie weltliche Angelegenheiten.’ Thr religidses Leben und die Ent-
faltung ihrer Glaubenspraxis im Rahmen dieser Organisationen sollen in
diesem Artikel niher untersucht werden. Dem werden eine kurze Dar-
stellung der politischen Organisation des Islam in der chinesischen Ge-
sellschaft der Gegenwart und ein historischer Riickblick auf den Islam in
China vorausgeschickt. Im Anschluf} daran werden die weiblichen Funk-
tionstrager in den Frauenmoscheen und ihre Bedeutung fiir das Gemein-
deleben vorgestellt.

MUSLIME IM HEUTIGEN CHINA

Im Mittelpunkt dieses Beitrags stehen die Huizu®, wie die chinesisch-
sprachigen Muslime seit der Errichtung der Volksrepublik China am 1.
Oktober 1949 bezeichnet werden. Sie bilden eine von insgesamt 56 aner-
kannten Nationalititen in China und sind mit etwa neun Millionen’
Angehorigen sind die grofite Gruppe der zehn muslimischen Nationali-
titen.® Die Hui sind — wie die Muslime der turko-mongolischen
Sprachfamilie (Uiguren, Kasachen, Kirgisen, Sala, Baoan, Usbeken,
Dongxiang, Tataren) — Sunniten der hanifitischen Rechtsschule. Ledig-
lich die Tadjik bilden als persisch sprechende Gruppe eine Ausnahme
und ordnen sich den schiitischen Ismaeliten zu. Ebenso wie fiir alle ande-
ren Muslime gelten auch fir die Hui die fiinf Sdulen des Islam und die
Vorschriften der Sunna und des Korans.

Die Muslime in China sind, wie die Angehorigen aller anderen Religio-
nen auch, in einem nationalen Verein organisiert. Sie unterstehen den
Regelungen und der Aufsicht des 1953 gegriindeten »Islamischen Vereins
Chinas« (IVC). Im selben Jahr erhielten die Muslime Chinas auch den
Status einer nationalen Minderheit (shaoshuminzu)’. Muslime leben in
fast allen chinesischen Verwaltungsbezirken und groflen Stidten. Sie or-



https://doi.org/10.14361/9783839400425-015
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Religiose Karrieren von Frauen in China 299

ganisieren sich in voneinander weitgehend unabhingigen Gemeinschaf-
ten, die sich um eine Moschee (gingzhensi) gruppieren. In den beiden
nord-westlichen Provinzen, Ningxia und Gansu, ist ihre Konzentration
mit 2,5 Millionen zahlenmifig etwas hoher als in anderen Gebieten.®

Die Hui besitzen keine eigene Sprache. Sie sprechen im Alltag wie ihre
Nachbarn lokale Sprachen und die Nationalsprache. Das Arabische und
das Persische gelten als Sprachen der religiosen Praxis. Dabei dient das
Arabische der Koranrezitation, wihrend das religiose Wissen bis in die
70er Jahre in persischer Sprache vermittelt wurde. Seit der Offnung zur
Arabischen Welt zu Anfang der 80er Jahre unterliegt dieses Verhiltnis
einem Wandel, da der religiése Unterricht zunehmend in Arabisch abge-
halten wird. Wie weiter unten behandelt wird, ist dieser mit strukturellen
und institutionellen Verinderungen einhergehende Prozef§ nicht ohne
Konsequenzen fiir die religiose Praxis und die Handlungsspielriume der
Frauen.

STROMUNGEN DES ISLAM IN CHINA

Die Prisenz des Islam in China geht bis ins 7. Jahrhundert n.Chr. zu-
riick, als der Kalif Othman im Jahre 651 eine Delegation hierher entsand-
te. Von einer dauerhaften Etablierung des Islam kann aber erst seit dem
13. Jahrhundert gesprochen werden.” Vom 7. bis zur Mitte des 13.
Jahrhunderts waren es hauptsichlich muslimische Gesandte, Handler
und Wissenschaftler nicht-chinesischer Herkunft, die in den wirtschaftli-
chen Zentren des Landes lebten und wirkten. Sie sprachen Arabisch oder
Persisch und wurden als dashi (Wiirdentriger) oder fanke (auslindischer
Gast) bezeichnet. Den alten Handelsrouten folgend, die bereits die An-
hinger des Mazdaismus, die Manichder und die Nestorianer, genommen
hatten, kamen sie tiber den Seeweg bis nach Kanton oder iiber die Sei-
denstrafle.'® Sie lebten in der Hauptstadt sowie in den kommerziellen
Zentren des Landes (Kanton, Chang’an, Hangzhou, Quanzhou [arab.
Zaitun]) in eigenen Stadtvierteln und genossen einen extra-territorialen
Status."' Nur wenige dieser mehrheitlich minnlichen Muslime lieSen
sich dauerhaft nieder und griindeten Familien. Dies dnderte sich erst in
der Mitte des 13. Jahrhunderts mit der Assimilierung der Muslime, die im
Zuge der mongolischen Dynastie der Yuan in das Land kamen (1271-
1368). Seit diesem Zeitpunkt kann man von muslimischen Chinesen



https://doi.org/10.14361/9783839400425-015
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

300 ELI1SABETH ALLES

sprechen. Diese Muslime waren zunichst Mitglieder einer Klasse hoher
Finanzbeamter oder bekleideten militirische Funktionen. In dieser Zeit
erhielt der Islam ein chinesisches Gesicht und brachte einige grofie mus-
limische Gelehrte wie Wang Daiyu, Ma Zhu und vor allem Lui Zhi her-
vor. Besonders letzterer zeichnete sich durch seine Kenntnis des Chinesi-
schen, des Arabischen und des Persischen — der traditionellen Sprache
der religiosen Uberlieferung — aus. Das Persische stellte in der Epoche
der Yuan die lingua franca dar. Es wurde von den Mongolen u.a. als
Verwaltungssprache benutzt. In Peking existierten Akademien, in denen
Persisch und andere Sprachen gelehrt wurden. Die Muslime spielten in
diesem Bereich eine sehr aktive Rolle (Donald 1986: 95).

Die Entwicklung des Islam erfolgte in drei aufeinander folgenden Wel-
len (Fletcher 1986): Die erste Welle — zu Beginn des Islam in China mit
seinen eingewanderten Glaubigen — fithrte zum »traditionellen Islam«
(laojiao: die alte Lehre oder gedimu aus dem Arabischen gadim: alt). Er
bestimmte die vorherrschende Stromung in China und folgte einem klas-
sischen Organisationsmodus: Kleine Glaubensgemeinschaften bildeten
sich um eine Moschee herum. Die zweite Islamisierungswelle ging vom
Proselytismus der Sufi-Bruderschaften aus, die sich unter der mongoli-
schen Herrschaft in China entwickelten.'” Die Sufi-Bruderschaften
(Nakshbandiyya, Yasawiyya, Qadiriyya) wirkten dauerhaft im Nord-
Westen, waren aber bis zum 18. Jahrhundert im ganzen Land sozial do-
minant. Die Griindung der Jahriyya durch Ma Migxin (1719-1781) stell-
te die dritte Islamisierungswelle am Ende des 18. Jahrhunderts dar. Diese
Bewegung rief zu einer Purifizierung des Islam, zur Tilgung heterodoxer
Einflisse und zur Riickkehr zu Koran und Sunna auf und wird auch
»Erneuerung« (tajdid) genannt. Nach Angaben einiger religioser Ver-
antwortlicher des traditionellen Islam (laojiao) aus der Zentralebene'
stellen die Mitglieder von Sufi-Orden heute ein Viertel aller Glaubigen.
Eine »vierte Islamisierungswelle« geht auf die Ausbreitung der funda-
mentalistischen wahbabitischen oder ikhwan genannten Bewegung zuriick
(yihewani). Sie wird auch als neue Religion (xinjiao, auch xinxinjiao) be-
zeichnet. Dieser Richtung folgt ebenfalls ungefahr ein Viertel der Gliu-
bigen (Gladney 1991: 59-63)."* Alle oben genannten Strémungen sind
heute noch lebendig und aktiv. Signifikant fiir die alte Schule (lzojiao)
und fir die neue Schule (xinjiao) ist die Prasenz der muslimischen Frauen
im Gemeindeleben.



https://doi.org/10.14361/9783839400425-015
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Religiose Karrieren von Frauen in China 301

ORGANISATION DER FRAUENMOSCHEEN — PROFANE UND SPIRITUELLE AMTER

Ich werde im folgenden die profanen und die spirituellen Amter der
Frauenmoscheen darstellen. Es handelt sich dabei um die »Verantwort-
liche« (zhuren), die ausschliefllich weiblichen Mitglieder des Verwal-
tungsrates und die weibliche ahong", die das Gebet leitet.

Die Verantwortliche des Verwaltungsrates

Neben der ahong obliegt die Fithrung der Moschee der Verwalterin
oder Verantwortlichen des Verwaltungsrates (zhuren, auch sheton ge-
nannt) und der ahong. Die Verwalterin wird in ihrer Funktion von den
Mitgliedern des Verwaltungsrates (gingzhensi guanli weiynanhui) unter-
stiitzt. Die unterschiedlichen sozialen Profile der zhuren werden im fol-
genden exemplarisch in Form von drei biographischen Kurzbeschrei-
bungen skizziert.

Ding shetou — diskret und ithrem Ruf nach eine gute Verwalterin — wurde
vor ca. 13 Jahren zur Verantwortlichen der Moschee gewihlt. Heute lebt
sie als Witwe in der Moschee.'® Sie stammt aus einer Familie des Bezirks
Qinyang, wo ihr Vater Nudelhindler war. Im Alter von 16 Jahren wurde
sie mit dem Sohn eines Salzhindlers aus demselben Distrikt verheiratet.
Das junge Paar zog 1948 nach Zhengzhou, um mantou zu verkaufen. Spa-
ter fanden beide Arbeit in einer Miihle, in der mehrheitlich Hui arbeite-
ten. Bereits wihrend dieser Zeit ging Ding shetou regelmifig in die Mo-
schee, in deren unmittelbarer Nachbarschaft sie damals wohnte.!”

Ma shetou versorgt seit 20 Jahren eine Moschee von Kaifeng. Trotz ihres
hohen Alters und ihrer neun Kinder ist ihr Engagement bei der Verwal-
tung der Moschee nach wie vor grof3. Thr Ehemann war ein Kleinhandler.

Li shetou ist die Verantwortliche einer anderen Moschee von Kaifeng.
1995 ist sie 68 Jahre alt und bereits seit 20 Jahren als Verantwortliche
tatig. Sie stammt aus Kaifeng und wohnte in der Strafle, in der die heutige
Frauenmoschee Dongda liegt. Frither arbeitete sie in einer Maschinenfa-
brik. Seit 1948 lebt sie in der kleinen Strafle Wangjia, wo sich auch ihre
Moschee befindet. Die Bewohner der Strafle sind ihr gut bekannt.

Die sheton sind in ihrer Mehrheit iber 50 Jahre alt und zeichnen sich
durch ein grofles Engagement fiir ihre Moscheen aus. In diesem Punkt
stimmt die Praxis mit der normativen Definition iberein: Von einer she-
tou wird erwartet, daf} sie »unter den Gliubigen die grofite Hingabe (re-
xin) zeigt«. Zusatzlich zu den praktischen Aufgaben, die die Verwaltung

- am 14.02.2028, 07:17:40.,



https://doi.org/10.14361/9783839400425-015
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

302 ELI1SABETH ALLES

einer Moschee erfordert, ist den Verantwortlichen auch daran gelegen,
die Geschichte ihrer Moschee lebendig zu erhalten. Oft sind sie die ein-
zigen, die iiber das entsprechende Wissen verfligen und es weitergeben.
Das Bewahren und Vermitteln dieses Wissens etwa in Form von Ge-
schichten ist offensichtlich Teil einer neuen Aufgabenstellung, die sich als
Erinnerungsarbeit beschreiben 13}t und dem Bediirfnis entspricht, ange-
sichts neuer Entwicklungen die eigene Geschichte festzuhalten.'®

Die Verantwortung fiir die Verwaltung der Moschee korrespondiert
mit sozialem Status und Anerkennung innerhalb der Gemeinde. Voraus-
setzung fur die Besetzung des Amtes der Verwalterin ist neben der reli-
giosen Uberzeugung der Frau die Zugehorigkeit zu einer Familie, die
eine Tradition bei der Besetzung religioser Amter vorweisen kann. Die
von mir interviewten Frauen gehorten alle Familien an, die bereits seit
Generationen religivse Amter bekleiden. In ihren Familien hat es fast
immer einen oder eine ahong bzw. einen oder eine Moscheeverantwort-
liche(n) gegeben. Doch handelt es sich hierbei um keine obligatorische
Voraussetzung. Die Verwalterinnen reprisentieren die Gemeinde. Des-
halb ist eine moglichst hohe Ubereinstimmung unter den Gemeindemit-
gliedern bei der Besetzung des Amtes notwendig. Die Zustimmung ist
haufig auch an die Familienzugehorigkeit oder an die Vormachtstellung
eines Klans gebunden. Diese familidren Abhingigkeiten lassen sich heute
in besonderem Mafle in den Dérfern beobachten, konnen aber auch in
den Stidten eine Rolle spielen. In mehreren Fillen entsprechen Name
und die regionale Herkunft der Verantwortlichen in signifikanter Weise
den Namen und der regionalen Herkunft der Mehrheit der Gliubigen
des Stadtviertels. Die Funktion der Verantwortlichen setzt soziale Aner-
kennung und damit einen Ehrenstatus voraus. Gleichzeitig erhdht sie
durch ihre Titigkeit auch das soziale Ansehen ihrer Familie. Da die Ver-
antwortliche nicht bezahlt wird, kommt sie in der Regel aus einer wohl-
habenden Familie oder bezieht eine gute Rente. Viele der derzeitigen
Verantwortlichen haben vor der Ubernahme des religidsen Amtes in der
staatlichen Verwaltung gearbeitet. Die Funktion, die sowohl die intellek-
tuellen als auch die physischen Fahigkeiten der Frauen fordert, gibt
ihnen die Moglichkeit, auch nach der Pensionierung sozial aktiv zu blei-
ben. Bereits lange vor der Pensionierung bereitet sich die Frau auf ihre
Aufgaben als zhuren vor. Selbst eine lebenslange Planung, die in der Ju-
gend ansetzt, ist nicht ungewohnlich. So lernte ich in Zhengzhou eine
junge Frau kennen, die aus diesem Grund regelmiflig die Moschee ihres
Stadtviertels besuchte. Im Unterschied zu den abong besitzen die Ver-

- am 14.02.2028, 07:17:40.,



https://doi.org/10.14361/9783839400425-015
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Religiose Karrieren von Frauen in China 303

walterinnen keine institutionalisierte Ausbildung: Die Uberlieferung von
Wissen vollzieht sich durch Beobachtung und Teilnahme an den Diskus-
sionen.

Eine Frau kann 15 bis 20 Jahre in derselben Moschee als zhuren fir die
Verwaltung zustindig bleiben. Jedoch kann sie diese Funktion niemals in
einer anderen Moschee einnehmen. In dieser Hinsicht unterscheiden sich
die Inhaberinnen profaner Amter, die zhuren, deutlich von den ahong
als Inhaberinnen spiritueller Amter. Letztere werden geradezu zur Mo-
bilitit aufgefordert und zeichnen sich eben durch diese aus.

Der Verwaltungsrat (guanli weiyuanhui)

Eine Moschee wird von einem Rat geleitet, der sich aus drei bis zwolf
Frauen zusammensetzt. Die Mitglieder des Verwaltungsrates sind 60 Jah-
re und élter. Der Rat agiert im allgemeinen vollkommen unabhingig von
den Moscheen der Minner." Er ist fiir die finanziellen und sozialen Be-
lange der Moschee zustindig. Er tibernimmt auch politische Funktionen,
entscheidet tiber die Berufung einer neuen abhong, wihlt die zhuren und
pflegt die Beziehungen zum »Islamischen Verein Chinas« durch die in-
termedidre Rolle der Verwaltungsverantwortlichen. Somit ist der Rat
auch ein offizieller Bestandteil chinesischer Politik.

Die Wahl des Verwaltungsrates findet in der Regel alle zwei Jahre statt.
Fir gewohnlich werden seine Mitglieder im Amt bestitigt. Wird eine
Person ersetzt, so handelt es sich im Regelfall um jemanden, der wegen
Umzug oder aus Gesundheitsgriinden ausscheidet. Bei den Ratsmitglie-
dern handelt es sich um Respektspersonen, die in der Gemeinde einen
ausgezeichneten Ruf haben. Die Hauptaufgabe des Rates ist es, der Ver-
waltungsverantwortlichen beizustehen und sie in ithrer Funktion zu un-
terstiitzen. Der Rat ist auch mit der Wahl der Verwaltungsverantwort-
lichen betraut und schligt die Kandidatin der Gemeinde vor. Gibt die
Gemeinde ihre Zustimmung, wird anschlieffend der »Islamische Verein
Chinas« informiert. Wie aus den Interviews hervorgeht, nimmt der IVC
das Votum im allgemeinen an. Zwei Griinde erscheinen mir dafiir aus-
schlaggebend: Zum einen scheint die Kontrolle der Frauenmoscheen fiir
die politischen Verantwortlichen von eher untergeordneter Bedeutung.
Zum anderen mufl beriicksichtigt werden, daff der IVC im Falle einer
abweichenden Meinung gegen die gesamte Gemeinde optieren wiirde, da
die Verantwortliche durch das oben beschriebene, lokal mehrfach veran-
kerte Benennungsverfahren sowohl innerhalb des Verwaltungsrates als
auch in der Gemeinde vollen Riickhalt geniefit.

- am 14.02.2028, 07:17:40.,


https://doi.org/10.14361/9783839400425-015
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

304 ELI1SABETH ALLES

Unterhaltung der Moscheen

Die finanziellen Mittel, die fir das Gemeindeleben notwendig sind,
werden ausschliefflich von den Glidubigen selbst aufgebracht. Renovie-
rungsarbeiten an den Moscheen werden in manchen Stidten allerdings
zunehmend durch offentliche Gelder oder auslindische Spenden an den
IVC finanziert (Saudi-Arabien, Jemen, Iran und andere). Dies war zum
Beispiel in Jinan (Shandong) oder in Kaifeng (Henan) der Fall. In den
Dorfern werden die Kosten fiir den Bau einer Moschee nahezu aus-
schlieflich aus privaten Mitteln getragen, die durch Eigenarbeiten der
Dorfbewohner erginzt werden.

Genaue Zahlen beztiglich der Unterhaltungskosten einer Moschee lie-
gen mir nicht vor. Es ist allerdings anzunehmen, daf die Kosten — bis auf
die Materialkosten — recht gering sind, da es sich ausschliefflich um die
Bezahlung der abong (ungefihr 120 yuan im Monat™) handelt. In vielen
Fillen wird nicht einmal ein Gehalt gezahlt, weil die meisten weiblichen
ahong eine Rente beziehen oder mit ithren Familien in der Moschee
leben. Viele abong kommen somit selbst fiir ihren Unterhalt auf. Weder
die Verwaltungsverantwortlichen noch die Frauen, die ihnen bei den all-
taglichen Verrichtungen wie dem Saubermachen oder dem Heizen hel-
fen, erhalten eine Bezahlung.

Die Finanzierung der Moschee setzt sich aus Spenden und regelmafi-
gen Beitragssitzen zusammen. Das Spenden (zakat) ist ein offentlicher
und fiir jeden sichtbarer Akt, und auch die kleinste Spende wird von
allen zur Kenntnis genommen. Will eine Person einige Yuan oder mehr
spenden, so gibt sie das Geld der Verwaltungsverantwortlichen, die mit
lauter Stimme verkiindet: »Diese Person hat gespendet.« Dabei wird hiu-
fig auch die Summe genannt. Die Hohe der Spenden richtet sich nach
dem Einkommen und dem Vermogen der Gliaubigen. Aus dem Ertrag
werden die Unterhaltung der Moschee und das fiir den Alltag Erforderli-
che finanziert. Dartiber hinaus gibt es einen variablen Beitragssatz fiir die
Benutzung der Duschen und die Warmwasserkosten. Diese Summe
hingt von den finanziellen Moglichkeiten der Person und der Hiufigkeit
der Benutzung der Einrichtungen ab. Die Mittel fir die Errichtung und
fir die Renovierungsarbeiten einer Moschee werden iiber einen langen
Zeitraum gesammelt. Bei solchen Vorhaben werden die Spenden regel-
maflig an exponierter Stelle auf einer Tafel im Hof oder in der Vorhalle
festgehalten, so dafl jeder sie zur Kenntnis nehmen kann.

Zusitzlich zum zakat organisieren die Moscheeverwaltungen zahlrei-
che Aktivitdten, die als zusitzliche Einnahmequellen dienen. Man kann



https://doi.org/10.14361/9783839400425-015
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Religiose Karrieren von Frauen in China 305

in diesem Fall von einer Art Wiederherstellung der Institution der wagf*'
sprechen. Nach meinen Beobachtungen tragen auch die Minner zur Un-
terhaltung der Frauenmoscheen bei, indem sie Werkzeuge, Binke oder
Tische an Festtagen ausleihen. Eine weitere, jedoch nur sporadisch
genutzte Form der Erwirtschaftung von Ressourcen besteht darin, dafl die
Frauen einen kleinen Stand vor der Moschee organisieren, an dem sie
Lebensmittel oder andere Produkte verkaufen.

Die Fihrung der Moscheen liegt nicht nur in den Hinden der bislang
behandelten Verwaltungsverantwortlichen. Wihrend die Verwaltungs-
verantwortliche (zhuren) mit Unterstiitzung des Verwaltungsrates fiir
die materiellen und politischen Belange zustindig ist, untersteht der spi-
rituelle Bereich der ahong.

Die spirituellen Amter

Der qua Amt definierte Handlungsbereich der weiblichen abong be-
trifft die religiose Praxis der weiblichen Gemeindemitglieder. Die ahong
gibt Religionsunterricht, leitet das Gebet in der Moschee und auf
Wunsch auch in den Familien und nimmt eine Beratungs- bzw. Seelsor-
gerfunktion bei den Familien ein. Dartiber hinaus fihrt sie die rituellen
Waschungen bei verstorbenen Frauen im Rahmen des Beerdigungsrituals
durch; das Trauergebet und die anschlielende Beerdigung tibernimmt
dagegen ein minnlicher ahong. Die ahong ist gemeinsam mit der Verwal-
tungsverantwortlichen auch fiir die Ortlichkeit zustindig, in der die ritu-
ellen Waschungen stattfinden. Befindet sich dieser Raum in dem Frauen-
teil einer Moschee, die ansonsten von Mannern unterhalten und frequen-
tiert wird, so gibt es hier keinen weiblichen Verwaltungsrat, deshalb hat
die ahong allein die Verantwortung fiir diesen Raum.

Ahnlich wie der minnliche abong, so zeichnet sich auch die weibliche
spirituelle Fiithrung durch hohe Mobilitit aus. In den Stidten ist eine
ahong durchschnittlich zwei bis vier Jahre in der gleichen Moschee titig.
Dieser relativ kurze Zeitraum hiangt mit der aktuellen Tendenz der Wie-
der- oder Neuerdffnung von Moscheen zusammen, die eine Dynamisie-
rung des Arbeitsmarktes bewirken. Da sich die Zahl des qualifizierten
religidsen Personals nur langsam erhoht, kann der wachsenden Nachfra-
ge kaum Rechnung getragen werden. Dies war vor 1949 anders. Damals
waren die religiosen Autorititen hiufig 10, 15, 25 Jahre und linger in
derselben Moschee titig. Die in Kaifeng prominente abhong Shi, die um
1948 starb, arbeitete zum Beispiel mehr als 50 Jahre lang in der Moschee



https://doi.org/10.14361/9783839400425-015
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

306 ELI1SABETH ALLES

Wangjia Hutong. Seit der Mitte der 90er Jahre zeichnet sich eine gewisse
Stabilisierung der Situation der abong ab. Wer sind die weiblichen
ahong?*

Die Mehrheit der weiblichen ahong (33 von 44 interviewten ahong)
stammt aus religiésen Familien, also Familien, die bereits seit Generatio-
nen religiose Amter bekleiden. 29 ahong hatten einen Grofivater, der
ebenfalls abong war. Sieben von ihnen hatten einen Grofivater und ein
Elternteil in der Funktion des ahong. Eine Frau hatte eine Mutter und
einen Grofivater, die das shetou-Amt innegehabt hatten. In einem ande-
ren Fall war die iltere Schwester shetou, und in wieder einem anderen
hatte der Grofivater diese Aufgabe wahrgenommen. Dennoch gibt es
unter den von mir befragten Frauen auch neun T6chter aus Familien (Bau-
ern, Arbeiter, Hindler), in denen bisher keine religiosen Amter ausgeiibt
worden waren. Hier einige exemplarische Beispiele fiir die unterschiedli-
chen sozialen Profile und Werdegange der ahong:

Die abhong Du aus der Strafle Beid in Zhengzhou:

Die ahong Du wurde in Kaifeng im Jahre 1925 in eine ahong-Familie hin-
eingeboren (Grofvater, Vater und eine Tante viterlicherseits waren
ahong). Sie begann im Alter von acht Jahren ihre religiosen Studien und
das Erlernen des Arabischen sowie des Persischen, zunichst in der Frau-
enmoschee Dongda in Kaifeng und zwei Jahre spiter in der Moschee der
kleinen Strafle Wangjia. Sie wurde mit 15 Jahren mit einem gleichaltrigen
Jungen verheiratet, der Sohn eines Gerbers war. Ihr Ehemann und seine
Familie starben drei Jahre spiter an einer Krankheit. Mit 18 Jahren war sie
eine kinderlose Witwe. Daraufhin kehrte sie nach Kaifeng zuriick, um
dort ihre religiosen Studien fortzusetzen. Spiter gingt sie als abong nach
Qinyang und blieb dort zwolf Jahre, um dann wieder in Kaifeng in der
Moschee Dongda zu arbeiten. Zum Hohepunkt der Kulturrevolution zog
sie nach Xian, um den Sohn ihrer Schwester zu betreuen. Seit 1986 lebt sie
in Zengzhou.

Die ahong Zhao der Frauenmoschee von Beida in der Strafle Tiedan in
Kaifeng:

Die abong Zhao, die 1913 geboren ist, hatte weder eine ahong noch eine
shetou in ihrer Familie. Mit 18 Jahren heiratete sie und wurde mit 22 Jah-
ren Witwe mit zwei kleinen T6chtern. »Es gab keine andere Losung«, wie
sie sagt. Sie mufite in einer Moschee in der Sanmin-Strafle ihre Studien
aufnehmen. Thre Familie, die aus der Jiamiao-Strafle stammt, unterstiitzte
sie finanziell, mit Lebensmitteln und Kleidung. Erst 1951 wurde sie abong
in Zhuxian. 1958 zog sie nach Xingyang. Wihrend der Kulturrevolution
kehrte sie nach Kaifeng zuriick, wo sie wihrend der ganzen Periode blieb.

- am 14.02.2028, 07:17:40.,



https://doi.org/10.14361/9783839400425-015
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Religiose Karrieren von Frauen in China 307

1978 wurde sie ahong in Dongda, im Jahr darauf ging sie fir drei Jahre in
die Shilipu-Moschee nach Zhengzhou. Danach kehrte sie wieder nach
Kaifeng in die Moschee der Jiamiao-Strafle zuriick. 1985 verlief§ sie noch
einmal die Stadt, um sich im weit entfernten Xian (Shaanxi) niederzulas-
sen. 1992 kehrte sie dann wieder nach Kaifeng zuriick, wo sie noch heute

lebt.

Die ahong Ba, die in der Moschee des Bezirks Wuzhi unterrichtet:

Die ahong Ba kommt aus Xingyang. Stolz betont sie ihre Zugehorigkeit
zu einer langen familidren abong-Tradition (seit 13 Generationen). Thre
finf Sohne fihren ausnahmslos diese Tradition fort. Einer von ihnen ist
ein ahong in einer Miannermoschee des gleichen Bezirks.

Die hier skizzierten Profile der ahong widersprechen den Aussagen eini-
ger Hui, die behaupten, dafl weibliche ahong in der Regel die Ehefrauen
von minnlichen ahong sind. Nur acht meiner Gesprichspartnerinnen
waren mit einem »Religiosen« verheiratet. Dagegen stellt nach Meinung
vieler Muslime die Abstammung aus einer religiosen Familie eine Art
Garantie fur die Glaubensreinheit und vor allem fiir ein solides religioses
Wissen dar. In dem Dorf Sanpo wurde eine ahong immer wieder als Ver-
fasserin religiéser Schriften zitiert,” was niemals ohne Nennung des re-
ligiosen Status ithres Groflvaters, ihres Vaters und des Ehemanns geschah.
Ein zweites entscheidendes Merkmal der abhong ist ihre lokale Zugeho-
rigkeit. Dies wird an der Kontinuitit der Tatigkeit der weiblichen abhong
vor 1949 deutlich, d.h. an ihrer Arbeit in der gleichen Moschee tiber eine
lange Zeit hinweg, wie zum Beispiel in Boai oder Daxinzhuang oder wie
in dem Dorf Sanpo®, wo die abong bei Bedarf zwischen den fiinf Mo-
scheen der Ortschaft hin- und herziehen. In anderen Zusammenhingen
ist die lokale Zugehorigkeit durch eine regionale erginzt oder ersetzt
worden, so zum Beispiel in Kaifeng. Die Hui aus Gansu und Ningxia
haben dort gemeinsam eine Moschee gebaut. Die Gemeinde sucht sich
ithre abong in ihrer Heimatprovinz oder aber in einer Provinz, von der
sie glaubt, daf§ »der Glaube« (xin) besser sei. In ganz China gibt es zahl-
reiche Beispiele fiir diese Art der Auswahl. Die Hui aus Henan, die seit
Ende der 50er Jahre ihre Moschee in Lanzhou unterhalten, lassen alle
ithre ahong aus Henan kommen, manchmal sogar aus ihrem Heimatdorf.
Dieselbe regionale Verbundenheit kann man in Harbin, in Heilong jiang,
feststellen. Alle Mitglieder einer lokalen Gruppe, die zu Beginn dieses
Jahrhunderts freiwillig oder gezwungenermaflen zum Eisenbahnbau
nach Shandong kamen, liefen sich um dieselbe Moschee herum nieder.

- am 14.02.2028, 07:17:40.,



https://doi.org/10.14361/9783839400425-015
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

308 ELI1SABETH ALLES

Welche Motive leiten eine Frau, ahong zu werden?

Unabhingig davon, ob man alt oder jung ist, Kinder hat oder keine,
ahong zu sein bedeutet, seinem Glauben Ausdruck zu verleihen und eine
Familientradition fortzufiihren. Letztere scheint die beste Voraussetzung
zu sein, um diese Position einnehmen zu koénnen. Wie bereits weiter
oben dargestellt, ist der Karriereweg fiir viele vorgezeichnet. Grofiviter,
Viter, manchmal Miitter oder Schwestern waren ahong oder Verwal-
tungsverantwortliche. Viele Midchen, die sich fiir eine Zukunft als ahong
entscheiden, bereiten sich bereits seit ihrer Kindheit auf diese Rolle vor.
Ein anderer relevanter Aspekt in der Lebensplanung bertcksichtigt die
okonomischen und sozialen Konsequenzen: Mit der Bekleidung der
abong-Funktion geht die Teilhabe an einem Solidarititsnetz einher, das
sich fir die betreffenden Frauen in vielen Situationen und Lebenslagen
als vorteilhaft erweist. Wahrend des chinesisch-japanischen Kriegs hatte
eine Mutter mit ihren beiden Tochtern in einer Moschee Zuflucht ge-
sucht. Das eine Madchen wurde ahong, das andere Verwaltungsverant-
wortliche. Wie dieser Fall veranschaulicht, konnen sich Frauen iiber die
Besetzung von religiosen Positionen Inseln sozialer Sicherheit erschlie-
Ben. Eine ahong erzihlte mir, daf} ihre Mutter sie nach dem Tod des Va-
ters gedringt habe, ein religioses Studium aufzunehmen. Die Mutter sei
davon ausgegangen, dafl ihre Tochter hierdurch Chancen auf ein besseres
soziales Los haben wiirde. Viele junge Frauen, die als Kinder oder Ju-
gendliche religiose Studien betreiben, sind im Fall eines Einbruchs ihrer
sozialen Karriere etwa durch Witwenschaft oder Verstoflung durch den
Ehemann in der Lage, ihren Lebensunterhalt zu sichern, indem sie eine
Position in einer Moschee iibernehmen.

Ahbong zu sein bedeutet, sozial aktiv zu sein und von einem anerkann-
ten Wissen profitieren zu konnen, das sozialen Status, Mobilitit und
Aufstiegsmoglichkeiten impliziert. In Kaifeng erklirte mir eine 55 Jahre
alte abong, dafl diese Funktion in ihrer Jugend »die einzige Moglichkeit
war, etwas zu machen«. Eine andere sagte: »Mit zehn Jahren konnte man
nicht mehr aus dem Haus gehen. Die Moschee war der einzige Ort, der
uns das erlaubte.«

Vor 1949 bot das religiose Studium eine Moglichkeit, Zugang zu Wis-
sen und Schrift zu erhalten. Dies galt als besonders ehrenhaft und war im
allgemeinen eine Miannerdomiane bzw. auf die Oberschicht beschrinkt.
Um ahong zu werden, lernten die Frauen bei den Alteren Arabisch, um
den Koran rezitieren zu konnen, und Persisch, um die Interpretationen
religioser Praktiken tiberliefern zu kdnnen. Das Persische diente auch als

- am 14.02.2028, 07:17:40.,



https://doi.org/10.14361/9783839400425-015
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Religiose Karrieren von Frauen in China 309

Schriftmodell fiir die Transkription des Chinesischen.”” Auf lokaler
Ebene konnte eine weibliche ahong fiir ihre religiosen Schriften bekannt
werden. Allerdings findet man von diesen Werken heute keine Spuren
mehr.

Gegenwartig stellt das Erlernen der arabischen Sprache und erst in
zweiter Linie des Persischen eine Moglichkeit fiir die jungen Frauen dar,
ihre religidsen Studien fortzusetzen und eines Tages im Ausland studie-
ren zu konnen. So formulierte zum Beispiel eine 23jahrige abong, die seit
kurzem in Anhui diese Funktion innehatte, als ihr Ziel: »Ich will hier
nicht lange bleiben, einerseits weil ich meine Familie hier nicht habe, aber
vor allem weil ich meine Studien fortfithren will. Ich hoffe sogar, das im
Ausland tun zu konnen.« Die junge Frau hatte schon Ausbildungen in
Shaanxi und in der Mongolei absolviert. Sie betonte in besonderem Mafle
thren Wunsch nach einem Studium und perfektionierte autodidaktisch
ihr Persisch.

FOLGEN EINER OFFNUNG ZUM MODERNEN GLOBALISIERTEN ISLAM

Die von der IVC offiziell anerkannten Frauenmoscheen, die vielfiltig in
den lokalen Kontext integriert sind, scheinen selbst von der fundamenta-
listischen Strémung ikhwan nicht kritisiert zu werden. Die Offnung zur
arabisch gepragten muslimischen Welt fihrt allerdings zu strukturellen
und institutionellen Neuentwicklungen, die die Frauenmoscheen in zwei
Bereichen beeintrichtigen konnen. Es handelt sich hierbei zum einen um
den Bereich der religiésen Ausbildung und zum anderen um die Auto-
nomie der Verwaltung. Es gibt heute zahlreiche islamische Schulen, die
Klassen fiir Middchen vorsehen. Hier werden sie in der arabischen Spra-
che und in den Grundbegriffen der religiosen Praxis unterrichtet. Eine
solche Ausbildung erleichtert den jungen Frauen den Zugang zu einem
sich wandelnden Arbeitsmarkt. Hiufig finden die Absolventinnen sol-
cher Institutionen eine Anstellung in einer Kinderkrippe oder einem
Kindergarten. Geleitet werden diese Unterrichtsklassen allerdings von
Minnern. Durch diese neu entstehenden Institutionen erhilt die abong
eine ernstzunehmende Konkurrenz. Im Bereich der Verwaltung lafit sich
beobachten, dafl zunehmend bauliche Maffnahmen an Frauenmoscheen
von den Minnermoscheen iibernommen werden, obwohl die Moscheen
traditionell raumlich mehrere Straflen voneinander entfernt liegen und

- am 14.02.2028, 07:17:40.,



https://doi.org/10.14361/9783839400425-015
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

310 ELI1SABETH ALLES

weitgehend getrennt voneinander bewirtschaftet werden. Diese Interven-
tionen konnen zu einer Abnahme der Autonomie der Verantwortlichen
und des Verwaltungsrates der Frauenmoscheen fithren. In der Tat kann
man fiir die Zukunft eine gewisse Schwichung der Funktionen der Frau-
en befiirchten, auch wenn die Existenz der Frauenmoscheen und der
weiblichen abong bislang nicht in Frage gestellt wird.

ANMERKUNGEN

1 Der Artikel basiert auf meinen Forschungsarbeiten zwischen 1991 und
1997 tiber muslimische Chinesen (Hui) der Provinz Henan. Es handelt sich
um einen Auszug aus meiner Dissertation an der Ecole des Hautes en Scien-
ces Sociale, Paris (Juni 1998).

2 DPersisch war im gesamten Zentralasien die religiose Sprache des Volkes. Im
heutigen China sind es die Frauen, die das Persische erhalten und tberlie-
fern.

3 Diese Besonderheit ist vor allem unter den Muslimen in den Ebenen Zen-
tralchinas und der Provinz Henan ausgepragt.

4 Fir die Transliteration chinesischer Begriffe benutze ich die Pinyin-Trans-
kriptionsform, die in der Volksrepublik China iiblich ist.

5 Nach der Volkszihlung vom Juli 1990: 8.696.075 Personen (Zhongguo Hui-
zu da cidian 1993: 1006).

6 Damit sind sie die zweitgrofite offiziell als solche behandelte Minderheit
tiberhaupt in China.

7 Dies gilt nicht fiir Taiwan.

8 Nach der Volkszihlung von 1990 leben in den Provinzen Ningxia und
Gansu 1.524.448 bzw. 1.094.354 Menschen (Zhongguo Huizu da cidian
1992).

9 Ich werde in diesem Text nur grob den historischen Kontext skizzieren.
Eine umfangreiche Literatur — sowohl in China als auch in westlichen Lin-
dern — behandelt die Geschichte des Islam. Ich orientiere mich hier an der
chronologischen Kategorisierung von Donald (1986: 134).

10 In Xinjinang beginnt die Islamisierung am Ende des 10. Jahrhunderts mit
der Konversion des Prinzen Kashgar im Jahr 945.

11 Siehe zu diesem Thema die Reiseaufzeichnungen von Ibn Battita zu Be-
ginn des 14. Jahrhunderts (Batttita 1990).

12 J. Fletcher fithrt eine Idee an, die mir wichtig scheint, um die Prisenz des
Islam in China zu verstehen: »Fiir diese Bruderschaften war die politische
Ordnung nimlich unerheblich« (Fletcher 1986: 13).

13 Geographisch gemeint (Anmerkung der Ubersetzerin).

- am 14.02.2028, 07:17:40.,


https://doi.org/10.14361/9783839400425-015
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

14

15
16

17

18
19

20

21

22

23

24

25

Religiose Karrieren von Frauen in China 311

Die quantitative Verteilung der islamischen Strémungen in 50 % »traditio-
neller Islam« und jeweils 25 % fiir die Auspragungen der Sufi und der 7kh-
wan, gilt als allgemein anerkannt. Gladney zitiert dieselbe Information, die
er von einem Hui aus dem Nord-Westen erhalten hat (Gladney 1995: 372).
Aus dem Persischen akbhund, derjenige, der das Gebet anleitet.

Es handelt sich hier insofern um eine Sondersituation, als das Stadtviertel
seit 1992/1993 renoviert wird und die Gebaude noch nicht fertiggestellt sind.
Im Prinzip soll Ding shetou ihre Wohnung nach den Arbeiten wiedererhal-
ten.

Alle Gldubigen dieser Moschee sind aus derselben Region, d.h. aus Qin-
yang, Wuzhi, Sanpo.

Leider werden ihre Erzidhlungen nicht systematisch gesammelt.

In manchen Fillen werden beide Moscheen von den Minnern geleitet,
wenn der Frauenrat noch nicht zusammengesetzt worden ist.

Diese Angaben beziehen sich auf 1993 und 1995. 1997 lag die Bezahlung
zwischen 150 und 200 Yuan. Es handelt sich um ein niedriges Gehalt. Das
Einkommen eines Hochschullehrers betrigt 1.000 Yuan. Allerdings kénnen
die Situationen je nach Ort (Stadt, Kleinstadt oder Dorf) und wirtschaftli-
cher Lage der Gemeinde stark variieren. Unterschiede konnen sich ebenfalls
dadurch ergeben, daf} eine ahong pensioniert ist oder eine Familie erndhren
muf3.

Es handelt sich hierbei um unverduflerliches Eigentum religioser Stiftun-
gen.

Die dem Beitrag zugrundeliegende Analyse stiitzt sich auf die Untersu-
chung von 44 weiblichen ahong. Es handelt sich um 40 Interviews und die
ausfithrlichen Schilderungen von vier Lebenswegen.

Diese Schriften scheinen durch die Kriegswirren verschwunden zu sein.
Die ahong ist vor 1949 gestorben.

Es handelt sich um ein Hui-Dorf, das einige Kilometer westlich von
Zhengzhou liegt.

Keine der etwa 50jihrigen abong, die ich getroffen habe, hat in ihrer Jugend
die chinesischen Schriftzeichen gelernt. Das ist heute anders. In den Mo-
scheen entsteht Verwirrung, wenn man genaue Auskunft tiber die benutzten
Schriftzeichen haben mochte, die beim Schreiben eines Namens benutzt
werden. Es sind vor allem die jungen Frauen, die sowohl die chinesische als
auch die arabische Schrift beherrschen.

- am 14.02.2028, 07:17:40.,



https://doi.org/10.14361/9783839400425-015
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

312 ELI1SABETH ALLES

LITERATUR

Alles, Elisabeth (1997): »Des mosquées féminines en Chine. Mémoire et oubli«.
In: Grandin, N./Gaborieau, M. (Hg.), Madrasa, la transmission du savoir
dans le monde musulman. Paris: Arguments, S. 383-393.

Aubin, Frangoise (1997): »L’enseignement dans la Chine islamique précommu-
niste (du XVlIe siecle au milieu du XXe). Entre affirmation identitaire et
modernisme«. In: Grandin, N./Gaborieau, M. (Hg.), Madrasa, la transmission
du savoir dans le monde musulman. Paris: Arguments, S. 373-388.

Chérif, Leila (1994): »Ningxia, ’école au féminin«. Etudes Orientales 14/143, S.
156-162.

Ding Guoyong (1992): »Huizu niizi jiaoyu de xingban yu fazhan (Die Entwick-
lung und Schaffung der Frauenbildung der Hui)«. Huizu yanjiu 2, S. 79-82.
Donald, Leslie D. (1986): Islam in Traditional China. A Short History to 1800.

Canberra: Canberra College of Advanced Education.

Fletcher, Joseph (1986): »Les >voies< (turq) soufies en Chine«. In: Popovic, A./
Veinstein, G. (Hg.), Les ordres mystiques dans Iislam: cheminements et si-
tuation actuelle. Paris: EHESS, S. 13-26.

Fletcher, Joseph (1995): »Studies in Chinese and Islamic Inner Asia«. In: Manz,
Forbes B. (Hg.), Variorum.

Gladney, Dru C. (1991): Muslim Chinese. Ethnic Nationalism in the People’s
Republic. Cambridge: Council on East Asian Studies, Havard University.

Gladney, Dru C. (1995): »Islam«. The Journal of Asian Studies 54/2, S. 372.

Halfon, Constance-Hélene (1994). »Femme et musulmane a Lanzhou, au Gan-
su«. Etudes Orientales 13/14, S. 151-155.

Ibn Battiita (1990): Voyages III. Inde, Extréme Orient, Espagne et Soudan (1.
Aufl. 1982). Paris: La Découverte.

Lipman, Jonathan N. (1997): Familiar Strangers. A History of Muslims in North-
west China. Seattle: University of Washington Press.

Shui, Jingjun (1995): »Qiantan niixue, niisi de xingqi yu fazhan (Diskussion tiber
das Aufkommen und die Entwicklung der Frauenschulen und Frauen-
moscheen)«. Huizu yanjiu 1, S. 51-59.

Zhongguo Huizu da cidian (Grofles Lexikon der Hui in China) (1992). Nanjing:
Jiangsu guji chubanshe (Verlag der alten Jiangsu-Biicher).

Zhongguo Huizu da cidian (Grofles Lexikon der Hui in China) (1993). Shanghai:
Shanghai cishu chubanshe (Verlag der Shanghai-Lexika).

- am 14.02.2028, 07:17:40.,


https://doi.org/10.14361/9783839400425-015
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

