
Das Gefühl zu denken – über das Lesen von Philosophie 

Erzählungen über Erfahrungen mit Philosophie und ein 

Emailgespräch darüber mit Florian Wobser 

Veronika Reichl 

Anmerkung: Die Erzählungen beruhen auf vertraulichen Interviews mit Philosophiele
ser:innen (u.a. Studierende, Lehrende, Professor:innen aus verschiedenen Ländern). Sie sind 
doku-fiktional: Jede Erzählung bezieht sich auf ein Interview, enthält aber auch fiktionale 
Elemente. Sie wurden im Jahr 2023 als Teil des Buchs Das Gefühl zu denken bei Matthes & 
Seitz, Berlin, veröffentlicht. Für diesen Beitrag wurden sie leicht gekürzt. 

Hannah Arendt und die Vernunft der BRD 

Es ist der Beginn der Strickjackenzeit: Die Sonne strahlt durch die Bäume, doch die 
Brise ist frisch. Verena hat einen neuen Haarschnitt, mit dem sie zupackend und 
zugleich sehr jung aussieht. Mit diesem Haarschnitt sitzt sie im Park und liest Han
nah Arendts Vita Activa. Sie sitzt, wie sie als junges Mädchen gesessen hat – das Buch 
auf ihren Knien –, und guckt hinein: 

Sprechend und handelnd schalten wir uns in die Welt der Menschen ein, die exis
tierte, bevor wir in sie geboren wurden, und diese Einschaltung ist wie eine zweite 
Geburt, in der wir die nackte Tatsache des Geborenseins bestätigen, gleichsam die 
Verantwortung dafür auf uns nehmen. Aber wiewohl niemand sich diesem Mi

nimum an Initiative ganz und gar entziehen kann, so wird sie doch nicht von ir
gendeiner Notwendigkeit erzwungen wie das Arbeiten, und sie wird auch nicht 
aus uns gleichsam hervorgelockt durch den Antrieb der Leistung und die Aussicht 
auf Nutzen. […] der Antrieb scheint vielmehr in dem Anfang selbst zu liegen, der 
mit unserer Geburt in die Welt kam, und dem wir dadurch entsprechen, daß wir 
aus eigener Initiative etwas Neues beginnen.1 

1 Arendt, Hannah (2007), Vita Activa, München, S. 215. 

https://doi.org/10.14361/9783839474044-003 - am 14.02.2026, 13:46:43. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839474044-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


24 Grundierungen der Vernunft: Gefühl und Einbildungskraft

© Veronika Reichl

Hannah Arendts Sätze laufen im fröhlichen Trab, fallen kurz in Galopp und zu
rück in den Trab. Satz für Satz denkt Hannah Arendt vor, wie es ist, ihr zu folgen.
Dabei ist sie ganz bei der Idee, die sie entfaltet, und guckt doch immer wieder zu ih
ren Leserinnen und Lesern, wie sie ihrem Gedankengang folgen. Sie nimmt Verena
an die Hand, als wäre Verena zwölf und Hannah Arendt ihre geliebte, aber strenge
Taufpatin.

Verena kann ihr leicht und ohne Trotz folgen. Denn Hannah Arendt lässt Vere
na etwas Neues wahrnehmen, weil sie, während sie Verena mit ihren Sätzen durch
ein Stück Welt führt, gleichzeitig die Ungeheuerlichkeit der Welt ordnet und so ab
fängt. So dass die Welt Verena nicht in ihrer ganzen Wucht trifft und Verena etwas
Vernünftigerem begegnet als der Welt als solcher, etwas, aus dem Sinn gemacht wer
den kann, und vor allem etwas, was mehr Zuversicht erlaubt.

Zwei Dinge hat Hannah Arendt dabei immer im Blick: das Dritte Reich und die
Griechen. Die Erfahrung des Dritten Reichs liegt unter allem, liegt über allem. Auf
die Griechen kann man sich verlassen. Sie sind die, mit denen sich Hannah Arendt
die Welt erklärt. Sie sind ihr Vernunft und Weitsicht. Mit dem Blick zu den Griechen
kann die Welt zur Vernunft zurückkehren. Aber es sind nicht nur diese beiden Din
ge, die Verena dauernd an ihre Kindheit in den Achtzigerjahren in der BRD denken
lassen.

Verena liest Hannah Arendt und sieht die dunklen, mit Büchern vollgestopften
Räume vor sich, in die sie ihre Eltern damals mitschleppten. Während die Kinder
in der Sonne spielen sollten, saßen die Erwachsenen in schweren Lesesesseln. Sie
rauchten, tranken Sherry und diskutierten. Wenn man still und unauffällig war,

https://doi.org/10.14361/9783839474044-003 - am 14.02.2026, 13:46:43. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839474044-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


Veronika Reichl: Das Gefühl zu denken – über das Lesen von Philosophie 25 

konnte man dabei bleiben und zuhören. In Verenas Erinnerung kam immer ein 
Strahl Sonnenlicht durch ein Fenster und ließ den Staub in der Sonne tanzen. 

Ihre Eltern waren von den Sechzigern geprägt, sie waren im unbedingten Glau
ben an Picasso, Klee, Brahms, Glenn Gould – und an die Griechen erwachsen gewor
den. Ein Rest davon war in den Achtzigern immer noch in ihnen. Auch für sie war 
das Dritte Reich ein Bezugspunkt, den sie niemals aus den Augen verloren. Verena 
sitzt auf der Wiese und wünscht sich etwas davon zurück. Doch sie weiß nicht, ob es 
die Sehnsucht nach dem ist, was an den von ihr erinnerten BRD-Intellektuellen fein
sinnig und aus tiefstem Herzen demokratisch war, oder die Sehnsucht nach ihren 
jungen Eltern, deren freundliche Vernunft eine vernünftige Weltmöglichkeit auf
zuspannen schien, an die sie sich jetzt bei Hannah Arendt dauernd erinnert fühlt. 
Oder ob es einfach die Sehnsucht nach sich selbst mit zwölf ist, als sie darauf war
tete, dass schon bald die richtige Person kommen, sie an der Hand nehmen und sie 
in eine Welt voller Kunst und aufregender Ideen führen würde. 

Verena legt das Buch aus der Hand und streckt sich auf dem Gras aus. 

Über den Dingen 

Mit Anfang zwanzig strandet Lenka wegen eines Sturms in einem Flughafen. Sie 
sitzt auf ihrem Rucksack und liest die ganze Nacht Camille Paglias Die Masken der 
Sexualität. Paglia macht Lenka unglaublich wütend. Die Wut ist toll. Lenka sitzt zwi
schen ihrem Gepäck auf dem Boden und ist entsetzt darüber, was sie liest: 

Sexualität ist nicht das Lustprinzip, sondern das dionysische Verfallensein an 
Lust und Schmerz. Immer wieder ist sie darauf aus, Widerstand zu brechen, 
den Widerstand des eigenen Körpers und den Widerstand der geliebten Person; 
darum bleibt Vergewaltigung als Gefahr gegenwärtig. Die männliche Sexualität 
ist Zwang zur Wiederholung: Was immer ein Mann in den Kommentar seiner 
phallischen Projektionen hineinschreibt, er muß es wieder und wieder hinein
schreiben. Der sexuelle Mann ist der Zauberer, der die Dame zersägt, aber Kopf 
und Schwanz der Schlange leben weiter und vereinigen sich wieder. Die Projekti
on ist der Fluch des Mannes: ständig braucht er etwas oder jemanden, damit er 
vollständig ist.2 

Lenke schaut auf, holt einen zerdrückten Blaubeermuffin aus ihrem Rucksack, beißt 
hinein und denkt über Camille Paglia nach. Sie sucht ihre Gründe gegen Paglia zu
sammen, findet sie aber nicht mehr so überzeugend wie vor fünf Minuten. Gedan
ken, die sie eben noch unglaublich wütend gemacht haben, beginnen Sinn zu ma
chen. 

2 Paglia, Camille (1995), Die Masken der Sexualität, München, S. 44. 

https://doi.org/10.14361/9783839474044-003 - am 14.02.2026, 13:46:43. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839474044-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


26 Grundierungen der Vernunft: Gefühl und Einbildungskraft

Das ist ärgerlich und großartig zugleich. Denn es sind starke, wenn auch wei
terhin verdächtige Gedanken. Zwischen all den wartenden Passagieren kann Lenka
nicht aufhören zu lesen.

Nach Camille Paglia kommt Friedrich Nietzsche, dann Walter Benjamin, dann
Judith Butler. Die Texte schreien Lenka an. Sie stehen vor ihr, stellen sich ihr in den
Weg und schlagen ihr ins Gesicht. Die Ideen sind brandneu und versetzen sie in
Aufregung. Alles könnte ganz anders sein, als Lenka bisher gedacht hat. Die Welt
könnte voll von überraschendem Sinn sein.

Die Bücher verschieben ihre Perspektive und damit alles. Lenka könnte eine
ganz andere sein in dieser anderen Welt. Und dafür liest sie: um durch die Texte
eine neue, wagemutige, hellwache Person in einer Welt voller unbekanntem Sinn
zu werden. Schon Paglia, Nietzsche, Benjamin und Butler haben die Welt und
Lenka enorm verändert und sie hat ja erst angefangen zu lesen. Während Lenka
immer weiter liest, während sie Philosophie studiert und sich von immer neuen
Texten durchschütteln und umwerfen lässt; während sie sich lesend begeistert und
empört, während sie gespannt darauf wartet, herauszufinden, wer sie einmal sein
wird, während alledem passiert etwas: Sie erlernt die Sprache, sie identifiziert
Eckpfeiler, sie erkennt Muster. Sie erreicht einen sicheren Stand. Fünfzehn Jahre
nachdem sie mit Paglia am Flughafen saß, hat Lenka zwei kleine Kinder, einen
Ehemann, einen Doktortitel, ein Habil-Projekt und eine volle Stelle. Jeder neue Text
erinnert sie sofort an Leibniz oder Hegel oder Žižek. Sie hat einen Überblick, auch
wenn es in ihrem Wissen über die Philosophiegeschichte noch immer große weiße
Gebiete gibt.

© Veronika Reichl

https://doi.org/10.14361/9783839474044-003 - am 14.02.2026, 13:46:43. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839474044-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


Veronika Reichl: Das Gefühl zu denken – über das Lesen von Philosophie 27 

Die Philosophie besteht für sie immer noch aus ungeheuren, alles verschieben
den Perspektiven. Doch heute hat sie die Perspektiven alle zugleich im Blick. Lenka 
ist in diesen fünfzehn Jahren – ohne es selbst recht zu merken – zurückgetreten aus 
dem Raum, in dem die Perspektiven vor ihr lagen. Sie befindet sich nun ein Stock
werk höher. Sie schaut auf die Perspektiven hinab. Sie setzt sie zueinander in Per
spektive. Sie sieht sie, wie auf einer Karte angeordnet. Die großen Theorien haben 
alle nebeneinander ihren Platz. Dazwischen verlaufen interessante Linien. 

Zum Beispiel denkt sie gerade, dass man eine spannende Linie zwischen Paglia 
und Žižek ziehen könnte. Auch wenn Camille Paglia für Lenka heute ein ziemlich 
unwichtiger Punkt ist, angesiedelt zwischen anderen Autorinnen eines veralteten, 
merkwürdig rechten Feminismus. Lenka hat immer noch starke Meinungen, doch 
sie sieht ihre Positionen zu verschiedenen Fragestellungen selbst als Positionen im 
Feld und schaut auch auf diese Positionen aus einem Übersichtswinkel hinab. 

Und obwohl Lenka es hasst, wenn Menschen die Philosophie als Literatur be
trachten, könnte man behaupten, dass sie selbst so etwas wie eine Literaturwissen
schaftlerin der Philosophie geworden ist. 

Denken in Figuren 

Immer wenn Sven sich stark konzentriert, streicht er mit Zeige- und Ringfinger 
über sein Ohr und um sein Ohr herum. Auch jetzt, während er in der Bibliothek sitzt 
und Hegels Vorlesungen über die Geschichte der Philosophie liest, sind die Finger die gan
ze Zeit am Ohr. Sven versucht zu verstehen, wie Hegels Grundfigur, die berühmte 
Aufhebung, funktioniert: 

Etwas faltet sich auf, und zwar indem es sich in etwas Gegensätzliches, anderes 
umfaltet, dabei irre Muster werfend – sich fein verästelnd, mandelbrotartig. Wäh
rend dieser Bewegung durchläuft dieses Etwas eine Geschichte und erreicht eine 
andere Ebene. Sven nimmt ein zartes, organisches Gewebe wahr, das unentwegt da
nach strebt, sich entfaltend auszubreiten und zugleich in einen neuen Nullpunkt 
zurückzuschlagen. 

Dabei entsteht einerseits neues Gewebe und andererseits scheint alles zurück
gefaltet auf einen einzigen Punkt, der anders in der Welt steht als der Ausgangs
punkt. 

https://doi.org/10.14361/9783839474044-003 - am 14.02.2026, 13:46:43. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839474044-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


28 Grundierungen der Vernunft: Gefühl und Einbildungskraft

© Veronika Reichl

Das Ganze, so scheint es Sven, ist nur möglich, weil Hegel diese große Idee des
Negativen hat, das aus dem Positiven hervorgeht und doch dessen Gegenteil ist. Alle
verwickelten Ideen, die die Philosophen über die Jahrhunderte hinweg entwickelt
haben, kann Hegel in dieser Faltung neu erfassen und als Abfolge von aufeinander
aufbauenden Aufhebungen deuten. Das ist Hegels filigrane und zugleich brutale,
alles sich einverleibende Denkfigur. Sven beginnt mit dem nächsten Abschnitt:

Neuplatoniker

Der Skeptizismus ist Vernichtung der bestimmten Prinzipien. Im Stoizismus und
Epikureismus sahen wir die bestimmten Prinzipien in ihrer Allgemeinheit aufge
faßt; der eine Gegensatz ist die Quelle, das Prinzip aller Gegensätze. Der Skepti
zismus ist das Nichts dieser als absolut aufgehobenen Gegensätze; so ist er die
Einheit, in der sie als ideelle Bestimmungen sind. Die Idee muß jetzt als in sich
konkrete zum Bewußtsein kommen. Dies Dritte ist nun, als das Dritte, das Resul
tat des ganzen Vorhergehenden. Mit diesem Dritten, was das Konkrete ist, geht
eine ganz andere Epoche an. Ein ganz anderer Boden ist vorhanden, das Wegwer

fen des Kriteriums, des subjektiven Erkennens, überhaupt endlicher Prinzipien;
denn auf diese geht das Interesse des Kriteriums.3

Hegel, dieser Drache, kann offensichtlich gar nicht anders: Wann immer er etwas
denkt, faltet sich seine Figur auf und im Auffalten auch schon wieder zu. Sven fühlt
kaum Trotz gegen Hegel, obwohl Hegel spricht und immer weiter spricht und gar

3 Hegel, Georg Wilhelm Friedrich (1986), Werke in 20 Bänden. Bd. 19: Vorlesungen über die Ge
schichte der Philosophie 2, Frankfurt a.M., S. 403f.

https://doi.org/10.14361/9783839474044-003 - am 14.02.2026, 13:46:43. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839474044-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


Veronika Reichl: Das Gefühl zu denken – über das Lesen von Philosophie 29 

nicht aufhört, zu sprechen. Das mag Sven eigentlich nicht. Doch Hegel scheint kei
ne Wahl zu haben: Die Figur geht mit ihm durch und zieht ihn mit sich. Diese Ge
triebenheit macht ihn wiederum sympathisch. 

Eine Woche später trifft sich Sven mit Anne im Biergarten. In der Nacht ist ihm 
eine große Idee gekommen. Er ist so begeistert gewesen, dass er nicht schlafen 
konnte und die halbe Nacht darüber nachdenken musste. Er entschuldigt sich 
schon bei der Begrüßung, er werde heute vermutlich wieder einmal zu viel reden, 
und Anne grinst und meint: Wenn Du morgen meine Abendschicht im Café übernimmst, 
darfst Du heute den ganzen Abend reden. 

Sven sagt die Schicht zu, obwohl er morgen lieber seine Ruhe hätte. Aber er 
schuldet Anne das. Sie studieren zusammen Philosophie, sie begeistern sich zusam
men für Waldenfels und Derrida, sie regen sich gemeinsam darüber auf, wie kon
servativ ihr Institut ist. Niemand versteht so gut wie Anne, worum es Sven in der 
Philosophie geht. Mit niemandem kann er besser denken als mit ihr. Wenn sie ihm 
gegenübersitzt und er ihr etwas zu erklären versucht, kommen ihm Ideen, die er 
alleine nie gehabt hätte. Dummerweise ist es aber so, dass er meist mehr redet als 
sie, sogar wenn sie Annes Texte und Ideen durchsprechen. Als ob Anne ihn weniger 
bräuchte als er sie. 

Sven fängt sofort an, Anne von Hegels dialektischer Denkfigur zu erzählen. Wie 
großartig die sei. Wie verrückt und absurd eigensinnig es sei, dass Hegel wirklich 
alles in diese Figur falte, und wie ungeheuer viel Spaß es mache, wenn diese Faltung 
auf eine neue, unerwartete Weise aufgehe. 

Aber jetzt komme das eigentlich Wichtige: etwas, was er schon lange vage ver
mutet, aber niemals in voller Konsequenz zu Ende gedacht habe – nämlich, dass 
Hegel seine krassen Systeme nur habe erdenken können, weil er diese Denkfigur ge
habt habe. Nur weil diese Denkfigur eine Struktur vorgebe, der Hegel konsequent 
habe folgen können, habe Hegel etwas derart Wildes und Unbedingtes entwickeln 
können. 

Weil ihm diese Struktur eigensinnige Schienen gegeben habe, auf denen er ha
be fahren können, ohne in die Konventionen des bequemen, normalen Denkens zu
rückzuspringen, wie einem das ohne einen Halt in einer Struktur wohl fast notwen
digerweise passiere. 

Nur deshalb habe Hegel so weit aus dem Denken seiner Zeit heraustreten kön
nen. Das könne man bei vielen großen Denkern beobachten: Sie nutzten eben nicht 
dutzende Denkfiguren, sondern dächten immer wieder durch dieselben zwei oder 
drei Figuren hindurch. Sven reibt, während er spricht, die ganze Zeit an seinem Ohr. 
Das Verrückte sei, dass dies nur deshalb funktioniere, weil Denkfiguren immer auch 
einen formalen Aspekt hätten. Sven glaube, dass das so sein müsse: dass Hegel den 
formalen Aspekt seiner Figur viel buchstäblicher zu Ende habe denken können, als 
es mit einer rein inhaltlichen Idee möglich gewesen wäre. 

https://doi.org/10.14361/9783839474044-003 - am 14.02.2026, 13:46:43. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839474044-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


30 Grundierungen der Vernunft: Gefühl und Einbildungskraft

Dass er eine Form konsequent angewendet habe und die Starrheit dieser hoch
beweglichen Form habe es ihm erlaubt, etwas Neues zu denken. Denn das sei viel
leicht Hegels große Leistung: Dass er eine formale Struktur erschaffen habe, die
einerseits stabil sei, andererseits aber immer wieder neu und anders angewendet
werden könne.

Anne sagt zögernd, dass sie schon verstehe, was Sven meine, aber trotzdem
nicht sicher sei, ob man das so sagen könne. Hegel kenne sie nicht gut genug. Bei
Žižek sehe sie drei solcher Denkfiguren. Aber bei Wittgenstein? Oder bei Kant? Sie
wolle gar nicht sagen, dass Sven unrecht habe, nur müsse man das jeweils ganz
genau an den einzelnen Texten überprüfen.

Sven kann nicht antworten, weil er seinen eigenen Gedankengang unbedingt
noch zu Ende führen muss: Die Unbedingtheit der großen Denker bestehe also viel
leicht darin, die Sprache in einer ungewöhnlichen, extremen und einseitigen Weise
zu nutzen. Und das sei genau das, was ihre Professoren nicht verstünden – obwohl
man es doch überall sehen könne: dass Philosophie zuallererst eine Sprachkunst sei.
Denken sei nun einmal ein sprachlicher Vorgang und es sei verrückt, dass sich die
Philosophie um ihr eigenes Handwerkszeug so wenig kümmere.

Wo doch alle wüssten, wie extrem die Sprache der Philosophie oftmals sei. Kei
ner verstehe Hegel oder Lacan auf Anhieb. Das liege nicht nur an den Begriffen, son
dern auch an der Grammatik und so weiter. Immer werde gejammert, wie unnötig
komplex das sei, ohne dass sich die Leute klarmachten, dass diese Komplexität eine
Funktion habe. Immerzu werde die Philosophie als Wissenschaft mit gesellschaftli
chem Auftrag beschworen: lahmes Zeug. Als ob jemand Intelligentes wirklich glau
ben könne, dass das ihre Funktion sei. In Wirklichkeit sei die Philosophie die bru
talste, extremste, feinnervigste Anwendung der Sprache überhaupt. Erst die extre
me Form der Sprache mache das Denken des Neuen möglich. Nur dadurch stelle sie
neue, wilde Perspektiven her, die kein anderes Feld denken könne. Das sei mindes
tens genauso wichtig wie Kunst und Literatur. Aber keiner sage das. Und vermutlich
verstünden es die meisten auch überhaupt nicht. Sven lässt endlich von seinem Ohr
ab. Er rede zu viel. Und vielleicht sei das ja alles banal, aber gerade rege es ihn eben
ungeheuer auf. Außerdem wolle er damit etwas machen:

Er werde die Denkfiguren der großen Denker sammeln und beschreiben. Und
er werde sie nutzen, um mit ihnen neue, krasse Dinge zu denken. Er werde sie in
ihrer Formelhaftigkeit auf andere Probleme anwenden und so etwas Neues denken.

Er guckt erwartungsvoll zu Anne. Sie nimmt sich Zeit, trinkt einen großen
Schluck, wischt sich den Mund ab und sagt dann: Sven, das haut so nicht hin … Sven
nickt mehrmals heftig und sagt: Warte einen Moment, nur noch einen Moment!

Ihm sei genau in diesem Moment, während sie getrunken habe, etwas Wichtiges
klar geworden: Diese Denkfiguren seien nichts rein Abstraktes oder Formales, sie
seien immer auch körperliche Erfahrungen.

https://doi.org/10.14361/9783839474044-003 - am 14.02.2026, 13:46:43. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839474044-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


Veronika Reichl: Das Gefühl zu denken – über das Lesen von Philosophie 31

Bei Hegel könne man ja dauernd wahrnehmen, dass Hegel diese Figur selbst
genauso sehr gefühlt und sinnlich wahrgenommen habe, wie er sie gedacht habe.
Hegel habe die Dialektik höchstwahrscheinlich schon in seiner Kindheit dauernd
beobachtet und dabei ihre Wahrnehmung eingeübt. Er habe bestimmt schon als
Fünfjähriger überall Aufhebungen gesehen: in den zusammenfallenden Flügeln der
Schmetterlinge, an der Waage im Tante-Emma-Laden, vielleicht auch am Wachs
tum und Vergehen von Pflanzen, die ihm die starken Meinungsschwankungen sei
nes Onkels verständlich gemacht hätten. Okay, das seien jetzt keine überzeugenden
Beispiele. Aber so ähnlich müsse es gewesen sein.

Jedenfalls habe Hegel immer und immer wieder beobachtet, wie das Positive das
Negative mit sich bringe und sich so aufhebe und etwas Neues hervorbringe, lange
bevor er die richtigen Worte dafür gehabt habe.

Und nur weil Hegel das schon als Kind tausendfach beobachtet und gedacht ha
be, lange bevor er es auch nur habe formulieren können, sei Hegel in der Lage ge
wesen, das so ernst zu nehmen. Anders sei das gar nicht vorstellbar.

© Veronika Reichl

Sven selbst habe ja seinen ersten großen philosophischen Gedanken auch mit
sechs oder sieben Jahren gehabt: Er sei jede Nacht im Bett mit dem Zeigefinger an
der Ziegelwand entlanggefahren. Dabei habe er die Empfindung gehabt, dass die
harten Ziegelsteine seinem Finger unendlich fremd seien. Und in diesem Moment
habe er begriffen, dass er nichts von der Dingwelt wirklich begreifen könne, eben
weil alle leblosen, materiellen Objekte unendlich fremdartig seien. Ein paar Minu
ten später, während er immer weiter mit dem Finger über die Ziegel gefahren sei,

https://doi.org/10.14361/9783839474044-003 - am 14.02.2026, 13:46:43. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839474044-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


32 Grundierungen der Vernunft: Gefühl und Einbildungskraft

habe sich diese Empfindung jedoch umgedreht: Auf einmal sei sein Finger der Wand
ähnlich geworden. Er habe plötzlich wahrgenommen, dass die Wand genauso aus
Material sei wie sein Finger. So dass Sven nun einen Finger gehabt habe, der ihm
selbst fundamental fremd, aber dafür der Welt der Materie eng verwandt gewesen
sei. Das sei ein Gedanke gewesen, aber eben zuallererst ein Gefühl und eine Wahr
nehmung.

Das habe ihn damals stark beschäftigt und doch habe er das nie mit seinen El
tern oder sonst irgendwem besprechen können, weil er gar keine Worte dafür ge
habt habe. Aber gerade deshalb sei das vielleicht die Urerfahrung, die ihn zur Philo
sophie gebracht habe.

Sven hört endlich auf zu reden und Anne sagt: Kann ich jetzt?
Sven nickt und Anne sagt: Schreibst Du denn von dieser Finger-auf-Ziegelstein-Figur

aus?

Sven schüttelt den Kopf.
Anne: Und Du willst solche Figuren sammeln und anwenden?
Sven nickt.
Anne spricht schnell: Aber dieses Unbedingte, das Du Dir wünschst, besteht doch eben

genau darin, nicht in fünfzehn Figuren zu denken, sondern in einer so eigensinnig zu werden,
bis Du darin etwas Neues denken kannst, oder nicht?

Meinst Du wirklich, dass Du einfach so in den Figuren von Hegel oder Kant denken
kannst?

Hast Du mir nicht gerade erklärt, dass sich das Neue nur dadurch herstellen lässt, dass
man eine Figur unermüdlich einübt und bis zu Ende denkt?

Sven weiß sofort, dass Anne recht hat. Und während sie weiterredet und sicht
lich Spaß daran hat, im Detail über Denkfiguren bei Waldenfels und Žižek nachzu
sinnen, fällt Sven immer mehr in sich zusammen. Er wird nie etwas wirklich Kras
ses denken. Er hat keine eigene, eigensinnige Denkfigur entwickelt, keine biegsam- 
starre Form, die dem Denken um ihn herum widerstehen könnte. Er hatte sogar ei
nen Ansatz, doch er hat ihn nicht genutzt. Vermutlich war es schon zu Beginn seines
Studiums zu spät, vielleicht schon mit sechzehn, vielleicht schon mit neun. Denn er
hat irgendwann aufgehört, mit dem Finger an der Ziegelwand entlangzufahren, er
hat die zugehörige Denkfigur nicht weiter und weiter angewandt, hat sie nicht kon
sequent über Jahre eingeübt. Er hat sein eigenes Denken nicht ernst genug genom
men. Er denkt im Wischiwaschi wechselnder, üblicher Denkfiguren dahin. Was er
schreibt, wird nicht aus der Normalität des ihn umgebenden Denkens herausragen.
Er wird nur kleine Gedanken entwickeln können. Dass er sich das wilde Denken so
sehr wünscht, ändert daran überhaupt nichts.

https://doi.org/10.14361/9783839474044-003 - am 14.02.2026, 13:46:43. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839474044-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


Veronika Reichl: Das Gefühl zu denken – über das Lesen von Philosophie 33 

Emailgespräch zu den Erzählungen – und zum poetologischen Verhältnis 
von Form und Inhalt 

Florian Wobser (FW) 
Liebe Veronika, vielen Dank für diese wunderbaren Geschichten über einige Erfah
rungen mit der Philosophie in Lektüren und im Zuge der Reflexionen bzw. des Aus
tauschs darüber. ›Verena‹ und ›Lenka‹ tendieren zur Melancholie; beide denken dar
an zurück, wie es war, bevor sie wurden, was sie sind – ›Sven‹ ist eher ein Macher, 
ein ›Schaffer‹, wie man in der Ländle-Region (in der Weingarten, der Konferenzort, 
liegt) sagt, wenn auch ein scheiternder. Stimmt dieser Eindruck und ist das ggf. Zu
fall oder nicht? 

Veronika Reichl (VR) 
Das ist mir bei der Auswahl gar nicht aufgefallen. ›Verena‹ denkt mit Hannah Arendt 
an ihre Kindheit, dieser neue Blick zurück ist melancholisch, aber auch lebendig. 
›Lenka‹ ist voller Energie und erfolgreich an der Uni, während ›Sven‹ noch studiert 
und nicht genau weiß, was er tun wird. Ich empfinde die Frauen nicht als melan
cholischer oder passiver als ›Sven‹. Lenkas Melancholie hat in jedem Falle mehr mit 
ihrem Alter als mit ihrem Geschlecht zu tun: Wenn die Doktorarbeit geschafft und 
eine Stelle gefunden ist, stellt sich für viele Menschen, die Philosophie studiert ha
ben, die Frage nach dem Sinn ihrer Arbeit mit Philosophie neu. Jedenfalls war das 
in vielen Interviews so. Oft ist das mit Melancholie verbunden. Es gibt noch einen 
anderen Grund für Melancholie in den Erzählungen aus Das Gefühl zu denken. Sie be
schreiben Momente, in denen sich etwas ändert oder in denen der:die Protagonist:in 
wahrnimmt, dass sich etwas verändert hat. Daher spielt das – tendenziell melan
cholische – Motiv des Rückblicks oft eine Rolle. Das liegt sicher auch an den Inter
views, auf denen die Erzählungen beruhen: Die Interviews waren ja immer Momen
te eines Rückblicks. 

Während des Schreibens hat mich die Frage nach dem Umgang mit den Ge
schlechterdifferenzen bei Lesenden und bei Autor:innen immer wieder beschäftigt. 
Ich wollte keine Stereotypen über Frauen und Männer reproduzieren, aber von 
etwas erzählen, was so oder so ähnlich wahrscheinlich passieren könnte (inklu
sive der üblichen Verhaltensweisen von Geschlechtern). Ich habe daher nie das 
Geschlecht zwischen Interview und Erzählung gewechselt. Auch weil ich wollte, 
dass sich die Interviewpartner:innen mit den Erzählungen wohlfühlen. In den 
Interviews haben die Frauen oft persönlichere Dinge erzählt als die Männer, unter 
anderem über Unsicherheiten und Ängste. Das bildet sich in den Erzählungen ab. 
Das heißt aber nicht, dass Frauen mehr Schwierigkeiten haben. Ich vermute eher, 
dass Frauen offener über Schwierigkeiten sprechen. Aber ich habe mich nach der 
Veröffentlichung gefragt, ob es vielleicht interessant sein könnte, hier und da einen 
›Sven‹ als ›Svenja‹ zu erzählen (und umgekehrt). 

https://doi.org/10.14361/9783839474044-003 - am 14.02.2026, 13:46:43. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839474044-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


34 Grundierungen der Vernunft: Gefühl und Einbildungskraft

FW

Zusätzlich ist in den Geschichten eine konkrete Situation offenbar wichtig – immer
wieder baust Du einzelne Elemente der jeweiligen Situativität ein (u.a. die schwe
ren Lesesessel, der zerdrückte Blaubeermuffin oder auch die Abendschicht im Café).
Warum?

VR

Die äußeren Situationen sind wichtig, weil sie dem Lesen (und dem Denken) einen
Kontext konkreter Gegebenheiten geben. Mit diesen Details kann eine Welt entste
hen, in die ich beim Lesen der Erzählungen eintauchen kann. In dieser Welt kann
das Beschriebene für einen Moment als Realität imaginiert werden. Dafür sind
konkrete Dinge hilfreich, die Sinneseindrücke wie zum Beispiel einen Geruch, eine
Oberfläche etc. vermitteln. Die situativen Details geben aber auch Hinweise auf die
Lebensweise und den Charakter der:des jeweiligen Protagonist:in. Diese Details
werden zudem von den Leser:innen oft zu anderen Motiven der Erzählung, etwa
den Inhalten der Gedanken, in Verbindung gesetzt und sie können darin stimmig
sein oder auch nicht, ohne dass ich selbst immer sagen könnte, woran das jeweils
genau liegt. Aber gerade da entsteht manchmal eine besondere Art einer flirrenden
Bedeutung, die in der Form der Erzählung möglich ist.

Mich hat beim Schreiben der Erzählungen zum einen interessiert, wie das Den
ken und das Fühlen zusammenhängen. Und zum anderen, wie das Denken und das
Leben ineinander greifen. Erzählungen sind eine gute Form, um darüber nachzu
denken. Auch deshalb habe ich sehr darauf geachtet, in welcher Weise das konkrete
Leben im Kleinen wie im Großen in den Erzählungen sichtbar wird. Philosophisches
Denken wird oft als gefühlsarm und vom restlichen Leben losgelöst gedacht. Doch
während ich etwas lese und denke, fühle ich etwas: ich ärgere mich, ich fühle mich
verstanden, ich bin aufgeregt, ich verbinde die Ideen mit meinen Erinnerungen, ich
deute meine Welt neu. Das tut etwas mit mir. Gerade wenn ein Text mich packt,
bin ich voller Gefühle, und diese Gefühle genau anzusehen, finde ich spannend. Das
heißt nicht, dass ich gegen Rationalität und Objektivität wäre, im Gegenteil: Ich hal
te sie für wichtige Ziele im Diskurs. Aber ich glaube, dass man nicht vergessen sollte,
dass unser Denken immer in bestimmte Zustände und Gefühlswelten getaucht ist
und dass wir von dort aus lesen und denken.

FW

›Lenka‹ wird von manchen philosophischen Texten, wie es an einer Stelle heißt, re
gelrecht angeschrien. Welch eine Wirkung der Philosophie kommt darin zum Aus
druck – ist diese Vorstellung nicht beängstigend?

VR

Ich glaube, das ist eine Erfahrung, die so oder so ähnlich viele Philosophieleser:in

https://doi.org/10.14361/9783839474044-003 - am 14.02.2026, 13:46:43. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839474044-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


Veronika Reichl: Das Gefühl zu denken – über das Lesen von Philosophie 35 

nen machen. Viele philosophischen Texte sind nicht harmlos: Sie betreffen zentrale 
Aspekte des Seins. Manchmal fühlt es sich so an, als wollten die Texte etwas von mir. 
Die Texte behaupten Dinge, die mein Weltbild und manchmal mein Handeln und 
hin und wieder sogar mich als Person verändern können. Die Möglichkeit der Ver
änderung ist großartig und beängstigend zugleich. Das ›Anschreien‹ hat zudem mit 
einem anderen wichtigen Aspekt des Lesens zu tun: Beim Lesen begegne ich einer 
Stimme. Manchmal ist diese Stimme sehr auffällig, manchmal verschwindet sie fast 
hinter dem Inhalt. Doch sie ist immer da und sie hat immer eine Intention: Manch
mal möchte sie alle Leser:innen, manchmal eine bestimmte Gruppe und manchmal 
vor allem sich selbst überzeugen. Sie ist dabei vielleicht streng oder pädagogisch 
oder auch arrogant oder poetisch. Mit dieser Stimme trete ich in irgendeiner Weise 
in Beziehung, während ich lese. 

FW 
Auffällig ist nicht nur, dass die Geschichten poetologisch zwischen Literatur und 
Philosophie angelegt zu sein scheinen, sondern auch Kunst nahe stehen, indem Du 
Bilder, graphische Visualisierungen, die Du selbst gestaltest, darin einfügst – wie 
kommt es dazu und welche Funktion haben diese Bilder? 

VR 
Die Zeichnungen nehmen eine zentrale Metapher aus der Erzählung auf und ver
mitteln durch die Art der Darstellung dieser Metapher ein bestimmtes Gefühl. Da
mit beinhalten auch die Zeichnungen ein komplexes Verhältnis von Denken und 
Fühlen, hoffentlich ohne anstrengend zu sein. Mit ihnen denke ich auf einer wei
teren Ebene über ein zentrales Motiv des Textes nach. Und sie geben einen Refe
renzpunkt vor, der es für einige Leser:innen leichter macht, sich in den Erzählun
gen zurecht zu finden. Es gibt aber auch Menschen, für die die Zeichnungen unver
ständlich sind. 

FW 
›Lenkas‹ philosophische Professionalisierung ist durch kontinuierliche Aneignung 
der Kompetenz des prismatischen Perspektiveneinnehmens und -verbindens ge
prägt – welche Rolle spielen Perspektivwechsel für Dich bzw. Dein Schreiben? 

VR 
Lesen und Philosophielesen sind ja so toll und auch zuweilen so nervig, weil man zu
nächst fremdartige Perspektiven nachvollziehen kann und muss. Interviews führen 
und Erzählungen zu schreiben haben für mich damit zu tun, aus dem, was die In
terviewpartner:innen mir erzählen, und aus meinen Beobachtungen an ihnen (und 
an mir selbst), Sinn zu machen. Ich suche nach Mustern, ich stelle Zusammenhänge 
her, ich drehe mein eigenes Denken herum. Ich versuche, die Perspektive der Ande

https://doi.org/10.14361/9783839474044-003 - am 14.02.2026, 13:46:43. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839474044-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


36 Grundierungen der Vernunft: Gefühl und Einbildungskraft

ren einzunehmen und ihrer inneren Logik zu folgen. Bei den Interviews zu Das Ge
fühl zu denken fand ich es faszinierend, dass zwischen dem jeweiligen speziellen Blick
auf Philosophie und den persönlichen Erfahrungen meiner Interviewpartner:innen
fast immer eine enge Beziehung sichtbar war. Im Schreiben versuche ich solche Per
spektiven und den persönlichen Bezug nachzuvollziehen. Dabei nehme ich immer
auch wahr, dass ich sie nur durch meine Brille verstehen und beschreiben kann. Et
was an den Perspektiven der andern bleibt für mich immer unzugänglich. Gerade
weil es eine Herausforderung ist, macht es Freude, sich dem anderen Denken anzu
nähern und dabei etwas zu verstehen.

FW

Die Denkfiguren, die ›Sven‹ sammeln möchte, diese schwanken zwischen formaler
und inhaltlicher Ausrichtung – zugespitzt gefragt: Was ist wichtiger für die Philo
sophie, Form oder Inhalt?

VR

Das sprachlich vermittelte Denken findet im Ineinander dieser beiden Pole statt.
Da beides untrennbar miteinander verschränkt ist, stellt sich die Frage danach, was
wichtiger ist, so nicht. Im Philosophieunterricht an Schulen und Hochschulen und
in der Kritik von Büchern etc. konzentriert man sich meist auf die Inhalte. Aber die
Form ist eine Grundlage, die diese Inhalte mit bestimmt. Für künstlerische Arbei
ten aller Art und für das Verstehen der Funktionsweise von Medien ist die Beschäf
tigung mit der Form zentral. Ich glaube, dass es auch für die Philosophie wichtig
sein könnte, über die Form philosophischer Bücher, aber auch über die Form von
Vorträgen, Gesprächen, Unterrichtsstunden oder die Form von der Sprache selbst
nachzudenken. Denn die Form ist in vielfacher Weise wirkmächtig. Ein ganz einfa
ches Beispiel: Bei philosophischen Tagungen wird immer in einer jeweils festgeleg
ten Abfolge der Vorträge sowie im Ton und in der Körperhaltung von Vortragenden
und Fragenden das Machtverhältnis zwischen den Akteur:innen ausagiert. Das ist
für die Anwesenden mindestens genauso wichtig, wie die Inhalte, die besprochen
werden. Mit Marshall McLuhan: ›The medium is the message‹. Und das gilt sowohl auf
der Ebene der Konventionen von Tagungen, in der Gestaltung von Texten als auch
auf der Ebene des Satzbaus. Ich glaube, dass es sehr oft erhellend und auch philo
sophisch interessant ist, der Form Aufmerksamkeit zu schenken.

FW

Wir kennen uns durch die gemeinsame Mitarbeit in dem Leipziger Verein Expedition

https://doi.org/10.14361/9783839474044-003 - am 14.02.2026, 13:46:43. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839474044-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


Veronika Reichl: Das Gefühl zu denken – über das Lesen von Philosophie 37 

Philosophie,4 der sich performativen Formaten des Philosophierens widmet – warum 
ist das spannend? 

VR 
Philosophie zu betreiben ist eine körperliche und performative Tätigkeit: Sie besteht 
darin, zu lesen, nachzudenken, mit anderen zu sprechen und zu schreiben. Diese 
Tätigkeiten haben eine Form, die selbst etwas ausdrückt, und sie haben eine Atmo
sphäre, eine Tonalität, eine Intention und sind mit einem Ausdruck verbunden. Die
sen performativen Aspekt des Philosophierens zu verstehen, finde ich spannend. 
Auch in den Erzählungen interessiere ich mich für ihn. Zugleich finde ich Formate 
spannend, die Philosophie auf die Bühne und in eine neue Form bringen und damit 
bestimmte Gedanken auf eine neue Weise greifbar machen. Auch hier geht es wie
der um Form-Inhalt-Verhältnisse, die mit komplexen Gedanken in Zusammenhang 
stehen. In der performativen Philosophie wird oft nach neuen Formen gesucht, um 
auf bestimmte Gedanken zuzugreifen und sie weiterzudenken. (Wie zum Beispiel 
in Eva Maria Gauß’ Der Sprechkomplex, einer Lecture-Performance, die die Sprach
theorie wieder mit dem Körper auf der Bühne untersucht). 

FW 
Welche Dimensionen philosophischer Bildung (oder gar Didaktik) fangen Deine Er
zählungen ein, in ihrem Plot, ihrer Rezeption? 

VR 
Ich glaube, dass die Erzählungen hilfreich sein können, um das eigene Lesen und 
Denken zu reflektieren. Aber eigentlich würde ich diese Frage gern an Dich als Re
zipienten und Experten zurückgeben: Was denkst Du, wie hängen die Erzählungen 
mit einzelnen Aspekten philosophischer Bildung zusammen? 

FW 
Nun gut; vieles hast Du ja selbst schon angedeutet: Begreift man das Philosophie
ren an Schule oder Universität von einer Art Maximierung der Kontexte her, des 
›Zusammenhangs‹ wie etwa Alexander Kluge das nennen würde, dann sind diese 
Geschichten im Großen wie im Kleinen Beispiele für philosophische Bildungspro
zesse. Solche gehen meiner Auffassung nach nicht in einem logisch gültigen Schluss 
auf, sondern sind immer mehr als ein Urteil. So ist ja auch der Call zu unserer Ta
gung angelegt, wonach es didaktisch nicht zuletzt um die Ziele der Selbstartikulati
on und Selbstkultivierung gehen sollte. Nach leibphänomenologischen Vorarbeiten 
von Philipp Thomas ist eine individuelle Identität immer vielgestaltig, kann aber 

4 Für mehr Informationen zu dem Verein Expedition Philosophie bei Interesse: 
https://expeditionphilosophie.wordpress.com [20.01.2025]. 

https://doi.org/10.14361/9783839474044-003 - am 14.02.2026, 13:46:43. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://expeditionphilosophie.wordpress.com
https://doi.org/10.14361/9783839474044-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/
https://expeditionphilosophie.wordpress.com


38 Grundierungen der Vernunft: Gefühl und Einbildungskraft

niemals vollständig positiv erfasst werden. Sie umfasst ebenso Momente des Schei
terns, die in Deinen Erzählungen auch sehr auffällig sind.

Die angedeuteten, zum Teil eher diffusen Bildungsprozesse führen Deine Ge
schichten anschaulich vor, insofern haben diese Texte selbst auch eine didaktische
Qualität. Denkt man zuletzt an die fachdidaktische Debatte um einen diskursiven
und präsentativen Ausdruck des Philosophierens, so betreffen sie einen Kern unse
rer Disziplin. In einem Kneipengespräch mit Markus Tiedemann hat sich Christi
an Gefert, was bei mir bleibenden Eindruck hinterlassen hat, auf den Schaum eines
frisch gezapften Bieres bezogen. Auch dieser Schaum kann ein relevanter Teil der Si
tuation sein, in der philosophiert wird. Der Schaum meint das Prickeln der mitunter
prima facie häufig sinnlosen Kontexte. Es ist so wie in der Erinnerung von ›Verena‹,
wonach – ich zitiere hier aus dem Text oben – »immer ein Strahl Sonnenlicht durch
ein Fenster [kam] und den Staub in der Sonne tanzen [ließ]«. Auch Du, Veronika,
trittst als Autorin also für den Schaum ein, Platzhalter von Sinnlichkeit und Gefühl,
ja, auch von Herz, ergreifst für diesen Partei – stimmst Du mir zu?

VR

Dass Staub und Schaum aller Art an vielen wichtigen Prozessen beteiligt sind, und
dass das manchmal das Spannende daran sein könnte, entspricht auf alle Fälle mei
ner Wahrnehmung. Ich glaube auch, dass Bildungsprozesse jeweils immer mit und
durch (und neben) ›Bedeutungsschaum‹ aller Art stattfinden. Lesen und Denken ha
ben nicht nur eine Verbindung zu Leben und Emotion, sondern auch zu allen mög
lichen sinnlichen Eindrücken. Denn wir denken in Metaphern. Und Metaphern ha
ben oft eine sinnliche Dimension, die für das Denken auch eine Rolle spielt. Diese
Dimension von Empfindungen und ästhetischen Assoziationen ist Teil der Meta
pher und kann mich auf neue Zusammenhänge bringen und mein Denken reicher
machen. Diese Aspekte sind uns in vielen Fällen aber nicht bewusst.

In Erzählungen ist der ›Staub‹ manchmal ein Platzhalter und manchmal nur
Staub, aber zumeist ist er beides bzw. changiert zwischen beidem. Ich habe noch
nicht verstanden, was die genauen Voraussetzungen sind, damit er auf bedeutungs
volle Weise changiert oder flirrt, aber hier und dort tut er das. Es ist ein denkerisch- 
ästhetischer Effekt, den ich spannend finde, und nicht ganz durchschaue.

FW

Zum Abschluss, liebe Veronika, eine Frage, die Dir bestimmt schon häufig gestellt
wurde: Kannst Du mir von einer Leseerfahrung berichten, die für Dich biographisch
wertvoll war?

VR

Da gab es selbstverständlich einige. Mit Anfang zwanzig habe ich zum Beispiel Klaus
Theweleits Buch der Könige und seine Männerphantasien gelesen. Beim ihm gibt es

https://doi.org/10.14361/9783839474044-003 - am 14.02.2026, 13:46:43. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839474044-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


Veronika Reichl: Das Gefühl zu denken – über das Lesen von Philosophie 39 

diese Verschränkung von Persönlichem, Psychoanalytischem und Kulturtheoreti
schem, die mich fasziniert hat. Er hat meine Perspektive darauf, wo sich Muster be
obachten lassen, total verändert. Toni Morrison hat durch ihre Romane etwas ähn
lich Grundsätzliches darüber vermittelt, dass fast alle Menschen über sich selbst ei
ne Art magisches Denken unterhalten. Sie hat enorm erweitert, was ich in meinem 
eigenen Denken wahrnehmen kann und auch, welche Gedanken ich bei anderen ver
mute. Die erste große Erfahrung mit Philosophie waren Gilles Deleuze und Félix 
Guattari. Sie hat mir das Gefühl gegeben, ein anderes Denken zu erlernen und dabei 
– zumindest im Moment des Lesens – eine andere Person zu werden. Als ob ich im 
Kopf ein anderes Level erreichen würde und mein Denken plötzlich radikal offener 
wäre. Ein großartiges und irgendwie diffus spirituelles Gefühl. Ich habe erst Jahre 
später verstanden, dass ich diese beiden Denker dabei zum Teil gründlich missver
standen habe. 

Alle diese Lektüren5 waren mit neuen Urteilen verbunden und mit einer neuen 
Art, in der Welt zu sein. Und nachdem ich sie gelesen hatte konnte ich nicht mehr 
zurück in mein Sein, wie es vor den Lektüren gewesen war. Sie hatten etwas verän
dert, was nicht zurückzunehmen war. 

5 Ich hätte hier gern vor allem Beispiele von Autorinnen angegeben als Gegengewicht zum 
männlich geprägten Kanon der Philosophie. Aber die intensivsten Leseerfahrungen sind häu
fig frühe Leseerfahrungen. Und als ich studierte, wurden an meiner Hochschule – wie damals 
beinahe überall – fast nur Männer gelesen. Das hat auch meine private Lektüre geprägt. 

https://doi.org/10.14361/9783839474044-003 - am 14.02.2026, 13:46:43. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839474044-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


https://doi.org/10.14361/9783839474044-003 - am 14.02.2026, 13:46:43. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839474044-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

