
Farid Hafez

Alte neue Islampolitik in Österreich? Eine postkoloniale
Analyse der österreichischen Islampolitik

Einleitung

Seit den 1990er Jahren bilden die Postkolonialen Studien ein eigenes interdisziplinäres
Forschungsfeld. Es hat seinen Ausgang in den Arbeiten dreier Literaturwissenschaft-
lerInnen, Edward Said, Gayatri Spivak und Homi Bhaba, genommen, wurde jedoch
von Anbeginn an in einem breiteren Wissenschaftskanon betrieben. Trotz der verspä-
teten Rezeption der postkolonialen Studien im deutschsprachigen Raum,1 wurden
postkoloniale Ansätze in nicht-literaturwissenschaftlichen Disziplinen wie Soziologie
und Geographie rezipiert.2 Im Gegensatz zu anderen humanwissenschaftlichen Diszi-
plinen konstatierte Aram Ziai im Jahr 2012 ein von komplementären Defiziten gepräg-
tes Verhältnis zwischen Postkolonialen Studien und Politikwissenschaft,3 auch wenn er
einräumt, dass manche Unterbereiche der angelsächsichen Politikwissenschaft, wo im
Gegensatz zur deutschsprachigen Unterabteilungen wie die International Relations
oder die Development Studies ausgelagert werden, nicht von der Ausblendung der
Postkolonialen Studien betroffen sind.4 So wurden in jüngster Zeit auch in der angel-
sächsischen Politikwissenschaft Rufe laut, dass in der Politikwissenschaft mehr post-
koloniale Studienansätze Berücksichtigung finden sollten. Uday Chandra erinnert,
dass bisher lediglich ein einziger politikwissenschaftlicher Titel explizit den Terminus
der Postkolonialität aufnimmt.5 2016 lieferte Ziai dann als Herausgeber eines Sammel-
bandes mit dem Titel Postkoloniale Politikwissenschaft. Theoretische und empirische
Zugänge eine erste Antwort auf diese Lücke.6 Bereits in seinem 2012 erschienenen Ar-
tikel identifizierte Ziai Migration und Migrationspolitik als einen von vier naheliegen-
den politikwissenschaftlichen Gegenstandsbereichen, die sich besonders für eine post-

1 Einführend und überblicksmäßig: Ina Kerner, Postkoloniale Theorien: zur Einführung. Ham-
burg 2012 und: María do Mar Castro Varela / Nikita Dhawan, Postkoloniale Theorie: Eine kri-
tische Einführung, Bielefeld 2015.

2 Aram Ziai, »Postkoloniale Studien und Politikwissenschaft: Komplementäre Defizite, Stand
der Forschung und Perspektiven« in: Politische Vierteljahresschrift 53/2 (2012, S. 291-322), S.
306-307.

3 Ziai, Postkoloniale Studien und Politikwissenschaft, aaO. (FN 2), S. 292.
4 Ziai, Postkoloniale Studien und Politikwissenschaft, aaO. (FN 2), S. 304.
5 Uday Chandra, »The Case for a Postcolonial Approach to the Study of Politics« in: New Poli-

tical Science 35/3 (2013), (S. 479-491) S. 484.
6 Chandra, The Case for a Postcolonial Approach to the Study of Politics, aaO. (FN 5), S. 484.

DOI: 10.5771/0044-3360-2018-1-22

https://doi.org/10.5771/0044-3360-2018-1-22 - Generiert durch IP 216.73.216.119, am 29.01.2026, 18:16:09. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0044-3360-2018-1-22


koloniale Analyse eignen würden,7 nachdem er in seinem Aufsatz ein von postkolonia-
len Studien inspiriertes politikwissenschaftliches Forschungsprogramm in groben Zü-
gen skizzierte. Dieser Artikel knüpft exakt hier an und sieht sich als Beitrag zur Vertie-
fung postkolonial bereicherter Politikforschung.

Gleichzeitig untersucht er einen thematisch und zeitlich relevanten und ebenso in
der Politikwissenschaft in jüngster Zeit immer mehr beachteten Forschungsbereich der
Religionspolitik (spezifisch hier der Islampolitik).8 An der steigenden Literatur lässt
sich ablesen, dass der Forschungsbereich Religionspolitik in Deutschland zunehmend
an Bedeutung gewinnt.9 Insbesondere wird dieses Thema angesichts der gesellschaftli-
chen Kontestation rund um Fragen des Islams thematisiert.10 Die ZfP hat dem The-
menfeld Politik und Religion immer wieder Themenschwerpunkte gewidmet. Seit
2000 hat die Deutsche Gesellschaft für Politikwissenschaft einen Arbeitskreis Politik
und Religion mit einer gleichnamigen Schriftenreihe im WV-Verlag. Mit der Gründung

7 Ziai, Postkoloniale Studien und Politikwissenschaft, aaO. (FN 2), S. 315f.
8 Sieh etwa: Kenneth D. Wald / Clyde Wilcox, »Getting religion: Has political science redis-

covered the faith factor?« in: American Political Science Review 100/4 (2006), S. 523-529. Fa-
rid Hafez, »Thematisierung von »Religion« in der österreichischen Politikwissenschaft. Sta-
tus Quo, Tendenzen und kritische Anmerkungen« in: Interdisciplinary Journal for Religion
and Transformation in Contemporary Society–J-RaT 3/1 (2017), S. 41-61. Oliver Hidalgo,
»Religion und Politik–Über Komplexität, Besonderheiten und Fragestellungen einer interak-
tiven Beziehung aus politikwissenschaftlicher Perspektive« in: Zeitschrift für Religion, Ge-
sellschaft und Politik 1/1 (2017), S. 111-132.

9 Sieh etwa: Alexander Heit / Georg Pfleiderer / Peter Seele (Hg.), Religions-Politik II. Zur
pluralistischen Religionskultur in Europa. Baden-Baden 2012. Alexander Heit / Georg Pflei-
derer / Peter Seele (Hg.), Religions-Politik I. Zur historischen Semantik europäischer Legiti-
mationsdiskurse, Baden-Baden 2013. Karsten Fischer, Religionspolitische Governance im
weltanschaulich neutralen Verfassungsstaat: Eine Problemskizze, in: Der Staat Beiheft 21:
S. 125-153. Antonius Liedhegener / Ines-Jacqueline Werkner (Hg.), »Religion, europäische
Identität und die Formierung einer europäischen Religionspolitik–Einführung« in: Antonius
Liedhegener / Ines-Jacqueline Werkner (Hg.), Europäische Religionspolitik, Wiesbaden,
S. 7-22. Antonius Liedhegener, »Mehr als Binnenmarkt und Laizismus? Die neue Religions-
politik der Europäischen Union« in: Antonius Liedhegener / Ines-Jacqueline Werkner (Hg.),
Europäische Religionspolitik, Wiesbaden 2013, S. 223-238. Gert Pickel, »Religiöser Wandel
als Herausforderung an die deutsche politische Kultur–Religiöse Pluralisierung und Säkula-
risierung als Auslöser einer (neuen) Religionspolitik?« ZfP – Zeitschrift für Politik 61/2,
2014, S. 136-159. Richard Traunmüller, »Nationale Pfadabhängigkeit oder internationale
Konvergenz? Eine quantitativ-vergleichende Analyse religionspolitischer Entwicklungen in
31 europäischen Demokratien 1990–2011« in: ZfP Zeitschrift für Politik 61/2 (2014),
S. 160-181. Klaus von Beyme, Religionsgemeinschaften, Zivilgesellschaft und Staat: Zum Ver-
hältnis von Politik und Religion in Deutschland, Wiesbaden 2015. Antonius Liedhegener /
Gert Pickel (Hg.), Religionspolitik und Politik der Religionen in Deutschland, Wiesbaden
2016. Hans Michael Heinig / Hans Markus Heimann, »Deutschland als multireligiöser Staat.
Eine Herausforderung« in: Zeitschrift fuer evangelisches Kirchenrecht 61/3 (2016),
S. 324-327. Oliver Hidalgo, Politische Theologie. Beiträge zum untrennbaren Zusammen-
hang zwischen Religion und Politik, Wiesbaden 2017.                                

10 Siehe etwa: Sven W. Speer, »Deutsche Religionspolitik im Kontext des Islam« in: Peter An-
tes / Rauf Ceylan (Hg.), Muslime in Deutschland, Wiesbaden 2017, S. 115-147. Peter Antes /
Rauf Ceylan (Hg.). Muslime in Deutschland: Historische Bestandsaufnahme, aktuelle Ent-
wicklungen und zukünftige Forschungsfragen, Wiesbaden 2016.

23 Hafez · Alte neue Islampolitik in Österreich? 23

ZfP 65. Jg. 1/2018

https://doi.org/10.5771/0044-3360-2018-1-22 - Generiert durch IP 216.73.216.119, am 29.01.2026, 18:16:09. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0044-3360-2018-1-22


der interdisziplinär ausgerichteten und unter politikwissenschaftlicher Teilhabe heraus-
gegebenen Zeitschriften J-RaT (Interdisciplinary Journal for Religion and Transforma-
tion in Contemporary Society; Österreich seit 2015) und Zeitschrift für Religion, Ge-
sellschaft und Politik (ZRGP) (Deutschland seit 2017) wird die stärkere Berücksichti-
gung von Religion in den Politikwissenschaften institutionell untermauert.

Während in Deutschland die Beschäftigung mit Politik und Religion institutionell
weit fortgeschritten ist, gilt dies für Österreich kaum. Zudem ist diese Beschäftigung
von einer durch Tagespolitik bestimmten Agenda geprägt.11 Im Konkreten gilt dies
auch für die österreichische Islampolitik, die mit wenigen Ausnahmen12 primär
RechtswissenschafterInnen überlassen wurde.13 Eine postkoloniale Analyse der öster-
reichischen Islampolitik ist damit ein Beitrag sowohl zum postkolonial inspirierten
Forschungsprogramm in den Politikwissenschaften wie auch zum steigenden Interesse
an der Erforschung von Religionspolitik im Allgemeinen und der (österreichischen) Is-
lampolitik im Besonderen.

Das zweite Unterkapitel gibt einen Überblick über den Forschungsstand und veror-
tet die vorliegende Arbeit im Zusammenhang mit der Erforschung von Integrations-
und Religionspolitik (bzw. Islampolitik) in Österreich, um darauf aufbauend die For-
schungsfrage herauszuarbeiten. Im dritten Kapitel wird das postkoloniale Forschungs-
programm, dessen sich dieser Artikel bedient, beschrieben. In diesem Zusammenhang
wird auf den für Österreich herausgearbeitete Grenzorientalismus angeknüpft.14 Eben-
so werden darin die Methoden aufgezeigt. Das darauf folgende Unterkapitel analysiert
die österreichische Islampolitik seit der erstmaligen Begründung des Integrations-
staatssekretariats im Jahre 2011 und dessen Aufwertung durch Hereinnahme in das
Bundesministerium für Europa, Integration und Äußeres im Jahre 2013, wo es bis heu-
te angesiedelt ist.

Postkoloniale Perspektiven auf Islampolitik

Auch wenn Ziai die explizite Bezugnahme postkolonial informierter politikwissen-
schaftlicher Forschung vermisst, so sind tatsächlich einige Arbeiten vorhanden, die in
diesem Kontext zu verorten wären. Insbesondere gilt das für die Analyse von Islampo-
litiken. Teczan etwa geht in seiner Analyse des Diskursdispositivs des ›Europäischen
Islam‹ auf eine koloniale Vorgeschichte zurück, in der deutsche Kolonialherren mit

11 Farid Hafez, »Thematisierung von »Religion «in der österreichischen Politikwissenschaft.
Status Quo, Tendenzen und kritische Anmerkungen«. Interdisciplinary Journal for Religion
and Transformation in Contemporary Society–J-RaT 3/1 (2017), S. 41-61.

12 Farid Hafez, »Ostarrichislam. Gründe der korporatistischen Hereinnahme des Islams in der
Zweiten Republik« in: Österreichische Zeitschrift für Politikwissenschaft 45/3 (2016), S. 1-12.

13 Herbert Kalb / Richard Potz / Brigitte Schinkele (Hg.), Religionsrecht, Wien 2003. Richard
Potz / Brigitte Schinkele, Religion and Law in Austria. Alphen aan den Rijn 2016.

14 André Gingrich, »Grenzmythen des Orientalismus. Die islamische Welt in Öffentlichkeit
und Volkskultur Mitteleuropas« in: Erika Mayr-Oehring / Elke Doppler (Hg.), Orientalische
Reise. Malerei und Exotik im späten 19. Jh., Wien 2003 [1998], S. 110-129.

24 Hafez · Alte neue Islampolitik in Österreich? 24

https://doi.org/10.5771/0044-3360-2018-1-22 - Generiert durch IP 216.73.216.119, am 29.01.2026, 18:16:09. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0044-3360-2018-1-22


diesem Bild das Ziel formulierten, den Islam zu zivilisieren. Die Vorstellung Europas
ging mit dem Sinnbild der Zivilisation einher, war mit ihr also bedeutungsgleich. Das
implizierte auch die Vorstellung, dass die illoyalsten MuslimInnen die konsistentesten
waren.15 Ähnlich wie Teczan, der die Deutsche Islamkonferenz als Versuch deutscher
Bundesbehörden, Muslime zu »gesellschaftsfähigen, aufgeklärten, deutschen«16 Sub-
jekten zu formen, deutet, meint auch Schirin Amir-Moazami, dass diese als »a govern-
mental technique which aims at reshaping Muslims according to liberal/secular
norms«17 zu verstehen sei. Sie beobachtete in Deutschland eine zunehmende Inklusion
von Religionspolitik in die Integrationspolitiken. Das bedeutete eine stärkere Regulie-
rung muslimischer Praxis, mit der eine Versicherheitlichung einherging.18 Ich habe in
diesem Zusammenhang in einer Fallstudie über die Institutionalisierung von Islami-
scher Theologie nachgezeichnet, inwiefern der deutsche Verfassungsschutz versucht,
mithilfe des auf Foucault bezogenen Sicherheitsdispositivs Einfluss auf die Normie-
rung dieses Faches zu nehmen.19 Unter Dispositiv verstand Foucault »ein entschieden
heterogenes Ensemble, das Diskurse, Institutionen, architekturale Einrichtungen, re-
glementierende Entscheidungen, Gesetze, administrative Maßnahmen, wissenschaftli-
che Aussagen, philosophische, moralische oder philanthropische Lehrsätze, kurz: Ge-
sagtes ebenso wohl wie Ungesagtes umfasst [...] Das Dispositiv selbst ist das Netz, das
zwischen diesen Elementen geknüpft werden kann.«20 Eine strategische Hauptfunkti-
on besteht für Foucault darin, als »Formation [...] auf einen Notstand«21 zu antworten.
Wie auch in anderen Arbeiten zur Islampolitik herausgearbeitet wurde, sei es das Ziel,
vor dem Hintergrund eines als gefährlich diskursivierten muslimischen Subjekts ein
politisch gehorsames Subjekt zu kreieren.22

In einer späteren Analyse bezieht Amir-Moazami noch eine weitere Dimension ein.
Sie argumentiert, dass die muslimische Frage »in ihren komplexen Machttechniken un-
ter liberalsäkularen Bedingungen begriffen werden müsse. Muslime werden dabei nicht
nur dämonisiert und zu Feinden erklärt, sondern durchaus auch als Freunde oder Ver-

15 Levent Teczan, Das muslimische Subjekt. Verfangen im Dialog der Deutschen Islam Konfe-
renz. Konstanz 2012, S. 21-33.

16 Teczan, Das muslimische Subjekt, aaO. (FN 15), S. 7.
17 Schirin Amir-Moazami, »Pitfalls of consensus-orientated dialogue: The German Islam Con-

ference (Deutsche Islam Konferenz)« in: Approaching Religion 1/1 (2011), S. 2-15.
18 Schirin Amir-Moazami, »Fallstricke des konsensorientierten Dialogs unter liberal-säkularen

Bedingungen: Entwicklungen in der Deutschen Islam Konferenz« in: Hrsg. Marianne
Krüger-Potratz / Werner Schiffauer (Hg.), Migrationsreport 2010. Fakten – Analysen – Per-
spektiven,, Frankfurt a. M./New York 2010, S. 109-138.

19 Farid Hafez, »Disciplining the ›Muslim Subject‹: The Role of Security Agencies in Establish-
ing Islamic Theology within the State's Academia« in: Islamophobia Studies Journal 2/2
(2014), S. 43-57.

20 Michel Foucault, Dispositive der Macht. Über Sexualität, Wissen und Wahrheit. Berlin 1978.
21 Foucault, Dispositive der Macht. aaO. (FN 20), S. 119.
22 Hafez, Disciplining the ›Muslim Subject‹ aaO. (FN 19).

25 Hafez · Alte neue Islampolitik in Österreich? 25

ZfP 65. Jg. 1/2018

https://doi.org/10.5771/0044-3360-2018-1-22 - Generiert durch IP 216.73.216.119, am 29.01.2026, 18:16:09. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0044-3360-2018-1-22


bündete adressiert«.23 Ähnlich zeigte bereits Andre Gingrich auf, als er im Zusammen-
hang mit dem österreichischen Grenzorientalismus meinte, dass »die Überwindung des
schlechten Moslems [...] Voraussetzung für ruhmreiche Errungenschaften wie Moder-
nität, aber auch (nationale) Identität« sei, »während das Vertrauen in einen kontrollier-
ten guten Moslem im Kampf gegen andere Bedrohungen aufrecht erhalten werden
sollte – dies ist die Metadarstellung des Grenz-Orientalismus«.24 Dies ist nicht spezi-
fisch alleine für den österreichischen Grenzorientalismus, wie Mahmood Mamdani am
Beispiel der US-amerikanischen Außenpolitik veranschaulichte25 und reflektiert nicht
zuletzt die alte koloniale Praxis des ‚teile und herrsche‘. Dieser Aspekt ist wichtig, weil
er gerade im Hinblick auf eine so stark institutionalisierte Form der Islampolitik, wie
wir sie in Österreich anfinden, seine Bedeutung entfaltet. Dort wird der domestizierte
Islam oftmals dem bösen gegenübergestellt.26 Die Islampolitik kann ohne der Agency
muslimischer Subjekte nicht begriffen werden. Amir-Moazami begreift »die Praxis des
Klassifizierens in Freunde und Feinde, in kompatible und normabweichende Minder-
heiten, in unserem Fall: in gute und schlechte Muslime« auch als Ermöglichung, »eine
unmarkierte Norm zu produzieren«.27 In Anlehnung an den Anthropologen Talal
Asad versteht sie das Säkulare »als eine institutionalisierte, zugleich aber dynamische
Form der Trennung bzw. Zusammenarbeit von Staat und Religion. Dies umfasst vor
allem Trennungspraktiken innerhalb liberaler Demokratien, die über die (il-)legitimen
Ausdrucksformen des Religiösen im öffentlichen und damit notgedrungen auch im
privaten Raum befinden«.28 Sie zeigt dies am Beispiel französischer Verschleierungs-
kontroversen auf. Sie argumentiert, dass »die Regulierungen von als schädlich, norm-
abweichend oder politisch (und damit nicht ›wahrhaftig‹ religiös) geltenden islami-
schen Körperpraktiken sehr viel weniger auf einer strikten Trennung von religiöser
und politischer Sphäre« berufen.29 Mit der Interpretation religiöser Praktiken begibt
sich der liberale Staat in einen Bereich, der eigentlich außerhalb seiner Sphäre der Neu-
tralität liegt: »Er interpretiert die Bedeutungen religiöser Praktiken und greift damit
notgedrungen in das religiöse Feld ein«.30 Ziel dieser staatlich als legitim befundenen
Interventionen sind die Eingliederung muslimischer Subjekte, um sie der Norm anzu-
passen und sie unschädlich zu machen. Das Othering (Edward Said) stellt für diese
Machttechniken eine notwendige legitimierende Voraussetzung dar.

23 Schirin Amir-Moazami, »Dämonisierung und Einverleibung: Die ›muslimische Frage‹ in Eu-
ropa« in: María do Mar Castro Varela / Paul Mecheril (Hg.), Die Dämonisierung der Ande-
ren: Rassismuskritik der Gegenwart, Bielefeld 2016, (S. 21-39), S. 22.

24 Gingrich, Grenzmythen des Orientalismus, aaO. (FN 14), S. 123.
25 Mahmood Mamdani, Good Muslim, bad Muslim: America, the Cold War, and the roots of

terror, New York 2005.
26 Farid Hafez, »Debating the 2015 Islam law in Austrian Parliament: Between legal recogni-

tion and Islamophobic populism« in: Discourse & Society 2017: 1-21.
27 Amir-Moazami, Dämonisierung und Einverleibung, aaO. (FN 23), S. 27f.
28 Amir-Moazami, Dämonisierung und Einverleibung, aaO. (FN 23), S. 22.
29 Amir-Moazami, Dämonisierung und Einverleibung, aaO. (FN 23), S. 32.
30 Amir-Moazami, Dämonisierung und Einverleibung, aaO. (FN 23), S. 32f.

26 Hafez · Alte neue Islampolitik in Österreich? 26

https://doi.org/10.5771/0044-3360-2018-1-22 - Generiert durch IP 216.73.216.119, am 29.01.2026, 18:16:09. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0044-3360-2018-1-22


Blicken wir nun auf die österreichische Integrations- bzw. Islampolitik, so ist feszu-
halten, dass das erste Mal mit der Gründung des Integrationsstaatssekretariats im Bun-
desministerium für Inneres (BMI) im April 2011 von einer offiziellen Integrationspoli-
tik auf bundespolitischer Ebene gesprochen werden kann. Das unter Leitung des da-
maligen Staatssekretärs Sebastian Kurz von der christdemokratischen Österreichischen
Volkspartei (ÖVP) gestandene Ressort wurde nach der Neuwahl und der damit einher-
gehenden Regierungsumbildung im Jahr 2013 in das ebenso von dem späteresn Außen-
minister Sebastian Kurz geführte BMEIA (Bundesministerium für Europa, Integration
und Äußeres) eingegliedert. In einer Analyse der Politiken des Staatssekretariats argu-
mentieren Oliver Gruber und Sieglinde Rosenberger, dass Kurz sich zwar einer pro-
gressiven Rhetorik im Integrationsbereich bedient, gleichzeitig jedoch weiterhin an re-
striktiven Politiken festhält (Gruber u. Rosenberger 2015, S. 13). Der leistungsorien-
tierte Zugang des Integrationsstaatssekretärs unter dem Motto »Integration durch
Leistung« verorten Gruber et al. als »diskursive Neudeutung«.31 Damit würde eine
neue Perspektive, wonach Migration und Integration nicht mehr kulturalistisch be-
trachtet werde, eröffnet und in gewissem Maße der kulturalistische Diskurs abgelöst.32

Diese Rhetorik existiere aber neben »herkunfts- und kulturbasierten Zugängen in einer
auf MigrantInnen fokussierten Integrationspolitik«33 weiter. Die AutorInnen argu-
mentieren, dass nur bei Einführung von Anti-Diskriminierungsmaßnahmen sowie Af-
firmative Action-Ansätzen soziale, ökonomische und politische Inklusion realisiert
werden könne, nicht aber mit einer rein rhetorischen Öffnung.34

Zudem ist der Diskurs über nahe gelagerte Politikbereiche wie die Migrationspolitik
ebenso von einer restriktiven Tendenz geprägt. So zeigten Ruth Wodak und Markus
Rheindorf in ihrer Analyse auf, dass im Zuge der sogenannten Flüchtlingskrise die
ÖVP bald den Diskurs der rechtspopulistischen Freiheitlichen Partei Österreichs
(FPÖ) übernahm und die Festung Europas zu verteidigen vorgab. Im Gegensatz dazu
versuchte die SPÖ anfangs menschenrechtliche Prinzipien zu verteidigen, was später –
mit Ausnahme der Wiener Sozialdemokratie – einem Kompromiss mit der ÖVP
wich.35 Damit folgte die Große Koalition einem seit den 1990er Jahren andauernden
Trend, der von einer Kooptierung des FPÖ-Diskurses sowie einer Umsetzung von
FPÖ-Politikvorschlägen geprägt ist.36 MigrantInnen werden dabei als »anonyme Mas-
se und potentielle Gefahr für Gesundheit, öffentliche Sicherheit und nationale Identität

31 Amir-Moazami, Dämonisierung und Einverleibung, aaO. (FN 23), S. 76.
32 Oliver Gruber / Astrid Mattes, »Integration durch Leistung. Zur kritischen Verortung eines

neuen Narratives österreichischer Integrationspolitik« in: Karin Schnebel (Hg.), Minderhei-
ten im Dilemma zwischen Selbstbestimmung, Integration und Segregation, Wiesbaden 2015,
S. 89-116.

33 Gruber / Mattes, Integration durch Leistung, aaO. (FN 32).
34 Gruber / Mattes, Integration durch Leistung, aaO. (FN 32).
35 Markus Rheindorf / Ruth Wodak, »Borders, Fences, and Limits—Protecting Austria From

Refugees: Metadiscursive Negotiation of Meaning in the Current Refugee Crisis« in: Journal
of Immigrant & Refugee Studies 2017, (S. 1-24) S. 19.

36 Rheindorf / Wodak, Borders, Fences, and Limits, aaO. (FN 35), S. 4.

27 Hafez · Alte neue Islampolitik in Österreich? 27

ZfP 65. Jg. 1/2018

https://doi.org/10.5771/0044-3360-2018-1-22 - Generiert durch IP 216.73.216.119, am 29.01.2026, 18:16:09. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0044-3360-2018-1-22


dargestellt, die deren Ausgrenzung rechtfertigt«.37 Damit erhält die Festung Europa
ihre Legitimation im Diskurs der Regierung.38 Es ist insofern naheliegend, dass auch
die Islampolitik analog zur Integrationspolitik diesem Muster des inklusiven Diskurses
folgt, der gleichzeitig neben einer weiterhin restriktiven Politik steht.

Eine neue österreichische Islampolitik

Sebastian Kurz ging bereits am 23. Jänner 2012 als Integrationsstaatssekretär vor die
Presse, um die Öffentlichkeit über den Start des Dialogforum Islam (DFI) zu unter-
richten. Am 3. Dezember desselben Jahres noch wurden die Zwischenergebnisse der
Öffentlichkeit präsentiert. Sieben Arbeitsgruppen legten einen Bericht vor,39 dessen
Kurzfassung als 20-Punkt-Programm präsentiert wurde. Das ein Jahr später verab-
schiedete Regierungsprogramm zwischen SPÖ und ÖVP enthielt basierend auf man-
chen Ergebnissen des DFI unter dem Punkt Integration folgenden Punkt:

»Das Islamgesetz aus dem Jahr 1912 wird aktualisiert und novelliert. Dabei ist nach
den Grundsätzen der Parität, staatlicher Neutralität, der Selbstverwaltung und
Selbstfinanzierung vorzugehen. Um auch Imame und islamische Theologen besser
in den sprachlichen und gesellschaftlichen Kontext Österreichs einzubetten, sollen
diese langfristig in Österreich ausgebildet werden. Das derzeit im Entstehen befind-
liche islamisch-theologische Bachelorstudium muss daher weiter unterstützt wer-
den«.40

Religionspolitik würde eigentlich in das Kultusamt fallen. Dieses übersidelt mit der
Regierungsbildung numehr vom Bildungsministerium zum Bundeskanzleramt. Kul-
tusminister wurde der Sozialdemokrat Josef Ostermayer. Die Islampolitik wurde aber
primär von Sebastian Kurz, nunmehr Minister für Europa, Integration und Äußeres,
kommuniziert und geführt. Im Folgenden geht es um die Islampolitik, die ihren Aus-
gang im 2012 begonnenen DFI hat, ihre höchste Form der Institutionalisierung in der
Novellierung des Islamgesetzes im März 2015 erfahren, und sich ebenso in anderen
Gesetzesnovellen wie dem 2017 ausverhandelten Integrationsgesetz widerspiegelt. Die
Publikationen, Presseaussendungen sowie programmatischen Positionspapiere des
BMEIA sind Gegenstand der vorliegenden Analyse. Wie ich dargestellt habe, unter-
scheiden sich die Diskurse zwischen ÖVP und SPÖ zum Islamgesetz 201541 ähnlich

37 Ruth Wodak / Salomi Boukala, » (Supra)National Identity and Language: Rethinking Na-
tional and European Migration Policies and the Linguistic Integration of Migrants« in: An-
nual Review of Applied Linguistics 35 (2015), (S. 253-273) S. 268.

38 Wodak / Boukala, (Supra)National Identity and Language, aaO. (FN 37), S. 269.
39 Dialogforum Islam Bericht. Bundesministerium für Inneres. Dezember 2012. https://www.b

meia.gv.at/fileadmin/user_upload/Zentrale/Integration/Publikationen/DFI_Bericht_Web.pd
f. Zugegriffen: 11.5.2017.

40 Republik Österreich 2013, Arbeitsprogramm der österreichischen Bundesregierung 2013 –
2018, https://www.bka.gv.at/DocView.axd?CobId=53264. Zugegriffen: 11.5.2017.

41 Farid Hafez, Debating the 2015 Islam law in Austrian Parliament, aaO. (FN 26).

28 Hafez · Alte neue Islampolitik in Österreich? 28

https://doi.org/10.5771/0044-3360-2018-1-22 - Generiert durch IP 216.73.216.119, am 29.01.2026, 18:16:09. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0044-3360-2018-1-22


des Geflüchtetendiskurses (Wodak u. Rohrendor 2017, S. 19). Letztendlich stimmte die
SPÖ aber sowohl dem von RechtswissenschaftlerInnen kritisierten Islamgesetz 201542

zu und überließ den Islam-Diskurs im Wesentlichen der ÖVP. Daher kann die Islam-
politik der Bundesregierungen ab der Regierungsumbildung im Jahr 2011 als Islampo-
litik des Staatssekretärs und späteren Integrationsministers Sebastian Kurz gedeutet
werden, wenn auch die stillschweigende Zustimmung der SPÖ nicht ignoriert werden
soll. Im Folgenden soll erörtert werden, wie die Islampolitik der österreichischen Bun-
despolitik von 2011 bis heute aus postkolonialer Perspektive gedeutet werden kann.
Auf Basis der Forschungsergebnisse zur Integrationspolitik sowie dem Diskurs über
MuslimInnen stelle ich die These auf, dass ein ambivalenter und teilweise inklusiver
Diskurs restriktiven Politiken gegenübersteht.

Theorie und Methode

Ziai gibt zu bedenken, dass keinerlei einheitliche Definition zu postkolonialen Studien
zu finden sei. Gemein sei allen Ansätzen, dass sie sich im weitesten Sinne mit dem We-
sen sowie den Auswirkungen des Kolonialismus befassen.43 Für Ziai besteht die zen-
trale Fragestellung postkolonialer Studien darin, zu untersuchen, inwiefern »Repräsen-
tationen und Identitäten sowie damit verbundene materielle Praktiken auch nach der
formellen Dekolonisierung noch durch den Prozess der Kolonialisierung geprägt«
sind.44 Als wichtigste Konzepte nennt er – sich auf Edward Said beziehend – Orienta-
lismus und Othering (›VerAnderung‹ nach Reuter), Subalternität und Repräsentation
(Gayatri Spivak) sowie Hybridität (Bhabha, Hall, Gilroy) und Provinzialisierung Eu-
ropas (Chakrabarty).45

Wie aber soll nun ein postkoloniales Forschungsvorhaben in der Politikwissenschaft
aussehen? Chandra argumentiert, dass ein postkolonialer Ansatz insbesondere eine
stärkere Einbeziehung nicht-westlichen Wissens verlangt und zudem eine »Offenheit
gegenüber anthropologischem und historischem Wissen sowie Area Studies«.46 Dabei
nennt er konkret drei mögliche (nicht alles abdeckende) Ansätze:

42 Stefan Schima, »Gutachten von Stefan Schima zum Entwurf zum ›Islamgesetz‹«, 28. Okto-
ber 2014, 126/SN-69/ME XXV. GP – Stellungnahme zu Entwurf, https://www.parlament.gv
.at/PAKT/VHG/XXV/SNME/SNME_02194/imfname_372317.pdf. Zugegriffen: 11.5.2017.
Richard Potz / Brigitte Schinkele, Stellungnahme zum Entwurf eines Bundesgesetzes, mit
dem das Gesetz vom 21. März 1890 betreffend die Regelung der äußeren Rechtsverhältnisse
der israelitischen Religionsgesellschaft (IsraelitenG) geändert wird (199/ME XXIV. GPr Re-
gierungsvorlage), 13/SN-199/ME XXIV. GP – Stellungnahme zum Entwurf elektronisch
übermittelt, https://www.parlament.gv.at/PAKT/VHG/XXIV/SNME/SNME_04510/imfna
me_201929.pdf. Zugegriffen: 6.12.2016.

43 Ziai, Postkoloniale Studien und Politikwissenschaft, aaO. (FN 2), S. 293.
44 Ziai, Postkoloniale Studien und Politikwissenschaft, aaO. (FN 2), S. 307.
45 Ziai, Postkoloniale Studien und Politikwissenschaft, aaO. (FN 2), S. 308-314.
46 Chandra, The Case for a Postcolonial Approach to the Study of Politics, aaO. (FN 5), S. 489.

29 Hafez · Alte neue Islampolitik in Österreich? 29

ZfP 65. Jg. 1/2018

https://doi.org/10.5771/0044-3360-2018-1-22 - Generiert durch IP 216.73.216.119, am 29.01.2026, 18:16:09. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0044-3360-2018-1-22


(1) »critiques of existing Eurocentric theories of comparative politics;
(2) bottom-up ethnographic and historical understandings of politics in particular

contexts;
(3) re-evaluating key political concepts such as the state, democracy, nationalism,

and war in the light of different non-Western experiences«.47

In einem breiten Sinne geht es Chandra damit um eine Infragestellung der von ihm als
eurozentrisch bezeichneten Wissensproduktion über die sogenannte Dritte Welt und
gleichzeitig um eine Universalisierung von Wissen, aber eben nicht aus einer europä-
ischen Wissenschaftstradition heraus, sondern basierend auf einer Berücksichtigung
des Wissensschatzes anderer Menschengruppen im sogenannten Globalen Süden. Er
sieht Postkoloniale Studien in diesem Sinne einhergehend mit den Interessen anderer
Ansätze in der Politikwissenschaft wie Kritische Rassismustudien (Critical Race Theo-
ry), Feminismusforschung, etc.48

Für Ziai liegt ein zentrales Anliegen der Postkolonialen Studien darin, doppelte
Standards als Folge unreflektierter kolonialer Denkmuster aufzuzeigen.49 Ziai sieht
den Kern kolonialen Denkens in der

»Verweigerung gleicher Rechte mit der Begründung, die Anderen seien einfach
nicht so rational wie wir, sondern rückständig, unterentwickelt oder unzivilisiert.
[...] Koloniales Denken erlaubt es, in der nachkolonialen Ära einerseits gleiche
Rechte für Alle zu propagieren, andererseits aber gute Gründe zu finden, warum ei-
nige Menschen doch gleicher sind als andere und letztere doch nicht die gleichen
Rechte bekommen sollten. Dieses Denken finden wir auch heute bei manchen, die
sich für aufgeklärt halten und dennoch meinen, ›die da unten‹ seien nicht in der
Lage, sich vernünftig selbst zu regieren.«50

Dass das nicht nur für den geographischen Ort des Globalen Südens gilt, argumentiert
Ziai etwa damit, dass ›die Anderen im Inneren‹ im Sinne des Othering als zentrale Ka-
tegorie Postkolonialer Studien eben auch auf innenpolitische Zusammenhänge ange-
wendet wird.51 Ziai verweist darauf, dass postkoloniale Politikforschung sich der übli-
chen Methoden in der – vordergründig – qualitativen Sozialforschung bedient.52 Hier
wäre zu betonen, dass aufgrund der theoretischen Anknüpfung in den Werken zentra-
ler DenkerInnen des Postkolonialismus an Foucault, Gramsci und Deleuze entspre-
chende theoretische wie methodische Verknüpfungen durchaus verbreitet sind. So sind
etwa im Zusammenhang mit dem vorliegenden Artikel die Arbeiten Teczans zu erwäh-
nen, der sich methodisch dem Foucault’schen Begriff des Dispositivs bedient. In der

47 Chandra, The Case for a Postcolonial Approach to the Study of Politics, aaO. (FN 5), S. 489.
48 Chandra, The Case for a Postcolonial Approach to the Study of Politics, aaO. (FN 5), S. 491.
49 Aram Ziai, »Einleitung: Unsere Farm in Zenghistan. Zur Notwendigkeit postkolonialer Per-

spektiven in der Politikwissenschaft« in: Ders. (Hg.), Postkoloniale Politikwissenschaft.
Theoretische und empirische Zugänge, Bielefeld 2016, (S. 11-24), S. 17.

50 Ziai, Einleitung, aaO. (FN 49), S. 13.
51 Ziai, Einleitung, aaO. (FN 49), S. 20.
52 Ziai, Postkoloniale Studien und Politikwissenschaft, aaO. (FN 2), S. 315.

30 Hafez · Alte neue Islampolitik in Österreich? 30

https://doi.org/10.5771/0044-3360-2018-1-22 - Generiert durch IP 216.73.216.119, am 29.01.2026, 18:16:09. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0044-3360-2018-1-22


vorliegenden Arbeit wird ebenso dem Diskurs über den Islam im Foucault’schen Sinne
nachgegangen. Ebenso wird für diese Fallstudie zu Österreich, dessen koloniale Ver-
gangenheit sich von jener der anderen europäischen Großmächte unterscheidet, der
spezifische Kontext des Grenzorientalismus beachtet. Der Anthropologe Andre Ging-
rich hat diesen Begriff gewählt, um die Spezifika der österreichischen Version von
Saids Orientalismus zu bezeichnen. Anders als das akademisch geprägte Orient-Bild
Frankreichs und Großbritanniens hat ihm zufolge das Bild des orientalischen ‚Ande-
ren‘ mit der Grenzerfahrung verstärkt in die Alltagskultur wie Gedichte und Erzäh-
lungen Eingang gefunden.53 Ich habe in einer Arbeit zum politischen Elitediskurs zum
Islam bereits herausgearbeitet, inwiefern politische Debatten diesen Grenzorientalis-
mus rezipieren. So verfolgte die Habsburgermonarchie im damals annektierten Bosni-
en- und Herzegowina eine »Zivilisierungsmission« neben strategischen und ökonomi-
schen Interessen.54 Der österreichische Finanzminister Benjamin von Kállay
(1882-1903) sprach in diesem Zusammenhang von einer Kulturarbeit und war davon
überzeugt, dass die MuslimInnen in der Habsburgermonarchie schlussendlich zum
Christentum übertreten würden.55 Die Zivilisierungsmission enthielt damit neben der
technokratischen auch eine kulturelle wie religiöse Komponente, wie die Historikerin
Heuberger meint. So zielte die Modernisierungsmission neben einer technokratischen
Modernisierung auch auf eine religiöse und kulturelle Assimilation ab.56 In einer Kriti-
schen Diskursanalyse der Erinnerungspolitik zum 100-jährigen Jubiläum des Islamge-
setzes von 1912 konnte ich mithilfe post-strukturalistischer Ansätze Politiken gegen-
über den Anderen in einer historisch auf die Kolonialzeit zurückgehende Perspektive
untersuchen. Es konnte gezeigt werden, dass mithilfe des zuerst unterworfenen und
später domestizierten bosnisch-österreichischen Islams, welcher der Habsburger Mon-
archie loyal gegenüberstand, ein Gegenbild zum kriegerischen türkischen Islam als Is-
lam der Fremde konstruiert werden konnte.57 Wir verwenden hier den Foucault’schen
Begriff des Dispositivs, um damit die Islampolitik in ihrer Umfassendheit zu begreifen,
analysieren also das Islamdispositiv des Integrationsstaatssekretariats (später Integrati-
onsministerium) mithilfe einer Analyse von Presseaussendungen, Interviews, Berich-
ten, Gesetzen (Islamgesetz, Integrationsgesetz), sowie weiteren reglementierenden
Entscheidungen im Zeitraum von April 2011 bis März 2017.

53 Gingrich, Grenzmythen des Orientalismus, aaO. (FN 14).
54 Farid Hafez, »Gedenken im »islamischen Gedankenjahr«. Zur diskursiven Konstruktion des

österreichischen Islams im Rahmen der Jubiläumsfeier zu 100 Jahren Islamgesetz« in: Wiener
Zeitschrift für die Kunde des Morgenlands 104 (2014), (S. 63-85), S. 64-69.

55 Monika Glettler, »Bosnien-Herzegowina in der Habsburgermonarchie: Selbstregulierung
oder Intervention?« in: Ungarn-Jahrbuch. Zeitschrift für die Kunde Ungarns und verwandte
Gebiete 1995-1996 (22) Mainz 1996, S. 222.

56 Valeria Heuberger, »»Jetzt sind Euer Majestät die Tore zum Orient geöffnet.« Österreich-
Ungarn und Bosnien-Herzegowina von der Okkupation bis zum Islamgesetz (1878
bis 1912)« in: Brigitte Schinkele / René Kuppe / Stefan Schima / Eva Synek / Jürgen Wall-
ner / Wolfgang Wieshaider (Hg.), Recht. Religion. Kultur. Festschrift für Richard Potz zum
70. Geburtstag, Wien 2014, (S. 167-179), S. 174.

57 Hafez, Gedenken im »islamischen Gedankenjahr«, aaO. (FN 54), 64-69.

31 Hafez · Alte neue Islampolitik in Österreich? 31

ZfP 65. Jg. 1/2018

https://doi.org/10.5771/0044-3360-2018-1-22 - Generiert durch IP 216.73.216.119, am 29.01.2026, 18:16:09. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0044-3360-2018-1-22


Die österreichische Islampolitik von 2011–2017

Dialogforum Islam

Am Ende der Präsidentschaftsperiode von Anas Schakfehs (1999-2011) an der Spitze
der Islamischen Glaubensgemeinschaft in Österreich (IGGiÖ) warb die damalige In-
nenministerin Maria Fekter (2011-2013) um eine Islamkonferenz nach deutschem Mo-
dell. Schakfeh erwiderte ihr, dass dies nicht nötig sei, da die Islamische Glaubensge-
meinschaft auf Seiten der staatlichen Behörden klare Ansprechpartner habe, nämlich
das Kultusamt. Er würde eine solche Konferenz nur gutheißen, wenn es alle Kirchen
und Religionsgesellschaften beträfe. Das war nach seiner Auskunft der letzte Versuch,
um eine solche Initiative bei ihm zu werben.58 Nach der Wahl Fuat Sanacs zum Präsi-
denten der IGGiÖ im Juni 2011 warb der neu berufene Integrationsstaatssekretär Se-
bastian Kurz für ein Dialogforum, ein Name, der bereits auf Länderebene für Islam-
konferenz-ähnliche Konstrukte in Deutschland Verwendung fand. Sanac, der – wie
Schakfeh schon 2003 – unbedingt das Islamgesetz aus dem Jahre 1912 novellieren las-
sen wollte, willigte ein.59

Kurz präsentierte das Dialogforum Islam (DFI) als Versuch der »Versachlichung«60

der Islamdebatte. Denn, so Kurz: »Wenn wir uns die Situation heute anschauen, dann
ist es leider so, dass es sehr viel an Vorurteilen und Schwierigkeiten gibt«.61 Auch der
seit Juni 2011 amtierende Präsident der IGGiÖ, der damals einzigen anerkannten isla-
mischen Religionsgesellschaft der MuslimInnen, Fuat Sanac, unterstützte dies und ver-
wies während der gemeinsamen Pressekonferenz darauf, dass es verschiedene Proble-
me gebe, »die wir gemeinsam lösen müssen«.62 Das DFI wurde damit als Teil eines
konsensualen Politikstils präsentiert, der von beiden Seiten getragen wurde. Sebastian
Kurz ginge es um eine »Verbesserung des Zusammenlebens und eine Steigerung des
Zugehörigkeitsgefühls der Muslime« (Kleine Zeitung 2012). Kurz benutzte eine inklu-
sive und sogar antirassistische Sprechweise, die sich gegen Diskriminierung und für die
Verbesserung der muslimischen Minderheit positionierte.

Konkret sollten Themen wie die Ausbildung für Imame in Österreich besprochen
werden. Die sieben Steuerungsgruppen mit entsprechenden Experten befassten sich
mit Themen wie Aus-, Fort- und Weiterbildung von Imamen in Österreich, Integrati-
on und Identität, Werte- und Gesellschaftsfragen, Islamismus und Islamfeindlichkeit,
Geschlechterrollen, Staat und Islam sowie Islam und Medien. Abschließend würden
die Ergebnisse als Vorarbeiten für die zuständigen Behörden und Ministerien gehand-

58 Interview mit Anas Schakfeh, 13. Oktober 2014.
59 Interview mit Amani Abuzahra, 8. Oktober 2014.
60 D. Knob, »Kurz: Imame in Österreich ausbilden. Wunsch von Staatssekretär Sebastian Kurz

und Muslime-Präsident Fuat Sanac« in: Österreich. 23. Jänner 2012. http://www.oe24.at/oest
erreich/politik/Kurz-Imame-in-Oesterreich-ausbilden/53858275/print. Zugegriffen:
11.5.2017.

61 D. Knob, ‚Kurz: Imame in Österreich ausbilden, aaO, (FN 60).
62 »›Dialogforum Islam‹ soll ›Versachlichung‹ bringen« in: Kleine Zeitung, 23. Jänner 2012.

www.kleinezeitung.at/politik/3916712/. Zugegriffen: 11.5.2017.

32 Hafez · Alte neue Islampolitik in Österreich? 32

https://doi.org/10.5771/0044-3360-2018-1-22 - Generiert durch IP 216.73.216.119, am 29.01.2026, 18:16:09. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0044-3360-2018-1-22


habt werden.63 Amani Abuzahra, die als Mitglied des Obersten Rates der IGGiÖ in
die Vorbereitungsarbeiten involviert war, berichtet, dass das Staatssekretariat für Inte-
gration eine Arbeitsgruppe zu Islamismus einrichten wollte und Islamfeindlichkeit
nicht zu behandeln geplant hatte. Die ArbeitsgruppenleiterInnen waren im Vornherein
vom Staatssekretariat bestimmt. Darunter befanden sich keine MuslimInnen und die
IGGiÖ war nicht in allen Gruppen vertreten.64 Als Abuzahra ihre Kritik anbrachte,
wurde auf einiges Rücksicht genommen, ihr gleichzeitig aber das Mandat vom Präsi-
denten der IGGiÖ entzogen.65 Damit zeigt sich zusätzlich zur Asymmetrie des Ver-
hältnisses zwischen dem Staatssekretariat und der IGGiÖ auch eine neue Politik der
IGGiÖ im Vergleich zum davor amtierenden Präsidenten der IGGiÖ, Anas Schakfeh.
Die programmatische Position Schakfehs, der keine Einmischung in innere Angelegen-
heiten duldete (siehe das Beispiel gegenüber Innenministerin Maria Fekter) und der
IGGiÖ eine starke Position zu geben suchte, wich mit der Führung der IGGiÖ unter
Fuat Sanac einem nachgiebigeren Politikstil.

Im Bericht des DFI meinte Kurz, er wolle mithilfe des DFI den »Dialog voranbrin-
gen«.66 Sanac erklärte, dass der »staatliche Wunsch des Dialogs [...] von einem gelebten
Demokratieverständnis«67 zeuge. Hier zeigt sich die Repräsentation des domestizier-
ten Islams als unwidersprochen loyal gegenüber den staatlichen Behörden. In der von
einem evangelischen Theologen geleiteten Arbeitsgruppe hieß es, es seien »Überlegun-
gen hinsichtlich der Kooperation zwischen IGGIÖ und dem Staat bzw. der Universi-
tät sowie erste Grundsatzüberlegungen zu Schwerpunkten eines Curriculums ange-
stellt«68 worden. Man schlug eine Ansiedlung an der Universität aus Paritätsgründen
vor, weil evangelische und katholische Studiengänge auch dort angesiedelt seien,
»wenn auch mit unterschiedlichen rechtlichen Voraussetzungen«.69 Als Maßstab solle
die Wahrung der wissenschaftlichen Freiheit in Forschung und Lehre entsprechend
§ 17 StGG gelten.70 Damit zeigt sich das DFI als am Gleichheitsgrundsatz und am
Prinzip der Parität orientierte Institution.

Es wird zudem festgehalten, dass die »IGGiÖ künftig eine umfassende Statistik über
alle Imame, die in Moscheegemeinden tätig sind, führen«71 solle. Diese Forderung ist
eigenartig, weil sie in die innere Organisation der IGGiÖ eingreift und vor dem Hin-
tergrund von datenschutzrechtlichen Überlegungen problematisch ist. Zudem gibt es
keine nur annähernd ähnliche Praxis oder Forderung in Bezug auf andere in Öster-
reich gesetzlich anerkannte Kirchen und Religionsgesellschaften.

63 »›Dialogforum Islam‹ soll ›Versachlichung‹ bringen«, aaO. (FN 62).
64 Dialogforum Islam Bericht. aaO. (FN 39), S. 8.
65 Interview mit Amani Abuzahra am 8. Oktober 2014.
66 Dialogforum Islam Bericht. aaO. (FN 39), S. 2.
67 Dialogforum Islam Bericht. aaO. (FN 39), S. 3.
68 Dialogforum Islam Bericht. aaO. (FN 39), S. 10f.
69 Dialogforum Islam Bericht. aaO. (FN 39), S. 13.
70 Dialogforum Islam Bericht. aaO. (FN 39), S. 15.
71 Dialogforum Islam Bericht. aaO. (FN 39), S. 15.

33 Hafez · Alte neue Islampolitik in Österreich? 33

ZfP 65. Jg. 1/2018

https://doi.org/10.5771/0044-3360-2018-1-22 - Generiert durch IP 216.73.216.119, am 29.01.2026, 18:16:09. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0044-3360-2018-1-22


In der von Christian Stadler geführten Gruppe »Werte und Gesellschaftsfragen«
hieß es, dass es »keine prinzipiell unüberwindlichen Wertewidersprüche zwischen isla-
mischen Normen und den in Österreich vorherrschenden Verfassungsprinzipien, ge-
sellschaftlichen Werten und individuellen Tugenden festzustellen sind«.72 Gleichzeitig
wird eine »Formulierung politischer Machtansprüche und Herausbildung struktureller
‚Gegengesellschaften‘« auf Seiten von Minderheiten unter den MuslimInnen sowie eine
geringe Zahl von MuslimInnen, die ihre Ziele mithilfe von Gewalt (Dschihadismus)
sowie legalistisch-ideologisch operierende Personen und Gruppen konstatiert.73 Hier
zeigt sich wiederum ein ambivalenter Diskurs, der sich einerseits gegen rassistische
Verallgemeinerung richtet, andererseits aber rechte Begriffe wie Gegengesellschaft, ein
Begriff, der sich aus dem der Parallelgesellschaft entwickelt hat,74 aufgreift.

Islamgesetz

Bereits bei der im Jänner 2012 gehaltenen Pressekonferenz wurde von Kurz verdeut-
licht, dass er von einer Änderung des Islamgesetzes ausginge. Ziel war es, so ein Pres-
sesprecher des Staatssekretariats, einen Vorschlag für die Bundesregierung auszuarbei-
ten (Der Standard 2012). Ein erster Entwurf wurde im Herbst 2014 präsentiert. Dieser
erntete bereits von rechtwissenschaftlicher Seite fundamentale Kritik.75 Richard Potz
sieht im Islamgesetz »eine weder grundrechtskonforme noch diskriminierungsfreie
Ausgestaltung der Rechtsstellung von Religionsgemeinschaften«.76 Ich argumentierte
in meiner Kritischen Diskursanalyse der parlamentarischen Debatten, dass mitunter
ein islamophober Frame zur Legitimierung mancher Artikel im Gesetz herangezogen
wurde.77 Das lässt sich mitunter an zwei Beispielen zeigen: Einmal dem Generalver-
dacht, wie er in § 2 Abs. 2 zum Ausdruck gebracht wird. Die Betonung der »Pflicht
zur Einhaltung allgemeiner staatlicher Normen« sowie »deren Vorrang vor innerreligi-
onsgesellschaflichen Regelungen oder der Lehre«78 ist wie Potz meinte, eine »Formu-
lierung, die in keinem der anderen religionsrechtlichen Spezialgesetze zu finden« ist.
Minister Ostermayer stellte diesen Aspekt im Rahmen der Präsentation des Gesetzes-
entwurfs in den Vordergrund: »Klares Prinzip ist, dass staatliches Recht Vorrang vor

72 Dialogforum Islam Bericht. aaO. (FN 39), S. 20.
73 Dialogforum Islam Bericht. aaO. (FN 39), S. 26.
74 Farid Hafez, »Von der »Verjudung« zur »Islamistenpartei« Neue islamophobe Diskursstra-

tegien der FPÖ im Rahmen des Wiener Wahlkampfs« in Farid Hafez (Hg.), Jahrbuch für Is-
lamophobieforschung 2011: Deutschland, Österreich, Schweiz, Innsbruck 2011, (S. 81-98),
S. 87-90.

75 Schima, Gutachten, aaO (FN 42), Potz / Schinkele, aaO. (FN 42).
76 Richard Potz, »Überlegungen zum Entwurf eines neuen Islamgesetztes« in: Andreas Khol /

Günther Ofner / Stefan Karnern / Dietmar Halper (Hg.), Österreichisches Jahrbuch für Poli-
tik 2014, Wien 2015, S. 373.

77 Farid Hafez, Debating the 2015 Islam law in Austrian Parliament, aaO. (FN 26).
78 Richard Potz, Überlegungen zum Entwurf eines neuen Islamgesetztes, aaO (FN 76), S. 373.

34 Hafez · Alte neue Islampolitik in Österreich? 34

https://doi.org/10.5771/0044-3360-2018-1-22 - Generiert durch IP 216.73.216.119, am 29.01.2026, 18:16:09. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0044-3360-2018-1-22


religiösem Recht hat.«79 Diese Diskursposition knüpft an jene islamophoben Stereoty-
pe an, die die Figur illoyaler muslimischer BürgerInnen zeichnet. Bedeutsam ist vor al-
lem, dass dies im Falle anderer Religionssondergesetze nicht der Fall ist. Dort findet
sich keine einzige ähnliche Regelung. Der zweite Aspekt ist die Verknüpfung des neu-
en Islamgesetzes mit der deutschen Sprache. Kurz betonte von früh an die zentrale Be-
deutung der deutschen Sprache. Schließlich solle auch »der islamische Glaube transpa-
renter, verständlicher und offener«80 sein und Imame sollten Deutsch sprechen. Die
Betonung der deutschen Sprache drückt zweierlei aus: Einerseits wird mit diesem
Othering eine Grenzziehung zwischen MuslimInnen und dem Rest der Gesellschaft
gezogen, wobei gleichzeitig durch die Annahme der deutschen Sprache eine mögliche
Inklusion in Sicht gestellt wird. Andererseits wird mit der Absicht der Verdeutschung
dem muslimischen Subjekt eine Transparenz abverlangt, wie es im Unterschied zu an-
deren Kirchen und Religionsgesellschaften, nicht der Fall ist. Damit ist die Inklusion
nur oberflächlich. In einer Kritischen Diskursanalyse der parlamentarischen Debatten
in Nationalrat und Bundesrat konnte ich zeigen, dass eine teilweise Übernahme rech-
ter Positionen durch Mitglieder der Regierungsparteien geschieht, wenn auch in einer
ambivalenten und widersprüchlichen Form.81

In der medialen Darstellung zeigt ein Gespräch zwischen Kurz und dem FPÖ-Ob-
mann Heinz-Christian Strache, welche Anliegen Kurz mit dem Gesetz auf Diskurs-
ebene vertritt:

»Erstens: Der Vorrang des österreichischen Rechts vor Glaubensinhalten steht im
Gesetz. Zweitens: Die Darlegung der Glaubensinhalte in Deutsch, also des Korans,
ist Teil des Gesetzes. Drittens: Deutsch als Unterrichtssprache ist selbstverständlich.
Und viertens: Ich war der erste Politiker, der gefordert hat, dass die Predigten in den
Moscheen auf Deutsch stattfinden«.82

Auf letzteres antwortet Strache hämisch: »Herr Kurz, das habe ich schon gefordert, da
waren Sie noch nicht einmal in der Politik«.83 Diese Zusammenfassung durch Kurz
zeigt, inwiefern hier mit dem Gesetz Othering betrieben wird und gleichzeitig die Do-
minanzgesellschaft als unsichtbare Folie im Hintergrund bestätigt wird: Das österrei-
chische Gesetz, Transparenz der Glaubensinhalte durch die deutsche Sprache, Deutsch
als Unterrichtssprache deutschsprachige Predigten in den Moscheen. All diese Aspekte

79 Bundeskanzleramt: Josef Ostermayer: »Neues Islamgesetz soll Rechtssicherheit und Trans-
parenz sicherstellen«, 02. Oktober 2014, http://bkacms.bka.gv.at/site/cob__57223/6592/defa
ult.aspx. Zugegriffen: 11.5.2017.

80 Junge Volkspartei, Nicht Konflikte schüren, sondern Integration ermöglichen! http://junge.o
evp.at/portfolio_page/nicht-konflikte-schueren-sondern-integration-ermoeglichen.
Zugegriffen: 24.3.2015.

81 Farid Hafez, Debating the 2015 Islam law in Austrian Parliament, aaO. (FN 26), S. 17.
82 Ida Metzger, »Strache gegen Kurz. Höhlenmenschen-Sager laut Kurz »einfach dumm«« in:

Kurier, 16. November 2014. http://kurier.at/politik/inland/integrations-gipfeltreffen-strache
-gegen-kurz-streitgespraech-ueber-asyl-und-islam/97.260.998/print. Zugegriffen:
17.11.2014.

83 Metzger, Strache gegen Kurz, aaO. (FN 82).

35 Hafez · Alte neue Islampolitik in Österreich? 35

ZfP 65. Jg. 1/2018

https://doi.org/10.5771/0044-3360-2018-1-22 - Generiert durch IP 216.73.216.119, am 29.01.2026, 18:16:09. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0044-3360-2018-1-22


vermitteln eine linguistisch gebundene Identitätskonstruktion Österreichs, die einer-
seits Transparenz von MuslimInnen verlangt und von einer Widersprüchlichkeit zwi-
schen islamischen Praxen und österreichischen Gesetzen ausgeht.

Während der Gesetzestext und auch die Debatte über das Gesetz im Parlament so-
wie in der Öffentlichkeit Gegenstand von Kritik war, wurden bisher wenig die Aus-
wirkungen des Gesetzes auf die IGGiÖ sowie die Islamisch-Alevitische Glaubensge-
meinschaft (ALEVI) untersucht. Da das Gesetz der ALEVI als Minderheit innerhalb
der alevitischen Gemeinde in Österreich mit ihrer Anerkennung im Dezember 2013
und durch das neue Islamgesetz eine stärkere Rolle gegeben wurde, indem sie etwa
eine Professur erhalten sollten, war von der ALEVI nur Unterstützung für das neue
Gesetz zu vernehmen. Ihr Pressesprecher meinte: »Wir Aleviten haben einen Vorteil,
wir haben von nichts so viel gekriegt«.84 Die größere Gruppe der AlevitInnen, die aber
keine gesetzliche Anerkennung von staatlicher Seite erhielt, demonstrierte gegen das
Gesetz.85 Das alte Gesetz von 1912 hatte die ALEVI nicht betroffen. Gleichzeitig kam
es innerhalb der IGGiÖ zu stärkeren Auseinandersetzungen.86 Viele – v.a. kleinere –
Vereine positionierten sich gegen das Gesetz und veranlassten selbst die IGGiÖ zu
einer umfassenden Kritik am Entwurf.87 Letztendlich aber stimmte die Führung der
IGGiÖ zu. Die neue Verfassung der IGGiÖ wurde entsprechend den Rahmenbedin-
gungen angepasst und damit auch die großen Verbände gestärkt, indem sie zu Kultus-
gemeinden umgewandelt wurden. Gleichzeitig wurde damit aber auch die IGGiÖ ge-
stärkt, indem sie direkte Kontrolle über jene Kultusgemeinden erhielt, die im Wesentli-
chen vormals als Vereine basierend auf dem Vereinsgesetz außerhalb des direkten Ein-
flussbereiches der IGGiÖ lagen. Anders gesagt: Das Islamgesetz weist dem guten
Muslim, der die Anerkennung seitens des Staates genießt, einerseits eine untergeordne-
te Rolle zu, privilegiert ihn aber gegenüber den anderen muslimischen Subjekten, die
nunmehr unter seiner Aufsicht stehen und nicht mehr als Vereine abseits dessen Ein-
flusssphäre stehen.

84 Der Standard, »Aleviten begrüßen Entwurf zu Islamgesetz. 29. Oktober 2014. http://derstan
dard.at/2000007452961/Islamgesetz-Aleviten-verteidigen-Regierungsentwurf. Zugegriffen:
15.5.2017.

85 »Aleviten wehren sich gegen »Zwangsislamisierung«« in: ORF, 25. Februar 2016. http://relig
ion.orf.at/stories/2759596/. Zugegriffen: 13.5.2017.

86 Farid Hafez, »Muslim Protest against Austria’s Islam law. An Analysis of Austrian Muslim’s
Protest against the 2015 Islam Law« in Journal of Muslim Minority Affairs, 2017, Vol. 37 ,
Iss. 3, 2017, 267-283. 

87 Islamische Glaubensgemeinschaft in Österreich, Stellungnahme der Islamischen Glaubensge-
meinschaft zum Entwurf zum Islamgesetz 2014, http://www.derislam.at/deradmin/news/Isl
amgesetz/Stellungnahme_5.11.2014.pdf. Zugegriffen: 13.5.2017.

36 Hafez · Alte neue Islampolitik in Österreich? 36

https://doi.org/10.5771/0044-3360-2018-1-22 - Generiert durch IP 216.73.216.119, am 29.01.2026, 18:16:09. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0044-3360-2018-1-22


Integrationsgesetz

Im Vorwort zu einer Publikation des ÖIF mit dem Titel »Verschleierung im Islam«88

heißt es im Vorwort des Geschäftsführers Wolf: »Eine Vollverschleierung von Frauen
steht einem guten Zusammenleben in Österreich allerdings entgegen. Die Trägerinnen
isolieren sich von ihrer Umwelt im öffentlichen Raum, Begegnung wird verunmög-
licht«.89 Damit greift er kurz vor Einführung des Artikels 2 (Anti-Gesichtsverhül-
lungsgesetz) dem unter dem Namen Integrationsgesetz debattierten Gesetz voraus. In
Art. 2 § 1. heißt es:

»Ziele dieses Bundesgesetzes sind die Förderung von Integration durch die Stär-
kung der Teilhabe an der Gesellschaft und die Sicherung des friedlichen Zusammen-
lebens in Österreich. Integration ist ein gesamtgesellschaftlicher Prozess, dessen Ge-
lingen von der Mitwirkung aller in Österreich lebenden Menschen abhängt und auf
persönlicher Interaktion beruht.«90

Eine Verwaltungsübertretung ist demnach mit einer Geldstrafe von bis zu 150 Euro zu
bestrafen (Art. 2 § 2). Zusätzlich wurde zu dieser repressiven Einschränkung von Frau-
en mit Gesichtsschleier, von denen es nach Medienberichten ohnehin nur wenige
gibt,91 im Vorfeld auch ein Kopftuchverbot für die Berufe der Polizistin, Militär-Ange-
hörige, Richterin und Staatsanwältin diskutiert. Von einem expliziten Verbot im Ge-
setz wurde Abstand genommen. Die Regierung einigte sich auf ein Neutralitätsgebot
in diesen Berufssparten. Nach Auskunft des BMI-Sprechers hieß es, dass die Polizei-
uniformtrageverordnung jetzt schon vorsehe, »dass nur das getragen werden darf, was
als Bestandteil der Uniform normiert ist. Das sind religiöse Symbole nicht«.92 Aus dem
Justizministerium hieß es, es gäbe derzeit »keinen unmittelbaren Handlungsbedarf«.93

Damit scheint insbesondere die lange Zeit in Österreich vorherrschende liberale Kopf-

88 Österreichischer Integrationsfonds (ÖIF), »Verschleierung im Islam« in: Perspektiven Inte-
gration 01/2017. www.integrationsfonds.at/fileadmin/content/AT/Downloads/Publikatione
n/OEIF_Perspektiven_Verschleierung_200x260_A4.pdf. Zugegriffen: 11.5.2017.

89 Österreichischer Integrationsfonds, »Podiumsdiskussion ‚Wie viel Europa braucht der Is-
lam?«, 1. März 2017, http://www.integrationsfonds.at/news/detail/article/podiumsdiskussio
n-wie-viel-europa-braucht-der-islam. Zugegriffen: 11.5.2017, S. 5.

90 Bundesgesetz, mit dem ein Integrationsgesetz und ein Anti – Gesichtsverhüllungsgesetz er-
lassen sowie das Niederlassungs- und Aufenthaltsgesetz, das Asylgesetz 2005, das Fremden-
polizeigesetz 2005, das Staatsbürgerschaftsgesetz 1985 und die Straßenverkehrsordnung 1960
geändert werden, https://www.bmeia.gv.at/fileadmin/user_upload/Zentrale/Aussendungen/
2017/Integrationgesetz.pdf. Zugegriffen: 11.5.2017.

91 Rainer Nowak / Ulrike Weiser, »Debatte: Ein Burka-Verbot ohne Burka« in: Die Presse,
23. April 2010. http://diepresse.com/home/innenpolitik/560174/Debatte_Ein-BurkaVerbot-
ohne-Burka. Zugegriffen: 11.5.2017.

92 Katharina Mittelstaedt, »Kopftuchverbot: Nun doch keine Änderung in Österreich« in: Der
Standard, 14. März 2017. http://derstandard.at/2000054168546/Kopftuchverbot-Nun-doch-
keine-Aenderung-in-Oesterreich. Zugegriffen: 11.5.2017.

93 Mittelstaedt, Kopftuchverbot, aaO. (FN 91).

37 Hafez · Alte neue Islampolitik in Österreich? 37

ZfP 65. Jg. 1/2018

https://doi.org/10.5771/0044-3360-2018-1-22 - Generiert durch IP 216.73.216.119, am 29.01.2026, 18:16:09. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0044-3360-2018-1-22


tuchpolitik94 eine Kehrtwende eingenommen zu haben. Nora Gresch und Leila Hadj-
Abdou konstatierten bereits vor Jahren das in Österreich vorhandene Paradox einer
»geringen Teilhabe von Kopftuchträgerinnen bei ‚toleranter‘ Kopftuchpolitik«.95 Aber
vielleicht geht es genau darum, dass die jetzt besser ausgebildete und erstmals beruflich
aufstrebende Schicht an jungen Kopftuchträerinnen genau in diese Berufssparten ein-
dringen will. Sebastian Kurz meinte 2011 noch, dass er gegen ein Kopftuchverbot sei,
verurteile eine solche Forderung als Populismus, der nicht der Integration diene.96 Da-
mit wurde die tolerante Kopftuchpolitik während seiner Zeit als Integrationsstaatsse-
kretär von einer restriktiven Kopftuchpolitik als Integrationsminister abgelöst. Die
von Beginn an und bis 2017 ambivalent andauernde Position der ‚Toleranz‘, die einer
immer offensichtlich restriktiveren Politik gegenübersteht, löst sich im gegenwärtigen
Gesellschaftsentwurf auf: Musliminnen werden geteilt in ‚gute‘, die sich kulturell an-
passen und damit als Polizistinnen oder Richterinnen arbeiten können und ‚schlechte‘
auf der anderen Seite, die aufgrund der VerAnderung ausgegrenzt werden. In einem
Zehn-Punkte-Papier für ein wirkungsvolles Inklusions- und Integrationsgesetz kon-
zentrierte sich die Menschenrechtsorganisation SOS-Mitmensch in ihrer Alternative
zu einem Integrationsgesetz darauf, Teilhabe zu ermöglichen und nicht auszugren-
zen.97

»Islam Österreichischer/Europäischer Prägung«

In der vorher angeführten Debatte zwischen Strache und Kurz meinte letzterer das Is-
lamgesetz betreffend: »Mit dem Islam-Gesetz leisten wir einen Beitrag, dass es einen
Islam österreichischer Prägung geben kann«.98 Damit solle es ermöglicht werden,
»gleichzeitig ein stolzer Österreicher und ein gläubiger Moslem zu sein«.99 Dieses
Theorem des Islams österreichischer Prägung, manchmal auch Islam europäischer Prä-
gung genannt, kann als zentrales Diskurselement des Islamdispositivs von Kurz gese-
hen werden. Es entstammt auch ursprünglich dem innermuslimischen Diskurs, wurde
aber von Kurz umgedeutet. So war es die IGGiÖ, die bereits in ihrer Imamekonferenz

94 Birgit Sauer, »Gender and Citizenship: Governing Muslim Body Covering in Europe« in:
Lena Gemzöe / Marja-Liisa Keinänen / Avril Maddrell (Hg.), Contemporary Encounters in
Gender and Religion, Basingstoke/Hampshire 2016, S. 105-129.

95 Nora Gresch / Leila Hadj-Abdou, »Selige Musliminnen oder marginalisierte Migrantinnen?
Das österreichische Paradox der geringen Teilhabe von Kopftuchträgerinnen bei ›toleranter‹
Kopftuchpolitik« in: Sabine Berghahn / Petra Rostock (Hg.), Der Stoff, aus dem Konflikte
sind: Debatten um das Kopftuch in Deutschland, Österreich und der Schweiz, Bielefeld 2009,
S. 73-99.

96 »Muslime veräppeln Kurz mit Kopftuch-Song« in: Österreich, 19. Jänner 2017. http://www.
oe24.at/oesterreich/politik/Muslime-veraeppeln-Kurz-mit-Kopftuch-Song/266057047.
Zugegriffen: 13.5.2017.

97 SOS Mitmensch, »Zehn Punkte für ein wirkungsvolles Inklusions- und Integrationsgesetz«,
http://www.sosmitmensch.at/dl/mklkJKJKLNlJqx4kJK/ExpertInnen_10_Punkte_Program
m_Integrationsgesetz.pdf. Zugegriffen: 11.5.2017.

98 Metzger, Strache gegen Kurz, aaO. (FN 82).
99 Metzger, Strache gegen Kurz, aaO. (FN 82).

38 Hafez · Alte neue Islampolitik in Österreich? 38

https://doi.org/10.5771/0044-3360-2018-1-22 - Generiert durch IP 216.73.216.119, am 29.01.2026, 18:16:09. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0044-3360-2018-1-22


im Jahre 2003 von einem Islam europäischer Prägung sprach100 und die Muslimische
Jugend Österreich, die bereits in den 1990er Jahren von der österreichisch-islamischen
Identität sprach.101 Damit bedient sich Kurz zeitgleich zu seinen restriktiven Politiken
der Ausgrenzung eines Diskurses der Inklusion. Kurz bedient sich für sein Islamdis-
positiv einer Reihe an Politiken. So erklärt er, dass »Veranstaltungen wie Expertenkon-
ferenzen unter Teilnahme von Jugendlichen sowie Aufklärungsbroschüren Maßnah-
men seien, »die einen Islam europäischer Prägung in Zukunft ermöglichen«.102 Damit
werden diese Maßnahmen explizit als strategische Tätigkeit ausgewiesen. Das zeigt
sich auch in den Texten von Kurz sowie anderen VertreterInnen der bundesstaatlichen
Integrationspolitik: Am 3. Juli 2015 wurde ein Kommentar mit dem Titel ‚ Islam euro-
päischer Prägung – Muslime mitten in der Gesellschaft‘ im Namen von Sebastian Kurz
selbst veröffentlicht.103 Franz Wolf, bereits seit 2003 im ÖIF und stellvertretender Bü-
roleiter im Staatssekretariat für Integration und nunmehriger Geschäftsführer des ÖIF,
welcher in enger Kooperation mit dem BMEIA agiert,104 veröffentlichte am 1. März
2017 einen Gastkommentar unter dem Titel ‚Wie viel Europa braucht der Islam?‘.105 In
der 2. Ausgabe der Reihe Perspektiven Integration des Österreichischen ÖIF wurden
sogenannte Islam-ExpertInnen gefragt, wie ein Islam europäischer Prägung aussehen
könne.106 Neben diesem Diskurs werden gleichnamige Konferenzen wie etwa die Ta-
gung »Islam europäischer Prägung. Muslime und Musliminnen mitten in der Gesell-
schaft«107 oder »Wie viel Europa braucht der Islam?« am 28. Februar 2017108 gehalten.
Diese Beispiele veranschaulichen deutlich die strategische Dimension von Machtstrate-

100 Islamische Glaubensgemeinschaft in Österreich, Die Grazer Erklärung der europäischen
Imamekonferenz vom Juni 2003, http://www.derislam.at/?c=content&cssid=Europ%E4isc
he&navid=929&par=40&navid2=929&par2=440. Zugegriffen: 15.5.2017.

101 Wolfgang Bauer, »Kerninhalte der Muslimischen Jugend Österreich. Eine theologische Le-
gitimation?« in: Farid Hafez / Reinhard Heinisch / Raoul Kneucker / Regina Polak (Hg.),
Jung, muslimisch, österreichische. 20 jahre Muslimische Jugend Österreich, Wien 2016,
(S. 104-118), S. 105-106.

102 Sebastian Kurz, »Islam europäischer Prägung – Muslime mitten in der Gesellschaft« in:
Fisch+Fleisch. 03. Juli 2015, https://www.fischundfleisch.com/sebastian-kurz/islam-europa
eischer-praegung-muslime-mitten-in-der-gesellschaft-8528. Zugegriffen: 11.5.2017.

103 Kurz, Islam europäischer Prägung, aaO. (FN 101).
104 Franz Wolf, »Erfolgreiche Integrationsarbeit muss Herausforderungen faktenbasiert be-

gegnen« in: APA-Science. 27. Oktober 2016. https://science.apa.at/dossier/Erfolgreiche_Int
egrationsarbeit_muss_Herausforderungen_faktenbasiert_begegnen/SCI_20161027_SCI704
74107632697270. Zugegriffen: 11.5.2017.

105 Wolf, Erfolgreiche Integrationsarbeit muss Herausforderungen faktenbasiert begegnen,
aaO. (FN 103).

106 Österreichischer Integrationsfonds, »Islam europäischer Prägung« in: Perspektiven Inte-
gration 02/2017. http://www.integrationsfonds.at/fileadmin/content/AT/Fotos/Publikatio
nen/Perspektiven_Integration_Islam_europaeischer_Praegung.pdf. Zugegriffen: 11.5.2017.

107 Bundesministerium für Europa, Integration und Äußeres. Islamtagung 2015, https://www.
bmeia.gv.at/das-ministerium/presse/aktuelles/islamtagung-2015. Zugegriffen: 11.5.2017.

108 Österreichischer Integrationsfonds, Podiumsdiskussion »Wie viel Europa braucht der Is-
lam?«, 1. März 2017, http://www.integrationsfonds.at/news/detail/article/podiumsdiskussi
on-wie-viel-europa-braucht-der-islam. Zugegriffen: 11.5.2017.

39 Hafez · Alte neue Islampolitik in Österreich? 39

ZfP 65. Jg. 1/2018

https://doi.org/10.5771/0044-3360-2018-1-22 - Generiert durch IP 216.73.216.119, am 29.01.2026, 18:16:09. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0044-3360-2018-1-22


gien und Wissenstypen in der Entwicklung des Islam-Dispositivs mithilfe des Diskurs-
elements ›Islam europäischer Prägung‹.

Sebastian Kurz erklärt in seinen Positionen »deutlich und voller Überzeugung, dass
der Islam ein fester Teil von Österreich ist«.109 Damit stellt er sich einerseits klar und
deutlich gegen eine rassistische Ausgrenzung der FPÖ, die dies verneint.110 Weiter
meint Kurz in seinem Diskurs, dass der Großteil der MuslimInnen »sehr gut inte-
griert«111 sei. Gleichzeitig will er die MuslimInnen Österreichs von ihrer Herkunft ab-
schneiden: »Die Eigenständigkeit der europäischen Muslime gegenüber Staaten und
Parteien der muslimischen Welt wird immer größer. Muslime sind ein Teil von Öster-
reich und anderen europäischen Ländern, sie teilen die Ziele einer friedlichen Gesell-
schaft, in der jeder Einzelne seinen Beitrag leisten kann«.112 Diese Zweiteilung bedient
sich des Bildes des ›guten‹ vs. ›bösen‹, hier des domestizierten vs. des fremden Mus-
lims. Im Zusammenhang mit dem Leistungsprinzip entwirf Kurz ein Bild, das basie-
rend auf einer diskursiven Inklusion der MuslimInnen als »Teil von Österreich und an-
deren europäischen Ländern« versteht. Gleichzeitig entwirft er auf einer Hintergrund-
folie jedoch in einem scheinbar offen positionierenden Diskurs, dass nur jene Musli-
mInnen die »Ziele einer friedlichen Gesellschaft« teilen würden, welche hier leben. Er
entwirft ähnlich der kolonialen Praxis der Habsburgermonarchie den domestizierten
österreichischen Haus-Islam, dem er einen fremden, gefährlichen Islam gegenüber-
stellt.

Ähnlich bringt es Kurz, der gleichzeitig Obmann der Jugendorganisation der ÖVP,
der Jungen Volkspartei (JVP), ist, auf der Homepage dieser Jugendorganisation auf den
Punkt: Unter dem Titel »Ein Islam österreichischer Prägung – Es soll kein Wider-
spruch sein, gläubiger Muslim und selbstbewusster Österreicher zu sein«113 titel die
JVP. »Ich plädiere für einen Islam europäischer Prägung, rechtlich anerkannt – aber
keine finanzielle Abhängigkeit aus dem Ausland, sondern europäische Imame, die hier
geboren und aufgewachsen sind [...] Aus dem Ausland finanzierte Imame, eines der
größten integrations- und gesellschaftspolitischen Probleme, sind nicht mehr mög-
lich«.114 Auf diese Art preist Kurz das von ihm forcierte Islamgesetz 2015. Ähnlich
identifizierte ich bereits die Strategie der Habsburgermonarchie als eine der kolonialen
Trennung der Gebiete Bosnien und Herzegowina vom Osmanischen Reich, um mittels
religiöser Trennung die Autorität des Kaisers zu stärken.115

Die muslimischen TheologInnen und vom ÖIF genannten ExpertInnen erklären
diese Dichotomie ausführlicher. Mouhanad Khorchide meint, dass demokratische Ver-

109 Kurz, Islam europäischer Prägung, aaO. (FN 101).
110 Farid Hafez, »Zwischen Islamophobie und Islamophilie: Die FPÖ und der Islam« in John

Bunzl / Farid Hafez (Hg.), Islamophobie in Österreich, Wien, Bozen, Innsbruck 2009.
111 Kurz, Islam europäischer Prägung, aaO. (FN 101).
112 Kurz, Islam europäischer Prägung, aaO. (FN 101).
113 Junge Volkspartei, Ein Islam österreichischer Prägung – Es soll kein Widerspruch sein,

gläubiger Muslim und selbstbewusster Österreicher zu sein, https://www.oevp.at/team/ku
rz/Ein-Islam-oesterreichischer-Praegung.psp. Zugegriffen: 11.5.2017.

114 Junge Volkspartei, Ein Islam österreichischer Prägung, aaO. (FN 112).
115 Hafez, Gedenken im »islamischen Gedankenjahr«, aaO. (FN 54), S. 66-67.

40 Hafez · Alte neue Islampolitik in Österreich? 40

https://doi.org/10.5771/0044-3360-2018-1-22 - Generiert durch IP 216.73.216.119, am 29.01.2026, 18:16:09. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0044-3360-2018-1-22


hältnisse in Europa Chancen bieten würden, »den Islam abseits politischer Einflüsse
neu zu interpretieren«.116 Damit entwirft er einen unpolitischen Islam, was sowohl
empirisch wie auch theoretisch schwer denkbar ist,117 da nicht nur die islamische Reli-
gion, sondern Religion generell immer auch eine politische Seite hat.118 Ednan Aslan,
dessen Forschungen vom BMEIA regelmäßig finanziert werden und dessen Wissen-
schaftlichkeit aufgrund der Nähe zum politischen Auftraggeber im Zusammenhang
mit einer von ihm durchgeführten Kindergartensin in Kritik kam,119 meint, dass Mus-
limInnen herausgefordert seien, ihre »Religion unter den Herausforderungen der neu-
en Zeit zu interpretieren und zu reflektieren«,120 so als wäre dies für die MuslimInnen
andernorts in der Welt nicht von Bedeutung, ihre Religion immer wieder neu zu inter-
pretieren. Karin Kneissl meint, ein Grundsatz eines Islams europäischer Prägung müs-
se die Trennung von Politik und Religion sein,121 als wäre das in Österreich für die Is-
lamische Glaubensgemeinschaft ebenso wie für die Katholische Kirche und andere Re-
ligionsgesellschaften – samt den vielen ambivalenten Aspekten dieses Staats-Kirche-
Verhältnisses – nicht der Fall. An anderen Stellen wird ebenso versucht, diesen Islam
europäischer Prägung mit Bedeutung zu füllen.122 Aslan betont, dass die Konstruktion
eines Islams europäischer Prägung eine Bringschuld der MuslimInnen sei.123 Auf diese
Weise wird von Seiten kollaborativer muslimischer AkteurInnen mithilfe des Othering
eine Dichotomie zwischen einem guten nationalstaatlich domestizierten Islams vs.
einem gefährlichen ausländischen und transnationalen Islams konstruiert, die wiede-
rum das Projekt des Islam europäischer Prägung stützt.

Gleichnamig zu einer Konferenz des BMEIA veröffentlichte der Geschäftsführer
des ÖIF einen Gastkommentar in der Tageszeitung Die Presse unter dem Titel »Wie
viel Europa braucht der Islam?«.124 Ähnlich wie im kolonialen Diskurs der Habsbur-
germonarchie kann hier von einer Gleichsetzung von Europa und Fortschritt gespro-
chen werden. Europa wird hier zum Sinnbild für Modernisierung und kulturelle Hö-
herwertigkeit. Was das konkret bedeutet, erklärt er insbesondere an Fragen von Kör-
perlichkeit und Sexualität. Denn seiner Ansicht nach gäbe es »Grenzen der Religions-

116 »Expertenrunde zu »europäischem Islam«« in: ORF, 1. März 2017. http://religion.orf.at/st
ories/2828462/. Zugegriffen: 11.5.2017.

117 Gerhard Böwering / Patricia Crone (Hg.), The Princeton Encyclopedia of Islamic Political
Thought, Princeton 2013.

118 Oliver Hidalgo, Politische Theologie. Beiträge zum untrennbaren Zusammenhang zwi-
schen Religion und Politik, Wiesbaden 2017.

119 Florian Klenk, Frisiersalon Kurz, Falter, 27/17, 4. Juli 2017.
120 Expertenrunde zu »europäischem Islam«, aaO. (FN 115).
121 Expertenrunde zu »europäischem Islam«, aaO. (FN 115).
122 Ednan Aslan, »Die Grundlagen eines Islam europäischer Prägung« in: Die Presse. 20. Mai

2015. http://diepresse.com/home/meinung/gastkommentar/4735808/Die-Grundlagen-eine
s-Islam-europaeischer-Praegung. Zugegriffen: 11.5.2017.

123 Katholische Kirche Österreich. Islam europäischer Prägung ist Bringschuld der Muslime,
http://www.katholisch.at/aktuelles/2017/03/01/islam-europaeischer-praegung-ist-bringsch
uld-der-muslime. Zugegriffen: 11.5.2017.

124 Wolf, Erfolgreiche Integrationsarbeit muss Herausforderungen faktenbasiert begegnen,
aaO. (FN 103).

41 Hafez · Alte neue Islampolitik in Österreich? 41

ZfP 65. Jg. 1/2018

https://doi.org/10.5771/0044-3360-2018-1-22 - Generiert durch IP 216.73.216.119, am 29.01.2026, 18:16:09. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0044-3360-2018-1-22


freiheit«.125 So wird dargelegt, dass die IGGiÖ mit Verweis auf ihre religiöse Praxis
keine Diskussionen zu »Schwimmunterricht für muslimische Mädchen« sowie Ver-
schleierung ermögliche. Hier wird aus androzentrischer Perspektive eine Sexualpolitik
ins Zentrum gestellt, das vor dem Hintergrund der imaginierten Hypersexualität des
muslimischen Mannes‘126 diese nach einer bekannten kolonialen Praxis der ‚Rettung
der farbigen Frau vor dem farbigen Mann‘ reguliert.127 Ein zweiter Schwerpunkt in
seinem Kommentar liegt in der Feststellung, dass der Islam von Europa die »Trennung
von Politik und Religion«128 lernen solle. Konkretisiert wird dies lediglich mit dem
Verweis, dass wiederum transnationale Verbindungen aufgelöst werden sollen, da dies
»auf islamische Verbände und Organisationen in Europa [...] fatal«129 wirken würde.
Zentraler Hebel für eine Reform bestünde in der Institutionalisierung theologischer
Lehrstühle an österreichischen Universitäten. Österreich und Europa werden damit im
Hintergrund als progressive Beispiele für säkulare, geschlechtergerechte und aufgeklär-
te gesellschaftliche und politische Formationen imaginiert.

Fazit

In diesem Artikel konnte die These, wonach die Islampolitik sich einerseits aus einem
ambivalenten Diskurs speist, der einer weitgehend restriktiven Politik gegenübersteht,
bestätigt werden. Mithilfe einer postkolonial informierten Analyse des Islamdispositivs
lässt sich zeigen, dass Diskurse, Programmatik, sowie Politiken im österreichischen
Kontext der Habsburgermonarchie koloniale Kontinuitäten aufweisen. Auf der Ebene
von Diskursen zeigt sich einerseits, dass sich das Zivilisierungs- und Modernisierungs-
theorem der Habsburgermonarchie heute in einem Diskurs des Islams österreichi-
scher/europäischer Prägung als Gleichsetzung mit Fortschritt, Aufgeklärtheit und Mo-
derne widerspiegelt. Beide Ansätze, jener im kolonialen Expansionsprojekt der Habs-
burgermonarchie ebenso wie jener in der von Sozialdemokratie und Christdemokratie
geführten Koalitionsregierung von 2011 bis 2017, basieren auf der Zweiteilung des
muslimischen Subjekts. Wie auch Gingrich für den Grenzorientalismus gezeigt hat, be-
durfte der Überwindung des bösen, türkischen, feindlich gesinnten Muslims als Vor-
aussetzung für die Moderne und (nationale) Identität, der gute, bosnische, domestizier-
te Muslim, der loyal zur Monarchie war.130 Diese diskursive Teilung spiegelte sich in
der herrschaftlichen Teilung über eine Abtrennung der Gebiete Bosniens und Herze-

125 Wolf, Erfolgreiche Integrationsarbeit muss Herausforderungen faktenbasiert begegnen,
aaO. (FN 103).

126 Damani J. Partridge, Hypersexuality and headscarves: race, sex, and citizenship in the new
Germany. Indiana 2012.

127 Lila Abu‐Lughod, »Do Muslim women really need saving?« in: American anthropologist
104/3 (2002): S. 783-790.

128 Wolf, Erfolgreiche Integrationsarbeit muss Herausforderungen faktenbasiert begegnen,
aaO. (FN 103).

129 Wolf, Erfolgreiche Integrationsarbeit muss Herausforderungen faktenbasiert begegnen,
aaO. (FN 103).

130 Gingrich, Grenzmythen des Orientalismus, aaO. (FN 14), S. 123..

42 Hafez · Alte neue Islampolitik in Österreich? 42

https://doi.org/10.5771/0044-3360-2018-1-22 - Generiert durch IP 216.73.216.119, am 29.01.2026, 18:16:09. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0044-3360-2018-1-22


gowina vom Osmanischen Reich wider. Ebenso unternimmt die Islampolitik des Inte-
grationsministeriums eine Teilung in gute, aufgeklärte MuslimInnen, die den Islam ös-
terreichischer/europäischer Prägung mithilfe ihrer akademischen Arbeit und ihren öf-
fentlichen Positionen im Islam-Diskurs stützen und schlechte MuslimInnen, die als
transnational vernetze AkteurInnen multiple Zugehörigkeiten haben. In all diesen Dis-
kursen wirkt das von Edward Said entworfene Othering als zentraler Baustein der Re-
präsentation herrschaftlicher Positionen, die zur Legitimation herangezogen werden.

Während das DFI anfangs mit vielen unterschiedlichen Stimmen noch heterogen
war und einen ambivalenten Islamdiskurs zeigt, sieht man im Diskurs des Islams öster-
reichischer/europäischer Prägung weitaus weniger Schattierungen. Die Policy-Forde-
rungen arbeiten sich grundsätzlich an einer Binarität zwischen Islam und Europa/
Österreich ab, auch wenn dem immer wieder mit einem scheinbar inklusiven Ansatz
etwas entgegenzusetzen versucht wird. In der höchsten Form der politischen Institu-
tionalisierung zeigt sich dann auch die restriktive Seite deutlich. Sowohl das Islamge-
setz wie auch das Integrationsgesetz inklusive der sie begleitenden parlamentarischen
und öffentlichen Debatten verdeutlichen den restriktiven Charakter des Islamdisposi-
tivs. So wurde erstmals seit der Genehmigung der IGGiÖ im Jahre 1979 nach der An-
erkennung des Islams im Jahre 1912 die liberale Kopftuchpolitik in Frage gestellt. Die
gesetzlichen Rahmenbedingungen für die IGGiÖ zeigen einerseits eine die IGGiÖ
diskriminierende rechtliche Regulierung, die allen anderen anerkannten Kirchen und
Religionsgesellschaften fremd ist. Andererseits stärkt sie die IGGiÖ gegenüber den
vormals freier agierenden muslimischen Vereinen, die nunmehr unter ihrer Kontrolle
sind. Damit kreiert das Islamgesetz von 2015 wiederum eine Hierarchie und einen Me-
chanismus, der das unterworfene muslimische Subjekt in zwei teilt, das eine hierar-
chisch höhere gegenüber dem anderen privilegiert und das hierarchisch niedriger posi-
tionierte der IGGiÖ unterstellt.

Eine postkolonial informierte politikwissenschaftliche Analyse, die nicht nur Debat-
ten und Programme in das Blickfeld nimmt, sondern auch konkrete Politiken und In-
stitutionen, hat sich hier als fruchtbar gezeigt. Postkolonial informierte politikwissen-
schaftliche Forschung ermöglicht für den Fall Österreich, welcher gemeinhin nicht als
Paradebeispiel kolonialer Politik herangezogen wird, durchaus interessante historische
Einblicke in die Persistenz und Wandlung von Politiken. Vor diesem Hintergrund wä-
re es interessant, auch andere Religionspolitiken wie etwa jene gegenüber der Ortho-
doxen Kirchen aus einer postkolonial informierten Perspektive genauer in den Blick zu
nehmen.

Zusammenfassung

Dieser Artikel untersucht die österreichische Islampolitik zwischen 2011 und 2017 an
den Schnittstellen von postkolonial informierter Politikwissenschaft und Religionspo-
litik. Mithilfe des Foucault’schen Dispositivs wird die österreichische Islampolitik mit-
tels einer Analyse von Publikationen, Presseaussendungen, Regierungs- und Parteipro-

43 Hafez · Alte neue Islampolitik in Österreich? 43

ZfP 65. Jg. 1/2018

https://doi.org/10.5771/0044-3360-2018-1-22 - Generiert durch IP 216.73.216.119, am 29.01.2026, 18:16:09. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0044-3360-2018-1-22


grammen, sowie Gesetzen herausgearbeitet. Vor dem Hintergrund einer für Österreich
identifizierten restriktiven Integrationspolitik, die einer inklusiven Sprechart gegen-
übersteht, wird nachgezeichnet, dass für die Islampolitik Ähnliches zu verzeichnen ist.
Zusätzlich zu einer Ambivalenz von sprachlicher Inklusion und politischer Restriktivi-
tät ist eine Kooptierung von rechten Positionen zu erkennen.

Summary

This article examines the Austrian Islamic politics between 2011 and 2017 at the inter-
faces of postcolonial informed political science and religion-politics. Austrian Islam-
Politics is analyzed by an elaboration of publications, press releases, government pro-
grams and party programs, as well as laws with Foucault’s notion of dispositive.
Against the backdrop of a restrictive integration policy, which is opposed to an inclu-
sive speech in Austria, it is traced that there is a similar situation for Islam politics. In
addition to an ambivalence of linguistic inclusion and political restriction, cooption of
right-wing positions can be seen.

Farid Hafez, Old New Austrian Islam Politics? A post-colonial Analysis of Austrian
Islam-Politics

44 Hafez · Alte neue Islampolitik in Österreich? 44

https://doi.org/10.5771/0044-3360-2018-1-22 - Generiert durch IP 216.73.216.119, am 29.01.2026, 18:16:09. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0044-3360-2018-1-22

	Einleitung
	Postkoloniale Perspektiven auf Islampolitik
	Eine neue österreichische Islampolitik
	Theorie und Methode
	Die österreichische Islampolitik von 2011–2017
	Dialogforum Islam
	Islamgesetz
	Integrationsgesetz
	»Islam Österreichischer/Europäischer Prägung«

	Fazit
	Zusammenfassung
	Summary

