
Zusammenfassung
An Beispielen der Migration wird die These erörtert,
dass die Weltgesellschaft, gegen starke Widerstände
vieler Interessen, zunehmend normativen Druck auf
Arbeit, Politik und Moral ausübt. Heute zählen alle,
Überflüssige und Illegale, Migranten und Flüchtlin-
ge, auch die Toten, nicht nur statistisch, sondern
moralisch. Niemand verschwindet mehr unbemerkt.
Wer Gegensätze und Konflikte verschärft, muss sie
auch ertragen. Das ist die emotionale und soziale
Bringschuld der Zukunft.1

Abstract
Using examples from migration, the author discus-
ses the thesis that the world society, against fierce
opposition from many interest groups, is exerting
growing pressure on labour, politics and morals.
Today all people – redundant citizens, illegal aliens,
migrants and refugees as well as the dead – count,
not only from a statistical but also from a moral
perspective. Nobody disappears unnoticed anymore.
Those who intensify clashes and conflicts, will have
to bear them. This is the emotional and social debt
to be payed in the future.
Schlüsselwörter
Ethik – Gesellschaft – Globalisierung – Migration –
Flüchtling – Arbeit – Asylrecht – Lebensbedingun-
gen – Fremder

1. Europa
Das Programm der Europäischen Union vom März
2004 zur Förderung der „Rückkehr von Migrations-
strömen in ihre Heimatländer“(Regulation (EC) 2004,
Welzer 2008, S.186) heißt, mit Sinn für die Ironie
der Geschichte, AENEAS. Damit soll wohl verhindert
werden, dass das neue Europa, anders als einst
Rom, mitgegründet und bevölkert wird von Flücht-
lingen aus Kleinasien und Afrika. Der Kriegsflücht-
ling Aeneas fand mit seiner Familie und einem Tross
Überlebender aus dem zerstörten Troja nach langen
Umwegen und Kämpfen eine neue Heimat in Italien
und gründete Rom. Das hatte Jupiter seiner Tochter
Venus, der göttlichen Mutter des Aeneas, zum Trost
für dessen Schicksal versprochen. Als der Held Kar-
thago endgültig in Richtung Latium verließ, sprach
er zu Dido: „Auch wir haben das Recht, ein Reich in
der Fremde zu suchen“und „nicht freiwillig gehe
ich nach Italien“(Vergil). Kaiser Augustus, der den
Dichter Vergil förderte, verstand sich als Erbe und

Vollender dieses Migrations-Gründungsmythos der
Stadt und des Weltreichs.

Die Entstehung einer ähnlichen Legende über das
künftige Europa wollen die derzeit maßgeblichen
Europapolitiker und -politikerinnen mit Gewalt und
Geld verhindern. Europa verschließt sich gegen den
Nahen Osten und Afrika, Istanbul und Kairo sollen
weit weg bleiben von Rom und Brüssel. Die Frage,
die in diesem Beitrag erörtert wird, ist jedoch, ob
Migration die Unterschiede zwischen dem reichen
Europa und den armen„Drittländern“nicht eher
stabilisiert als sie, wie von vielen befürchtet, zu be-
seitigen. Europas Geschichte lehrt immerhin, vom
Sparta Lykurgs bis zu den gegenwärtigen Neo-Na-
tionalstaaten und Separatisten, dass Gesellschaften
und politische Systeme, die sich gegen Fremde nach
dem Motto„Deutschland den Deutschen, Serbien
den Serben, Korsika den Korsen“abschotten, zum
Albtraum für die in ihnen lebenden Menschen wer-
den und hinter ihre Nachbarn zurückfallen. Deshalb
ist es unsinnig, der globalen Migrationsdynamik mit
Abwehr zu begegnen.

Der ugandische Schriftsteller Moses Isegawa schrieb
zum Drama um die Afrikaner, die im Jahr 2005 in
Mellilla und Ceuta mit „wilder Entschlossenheit und
Energie“ versuchten, nach Europa hereinzukommen,
dass er schon 15 Jahre früher „einer von ihnen hätte
sein können“. Europa nicht zu erreichen, wäre für
ihn „schlimmer als der Tod“gewesen (Süddeutsche
Zeitung vom 13.10.2005). Die Afrikaner, die in Fern-
seh-Interviews, in verständlichem Französisch, er-
klärten, sich um keinen Preis von ihrem Ziel, in die
Europäische Union zu gelangen, abbringen zu las-
sen, ziehen doppelte Energie aus zwei sehr starken
Antrieben: der Flucht und dem Ziel. Ein junger Mann
aus Dakar, der seit über einem Jahr im Wald vor
Ceuta campiert und immer wieder versucht hatte, in
die spanische Enklave einzudringen, sprach für viele,
als er sagte: „Lieber sterben als erfolglos zurückzu-
kehren“(Süddeutsche Zeitung vom 21.1.2006).

2. Arbeit, Politik, Moral
Dieses Drama hat drei Dimensionen, mit denen sich
ein angemessen komplexer Begriff sozialer Leistung
skizzieren lässt: Es geht nicht nur um Flüchtlingshil-
fe und Asyl, sondern um ein Bewusstsein von Kredit
und Erwartung, von Schulden und Dulden auf Ge-
genseitigkeit.

2.1 Erstens die Arbeitsdimension
Hier wollen Leute herein, die arbeiten wollen und
die Arbeit, auch illegale, mitbringen und nicht weg-
nehmen. Sie leisten mehr als sie in Anspruch nehmen,

2 Soziale Arbeit 1.2009

Die globale Minimalethik 
der Weltgesellschaft
Hermann Pfütze

https://doi.org/10.5771/0490-1606-2009-1-2 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 17.01.2026, 21:38:28. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0490-1606-2009-1-2


als Ernte-, Leih- und Sexarbeiter beziehungsweise 
-arbeiterinnen, als Haushalts-, Pflege- und Ladenhil-
fen.Von 1964 bis 1987 zahlten die Arbeitsmigranten
in der Bundesrepublik Deutschland, die „Gastarbei-
ter“, nicht nur in jedem Jahr weit mehr Beiträge an
die deutschen Sozial-, Renten- und Krankenkassen
als sie Leistungen in Anspruch nahmen (Franzke
1994), sondern legten auch mit enormem Kapital-
transfer in ihre Heimatländer die Grundlagen der
heutigen EU-Standards ihrer Heimatstaaten. Irland
zum Beispiel, einst Armenhaus und über viele Gene-
rationen Auswanderungsland mit hohem Geburten-
und Totenüberschuss, avancierte seit seiner Mitglied-
schaft in der Europäischen Union (EU) vom Nehmer-
zum Geberstaat. Und viele Familien der einstigen
andalusischen Wanderarbeitenden in Barcelona,
Paris und Köln sind heute Unternehmer oder Eigen-
tümerinnen der Agrarplantagen und Touristenquar-
tiere ihrer Heimat – und beschäftigen ihrerseits
Wanderarbeiterinnen und -arbeiter aus Nordafrika,
Lateinamerika und Osteuropa.

„Migration verlangt Zielbewußtheit, Rationalität,
Antizipationsfähigkeit und Robustheit im Umgang
mit Schwierigkeiten; Fähigkeiten also, die man nicht
unbedingt dem Leben in den Exklusionsbereichen
(der banlieues und Sozialhilfegettos, Anmerkung
des Autors) verdankt“(Stichweh 2000, S. 81). Auch
die Arbeitsmigranten und -migrantinnen heute tra-
gen durch Arbeit und Konsum mehr zum nationalen
Wohlstand bei als ihn zu schmälern. Inzwischen
sollen sie aber„draußen“ bleiben, um das zwischen
den europäischen Nationalstaaten etablierte Sozial-
und Ungleichheitsgefüge nicht zu sehr zu strapa-
zieren. Je mehr jedoch hier, in einer alternden, rei-
chen und gesunden Gesellschaft die Soziallasten
ansteigen, desto mehr junge, das Elend ihrer Heimat
fliehende, anspruchslose Leistungsbringende wer-
den kommen müssen, um diese Lasten zu tragen.

Die gegenwärtigen Sozialleistungsreformen dienen
primär der Umverteilung von unten nach oben im
Sinne der Ökonomisierung humaner Standards. Das
zeigen die Debatten um „gute“und„schlechte“ Kas-
senpatienten und -patientinnen, um eingeschränkte
medizinische Versorgung alter Leute, der Streit um
Mindestlöhne und das um sich greifende Controll-
ing des Kostenfaktors Mensch. Mit einer Ausnahme:
Um Migranten wieder loszuwerden, ist nichts zu
teuer. Auf ihre Arbeitskraft und ihre Fähigkeiten wird
verzichtet, denn sie sind der Rohstoff der Sicherheits-
industrie.

Luio Brentano lobte 1876 an Bismarcks Sozialge-
setzgebung die„Steigerung des Staatsgefühls“aller

3 Soziale Arbeit 1.2009

Die Borderline-Persönlichkeitsstörung äußert sich
laut Wikipedia durch „negatives und teilweise
paradox wirkendes Verhalten in zwischenmensch-
lichen Beziehungen sowie im gestörten Verhältnis
zu sich selbst“. Der Beitrag von Hermann Pfütze in
diesem Heft über eine „globale Minimalethik der
Weltgesellschaft“wird Sie möglicherweise davon
überzeugen, dass große Teile unserer westlichen
Gesellschaften kollektiv von der Borderline-Störung
befallen sind.

So konstatiert Pfütze bei den westlichen Demokra-
tien eine „Umschuldung“der ganz besonderen Art:
Angesichts weltweiter Migrationsströme seien nach
dem Gefühl vieler Menschen nicht mehr„wir“ die
Gewinnenden und Ausbeutenden, sondern vielmehr
beuten„die“uns aus. Der Autor beschreibt weiter,
wie Lateinamerikaner heute bitter beklagen, dass
sie von Europa mit Gewalt ferngehalten werden,
nachdem sie über Jahrhunderte hinweg von Euro-
päern kolonisiert wurden, diesen später aber auch
Zuflucht und Lebenschancen boten. In der Tat ein
„negatives und paradox wirkendes Verhalten“ im
Wortsinn der oben zitierten Definition.

Paradox behandelt – gelinde gesagt – werden seit
Sommer 2004 auch Stefan Schmidt und Elias Bier-
del, der eine damals Kapitän der„Cap Anamur“, der
andere Chef der gleichnamigen Hilfsorganisation.
Sie retteten 37 sudanesische Flüchtlinge aus einem
Schlauchboot im Mittelmeer vor dem nahen Tod,
brachten sie nach wochenlangem Nervenkrieg mit
der Regierung Berlusconi in Italien an Land und
wurden noch am Kai wegen „bandenmäßiger
Schleuserei“verhaftet. Seit November 2006 läuft
gegen sie der Prozess in Sizilien, zu dem sie einmal
monatlich anreisen müssen.

Ihre Erfahrungen an den Grenzen Europas und wohl
auch ihre moralischen Grenzerfahrungen haben
Bierdel und Schmidt zur Gründung einer Organi-
sation bewogen, die sich für einen menschlicheren
und gerechteren Umgang mit den Flüchtlingen ein-
setzt – sie heißt: „Borderline Europe“.

Burkhard Wilke
wilke@dzi.de

DZI-Kolumne
Borderline

https://doi.org/10.5771/0490-1606-2009-1-2 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 17.01.2026, 21:38:28. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0490-1606-2009-1-2


Beteiligten – der Arbeiter, der Rentner und der Kapi-
talisten, die damals zum ersten Mal Arbeitgeberan-
teile, nämlich ein Drittel der Versicherungsbeiträge,
zahlten. Daraus ist heute ein ernüchtertes Global-
gefühl geworden.Alle leisten einen Beitrag zur Welt-
gesellschaft, ob sie wollen oder nicht. Anders als in
den Sozialstaaten des 19. und 20. Jahrhunderts sind
Leistungen und Gegenleistungen in der Weltrisiko-
gesellschaft jedoch dereguliert und beitragsunab-
hängig. Zwischen den Arbeitsmigranten, den zwangs-
globalisierten Kosmopoliten von unten, und den
global players, den Erste-Klasse-Kosmopoliten von
oben, gilt ein von sozialen Ansprüchen und Ver-
pflichtungen gereinigter Gesellschaftsvertrag: Sie
rechnen nur knallhart miteinander.

2.2 Zweitens die politische Dimension
Im Sommer 2005 wurden Schwarzafrikaner, die es
bis Agadir geschafft hatten, von der Polizei in der
Sahara ausgesetzt. Zum Glück für sie gab es davon
unschöne Bilder im Fernsehen, so dass sie einige
Tage später von Vertretern der Vereinten Nationen
wieder geholt wurden und die Regierung von Ma-
rokko für die rüde Praxis eine Rüge erhielt. Zwischen
2003 und 2005 wurden rund ums Mittelmeer – von
Mauretanien bis Lybien, auf den ostgriechischen
Inseln, in Süditalien, auf Malta und den Kanaren –
Auffanglager mit einer Kapazität von einigen 100
bis zu 3 000 Plätzen eingerichtet, und die Berichte
über inhumane Behandlung der Flüchtlinge, vor
allem durch griechische und mauretanische Grenz-
schützer, nahmen zu. Inzwischen hat jedoch FRON-
TEX die Sache in die Hand genommen. Die im Ok-
tober 2004 gegründete „Europäische Agentur für
die operative Zusammenarbeit an den Außengren-
zen der Mitgliedstaaten der Europäischen Union“
nahm ein Jahr später die Arbeit auf. Sie kontrolliert
inzwischen ziemlich lückenlos die Küsten und das
Hinterland, rettet bei Tag und Nacht Menschen aus
überfüllten Booten, fragt sie über ihre Fluchtrouten
aus, organisiert ihren Rücktransport in die Herkunfts-
länder und fahndet inzwischen auch auf europäi-
schen Zentralflughäfen nach illegalen Migranten
aus Lateinamerika (Welzer 2008, S.186 ff.).

Diese Abwehrpraxis ist freilich das politische Einge-
ständnis, die Migranten nicht mehr loswerden zu
können, ohne ihr Leben und unseren Ruf zu gefähr-
den. Die ertrunkenen und die geretteten Boatpeople,
die in Containern Erstickten und im Stacheldraht
Verunglückten, die Opfer des internationalen Frau-
en- und Kinderhandels lassen sich nicht mehr als
Kollateralschäden oder Preis einer vernünftigen
Politik verrechnen. Menschenhandel, Sklaverei und
Folter sind seit dem Jahr 1949 immerhin als Verbre-

chen gegen die Menschenrechte international ge-
ächtet. Auch im Vertrauen darauf kommen die Ar-
beitsmigranten und Bürgerkriegsflüchtlinge wieder
und sind tüchtig. In der Weltgesellschaft kann sie
kein Staat mehr nur zum Problem der direkt Betei-
ligten machen, wie bisher bei begrenzten Konflikten.
Der Vietnamkrieg war vielleicht der letzte Krieg, nach
dessen Ende im Jahr 1969 die Gefangenen und Ver-
triebenen„nur“ein Problem zwischen den Kriegs-
parteien waren. Denn schon einige Jahre später, ab
1975, waren die sogenannten Boatpeople, meist
Südvietnamesen, die auf kleinen Booten dem kom-
munistischen Regime des wiedervereinigten Viet-
nam entflohen, ein Problem der Weltpolitik.

2.3 Das bringt die dritte, moralisch-
ethische Dimension ins Spiel
Gerade die extrem Ungleichen, die sehr Fremden
und sehr Lästigen, mit denen wir um keinen Preis
tauschen möchten, sind sehr präsent. Und zwar we-
niger die, die tatsächlich hier sind und sich irgend-
wie durchschlagen und als illegale Dienstleistende
und Niedriglöhner nützlich sind, als vielmehr die,
die als dunkle, fremde, unheimliche Menge bedroh-
lich imaginiert werden und die Planspiele der Poli-
tiker und Politikerinnen sowie die Schreckensszena-
rien der Medien bevölkern. Auch rechtstaatliche,
demokratische  Einwanderungspolitik bedarf offen-
bar dieser negativen Profilierungsfolie.„Illegale“ be-
lebten schon immer die Hurenphantasien der Män-
ner, die Gewaltängste der Frauen und die Säube-
rungskampagnen der Politik. Aber seit etwa 30 Jah-
ren sind diese Migranten, ähnlich wie die Vertriebe-
nen nach dem Zweiten Weltkrieg, immerhin als glo-
bales Humanitätsproblem präsent.

Wie sie dulden, ohne sie anzuerkennen, ohne Zwangs-
prostituierte, Saisonsklaven und Dealer zu Leistungs-
berechtigten aufzuwerten, ohne sie ignorieren zu
können und ohne mit ihnen irgendwie gleich sein
zu wollen? Schärfer formuliert: Wie schätze ich un-
ter der Menschenrechtsprämisse, nach der ich mich
selber wertschätze, andere Menschen wert, die für
mich keinen Wert haben? Hat diese globale Mini-
malethik, die Orientierung am nur noch juristisch
schützens- und statistisch schätzenswerten, nack-
ten Leben in Lagern, sich dadurch nicht schon selbst
unterboten? Oder, mit Giorgio Agambens Wort, was
gelten Menschen, die nichts bedeuten (Agamben
2002)? Die Rede vom „nackten Leben“ und vom
„Lager als biopolitischem Paradigma der Moderne“
und Projektionsraum „lebensunwerten Lebens“
(ebd., S.131 f., S.145 f.) stärkt und popularisiert
nämlich wider Willen das, was sie kritisiert. Dieses
Denken in Extremen verallgemeinert, was es an-

4 Soziale Arbeit 1.2009https://doi.org/10.5771/0490-1606-2009-1-2 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 17.01.2026, 21:38:28. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0490-1606-2009-1-2


prangert und leistet der Gewalt der Praktiker des
Extremen, nämlich der Lagerbetreibenden, Men-
schenhändler und Warlords, ungewollt Vorschub.
Daran ändern auch Kleider- und Prothesenspenden
nur wenig.

Wer das Jahreseinkommen seiner Familie für eine
äußerst beschwerliche und gefährliche One-Way-
Passage von den Philippinen oder aus Uganda nach
Deutschland bezahlt, will hier mehr als nur Almosen
und Duldung, will aus seinem Leben etwas machen.
Diese Elendsmigranten verkörpern die Schmerz-
grenze humaner Minimal- und Duldungsethik: Der
marktliberale Grundsatz offener Gesellschaften,
dass alle überall, wo es ihnen Erfolg versprechend
erscheint, aus ihrem Leben etwas machen können
und zu Konkurrenz und Ungleichheit beitragen, ist
für Migranten realistisch und nimmt ihr Elend ernst.
Wenn sie scheitern und nichts daraus machen, ris-
kieren sie ihren Existenzentwurf und machen sich
schuldig: vor sich selbst, vor ihren Fluchtgründen
und vor ihrem Ziel. Dies „selber schuld“ ist jedoch
ein ganz anderer Status als von vornherein, ohne
überhaupt anfangen zu können, der Gewalt, Willkür
oder Fürsorge Dritter ausgeliefert zu sein.

Die FRONTEX-Praxis der EU ist in diesem Sinn Ge-
walt, und das seit dem Jahr 1993 mehrfach restrik-
tiv „verbesserte“Asylbewerberleistungsgesetz ist
keine Fürsorge, sondern legalisiert Entwürdigung
und Entrechtung der Flüchtlinge. Wahrhaftige Für-
sorge schafft dagegen Duldungspausen, damit die
Einwanderer und Einwanderinnen überhaupt begin-
nen können zu leben und die Gesellschaft von ih-
nen etwas erwarten kann. Das heißt zum Beispiel
praktisch, dass Asylbewerbende zunächst eine
Arbeitserlaubnis bekommen, dass zur Prostitution
oder Heirat gezwungene Frauen hier einen selbst-
ständigen Rechtsstatus erhalten und dass straffällig
gewordene Migranten hier bestraft werden, in un-
sere Gefängnisse kommen und nicht abgeschoben
werden. Die forsche Ankündigung der bayerischen
Staatsregierung im Juli 2008, die beiden jungen Ge-
walttäter, die in einem Münchner U-Bahnhof einen
alten Mann brutal zusammengeschlagen hatten,
nach Verbüßung ihrer Strafen in ihre „Heimatländer“
abzuschieben, weil solche Gewalt „nicht zu uns“ge-
höre, ist rechtlich und moralisch abwegig. Als ob sich
Verbrechen und Gewalt in irgendwelchen Heimatlän-
dern entsorgen ließen: Griechenland und die Türkei
sind die Herkunftsländer der Eltern der Täter, aber
deren Heimat ist hier. Selbst wenn dahinter die Idee
einer neuen Variante der Verbannung steckt, müsste
das entsprechende „Sibirien“schon in Europa ein-
gerichtet werden (Steinfeld 2008).

Dies alles sind wir nicht nur den Migranten – auch
den kriminellen – schuldig, sondern vielmehr unse-
rer humanen, rechtsstaatlichen und ökonomischen
Zivilkultur. Nur wenn wir uns in diesem Sinn nichts
schuldig bleiben, können wir deren Gläubiger sein,
also verlangen, dass sie auch uns Leistung, Respekt,
Gesetzesachtung und Verantwortung schuldet. So-
lange zum Beispiel der junge Kurde, der ugandische
Flüchtling oder die katalogverkuppelte Philippinin
sich damit herausreden können, dass sie keine be-
zahlte Arbeit bei Deutschen finden, sich vor der
Polizei verstecken müssen und deshalb bei ihren
Stammesverwandten, beim sklavenhalterischen Im-
biss-Inder oder für einen Zuhälter gegen Kost und
Logis ohne Lohn schuften müssen, werden sie Res-
pekt, Leistungen und Recht nur von anderen einkla-
gen. Wie sollen sie ohne sozialen Vorschuss Bring-
schulden machen, geschweige denn abarbeiten?
Statt zu sagen: Wir wollen nicht, dass diese Leute
hier „etwas bringen”, sollten wir sagen: Wir dulden
niemand, der nicht versucht, es zu etwas zu bringen,
denn das ist der Antrieb der meisten. Dabei zu
scheitern oder kriminell zu werden, ist das Risiko;
aber erst im zweiten Schritt und nicht schon von
Anbeginn, vor aller Duldung und Schuld. Klar ist
nämlich, dass nur Migration selbst, als gesellschaft-
lich erzwungene, gleichwohl erwünschte, erfolgs-
orientierte Mobilität, nach und nach die Migrations-
gründe in den Heimatländern – vor allem Armut,
Clan- und Familienzwänge, Krieg und politische Ver-
folgung – beseitigen wird (Bade 2000).

Auch gegen hilflosen Altruismus ist zu sagen: Wer
sich armen Abgewiesenen und schuldlos Elenden
gegenüber schuldig fühlt, kann etwas dagegen tun,
zum Beispiel durch Unterstützung von amnesty in-
ternational oder pro Asyl, mit Paten- oder Vormund-
schaften für minderjährige Flüchtlinge. Schuld- und
Gläubigergefühle sind keine Schande, sondern für
beide Seiten gut, sind erprobte soziale Praxis und
halten die Gesellschaft zusammen. Schuldtoleranz
ist eine sozial vermittelnde, psychische Alltagsleis-
tung, während die Idee schuldenfreier Autarkie und
sauberer Hände ein asozialer Wahn ist. Es reicht
also nicht, nur das pure Dasein und nackte Leben
der vogelfreien und gesetzlosen Mitmenschen in
Lagern zu schützen, sondern sie müssen sozusagen
eingekleidet werden mit Schulden und Duldung als
sozialer Erstausstattung.

3. Normative Dynamik
Die drei Dimensionen des Themas können mithin
nicht auf binnenstaatliche oder bilaterale Probleme
reduziert und auch nicht mehr traditionell entwick-
lungspolitisch als Nebenwidersprüche und „Hobel-

5 Soziale Arbeit 1.2009https://doi.org/10.5771/0490-1606-2009-1-2 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 17.01.2026, 21:38:28. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0490-1606-2009-1-2


späne“einer im Grunde richtigen Fortschritts- und
Zivilisationsdynamik erörtert werden. Vielmehr sind
die Probleme heute überall in der Welt in jeweils
unterschiedlicher Perspektive und Schärfe gegen-
wärtig als fortschreitende „interne Differenzierun-
gen dieses Systems“, das immer neue Unterschiede,
Ungleichheiten und Konflikte erzeugt und die öko-
nomischen, technischen und kulturellen Globalisie-
rungen „als Mechanismen des eigenen Strukturauf-
baus nutzt“(Stichweh 2000, S. 14).

Wer von Wertewandel, von Liberalisierung und Har-
monisierung der unterschiedlichen Standards und
Normen der Staaten Europas spricht, sollte beden-
ken, dass es keine praktikablen Mittelwerte gibt,
auf die sich Aufwertung oder Entwertung von Leis-
tungen, Qualitäten und Ansprüchen einpendeln,
sondern dass jeder nicht triviale Strukturaufbau die
Unterschiede vergrößert und spürbaren, teilweise
„krassen sozialen Wandel“ hervorbringt, wie etwa
in den neuen osteuropäischen EU-Staaten oder durch
Aufwertung der Bildung und Abwertung traditionel-
ler Geschlechterrollen in islamischen Gesellschaften.
Diesen Wandel können Harmonisierungsrhetorik und
Abschiebepraxis schon deshalb nicht abwiegeln, weil
die systemischen Strukturerfordernisse als Basistu-
genden demokratischen Umbaus und ziviler Kom-
plexitätssteigerung sozusagen von sich aus aufwieg-
lerisch sind, als stabilisierende Unruhestifter des
Neuen.

Lars Clausen fasst diese Erfordernisse am Beispiel
der Wiedervereinigungsgeschichte der beiden deut-
schen Staaten zu vier Tugenden zusammen: „Basis-
moral, Basisorganisation, Basistoleranz, Basiszu-
trauen zu Neuem“(Clausen 1994, S. 228 f.). Ohne
diese Tugenden funktioniert keine demokratische
Struktur. Basis ist, das sei betont, nicht Mittelwert
oder kleinster gemeinsamer Nenner, sondern Grund-
lage aller Unterschiede. Demokratie und Zivilkultur
stärken diese Basis, Gewalt und antidemokratische
Kräfte bekämpfen sie mit „Gegentugenden“ wie
Intoleranz und Misstrauen, mit „Ehre“statt Recht.

Dynamisch-systemisch an den vier Tugenden ist, dass
sie nicht nur als Eigenschaften und Haltungen prä-
sent sind, sondern auch als Mängel. Ihr Fehlen wird
in Umbruchsituationen bemerkt, aber auch dort, wo
sich nichts tut, als Missvergnügen am Gewohnten.
Dann werden Stillstand und Mittelmaß als Rück-
stand und Nachteil bewertet. Einmal in Gang, las-
sen sich diese Fähigkeiten in Krisen zwar einschüch-
tern und projektiv umwerten als Ruhestörung und
Bestandsgefährdung, aber nicht mehr ungeschehen
machen. Das meint auch Rudolf Stichwehs Begriff

einer„inklusiven Minimalkultur der Weltgesellschaft“,
die zwar „nicht aggressiv formulierte“ Duldungskul-
turen begünstige, aber zugleich konfliktanfällige
Recht- und Pflichteskalationen zwischen den Staa-
ten hervorbringe (Stichweh 2000, S. 23 f., S. 75 f.).
Denn Weltmoral verlangt auch von ihren ethnozen-
trischen Gegnern Verantwortung und Begründung,
etwa für ihre Geringschätzung des nackten Lebens
„Überflüssiger“. Auch das ist Normstärkung im
Sinne überraschenden Wiedereintritts (re-entry)
globaler Mitleidenschaft, ist die Stärke der Schwa-
chen gegen die Normschwäche der Starken. Es ist
auch die zivile „Macht universalistischer Moral“,
die in Demokratien „conditio sine qua non“gesell-
schaftlichen Wandels ist (Zimmermann 2008).2

Wir müssen uns von der traditionellen, alteuropäi-
schen Zentrum-Peripherie-Unterscheidung verab-
schieden, wonach Globalisierung eine Art nach- und
aufholender Weltordnungsprozess im Sinne von
Bildung, Entwicklungshilfe, Fortschritt und Demo-
kratisierung ist.Dieter Hasselbach schlägt einen
realistischeren Begriff der Globalisierung vor: „Die
Weltwirtschaft ist heute soweit integriert, dass sie
sich der ordnenden Vernunft von Staaten entzieht“
(Hasselbach 2006). Die reichen westlichen Demokra-
tien sind zwar nach wie vor Wunschziel und Nutz-
nießende der globalen Migration, aber im Affekt-
haushalt vieler Menschen scheint eine Art Umschul-
dung im Gange zu sein: Nicht mehr„wir“, so scheint
es, sind die Gewinnenden und Ausbeutenden, son-
dern „die“beuten uns aus. Die Gemüse- und Obst-
ernten in Europa und Nordamerika sind abhängig
von osteuropäischen, nordafrikanischen und latein-
amerkanischen Saisonbeschäftigten, die, so die Sor-
ge, quasi unsere Ernährung in der Hand haben. Wie
sonst ist zu erklären, dass viele Menschen ihren
Wohlstand und die politische Stabilität durch Men-
schen gefährdet sehen, die hier arbeiten und Ge-
schäfte machen und zu diesem Wohlstand legal und
illegal beitragen? 

Im westlichen Verständnis der Tradition und Meta-
phorik des Entwicklungsgefälles versuchen die Mi-
granten, die Wohlstands- und Aussichtsgipfel des
Westens zu erklettern und für sich ein wenig davon
abzutragen, während der Westen, auch um kolonial-
imperialistische Schuldkomplexe zu kompensieren,
mit eifriger Verfüllung der jeweils schlimmsten Jam-
mertäler die Aussichtslosigkeit dort ein wenig zu
beheben versucht. Zum Glück funktioniert gesell-
schaftliche Differenzierung nicht entropisch-geolo-
gisch: Das oben Abgeräumte füllt nicht unten die
Gruben, verringert nicht die Unterschiede, sondern
bringt neue Differenzen hervor. Und das nährt of-

6 Soziale Arbeit 1.2009https://doi.org/10.5771/0490-1606-2009-1-2 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 17.01.2026, 21:38:28. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0490-1606-2009-1-2


fenbar Zweifel an der Stabilität und am Wertgefüge
der demokratischen Wohlfahrts- und Zivilkultur.

Stichweh nimmt die qualitative Dynamik der funk-
tionalen Differenzierung ernst: nämlich die sich stei-
gernde Komplexität systemischer Strukturen durch
alles, was in ihnen passiert, besonders durch das
Unangenehme. Er reflektiert die negentropische Dy-
namik lebendiger Systeme und fügt ein normatives
Argument hinzu: Die politischen, kulturellen und öko-
nomischen global players gehen auch moralische
„Modernitätsverpflichtungen“ ein, da sie im Welt-
horizont nicht nur ihre Interessen, sondern alles re-
flektieren müssen.Vogelgrippe- und AIDS-Forschung,
Kyoto-Abkommen und Emissionshandel, Katastro-
phenhilfsindustrie und Flüchtlingsrückführungsab-
kommen, all diese ethisch fundierten Globalisie-
rungsfolge-Anstrengungen sind ja Anerkennung der
Weltgesellschaft und implizieren einen „Zwang zur
Neuordnung des Sozialen“(Bammé 2006).

Allerdings steigern auch diese Unternehmen die Un-
gleichheit: Die langfristig und nachhaltig angeleg-
ten, kapitalintensiven Großforschungsprojekte, etwa
zum Klimawandel, zur Bio- und Gentechnologie in der
Pharma- und Lebensmittelforschung und zur elek-
tronischen Datenverarbeitung, gleichen die Lebens-
verhältnisse nicht etwa an, sondern forcieren in allen
Gesellschaften die relativen Unterschiede zwischen
arm und reich, gebildet und ungebildet, gesund und
krank. Ulrich Beck sprach schon vor 20 Jahren vom
„big business“der Wissenschaften in der globalen
Risikogesellschaft.

Interessant an Stichwehs Begriff der Weltgesellschaft
ist deshalb auch sein implizites Plädoyer für einen
„Weltsozialstaat“. Gegen die Entlastungshoffnungen
eindimensionalen Globalisierungsdenkens betont
er, dass die Dynamik der Globalisierung auch norma-
tive Fragen weltgesellschaftlich forciert, sie in glo-
baler Dimension regeneriert und die Systemtheorie
sich nicht, wie bei Luhmann, radikal antinormativ
davon dispensieren kann. Die Hoffnung der Natio-
nalstaaten auf normative und soziale Entpflichtung
durch Internationalisierung der Standards und soge-
nannte Harmonisierung der Gesetze trügt nämlich.
In der Weltgesellschaft ergeben sich für die Staaten
erst recht normative Verpflichtungen „rechts- und
wohlfahrtsstaatlichen Handelns“, also menschen-
würdiger Behandlung auch der Unwürdigen, der
Ausgegrenzten und Flüchtlinge, der Opfer und Täter
globaler Gewaltmärkte. Das gilt auch Verbrechern,
denn nicht deren Taten sind der Maßstab, (mit dem
kleinere Halunken sich dann herausreden,) sondern
der weltgesellschaftliche Umgang mit ihnen ist die

Probe auf die Begründung und Geltung der Normen.
Daher ja die Empörung über die Missachtung etwa
des Internationalen Strafgerichtshofs in Den Haag
durch die derzeitigen russischen, chinesischen und
amerikanischen Regierungen. Auch in der Weltge-
sellschaft gibt es Domänen der Gewalt und Willkür,
aber ihre moralische und soziale Umwelt ist nicht
mehr die eigene, exklusive Welt selbstherrlicher
Großmachtpolitik, mafioser Strukturen oder archai-
schen Brauchtums, sondern die, gleichwohl fremde,
Gesellschaft der Welt.

Abschiebung, Mauern und hohe Drahtzäune sind
„soziale Leistungen“ im Sinne prekärer innen- und
zwischenstaatlicher Ungleichheit. Auch wenn die
Betroffenen nicht mitreden können, sondern nur als
Bild- und Zahlenmaterial im Fernsehen durchlaufen,
verstärkt die globale Echtzeit-Information den Legi-
timierungs- und Normzwang in allen Staaten, die
Wert darauf legen, als ordentliche Staaten zu gel-
ten.Stichweh vermutet deshalb, dass alte und neue
Nationalstaaten künftig noch wichtiger werden und
es eine„entscheidende Leistung der Weltpolitik ist“,
sie „als basale Strukturen einer Weltkultur“ zu stär-
ken statt zu schwächen (Stichweh 2000, S. 24 f.).
Die überall erwartbare, wahrscheinliche Erfahrung
„inklusiver Minimalkultur der Weltgesellschaft“ent-
wickelt sich auch in den Metropolen der Staaten, die
sich dagegen abzuschotten versuchen (ebd., S.75),
zum Beispiel in Teheran, Bogotá und Damaskus, so-
gar in Lhasa und Kabul. In den „Megacities”herrscht
zwischen Millionen einander Fremder, so der Dich-
ter und Künstler Armando, ein Klima der „Wärme
der Abneigung“(Armando 1987), dessen soziale
Treibhauseffekte jedoch durch tägliche Distanzrou-
tine und Duldungsleistungen aller aufgefangen wer-
den. Diesem Klima können auch „Schurkenstaaten“
nicht entkommen.

Allerdings, und auch das ist ein systemischer Effekt,
geht mit moralischer und normativer Abwertung,
etwa Nordkoreas oder der derzeitigen Präsidenten
Simbabwes und des Iran, ihre strukturelle Aufwer-
tung einher. Sie sind dauernd präsent, weder weg-
zudenken noch wegzumachen. Auch die Geschäfte
der Warlords, Drogenbosse und Menschenhändler
waren noch nie so profitabel wie heute, dank der
Hochrüstung gegen sie. Die Kriegspropaganda wer-
tet auch diese Verbrecher weltgesellschaftlich struk-
turell auf, nicht ab.

Gefragt sind mithin nicht triviale, überraschende
Strategien. Statt europäische Hilfsgelder über Re-
gierungskonten dieser Staaten wieder in deren Ge-
waltmärkte zu pumpen, wäre es zum Beispiel eine

7 Soziale Arbeit 1.2009https://doi.org/10.5771/0490-1606-2009-1-2 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 17.01.2026, 21:38:28. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0490-1606-2009-1-2


sinnnvolle paradoxe Intervention, Drogen und Waf-
fen mit diesen Geldern aufzukaufen, ähnlich wie
europäische Hilfsorganisationen im Südsudan den
arabischen Menschenhändlern die schwarzen Ge-
fangenen abkaufen, bevor sie in Sklavenarbeit oder
Zwangsprostitution landen. Die Verknappung des
Angebots erhöht die Preise, und die Zahlungen an
diese Leute könnten propagandistisch und prak-
tisch, etwa durch Sperrung ihrer Auslandskonten
und internationale Haftbefehle, mit den Finanzhil-
fen für die Regimes verrechnet werden.

Ein nicht trivialer, normativ-struktureller Effekt steckt
freilich auch in den umstrittenen Good-Governance-
Programmen: Die EU-Hilfen etwa für die kolumbia-
nische Polizei, das Regime in Äthiopien, die Autono-
miebehörde in Ramallah oder für die Provinzverwal-
tungen in Afghanistan finanzieren zwar auch die
Missstände, gegen die sie helfen sollen, aber sie
versorgen immerhin eine große Zahl meist junger
Männer mit Arbeit und Lohn, die sich sonst, über-
zählig, unbeschäftigt und militant, auf den Gewalt-
märkten anbieten. Folgt man Gunnar Heinsohns
(2003) Argumentation, gibt es in vielen Elendsge-
sellschaften mit demographischem „youth bulge“,
das heißt sehr hoher Geburtenrate und großer Über-
zahl ebenso tatendurstiger wie unnützer junger
Männer, keine zivile Alternative zu deren Gewalt-
karrieren als sie „mit unseren Steuergeldern“dort
zu Staatsdienern zu machen: als Polizisten, Lehrer,
Verwaltungsangestellte, Aufbauhelfer und Mitarbei-
ter internationaler Firmen und Organisationen. So
sind sie den Kreditgebern und sich selbst schuldig,
zivile Strukturen aufzubauen, und können für ihr
Tun zur Rechenschaft gezogen werden (Tönnies
2006, S. 287 ff.).

Wie unsinnig dagegen Schuldenerlass ist, zeigt das
Beispiel Ugandas. Dem Land wurde im Jahr 2000
von drei Milliarden Dollar Staatsschulden zwei er-
lassen. Heute hat es fünf Milliarden Dollar Schulden
und über 5 000 Hilfsexperten und -expertinnen im
Land, die das alles dulden und entschuldigen. Ugan-
da ist also ein wunderbarer Helfer- und Gebermarkt
und ein Riesengeschäft, dessen internationale Aner-
kennung (respect) in seinen Schulden besteht. Wür-
den die erlassen, wäre Uganda nichts mehr wert,
aber seine Machthaber hätten alles.

4. Gewaltkultur – Zivilkultur
Die soziale und emotionale Leistung ist, auch mit
extrem unsympathischen Menschen und Staaten
bei zugleich starker normativer Distinktion eng um-
zugehen. Das ist der globale Zwang weltvergesell-
schafteter Individuen und Staaten. Niemand kann

es sich mehr leisten, ohne die innere und äußere
Präsenz der anderen zu leben, sozusagen von ges-
tern und fremd in der eigenen Gegenwart zu sein.
Zu dieser Leistung unfähig ist nicht etwa der Ugan-
der, der nach Europa will, sondern die Alt-Einheimi-
schen hier, die nur sich kennen und das, was sich
auf ihr Dasein beziehen lässt, und deshalb meinen,
dass alle so sein müssten wie sie selbst. Die zum
Perspektivwechsel Unfähigen, die nicht erkennen,
wie sie gesehen werden, sind Opfer ihrer Optik.
Heute wird aber von allen ein gewissermaßen pan-
optischer Weltinnenraum im Kopf als psychosoziale
Duldungsleistung verlangt.

Die Unfähigkeit zum Perspektivwechsel kann nicht
kompensiert werden durch Rekurs auf Gemein-
schaftswerte. Denn der Hass auf die Weltgesellschaft,
sowohl nationalistischer Fremdenhass als auch„ok-
zidentalistischer“Hass fanatischer Moslems gegen
„unsittliche“oder„gottlose“Menschen und ihre
westliche Lebensweise, gründet in der Abwehrge-
meinschaft, kommt aus ihr und wird gemeinschaft-
lich ausagiert. Das gilt besonders für totalitäre
Strukturen, die politisch, religiös und familiär als
Zwangsgemeinschaft nur funktionieren, solange in
ihnen die Gemeinschaftsenergien gegen die sie zer-
setzenden Verlockungen gesellschaftlich-individuel-
ler Freiheit mobilisiert werden können (Buruma;
Margalit 2005, S. 36 f.). Gesellschaftliche Gewalt,
etwa Polizei und Militär, ist dagegen nicht Ausdruck
solcher Gemeinschaftsenergien, sondern ihr staat-
lich-säkularer Widerpart (das gilt auch für das dikta-
torische Militär der Türkei als Garant der Trennung
von Staat und  Religion.) Ferdinand Tönnies’ Ein-
sicht, dass es für Gesellschaften kein zurück zur
Gemeinschaft gebe, stimmt heute umso mehr, nach
allen Diktaturerfahrungen und als Kriterium der Ge-
waltanalyse. Da irrt Ulrich Beck mit seiner Gemein-
schaftsrhetorik im Gewande der Inidividualisierung
und„Gruppenbürgerlichkeit“(Bickel 2006, S.199).

Gewaltkollektive zum Beispiel in den Militär- und
Religionsstaaten der islamischen Welt, zu deren be-
schworenen Grundlagen die selbstherrliche, patriar-
chalische Überlegenheit über andere Religionen und
Lebensweisen gehört, können deren Konkurrenz
und Erfolge, und vor allem das daran schmerzlich
klar werdende Elend und die Rückständigkeit der
eigenen Verhältnisse, nicht ertragen. Dabei vertei-
digen die Eiferer nicht etwa diese Verhältnisse, son-
dern beuten sie für ihre Zwecke aus.„Ihre Zerris-
senheit zeigt sich, wenn abends westliche Flaggen
verbrannt werden und morgens dieselben Zündler
für ein Visum in die USA oder nach Dänemark an-
stehen“(Pleschinski 2006). Die seit den 1970er-Jah-

8 Soziale Arbeit 1.2009https://doi.org/10.5771/0490-1606-2009-1-2 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 17.01.2026, 21:38:28. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0490-1606-2009-1-2


ren in Algerien, Ägypten, Pakistan und Afghanistan
mit der Islamisierung einhergehende Zerstörung
und Vertreibung von Bildung und Wissenschaft, der
inzwischen absolut beklagenswerte Verfall der dor-
tigen Universitäten, die einst durchaus internationa-
len Standards genügten, ist Resultat gewaltsamer,
ideologischer  Gemeinschaftspolitik und ein krasses
Extrem neuer Unterkomplexität in der Weltgesell-
schaft.

Auch die Frage des Leistungsbetrugs stellt sich in
der Weltgesellschaft anders: Ins Gewicht fallen nicht
die wenigen, die unberechtigterweise soziale Leis-
tungen beziehen, sich es damit im Süden gut gehen
lassen oder Sozialhilfe erschwindeln, sondern Leis-
tungsbetrug ist heute eine Mentalität, die sich um
den Gewinn der eigenen und anderer Menschen
Leistungsfähigkeit bringt. Man könnte sagen, dass
daran das Großexperiment des Sozialismus zugrun-
de gegangen ist, vor allem am „brain drain“derer,
die sich nicht lebenslang versorgen, bevormunden
und in Nischen zwingen lassen wollten. Was für ein
verschwenderischer Luxus der Stalinisten, die nach
der Zerschlagung des Prager Frühlings im Jahr 1968
aus Wissenschaftlern, Lehrern und Künstlern Stra-
ßenkehrer, Hilfskräfte und Putzfrauen machten! Des
Leistungsbetrugs schuldig macht sich aber auch eine
Politik, die zum Beispiel Kindergartenplätze, Schulen
und Studienplätze als Lasten und Kosten verbucht,
statt sie als Investitionen, Gewinnbringende und
„Treibhäuser der Zukunft“ zu verstehen.3 Vielleicht
sollten lieber Universitäten und Gymnasien an die
Börse gehen statt öffentliche Versorgungsunterneh-
men wie Eisenbahn, Wasserbetriebe und Kliniken.
Der Streit um Trinkwasser als Grundrecht oder Ware
(right or good) wird ja bereits weltweit geführt, und
wahrscheinlich werden Erfahrung und Begriff sozia-
ler Leistung als Duldung der Ungleichheit künftig
auch vom Zugang zu Trinkwasser abhängen (Welzer
2008, S. 49 ff.).

Die Shareholder von Studienplatzfonds und Profes-
suren indes würden ihre Gewinnerwartungen öko-
nomisch und moralisch viel solider formulieren kön-
nen als etwa die Aktionäre von Wasser- und Energie-
versorgern, die künftig einen Großteil der Gewinne
zum bewaffneten Schutz der Anlagen und Verteiler-
netze gegen Schwarzzapfer, Anschläge und Sabotage
ausgeben müssen. Der Pädagoge Wolfgang Tietze,
Mitautor des 12. Kinder- und Jugendberichts der
Bundesregierung 2005, erwähnt eine Langzeitun-
tersuchung aus den USA, wonach „jeder Dollar, den
der Staat in eine gute Kindergartenerziehung inves-
tiert, sieben Dollar Rendite abwirft. Die Kinder sind
besser in der Schule, sie haben später bessere Jobs,

zahlen mehr Steuern, sind seltener kriminell“(DIE
ZEIT vom 2.2.2006, S. 80).

Die Leitdifferenz der Weltgesellschaft wird künftig,
so die meines Erachtens einigermaßen belastbare
These, überall in der Welt sozusagen mäandern zwi-
schen Gewaltkultur und Zivilkultur, beispielsweise
beim Zugang zu Trinkwasser und Bildung. Der schwa-
che, stets gefährdete Fortschritt seit dem Ende der
schlimmsten Gewaltkulturen – Nationalsozialismus,
Stalinismus und Maoismus – ist, dass gegenwärtig
niemand ungestraft fordern kann, Menschen oder
Völker müssten verschwinden oder vernichtet wer-
den; das wäre sozusagen Weltlüge, nicht nur Au-
schwitzlüge (Zimmermann 2005). Der Konflikt zwi-
schen Gewalt- und Zivilkultur durchzieht freilich
alle Gesellschaften mehr oder weniger. In den USA
und in Russland zum Beispiel dominiert Gewaltkul-
tur, bei ihren Nachbarn Kanada und Polen Zivilkul-
tur. Zivilkultur heißt, mit Norbert Elias’ Kurzformel,
„Gewaltmonopol und Manieren“, während sich
Gewaltkultur auf das Natur- und Faustrecht des
Stärkeren gründet.

Selbst „Barbaren“, Erzfeinde und andere Feindbild-
projektionen taugen heute nicht mehr zu stabilen
Exklusionen des Extremen, zu Leistungs- und Dul-
dungsverweigerung. John Coetzee hat dieses Pro-
blem in seinem Roman „Waiting for the Barbari-
ans“ 1980 thematisiert, dessen Idee er einem Ge-
dicht von Konstantin Kavafis von 1905 entnahm,
in dem es, altes Griechenthema, um den Einfall von
Barbaren geht, die es womöglich gar nicht gibt:
„Und nun, was sollen wir ohne Barbaren tun? Diese
Menschen waren immerhin eine Lösung.“ Nämlich
des Problems der eigenen Duldungsgrenzen. Die
Griechen der Antike hatten in den Barbaren, wie den
Thrakern nördlich des Schwarzen Meers, welche, mit
denen sie ihr Menschenbild und ihre Sozial- und
Militärpolitik begründen konnten. Können wir heute
ähnlich, wie etwa die Bush-Regierung mit Berufung
auf den 11. September 2001, die Militarisierung
staatlicher Ordnungspraxis und die Verengung der
Sozialpolitik auf Abschiebe- und Ausschlußkriterien,
mit drohender „Barbarei“ begründen, mit von uns
belieferten Gewaltmärkten,„Schurkenstaaten“ oder
mit Elendsmigration? Nein, denn die Ausgeschlos-
senen wandern in jedem Fall wieder ein, auch als
Tote in den Fernsehberichten.

Heute gehört die Duldung aller, auch der Übelsten
und Lästigsten, zum ungeteilten Menschenbild hu-
maner, offener Gesellschaften, mit dem Leistungen
und Hilfen, aber auch ihre Verweigerung positiv
begründet werden. Verweigerung ist wie eine nicht

9 Soziale Arbeit 1.2009https://doi.org/10.5771/0490-1606-2009-1-2 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 17.01.2026, 21:38:28. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0490-1606-2009-1-2


bestandene Prüfung, die wiederholt werden kann,
aber nicht von vornherein Zugangsverweigerung.
Das ist globale Verantwortungsethik aller gegen alle,
an der die vormoderne Gesinnungsethik (Gute ja,
Böse nein) scheitert. Das klassisch-moderne Modell
der Integration durch Ausschluss und Beseitigung
derer, die sich nicht integrieren ließen, die auswan-
dern mussten, verbannt oder hingerichtet wurden
(so Foucaults Analyse gouvernementaler Politik),
hat ausgedient. Deshalb klagen heute Lateinameri-
kaner bitter, dass sie von Europa mit Gewalt fern-
gehalten werden, nachdem sie Jahrhunderte von
Europäern kolonisiert wurden, ihnen Zuflucht und
Lebenschancen gaben.

Heute gehören alle zur Welt-„Bevölkerung“, deren
genauere Zahl freilich unbestimmbar bleibt. Die um-
fassende Klammer, der Halt des Ganzen, ist die Welt-
gesellschaft als moderner Leviathan, der wie sein
Hobbes‘sches Vorbild einen ähnlich ubiquitären
Zwang auf alle Menschen ausübt, in diesem künst-
lichen Monster der civitas hominum ungeteilt und
ungezählt zusammenzuleben.Zwar ist die Angst ver-
breitet, dass es von der einen oder anderen Sorte 
zu viele oder zu wenige sein könnten.Das Weltmen-
schenbild schwankt zwischen der Sorge um zu ge-
ringe Geburtenraten in alternden Gesellschaften
(„die Deutschen sterben aus“) und der Angst vor
„Bevölkerungsexplosionen“in China oder der arabi-
schen Welt. Das heißt aber: Alle zählen und alle wer-
den so gut es geht gezählt, und das impliziert zu-
mindest als Weltkalkül das Ende der Barbarei. Es
gibt keine Menschen mehr, die nicht zur Menschheit
gehören. Luhmann paraphrasierend, kann Gesell-
schaft unter den Bedingungen der Weltgesellschaft
sich nur noch nach innen weiter ausdifferenzieren,
denn in den Systemen globaler Kommunikation hat
Gesellschaft kein außen mehr und kann nicht mehr
selbst zur Umwelt für parallele Stammes- und Glau-
bensgemeinschaften werden wie in totalitären oder
apokalyptischen Weltbildern. Folgerichtig heißt Luh-
manns Hauptwerk„Die Gesellschaft der Gesellschaft“.

Deshalb kennt der Geltungsbereich des Duldens
und Schuldens keine weißen Flecken mehr auf dem
Globus und keine no-go-areas, während der Atlas
der sozialen Rechtsstaaten noch im 20. Jahrhundert
der Weltkriege und des Kalten Kriegs aus zwei oder
drei Welten bestand. Für Flüchtlinge aus einst briti-
schen oder französischen Kolonien waren der Com-
monwealth-Pass beziehungsweise Francophonie die
Türöffner für England oder Frankreich, in die Bundes-
republik Deutschland war Flucht aus kommunisti-
schen Staaten bis zum Jahr 1989 der privilegierte
Einbürgerungsweg. Lastenausgleich, „deutschstäm-

mig“, Entschädigung, Wiedergutmachung, Rechts-
anspruch – all diese Kriterien und Begriffe sind heute
jedoch überflüssig, da auf die Überflüssigen nicht
anwendbar. Sie sind einfach da, als Flüchtlinge,
Schwarzarbeitende, Sexsklaven, Gewaltdienstleis-
tende. Das neue Berliner Regierungsviertel und die
Olympiabauten in Athen aus dem Jahr 2004 wur-
den auch mit diesem Personal gebaut – stillschwei-
gend geduldet und zum nächsten Auftrag verscho-
ben. Die „Illegalen“und Ausgegrenzten kommen in
die reichen Länder und identifizieren sich positiv mit
dem Lebensstandard, den wir gerade spürbar zu
senken im Begriffe sind. Deshalb fürchten wir sie 
als Konkurrenten und als soziale Last, identifizieren
uns negativ mit ihnen, als ob es uns auch so gehen
könnte, wenn hier das soziale Netz dünner und
weitmaschiger wird. Alle Erfahrung zeigt jedoch,
dass Migration immer das Leben in den Einwande-
rungsgesellschaften verbessert hat.

Die Auseinandersetzungen um rechtliche und soziale
Anerkennung führen mithin nicht nur zu neuen Un-
gleichheiten, sondern auch zu einem moralischen
Lernprozess im globalen Anerkennungskonflikt, der
die alten Klassen- und  Rassenkonflikte relativiert
und umgewichtet. Ingeburg Lachaussée bemerkte,
dass Erfahrung und Begriff des Sozialen einen Be-
deutungswandel durchmachen: „Das mutierende
Soziale wird aus dem Geist der Barmherzigkeit und
des Almosens entlassen, um nun als Zeichen der
Anerkennung zu agieren“(Lachaussée 2006, S.325).
In der„Weltgesellschaft“dreht sich eine progessive
Differenzierungs- und Komplexitätsspirale, die zivile
Normen und humane Orientierung stabilisiert, weil
Menschenverachtung und Terror weltmoralisch nicht
mehr gebilligt werden. Auch die Verbrecher und
Nutznießer des Schreckens entkommen den Konflik-
ten nicht mehr. Stichworte sind zum Beispiel „Blut-
diamanten“und „Organhandel“. Der moralische
Zwang der überlegenen humanen Universalmoral
folgt ihren Verächtern wie ein Schatten. Das zeigt
sich auch daran, dass gewaltsame Stabilisierungs-
versuche wie Krieg, Mord und Vertreibungen poli-
tisch und moralisch in Verruf geraten und von er-
folgreicheren zivilen Vermittlungsformen wie Arbeit,
Geld, Recht und Verhandlungen abgelöst werden,
wie im Konflikt um die Stacheldrahtmauern in Ceuta
und Melilla. Verhandlungen werden begünstigt durch
die Ratlosigkeit aller, während die, die behaupten
zu wissen, was richtig sei, eher auf gewaltsames
Durchsetzen ihrer Absichten setzen. Je stärker zivile
Normen eingeklagt werden, umso mehr Verstöße
müssen zwar bearbeitet werden; das aber ist besser
als Gewaltkultur, die alles beseitigt, was ihr im
Wege ist.

10 Soziale Arbeit 1.2009https://doi.org/10.5771/0490-1606-2009-1-2 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 17.01.2026, 21:38:28. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0490-1606-2009-1-2


Anmerkungen
1 Umgearbeitete Version eines Beitrags zum V. Internationa-
len Tönnies-Symposium „Neuordnung der Sozialen Leistun-
gen“ am 14./15. Oktober 2005 in der Christian-Albrechts-
Universität zu Kiel.
2 Dieses Buch ist der gelungene Versuch, die universalistische
Moral als historische Erfahrung gegen alle Einwände zu be-
gründen.
3 So der Titel des begeisternden Films von Reinhard Kahl aus
dem Jahr 2004 über tolle Schulen in Deutschland.

Literatur
Agamben, Giorgio: Homo sacer. Die souveräne Macht und
das nackte Leben. Frankfurt am Main 2002
Armando: Die Wärme der Abneigung. Frankfurt am Main
1987
Bade, Klaus J.: Europa in Bewegung. Migration in Europa
vom späten 18. Jahrhundert bis zur Gegenwart. München
2000
Bammé, Arno: Die Neuordnung des Sozialen durch Technolo-
gie. In: Tönnies-Forum 1+2/2006, S. 66
Bickel, Cornelius: Tönnies und Becks „Zweite Moderne”. In:
Tönnies-Forum 1+2/2006, S. 199
Buruma, Jan; Margalit, Avishai: Okzidentalismus. Der Westen
in den Augen seiner Feinde. München 2005
Clausen, Lars: Krasser sozialer Wandel. Opladen 1994 
DIE ZEIT: Ausgabe vom 2. Februar 2006
Franzke, Antje: Die Bedeutung ausländischer Arbeitnehmer
als Wirtschaftsfaktor in der BRD – von den fünfziger Jahren
bis zur Gegenwart. Diplomarbeit. Berlin 1994
Hasselbach, Dieter: Was ist „Soziale Marktwirtschaft“? In:
Tönnies-Forum 1+2/2006, S. 36
Heinsohn, Gunnar: Söhne und Weltmacht. Terror im Aufstieg
und Fall der Nationen. Zürich 2003
Lachanssée, Ingeburg: Individuum und Soziale in der Demo-
kratie. In: Tönnies-Forum 1+2/2006, S. 325
Pleschinski, Hans: Bericht aus Amman. In: DIE ZEIT, Ausgabe
vom 16. Februar 2006
Regulation (EC) Nr. 491/2004 des EU-Parlaments vom 10.
März 2004
Steinfeld, Thomas: Unheimliche Heimat. In: Süddeutsche
Zeitung, Ausgabe vom 10. Juli 2008, S. 4
Stichweh, Rudolf: Die Weltgesellschaft. Soziologische Analy-
sen. Frankfurt am Main 2000
Süddeutsche Zeitung: Ausgabe vom 13. Oktober 2005
Süddeutsche Zeitung: Ausgabe vom 21. Januar 2006
Tönnies, Sibylle: Hartz IV braucht einen neuen Geist. In: Tön-
nies-Forum 1+2/2006, S. 287 ff.
Vergil: Dido und Aeneas, Verse 350 und 360. Zitiert nach Re-
clam. Stuttgart 1991, S. 61
Welzer Harald: Klimakriege. Frankfurt am Main 2008
Zimmermann, Rolf: Philosophie nach Auschwitz. Eine Neu-
bestimmung von Moral in Politik und Gesellschaft. Reinbek
2005 
Zimmermann, Rolf: Moral als Macht. Reinbek 2008

Zusammenfassung
Seit 1993 gibt es zwei Existenzminima in Deutsch-
land. Das Asylbewerberleistungsgesetz (AsylbLG)
existiert nun schon 15 Jahre. Es regelt den Lebens-
unterhalt in Deutschland lebender Flüchtlinge. Ob-
gleich ihnen vor dem Grundgesetz gleiche Würde
und Rechte wie allen anderen zustehen, haben sie
weniger Ansprüche auf grundsichernde Sozialleis-
tungen. Der Artikel greift die Argumentation des
Komitees für Grundrechte und Demokratie auf, das
die Abschaffung des AsylbLG fordert. Denn durch
dieses Gesetz werden Entsolidarisierung und Exklu-
sion zementiert.
Abstract
Since 1993 there have been two subsistence levels
in Germany. The „Law for asylum seekers in terms
of social welfare (AsylbLG)” has been in existence
for 15 years. It regulates the basic benefits for re-
fugees living in Germany. Even though the German
constitution entitles them to the same dignity and
rights as all other citizens, they can actually claim
fewer social benefits covering their subsistence
income. This essay takes up the reasoning of the
Committee for Fundamental Rights and Democracy
which demands the abolition of this law on the
grounds that it perpetuates social exclusion and
dissolidarity.
Schlüsselwörter
Asylbewerber – Asylrecht – Flüchtling – Lebens-
bedingungen – Menschenwürde – Grundgesetz

Gleiche Würde und gleiche Rechte?
Im Zuge der neuen Asylgesetzgebung wurde zum 
1. November 1993 ein Gesetz in Kraft gesetzt, das
die Exklusion in Deutschland lebender Flüchtlinge
zementiert: das Asylbewerberleistungsgesetz (Asyl-
bLG). Es regelt den Lebensunterhalt für Asylsuchen-
de und Flüchtlinge. Alle Menschen haben vor dem
Grundgesetz die gleiche Würde und gleiche Rechte.
Aber im Hinblick auf den Lebensunterhalt grund-
sichernde Sozialleistungen werden sie in Gruppen
mit unterschiedlichen Rechten eingeteilt. Flüchtlin-
gen stehen nach dem AsylbLG erheblich weniger
Leistungen zu als anderen Bürgerinnen und Bürgern.
In den 1990er-Jahren war dies auch unter sozial-
ethischen Gesichtspunkten noch ein großes Diskus-
sionsthema. 1997 griffen die Kirchen in einem ge-
meinsamen Wort das Thema Migration auf und

11 Soziale Arbeit 1.2009

15 Jahre Asylbewerber-
leistungsgesetz – 15 Jahre
gewollte Entsolidarisierung
Georg Singe

https://doi.org/10.5771/0490-1606-2009-1-2 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 17.01.2026, 21:38:28. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0490-1606-2009-1-2

