
 

Rousseau: Entfremdung, Unmittelbarkeit  
und Gemeinschaft 

 
 
 
Rousseauismus, die Epoche Rousseau1 – Jean-Jacques Rousseau ist einer der 
Philosophen mit der wohl eindrucksvollsten und zugleich widersprüchlichsten 
Rezeptions- und Wirkungsgeschichte. Er wird gleichermaßen als Vater des Sozi-
alismus und der Französischen Revolution, der Romantik und der Gegenaufklä-
rung angesehen. Er gilt als einer der Begründer des liberalen Rechtsstaats und 
der modernen Demokratie sowie als Vordenker von Populismus und Totalitaris-
mus, konservativem Kulturpessimismus und antiautoritärer Pädagogik und er 
wird immer wieder als großer Denker der Gemeinschaft in der Moderne ange-
führt.2 Rousseau, der gehasst oder verehrt wird, zu dem man sich, wie es scheint, 
positionieren muss, war der erste Philosoph, der, obwohl er die Gemeinschaft 
wie Hobbes nicht in der Natur des Menschen verankerte, eine Beziehung zwi-
schen einer selbstgenügsamen, individuellen Identität und einer vorpolitischen, 
naturgemäßen, gemeinschaftlichen Existenz postulierte. Rousseau hat den Ge-
meinschaftsenthusiasmus wie kein anderer geprägt und ist derjenige, auf den 
sich eine Vielzahl der modernen Anrufungen eines vorpolitischen Gemein-
schaftsbegriffs beziehen. 

Rousseaus Theorie stellt einen Wendepunkt für den modernen Gemein-Diskurs 
dar. Gleichwohl kann nur schwer von dem Rousseauschen Gemeinschaftsbegriff 
gesprochen werden. In Rousseaus Werk sind verschiedene, aufeinander bezogene 
und dennoch unterschiedene Konzeptionen der Gemeinschaftlichkeit zu finden:3 

                                                             
1  Derrida 1993, Grammatologie, S. 173. 

2  Vgl. Nancy 1988, Die undarstellbare Gemeinschaft, S. 26 und Esposito 2004, Com-

munitas, S. 79. 

3  Diese Uneinheitlichkeit macht sich auch begrifflich bemerkbar. Rousseau trennt nicht 

eindeutig zwischen Gemeinschaft, Gesellschaft, Staat, Nation, Volk und Vaterland 

und benutzt die Begriffe vielfach austauschbar.  

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839422366.97 - am 14.02.2026, 14:32:49. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839422366.97
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


98 | GEMEINSCHAFT JENSEITS VON IDENTITÄT? 

die Hirtengemeinschaft des Goldenen Zeitalters,4 die einfache und unmittelbare, 
ländlich-bäuerliche Gemeinschaft,5 die einheitliche Volksgemeinschaft und das 
Gemeinwohl der idealen Republik,6 das patriotische Vaterland7 und die romanti-
sche Sehnsucht des Einsamen nach wahrhafter Gemeinschaft.8 Sie alle vereint, 
dass sie seiner Auffassung nach der degenerierten, modernen Gesellschaft entge-
genstehen. Obgleich Gemeinschaft als solche nicht naturgegeben ist, erscheint sie 
bei Rousseau als Begriff mit enger Verbindung zur Natur, der der Verblendung 
und dem Schein entgegensteht. Gemeinschaft wird mit Unmittelbarkeit und Trans-
parenz in eins gesetzt. Die hier versprochene Natürlichkeit ist jedoch auch durch 
Denaturalisierung in Form einer neu erschaffenen Natur zu erreichen, so dass seine 
Philosophie die paradoxe Perspektive einer Naturalisierung der Kultur eröffnet. 

Rousseaus These vom Verlust ursprünglicher Natur und sein Konzept der 
Denaturalisierung weisen auf etwas hin, das zum großen Einfluss des Rousseau-
schen Denkens mit beigetragen hat: Er schafft es, aus einer Theorie der Selbst-
entfremdung, die als leidenschaftliche Anklage des unwiederbringlichen Ver-
lusts der Authentizität den Menschen zu ewiger Romantik verdammt, einen op-
timistischen Geschichtsbegriff zu gewinnen. Diese Aussage klingt fremd, da 
Rousseau als geschichtspessimistischer Denker seinen Fokus stets auf den Ver-
lust, nie auf das Erreichte richtet. Doch gelingt es ihm, seinen negativen Ge-
schichtsbegriff mit der hoffnungsvollen Proklamation der Möglichkeit einer 
Emanzipation des Menschen vom Schein und einer in die Zukunft verlegten 
neuartigen Rückkehr zu sich selbst zu verbinden, einer Rückkehr, die den Men-
schen nicht einfach in den vorgesellschaftlichen Naturzustand versetzt, sondern 
ihn sublimiert.9 Derart verknüpft er die konservative Anklage über Verlust und 
                                                             
4  Vor allem in: Rousseau 1955 (1755), Über den Ursprung der Ungleichheit unter den 

Menschen. Teil II und Rousseau 1984 (1762), Essay über den Ursprung der Sprachen. 

5  Diese Beschreibung zieht sich durch das gesamte Werk. Besonders ausgeprägt ist sie 

in: Rousseau, Émile 1980 (1762), Brief an d�Alembert über das Schauspiel 1978 

(1758) und in Julie oder die neue Heloise 1988 (1761). 

6  Für diese Konzeption steht vor allem: Vom Gesellschaftsvertrag und Schriften über 

den Abbé Saint-Pierre. 

7  Vor allem in: Rousseau 1989 (1772), Über die Regierung von Polen, und Über Kunst 

und Wissenschaft. Teil I. 1955 (1750) Unterschieden werden müssen wiederum 

Rousseaus Darstellung des antiken Verständnisses der Polis und seine Vorschläge für 

die Regierung Polens, die an diesem Vorbild orientiert sind. 

8  Vor allem in: Rousseau 1993 (1782), Bekenntnisse, Émile 1980 und Träumereien des 

einsamen Spaziergängers 1978 (1782). 

9  Für diese optimistische Perspektive stehen vor allem: Vom Gesellschaftsvertrag und 

„Émile“.  

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839422366.97 - am 14.02.2026, 14:32:49. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839422366.97
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


ROUSSEAU: ENTFREMDUNG, UNMITTELBARKEIT UND GEMEINSCHAFT | 99   

 

Verfall mit einer handlungsoptimistischen Aufforderung zur Revolution10 der 
Werte. Diese neue Perspektive auf ein Ende der Entfremdung haben ihn zum Va-
ter eines romantischen Gefühls gemacht, das wenig später eine ganze Generation 
bestimmen sollte. Der Rousseauismus gewann aus einer zutiefst pessimistischen 
und beängstigenden Betrachtung der Geschichte und der Gegenwart die sehn-
süchtige Hoffnung auf eine erfüllende Zukunft. Unbestreitbar wurde Rousseau 
damit zum Vordenker des Gemeinschaftsenthusiasmus des 19. Jahrhunderts.11 
 
 

ENTFREMDUNG UND GEMEINSCHAFT 
 
Die Bedeutung des Konzeptes der Entfremdung und die des Gegensatzes von 
Wirklichkeit und Schein für das Rousseausche Denken wurde vielfach hervorge-
hoben.12 Rousseau selbst schien diesbezüglich zeitlebens von einem Drang ge-
trieben gewesen zu sein, sich zu bekennen. Er drängte seine Leser in die Rolle 
von Beichtvätern, um sich ihnen so zu zeigen, wie er wirklich war.13 In diesem 
Zusammenhang erklärt er sich und seine Philosophie ausgehend von einem 

                                                             
10  Es geht in Rousseaus utopischem Projekt wirklich um eine Art revolutionären Um-

sturz und eine Umwertung der Werte. Dennoch muss sein Denken trotz seiner Rezep-

tionsgeschichte während der Französischen Revolution von der Aufforderung zur po-

litischen Revolution abgegrenzt werden. Ich spare das Thema Rousseau und die Fran-

zösische Revolution aus und verweise auf das fünfte Kapitel von Iring Fetschers, 

Rousseaus politische Philosophie (1975). Wie Fetscher und Spaemann (Rousseau, 

Bürger ohne Vaterland 1980) sehe ich Rousseau als einen konservativen, sozialroman-

tischen Denker, der nur angesichts einer groben Verzerrung zum Vordenker der Revo-

lution werden konnte. Zu diesem Thema vergleiche weiterhin Yack 1986, The Lon-

ging For Total Revolution. 

11  Vgl. Baczko 1970, Rousseau. Einsamkeit und Gemeinschaft. Starobinski 1988, 

Rousseau, S. 164f. 

12  Vgl. Spaemann 1980, Rousseau – Bürger ohne Vaterland. Starobinski 1988, Rousseau. 

Eine Welt von Widerständen. Forschner 1977, Rousseau. Müller 1979, Entfremdung. 

13  Es scheint dieser aufgezwungenen Intimität geschuldet zu sein, dass Rousseaus eine 

besondere Stellung unter den Philosophen (vor allem in Frankreich) einnimmt: Er 

wird beim Vornamen genannt. Seine Anhänger während der Revolution, seine Vereh-

rer in der Romantik und sogar heutige Theoretiker (bspw. Starobinski und Derrida) 

betiteln Rousseau als Jean-Jacques. Dieses per Du mit seinem Philosophen sein ist ein 

seltsames Phänomen und Rousseau bildet damit auch in Frankreich eine Ausnahme. 

Niemand spricht von Immanuel, René oder Thomas.  

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839422366.97 - am 14.02.2026, 14:32:49. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839422366.97
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


100 | GEMEINSCHAFT JENSEITS VON IDENTITÄT? 

grundlegenden Widerspruch zwischen der menschlichen Essenz und der gesell-
schaftlichen Wirklichkeit. Der Zwiespalt zwischen der Welt wie sie ist und dem 
wie sie zu sein scheint, ist für Rousseau kein abstraktes, theoretisches Problem, 
sondern unmittelbarer Teil der eigenen Wahrnehmung. Er versteht es als persön-
liche Entfremdung, als Verlust der kindlich-ursprünglichen Unschuld und des 
Vertrauens in eine einheitliche Welt.  

Ein Vorfall, bei dem er als Kind zu Unrecht für den Diebstahl eines Kamms 
bestraft worden war, verunsicherte ihn nachhaltig und wurde zu einem Dreh- 
und Angelpunkt der eigenen Identität. An diesem Ereignis macht Rousseau den 
Verlust des Glaubens an die Wahrheit der vergesellschafteten Realität fest. Er 
erklärt, von diesem Augenblick an sei für ihn nichts mehr wie zuvor gewesen 
und das Bewusstsein der Herrschaft des Scheins habe sich unwiderruflich in sei-
nem Gedächtnis festgeschrieben.14 Einem „ontologischen Riss“15 gleich habe die 
Wahrnehmung des Gegensatzes von Sein und Schein mit einem Mal sein gesam-
tes Denken und Empfinden verändert – er schien schuldig, doch er war es nicht. 
 

„Von diesem Augenblick an hörte ich auf, ein reines Glück zu genießen, [...] Es war 

scheinbar noch die gleiche Lage, aber in Wirklichkeit ein ganz anderes Sein. Anhänglich-

keit, Achtung, Vertrautheit, Innigkeit hatten aufgehört, [...] Selbst das Land verlor in unse-

ren [bezieht sich auf Rousseau und seinen Cousin, J.S.] Augen den Reiz der Sanftmut und 

Einfachheit, der zum Herzen geht, es erschien uns öde und düster; es hatte sich wie mit ei-

nem Schleier verhüllt, der uns seine Schönheiten verbarg.“16 

 
In diesem Zitat zeigt sich der Grundgedanke von Rousseaus Entfremdungstheo-
rie: In der gegenwärtigen Welt klaffen Schein und Sein auseinander, die Authen-
tizität der Welt und die Stimme der Natur werden durch Kultur, Künstlichkeit, 
Luxus und falsche Rationalität verzerrt. Der Gegensatz von Schein und Sein, 
Urbild und Trugbild ist kein neuer Gedanke, sondern klassisches Thema der Phi-
losophie. Rousseau hebt ihn auf eine politische, gesellschafts- und geschichts-
theoretische Ebene und führt ihn zugleich in die Empfindungswelt des Einzelnen 
ein. Die Entfremdung von der Wirklichkeit scheint nun Teil einer historischen 
Entwicklung des Menschen, die als fortschreitende Bedürfniserweckung zu einer 
                                                             
14  Vgl. Rousseau 1993, Bekenntnisse, S. 19. Er verbindet dieses Erlebnis jedoch auch 

mit dem ersten Empfinden der herzensverbindenden Kraft wahrer Freundschaft und 

stellt auch hier den Gegensatz wieder her. Er fügt hoffnungsvoll hinzu: „Ich hatte 

noch nicht Vernunft genug, um zu bemerken, wie der Schein mich verdammte, und 

um mich an die Stelle der anderen zu setzen.“ 

15  Starobinski 1988, Rousseau, S. 18. 

16  Rousseau 1993, Bekenntnisse, S. 20. Hervorhebungen J.S. 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839422366.97 - am 14.02.2026, 14:32:49. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839422366.97
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


ROUSSEAU: ENTFREMDUNG, UNMITTELBARKEIT UND GEMEINSCHAFT | 101   

 

Entfernung von der Natur beigetragen hat und zugleich unmittelbarer Bestandteil 
der persönlichen Entwicklung des Einzelnen ist.17 Das, was er als Kind erlebte, 
ist für ihn kein Problem der individuellen Entwicklung, sondern ein individuell 
wahrgenommener Hinweis auf ein allgemeines Missverhältnis. Mit der begin-
nenden Vergesellschaftung habe der Mensch sich von sich, der Eigentlichkeit 
seines Seins bzw. von seiner Natur entfernt. Kulturalisierung, der aufklärerische 
Geist, die Künste und Wissenschaften ersticken, so Rousseau, zwangsläufig „das 
Gefühl jener ursprünglichen Freiheit, für die sie [die Menschen] geboren zu sein 
schienen, lassen sie [stattdessen] ihre Knechtschaft lieben und machen aus ihnen, 
was man zivilisierte Völker nennt.“ Die moderne Lebensart nennt Rousseau eine 
Herrschaft der Künstlichkeit, die ihr Wesen durch „Blumengirlanden, über den 
Eisenketten“ verschleiere und derart dazu verführe, keinen Widerstand zu leis-
ten.18 
 

„Hier aber steht die Wirkung fest: der tatsächliche Verfall. In dem Maß, in dem unsere 

Wissenschaften und Künste zur Vollkommenheit fortschritten, sind unsere Seelen verderbt 

geworden. Soll das etwa nur ein besonderes Übel unsere Zeit sein? Nein, meine Herren, 

die durch unsere eitle Neugier verursachten Übel sind so alt wie die Welt.“19 

 
Für Rousseau wiederholt sich die Geschichte des Sündenfalls und der Vertrei-
bung aus dem Paradies in der individuellen Entwicklung. Er erklärt das mit sei-
ner Theorie des Kindes:20 Sein Buch Émile ist eine Abhandlung über Erziehung 
und eine bis heute einflussreiche Theorie der freien und natürlichen Kindheit. 
Mit Émile wurde Rousseau zum Begründer der antiautoritären Pädagogik und 
das Kind zu einem Modell der Authentizität. Dieser Auffassung zufolge sind 
Kinder ausgezeichnet durch eine leibliche und geistige Unverdorbenheit von ge-
sellschaftlichen Einflüssen sowie durch eine fortan unerreichbare Unmittelbar-
keit ihres Verhältnisses zu den Menschen, den Dingen, zur Natur, allgemein zur 
Welt.21 „Nur in diesem ursprünglichen Zustande trifft man das Gleichgewicht 

                                                             
17  Vgl. Rousseau 1955, Über Kunst und Wissenschaft. Teil II, S. 37f. 

18  Beide Zitate: Rousseau 1955, Über Kunst und Wissenschaft. Teil I, S. 9 

19  Rousseau 1955, Über Kunst und Wissenschaft. Teil I, S. 15 

20  Die Analogien zur christlichen Geschichte des Sündenfalls und zur Vertreibung aus 

dem Paradies sind offensichtlich. Rousseaus Werk ist durchzogen von der impliziten 

und expliziten Beschäftigung mit dem Christentum und geprägt durch Anleihen reli-

giöser Motive. 

21  Zu Rousseaus Erziehungsprogramm zur Wiederherstellung der menschlichen Natur 

vgl. Gebauer 1988, Auf der Suche nach der verlorenen Natur, S. 168f. 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839422366.97 - am 14.02.2026, 14:32:49. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839422366.97
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


102 | GEMEINSCHAFT JENSEITS VON IDENTITÄT? 

von Macht und Begierde an, und der Mensch ist nicht unglücklich.“22 Das Kind 
und die Natur stehen bei Rousseau auf derselben Seite und im Kind scheint das 
wahre Wesen des Menschen durch die Masken der Verzerrung hindurch. Der 
Einzelne, infolge der Zerstörung dieser kindlichen Unschuld unmittelbar Opfer 
jener Vertreibung aus dem Paradies, ist fortan verdammt, die Verfallsgeschichte 
individuell zu wiederholen, denn der unverhüllte Zugang zur Welt, den das Kind 
hatte, ist unwiderruflich durch einen Schleier verdeckt. Für Rousseau hat diese 
Entfremdung nicht nur den Zugang zum Kind in uns verstellt, sondern den zur 
Natur überhaupt. Die gesamtgesellschaftlichen Pendants des Kindes sind Natur-
zustand und Naturmensch. 

Rousseaus Beschreibung der Entfernung von der Natur haftet wie seiner fort-
währenden Strapazierung des Naturbegriffs etwas Theatralisches an. Die Gründe 
dafür liegen im blumigen und emotionalen Sprachduktus Rousseaus und darin, 
dass sein Naturbegriff weit, inhaltlich überfrachtet und imaginär strukturiert ist. 
Jenseits von Empirie hat er den Charakter einer regulativen Idee.23 Derrida be-
zeichnet ihn ob dieser unbestimmten Weitläufigkeit als rätselhaft und wider-
sprüchlich.24 Mithilfe der Versicherung über die Natur legitimiert Rousseau seine 
Entfremdungstheorie und bringt sich nicht selten um die Verlegenheit einer ein-
deutigen Begründung. Nicht der Natur der Dinge zu entsprechen, sie zu verfäl-
schen, begründet bereits den Vorwurf, die Herrschaft des Scheins voranzutreiben. 

 
 

NATURZUSTAND UND GEMEINSCHAFT  
IM „GOLDENEN ZEITALTER“ 
 
Rousseau hat zwei „ethnologische“ Abhandlungen über die Zivilisations- und 
Entwicklungsgeschichte des Menschen geschrieben.25 Es handelt sich um Fikti-
onen ohne konkreten historischen Bezug, die Theorien über einen Zustand der 
„wahren Jugend der Welt“ und über die Entstehung von Gemeinschaftlichkeit 
aufstellen. Seine Beschreibungen sind hypothetisch, dennoch erachtet Rousseau 
sie für denknotwendig. Er misstraut der Realität und schätzt die Macht der Ima-
gination zuweilen höher ein, als die der Wirklichkeit.26 Der Theorie des Politi-

                                                             
22  Rousseau 1980, Émile, S. 69. 

23  Vgl. Gebauer 1988, Auf der Suche nach der verlorenen Natur, S. 169. 

24  Derrida 1993, Grammatologie, S. 400.  

25  „Essay über den Ursprung der Sprachen“ und „Die Abhandlung über die Ungleichheit“. 

26  Vgl. Gebauer 1988, Auf der Suche nach der verlorenen Natur, S. 175. Dazu passt, 

dass Émiles Erzieher ihn dazu verführt, sich in eine imaginäre Frau zu verlieben, da 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839422366.97 - am 14.02.2026, 14:32:49. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839422366.97
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


ROUSSEAU: ENTFREMDUNG, UNMITTELBARKEIT UND GEMEINSCHAFT | 103   

 

schen Imaginären widersprechen die Grundlagen seiner Philosophie dennoch, da 
Rousseaus zentrales Bestreben die Annäherung an einen Zustand jenseits von 
Entfremdung, Verzerrung und Verkennung ist. Rousseau glaubt, mithilfe eines 
fiktiven Naturzustands, erkennen zu können, „was an der jetzigen Natur des 
Menschen künstlich und was natürlich ist“. Und er macht diesen vorgestellten 
Naturzustand zur Grundlage seines Geschichts-, Natur- und Entfremdungsbe-
griffs. Rousseaus Theorie wird, Paul de Man zufolge, von einem methodischen 
Paradox fundiert, da er versucht, mithilfe einer Annahme, dasjenige, was ange-
nommen wird, zu begründen.27 

In der 1755 erschienenen Abhandlung über den Ursprung der Ungleichheit 
unter den Menschen entwirft Rousseau das Bild einer Welt, die von instinktge-
leiteten, autarken Wilden bevölkert ist und in der jede soziale Beziehung tenden-
ziell bedrohlich ist. Da Relationen von Menschen sich jedoch auf ein Minimum 
beschränkten, konnte sich kein expliziter Kriegs- oder Friedenszustand etablie-
ren. Die selbstbezüglichen und unabhängigen Wilden, die Rousseau zufolge we-
der über Sprache, Vernunft, Selbstbewusstsein oder Moral verfügten, entspre-
chen eher unserem Verständnis von Tieren. Durch allgemeine Ausbreitung, die 
Härte des Klimas und durch Zufälle habe sich der Mensch aus dieser primitiven 
Existenzweise heraus entwickelt und Formen des gegenseitigen Bezugs und der 
Selbstreflexion herausgebildet. Es folgt ein affirmativ beschriebener Zustand, 
den Rousseau zu dem Besten der Geschichte erklärt, da diese Phase die richtige 
Mitte zwischen Naturzustand und moderner Gesellschaft dargestellt habe.28 

 
„Sie tun sich zu einzelnen Gemeinschaften zusammen und bilden schließlich in jeder 

Landschaft eine besondere, durch Sitten und Charakter geeinte Nation. Nicht Maßnahmen 

und Gesetze, sondern die gleiche Art des Lebens und der Nahrungssuche und der gleich-

förmige Einfluss des Klimas vereinen sie.“29 

 
Die natürlich geeinten Gemeinschaften werden, so Rousseaus Vorstellung, von 
Menschen gebildet, die einander in transparenter Liebe zugewandte sind. Durch 
das Entstehen von Scham, Neid und Eitelkeit treten gleichwohl schon in dieser 
Frühform der Kulturalisierung die ersten Probleme auf. Der Ackerbau und die 
damit einhergehende Einführung des Eigentums leiteten die Vergesellschaftung 
                                                                                                                                  

echte Mädchen nicht perfekt genug seien und wirkliche Liebe, im Gegensatz zur Vor-

stellung nichts sei als Sinnestäuschung, Lüge und Einbildung. 

27  Vgl. Rousseau 1955, Über die Ungleichheit. Vorwort. S. 67. Man 1979, Allegories of 

Reading, S. 141 

28  Vgl. Rousseau 1955, Über die Ungleichheit. Teil II. S. 209. 

29  Rousseau 1955, Über die Ungleichheit. Teil II. S. 203.  

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839422366.97 - am 14.02.2026, 14:32:49. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839422366.97
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


104 | GEMEINSCHAFT JENSEITS VON IDENTITÄT? 

ein und beendeten den glücklichen Zustand.30 Rousseaus Geschichte der 
Menschheit schreibt sich als Verfallsgeschichte fort. Entfremdung und die Herr-
schaft des Scheins hatten begonnen: „Sein und Scheinen wurden zwei völlig ver-
schiedene Dinge.“31 

In dem sechs Jahre später verfassten Essay über den Ursprung der Sprachen 
modifiziert Rousseau seine Beschreibungen: Das Zusammenleben in Familien 
und die primitiven Kommunikationsformen sind nun ursprünglich natürlich und 
Rousseau geht nicht mehr von vollständig autarken Naturmenschen aus.32 Wie-
derum hätten Naturnotwendigkeiten wie Klima, Katastrophen und Versorgungs-
engpässe die Jägerfamilien dazu bewogen, sich der friedlicheren und ruhigeren 
Lebensweise des Hirten zuzuwenden und sich zu vergemeinschaften.33 Auf den 
folgenden Seiten sind die Schilderungen zu finden, die Rousseau zum ersten 
Denker einer Utopie der Gemeinschaft in der Moderne machten.34 Der hier ver-
breitete Mythos gemeinschaftlicher Selbstgenügsamkeit und die anachronisti-
sche Idealisierung des einfachen, patriarchalen Lebens auf dem Land durchzie-
hen das Werk Rousseaus und versprechen eine Harmonie von Natur und Kultur. 
Vor dem Hintergrund des gemeinschaftsromantischen Enthusiasmus haftet Ver-
trägen und Verfassungen, politischen Gründungen und Konstruktionen stets ein 
Makel des Provisorischen an. Die Sehnsucht nach Anwesenheit dieser selbstge-
nügsamen Gemeinschaft scheint nur ungenügend substituiert werden zu können. 

 
„Man versammelt sich um ein gemeinsames Feuer, man veranstaltet dort seine Feste und 

tanzt dort; die sanften Bande der Gewohnheit nähern den Menschen dort unmerklich sei-

nesgleichen an; und so brennt in diesem ländlichen Feuer zugleich das heilige Feuer, das 

in die Herzen die ersten Gefühle für die Zusammengehörigkeit der Menschheit trägt.“ „In 

dieser glücklichen Zeit, da die Stunden nicht eingeteilt waren, gab es keinen Zwang, sie zu 

zählen. Die Zeit hatte kein anderes Maß als das der Belustigung und der Langeweile. Un-

                                                             
30  Vgl. Rousseau 1955, Über die Ungleichheit. Teil II. 

31  Rousseau 1955, Über die Ungleichheit. Teil II, S. 221. Hier wird deutlich, dass 

Rousseau noch nicht in moderner Weise zwischen Nation, Gemeinschaft, Volk und 

Gesellschaft differenziert. Das aus dem Original übernommene Wort Nation hat nichts 

mit der modernen Vorstellung eines Nationalstaates gemein. 

32  Rousseau 1984, Essay über den Ursprung der Sprachen, S. 122. Dieses Goldenen 

Zeitalter heißt es im Widerspruch zur vorherigen Abhandlung und auch zum Gesell-

schaftsvertrag sei, obgleich Frieden geherrscht habe, eine Zeit des allgemeinen 

Kriegszustands gewesen. 

33  Vgl. Rousseau 1984, Essay über den Ursprung der Sprachen, S. 122-129. 

34  Einschränkend muss erwähnt werden, dass Thomas Morus Roman Utopia (1515) die 

erste als solche bezeichnete Gemeinschaftsutopie darstellt. 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839422366.97 - am 14.02.2026, 14:32:49. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839422366.97
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


ROUSSEAU: ENTFREMDUNG, UNMITTELBARKEIT UND GEMEINSCHAFT | 105   

 

ter alten Eichen, die die Jahre hatten kommen und gehen sehen, vergaß eine feurige Ju-

gend allmählich ihre frühere Wildheit. Nach und nach zähmte man sich gegenseitig. Kraft 

des Bemühens, sich verständlich zu machen, lernte man sich auszudrücken. Nun fanden 

auch die ersten Feste statt, die Füße sprangen vor Freude, die ausdrucksvolle Geste reichte 

nicht mehr aus, die Stimme begleitete sie mit leidenschaftlichen Ausbrüchen. Freude und 

Begehren, miteinander vermischt, wurden zugleich empfunden. Dort also stand die wirkli-

che Wiege der Völker, aus dem reinen Kristall der Brunnen stiegen die ersten Feuer der 

Liebe.“35 

 
Diese eindringliche und fast liebevolle Schilderung eines frei erfundenen Zu-
stands der Jugend der Welt sagt wenig über die Geschichte und viel über 
Rousseaus Sehnsucht nach unverdorbener Natürlichkeit und Ankunft in einer, 
der Welt des Scheins entgegengesetzten, transparenten Gemeinschaft aus. Robert 
Spaemann hat auf den Unterschied zwischen Rousseaus Entfremdungsbegriff 
und der traditionellen Ontologie aufmerksam gemacht: Während diese mithilfe 
von Theorie nach wahrem Sein suche, das es durch den Schein hindurch zu ent-
tarnen gelte, appelliere Rousseau schlicht an eine Welt, in der die Wirklichkeit 
nicht entzweit ist. Statt nach einer verborgenen Wahrheit zu suchen, sucht er 
Wahrheit als Unverborgenheit.36 

Gemeinschaft steht also in der historischen Entwicklung bei Rousseau 
exemplarisch für eine einheitliche und transparente Gewissheit, auf die er sehn-
süchtig blickt. Lange bevor dieser Gegensatz in der Soziologie bedeutsam wurde 
hielt Rousseau der entfremdeten modernen Gesellschaft die organisch verbunde-
ne Gemeinschaft entgegen. Die Gegenüberstellung ist bei ihm begriffspolitisch 
unmotiviert, folgt der übergeordneten Entfremdungslogik, und sie ist nicht im-
mer stringent. Gemeinschaft ist bei ihm grundsätzlich positiv besetzt, doch die 
Gesellschaft ist nur hinsichtlich der modernen Gesellschaft des 18. Jahrhunderts 
ihr negatives Gegenstück. Begriffen als gut verfasste bürgerliche Republik, ist 
auch Gesellschaft für Rousseau ein anstrebenswertes Ideal. Im Hinblick auf die 
spezifisch deutsche Tradition des Gemein-Diskurses und auf den deutschen Ge-
gensatz zwischen Gemeinschaft und Gesellschaft bleibt zu erwähnen, dass die 
Theorie des Schweizers Rousseau, obgleich er auf Französisch schrieb und der 
Rousseauismus im Sinne eines revolutionären Enthusiasmus in Frankreich weit 
verbreitet war, im deutschsprachigen Raum am erfolgreichsten war. Besonders 
seine Kulturkritik, seine Naturromantik und seine pädagogischen Schriften wa-
ren nirgendwo so einflussreich wie in Deutschland. 
                                                             
35  Rousseau 1984, Essay über den Ursprung der Sprachen. Erstes Zitat: S. 130, zweites 

Zitat: S. 133. 

36  Vgl. Spaemann 1980, Bürger ohne Vaterland, S. 41. 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839422366.97 - am 14.02.2026, 14:32:49. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839422366.97
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


106 | GEMEINSCHAFT JENSEITS VON IDENTITÄT? 

DIE AUFHEBUNG DER ENTFREMDUNG 
 
Rousseau idealisiert nicht nur die Möglichkeit nicht-entfremdeter Existenz, er 
bietet zwei Wege zu diesem Ziel an. Das Ideal der wahren Gemeinschaft oszil-
liert als träumerischer Mythos verlorener Präsenz in und zwischen beiden. Ob-
wohl die ideale Gemeinschaft bei Rousseau im Wissen um die Folgenschwere 
ihres Verlusts verbleibt – ein Verlust, der nicht wieder gewonnen oder ausgegli-
chen werden kann – bestimmt sie als regulatives Ideal der Annäherung nachfol-
gende Versuche der Gemeinschaftsbildung.37 Rousseau stellt alles, was eine 
scheinbare Nähe zu ursprünglicher Präsenz vorweisen kann, auf die Seite des na-
türlichen und unmittelbaren Seins und nimmt damit in der Geschichte der Meta-
physik, die laut Derrida die Geschichte der Bestimmung des Seins als Präsenz 
ist, eine herausragende Stellung ein.38 Trotz dieser präsenzmetaphysischen Im-
plikationen, die Rousseaus Geschichtsphilosophie strukturieren, ist er, wie in der 
Sekundärliteratur gebetsmühlenartig wiederholt wird, nicht auf die vereinfa-
chende These Zurück zur Natur zu reduzieren.39 Rousseaus Affinität zur Prä-
senzmetaphysik hat dort ein Ende, wo die Sehnsucht nach dem Ursprung in den 
handlungstheoretischen Versuch einer Wiedererlangung der natürlichen Präsenz 
umschlägt. Das Motiv der verlorenen Präsenz geht bei ihm nicht mit dem Kon-
zept einer Finalität einher, die der originären Präsenz wieder zu ihrem Recht auf 
Anwesenheit verhelfen soll. Rousseau hat einen Begriff der Finalität, auch ist er 
bestrebt die Herrschaft der Natur voranzutreiben und legitimiert die von ihm an-
gestrebte Revolution über eine alte und verlorene Wahrheit, doch – und hier liegt 
der wesentliche Unterschied – obgleich sein Ziel sich über einen untrennbaren 
Bezug zum Alten herauskristallisiert, ist es neuartig. Rousseau will nicht zurück 
zum Naturmenschen – der „natürliche Mensch“ und der „Bürger“ stehen für 
zwei neuartige Möglichkeiten, sich vom Schein zu befreien. 

Zu beachten ist, dass der natürliche Mensch nicht mit dem Naturmenschen 
identisch ist, sondern Rousseaus Modell vollständiger und einheitlicher Identi-
tät des Menschen in der modernen Gesellschaft darstellt. Er hat Ähnlichkeiten 
mit dem Naturmenschen, muss aber als dessen Sublimierung, nicht als seine 
Wiederkehr begriffen werden, denn der natürliche Mensch ist sich, im Gegen-
satz zum selbstbezüglichen aber verstand- und vernunftlosen Naturmenschen, 

                                                             
37  Vgl. Baczko 1970, Rousseau, S. 445. 

38  Vgl. Derrida 1933, Grammatologie, S. 173. 

39  Interessanterweise habe ich kaum einen aktuellen Autoren gefunden, der Rousseau 

nicht gegen den Vorwurf des „Zurück zur Natur“ in Schutz nimmt, jedoch keinen, der 

ihm diese simple These vorwirft. 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839422366.97 - am 14.02.2026, 14:32:49. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839422366.97
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


ROUSSEAU: ENTFREMDUNG, UNMITTELBARKEIT UND GEMEINSCHAFT | 107   

 

seiner vollendeten, selbstgenügsamen Identität bewusst. Der Bürger wiederum 
darf keinesfalls mit dem Bourgeoisen verwechselt werden, den Rousseau als 
Menschen seiner Zeit beschreibt. Dieses moderne Mischwesen, das laut 
Rousseau stets im Widerspruch mit sich selbst steht und dem es an eben der 
Identität mangelt, die den natürlichen Menschen und den Bürger auszeichnen, 
„wird weder jemals ein Mensch noch ein Bürger sein. Er wird einer der Men-
schen unserer Zeit sein, ein Franzose, ein Engländer, ein Bürgerlicher, er wird 
nichts sein.“40 

 

Der natürliche Mensch 
 
Die erste Möglichkeit der Herrschaft des Scheins und der Entfremdung zu ent-
kommen, liefert die Seins-Weise des natürlichen Menschen. Der Prototyp des 
natürlichen Menschen ist Émile, der Protagonist aus Rousseaus Erziehungsro-
man. Seine Geschichte ist die einer künftigen Natur-Geschichte des Menschen. 
Im Émile führt Rousseau das Thema der beiden Abhandlungen über die Un-
gleichheit weiter und gibt eine Anleitung zu einer Werdensgeschichte des natür-

lichen Menschen in der Gesellschaft. Die Identität dieses neuen Menschen ist 
gekennzeichnet durch Einheit und Einkehr in sich selbst. „Der natürliche 
Mensch ist ganz für sich; er ist eine Zahleinheit, das Durchausganze, welches 
sich nur auf sich selbst oder auf seinesgleichen bezieht.“41  

Der Weg zu dieser Form der Identität verläuft über die Erhaltung der eigenen 
Kindlichkeit. „Je mehr hingegen der Mensch in seinem natürlichen Zustande ge-
blieben ist, desto kleiner ist der Unterschiede zwischen seinen Kräften und sei-
nen Begierden, und desto weniger ist er folglich von seinem Glück entfernt.“42 
Denn, fährt Rousseau fort, der Mensch sei nur stark, wenn er sich damit begnügt, 
das zu sein, was er von frühester Natur aus ist. Er erhebt es zu einem unbestreit-
baren Grundsatz, dass die ersten Regungen der Natur gut seien und dass es keine 
ursprüngliche Verdorbenheit des Herzens gibt. Tugend und Natur stimmen im-
mer und unmittelbar überein. Um den neuen Menschen zu erschaffen, gelte es, 
das Dasein ins Innere zu verlegen und auf die ursprüngliche Stimme der Natur 
zu hören, die nur innerlich vernehmbar sei und mit der Gottes und dem Gewis-
sen identisch sei. Mit dieser Konzentration auf das innere Erleben geht gleich-
wohl eine Fokussierung auf eine originäre Leiblichkeit einher. Wenn die Erzie-
hung sich darauf beschränke, der Natur zu folgen, meint Rousseau, folge sie zu-
gleich der Logik des natürlichen Körpers. Gunter Gebauer hebt hervor, dass die 
                                                             
40  Rousseau 1980, Émile, S. 14. 

41  Rousseau 1980, Émile, S. 13. 

42  Rousseau 1980, Émile, S. 69. 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839422366.97 - am 14.02.2026, 14:32:49. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839422366.97
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


108 | GEMEINSCHAFT JENSEITS VON IDENTITÄT? 

Körper-Erziehung bei Rousseau Priorität vor der Wissensvermittlung erhält, be-
tont aber auch, dass die befreiende Entfaltung des Körpers im Hinblick auf eine 
frei-natürliche Persönlichkeit in der ganzheitlichen Absicht unternommen wird, 
zu einer Befreiung der Seele zu führen. Wir werden noch sehen, wie Rousseaus 
Verständnis von Ganzheitlichkeit letztlich auf einen christlichen Leib-Seele-
Dualismus und eine Emanzipation der Seele vom Körper abzielt. In einem suk-
zessiven Entwicklungsprozess gilt die Orientierung an der Leiblichkeit als Stufe 
der Entwicklung im Erziehungsprogramm zum natürlichen Menschen.43 

Für Rousseau sind Verstand, Vernunft und das bewusste Denken, die den 
Tugendmenschen vom Wilden unterscheiden, sekundäre und abgeleitete Eigen-
schaften, die sich erst später herausbilden. Sie seien, wie die Evolutionsgeschich-
te gezeigt habe, gefährlich und trügen dazu bei, den Menschen von sich zu ent-
fernen. Nur auf der Basis einer festen und einfachen Grundlage der Bedürfnisse 
und einer vorangehenden Übereinstimmung des Menschen mit sich und der Na-
tur könne verhindert werden, dass ihr Erwachen der Beginn einer Degeneration 
sei.44 Rousseau vertritt einen positiven Vernunftbegriff und reiht sich insoweit in 
die aufklärerische Tradition ein, als dass er den Menschen grundsätzlich für ver-
nunftbegabt hält. Sein Begriff von Vernunft ist dennoch von seiner Kulturkritik, 
seinem Naturbegriff und von tiefer Religiosität geprägt.45 Nur die unvermittelte, 
einfache Vernunft des Herzens, nicht der gelehrte und überfrachtete Verstand, 
stimme mit Gottes Vernunft überein. In der Konzentration auf die göttliche 
Stimme und das innere Verhältnis zur Natur sei es dem Einzelnen möglich, eine 
einheitliche und unmittelbare Identität herzustellen und der Kultur der Rationali-
tät und des Luxus zu entkommen. Im Glaubensbekenntnis des Savoyischen Vik-
tors beschreibt Rousseau seinen persönlichen Kampf um die Selbstfindung: 

 

                                                             
43  Vgl. Gebauer 1988, Auf der Suche nach der verlorenen Natur, S. 168. 

44  Rousseau 1980, Émile, S. 70-86. So wird Émile bis er 12 Jahre alt ist weder im 

Schreiben noch im Lesen unterrichtet. Bücher nennt Rousseau Elend und Geißel der 

Kindheit. Vgl. ebenda, S. 122. Er geht davon aus, dass der Mensch bereits durch die 

alphabetische Sprache entfremdet ist. Sein besonderer Hass gilt der Schrift. Zur Ver-

dammung der Schrift als Zeichen einer abgeleiteten, repräsentativen Kultur des Sub-

stituts: Vgl. Rousseau 1984, Essay über den Ursprung der Sprachen und Derrida 1993, 

Grammatologie, S. 171 – 540. 

45  Vgl. Spaemann 1980, Bürger ohne Vaterland, S. 43. Obgleich Rousseau aus politi-

schen Gründen kurzfristig vom Kalvinismus zum Katholizismus konvertierte, ist seine 

Religiosität stets an den Evangelien und am Frühchristentum orientiert, ist protestan-

tisch-kalvinistisch, nicht römisch-katholisch. 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839422366.97 - am 14.02.2026, 14:32:49. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839422366.97
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


ROUSSEAU: ENTFREMDUNG, UNMITTELBARKEIT UND GEMEINSCHAFT | 109   

 

„Es gibt ein Alter, wo das noch freie, aber glühende, unruhige und nach Glück strebende 

Herz das Glück, das es nicht kennt, mit einer neugierigen Ungewissheit sucht und, durch 

die Sinne betrogen, sich endlich an sein eitles Bild anklammert und es da zu finden glaubt, 

wo es nicht ist. Diese Verblendungen haben für mich gar zu lange gedauert. Ach! Ich habe 

sie gar zu spät erkannt und nicht ganz zerstören können. [...] Anstatt darin den Gegenstand 

meines Glücks zu sehen, betrachte ich sie als dessen Hindernis. Ich strebe vielmehr nach 

dem Augenblick, wo ich, befreit von den Banden des Leibes, ohne Widerspruch, ohne 

Teilung Ich sein und nur meiner selbst bedürfen werde, um glücklich zu sein.“46 

 
Identität erscheint als inneres Verhältnis. Im Prozess der Selbstfindung gehe es 
darum, die Blickrichtung von außen nach innen zu verändern, darum, den Men-
schen von der Bedingtheit seiner Selbsterkenntnis loszureißen und die Abhän-
gigkeit seines Ich-Bezugs von der Spiegelung in Anderen zu beenden.47 Der 
neue Mensch könne die Wahrheit mit eigenen Augen erkennen, er sei eins und 
genüge sich. Die Vorstellung der selbstgenügsamen Beherrschung geht bei 
Rousseau bis zur Vorstellung, der Geist sei vom Körper abzutrennen, so dass 
Rousseau den natürlichen Menschen auch als Sklaven für frei hält. Die Gefan-
genschaft des Körpers könne seinen Geist nicht fesseln, die Unterdrückung des 
Menschen könne ihn, der unter der Herrschaft der Natur stehe, nicht berühren. Er 
erzählt die Geschichte von Émile, der in Gefangenschaft gerät und als Sklave 
gehalten wird. Émile fühlt sich unter diesen widrigen Bedingungen paradoxer-
weise freier als je zuvor, da er erkennt, dass körperliche Unterdrückung durch 
Menschen seinen Geist nicht fesseln kann.48 

Es ist eine christliche Interpretation des Verhältnisses von Körper und Seele, 
die Rousseau hier vorantreibt. Von dieser Warte aus betrachtet, verwundert es 
nicht, dass er erklärt, Christen seien dazu prädestiniert, Sklaven zu sein. Er meint 
dies durchaus positiv und fügt hinzu, dass sie dies wüssten und es sie nicht beun-
ruhige.49 Rousseaus Verhältnis zum Christentum ist ambivalent. Er verachtet die 
römisch-katholische Priesterreligion, den Prunk und die Ausschweifungen der 
Kirche. Gleichzeitig verehrt er die Figur Jesu Christi, die Bescheidenheit und die 
protestantisch-asketische Moral. Er bezieht die Seins-Weise des natürlichen 
Menschen wiederholt auf die christliche Lehre aus den Evangelien. Es sind die 
Selbstgenügsamkeit und die Suche nach der Wahrheit im Inneren, die ihn mit 
                                                             
46  Rousseau 1980, Glaubensbekenntnis des Savoyanischen Viktors. In: Émile, S. 375. 

47  Rousseau nimmt in diesem Punkt gewissermaßen und unter anderen Vorzeichen die 

moderne Psychoanalyse des Blicks vorweg. Vgl. Rousseau 1955, Über die Ungleich-

heit. Teil II. S. 265. 

48  Vgl. Rousseau 1980, Émile und Sophie oder die Einsamen. S. 682. 

49  Rousseau, Vom Gesellschaftsvertrag 2006 (1762), Buch 4, Kapitel 8, S. 149. 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839422366.97 - am 14.02.2026, 14:32:49. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839422366.97
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


110 | GEMEINSCHAFT JENSEITS VON IDENTITÄT? 

dem Christentum verbinden.50 Zugleich macht er deutlich, dass weder eine Ge-
meinschaft von Christen, noch eine von natürlichen Menschen eine Grundlage 
für die ideale Republik bieten würden, da diese Religiosität rein geistig sei und 
eine in sich gekehrte Identität (Rousseaus Ziel) den Misserfolg einer solchen Re-
publik vorprogrammierten. Das Christentum ist „einzig und allein mit den 
himmlischen Dingen beschäftigt: das Vaterland des Christen ist nicht von dieser 
Welt.“51 Wenn Rousseau das Frühchristentum mit seiner Trennung von irdischer 
und geistiger Welt verantwortlich für den Niedergang der Polis macht, da es den 
Christen nicht möglich gewesen sei, sich vollends mit dem Vaterland, mit der 
Republik zu identifizieren, impliziert das Kritik und schwermütige Trauer, aber 
auch Bewunderung. Diese Aussage ist als realistische Feststellung zu verstehen, 
die für Rousseau die Notwendigkeit einer Philosophie des Bürgers impliziert, sie 
ist nicht als Abkehr von den Grundlagen des Christentums oder vom Ideal des 
natürlichen Menschen zu betrachten. 

Das, was Christen wie auch Émile fehlt um gute Bürger sein zu können, ist 
Leidenschaft für das Irdische. In einer modernen Gesellschaft können Menschen 
wie die Christen oder Émile leben, da sie ihre Pflicht tun, aus Tugendhaftigkeit 
die Gesetze achten und Gemeinwesen grundsätzlich Ehre entgegen bringen. Sie 
können als wahre Menschen in der falschen Gesellschaft einsam und als Außen-
seiter leben. Doch sie sind ungeeignet, Teil eines wirklichen Volkskörpers zu 
sein, wie Rousseau ihn im Gesellschaftsvertrag entwirft. Der Grund dafür liegt 
paradoxerweise in ihrer Überlegenheit. Im Gegensatz zu Bürgern lassen sie sich 
nicht täuschen. Der natürliche Mensch hat individuell zu sich gefunden und den 
Gegensatz zwischen Schein und Sein hinter sich gelassen, doch vermag er nicht, 
die allgemeine Entfremdung der Gesellschaft aufzulösen. Dadurch ist ihm die 
Teilhabe an der idealen Republik unmöglich, denn diese basiert, obwohl sie ein 
Ideal Rousseaus ist, auf einer Form der Lüge und der Täuschung.52 Der Preis, 
den der natürliche Mensch für seine Identität zahlt, ist die Einsamkeit. 

So ist Émile ein freier, selbstgenügsamer, einsamer Außenseiter. Seine Liebe 
scheitert an der Realität und er ist dazu verdammt, der ewig Suchende ohne Va-
terland und wahre Gemeinschaft zu bleiben. Der natürliche Mensch in der Ge-
                                                             
50  Die Bezeichnung der Christen als Sklaven, die Abhängigkeit predigen, führte häufig 

zu dem Missverständnis, Rousseau habe das Christentum verachtet. Das ist, bezüglich 

der Kirche und der sogenannten Priesterreligion richtig. Die Bezeichnung der Christen 

als Sklaven und der Widerspruch von Christen und Bürgern ist jedoch gerade keine 

negative Beschreibung. Die Christen sind auf dem Weg aus der Entfremdung zu weit 

fortgeschritten, um noch Bürger sein zu können. 

51  Rousseau 2006, Vom Gesellschaftsvertrag. Buch 4, Kap.8, S. 148. 

52  Vgl. Rousseau 2006, Vom Gesellschaftsvertrag. Buch 2, Kap.7, S. 46. 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839422366.97 - am 14.02.2026, 14:32:49. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839422366.97
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


ROUSSEAU: ENTFREMDUNG, UNMITTELBARKEIT UND GEMEINSCHAFT | 111   

 

sellschaft ist ein Weg der Emanzipation vom Schein, aber er ist auch ein Projekt, 
das aufgrund eines Scheiterns notwendig geworden ist, denn der natürliche 
Mensch ist eine Reaktion auf die Unmöglichkeit der natürlichen Gemeinschaft. 
Die Möglichkeit einer Gemeinschaft natürlicher Menschen hat Rousseau ver-
neint und gleichzeitig fortwährend ihren Mythos genährt. Immer wieder rekur-
riert er sehnsuchtsvoll auf eine Selbstgenügsamkeit der Gemeinschaft, die er 
analog zur Genügsamkeit des Ichs entwirft. Er träumt von einer Gemeinschaft, 
die es schafft, die Freiheit und die absolute Unabhängigkeit des Einzelnen zu 
bewahren. In der Neuen Heloise, seinem zu Lebzeiten erfolgreichsten Roman, 
reicht sein Gemeinschaftsmodell am nächsten an eine derartige Gemeinschaft 
natürlicher Menschen heran. Die hier beschriebene, geschlossene Gemeinschaft 
Clarens bleibt autonom, arbeitet ohne aus sich herauszutreten, alles und alle sind 
miteinander organisch verbunden und bleiben innerlich.53 

Die Erfahrung einer kollektiven Befreiung, die wahre Zugehörigkeit zu ei-
nem Vaterland, nach der Émile sich lebenslang sehnt, bleibt auch seinem Alter 
Ego Rousseau verwehrt. Das beschreibt er in den Bekenntnissen und in den 
Träumereien eines einsamen Spaziergängers. So sehr Rousseau sich bemüht, die 
einsame54 und autonome Rebellion gegen die Falschheit seiner Welt mit sinnstif-
tenden Motiven zu verbinden, eine Sehnsucht nach wahrer Zugehörigkeit bleibt 
bestehen, denn der Einsamkeit haftet immer der Vorbehalt des Vorläufigen an.55 

 

Der Bürger 
 
Die zweite Möglichkeit, einheitliche Identität zu erreichen und die Entfremdung 
zu beenden, sieht Rousseau in der Möglichkeit einer einheitlichen Spaltung. Die-
                                                             
53  Vgl. Starobinski 1988, Rousseau, S. 165. 

54  Das Motiv der Einsamkeit und dessen Kultivierung wird später stark von der Roman-

tik aufgegriffen werden. 

55  Die Beschreibungen der Einsamkeit sind von anachronistischen Motiven getränkt, 

dennoch ist Rousseaus Autonomiebegriff nicht vormodern. Rousseau argumentiert auf 

Grundlage eines modernen Subjekt- und Identitätsbegriffs. Seine Natur- und Sozial-

romantik und seine Klage gegen die Entfremdung der modernen Welt sind wie auch 

sein Projekt des mit sich selbst identischen, sich selbst bestimmenden Menschen, erst 

auf der Grundlage des modernen Subjektbegriffs möglich. Die Denkmöglichkeit eines 

freien und individuellen Menschen eröffnet die Idee individueller Emanzipation. Die 

aufklärerische Philosophie und die im Entstehen begriffene moderne-bürgerliche Ge-

sellschaft waren von einem Erstarken von Entfremdungsgefühlen begleitet und der 

moderne Subjektbegriff brachte mit sich die Bedingungen für den Protest gegen sich 

selbst und die eigene Zeit hervor. 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839422366.97 - am 14.02.2026, 14:32:49. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839422366.97
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


112 | GEMEINSCHAFT JENSEITS VON IDENTITÄT? 

ser merkwürdige Begriff bezeichnet das Verhältnis des Bürgers zu sich selbst, 
das Rousseau Brucheinheit nennt. „Der bürgerliche Mensch ist nur eine Bruch-
einheit, die vom Nenner abhängt und deren Wert in ihrem Verhältnis zu dem 
Ganzen liegt, welches der gesellschaftliche Körper ist.“56 Die Identität des Bür-
gers ist einheitlich, weil er sich vollständig, mit allen Rechten und Identitätsbe-
stimmungen, an die Gemeinschaft veräußert. Er ist nichts für sich, sein Bezug zu 
sich selbst vollzieht sich allein über die Aufspaltung seiner Persönlichkeit und 
die Hingabe an die Gemeinschaft. In der einheitlichen Gemeinschaft (der Repub-
lik) ist auch er mit sich identisch.57 Die vertragliche Vereinigung der Mitglieder 
der Gemeinschaft bringt einen Gemeinwillen (volonté général) und ein gemein-
schaftliches Ich (commun-moi) hervor, das als „Körper, jedes Glied als untrenn-
baren Teil des Ganzen“58 aufnimmt. Der Rousseausche Kollektivkörper basiert 
auf einem totalen Identitätsmodell von Herrschern und Beherrschten. Der Wille 
des Souveräns, zugleich der Gemeinwille, stimmt immer und unmittelbar mit 
dem Willen des Einzelnen überein. Partikularwillen sind unerwünscht, da die 
unmittelbare Einheit von Souverän und Volk Bedingung der Freiheit ist, die es 
zu erhalten gilt. Vom Gemeinwillen abweichende Bürger werden gezwungen, 
sich anzupassen, was Rousseau euphemistisch als Zwang zur Freiheit be-
schreibt.59 Um einen homogenen Gemeinschaftskörper zu garantieren, will 
Rousseau den Bürgern keine direkten, sondern ausschließlich über den Souverän 
vermittelte Beziehungen gestatten.60 Interessensgemeinschaften und Parteiungen 
sollen vermieden werden.61 

                                                             
56  Rousseau 1980, Émile, S. 13. 

57  Rousseau 2006, Vom Gesellschaftsvertrag. Buch 1, Kap. 6., S. 17. 

58  Rousseau 2006, Vom Gesellschaftsvertrag. Buch 1, Kap. 6., S. 18. 

59  Rousseau 2006, Vom Gesellschaftsvertrag. Buch 1, Kap. 6., S. 21. 

60  Diese Aussage Rousseaus macht deutlich, dass Jochen Vogl irrt, wenn er annimmt, 

Rousseau denke Gemeinschaft kommunistisch. (Vogl 1994, Gemeinschaften, S. 10) 

Rousseau ist hinsichtlich seines Entfremdungsbegriffs und auch bezüglich seiner Ka-

pitalismuskritik, die jedoch auf das alte, antisemitische Wucherstereotyp und eine ein-

seitige Kritik am „raffenden“ Finanzkapital abzielt, ein Vordenker kommunistischer 

Perspektiven. Kommunistische Gemeinschaftstheorien bereitet er jedoch nicht vor, da 

diese gerade auf Beziehungen von Menschen untereinander basieren, um letztlich die 

Ebene des Staates überflüssig zu machen und nicht auf Beziehungen, die nur vermit-

telt über eine übergeordnete Einheit stattfinden. 

61  Rousseau 2006, Vom Gesellschaftsvertrag. Buch 2, Kap. 3., S. 31. Ähnlich wie bei 

Hobbes fungiert der Gesellschaftsvertrag paradoxerweise als Mittel, die Beziehungs-

losigkeit der Bürger untereinander einzurichten. 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839422366.97 - am 14.02.2026, 14:32:49. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839422366.97
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


ROUSSEAU: ENTFREMDUNG, UNMITTELBARKEIT UND GEMEINSCHAFT | 113   

 

Rousseau verehrt die Antike als verlorene Zeit, in der die ideale Republik, die 
wirkliche bürgerliche Gesellschaft, Realität gewesen sei. „Diese öffentliche Per-
son, die so aus dem Zusammenschluss aller zustande kommt, trug früher den 
Namen Polis [...]“62 Seine Beschreibungen der Polis als idealer Republik stim-
men bezüglich seiner politischen Vorstellungen mit denen des Contrat Social 
überein, obgleich beispielsweise die Verurteilung der Sklaverei und das Ver-
tragsdenken hinzutreten. Hinsichtlich der Identitätspolitik der Gemeinschaft sind 
die Konzepte deckungsgleich. 

Rousseau nimmt an, die Bürger Roms und Spartas seien keine Individuen im 
heutigen Sinne gewesen. Sie hätten Eigennamen gehabt, ihr Ich hätte sich jedoch 
erst als gespaltenes mithilfe ihrer Existenz als Römer oder Spartaner verwirkli-
chen können. Zum Beleg führt er eine Erzählung an, in der ein Spartaner sich für 
den Rat der Dreihundert bewirbt und als er scheitert, anstatt sich zu grämen, er-
freut darüber ist, dass es in Sparta 300 bessere Bürger als ihn gibt.63 Die Exis-
tenzweise des Bürgers erfordere es, die individuelle Identität bis zur leiden-
schaftlichen Selbstaufgabe hinter der gemeinschaftlichen zurücktreten zu lassen. 
Wesentlich dafür sei ein grenzenloser Patriotismus, die Bereitschaft für sein 
Land zu sterben. Die „im Herzen der Bürger“ verankerte Vaterlandsliebe sei un-
bedingte Voraussetzung für das Funktionieren einer Republik, da das „Erkalten 
der Vaterlandsliebe“ und „die Betriebsamkeit des Privatinteresses“ das Ende je-
der guten Republik einläuteten.64 

Rousseaus republikanische Vorstellungen sind geprägt durch eine Ablehnung 
jeder Form von Repräsentation. Der fortschrittliche, repräsentationskritische 
Wunsch, Freiheit und Herrschaft auszusöhnen und eine Republik zu errichten, in 
der nicht abstrakte Autoritäten über das Wohl der Menschen bestimmen, wird 
von Rousseau in einem Hass auf jede Form der Vertretung verdreht. Zugleich 
begründet er das Ideal überschaubarer Gemeinschaften: anwesende Bürger 
könnten der Verfälschung des Gemeinwillens vorbeugen, indem sie sich selbst 
vertreten. Das versammelte Volk scheint in dieser Selbstvertretung unmittelbar 
sich selbst, seine Legitimität, seine Unabhängigkeit und seine Freiheit zu offen-
baren.65 Die Annahme, dass direktdemokratische Elemente einer Verfälschung 
von Interessen vorbeugen können, muss nicht präsenzmetaphysisch sein, bei 
Rousseau ist sie es. Rousseau lehnt aus denselben Gründen mit einer, in ihrer 
Leidenschaft dem Thema unangemessen erscheinenden Anklage, das Theater als 
                                                             
62  Rousseau 2006, Vom Gesellschaftsvertrag. Buch 1, Kap. 6., S. 18. 

63  Vgl. Rousseau 1980, Émile, S. 13. 

64  Alle drei Zitate: Rousseau 2006, Vom Gesellschaftsvertrag. Buch 3, Kap. 15. 

S. 102/03. 

65  Vgl. Rousseau 2006, Vom Gesellschaftsvertrag. Buch 3, Kap. 15., S. 102f. 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839422366.97 - am 14.02.2026, 14:32:49. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839422366.97
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


114 | GEMEINSCHAFT JENSEITS VON IDENTITÄT? 

Symbol der repräsentativen Entfremdung, als Beispiel für Künstlichkeit und für 
die scheinhafte Existenzweise der Moderne ab. Hier zeigt sich nicht nur Rousse-
aus Tendenz zu großen Erzählungen, in denen alle kritischen Elemente mitei-
nander verzahnt werden und einen Platz innerhalb eines großen Übels zugewie-
sen bekommen, sondern auch seine, schon in der Verdammung der Schrift auf-
fällig gewordene Abscheu vor der Macht des vermeintlich Sekundären bzw. eine 
Idealisierung all dessen, was als unmittelbar und transparent erscheint. Dem 
Schauspieler, der die Trennung von Schein und Sein, das Schlüpfen in Rollen 
und das Tragen von Masken zu seinem Beruf gemacht habe, setzt er das im 
Volksfest vereinte Volk entgegen. In der von fröhlichem Beisammensein ge-
kennzeichneten Anwesenheit des Volkes unter freiem Himmel könnten die Bür-
ger unmittelbar und quasi unbewusst die gründende Ur-Szene der Gemeinschaft 
wiederholen und dem Kollektivkörper, der ansonsten keine erkennbare Form hat, 
sinnlich wahrnehmbare Gestalt geben.66 „Das Volk zeigt sich so wie es ist [...]“67 
Bezeichnenderweise erklärt er, dass die erzieherische Funktion der öffentlichen 
Feiern sich nur unter freiem Himmel entfalten könne.68 Über den Umweg der 
Naturverherrlichung verzahnen sich hier politische Gemeinschaftsutopien mit 
Präsenzmetaphysik und Unmittelbarkeitsversprechen. Diese Verbindung muss 
auch für die Weiterentwicklung des Gemeinschaftsbegriffs im Blick behalten 
werden, denn hier wurde ein politisches Gemeinschaftskonzept in eine heilsver-
sprechende, identitätspolitische Erlösungsgeschichte verwandelt. 

Zentraler Unterschied zwischen natürlichem Mensch und Bürger ist, dass ih-
re jeweilige Existenzweise auf entgegengesetztem Weg zustande kommt. Wäh-
rend der Mensch seine Einheit durch eine sublimierte Rückkehr zu seinen natür-
lichen Wurzeln herstellt, ist der Weg, der zum Bürger führt, die Denaturierung. 

 
„Die guten bürgerlichen Satzungen sind diejenigen, welche am besten wissen, dem Men-

schen seine Natur auszuziehen, ihm sein absolutes Dasein zu nehmen, um ihm ein relati-

ves zu geben, und das Ich in die gemeinschaftliche Einheit zu versetzen, so dass jede ein-

zelne Person sich nicht mehr für eins, sondern für einen Teil der Einheit hält und nur noch 

im Ganzen empfindsam ist.“69 

 
                                                             
66  Vgl. Rousseau 1978, Brief an d� Alembert über das Schauspiel, S. 460f. 

67  Rousseau 1980, Émile, S: 277. 

68  „In frischer Luft und unter freiem Himmel sollt ihr euch versammeln und dem Gefühl 

eures Glücks euch überlassen. Die Sonne beleuchte euer unschuldiges Schauspiel, ihr 

seid es selbst, das würdigste Schauspiel auf das die Sonne scheinen kann.“ Rousseau 

1978, Brief an d� Alembert über das Schauspiel, S. 462f 

69  Rousseau 1980, Émile, S. 13. 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839422366.97 - am 14.02.2026, 14:32:49. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839422366.97
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


ROUSSEAU: ENTFREMDUNG, UNMITTELBARKEIT UND GEMEINSCHAFT | 115   

 

Vom Naturromantiker Rousseau klingt der Ruf nach Denaturalisierung paradox 
und er ist nicht ohne Widersprüche im Werk. Rousseaus Erklärung dagegen ist 
einfach: Gemeinschaftlichkeit ist dem Menschen nicht natürlich, denn das We-
sen des Naturmenschen habe primär in einer autarken Lebensweise bestanden. 
Daher muss Gemeinschaft erschaffen und geregelt werden und zwar ausgehend 
von den Prämissen eines kulturkritischen Naturbegriffs, quasi als Naturalisierung 
der Kultur. Dabei gelte es, sich für eine der beiden Seiten, Natur oder Denatura-
lisierung zu entscheiden, denn Rousseau, dem Eindeutigkeit ein zentrales Anlie-
gen ist, erscheint eine Mischform zwischen beiden als verheerend. Sie entspre-
che dem modernen Menschen (weder natürlicher Mensch noch Bürger). Mit sei-
nem Ideal der wahren Gemeinschaft und seinen romantischen Verheißungen un-
tergräbt Rousseau seine eigene Theorie, dennoch sind sein Konzept der künstli-
chen Republik und des Gesellschaftsvertrags in der politischen Philosophie be-
deutsam geworden. Die Utopie einer wahren Gemeinschaft, von Rousseau idea-
lisiert, nicht aber ausgearbeitet, wurde von ihm ausgehend zur Grundlage der 
Gemeinschaftsromantik. 

Für den politischen Theoretiker Rousseau ist evident: Gemeinschaft muss 
konstruiert werden. Trotz dieser notwendigen Künstlichkeit will Rousseau eine 
gute Gemeinschaft und gedenkt, das antike Ideal des guten Lebens mit Denatura-
lisierung zu verbinden. Auf diesem Weg soll die moralisch-politische Existenz-
weise des Bürgers vollendet werden.70 Die Gründung der Gemeinschaft wird 
damit nicht nur zu einer Konstruktion, sondern auch zu einer Täuschung. Zu ei-
ner Täuschung über die Natur des Menschen und über die wahren Interessen des 
Ordnungsstrebens. Jeder Einzelne hält sich für ein Teil des Ganzen, er ist es aber 
nicht. Das Sein des Menschen liegt in sich selbst und in der eigenen Selbstge-
nügsamkeit. Daher bedarf es einer Vermittlung bzw. eines Umwegs, um die 
Gemeinschaft zu erschaffen. Rousseau empfiehlt dem Gesetzgeber, die Religion 
zur Vermittlung seiner Interessen zu nutzen. Religion stifte Sinn und lasse Men-
schen ihre Pflicht lieben.71 „Das ist es, was die Väter der Nationen zu jeder Zeit 
zwang, ihre Zuflucht zum Himmel als Mittler zu nehmen [...] damit die Völker 
[...] frei gehorchen und das Joch des öffentlichen Glücks tragen, ohne zu mur-
ren.“72 Eine solche Religion kann nicht die der natürlichen Menschen, das wahre 
Christentum, sein, denn ihre Anhänger würden sich nicht täuschen lassen. 
Rousseau strebt nach einem bürgerlichen Glaubensbekenntnis, das die Bürger an 
den Staat bindet und ihr Pflichtbewusstsein sowie den Patriotismus fördert. We-
sentliche Punkte sind die Heiligkeit des Gesellschaftsvertrags und der Gesetze, 
                                                             
70  Vgl. Nonnenmacher 1989, Die Ordnung der Gesellschaft, S. 227. 

71  Vgl. Rousseau 1989, Über die Regierung Polens, S. 438. 

72  Rousseau 2006, Vom Gesellschaftsvertrag. Buch 2, Kap. 7, S. 46. 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839422366.97 - am 14.02.2026, 14:32:49. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839422366.97
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


116 | GEMEINSCHAFT JENSEITS VON IDENTITÄT? 

sowie die Hoffnung auf ein zukünftiges Leben, die er als Basis von Selbstopfe-
rungsbereitschaft betrachtet.73 

Ist die Republik auf eine solche Weise errichtet, kann der Gemeinschaftskör-
per ein Eigenleben entwickeln; die Lüge kann sich in Wahrheit verwandeln.74 
Funktioniert die Gründung, so findet eine augenblickliche und nur metaphy-
sisch-theologisch erklärbare Naturverwandlung statt, in der sich die Einzelnen 
wie bei der Substanzverwandlung während der Eucharistiefeier in eine einheitli-
che Gesamtkörperschaft verwandeln.75 Augenblicklich veredelt sich „die ganze 
Seele des Menschen und erhebt sich zu solcher Höhe“, die „Stimme der Pflicht“ 
tritt an die Stelle „des körperlichen Triebs“ und der Mensch „befragt seine Ver-
nunft“.76 Menschen, die sich und ihre Kräfte vereinigen, können etwas erzeugen, 
können, so Rousseau, neue Realitäten schaffen, die sie selbst und ihre Umwelt 
verändern. Gemeinschaftlich erzeugen sie eine neue körperliche Substanz, die 
nach der Gründung ein Eigenleben entwickelt und über den bloßen Zusammen-
schluss hinausreicht, aus dem sie geboren wurde. Das Gemein-Ich nimmt den 
Menschen ihre natürliche Einzelexistenz und transformiert sie, die neu geschaf-
fene Gemeinschaft entwickelt eigene Kräfte und wird nachträglich zur Identi-
tätsgrundlage der Menschen, die sie hervorgebracht haben.77 

Obwohl der Vertragsgedanke eine zentrale Rolle in seiner Konzeption spielt, 
hält Rousseau es nicht für den Normalfall, dass Menschen gemeinsam und ver-
traglich Staaten gründen. Sein kulturpessimistisches Misstrauen bringt ihn dazu, 
die Bedeutung der Selbstgründung einzuschränken. Ausdrücklich lehnt er die 
Idee eines „Blitzmechanismus“ ab, der die Geburtsstunde des Leviathans ausge-
zeichnet hatte. Der wunderliche Effekt des Gemein-Werdens kann nur unter be-
stimmten Bedingungen gelingen: Eine moralische Revolution, die im Zweifels-
fall auch eine Erziehungsdiktatur bedeuten kann, muss der politischen vorausge-
gangen sein. Es muss die richtige Zeit, der richtige Ort und das richtige Volk 
(ein junges und unverdorbenes) ausgewählt werden. Weiterhin ist die Gemein-
                                                             
73  Vgl. Rousseau 2006, Vom Gesellschaftsvertrag. Buch 4, Kap. 8, S. 151. 

74  Rousseau 2006, Vom Gesellschaftsvertrag. Buch 2, Kap. 8 und 9, S. 47-56. 

75  Vgl. Rousseau 2006, Vom Gesellschaftsvertrag. Buch 1, Kap. 6. S. 18. Vgl. auch Fet-

scher 1975, Rousseau, S. 107. 

76  Rousseau 2006, Vom Gesellschaftsvertrag. Buch 1, Kap. 8, S. 22. 

77  Rousseau erkennt die Probleme dieses Prozesses: „Damit ein werdendes Volk die ge-

sunden Grundsätze der Politik schätzen […] kann, wäre es nötig, dass die Wirkung 

zur Ursache werde, dass der Gemeinsinn, der das Werk der Errichtung sein soll, der 

Errichtung selbst vorausgehe und dass die Menschen schon vor den Gesetzen wären, 

was sie durch sie werden sollen.“ Rousseau 2006, Vom Gesellschaftsvertrag, Buch 2, 

Kap. 7, S. 46 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839422366.97 - am 14.02.2026, 14:32:49. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839422366.97
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


ROUSSEAU: ENTFREMDUNG, UNMITTELBARKEIT UND GEMEINSCHAFT | 117   

 

schaft auch nach der Gründung zu pflegen und Sorge für ihre Erhaltung zu tra-
gen. Es müssen gemeinschaftsstiftende Rituale stattfinden, und durch Re-
Inszenierungen muss die Kraft der Gründung erhalten werden. In diesem Sinne 
ist der Vertrag ein herausgehobener Punkt in einem langen Prozess. Denn primär 
ist es der Gesetzgeber, von Rousseau als Vater der Nation bezeichnet, der ein 
Volk zum Volk mache. Rousseau bürdet ihm viel Verantwortung auf. Er muss 
sich seiner gründend-erzieherischen Funktion bewusst sein, da er das Volk sonst 
nicht zum Bewusstsein seiner selbst führen könne und wer einen Staat gründen 
will, muss wissen, dass er dazu „Menschen erschaffen muss“. 

 
„Wer sich daran wagt, ein Volk zu errichten, muss sich imstande fühlen, sozusagen die 

menschliche Natur zu ändern; jedes Individuum, das von sich aus ein vollendetes und für 

sich bestehendes Ganzes ist, in den Teil eines größeren Ganzen zu verwandeln, von dem 

dieses Individuum in gewissem Sinn sein Leben und Dasein empfängt; die Verfasstheit 

des Menschen zu ändern, um sie zu stärken; an die Stelle eines physischen und unabhän-

gigen Daseins, das wir alle von der Natur erhalten haben, ein Dasein als Teil und ein mo-

ralisches Dasein zu setzen. Mit einem Wort, es ist nötig, dass er dem Menschen die ihm 

eigenen Kräfte raubt, um ihm fremde zu geben, von denen er nur mithilfe anderer Ge-

brauch machen kann. Je mehr die natürlichen Kräfte absterben und vergehen, desto stärker 

und dauerhafter werden die erworbenen, desto fester und vollkommener wird auch die Er-

richtung.“78 

 
Rousseau macht in diesem Zitat seine Sicht der Potentiale der Denaturalisierung 
deutlich: fremde Kräfte seien fester, vollkommener und ermöglichten Gemein-
schafskonstruktionen, in denen es dauerhaft gelingen könne, den Einzelnen im 
Zuge der Einverleibung in einen Teil des Kollektivleibs zu verwandeln. Der Ge-
sellschaftsvertrag kreiere ein Volk, das zuvor nur ein „Haufen“, eine „Assoziati-
on“ von Einzelnen ohne wahre Verbindung gewesen sei.79 Dessen ungeachtet 
bezieht Rousseau sich auf bestehende Völker und spezifische „Nationalcharakte-
re“, um zu ergründen, welche Gestalt ein zu errichtendes Gemeinwesen anneh-
men soll.80 Er verwahrt sich gegen die Idee, ein Ereignis wie der Gesellschafts-
vertrag könne einem Volk übergestülpt werden. Seinem Konzept der Denaturali-
sierung und seiner Überzeugung, dass Gemeinschaft Menschen nicht natürlich 
gegeben sei zum Trotz, argumentiert Rousseau kontinuierlich mithilfe eines, 
„modern“ ausgedrückt, vordiskursiven Rests, der die Begriffe Volk und Gemein-
                                                             
78  Rousseau 2006, Vom Gesellschaftsvertrag. Buch 2, Kap. 7, S. 43f. 

79  Rousseau 2006, Vom Gesellschaftsvertrag. Buch 1, Kap. 5, S. 15. 

80  „Das erste, wonach wir uns zu richten haben ist der Nationalcharakter“ Rousseau 

1989, Entwurf einer Verfassung für Korsika, S. 386. 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839422366.97 - am 14.02.2026, 14:32:49. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839422366.97
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


118 | GEMEINSCHAFT JENSEITS VON IDENTITÄT? 

schaft mit einer natürlichen, vorpolitischen Grundlage verbindet. Diese Ambiva-
lenz, die sich nicht eindeutig zwischen Konstruktion und Natürlichkeit positio-
niert, bedingt viele Widersprüche in Rousseaus Werk. 

 
 

PATRIOTISMUS, VATERLAND UND VOLK 
 
Rousseau nimmt mit seinem leidenschaftlich besetzten Begriff der Gemein-
schaft, den er mit dem des Volkes identifiziert, Teile der modernen Mythologie 
des Volkes vorweg.81 Die Bedeutung des Volkes bei Rousseau geht über eine 
werkimmanente Signifikanz hinaus. Im Zeitalter des entstehenden Nationalismus 
macht Rousseau sich, ohne selber einen ausgereiften Nationenbegriff zu haben, 
zum Vordenker einer Bewegung, die den Begriff der Nation ausbauen und den 
Begriff, besonders in Deutschland, mit dem des Volkes zusammenführen, das 
Begriffskonglomerat in politische Utopien und Konzepte aufnehmen und es 
wechselseitig mit den sich ausdifferenzierenden Begriffen von Gesellschaft und 
Gemeinschaft verbinden wird. Volk und Nation werden bei Rousseau noch nicht 
unterschieden und ihnen kommt nicht die Bedeutungsdimension zu, die ihnen 
wenig später anhaften wird, doch obgleich der von ihm benutzte, emotional und 
empathisch besetzte Begriff des Volkes keine biologistische Grundlage hat und 
das französische peuple eine weniger starke und nicht herkunftsfixierte Bedeu-
tung als das deutsche Volk hat, werden die Begriffe von Rousseau (wieder) mit 
einer scheinbar natürlichen, gemeinschaftlichen Seins-Weise verbunden. 
Rousseau ist der erste einflussreiche Denker, der Natur, Gemeinschaft und 
Volk82 in ein evidentes Begriffsverhältnis stellt und davon ausgeht, dass eine 
emotionale, sinnlich erlebbare Bindung an die Gemeinschaft zentral für das 
Funktionieren jeder politischen Ordnung ist. Volk, Vaterland und Patriotismus 
sind für Rousseau keine abstrakten Konzepte, sondern Symbole mit emotional-
moralischer Kraft, die alle Widersprüche gesellschaftlichen Seins zu versöhnen 
scheinen. 

 
„Das Volk ist aus autonomen Individuen zusammengesetzt [...] aber das Volk ist ein über-

individuelles Ganzes mit einer konkret-persönlichen Bedeutung für die Individuen. [...] Im 

Volk vollzieht sich eine Synthese; die Antinomien der Politik und Metaphysik, der Natur 

                                                             
81  Vgl. Baczko 1970, Rousseau, S. 498. 

82  Rousseau verwendet auch den Begriff nation (auch im Original), er hat aber keinen 

modernen Nationenbegriff, da dieser sich erst nach der Französischen Revolution her-

ausgebildet hat. 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839422366.97 - am 14.02.2026, 14:32:49. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839422366.97
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


ROUSSEAU: ENTFREMDUNG, UNMITTELBARKEIT UND GEMEINSCHAFT | 119   

 

und Kultur, der Vernunft und des Gefühls, des Demokratismus und Konservatismus wer-

den in ihm gelöst und versöhnt. Die Worte ‚Gottes Stimme, Volkes Stimme‘ sind für 

Rousseau nicht einfach ein Spruch, er nimmt sie ernst. Dank der Vereinigung mit der Idee 

des ‚Volkes‘ ist Rousseaus gesellschaftliche Vision nicht nur eine intellektuelle Konstruk-

tion.“83 

 
Eine der Schriften, in denen Volk, Nation und Gemeinschaft von Rousseau be-
sonders ins Zentrum gerückt werden, ist sein Verfassungsentwurf für Korsika. 
Rousseau beginnt ihn mit einer Analyse des korsischen Nationalcharakters: Er 
bescheinigt den Korsen, ein Volk zu sein, das von Natur aus glücklich und für 
eine gute Regierung geschaffen sei. Abgesehen von einigen Modifizierungen 
gelte es zu lernen, sich so zu erhalten, wie man sei, also den Schein, der durch 
Künstlichkeit und äußere Einflüsse Einzug gehalten habe, abzulegen.84 In der 
nun folgenden, von Land- und Bauernromantik geprägten Abhandlung über kor-
sische (und schweizerische) Geschichte, erklärt Rousseau, die Korsen lebten fast 
noch im gesunden Naturzustand, seien ursprünglich gerecht, aufrichtig und gut, 
ohne zu wissen, was diese Wörter eigentlich bedeuteten.85 Fremdeinflüsse hätten 
eine Neigung zu Diebstahl, Mord und Müßiggang herausgebildet, die dem We-
sen des Volkes aber nicht entspräche. Rousseaus Appell an die Wiederherstel-
lung des Nationalcharakters entspringt der Annahme, dass ein solcher, wenn na-
türlich entstanden, rein und gut sei. Rousseau transportiert hier eine xenophobi-
sche Ethik. Es ist nicht der moderne Rassismus mit seinen biologischen Argu-
mentationen und seinen Hierarchisierungsbestreben, der hier verbreitet wird, 
sondern schlichtes Misstrauen und generelle Ablehnung gegen alles Fremde.86 

Die Geschichtsanalyse Korsikas gleicht der aus dem Essay über den Ur-
sprung der Sprachen. Hier wie dort werden die einfachen, aber herzlichen Ver-
bindlichkeiten des Landlebens gepriesen und die Besonderheiten im National-
charakter mit abenteuerlichen Thesen über den Einfluss des Klimas auf die Men-
schen erklärt.87 Armut, eine ländlich-bäuerliche Gleichheit und das arbeitsame 
und unmittelbar mit der Erdscholle verbundene Leben hätten aus den korsischen 

                                                             
83  Baczko 1970, Rousseau, S. 498. 

84  Rousseau 1989, Korsika, S. 373f. 

85  Vgl. Rousseau 1989, Korsika, S. 428 und S. 388. 

86  Rousseau 1989, Korsika, S. 391f. 

87  Vgl. Im Essay über den Ursprung der Sprachen die Idee, nordische Völker würden 

aus Notwendigkeit eine Sprache herausbilden, während südliche Völker dies aus Lust 

und Liebe zur Gemeinschaft täten. S. 120-137. 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839422366.97 - am 14.02.2026, 14:32:49. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839422366.97
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


120 | GEMEINSCHAFT JENSEITS VON IDENTITÄT? 

Bauern von Natur aus zufriedene Patrioten gemacht.88 Rousseau wiederholt in 
diesem Text seine kulturkritischen Thesen (es wird vorgeschlagen, verweichli-
chende Kunst abzuschaffen, der Verlust der Sitten durch das Großstadtleben 
wird beklagt und die Geldherrschaft kritisiert) und zeigt die protestantisch-
asketische Prägung seiner politischen und moralischen Vorstellungen. Hinsicht-
lich des politischen Systems schlägt er eine hierarchisierende Klassifizierung in 
Kandidaten, Patrioten und Bürger vor. Nur Bürger seien fähig, den Gemeinwil-
len zu erkennen und könnten in einer demokratischen Gesellschaft Teil des Sou-
veräns sein. Patrioten und Kandidaten seien noch auf Anleitung und Erziehung 
des Gesetzgebers angewiesen.89 Die „demokratische Mischform“, die Rousseau 
als Regierungssystem für Korsika empfiehlt, hat wenig mit klassischer Demo-
kratie gemein. Zwar sollen Gesetze gemeinsam abgestimmt werden, doch Orga-
nisation und Verwaltung bleiben bei einer übergeordneten Regierung. Die Wahl 
zwischen verschiedenen Regierungsformen fällt letztlich nur auf die Demokratie, 
weil eine andere Regierung zu kostenintensiv erscheint. 

In seiner Schrift über Polen konkretisiert Rousseau seine realpolitischen 
Konzepte und macht erneut deutlich, dass seine Gemein-Vorstellungen mehr an 
patriotische Gemeinschafts-Romantik als an kontraktualistische Demokratievor-
stellungen gebunden sind. Er empfiehlt die Beibehaltung der Monarchie und eine 
konsequente Nationalisierung des Landes und seiner Menschen: Die kollektiv 
organisierte Erziehung habe die Jugendlichen vor allem über Polen und den ei-
genen, immer im Verhältnis zu Polen stehenden Platz in der Gemeinschaft zu 
unterrichten – Geschichte Polens, Gesetze Polens, Geographie Polens.90 Ziel sei 
es, den Menschen deutlich zu machen, dass sie nichts sind und Polen alles ist. 
Der Unterschied zwischen einem Volk der Bürger und einem der Patrioten wird 
an der herausgehobenen Rolle der Erziehung deutlich. Während Bürger sich 
selbst verantwortlich seien und keiner Anleitung bedürfen, sind Patrioten auf 
Führung und Erziehung angewiesen. Für Polen ist Rousseaus oberstes Ziel die 
Ausbildung des Volkes zu tugendhaften Patrioten. Die patriotischen Seelen die-
ses vor Kraft sprühenden Landes erinnern Rousseau an Griechen und Römer und 
lassen ihn annehmen, inmitten des gleichgemachten Europas, in dem es keine 

                                                             
88  Interessanterweise legt Rousseau Korsen wie Polen den Ackerbau zur Stärkung ihrer 

Freiheit nahe, während er in früheren Schriften den Ackerbau aufgrund seiner eigen-

tumsfördernden Tendenz zu einem Problem erklärt hatte. Vgl. Rousseau 1955, Über 

die Ungleichheit. Teil II. S. 191f. 

89  Vgl. Rousseau 1989, Korsika, 393. 

90  Eine Erziehung, die übrigens, da nicht natürliche Menschen, sondern Patrioten erzo-

gen werden sollten, den Idealen von Émiles freier Erziehung diametral entgegensteht. 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839422366.97 - am 14.02.2026, 14:32:49. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839422366.97
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


ROUSSEAU: ENTFREMDUNG, UNMITTELBARKEIT UND GEMEINSCHAFT | 121   

 

Nationalcharaktere mehr gebe, sei es möglich, eine Republik der Patrioten nach 
antiken Vorbildern zu errichten.91 

Wie schon im Contrat Social versucht Rousseau auch in der patriotischen 
Republik, Freiheit, Individuum und Gemeinschaft zu vereinen.92 Er will den 
Einzelnen soweit im Kollektiv verankern und die Gemeinschaft/das Vaterland 
soweit über die eigene Existenz stellen, dass in der absoluten Unterwerfung un-
ter die Gemeinschaft auch die maximale Freiheit besteht. Es ist der Versuch, die 
soziale Rolle derart mit der Idee persönlicher Freiheit zu vereinen, dass ein voll-
ständiges Verwischen der Unterschiede die Folge ist und Individuum und Kol-
lektiv nicht mehr auseinander zu dividieren sind. Es gelte, so Rousseau, die Vor-
stellung von Privatsphäre abzuschaffen, der Bürger müsse sich immer unter den 
Augen aller wissen.93 

 
„Jeder wahrhafte Republikaner hat mit der Muttermilch die Liebe zum Vaterland, also zu 

den Gesetzen und zur Freiheit eingesogen. Diese Liebe macht all sein Dasein aus, er sieht 

nur das Vaterland, er lebt nur für dieses; sobald er allein steht, ist er nichts: sobald er kein 

Vaterland mehr hat, ist er nicht mehr, und ist er alsdann nicht tot, so ist er nur schlimmer 

dran.“94 

 
Rousseaus Vaterland ist sein realpolitischer Gegenentwurf zu den europäischen 
Gesellschaften, die von ihm als entwurzelt und künstlich wahrgenommen wer-
den. Den Zusammenhalt der modernen Staaten (Frankreich, England und Spani-
en sind seine häufigsten Negativbeispiele) beschreibt er als Anhäufung von Ein-
zelinteressen, die keinen übergeordneten Sinn, kein gemeinsames Wohl verfol-
gen. Nun offenbar sich die Bedeutung der viel zitierten Worte Rousseaus aus 
dem Émile, „die Worte Bürger und Vaterland sind abzuschaffen“.95 Es geht nicht 
um eine Kritik am Vaterland oder am Bürger, sondern umgekehrt scheinen 
Rousseau die modernen Gesellschaften so wenig an diese hochwertigen Begriffe 
heranzureichen, dass sie ihnen nicht würdig sind. 

Das Ideal des Vaterlands ist Rousseaus unsicherer Versuch, eine Utopie für 
seine Zeit zu entwickeln – er scheint sich über ihren Platz nicht sicher. Diese 
Bedenken sind Teil einer allgemeinen Verunsicherung über die Fortentwicklung 
Europas in einer Zeit, in der eine Vielzahl umfassender Veränderungen die Rea-
                                                             
91  Vgl. und Zitate aus: Rousseau 1989, Polen, S. 345f. 

92  Zum Verhältnis von Individualismus und Holismus vgl. Gebauer 1988, Besitz und 

Gemeinschaft, S. 205. 

93  Vgl. Rousseau 1989, Polen, S. 505. 

94  Rousseau 1989, Polen, S. 447. 

95  Rousseau 1980, Émile, S. 14. 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839422366.97 - am 14.02.2026, 14:32:49. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839422366.97
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


122 | GEMEINSCHAFT JENSEITS VON IDENTITÄT? 

lität der Menschen schnell und grundlegend modifizierte. Das Rousseausche 
Schwanken zwischen ländlich-bäuerlicher Sozialromantik und wahrer Gemein-
schaft, zwischen Einsamkeit, patriotischen Verehrung des Vaterlands und der 
utopischen Verfassung im Contrat Social, dieses Schwanken hat sein Werk zu-
gleich offen und anschlussfähig gemacht. Gleichwohl war die Ambivalenz, die 
seine eigene Philosophie auszeichnet, Rousseaus größter Feind. Ambivalenz und 
Mischwesen, die sich nicht eindeutiger klassifizieren lassen, sind Rousseaus 
Angstobjekte. Rousseau sucht nach Eindeutigkeit, die er als Einfachheit bzw. als 
transparente Unmittelbarkeit mit der Natur, mit Gott und der vernünftigen Tu-
gend verbindet. Ausgehend von einem großen Widerspruch, Schein und Sein, 
versucht er die Welt zu ordnen. Doch ist es wiederum die Eindeutigkeit, an der 
Rousseau nicht nur mit seinen Gemein-Konzepten scheitert, sondern auch mit 
seinem Naturbegriff und seiner Vorstellung von einer sich der Natur in umge-
kehrter Weise wieder annähernden Denaturalisierung. Seine Philosophie ist aus-
gezeichnet durch ein modernes Ordnungs- und Klassifikationsstreben mit totali-
sierendem Charakter.96 Zu Rousseaus Leitmotiv, dem Gegensatz von Schein und 
Sein kommt ein weiterer hinzu, der zwischen abstrakt und konkret bzw. der zwi-
schen unmittelbar und abgeleitet. Der Rousseauismus ist mit diesem Blick auf 
die Welt zum Vordenker einer romantischen Fortschrittskritik geworden, mit der 
Gegenüberstellung von abstrakt und konkret legte er auch den Grundsatz für den 
sinnstiftenden Gegensatz von Gemeinschaft und Gesellschaft. 
 

 

DIE (BE-)GRÜNDUNG DER GEMEINSCHAFT 
 
In seinen patriotisch-politischen Schriften verdeutlichte Rousseau die Relevanz 
des Gründungsaktes des Gemeinwesens. Obgleich das einstimmige Bekenntnis 
zum Gemeinwillen im Contrat Social ihn als Vertragstheoretiker auswies, war 
schon in seinen ersten Schriften deutlich geworden, dass die Vertragstheorie kei-
nen Wert an sich für ihn darstellte.97 Bedeutsamer für Rousseau war die Produk-
tion eines rezitierbaren Moments der Gründung, der die Menschen in einem be-
sonderen Akt vereint und den Zusammenschluss auf etwas Substantielles zu-
rückführt. Korsika wollte Rousseau deshalb „durch einen feierlichen Eid zu ei-

                                                             
96  Vgl. Baumann 1995, Große Gärten, kleine Gärten, S. 45f. 

97  Er geht bspw. davon aus, dass auch der modernen Gesellschaft eine Art Vertrag zu-

grunde liegt. Ihn bezeichnet er als Unrechtsvertrag. Vgl. Rousseau 1955, Über die 

Ungleichheit. Teil II. S. 245. 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839422366.97 - am 14.02.2026, 14:32:49. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839422366.97
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


ROUSSEAU: ENTFREMDUNG, UNMITTELBARKEIT UND GEMEINSCHAFT | 123   

 

nem einzigen politischen Körper zusammenschließen [...]“98 Bei diesem Akt der 
Vereinigung sollte im ganzen Land gefeiert und unter „freiem Himmel mit der 
Hand auf der Bibel“ gemeinsam gesprochen werden. Das Gründungsereignis 
sollte Verbindung und Verbindlichkeit schaffen, Gemeinschaft zementieren und 
den Gemeinschaftskörper hervorbringen. Rousseau geht von einer substanzver-
ändernden Kraft der Gründung aus, die im Zweifelsfall angerufen und rezitiert 
werden kann. Da das Volk im Akt der Gründung anwesend war, sich selbst ohne 
Vertretung offenbart und seine Identität bewiesen habe, sichere die Gewesenheit 
des Ereignisses, die unmittelbaren Präsenz des mythischen Kollektivkörpers 
auch in Zukunft. In öffentlichen Feiern und Versammlungen gelte es diese 
Macht der Gründung zu rezitieren und wiederzubeleben. 

Die Gründung ist die Geburtsstunde des organischen Körpers der Gemein-
schaft. Das Volk, das die Anlagen für eine politische Existenz natürlich bereit 
stellt, wird mithilfe der Gründung zusammengeschweißt und entwickelt eine 
Identität als Gemeinschaftssubjekt. Was zuvor kein einheitlicher Körper, son-
dern eine lose Assoziation war, bringt sich im Akt der Gründung als organischer 
Körper hervor. Zur Verbildlichung adaptiert Rousseau antike Metaphern des or-
ganischen Gemeinschaftskörpers, rekurriert auf die Identitätsstiftung der geisti-
gen und körperlichen Gemeinschaft und auf christliche Transsubstantiationsvor-
stellungen. Die Organizität der Gemeinschaft verbindet sich bei ihm jedoch noch 
nicht mit einer tiefenhermeneutischen Mythologie des Volkes, die später die ro-
mantischen und rassistischen Gemeinschaftsbegriffe prägen wird. 

Das Schwanken Rousseaus zwischen natürlich-vorpolitischen und konstruiert-
politischen Gemein-Begriffen weist auf einen grundlegenden Konflikt des neuzeit-
lichen und modernen Gemeinschaftsdenkens hin, der die Texturen der Gemein-
Entwürfe im Politischen Imaginären mitstrukturiert. In der Antike war es als evi-
dent erschienen, dass Gemeinschaftlichkeit eine natürliche, vorpolitische und dem 
Menschen essentielle Eigenschaft ist, so dass das Problem nur in der Ausgestaltung 
zu liegen schien, in der Form, die eine gegebene Gemeinschaft, die das gute Leben 
ermöglichte, annehmen sollte. Diese Gewissheit war dem neuzeitlichen Denken 
abhanden gekommen. In der Antike waren komplizierte Begründungstheorien 
nicht notwendig gewesen; die Vorstellung des Gottesgnadentums hatte diesen 
Konflikt überbrücken können, doch seit Hobbes war es schwer, hinter die Feststel-
lung zurückzugehen, der Mensch sei kein zoon politikon. Gemeinschaftlichkeit war 
hinterfragbar geworden, sie musste begründet werden. Hobbes hatte das in seiner 
sehr speziellen und reduzierten Weise getan und das bloße nicht das gute Leben 
zum Ziel erklärt. Diese Reduktion konnte der Sozialromantiker Rousseau nicht 
mittragen. Er wollte beides: seine Theorie sollte Gemeinschaftlichkeit nicht vo-
                                                             
98  Rousseau 1989, Korsika, S. 420. 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839422366.97 - am 14.02.2026, 14:32:49. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839422366.97
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


124 | GEMEINSCHAFT JENSEITS VON IDENTITÄT? 

raussetzen, sie modern begründen und doch dem Ideal des guten Lebens genügen. 
Er versuchte die gute Gemeinschaft aus dem Blickwinkel der degenerierten Mo-
derne zu begründen und dabei nicht mit Natürlichkeit zu argumentieren. Gleichzei-
tig gründet sein Denken auf einem überdeterminierten Naturbegriff, und es scheint, 
als habe dieser Konflikt Rousseau theoretisch (und psychisch) zerrissen. Er beweg-
te ihn dazu, Konzepte zu entwerfen, die weder dem romantischen Ideal entspra-
chen, das sie strukturierte, noch rein konstruktivistisch, kontraktualistisch und/oder 
demokratisch waren. Rousseau lehnte die Natur als Versicherungsgrundlage ab, 
rief sie dennoch fortwährend an. 

Das Problem, die Gemeinschaft begründen zu müssen und sie gleichzeitig in 
einer vorpolitischen Eigentlichkeit des Menschen zu verankern, die Natur nicht 
als ausreichenden Grund heranziehen zu wollen und zu dennoch versuchen, eine 
Konzeption zu entwerfen, die an der Natur orientiert ist, dieses Problem reicht 
über den Fall Rousseau hinaus. Es war angenommen worden, dass die Leere in-
mitten der Gemeinschaftskonstruktion, die Hobbes’ postulierte, nicht mitgetra-
gen werden würde. Diese These scheint sich zu verifizieren ebenso dass die Fra-
ge nach der Natur der Gemeinschaft mit dem Verweis auf Künstlichkeit, Kon-
struierbarkeit und vertragstheoretische Legitimationsmöglichkeiten nicht ab-
schließend geklärt war. Natur und Gemeinschaft verblieben in einem produkti-
ven Spannungsverhältnis auf dem diskursiven Feld des Politischen. Romantik 
und Nationalbewegung bereiteten den Boden für einen überdeterminierten Na-
turbegriff, der aus dem Schatten Rousseaus heraustreten, besonderes in Deutsch-
land mit dem entstehenden Nationalismus eine politisch wirkungsmächtige Syn-
these eingehen und eine neue Dimension der Leidenschaft in den Gemein-
Diskurs einführen sollte. 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839422366.97 - am 14.02.2026, 14:32:49. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839422366.97
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

