
I Praxistheorien und Religionswissenschaft

Katharina Limacher, Rafael Walthert

1. Einleitung

In den letzten zwanzig Jahren sah die deutschsprachige Soziologie eine Zu-

nahme an Arbeiten, in denen die Sozialität als in und durch Praktiken emer-

gierend verstanden wird. Sowohl programmatische Texte als auch empirische

Studien interessieren sich zunehmend für die Textur der sozialen Welt, die

sie im Vollzugsgeschehen von Praktiken verorten. Im Anschluss an den soge-

nannten practice turn, der zu Beginn des Jahrtausends vor allem von Arbeiten

im Bereich der Science and Technology Studies getragen wurde, aber auch in der

Auseinandersetzung mit Autorinnen und Autoren anderer Disziplinen, hat

ein theoretisches Vokabular Eingang in den wissenschaftlichen Mainstream

der Soziologie gefunden, dessen Hauptaugenmerk auf Gewohnheiten und

Routinen liegt: die Praxistheorien.1

Im Folgenden soll der Weg zu Praktiken und Praxis zunächst mit Aus-

führungen zu einzelnen Exponentinnen und Exponenten praxistheoretischen

Schaffens skizziert werden. Anschließend werden zentrale Gemeinsamkei-

ten praxistheoretischer Ansätze aufgegriffen und erläutert. Über die post-

strukturalistische Kritik, die den Diskursbegriff ins Zentrum ihrer Arbeiten

stellt, wird sodann das Potenzial von Praxistheorien für eine kulturwissen-

schaftlich geprägte Religionswissenschaft erkundet. Entlang der Diskussion

spezifischer Dilemmata, die die Theoriegeschichte der Sozialwissenschaften

prägen, werden die Merkmale praxistheoretischer Gedanken zusätzlich ge-

schärft. Zum Schluss wird in die einzelnen Beiträge des Bandes eingeführt.

1 Vgl. als Beispiele für jüngere grundsätzliche Beiträge zur Praxistheorie in der deut-

schen Soziologie neben den Beiträgen von Reckwitz (z.B. 2002, 2003, 2008) den Sam-

melband von Schäfer (2016), die Einführung von Hillebrandt (2014) und für die Inbe-

zugsetzung zu empirischen Methoden den Sammelband von Schäfer, Daniel und Hil-

lebrandt (2015).

https://doi.org/10.14361/9783839458488-001 - am 14.02.2026, 19:22:18. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839458488-001
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


8 Katharina Limacher, Rafael Walthert

2. Praxistheorien

2.1 Ansätze

Aufgrund der Breite und Diversität der bestehenden Ansätze scheint es nicht

angebracht, von der Praxistheorie im Singular zu sprechen; eher handelt es

sich bei praxistheoretischen Ansätzen um ein Theoriefeld, das nicht scharf

nach außen abgegrenzt ist. Diesem Theoriefeld liegen jedoch durchaus ge-

meinsame Annahmen zugrunde, oftmals ohne dass einzelne Ansätze explizit

aufeinander Bezug nehmen oder »Praxistheorie« auch nur als Selbstbezeich-

nung vorkommt. Gerade angesichts dieser Vielfalt ist es angebracht, in aller

Kürze einige der Autoren und Konzepte zu skizzieren.

2.1.1 Karl Marx

Als frühester Vertreter eines sozialwissenschaftlichen Fokus auf Praxis wird

oft Karl Marx genannt. So wird er von prominenten Praxistheoretikern wie

Anthony Giddens und Pierre Bourdieu als Referenz für ihre Position ange-

führt (vgl. Bluhm 2010: 7). Tatsächlich betont Marx in seinen Feuerbachthe-

sen, das Leben sei letztlich »praktischemenschlich-sinnliche Tätigkeit« (MEW

3: 6; Hervorhebung im Original). Er grenzt seine Position damit gegen die

deutsche idealistische Philosophie seiner Zeit ab, die sich den Ideen und der

Anschauung verschrieben habe. Die idealistische Geschichtsauffassung leite

die Praxis aus den Ideen ab und nicht die Ideen aus der Praxis. Dies stellt,

auch für neuere Autoren wie Hillebrandt (2014: 32), den Bezugspunkt für ver-

schiedene praxistheoretisch ausgerichtete Arbeiten dar. Der breite Einfluss

der Feuerbachthesen stehe, so Bluhm (2010: 7), im Kontrast dazu, dass »Pra-

xis« gar keine Zentralkategorie bei Marx darstelle. Noch weniger traut Hein-

rich (2004: 261) Marx’ Praxisbegriff zu: Dieser stelle zunächst nichts mehr als

eine Leerformel dar, die »für das Konkrete, Empirische, das im Gegensatz

zu den philosophisch-abstrakten Konstruktionen der Junghegelianer als Aus-

gangspunkt und Erklärungsgrund genommenwerden soll«, stehe.Wenn auch

nicht mit seinem Praxisbegriff, so steht Marx mit seiner Absage an idealis-

tische Geschichtsauffassungen und das souverän entscheidende Individuum

(z.B. im ersten Band des Kapitals mit dem prägnanten Satz »Sie wissen das

nicht, aber sie tun es.« (MEW 23: 88)) doch am Anfang der Tradition praxis-

theoretischer Ansätze.

https://doi.org/10.14361/9783839458488-001 - am 14.02.2026, 19:22:18. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839458488-001
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


I  Praxistheorien und Religionswissenschaft 9

2.1.2 Pierre Bourdieu

Pierre Bourdieu weist darauf hin, gerade am Anfang seiner akademischen

Karriere von den Feuerbachthesen stark beeinflusst gewesen zu sein (vgl.

Honneth et al. 1986: 35). Mit Marx teilt er den Blick auf Machtdifferenziale,

die Kritik am Idealismus und die Absage an die epistemologische Bevorzu-

gung des Individuums. Diese Favorisierung kritisiert er als Subjektivismus,

der »die kleinbürgerliche Sicht gesellschaftlicher Beziehungen sieht, als et-

was, was man macht und was man sich macht« und dies auf »das Niveau

einer Theorie der sozialen Welt zu erheben[.]« (Bourdieu 2009: 150) suche.

Praxis weist gemäß Bourdieu dagegen wenig Kapazität für reflexive

und explizite Selbstbeobachtung und -strukturierung auf. Bestimmend sind

kollektive Dispositionen, äußere Bedingungen des Handelns sowie ein Zeit-

druck, unter dem Praxis vollzogen werden muss (vgl. Bourdieu 1993: 159). In

seiner gleichzeitigen Abgrenzung vom »Objektivismus« betont er die Ebene

des Handelns, da er wie Marx das Leben als Aktivität versteht und nicht als

»Hervorbringung ohne Hervorbringer« (Ebd.: 76).

Einen »Subjektivismus« attestiert Bourdieu beispielsweise der Soziolo-

gie von Alfred Schütz und der Ethnomethodologie von Harold Garfinkel, den

»Objektivismus« sieht er im Strukturalismus von Claude Lévi-Strauss. Mit

dem Fokus auf Praxis versucht Bourdieu eine Position jenseits dieser beiden

Pole zu entwickeln: Das Handeln der Individuen ist für Bourdieu nur in seiner

Strukturiertheit durch übergreifende Ordnungen zu begreifen, genauso dür-

fen jedoch diese Ordnungen nur in ihren sie konstituierenden Realisierungen

im Rahmen von Aktivitäten gesehen werden. Mit Bourdieu ist Praxis als ei-

ne Aktivität zu fassen, die sowohl strukturiert ist, also von Faktoren jenseits

der Situation oder des Handelns mitbestimmt wird, als auch strukturierend

wirkt, und somit ihrerseits zur Reproduktion dieser Strukturen beiträgt. Den

Sinn, den diese Aktivitäten für die sie ausübenden Individuen ergibt, gilt es

dabei durchaus in der Analyse zu berücksichtigen, betont Bourdieu (1993: 246)

explizit. Dabei ist dieser Sinn zwar als Faktor im Handeln, jedoch nicht als

Bestandteil eines souveränen Handlungsentwurfes oder einer zutreffenden

Reflexion des Geschehens zu verstehen.

Daneben verdienen auch Bourdieus Ausführungen zum Sinn, den der

Wissenschaftler den von ihm analysierten Praktiken zuschreibt, Erwähnung.

Diese Ausführungen erklären, dass die Logik sozialer Praktiken und die Logik

der wissenschaftlichen Analyse von sozialen Praktiken keineswegs deckungs-

gleich sind. Dazu hält Bourdieu fest: »Daß Gymnastik Geometrie ist, lässt

https://doi.org/10.14361/9783839458488-001 - am 14.02.2026, 19:22:18. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839458488-001
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


10 Katharina Limacher, Rafael Walthert

sich durchaus sagen, sofern man darunter nicht versteht, daß der Gymnasti-

ker Geometer ist« (Ebd.: 170). Das bedeutet, dass das Modell, das der Wissen-

schaftler aufgrund seiner Beobachtung rekonstruiert, nicht als solches für die

Handelnden anleitend gewesen ist. Es stellt ein Produkt desWissenschaftlers

und seiner Praxis der Logik dar, spielt aber als solches keine Rolle bei der Her-

vorbringung der darunter zusammengefassten Formen des Sozialen, die der

Logik dieser spezifischen Praxis und nicht jener des Modells folgen.

2.1.3 Anthony Giddens

Nebst Bourdieus Ansatz stammt das in der Soziologie bekannteste Konzept

von Praxis von Anthony Giddens. Giddens formulierte sein Praxisverständnis

im Rahmen seinerTheorie der »structuration«,mittels derer er das Verhältnis

zwischen agency und structure konzipierte. Dabei suchte er über die Rede von

»Praxis« einen Ersatz für Handlungsverständnisse wie dasjenige des Struk-

turfunktionalismus zu finden. Dessen »fascination with ›value-consensus‹ or

symbolic orders« gehe auf Kosten der »more mundane, practical aspects of

social activity« (Giddens 1986: xxxvii). In Abgrenzung zur strukturfunktio-

nalistischen Betonung vonWerten sieht Giddens die »Strukturation« von Ge-

sellschaft in erster Linie als Angelegenheit ihrer Ausdehnung, Einbettung und

Verknüpfung in Zeit und Raum (vgl. dazu auch Walthert 2020: 41-43).

Giddens orientiert sich mit seinem Praxisverständnis wie Bourdieu an

Marx2 und Wittgenstein, was zu Betonungen führt, die durchaus mit Bour-

dieus Verständnis von Praxis vergleichbar sind – obwohl beide kaum Bezug

aufeinander nehmen. Zentral ist bei beiden die Feststellung, dass Handelnde

2 Dabei verweist Giddens nicht auf denMarx derDeutschen Ideologie oder der Thesen über

Feuerbach, der oft der primäre Bezugspunkt von Praxistheorien ist. So verweist er in ei-

ner Fußnote der »Constitution of Society« auf die folgende Stelle aus dem 18. Brumai-

re des Louis Bonaparte: »Hegel bemerkt irgendwo, daß alle großen weltgeschichtlichen

Tatsachen und Personen sich sozusagen zweimal ereignen. Er hat vergessen hinzu-

zufügen: das eine Mal als Tragödie, das andere Mal als Farce. […] Die Menschen ma-

chen ihre eigene Geschichte, aber sie machen sie nicht aus freien Stücken, nicht unter

selbstgewählten, sondern unter unmittelbar vorgefundenen, gegebenen und überlie-

ferten Umständen. Die Tradition aller toten Geschlechter lastet wie ein Alp auf dem

Gehirne der Lebenden. Und wenn sie eben damit beschäftigt scheinen, sich und die

Dinge umzuwälzen, noch nicht Dagewesenes zu schauen, gerade in solchen Epochen

revolutionärer Krise beschwören sie ängstlich die Geister der Vergangenheit zu ihrem

Dienste herauf, entlehnen ihnenNamen, Schlachtparole, Kostüm, um in dieser altehr-

würdigen Verkleidung und mit dieser erborgten Sprache die neueWeltgeschichtssze-

ne aufzuführen.« (MEW 8: 115).

https://doi.org/10.14361/9783839458488-001 - am 14.02.2026, 19:22:18. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839458488-001
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


I  Praxistheorien und Religionswissenschaft 11

ihr Handeln zum größten Teil nicht an verbalisierbarem Wissen orientieren.

Das Wissen, das das Handeln bestimmt, hat meist weitgehend praktischen

Charakter, es basiert typischerweise auf implizit bleibenden Fähigkeiten, ent-

lang derer das soziale Leben routiniert geführt wird (vgl. ebd.: 4f.). Giddens

(1986: 26) spricht von einer »knowledgeability«, die das Handeln anleitet. Die-

se sei »founded less upon discursive than practical consciousness«. Handeln

ist in eine breitere Praxis eingebettet, auf die von Beobachtern oder Beteilig-

ten reflexiv Bezug genommen werden kann, wodurch sie um Bezeichnungen

und Begründungen, also ein diskursives Bewusstsein, ergänzt wird. Giddens

(1986: 7) geht von einem Kontinuum zwischen gänzlich unbewussten Moti-

ven, dem praktischen Bewusstsein und dem diskursiven Bewusstsein aus, das

durch die eben erwähnten reflexiven Bezüge an nicht-diskursive Praxis an-

schließen kann.

Auch wenn diese Reflexivität möglich ist, sieht Giddens Gesellschaft ganz

im Sinne der Praxistheorie nicht als Produkt gezielter Formung durch die

Intentionen von Individuen (vgl. ebd.: 26). Giddens betont zwar stärker als

Bourdieu die Rolle der Intentionen, aber das Individuum ist, in einen Kontext

der Praxis eingebettet, weder Herr der Intentionen noch kann es sie durch

sein Handeln so verwirklichen, dass die Konsequenzen des Handelns gänz-

lich intendiert wären. Stets reproduzieren Individuen unbewusst und nicht-

intendiert die Konditionen, die das Handeln ermöglichen. So hält Giddens

(1986: 27) fest: »Human history is created by intentional activities but is not

an intended project. However, such attempts are continually made by human

beings, who operate under the threat and the promise of the circumstance

that they are the only creatures who make their ›history‹ in cognizance of

that fact.«

Während Giddens analog zu Marx und Bourdieu gegen ein voluntaristi-

sches, Handlungsmotive und -konsequenzen durch Entscheidung steuerndes

Individuum argumentiert, grenzt er sich gleichzeitig von funktionalistischen

Argumentationen ab, wie er sie bei Talcott Parsons findet, die in ihrer Beto-

nung der Nicht-Intentionalität die involvierten Wissensformen gänzlich aus-

blendeten (vgl. Giddens 1986: 293ff.).

Im Vergleich mit Bourdieu scheint Giddens den Individuen, ihren Ent-

scheidungen und ihrer Selbstbeobachtung eine potenziell stärkere Rolle zu-

zuschreiben. Dies wird an der Zentralität von Begrifflichkeiten wie Intentio-

nalität und Reflexivität ersichtlich. Dennoch rechtfertigen deutliche Paralle-

len in den Arbeiten dieser Autoren, sie beide im Feld der Praxistheorien zu

verorten: Neben dem geteiltenMarx- undWittgensteinbezug grenzen sie sich

https://doi.org/10.14361/9783839458488-001 - am 14.02.2026, 19:22:18. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839458488-001
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


12 Katharina Limacher, Rafael Walthert

beide gleichermaßen vom Funktionalismus wie auch von dezidiert mikroso-

ziologischen Erklärungen der sozialen Welt ab, denen interpretative Soziolo-

ginnen und Soziologen oft zuzuordnen sind (vgl. Giddens 1993). Und beide

betonen die Bedeutung von Macht und der Reproduktion materieller Struk-

turen für die Analyse des Sozialen.3

2.1.4 Ethnomethodologie

Als kritische Erneuerungsbestrebung innerhalb der Kultur- und Sozialwis-

senschaften interessiert sich die Ethnomethodologie für die praktische Her-

vorbringung sozialer Ordnung in einem alltäglichen, situationalen Setting.

Zentral ist dabei die Art und Weise, wie Teilnehmende diese Ordnung auf

der Basis eines »common sense knowledge« situativ analysieren und fort-

dauernd hervorbringen, sie also im Moment als fraglos gegeben interpre-

tieren und diese Interpretation auch anderen Teilnehmenden anzeigen. Ha-

rold Garfinkel (1967) fokussiert in seinen Analysen den Vorgang, in dessen

Rahmen Tätigkeiten als spezifische Aktivitäten, z.B. dozieren, »accountable«,

d.h. für die involvierten Personen beobachtbar und berichtbar gemacht wer-

den. Diese accountability ist der Ansatzpunkt, durch den Ethnomethodologin-

nen die andauernde, lokal stattfindende, natürlich organisierte Produktion

der sozialen Fakten erfassen (vgl. auch Garfinkel 1988: 103). Garfinkels An-

sicht nach liegt das Potenzial der Ethnomethodologie darin, ein Verständnis

des Sozialen entlang seiner Situativität und Körpergebundenheit zu schaf-

fen und damit den Beschränkungen des Strukturfunktionalismus zu begeg-

nen. Mit seinem Theorieentwurf positioniert sich Garfinkel folglich kritisch

gegenüber den Arbeiten seines Doktorvaters Talcott Parsons und orientiert

sich stattdessen an der Phänomenologie Alfred Schütz’, dessen Rekonstruk-

tion der Sinnhaftigkeit der sozialen Alltagswelt auch bei Garfinkel zentral ist.

Garfinkel geht aber nicht so weit, Schütz’ anthropologischen Prämissen zu

folgen. Für ihn sind daher auch Akteure keine gegebenen Sachverhalte, son-

dern die Akteure, ihre Handlungsintentionen sowie ihre Identität entstehen

erst in Kommunikationskontexten.

Auch wenn der Begriff der Praxis in der Ethnomethodologie nicht so zen-

tral ist, wie er das in anderen Referenztexten ist, sind doch die alltägliche

Praxis respektive ihr Vollzug Gegenstand der ethnomethodologischen For-

schung von Garfinkel. Spätestens in den Arbeiten mit Harvey Sacks (Garfin-

3 Diese Parallelen werden jedoch weit stärker von außen (vgl. z.B. Karp 1986; Sewell

1992; Schatzki 1997) anerkannt als von den beiden Autoren selbst.

https://doi.org/10.14361/9783839458488-001 - am 14.02.2026, 19:22:18. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839458488-001
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


I  Praxistheorien und Religionswissenschaft 13

kel/Sacks 1976) wird diesem Umstand auch sprachlich Rechnung getragen.

Die Präzisierung des Untersuchungsgegenstandes durch die sprachliche Er-

gänzung auf ein doing einer bestimmten Aktivität, etwa doing teaching, macht

deutlich, dass es um die Vollzüge bzw. Praktiken geht, anhand derer sich die

Teilnehmenden einer Situation ihre Bedeutung kontinuierlich klarmachen.

Der daraus resultierende Situationismus hat der Ethnomethodologie wieder-

holt den Vorwurf eingetragen, den sozialwissenschaftlichen Blick zu veren-

gen. Gerade Bourdieu arbeitet sich wiederholt an der Ethnomethodologie ab

und hebt dabei vor allem hervor, dass es sich die Ethnomethodologie zu ein-

fach mache, wenn sie mit dem Konzept der Indexikalität Normen und Regeln

als Elemente betrachte, die sich in routinisierten, diskursiven Praktiken rea-

lisierten (oder auch nicht). Die Selbstbeobachtung der Welt dürfe nicht mit

der Wissenschaft der sozialen Welt verwechselt werden (vgl. Bourdieu 2009:

149). Dadurch werde es gerade auch schwer, übersituationale Strukturen, die

die Situation prägen, zu identifizieren – und damit könne der soziologische

Anspruch der Ethnomethodologie nicht eingelöst werden. Diesem Vorwand

könnte man mit Garfinkel begegnen, der am Anfang der Studies das Konzept

der accountability einführt, in dessen Zuge eben auch immer Aspekte sozialer

Strukturen produziert und reproduziert werden.Denn accountability kann nur

in implizitem oder expliztem Rückbezug auf Kontext und früheres Handeln

erzeugt werden.

In jüngerer Zeit beruft sich Anne Rawls (2004) auf die Ethnomethodo-

logie, um davon ausgehend über eine spezifische Durkheimlektüre ein pra-

xistheoretisch anschlussfähiges Bild der sozialen Welt zu entwerfen. Neben

den genannten positiven Referenzen auf Durkheim ist auch ihre Abgrenzung

von Talcott Parsons zentral: Dieser habe Werte vor die Praxis gestellt, wobei

er insbesondere auch die emotionale Dimension letzterer unterschätzt habe

(vgl. ebd.: 322). Es müsse bei der Analyse von Sozialität um »enacted prac-

tice«, nicht um »conceptual systems« gehen (vgl. ebd.: 23). Während sich in

der Religionswissenschaft bislang wenige Verweise auf Anne Rawls finden,

dürfte insbesondere ihre Betonung von Émile Durkheims auf Praktiken und

nicht auf artikuliertem Wissen beruhender Epistemologie eine interessante

Möglichkeit bieten, Durkheim mit Praxistheorien zu verbinden und mit reli-

gionswissenschaftlichen Arbeiten daran anzuschließen.

https://doi.org/10.14361/9783839458488-001 - am 14.02.2026, 19:22:18. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839458488-001
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


14 Katharina Limacher, Rafael Walthert

2.1.5 Theodore R. Schatzki

In der philosophischen Diskussion um Praxis stellt eher Ludwig Wittgen-

steins Spätphilosophie als Karl Marx die zentrale, die verschiedenen Autoren

einende Referenz dar. Prominentester Vertreter dieser Orientierung ist Theo-

dore R. Schatzki, der eine Ontologie des Sozialen entworfen hat, die er selbst

»site ontology« (Schatzki 2002) nennt. Unter einer »social site« versteht er

den spezifischen Kontext (und durchaus auch materiellen Ort), an dem und

durch den soziales Leben sich abspielt (vgl. ebd.: xi). Dieser Kontext emergie-

re in und durch Praktiken, die Schatzki (1996: 89) als »a temporally unfolding

and spatially dispersed nexus of doings and sayings« bestimmt. Diese doings

und sayings werden dabei von einem praktischen Verstehen, Regeln, einer te-

leo-affektiven Struktur sowie einem gemeinsamen Verständnis zusammen-

gehalten (vgl. Schatzki 2002: 77). Das praktische Verstehen bezeichnet die Fä-

higkeit, etwas im Sinne einer spezifischen Situation umzusetzen. Die Regeln

beziehen sich auf explizite Instruktionen, die mit spezifischen Praktiken im

Zusammenhang stehen.Die teleo-affektive Strukturmeint die angemessenen

(weil normativ geformten) Ziele und Zwecke, an denen sich Praktiken orien-

tieren. Das gemeinsame Verständnis wiederum bezeichnet diejenigen Über-

zeugungen, die in Praktiken Ausdruck finden und die Art und Weise prägen,

wie bestimmte Aktivitäten ausgeführt werden.

In seinen frühen Arbeiten unterscheidet Schatzki zwischen verstreuten

(»dispersed«) und integrierten (»integrative«) Praktiken (vgl. Schatzki 1996:

91ff.). Er bezeichnet damit auf der einen Seite Praktiken, die in unter-

schiedlichen Sektoren des sozialen Lebens immer wieder vorkommen, wie

beispielsweise ordnen oder beschreiben, wohingegen integrierte Praktiken

für bestimmte Bereich konstitutiv seien, wie etwa die Praktiken des Wählens

für die Politik. In seinen späteren Arbeiten konzentriert er sich mehrheitlich

auf die Analyse von integrierten Praktiken, mit denen verstreute Praktiken

konfliktiv oder ergänzend verbunden sind (vgl. Schatzki 2002: 88).

Gerade auch durch den interdisziplinären Sammelband »The practice turn

in contemporary theory« (Schatzki et al. 2001), bei dem Schatzki nebst Ka-

rin Knorr-Cetina und Eike von Savigny als Herausgeber fungierte, wurde er

zum wichtigen Impulsgeber für neuere praxistheoretische Arbeiten, insbe-

sondere für die Auseinandersetzung mit der Ontologie der Praxistheorien

(vgl. Schatzki 2016).

https://doi.org/10.14361/9783839458488-001 - am 14.02.2026, 19:22:18. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839458488-001
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


I  Praxistheorien und Religionswissenschaft 15

2.1.6 Andreas Reckwitz

In der deutschsprachigen sozialwissenschaftlichen Diskussion ist Andreas

Reckwitz einer der wichtigsten Vertreter eines praxistheoretischen Ansatzes

und als Vorreiter der Rezeption entsprechender Konzepte in der jüngeren

deutschen Soziologie zu sehen. Zum Begriff der Praxis gelangt er über die

Beschäftigung mit Kulturtheorien und ihrem Potenzial für die Sozialtheorie

(vgl. Reckwitz 2000b). Mit seinem einflussreichen Artikel »Grundelemente

einer Theorie sozialer Praktiken« (Reckwitz 2003) präsentiert er eine pro-

grammatische Arbeit, die den anschließenden deutschsprachigen Diskurs

maßgeblich geprägt hat. In seinem Aufsatz konzentriert er sich vor allem

darauf, die Kontur einer Praxistheorie in Abgrenzung von, wie er sie nennt,

mentalistischen und textualistischen Kulturtheorien zu schärfen. Denn, so

Reckwitz, der Ort des Sozialen sei »nicht der (kollektive) ›Geist‹ und auch

nicht ein Konglomerat von Texten und Symbolen, sondern die ›sozialen

Praktiken‹, verstanden als know-how abhängige und von einem praktischen

›Verstehen‹ zusammengehaltene Verhaltensroutinen« (Ebd.: 289). Reckwitz’

Praxisverständnis ist eines, das der Routinisiertheit und Materialität von

Praktiken sowie dem impliziten Wissen einen zentralen Stellenwert ein-

räumt. Praktiken sind dann im Grunde Körperbewegungen im Umgang mit

Dingen, in denen ein praktisches Wissen zum Ausdruck kommt, welches

ihre Repetitivität über Zeit und Raum ermöglicht (vgl. ebd.: 292).

2.2 Gemeinsamkeiten

Dieser kurze Überblick über einige Exponentinnen und Exponenten praxis-

theoretischen Arbeitens weist bereits darauf hin, dass sich in der Diversi-

tät der Ansätze auch Gemeinsamkeiten im Blick auf das Verständnis und die

Analyse der sozialenWelt ausmachen lassen. Auf einige zentrale Gemeinsam-

keiten soll daher im Folgenden näher eingegangen werden.

2.2.1 Überwindung von Dichotomien

Praxistheoretischen Zugängen ist gemeinsam, dass sie Praktiken als eine

grundlegende theoretische Kategorie begreifen und damit eine Reihe von

Dichotomien zu überwinden versprechen, die dieTheoriegeschichte der Sozi-

alwissenschaften nachhaltig geprägt haben – etwa die Dichotomie zwischen

Struktur und Handlung, Individuum und Gesellschaft oder jene zwischen

einer Mikro- und einer Makroperspektive. Praktiken vereinen Handlung und

Struktur, in ihnen agiert das Individuum Gesellschaft aus und konstruiert

https://doi.org/10.14361/9783839458488-001 - am 14.02.2026, 19:22:18. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839458488-001
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


16 Katharina Limacher, Rafael Walthert

sie dadurch. Objektive Strukturen beeinflussen das Subjekt, das mit seinen

entsprechend strukturierten Handlungen diese Strukturen reproduziert.

Dies wiederum führt auch zur Aufhebung der scheinbaren Autonomie von

Mikrosituationen und Makrostrukturen. In Praktiken ist die soziale Welt auf

einer einzigen ontologischen Ebene verortet.

Während sich zeigt, dass diese Dichotomien ihre Wirkungsmacht nicht

ohne Widerstände verlieren – gut sichtbar bei Diskussionen um Materia-

lität (vgl. Hillebrandt 2016) oder Subjektivität (vgl. Alkemeyer/Buschmann

2016) – gibt das praxistheoretische Vokabular ein Instrument an die Hand,

sowohl Dichotomien als auch frühere Strategien ihrer Überwindung einer

erneuten kritischen Befragung auszusetzen.

2.2.2 Implizites Wissen

Eine grundlegende Gemeinsamkeit praxistheoretischer Ansätze liegt in der

Art und Weise, wie sie sich über den Stellenwert von Wissen verständigen.

Wissen in seiner expliziten Form als »Wissen über« wird kritisiert. Statt »kol-

lektive, mental verankerte Wissensordnungen« (Reckwitz 2000a: 167) zu re-

konstruieren, um zu Erklärungen über Sozialität zu gelangen, fokussieren

praxistheoretische Ansätze das implizite Wissen – wahlweise konzipiert als

»practical consciousness« (Giddens 1986: 7), als »Habitus« (Bourdieu 2009: 170)

oder als »know-how« (Reckwitz 2003: 285). Dieses implizite Wissen ist kon-

zeptuell an Körperlichkeit rückgebunden, denn es ist, im Gegensatz zu expli-

zitem Wissen, eben nicht explizierbar, sondern mobilisierbar – in der Form

von spontan abrufbarem Körperwissen.

Von Praxistheoretikern wie Bourdieu oder Giddens wird hinsichtlich der

Betonung des impliziten Charakters der Regelbefolgung oft auf Wittgenstein

verwiesen, in dessen Philosophie die Frage, was es heißt einer Regel zu fol-

gen, eine zentrale Rolle einnimmt. Ein solches Befolgen basiert nicht auf der

Übereinstimmung der Meinung des Befolgenden mit den in einer Regel ex-

plizierten Vorgaben, sondern auf der Übereinstimmung in der »Lebensform«.

Das Befolgen der Regel basiert auch nicht auf ihrer Reflexion. Stattdessen ba-

siert die in Wittgensteins Diskussion zentrale Befolgung sprachlicher Regeln

darauf, dassMenschen an einem geteilten Gebrauch von Sprache teilnehmen,

einem »Sprachspiel«. Dieser geteilte Gebrauch und die Einübung darin stellt

die Grundlage der Teilnahme und die Referenz für die Richtigkeit der Regel-

befolgung dar – so ergibt sich das Erkennen von Farben aus der Einbindung

in einen sprachlichen Zusammenhang:

https://doi.org/10.14361/9783839458488-001 - am 14.02.2026, 19:22:18. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839458488-001
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


I  Praxistheorien und Religionswissenschaft 17

»Wie erkenne ich, dass diese Farbe Rot ist? – Eine Antwort wäre: ›Ich habe

Deutsch gelernt.‹« (Wittgenstein 2014: §381).

Die Regeln des Sprachspiels sind nicht in einer idealen Sprache oder in uni-

versalen Strukturen festgelegt, sondern im Gebrauch. Das heißt, dass es kein

»Dahinter« hinter dem Vollzug des Sprachspiels gibt; die Richtigkeit liegt in

der Anwendung:

»Wenn du einmal weißt, was das Wort bezeichnet, verstehst du es, kennst

seine ganze Anwendung.« (Ebd: §264).

Die Regel besteht nur in der Regelbefolgung. Einer Regel zu folgen ist des-

halb nicht mit einer Deutung im Sinne der expliziten Zuweisung von Sinn

verbunden. Um eine solche würde es sich nur handeln, wenn dieser Ausdruck

einer Regel durch einen anderen ersetzt würde (vgl. ebd.: §201), also Hand-

lungen beispielsweise sprachlich aufgegriffen und beschrieben werden. Regel

[zu] folgen, soWittgenstein im darauf folgenden Paragraphen, ist eine Praxis

(vgl. dazu auch Bloor 2001: 95f.).

Wider eine Korrespondenztheorie der Wahrheit betont Wittgenstein,

dass Bedeutungen nicht in Entsprechungen von Gegenständen und Wörtern

gründen, sondern in Aktivitäten. Eine Korrespondenztheorie, so zeigt Witt-

genstein in den ersten Paragraphen der Philosophischen Untersuchungen,

käme bereits bei der Anwendung auf ganz simple Sprachspiele in Schwie-

rigkeiten, da mit Wörtern nicht bloß Vorstellungen hervorgerufen, sondern

Menschen in Tätigkeiten eingebunden würden: So könne dasWort »Platte« in

bestimmten Zusammenhängen bedeuten, dass eine Platte gebracht und dem

Auffordernden überreicht wird (vgl. Wittgenstein 2014: §2-6). Es werde mit

dem Wort nicht auf einen Gegenstand verwiesen, sondern eine Handlung

eingeleitet.

2.2.3 Ablehnung von Voluntarismus und Intellektualismus

Diese Betonung des »impliziten Wissens« setzt Praxistheorien in Kontrast

zu Handlungstheorien, die Informiertheit und Souveränität des Handelnden

betonen. Eine entsprechende Position, die z.B. Talcott Parsons’ Strukturfunk-

tionalismus und dem frühen Clifford Geertz zugeschriebenwerden kann, ver-

steht Bedeutungen als zumindest analytisch vom Handeln abgetrennte, au-

https://doi.org/10.14361/9783839458488-001 - am 14.02.2026, 19:22:18. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839458488-001
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


18 Katharina Limacher, Rafael Walthert

tonome Bereiche.4 Diese Wissensbestände wiederum werden von den Indi-

viduen gelernt und informieren ihr Handeln.

Damit werden Bedeutungen aus dem sozialen Vollzug entfernt und in ei-

nem separaten System platziert, was die Gefahrmit sich bringt, dass derWis-

senschaftler sich der Rekonstruktion und oft der bloßen Konstruktion symbo-

lischer Logiken widmet und damit eher Theologie als Religionswissenschaft

betreibt (vgl. z.B. Bourdieu 1993: 255; Rawls 2004: 142).

Der Handelnde wiederum wird in einer solchen Konzeption überschätzt:

Zwar könne das Handeln nicht, wie in objektivistischen Positionen, als

Ausdruck übergeordneter Strukturen verstanden werden – als eine durch die

»vorhergehenden Bedingungen unmittelbar determinierte[.] Reaktionsform«

(Bourdieu 2009: 169); dem »schöpferischen freien Willen« dürfe aber auch

nicht das Wort geredet werden. Dies hieße, in den Worten Bourdieus, eine

»Spontantheorie des Handelns« zu vertreten, in der die individuelle Ent-

scheidung als letztes Prinzip gelte. Und damit würde »die kleinbürgerliche

Sicht gesellschaftlicher Beziehungen als etwas, was man macht und was

man sich macht, auf das Niveau einer Theorie der sozialen Welt« (Ebd.: 150)

erhoben. Auch wenn Praxis als menschliche Aktivität gesehen wird, lässt sie

sich nicht als die Realisierung individueller Ziele oder Strategien verstehen,

denn ihr Verlauf werde nicht durch explizite und bewusste Zuweisungen von

Bedeutungen bestimmt (vgl. ebd.: 169). Den Individuen liegt kein Plan ihrer

Handlungen vor, den sie in voller Bewusstheit zielgerichtet realisieren – auch

wenn sie selbst der Meinung sein mögen, dass genau dies der Fall sei.

2.2.4 Materialität

Eine weitere Gemeinsamkeit praxistheoretischer Arbeiten ist die Position, die

sie der Materialität zuweisen. Aus ihr lässt sich auch ein Aspekt ihrer Rele-

vanz für die Religionswissenschaft ableiten.5 Ausgehend von Impulsen aus

der Ethnologie wurde die Forderung laut, dass sich die Religionswissenschaft

damit befassen müsse, wie Religion materiell stattfinde und nicht bloß, wie

Religion in Dingen und Objekten Ausdruck finde (vgl. Meyer et al. 2010: 209).

4 Vgl. z.B. Geertz (1973: 91) der betont, dass die symbolischeDimensionwie die psycholo-

gischeDimension vom sozialen Geschehen zu trennen sei – detaillierter ausgearbeitet

findet sich dies z.B. bei Parsons (1964: 327).

5 U.a. Morgan 2010; Bräunlein 2016; Meyer et al. 2010; Houtman/Meyer 2012; Meyer

2015; Hazard 2013; Cress 2019; Prohl 2012; Vásquez 2011; Ioannides 2014; Hutchings/

McKenzie 2017.

https://doi.org/10.14361/9783839458488-001 - am 14.02.2026, 19:22:18. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839458488-001
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


I  Praxistheorien und Religionswissenschaft 19

Sonia Hazard (2013) sieht die bisherigen Zugänge zu Materialität in der

Religionswissenschaft vor allem in drei unterschiedlichen Traditionen ste-

hend: Ein Zugang in der Tradition von Clifford Geertz (1973), der materiel-

le Dinge und Praktiken als Symbole versteht, deren religiöse Bedeutung es

zu entschlüsseln gelte. Dinge und Objekte stehen dann nicht für sich selbst,

sondern für eine immaterielle Idee, die sie verkörpern und auf deren Rekon-

struktion sich die religionswissenschaftliche Analyse konzentriert. Eine zwei-

te Herangehensweise identifiziert Hazard maßgeblich im Anschluss an die

Arbeiten von Talal Asad und dessen Feststellung, dass es für das Verstehen

der Rolle der Materialität im Kontext von Religion nicht reiche, auf ihre Be-

deutung zu referieren. Dinge und Objekte sind so gesehen nicht bloß Träger

eines Konzepts oder einer Idee, sondern könnten eine disziplinierende Wir-

kung auf die menschliche Subjektivität entfalten. Damit sind sie Bestandteil

derjenigen Produktionsprozesse, die die Bedingungen von und für Religion

mitgestalten. Als dritten Zugang zu Materialität in der Religionswissenschaft

identifiziert Hazard einen phänomenologischen, der die menschliche Erfah-

rung und das menschliche Bewusstsein als zentralen Aspekt für die Analyse

von Materialität versteht. Als wichtiger Exponent wird hier David Morgan

genannt, dessen Arbeiten zu Materialität den menschlichen Körper und die

menschliche Erfahrung in der Auseinandersetzung mit der materiellen Welt

ins Zentrum stellen. Hazards zentrale Kritik an den von ihr skizzierten Zu-

gängen ist der Umstand, dass sie in einer anthropozentrischen Anlage ver-

harren und damit materielle Dinge an die Seitenlinie des sozialen Gesche-

hens verbannen (vgl. Hazard 2013: 63f.). Im Anschluss an Entwicklungen des

»new materialism«, plädiert sie für einen Blick auf Religion, der anthropo-

zentrische Erklärungen kritisch hinterfragt.

Dieser kritische Umgang mit Materialität ist in Praxistheorien angelegt,

da Objekte und Dinge für die Reproduktion sozialer Praktiken als konstitutiv

angesehen werden. Materialität wird dabei je nach theoretischer Orientie-

rung unterschiedlich stark gewichtet. Während Arbeiten im Kontext der Sci-

ence and Technology Studies, etwa der Akteurs-Netzwerk-Theorie von Bruno

Latour (2008), eine Auflösung des Anthropozentrismus fordern, sehen Au-

toren wie Theodore Schatzki nach wie vor Vorteile in einer praxistheoreti-

schen Behandlung von Objekten und Dingen, die sich nicht komplett dem

new materialism verschreibt, sondern Materialität primär im Gebrauch durch

menschliche Akteure begreift.

https://doi.org/10.14361/9783839458488-001 - am 14.02.2026, 19:22:18. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839458488-001
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


20 Katharina Limacher, Rafael Walthert

3. Praxistheorien und Religionswissenschaft

Was kann und soll also die Rolle der Praxistheorie in der Religionswissen-

schaft sein? Zunächst liegt ihr Potenzial im kritischen Umgang mit bestehen-

den Ansätzen:

Die kulturwissenschaftlich geprägte Religionswissenschaft, die nicht zu-

letzt aus der kritischen Auseinandersetzung mit der Religionsphänomeno-

logie hervorgegangen ist, hat Clifford Geertz’ Religionsverständnis als einen

ihrer zentralen Referenzpunkte. Ihm folgend werden Religionen als »Symbol-

systeme« bezeichnet »d.h. als Kommunikationssysteme mit einem bestimm-

ten Zeichenvorrat und einer Reihe angebbarer Funktionen […]« (Gladigow

1988: 33).6 Damit wurde Religion nicht mehr länger als in einer letztlich wis-

senschaftlich nicht fassbaren Sphäre gründend gesehen, sondern als Resultat

von »cultural acts« die »as public as marriage and as observable as agricultu-

re« (Geertz 1973: 91) seien. Religion wurde als Kultur verstanden und damit als

etwas, das intersubjektiv konstituiert und damit wissenschaftlich prinzipiell

verstehbar ist.

Der frühe Geertz, der Religion als kulturelles Symbolsystem fasste, war

gerade darin entscheidend von Talcott Parsons geprägt: Sowohl die Rede von

»System« als auch die Spezifizierung als kulturelles System, d.h. als System

von Symbolen, finden sich in ParsonsThe Social System bereits zehn Jahre zu-

vor. Auch Geertz’ Unterscheidung zwischen Symbolen, die als model of/model

for dienen (bei Parsons: als Weltanschauung oder Ethos) und die Unterschei-

dung zwischen drei Funktionen der Religion finden sich bereits in Parsons

1951 erschienenem Werk The Social System (vgl. z.B. Parsons 1964: 371). Über

Geertz wurde ein strukturfunktionalistisch geprägtes Religionsverständnis

in der Religionswissenschaft bedeutsam, von dem sich Praxistheoretiker/-

innen wie Bourdieu, Reckwitz und Rawls abwenden. Problematisch ist aus

praxistheoretischer Perspektive dabei insbesondere die grundlegende Unter-

scheidung zwischen kulturellen und sozialen Systemen, die sich im Struktur-

funktionalismus und seinen konzeptuellen Erben findet, und im Zuge derer

Religion als kulturelles System gesehen wird. Ein solches Verständnis ist ei-

nerseits mit einemVoluntarismus verknüpft, in dem die Sozialisation als Vor-

gang der Aneignung von Werten eine zentrale Rolle spielt. Andrerseits findet

6 Vgl. auch Kippenberg und von Stuckrad (2003: 34) die zur Bedeutsamkeit von Geertz

festhalten: »Clifford Geertz’ Essay [zu Religion als Symbolsystem] war das erste Anzei-

chen für neues Land.«

https://doi.org/10.14361/9783839458488-001 - am 14.02.2026, 19:22:18. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839458488-001
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


I  Praxistheorien und Religionswissenschaft 21

sich darin ebenso die Vorstellung eines Funktionalismus, in dem Religion als

notwendiger Weg des Umgangs mit dem gesehen wird, was für Grundpro-

bleme menschlicher Existenz gehalten werden. Dass dabei der Einfluss von

Macht und der soziale Kontext, in dem religiöses Wissen produziert und wei-

tergegeben wird, zu kurz kommt, ist hinlänglich kritisiert worden.

Das Erbe, das die Religionswissenschaft damit übernimmt, war in der

Soziologie bereits ab den 1960er-Jahren kritisiert worden und hatte zur

Entthronung des Strukturfunktionalismus als soziologischem Mainstream

geführt. Es waren nicht praxistheoretische Ansätze, die diese Entwicklung

in den Sozialwissenschaften angestoßen haben, sondern psychoanalytische

(z.B. Wrong 1961), marxistisch beeinflusste (z.B. Lockwood 1956; Gouldner

1970) sowie – hier ist am ehesten ein Berührungspunkt zur Praxistheo-

rie auszumachen – Ethnomethodologinnen und Ethnomethodologen (z.B.

Garfinkel 1988). Bei der Ausformulierung der kulturwissenschaftlichen Re-

ligionswissenschaft scheint jedoch das Bewusstsein für die Problematiken

des strukturfunktionalistischen Erbes gering gewesen zu sein. So konnte

dieses Erbe das Fach just in der Zeit prägen, in der der Strukturfunktiona-

lismus in den Sozialwissenschaften in der Versenkung verschwand. Als die

so verfasste Religionswissenschaft schließlich kritisiert wurde, wurde dabei

nicht den genannten sozialwissenschaftlichen Kritiklinien gefolgt, auch

nicht der Praxistheorie, sondern dem, was oft als »Poststrukturalismus«

zusammengefasst wird.

Praxistheoretische Ansätze kritisieren die Grundlagen einer solchen Reli-

gionswissenschaft in ähnlicher Weise: Sowohl der Intellektualismus als auch

der Voluntarismus sowie die Dualität von Kultur und Struktur werden ana-

log zu poststrukturalistischen Positionen abgelehnt. Es soll deshalb nicht die

primäre Aufgabe von Praxistheorien sein, diese Kritik mit etwas anderer Zu-

spitzung zu wiederholen. Eher sollte die Spezifität ihres Ansatzes für die Aus-

arbeitung einer alternativen Perspektive im Fach genutzt werden.

Denn hier finden sich Unterschiede zu bereits im Fach rezipierten An-

sätzen. Mit der Wahl von Praxis (und nicht Diskurs) als Kernbegriff, wird ei-

ne dezidiert andere Position gewählt als sie poststrukturalistische Perspekti-

ven vertreten, die den Fachdiskurs in jüngerer Vergangenheit geprägt haben:

Das nicht-sprachliche Handeln stellt den Ausgangspunkt dar, während der

Diskursbegriff Sprache zu implizieren scheint. Freilich gibt es auch sprach-

liche Praktiken, und umgekehrt beschränken poststrukturalistische Diskurs-

verständnisse den Diskursbegriff nicht immer auf das Medium der Sprache

(vgl. den Beitrag von Becker in diesem Band). Dennoch stellen Diskurs und

https://doi.org/10.14361/9783839458488-001 - am 14.02.2026, 19:22:18. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839458488-001
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


22 Katharina Limacher, Rafael Walthert

Praxis verschiedene Ausgangspunkte dar, die sich nicht zuletzt in der fach-

lichen Herkunft der Vertreter der jeweiligen Position bestätigt finden: Bour-

dieu als Praxistheoretiker beschäftigt sich als Soziologe und Ethnologe mit

Praktiken im Alltag und in Ritualen, Derrida diskutiert als Poststrukturalist

und Philosoph linguistische Positionen.

Gerade angesichts der zunehmenden Betonung vonMaterialität und Kör-

perlichkeit in der Religionsforschung kann praxistheoretischen Ansätzen ei-

ne wichtige Rolle in der Erschließung aktueller Forschungsfelder zukommen.

Grundlegende Reflexionen über die theoretischen Implikationen von »Praxis«

für die Religionswissenschaft sind dazu notwendig. Im Gegensatz zu der un-

terdessen etablierten Tradition des Poststrukturalismus in der Disziplin fehlt

der Religionswissenschaft eine eingehende Auseinandersetzung mit Praxis-

theorien. Zwar finden sich einige Arbeiten, die dieser theoretischen Anknüp-

fung eine Referenz erweisen. Jedoch gibt es bislang keine entsprechende Sys-

tematisierung und Reflexion, die die disziplinären Besonderheiten der Reli-

gionswissenschaft berücksichtigen. Diesbezügliche Überlegungen leiten die

Entstehung des vorliegenden Bandes an.

3.1 Dilemmata

Nebst der Zentralität einzelner Konzepte wie bspw. dem Begriff der Praxis

oder des impliziten Wissens gewinnt die Praxistheorie ihre Kontur in der

Auseinandersetzung mit unterschiedlichen Dilemmata, einzelner, einander

gegenüberstehenden Positionen, die die sozialtheoretische Debatte prägen

und deren Überwindung respektive Vermeidung Praxistheorien in Aussicht

stellen. Wir skizzieren daher im Folgenden drei zentrale Dilemmata, denen

in praxistheoretischer Theoriebildung begegnet wird und diskutieren, wel-

ches Potenzial sich daraus für die Religionswissenschaft erschließen lässt.7

3.1.1 Subjektivismus vs. Objektivismus

Eine der prinzipiellen Gegensätze, die sozialwissenschaftliche Ansätze ent-

zweit und für die sich die Praxistheorie als Alternative präsentiert, sind

zweifelsohne die Standpunkte, die als Subjektivismus respektive Objektivis-

mus bezeichnet werden können.8 Ersterer geht davon aus, dass Sozialität

7 Vgl. zum Folgenden auch Walthert (2020).

8 Vgl. die Auseinandersetzungmit diesemGegensatz bei Bourdieu (2009, 1993) undGid-

dens (1986: 139ff.).

https://doi.org/10.14361/9783839458488-001 - am 14.02.2026, 19:22:18. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839458488-001
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


I  Praxistheorien und Religionswissenschaft 23

aus Handlungen von Einzelnen emergiere, während zweiterer festhält, dass

das Soziale in der Realisierung subjektübergreifender Strukturen liege.

In der Religionswissenschaft werden Ansätze nur selten explizit hinsicht-

lich ihrer Positionierung im Spannungsfeld zwischen diesen beiden Alterna-

tiven verortet. So spielen beispielsweise die von Bourdieu als objektivistisch

taxierten Ansätze, wie der historische Materialismus, und der Strukturalis-

mus und dementsprechend auch die Abgrenzung von ihnen, in der religions-

wissenschaftlichenDiskussion keine größere Rolle. Religionsphänomenologi-

sche Ansätze, in denen eine objektive Realität jenseits von Konstruktion und

Interpretation auf das bloß noch erlebende Individuum wirkt, sind jedoch

durchaus als objektivistisch anzusehen. Religiöse Traditionen gilt es in ei-

nem solchen Ansatz bloß noch als unterschiedlich vollkommene Annäherun-

gen an die Eigentlichkeit der »Gegenstandswelt der Religion« (Heiler 1979: 20)

zu charakterisieren – doch eine Kritik daran erübrigt sichmittlerweile, da die

bereits erwähnte kulturwissenschaftliche Position die Religionsphänomeno-

logie kritisiert und als vorherrschendes Paradigma im Fach abgelöst hat.

Diskussionen, für die die Frage nach Subjektivismus wichtig wird, sind

diejenigen nach der Individualität religiöser Akteure, die in der religiösen

Gegenwartsforschung oft als Selbstwahrnehmung von Akteuren auftritt. Hin-

sichtlich der wissenschaftlichen Deutung dieserWahrnehmungen besteht ein

Streit zwischen Positionen, die dies als individuelle Freiheit und Souveränität

deuten (vgl. Heelas/Woodhead 2005) und solchen, die dies wiederum als Pro-

dukt einer subjektivistischen Auffassung sehen, die dem Feld auf den Leim

gehe (vgl. z.B. Wood 2010; Hammer 2010; vgl. entsprechende Reflexionen bei

Houtman/Aupers 2007: 317).

Praxistheoretische Ansätze nehmen bei solchen Diskussionen für sich in

Anspruch, vermeintlich unversöhnliche Positionierungenmiteinander zu ver-

binden. Dabei erfährt sowohl das Bild eines souveränen Akteurs, der die Welt

durch sein Handeln schafft, als auch das Konzept vermeintlich unsichtbarer,

bereits vorausgesetzter Strukturen, das das Handeln der Menschen determi-

niere, eine Korrektur.

Die Kritik an und das Zurückweisen von subjektivistischen Positionen

wird über das spezifische Handlungsverständnis praxistheoretischer Zugän-

ge greifbar: Das Individuum wird in praxistheoretischer Perspektive auf der

Grundlage seines Körpers als Teil einer Situation verstanden, im Zuge de-

rer sich seine Subjektivierung als Akteur – etwa in einer bestimmten Rol-

le – und damit als Ausgangspunkt von Handlungen erst in und durch Prak-

https://doi.org/10.14361/9783839458488-001 - am 14.02.2026, 19:22:18. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839458488-001
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


24 Katharina Limacher, Rafael Walthert

tiken vollziehe (vgl. Alkemeyer/Buschmann 2016), notabene einer Praxis, die

sozial strukturiert ist.

Während der praxistheoretische Handlungsbegriff eine Handhabe bietet,

um subjektivistische Positionen abzuschwächen, ist ein Ansatzpunkt für die

Kritik am Objektivismus schwieriger zu identifizieren. Immer wieder ist in

Praxistheorien von Struktur die Rede und oft scheinen Praktiken von über-

greifenden Strukturen determinierte Vollzüge darzustellen, die keinen Spiel-

raum für die Situation oder das Individuum lassen. So vermag der praxis-

theoretische Blick auf Materialität und ihre Qualität als Sediment und Wis-

sensvorräte vorhergehender Praktiken, bestimmte Handlungsvollzüge anzu-

bahnen, aber nicht zu determinieren. Das gibt zwar einer vermeintlich un-

sichtbaren Strukturierungskraft ein Gesicht, kann aber den objektivistischen

Standpunkt nicht verhindern.

Als weitere Maßnahme gegen Objektivismus gilt es darum, die soziale

Ordnung ihrerseits nicht objektivierend oder reifizierend zu konzipieren: Mit

der Idee, dass die Praktiken ihrerseits die Strukturen strukturieren ist dafür

eine wohl innerhalb der Praxistheorie konsensuale Ausgangslage gegeben. Es

scheint jedoch wichtig und eine noch zu wenig reflektierte Frage zu sein,

wie die gebildeten Kollektive, Traditionen, Strukturen gefasst und konzipiert

werden – während beispielsweise Einheiten wie »Hinduismus« oder »Religi-

on« diskurs- oder netzwerktheoretisch ohne Weiteres nicht-reifizierend als

Diskurse oder Netzwerke gefasst werden können, stellt ihre begriffliche Ver-

ortung für Praxistheorien durchaus eine Herausforderung dar.

Einen Vorschlag, Subjektivismus und Objektivismus zu kombinieren,

macht Bourdieu mit dem Habitusbegriff. Er bindet die Entstehung der

sozialen Welt an die Entscheidungen des Einzelnen zurück, verbindet diese

Entscheidungen aber über den Habitusbegriff wiederum mit seiner Position

im sozialen Gefüge. Die Habitusformen, die durch sozial-kulturelle Struktu-

ren erzeugt werden, erzeugen ihrerseits Praxisformen und Weltbilder.

Auch wenn die Integration der beiden Positionen bei Bourdieu über den

Habitusbegriff hinlänglich kritisiert wurde, ist es für die Religionswissen-

schaft dennoch lohnenswert, das praxistheoretische Ansinnen der Vermitt-

lung von subjektivistischen und objektivistischen Positionen nachzuvollzie-

hen. Es bietet die Möglichkeit, Religion anti-essentialistisch zu konzeptuali-

sieren und sie weder auf eine inkommensurable Subjektivität noch eine de-

terminierende Objektivität festzuschreiben.

https://doi.org/10.14361/9783839458488-001 - am 14.02.2026, 19:22:18. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839458488-001
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


I  Praxistheorien und Religionswissenschaft 25

3.1.2 Idealismus vs. Positivismus

Ein zweites Dilemma, dem sich praxistheoretische Arbeiten annehmen,

schließt an die grundlegende Auseinandersetzung zwischen idealistischen

und positivistischen Positionen an. Eine idealistische Position, nach der Re-

ligion als »Kultur« oder »kulturelles Symbolsystem« und damit als separate

und eigenständige Sphäre einer »Gesellschaft« oder »sozialen Struktur« ge-

genübergestellt wird, wird genauso kritisiert wie die positivistische Position,

wonach Religion bspw. als bloße Traditionalität oder als Zusammenspiel

psychischer Dispositionen und externer Reize zu verstehen ist, dem keine

sinnhafte Dimension jenseits der konkreten Erfahrung inhärent sei.9 Auf-

grund der kulturwissenschaftlichen Fundierung der Religionswissenschaft

haben idealistische Positionen in der Disziplin besonderes Gewicht. In Ge-

ertz (1987) prominentem Verständnis etwa wird Religion als Symbolsystem

verstanden, dem Handlungsimplikationen zukommen. Diese Konzeption

von kulturellem System als »a realm of pure signification«, so kritisiert

der Soziologe William Sewell (1999: 44), basiere auf einer Kultur/Struktur-

Unterscheidung, im Rahmen derer der Kultur ein freies Spiel einer »deep

logic« unterstellt werde. Diese Logik wiederum werde von sozioökonomi-

schen Faktoren abgetrennt, was, so Sewell weiter, der »messiness of social

life« nicht gerecht werde.

Catherine Bell (1997: 62), eine von Bourdieus Praxiskonzept beeinflusste

und in der Religionswissenschaft breit rezipierte Ritualtheoretikerin, kriti-

siert entsprechende »cultural approaches« und ihre Unterscheidung zwischen

einer kulturellen und einer sozialen Ebene.Mit Verweis auf Bourdieu lehnt sie

es ab, Symbole, Werte oder Bedeutungen als eigene Sphäre zu verstehen. Der

Fokus auf Vollzugsgeschehen verunmögliche eine entsprechende Trennung

dieser Sphären. So müsse es auch nicht die von Geertz festgestellte Aufgabe

von Ritualen sein, Symbole in eine soziale Realität zu übersetzen:

»In other words, ritual does not actually bring history and structure together

since neither exists except insofar as they are embodied and reproduced in

human activity as cultural values.« (Ebd.: 78)

9 Vgl. zu dieser Unterscheidung zwischen positivistischen und idealistischen Positionen

bereits Parsons (1949) und zur kritischen Diskussion seiner Lösungsansätze Giddens

(1976: 709).

https://doi.org/10.14361/9783839458488-001 - am 14.02.2026, 19:22:18. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839458488-001
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


26 Katharina Limacher, Rafael Walthert

Dadurch, dass Bedeutungen nicht unabhängig von Handlungsvollzügen ver-

standen werden können, bzw. Handlungen, abgesehen von einer minimalen

Sinnhaftigkeit, eben nicht zwingend mit expliziten Bedeutungen verknüpft

sind, wird eine idealistische Position vermieden.

Um auf der anderen Seite nicht dem Positivismus das Wort zu reden,

der von biologischen oder ökonomischen Determinationen des sozialen Le-

bens ausgeht, muss in praxistheoretischen Konzepten der Sinnhaftigkeit von

Handlungen, ohne von der Autonomie der kulturellen Sphäre auszugehen,

eine Rolle zugewiesen werden. Ähnlich wie in der Positionierung vis-à-vis

objektivistischen Ansätzen, ist es auch hier das spezifische Verständnis der

Kontingenz und Eigengesetzlichkeit von Praxis, das dazu dient, positivisti-

sche Positionen zu kritisieren: Werden Praktiken als Einheiten gesehen, die

kontingent ablaufen, ist ihre Determiniertheit als bloßer Reflex einer über-

greifenden oder zugrundeliegenden Ordnung schwer zu argumentieren, ins-

besondere, da sie in ihrer Dynamik ihrerseits auf diese Ordnungen zurück-

wirken.

Bereits Durkheim war es wichtig zu betonen, dass rituelle Praxis nicht als

sinnfreie Affektivität oder dumpfe Traditionalität zu sehen ist, die durch das

Ausbleiben von Sinnzuschreibungen gekennzeichnet sei (vgl. Durkheim 1961:

112; auch Lukes 1975: 462f.). Praxistheoretisch eingelöst wird dies etwa mit

Schatzkis (1996: 123) Konzept der Teleoaffektivität, die eine Verbindung von

Zielen, Bedeutungen und Emotionen und damit eine notwendige Dimension

von Praxis darstellt, die anzeigt, was in einer bestimmten Situation gemacht

werden kann, ohne dass es gemacht werden muss. Damit wird die grundle-

gende Gegenüberstellung zwischen affektuellem oder traditionellemHandeln

mit wertrationalem Handeln im Sinne Max Webers aufgelöst.

Inwiefern im Zuge einer Praxis Bedeutungen undModelle bewusst verba-

lisiert und expliziert werden, inwiefern Reflexivität besteht oder nur implizi-

ten Regeln gefolgt wird,wird theoretisch offengelassen und ist eine empirisch

zu beantwortende Frage.

3.1.3 Deduktion vs. Geschichte

Der dritte Gegensatz entlang dessen praxistheoretische Positionen Kontur

gewinnen, betrifft ihr Wissenschaftsverständnis. Die unterschiedlichen

Disziplinen der Sozialwissenschaften stehen seit jeher in der Spannung

zwischen dem, was in der neukantianischen Wissenschaftstheorie Wilhelm

Windelbands als Unterscheidung von nomothetischer und ideographischer

https://doi.org/10.14361/9783839458488-001 - am 14.02.2026, 19:22:18. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839458488-001
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


I  Praxistheorien und Religionswissenschaft 27

Wissenschaft bezeichnet wird, die einer – wiederum in Heinrich Rickerts

Terminologie – »generalisierenden« bzw. »individualisierenden Begriffs-

bildung« folgt (vgl. Lichtblau 2011: 241ff.). Während das nomothetische

Wissenschaftsverständnis nach naturwissenschaftlichem Vorbild das Ziel

wissenschaftlicher Arbeit in der Formulierung allgemeingültiger Regeln

und Gesetze sieht – weshalb sie einer »generalisierenden Begriffsbildung«

folgt, sehen Vertreter/-innen des zweiten Wissenschaftsverständnisses ihre

Aufgabe darin, die Gegenstände in ihrer jeweiligen Spezifik zu verstehen,

und folgen einer »individualisierenden Begriffsbildung«. Sie schließen damit

an das Ideal einer Geschichtswissenschaft an, deren Gegenstände sich durch

ihre zeitliche und räumliche Besonderheit auszeichnen. Genau die Vermitt-

lung zwischen diesen beiden Polen stand auch im Zentrum von Max Webers

Wissenschaftslehre (vgl. z.B. Weber 1982: 173).

Das Selbstverständnis der Religionswissenschaft ist aufgrund ihrer

kulturwissenschaftlichen Prägung eher dem historisch interpretativen

Wissenschaftsverständnis zuzuordnen. Gerade auch der Zugang einer ver-

gleichenden Religionswissenschaft zielt weitaus häufiger auf das Verstehen

spezifischer Phänomene in unterschiedlichen Kontexten ab. Deutlich wird

dies sowohl anhand der Theoriegeschichte der Religionswissenschaft als

auch aufgrund des mehrheitlich historischen und philologischen Methoden-

repertoires. Auch die sozialwissenschaftlich geprägte Religionswissenschaft

bedient sich, von wenigen Ausnahmen abgesehen, sehr viel häufiger verste-

hender denn erklärender Methoden, was sich unter anderem darin zeigt,

dass ein Großteil der Forschung einer qualitativen Methodologie verpflichtet

ist.

In Übereinstimmung damit verfolgen programmatische praxistheoreti-

sche Arbeiten tendenziell keine verallgemeinernde ahistorische Theoriebil-

dung. Dies lässt sich mit ihrer starken Bezugnahme auf den Marx der Deut-

schen Ideologie und folglich einer Hinwendung zur Geschichte erklären. Und

mit Wittgenstein hat die wichtigste philosophische Gewährsperson nicht das

Erklären, sondern das Verstehen im Blick, was sich beispielsweise gegen die

rationalistische und evolutionistisch geprägte Herangehensweise von James

George Frazer richtet (vgl. Wittgenstein 1967). Nichtsdestotrotz propagieren

Praxistheorienmit demBegriff der Praxis sehr wohl ein universales Verständ-

nis menschlicher Aktivität. Schließlich ist Praxis, ähnlich wie Struktur und

Handlung, ein zeitloser, kontextübergreifender Begriff. Gleichzeitig handelt

es sich ebenfalls nicht um einen überwirklichen Idealtypus im SinneMaxWe-

bers und damit nicht um eine bloße Konstruktion zum Zweck der Analyse.

https://doi.org/10.14361/9783839458488-001 - am 14.02.2026, 19:22:18. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839458488-001
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


28 Katharina Limacher, Rafael Walthert

Vielmehr findet sich – im Sinne von Bourdieus (2000: 12) vehementer Kritik

anWebers Idealtypen – mit der Praxis ein UniversaltypusmenschlichenHan-

delns.

Als Praxis verstanden, wird menschliche Aktivität stets durch Struktu-

ren geprägt und durch implizites Wissen bestimmt gesehen. Um trotz dieser

Grundannahme Offenheit für den Einzelfall zu bewahren, scheint es wichtig,

z.B. Giddens (vgl. 1986: 7) Plädoyer für eine Offenheit gegenüber verschiede-

nen Formen von Praxis zu befolgen. Sie offenbart sich – auf Basis einer theo-

retischen Perspektive – am besten mit Blick auf die Empirie. Auch wenn auf-

grund der Vorannahmen ein reiner Voluntarismus nicht für möglich gehalten

wird, ist doch anzuerkennen, dass das Maß von Vorstrukturiertheit und dis-

kursivem Bewusstsein zwischen beobachtbaren Praktiken variiert. Dies ver-

hindert, dass das die Kultur- und Religionswissenschaft anleitende Verstehen

durch theoretische Vorannahmen eingeschränkt wird.

Unter dem Aspekt der Geschichtlichkeit und Kontingenz werden in der

Religionswissenschaft nicht nur ihre Gegenstände betrachtet. Darüber hin-

aus ist er auch für die Selbstreflexion der Disziplin bestimmend geworden.

Gerade durch Foucault und diskursanalytische Ansätze werden die Kernkate-

gorien des Faches wie Religion und die Rolle der Wissenschaft angeleitet und

in ihrer Formung entsprechenden Analysen unterzogen (vgl. z.B. Fitzgerald

1997).

Anders als die Diskurstheorien wird die Praxistheorie durch ihren Fo-

kus auf die nicht-sprachlich explizierten Aspekte menschlicher Aktivitäten

nicht unbedingt zu einem Ausgangspunkt für die kritische Auseinanderset-

zung mit der Historizität der eigenen Begriffe. Praxistheorie kann dagegen

als Ausgangspunkt dafür dienen, wissenschaftliches Handeln und Erkennen

seinerseits als Praxis zu erkennen – als eine, in Bourdieus Worten, Praxis der

Logik, die die Logiken anderer Praktiken zu entschlüsseln sucht. Gerade für

die Rekonstruktion religiöser Zusammenhänge ist die Warnung davor wich-

tig, im Rahmen der wissenschaftlichen Praxis die Sache der Logik nicht mit

der Logik der Sache zu verwechseln und damit, ganz von den logischen Inter-

essen der eigenen Praxis eingenommen, das Modell der Realität als Realität

des Modells zu sehen (so im Anschluss an Marx: Bourdieu 2009: 164).

https://doi.org/10.14361/9783839458488-001 - am 14.02.2026, 19:22:18. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839458488-001
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


I  Praxistheorien und Religionswissenschaft 29

4. Die Beiträge in diesem Band

Da die Empirie für die praxistheoretische Theoriediskussion zentral ist, be-

schränken sich die hier versammelten Beiträge nicht auf eine rein theore-

tische Auseinandersetzung im Rahmen der Religionswissenschaft. Stattdes-

sen findet sich in allen Artikeln eine enge Verbindung von Theorie und Em-

pirie. Dieses Vorhaben speist sich aus der Überzeugung, dass Theorie und

Empirie »wechselseitig Innovationsdruck aufeinander ausüben« (Hirschauer

2008: 184) und ihr Verhältnis gerade in praxistheoretischer Perspektive not-

wendig reziprok gedacht werden muss. Theoretische Zugänge, die der Voll-

zugswirklichkeit einen derart zentralen Platz einräumen wie dies Praxistheo-

rien tun, gehen konsequenterweise auch davon aus, dass das Nachvollziehen

eines wie auch immer gearteten Geschehens eine zentrale Referenz für die

Theoriebildung ist (vgl. Schmidt 2012). Oder anders ausgedrückt: Ethnogra-

phische Praktiken in Kirchen, Tempeln, Moscheen, im Internet oder in Hos-

pizen sind der Ausgangspunkt, an den Praktiken des Theoretisierens erst an-

schließen können. Diesem Credo folgen die hier versammelten Beiträge auf

unterschiedliche Art undWeise: Der erste Beitrag vonCarmenBecker lotet die

möglichen Verschränkungen von Praxistheorie und Diskurstheorie aus und

widmet sich der Frage, welches Potenzial sich daraus für den Umgang mit

dem Religionsbegriff ableiten lässt. Urs Weber befragt anhand daoistischer

Verdienstrituale, wie Routinen und Unsicherheiten Rituale graduell struktu-

rieren und zeigt, dass sich praxistheoretische Überlegungen gewinnbringend

mit Luhmanns Sinnbegriff verbinden lassen. Der Artikel von Torsten Cress

widmet sich dermateriellenDimension religiöser Praktiken und derMöglich-

keit, die Rolle von Licht und Dunkelheit in Marienprozessionen als Elemente

eines praktikenspezifischen Arrangements zu fassen. Der Beitrag von Katha-

rina Frank prüft in Bezug auf den Umgang mit religiösen Anliegen in säku-

laren Einrichtungen, welcher Erklärungswert praxistheoretischen Konzepten

in der religionswissenschaftlichen Analyse zukommt, und welche neuen Per-

spektiven sich damit auf den Forschungsgegenstand ergeben. Barbara Zeugin

reflektiert anhand ihrer Forschung im Feld der anthropologisch-medizini-

schen Palliative Care die Notwendigkeit einer Methodologisierung der pra-

xistheoretisch informierten Religionswissenschaft. Der Beitrag von Kathari-

na Limacher bearbeitet die Verbindungen und Trennlinien zwischen Ethno-

methodologie und Praxistheorie am Beispiel einer Diwali Mela Feier.

https://doi.org/10.14361/9783839458488-001 - am 14.02.2026, 19:22:18. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839458488-001
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


30 Katharina Limacher, Rafael Walthert

Literatur

Alkemeyer, Thomas/Buschmann, Nikolaus (2016): Praktiken der Subjektivie-

rung – Subjektivierung als Praxis, in: Hilmar Schäfer (Hg.): Praxistheorie:

Ein soziologisches Forschungsprogramm, Bielefeld: transcript, S. 115-136.

Bell, Catherine M. (1997): Ritual: perspectives and dimensions, New York u.a.:

Oxford University Press.

Bloor, David (2001): Wittgenstein and the Priority of Practice, in: Theodore R.

Schatzki/Karin Knorr Cetina/Eike von Savigny (Hg.): The practice turn in

contemporary theory, London: Routledge, S. 95-106.

Bluhm, Harald (2010): Einführung. Die deutsche Ideologie – Kontexte und

Deutungen, in: Ders. (Hg.): Karl Marx, Friedrich Engels, Die deutsche

Ideologie, Klassiker auslegen, Berlin: Akademie Verlag, S. 1-23.

Bourdieu, Pierre (1993): Sozialer Sinn: Kritik der theoretischen Vernunft,

Frankfurt a.M: Suhrkamp.

Bourdieu, Pierre (2000): »Eine Interpretation der Religion nach Max Weber«,

in: Egger, Stephan (Hg.): Das religiöse Feld: Texte zurÖkonomie desHeils-

geschehens, Konstanz: UVK, S. 11-37.

Bourdieu, Pierre (2009): Entwurf einer Theorie der Praxis auf der ethnologi-

schenGrundlage der kabylischenGesellschaft, Frankfurt a.M.: Suhrkamp.

Bräunlein, Peter J. (2016): Thinking Religion Through Things, in: Method &

Theory in the Study of Religion Bd. 28, Nr. 4-5, 365-399.

Cress, Torsten (2019): Sakrotope-Studien zur materiellen Dimension religiö-

ser Praktiken, Kulturen der Gesellschaft, Bd. 23, Bielefeld: transcript.

Durkheim, Emile (1961): Die Regeln der soziologischen Methode, Soziologi-

sche Texte, Bd. 3, Neuwied: Luchterhand.

Fitzgerald, Timothy (1997): »A critique of ›religion‹ as a cross-cultural cate-

gory«, in: Method & Theory in the Study of Religion 9 (2), S. 91-110.

Garfinkel, Harold (1967): Studies in ethnomethodology, Englewood Cliffs:

Prentice-Hall.

Garfinkel, Harold (1988): Evidence for Locally Produced, Naturally Account-

able Phenomena of Order, Logic, Reason, Meaning, Method etc. In and

as of the Essential Quiddity of Immortal Ordinary Society, (I of IV): An

Announcement of Studies, in: Sociological Theory 6 (1), S. 103-109.

Geertz, Clifford (1973): Religion as a cultural system, in: The interpretation of

cultures: Selected essays, New York: Basic Books, S. 87-125.

https://doi.org/10.14361/9783839458488-001 - am 14.02.2026, 19:22:18. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839458488-001
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


I  Praxistheorien und Religionswissenschaft 31

Geertz, Clifford (1987): Religion als kulturelles System, in: Dichte Beschrei-

bung: Beiträge zum Verstehen kultureller Systeme, suhrkamp taschen-

buch wissenschaft, Frankfurt a.M.: Suhrkamp, S. 44-95.

Giddens, Anthony (1976): Classical Social Theory and the Origins of Modern

Sociology, in: American Journal of Sociology 81 (4), S. 703-729.

Giddens, Anthony (1986): The constitution of society: outline of the theory of

structuration, Berkeley: University of California Press.

Giddens, Anthony (1993): New rules of sociological method: a positive critique

of interpretative sociologies, Stanford: Stanford University Press.

Gouldner, Alvin Ward (1970): The coming crisis of western sociology, London:

Heinemann.

Hammer, Olav (2010): I Did It My Way? Individual Choice And Social Confor-

mity In New Age Religion, in: Stef Aupers/Dick Houtman (Hg.): Religions

of modernity, Brill, S. 49-68.

Hazard, Sonia (2013): The Material Turn in the Study of Religion, in: Religion

and Society 4 (1), S. 58-78.

Heelas, Paul/Woodhead, Linda (2005):The spiritual revolution: why religion is

giving way to spirituality, Religion and spirituality in the modern world,

Malden: Blackwell.

Heiler, Friedrich (1979): Erscheinungsformen undWesen der Religion, Die Re-

ligionen der Menschheit, Bd. 1, Stuttgart: Kohlhammer.

Heinrich, Michael (2004): Praxis und Fetischismus. Eine Anmerkung zu den

Marxschen Thesen über Feuerbach und ihrer Verwendung, in: Christine

Kirchhoff/Helmut Reichelt (Hg.): Gesellschaft als Verkehrung: Perspekti-

ven einer neuen Marx-Lektüre. Festschrift für Helmut Reichelt, Freiburg:

ça ira, S. 249-270.

Hillebrandt, Frank (2014): Soziologische Praxistheorien Eine Einführung, So-

ziologische Theorie, Wiesbaden: Springer VS.

Hillebrandt, Frank (2016): Die Soziologie der Praxis als post-strukturalisti-

scher Materialismus, in: Hilmar Schäfer (Hg.): Praxistheorie: Ein soziolo-

gisches Forschungsprogramm, Bielefeld: transcript, S. 71-93.

Hirschauer, Stefan (2008): Die Empiriegeladenheit von Theorien und der Er-

findungsreichtum der Praxis, in: Herbert Kalthoff/Stefan Hirschauer/Ge-

sa Lindemann (Hg.): Theoretische Empirie: Zur Relevanz qualitativer For-

schung, Frankfurt a.M.: Suhrkamp, S. 165-187.

Honneth, Axel/Kocyba, Hermann/Schwibs, Bernd (1986): The Struggle for

Symbolic Order an Interview with Pierre Bourdieu, in: Theory, Culture &

Society 3 (3), S. 35-51.

https://doi.org/10.14361/9783839458488-001 - am 14.02.2026, 19:22:18. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839458488-001
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


32 Katharina Limacher, Rafael Walthert

Houtman, Dick/Aupers, Stef (2007): The Spiritual Turn and the Decline of

Tradition: The Spread of Post-Christian Spirituality in 14 Western Coun-

tries, 1981-2000, in: Journal for the Scientific Study of Religion 46 (3),

S. 305-320.

Houtman, Dick/Meyer, Birgit (Hg.) (2012): Things: Religion and the question

of materiality, The future of the religious past, New York: Fordham Uni-

versity Press.

Hutchings, Tim/McKenzie Joanne (2017): Materiality and the study of religion:

The stuff of the sacred,Theology and religion in interdisciplinary perspec-

tive series in association with the BSA Sociology of Religion Study Group,

London and New York: Routledge.

Ioannides, George (2014): Vibrant Sacralities and Nonhuman Animacies: The

Matter of New Materialism and Material Religion, in: Journal for the Aca-

demic Study of Religion 26 (3), S. 234-253.

Karp, Ivan (1986): Agency and social theory: a review of Anthony Giddens, in:

American Ethnologist 13 (1), S. 131-137.

Latour, Bruno (2008):Wir sind niemodern gewesen. Versuch einer symmetri-

schen Anthropologie. Unter Mitarbeit von Gustav Roßler. Frankfurt a.M.:

Suhrkamp.

Lichtblau, Klaus (2011): Die Eigenart der kultur- und sozialwissenschaftlichen

Begriffsbildung, Wiesbaden: Springer VS.

Lockwood, David (1956): Some Remarks on The Social System, in: The British

Journal of Sociology 7 (2), S. 134-146.

Lukes, Steven (1975): Émile Durkheim, his life and work: a historical and crit-

ical study, Peregrine books, Harmondsworth: Penguin.

Marx, Karl (1960): Der achtzehnte Brumaire des Louis Bonaparte, in: MEW 8,

Berlin: Dietz, S. 111-207.

Marx, Karl (1991): Das Kapital. Kritik der politischen Ökonomie. Erster Band,

in: MEW 23, Berlin: Dietz.

Marx,Karl/Engels, Friedrich (1978):Thesen über Feuerbach, in:MEW3,Berlin:

Dietz Verlag, S. 5-7.

Meyer, Birgit (2015): Picturing the Invisible: Visual Culture and the Study of

Religion, in: Method and Theory in the Study of Religion 27, S. 333-360.

Meyer, Birgit/Morgan, David/Paine, Crispin/Plate, S. Brent (2010): The origin

and mission of Material Religion, in: Religion 40 (3), S. 207-211.

Morgan, David (Hg.) (2010): Religion and material culture: The matter of be-

lief, London: Routledge.

https://doi.org/10.14361/9783839458488-001 - am 14.02.2026, 19:22:18. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839458488-001
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


I  Praxistheorien und Religionswissenschaft 33

Parsons, Talcott (1949):The Structure of Social Action. A Study in SocialTheory

with Special Reference to a Group of Recent European Writers, Glencoe:

The Free Press.

Parsons, Talcott (1964): The social system, New York: The Free Press.

Prohl, Inken (2012): IV.4 Materiale Religion, in: Michael Stausberg (Hg.): Re-

ligionswissenschaft, Berlin: De Gruyter.

Rawls, Anne Warfield (2004): Epistemology and Practice: Durkheim’s The Ele-

mentary Forms of Religious Life, New York: Cambridge University Press.

Reckwitz, Andreas (2000a): Der Status des ›Mentalen‹ in kulturtheoretischen

Handlungserklärungen. Zum Problem der Relation von Verhalten und

Wissen nach Stephen Turner und Theodore Schatzki, in: Zeitschrift für

Soziologie 29 (3), S. 167-185.

Reckwitz, Andreas (2000b): Die Transformation der Kulturtheorien: Zur Ent-

wicklung eines Theorieprogramms, Weilerswist: Velbrück Wissenschaft.

Reckwitz, Andreas (2002): »Toward a Theory of Social Practices. A Devel-

opment in Culturalist Theorizing«, in: European Journal of Social The-

ory 5 (2), S. 243-263.

Reckwitz, Andreas (2003): Grundelemente einer Theorie sozialer Praktiken.

Eine sozialtheoretische Perspektive, in: Zeitschrift für Soziologie 32 (4),

S. 282-301.

Reckwitz, Andreas (2008): »Praktiken und Diskurse. Eine sozialtheoretische

und methodologische Relation«, in: Herbert Kalthoff/Stefan Hirschau-

er/Gesa Lindemann (Hg.), Theoretische Empirie. Zur Relevanz qualitati-

ver Forschung, Frankfurt a.M.: Suhrkamp, S. 188-209.

Schäfer, Franka/Daniel, Anna/Hillebrandt, Frank (Hg.) (2015): Methoden einer

Soziologie der Praxis, Sozialtheorie, Bielefeld: transcript.

Schäfer, Hilmar (Hg.) (2016): Praxistheorie. Ein soziologisches Forschungs-

programm. Bielefeld: transcript.

Schatzki, Theodore R. (1996): Social Practices: A Wittgensteinian Approach to

Human Activity and the Social, New York: Cambridge University Press.

Schatzki, Theodore R. (1997): Practices and Actions. A Wittgensteinian Cri-

tique of Bourdieu and Giddens, in: Philosophy of the Social Sciences 27 (3),

S. 283-308.

Schatzki, Theodore R. (2002): The site of the social: a philosophical account of

the constitution of social life and change, University Park: Pennsylvania

State University Press.

https://doi.org/10.14361/9783839458488-001 - am 14.02.2026, 19:22:18. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839458488-001
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


34 Katharina Limacher, Rafael Walthert

Schatzki, Theodore R. (2016): Praxistheorie als flache Ontologie, in: Hilmar

Schäfer (Hg.): Praxistheorie: Ein soziologisches Forschungsprogramm,

Bielefeld: transcript, S. 29-44.

Schatzki,Theodore R./Knorr Cetina, Karin/von Savigny, Eike (Hg.) (2001): The

practice turn in contemporary theory, London: Routledge.

Schmidt, Robert (2012): Soziologie der Praktiken: Konzeptionelle Studien und

empirische Analysen, Berlin: Suhrkamp.

Sewell, Jr., William H. (1992): A Theory of Structure: Duality, Agency, and

Transformation, in: American Journal of Sociology 98 (1), S. 1-29.

Sewell, Jr., William H. (1999): The Concept(s) of Culture, in: Victoria E. Bon-

nell/Lynn Hunt/Richard Biernacki (Hg.): Beyond the cultural turn: New

directions in the study of society and culture, Studies on the history of so-

ciety and culture, Berkeley, Calif: University of California Press, S. 35-61.

Vásquez, Manuel A. (2011): More than belief: A materialist theory of religion,

Oxford: Oxford University Press.

Walthert, Rafael (2020): Religiöse Rituale und soziale Ordnung, Veröffentli-

chungen der Sektion Religionssoziologie der Deutschen Gesellschaft für

Soziologie, Wiesbaden: Springer VS.

Weber,Max (1982): Die »Objektivität« sozialwissenschaftlicher und sozialpoli-

tischer Erkenntnis, in: Gesammelte Aufsätze zur Wissenschaftslehre, Tü-

bingen: J.C.B. Mohr, S. 146-214.

Wittgenstein, Ludwig (1967): Bemerkungen über Frazers The Golden Bough,

in: Synthese 17 (3), S. 233-253.

Wittgenstein, Ludwig (2014): Tractatus logico-philosophicus, in: Schulte, Joa-

chim (Hg.). Bd. 1 Werkausgabe, Frankfurt a.M.: Suhrkamp, S. 225-580.

Wood, Matthew (2010): The Sociology of Spirituality. Reflections on Problem-

atic Endeavor, in: The new blackwell companion to the sociology of reli-

gion, Wiley-Blackwell, S. 267-285.

Wrong, Dennis H. (1961): The Oversocialized Conception of Man in Modern

Sociology, in: American Sociological Review 26 (2), S. 183-193.

https://doi.org/10.14361/9783839458488-001 - am 14.02.2026, 19:22:18. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839458488-001
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

