| Praxistheorien und Religionswissenschaft

Katharina Limacher, Rafael Walthert

1. Einleitung

In den letzten zwanzig Jahren sah die deutschsprachige Soziologie eine Zu-
nahme an Arbeiten, in denen die Sozialitit als in und durch Praktiken emer-
gierend verstanden wird. Sowohl programmatische Texte als auch empirische
Studien interessieren sich zunehmend fiir die Textur der sozialen Welt, die
sie im Vollzugsgeschehen von Praktiken verorten. Im Anschluss an den soge-
nannten practice turn, der zu Beginn des Jahrtausends vor allem von Arbeiten
im Bereich der Science and Technology Studies getragen wurde, aber auch in der
Auseinandersetzung mit Autorinnen und Autoren anderer Disziplinen, hat
ein theoretisches Vokabular Eingang in den wissenschaftlichen Mainstream
der Soziologie gefunden, dessen Hauptaugenmerk auf Gewohnheiten und
Routinen liegt: die Praxistheorien.

Im Folgenden soll der Weg zu Praktiken und Praxis zunichst mit Aus-
fithrungen zu einzelnen Exponentinnen und Exponenten praxistheoretischen
Schaffens skizziert werden. AnschlieRend werden zentrale Gemeinsamkei-
ten praxistheoretischer Ansitze aufgegriffen und erliutert. Uber die post-
strukturalistische Kritik, die den Diskursbegriff ins Zentrum ihrer Arbeiten
stellt, wird sodann das Potenzial von Praxistheorien fiir eine kulturwissen-
schaftlich geprigte Religionswissenschaft erkundet. Entlang der Diskussion
spezifischer Dilemmata, die die Theoriegeschichte der Sozialwissenschaften
pragen, werden die Merkmale praxistheoretischer Gedanken zusitzlich ge-
schirft. Zum Schluss wird in die einzelnen Beitrige des Bandes eingefiihrt.

1 Vgl. als Beispiele fiir jiingere grundsitzliche Beitrage zur Praxistheorie in der deut-
schen Soziologie neben den Beitrdgen von Reckwitz (z.B. 2002, 2003, 2008) den Sam-
melband von Schifer (2016), die Einfithrung von Hillebrandt (2014) und fiir die Inbe-
zugsetzung zu empirischen Methoden den Sammelband von Schifer, Daniel und Hil-
lebrandt (2015).

- am 14.02.2026, 19:22:18. op


https://doi.org/10.14361/9783839458488-001
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Katharina Limacher, Rafael Walthert

2. Praxistheorien

2.1 Ansatze

Aufgrund der Breite und Diversitit der bestehenden Ansitze scheint es nicht
angebracht, von der Praxistheorie im Singular zu sprechen; eher handelt es
sich bei praxistheoretischen Ansitzen um ein Theoriefeld, das nicht scharf
nach auflen abgegrenzt ist. Diesem Theoriefeld liegen jedoch durchaus ge-
meinsame Annahmen zugrunde, oftmals ohne dass einzelne Ansitze explizit
aufeinander Bezug nehmen oder »Praxistheorie« auch nur als Selbstbezeich-
nung vorkommt. Gerade angesichts dieser Vielfalt ist es angebracht, in aller
Kirze einige der Autoren und Konzepte zu skizzieren.

2.1.1  Karl Marx

Als frithester Vertreter eines sozialwissenschaftlichen Fokus auf Praxis wird
oft Karl Marx genannt. So wird er von prominenten Praxistheoretikern wie
Anthony Giddens und Pierre Bourdieu als Referenz fiir ihre Position ange-
fithrt (vgl. Bluhm 2010: 7). Tatsichlich betont Marx in seinen Feuerbachthe-
sen, das Leben sei letztlich »praktische menschlich-sinnliche Tatigkeit« (MEW
3: 6; Hervorhebung im Original). Er grenzt seine Position damit gegen die
deutsche idealistische Philosophie seiner Zeit ab, die sich den Ideen und der
Anschauung verschrieben habe. Die idealistische Geschichtsauffassung leite
die Praxis aus den Ideen ab und nicht die Ideen aus der Praxis. Dies stellt,
auch fiir neuere Autoren wie Hillebrandt (2014: 32), den Bezugspunkt fiir ver-
schiedene praxistheoretisch ausgerichtete Arbeiten dar. Der breite Einfluss
der Feuerbachthesen stehe, so Bluhm (2010: 7), im Kontrast dazu, dass »Pra-
xis« gar keine Zentralkategorie bei Marx darstelle. Noch weniger traut Hein-
rich (2004: 261) Marx’ Praxisbegriff zu: Dieser stelle zunichst nichts mehr als
eine Leerformel dar, die »fir das Konkrete, Empirische, das im Gegensatz
zu den philosophisch-abstrakten Konstruktionen der Junghegelianer als Aus-
gangspunkt und Erklirungsgrund genommen werden soll«, stehe. Wenn auch
nicht mit seinem Praxisbegriff, so steht Marx mit seiner Absage an idealis-
tische Geschichtsauffassungen und das souverin entscheidende Individuum
(z.B. im ersten Band des Kapitals mit dem pragnanten Satz »Sie wissen das
nicht, aber sie tun es.« (MEW 23: 88)) doch am Anfang der Tradition praxis-
theoretischer Ansitze.

- am 14.02.2026, 19:22:18. op


https://doi.org/10.14361/9783839458488-001
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

| Praxistheorien und Religionswissenschaft

2.1.2  Pierre Bourdieu

Pierre Bourdieu weist darauf hin, gerade am Anfang seiner akademischen
Karriere von den Feuerbachthesen stark beeinflusst gewesen zu sein (vgl.
Honneth et al. 1986: 35). Mit Marx teilt er den Blick auf Machtdifferenziale,
die Kritik am Idealismus und die Absage an die epistemologische Bevorzu-
gung des Individuums. Diese Favorisierung kritisiert er als Subjektivismus,
der »die kleinbiirgerliche Sicht gesellschaftlicher Beziehungen sieht, als et-
was, was man macht und was man sich macht« und dies auf »das Niveau
einer Theorie der sozialen Welt zu erheben[.]« (Bourdieu 2009: 150) suche.

Praxis weist gemif} Bourdieu dagegen wenig Kapazitit fiir reflexive
und explizite Selbstbeobachtung und -strukturierung auf. Bestimmend sind
kollektive Dispositionen, dufiere Bedingungen des Handelns sowie ein Zeit-
druck, unter dem Praxis vollzogen werden muss (vgl. Bourdieu 1993: 159). In
seiner gleichzeitigen Abgrenzung vom »Objektivismus« betont er die Ebene
des Handelns, da er wie Marx das Leben als Aktivitit versteht und nicht als
»Hervorbringung ohne Hervorbringer« (Ebd.: 76).

Einen »Subjektivismus« attestiert Bourdieu beispielsweise der Soziolo-
gie von Alfred Schiitz und der Ethnomethodologie von Harold Garfinkel, den
»Objektivismus« sieht er im Strukturalismus von Claude Lévi-Strauss. Mit
dem Fokus auf Praxis versucht Bourdieu eine Position jenseits dieser beiden
Pole zu entwickeln: Das Handeln der Individuen ist fiir Bourdieu nur in seiner
Strukturiertheit durch iibergreifende Ordnungen zu begreifen, genauso diir-
fen jedoch diese Ordnungen nur in ihren sie konstituierenden Realisierungen
im Rahmen von Aktivititen gesehen werden. Mit Bourdieu ist Praxis als ei-
ne Aktivitit zu fassen, die sowohl strukturiert ist, also von Faktoren jenseits
der Situation oder des Handelns mitbestimmt wird, als auch strukturierend
wirkt, und somit ihrerseits zur Reproduktion dieser Strukturen beitragt. Den
Sinn, den diese Aktivititen fir die sie ausitbenden Individuen ergibt, gilt es
dabei durchaus in der Analyse zu beriicksichtigen, betont Bourdieu (1993: 246)
explizit. Dabei ist dieser Sinn zwar als Faktor im Handeln, jedoch nicht als
Bestandteil eines souverinen Handlungsentwurfes oder einer zutreffenden
Reflexion des Geschehens zu verstehen.

Daneben verdienen auch Bourdieus Ausfithrungen zum Sinn, den der
Wissenschaftler den von ihm analysierten Praktiken zuschreibt, Erwihnung.
Diese Ausfithrungen erkliren, dass die Logik sozialer Praktiken und die Logik
der wissenschaftlichen Analyse von sozialen Praktiken keineswegs deckungs-
gleich sind. Dazu hilt Bourdieu fest: »Dafl Gymnastik Geometrie ist, lisst

- am 14.02.2026, 19:22:18. op


https://doi.org/10.14361/9783839458488-001
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Katharina Limacher, Rafael Walthert

sich durchaus sagen, sofern man darunter nicht versteht, daf der Gymnasti-
ker Geometer ist« (Ebd.: 170). Das bedeutet, dass das Modell, das der Wissen-
schaftler aufgrund seiner Beobachtung rekonstruiert, nicht als solches fiir die
Handelnden anleitend gewesen ist. Es stellt ein Produkt des Wissenschaftlers
und seiner Praxis der Logik dar, spielt aber als solches keine Rolle bei der Her-
vorbringung der darunter zusammengefassten Formen des Sozialen, die der
Logik dieser spezifischen Praxis und nicht jener des Modells folgen.

2.1.3 Anthony Giddens
Nebst Bourdieus Ansatz stammt das in der Soziologie bekannteste Konzept
von Praxis von Anthony Giddens. Giddens formulierte sein Praxisverstindnis
im Rahmen seiner Theorie der »structuration«, mittels derer er das Verhiltnis
zwischen agency und structure konzipierte. Dabei suchte er iiber die Rede von
»Praxis« einen Ersatz fir Handlungsverstindnisse wie dasjenige des Struk-
turfunktionalismus zu finden. Dessen »fascination with >value-consensus< or
symbolic orders« gehe auf Kosten der »more mundane, practical aspects of
social activity« (Giddens 1986: xxxvii). In Abgrenzung zur strukturfunktio-
nalistischen Betonung von Werten sieht Giddens die »Strukturation« von Ge-
sellschaft in erster Linie als Angelegenheit ihrer Ausdehnung, Einbettung und
Verkniipfung in Zeit und Raum (vgl. dazu auch Walthert 2020: 41-43).
Giddens orientiert sich mit seinem Praxisverstindnis wie Bourdieu an
Marx* und Wittgenstein, was zu Betonungen fithrt, die durchaus mit Bour-
dieus Verstindnis von Praxis vergleichbar sind — obwohl beide kaum Bezug
aufeinander nehmen. Zentral ist bei beiden die Feststellung, dass Handelnde

2 Dabeiverweist Giddens nicht auf den Marx der Deutschen Ideologie oder der Thesen iiber
Feuerbach, der oft der primare Bezugspunkt von Praxistheorien ist. So verweist er in ei-
ner Fufinote der »Constitution of Society« auf die folgende Stelle aus dem 18. Brumai-
re des Louis Bonaparte: »Hegel bemerkt irgendwo, daf alle grofden weltgeschichtlichen
Tatsachen und Personen sich sozusagen zweimal ereignen. Er hat vergessen hinzu-
zufiigen: das eine Mal als Tragodie, das andere Mal als Farce. [..] Die Menschen ma-
chen ihre eigene Geschichte, aber sie machen sie nicht aus freien Stiicken, nicht unter
selbstgewdhlten, sondern unter unmittelbar vorgefundenen, gegebenen und iiberlie-
ferten Umstdnden. Die Tradition aller toten Geschlechter lastet wie ein Alp auf dem
Gehirne der Lebenden. Und wenn sie eben damit beschéftigt scheinen, sich und die
Dinge umzuwilzen, noch nicht Dagewesenes zu schauen, gerade in solchen Epochen
revolutiondrer Krise beschworen sie dngstlich die Geister der Vergangenheit zu ihrem
Dienste herauf, entlehnenihnen Namen, Schlachtparole, Kostiim, um in dieser altehr-
wiirdigen Verkleidung und mit dieser erborgten Sprache die neue Weltgeschichtssze-
ne aufzufithren.« (MEW 8:115).

- am 14.02.2026, 19:22:18. op


https://doi.org/10.14361/9783839458488-001
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

| Praxistheorien und Religionswissenschaft

ihr Handeln zum grofiten Teil nicht an verbalisierbarem Wissen orientieren.
Das Wissen, das das Handeln bestimmt, hat meist weitgehend praktischen
Charakter, es basiert typischerweise auf implizit bleibenden Fihigkeiten, ent-
lang derer das soziale Leben routiniert gefithrt wird (vgl. ebd.: 4f.). Giddens
(1986: 26) spricht von einer »knowledgeability«, die das Handeln anleitet. Die-
se sei »founded less upon discursive than practical consciousness«. Handeln
ist in eine breitere Praxis eingebettet, auf die von Beobachtern oder Beteilig-
ten reflexiv Bezug genommen werden kann, wodurch sie um Bezeichnungen
und Begriindungen, also ein diskursives Bewusstsein, erginzt wird. Giddens
(1986: 7) geht von einem Kontinuum zwischen ginzlich unbewussten Moti-
ven, dem praktischen Bewusstsein und dem diskursiven Bewusstsein aus, das
durch die eben erwihnten reflexiven Beziige an nicht-diskursive Praxis an-
schliefien kann.

Auch wenn diese Reflexivitit moglich ist, sieht Giddens Gesellschaft ganz
im Sinne der Praxistheorie nicht als Produkt gezielter Formung durch die
Intentionen von Individuen (vgl. ebd.: 26). Giddens betont zwar stirker als
Bourdieu die Rolle der Intentionen, aber das Individuum ist, in einen Kontext
der Praxis eingebettet, weder Herr der Intentionen noch kann es sie durch
sein Handeln so verwirklichen, dass die Konsequenzen des Handelns ginz-
lich intendiert wiren. Stets reproduzieren Individuen unbewusst und nicht-
intendiert die Konditionen, die das Handeln erméglichen. So hilt Giddens
(1986: 27) fest: »Human history is created by intentional activities but is not
an intended project. However, such attempts are continually made by human
beings, who operate under the threat and the promise of the circumstance
that they are the only creatures who make their shistory« in cognizance of
that fact.«

Wahrend Giddens analog zu Marx und Bourdieu gegen ein voluntaristi-
sches, Handlungsmotive und -konsequenzen durch Entscheidung steuerndes
Individuum argumentiert, grenzt er sich gleichzeitig von funktionalistischen
Argumentationen ab, wie er sie bei Talcott Parsons findet, die in ihrer Beto-
nung der Nicht-Intentionalitit die involvierten Wissensformen ginzlich aus-
blendeten (vgl. Giddens 1986: 293ff.).

Im Vergleich mit Bourdieu scheint Giddens den Individuen, ihren Ent-
scheidungen und ihrer Selbstbeobachtung eine potenziell stirkere Rolle zu-
zuschreiben. Dies wird an der Zentralitit von Begrifflichkeiten wie Intentio-
nalitit und Reflexivitit ersichtlich. Dennoch rechtfertigen deutliche Paralle-
len in den Arbeiten dieser Autoren, sie beide im Feld der Praxistheorien zu
verorten: Neben dem geteilten Marx- und Wittgensteinbezug grenzen sie sich

- am 14.02.2026, 19:22:18. op


https://doi.org/10.14361/9783839458488-001
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Katharina Limacher, Rafael Walthert

beide gleichermafien vom Funktionalismus wie auch von dezidiert mikroso-
ziologischen Erkldrungen der sozialen Welt ab, denen interpretative Soziolo-
ginnen und Soziologen oft zuzuordnen sind (vgl. Giddens 1993). Und beide
betonen die Bedeutung von Macht und der Reproduktion materieller Struk-
turen fiir die Analyse des Sozialen.>

2.1.4 Ethnomethodologie

Als kritische Erneuerungsbestrebung innerhalb der Kultur- und Sozialwis-
senschaften interessiert sich die Ethnomethodologie fiir die praktische Her-
vorbringung sozialer Ordnung in einem alltiglichen, situationalen Setting.
Zentral ist dabei die Art und Weise, wie Teilnehmende diese Ordnung auf
der Basis eines »common sense knowledge« situativ analysieren und fort-
dauernd hervorbringen, sie also im Moment als fraglos gegeben interpre-
tieren und diese Interpretation auch anderen Teilnehmenden anzeigen. Ha-
rold Garfinkel (1967) fokussiert in seinen Analysen den Vorgang, in dessen
Rahmen Titigkeiten als spezifische Aktivititen, z.B. dozieren, »accountable«,
d.h. fiir die involvierten Personen beobachtbar und berichtbar gemacht wer-
den. Diese accountability ist der Ansatzpunkt, durch den Ethnomethodologin-
nen die andauernde, lokal stattfindende, natiirlich organisierte Produktion
der sozialen Fakten erfassen (vgl. auch Garfinkel 1988: 103). Garfinkels An-
sicht nach liegt das Potenzial der Ethnomethodologie darin, ein Verstindnis
des Sozialen entlang seiner Situativitit und Kérpergebundenheit zu schaf-
fen und damit den Beschrinkungen des Strukturfunktionalismus zu begeg-
nen. Mit seinem Theorieentwurf positioniert sich Garfinkel folglich kritisch
gegeniiber den Arbeiten seines Doktorvaters Talcott Parsons und orientiert
sich stattdessen an der Phinomenologie Alfred Schiitz’, dessen Rekonstruk-
tion der Sinnhaftigkeit der sozialen Alltagswelt auch bei Garfinkel zentral ist.
Garfinkel geht aber nicht so weit, Schiitz’ anthropologischen Primissen zu
folgen. Fir ihn sind daher auch Akteure keine gegebenen Sachverhalte, son-
dern die Akteure, ihre Handlungsintentionen sowie ihre Identitit entstehen
erst in Kommunikationskontexten.

Auch wenn der Begriff der Praxis in der Ethnomethodologie nicht so zen-
tral ist, wie er das in anderen Referenztexten ist, sind doch die alltigliche
Praxis respektive ihr Vollzug Gegenstand der ethnomethodologischen For-
schung von Garfinkel. Spitestens in den Arbeiten mit Harvey Sacks (Garfin-

3 Diese Parallelen werden jedoch weit stirker von auen (vgl. z.B. Karp 1986; Sewell
1992; Schatzki 1997) anerkannt als von den beiden Autoren selbst.

- am 14.02.2026, 19:22:18. op


https://doi.org/10.14361/9783839458488-001
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

| Praxistheorien und Religionswissenschaft

kel/Sacks 1976) wird diesem Umstand auch sprachlich Rechnung getragen.
Die Prizisierung des Untersuchungsgegenstandes durch die sprachliche Er-
ginzung auf ein doing einer bestimmten Aktivitit, etwa doing teaching, macht
deutlich, dass es um die Vollziige bzw. Praktiken geht, anhand derer sich die
Teilnehmenden einer Situation ihre Bedeutung kontinuierlich klarmachen.
Der daraus resultierende Situationismus hat der Ethnomethodologie wieder-
holt den Vorwurf eingetragen, den sozialwissenschaftlichen Blick zu veren-
gen. Gerade Bourdieu arbeitet sich wiederholt an der Ethnomethodologie ab
und hebt dabei vor allem hervor, dass es sich die Ethnomethodologie zu ein-
fach mache, wenn sie mit dem Konzept der Indexikalitit Normen und Regeln
als Elemente betrachte, die sich in routinisierten, diskursiven Praktiken rea-
lisierten (oder auch nicht). Die Selbstbeobachtung der Welt diirfe nicht mit
der Wissenschaft der sozialen Welt verwechselt werden (vgl. Bourdieu 2009:
149). Dadurch werde es gerade auch schwer, tibersituationale Strukturen, die
die Situation prigen, zu identifizieren — und damit kénne der soziologische
Anspruch der Ethnomethodologie nicht eingelst werden. Diesem Vorwand
kénnte man mit Garfinkel begegnen, der am Anfang der Studies das Konzept
der accountability einfithrt, in dessen Zuge eben auch immer Aspekte sozialer
Strukturen produziert und reproduziert werden. Denn accountability kann nur
in implizitem oder expliztem Riickbezug auf Kontext und fritheres Handeln
erzeugt werden.

In jiingerer Zeit beruft sich Anne Rawls (2004) auf die Ethnomethodo-
logie, um davon ausgehend iiber eine spezifische Durkheimlektiire ein pra-
xistheoretisch anschlussfihiges Bild der sozialen Welt zu entwerfen. Neben
den genannten positiven Referenzen auf Durkheim ist auch ihre Abgrenzung
von Talcott Parsons zentral: Dieser habe Werte vor die Praxis gestellt, wobei
er insbesondere auch die emotionale Dimension letzterer unterschitzt habe
(vgl. ebd.: 322). Es miisse bei der Analyse von Sozialitit um »enacted prac-
tice«, nicht um »conceptual systems« gehen (vgl. ebd.: 23). Wihrend sich in
der Religionswissenschaft bislang wenige Verweise auf Anne Rawls finden,
diirfte insbesondere ihre Betonung von Emile Durkheims auf Praktiken und
nicht auf artikuliertem Wissen beruhender Epistemologie eine interessante
Moglichkeit bieten, Durkheim mit Praxistheorien zu verbinden und mit reli-
gionswissenschaftlichen Arbeiten daran anzuschlielen.

- am 14.02.2026, 19:22:18. op


https://doi.org/10.14361/9783839458488-001
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Katharina Limacher, Rafael Walthert

2.1.5  Theodore R. Schatzki

In der philosophischen Diskussion um Praxis stellt eher Ludwig Wittgen-
steins Spatphilosophie als Karl Marx die zentrale, die verschiedenen Autoren
einende Referenz dar. Prominentester Vertreter dieser Orientierung ist Theo-
dore R. Schatzki, der eine Ontologie des Sozialen entworfen hat, die er selbst
»site ontology« (Schatzki 2002) nennt. Unter einer »social site« versteht er
den spezifischen Kontext (und durchaus auch materiellen Ort), an dem und
durch den soziales Leben sich abspielt (vgl. ebd.: xi). Dieser Kontext emergie-
re in und durch Praktiken, die Schatzki (1996: 89) als »a temporally unfolding
and spatially dispersed nexus of doings and sayings« bestimmt. Diese doings
und sayings werden dabei von einem praktischen Verstehen, Regeln, einer te-
leo-affektiven Struktur sowie einem gemeinsamen Verstindnis zusammen-
gehalten (vgl. Schatzki 2002: 77). Das praktische Verstehen bezeichnet die Fi-
higkeit, etwas im Sinne einer spezifischen Situation umzusetzen. Die Regeln
beziehen sich auf explizite Instruktionen, die mit spezifischen Praktiken im
Zusammenhang stehen. Die teleo-affektive Struktur meint die angemessenen
(weil normativ geformten) Ziele und Zwecke, an denen sich Praktiken orien-
tieren. Das gemeinsame Verstindnis wiederum bezeichnet diejenigen Uber-
zeugungen, die in Praktiken Ausdruck finden und die Art und Weise prigen,
wie bestimmte Aktivititen ausgefithrt werden.

In seinen frithen Arbeiten unterscheidet Schatzki zwischen verstreuten
(»dispersed«) und integrierten (»integrative«) Praktiken (vgl. Schatzki 1996:
91ff.). Er bezeichnet damit auf der einen Seite Praktiken, die in unter-
schiedlichen Sektoren des sozialen Lebens immer wieder vorkommen, wie
beispielsweise ordnen oder beschreiben, wohingegen integrierte Praktiken
fiir bestimmte Bereich konstitutiv seien, wie etwa die Praktiken des Wihlens
fiir die Politik. In seinen spiteren Arbeiten konzentriert er sich mehrheitlich
auf die Analyse von integrierten Praktiken, mit denen verstreute Praktiken
konfliktiv oder erginzend verbunden sind (vgl. Schatzki 2002: 88).

Gerade auch durch den interdiszipliniren Sammelband »The practice turn
in contemporary theory« (Schatzki et al. 2001), bei dem Schatzki nebst Ka-
rin Knorr-Cetina und Eike von Savigny als Herausgeber fungierte, wurde er
zum wichtigen Impulsgeber fiir neuere praxistheoretische Arbeiten, insbe-
sondere fiir die Auseinandersetzung mit der Ontologie der Praxistheorien
(vgl. Schatzki 2016).

- am 14.02.2026, 19:22:18. Op


https://doi.org/10.14361/9783839458488-001
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

| Praxistheorien und Religionswissenschaft

2.1.6  Andreas Reckwitz

In der deutschsprachigen sozialwissenschaftlichen Diskussion ist Andreas
Reckwitz einer der wichtigsten Vertreter eines praxistheoretischen Ansatzes
und als Vorreiter der Rezeption entsprechender Konzepte in der jiingeren
deutschen Soziologie zu sehen. Zum Begrift der Praxis gelangt er iber die
Beschiftigung mit Kulturtheorien und ihrem Potenzial fir die Sozialtheorie
(vgl. Reckwitz 2000b). Mit seinem einflussreichen Artikel »Grundelemente
einer Theorie sozialer Praktiken« (Reckwitz 2003) prisentiert er eine pro-
grammatische Arbeit, die den anschlieRenden deutschsprachigen Diskurs
mafigeblich geprigt hat. In seinem Aufsatz konzentriert er sich vor allem
darauf, die Kontur einer Praxistheorie in Abgrenzung von, wie er sie nennt,
mentalistischen und textualistischen Kulturtheorien zu schirfen. Denn, so
Reckwitz, der Ort des Sozialen sei »nicht der (kollektive) >Geist« und auch
nicht ein Konglomerat von Texten und Symbolen, sondern die >sozialen
Praktiken, verstanden als know-how abhingige und von einem praktischen
>Verstehen« zusammengehaltene Verhaltensroutinen« (Ebd.: 289). Reckwitz’
Praxisverstindnis ist eines, das der Routinisiertheit und Materialitit von
Praktiken sowie dem impliziten Wissen einen zentralen Stellenwert ein-
rdaumt. Praktiken sind dann im Grunde Kérperbewegungen im Umgang mit
Dingen, in denen ein praktisches Wissen zum Ausdruck kommt, welches
ihre Repetitivitit iiber Zeit und Raum ermoglicht (vgl. ebd.: 292).

2.2 Gemeinsamkeiten

Dieser kurze Uberblick itber einige Exponentinnen und Exponenten praxis-
theoretischen Arbeitens weist bereits darauf hin, dass sich in der Diversi-
tit der Ansitze auch Gemeinsamkeiten im Blick auf das Verstindnis und die
Analyse der sozialen Welt ausmachen lassen. Auf einige zentrale Gemeinsam-
keiten soll daher im Folgenden niher eingegangen werden.

2.2.1 Uberwindung von Dichotomien

Praxistheoretischen Zugingen ist gemeinsam, dass sie Praktiken als eine
grundlegende theoretische Kategorie begreifen und damit eine Reihe von
Dichotomien zu iiberwinden versprechen, die die Theoriegeschichte der Sozi-
alwissenschaften nachhaltig geprigt haben - etwa die Dichotomie zwischen
Struktur und Handlung, Individuum und Gesellschaft oder jene zwischen
einer Mikro- und einer Makroperspektive. Praktiken vereinen Handlung und
Struktur, in ihnen agiert das Individuum Gesellschaft aus und konstruiert

- am 14.02.2026, 19:22:18. op


https://doi.org/10.14361/9783839458488-001
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Katharina Limacher, Rafael Walthert

sie dadurch. Objektive Strukturen beeinflussen das Subjekt, das mit seinen
entsprechend strukturierten Handlungen diese Strukturen reproduziert.
Dies wiederum fithrt auch zur Aufhebung der scheinbaren Autonomie von
Mikrosituationen und Makrostrukturen. In Praktiken ist die soziale Welt auf
einer einzigen ontologischen Ebene verortet.

Wihrend sich zeigt, dass diese Dichotomien ihre Wirkungsmacht nicht
ohne Widerstinde verlieren — gut sichtbar bei Diskussionen um Materia-
litat (vgl. Hillebrandt 2016) oder Subjektivitit (vgl. Alkemeyer/Buschmann
2016) — gibt das praxistheoretische Vokabular ein Instrument an die Hand,
sowohl Dichotomien als auch frithere Strategien ihrer Uberwindung einer
erneuten kritischen Befragung auszusetzen.

2.2.2 Implizites Wissen

Eine grundlegende Gemeinsambkeit praxistheoretischer Ansitze liegt in der
Art und Weise, wie sie sich tiber den Stellenwert von Wissen verstindigen.
Wissen in seiner expliziten Form als »Wissen iiber« wird kritisiert. Statt »kol-
lektive, mental verankerte Wissensordnungen« (Reckwitz 2000a: 167) zu re-
konstruieren, um zu Erklirungen tiber Sozialitit zu gelangen, fokussieren
praxistheoretische Ansitze das implizite Wissen — wahlweise konzipiert als
»practical consciousness« (Giddens 1986:7), als »Habitus« (Bourdieu 2009: 170)
oder als »know-how« (Reckwitz 2003: 285). Dieses implizite Wissen ist kon-
zeptuell an Korperlichkeit riickgebunden, denn es ist, im Gegensatz zu expli-
zitem Wissen, eben nicht explizierbar, sondern mobilisierbar — in der Form
von spontan abrufbarem Kérperwissen.

Von Praxistheoretikern wie Bourdieu oder Giddens wird hinsichtlich der
Betonung des impliziten Charakters der Regelbefolgung oft auf Wittgenstein
verwiesen, in dessen Philosophie die Frage, was es heif3t einer Regel zu fol-
gen, eine zentrale Rolle einnimmt. Ein solches Befolgen basiert nicht auf der
Ubereinstimmung der Meinung des Befolgenden mit den in einer Regel ex-
plizierten Vorgaben, sondern auf der Ubereinstimmung in der »Lebensform.
Das Befolgen der Regel basiert auch nicht auf ihrer Reflexion. Stattdessen ba-
siert die in Wittgensteins Diskussion zentrale Befolgung sprachlicher Regeln
darauf, dass Menschen an einem geteilten Gebrauch von Sprache teilnehmen,
einem »Sprachspiel«. Dieser geteilte Gebrauch und die Einiibung darin stellt
die Grundlage der Teilnahme und die Referenz fiir die Richtigkeit der Regel-
befolgung dar — so ergibt sich das Erkennen von Farben aus der Einbindung
in einen sprachlichen Zusammenhang:

- am 14.02.2026, 19:22:18. op


https://doi.org/10.14361/9783839458488-001
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

| Praxistheorien und Religionswissenschaft

»Wie erkenne ich, dass diese Farbe Rot ist?—Eine Antwort ware: >lch habe
Deutsch gelernt.« (Wittgenstein 2014: §381).

Die Regeln des Sprachspiels sind nicht in einer idealen Sprache oder in uni-
versalen Strukturen festgelegt, sondern im Gebrauch. Das heif3t, dass es kein
»Dahinter« hinter dem Vollzug des Sprachspiels gibt; die Richtigkeit liegt in
der Anwendung:

»Wenn du einmal weifst, was das Wort bezeichnet, verstehst du es, kennst
seine ganze Anwendung.« (Ebd: §264).

Die Regel besteht nur in der Regelbefolgung. Einer Regel zu folgen ist des-
halb nicht mit einer Deutung im Sinne der expliziten Zuweisung von Sinn
verbunden. Um eine solche wiirde es sich nur handeln, wenn dieser Ausdruck
einer Regel durch einen anderen ersetzt wiirde (vgl. ebd.: §201), also Hand-
lungen beispielsweise sprachlich aufgegriffen und beschrieben werden. Regel
[zu] folgen, so Wittgenstein im darauf folgenden Paragraphen, ist eine Praxis
(vgl. dazu auch Bloor 2001: 95£.).

Wider eine Korrespondenztheorie der Wahrheit betont Wittgenstein,
dass Bedeutungen nicht in Entsprechungen von Gegenstinden und Wortern
griinden, sondern in Aktivititen. Eine Korrespondenztheorie, so zeigt Witt-
genstein in den ersten Paragraphen der Philosophischen Untersuchungen,
kime bereits bei der Anwendung auf ganz simple Sprachspiele in Schwie-
rigkeiten, da mit Wortern nicht blof Vorstellungen hervorgerufen, sondern
Menschen in Tdtigkeiten eingebunden wiirden: So konne das Wort »Platte« in
bestimmten Zusammenhingen bedeuten, dass eine Platte gebracht und dem
Auffordernden iiberreicht wird (vgl. Wittgenstein 2014: §2-6). Es werde mit
dem Wort nicht auf einen Gegenstand verwiesen, sondern eine Handlung
eingeleitet.

2.2.3  Ablehnung von Voluntarismus und Intellektualismus

Diese Betonung des »impliziten Wissens« setzt Praxistheorien in Kontrast
zu Handlungstheorien, die Informiertheit und Souverinitit des Handelnden
betonen. Eine entsprechende Position, die z.B. Talcott Parsons’ Strukturfunk-
tionalismus und dem frithen Clifford Geertz zugeschrieben werden kann, ver-
steht Bedeutungen als zumindest analytisch vom Handeln abgetrennte, au-

- am 14.02.2026, 19:22:18. op


https://doi.org/10.14361/9783839458488-001
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Katharina Limacher, Rafael Walthert

tonome Bereiche.* Diese Wissensbestinde wiederum werden von den Indi-
viduen gelernt und informieren ihr Handeln.

Damit werden Bedeutungen aus dem sozialen Vollzug entfernt und in ei-
nem separaten System platziert, was die Gefahr mit sich bringt, dass der Wis-
senschaftler sich der Rekonstruktion und oft der blofRen Konstruktion symbo-
lischer Logiken widmet und damit eher Theologie als Religionswissenschaft
betreibt (vgl. z.B. Bourdieu 1993: 255; Rawls 2004: 142).

Der Handelnde wiederum wird in einer solchen Konzeption tiberschitzt:
Zwar konne das Handeln nicht, wie in objektivistischen Positionen, als
Ausdruck tibergeordneter Strukturen verstanden werden — als eine durch die
»vorhergehenden Bedingungen unmittelbar determinierte[.] Reaktionsform«
(Bourdieu 2009: 169); dem »schopferischen freien Willen« diirfe aber auch
nicht das Wort geredet werden. Dies hiefie, in den Worten Bourdieus, eine
»Spontantheorie des Handelns« zu vertreten, in der die individuelle Ent-
scheidung als letztes Prinzip gelte. Und damit wiirde »die kleinbiirgerliche
Sicht gesellschaftlicher Beziehungen als etwas, was man macht und was
man sich macht, auf das Niveau einer Theorie der sozialen Welt« (Ebd.: 150)
erhoben. Auch wenn Praxis als menschliche Aktivitit gesehen wird, lisst sie
sich nicht als die Realisierung individueller Ziele oder Strategien verstehen,
denn ihr Verlauf werde nicht durch explizite und bewusste Zuweisungen von
Bedeutungen bestimmt (vgl. ebd.: 169). Den Individuen liegt kein Plan ihrer
Handlungen vor, den sie in voller Bewusstheit zielgerichtet realisieren — auch
wenn sie selbst der Meinung sein mégen, dass genau dies der Fall sei.

2.2.4  Materialitat

Eine weitere Gemeinsambkeit praxistheoretischer Arbeiten ist die Position, die
sie der Materialitit zuweisen. Aus ihr lisst sich auch ein Aspekt ihrer Rele-
vanz fiir die Religionswissenschaft ableiten.® Ausgehend von Impulsen aus
der Ethnologie wurde die Forderung laut, dass sich die Religionswissenschaft
damit befassen miisse, wie Religion materiell stattfinde und nicht blof3, wie
Religion in Dingen und Objekten Ausdruck finde (vgl. Meyer et al. 2010: 209).

4 Vgl.z.B. Geertz (1973: 91) der betont, dass die symbolische Dimension wie die psycholo-
gische Dimension vom sozialen Geschehen zu trennen sei—detaillierter ausgearbeitet
findet sich dies z.B. bei Parsons (1964: 327).

5 U.a. Morgan 2010; Braunlein 2016; Meyer et al. 2010; Houtman/Meyer 2012; Meyer
2015; Hazard 2013; Cress 2019; Prohl 2012; Vasquez 2011; loannides 2014; Hutchings/
McKenzie 2017.

- am 14.02.2026, 19:22:18. op



https://doi.org/10.14361/9783839458488-001
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

| Praxistheorien und Religionswissenschaft

Sonia Hazard (2013) sieht die bisherigen Zuginge zu Materialitit in der
Religionswissenschaft vor allem in drei unterschiedlichen Traditionen ste-
hend: Ein Zugang in der Tradition von Clifford Geertz (1973), der materiel-
le Dinge und Praktiken als Symbole versteht, deren religiése Bedeutung es
zu entschliisseln gelte. Dinge und Objekte stehen dann nicht fir sich selbst,
sondern fiir eine immaterielle Idee, die sie verkorpern und auf deren Rekon-
struktion sich die religionswissenschaftliche Analyse konzentriert. Eine zwei-
te Herangehensweise identifiziert Hazard mafgeblich im Anschluss an die
Arbeiten von Talal Asad und dessen Feststellung, dass es fiir das Verstehen
der Rolle der Materialitit im Kontext von Religion nicht reiche, auf ihre Be-
deutung zu referieren. Dinge und Objekte sind so gesehen nicht blof} Triger
eines Konzepts oder einer Idee, sondern konnten eine disziplinierende Wir-
kung auf die menschliche Subjektivitit entfalten. Damit sind sie Bestandteil
derjenigen Produktionsprozesse, die die Bedingungen von und fiir Religion
mitgestalten. Als dritten Zugang zu Materialitit in der Religionswissenschaft
identifiziert Hazard einen phinomenologischen, der die menschliche Erfah-
rung und das menschliche Bewusstsein als zentralen Aspekt fiir die Analyse
von Materialitit versteht. Als wichtiger Exponent wird hier David Morgan
genannt, dessen Arbeiten zu Materialitit den menschlichen Kérper und die
menschliche Erfahrung in der Auseinandersetzung mit der materiellen Welt
ins Zentrum stellen. Hazards zentrale Kritik an den von ihr skizzierten Zu-
gingen ist der Umstand, dass sie in einer anthropozentrischen Anlage ver-
harren und damit materielle Dinge an die Seitenlinie des sozialen Gesche-
hens verbannen (vgl. Hazard 2013: 63f.). Im Anschluss an Entwicklungen des
»new materialisme, pladiert sie fiir einen Blick auf Religion, der anthropo-
zentrische Erklirungen kritisch hinterfragt.

Dieser kritische Umgang mit Materialitit ist in Praxistheorien angelegt,
da Objekte und Dinge fiir die Reproduktion sozialer Praktiken als konstitutiv
angesehen werden. Materialitit wird dabei je nach theoretischer Orientie-
rung unterschiedlich stark gewichtet. Wahrend Arbeiten im Kontext der Sci-
ence and Technology Studies, etwa der Akteurs-Netzwerk-Theorie von Bruno
Latour (2008), eine Auflésung des Anthropozentrismus fordern, sehen Au-
toren wie Theodore Schatzki nach wie vor Vorteile in einer praxistheoreti-
schen Behandlung von Objekten und Dingen, die sich nicht komplett dem
new materialism verschreibt, sondern Materialitit primir im Gebrauch durch
menschliche Akteure begreift.

- am 14.02.2026, 19:22:18. op

19


https://doi.org/10.14361/9783839458488-001
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

20

Katharina Limacher, Rafael Walthert

3. Praxistheorien und Religionswissenschaft

Was kann und soll also die Rolle der Praxistheorie in der Religionswissen-
schaft sein? Zundchst liegt ihr Potenzial im kritischen Umgang mit bestehen-
den Ansitzen:

Die kulturwissenschaftlich geprigte Religionswissenschaft, die nicht zu-
letzt aus der kritischen Auseinandersetzung mit der Religionsphinomeno-
logie hervorgegangen ist, hat Clifford Geertz’ Religionsverstindnis als einen
ihrer zentralen Referenzpunkte. Thm folgend werden Religionen als »Symbol-
systeme« bezeichnet »d.h. als Kommunikationssysteme mit einem bestimm-
ten Zeichenvorrat und einer Reihe angebbarer Funktionen [..J« (Gladigow
1988: 33).° Damit wurde Religion nicht mehr linger als in einer letztlich wis-
senschaftlich nicht fassbaren Sphire griindend gesehen, sondern als Resultat
von »cultural acts« die »as public as marriage and as observable as agricultu-
re« (Geertz 1973: 91) seien. Religion wurde als Kultur verstanden und damit als
etwas, das intersubjektiv konstituiert und damit wissenschaftlich prinzipiell
verstehbar ist.

Der frithe Geertz, der Religion als kulturelles Symbolsystem fasste, war
gerade darin entscheidend von Talcott Parsons gepragt: Sowohl die Rede von
»System« als auch die Spezifizierung als kulturelles System, d.h. als System
von Symbolen, finden sich in Parsons The Social System bereits zehn Jahre zu-
vor. Auch Geertz’' Unterscheidung zwischen Symbolen, die als model of/model
for dienen (bei Parsons: als Weltanschauung oder Ethos) und die Unterschei-
dung zwischen drei Funktionen der Religion finden sich bereits in Parsons
1951 erschienenem Werk The Social System (vgl. z.B. Parsons 1964: 371). Uber
Geertz wurde ein strukturfunktionalistisch geprigtes Religionsverstindnis
in der Religionswissenschaft bedeutsam, von dem sich Praxistheoretiker/-
innen wie Bourdieu, Reckwitz und Rawls abwenden. Problematisch ist aus
praxistheoretischer Perspektive dabei insbesondere die grundlegende Unter-
scheidung zwischen kulturellen und sozialen Systemen, die sich im Struktur-
funktionalismus und seinen konzeptuellen Erben findet, und im Zuge derer
Religion als kulturelles System gesehen wird. Ein solches Verstindnis ist ei-
nerseits mit einem Voluntarismus verkniipft, in dem die Sozialisation als Vor-
gang der Aneignung von Werten eine zentrale Rolle spielt. Andrerseits findet

6 Vgl. auch Kippenberg und von Stuckrad (2003: 34) die zur Bedeutsamkeit von Geertz
festhalten: »Clifford Geertz’ Essay [zu Religion als Symbolsystem] war das erste Anzei-
chen fir neues Land.«

- am 14.02.2026, 19:22:18. op


https://doi.org/10.14361/9783839458488-001
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

| Praxistheorien und Religionswissenschaft

sich darin ebenso die Vorstellung eines Funktionalismus, in dem Religion als
notwendiger Weg des Umgangs mit dem gesehen wird, was fiir Grundpro-
bleme menschlicher Existenz gehalten werden. Dass dabei der Einfluss von
Macht und der soziale Kontext, in dem religioses Wissen produziert und wei-
tergegeben wird, zu kurz kommt, ist hinlinglich kritisiert worden.

Das Erbe, das die Religionswissenschaft damit iitbernimmt, war in der
Soziologie bereits ab den 1960er-Jahren kritisiert worden und hatte zur
Entthronung des Strukturfunktionalismus als soziologischem Mainstream
gefiihrt. Es waren nicht praxistheoretische Ansitze, die diese Entwicklung
in den Sozialwissenschaften angestofien haben, sondern psychoanalytische
(z.B. Wrong 1961), marxistisch beeinflusste (z.B. Lockwood 1956; Gouldner
1970) sowie — hier ist am ehesten ein Berithrungspunkt zur Praxistheo-
rie auszumachen — Ethnomethodologinnen und Ethnomethodologen (z.B.
Garfinkel 1988). Bei der Ausformulierung der kulturwissenschaftlichen Re-
ligionswissenschaft scheint jedoch das Bewusstsein fir die Problematiken
des strukturfunktionalistischen Erbes gering gewesen zu sein. So konnte
dieses Erbe das Fach just in der Zeit prigen, in der der Strukturfunktiona-
lismus in den Sozialwissenschaften in der Versenkung verschwand. Als die
so verfasste Religionswissenschaft schliefilich kritisiert wurde, wurde dabei
nicht den genannten sozialwissenschaftlichen Kritiklinien gefolgt, auch
nicht der Praxistheorie, sondern dem, was oft als »Poststrukturalismus«
zusammengefasst wird.

Praxistheoretische Ansitze kritisieren die Grundlagen einer solchen Reli-
gionswissenschaft in dhnlicher Weise: Sowohl der Intellektualismus als auch
der Voluntarismus sowie die Dualitit von Kultur und Struktur werden ana-
log zu poststrukturalistischen Positionen abgelehnt. Es soll deshalb nicht die
primire Aufgabe von Praxistheorien sein, diese Kritik mit etwas anderer Zu-
spitzung zu wiederholen. Eher sollte die Spezifitit ihres Ansatzes fiir die Aus-
arbeitung einer alternativen Perspektive im Fach genutzt werden.

Denn hier finden sich Unterschiede zu bereits im Fach rezipierten An-
sitzen. Mit der Wahl von Praxis (und nicht Diskurs) als Kernbegrift, wird ei-
ne dezidiert andere Position gewihlt als sie poststrukturalistische Perspekti-
ven vertreten, die den Fachdiskurs in jiingerer Vergangenheit gepragt haben:
Das nicht-sprachliche Handeln stellt den Ausgangspunkt dar, wihrend der
Diskursbegrift Sprache zu implizieren scheint. Freilich gibt es auch sprach-
liche Praktiken, und umgekehrt beschrinken poststrukturalistische Diskurs-
verstindnisse den Diskursbegriff nicht immer auf das Medium der Sprache
(vgl. den Beitrag von Becker in diesem Band). Dennoch stellen Diskurs und

- am 14.02.2026, 19:22:18. op


https://doi.org/10.14361/9783839458488-001
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

22

Katharina Limacher, Rafael Walthert

Praxis verschiedene Ausgangspunkte dar, die sich nicht zuletzt in der fach-
lichen Herkunft der Vertreter der jeweiligen Position bestitigt finden: Bour-
dieu als Praxistheoretiker beschiftigt sich als Soziologe und Ethnologe mit
Praktiken im Alltag und in Ritualen, Derrida diskutiert als Poststrukturalist
und Philosoph linguistische Positionen.

Gerade angesichts der zunehmenden Betonung von Materialitit und Kor-
perlichkeit in der Religionsforschung kann praxistheoretischen Ansitzen ei-
ne wichtige Rolle in der ErschlieRung aktueller Forschungsfelder zukommen.
Grundlegende Reflexionen iiber die theoretischen Implikationen von »Praxis«
fur die Religionswissenschaft sind dazu notwendig. Im Gegensatz zu der un-
terdessen etablierten Tradition des Poststrukturalismus in der Disziplin fehlt
der Religionswissenschaft eine eingehende Auseinandersetzung mit Praxis-
theorien. Zwar finden sich einige Arbeiten, die dieser theoretischen Ankniip-
fung eine Referenz erweisen. Jedoch gibt es bislang keine entsprechende Sys-
tematisierung und Reflexion, die die diszipliniren Besonderheiten der Reli-
gionswissenschaft beriicksichtigen. Diesbeziigliche Uberlegungen leiten die
Entstehung des vorliegenden Bandes an.

3.1 Dilemmata

Nebst der Zentralitit einzelner Konzepte wie bspw. dem Begriff der Praxis
oder des impliziten Wissens gewinnt die Praxistheorie ihre Kontur in der
Auseinandersetzung mit unterschiedlichen Dilemmata, einzelner, einander
gegeniiberstehenden Positionen, die die sozialtheoretische Debatte prigen
und deren Uberwindung respektive Vermeidung Praxistheorien in Aussicht
stellen. Wir skizzieren daher im Folgenden drei zentrale Dilemmata, denen
in praxistheoretischer Theoriebildung begegnet wird und diskutieren, wel-
ches Potenzial sich daraus fiir die Religionswissenschaft erschliefen lisst.”

3.1.1  Subjektivismus vs. Objektivismus

Eine der prinzipiellen Gegensitze, die sozialwissenschaftliche Ansitze ent-
zweit und fiur die sich die Praxistheorie als Alternative prisentiert, sind
zweifelsohne die Standpunkte, die als Subjektivismus respektive Objektivis-
mus bezeichnet werden kénnen.® Ersterer geht davon aus, dass Sozialitit

7 Vgl. zum Folgenden auch Walthert (2020).
8 Vgl. die Auseinandersetzung mit diesem Gegensatz bei Bourdieu (2009,1993) und Gid-
dens (1986: 139ff.).

- am 14.02.2026, 19:22:18. op


https://doi.org/10.14361/9783839458488-001
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

| Praxistheorien und Religionswissenschaft

aus Handlungen von Einzelnen emergiere, wihrend zweiterer festhilt, dass
das Soziale in der Realisierung subjektitbergreifender Strukturen liege.

In der Religionswissenschaft werden Ansitze nur selten explizit hinsicht-
lich ihrer Positionierung im Spannungsfeld zwischen diesen beiden Alterna-
tiven verortet. So spielen beispielsweise die von Bourdieu als objektivistisch
taxierten Ansitze, wie der historische Materialismus, und der Strukturalis-
mus und dementsprechend auch die Abgrenzung von ihnen, in der religions-
wissenschaftlichen Diskussion keine grofRere Rolle. Religionsphinomenologi-
sche Ansitze, in denen eine objektive Realitit jenseits von Konstruktion und
Interpretation auf das blof noch erlebende Individuum wirkt, sind jedoch
durchaus als objektivistisch anzusehen. Religiose Traditionen gilt es in ei-
nem solchen Ansatz blof3 noch als unterschiedlich vollkommene Anniherun-
gen an die Eigentlichkeit der »Gegenstandswelt der Religion« (Heiler 1979: 20)
zu charakterisieren — doch eine Kritik daran eriibrigt sich mittlerweile, da die
bereits erwihnte kulturwissenschaftliche Position die Religionsphinomeno-
logie kritisiert und als vorherrschendes Paradigma im Fach abgelost hat.

Diskussionen, fiir die die Frage nach Subjektivismus wichtig wird, sind
diejenigen nach der Individualitit religioser Akteure, die in der religiésen
Gegenwartsforschung oft als Selbstwahrnehmung von Akteuren auftritt. Hin-
sichtlich der wissenschaftlichen Deutung dieser Wahrnehmungen besteht ein
Streit zwischen Positionen, die dies als individuelle Freiheit und Souverinitit
deuten (vgl. Heelas/Woodhead 2005) und solchen, die dies wiederum als Pro-
dukt einer subjektivistischen Auffassung sehen, die dem Feld auf den Leim
gehe (vgl. z.B. Wood 2010; Hammer 2010; vgl. entsprechende Reflexionen bei
Houtman/Aupers 2007: 317).

Praxistheoretische Ansitze nehmen bei solchen Diskussionen fiir sich in
Anspruch, vermeintlich unverséhnliche Positionierungen miteinander zu ver-
binden. Dabei erfihrt sowohl das Bild eines souverinen Akteurs, der die Welt
durch sein Handeln schafft, als auch das Konzept vermeintlich unsichtbarer,
bereits vorausgesetzter Strukturen, das das Handeln der Menschen determi-
niere, eine Korrektur.

Die Kritik an und das Zuriickweisen von subjektivistischen Positionen
wird iiber das spezifische Handlungsverstindnis praxistheoretischer Zugin-
ge greifbar: Das Individuum wird in praxistheoretischer Perspektive auf der
Grundlage seines Korpers als Teil einer Situation verstanden, im Zuge de-
rer sich seine Subjektivierung als Akteur — etwa in einer bestimmten Rol-
le — und damit als Ausgangspunkt von Handlungen erst in und durch Prak-

- am 14.02.2026, 19:22:18. op

23


https://doi.org/10.14361/9783839458488-001
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

24

Katharina Limacher, Rafael Walthert

tiken vollziehe (vgl. Alkemeyer/Buschmann 2016), notabene einer Praxis, die
sozial strukturiert ist.

Wihrend der praxistheoretische Handlungsbegriff eine Handhabe bietet,
um subjektivistische Positionen abzuschwichen, ist ein Ansatzpunkt fiir die
Kritik am Objektivismus schwieriger zu identifizieren. Immer wieder ist in
Praxistheorien von Struktur die Rede und oft scheinen Praktiken von iiber-
greifenden Strukturen determinierte Vollziige darzustellen, die keinen Spiel-
raum fir die Situation oder das Individuum lassen. So vermag der praxis-
theoretische Blick auf Materialitit und ihre Qualitit als Sediment und Wis-
sensvorrdte vorhergehender Praktiken, bestimmte Handlungsvollziige anzu-
bahnen, aber nicht zu determinieren. Das gibt zwar einer vermeintlich un-
sichtbaren Strukturierungskraft ein Gesicht, kann aber den objektivistischen
Standpunkt nicht verhindern.

Als weitere Maflnahme gegen Objektivismus gilt es darum, die soziale
Ordnung ihrerseits nicht objektivierend oder reifizierend zu konzipieren: Mit
der Idee, dass die Praktiken ihrerseits die Strukturen strukturieren ist dafiir
eine wohl innerhalb der Praxistheorie konsensuale Ausgangslage gegeben. Es
scheint jedoch wichtig und eine noch zu wenig reflektierte Frage zu sein,
wie die gebildeten Kollektive, Traditionen, Strukturen gefasst und konzipiert
werden — wihrend beispielsweise Einheiten wie »Hinduismus« oder »Religi-
on« diskurs- oder netzwerktheoretisch ohne Weiteres nicht-reifizierend als
Diskurse oder Netzwerke gefasst werden konnen, stellt ihre begriftliche Ver-
ortung fir Praxistheorien durchaus eine Herausforderung dar.

Einen Vorschlag, Subjektivismus und Objektivismus zu kombinieren,
macht Bourdieu mit dem Habitusbegriff. Er bindet die Entstehung der
sozialen Welt an die Entscheidungen des Einzelnen zuriick, verbindet diese
Entscheidungen aber iiber den Habitusbegriff wiederum mit seiner Position
im sozialen Gefiige. Die Habitusformen, die durch sozial-kulturelle Struktu-
ren erzeugt werden, erzeugen ihrerseits Praxisformen und Weltbilder.

Auch wenn die Integration der beiden Positionen bei Bourdieu iiber den
Habitusbegriff hinlinglich kritisiert wurde, ist es fiir die Religionswissen-
schaft dennoch lohnenswert, das praxistheoretische Ansinnen der Vermitt-
lung von subjektivistischen und objektivistischen Positionen nachzuvollzie-
hen. Es bietet die Moglichkeit, Religion anti-essentialistisch zu konzeptuali-
sieren und sie weder auf eine inkommensurable Subjektivitit noch eine de-
terminierende Objektivitit festzuschreiben.

- am 14.02.2026, 19:22:18. Op


https://doi.org/10.14361/9783839458488-001
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

| Praxistheorien und Religionswissenschaft

3.1.2  Idealismus vs. Positivismus

Ein zweites Dilemma, dem sich praxistheoretische Arbeiten annehmen,
schlieft an die grundlegende Auseinandersetzung zwischen idealistischen
und positivistischen Positionen an. Eine idealistische Position, nach der Re-
ligion als »Kultur« oder »kulturelles Symbolsystem« und damit als separate
und eigenstindige Sphire einer »Gesellschaft« oder »sozialen Struktur« ge-
geniibergestellt wird, wird genauso kritisiert wie die positivistische Position,
wonach Religion bspw. als blofle Traditionalitit oder als Zusammenspiel
psychischer Dispositionen und externer Reize zu verstehen ist, dem keine
sinnhafte Dimension jenseits der konkreten Erfahrung inhirent sei.® Auf-
grund der kulturwissenschaftlichen Fundierung der Religionswissenschaft
haben idealistische Positionen in der Disziplin besonderes Gewicht. In Ge-
ertz (1987) prominentem Verstindnis etwa wird Religion als Symbolsystem
verstanden, dem Handlungsimplikationen zukommen. Diese Konzeption
von kulturellem System als »a realm of pure signification«, so kritisiert
der Soziologe William Sewell (1999: 44), basiere auf einer Kultur/Struktur-
Unterscheidung, im Rahmen derer der Kultur ein freies Spiel einer »deep
logic« unterstellt werde. Diese Logik wiederum werde von sozioSkonomi-
schen Faktoren abgetrennt, was, so Sewell weiter, der »messiness of social
life« nicht gerecht werde.

Catherine Bell (1997: 62), eine von Bourdieus Praxiskonzept beeinflusste
und in der Religionswissenschaft breit rezipierte Ritualtheoretikerin, kriti-
siert entsprechende »cultural approaches« und ihre Unterscheidung zwischen
einer kulturellen und einer sozialen Ebene. Mit Verweis auf Bourdieu lehnt sie
es ab, Symbole, Werte oder Bedeutungen als eigene Sphire zu verstehen. Der
Fokus auf Vollzugsgeschehen verunmogliche eine entsprechende Trennung
dieser Sphiren. So miisse es auch nicht die von Geertz festgestellte Aufgabe
von Ritualen sein, Symbole in eine soziale Realitit zu tibersetzen:

»In other words, ritual does not actually bring history and structure together
since neither exists except insofar as they are embodied and reproduced in
human activity as cultural values.« (Ebd.: 78)

9 Vgl. zu dieser Unterscheidung zwischen positivistischen und idealistischen Positionen
bereits Parsons (1949) und zur kritischen Diskussion seiner Losungsansitze Giddens
(1976: 709).

- am 14.02.2026, 19:22:18. op

25


https://doi.org/10.14361/9783839458488-001
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

26

Katharina Limacher, Rafael Walthert

Dadurch, dass Bedeutungen nicht unabhingig von Handlungsvollziigen ver-
standen werden konnen, bzw. Handlungen, abgesehen von einer minimalen
Sinnhaftigkeit, eben nicht zwingend mit expliziten Bedeutungen verkniipft
sind, wird eine idealistische Position vermieden.

Um auf der anderen Seite nicht dem Positivismus das Wort zu reden,
der von biologischen oder dkonomischen Determinationen des sozialen Le-
bens ausgeht, muss in praxistheoretischen Konzepten der Sinnhaftigkeit von
Handlungen, ohne von der Autonomie der kulturellen Sphire auszugehen,
eine Rolle zugewiesen werden. Ahnlich wie in der Positionierung vis-a-vis
objektivistischen Ansitzen, ist es auch hier das spezifische Verstindnis der
Kontingenz und Eigengesetzlichkeit von Praxis, das dazu dient, positivisti-
sche Positionen zu kritisieren: Werden Praktiken als Einheiten gesehen, die
kontingent ablaufen, ist ihre Determiniertheit als blofRer Reflex einer iiber-
greifenden oder zugrundeliegenden Ordnung schwer zu argumentieren, ins-
besondere, da sie in ihrer Dynamik ihrerseits auf diese Ordnungen zuriick-
wirken.

Bereits Durkheim war es wichtig zu betonen, dass rituelle Praxis nicht als
sinnfreie Affektivitit oder dumpfe Traditionalitit zu sehen ist, die durch das
Ausbleiben von Sinnzuschreibungen gekennzeichnet sei (vgl. Durkheim 1961:
112; auch Lukes 1975: 462f.). Praxistheoretisch eingelost wird dies etwa mit
Schatzkis (1996: 123) Konzept der Teleoaffektivitit, die eine Verbindung von
Zielen, Bedeutungen und Emotionen und damit eine notwendige Dimension
von Praxis darstellt, die anzeigt, was in einer bestimmten Situation gemacht
werden kann, ohne dass es gemacht werden muss. Damit wird die grundle-
gende Gegeniiberstellung zwischen affektuellem oder traditionellem Handeln
mit wertrationalem Handeln im Sinne Max Webers aufgeldst.

Inwiefern im Zuge einer Praxis Bedeutungen und Modelle bewusst verba-
lisiert und expliziert werden, inwiefern Reflexivitit besteht oder nur implizi-
ten Regeln gefolgt wird, wird theoretisch offengelassen und ist eine empirisch
zu beantwortende Frage.

3.1.3  Deduktion vs. Geschichte

Der dritte Gegensatz entlang dessen praxistheoretische Positionen Kontur
gewinnen, betrifft ihr Wissenschaftsverstindnis. Die unterschiedlichen
Disziplinen der Sozialwissenschaften stehen seit jeher in der Spannung
zwischen dem, was in der neukantianischen Wissenschaftstheorie Wilhelm
Windelbands als Unterscheidung von nomothetischer und ideographischer

- am 14.02.2026, 19:22:18. op


https://doi.org/10.14361/9783839458488-001
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

| Praxistheorien und Religionswissenschaft

Wissenschaft bezeichnet wird, die einer — wiederum in Heinrich Rickerts
Terminologie — »generalisierenden« bzw. »individualisierenden Begriffs-
bildung« folgt (vgl. Lichtblau 2011: 241ff.). Wahrend das nomothetische
Wissenschaftsverstindnis nach naturwissenschaftlichem Vorbild das Ziel
wissenschaftlicher Arbeit in der Formulierung allgemeingiiltiger Regeln
und Gesetze sieht — weshalb sie einer »generalisierenden Begriffsbildung«
folgt, sehen Vertreter/-innen des zweiten Wissenschaftsverstindnisses ihre
Aufgabe darin, die Gegenstinde in ihrer jeweiligen Spezifik zu verstehen,
und folgen einer »individualisierenden Begriffsbildung«. Sie schliefden damit
an das Ideal einer Geschichtswissenschaft an, deren Gegenstinde sich durch
ihre zeitliche und rdumliche Besonderheit auszeichnen. Genau die Vermitt-
lung zwischen diesen beiden Polen stand auch im Zentrum von Max Webers
Wissenschaftslehre (vgl. z.B. Weber 1982: 173).

Das Selbstverstindnis der Religionswissenschaft ist aufgrund ihrer
kulturwissenschaftlichen Prigung eher dem historisch interpretativen
Wissenschaftsverstindnis zuzuordnen. Gerade auch der Zugang einer ver-
gleichenden Religionswissenschaft zielt weitaus hiufiger auf das Verstehen
spezifischer Phinomene in unterschiedlichen Kontexten ab. Deutlich wird
dies sowohl anhand der Theoriegeschichte der Religionswissenschaft als
auch aufgrund des mehrheitlich historischen und philologischen Methoden-
repertoires. Auch die sozialwissenschaftlich gepragte Religionswissenschaft
bedient sich, von wenigen Ausnahmen abgesehen, sehr viel hiufiger verste-
hender denn erklirender Methoden, was sich unter anderem darin zeigt,
dass ein Grof3teil der Forschung einer qualitativen Methodologie verpflichtet
ist.

In Ubereinstimmung damit verfolgen programmatische praxistheoreti-
sche Arbeiten tendenziell keine verallgemeinernde ahistorische Theoriebil-
dung. Dies lisst sich mit ihrer starken Bezugnahme auf den Marx der Deut-
schen Ideologie und folglich einer Hinwendung zur Geschichte erkliren. Und
mit Wittgenstein hat die wichtigste philosophische Gewihrsperson nicht das
Erkliren, sondern das Verstehen im Blick, was sich beispielsweise gegen die
rationalistische und evolutionistisch geprigte Herangehensweise von James
George Frazer richtet (vgl. Wittgenstein 1967). Nichtsdestotrotz propagieren
Praxistheorien mit dem Begriff der Praxis sehr wohl ein universales Verstind-
nis menschlicher Aktivitit. Schlieflich ist Praxis, dhnlich wie Struktur und
Handlung, ein zeitloser, kontextiibergreifender Begriff. Gleichzeitig handelt
es sich ebenfalls nicht um einen iiberwirklichen Idealtypus im Sinne Max We-
bers und damit nicht um eine blofie Konstruktion zum Zweck der Analyse.

- am 14.02.2026, 19:22:18. op

27


https://doi.org/10.14361/9783839458488-001
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

28

Katharina Limacher, Rafael Walthert

Vielmehr findet sich — im Sinne von Bourdieus (2000: 12) vehementer Kritik
an Webers Idealtypen — mit der Praxis ein Universaltypus menschlichen Han-
delns.

Als Praxis verstanden, wird menschliche Aktivitit stets durch Struktu-
ren gepragt und durch implizites Wissen bestimmt gesehen. Um trotz dieser
Grundannahme Offenheit fir den Einzelfall zu bewahren, scheint es wichtig,
z.B. Giddens (vgl. 1986: 7) Plidoyer fiir eine Offenheit gegeniiber verschiede-
nen Formen von Praxis zu befolgen. Sie offenbart sich — auf Basis einer theo-
retischen Perspektive — am besten mit Blick auf die Empirie. Auch wenn auf-
grund der Vorannahmen ein reiner Voluntarismus nicht fiir moglich gehalten
wird, ist doch anzuerkennen, dass das Mafd von Vorstrukturiertheit und dis-
kursivem Bewusstsein zwischen beobachtbaren Praktiken variiert. Dies ver-
hindert, dass das die Kultur- und Religionswissenschaft anleitende Verstehen
durch theoretische Vorannahmen eingeschrinkt wird.

Unter dem Aspekt der Geschichtlichkeit und Kontingenz werden in der
Religionswissenschaft nicht nur ihre Gegenstinde betrachtet. Dariiber hin-
aus ist er auch fir die Selbstreflexion der Disziplin bestimmend geworden.
Gerade durch Foucault und diskursanalytische Ansitze werden die Kernkate-
gorien des Faches wie Religion und die Rolle der Wissenschaft angeleitet und
in ihrer Formung entsprechenden Analysen unterzogen (vgl. z.B. Fitzgerald
1997).

Anders als die Diskurstheorien wird die Praxistheorie durch ihren Fo-
kus auf die nicht-sprachlich explizierten Aspekte menschlicher Aktivititen
nicht unbedingt zu einem Ausgangspunkt fir die kritische Auseinanderset-
zung mit der Historizitit der eigenen Begriffe. Praxistheorie kann dagegen
als Ausgangspunkt dafiir dienen, wissenschaftliches Handeln und Erkennen
seinerseits als Praxis zu erkennen — als eine, in Bourdieus Worten, Praxis der
Logik, die die Logiken anderer Praktiken zu entschliisseln sucht. Gerade fir
die Rekonstruktion religiéser Zusammenhinge ist die Warnung davor wich-
tig, im Rahmen der wissenschaftlichen Praxis die Sache der Logik nicht mit
der Logik der Sache zu verwechseln und damit, ganz von den logischen Inter-
essen der eigenen Praxis eingenommen, das Modell der Realitit als Realitit
des Modells zu sehen (so im Anschluss an Marx: Bourdieu 2009: 164).

- am 14.02.2026, 19:22:18. Op


https://doi.org/10.14361/9783839458488-001
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

| Praxistheorien und Religionswissenschaft

4. Die Beitrage in diesem Band

Da die Empirie fiir die praxistheoretische Theoriediskussion zentral ist, be-
schrinken sich die hier versammelten Beitrige nicht auf eine rein theore-
tische Auseinandersetzung im Rahmen der Religionswissenschaft. Stattdes-
sen findet sich in allen Artikeln eine enge Verbindung von Theorie und Em-
pirie. Dieses Vorhaben speist sich aus der Uberzeugung, dass Theorie und
Empirie »wechselseitig Innovationsdruck aufeinander ausiiben« (Hirschauer
2008: 184) und ihr Verhiltnis gerade in praxistheoretischer Perspektive not-
wendig reziprok gedacht werden muss. Theoretische Zuginge, die der Voll-
zugswirklichkeit einen derart zentralen Platz einriumen wie dies Praxistheo-
rien tun, gehen konsequenterweise auch davon aus, dass das Nachvollziehen
eines wie auch immer gearteten Geschehens eine zentrale Referenz fir die
Theoriebildung ist (vgl. Schmidt 2012). Oder anders ausgedriickt: Ethnogra-
phische Praktiken in Kirchen, Tempeln, Moscheen, im Internet oder in Hos-
pizen sind der Ausgangspunkt, an den Praktiken des Theoretisierens erst an-
schliefRen konnen. Diesem Credo folgen die hier versammelten Beitrage auf
unterschiedliche Art und Weise: Der erste Beitrag von Carmen Becker lotet die
moglichen Verschrinkungen von Praxistheorie und Diskurstheorie aus und
widmet sich der Frage, welches Potenzial sich daraus fiir den Umgang mit
dem Religionsbegriff ableiten lisst. Urs Weber befragt anhand daoistischer
Verdienstrituale, wie Routinen und Unsicherheiten Rituale graduell struktu-
rieren und zeigt, dass sich praxistheoretische Uberlegungen gewinnbringend
mit Luhmanns Sinnbegriff verbinden lassen. Der Artikel von Torsten Cress
widmet sich der materiellen Dimension religiser Praktiken und der Méglich-
keit, die Rolle von Licht und Dunkelheit in Marienprozessionen als Elemente
eines praktikenspezifischen Arrangements zu fassen. Der Beitrag von Katha-
rina Frank priift in Bezug auf den Umgang mit religiésen Anliegen in siku-
laren Einrichtungen, welcher Erklirungswert praxistheoretischen Konzepten
in der religionswissenschaftlichen Analyse zukommt, und welche neuen Per-
spektiven sich damit auf den Forschungsgegenstand ergeben. Barbara Zeugin
reflektiert anhand ihrer Forschung im Feld der anthropologisch-medizini-
schen Palliative Care die Notwendigkeit einer Methodologisierung der pra-
xistheoretisch informierten Religionswissenschaft. Der Beitrag von Kathari-
na Limacher bearbeitet die Verbindungen und Trennlinien zwischen Ethno-
methodologie und Praxistheorie am Beispiel einer Diwali Mela Feier.

- am 14.02.2026, 19:22:18. op

29


https://doi.org/10.14361/9783839458488-001
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

30

Katharina Limacher, Rafael Walthert

Literatur

Alkemeyer, Thomas/Buschmann, Nikolaus (2016): Praktiken der Subjektivie-
rung — Subjektivierung als Praxis, in: Hilmar Schifer (Hg.): Praxistheorie:
Ein soziologisches Forschungsprogramm, Bielefeld: transcript, S. 115-136.

Bell, Catherine M. (1997): Ritual: perspectives and dimensions, New York u.a.:
Oxford University Press.

Bloor, David (2001): Wittgenstein and the Priority of Practice, in: Theodore R.
Schatzki/Karin Knorr Cetina/Eike von Savigny (Hg.): The practice turn in
contemporary theory, London: Routledge, S. 95-106.

Bluhm, Harald (2010): Einfthrung. Die deutsche Ideologie — Kontexte und
Deutungen, in: Ders. (Hg.): Karl Marx, Friedrich Engels, Die deutsche
Ideologie, Klassiker auslegen, Berlin: Akademie Verlag, S. 1-23.

Bourdieu, Pierre (1993): Sozialer Sinn: Kritik der theoretischen Vernunft,
Frankfurt a.M: Suhrkamp.

Bourdieu, Pierre (2000): »Eine Interpretation der Religion nach Max Weber,
in: Egger, Stephan (Hg.): Das religidse Feld: Texte zur Okonomie des Heils-
geschehens, Konstanz: UVK, S. 11-37.

Bourdieu, Pierre (2009): Entwurf einer Theorie der Praxis auf der ethnologi-
schen Grundlage der kabylischen Gesellschaft, Frankfurt a.M.: Suhrkamp.

Briunlein, Peter]. (2016): Thinking Religion Through Things, in: Method &
Theory in the Study of Religion Bd. 28, Nr. 4-5, 365-399.

Cress, Torsten (2019): Sakrotope-Studien zur materiellen Dimension religio-
ser Praktiken, Kulturen der Gesellschaft, Bd. 23, Bielefeld: transcript.
Durkheim, Emile (1961): Die Regeln der soziologischen Methode, Soziologi-

sche Texte, Bd. 3, Neuwied: Luchterhand.

Fitzgerald, Timothy (1997): »A critique of >religion« as a cross-cultural cate-
gory«, in: Method & Theory in the Study of Religion 9 (2), S. 91-110.

Garfinkel, Harold (1967): Studies in ethnomethodology, Englewood Cliffs:
Prentice-Hall.

Garfinkel, Harold (1988): Evidence for Locally Produced, Naturally Account-
able Phenomena of Order, Logic, Reason, Meaning, Method etc. In and
as of the Essential Quiddity of Immortal Ordinary Society, (I of IV): An
Announcement of Studies, in: Sociological Theory 6 (1), S. 103-109.

Geertz, Clifford (1973): Religion as a cultural system, in: The interpretation of
cultures: Selected essays, New York: Basic Books, S. 87-125.

- am 14.02.2026, 19:22:18. Op



https://doi.org/10.14361/9783839458488-001
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

| Praxistheorien und Religionswissenschaft

Geertz, Clifford (1987): Religion als kulturelles System, in: Dichte Beschrei-
bung: Beitrige zum Verstehen kultureller Systeme, suhrkamp taschen-
buch wissenschaft, Frankfurt a.M.: Suhrkamp, S. 44-95.

Giddens, Anthony (1976): Classical Social Theory and the Origins of Modern
Sociology, in: American Journal of Sociology 81 (4), S. 703-729.

Giddens, Anthony (1986): The constitution of society: outline of the theory of
structuration, Berkeley: University of California Press.

Giddens, Anthony (1993): New rules of sociological method: a positive critique
of interpretative sociologies, Stanford: Stanford University Press.

Gouldner, Alvin Ward (1970): The coming crisis of western sociology, London:
Heinemann.

Hammer, Olav (2010): I Did It My Way? Individual Choice And Social Confor-
mity In New Age Religion, in: Stef Aupers/Dick Houtman (Hg.): Religions
of modernity, Brill, S. 49-68.

Hazard, Sonia (2013): The Material Turn in the Study of Religion, in: Religion
and Society 4 (1), S. 58-78.

Heelas, Paul/Woodhead, Linda (2005): The spiritual revolution: why religion is
giving way to spirituality, Religion and spirituality in the modern world,
Malden: Blackwell.

Heiler, Friedrich (1979): Erscheinungsformen und Wesen der Religion, Die Re-
ligionen der Menschheit, Bd. 1, Stuttgart: Kohlhammer.

Heinrich, Michael (2004): Praxis und Fetischismus. Eine Anmerkung zu den
Marxschen Thesen iiber Feuerbach und ihrer Verwendung, in: Christine
Kirchhoff/Helmut Reichelt (Hg.): Gesellschaft als Verkehrung: Perspekti-
ven einer neuen Marx-Lektiire. Festschrift fiir Helmut Reichelt, Freiburg:
caira, S. 249-270.

Hillebrandt, Frank (2014): Soziologische Praxistheorien Eine Einfithrung, So-
ziologische Theorie, Wiesbaden: Springer VS.

Hillebrandt, Frank (2016): Die Soziologie der Praxis als post-strukturalisti-
scher Materialismus, in: Hilmar Schifer (Hg.): Praxistheorie: Ein soziolo-
gisches Forschungsprogramm, Bielefeld: transcript, S. 71-93.

Hirschauer, Stefan (2008): Die Empiriegeladenheit von Theorien und der Er-
findungsreichtum der Praxis, in: Herbert Kalthoff/Stefan Hirschauer/Ge-
sa Lindemann (Hg.): Theoretische Empirie: Zur Relevanz qualitativer For-
schung, Frankfurt a.M.: Suhrkamp, S. 165-187.

Honneth, Axel/Kocyba, Hermann/Schwibs, Bernd (1986): The Struggle for
Symbolic Order an Interview with Pierre Bourdieu, in: Theory, Culture &
Society 3 (3), S. 35-51.

- am 14.02.2026, 19:22:18. op


https://doi.org/10.14361/9783839458488-001
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

32

Katharina Limacher, Rafael Walthert

Houtman, Dick/Aupers, Stef (2007): The Spiritual Turn and the Decline of
Tradition: The Spread of Post-Christian Spirituality in 14 Western Coun-
tries, 1981-2000, in: Journal for the Scientific Study of Religion 46 (3),
S. 305-320.

Houtman, Dick/Meyer, Birgit (Hg.) (2012): Things: Religion and the question
of materiality, The future of the religious past, New York: Fordham Uni-
versity Press.

Hutchings, Tim/McKenzie Joanne (2017): Materiality and the study of religion:
The stuff of the sacred, Theology and religion in interdisciplinary perspec-
tive series in association with the BSA Sociology of Religion Study Group,
London and New York: Routledge.

Ioannides, George (2014): Vibrant Sacralities and Nonhuman Animacies: The
Matter of New Materialism and Material Religion, in: Journal for the Aca-
demic Study of Religion 26 (3), S. 234-253.

Karp, Ivan (1986): Agency and social theory: a review of Anthony Giddens, in:
American Ethnologist 13 (1), S. 131-137.

Latour, Bruno (2008): Wir sind nie modern gewesen. Versuch einer symmetri-
schen Anthropologie. Unter Mitarbeit von Gustav Rofler. Frankfurt a.M.:
Suhrkamp.

Lichtblau, Klaus (2011): Die Eigenart der kultur- und sozialwissenschaftlichen
Begriffsbildung, Wiesbaden: Springer VS.

Lockwood, David (1956): Some Remarks on The Social System, in: The British
Journal of Sociology 7 (2), S. 134-146.

Lukes, Steven (1975): Emile Durkheim, his life and work: a historical and crit-
ical study, Peregrine books, Harmondsworth: Penguin.

Marx, Karl (1960): Der achtzehnte Brumaire des Louis Bonaparte, in: MEW 8,
Berlin: Dietz, S. 111-207.

Marx, Karl (1991): Das Kapital. Kritik der politischen Okonomie. Erster Band,
in: MEW 23, Berlin: Dietz.

Marx, Karl/Engels, Friedrich (1978): Thesen iiber Feuerbach, in: MEW 3, Berlin:
Dietz Verlag, S. 5-7.

Meyer, Birgit (2015): Picturing the Invisible: Visual Culture and the Study of
Religion, in: Method and Theory in the Study of Religion 27, S. 333-360.

Meyer, Birgit/Morgan, David/Paine, Crispin/Plate, S. Brent (2010): The origin
and mission of Material Religion, in: Religion 40 (3), S. 207-211.

Morgan, David (Hg.) (2010): Religion and material culture: The matter of be-
lief, London: Routledge.

- am 14.02.2026, 19:22:18. Op


https://doi.org/10.14361/9783839458488-001
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

| Praxistheorien und Religionswissenschaft

Parsons, Talcott (1949): The Structure of Social Action. A Study in Social Theory
with Special Reference to a Group of Recent European Writers, Glencoe:
The Free Press.

Parsons, Talcott (1964): The social system, New York: The Free Press.

Prohl, Inken (2012): IV.4 Materiale Religion, in: Michael Stausberg (Hg.): Re-
ligionswissenschaft, Berlin: De Gruyter.

Rawls, Anne Warfield (2004): Epistemology and Practice: Durkheinr’s The Ele-
mentary Forms of Religious Life, New York: Cambridge University Press.

Reckwitz, Andreas (2000a): Der Status des >Mentalen« in kulturtheoretischen
Handlungserklirungen. Zum Problem der Relation von Verhalten und
Wissen nach Stephen Turner und Theodore Schatzki, in: Zeitschrift fir
Soziologie 29 (3), S. 167-185.

Reckwitz, Andreas (2000b): Die Transformation der Kulturtheorien: Zur Ent-
wicklung eines Theorieprogramms, Weilerswist: Velbriick Wissenschaft.

Reckwitz, Andreas (2002): »Toward a Theory of Social Practices. A Devel-
opment in Culturalist Theorizing«, in: European Journal of Social The-
ory s (2), S. 243-263.

Reckwitz, Andreas (2003): Grundelemente einer Theorie sozialer Praktiken.
Eine sozialtheoretische Perspektive, in: Zeitschrift fiir Soziologie 32 (4),
S. 282-301.

Reckwitz, Andreas (2008): »Praktiken und Diskurse. Eine sozialtheoretische
und methodologische Relation, in: Herbert Kalthoff/Stefan Hirschau-
er/Gesa Lindemann (Hg.), Theoretische Empirie. Zur Relevanz qualitati-
ver Forschung, Frankfurt a.M.: Suhrkamp, S. 188-209.

Schifer, Franka/Daniel, Anna/Hillebrandt, Frank (Hg.) (2015): Methoden einer
Soziologie der Praxis, Sozialtheorie, Bielefeld: transcript.

Schifer, Hilmar (Hg.) (2016): Praxistheorie. Ein soziologisches Forschungs-
programm. Bielefeld: transcript.

Schatzki, Theodore R. (1996): Social Practices: A Wittgensteinian Approach to
Human Activity and the Social, New York: Cambridge University Press.

Schatzki, Theodore R. (1997): Practices and Actions. A Wittgensteinian Cri-
tique of Bourdieu and Giddens, in: Philosophy of the Social Sciences 27 (3),
S. 283-308.

Schatzki, Theodore R. (2002): The site of the social: a philosophical account of
the constitution of social life and change, University Park: Pennsylvania
State University Press.

- am 14.02.2026, 19:22:18. op

33


https://doi.org/10.14361/9783839458488-001
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

34

Katharina Limacher, Rafael Walthert

Schatzki, Theodore R. (2016): Praxistheorie als flache Ontologie, in: Hilmar
Schifer (Hg.): Praxistheorie: Ein soziologisches Forschungsprogramm,
Bielefeld: transcript, S. 29-44.

Schatzki, Theodore R./Knorr Cetina, Karin/von Savigny, Eike (Hg.) (2001): The
practice turn in contemporary theory, London: Routledge.

Schmidt, Robert (2012): Soziologie der Praktiken: Konzeptionelle Studien und
empirische Analysen, Berlin: Suhrkamp.

Sewell, Jr., William H. (1992): A Theory of Structure: Duality, Agency, and
Transformation, in: American Journal of Sociology 98 (1), S. 1-29.

Sewell, Jr., William H. (1999): The Concept(s) of Culture, in: Victoria E. Bon-
nell/Lynn Hunt/Richard Biernacki (Hg.): Beyond the cultural turn: New
directions in the study of society and culture, Studies on the history of so-
ciety and culture, Berkeley, Calif: University of California Press, S. 35-61.

Vasquez, Manuel A. (2011): More than belief: A materialist theory of religion,
Oxford: Oxford University Press.

Walthert, Rafael (2020): Religiose Rituale und soziale Ordnung, Veréffentli-
chungen der Sektion Religionssoziologie der Deutschen Gesellschaft fir
Soziologie, Wiesbaden: Springer VS.

Weber, Max (1982): Die »Objektivitit« sozialwissenschaftlicher und sozialpoli-
tischer Erkenntnis, in: Gesammelte Aufsitze zur Wissenschaftslehre, Tii-
bingen: ].C.B. Mohr, S. 146-214.

Wittgenstein, Ludwig (1967): Bemerkungen tiber Frazers The Golden Bough,
in: Synthese 17 (3), S. 233-253.

Wittgenstein, Ludwig (2014): Tractatus logico-philosophicus, in: Schulte, Joa-
chim (Hg.). Bd. 1 Werkausgabe, Frankfurt a.M.: Suhrkamp, S. 225-580.

Wood, Matthew (2010): The Sociology of Spirituality. Reflections on Problem-
atic Endeavor, in: The new blackwell companion to the sociology of reli-
gion, Wiley-Blackwell, S. 267-285.

Wrong, Dennis H. (1961): The Oversocialized Conception of Man in Modern
Sociology, in: American Sociological Review 26 (2), S. 183-193.

- am 14.02.2026, 19:22:18. Op


https://doi.org/10.14361/9783839458488-001
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

