
https://doi.org/10.5771/9783828872233 - Generiert durch IP 216.73.216.96, am 13.01.2026, 20:40:35. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828872233


Wissenschaftliche Beiträge
aus dem Tectum Verlag
Reihe Religionswissenschaften

https://doi.org/10.5771/9783828872233 - Generiert durch IP 216.73.216.96, am 13.01.2026, 20:40:35. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828872233


https://doi.org/10.5771/9783828872233 - Generiert durch IP 216.73.216.96, am 13.01.2026, 20:40:35. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828872233


Wissenschaftliche Beiträge
aus dem Tectum Verlag

Reihe Religionswissenschaften
Band 12

Burckhard Wienand

Die Kehrseite des Glaubens
Eine kritische Auseinandersetzung mit den 
Grundlehren des christlichen Abendlandes

 

Tectum Verlag

https://doi.org/10.5771/9783828872233 - Generiert durch IP 216.73.216.96, am 13.01.2026, 20:40:35. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828872233


Burckhard Wienand ist pensionierter Studiendirektor und lebt mit seiner Frau in 
Nordrhein-Westfalen. Nach der Lehre zum Schriftsetzer, dem Studium der Drucktechnik an der 
Gesamthochschule in Wuppertal, dem Studium der Wirtschaftswissenschaft an der Fachhochschule 
in Bielefeld zum Wirtschaftsingenieur und dem Studium für das Lehramt der Sekundarstufe II 
mit dem Schwerpunkt berufliche Bildung an der Universität Paderborn, war er als Lehrer mit den 
Fächern Politik, Wirtschaftslehre und Medientechnologie an Berufskollegs tätig.

Burckhard Wienand
Die Kehrseite des Glaubens
Eine kritische Auseinandersetzung mit den Grundlehren des christlichen Abendlandes 
Wissenschaftliche Beiträge aus dem Tectum Verlag
Reihe: Religionswissenschaften; Bd. 12

© Tectum Verlag – ein Verlag in der Nomos Verlagsgesellschaft, Baden-Baden 2019      
ePDF: 978-3-8288-7223-3 
(Dieser Titel ist zugleich als gedrucktes Werk unter der ISBN 978-3-8288-4282-3 im 
Tectum Verlag erschienen.)
ISSN: 1861-7711

Umschlaggestaltung: Tectum Verlag, unter Verwendung eines Gemäldes von 
Simone Stork (Acryl auf Leinwand)

Alle Rechte vorbehalten

Besuchen Sie uns im Internet
www.tectum-verlag.de

Bibliografische Informationen der Deutschen Nationalbibliothek
Die Deutsche Nationalbibliothek verzeichnet diese Publikation in der
Deutschen Nationalbibliografie; detaillierte bibliografische Angaben
sind im Internet über http://dnb.d-nb.de abrufbar.

https://doi.org/10.5771/9783828872233 - Generiert durch IP 216.73.216.96, am 13.01.2026, 20:40:35. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828872233


Für die Frauen der Familie: Gudrun, Simone, Elin und Jule, 
sie sind das Beste, was mir in meinem Leben passieren konnte

https://doi.org/10.5771/9783828872233 - Generiert durch IP 216.73.216.96, am 13.01.2026, 20:40:35. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828872233


https://doi.org/10.5771/9783828872233 - Generiert durch IP 216.73.216.96, am 13.01.2026, 20:40:35. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828872233


VII

Als Übersicht vorab …

Wenn ich das gewusst hätte. . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . � 1

1	 Wenn die Wahrheit, wie so oft, in der Mitte liegt. . . . . . . . . . � 7

2	 Wenn ein amerikanischer Wissenschaftler  
Code-Namen vergibt. . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . � 27

3	 Wenn sich ein Honigtropfen im Meer auflöst . . . . . . . . . . . . . � 47

4	 Wenn die Kriminalitätsrate im Vatikan weiter steigt . . . . . . � 75

5	 Wenn die Kirche der Jungfrau Maria  
keine Eizelle zugesteht. . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . � 89

6	 Wenn ein amerikanischer Sheriff den Ruhestand  
nicht im Knast verbringen muss. . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . � 103

7	 Wenn Absurditäten zur Denkschwäche führen . . . . . . . . . . . � 123

Was mit Wasser so alles möglich ist . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .   �129

Die Angst, wegen des Bisses in eine Frikadelle am  
Freitag in die Hölle zu kommen. . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . � 138

Wenn die Oblate am Gaumen klebt. . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . � 151

Wenn der Bischof einem über die Wange streicht. . . . . . . � 163

Wenn die Brauchtumspflege den Glauben ersetzt. . . . . . . � 168

Wenn die Wäsche im Hinterhof hängt . . . . . . . . . . . . . . . . . . � 179

Wenn der Priester die freiliegende Schulter berührt. . . . . � 191

https://doi.org/10.5771/9783828872233 - Generiert durch IP 216.73.216.96, am 13.01.2026, 20:40:35. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828872233


VIII

﻿Als Übersicht vorab …

8	 Wenn die Spielweise einer Fußballmannschaft  
zu behäbig wirkt. . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . � 201

9	 Wenn der Mensch beim Computerspiel  
Punkte sammelt. . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . � 225

10	 Wenn ein katholischer Priester neben seiner Frau  
begraben liegt. . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . � 245

Was ich gelesen habe . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . � 263

Wenn ich euch nicht hätte. . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . � 269

https://doi.org/10.5771/9783828872233 - Generiert durch IP 216.73.216.96, am 13.01.2026, 20:40:35. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828872233


1

Wenn ich das gewusst hätte …

Man kann es bedauern oder beklagen, es ist trotzdem nicht aufzuhalten. 
Die Menschheit verfügt heute nicht nur über den Zugriff auf beinahe un-
begrenzte Informationsmengen, sondern sie wird auch durch die Viel-
zahl der Medien mit Informationen geradezu überschüttet. Tatsache ist 
jedoch, dass der einzelne Mensch immer weniger weiß.

Die Menschen nehmen alles nur noch im Vorübergehen auf, verges-
sen schnell wieder, verdrängen, halten nichts mehr fest, alles ist flüch-
tig. Auch der Wahrheitsgehalt von Informationen ist unsicher gewor-
den, kann kaum überprüft werden, wird sogar häufig akzeptiert, auch 
wenn er stark bezweifelt werden muss. Was wahr oder falsch ist, hängt 
nicht mehr vom eigenen Urteil ab, sondern davon, wer in den Medien 
und den sozialen Netzwerken am lautesten postet.

Man ist heute in allen Netzwerken unterwegs, doch eine persönliche 
Begegnung will sich niemand antun. Tatsächlich getroffen fühlt sich kei-
ner mehr. Man hat hunderte, ja tausende Freunde, doch keinen wirklichen 
Freund. Alles bleibt im Ungefähren, Oberflächlichen, Substanzlosen …, 
Gleichgültigkeit beherrscht die Szene.

Sollte man sich darüber aufregen? Es wird nicht helfen, denn in mo-
dernen Gesellschaften sind die Menschen heute weitgehend Konsumen-
ten, die in erster Linie ihre eigenen Bedürfnisse befriedigen, die nicht 
mehr nachdenken, sich werblich vereinnahmen lassen, keine Konsequen-
zen mehr ziehen aus der Klarheit eines Gedankens. Auch die politischen 
Eliten bringen nichts mehr zu Ende, sind von zum Teil selbst gemachten, 
vielfach bürokratischen Hindernissen blockiert, wurschteln sich durch, 
denken nicht mehr in „größeren Dimensionen“. Der Unsinn, wenn er nur 
lange genug und weit genug verbreitet worden ist, wird als Vernunftlö-
sung verkauft. Alles steht auf schwankendem Boden, Unsicherheit greift 
um sich, einst wichtige Fundamente der Gesellschaft scheinen zu wan-
ken … und jetzt auch noch das.

https://doi.org/10.5771/9783828872233 - Generiert durch IP 216.73.216.96, am 13.01.2026, 20:40:35. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828872233


2

Wenn ich das gewusst hätte …

Was als zu glaubende Wahrheit über Jahrhunderte hinweg verkün-
det worden ist, was unsere Gesellschaft in ihrer historischen Entwick-
lung maßgeblich mitbestimmt hat, es soll nicht mehr wahr sein? Selbst 
bei den Grundlehren des christlichen Abendlandes scheint Grundsätz-
liches nicht oder nicht mehr zu stimmen. Ein sicher geglaubtes Funda-
ment scheint zusammenzubrechen. Mit den christlichen Kirchen ist kein 
Land mehr zu gewinnen.

Im August 2018 versuchte Papst Franziskus mit Entschuldigungen die 
Skandale der katholischen Kirche in Irland, einem zutiefst christlichen 
Land, zu entschärfen1, Abbitte zu leisten für das unvorstellbare Ausmaß 
von Missbrauch durch Kleriker über Jahrzehnte hinweg. Doch auch dies 
wird am Ende nichts weiter sein, als ein Skandal unter vielen. Es werden 
Gremien eingesetzt, es wird untersucht, die Kleriker werden „im Ver-
borgenen“ diskutieren, in Einzelfällen wird Entschädigung geleistet, es 
wird vertuscht und am Ende wird es die Zeit schon richten. Der Klerus 
hat kein Interesse, der Wirklichkeit ins Auge zu schauen, einer Wirklich-
keit, die die Fundamente der Kirche erschüttern wird.

Es ist schon schlimm genug, doch wird auch diese Schande letztlich 
nur eine Randnotiz der Geschichte der Kirche bleiben.

Doch wie ist dies alles zu verstehen, was sind denn die Grundsätze 
dieser Kirche, wie verträgt sich dies alles mit der explizit formulierten 
Lehre und mit ihren dogmatischen Fundamenten? Was sind die Grund-
mauern des Christentums, wie sind sie ausformuliert, wie werden sie 
gelebt, wie beeinflussen sie noch heute den Alltag von Politik und Ge-
sellschaft in dieser Welt? Sind sie nur noch schmückendes Beiwerk und 
emotionale Überhöhung von Familienfeiern? Wer kennt sie schon, die 
dogmatischen Grundsätze einer christlichen Lehre, die von allen Chris-
ten geglaubt werden müssen? Wer fragt noch nach dem Sinn oder Un-
sinn solcher Glaubenssätze?

Ich gebe es ja zu. Dieses Buch habe ich für mich geschrieben. Ich woll-
te es einfach genauer wissen, wollte Klarheit haben über das, was Gegen-
stand der kirchlichen Lehre seit fast 2000 Jahren ist. Denn »der denken-
de Mensch muss mindestens darin seine Verstandestätigkeit einschalten, 
dass er die Vertrauenswürdigkeit prüft, von dem er etwas übernimmt«2. 
Auch ich wollte meinen Verstand walten lassen und nicht einfach dem 

1	 www.t-online.de/nachrichten … Nachrichten vom 26.08.2018.
2	 Dr. Karl Holzamer, Philosophie, Bertelsmann Lesering, Gütersloh 1962, 

Seite 95.

https://doi.org/10.5771/9783828872233 - Generiert durch IP 216.73.216.96, am 13.01.2026, 20:40:35. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828872233


3

Wenn ich das gewusst hätte …

sonntäglichen Credo der Kleriker folgen, für das sich eh kaum noch ein 
Bürger dieses Landes interessiert. Und dies trotz der Tatsache, dass Re-
ligionen und vor allem religiös motivierte Konflikte in dieser Welt den 
Medienalltag prägen und nach wie vor das Fach Religionslehre zum ver-
pflichtenden Kanon der Schulen gehört. Meine Enkelkinder erzählen 
mir da Geschichten …

Ich wollte nicht nur in das durch die Kirche verklärte Antlitz eines 
Gottes schauen, sondern diesen Gott der Christenheit von allen Seiten 
betrachten. Auch von der Rückseite. Das Hinterteil ansehen, um den 
Altar herumgehen, die christliche Lehre aus einer anderen Perspektive 
betrachten, mir ein vollständiges, ein umfassendes Bild machen. Den 
Weihrauch beiseiteschieben, das theologische Gestrüpp durchdringen. 
Vielleicht auch einmal dem Pfad des Wanderpredigers aus Galiläa folgen, 
soweit seine Worte als authentisch bezeichnet werden können, denn auf 
die Aussagen der Theologen ist doch kein Verlass.

Wer nach der Wahrheit sucht, darf jedoch nicht zimperlich sein und 
muss sie, wenn er sie gefunden hat, auch aushalten können. 

Die überraschende Wahrheit ist, es gibt ihn nicht, den Gott, wie ihn 
die Kirche vermittelt, die ihn angeblich durch seinen Stellvertreter auf Er-
den repräsentiert. Die uns lehrt, wie er denn zu sein hat, wie er zu glau-
ben ist, wie Jesus zu verstehen ist, nach seinen authentischen Worten in 
der Bibel und nach der dogmatischen Lehre der Kirche, so wie sie sich 
über die Jahrhunderte hinweg entwickelt hat.

Selbst beim Inhalt der Bibel ist sich die exegetische Forschung unsi-
cher, wie hoch der tatsächliche Anteil ist, der die authentischen Worte 
Jesu wiedergibt. Es bleibt am Ende nur sehr wenig übrig. Selbst die Schrif-
ten des jüdischen Volkes sind über Jahrhunderte hinweg revidiert, geän-
dert, mehrfach übersetzt und doch nur von Juden für Juden geschrieben 
worden. Diese Schriften sind als Altes Testament, das das Wirken und 
die Lehre eines Wanderpredigers angeblich vorhersagt, von den Chris-
ten einfach übernommen worden.

»Die Bibel«, sagt der Historiker van Schaik, hat zahllose Autoren und 
»stellt eine chaotisch zusammengestoppelte Sammlung zusammenhanglo-
ser Schriften dar«3. Er zitiert Richard Dawkins, der von Schriften spricht, 

3	 Carel van Schaik und Kai Michel, Das Tagebuch der Menschheit, Rowohlt 
Verlag, Hamburg, 5. Auflage 2017, Seite 24.

https://doi.org/10.5771/9783828872233 - Generiert durch IP 216.73.216.96, am 13.01.2026, 20:40:35. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828872233


4

Wenn ich das gewusst hätte …

»die von Hunderten anonymer Autoren, Herausgebern und Kopisten ver-
fasst, umgearbeitet, übersetzt, verfälscht und verändert wurden«4.

Für die durch die Kirche formulierten Grundsätze der christlichen 
Lehren sucht man als Zweifelnder zunächst nach sogenannten Schrift-
beweisen, nach angeblichen Traditionsbeweisen, nach begründeten Be-
legen und findet am Ende doch nur Geschichten, Mythen, Erzählungen, 
Textmanipulationen, geschönte Überlieferungen, mündliche Wiederga-
ben und manipulierte Bibelstellen. Man stößt auf Lügen, nicht auf histo-
rische Belege, auf Wunschvorstellungen und ekstatische Visionen, statt 
auf Argumente, die mit der menschlichen Vernunft zu greifen wären.

Ob ich den Versuch tatsächlich unternommen hätte, wenn ich ge-
wusst hätte, was mich bei diesem Vorhaben erwartet, da bin ich mir 
nicht mehr so sicher. Ich will keine allgemeine Beschimpfung der Kir-
che vornehmen, keine Anklage erheben, keine Beschreibung von Skan-
dalen, von Mord und Totschlag in der Geschichte beschreiben, obwohl es 
für eine solche Beschreibung der Kirche, zumal der katholischen Kirche, 
bis zum heutigen Tage genug Gründe gibt. Dies ist nicht meine Absicht, 
denn die Frevel der Kirche und ihrer Vertreter sind anderswo umfang-
reich genug beschrieben worden. Mir geht es um Klarheit, um Vernunft-
gebrauch, um die tatsächlichen Aussagen, um die Bedeutung der dogma-
tischen Fundamente der Kirche und ihre Relevanz für die heutige Zeit. 
Darum, sich Aufklärung zu verschaffen, was der Christ nach der Lehre 
zu glauben hat und welche Positionen man ohne Aufgabe des Verstan-
des dazu einnehmen kann.

Doch meine Erkenntnisse sind ernüchternd, aber ich will nicht vor-
greifen. 

Meine Erkenntnisse rufen förmlich nach Konsequenzen, verlangen 
zwingend nach konkreten Handlungen innerhalb der Institution Kir-
che, wenn sie denn, wenn auch in veränderter Form, überleben will. Ich 
fürchte jedoch, dass solche Handlungen ausbleiben werden, weil in der 
Kirche das Unvernünftige, das Undurchschaubare, das Unsinnige und 
Unverständliche bleiben und nicht abnehmen wird. Weil kein Umden-
ken in Sicht ist, wird die christliche Lehre und die kirchliche Institution 
nicht nur an den Rand des Bewusstseins der Menschen, sondern auch 
an den Rand der Gesellschaft geschoben werden. 

4	 Carel van Schaik und Kai Michel, a. a. O., Seite 12.

https://doi.org/10.5771/9783828872233 - Generiert durch IP 216.73.216.96, am 13.01.2026, 20:40:35. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828872233


5

Wenn ich das gewusst hätte …

Dann werden allerdings auch, wie Joachim Frank in der Berliner Zei-
tung schreibt5, »neue Formen des Heiligen außerhalb einer Kirche aufkom-
men«, denn die »Erfahrung des Heiligen ist etwas universell menschliches«.

5	 Joachim Frank in: „Berliner Zeitung“ vom 08.04.2018.

https://doi.org/10.5771/9783828872233 - Generiert durch IP 216.73.216.96, am 13.01.2026, 20:40:35. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828872233


https://doi.org/10.5771/9783828872233 - Generiert durch IP 216.73.216.96, am 13.01.2026, 20:40:35. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828872233


7

1	 Wenn die Wahrheit, wie so oft, in der 
Mitte liegt …

Warum schreit eigentlich das Personal der christlichen Kirchen ange-
sichts der vielen kritischen Stimmen in der Gesellschaft nicht laut auf? 
Warum gibt es keinen Sturm der Entrüstung? Wie es scheint, duckt sich 
das gesamte etablierte Christentum einfach weg.

Der kürzlich verstorbene, hoch angesehene Politiker und Jesuiten-
schüler Heiner Geißler schreibt in einer seiner letzten „Streitschriften“ 
wörtlich: »Den Gott, wie ihn die Theologie der christlichen Kirchen be-
schreibt, den kann es nicht geben«6.

Seine Worte bleiben unwidersprochen, obwohl sie an den Grund-
festen des christlichen Glaubens und an den Fundamenten der christli-
chen Kirchen rütteln.

Dass die mögliche Existenz eines Gottes für viele Menschen eine Ori-
entierung und eine Hilfe sein kann, leugnet Heiner Geißler nicht. Er 
stellt nicht einmal die grundsätzliche Existenz eines „höheren Wesens“ 
in Frage. Aber ihm will es nicht gelingen, den von den Kanzeln Sonntag 
für Sonntag gepredigten allmächtigen und gütigen Gott in Einklang zu 
bringen mit der Wirklichkeit in dieser Welt, mit Krieg und Tod, Hunger 
und Leid und den Ungerechtigkeiten auf diesem Erdball.

Ein Gott, der nicht eingreift, angesichts des Elendes in der Welt, der of-
fensichtlich nur unbeteiligt zuschaut, gar zulässt, dass Kinder und Frau-
en, ganze Familien, in Bürgerkriegen und bei Terroranschlägen elendig 
umkommen oder im Mittelmeer ertrinken, der kann nicht nur einem 
Heiner Geißler „gestohlen“ bleiben, denn wenn er nicht wirkmächtig ist, 
was soll dann die Menschheit mit einem solchen Gott anfangen?

6	 Heiner Geißler, Kann man noch Christ sein, wenn man an Gott zweifeln 
muss? Streitschrift, Ullstein Verlag, Berlin 2017, Seite 67.

https://doi.org/10.5771/9783828872233 - Generiert durch IP 216.73.216.96, am 13.01.2026, 20:40:35. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828872233


8

Wenn die Wahrheit, wie so oft, in der Mitte liegt …

Es erhebt sich hier nicht nur die grundsätzliche Frage, neben vielen 
anderen Problemfeldern, ob denn ein solcher Gott nur unbeteiligt zu-
schaut, sondern vielmehr die Frage, ob denn ein solcher Gott überhaupt 
existiert, ob er nicht doch nur der menschlichen Phantasie entsprungen 
ist oder gar einem elementaren, essenziell wichtigen menschlichen Be-
dürfnis? Denn dass er tatsächlich existiert, dafür gibt es keinen halbwegs 
vernünftigen Beweis.

Der Philosoph Sloterdijk soll eine Anekdote erzählt haben7: »Da kommt 
ein jüdischer Junge aufgeregt nach Hause und fragt seinen Vater, er habe 
erfahren, dass es nicht nur einen Gott gäbe, sondern auch Jesus Christus 
und den Heiligen Geist. Der Vater entgegnet ihm: „Merke dir eins mein 
Sohn: Es gibt nur einen Gott, und an den glauben wir nicht!“«

Eine Geschichte, die für einen Philosophen interessant sein mag, da 
die tatsächliche Existenz eines Gottes durch seine Verneinung bestätigt 
wird. Aber ist es in Wahrheit nicht vielmehr genau umgekehrt? Hätte der 
Vater angesichts der Situation im heutigen „christlichen Abendland“ nicht 
vielmehr sagen müssen: „Merke dir eins mein Sohn: Einen Gott gibt es 
nicht und trotzdem glaubt noch ein großer Teil der Menschheit an ihn!“

Haben nicht Menschen zu allen Zeiten, seit tausenden von Jahren, im-
mer wieder versucht, Erklärungen zu finden für Ereignisse und Phänome-
ne in ihrer unmittelbaren Umwelt, die sie nicht verstehen konnten? Auf 
ihre grundsätzlichen Fragen bekamen sie von niemandem eine Antwort, 
denn das Universum, die Natur, antwortete nicht, also folgerten sie, dass 
es höhere Wesen, Geister, Dämonen, ja Götter geben müsse, die verant-
wortlich waren für das Unverstandene, das nicht Erklärbare in der Welt.

So entwickelten die Menschen die Vorstellung von höheren Wesen, 
die gewaltige, ja übermenschliche Kräfte besitzen mussten und die in den 
Wolken, auf den Bergen oder in der Tiefe des Meeres hausten. Denn nur 
so konnten sie sich die unverständlichen Geschehnisse im Kosmos, das mit 
den menschlichen Sinnesorganen nicht Erfassbare, die Katastrophen in 
der Natur sowie das Leiden und Sterben des Menschen sinnvoll erklären.

Dass sich aus solchen Vorstellungen im Laufe von Jahrtausenden der 
Menschheitsgeschichte religiöse Vorstellungen von höheren Wesen ent-
wickelten, ist leicht nachvollziehbar.

7	 Elke Schmitter, Kolumne in der Zeitschrift: Der Spiegel 18/2016.
	 Sie berichtet von einer Tagung in Rostock, auf der Peter Sloterdijk diese 

Anekdote erzählte.

https://doi.org/10.5771/9783828872233 - Generiert durch IP 216.73.216.96, am 13.01.2026, 20:40:35. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828872233


9

Wenn die Wahrheit, wie so oft, in der Mitte liegt …

Diese Gottheiten, die bestimmten Umständen des täglichen Lebens 
zugeordnet waren, mussten naturgemäß auch mit Opfergaben und Ge-
beten gnädig gestimmt werden, da sie augenscheinlich zu Unmut und 
Zorn neigten. Der Glaube an Götter war die einfachste Erklärung. In der 
Vorstellungswelt der Menschen waren sie allerdings nicht nur mächtig, 
sondern allmächtig und griffen glaubhaft und wirksam in das tägliche 
Leben der Spezies Mensch ein.

Auch das jüdische Volk entwickelte in Kenntnis der Religionen und 
Göttervorstellungen der beiden Hochkulturen am Nil und am Euphrat 
und Tigris den Glauben an höhere Wesen, von denen es zunächst auch 
im Judentum mehrere gab, die angeblich aktiv in das Leben des Volkes 
eingriffen und die natürlich auch besänftigt und denen auch geopfert 
werden musste.

Niemand wird das ausgeprägte Bedürfnis der Völker nach Gotthei-
ten im zweiten Jahrtausend vor unserer Zeitrechnung leugnen, es war 
da, angesichts der Erfahrungen dieser Völker mit Krankheiten, Hunger 
und Tod, mit natürlichen Katastrophen und kriegerischen Auseinander-
setzungen sowie mit Sklaverei und Unterdrückung. 

Nach den Ausführungen der Bibel ist der Anführer eines jüdischen 
Volksstammes mit dem Namen Moses der einzige Mensch gewesen, der 
einen solchen eifersüchtigen Gott, der keine anderen Gottheiten ne-
ben sich zuließ, getroffen haben soll und ihn mehr oder weniger deut-
lich im Dornbusch gesehen haben will. In jedem Fall muss er sich nach 
den Aussagen der Bibel intensiv mit ihm unterhalten haben. Auch am 
Berg Sinai redete der Herr »mit Moses von Angesicht zu Angesicht, wie 
jemand mit seinem Freund redet …«8, obwohl Moses letztendlich doch 
nur den Rücken des Herrn gesehen haben soll, denn es heißt in der Bi-
bel: »mein Angesicht darf man nicht schauen«. Mit Jahwe, dem Gott der 
Juden, der doch schon da war, bevor die Schöpfung entstand, mit ihm 
muss Moses mehrfach persönlich in Kontakt getreten sein. Dieser Mo-
ses lieferte dann auch die Steintafel auf die „der Gott in der Wolke“ die 
Zehn Gebote schrieb. Aus dieser Geschichte wurde dann das bis heu-
te in der Kirche und in der Gesellschaft immer wieder zitierte Grund-
gerüst von Geboten, das einen halbwegs zivilisierten Umgang der Men-
schen untereinander möglich machte.

Trotz all dieser Beteuerungen und Erzählungen bleibt jedoch die Tat-
sache bestehen, dass es für Historiker und Archäologen nicht möglich ist, 

8	 Altes Testament, Buch Exodus, Kapitel 33,11 ff.

https://doi.org/10.5771/9783828872233 - Generiert durch IP 216.73.216.96, am 13.01.2026, 20:40:35. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828872233


10

Wenn die Wahrheit, wie so oft, in der Mitte liegt …

diesen Geschichten des Alten Testamentes einen halbwegs historischen 
Kern zuzubilligen. Noch weitaus komplexer stellt sich die Situation für 
das gesamte Buch Exodus der Bibel dar. Etwas historisch Verlässliches 
über Moses und den Auszug des jüdischen Volkes aus Ägypten ist die-
sem Buch der Bibel einfach nicht zu entnehmen.

Die historische Forschung hat all diese Erzählungen des Alten Tes-
tamentes nicht bestätigen können und es ist nicht einmal sicher, ob ein 
Mann wie Moses jemals gelebt hat, denn es haben sich niemals Spuren 
seines irdischen Lebens außerhalb der biblischen Erzählungen nachwei-
sen lassen. Es handelt sich bei diesen Geschichten offensichtlich um rei-
nen Erzählstoff aus viel späteren Zeiten. Wenn überhaupt, so datiert man 
das Leben eines Moses in die Zeit des 13. Jahrhunderts vor Christus. In 
dieser Phase gab es Berg- und Wettergötter von ein paar Nomaden, die 
in der Region des Sinai umherzogen.

Die Historiker sind sich sicher, »dass Moses die Gesetze weder von 
einem Gott auf dem Berg Sinai, noch von sonst jemandem empfangen 
hat. Sie sind einschließlich der zehn Gebote viel jünger als Moses und 
stammen aus ganz anderer Zeit«9.

Diese mosaischen Gesetze sind erst während und nach der babyloni-
schen Gefangenschaft, in der sich große Teile des jüdischen Volkes im 
sechsten Jahrhundert vor Christus befanden, entwickelt worden. In kei-
nem Fall kann dies vor dem achten Jahrhundert vor Christus gewesen 
sein und auch die Landnahme Kanaans war nichts anderes als die Sess-
haftwerdung von Nomaden in der dortigen Gegend, in der sie sich nie-
derließen und Ackerbau und Viehzucht betrieben.

So ist dieser Gott des Volkes Israel mit seinen Rachegelüsten und Ge-
waltausbrüchen nichts anderes, als ein Geschöpf von Priestern und Pro-
pheten des jüdischen Volkes, die aus einem Berggott und Wettergott, 
später auch einem Kriegsgott, der in den Mythen und Sagen des Volkes 
vorhanden war, einen einzigen und universalen Gott machten.

Der Philosoph Kurt Flach sagt zu diesem Gott des Alten Testamen-
tes: »Ich bestehe auf meinem Widerwillen … gegen diesen Gott. Hier 
zeigt der Gott der Väter sein Gesicht. Er ist schrecklich«10. Das gesamte 
Alte Testament ist jedoch angefüllt mit Beschreibungen, in denen Jahwe 
sein Volk zu Krieg und Vernichtung anhält. Und wenn der Wanderpre-

9	 Vgl. hierzu: Carel van Schaik, a. a. O., Seite 157 ff.
10	 Kurt Flasch, Warum ich kein Christ bin, Verlag C.H. Beck, München 2015, 

Seite 159.

https://doi.org/10.5771/9783828872233 - Generiert durch IP 216.73.216.96, am 13.01.2026, 20:40:35. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828872233


11

Wenn die Wahrheit, wie so oft, in der Mitte liegt …

diger Jesus in den Evangelien des Neuen Testamentes von seinem Vater 
spricht, so ist genau dieser Gott des Alten Testamentes gemeint, der auch 
Jesus von Nazareth durch die Darlegungen der Schriften in den Syna-
gogen bekannt war. Es ist der gleiche Gott, der vierhundert Jahre nach 
dem Leben Jesu durch Konzilien im frühen Christentum zu einer Per-
son der sogenannten Dreifaltigkeit wurde. 

Was für eine erstaunliche Entwicklung eines Gottes!
Doch bleiben wir beim Gott-Vater der Bibel. Man wird den Eindruck 

nicht los, dass die jüdischen Bibelautoren in ähnlicher Weise verfahren 
sind, wie die Autoren von Mythen und Sagen in anderen Hochkulturen 
der Weltgeschichte. Auch sie haben aus den Erzählungen eines Volkes, 
die Jahrhunderte zurücklagen, Berichte über Ereignisse verfasst, die kei-
ne Tatsachenberichte waren, sondern eben nichts weiter als Mythen und 
Legenden, die im Volke kursierten. Das gilt sowohl für die Geschichten 
vom jüdischen Volk, das auszog aus Ägypten, wie für die vierzigjährige 
Wanderung durch die Wüste, die Gesetzgebung am Berge Sinai als auch 
für die Eroberung Kanaans.

Da ist zum Beispiel die vierzigjährige Wanderung eines ganzen Volkes 
durch die Wüste mit über 600 000 Mann11, zu Fuß, Frauen und Kinder 
nicht mitgezählt. Es muss eine echte logistische Herausforderung gewe-
sen sein. Denkt man ernsthaft darüber nach, so ist eine solche Wande-
rung kaum vorstellbar. Obwohl sich Archäologen alle Mühe gegeben 
haben und geradezu verzweifelt nach Spuren eines wandernden Volkes 
im Sinai mit hundertausenden von Menschen gesucht haben, sie haben 
nichts gefunden. Historisch kann es sich nur um das langsame Einsickern 
eines Volkes aus dem ägyptischen Raum gehandelt haben, und zwar in 
das Land, in dem „Milch und Honig fließt“12. 

Selbst die beeindruckende Erzählung von der Sintflut, die jedem 
Grundschulkind nahegebracht wird, in der Gott so erzürnt ist über sein 
Volk, dass er fast alle in der Flut umkommen lässt, sie ist eine eher „ab-
gekupferte“ Geschichte, die von den Juden in der babylonischen Gefan-
genschaft aufgeschrieben wurde. Schon früh wurde diese Geschichte im 
Land zwischen Euphrat und Tigris erzählt und von dort überliefert. Das 
mesopotamische Gilgamesch-Epos berichtet13, dass die Götter eine große 

11	 Altes Testament, Buch Numeri (4. Buch Moses), Kapitel 1,46 ff.
12	 Altes Testament, Buch Exodus, Kapitel 3,8.
13	 Gilgamesh-Epos, 5. sumerischer König von Uruk, 
	 Titelheld des Epos, wahrscheinlich geschrieben um das Jahr 1900 vor Chr.

https://doi.org/10.5771/9783828872233 - Generiert durch IP 216.73.216.96, am 13.01.2026, 20:40:35. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828872233


12

Wenn die Wahrheit, wie so oft, in der Mitte liegt …

Flut schickten, um die Welt zu zerstören, und dass dabei fast alle Men-
schen und Tiere umkamen. Erst danach merkten die unbesonnen Göt-
ter, dass niemand mehr da war, der ihnen Opfer bringen konnte. Auch 
bei dieser Geschichte bedienten sich die Geschichtsschreiber des jüdi-
schen Volkes nachweislich der babylonischen Mythologie.

Das angebliche Heilshandeln Gottes am jüdischen Volk ist eine reine 
Geschichtsideologie. Die zentralen Heilsereignisse des Alten Testamen-
tes sind allesamt Erfindungen von Priestern und Propheten des jüdischen 
Volkes aus späterer Zeit. Es ist eindeutig nachgewiesen, dass erst wäh-
rend und nach dem babylonischen Exil14 der überwiegende Teil dieser 
über Generationen hinweg erzählten Geschichten aufgeschrieben wur-
de. Insoweit sind die biblischen Erzählungen über Gottes Wirken nichts 
weiter als reine Dichtungen über die Vorzeit eines Volkes. Solche Göt-
tergeschichten gab es zu allen Zeiten in Ägypten, in Mesopotamien und 
auch in anderen Regionen dieser Erde.

Es liegt nahe, dass der vertriebene Teil des jüdischen Volkes nach der 
Verschleppung in die babylonische Gefangenschaft und der Unterdrü-
ckung durch die Eroberer, ohne Aussicht auf die Rückkehr in ihre ange-
stammte Heimat, nach der Zerstörung ihres Tempels und der Verwüs-
tung ihres Landes zu einem allmächtigen Gott gebetet haben, der sie doch 
von diesem Joch erlösen möge. Dass ein Volk an einen Gott als Schöpfer 
dieser Erde in arger Bedrängnis glaubt und dieses, ihr Bekenntnis, vor 
über 2600 Jahren schriftlich festhält, ist für die damalige Zeit schon eine 
bemerkenswerte Leistung. 

In dieser Zeit des 6. Jahrhunderts vor unserer Zeitrechnung sind beim 
Schreiben der biblischen Texte die Mythen und Sagen der alten Hoch-
kulturen in Babylon und in Ägypten nachweislich auch für große Teile 
der Schöpfungsgeschichte übernommen worden.

Schon in altbabylonischer Zeit gab es Geschichten über die Entste-
hung der Erde. In ihnen ist von Kämpfen der Götter die Rede, in deren 
Verlauf Himmel und Erde erschaffen wurde. 

Auch gibt es in den Schriften der Juden Parallelen zu den Mythen der 
Babylonier bei der Erschaffung des Menschen. Hier wird ein aus Lehm 

14	 Im Jahre 721 vor Chr. wird das nördliche Königreich Israel erobert und das 
jüdische Volk vertrieben. Im Jahre 586 vor Chr. wird das südliche Königreich 
Judäa erobert und das Volk wieder vertrieben. Im Jahre 538 vor Chr. erlaubt 
der König von Persien den Juden die Rückkehr in ihr Heimatland.

https://doi.org/10.5771/9783828872233 - Generiert durch IP 216.73.216.96, am 13.01.2026, 20:40:35. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828872233


13

Wenn die Wahrheit, wie so oft, in der Mitte liegt …

geschaffener Mensch in einem Garten Eden beschrieben, der der Ver-
führung einer „Dirne“ erliegt.

Diese Geschichten des Alten Testamentes werden bis heute gelesen 
und wissenschaftlich in den theologischen Fakultäten unter die Lupe ge-
nommen. Doch wer, außer den Philosophen und Historikern, interes-
siert sich noch für die viel älteren Göttergeschichten des alten Babylon?

Bis auf ein paar „Fundamentalisten“ sieht heute kaum noch jemand 
in der Schöpfungsgeschichte der Bibel eine realistische Einschätzung 
von der Entstehung des Universums. Was vor geschätzten 14 Milliarden 
Jahren begonnen und zu dem bis heute uns bekannten Universum ge-
führt haben soll, ist durch das biblische Erklärungsmodell von der Ent-
stehung der Erde, entsprechend der damaligen Vorstellungswelt des 
jüdischen Volkes, beschrieben und in einer wunderbaren Sprache aus-
gebreitet worden, mehr nicht.

Geradezu poetisch beschreibt nicht nur das Alte Testament, sondern 
auch der Evangelist Johannes im Neuen Testament den Anfang dieser 
Schöpfung15. Im Alten Testament wird diese Entwicklung des Univer-
sums in gerade mal sieben Tagen abgewickelt.

So ist die im Wesentlichen durch die Babylonier „vorformulierte“ My-
thologie zu einem großen Teil in die Schriften des jüdischen Volkes ein-
geflossen. Das frühe Christentum hat diese Schriften dann als ihr Altes 
Testament in die Bibel aufgenommen und diese Texte entsprechend ih-
rer eigenen Vorstellung von der Entstehung der Welt passend „justiert“.

Die Kirchenväter formulierten folgerichtig dann die dazu passen-
den Dogmen:

»Alles, was existiert, wurde seiner ganzen Substanz nach von 
Gott aus nichts hervorgebracht«.

Und außerdem ist von den heutigen Christen nach der Lehre der Kirche 
nach wie vor zu glauben, dass »Gott die Welt gut geschaffen hat«. Zusätz-
lich wurde das folgende Dogma verkündet:

»Der erste Mensch wurde von Gott erschaffen.«

15	 Neues Testament, Johannes-Evangelium, Kapitel 1,1–18.

https://doi.org/10.5771/9783828872233 - Generiert durch IP 216.73.216.96, am 13.01.2026, 20:40:35. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828872233


14

Wenn die Wahrheit, wie so oft, in der Mitte liegt …

Wer sich also heute als Christ versteht, glaubt an diesen Gott der Bibel, 
der Himmel und Erde erschuf und erst danach das Getier und im An-
schluss daran den Menschen nach seinem Abbild. 

Alle Kulturen aller Völker der Erde hatten zu allen Zeiten Götter oder 
auch einen Gott, der zur Erklärung des Weltgeschehens herhalten muss-
te. Daher legen auch die biblischen Schriften Zeugnis ab von dieser ur-
menschlichen Frage nach dem Anfang von Himmel und Erde, nach dem 
Ursprung der menschlichen Existenz und nach dem Sinn des Daseins.

Das wissenschaftliche Standardmodell zur Entstehung und Beschrei-
bung des Universums geht aktuell allerdings nicht von mythologischen 
Vorstellungen aus, sondern beschreibt rein naturwissenschaftlich ein un-
endlich verdichtetes Energiepotential, das sich explosionsartig bis heu-
te ausdehnt und das so Zeit wie Raum entstehen lässt.

Die Entstehung des Universums mit der „Urknalltheorie“ ist wissen-
schaftlich begründet und führt nicht, trotz poetischer Formulierungen, 
zu einer Schöpfungsgeschichte, die ihren Ursprung in einem monothe-
istischen Gott hat, einem Schöpfergott, an den die christlichen Kirchen 
glauben. Zumal die Vorstellung von der Entstehung des Universums 
aufgrund der Erkenntnisse der Naturwissenschaften in der Geschichte 
immer wieder zu Rückzugsgefechten der Kirche geführt hat. Positionen 
um Positionen mussten schmerzhaft aufgegeben werden, weil das bib-
lische Weltbild doch nicht mehr tragfähig war. Man mag es nicht glau-
ben, aber bis in unsere Zeit wirken die falschen Weltbilder der Bibel mit 
der Erde als Zentrum des Universums, die von der katholischen Kirche 
über Jahrhunderte so propagiert worden waren, immer noch nach. Erst 
im Jahre 1992 revidierte das Oberhaupt der katholischen Kirche die Ver-
urteilung von Galilei, der im Jahre 1633 wegen seines Weltbildes von der 
Erde, die sich um die Sonne dreht, durch die Kirche verurteilt wurde und 
nur durch einen Widerruf dem Tode entging.

Auch für die nicht zu erklärende Tatsache der menschlichen Existenz 
entwickelte das alte jüdische Volk Vorstellungen, die ihrer damaligen Le-
benswelt entsprachen. Weder die Urknalltheorie noch die Evolutionsthe-
orie standen ja zur Welterklärung zur Verfügung. Angesichts der Unvor-
stellbarkeit des Universums und der Unerklärbarkeit der menschlichen 
Existenz glaubten die Völker der Erde früher logischerweise an eine tat-
sächlich vorhandene göttliche Kraft.

Die Evolutionstheorie hat die Geschichte von Adam und Eva und die 
göttliche Mitwirkung an diesem Geschehen längst widerlegt. Die Entwick-
lung unserer Spezies, die vor Millionen von Jahren begann und konkret 

https://doi.org/10.5771/9783828872233 - Generiert durch IP 216.73.216.96, am 13.01.2026, 20:40:35. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828872233


15

Wenn die Wahrheit, wie so oft, in der Mitte liegt …

vor circa 200 000 Jahren im afrikanischen Raum ihren Anfang nahm, ist 
in weiten Teilen erforscht. Die meiste Zeit, man nimmt an, dass es beina-
he 190 000 Jahre waren, hat diese Spezies die Zeit als Jäger und Samm-
ler verbracht. Erst vor rund 12 000 Jahren wurde der Homo sapiens sess-
haft und begann Ackerbau und Viehzucht zu betreiben. 

Diese Phase der Menschheit wird heute von der Wissenschaft als so-
genannter „Sündenfall“ bezeichnet, denn die Sesshaftwerdung führte zu 
einer starken Veränderung der Lebenssituation dieser Völker. Man staunt, 
was die Bibel im Buch Genesis aus dieser neuen Lebenssituation eines 
Volkes gemacht hat. Es ist der Verzehr von den „Früchten der Gartenbäu-
me“ im Paradies und dann noch der Fluch des Gottes: »Mühsam sollst du 
dich vom Ackerboden nähren alle Tage deines Lebens«16. So beschreibt 
der Anthropologe Carel van Schaik das neue Leben des Homo sapiens 
als Fluch, »wie prähistorische Skelettfunde zeigen«17. Das sesshafte Le-
ben bekam ihnen schlecht, »sie wurden nicht mehr so groß wie noch zu 
Jäger- und Sammlerzeiten, sie litten Hunger und bekamen unbekann-
te Krankheiten, sie starben früher … die Feldarbeit war eine Strapaze«. 
Von einer gar göttlichen Lenkung dieser Entwicklung des Menschenge-
schlechtes, gar einem Sündenfall, der dann erst durch den Apostel Pau-
lus im Neuen Testament beschrieben wird und durch den Kirchenvater 
Augustinus im 5. Jahrhundert nach Christus zu einer sogenannten „Erb-
sünde“ wird, die per Geschlechtsakt übertragen wird, von einer solchen 
Glaubensgrundlage ist in keiner Heiligen Schrift, weder im Alten Testa-
ment, noch in den Evangelien des Neuen Testamentes die Rede. Diese 

„Erbsünde“ ist daher nichts anderes als das unverständliche Ergebnis der 
intellektuellen Bemühungen eines Kirchenvaters aus dem 5. Jahrhundert.

Was bleibt, ist die bange Frage, da die biblischen Erzählungen und 
Mythen zur Erklärung der Entstehung der Schöpfung nichts taugen, ob 
nicht doch ein Schöpfer „im Spiel“ war, zumindest als eine Art Auslöser 
einer Entwicklung, die auch durch die Wissenschaft nicht erklärt wer-
den kann. Vielleicht so als gedachte Größe, die diesen „Big Bang“ aus-
gelöst hat und ihn auch noch weiter im Auge behält. So helfen sich zu-
mindest heute die Theologen der Kirchen bei der Begründung, ob ein 
Gott doch als Schöpfer in Frage kommt, indem sie von einer Verknüp-
fung von Ursache und Wirkung sprechen, denn die Welt geht ja doch 
wohl auf eine Erstursache zurück, die nicht mehr Wirkung einer weite-

16	 Altes Testament, Buch Genesis, Kapitel 3,17.
17	 Carel van Schaik und Kai Michel, a. a. O., Seite 60 ff.

https://doi.org/10.5771/9783828872233 - Generiert durch IP 216.73.216.96, am 13.01.2026, 20:40:35. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828872233


16

Wenn die Wahrheit, wie so oft, in der Mitte liegt …

ren Ursache sein kann und diese Erstursache kann nach den Vorstellun-
gen der Theologen dann nur Gott gewesen sein. 

Doch die Kleriker denken ihr Modell nicht zu Ende. Denn wenn nach 
den Vorstellungen und gedanklichen Möglichkeiten der Menschen jedem 
Geschehen eine Ursache zugrunde liegt, die zeitlich davor sein muss, so 
kann diese Ursache doch nicht Gott sein, denn dann ergeben sich für je-
den Menschen weitere Fragen. 

Wie kann dann, wenn alles eine Ursache haben soll, von der Kirche 
behauptet werden, dass dies für den ersten Verursacher, also für Gott als 
Prinzip nicht gelten soll? Wenn es für Gott nicht gilt, weil er ja immer 
schon da war, dann kann bei dieser Argumentation auch das Universum 
ohne Verursacher bleiben und immer schon dagewesen sein.

Der Versuch von Thomas von Aquin, die Existenz eines Gottes, der als 
Verursacher der Schöpfung gilt, aufgrund der Wirklichkeit der Schöpfung 
zu beweisen, muss in die Irre führen. So bleibt die Beweisführung, wenn 
es eine Schöpfung gibt, dann muss es auch einen Schöpfer geben, schon 
in den Anfängen stecken, denn man kann diese Fragen nicht ausblen-
den. Wer war aber dann der Schöpfer des Schöpfers, wie ist ein solcher 
Schöpfer für die Menschen dann zu denken und wie ist die Schöpfung 
bzw. die Entstehung eines Universums durch einen Schöpfer vorstellbar? 

Obwohl dies alles außerhalb des menschlichen Erfahrungsbereiches 
liegt, wird die Theologie nicht müde, zu behaupten, dass wegen der Wirk-
lichkeit der Schöpfung auch die Wirklichkeit des Schöpfers gegeben ist18.

Auf diesem Wege kommt man also der Frage nach der möglichen 
Existenz eines Gottes nicht näher. Und die Bibel liefert im Alten Testa-
ment keine weiteren Argumentationshilfen, zumal dort die Beschreibung 
des göttlichen Daseins und die Sorge des biblischen Gottes ausschließ-
lich Israel gilt. Dieser Gott der Bibel verspricht, er werde Israel helfen, 
indem er Gewalt gegenüber anderen Menschen anwendet. Es kann nur 
der Gott oder besser die Gottesvorstellung des auserwählten Volkes ge-
wesen sein, die hier gemeint ist.

Die Schrift des jüdischen Volkes setzt, obwohl sie reines Menschen-
werk des 6. Jahrhunderts vor Christus und nachfolgender Jahrhunder-
te ist, in allen Texten, zugegebenermaßen literarisch hochwertig, einen 
Gott als alles geschaffene und übersteigende Wirklichkeit voraus. 

18	 Vgl. hierzu Peter Hofmann, Katholische Dogmatik, Ferdinand Schöningh 
Verlag, Paderborn, Seite 73 ff. und Ludwig Ott, Grundriss der Dogmatik, 
Herder Verlag, Freiburg 1981, Seite 95 ff.

https://doi.org/10.5771/9783828872233 - Generiert durch IP 216.73.216.96, am 13.01.2026, 20:40:35. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828872233


17

Wenn die Wahrheit, wie so oft, in der Mitte liegt …

Solche Vorstellungen waren vor über 2600 Jahren für die Juden in 
der Gefangenschaft sicher eine Hilfe. Doch was macht man mit dem Al-
ten Testament heute? 

Liest man weiter, so behaupten die Texte in der Bibel, dass sich diese 
Wirklichkeit Gottes in der Welt ständig zu erkennen gibt. Die Kleriker 
sagen folgerichtig den Gläubigen, dass dies nicht nur vor 2500 Jahren 
beim jüdischen Volk, sondern auch heute noch der Fall sein soll.

Selbst wenn der Mensch einen Schöpfergott als verstehbar annehmen 
möchte, weil es die Schöpfung als Wirklichkeit gibt, so gelingt es doch 
nicht, den Schöpfer selbst als Wirklichkeit zu begreifen. 

Die christliche Lehre behauptet immerzu, Gott habe sich offenbart, 
doch was an Nachweisen in den Schriften der Bibel angeführt wird, es 
bleiben die uralten Mythen und Legenden des Alten Testamentes, die 
Mythen von brennenden Dornbüschen und sprechenden Schlangen.

Und was heißt schon, Gott hat sich offenbart? Hier behaupten die 
Theologen der Kirche, dass eine göttliche Wahrheit oder ein göttlicher 
Wille einem oder mehreren Menschen, vielleicht gar nur den Priestern, 
auf übernatürlichem Wege mitgeteilt worden ist. Wie so etwas gesche-
hen kann, bleibt das Geheimnis der Kleriker. Diese formulieren dann, 
nachdem sie die Offenbarung am eigenen Leibe erfahren haben, wie 
der göttliche Wille und die von Gott formulierten Glaubensgrundlagen 
auszusehen haben. 

Insgesamt beschäftigen sich 33 Dogmen der katholischen Kirche mit 
der Lehre von dem einen allmächtigen und barmherzigen Gott. Wort-
reich heißt es da im Dogma:

»Gott, unser Schöpfer und Herr, kann aus den Dingen durch das 
natürliche Licht der Vernunft mit Sicherheit erkannt werden«.

Wenn durch das Licht der Vernunft solche Erkenntnismöglichkeiten für 
den Menschen geschaffen werden können, dann muss es der Kirche doch 
geradezu peinlich sein, wenn genau diese Vernunft des denkenden Men-
schen in die andere Richtung führt. Sie führt eben nicht zu den Worten 
der Bibel und schon gar nicht zu den zu glaubenden Dogmen der Kir-
che, sondern eher zur „Evolutionstheorie“ und zur „Urknalltheorie“ der 
Naturwissenschaften.

Da müssen die Väter der Kirche beim Verfassen der Dogmen zu die-
ser Thematik doch wohl in den Himmel geschaut und die Vorstellung 
eines Gottes vor Augen gehabt haben, wie ihn Michelangelo an die De-

https://doi.org/10.5771/9783828872233 - Generiert durch IP 216.73.216.96, am 13.01.2026, 20:40:35. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828872233


18

Wenn die Wahrheit, wie so oft, in der Mitte liegt …

cke der Sixtinischen Kapelle gemalt hat. Ein muskulöses, männliches 
Wesen, mit wallendem Haupthaar, ergrautem Bart, den rechten Arm in 
Richtung Adam ausgestreckt und im linken Arm ein noch zartes, ver-
ängstigtes weibliches Wesen.

Ich behaupte einmal, dass es wohl doch dieser Gott des Alten Testa-
mentes war, der den Kirchenvätern bei der Entwicklung ihrer Glaubens-
grundsätze vorschwebte und den sie dann im Christentum mit allen gött-
lichen Eigenschaften ausstaffiert haben, die Menschen einem solchen 
Wesen nur zubilligen können.

So ist es ist nicht zu leugnen, dass dieser Gott der Juden brutal war. 
Dieser Gott genießt nichts so wie Rache und Verderben. Das Alte Tes-
tament ist die Chronik eines Gemetzels ohne besonderen Grund und 
ohne Schonung der Menschen19. Diesem Gott wurden durch das jüdi-
sche Volk auch noch zu Lebzeiten Jesu im Vorraum des Tempels tieri-
sche Opfergaben dargebracht. Im Tempel sah es zeitweise aus wie auf 
dem Schlachthof. Und ausgerechnet dieser rachsüchtige Gott der Juden 
wird im frühen Christentum umgewandelt zu einem barmherzigen und 
gütigen Gott. Dieser Gott ist danach alles, ein rächender und blutrünsti-
ger als auch ein barmherziger und gütiger Gott. Wie eine solche Wand-
lung sich vollziehen konnte, erscheint zunächst rätselhaft. Sie ist jedoch 
recht einfach zu erklären, denn erst die Apostel, dann die frühen Chris-
ten und später die Kirchenväter mussten dem Kreuzestod ihres Wander-
predigers Jesus einen Sinn geben, indem sie ihn zum Sohn eines Got-
tes machten. Dies war jedoch nur möglich, wenn seine Hinrichtung als 
Verbrecher ein Sühneopfer war für die Verfehlungen und Sünden der 
Menschheit und vor allem die Verfehlung der ersten beiden Menschen 
nach der Überredung durch die Schlange.

Nachdem Jesus zum Sohn dieses Vater-Gottes erhoben worden war, 
konnte dieser Vater nur noch ein gütiger Vater sein, bei dieser Größe 
des Opfers für die Menschen, die es eigentlich ja gar nicht verdient hat-
ten. So wurde aus dem grausamen Gott der Juden des Alten Testamen-
tes der barmherzige Gott des Christentums im Neuen Testament. Da die 
gesamte Bibel zum Schrifttum des Christentums gehört, können Chris-
ten nur mit Erstaunen stehen, vor dieser Wandlung vom Gott des Alten 
Testamentes zum Gott des Neuen Testaments. Doch diese Wandlung 
war dringend erforderlich: Der Opfertod am Kreuz war die Sühne für 
die menschliche Kreatur, sonst machte der Tod am Kreuz keinen Sinn 

19	 Vgl. hierzu Altes Testament, 1. Buch Samuel, Kapitel 15,3.

https://doi.org/10.5771/9783828872233 - Generiert durch IP 216.73.216.96, am 13.01.2026, 20:40:35. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828872233


19

Wenn die Wahrheit, wie so oft, in der Mitte liegt …

und der Prophet Jesus wäre wie jeder Aufrührer im Römischen Reich 
einfach nur hingerichtet worden. Das Judentum wäre das Judentum mit 
seinem Gott der Thora geblieben und von einem Christentum hätte nie-
mand Kenntnis genommen.

Nach dem Katechismus und den Dogmen der Kirche muss der Chris-
tenmensch zwingend an einen Gott glauben, der unbegreiflich, vollkom-
men, einzig und ewig ist, der allmächtig und unendlich, zudem auch 
noch barmherzig, wahrhaftig und mit vollkommener Güte versehen ist. 
Der ursprüngliche Gott des Alten Testamentes ist bei diesen Beschrei-
bungen gänzlich unterschlagen worden. Zur Ehrenrettung „Jahwes“, der 
mit Gewaltverherrlichung und Strafandrohung sein Volk zügelte, ist je-
doch durch die Historiker auch geklärt worden, dass »dieses angebliche 
Wort Gottes im Alten Testament reines Menschenwerk ist« und dass 
die Bibel weder von Gott »noch von Moses niedergeschrieben wurde«20. 

Somit bleibt immer noch die Frage, welcher Gott es denn nun ist, an 
den die Gläubigen der Kirche zu glauben haben? Nachdem sich Gott of-
fensichtlich auch den heutigen Klerikern offenbart haben soll, werden 
sie ihn doch beschreiben können mit Wesenseigenschaften, die im Lich-
te der Vernunft für den Christen nachvollziehbar und verständlich sind. 
Doch es geht nicht! 

Theologen haben nicht nur das Problem, die Existenz eines Gottes zu 
erläutern, sondern sie haben darüber hinaus noch ein weiteres Problem: 
Wie soll denn ein nicht existierendes göttliches Wesen beschrieben und 
dann auch noch mit menschlich verständlichen Eigenschaften und Fä-
higkeiten versehen auch erklärt werden? 

Im katholischen Katechismus wird festgehalten21, dass »Gott sich sei-
nem Volk Schritt für Schritt … zu erkennen gegeben hat«. Doch man 
bezieht sich auch hier wieder nur auf den „brennenden Dornbusch“ der 
Bibel. Die Theologen haben nicht mehr zu bieten als den Zeugen Moses, 
diesen alten Mann aus der Mythologie des jüdischen Volkes. 

Einige Autoren aktueller theologischer Literatur sind da jedoch deut-
lich zurückhaltender, sie widersprechen gar den dogmatischen Festlegun-
gen der Kirche, wenn diese versucht, Gott als Wesen zu beschreiben. Sie 
sagen: »Die biblische Offenbarung übersteigt radikal die denkerischen 

20	 Vgl. hierzu Carel van Schaik und Kai Michel, a. a. O., Seite 48 ff.
21 	 Katechismus der katholischen Kirche, De Gruyter Oldenbourg Verlag, 

München 2015, Seite 87.

https://doi.org/10.5771/9783828872233 - Generiert durch IP 216.73.216.96, am 13.01.2026, 20:40:35. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828872233


20

Wenn die Wahrheit, wie so oft, in der Mitte liegt …

Möglichkeiten einer menschlichen Gotteserkenntnis«22. So bleibt dieser 
Gott, der zwar unbegreiflich ist, an den aber trotzdem als Wesen mit de-
finierten Eigenschaften geglaubt werden muss, nach wie vor ein Fanta-
sieprodukt der Theologen.

Wenn Gott als Wesen unbegreiflich ist, dann ist er für jeden Menschen 
unbegreiflich, wenn er unsichtbar ist, dann ist er für alle unsichtbar. Ein 
Wesen, das unbegreiflich, unsichtbar und grundsätzlich anders ist, als 
wir Menschen es uns vorstellen können, wird trotz alledem von den Kle-
rikern für das gläubige Volk mit menschlichen Kategorien beschrieben, 
da die Kirche ja jeden Menschen als Abbild Gottes sieht.

Die Theologie der Kirchen bleibt von der Existenz eines Gottes über-
zeugt, der dann als Person auch existieren muss, denn dies ist eines der 
wesentlichen Fundamente des christlichen Glaubens. Doch konstatie-
ren auch die „linientreuen“ Theologen immer wieder, dass Gott eigent-
lich unvorstellbar und mit der „Fassenskraft“ der menschlichen Vernunft 
nicht erkannt werden kann.

Es hilft nichts, die Kleriker wissen nach der ihnen widerfahrenen Of-
fenbarung um die Existenz eines Gottes, um seinen Willen und um 
sein Wirken in dieser Welt, obwohl erwiesenermaßen unser menschli-
ches Gehirn nicht für übernatürliche und übersinnliche Dinge geschaf-
fen ist. Was unseren Sinnen nicht zugänglich ist, kann somit auch nicht 
von Priestern und Bischöfen als sicher und verbindlich bestimmt werden.

Die Theologen haben also ein „Sachproblem“, nämlich die Frage, ob 
Gott „ist“ und auch noch ein „Sprachproblem“, nämlich dass über Gott, 
dieses allmächtige, allwissende und doch unbegreifbare Wesen, das au-
ßerhalb unserer Erfahrungswelt angesiedelt sein soll, keine sinnvollen 
Aussagen gemacht werden können. 

Vielleicht ist Gott ja doch nur eine kaum zu verhindernde menschliche 
Wunschvorstellung, ein Erklärungsversuch für das Unbegreifliche, eine 
Idee, die jedoch ohne konkrete Folgen für das menschliche Leben bleibt.

Der Glaube an die Existenz eines Gottes und die Tatsache, dass in wei-
ten Teilen der Welt die Menschen an göttliche Wesen glauben, muss aber 
doch irgendeinen Grund haben. Vielleicht liegt dieser Grund ja doch in 
der Beschaffenheit des Menschen, seinen Wünschen und Ängsten, die 
ihn an ein höheres Wesen glauben lassen.

22	 Theodor Schneider (Hrsg.), Handbuch der Dogmatik, Band 1, Grünewald 
Verlag, Ostfildern, 5. Auflage 2013, Seite 107.

https://doi.org/10.5771/9783828872233 - Generiert durch IP 216.73.216.96, am 13.01.2026, 20:40:35. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828872233


21

Wenn die Wahrheit, wie so oft, in der Mitte liegt …

Nicht das, was in der Bibel über Gott den Vater gesagt wird, denn dort 
fallen die eher negativen Eigenschaften eines zornigen und nachtragen-
den Gottes besonders auf und auch nicht das, was zum Gott-Vater im 
Neuen Testament gesagt wird und schon gar nicht das, was das Lehramt 
der Kirche sagt, erklärt halbwegs plausibel die Existenz eines allmächti-
gen Gottes. Da liegt doch eher der Gedanke nahe, dass kein Gott existiert, 
der als teilnahmsloser Beobachter oder gar als Verursacher des Weltge-
schehens herhalten könnte. Er bleibt vielmehr eine gedankliche Konst-
ruktion von Theologen, um dem verständlichen Wunsch der Menschen 
nach Schutz vor Krankheit und Tod sowie dem Wunsch nach Orientie-
rung in dieser Welt eine Projektionsfläche zu bieten. 

Der Glaube an einen Gott, der in früheren Jahrhunderten noch Sinn 
machte, ist nicht nur schwächer geworden, sondern er hat seine Plausi-
bilität eingebüßt, er hört einfach auf. Dieser frühere christliche Glaube, 
der bis zum Anfang des 19. Jahrhunderts noch nötig und gerechtfertigt 
war, um die Welt und ihre Phänomene zu erklären, er hat heute einfach 
keine Berechtigung mehr. Damals dachten die Christen, dass die Tatsa-
che der Existenz einer Welt ein Beweis für ein göttliches Wesen war und 
sie interpretierten von daher auch ihren Glauben. Dieser Gott war der 
strenge, aber auch gütige Vater, der Macht hatte über die Menschen. Die 
Welt stand als Werk eines gütigen Gottes vor den Augen der Gläubigen, 
doch die Erfahrungen der Menschen vor allem in den beiden letzten Jahr-
hunderten bestätigen dieses allzu harmonische Bild nicht. 

Die Schriftgläubigkeit und das immer wieder durch die Kirche gepre-
digte Sünden- und Schuldbewusstsein, welche das Christentum vom Ju-
dentum übernommen hat, ist in der heutigen Gesellschaft nicht mehr 
vorhanden. Auch der Glaube an die göttliche Inspiration der heiligen 
Schrift lässt sich nach der aktuellen kritischen Forschung nicht mehr 
aufrechterhalten. 

Und so steht der Gläubige heute auf schwankendem Boden, er kann 
aus den geschaffenen Dingen in dieser Welt im Lichte der Vernunft kei-
nen Gott mehr erkennen. Er muss angesichts der Wirklichkeit in dieser 
Welt eher an der Existenz eines Gottes zweifeln. Dieser Widerspruch, der 
sich durch den Menschen nicht auflösen lässt, der Widerspruch zwischen 
der Allgegenwart eines angeblich gütigen, barmherzigen und allwissen-
den Gottes und dem Leid der Menschen, der Existenz von Krieg, Bür-
gerkrieg, Verbrechen und Elend in der Welt, ist eklatant. Heiner Geiß-

https://doi.org/10.5771/9783828872233 - Generiert durch IP 216.73.216.96, am 13.01.2026, 20:40:35. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828872233


22

Wenn die Wahrheit, wie so oft, in der Mitte liegt …

ler schreibt hierzu23: »Wenn Gott so existieren sollte, wie die christliche 
Theologie ihn beschreibt, allwissend, allmächtig, allgegenwärtig, … dann 
war er auch in Auschwitz … und ist anwesend …in Guantanamo …«, er 
ist anwesend, wenn in Syrien Giftgas eingesetzt wird und wenn Tausen-
de in Flüchtlingslagern unter unsäglichen Bedingungen dahinvegetieren. 

Elie Wiesel beschreibt unvergesslich eine schreckliche Situation24 wäh-
rend seiner Haft im Konzentrationslager der Nationalsozialisten, bei der 
ein Kind, ein Knabe wie er und zwei weitere männliche Insassen gehängt 
werden. »Drei Hälse wurden zur gleichen Zeit in die Schlingen geführt … 
Das Kind schwieg. „Wo ist Gott, wo ist er? Wo ist nur Gott?“, fragte je-
mand hinter mir … Auf ein Zeichen des Lagerchefs kippten die Stühle 
um. Absolutes Schweigen herrschte im ganzen Lager«.

Es stehen einem die Haare zu Berge. Nach solchen Berichten darf man 
eigentlich über die Existenz eines allmächtigen und gütigen Gottes und 
über das Christentum kein Wort mehr verlieren.

Auch »der nachdenkliche Christ weiß, dass in Auschwitz nicht (nur) 
das jüdische Volk, sondern (auch) das Christentum gestorben ist«25.

Die klassische Lehre des Christentums von der göttlichen Vorsehung 
kommt bei der Betrachtung der wirklichen Welt in große Schwierigkei-
ten. Das Böse in der Welt ist überall mit Händen zu greifen. Auf die Fra-
ge nach dem Bösen, sagt der Philosoph Kurt Flasch, »haben die Chris-
ten angesichts eines allmächtigen und barmherzigen Gottes, zumal nach 
den beiden Weltkriegen und nach dem Holocaust, keine Antwort«26.

Jedoch wird es den Leser nicht verwundern, dass die Kleriker natür-
lich eine Anzahl von Wegen gefunden haben, wie ihr Gott, der Schöpfer, 
von diesem Elend befreit werden kann und damit den Menschen die ge-
samte Schuld zugesprochen wird. 

Man kommt nicht drauf. Es ist die Geschichte von den Früchten der 
Gartenbäume, die erst später zu einer Apfelgeschichte wurde, sie muss 
herhalten für das Elend des irdischen Lebens. Hinzu kommen dann noch 
die Vertröstungen der Kirche auf die Herrlichkeit im Jenseits, nach dem 
Tode. Solche Vertröstungen nimmt den Theologen heute jedoch nie-
mand mehr ab, denn auch sie können es nicht wissen und aus dem tat-

23	 Heiner Geißler, a. a. O., Seite 30.
24	 Elie Wiesel, Die Nacht, Herder Verlag, Freiburg, 5. Auflage 2013. 
 	 Leseprobe Seite 10 unter: www.amazon.de/buecher/…
25	 Zitat von Elie Wiesel unter: www.wikipedia.org/wiki/wo_war_gott/…
26	 Kurt Flasch, a. a. O., Seite 176.

https://doi.org/10.5771/9783828872233 - Generiert durch IP 216.73.216.96, am 13.01.2026, 20:40:35. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828872233


23

Wenn die Wahrheit, wie so oft, in der Mitte liegt …

sächlichen Weltgeschehen lässt sich beim besten Willen nicht auf einen 
gütigen und barmherzigen Gott schließen.

Das Dilemma für die Theologen und die Kirche bleibt:
Wie kann man an die Existenz, an die Güte und Barmherzigkeit ei-

nes Gottes in dieser Welt glauben, der doch gleichzeitig eine uneinge-
schränkte Allmacht besitzt.

Ein Gott, der ursprünglich sogar paradiesische Verhältnisse für die 
Menschen vorgesehen hatte und der es dann allein wegen des angebli-
chen Versagens der ersten beiden Menschen für angemessen hält, die 
ganze Menschheit auf ewig mit dem schlimmsten Elend zu schlagen.

Es ist nicht vorstellbar, dass ein Gott zwar gut sein soll gegenüber 
den Menschen, dann aber, wie es der Journalist Peter Henkel ausdrückt, 
»schweigt, schläft und die Menschen vergisst, womöglich empfindlich 
auf Kritik reagiert … und dennoch irgendwie ein Gott der Liebe und 
des Guten sein soll«27.

Der Philosoph Epikur im 3. Jahrhundert vor Christus dachte schon 
zu seiner Zeit bemerkenswert modern und hielt die Lehren der Religi-
onen, in diesem Fall die der Griechen, für nichts anderes als ein Abbild 
menschlicher Ideen. Sechs Jahrhunderte nach Epikur brachte der Kir-
chenvater Lactantius diese Überlegungen in folgende Fassung: 

»Entweder will Gott die Übel in der Welt beseitigen, und er kann 
es nicht;
oder er kann es und will es aber nicht;
oder er kann es nicht und will es nicht;
oder er kann es und will es.
Wenn er es will und nicht kann, dann ist er ein schwacher Gott, 
was im Widerspruch zum Charakter eines Gottes steht;
wenn er es kann, aber nicht will, ist er ein missgünstiger Gott, 
was ebenfalls im Widerspruch zum Charakter Gottes steht;
wenn er es weder kann noch will, dann ist er missgünstig und 
schwach und daher nicht Gott;
wenn er es aber kann und will, was allein Gott zukommt, woher 
kommen dann die Übel und warum beseitigt er sie nicht?«28

27	 Peter Henkel, Ach der Himmel ist leer, Frieling Verlag, Berlin, 3. Auflage 2010, 
Seite 47.

28	 Zitiert aus: Peter Henkel, a. a. O., Seite 56 f.

https://doi.org/10.5771/9783828872233 - Generiert durch IP 216.73.216.96, am 13.01.2026, 20:40:35. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828872233


24

Wenn die Wahrheit, wie so oft, in der Mitte liegt …

Diese Argumentation besticht durch Einfachheit und Klarheit und kein 
Christ kann sich an einer Antwort vorbeischummeln. Peter Henkel 
schreibt hierzu, dass die bis heute ausgebliebene schlüssige Antwort nicht 
an den Menschen liege, sondern vielmehr an der Tatsache, dass es keine 
schlüssige Antwort geben kann. »Außer … dieser: Der Himmel ist leer«29.

So bleibt der Klerus weiter in Erklärungsnöten. Der Katechismus for-
muliert es dann so: »Durch die Erfahrung des Bösen und des Leides kann 
der Glaube … auf eine harte Probe gestellt werden … zuweilen erscheint 
Gott abwesend und nicht im Stande, Schlimmes zu verhüten«. Die Vä-
ter der Kirche flüchten in die bekannte Formel: »Einzig der Glaube kann 
dem Weg der Allmacht Gottes zustimmen …«30.

Zudem ist in der Kirche auch ein theologischer Winkelzug beliebt, bei 
dem man in die Geheimnisse Gottes flüchtet und den Menschen dann 
attestiert, dass es ihnen nicht zustehe, nach den Gründen für das Übel 
in der Welt zu fragen und über Gott zu richten. Auch liest man das Ar-
gument, dass Gott ja mitleide. Die Solidarität mit den leidenden Men-
schen macht die Sache aber auch nicht besser! 

Oder Gott sei vielleicht doch nicht allmächtig und die Theologie ver-
sucht zu erklären, dass die Frage nach Gott von sich aus schon als prin-
zipiell unlösbar gelten muss.

Man sollte doch besser die Hypothese von der Existenz eines Gottes 
ganz fallen lassen, denn dann ist eine Argumentation zu den Phänome-
nen der menschlichen Existenz relativ einfach:

Tsunamis und Erdbeben lassen sich geologisch erklären, die Hitze und 
Trockenheit in Regionen dieser Erde durch menschliche Ursachen, aber 
auch metereologisch. Der Tod des Menschen ist eine Notwendigkeit der 
Evolution, Epidemien und Krankheiten werden biochemisch und medi-
zinisch verstanden. Darüber hinaus sind politische und gesellschaftliche 
Strukturen das Werk der Menschen und Not und Leiden in dieser Welt 
erklären sich machtpolitisch und ökonomisch. 

Im Lichte der Vernunft spricht alles gegen die Existenz eines höhe-
ren Wesens und doch gibt es ein tiefes Bedürfnis vieler Menschen nach 
einer übernatürlichen Welt und nach eigener Teilhabe an diesem über-
natürlichen Zustand.

Die meisten Menschen wagen es jedoch nicht, den Gedanken an den 
Sinn des Lebens und an den eignen Tod zu Ende zu denken, weil sie das 

29	 Siehe hierzu: Titel des Buches von Peter Henkel, Ach der Himmel ist leer …
30	 Katechismus der katholischen Kirche, a. a. O., Seite 103.

https://doi.org/10.5771/9783828872233 - Generiert durch IP 216.73.216.96, am 13.01.2026, 20:40:35. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828872233


25

Wenn die Wahrheit, wie so oft, in der Mitte liegt …

Ergebnis fürchten und so bleiben sie dann doch eher stehen, um nicht 
in den Abgrund schauen zu müssen. 

H. Geißler sagt hierzu: »Bei diesem Thema sind eigentlich die Kir-
chen dran. Aber ihre Gotteshäuser sind leer … denn sie geben keine ehr-
lichen Antworten. Statt dessen erzählen sie wunderbare Geschichten«31.

Vor dem Glauben an eine göttliche Instanz, die nicht von dieser Welt 
ist, muss doch die Überzeugung stehen, dass der Ansprechpartner für 
meinen Glauben überhaupt existiert.

Wäre es da aus der Sicht der Menschheit nicht notwendig und ver-
ständlich, wenn dieser vermeintliche Gott, der offensichtlich in seiner 
Unsichtbarkeit und Rätselhaftigkeit mit unserem Verstand nicht er-
fasst werden kann, über dessen Existenz wir uns nicht sicher sein kön-
nen, wenn dieser Gott sich selbst einmal zu erkennen geben würde und 
das in einer verständlichen und eindeutigen Form. Das wäre doch mal 
eine gute Idee und die Gläubigen müssten sich nicht von Klerikern sa-
gen lassen, wie das denn zu verstehen ist, was in Texten aus vergange-
nen Jahrtausenden steht, die ebenfalls von Menschen erdacht und auf-
geschrieben worden sind.

Doch dieser angebliche Gott tut uns den Gefallen nicht, er sagt nichts. 
Es gibt ihn einfach nicht! Diese Problematik gilt übrigens nicht nur für 
den Gott des Christentums, sondern in gleicher Weise für den Gott des 
Judentums und für den Islam.

Den Menschen bleibt somit nur die Überzeugung, sich auf das „Nicht-
erkennbare“ einer Offenbarungsreligion einzulassen oder eben nicht. Ent-
weder in kindlicher Einfalt an einen Gott zu glauben oder das zu tun, was 
man in erkennbarer Überzeugung als selbstbestimmtes Leben bezeichnet32.

Oder man versucht es mit der „Pascalschen Wette“, bei der Pascal 
nach der Analyse aller Möglichkeiten folgerte, dass es besser ist, bedin-
gungslos an einen Gott zu glauben, als dies nicht zu tun. Denn wenn es 
Gott nicht gibt, hat man zwar nichts gewonnen, aber auch nichts verlo-
ren. Sollte es ihn jedoch wider Erwarten geben, so hat man alles gewon-
nen und der Himmel ist einem sicher. Ob sich Gott auf ein solch fragwür-
diges Spielchen einlassen würde, da wäre ich mir jedoch nicht so sicher.

Vielleicht gibt es aber noch einen Ausweg, nämlich den der Satire, sie 
hatte ja in der Kirche bisher noch nie einen Platz.

31	 Heiner Geißler, a. a. O., Seite 62.
32	 Vgl. hierzu: Richard Dawkins, Der Gotteswahn, Ullstein Verlag, Berlin, 

15. Auflage 2016, Seite 146 f.

https://doi.org/10.5771/9783828872233 - Generiert durch IP 216.73.216.96, am 13.01.2026, 20:40:35. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828872233


26

Wenn die Wahrheit, wie so oft, in der Mitte liegt …

Der Kabarettist Matthias Beltz hat es einmal so formuliert: »Die einen 
sagen, dass Gott existiert, die anderen sagen, dass er nicht existiert. Die 
Wahrheit wird wohl, wie so oft, in der Mitte liegen …«33.

33	 Vgl. hierzu die Kolumne von Elke Schmitter in der Zeitschrift:  
Der Spiegel 18/2016.

https://doi.org/10.5771/9783828872233 - Generiert durch IP 216.73.216.96, am 13.01.2026, 20:40:35. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828872233


27

2	 Wenn ein amerikanischer Wissen
schaftler Code-Namen vergibt …

Warnungen gab es genug. Eine so schwere Kost zu begreifen, auszubrei-
ten, gar verständlich zu formulieren und das für einen Laien in Sachen 
Theologie, es wird allgemein als schier unmöglich angesehen. Vielleicht 
liegt aber gerade darin der Reiz, und es ist wahr, diese Thematik des 
Glaubens, die Dreifaltigkeit, scheint selbst für Profis unter den Theolo-
gen besonders schwierig.

Doch warum dann dran glauben, an „Etwas“, das nicht erklärt werden 
kann? An eine „Theologen-Konstruktion“, die von den alten Kirchenvä-
tern erdacht, ersonnen, um nicht zu sagen ersponnen wurde. Die Ent-
wicklung des Gedankengebäudes zur Dreifaltigkeit, so wie sie sich heu-
te darstellt, hat insgesamt mehrere Jahrhunderte gedauert. 

Vielleicht ist sie ja immer noch nicht ganz abgeschlossen, geschwei-
ge denn in der Kirche oder auch außerhalb der Kirche erklärbar formu-
liert. Doch sie gilt als Fundament des christlichen Glaubens, wenn nicht 
gar als das wesentliche Fundament und darum ist es ein entscheidender 
Teil auch der christlichen Lehre. Dieses Fundament hätte nämlich dann 
keine Existenzberechtigung mehr, wenn es als grundlegende Glaubens-
überzeugung und Glaubenswahrheit nicht erklärt werden könnte. Zu-
mal dann nicht, wenn man zum Fundament erhebt, was den Worten Jesu 
in der Bibel nicht entnommen werden kann. Wenn die Kirche selbst bis 
zum heutigen Tage an Interpretationen zur Trinität bastelt, die selbst in 
den Studierstuben der Theologen zu Kopfschütteln führen müssen, dann 
kann doch etwas nicht stimmen. 

Betrachtet man die historische Entwicklung dieses Themas in der Kir-
che genau, so hätte diese Entwicklung auch ganz anders verlaufen kön-
nen. Wenn zum Beispiel der römische Kaiser Konstantin im Jahre 325 
nach Chr. einen besseren Tag gehabt hätte oder die damaligen Kirchen-

https://doi.org/10.5771/9783828872233 - Generiert durch IP 216.73.216.96, am 13.01.2026, 20:40:35. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828872233


28

Wenn ein amerikanischer Wissenschaftler Code-Namen vergibt …

väter sich hätten vom Kaiser nicht überreden lassen. Dass der Heilige 
Geist hier am Werke war, scheint gänzlich unwahrscheinlich.

So ist nach wie vor die Frage aktuell, wie sie denn zu verstehen ist, die 
Trinität (Dreifaltigkeit), die Vorstellung von Gott in drei Personen, also 
Gott als Drei in Einem. Eine interessante und in Klerikerkreisen bekann-
te Geschichte ist wohl nicht von der Hand zu weisen: Da sitzt ein Theo-
logiestudent in einer Prüfung und es sieht nicht gut aus. „Und“, fragt der 
Professor, sichtlich genervt ob der Unkenntnis des Studenten, „können 
Sie denn wenigstens die Dreifaltigkeit erklären?“ Der Student sieht eine 
letzte Chance. „Das kann ich! Also die Dreifaltigkeit kann man so erklä-
ren …“. Der Professor fällt ihm in’s Wort, er unterbricht: „Es tut mir leid, 
aber Sie sind durchgefallen. Die Dreifaltigkeit kann niemand erklären!“

Wie kann man aber sinnvoll über etwas reden, das man nicht erklären 
kann? Darf man als gläubiger Christ ein grundlegendes Fundament des 
christlichen Glaubens in Zweifel ziehen, weil es einem nicht mal durch 
die Kleriker verständlich erläutert werden kann?

Am besten macht man sich bei der Suche nach Antworten selbst auf 
den Weg. Vor seinem angeblichen Schöpfer steht man ja schließlich auch 
allein da und hat keinen Kleriker an der Hand, der einen entschuldigen 
könnte, weil er selbst das Paradoxon der Trinität nicht hat verständlich 
erklären können. 

Hört man sich in den christlichen Gemeinden um, so muss man in al-
ler Deutlichkeit konstatieren, dass das Thema der Dreifaltigkeit heutzu-
tage keinen sonderlich mehr interessiert und zum Kenntnisstand eines 
gläubigen Christen kann dieses grundlegende Thema heute wohl nicht 
mehr gerechnet werden.

Welch ein eklatanter Widerspruch, ein elementares Thema des Glau-
bens interessiert keinen mehr, obwohl es der Katechismus der katholi-
schen Kirche deutlich formuliert: Die Dreifaltigkeit ist »in der Hierarchie 
der Glaubenswahrheiten die grundlegendste und wesentlichste …«. 

Ein paar Zeilen später heißt es im Katechismus dann aber auch, dass 
die Trinität »… ein Glaubensmysterium im strengen Sinne ist, eines der 
in Gott verborgenen Geheimnisse …« und dass »sein innerstes Wesen 
als heiligste Dreifaltigkeit ein Geheimnis darstellt, das der Vernunft nicht 
zugänglich ist …«34.

34	 Katechismus der katholischen Kirche, a. a. O., Seite 93 f.

https://doi.org/10.5771/9783828872233 - Generiert durch IP 216.73.216.96, am 13.01.2026, 20:40:35. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828872233


29

Wenn ein amerikanischer Wissenschaftler Code-Namen vergibt …

Die grundlegendste Glaubenswahrheit soll ein verborgenes Geheim-
nis sein und nicht der menschlichen Vernunft zugänglich? Sollte man als 
Gläubiger also gar nicht erst auf die Idee kommen, mal nachzufragen?

Vielleicht kommt der Zweifler einem solchen Geheimnis ja doch auf 
die Spur, wenn er in der Bibel nach Aussagen Jesu zu diesem Themen-
komplex sucht. Diese Suche macht allerdings nur dann Sinn, wenn er 
als Leser mit Vorsicht an den Bibeltext herangeht, um nicht auch hier 
wieder in eine typische Falle zu tappen, die durch die über Jahrhunderte 
hinweg vorgenommene Bearbeitung, Ergänzung und Revision der Bibel-
texte von Seiten der Presbyter, Bischöfe und Kirchenväter entstanden ist.

Der Katechismus verweist in diesem Zusammenhang immer wieder 
auf eine bestimmte Bibelstelle und auch in der Dogmatik-Literatur für 
angehende Theologen wird sie immer wieder genannt. Es ist die Stelle 
im Mattäus-Evangelium (28,19), in der Jesus vom Auftrag an seine Jün-
ger redet. »Gehet hin und machet alle Völker zu Jüngern, indem ihr sie 
tauft auf den Namen des Vaters, des Sohnes und des Heiligen Geistes …«. 
Jesus soll nach seiner Auferstehung diese Worte zu seinen Jüngern ge-
sagt haben. Und der Evangelist hat es dann circa fünfzig Jahre später nie-
dergeschrieben. Die Jünger waren bei der Abfassung dieses Evangeliums 
längst gestorben und ein Protokoll der Ausführungen Jesu gab es leider 
auch nicht, denn schreiben konnten weder die Jünger noch Jesus selbst. 
Zudem sprachen sie Aramäisch und das Matthäus-Evangelium wurde 
in griechischer Sprache verfasst. 

Es würde an dieser Stelle zu weit führen, wollte man das Glaubens-
verständnis der christlichen Gemeinden während der Entstehungszeit 
dieses Evangeliums, nach der Zerstörung des Tempels der Juden in Je-
rusalem durch die Römer und der Vertreibung eines großen Teils der jü-
dischen Bevölkerung hier ausführlich ausbreiten. Sicher ist jedoch, dass 
die besondere Lebenssituation der Evangelisten bei der Abfassung der 
einzelnen Evangelien immer eine große Rolle gespielt hat und dies bei 
dem Evangelisten Matthäus erst recht. Er schrieb das Evangelium wahr-
scheinlich um das Jahr 70–80 nach Chr. Bezogen auf die genannte Bibel-
stelle sind sich die Bibelforscher sicher, dass eine solche Formulierung 
nicht vom Evangelisten selbst stammen kann, sondern nachträglich in 
das Evangelium eingefügt worden ist. Der Nachweis der späteren Ein-
fügung dieser Formulierungen, die aus guten Gründen noch keine Aus-
sagen über das Verhältnis der drei göttlichen Personen zueinander ma-
chen, ist in der gesamten Bibelforschung belegt. 

https://doi.org/10.5771/9783828872233 - Generiert durch IP 216.73.216.96, am 13.01.2026, 20:40:35. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828872233


30

Wenn ein amerikanischer Wissenschaftler Code-Namen vergibt …

So formuliert zum Beispiel der Theologe Hans Küng: »Zuerst war die 
Taufe nur auf den Namen Jesu … schließlich gab es liturgische Weiterent-
wicklungen dieser christologischen Formel in der Gemeinde des Evan-
gelisten Matthäus«, die dann im Namen des Vaters, des Sohnes und des 
Heiligen Geistes taufte. Für Hans Küng ist klar, dass von einer »Einheit 
dieser drei doch höchst verschiedenen Größen, gar einer Einheit auf 
gleicher göttlicher Ebene, im ganzen Neuen Testament kein Wort« ge-
schrieben worden ist. Eine »christliche Trinität gab es in den ersten bei-
den Jahrhunderten nicht … man hielt selbst Jesus bis weit in das drit-
te Jahrhundert hinein nicht für Gott … und an die Persönlichkeit eines 
Heiligen Geistes dachte kaum einer«35.

Die ersten Teile dieser Bibelstellen aus dem Matthäusevangelium gel-
ten durchaus als echt, das heißt, von Matthäus selbst geschrieben, da die 
jungen christlichen Gemeinden sehr intensiv die sogenannte Heidenmis-
sion betrieben, obwohl, und dafür sollte man sich auch interessieren, Je-
sus an einer anderen Bibelstelle (10,5) beim Evangelisten Matthäus deut-
lich gesagt hatte: »gehet nicht zu den Heiden … vielmehr zu den Schafen 
des Hauses Israel«. Um diese Missionspraxis jedoch besser legitimieren 
zu können, fügte man zu einem späteren Zeitpunkt an den Schluss des 
Textes den Befehl der Weltmission und hatte scheinbar ganz beiläufig 
auch die biblischen Grundlagen für eine Trinität formuliert36. Somit ist 
klar und in der gesamten theologischen Literatur bestätigt, diese Text-
stelle ist eine Fälschung und wurde erst viel später von kirchlichen Krei-
sen in das Evangelium eingeschoben. Es handelt sich um reine Manipu-
lationen nachfolgender Jahrzehnte. 

Der Theologe Horst Herrmann sagt hierzu: »Die sogenannten Ab-
schiedsreden Jesu, der Missions- und Taufbefehl, das Pfingstereignis, wo 
vom Heiligen Geist die Rede ist, alle diese Ereignisse unterliegen als „spä-
tere Zutaten“ dem Verdammungsurteil der Bibelkritik«37.

Was also tun? 
Nicht einmal die Bibel liefert einen halbwegs gesicherten Hinweis auf 

die Trinität. Auch Formulierungen in den Paulusbriefen sind zu einem 
großen Teil Fälschungen. So zum Beispiel der Epheserbrief, er stammt 

35	 Hans Küng, Das Christentum, Piper Verlag, München, 6. Auflage 2012, 
Seite 126 f.

36	 Vgl. hierzu: Gerd Lüdemann, Der große Betrug, zu Klampen Verlag, Springe, 
5. Auflage 2011, Seite 60 ff.

37	 Horst Herrmann, Befreit Gott von den Gläubigen, Tectum Verlag, Marburg 
2015, Seite 216.

https://doi.org/10.5771/9783828872233 - Generiert durch IP 216.73.216.96, am 13.01.2026, 20:40:35. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828872233


31

Wenn ein amerikanischer Wissenschaftler Code-Namen vergibt …

aus einer späteren Zeit, als sich die christlichen Gemeinden ihre Schrif-
ten auf der Grundlage ihrer Bedürfnisse und Anschauungen passend 
zurechtlegten.

Was die ersten Christen noch selbstverständlich glaubten, nämlich dass 
es einen Gott gab und einen Sohn Gottes, der als besonderer Mensch mit 
prophetischen Gaben gesegnet war und der die Juden mit seiner Botschaft 
überzeugen wollte, dies alles wurde in sein Gegenteil verkehrt. Aus dem 
Wanderprediger Jesus wurde ein Gott. Und erst gegen Ende des vierten 
Jahrhunderts wurde der Heilige Geist als Garant für die reine Lehre der 
Kirche zusätzlich eingeführt. Dabei war dieser Geist als Person eine rei-
ne Erfindung von Theologen. Eine göttliche Eigenschaft wurde so zu ei-
ner göttlichen Person.

Vor allem die Gründung von weiteren Gemeinden und die Missionie-
rung der Bevölkerung im östlichen Mittelmeerraum während des ersten 
und zweiten Jahrhunderts nach Chr. führte zu der Notwendigkeit, den 
Lebensweg und die Botschaften des Wanderpredigers aus Galiläa nicht 
nur mündlich, sondern auch schriftlich festzuhalten. So entstanden zwi-
schen den Jahren 70 nach Chr. und 110 nach Chr. die Evangelien, die je-
weils aus der Sicht der Verfasser mit den unterschiedlichsten Intentionen 
geschrieben wurden. Auch Paulus schrieb seine Briefe an die Gemein-
den, von denen nur sieben nach der kritischen Bibelforschung tatsächlich 
von ihm selbst verfasst worden sind. Er tat dies, um den entstehenden 
christlichen Gemeinschaften seine Vorstellungen und Kenntnisse vom 
Leben Jesu zu vermitteln, obwohl er Jesus selbst nie erlebt hatte. Außer-
dem wollte er deutlich machen, dass dieser Jesus, entsprechend der jü-
dischen Glaubenstradition, der sehnlichst erwartete Messias des ach so 
sündigen jüdischen Volkes und der gesamten sündigen Menschheit war.

Nicht nur die vier Evangelien und die Paulusbriefe wurden in die Bi-
bel aufgenommen, sondern es entstanden in dieser Zeit auch weitere 
Schriften, zumeist auf Griechisch verfasst, immer mit der Absicht, den 
Gemeinden den „himmlischen Vater“ und seinen „eingeborenen Sohn“ 
näherzubringen. Selbst hatten die Evangelisten und auch Paulus den 
Menschensohn nie gesehen. Sie kannten ihn und beschrieben ihn, seine 
Botschaft und sein Leben daher nur vom Hörensagen. Die Apostel wa-
ren längst verstorben und die Überlieferungen und Erzählungen stamm-
ten alle von den Nachfolgegenerationen, die ihrerseits Jesus auch nicht 
mehr gesehen und erlebt hatten. Es ist bekannt, dass weder Jesus noch 
irgendein Apostel auf aramäisch, auf hebräisch oder auf griechisch No-
tizen oder Berichte verfasst haben, von dem Geschehen, damals. Noch 

https://doi.org/10.5771/9783828872233 - Generiert durch IP 216.73.216.96, am 13.01.2026, 20:40:35. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828872233


32

Wenn ein amerikanischer Wissenschaftler Code-Namen vergibt …

sind irgendwelche Nachweise erbracht worden, dass die Apostel oder 
auch Jesus selbst des Schreibens mächtig gewesen wäre. So beeindru-
ckend die Persönlichkeit Jesu auch war, wenn sie es gekonnt hätten, die 
Apostel, sie hätten sicher Protokoll geführt über das Leben und die Fas-
zination einer solchen Persönlichkeit.

Da Jesus und die Apostel im Judentum verwurzelt waren und zumin-
dest Jesus die Schriften des Judentums gut kannte, so konnte er, dies wird 
im Matthäus-Evangelium besonders deutlich, immer wieder Bezug neh-
men auf die messianischen Verheißungen dieser Schriften und auf sei-
ne angebliche Rolle als Erfüller der alttestamentlichen Prophezeihungen.

So wurde, nach Jesu Tod, unter Hinweis auf die jüdischen Vorstellun-
gen eines Messias, das Schrifttum der Juden als Altes Testament mit in 
das christliche Schrifttum aufgenommen. Die Schriftverheißungen des 
jüdischen Volkes hatten sich nach den Vorstellungen der Christen jetzt 
durch Jesus Christus selbst erfüllt. 

All diese, überwiegend in griechischer Sprache und auf Papyrus-Rol-
len geschriebenen Schilderungen eines „Gottes-Sohnes“, Jahrzehnte nach 
dem Tode Jesu als mündliche Berichte wiedergegeben, sind deutlich ge-
kennzeichnet durch subjektive Ergänzungen der Autoren, durch Verklä-
rungen, Überzeichnungen und Erweiterungen der tatsächlichen Worte 
und Ereignisse. Dies ist verständlich und leicht zu erklären, angesichts 
der Wunder und Worte einer so charismatischen Persönlichkeit, wie es 
Jesus nun einmal war. Hinzu kam die sogenannte „Naherwartung der 
Endzeit“, die Jesus doch so deutlich beschrieben hatte.

Die Kenntnis dieser Evangelien, die in den christlichen Gemeinden 
mehr als Loseblatt-Sammlung in Umlauf waren, führte natürlich auch 
zu der Notwendigkeit, diesen Jesus auf der Grundlage der Berichte nä-
her zu betrachten. Man saß zusammen, angesichts der jeweiligen politi-
schen Situation meist in Form eines konspirativen Treffs, beim Abendes-
sen und hörte die Geschichten über Jesus. Man fragte sich, wann er denn 
nun kommen würde, zu richten die „Lebenden wie die Toten“. Angesagt 
war dies ja eigentlich noch zu Lebzeiten seiner Jünger. 

Da dies Ereignis nun doch nicht eintraf und die Schriftensammlungen 
keine ausreichenden Erklärungen mehr boten, begannen die Gemein-
demitglieder intensiver über Jesus, seine Rolle als möglichen Sohn Got-
tes und auch über den Geist Gottes nachzudenken. 

In den gegründeten christlichen Gemeinden innerhalb des römischen 
Reiches entwickelten sich so die unterschiedlichsten Vorstellungen von 
der Person und der Sendung eines Messias Jesus Christus. Die getauften 

https://doi.org/10.5771/9783828872233 - Generiert durch IP 216.73.216.96, am 13.01.2026, 20:40:35. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828872233


33

Wenn ein amerikanischer Wissenschaftler Code-Namen vergibt …

Heidenchristen kannten das ja, eine Vielzahl von Göttern bei den Rö-
mern, den Griechen und den Ägyptern. Warum sollte Gott-Vater nicht 
auch einen Sohn gehabt haben, den er zur Erde gesandt hatte? Zwei Göt-
ter störten eigentlich nicht. Andererseits hatte man ja nur den einen Gott 
des Alten Testamentes und man konnte sich nicht vorstellen, dass ein 
Gott „am Kreuz“ sterben konnte, ganz elendig, gar schmerzhaft und lei-
dend. So entstanden in den jungen christlichen Gemeinden eine Vielzahl 
unterschiedlicher Vorstellungen über mögliche himmlische Gottheiten.

Schon gegen Ende des ersten Jahrhunderts, sogar noch vor der Nie-
derschrift des Johannesevangeliums gab es die ersten Lehren, die viel-
fach als sogenannte Irrlehren bezeichnet wurden. Gemeindevorsteher 
behaupteten, Jesus sei nur Mensch gewesen, wenn auch ein besonders 
hervorgehobener und kein Gott, entsprechend den überwiegend ver-
breiteten Vorstellungen in den meisten Gemeinden. Auch wurde jetzt 
der Geist Gottes ebenfalls noch nicht als göttliche Person angesehen, 
vielmehr stellte der Geist Gottes zunächst nichts anderes als eine Eigen-
schaft des einen Gottes dar.

In Antiochien gab es allerdings schon im Jahre 107 nach Chr. die ers-
ten Annahmen von drei christlichen Gottheiten, dem Vater, dem Sohn 
und dem Heiligen Geist.

Meinungen über mehrere Gottheiten wurden verbreitet, Vermutungen 
angestellt, Spekulationen schossen ins Kraut. War Jesus nun Gott oder 
Mensch oder gar beides? In welchem Verhältnis stand dann der Sohn 
zum Vater? War er als Gott untergeordnet oder auf Augenhöhe mit dem 
Vater? Sogenannte Häresien gab es zu Hauf, doch es gab niemanden, der 
auf der Grundlage der Schriften deutlich machen konnte, wer denn in die 
Irre ging und wer auf dem rechten Weg war. Der angesehene Kirchenva-
ter Athenagoras von Alexandrien formulierte die Vorstellung von einer 
Trinität mit Vater, Sohn und Heiligem Geist als drei Gottheiten im Jah-
re 177 nach Chr.. Andere behaupteten, dass es keine drei Gottheiten ge-
ben könne, da das Christentum mit seinem Ursprung im Judentum nur 
einen Gott akzeptieren könne. In der Mitte des zweiten Jahrhunderts 
gründete der Presbyter Marcion eine Gemeinschaft von Gläubigen, die 
sich radikal vom Judentum und allen Schriften des Alten Testamentes 
trennten und nur wenige Schriften, vor allem die Paulusbriefe, für ihre 
Gemeinschaft als Grundlage des Glaubens akzeptierten.

Der aus Afrika stammende römische Gelehrte Tertullian übersetzte 
erstmalig um das Jahr 200 nach Chr. Schriften aus dem Griechischen ins 
Lateinische mit entsprechenden Hinweisen auf eine Trinität mit Vater, 

https://doi.org/10.5771/9783828872233 - Generiert durch IP 216.73.216.96, am 13.01.2026, 20:40:35. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828872233


34

Wenn ein amerikanischer Wissenschaftler Code-Namen vergibt …

Sohn und Heiligem Geist38. Durch die in den Gemeinden zunehmende 
Vergötterung des Menschen Jesus entstand nun die Schwierigkeit, dass 
das Verhältnis von Gott-Vater und Gott-Sohn bei gleichzeitiger Beibehal-
tung des einen Gottes geklärt werden musste. Dass auch noch der Heili-
ge Geist als Gott hinzugekommen ist, geht vor allen Dingen auf das Jo-
hannes-Evangelium zurück.

Bei all diesen Fragen zu den christlichen Gottheiten in dieser Zeit 
muss man zusätzlich das politische und religiöse Umfeld betrachten, in 
dem die Christen im Mittelmeerraum lebten. Sie waren umgeben von 
den Gottheiten der Römer und Griechen und zudem von den misstrau-
ischen und feindseligen, ja mörderischen Verfolgungen durch die römi-
sche Obrigkeit.

Religionsgeschichtlich, sagt Heinz-Werner Kubitza, sind Götterdrei-
heiten ein alter Hut, »schon lange vor dem Christentum waren solche 
Götterdreiheiten in Hochkulturen bekannt und wurden verehrt«39.

Angesichts der Überzeugungen, die aus dem Judentum übernommen 
worden waren, dass es nur einen Gott gibt, musste die junge Kirche zwin-
gend beschreiben, wie unter diesen Voraussetzungen das Verhältnis zwi-
schen Gott-Vater und dem Sohn Jesus und dann auch noch zwischen die-
sen und dem Heiligen Geist verstanden werden kann.

Da man seit dem ersten Jahrhundert, wenn auch zunächst zögerlich, 
aus dem Wanderprediger Jesus, der Friedfertigkeit und Barmherzigkeit 
gepredigt hatte und dem Irrtum unterlag, dass Gott-Vater schon zu Leb-
zeiten der Apostel das „Jüngste Gericht“ abhalten würde, weil man diesen 
Jesus zu einem Gott gemacht hatte, musste man eine „Formel“ finden, die 
es schaffte, trotzdem einen einzigen Gott zu definieren. Und dies ange-
sichts von anfänglich zwei, später sogar drei Gottheiten. Beim Rückgriff 
auf die Schriften stellten die Kirchenväter fest, dass in der Bibel zwar der 
Glaube an Gott den Vater, den Sohn und den Heiligen Geist formuliert 
war, dass es aber keine Aussagen von einem Gott in drei Personen, keine 
Lehre von einer Dreifaltigkeit gibt. Christus als Gott zu bezeichnen, der 
ja als Mensch bei den Menschen gelebt hatte und andererseits aufgrund 
der jüdischen Überlieferung des Monotheismus unbedingt an der Ein-
heit eines Gottes festzuhalten, das war nun die Aufgabe der Kirchenväter.

38	 Vgl. hierzu: www.wikipedia.org/w/index.php title=Tertullian.
39	 Heinz-Werner Kubitza, Der Jesuswahn, Tectum Verlag, Marburg, 2. Auflage 

2013, Seite 243.

https://doi.org/10.5771/9783828872233 - Generiert durch IP 216.73.216.96, am 13.01.2026, 20:40:35. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828872233


35

Wenn ein amerikanischer Wissenschaftler Code-Namen vergibt …

Zwar versuchten immer wieder Bischöfe aus den führenden Gemein-
den in Alexandria, Antiochien, Korinth und Ephesus sich durch bestimm-
te Formulierungen zu profilieren, Rom war interessanterweise noch weit 
weg, doch war eine einheitliche Vorstellung in dieser Frage nicht zu er-
zielen. Selbst der Kirchenvater Tertullian versuchte bei seinen Überset-
zungen der Schriften mit Begrifflichkeiten zu arbeiten, die der damali-
gen griechisch-philosophischen Wissenschaft entnommen wurden und 
in ihrer Vorstellung von einem Wesen in drei Personen sprachen. So ent-
standen zum Beispiel Begriffe wie „wesensgleich“ oder „wesensähnlich“. 
Man versuchte, geradezu mit Hochdruck im dritten und zu Anfang des 
vierten Jahrhunderts intellektuell ein Problem zu lösen, das man sich 
durch die Festlegung einer Gottheit des Sohnes selbst geschaffen hatte.

Hans Küng drückt es so aus: »Je mehr der Sohn auf die Seinsebe-
ne mit dem Vater gestellt … und dieses Verhältnis mit naturhaften Ka-
tegorien umschrieben wurde, umso schwieriger wurde es, gleichzeitig 
Jesu Unterscheidung von Gott und seine Einheit mit Gott begrifflich 
zusammenzudenken«40. Hinzu kam die Frage, wenn Jesus als Sohn Got-
tes eines Wesens mit dem Gott-Vater ist, wie verhalten sich dann in Je-
sus die beiden Wesen miteinander, das göttliche und das menschliche?

Die zu Anfang des vierten Jahrhunderts in den christlichen Gemein-
den weit verbreitete Lehre des Arianismus stand im Gegensatz zu den 
Vorstellungen einiger Bischöfe und Presbyter, vor allem im Osten des Rö-
mischen Reiches. Sie lehrten die strikte Gleichheit von Vater und Sohn. 
Der sogenannte Arianismus hingegen unterschied deutlich zwischen Va-
ter und Sohn. Hier war der Vater der alleinige Gott und der Sohn diesem 
untergeordnet, der Sohn war gegenüber dem Vater nur „wesensähnlich“.

Im Mittelpunkt dieser theologischen Auseinandersetzungen stand so-
mit die Frage, ob Jesus wahrer Gott sei, gleichen Wesens wie Gott selbst. 
Der Heilige Geist als personifizierter Gott stand zunächst noch nicht im 
Focus der theologischen Diskussion. Man versuchte nach dem anfäng-
lich apokalyptisch-urchristlichen Weltbild des ersten Jahrhunderts mit 
Hilfe der griechischen Philosophie die notwendige begriffliche Klarheit 
bei dieser Dreifaltigkeitsfrage hinzubekommen.

Doch wie sollte das gehen? Allein die verwendete griechische Termi-
nologie war stark umstritten und fragwürdig. Man war sich lange nicht 
darüber im Klaren, mit welchen Formulierungen man diese angebliche 
Wirklichkeit versehen sollte und mit welchem Wortlaut die Einheit des 

40	 Hans Küng, a. a. O., Seite 225.

https://doi.org/10.5771/9783828872233 - Generiert durch IP 216.73.216.96, am 13.01.2026, 20:40:35. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828872233


36

Wenn ein amerikanischer Wissenschaftler Code-Namen vergibt …

göttlichen Wesens und die Dreiheit (oder besser zunächst nur die Zwei-
heit) der göttlichen Personen bezeichnet werden sollte.

Es folgte, wie häufig in der Geschichte, eine Entwicklung, die typisch 
ist für diese Kirche. Die Entwicklung und Ausprägung einer elementa-
ren Glaubenslehre wird letztlich entschieden durch die weltliche Macht. 
Der Römische Kaiser löste das Problem auf seine Weise. Nach den Ver-
folgungen der Christen im Römischen Reich in der Mitte des dritten 
Jahrhunderts und zu Anfang des vierten Jahrhunderts war Kaiser Kon-
stantin dazu übergegangen, die Christenverfolgungen zu beenden und 
im sogenannten „Toleranzedikt von Mailand“ die freie Religionsaus-
übung allen Bürgern des Römischen Reiches zuzusichern. Nach dieser 

„Konstantinischen Wende“ nahm die Zahl der Christen im Reich stark 
zu, allerdings gab es auch Bekehrungen aus persönlichen Gründen, ins-
besondere in der Umgebung des Kaiserhofes, weil die Christen von Kai-
ser Konstantin stark bevorzugt wurden.

Da jedoch die meisten Christen im Osten des römischen Reiches eher 
dem Arianismus zuneigten und die Auseinandersetzung innerhalb des 
Christentums in dieser so elementaren Frage weiter zu eskalieren drohte, 
entschied sich der Kaiser zu einem Schritt, der nichts mit dem Bedürf-
nis einer Klärung von dogmatischen Fragen einer Glaubensrichtung zu 
tun hatte, sondern nur deshalb erfolgte, weil er an der gerade gewonne-
nen Einheit seines Römischen Reiches interessiert war. Eine reichsüber-
greifende Ideologie sollte die notwendige stabilisierende Wirkung für 
das gesamte Römische Reich erzeugen.

Die reichsverbindende Funktion der Religion war durch diesen Streit 
stark gefährdet und so griff er ein. Er selbst war kein Christ, ist es nie ge-
worden. Nach den historischen Angaben war er eher ein Anhänger des 
römischen Sonnengottes und er soll, gesichert ist das nicht, erst auf dem 
Sterbebett den Glauben der christlichen Kirche angenommen haben. Die 
Vergebung der Sünden und die Hoffnung auf das Himmelreich konnten 
ja nicht schaden, denn Konstantin war ein Verbrecher, skrupellos, wie 
Despoten eben so sind. Im Laufe seines Lebens hatte er die halbe Ver-
wandtschaft umbringen lassen, aber die Christen, die hat er privilegiert.

Dieser Kaiser entscheidet nun, er greift aktiv ein in das Geschehen 
und beruft ein Konzil ein41. Die Historiker beschreiben ausführlich die 
Situation. Der Kaiser lud ein, im Mai des Jahres 325 nach Chr., bei herr-
lichem Wetter in das Städtchen Nicäa, nur 30 Kilometer entfernt von sei-

41	 Vgl. hierzu: Hans Küng, a. a. O., Seite 221 ff.

https://doi.org/10.5771/9783828872233 - Generiert durch IP 216.73.216.96, am 13.01.2026, 20:40:35. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828872233


37

Wenn ein amerikanischer Wissenschaftler Code-Namen vergibt …

nem eigenen Sommersitz, einem Ort, der zu Lande und zu Wasser gut zu 
erreichen war. Geladen haben soll er alle Bischöfe der damaligen Chris-
tenheit. Man spricht von circa 1800 Bischöfen. Gekommen waren aller-
dings nur zwischen 220 und 318 Bischöfe, die Quellen sind da nicht sehr 
präzise. Unter demokratischen Gesichtspunkten würde man heute sagen, 
das Konzil war bei einer so wichtigen Abstimmung nicht beschlussfähig. 
Doch abgestimmt wurde ja auch nicht, denn Kaiser Konstantin bestimm-
te und entschied, wobei er, statt den Bischöfen die Formulierungen zu 
überlassen, die entscheidende „Formel“ selbst definierte, sie vorschlug 
und auch als Glaubenslehre festlegte.

Die Kirchenväter hatten nichts zu bestellen. Sie waren auf Kosten des 
Kaisers angereist, wurden üppig verpflegt und konnten so zu dieser Jah-
reszeit die Lokalitäten des kaiserlichen Palastes ausgiebig genießen. Von 
den circa 300 Teilnehmern waren allerdings nur fünf aus dem Westen 
des Reiches gekommen. Selbst der damalige Papst Silvester aus Rom, er 
spielte zu dieser Zeit noch keine maßgebliche Rolle. Der Grund hierfür 
ist leider nicht bekannt. 

Vielleicht hielt ihn ja auch die Angst um Leib und Leben ab, denn die 
geistlichen Herren ließen sich bewachen, hatten Leibwächter und An-
hänger mitgebracht, die ihre geschliffenen Schwerter stets gezückt hielten.

Der Kaiser eröffnete das Konzil und führte selbst den Vorsitz42. Er 
hatte die Absicht, seine Vorstellungen in jedem Fall durchzusetzen. Das 
Glaubensbekenntnis der sogenannten Arianer, die in der Mehrzahl wa-
ren, kam trotzdem nicht auf die Tagesordnung, es war ihrem Bischof ent-
wendet und dann zerrissen worden, noch ehe dieser seinen Text zu Ende 
gelesen hatte. Es waren damals raue Sitten, auch und gerade unter den 
Klerikern. Die Historiker berichten von einem großen Lärm und von 
erbittertem Streit. Den Kaiser ficht das alles nicht an, er hatte seine ei-
gene Einschätzung des theologischen „Gezänks“. Alle Beschwerden, alle 
Streitschriften, die von den Bischöfen vorgebracht wurden, ließ der Kai-
ser ungesehen vernichten.

Die anwesenden Bischöfe wechselten zudem mehrfach ihre Überzeu-
gungen und neigten mal zu der Formulierung, Jesus ist „wesensähnlich“ 
mit dem Vater und dann wieder, nach entsprechender Überzeugungs-
arbeit durch den Kaiser und nach tumultartigen Szenen, zu der Formu-
lierung, Jesus ist „wesensgleich“ mit dem Vater.

42	 Vgl. hierzu Karlheinz Deschner, Kriminalgeschichte des Christentums, Band 1, 
Die Frühzeit, Rowohlt Verlag, Hamburg, 9. Auflage 2016, Seite 362 ff.

https://doi.org/10.5771/9783828872233 - Generiert durch IP 216.73.216.96, am 13.01.2026, 20:40:35. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828872233


38

Wenn ein amerikanischer Wissenschaftler Code-Namen vergibt …

Kaiser Konstantin, der im Streit der Priester nach den Aussagen des 
Historikers Deschner »nur Starrsinn sah, verbat sich jede theologische 
Diskussion und forderte die Anerkennung der von ihm formulierten 
Aussage«43 von der Gottheit Jesu. Er hatte mit Hilfe philosophischer Be-
ratung die Terminologie des Begriffs der „Wesensgleichheit“ von Va-
ter und Sohn vorgegeben. Dieser „Kunstbegriff “ beschreibt nun einen 
Zustand von Vater und Sohn, aber er erklärt nichts. So richtig beseitigt 
war das Problem für die damalige Christenheit daher immer noch nicht.

Der Kaiser hatte entschieden, über die kirchliche Lehre, nicht etwa 
der Papst oder die Kleriker. Und so sollte es weitergehen, im gesamten 
vierten Jahrhundert44. Die Häresie der Arianer wurde ausdrücklich ver-
urteilt. Am Ende unterschrieben praktisch alle Bischöfe das „Nicäanische 
Glaubensbekenntnis“, bis auf zwei ägyptische Kirchenväter, die dann fol-
gerichtig verbannt wurden. Es gibt ernst zu nehmende Stimmen, die be-
haupten, dass Kaiser Konstantin solange über die Gottheit Jesu abstim-
men ließ, bis alle andersdenkenden Bischöfe abgereist waren. 

Zutrauen würde man es ihm schon, dem Kaiser. Dann wäre allerdings 
Jesus nicht nur durch einen erzwungenen, sondern auch noch durch ei-
nen manipulierten Mehrheitsbeschluss zu einem Gott gemacht worden.

Wer glaubte, mit diesem Konzil sei die Diskussion um die Gottheit 
Jesu zu Ende gewesen, der irrte gewaltig. Auch in den Folgejahren wurde 
weiter gestritten. Selbst Konstantin unterstützte aus „machtpolitischen“ 
Gründen zeitweilig mal die eine und mal die andere Position. 

»Um des Vaters und des Sohnes Willen befehdeten sich ab dem vier-
ten Jahrhundert Päpste, Bischöfe und Patriarchen mit allen Mitteln … 
es wird verurteilt, degradiert, verbannt; wird gemordet und es wütet 
der staatliche Terror, … stehen Kirchenväter gegeneinander auf, wer-
den erhoben und wieder vom Thron gestoßen, sobald eine andere trini-
tarische Ansicht … siegreich ist«, sagt der Historiker45. Und so kommt 
es zu einem weiteren Konzil, einberufen im Jahre 381 nach Chr. durch 
den Kaiser Theodosius I. Es ging hierbei um die seit dem Jahre 325 nach 
Chr. nach wie vor andauernde Auseinandersetzung zwischen den Ari-
anern und den Trinitariern und um eine damit verbundene mögliche 
Kirchenspaltung, die unbedingt verhindert werden musste.

43	 Karlheinz Deschner, Kriminalgeschichte des Christentums, Band 1, a. a. O., 
Seite 364.

44	 Vgl. hierzu: Hans Küng, Das Christentum, a. a. O., Seite 222.
45	 Karlheinz Deschner, Kriminalgeschichte des Christentums, Band 1, a. a. O., 

Seite 362 ff.

https://doi.org/10.5771/9783828872233 - Generiert durch IP 216.73.216.96, am 13.01.2026, 20:40:35. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828872233


39

Wenn ein amerikanischer Wissenschaftler Code-Namen vergibt …

In Konstantinopel, jetzt unter dem Vorsitz des Kaisers Theodosius I, 
der das Christentum zur Staatsreligion erhoben hatte und Gesetze ge-
gen das Heidentum und gegen christliche Häresien erließ, tagte nun ein 
Konzil mit nur 150 Bischöfen. Die große Mehrheit aller Bischöfe des Rei-
ches war nicht anwesend und insoweit war es wohl eher eine Synode der 
oströmischen Bischöfe. Auch der Bischof von Rom, der Papst, war nicht 
anwesend, doch dem Kaiser war es gleichgültig. Und trotzdem, die Tri-
nitätslehre wurde jetzt endgültig in einem „nicäanisch-konstantinopo-
litanischen Glaubensbekenntnis“ festgelegt.

Man stellte neben den Gott-Vater als zweite Person den Sohn Gottes 
und als dritte Person den Heiligen Geist. Als wesentliches Fundament 
der Staatsreligion gehörten diese dogmatischen Aussagen zur Trinität 
jetzt zum Christentum und wer anderes glaubte, der war ein Häretiker. 
Ausdrücklich wurde eine Vielzahl von existierenden Häresien genannt, 
die ab jetzt verurteilt waren und demzufolge grausam verfolgt wurden. 
Per Dekret von Kaiser Theodosius I erlassen, war diese Lehre nun nach 
dem Konzil von allen Christen zu glauben. 

Im Wortlaut heißt es jetzt: »So glauben wir, gemäß der Lehre der Apo-
stel und des Evangeliums, an den einen Gott, den Vater, den allmäch-
tigen … und an den einen Herrn Jesus Christus, den Sohn Gottes, ge-
zeugt nicht geschaffen, eines Wesens mit dem Vater und an den Heiligen 
Geist …«46. In der Bibel stand von alledem nichts!

Erklären konnte man das theoretische Gebäude der Trinität jedoch 
immer noch nicht und viele nachfolgende Konzilien, auf denen man ein 
solches Geheimnis verständlich zu machen versuchte, brachten noch 
mehr Verwirrung. Wieviel Konzilien wurden bemüht, im 6. Jahrhundert 
(589), im 7. Jahrhundert (675), im 13. Jahrhundert (1215, 1274) und selbst 
noch im 15. Jahrhundert (1441), man kam der „Paradoxie“ nicht näher.

Die Trinitätslehre galt ab jetzt als ein für alle Mal geklärt und erledigt, 
obwohl nicht nur seine Entwicklung ,sondern auch, nach der Aussage 
der Theologen, sein Inhalt nur schwerlich nachvollziehbar war.

Nach einer solchen Betrachtung der typischen Entstehungsgeschich-
te von kirchlichen Lehraussagen kommt man nicht mehr daran vorbei, 
man muss den dogmatischen Glaubensgrundsatz in Gänze lesen, um die 
in ihm steckende Unverständlichkeit selbst erfahren zu können. Denn 
nur so sind die unterschiedlichsten und überwiegend fruchtlosen Ver-

46	 Zitat aus: wikipedia.org/wiki/bekenntnis …

https://doi.org/10.5771/9783828872233 - Generiert durch IP 216.73.216.96, am 13.01.2026, 20:40:35. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828872233


40

Wenn ein amerikanischer Wissenschaftler Code-Namen vergibt …

suche der Kleriker nachvollziehbar, den Gläubigen diesen Teil der kirch-
lichen Lehre nahezubringen.

Nach der Lehre der Kirche gilt nun, dass Vater, Sohn und Heiliger 
Geist „wesensgleich“ sind, das heißt, alle drei Personen der Trinität sind 
im Vollsinn ein Gott. Es gibt keine Über- oder Unterordnung.

»Allen drei Personen der Trinität kommt gleichermaßen uneinge-
schränkte Gottheit zu, dennoch handelt es sich nicht um drei Götter, son-
dern nur um einen Gott, weil sich die drei Personen gegenseitig durch-
dringen …«47.

Man fragt sich, wie das gehen soll, doch es wird weiter in gleichem 
Stil fortgefahren. So legt das II. Konzil von Konstantinopel im Jahre 533 
fest: »Wer nicht bekennt, dass Vater, Sohn und Heiliger Geist eine Na-
tur oder Wesenheit … haben; wer nicht bekennt die wesensgleiche Drei-
faltigkeit, eine Gottheit, die in drei Hypostasen (Verwirklichung göttli-
cher Eigenschaften zu einem göttlichen Wesen) angebetet wird, der sei 
ausgeschlossen«48.

Man stelle sich einmal eine Situation vor: Ein Christ wird von ei-
nem Moslem und einem Juden gefragt, da doch alle drei Religionen ei-
nen Gott verehren, wie es sich denn so verhält mit der Dreifaltigkeit, wo 
doch auch das Christentum als monotheistische Religion gilt. Die Wahr-
scheinlichkeit ist groß: Der „christliche Mitbruder“ würde sich sofort in 
häretischen Formulierungen verheddern.

Nicht zuletzt aus diesem Grunde müssen wir noch einmal festhalten: 
In den gesamten Schriften des Alten und des Neuen Testamentes gibt 

es zwar den Glauben an einen Gott, es gibt aber keine Lehre von einem 
Gott in drei Personen (oder Seinsweisen) und keine Lehre von einer Drei-
faltigkeit. In der Bibel bleibt Gott-Vater selbst immer verborgen, Jesus 
ist der „herabgekommene“ Menschensohn und der Heilige Geist ist die 
von Gott ausgesandte unsichtbare Kraft und Macht.

In der Bibel gibt es keine philosophischen Spekulationen, keine un-
durchdringlichen Geheimnisse, wie drei so verschiedene Personen eins 
sein können. Nirgendwo eine Trinitätslehre in dem Sinne, dass das Mit-
einander des Vaters, des Sohnes und des Heiligen Geistes als das Verhält-
nis dreier göttlicher Personen bedacht oder gar beschrieben worden wäre.

47	 Rochus Leonhardt, Grundinformation Dogmatik, Vandenhoek und Ruprecht 
Verlag, Göttingen, 4. Auflage 2009, Seite 224.

48	 Theodor Schneider (Hrsg.), Handbuch der Dogmatik, Band 2, a. a. O., Seite 527.

https://doi.org/10.5771/9783828872233 - Generiert durch IP 216.73.216.96, am 13.01.2026, 20:40:35. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828872233


41

Wenn ein amerikanischer Wissenschaftler Code-Namen vergibt …

Die Umstände der Entstehung einer solchen Trinitätslehre vor dem 
Hintergrund der politischen Situation im Römischen Reich und der 
Götterdreiheiten in anderen Hochkulturen des Mittelmeerraums ha-
ben deutlich gezeigt, dass es bei dieser Lehre um eine Schöpfung alt-
kirchlicher Theologen ging. Um handfeste Auseinandersetzungen unter 
den Patriarchen und um machtpolitisches Kalkül eines Herrschers, der 
sich um eine aufgeblasene Diskussion der Theologen mit philosophi-
schen Begrifflichkeiten wenig kümmerte, dafür aber entschied, als Jün-
ger des römischen Sonnengottes. Und er legte den Grundstein für die in 
Ewigkeit geltende Dogmatik der christlichen Kirche zur Dreifaltigkeit.

Man darf sie getrost verwerfen, die Lehre von der Dreifaltigkeit; als 
„hellenistisch-philosophische Konstruktion“, die notwendig war, nach-
dem man Jesus und den Heiligen Geist auch zu Göttern gemacht hatte. 

Und wenn es zutrifft, was das Lexikon der theologischen Grund-
begriffe sagt, dass jede Analyse dieses Lehrgebäudes davon ausgehen 
muss, »… dass die Dreieinigkeit ein undurchdringliches Geheimnis 
darstellt …«49, ja dann kann die Dreipersönlichkeit eines Gottes sicher 
nicht von uns Menschen mit den natürlichen Mitteln der Vernunft ge-
funden werden.

Wir geben es trotzdem nicht auf. Der katholische Katechismus muss 
den Gläubigen doch erklären können, was gemeint ist, wie sonst sollen 
denn die Gemeindemitglieder dies als Fundament ihres Glaubens anneh-
men können? Spätestens die Dogmatik-Literatur für angehende Profis 
in Sachen Kirche muss doch erhellende Aussagen machen können. Wie 
sonst sollten die Kleriker den Glauben in die Bevölkerung tragen kön-
nen? Wir schauen nach.

Der Katechismus in seiner Ausgabe von 2015 im Walter de Gruyter-
Verlag sagt zu diesem Thema:

»Um das Trinitätsdogma formulieren zu können, musste die Kirche 
mit Hilfe von Begriffen aus der Philosophie (Substanz, Person, Wesen, 
Hypostasen …) eine geeignete Terminologie entwickeln … damit sie im 
Stande wäre, das unaussprechliche Mysterium auszudrücken …«.

Somit verwendet die katholische Kirche Kunstbegriffe, die zwar nichts 
erklären, aber wenigstens beschreiben, was gemeint ist. »Sie verwen-
det den Begriff Substanz (auch Wesen), um das göttliche Wesen in sei-
ner Einheit zu bezeichnen …« und den Begriff Person (Hypostase), um 

49	 Handbuch theologischer Grundbegriffe, Band 4, dtv, München, 2. Auflage 
1974, Seite 280 f.

https://doi.org/10.5771/9783828872233 - Generiert durch IP 216.73.216.96, am 13.01.2026, 20:40:35. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828872233


42

Wenn ein amerikanischer Wissenschaftler Code-Namen vergibt …

»den Vater, den Sohn und den Heiligen Geist in ihrer … Verschieden-
heit zu bezeichnen …«50.

Nun haben wir also die Bezeichnungen für bestimmte und unter-
stellte Tatbestände, aber eine Erklärung, gar eine nachvollziehbare Dar-
legung oder Umschreibung, damit es anschaulich wird, haben wir im-
mer noch nicht.

Vielleicht hilft ja eine andere Stelle im Katechismus:
»Jede der drei göttlichen Personen ist voll und ganz Gott. Der Vater 

ist dasselbe wie der Sohn. Der Sohn dasselbe wie der Vater. Der Vater 
und der Sohn dasselbe wie der Heilige Geist. Nämlich von Natur/We-
sen/Substanz … ein Gott.

Die drei göttlichen Personen sind real voneinander verschieden. Der 
Vater ist nicht derselbe wie der Sohn. Der Sohn ist nicht derselbe wie der 
Vater, der Heilige Geist ist nicht derselbe wie der Vater oder der Sohn …«51.

Wie das? Der Vater ist dasselbe wie der Sohn, ist nicht derselbe wie 
der Sohn?

Auch nach mehrmaligem Lesen, man kommt ins Grübeln. Es ist und 
bleibt ein dem menschlichen Denken aufgenötigter Unsinn, der zwar be-
schrieben wird, aber nichts erhellt. Vielleicht ist die Trinität eines Gottes 
doch etwas, was man nicht verstehen muss, sondern eher etwas, das man 
verstehen muss als etwas, das nicht verstanden werden kann.

Wie weit weg sind wir jetzt eigentlich von der Heiligen Schrift? Wie 
kann nur in den Gehirnwindungen von Bischöfen und Presbytern auf 
Synoden und Konzilien eine solche göttliche Theologie entstehen? Sie ist 
und bleibt nichts anderes, als eine hochkomplexe Spekulation, die aber 
das Problem, wie drei Größen eins sein können, nicht erklären kann, da-
für aber versucht, durch verbale Unterscheidungen irgendeinen sinnvol-
len Zusammenhang für eine Dreieinigkeit herstellen zu können.

Es stellen sich sicher beim Leser langsam Erschöpfungserscheinun-
gen ein, doch wir sind noch nicht am Ende der Diskussion. Wir müs-
sen in die Dogmatik-Literatur für Theologen der Kirche schauen, denn 
dort wird sehr ausführlich der Frage nachgegangen, wie die Einheit ei-
nes Gottes gesichert bleiben kann und zugleich das Gottsein des Vaters, 

50	 Katechismus der katholischen Kirche, a. a. O., Seite 97 ff.
51	 Katechismus der katholischen Kirche, a. a. O., Seite 98.

https://doi.org/10.5771/9783828872233 - Generiert durch IP 216.73.216.96, am 13.01.2026, 20:40:35. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828872233


43

Wenn ein amerikanischer Wissenschaftler Code-Namen vergibt …

das „ebenbürtige“ Gottsein des Sohnes und das Gottsein des Heiligen 
Geistes ausgedrückt werden kann52.

Doch vorher der offizielle Wortlaut eines Teils der Dogmen der ka-
tholischen Kirche, wie sie vom Christenmenschen zu glauben sind53:

»In Gott sind drei Personen, der Vater, der Sohn und der Heilige 
Geist«.
»Jede der drei Personen besitzt numerisch dieselbe göttliche 
Wesenheit«.
»Die zweite göttliche Person geht aus der ersten durch Zeugung 
hervor und verhält sich deshalb zu ihr, wie der Sohn zum Vater«.
»Die drei göttlichen Personen sind ineinander«.

Ein Gott, der zunächst im Alten Testament der einzige war, wird zu ei-
ner Gruppe, die dieselbe Wesenheit besitzt. Diese Gruppe entsteht dann 
auch noch durch eine „Zeugung“ und der Heilige Geist später noch durch 
eine „Hauchung“. Welchen Sinn sollen diese Formulierungen haben?

Vielleicht erklärt es ja die Dogmatik-Literatur der Theologen:
»Der Sohn ist vom Vater nicht geschaffen, sondern in rein geistiger 

Zeugung, das heißt, durch uneingeschränkte Mitteilung seines Wesens, 
hervorgebracht. Diese Wesensmitteilung ist weder frei gesetzte Willens-
entscheidung, noch durch äußere Einwirkung erzwungen. Sie ist reiner 
Wesensvollzug. Der Hervorgang des Geistes aus dem Vater (und dem 
Sohn bzw. durch den Sohn) kann nicht Zeugung genannt werden. Vom 
Namen „spiritus/pneuma“ abgeleitet heißt es „spiratio“, vom Vater und 
vom Sohn in gemeinsamem Wesensvollzug gehauchter Hauch.

Mit diesen Bestimmungen ist zweifellos eine sehr weitgehende, an die 
Grenze des Sagbaren führende Abstraktion von den konkreten heilsöko-
nomischen Verhältnissen vollzogen, die danach verlangt, von philoso-
phisch reflektierter menschlicher Erfahrung wenigstens veranschaulicht 
bzw. auf diese hin ausgelegt zu werden …«54.
Nun haben wir es endlich … oder doch noch nicht? 

Vielleicht noch ein Absatz aus der Dogmatik von Gerhard Kardinal 
Müller. Er spricht von vier Relationen. Dabei ist »die Beziehung des Va-

52	 Vgl. hierzu die Ausführungen zur Trinität in: Theodor Schneider (Hrsg.), 
Handbuch der Dogmatik, Band 2, a. a. O., Seite 483 ff.

53	 Walter Gerhardt, An ihren 245 Dogmen krankt die Kirche …, August von 
Goethe Literaturverlag, Frankfurt 1987, Seite 62.

54	 Theodor Schneider (Hrsg.), Handbuch der Dogmatik, Band 2, a. a. O., Seite 558.

https://doi.org/10.5771/9783828872233 - Generiert durch IP 216.73.216.96, am 13.01.2026, 20:40:35. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828872233


44

Wenn ein amerikanischer Wissenschaftler Code-Namen vergibt …

ters zum Sohn eine aktive Zeugung, … die Beziehung des Sohnes zum 
Vater ein passives Gezeugtsein und die Beziehung des Vaters und des 
Sohnes zum Heiligen Geist eine aktive Hauchung und die Beziehung 
des Geistes zum Vater und Sohn die eines passiven Gehauchtseins …«55.

„Nebel“ steigt auf … und es stellt sich nun doch vermehrt die Frage, 
ob die Unverständlichkeiten solcher Texte nur wegen der Wissenschaft-
lichkeit der Theologie verfasst worden sind? 

Oder könnte nicht doch diese mit philosophischen und sprachlichen 
Kapriolen aufgeladene Dogmatik einer Einheit in der Dreiheit, die letzt-
lich unmöglich ist, darauf hinweisen, dass der ganze Ansatz schlichter 
Unsinn ist?

Der Geheimnischarakter des Trinitätsdogmas ist nicht aufzuklären. Es 
gibt eben in Gott verborgene Geheimnisse, die mit »natürlicher Vernunft 
und auch nach geschehener Offenbarung«56 nicht erkannt werden können.

In der Tat, es wird nichts aufgehellt, sondern eher durch solches „Wort-
geklingel“ besonders deutlich, was die Kirche und ihre Repräsentanten 
an vielen Stellen selbst immer wieder zugeben müssen. Der Versuch ist 
gescheitert, das Drei-Eine-Wesen Gottes mit Hilfe menschlicher Begriff-
lichkeit zu beschreiben.

Besonders ärgerlich ist die Tatsache, auch wenn es niemand nachvoll-
ziehen kann, die Experten der Kirche verstehen es! Obwohl auch sie kei-
ne halbwegs sinnvolle Formulierung für diese Problemstellung finden 
können, die durch sie selbst erst geschaffen worden ist. 

Der Theologe Horst Herrmann beschreibt es so: Die Theologen ha-
ben stattdessen für sich eine besondere Qualität reserviert, »sie lassen es 
beim Erklärungsversuch, es gehört zum Selbstverständnis solcher Leute, 
dass wir sie nicht verstehen dürfen. Sie müssen immer einen „Vorsprung“ 
haben … der Theologieexperte kennt nicht einmal Fragen, er kennt nur 
Antworten … und die hat er für sich reserviert«57. 

Welch eine Arroganz.
Beim Blick zurück, in die Bibel wird klar, was gemeint ist. Wenn der 

Wanderprediger in Galiläa unterwegs war und vom Vater gesprochen 
hat, so hat er den Gott des Alten Testamentes gemeint, der als alleiniger 
Gott der Schöpfer aller Dinge war. Wenn Jesus vom Heiligen Geist ge-

55	 Gerhard Kardinal Müller, Katholische Dogmatik, Herder Verlag, Freiburg, 
10. Auflage 2016, Seite 448.

56	 Ludwig Ott, Dogmatik, Herder Verlag, Freiburg 1981, Seite 91.
57	 Horst Herrmann, Befreit Gott von den Gläubigen, Tectum Verlag, 

Marburg 2015, Seite 215.

https://doi.org/10.5771/9783828872233 - Generiert durch IP 216.73.216.96, am 13.01.2026, 20:40:35. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828872233


45

Wenn ein amerikanischer Wissenschaftler Code-Namen vergibt …

sprochen hat, was ja nicht unwahrscheinlich ist, so hat er sicher keine 
göttliche Person gemeint, denn die jüdische, alttestamentarische Vorstel-
lung vom Geist Gottes war eher die einer „Kraft Gottes“ oder einer „Prä-
senz Gottes“ in dieser Welt.

Aus diesen in der Heiligen Schrift erzählten Ereignissen und Beschrei-
bungen zur Person eines Gottes ist durch die Kleriker der Kirche in Jahr-
hunderten eine intellektuell höchst anspruchsvolle Begriffskunst geworden, 
der selbst Theologen und Priester der Kirche nicht mehr folgen wollen 
und ihr deshalb eher mit eine Art Desinteresse begegnen.

Und trotzdem setzt man den Menschen immer noch dieses Theorie-
gebäude als Mysterium vor und die Christen haben unter Aufgabe des 
Verstandes daran zu glauben und dies alles zu akzeptieren.

Es klingt unwahrscheinlich, aber es tut sich was, denn zunehmend ent-
fernt sich die aktuelle Bibelkritik von dieser Deutung des Jesus als eines 
mit Gott-Vater wesensgleichen Sohnes und sie ist dabei, diese Thesen zu 
verwerfen, wie auch die Aussage, dass der Heilige Geist eine eigenstän-
dige göttliche Person sei. Zumal eine Bibelstelle aus dem Johannesevan-
gelium gern von den Klerikern verschwiegen wird. Denn hier sagt Jesus 
nach Johannes (Joh. 14,28): »… ihr würdet euch freuen, dass ich zum Va-
ter gehe, denn der Vater ist größer als ich …«.

Würden solche Aussagen jedoch von den kirchlichen Institutionen 
akzeptiert und angenommen werden, so würde dies bedeuten, dass so-
wohl der Sohn als auch der Geist aus der Lehre von der Trinität fallen, 
und die Dogmen und vielleicht auch die Institutionen würden in sich 
zusammenfallen. 

Was wäre uns alles erspart geblieben, wäre man doch bei den Vor-
stellungen des Wanderpredigers und seinen authentischen Worten ge-
blieben und hätte nicht solche Kopfgeburten auf Konzilien produziert.

Ein Gott als Vater, vielleicht auch als Mutter, mit dem Sohn, einem 
charismatischen Propheten und einem Geist als die Kraft dieses Got-
tes in der Welt.

Es wäre zu erklären gewesen, den Gläubigen der anderen monotheis-
tischen Religionen, dem Islam und dem Judentum und man könnte sich 
sogar wieder näher kommen und gemeinsam an einen Gott als Schöp-
fer dieser Erde glauben, aber so … 

Solange die Religionen sich dogmatisch und unversöhnlich begeg-
nen, solange wird es keinen Frieden auf dieser Erde geben, sagt auch 
der Theologe Hans Küng. Denn nicht nur der „Nahe Osten“ versinkt im 
Chaos und dies nicht zuletzt auch deshalb, weil sich immer wieder die 

https://doi.org/10.5771/9783828872233 - Generiert durch IP 216.73.216.96, am 13.01.2026, 20:40:35. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828872233


46

Wenn ein amerikanischer Wissenschaftler Code-Namen vergibt …

von Menschen erdachten Dogmen und Lehraussagen der Religionen für 
machtpolitische Interessen der Staatenlenker instrumentalisieren lassen. 

Es gäbe allerdings noch eine andere mögliche Antwort für unseren 
„christlichen Mitbruder“ auf die Frage des Moslems und des Juden nach 
der Dreifaltigkeit des Christentums angesichts des Monotheismus der 
Religionen. Diese Antwort wäre allerdings alles andere als christlich und 
auch nicht sehr erfreulich und vielleicht ist sie auch nur noch in Mili-
tärkreisen bekannt. 

Am 16. Juli 1945 um 5:28:45 Uhr zündete die amerikanische Kriegs-
maschinerie die erste Atombombe über Japan. Der Code-Name für die-
se Kernwaffenexplosion lautete: „Trinity (Dreifaltigkeit)“. 

Auf Nachfrage nannte R. Oppenheimer zur Begründung, dass er bei 
der Namensgebung für dieses Projekt an ein Gedicht von J. Donne ge-
dacht habe und dort heißt es: „Zerschlage mein Herz, dreifaltiger Gott“.

Sollte diese Dreifaltigkeit angesichts des Waffenarsenals in der Welt 
und angesichts der Politik von „alten Herren“ an den Hebeln der Macht 
nach den beiden Einsätzen in Japan am Ende des 2. Weltkrieges jemals 
wieder zum Einsatz kommen, ja dann Gnade uns Gott. Der Menschheit 
wäre die Anzahl der göttlichen Personen dann sowas von gleichgültig …

https://doi.org/10.5771/9783828872233 - Generiert durch IP 216.73.216.96, am 13.01.2026, 20:40:35. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828872233


47

3	 Wenn sich ein Honigtropfen im Meer 
auflöst …

Es sind offensichtlich „Fake News“, die in der Bibel stehen. Die Inhalte 
dieses am meisten gelesenen Buches der Welt sind mit einer bestimm-
ten Absicht und aus einem persönlich geprägten Blickwinkel geschrie-
ben. Aber niemals deshalb, weil eine historische Begebenheit im Leben 
Jesu tatsächlich zu schildern war, sondern in erster Linie, um den „Ju-
denchristen“ des ersten Jahrhunderts eine subjektiv gebildete Glaubens-
überzeugung mitzuteilen und auch die „Heiden“ für den Glauben an Je-
sus Christus zu gewinnen.

Kein Kapitel, kein Vers und kein Evangelium beschreibt erwiesener-
maßen historische Fakten und Tatsachen. 

Es ging den Evangelisten, als auch dem selbsternannten Apostel Paulus 
in erster Linie darum, den sich bildenden frühen christlichen Gemein-
den die seit Jahren mündlich überlieferten, schon verklärten und über-
höhten Geschichten vom Leben und Wirken des Wanderpredigers Jesus 
zu vermitteln und hierbei auch die eigene Sichtweise auf das Geschehen 
und die eigenen Intentionen und Absichten kundzutun. Dies auch im-
mer mit dem Versuch, ihre Aussagen mit den Inhalten der Schriften des 
Judentums in Übereinstimmung zu bringen.

Jeder Evangelist tat dies auf seine Weise unter dem mehr oder weni-
ger starken Einfluss der griechischen Philosophie und römischer wie jü-
discher Gottesvorstellungen. 

Eugen Drewermann drückt es so aus: »Die Erzählungen des Neuen 
Testamentes als historisch im Sinne von harten Fakten auszulegen, das 
treibt die Zwölfjährigen in den Atheismus«58.

58	 Interview mit Eugen Drewermann in der Bielefelder Tageszeitung 
„Neue Westfälische“ vom 04.10.2016.

https://doi.org/10.5771/9783828872233 - Generiert durch IP 216.73.216.96, am 13.01.2026, 20:40:35. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828872233


48

Wenn sich ein Honigtropfen im Meer auflöst …

Das gesamte Neue Testament breitet die unterschiedlichen Sichtweisen 
und Perspektiven der Autoren über das Leben und Wirken des „Messi-
as“ aus, ohne in erster Linie auf die wirklichen Ereignisse im Leben Jesu 
Rücksicht zu nehmen. 

Tatsache ist, dass es ihn gegeben hat, diesen Prediger am See Geneza-
reth, diesen Sohn der Maria und auch sein Kreuzestod ist glaubhaft do-
kumentiert, aber sonst wissen wir von ihm selbst fast nichts.

Bei dem Versuch, den Lebensweg Jesu und sein Wirken in diesem ent-
legenen Winkel des Römischen Reiches zu verfolgen, begegnet man als 
erstes dem Tatbestand, dass alle Quellen, die überliefert worden sind, so 
gut wie ausschließlich aus den Kreisen der Anhänger Jesu stammen und 
so logischerweise durch den festen Glauben an diese charismatische Per-
sönlichkeit der Geschichte geprägt sind.

Man stößt auf erhebliche Schwierigkeiten, will man die Historie nach-
vollziehen. Man verheddert sich unweigerlich in Widersprüche und Un-
gereimtheiten, die einfach nicht aufzulösen sind.

Schon die Beschreibung und die historische Tatsache der Geburt Jesu, 
diese wunderbare Geschichte im Lukasevangelium, die jedem Chris-
ten seit Kindertagen geläufig ist, sie kann so niemals geschehen sein. Es 
wäre ja auch zu schön gewesen, so mit Ochs und Esel und mit der Jung-
frau Maria …

Die mündlichen Überlieferungen der Glaubensvorstellungen der ers-
ten Christen an diesen Jesus ließen nach seinem Tode viele Jahre spä-
ter aus dem ursprünglichen Glauben an ihn sehr viel Spielraum für er-
zählerische Ausschmückungen und Ergänzungen wie für Steigerungen 
von Einzelerinnerungen. In manchen Fällen auch für die Übertragun-
gen von Motiven, Worten und Erzählungen, die ursprünglich ganz an-
derer Herkunft waren.

Die schriftliche Fixierung dieser mündlichen Überlieferungen mit dem 
zeitlichen Abstand von mehreren Jahrzehnten lassen die erzählerischen 
Ausgestaltungen und die aus dem Glauben an eine Person entstandenen 
Absichten der Autoren immer wieder deutlich erkennen.

Bei den Ausführungen in der Bibel zur Geburt Jesu stimmt so gut wie 
gar nichts. Es war den Evangelisten einfach nicht mehr bekannt, weder 
der Zeitpunkt, noch die Umstände der Geburt Jesu. Und selbst wenn, so 
hätten sie es verklären müssen, die Geburt eines „Messias“, der doch in 
Kürze kommen musste, um das jüdische Volk ganz irdisch vom „Joch“ 
der Besatzung durch die Römer zu befreien, denn ganz Palästina war zu 

https://doi.org/10.5771/9783828872233 - Generiert durch IP 216.73.216.96, am 13.01.2026, 20:40:35. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828872233


49

﻿

Lebzeiten Jesu und auch danach ein reines Pulverfass mit kriegerischen 
Auseinandersetzungen, Aufständen und Unruhen allerorten.

Nach den Aussagen der Schriften der Juden musste ein möglicher 
„Befreier“ in jedem Fall aus einem königlichen Geschlecht kommen und 
ganz sicher auch aus der Stadt Davids. Also konstruierte der Evangelist 
Lukas eine Geschichte, die dies zu Grunde legt und verlagerte die Ge-
burt Jesu nach Bethlehem. Er legte die Geburt zudem genau in das Jahr, 
in dem die verhassten Römer einen angeblichen Zensus in Judäa durch-
führten, der zur besseren Eintreibung der Steuern gedacht war. Doch 
die Historiker weisen nach, dass es nur jener Zensus gewesen sein kann, 
der erst im Jahre 6 nach Chr. durchgeführt wurde. Außerdem gibt Lu-
kas an, dass das Geburtsjahr in die Zeit des Herodes gefallen seien soll. 
Dieser war allerdings schon im Jahre 4 vor Chr. verstorben. So verrech-
nete sich der Verfasser des Evangeliums schon 60 Jahre nach dem Tode 
Jesu um mindestens zehn Jahre. 

Auch die Tatsache, dass sich jeder wegen des Zensus in seine „Vater-
stadt“ begeben musste, war ein erzählerischer Winkelzug, um die Stadt 
Davids ins Spiel zu bringen. Historisch gesehen war dies alles völliger 
Unsinn. Warum hätten die Römer von dem alten Joseph und seiner 
Jungfrau verlangen sollen, dass er sich in die Stadt begab, wo angeblich 
fast 1000 Jahre zuvor einer seiner entferntesten Verwandten einmal ge-
lebt haben sollte? Zudem trat der Statthalter Quirinius in Syrien seinen 
Dienst auch erst im Jahre 6 nach Chr. an.

In dem Evangelium von Markus, um das Jahr 70 nach Chr. geschrie-
ben, ist nichts bekannt von einem Joseph, der gar seine Abstammung 
auf den König David zurückgeführt haben soll. Hier ist Jesus nur „Ma-
rias Sohn“. Eine solche Aussage war in der damaligen Zeit wohl eher eine 
Formulierung für eine illegitime Geburt.

Wollte man die Erzählungen über die Geburt Jesu als historische Fak-
ten nehmen, man würde sich in den biblischen Ausführungen verfran-
zen. Es ist klar, die gesamte Geburtsgeschichte diente allein der Legende. 
Die tatsächliche Herkunft Jesu aus dem Ort Nazareth wäre für die tho-
rakundigen Evangelisten doch zu befremdlich gewesen.

Auch nach dem Evangelisten Matthäus ist fälschlicherweise der Wohn-
ort der Familie Jesu in Bethlehem. Wir haben es in beiden Evangelien 
von Lukas und Matthäus mit Geschichten zu tun, in die Motive alttes-
tamentarischer Herkunft, aber auch Vorstellungen aus der antiken Welt 
aufgenommen und erzählerisch weiterverarbeitet worden sind.

Wenn sich ein Honigtropfen im Meer auflöst …

https://doi.org/10.5771/9783828872233 - Generiert durch IP 216.73.216.96, am 13.01.2026, 20:40:35. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828872233


50

Wenn sich ein Honigtropfen im Meer auflöst …

Es mussten zudem für die griechisch schreibenden Evangelisten auf-
grund ihrer Vorbildung auch Motive aus der griechischen Mythologie 
einfließen, nach denen Könige aus der Verbindung einer Gottheit mit 
einer menschlichen Frau hervorgegangen waren. Viele Zutaten zu die-
ser Geschichte sind somit aus anderen Gottesvorstellungen anderer Kul-
turen übernommen worden, die es im Nahen Osten zu dieser Zeit in ei-
ner großen Anzahl gab.

Doch gerade diese Art der Menschwerdung, die der katholische Ka-
techismus so eindrucksvoll als das Mysterium der wunderbaren Verei-
nigung der göttlichen und der menschlichen Natur in einer Person be-
schreibt59, bleibt für die Gläubigen beider christlicher Konfessionen eine 
unverständliche Geschichte.

Die Theologen sagen deshalb auch, unter Hinweis auf die Briefe des 
Apostels Paulus, dass die Geburt, seine Umstände und seine Geschich-
te nicht so bedeutsam sind. Wichtig seien eigentlich nur zwei Ereignisse 
im Leben Jesu und dass sei sein Tod und seine Auferstehung.

Man hätte aber doch auch gern etwas über die Geburt Jesu und sei-
ne Umstände gewusst, denn wenn der Beginn des Lebens Jesu schon als 
Erzählung konzipiert ist und die historische Tatsache für Theologen un-
bedeutend ist, wie kann man einigermaßen glaubhaft das weitere Leben 
Jesu in der Bibel verfolgen und sich sicher sein, dass man nicht auch hier 
wieder einer Legende aufsitzt, die am Ende nur noch als fromme Vor-
stellung des Evangelisten geglaubt werden kann und somit keine histo-
rische Glaubwürdigkeit besitzt?

Sie muss leider im Dunkel der Geschichte bleiben, die Geburt des 
Messias, denn geboren worden ist er wohl, sonst gäbe es ja das gesicher-
te Faktum seiner Kreuzigung nicht, das der römische Historiker Tacitus 
so darstellt: »Christus war unter der Herrschaft des Tiberius auf Ver-
anlassung des Prokurators Pontius Pilatus hingerichtet worden«60. Der 
Geburtstag Jesu am 25. Dezember ist übrigens auch erst seit dem Jahre 
350 nach Chr. dokumentiert, denn an diesem Tag pflegten die nach wie 
vor heidnisch gebliebenen Römer das Fest ihres Sonnengottes zu feiern.

Über die Kindheit und Jugend Jesu wissen wir ebenfalls so gut wie 
nichts. Die Erzählung vom zwölfjährigen Kind im Tempel kann getrost als 
Geschichte ohne historischen Kern betrachtet werden. Dass charismati-

59	 Vgl. hierzu: Katechismus der katholischen Kirche, a. a. O., Seite 149 ff.
60	 Zitat des Historikers Tacitus aus:  

www.wikipedia.org/wiki/ausserchristliche_antike_quellen/… 

https://doi.org/10.5771/9783828872233 - Generiert durch IP 216.73.216.96, am 13.01.2026, 20:40:35. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828872233


51

Wenn sich ein Honigtropfen im Meer auflöst …

sche Persönlichkeiten in ihrer Kindheit durch besondere Fähigkeiten auf-
fielen, war schon in der griechischen Antike ein weit verbreiteter Glaube.

Die Texte der Tora wird Jesus vor allem durch die Gottesdienste in 
den Synagogen kennengelernt haben und deshalb wuchs er auch in der 
jüdischen Vorstellung von der Naherwartung eines Gottes auf. Er ver-
stand diese Erwartung als direkten Vorgang einer Erlösung des auser-
wählten Volkes, als konkretes Szenario der Geschichte.

Er selbst sprach Aramäisch und arbeitete wohl als Bauhandwerker wie 
sein Vater, bis er in den Süden des Landes zog, um sich Johannes dem 
Täufer und seinen Anhängern anzuschließen.

Über die Familie selbst wissen wir ebenfalls sehr wenig. Jesus soll an-
geblich der älteste, aber nicht der einzige Sohn seiner Eltern gewesen sein.

Als er mit seinem öffentlichen Leben beginnt, hält ihn seine Familie 
allerdings schlichtweg für absonderlich und will ihn sogar von der Ge-
sellschaft fernhalten.

Er aber zieht mit seinen Anhängern durchs Land, ohne finanzielle 
Mittel und bittet für sich und seine Jünger um kostenlose Nahrung und 
Übernachtung. Auch seine Anhänger gehen keiner geregelten Arbeit 
mehr nach und er verlangte von ihnen, dass sie ihre Besitztümer aufge-
ben. Zweifellos wird Jesus eine rhetorische Begabung gehabt haben und 
die Fähigkeit, andere Menschen für seine Sache zu begeistern, doch hielt 
er sich bewusst nur innerhalb der jüdischen Bevölkerung auf und mied 
demonstrativ das Gebiet der „Heiden“. Da er niemals mit dem Anspruch 
auftrat, Gottes Sohn zu sein, verstand er sich als ein Vertreter des apo-
kalyptisch geprägten Judentums. Denn der Inhalt seiner Botschaft war 
immer auch das unmittelbar bevorstehende Reich Gottes und er mein-
te damit doch wohl eher eine weltliche Herrschaft.

Seine ihm zugeschriebenen Taten und Wunder lassen sich vielfach auf 
Vorlagen aus dem Alten Testament zurückführen und auf die Übernah-
me eher heidnischer Traditionen. Oder es sind Steigerungen einer nor-
malen medizinischen Versorgung, die von Evangelist zu Evangelist wei-
ter entfaltet wurden. Heinz-Werner Kubitza sagt hierzu: »Es gibt vom 
Standpunkt eines kritischen Bewusstseins aus niemals einen Beweis für 
irgendwelche Wunder Jesu … für Vorgänge, die die Naturgesetze spren-
gen, es ist viel einfacher, innerweltliche Erklärungen anzunehmen …«61.

Dass Jesus als Exorzist gewirkt und böse Geister, Dämonen und Teu-
fel ausgetrieben hat, wird in der Bibel ausdrücklich erwähnt. Der antike 

61	 Heinz-Werner Kubitza, Der Jesuswahn, a. a. O., Seite 116.

https://doi.org/10.5771/9783828872233 - Generiert durch IP 216.73.216.96, am 13.01.2026, 20:40:35. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828872233


52

Wenn sich ein Honigtropfen im Meer auflöst …

Mensch zur Zeit Jesu konnte sich das Verhalten von Epileptikern und 
psychisch kranken Menschen nur so erklären, dass hier der Satan und 
Dämonen am Werke waren. Die Tatsache, dass die katholische Kirche 
nach wie vor, sogar verstärkt seit den 70er Jahren des letzten Jahrhun-
derts, wieder Teufelsaustreibungen praktiziert und beinahe 250 Exorzis-
ten weltweit beschäftigt, macht die Sache auch nicht besser. Zumal noch 
zu Anfang des 21. Jahrhunderts Papst Benedikt XVI und auch Papst Fran-
ziskus sich gegen das Böse und für Teufelsaustreibungen ausgesprochen 
haben und diesen so „wichtigen“ Dienst offiziell anerkannten62.

Der Kern der Verkündigung Jesu war jedoch, und darin ist sich die 
aktuelle neutestamentliche Forschung einig, der unmittelbar bevorste-
hende Anbruch einer Gottesherrschaft. Und hier unterlag er einem fol-
genschweren Irrtum. Jesus selbst rechnete mit dem Ende der Welt und 
der Einsetzung einer göttlichen Macht. Diese Vorstellung war nicht ge-
dacht als Reich über den Himmeln, sondern sie war höchst irdisch ge-
prägt. Seine Vorstellungen von einem „Jüngsten Gericht“ waren nach 
dem Verständnis der Evangelisten auch verbunden mit einem Glauben an 
den Teufel und an Höllenvorstellungen. Diese Annahme ist dann später 
von den Kirchenvätern in Konzilien weiterentwickelt worden. Eine sol-
che Theologie macht sich zu eigen, dass die Mehrheit der Menschen von 
einem Gericht Verurteilungen erfahren werden und sie dann, als Folge, 
Feuer- und Höllenqualen nach dem Tode zu ertragen haben.

Jesus war ein Prophet mit enormer Ausstrahlung, ohne jede Schul-
bildung, wahrscheinlich Analphabet, aramäisch sprechend, der die Apo-
kalypse nach den Vorstellungen der Thora predigte. Jesus hat viel ge-
tan, jedoch nie die von den Klerikern behauptete Unsterblichkeit einer 
menschlichen Seele gepredigt. Er ist umhergezogen, mit einfachen Leu-
ten und seine Verkündigung richtete sich ausdrücklich nicht an alle Men-
schen, sondern nur an die, die innerhalb seiner jüdischen Vorstellungs- 
und Lebenswelt waren.

Dummerweise hat niemand für die Nachwelt seine Worte und Taten 
protokolliert, denn die Jünger hatten keine Veranlassung, selbst wenn 
sie es gekonnt hätten, für nachfolgende Generationen Worte festzuhal-
ten, die noch zu ihren Lebzeiten das Ende der Welt verkündeten. So 
sind wir leider nur auf die viel später geschriebenen, mündlich überlie-
ferten Aussagen der Evangelisten angewiesen. Nicht zuletzt aus diesem 

62	 Vgl. hierzu den Artikel aus der Frankfurter Allgemeinen Zeitung (FAZ) vom 
03.07.2014.

https://doi.org/10.5771/9783828872233 - Generiert durch IP 216.73.216.96, am 13.01.2026, 20:40:35. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828872233


53

Wenn sich ein Honigtropfen im Meer auflöst …

Grund ist nicht mehr viel geblieben von diesem Wanderprediger in Ga-
liläa. Die wachsende Zahl seiner Anhänger hat sich Jesus und seine Vor-
stellungen im Laufe der Jahre so zurechtgebogen, wie sie ihn tatsächlich 
gern gehabt hätten.

Seine Verhaftung und Kreuzigung und als Folge sein Tod war für die 
kleine Anhängerschar eine Schock. Seine angeblich vorher gemachten 
Leidensankündigungen in der Bibel gelten ausschließlich als Fälschungen, 
darüber ist sich die gesamte kritische Bibelforschung heute einig. Was 
genau zu seiner Verhaftung und zu seiner Anklage geführt hat, ist nicht 
mehr zu klären, spätere christliche Deutungen dieses Geschehens ha-
ben gerade die Stellung und Person Jesu mehr überlagert als alles andere.

Die Passionsgeschichte, so wie sie in den Evangelien erzählt wird, ist 
ein geradezu eklatantes Beispiel dafür, wie historische Fakten zur Legen-
de werden, wie mögliche Tatbestände manipuliert und Vorgänge vorein-
genommen wiedergegeben werden. J. Roloff schreibt zu den Passionsge-
schichten: »Der Ablauf ist schnell erzählt, wenn man die tendenziösen 
Ergänzungen und Ausschmückungen bei Seite lässt …«63.

Schon die Abendmahlsworte Jesu beim Pessachmahl sind nichts an-
deres als Worte, die Jesus erst viel später nach seinem Tode in den Mund 
gelegt worden sind. Die Exegeten beschreiben es als religionsgeschichtli-
che Kultuslegende. Sie sind zwar vorsichtig, um der Amtskirche nicht auf 
die Füße zu treten, aber in ihren Aussagen sind sie nicht weniger deut-
lich. Die »Abendmahlsüberlieferungen sind stark liturgisch geprägt … 
deshalb ist es äußerst schwierig zu entscheiden und auch sehr umstrit-
ten, ob und in wieweit gerade die in der Bibel formulierten Abendmahls-
worte … für den historischen Jesus reklamiert werden können«64, so der 
Theologe Martin Ebner. Klar ist, dass die genaue Formulierung mögli-
cher Abendmahlsworte nicht mehr festzustellen ist.

Auch der Bericht im Garten Getsemani ist die reinste Flunkerei. Denn 
wenn die Jünger, wie Markus berichtet, sogar dreimal von Jesus schlafend 
angetroffen werden, wie sollen sie da die Zwiesprache Jesu mit seinem 
Vater mitbekommen haben. Sie hatten schlicht und einfach „gepennt“. 
Und schon deshalb kann eine Beschreibung dieses Ereignisses nicht au-
thentisch bis zu den Evangelisten weitergegeben worden sein.

63	 Jürgen Roloff, Jesus, Verlag C.H. Beck, München, 5. Auflage 2012, Seite 113.
64	 Martin Ebner, Jesus von Nazareth, Verlag katholisches Bibelwerk, Stuttgart, 

5. Auflage 2016, Seite 152.

https://doi.org/10.5771/9783828872233 - Generiert durch IP 216.73.216.96, am 13.01.2026, 20:40:35. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828872233


54

Wenn sich ein Honigtropfen im Meer auflöst …

Man kann nichts anderes tun, als zu konstatieren, dass niemand ge-
nau weiß, wie dieses Geschehen wirklich abgelaufen ist, so wie es geschil-
dert wird, kann es nicht gewesen sein. Der Historiker Manfred Claus be-
schreibt es noch deutlicher: »Die Passionsgeschichten aller Evangelisten 
haben mit dem historischen Geschehen ungefähr so viel zu tun, wie der 
berühmte Film „Das Leben des Brian“ …«65.

Die Beschreibung der Gerichtsszene und die verzerrte Darstellung der 
Schuld des jüdischen Volkes an der Verurteilung Jesu ist historisch ge-
sehen eine Katastrophe. Man kann den Evangelisten nur zu Gute halten, 
dass sie nicht wissen konnten, wie verheerend ihre Formulierungen für 
das jüdische Volk in der Geschichte werden sollte und wie ein Satz: »Sein 
Blut komme über uns und unsere Kinder« (Mt 27,25) für die Nationalso-
zialisten Argumente lieferte. Zur wahrheitswidrigen Behauptung, nicht 
die Römer, sondern die Juden hätten Jesus umgebracht, hat die Kirche 
vor allem im sogenannten „Dritten Reich“ nur allzu häufig geschwiegen.

Auch hier hat die Forschung nie klären können, wie die Verurteilung 
Jesu wirklich abgelaufen ist. Die Entlastung der Römer von der Verant-
wortung für den Tod des Messias und die Belastung der Juden war offen-
sichtlich die gewollte Absicht der Evangelisten. Ein Mann wie Pilatus war 
dafür bekannt, kurzen Prozess zu machen und schon deshalb kann die-
se Geschichte nicht dem tatsächlichen Ablauf entsprechen.

Rudolf Augstein beschreibt zudem das Dilemma: Die Machthaber der 
damaligen Welt hatten »Gottes Weisheit nicht erkannt … sonst hätten 
sie den Herrn nicht gekreuzigt … denn sie mussten ja den Willen Got-
tes vollstrecken«66. Auch Pilatus musste die Absicht Gottes erfüllen und 
»Gott hat die Juden damit bewusst ins Unheil laufen lassen«.

Dass Soldaten des Römischen Reiches mögliche Folterungen und die 
Hinrichtung Jesu durchgeführt haben, ist ein gesichertes Datum. Alle sei-
ne Anhänger hatten sich „in die Büsche geschlagen“. Kein Jünger sieht 
der Kreuzigung auch nur von Ferne zu, keiner von Jesu Brüdern, auch 
seine Mutter nicht. Über das Todesjahr selbst wissen wir nichts und es 
ist schon erstaunlich, dass zum einzig gesicherten historischen Faktum 
der Kreuzigung die Evangelisten keinerlei Jahresangaben machen. Auch 

65	 Manfred Clauss, Ein neuer Gott für die alte Welt, Rowohlt Verlag, Berlin, 
1. Auflage 2015, Seite 56.

66	 Rudolf Augstein, Jesus Menschensohn, Hoffmann und Campe Verlag, 
Hamburg, 1. Auflage 1999, Seite 243 f.

https://doi.org/10.5771/9783828872233 - Generiert durch IP 216.73.216.96, am 13.01.2026, 20:40:35. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828872233


55

Wenn sich ein Honigtropfen im Meer auflöst …

der Evangelist Lukas, der die Geburt Jesu mit umfangreichen Datenan-
gaben versieht, er schweigt an dieser Stelle.

Man stellt sich bei all diesen Beschreibungen zum Tode Jesu die Fra-
ge, warum eigentlich das Ganze?

Warum muss ein Gott seinen eigene Sohn foltern und hinrichten 
lassen, ihm einen so qualvollen Tod bereiten, welchen Sinn soll so et-
was gehabt haben? Wenn wir in den Katechismus der katholischen Kir-
che schauen, so wird dort erklärt, dass es Gottes Plan gewesen sein soll, 
in diesem Sinne zu verfahren. Gott selbst wollte »durch den gewaltsa-
men Tod des Knechtes Jesus das Heil schaffen«, denn all dies sei ja in 
der Schrift der Juden vorab angekündigt worden. Es gehöre »zum Mys-
terium des Planes Gottes, … Jesus nach seinem Ratschluss und Voraus-
wissen hinzugeben«67.

Was war das bloß für ein Heilsplan Gottes, wenn er die Ermordung 
seines einzigen Sohnes zuließ, ihn hingab, für unsere Sünden?

Wie kann jemand sich selbst hingeben, um die Sünden der Menschen 
zu tilgen, gar den „Fehltritt“ von Adam und Eva wiedergutmachen, der 
zur sogenannten Erbsünde geführt haben soll? Wie diese Erbsünde til-
gen, die Gott selbst doch vorher nach seinem eigenen Plan erst ermög-
licht und zugelassen hatte?

Hatte denn Gott vorher keinen richtigen Plan? War der Fehltritt von 
Adam und Eva gar nur eine Bagatelle? Handelte es sich vielleicht um eine 
Art Sadomasochismus, wenn ein Gott sich selbst als Sühne für die Ver-
fehlungen der Menschheit foltern und hinrichten lässt?

Wenn ein Gott uns unsere Sünden vergeben will, warum vergibt er sie 
dann nicht einfach, ohne sich selbst dafür foltern und hinrichten zu lassen?

Liest man im Katechismus der Kirche weiter, so wird deutlich, was 
der Plan war. Wobei auch hier gesagt werden muss, dass es nicht Got-
tes Plan war, sondern es ist klar, dass alle neutestamentlichen Aussagen 
und Zitate in der Bibel, die den Tod Jesu als sogenanntes „Heilsereignis“ 
interpretieren, erst nach dem Tode Jesu durch Menschenhand entstan-
den sind. Doch was sollte eine solche theologische Lehre, die seit Paulus 
und in der Folge durch Augustinus ausformuliert worden war und die 
Jesus als den Erlöser der Menschheit pries, der die Menschen nicht nur 
von den Sünden Adams und Evas, sondern auch von allen zukünftigen 
Sünden der gläubigen Menschheit befreit hatte?

67	 Katechismus der katholischen Kirche, a. a. O., Seite 185.

https://doi.org/10.5771/9783828872233 - Generiert durch IP 216.73.216.96, am 13.01.2026, 20:40:35. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828872233


56

Wenn sich ein Honigtropfen im Meer auflöst …

Es ist eindeutig, die Theologie spricht von einem „Loskauf “, von ei-
nem Kauf, der die Menschen aus der Sklaverei der Sünde befreit. Und 
das zu glaubende Dogma der Kirche zum Kreuzestod drückt es dann 
explizit so aus: 

»Christus hat uns durch seinen Opfertod am Kreuz losgekauft 
und mit Gott versöhnt!«

Man fragt sich spontan, von wem wird hier losgekauft und warum die-
se Art von Versöhnung? Der allmächtige Gott hätte es wirklich einfa-
cher gestalten können.

Jeder halbwegs nachdenkende Mensch hält es für einen unmöglichen 
Gedanken, dass Jesus, also Gott selbst, vor fast 2000 Jahren in seinem 
Kreuzestod Schuld und Strafe aller Menschen auf sich genommen und 
diese dann beseitigt haben soll.

Sucht man in der Bibel nach erhellenden Fakten zum Vorgang dieser 
Kreuzigung und zu seinem Vollzug, so werden wir auch in diesem Falle 
enttäuscht sein. Im Markusevangelium heißt es zweimal lapidar: »Und 
sie kreuzigten ihn …« (Mk 15,24).

Die Bibel und auch der Katechismus helfen also nicht weiter. Es bleibt 
nach wie vor der nicht zu übersehende Einwand ungeklärt, wieso sich 
Gott selbst in der Person seines Sohnes für die Menschheit opfern soll, 
wieso er darauf angewiesen sein soll, seinen Sohn auf diese Weise ster-
ben zu lassen. 

Man muss sich die Situation einmal vor Augen führen. Die Jünger hat-
ten sich aus Angst, selbst verfolgt und getötet zu werden, verkrochen. Ihr 
Messias, der das Kommen des Erlösers gepredigt hatte, um das gesamte 
jüdische Volk von dem „irdischen Joch“ und vor allem von der Last der 
Unterdrückung durch die römische Besatzung zu befreien, er war hin-
gerichtet worden, wie ein Verbrecher. 

Aber ein Messias konnte doch nicht einen so schändlichen Tod ge-
storben sein!

Da die Jünger bei der Verhaftung Jesu alle geflohen waren, konnten 
sie von seinem Schicksal eigentlich nur wissen, dass er tatsächlich ge-
kreuzigt und als Folge sicher auch gestorben war. Ob er anständig un-
ter die Erde gebracht worden war oder nicht, wussten sie nicht. Die Le-
gende von Joseph von Arimatäa, der Pilatus um den Leichnam gebeten 
haben soll, ist gewiss eine fromme Erfindung des Evangelisten. Zumal 
es in der Nähe der Kreuzigungsstätte auch Gräber gab, vermutlich Mas-

https://doi.org/10.5771/9783828872233 - Generiert durch IP 216.73.216.96, am 13.01.2026, 20:40:35. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828872233


57

Wenn sich ein Honigtropfen im Meer auflöst …

sengräber für solche, die auf diese Weise exekutiert worden waren und 
die dann dort auch verscharrt wurden.

Die Historiker sind sich jedoch einig, dass trotz des Schocks, der bei 
den Anhängern des Wanderpredigers tief saß, dieses schreckliche Ereig-
nis dann doch relativ schnell verarbeitet worden ist.

Schon kurze Zeit nach diesem schrecklichen Geschehen ging es im 
wahrsten Sinne des Wortes darum, da der Tod des „Meisters“ nicht mehr 
zu leugnen war, die Botschaft Jesu trotzdem zu glauben, sie nachvollzie-
hen zu können und sie zu verstehen, obwohl sie durch seinen grausa-
men Tod entkräftet worden war.

Die Theologen sprechen davon, dass es die erste große theologische 
Leistung der entstehenden Kirche war, den Tod Jesu am Kreuz umge-
deutet zu haben. Aus dem religiösen Verlierer haben die frühen Chris-
ten aufgrund der Gewissheit seiner Auferstehung einen Sieger gemacht.

Sein Leben und sein Wirken und sein blutiges Ende konnte nur dann 
verstanden werden, wenn der Tod nur zum „Schein“ war. Daher war es 
notwendig, dass er sich aus dem Grabe erhob, ja dass er auferstand.

Die angeblichen Erscheinungen des Getöteten bei seinen Jüngern 
ließ die Hoffnung aufkeimen, dass somit doch nicht alles umsonst war. 
Da sich Jesus allerdings nur seinen Anhängern und nicht der allgemei-
nen Öffentlichkeit gezeigt haben soll, sind die Jünger sicher die denkbar 
schlechtesten Zeugen für eine glaubwürdige Auferstehungstat.

Doch die Idee, dass jemand aus dem Tode zurückkam, sozusagen zum 
ewigen Leben wieder auferstand, diese Idee entsprach auch den Vor-
stellungen der antiken Welt mit ihren Gottheiten. Es gab Götter, denen 
ähnliches widerfahren war, zum Beispiel Dionysos oder Heraklet, Ado-
nis oder Osiris. Und so tauchen die Standardmuster von Göttern vieler 

„Hochreligionen“ im Nahen Osten auch im Neuen Testament wieder auf.
»Um es gleich vorwegzunehmen«, sagt Heinz-Werner Kubitza, »kaum 

ein Neutestamentler misst den Auferstehungslegenden irgendeinen his-
torischen Wert bei«68. Zumal im frühesten Evangelium nach Markus kei-
ne Berichte über Erscheinungen nach der Auferstehung genannt sind, 
sondern nur von Gestalten die Rede ist, die eher ungläubiges Staunen 
hervorrufen.

Das Auferstehungsgeschehen selbst bleibt wohl eine nachträgliche Er-
findung und legendäre Beschreibung der frühen christlichen Gemeinden 

68	 Heinz-Werner Kubitza, Der Jesuswahn, a. a. O., Seite 192.

https://doi.org/10.5771/9783828872233 - Generiert durch IP 216.73.216.96, am 13.01.2026, 20:40:35. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828872233


58

Wenn sich ein Honigtropfen im Meer auflöst …

und somit auch der Evangelisten. Alle Auferstehungslegenden werden 
allgemein als unhistorisch und nicht zutreffend bezeichnet.

Um dieses elementare Ereignis jedoch dogmatisch aufrechterhalten 
zu können, helfen sich die Lehrer der Kirche wieder einmal selbst. Wie 
immer in solchen Fällen, flüchten sie ins Mysterium. Die Auferstehung 
Christi sei »Gegenstand des Glaubens: transzendenter Eingriff Gottes 
selbst in die Schöpfung und in die Geschichte«69. Und an anderer Stelle 
kommt es dann ganz dicke: »Im tiefsten bleibt es … ein Geheimnis, vor 
dessen Unbegreiflichkeit wir zuletzt im angebeteten Schweigen verstum-
men müssen«70. So lasst uns jetzt verstummen, denn ein weiteres Dog-
ma der Kirche bleibt standhaft und es heißt dort: 

»Am dritten Tage nach seinem Tode stand Christus glorreich von 
den Toten auf«.

Der Katechismus der katholischen Kirche wird nicht müde, den Auf-
erstandenen in seinem „irdischen Leib“ zu beschreiben und sagt, dass 
»das Mysterium der Auferstehung Christi ein wirkliches Geschehen ist, 
das sich geschichtlich feststellbar manifestiert hat …«. Der Katechismus 
gibt aber kurz danach auch zu, dass »in der Tat niemand Augenzeuge 
des Ereignisses selbst war und kein Evangelist die Auferstehung schil-
dert, … noch könnte ihr innerstes Wesen, der Übergang in eine andere 
Welt, durch die Sinne wahrgenommen werden …«71.

Mir scheint, Jesus selbst hat mit seiner Auferstehung nicht das Ge-
ringste zu tun. Sein Weg endet als gescheiterter Wanderprediger, der die 
Naherwartung des Gottesreiches predigte. Alles weitere ist der Vorstel-
lungswelt seiner Anhänger entsprungen. Was mit seiner Leiche wirklich 
geschah, wir wissen es nicht und sein Tod am Kreuz hatte für seine Jün-
ger bis dahin noch keine überzeugende Begründung.

So gingen die ersten christlichen Gemeinden denn hin, vor allem mit 
Hilfe der Briefe des Paulus und der Schriften nachfolgender Kirchenvä-
ter, den Tod Jesu umzudenken.

69	 Katechismus der katholischen Kirche, a. a. O., Seite 200.
70	 Theodor Schneider (Hrsg.), Handbuch der Dogmatik, Band 1, Grünewald 

Verlag, Ostfildern, 5. Auflage 2013, Seite 435.
71	 Katechismus der katholischen Kirche, a. a. O., Seite 199 ff.

https://doi.org/10.5771/9783828872233 - Generiert durch IP 216.73.216.96, am 13.01.2026, 20:40:35. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828872233


59

Wenn sich ein Honigtropfen im Meer auflöst …

U. Ranke-Heinemann glaubt, dass bei »dem Bemühen, dem Tod Jesu 
einen Sinn zu geben, nur Unsinn hervorgebracht werden kann, weil man 
eine Tötung rechtfertigen will, die nicht zu rechtfertigen ist«72.

Die frühen Christen stellten sich die Frage trotzdem. Wie kann man 
nur ein so schreckliches Ereignis wie eine Hinrichtung positiv deuten? 

Sehr schnell setzte sich die Vorstellung durch, dass das stellvertre-
tende Leiden als Leiden für die Sünden der Menschheit zu verstehen ist. 
Vor allem der Kirchenvater Augustinus formulierte später die Gnaden-
theologie des Paulus weiter und entwickelte das theologische Gedan-
kengebäude einer Erlösung von der Ursünde. Er erdachte die Erbsünde 
als die durch die geschlechtliche Vermehrung übertragende Fortdauer 
des Sündenfalls und damit dieses angebliche Ereignis als den Beginn ei-
ner „Teufelsherrschaft“ über die Menschheit und dies nur durch einen 
simplen „Apfelbiss“.

Man muss zugeben, es ist schon eine sehr eigenwillige Theorie, die 
der Kirchenvater Augustinus da entwickelt hat. Es musste zwingend 
ein Gott hingerichtet werden zur Tilgung einer Schuld, die der Mensch 
Adam auf sich geladen haben soll, eine Person, die es ganz sicher nie-
mals gegeben hat. 

Die Geschichte von der sogenannten Vertreibung aus dem Paradies 
ist zweifelsfrei keine „Apfelgeschichte“ und fraglos auch keiner einzel-
nen Person, oder besser zweien, zuzuschreiben. Wenn überhaupt, so war 
es zweifellos ein ganz anderes historisch bedeutsames Ereignis, das die 
Menschheit als „Sündenfall“ hat durchleben müssen.

Irritierend wirkt auch die Tatsache, dass ein Mensch, der gleichzeitig 
auch Gott ist, für die Sünden der Menschheit sterben muss. Dann aber 
doch nicht tot ist, sondern drei Tage später wieder auftaucht. Auch da 
fehlt dem ungläubigen Betrachter die Logik.

Und dann soll auch noch, nach den Vorstellungen der Kleriker, die 
Seele Jesu in die Unterwelt, was immer das auch ist, gestiegen sein, um 
die Seelen aller bisher gelebten „Gerechten“ zu befreien. Die Dogmatik-
literatur sagt zu diesem Punkt, dass die Tradition der Kirche die Tatsa-
che des Abstiegs Christi in die Unterwelt bezeugt. Man hätte doch besser 
sagen sollen, dass die Christen seit Generationen einfach deshalb dar-
an zu glauben haben, weil die Theologen es ihnen immer wieder „auf-
getischt“ haben.

72	 Uta Ranke-Heinemann, Nein und Amen, Heyne Verlag, München, 10. Auflage 
1992, Seite 395.

https://doi.org/10.5771/9783828872233 - Generiert durch IP 216.73.216.96, am 13.01.2026, 20:40:35. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828872233


60

Wenn sich ein Honigtropfen im Meer auflöst …

Das Dogma der Kirche sagt es klar: 

»Nach dem Tode stieg Christus mit der vom Leib getrennten Seele 
in die Unterwelt hinab«.

Wenn das so ist, stellen sich auch hier dem Zweifler sofort eine Men-
ge Fragen: Was war denn bei dem Hinabstieg mit dem Leib Jesu? Hatte 
die Verwesung, zumal bei den Temperaturen im Heiligen Land, schon 
eingesetzt? Was war mit der göttlichen Natur dieses Menschen, wo war 
sie in dieser Zeit? Wie und wo hat man sich die Unterwelt vorzustellen?

 
Jedes neue Dogma der Kirche erzwingt immer wieder neue theologi-

sche-dogmatische Wortakrobatik, löst aber trotzdem keine einzige Fra-
ge des gläubigen Volkes.

Wie dem auch sei, die theologische Idee der Erlösung des Menschen-
geschlechts von der Erbsünde verlangt nach der reinen Lehre allemal von 
dem Sohn Gottes ein Opfer. So sagt es das nächste Dogma:

»Der Gottessohn ist Mensch geworden, um die Menschen zu erlö-
sen«.

Zurück bleibt große Ratlosigkeit: Wie kann die Erlösung der Menschen 
durch den Tod eines Gottes vollzogen werden? Wie kann meine persön-
liche Schuld durch den Tod eines Gottes gesühnt werden?

Eine solche Idee basiert einzig und allein auf dem Opfergedanken. 
So wie in der Antike und vor allem auch im Judentum dem Gott Op-
fergaben dargebracht wurden, um die Gottheit milde zu stimmen und 
sie zu bitten, ganz irdisch, Krankheiten, Katastrophen und den Tod ab-
zuwenden, so brachten die Menschen ihrem Gott das Opfer dar, in wel-
cher Form auch immer. Und es stellt sich auch hier die Frage: Wer bringt 
denn beim Kreuzestod Jesu eigentlich das Opfer?

Der Katechismus sagt, »der Vater gibt seinen Sohn dahin, um uns mit 
sich zu versöhnen …«73. Aber es steht doch nicht Gott in der Schuld, son-
dern nach der christlichen Lehre die gesamte Menschheit.

Es erscheint völlig unverständlich, wie man von Sünden reingewa-
schen werden kann, als Mensch, wenn man den Sohn jenes Gottes tötet, 
der einem die Sünden vergeben soll. Wenn Gott angeblich den Tod sei-

73	 Katechismus der katholischen Kirche, a. a. O., Seite 186.

https://doi.org/10.5771/9783828872233 - Generiert durch IP 216.73.216.96, am 13.01.2026, 20:40:35. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828872233


61

Wenn sich ein Honigtropfen im Meer auflöst …

nes Sohnes annimmt, so erleidet doch er einen schweren Verlust. Damit 
kann doch bei Gott keine Schuld ausgeglichen werden.

Auf der Suche nach dem Sinn des Kreuzestodes Jesu, so meint man, soll-
te zumindest die Dogmatik-Literatur der Kirche ein halbwegs erklärbares 
Konzept entwickelt haben. Auch wenn nur ein überzeugter Christ daran 
glauben kann, so sollte dieses Konzept doch verständlich formuliert sein.

Wir schauen nach und es wird auch verständlich!
Dies aber erst dann, wenn man die Lehre der Kirche weiter verfolgt, 

dort heißt es dann: »Christus hat uns durch seinen Opfertod am Kreuz 
losgekauft und mit Gott versöhnt«74. Nun versteht man auch die Formu-
lierungen im Katechismus, in denen vom Loskauf die Rede ist.

Eine geradezu primitive Vorstellung, dass Gott der Allmächtige jeman-
den loskaufen muss. Denn mit einer solchen Theologie ist man sofort im 
Umfeld von Göttern, Teufeln, Dämonen und bösen Geistern. Es wird pein-
lich und deshalb von Klerikern heute kaum noch laut gesagt: Gott kauft 
vom Teufel, einem ebenbürtigen Geschäftspartner, die Menschheit los! 

Der Teufel muss aber doch auch ein Geschöpf des allmächtigen Schöp-
fergottes gewesen sein. Denn neben dem „guten“ Sohn muss ja auch ein 

„missratener“ Sohn existieren, der nach einem eher unbedeutenden Ap-
felgenuss der ersten Menschen die ganze Menschheit in seinem Griff hat.

So sind wir nun doch noch angekommen bei einer ganzen Gruppe von 
Göttern, trotz eines Gottes, der zunächst nur der eine und einzige gewe-
sen war, sich dann aber doch nicht behaupten konnte gegen die drängen-
den Erklärungsbedürfnisse der frühen Kirchenväter und die frommen 
Wünsche der Christenheit. Wenn man genau hinschaut, so sind wir nun 
bei beinahe fünf Göttern, denn man sollte auch die Mutter Jesu und dies 
nicht nur im katholischen Polen, wohlwollend dazustellen.

Die biblischen Texte sprechen eindeutig von einem Lösegeld, das 
zu bezahlen ist, zur Befreiung der Menschen von der Teufelsherrschaft. 
»Das Blut Christi ist der hohe Preis, der für die Erlösung dem Teufel ge-
zahlt werden musste …«. Nur ein göttliches Wesen kann demzufolge von 
einem göttlichen Wesen ein Opfer akzeptieren. Und so wird nun doch 
noch ein Schuh draus.

Die Erlösungstheologie wurde im Wesentlichen vom Kirchenvater 
Augustinus entwickelt, er machte aus dem Apfelbiss den Sündenfall der 
gesamten Menschheit und den Beginn einer „Teufelsherrschaft“. »Got-

74	 Ludwig Ott, Grundriss der Dogmatik, a. a. O., Seite 223.

https://doi.org/10.5771/9783828872233 - Generiert durch IP 216.73.216.96, am 13.01.2026, 20:40:35. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828872233


62

Wenn sich ein Honigtropfen im Meer auflöst …

tes Zorn wurde gestillt, indem wir seinen Sohn töteten. Irgendwie muss 
das Gott gefallen haben. Er hat es jedenfalls so gewollt …«75.

Ich befürchte jedoch, der Mensch Jesus starb für niemanden, sondern 
Jesus starb nicht für die Menschen, sondern ganz alleine durch die Fol-
termethoden der Römer und die Grausamkeiten der Menschen.

Der biblische Bericht über eine Himmelfahrt Jesu, 40 Tage nach sei-
nem Tod, ist ebenfalls nur eine Fabel der Evangelisten. Diese Himmel-
fahrt ist genauso wenig zu denken, wie ein Hinabstieg in die Unterwelt. 
Doch das irdische Leben Jesu konnte ja nicht einfach so weiter geführt 
werden, nachdem, was angeblich so alles geschehen war. So kam man 
konsequenterweise auf die Himmelfahrt eines Gottes, denn ähnliche 
Himmelfahrtsgeschichten wurden in der Antike von vielen Männern 
erzählt, so zum Beispiel auch von Alexander dem Großen.

Für die sich entwickelnden frühen Christengemeinden musste ein 
schlüssiges Ende des Erdenwandels Jesu gefunden werden und so kam 
die Idee von einer Himmelfahrt gerade recht. Denn man stelle sich das 
einmal vor, da lebt ein Gott ganz erdverbunden als Bauhandwerker unter 
den Menschen und entschläft dann im Greisenalter ganz sanft im Krei-
se seiner Familie. Undenkbar! 

So entstand die andere, nicht denkbare Vorstellung per Dogma für 
alle Gläubigen:

»Christus fuhr mit Leib und Seele in den Himmel auf und sitzt 
nun zur Rechten des Vaters«. 

Dies alles soll sich nun so zugetragen haben? Ein Gott mit einem irdi-
schen Leib, mit einer verklärten Seele und dieser Gott schaut seit der 
Himmelfahrt von „oben“ auf die Menschheit herab.

Man kommt nicht raus aus der Bredouille, die Theologie schafft sich 
mit immer neuen Kopfgeburten, neuen Hypothesen und neuen Speku-
lationen immer neue Probleme, die, und das ist in der Kirchenhistorie 
sehr gut zu verfolgen, zu immer neuen Gedankengebäuden und diese 
dann zu immer neuen Lehrsätzen und Dogmen führen müssen.

Auch Rudolf Augstein sagt zu diesem Thema: »Nicht was der Mensch 
Jesus gedacht, gewollt, getan hat, sondern was nach seinem Tode mit 

75	 Kurt Flasch, Warum ich kein Christ bin, a. a. O., Seite 201.

https://doi.org/10.5771/9783828872233 - Generiert durch IP 216.73.216.96, am 13.01.2026, 20:40:35. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828872233


63

Wenn sich ein Honigtropfen im Meer auflöst …

ihm gedacht, gewollt, getan worden ist, das hat die christliche Religion 
bestimmt …«76. 

Die Kirchenhistoriker haben es deutlich herausgearbeitet: Nachdem 
das kommende Gottesreich, das von den frühen christlichen Gemeinden 
erhofft worden war, ausblieb und die dritte Christengeneration gestor-
ben war, verstärkten sich bei der Entwicklung der Kirche zwei Prozesse. 

Der erste Prozess war, dass nicht mehr die Erlösung des jüdischen Vol-
kes und die nahe Herabkunft eines Gottesreiches bevorstand, sondern 
dass ab jetzt die Vorstellung einer Befreiung der individuellen mensch-
lichen Seele und deren Erlösung durch den Tod Jesu mit dem Verspre-
chen einer Gottesanschauung erst nach dem Ableben in den Vorder-
grund rückte, wenn man denn gottesfürchtig gelebt hatte. Das biblisch 
begründete „Jüngste Gericht“ wurde mehr und mehr durch ein indivi-
duelles Gericht ersetzt. Das frühe Christentum vertagte einfach die Er-
lösungserwartung ganz auf das Leben des Individuums nach dem Tod.

So hatte man jetzt ein theologisches Konzept entwickelt, das die Macht 
eines allwissenden Gottes beschreibt, der das Verhalten der Menschen 
im Auge behält und jeden Einzelnen am Ende seines Lebens zur Rechen-
schaft zieht. So war ein Ort gefunden, an dem sich die göttliche Gerech-
tigkeit erst nach dem Tode vollzieht.

Der zweite sich abzeichnende Prozess war bis in das 5. und 6. Jahr-
hundert nach Chr. hinein die Vergöttlichung des Menschen Jesus, der 
zu einem göttlichen Wesen, ja zum Sohne Gottes wurde und trotzdem 
gleichzeitig Mensch in einer Person bleiben musste.

Zwar versöhnt sich ironischerweise Gott durch seinen Kreuzestod mit 
sich selbst, aber es nützte ja nichts, auch wenn sich hier „Abgründe“ auftun. 
Es musste über die Jahrhunderte hinweg eine theologisch-dogmatische 
Lösung erstritten werden, die dann auch als Dogma festgezurrt wurde:

»Jesus ist auch als Mensch der natürliche Sohn Gottes«.

Allemal floss Blut …, nicht nur am Kreuz, sondern auch beim jahrelan-
gen Streit der Kirchenväter um solche dogmatischen Positionen.

Obwohl kaum ein biblischer Inhalt authentisches Wort Jesu ist, so ist 
doch eines unbestritten: Dieser Jesus dachte nicht im Traum daran, sich 
als Gott oder gar als Gottes Sohn zu bezeichnen und schon gar nicht 
als zweite Person einer Trinität, gar wesensgleich mit dem Vater. Er war 

76	 Rudolf Augstein, Jesus Menschensohn, a. a. O., Seite 15.

https://doi.org/10.5771/9783828872233 - Generiert durch IP 216.73.216.96, am 13.01.2026, 20:40:35. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828872233


64

Wenn sich ein Honigtropfen im Meer auflöst …

Jude und lebte als Jude und war in der Religion des Judentums tief ver-
wurzelt. Sich zum Gott zu erheben, so etwas lag ihm fern. Gar eine Got-
tesvorstellung von drei Gottheiten, dem Vater, dem Sohn und dem Hei-
ligen Geist als einen monotheistischen Gott zu verstehen, es hätte ihn 
wohl intellektuell überfordert.

Über hunderte Jahre nach seinem Tod musste die entstehende junge 
Kirche jedoch auf Konzilien und Synoden, nachdem sie Jesus zur Gott-
heit erhoben hatte, konsequenterweise diese theologische Konstruktion 
zu Ende denken. 

So wurde aus dem Sohn eines Gottes auch eine Person, die nicht nur 
Gott, sondern auch ganz Mensch war, denn gelebt hatte er ja, mit Fleisch 
und Blut. Es war aber auch klar, dass dieser menschliche, historisch exis-
tente Jesus so langsam aber sicher durch die mündlichen Überlieferun-
gen aus den Köpfen zu entschwinden drohte und von der Wirkung seiner 
Person und seinen Aussagen nicht mehr viel übrig geblieben war. Daher 
entwickelte man, intellektuell sehr anspruchsvoll, den Sohn eines Gottes 
als zweite Person der Dreifaltigkeit weiter zu einer Person mit zwei Na-
turen. Mit einer menschlichen und mit einer göttlichen Natur und dies 
alles in einer Person.

Es wurde logischerweise die zweite Person der Dreifaltigkeit jetzt in 
zwei Naturen geteilt, denn man musste ja auch den Menschen Jesus ir-
gendwie in das gesamte theologische Gottes-Gebilde einbauen.

Die historische Entwicklung dieses Prozesses zu verfolgen ist zum 
Verständnis der kirchlichen Dogmatik zwar nicht zwingend erforderlich, 
doch immer wieder aufschlussreich. Sie macht in geradezu beispielhafter 
Weise deutlich, wie sehr die Kirche mit ihrer institutionellen und dogma-
tischen Ausrichtung, mit ihren Glaubensgrundlagen und Glaubensbe-
kenntnissen reines Menschenwerk ist. Den Jesus der Bibel erkennt man 
nicht wieder, dafür eher das Schlechte im Menschen und hier vor allem 
das böswillige und niederträchtige in den Repräsentanten der sich ent-
wickelnden christlichen Kirche.

Das Wort Streit ist eigentlich nicht der richtige Ausdruck. Es wurden 
Kämpfe ausgetragen mit einer Brutalität und Härte, wie sie das frühe 
Christentum bisher noch nicht erlebt hatte.

Die Auseinandersetzungen um die Frage, ob Jesus wesensgleich mit 
dem Vater sei, oder ob er diesem untergeordnet sei, und damit verbunden 
die Entscheidungen der Konzilien von Nicäa im Jahre 325 und Konstan-
tinopel im Jahre 381 zur Trinitätsfrage, sie waren schon mit sehr harten 
Bandagen geführt worden. Doch die Klärung der Frage, ob Jesus, wenn 

https://doi.org/10.5771/9783828872233 - Generiert durch IP 216.73.216.96, am 13.01.2026, 20:40:35. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828872233


65

Wenn sich ein Honigtropfen im Meer auflöst …

er denn nun wesensgleicher Gott war, mit dem Vater und dem Heiligen 
Geist, ob er nun auch vollwertig Mensch war, mit Leib und Seele, mit 
Bewusstsein und Wille, diese Frage hielt weite Teile der Christenheit bis 
in das 7. Jahrhundert hinein in Atem. 

Die Aggressivität innerhalb der einzelnen christlichen Gruppierungen 
in den Zentren des Christentums von Alexandrien, Antiochien, Kons-
tantinopel und Rom und die Intoleranz unter den Gemeinden, war das 
einzige, was sie verband. Ihre starre Haltung, ihr überzogenes Sendungs-
bewusstsein ließ bei der Jesusfrage keine gemeinsame Lösung zu.

Die ersten christlichen Gemeinden, vor allem im östlichen Mittel-
meerraum hatten die Gottheit Jesu entsprechend ihrem Auferstehungs-
glauben ganz naiv behauptet, ohne sich Gedanken über das Verhältnis 
von Gott-Vater zu Gott-Sohn zu machen, oder gar der Frage nachzuge-
hen, wie denn Jesus als Gott und als Mensch zu verstehen sei. Mal spra-
chen sie von mehreren göttlichen Personen, mal stellten sie die Gottheit 
Jesu besonders heraus.

Dies war für sie vor allem deshalb auch kein Problem, weil den Men-
schen der Antike Götter durchaus vertraut waren und sie die Söhne von 
Göttern aus anderen Kulturen durchaus kannten. Diese Götter der Rö-
mer und Griechen waren eigentlich wie sie, nur lebten sie anderswo und 
waren unsterblich.

Es gab in der Antike Gottessöhne genug. Herrscher altorientalischer 
Großreiche wurden als Gottessöhne bezeichnet, in Ägypten bezeichne-
te man schon weit vor Christus die Söhne des Pharaos als Gottes Söhne 
und auch im Hellenismus wurde Alexander der Große als Sohn des Zeus 
verehrt. Auch Augustus in Rom bezeichnete sich selbst als Sohn Gottes.

Der Konfliktstoff und die beginnenden Diskussionen in der vor allem 
philosophisch gebildeten Christenheit über die Frage, wie Jesus als Gott 
und gleichzeitig als Mensch zu verstehen sei, sie war ab dem 4. Jahrhun-
dert nicht mehr aufzuhalten.

Vor allem der Zustrom von hellenistisch gebildeten Gläubigen der 
Kirche, aber auch die antichristliche Polemik der sogenannten heidni-
schen Welt machte eine ernsthafte Auseinandersetzung um die Frage 
nach dem einen Gott, dem Gottessohn und dem Menschensohn zwin-
gend erforderlich.

Wie ließ sich aber ein Gott und ein Mensch in einer gelebten Per-
son verstehen? Wie konnte das sein, ein Mensch wird Gott, erst Messias, 
dann Gottes Sohn, dann auch noch die zweite Person einer Trinität? In 
den folgenden Auseinandersetzungen galt es, durch das Bibelwort und 

https://doi.org/10.5771/9783828872233 - Generiert durch IP 216.73.216.96, am 13.01.2026, 20:40:35. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828872233


66

Wenn sich ein Honigtropfen im Meer auflöst …

durch die authentischen Überlieferungen zu klären, wie dieser Jesus Got-
tes Sohn und zugleich auch Menschensohn sein konnte.

Was Jesus wirklich war und wollte, wir werden es wohl nie mehr erfah-
ren. Doch die Kirchenväter des 5. Jahrhunderts wollten es genau wissen, 
oder besser gesagt, sie glaubten es genau zu wissen und der Streit darü-
ber eskalierte. Selbst der Heilige Geist, der ja erst kurz zuvor zu „göttli-
chen Ehren“ gekommen war, auch er konnte nichts mehr richten.

Obwohl letztlich bis in nachfolgende Jahrhunderte hinein diese Frage 
ungeklärt blieb, sind mehr als drei Konzilien der Frage nach der Mensch-
heit und Gottheit Jesu nachgegangen. Dies alles ohne nennenswerten 
Erfolg, denn von einer einheitlichen Vorstellung über den Mensch und 
den Gott in einer Person war man selbst am Ende der Regierungszeit des 
Kaisers Justinian (482–565) im 6. Jahrhundert noch immer weit entfernt.

Trotzdem hatten die Kleriker es geschafft, zugegebenermaßen nach 
langen Auseinandersetzungen, am Ende des Konzils von Chalkedon im 
Jahre 451 eine Glaubensgrundlage zu formulieren, die im Wesentlichen 
bis zum heutigen Tage als Dogma gültig ist:

»Die beiden Naturen Christi, die göttliche und die menschliche, 
bestehen nach der Vereinigung ohne Verwandlung und Vermi-
schung in ihrer Eigenart unversehrt fort«.

Die theologische Auseinandersetzung, die zu einem handfesten Konfikt 
ausartete, begann eigentlich schon weit vor dem Konzil von Chalkedon. 
Einen ersten Lösungsversuch gab es schon auf einem Konzil von Ephe-
sus im Jahre 431 nach Chr.. Auf diesem Konzil sollte die Angelegenheit 
bereits einer Lösung zugeführt werden. In der Gemeinde von Konstanti-
nopel ist zudem schon im Jahre 428 nach Chr. von Schlägereien zwischen 
den Befürwortern und Gegnern einer sogenannten monophysitischen 
Lehre und einer dyophysitischen Lehre die Rede. Die monophysitische 
Lehre geht vom Sohn Gottes aus, der die menschliche Natur annahm 
und dabei vereinigte sich die göttliche und die menschliche Natur rest-
los in der göttlichen. Im Gegensatz zur dyophysitischen Lehre, bei der 
man von der selbstständigen Existenz einer menschlichen Natur ausgeht. 
Bei der Verbindung der göttlichen mit der menschlichen Natur bleiben 
beide Naturen unvermischt und ungetrennt vorhanden. 

Man muss das alles nicht verstehen, aber man sollte zumindest eine 
Ahnung davon bekommen, was letztlich zu einer solchen, in der Tat blu-
tigen Auseinandersetzung geführt hat. 

https://doi.org/10.5771/9783828872233 - Generiert durch IP 216.73.216.96, am 13.01.2026, 20:40:35. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828872233


67

Wenn sich ein Honigtropfen im Meer auflöst …

Im Laufe des Konzils von Ephesus im Jahre 431 erzielten die Bischöfe 
mit Bestechungen, mit Gewalttaten und mit Gaunereien ein Ergebnis, das 
den Menschen Jesus nach monophysitischer Lehre mit nur einer, nämlich 
der göttlichen Natur, ausgestattet sah. Der Hauptvertreter dieser Theolo-
gie war Cyrill, der Bischof von Alexandrien. Er setzte seine ideologische 
Vorstellung von der einen Natur Christi durch und definierte zusätzlich 
auch die Frage nach der Gottesmutterschaft Marias. Sein Kontrahent, der 
Patriarch von Konstantinopel, wurde als Folge dieser Entscheidung mal 
eben in die Verbannung geschickt. Tenor dieses Konzils war die theolo-
gische Position eines Abtes von Konstantinopel, der sich deutlich zum 
Monophysitismus bekannt hatte und die historische Formulierung präg-
te: »Die menschliche Natur wurde von der göttlichen Natur aufgesogen, 
so wie sich ein Honigtropfen im Meer auflöst …«77.

Der Kirchenvater Cyrill gab jedoch schon nach kurzer Zeit seine ei-
gene Position wieder auf. Denn die Proteststürme ob dieser Lehre waren 
im östlichen Mittelmeerraum so groß, dass er schon im Jahre 433 nach 
Chr. eine andere Formulierung unterzeichnete, in der Christus als wahrer 
Gott und wahrer Mensch in „unvermischter Einheit“ bezeichnet wurde. 

Aufgrund anhaltender Feindseligkeiten zwischen den theologischen 
„Hochburgen“ im Mittelmeerraum und den Streitigkeiten zwischen den 
einzelnen Kirchenvätern berief Kaiser Theodosius II im Jahre 449 er-
neut ein Konzil ein. Er war besorgt um die Einheit des Reiches, die er 
nicht nur militärisch, sondern auch ideologisch zusammenhalten wollte.

Dieses Konzil ging als sogenannte „Räubersynode“ in die Geschichte 
ein. Der Bischof von Rom, Leo I, hatte diese Bezeichnung gewählt, weil 
seine dogmatische Position von den zwei Naturen Jesu , die er durch Le-
gaten vortragen lassen wollte, erst gar nicht auf die Tagesordnung des 
Konzils kam, sondern die „Schlägertruppen“ der anderen Bischöfe das 
Konzil und die Argumente der theologischen Auseinandersetzung ganz 
wesentlich bestimmten. Alle Patriarchen aus den „Zentren“ der Christen-
heit hatten schlagkräftiges Pflegepersonal und Mönche als „Bodygards“ 
zum Konzil mitgebracht. 

Der neue Patriarch von Alexandrien, Bischof Dioskur, hatte eine so 
große „Schutztruppe“ dabei, dass er jederzeit in der Lage war, Wider-
stände auf dem Konzil im Keim zu ersticken. Dioskur setzte sich, wie 
sein Vorgänger, mit seiner Vorstellung der Ein-Naturen-Lehre durch, 

77	 Manfred Clauss, Ein neuer Gott für die alte Welt, a. a. O., Seite 439.

https://doi.org/10.5771/9783828872233 - Generiert durch IP 216.73.216.96, am 13.01.2026, 20:40:35. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828872233


68

Wenn sich ein Honigtropfen im Meer auflöst …

obwohl sein Kontrahent, der neue Bischof von Konstantinopel, für die 
Zwei-Naturen-Lehre warb.

Drastisch beschreibt der Historiker Deschner in seinem Buch78, wie 
der dogmatische Streit auf dem Konzil verlief: »Auf Dioskurs Wink an 
den Militärgewaltigen wurden die Türen geöffnet, drangen Soldaten mit 
gezückten Degen herein, dazu seine Leibwache, die alexandrinischen Pa-
rabolani, tobende Mönche, die kreischende Menge. Rufe hallten durch 
die große Marienkirche: „Wenn einer von zwei Naturen spricht, sei er im 
Bann!“ „Heraus mit Eusebios! Verbrennt ihn, verbrennt ihn lebendig! In 
Stücke soll er geschnitten werden!… weil er Christus spaltet!«. Der Pa-
triarch von Konstantinopel versuchte bei den „Kampfhandlungen“ den 
Altar der Konzilskirche zu erreichen, doch Bischof Dioskur »riss ihn zu 
Boden, bearbeitete ihn mit den Füßen, worauf andere Synodalen … sich 
spontan anschlossen …«. Der so Misshandelte erlag wenige Tage später 
seinen Verletzungen. Dass sich die Kirchenfürsten gegenseitig exkommu-
nizierten, war noch die mildeste Form der Auseinandersetzung. Wenn 
die anwesenden Bischöfe während des Konzils bei einer Abstimmung 
einmal zögerten, »ihre Unterschrift unter ein von Bischof Dioskur vor-
bereitetes Urteil zu setzen, ließ dieser gleich wieder die Türen öffnen … 
die Bischöfe unterschrieben …«.

So ließ das Ergebnis dieses Konzils nicht lange auf sich warten: Die 
Lehre von den zwei Naturen Jesu wurde verdammt. Ab jetzt galt der Mo-
nophysitismus, die beiden Naturen Jesu hatten sich wieder in einer ein-
zigen Natur vereinigt. Das Konzil legte fest: Göttliches und Menschli-
ches sei jetzt untrennbar vermischt und das Menschliche im Göttlichen 
aufgegangen.

Kaiser Theodosius II stellte sich zunächst hinter diese Lehre, doch 
auch nach diesem Konzil ging der Streit und das Chaos unter den ach 
so christlichen Kirchenfürsten weiter. Der römische Bischof Leo I bat 
Kaiser Theodosius II schließlich nach dieser „Räubersynode“ eine neue 
Synode einzuberufen.

Und nun passierte etwas Unerwartetes, Kaiser Theodosius II stürzte im 
Jahre 450 nach Chr. beim Jagdausflug vom Pferd und brach sich den Hals.

Der neue Kaiser Markian, der die „jungfräuliche“ Schwester des vor-
herigen Kaisers geheiratet hatte, berief kurzfristig ein neues Konzil ein. 
Man hatte doch tatsächlich aus der Vergangenheit gelernt. Die Ereignis-

78	 Karlheinz Deschner, Kriminalgeschichte des Christentum, Band 2, Die 
Spätantike, Rowohlt Verlag, Hamburg, 5. Auflage 2013, Seite 223.

https://doi.org/10.5771/9783828872233 - Generiert durch IP 216.73.216.96, am 13.01.2026, 20:40:35. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828872233


69

Wenn sich ein Honigtropfen im Meer auflöst …

se und Auseinandersetzungen der vorangegangenen Konzilien zeigten 
Wirkung. Man begrenzte von vornherein die Teilnehmerzahl des Be-
gleitpersonals der Bischöfe. Die Historiker beschreiben es: »Der Stadt-
halter von Nicäa erhielt den Auftrag, die große Zahl der Kleriker, Mön-
che und des „Pflegepersonals“ aus der Stadt zu entfernen und nur die 
circa 550 Bischöfe zuzulassen … und außerdem das Konzil näher an die 
Hauptstadt nach Chalkedon zu verlegen …«79.

Der Kaiser und seine Gemahlin führten selbst den Vorsitz, man straff-
te die „Regie“ und siehe da: Der Monophysitismus wurde verurteilt, die 
Entscheidungen der vorangegangenen Konzilien verworfen und man 
schickte jetzt den Patriarchen Dioskur in die Verbannung. »Die Herr-
scher kürzten die Diskussion ab, sie legten den Bischöfen ein Glaubens-
bekenntnis vor und stellten sie vor die Alternative: unterschreiben oder 
abdanken …«80.

Die Mehrzahl der Bischöfe begriff allerdings ohnehin kaum, worum 
es theologisch eigentlich ging. Die intellektuellen Fähigkeiten der Kir-
chenfürsten auf den Synoden von Ephesus(im Jahre 431 und 449) waren 
beschränkt, so konnten mehrere Bischöfe nicht einmal ihre Namen sch-
reiben und ließen andere ihre Unterschrift geben. Auch auf dem Konzil 
von Chalkedon waren vierzig Bischöfe Analphabeten.

Nur das drohende Ultimatum des Kaisers ermöglichte es, dass der 
theologische Streit nun endgültig entschieden wurde. Der Kaiser sprach 
also mal wieder sein Machtwort und entschied die Glaubensfrage, nicht 
die Kirchenfürsten und schon gar nicht der Heilige Geist …

Das Konzil legte einen Wortlaut fest, der eine grundsätzliche Klärung 
herbeiführen sollte und bis heute Gültigkeit hat, der aber, wenn man ihn 
genau liest, doch nicht zur Klarheit und Eindeutigkeit des Dogmas bei-
tragen konnte, zumal damals schon die Formel „Christus in zwei Natu-
ren“ von keinem begriffen wurde:

»Ein und derselbe ist Christus, der einziggeborene Sohn und Herr, 
der in zwei Naturen unvermischt, unveränderlich, ungetrennt und un-
teilbar erkannt wird, wobei nirgends wegen der Einigung der Unter-
schied der Naturen aufgehoben ist, vielmehr die Eigentümlichkeit jeder 
der beiden Naturen gewahrt bleibt und sich in einer Person und einer 
Hypostase vereinigt«81.

79	 Manfred Clauss, Ein neuer Gott für die alte Welt, a. a. O., Seite 444.
80	 Manfred Clauss, Ein neuer Gott für die alte Welt, a. a. O., Seite 444.
81	 Zitat aus: www.wikipedia.org/wiki/Konzil_von_Chalcedon/…

https://doi.org/10.5771/9783828872233 - Generiert durch IP 216.73.216.96, am 13.01.2026, 20:40:35. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828872233


70

Wenn sich ein Honigtropfen im Meer auflöst …

Die Lehre von den zwei Naturen in einer Person war nach diesem 
Konzil durchgesetzt. Das Verhältnis zwischen der göttlichen und der 
menschlichen Natur in Jesus Christus zugunsten der Zwei-Naturen-
Lehre festgelegt.

Wenn eines ganz sicher ist, so dies: Es wäre dem Menschen Jesus nie 
in den Sinn gekommen, sich geradezu schizophren in zwei Naturen 
aufzuteilen, wie es die Dogmen der Kirche zum Leben und Wirken des 
Christus jetzt ausdrücklich für den Gläubigen im Dogma beschreiben:

»Die göttliche und die menschliche Natur sind in Christus … in 
der Einheit der Person miteinander verbunden«.

Bei der Ausformulierung und Präzisierung eines solchen Gottesbegriffs 
und der Zwei-Naturen-Person-Gottheitslehre mussten zwangsläufig zu-
sätzliche Begriffsdefinitionen, Erklärungen und Verfeinerungen zu die-
ser theologischen Idee entwickelt werden. 

Die menschliche und die göttliche Natur in einer Person der Dreifal-
tigkeit nicht gemischt, aber auch nicht getrennt voneinander, wie soll-
te das möglich sein?

Die dogmatischen Aussagen wurden immer komplexer und immer 
unverständlicher.

Wie solche eigenartigen Vorstellungen von einem monotheistischen 
Gott in zwei Naturen in den Anfängen des Christentums entwickelt wer-
den konnten, ließe sich ja noch beschreiben, aber nicht mehr verstehen. 

Man mag nicht mehr folgen, wenn Vermischung und Trennung von 
Naturen in einer Person so verpanscht werden.

Sind zwei Naturen in einem Menschen nicht vermischt, so sind sie 
entsprechend der Wortbedeutung rein, separat, isoliert, ja getrennt von-
einander.

Sind sie nicht getrennt, so beschreibt der Duden die Wortbedeutung 
des Adjektivs als nicht abgesondert, zusammen, ja mit anderem, in die-
sem Fall der zweiten Natur gemischt. 

Und wie ist das jetzt zu verstehen?
Die Kleriker der Kirche verstehen es zwar auch nicht, haben es aber 

trotzdem für die Gläubigen ausformuliert und es ist zu glauben, für alle 
Christen bis zum heutigen Tage. Der Mensch Jesus hatte per Dogma, ent-
sprechend dem Konzilsbeschluss des fünften Jahrhunderts, seine beiden 
Naturen nun unvermischt und ungetrennt.

https://doi.org/10.5771/9783828872233 - Generiert durch IP 216.73.216.96, am 13.01.2026, 20:40:35. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828872233


71

Wenn sich ein Honigtropfen im Meer auflöst …

Der Begriff der Natur als biologische, geistige und körperliche Eigen-
art oder Eigenschaft eines Menschen, hier bezogen auf die menschliche 
Natur des Wanderpredigers in Galiläa ist noch erklärbar, doch wie be-
schreibt man die göttliche Natur bzw. Eigenart Jesu im Menschen Jesus? 
Und wie lässt sich das unvermischt und ungetrennt verstehen?

Mir scheint, da sind Überlegungen der Kirchenväter des 5. Jahrhun-
derts, weil sie nicht zu erklären waren, doch sehr stark miteinander ver-
mischt, verunreinigt, ja verrührt worden.

Was Jesus nach den Texten der Bibel gepredigt hatte, und was nun die 
Christenheit im Mittelmeerraum zu glauben hatte, es war und ist einfach 
nicht mehr in Einklang zu bringen.

Hat denn eigentlich niemand mal den naheliegenden Gedanken ge-
äußert, dass diese Gott-Mensch-Theologie deshalb nicht verstanden wer-
den kann, weil sie schlichtweg unsinnig ist?

Die kirchlichen Autoritäten hatten sich einfach verrannt. Jesus musste 
nach seinem Tode schrittweise zu einem Gott werden, also aus dem Ver-
künder ein Verkündeter werden, obwohl man noch bis Ende des 3. Jahr-
hunderts ein guter Christ sein konnte, wenn man Jesus als untergeordnet 
unter den Vater verstand. Es gab ja zunächst nur den Jesus von Nazareth, 
doch dann musste es ein Christus werden, ein wahrer Gott und ein wah-
rer Mensch. Dieser Christus der Kirche ist und bleibt allemal ein reines 
Geschöpf der Kirche.

Die Göttlichkeit Jesu musste, nachdem man sich beim Trinitätsdog-
ma festgelegt hatte, gewahrt bleiben, doch die Überlegungen einer Er-
lösung der Menschheit durch das Leiden und die Kreuzigung Jesu war 
nur aufrechtzuerhalten, wenn Jesus auch wirklich Mensch war. Wie die 
beiden Naturen zu verstehen sein könnten, war offensichtlich unerheb-
lich und die Konzilien sagen dazu nichts. 

Die Dogmatikliteratur und die Lehraussagen der Kirche machen es 
sich ziemlich einfach: Wenn Jesus nicht wahrer Gott ist, dann »hat er kei-
ne universale Bedeutung …«. Wenn er nicht wahrer Mensch ist, dann 
»kann er nicht konkret leben und leiden …«82.

Der Gedankengang ist also nur schlüssig, wenn Jesus beides zugleich 
in einer Person vereinigt. 

Die Theologen geben dann aber auch zu, dass nicht erklärt werden 
kann, wie eine solche Vereinigung in einer Person möglich ist und sie 
retten sich wieder in den Glauben. Die Unendlichkeit Gottes sei der 

82	 Peter Hofmann, Katholische Dogmatik, a. a. O., Seite 174.

https://doi.org/10.5771/9783828872233 - Generiert durch IP 216.73.216.96, am 13.01.2026, 20:40:35. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828872233


72

Wenn sich ein Honigtropfen im Meer auflöst …

Grund dafür, dass Jesus neben der göttlichen auch noch eine menschli-
che Natur besitzen könne.

Wir machen es mal konkret: Der Mensch Jesus hat einen menschli-
chen Verstand, hat menschliches Wissen und Wollen und er soll zugleich 
im Vollsinn wesensgleich Gott sein, also göttliche Einsichten und einen 
allmächtigen göttlichen Willen haben?

Es ist beim besten Willen nicht nachzuvollziehen, wenn ein und die-
selbe Person zwei Bewusstseine in sich vereinigen kann. Zudem wider-
spricht das Jesusbild der Evangelien der unsinnigen Annahme, in Jesus 
gebe es zwei Bewusstseine und zwei Willen. Demnach weiß er als Mensch 
den Jüngsten Tag nicht, den er als allwissender Gott kennt. 

Ist das denn alles vorstellbar? Der Gott Jesus wollte es, der Mensch 
Jesus wollte es partout nicht und musste trotzdem höllische Schmerzen 
ertragen, wurde gefoltert und hingerichtet. Die göttliche Natur in ihm 
hatte sich jedoch entschieden, sie war sehr daran interessiert, dass der 
Mensch sich opferte, damit die gesamte Menschheit „losgekauft“ und 
mit Gott versöhnt würde. Sollte Gott-Vater das nicht mit seinem Sohn 
vorher besprochen haben? Sollte die Kommunikation gestört gewesen 
sein? In einer so wichtigen Sache. 

Mir will scheinen, dass die Theologen der Kirche genauso wenig wis-
sen, wie die einfachen Gläubigen, die Kleriker können ihr Nichtwissen 
nur einfach besser zum Ausdruck bringen.

Als Kritiker dieser Theologie kann man es nur so sagen: Alle dogma-
tischen Aussagen der Kirche zu dieser Frage müssen als intellektuell un-
redlich bezeichnet werden.

Bei meiner Suche nach Erklärungen habe ich sogar die Ausführungen 
eines katholischen Hochschullehrers gefunden, der gar beide Lehren zur 
Natur Christi, über die so heftig gestritten worden war, als Irrlehren be-
zeichnet. Der Monophysitismus (zwei Naturen werden zu einer Natur) 
sei eine Irrlehre, weil in ihm die menschliche Natur verschlungen würde 
und der Dyophysitismus (zwei Naturen bleiben eine göttliche und eine 
menschliche Natur) sei eine Häresie, weil »hier die Menschheit und die 
Gottheit so auseinandergerissen wird, dass die Einheit der Person Chris-
ti nicht mehr gedacht werden kann«83.

Bei solchen Ausführungen staunt sogar der Laie.

83	 Michael Welker, Gottes Offenbarung, Neuenkirchener Verlagsgesellschaft, 
Neuenkirchen-Vluyn, 3. Auflage 2016, Seite 252.

https://doi.org/10.5771/9783828872233 - Generiert durch IP 216.73.216.96, am 13.01.2026, 20:40:35. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828872233


73

Wenn sich ein Honigtropfen im Meer auflöst …

Es bleibt ein Geheimnis der Kirche und der Theologen, vor dessen Un-
begreiflichkeit wir Gläubigen nur noch schweigend verstummen können. 
Dieses Verstummen sollte aber erst dann geschehen, wenn wir Menschen 
unsere gottgegebenen Denkmöglichkeiten auch voll ausgeschöpft haben! 

So wollen wir denn weiter schöpfen und uns unseres Verstandes be-
dienen und weiter suchen nach Ausführungen, Versen und Kapiteln in 
der Bibel, die zum Beispiel so lauten könnten:

»Ich bin Jesus Christus, wahrer Gott und zwar in der zweiten Person 
der Trinität. Außerdem bin ich vollständiger Mensch und lasse mich für 
euch kreuzigen, damit ihr von der Erbsünde befreit werdet und Gott 
euch wieder gnädig ist …«84.

Bis jetzt habe ich sie noch nicht gefunden, eine solche Bibelstelle. Und 
ich habe auch noch keinen getroffen, der sie gefunden hätte …

84	 Kurt Flasch, Warum ich kein Christ bin, a. a. O., Seite 256.

https://doi.org/10.5771/9783828872233 - Generiert durch IP 216.73.216.96, am 13.01.2026, 20:40:35. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828872233


https://doi.org/10.5771/9783828872233 - Generiert durch IP 216.73.216.96, am 13.01.2026, 20:40:35. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828872233


75

4	 Wenn die Kriminalitätsrate im 
Vatikan weiter steigt …

Wie soll man über etwas schreiben, das man nicht erkennen kann? Wie 
über einen Gott als Person philosophieren, wenn diese göttliche Person 
nicht existiert?

Wie kann man einem solchen Phantom nachspüren, das angeblich 
nur dann subjektiv erfahren wird, wenn man inständig glaubt, dass es 
tatsächlich vorhanden ist?

Die Kirchen behaupten steif und fest, dass es den Heiligen Geist gibt. 
Fragt man die Menschen in Mitteleuropa, so wird schnell klar, dass der 
Glaube an den Geist Gottes so gut wie tot ist, dass er im Sterben liegt, 
wie das gesamte Christentum in der westlichen Welt.

Hebt man den Blick, so stellt man jedoch erstaunt fest, dass dies nicht 
oder vielleicht noch nicht für alle Regionen und Kontinente dieser Erde gilt.

Zwar beschwören europäische und auch deutsche Politiker nach wie 
vor die „Grundwerte des christlichen Abendlandes“, doch spätestens seit 
der Zeit der Aufklärung ist das Christentum in die Defensive geraten. 

Wenn nicht gerade Weihnachten oder Ostern ist, so sind die leeren 
Kirchenbänke ein beredtes Beispiel für die Gottlosigkeit unserer Zivilge-
sellschaft. Erstaunlicherweise zeigt jedoch die wachsende Zahl der Mit-
glieder der sogenannten „Pfingstkirchen“, vor allem auf dem amerika-
nischen Kontinent, eine andere Entwicklung. Obwohl auch hier, wie in 
Europa, die allgemeine Religiösität der Bevölkerung abnimmt, mischen 
die „Evangelikalen“ in der amerikanischen Politik und in der Wirtschaft 
maßgeblich mit.

So war zu sehen, wie zum Beispiel im amerikanischen Präsident-
schaftswahlkampf 2016, zumindest auf republikanischer Seite, das öffent-
liche Gebet und die Präsenz der Religion deutlich vorhanden war. Oder 
sollte dies nur ein Schaustück für die konservativen Wähler in Amerika 

https://doi.org/10.5771/9783828872233 - Generiert durch IP 216.73.216.96, am 13.01.2026, 20:40:35. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828872233


76

Wenn die Kriminalitätsrate im Vatikan weiter steigt …

gewesen sein? Die tatsächlichen Ausführungen des heutigen amerika-
nischen Präsidenten während und auch nach seinem Wahlkampf mag 
man nicht mehr diskutieren, schon gar nicht unter dem Gesichtspunkt 
einer christlichen Ethik.

Und doch, man schätzt, dass sich fast 80 Millionen Amerikaner zu 
den „Evangelikalen“ zählen. In Lateinamerika wächst die Zahl der Mit-
glieder der Pfingstkirchen und der evangelikalen Ausprägungen des 
Christentums rasant.

Die „Pfingstler“ sind die am schnellsten wachsende christliche Grup-
pierung in Brasilien, während die Mitgliederzahlen der katholischen Kir-
che eher stagnieren.

In den Gottesdiensten der Pfingstgemeinden ist wirklich was los. Hier 
wird die Präsenz des Heiligen Geistes, so wie sie sich in den Worten der 
Bibel darstellt, ganz öffentlich, man ist geneigt zu sagen, geradezu eks-
tatisch, inszeniert.

Barbara Opitz schreibt im Stern: »Die Zeit mit Gott ist hier wie ein 
Konzert von Pur oder der Münchener Freiheit, poppiger Schlagersound, 
Lichtmaschinen tauchen die Bühne in Blau und Rot … Discoeffekt«85. 

Mit Singen und Beten, lautem Anrufen des Heiligen Geistes, Kran-
kenheilungen und Dämonenaustreibungen, ja sogar „Zungenreden“, wird 
der Gottesdienst gefeiert und die Kleriker der katholischen Kirche in Eu-
ropa schauen peinlich berührt zu.

Das Pfingstereignis der Apostelgeschichte in der Bibel wird zum Aus-
gangspunkt von Veranstaltungen, die nicht nach einer schlichten Liturgie 
ablaufen, sondern in denen der Heilige Geist angeblich durch die Gläu-
bigen unmittelbar „erlebt“ wird.

Krasser könnte der Gegensatz zum praktizierten Pfingstfest in Euro-
pa in den lutherischen und katholischen Kirchen kaum sein. Den hiesi-
gen Klerikern der Kirchen ist das „ekstatische Herabrufen“ des Heiligen 
Geistes in den Gottesdiensten der Pfingstgemeinden geradezu suspekt.

Doch wie sollen sie ihrerseits das Pfingstereignis der Bibel den Gläu-
bigen nahebringen, wie es erklären und seine Bedeutung für den Chris-
tenmenschen erläutern? Sie tun sich schwer, die Theologen der Kirchen, 
die Anwesenheit, die Wirkung und die göttliche Person des Geistes an-
schaulich zu machen, wo doch nichts ist, was anschaulich gemacht wer-
den kann, wenn nicht zufällig auch jemand „in Zungen redet“.

85	 Artikel von Barbara Opitz aus der Zeitschrift „Stern“ vom 27.05.2017.

https://doi.org/10.5771/9783828872233 - Generiert durch IP 216.73.216.96, am 13.01.2026, 20:40:35. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828872233


77

﻿

Wie kann man die Geschichte in der Bibel zumindest am Pfingsttag 
verständlich machen und dabei die Übertreibungen und Überzeichnun-
gen der Beschreibungen in der Apostelgeschichte relativieren? Wie über-
haupt den Heiligen Geist, der ja bekanntlich weht wo er will, begreiflich 
machen? Eine schwierige, wenn nicht eine unmögliche Aufgabe, zumal 
den meisten, wenn auch immer noch Steuer zahlenden Christenmen-
schen, die nicht nachvollziehbaren Formulierungen biblischer Inhalte 
fremd geworden sind.

Zugegebenermaßen ist es wirklich „starker Tobak“, was einem da in 
der Bibel präsentiert wird, wie der Heilige Geist mit „Brausen“ über die 
Schar der Anhänger des ehemaligen Wanderpredigers kam, der doch 
angeblich noch nach seinem Tode von einigen gesehen worden sein soll.

Die kleine Gruppe jüdischstämmiger Jünger, die zum Teil ihr norma-
les Leben aufgegeben hatten und nun als Aussteiger ohne Perspektive 
und ohne Existenzgrundlage nicht wussten, was werden sollte, sie ver-
suchten, sich gegenseitig Mut zuzusprechen. Alle waren eher gescheiter-
te Existenzen, die nach ein oder zwei Jahren in Begleitung Jesu durchs 
Land gezogen waren. Sie waren auf Spenden von Gönnern angewiesen 
und saßen nun in einem Haus in Jerusalem, um das jüdische Wochen-
fest (Schawuot) zu feiern. Ihr Messias war seit acht Wochen tot und vor 
sieben Wochen als „Auferstandener“ angeblich gesehen worden, aller-
dings nicht öffentlich, sondern nur von ein paar wenigen „Auserwählten“.

Der Evangelist Lukas beschreibt eine Szene in der Apostelgeschich-
te, die so niemals stattgefunden haben kann. Er hat wohl bei der Aus-
schmückung und Abfassung seines Textes etwas zu dick aufgetragen. Zu-
mal er selbst ja gar nicht dabei war und die Geschichte nur von anderen 
kannte. Einer Erzählung, die seit Generationen mündlich weitergetra-
gen worden war, denn das angebliche Ereignis selbst hatte sich ja schon 
siebzig Jahre vorher zugetragen:

»Sie alle saßen am gleichen Ort zusammen. Da erhob sich vom Him-
mel her ein Brausen … und erfüllte das ganze Haus … Es erschienen ih-
nen Zungen wie von Feuer, die sich verteilten und einzeln herabsenk-
ten auf einen jeden von ihnen … und alle wurden erfüllt vom Heiligen 
Geist und fingen an in anderen Zungen zu reden … so wie der Geist ih-
nen eingab …« (Apg 2,1).

Ohne zynisch zu werden wird man bei einer solchen Beschreibung 
doch ein wenig an den Baron von Münchhausen oder an Grimms Mär-
chen erinnert, die ähnliche Geschichten erzählten.

Wenn die Kriminalitätsrate im Vatikan weiter steigt …

https://doi.org/10.5771/9783828872233 - Generiert durch IP 216.73.216.96, am 13.01.2026, 20:40:35. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828872233


78

Wenn die Kriminalitätsrate im Vatikan weiter steigt …

Die kleine Schar der Jünger Jesus, die ohne ihren Meister seit Wochen 
ausharrten und auf seine „Wiederkunft“ warteten, sie wird sicherlich in 
Jerusalem zusammengesessen und beratschlagt haben, was denn nun zu 
tun sei, aber eine solche Geschichte …

Man stelle sich einmal den Schulhof einer Gesamtschule in einem Stadt-
bezirk mit hohem Migrationsanteil vor, oder konkret eine Schulklasse 
mit 24 Schülern und 18 verschiedenen Nationalitäten. Alle Schüler reden 
in ihrer Muttersprache und alle verstehen alle. Es ist noch nicht vorge-
kommen, ein solches Ereignis, außer natürlich in der Apostelgeschichte 
der Bibel, und die darf bezweifelt werden. In der Schullandschaft würde 
sich bei einem solchen Ereignis ein „Brausen erheben“ und die Integra-
tionsbemühungen der Lehrer würden sowas von erleichtert.

An der historischen Tatsache, dass die Anhänger Jesu irgendwann 
losgezogen sind, um von dem Wanderprediger, seinem Leben und sei-
nen Worten in ihren Familien und ihrer näheren Umgebung zu erzählen, 
kommt man nicht vorbei. Auch dass sie sich zu Gruppen zusammenge-
schlossen haben, durch das Land gezogen sind und konspirative Treffs 
im von Rom besetzten Land organisiert haben, ist sehr wahrscheinlich. 
Trotzdem waren sie Juden geblieben und als solche feierten sie die jü-
dischen Feste wie alle anderen in Israel auch. So haben sie sicher auch 
das Wochenfest gefeiert, an dem das jüdische Volk die Offenbarung der 
Thoratexte und den Erntedank feierten. Solche Feiern des Schawuot gin-
gen mit dem Rezitieren von Thoratexten, Gesang und Tanz häufig bis in 
die Morgenstunden. 

Doch heute beschreibt die wissenschaftliche Textauslegung der Bibel 
das Pfingstereignis, so wie es durch den Evangelisten formuliert ist, als 
Unmöglichkeit. In Dogmatikerkreisen hat man allerdings auch gleich Er-
klärungen für eine solche märchenhafte Erzählweise parat. So sollte an-
geblich die jüdische Darstellung des Vorgangs der Offenbarung der Thora 
durch Gott persönlich mit rabbinischer Ausschmückung und Auslegung 
umgedeutet werden. Denn nach den alten Schriften der Juden war das 
Geschehen am Sinai voller Wunder gewesen, mit Donner und Blitz, mit 
Feuer und Rauch und der Stimme Gottes. Denn als Gott am Sinai sprach, 
»habe sich seine Stimme in siebzig Zungen geteilt, so dass jedes Volk die 
Stimme seiner eigenen Sprache hören konnte …«.

Somit hat wohl der Evangelist Lukas, fünfzig Jahre nach dem Ereignis, 
das Phänomen einer beginnenden Verbreitung der Heilsvorstellungen 
eines Wanderpredigers zu einer ekstatischen Lobhudelei der Großtaten 
Gottes gemacht und zu einem Sprach- und Hörwunder weiter ausgeformt. 

https://doi.org/10.5771/9783828872233 - Generiert durch IP 216.73.216.96, am 13.01.2026, 20:40:35. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828872233


79

Wenn die Kriminalitätsrate im Vatikan weiter steigt …

Das jüdische Wochenfest wie das Pessach-Fest wurde von den Kirchen-
vätern zum christlichen Pfingst- und Osterfest umgewandelt. Auf diese 
Weise lässt sich zumindest erklären, warum solche Geschehnisse in die-
ser Erzählweise in der Bibel stehen. Legitimieren lässt sich die Theolo-
gie vom Heiligen Geist so nicht.

Schon das Alte Testament spricht an verschiedenen Stellen von einem 
Geist Gottes und es ist durchaus verständlich, dass das jüdische Volk sei-
nem Gott einen Geist, eine Kraft zubilligte, die nach ihrer Überzeugung 
das irdische Leben erschafft und die Menschen zum Guten antreibt. Die 
Juden verstanden jedoch diesen Geist Gottes an keiner Stelle als eine ei-
genständige Person, sondern eher als eine Präsenz Gottes in dieser Welt, 
als eine unsichtbare Kraft, die trotzdem wirksam ist.

Obwohl es unter Theologen als sicher gilt, dass Jesus selbst diesen 
Geist nie als eine eigenständige Person, quasi neben dem Vater, verstan-
den hat, ist vor allem durch die Evangelisten Lukas und Johannes eine 
Vorstellung vom Heiligen Geist entwickelt worden, die, wie in der Tauf-
szene Jesu, den Geist auch als sichtbare Gestalt daherkommen lässt.

So lassen sich im Neuen Testament durch die unterschiedlichsten Be-
schreibungen der Evangelisten und deren Vorstellungen von einem Geist 
Gottes sowohl für die Darstellung des Geistes als Gestalt, als Person, als 
auch für die Präsenz des Geistes als Kraft und Eigenschaft eines Gottes 
in dieser Welt, Formulierungen finden.

Nachgewiesen ist in jedem Fall, dass in den Anfängen des Christen-
tums der Heilige Geist über einen sehr langen Zeitraum hinweg dem 
Gott-Vater eindeutig untergeordnet war und er eher als Eigenschaft ei-
nes Gottes verstanden wurde, denn als Person. Gedanken über die Fra-
ge, wie die Drei, Vater, Sohn und Geist zueinander standen, waren bei 
den ersten Christen überhaupt nicht im Blick. 

Doch der theologische Streit in dieser Frage war von Anfang an vor-
programmiert. Im zweiten und erst recht im dritten Jahrhundert nach 
Christus begannen die Bischöfe und Kirchenväter der noch jungen und 
zeitweise verfolgten Kirche ihre eigenen theologischen Erkenntnisse über 
den Geist als Gott strittig zu diskutieren. Es gab neben anderen einen 
Kirchenvater Justin, einen Theophilus von Antiochien und einen Kir-
chenvater Irenäus, denen vor allen Dingen daran gelegen war, dass die 
heiligen Schriften und deren Autoren schon beim Schreiben vom Heili-
gen Geist inspiriert waren und die Bibeltexte nicht einfach als mensch-
liches Ideengut betrachtet werden durfte. Und so wurde schon damals 
das Schrifttum als göttliches Wort im Sinne und in der Tradition der ent-

https://doi.org/10.5771/9783828872233 - Generiert durch IP 216.73.216.96, am 13.01.2026, 20:40:35. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828872233


80

Wenn die Kriminalitätsrate im Vatikan weiter steigt …

stehenden Kirche gelesen. Nicht nur die Evangelisten, nein auch die Bi-
schöfe nahmen für sich die Fülle des Geistbesitzes in Anspruch, um so 
die häretischen Vorstellungen über den Geist Gottes und sein Wirken in 
den verschiedenen Gemeinden der sich ausbreitenden Kirche im wahrs-
ten Sinne des Wortes bekämpfen zu können. 

Und Häretiker gab es viele, unter anderem sogenannte Montanisten 
und später auch die Pneumatomachen, die auf verschiedenen Zusam-
menkünften der Bischöfe und auf Synoden wegen ihrer falschen Auf-
fassung über die Rolle und Person des Heiligen Geistes als Sektierer ge-
brandmarkt und verurteilt wurden.

Das gesamte dritte wie auch das vierte und fünfte Jahrhundert ist er-
füllt vom theologischen Machtkampf über die richtige Sichtweise auf 
den Heiligen Geist, seine Wesenheit, seine Kraft und seine Stellung zu 
den beiden anderen Personen, zu Gott dem Vater und Gott dem Sohn.

Immer wieder wurde der Heilige Geist bemüht. Bei der Abfassung 
und der Interpretation der heiligen Schriften, bei der Frage der intellek-
tuellen Fähigkeiten der Bischöfe, bei den Entwicklungen der kirchlichen 
Institutionen sowie beim grundlegenden Verständnis der Texte in der Bi-
bel. Schon damals war nur der vom Geist beseelte Gläubige in der Lage, 
die geistlichen Tiefen der Schriften richtig zu verstehen.

Dennoch blieb die Frage, ob denn der Geist ein Geschöpf war, und 
wenn ja, wer war dann der Schöpfer und wie sind dann die drei als Vater, 
Sohn und Geist zu verstehen? So lebte im 4. Jahrhundert ein Kirchenva-
ter Athanasius (300–373 nach Chr.), der schon früh gegen eine Unterord-
nung des Sohnes und des Geistes unter den Vater kämpfte und der den 
Hl. Geist als „wesensgleich“ zum Vater und Sohn beschrieb. Das Konzil 
von Konstantinopel im Jahre 381 nach Chr. folgte, wie wir gesehen haben, 
im Wesentlichen seinen Vorstellungen und denen der Kirchenväter Ba-
silius und Gregor von Nazianz. Dieses Konzil legte die bis heute gültige 
Trinitätslehre und damit die Zuordnung und Rolle des Hl. Geistes fest, 
obwohl die Mehrheit der Bischöfe des Konzils der sogenannten ariani-
schen Meinung zuneigte, dass nämlich nur Gott-Vater ewig da war und 
der Sohn und der Geist nachgeordnet sein sollten.

Auch stießen die Theologen nicht nur heute, sondern auch schon da-
mals an ihre sprachlichen Grenzen, wenn sie vom Wesen des Heiligen 
Geistes sprachen. Die intellektuelle Einsicht sagte auch damals schon je-
dem, dass der Heilige Geist, so es ihn denn gibt, entweder von einem Gott 
gezeugt/gehaucht oder ungezeugt/ungehaucht sein muss. Ist er von nie-
manden gezeugt/gehaucht, so war er immer schon da und es gibt zwei 

https://doi.org/10.5771/9783828872233 - Generiert durch IP 216.73.216.96, am 13.01.2026, 20:40:35. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828872233


81

Wenn die Kriminalitätsrate im Vatikan weiter steigt …

Götter, nämlich Gott-Vater und Gott-Geist. Sollte der Geist jedoch ge-
zeugt/gehaucht sein, so stellt sich sofort die Frage nach dem Erzeuger.

Ist der Geist vom Vater gezeugt/gehaucht, so hat dieser zwei Söhne, Je-
sus Christus und den Heiligen Geist. Sollte jedoch der Heilige Geist gar 
vom Sohn Gottes gezeugt/gehaucht sein, dann handelt es sich um eine 

„Enkeltheologie“, dann ist Gott gar der Großvater des Heiligen Geistes. 
Wie sagte Peter Lustig häufig in seiner Kindersendung „Löwenzahn“: 
»Klingt komisch, ist aber so«! 

Doch was machten die Väter des Konzils im Jahre 381? »Sie schnatter-
ten wie ein ganzer Schwarm Elstern, ein Lärm wie von einer Horde Kin-
der … aber entscheidend war und blieb die Meinung des Kaisers …«86, 
sagt der Historiker. Es lohnt sich, die Lebensgeschichte des Kirchenva-
ters Athanasius nachzulesen, sie ist typisch für die theologischen Ausei-
nandersetzungen der damaligen Zeit. Die unterschiedlichen Vorstellun-
gen der Kaiser und der Bischöfe über die Frage, ob Jesus „wesensgleich“ 
oder „wesensähnlich“ mit Gott-Vater sei, trieb Athanasius mindestens 
fünfmal, möglicherweise gar siebenmal in die Verbannung oder besser 
gesagt in die Wüste. So wurde er als Bischof verbannt, drangsaliert, wie-
der eingesetzt, verbannt, wieder eingesetzt, je nachdem, welche Vorstel-
lungen über Gott gerade an der Tagesordnung waren und welcher Vor-
stellung der Kaiser aus machtpolitischem Kalkül gerade den Vorzug gab. 
Es hätte alles auch ganz anders kommen können mit dem Wesen des 
Heiligen Geistes. 

Man ist geneigt zu sagen, dass Jesus sich im Grabe rumgedreht hät-
te, wenn er denn noch darin liegen würde, angesichts der Härte, Vehe-
menz und Brutalität, mit der für „göttliche“ Positionen gekämpft wurde, 
die für Jesus überhaupt nicht „auf dem Schirm“ waren.

Wer jedoch geglaubt hatte, dass es bei diesen Auseinandersetzungen 
und theologischen Konflikten innerhalb der frühen Kirche nur um den 
vom Heiligen Geist inspirierten rechten Glauben ging, den muss ich bit-
ter enttäuschen. Es ging vor allem um die Politik des Römischen Reiches, 
um Pfründe und Bischofsstühle, um Machtgehabe und persönliche Que-
relen. So beschreibt ein Dokument die Synode der Kirche im Jahre 324 
nach Chr. in Antiochia: Dort trafen sich wieder einmal die Väter, der 
Historiker spricht schon von „Kirchenfürsten“, sie hatten wieder einmal 
die Kontroverse zu diskutieren, wie das denn nun zu verstehen sei, die 
Wesenheit der göttlichen Personen. Und was passierte auf dieser Synode, 

86	 Manfred Clauss, Ein neuer Gott für die alte Welt, a. a. O., Seite 371.

https://doi.org/10.5771/9783828872233 - Generiert durch IP 216.73.216.96, am 13.01.2026, 20:40:35. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828872233


82

Wenn die Kriminalitätsrate im Vatikan weiter steigt …

die Bischöfe des östlichen Teils des Reiches exkommunizierten die Bi-
schöfe des Westens, woraufhin die Bischöfe des Westens die des Ostens 
exkommunizierten und so waren die unterschiedlichen Vorstellungen 
über das göttliche Wesen endlich gleich, da alle exkommuniziert waren. 
Erst die außenpolitischen Entwicklungen des Römischen Reiches, nicht 
die theologischen und vom Heiligen Geist inspirierten Überzeugungen 
der Väter führten die dogmatischen Lehrsätze der Kirche herbei, die 
am Ende ausschließlich durch den Kaiser des Reiches festgelegt wurden. 

Es sind hierbei wohl zwei Dinge besonders aufschlussreich. Zum ei-
nen werden die dogmatischen Entscheidungen sowie die Glaubenssätze 
der Kirche mit oder ohne den Heiligen Geist von der weltlichen Macht 
getroffen. Was jedoch noch schwerer wiegt, ist die Tatsache, dass bei der 
Suche nach den Glaubenswahrheiten und dogmatischen Festlegungen 
einer Kirche für alle Gläubigen die vom Geist inspirierten Kirchenväter 
ein jämmerliches Bild abgeben. Ihre Überzeugungen sind deutlicher von 
persönlichen Gesichtspunkten und Interessen geleitet als von göttlicher 
Eingebung. Die persönlich motivierten Querelen stehen im Vordergrund 
und die eigenen Pfründe werden unter Berufung auf die Geistesgaben 
verteidigt. Man kann sicher sagen, dass die Strukturierung und Normie-
rung der katholischen Glaubenslehre dieser Zeit in Wahrheit eine staat-
liche Angelegenheit war. Damit einher ging eine Kriminalisierung der 
Häresien und ihrer Anhänger – sowie eine Diffamierung der Juden und 
der „Heiden“. Bis ins 13. Jahrhundert hinein wird an diesen Glaubensfun-
damenten durch die Bischöfe gebastelt und erst in einem relativ späten 
Glaubensbekenntnis des 13. Jahrhunderts wird dann endgültig aus dem 
Heiligen Geist auch ein vollkommener und wahrer Gott.

Der Theologe Hans Küng spricht von einem »höchst komplexen, viel-
fach widersprüchlichen und in jedem Fall langwierigen Denkprozess …«87, 
der dann zu dieser dogmatischen Sprachregelung vom Heiligen Geist 
geführt hat.

Die dritte Person der Dreifaltigkeit wird also nach dem heute gülti-
gen Dogma der Kirche so beschrieben:

»Der Heilige Geist geht aus dem Vater und dem Sohn als einem 
einzigen Prinzip durch eine einzige Hauchung hervor«.

87	 Hans Küng, Das Christentum, a. a. O., Seite 230.

https://doi.org/10.5771/9783828872233 - Generiert durch IP 216.73.216.96, am 13.01.2026, 20:40:35. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828872233


83

Wenn die Kriminalitätsrate im Vatikan weiter steigt …

Die Frage, wie ein göttliches Wesen haucht, ist nicht spöttisch gemeint. 
Denn viele Theologen meiden diese Formulierung und sprechen von 
dem Hervorgehen des Geistes aus dem Vater und dem Sohn. Geht aber 
der Geist hervor aus Vater und Sohn oder wird er gehaucht, bleibt trotz-
dem nach dem Verständnis des normalen Christenmenschen die „Enkel-
theologie“. Wenn Jesus gezeugt ist aus dem Vater und der Geist hervor-
geht aus dem Vater und dem Sohn, so sind wir denn doch an der „Grenze 
des Sagbaren“, wie selbst die Theologie es formuliert.

Mir scheint, dass immer dann, wenn die Dogmatikexperten Gott zu 
nahe treten, die eigenartigsten Formulierungen und seltsamsten gedank-
lichen Überlegungen für ein Dogma in Worte gekleidet werden, die die 
Theologen selbst nicht mehr verstehen, obwohl sie doch an der Formu-
lierung und Entstehung des Dogmas selbst mitgewirkt haben.

Warum, um Himmels Willen, durfte der Geist Gottes, nicht wie im Al-
ten Testament beschrieben, die Kraft, die wirkmächtige Gegenwart Got-
tes in der Welt und im Leben der Menschen bleiben?

Die Beschreibung des Heiligen Geistes als eine Person der Dreifaltig-
keit ist ohnehin nicht vermittelbar, doch selbst den Geist als Kraft oder 
Gegenwart Gottes in dieser Welt zu erklären, gelingt kaum.

Deshalb noch einmal die Frage: Wie kann man sich zu etwas äußern, 
dessen Existenz und Wirkungsweise keiner sehen kann, wie soll man 
über etwas schreiben, das keiner erkennen kann?

Die Theologen, die Kleriker, sie können das, sie beschreiben die Geist-
Theologie als zentrales Thema der Glaubenslehre und sprechen eindrucks-
voll über die Wirkungsweise des göttlichen Geistes in dieser Welt. Sie wer-
den vor allem immer wieder fündig im Neuen Testament beim Apostel 
Paulus, der interessanterweise viel über die Gaben des Heiligen Geistes 
zu berichten weiß, obwohl er selbst beim Pfingstereignis gar nicht dabei 
war. Die Pfingstkirchen, die Evangelikalen, auch die religiösen Fanati-
ker berufen sich immer wieder gerne auf die beschriebenen Geistesga-
ben in der Bibel. Paulus spricht von den ungewöhnlichen Gaben der pro-
phetischen Rede, von Weissagungen, von Heilungen und von Wundern, 
auch von Zungenreden. Ich bin überzeugt, dass heutigen Theologen die-
se Passagen eher unangenehm sind, denn es werden vielfach natürliche 
Talente und Gaben der Menschen als geistgewirkt verstanden, es werden 
übernatürliche Vorgänge wie Heilungen durch Gebete behauptet, wo der 
Verdacht des religiösen Selbstbetrugs naheliegt oder es werden Wirkun-
gen des Heiligen Geistes beteuert, deren Auftreten sich heute problem-
los medizinisch oder psychologisch erklären lassen.

https://doi.org/10.5771/9783828872233 - Generiert durch IP 216.73.216.96, am 13.01.2026, 20:40:35. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828872233


84

Wenn die Kriminalitätsrate im Vatikan weiter steigt …

Meine Überzeugung ist nicht aus der Luft gegriffen: Die Kleriker sind 
heute bei der Fragestellung zum Heiligen Geist auf dem Rückzug. Am 
Ende ihrer Argumentation bleiben doch nur noch die Beschreibung ei-
ner Wirkung des Heiligen Geistes auf die innerkirchlichen Vorgänge und 
auf die persönlichen Glaubensüberzeugungen des einzelnen Christen üb-
rig. Hier können sich allerdings die Theologen so richtig auslassen und 
die Wirkung des Heiligen Geistes in der Kirche bei der Vermittlung des 
Glaubens wortgewaltig beschreiben. Hier können sie „Wortkonstrukti-
onen“ so eindrucksvoll aufbauen, dass sie den normalen Christenmen-
schen nicht mehr erreichen. Nicht nur weit weg sind sie, diese Formu-
lierungen, vom Lebensalltag der Gläubigen, sondern auch weit entfernt 
von jeder intellektuellen Ehrlichkeit.

Hier wird der Heilige Geist als Urheber der Heiligen Schriften auf-
gefasst, die Kirche wird als Ort der Erkenntnis des Heiligen Geistes be-
schrieben, nur der Heilige Geist lässt den Christen die Worte Jesu er-
kennen, die Gemeinschaft des Heiligen Geistes gibt den Getauften die 
verlorene Ähnlichkeit mit Gott zurück, ja erst der Geistbesitz bedeutet 
für den Glaubenden, dass er Christus nahe ist. Die Zahl solcher Formu-
lierungen ließe sich beliebig erweitern.

Versucht man diesem „hohlen Geklingel“ in den dicken Büchern zur 
Dogmatik der Kirche nachzuspüren, so trifft man schnell auch auf die 
Fluchtwege der Theologen, denn sie sind häufig selbst nicht in der Lage, 
den Heiligen Geist und seine Wirkungsweise in der Welt halbwegs sinn-
voll und intellektuell redlich zu erläutern.

Es erscheinen Formulierungen wie: »Die Erkenntnis göttlicher, vor dem 
natürlichen Auge verborgener Wahrheiten, ist … eine exklusive Geistes-
gabe …« oder auch: »Die Fähigkeit göttlicher Erkenntnis ist vom Geist 
selbst gegeben. Wer ihn hat, erkennt ihn, wer ihn nicht hat, erkennt ihn 
nicht …« und dann noch: »Glaubenswahrheit und Erkenntnis ist nicht 
jedermann zugänglich und einsichtig …«. Anschließend kommt immer 
wieder der Hinweis, dass die »Wahrheit des christlichen Glaubens … sich 
der intellektuellen Kritik entzieht. Sie ist nur dem inspirierten Gläubigen 
und zwar im Zirkel von geistiger Autorenschaft und inspirierter Schrift-
auslegung zugänglich …«88.

88	 In diesem Zusammenhang verweise ich auf die Ausführungen von 
Bernd Jochen Hilberath zur Pneumatologie aus: Theodor Schneider 
(Hrsg.), Handbuch der Dogmatik, Band 1, a. a. O., Seite 447 ff. und auf die 
Formulierungen im Katechismus der katholischen Kirche, a. a. O., Seite 211 ff.

https://doi.org/10.5771/9783828872233 - Generiert durch IP 216.73.216.96, am 13.01.2026, 20:40:35. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828872233


85

Wenn die Kriminalitätsrate im Vatikan weiter steigt …

Eine geradezu typische Argumentation von Berufstheologen, die ein-
fach behaupten müssen, dass die Worte der Schrift nur von dem verstan-
den werden können, und ihre Auslegung nur dem Menschen zugänglich 
ist, der an die Wirkungsweisen des Heiligen Geistes glaubt.

Um diese Gedankenkonstruktion aufrechterhalten zu können, ist wie-
der einmal der bekannte Zirkelbeweis nötig und keiner wundert sich, dass 
dieser dogmatische Teil des Glaubens dem sogenannten gedanklichen 
Zugriff entzogen bleibt. Dabei ist dieses gesamte dogmatische Wortge-
bäude den Köpfen von Theologen des vierten und fünften Jahrhunderts 
entsprungen. Die Theologen betonen allerdings heute zu ihrer Rechtfer-
tigung, denn diese intellektuelle Volte bemerken sie ja auch, dass hinter 
dem christlichen Zirkelbeweis kein Vorsatz arglistiger Täuschung stehe, 
sondern nur eine feste Glaubensüberzeugung89.

Also, die Kleriker glauben daran und drücken es dann so aus: »Die 
Erkenntnis göttlicher, vor dem natürlichen Auge verborgener Wahrhei-
ten ist … eine exklusive Geistesgabe«90.

Welche Verrenkungen. Wie war doch die theologische Welt noch ein-
fach, als alles, was die geistlichen Gehirne der Kirchenväter ausgebrü-
tet hatten, einfach nur zu glauben war und dass alles, was nicht mit ih-
rer Vorstellung in Übereinstimmung zu bringen war, als ketzerisch oder 
heidnisch galt. 

Doch mit einer solchen Argumentation kommt man heute, Gott sei 
Dank, nicht mehr durch. Entweder interessiert sich kein Gläubiger und 
schon gar kein Außenstehender mehr für dieses Theologengerede oder 
der Gläubige selbst ist nicht mehr in der Lage, die Lehräußerungen der 
Kirche zu durchschauen, angesichts der intellektuellen Müllberge und 
Vernebelungstaktiken der Kleriker. Oder der Gläubige durchschaut es 
und es wächst in ihm die Erkenntnis, dass er sich doch besser auf seine 
eigenen menschlichen Geistesgaben verlassen muss, denn der Geist der 
Theologen begründet in der Kirchenliteratur den Geist Gottes in dieser 
Welt zum Beispiel mit solchen hanebüchenen Formulierungen: 

»Wenn die Wirklichkeit des Geistes im aus-sich-sein und beim-ande-
ren-sein sich vollzieht, und wenn von Gott gesagt werden muss, dass er 
immer schon außer sich beim anderen und darin bei sich selbst ist, dann 
steht der Hl. Geist genau für diesen Vollzug, indem der Vater im Sohn 

89	 Kurt Erlemann, Unfassbar?, Neuenkirchener Verlagsgesellschaft, 
Neuenkirchen-Vluyn, 2. Auflage 2012, Seite 51.

90	 Kurt Erlemann, Unfassbar?, a. a. O., Seite 58.

https://doi.org/10.5771/9783828872233 - Generiert durch IP 216.73.216.96, am 13.01.2026, 20:40:35. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828872233


86

Wenn die Kriminalitätsrate im Vatikan weiter steigt …

beim anderen seiner selbst und zugleich immer schon bei sich selbst ist 
und der Sohn im Vater beim anderen und zugleich bei sich selbst ist. Der 
Hl. Geist ist der „Raum“ … in welchem Vater und Sohn immer schon 
bei sich selbst und beim anderen sind, in noch größerer Selbstlosigkeit 
selbst bezogen«91. 

Die können einem ganz schön auf den Geist gehen, die amtlichen 
Kirchenvertreter. 

Die Theologie der Dreifaltigkeit und solche theologischen Aussagen 
zum Heiligen Geist haben dazu geführt, und diese Ansicht gibt es mitt-
lerweile auch in Teilen der Theologenzunft, wenn auch spät, dass heute 
die Rede vom Heiligen Geist unverständlich geworden ist und man sie 
daher vielfach besser auf sich beruhen lässt.

Ich bin mir ziemlich sicher, dass selbst Jesus von Nazareth dies alles 
nicht mehr verstanden hätte.

Einig ist man sich in der Kirche allerdings darin, dass erst das tat-
sächliche Verhalten der Christenmenschen, wenn sie denn vom Heili-
gen Geist durchdrungen sind, einer so oder ähnlich gearteten Dogmatik 
die nötige Glaubwürdigkeit in der Welt verleihen könnte. 

Doch wo sind sie und wo waren sie, heute und in der Geschichte, die 
Christen, die vom Geist inspiriert die „guten Werke“ tun oder getan ha-
ben? Sollten gar nur die Kirchenfürsten die Fülle des Geistbesitzes zu-
gesprochen bekommen haben und nur innerhalb der Kirche der Heili-
ge Geist wahrhaft wirken?

Der Mensch kommt ohne eigenes Zutun auf diese Welt und ist we-
der gut noch böse oder vielleicht besser gesagt sowohl gut als auch böse. 
Dies aber doch nicht wegen der Religion oder wegen des Heiligen Geis-
tes, sondern trotz der Religion. Untersuchungen haben vielfach gezeigt 
und es lässt sich zur Zeit gerade für die extremen Islamisten sagen, dass 
derjenige, der an einen Gott glaubt, dann gewalttätiger ist, wenn er zu-
vor in seinen heiligen Schriften liest, dass Gott die Gewalt billigt. Der 
religiöse Kontext führt bekanntlich auch und gerade im Koran zu grö-
ßerer Aggressivität. 

Wenn in Mitteleuropa das „Böse“ in einem Menschen überwiegt und 
der Mitmensch durch welche Taten auch immer beeinträchtigt wird, so 
haben der Rechtsstaat und die Zivilgesellschaft „Planken“ eingezogen, 
die es möglich machen, dass das Individuum sich frei entfalten kann, 

91	 Bernd Jochen Hilberath in: Theodor Schneider (Hrsg.), Handbuch der 
Dogmatik, Band 1, a. a. O., Seite 534.

https://doi.org/10.5771/9783828872233 - Generiert durch IP 216.73.216.96, am 13.01.2026, 20:40:35. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828872233


87

Wenn die Kriminalitätsrate im Vatikan weiter steigt …

ohne die Rechte und Privatsphäre der anderen Menschen zu beeinträch-
tigen. Nur so kann in demokratischen Gesellschaften Leib und Leben je-
des Einzelnen gesichert werden. Auch wenn dies zur Zeit in nur weni-
gen Gesellschaften und Staaten dieser Erde praktiziert wird, auf einen 
solchen Weg muss sich in jedem Fall die gesamte Menschheit machen. 

Doch wo ist da der Heilige Geist? Man kann ein guter oder auch ein 
schlechter Mensch sein, und dies ohne Glauben an welches göttliche 
Wesen auch immer. In den USA ist z. B. bekannt, dass signifikant mehr 
Kirchgänger für die Todesstrafe und für Folterungen von Gefangenen 
sind, als Nichtkirchgänger92. 

Der Heilige Geist kann doch wohl nicht mitmachen, wenn nicht nur 
trotz, sondern sogar wegen der Religion ganze Völker oder Volksgrup-
pen ermordet werden. Wo war denn der Heilige Geist, der doch nach 
den Aussagen der Kirche den Glaubenden in seiner ethischen Haltung 
stärkt und zum Tun des Willen Gottes befähigt, als in Deutschland Mil-
lionen von Juden deportiert und ermordet wurden? Wo war gar der 
Papst, wenn doch der Heilige Geist exklusiv an Leitungsfunktionen der 
Kirche gebunden ist? Wo war er, als der ausgewiesen christliche Präsi-
dent der USA mit Täuschungsmanövern den Krieg im Irak vom Zaune 
brach? Wo ist er, wenn im Jemen und in Somalia sieben Millionen Män-
ner, Frauen und Kinder langsam aber sicher in einer beispiellosen Hun-
gersnot versinken, weil sich religiöse Gruppierungen mit Hilfe benach-
barter Machthaber gegenseitig massakrieren?

Oder weht der Geist gar nur dort, wo Hilfsorganisationen Flüchtlin-
ge im Mittelmeer vor dem Ertrinken retten? Weht er auf dem Börsen-
parkett oder in der Suppenküche für Obdachlose? Weht er gar im Vati-
kan, wo die Zahl der Verbrechen, darunter Wirtschaftsdelikte, Pädophilie 
und Drogenhandel, nach Aussagen des Generalstaatsanwaltes des Heili-
gen Stuhls Gian Milano, nach wie vor ansteigt93.

Nein und abermals nein, man kann das Gute und das Humane in der 
Welt nicht für sich und seinen Heiligen Geist reklamieren und die Bos-
heiten der Menschheit und die Grausamkeiten von Krieg, Hunger und 
Zerstörung den Unfreiheiten der Menschen und irgendwelchen von Gott 
geschaffenen widergöttlichen Kräften anlasten.

92	 Vgl. hierzu: Gerhard Czermak, Problemfall Religion, Tectum Verlag, Marburg 
2014, Seite 315.

93	 Siehe: Meldung in: „Spiegel online“ vom 02.02.2015.

https://doi.org/10.5771/9783828872233 - Generiert durch IP 216.73.216.96, am 13.01.2026, 20:40:35. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828872233


88

Wenn die Kriminalitätsrate im Vatikan weiter steigt …

Der Geist Gottes, er wehte damals nicht und er weht auch heute nicht, 
er weht überhaupt nicht. 

Der menschliche Geist, nicht der göttliche Geist, weht in den Gehir-
nen, ohne dass die Medizin bis heute Klarheit darüber hat, wie die Be-
ziehungen zwischen Geist und Gehirn „ablaufen“, wie menschliches Be-
wusstsein und psychologische und physiologische Faktoren miteinander 
kommunizieren.

Die Kluft zwischen dem theologischen Gerede vom Heiligen Geist 
und dem tatsächlichen Weltgeschehen im Großen und im Kleinen ist 
unüberbrückbar.

Wenn dies aber so ist, dann wäre doch vor der Konstruktion eines sol-
chen theologischen Überbaus über eine Pfingstgeschichte, vor der Ent-
wicklung von Lehrsätzen und Sinnbeschreibungen über einen solchen 
biblischen Vorgang die tatsächliche Gegebenheit, am besten durch römi-
sche Historiker, die unverdächtig wären bei der Beschreibung von „über-
natürlichen“ Vorgängen, zu sichern gewesen. Dieses Faktum ist bis heute, 
trotz aller Beteuerungen der Kirche, eben nicht gegeben.

Die Kirche will einfach, ja muss das Privileg behalten, dass nur sie die 
eine göttliche Wahrheit nicht nur zum Pfingstereignis für alle Menschen 
vermitteln kann und dazu braucht sie die angebliche Tatsächlichkeit der 
biblischen Erzählungen, denn nur so bleibt sie unentbehrlich für die Be-
stätigung eines Heiligen Geistes, dessen Existenz in dieser Welt nicht er-
kannt werden kann.

Papst Johannes Paul II drückte es in einer Audienz am 17.10.1990 so 
aus: »Die Person des Heiligen Geistes übersteigt die Möglichkeiten … der 
menschlichen Erkenntnis in besonderer Weise … Für uns ist die dritte 
göttliche Person der verborgene und unsichtbare Gott …«. 

So wollen wir es einfach akzeptieren und die Suche nach dem Hei-
ligen Geist in dieser Welt unterlassen und auch das Schreiben über ihn 
und wir sollten nicht daran rühren, vor allem nicht an den Feiertagen 
zu Pfingsten. Denn diese Tage sind auch ohne geistliche Erkenntnis, ja 
sogar ohne Kenntnis des gesamten biblischen Geschehens im Durch-
schnittsbewusstsein der Bürger und Arbeitnehmer ein gewünschter und 
gewohnheitsmäßiger Termin.

https://doi.org/10.5771/9783828872233 - Generiert durch IP 216.73.216.96, am 13.01.2026, 20:40:35. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828872233


89

5	 Wenn die Kirche der Jungfrau Maria 
keine Eizelle zugesteht …

Es ist schon ein starkes Stück. Da verlobt sich ein alter Mann, der nach 
den apokryphen (verborgenen) Schriften aus dem ersten und zweiten 
Jahrhundert nach Chr., die keine Aufnahme in den Kanon der Bibel ge-
funden haben, schon ein Greis von achtzig Jahren gewesen sein soll, mit 
einer blutjungen Frau, die gerade dem Kindesalter entwachsen ist. Dies 
muss selbst für die damaligen Verhältnisse im Ostzipfel des Römischen 
Reiches kein alltäglicher Vorgang gewesen sein.

Der greise Witwer dürfte auch nach den Erkenntnissen heutiger bio-
medizinischer Forschung und in Anbetracht seiner eigenen körperlichen 
Möglichkeiten sehr überrascht gewesen sein, dass diese junge Frau offen-
sichtlich in „guter Hoffnung“ war. Er hatte sicher heute und erst recht vor 
über 2000 Jahren dafür keine plausible Erklärung. Dass sie schwanger 
war, ließ sich nicht mehr verbergen. Das Problem war nur, beide wuss-
ten nicht, von wem geschwängert. Dass der alte Herr deshalb ziemlich 
sauer war, kann man sich gut vorstellen.

Nach der Überlieferung soll ihm jedoch ein Engel die peinliche Si-
tuation erklärt haben. Diese Erklärung muss so überzeugend gewesen 
sein, dass er seine Überlegungen zur Trennung von dieser jungen Frau 
daraufhin wieder verwarf.

Welch eine skurrile Geschichte, ein Methusalem mit einer werden-
den Mutter, unterwegs in der römisch besetzten Provinz. Und ausge-
rechnet dieser alte Mann mit seinen circa achtzig Jahren, bei einer durch-
schnittlichen Lebenserwartung von rund vierzig Jahren im damaligen 
Römischen Reich, er soll sich nun aufmachen, mit einer jungen Frau in 
Umständen, um in einem Nest namens Bethlehem in Galiläa an einer 
Volkszählung teilzunehmen.

https://doi.org/10.5771/9783828872233 - Generiert durch IP 216.73.216.96, am 13.01.2026, 20:40:35. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828872233


90

Wenn die Kirche der Jungfrau Maria keine Eizelle zugesteht …

Die historisch-kritische Bibelforschung hat diese schöne Weihnachts-
geschichte längst widerlegt.

Schade eigentlich, denn wenn es das Weihnachtsfest mit der Geburts-
geschichte heute nicht geben würde, man müsste es erfinden, schon al-
leine wegen der Umsätze der Kaufmannschaft.

Doch auch nach über 2000 Jahren ergeben sich immer noch Fragen, 
die mit der Geburt dieses „Menschensohnes“ zusammenhängen. Mögli-
che Antworten entlarven dieses schöne Märchen jedoch schnell als eine 
Legende, die so nie stattgefunden haben kann. 

Die Fakten der historischen Forschung sprechen, wie wir gesehen ha-
ben, eindeutig gegen diese Geschichte. 

Aber auch die realistische Einschätzung, dass ein so alter Mann mit 
einer Teenagerin, hoch schwanger, einen Fußmarsch von über 160 Kilo-
metern antritt, ohne die heute übliche Outdoorkleidung, ohne gekenn-
zeichnete Wanderwege, dafür aber mit einem störrischen Esel, man kann 
es kaum glauben. 

Ich denke vielmehr, dass dieser alte Mann unterwegs zusammenge-
brochen wäre und die Hochschwangere wahrscheinlich, angesichts der 
Strapazen, eine Frühgeburt gehabt hätte. 

Der Sohn der Maria, den die Christen als Sohn Gottes verehren, er ist 
sicher geboren worden, das ist historisch belegt. Aber nicht unter die-
sen Umständen. 

Zumal dieser alte Joseph bis auf ganz wenige Hinweise in der Bibel 
nach der Geburtsgeschichte sang- und klanglos aus den Evangelien ver-
schwindet.

Und doch, die Christen des zweiten Jahrhunderts nach Chr. hatten 
durch die Erzählung des Evangelisten Lukas so wenigstens eine schöne 
Geschichte über die Geburt eines Gottessohnes und auch über die Mut-
ter dieses Sohnes, die dann später sogar zu einer Gottesgebärerin werden 
sollte. Und was für die damaligen Kirchenväter ganz besonders wichtig 
war, die Geschichten und Verheißungen des Alten Testamentes waren 
angeblich Wirklichkeit geworden. 

Als Erklärung findet das gerade beginnende Christentum selbstver-
ständlich Hinweise in den alten Schriften der Juden zur Geburt eines Got-
tessohnes beim Propheten Jesaja. Hier kündigt der König Ahas in Jeru-
salem während eines Krieges im Jahre 734 vor Christus eine junge Frau 
an, die schwanger wird. Der Prophet sprach von einem baldigen Ereig-
nis, kann also nach meiner Überzeugung nicht die Geburt eines Kindes 
gemeint haben, das dann mehr als 700 Jahre später geboren werden soll.

https://doi.org/10.5771/9783828872233 - Generiert durch IP 216.73.216.96, am 13.01.2026, 20:40:35. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828872233


91

﻿

Die Evangelisten entwickelten trotzdem die Idee der Empfängnis ei-
ner jungen Frau namens Maria, die nicht auf natürlichem Wege, son-
dern vom Heiligen Geist geschwängert worden sein soll. Sie konzipier-
ten auch noch die wunderbare und schmerzlose Geburt eines Kindes in 
irgendwelchen Unterständen auf freiem Felde. Wobei allerdings nach 
den Visionen der frühen Kirche diese Frau auf unergründliche Weise so-
wohl bei der Begattung als auch beim Geburtsvorgang selbst und auch 
nach der Geburt ihre Unschuld nicht verliert. Durch diese Geschich-
te wurde aus einer normalen jungen Frau des jüdischen Volkes, die ein 
Kind bekommt, in der Heilsgeschichte der Bibel eine beinahe gottglei-
che „Himmelsfürstin“.

Man fragt sich, warum musste eine solche Legendenbildung entste-
hen, warum eine solche Geburtsgeschichte?

Der alte Joseph selbst musste nach den Aussagen der Bibel aus dem 
Hause und Geschlechte Davids stammen und die Geburt des Kindes 
musste nach Bethlehem verlegt werden, weil der Messias der Juden aus 
dem Hause und Geschlechte Davids hervorgehen sollte. Dieser Tatbe-
stand war ja schon Gegenstand bei der Christuslehre. Zu erklären ist es 
eigentlich nicht, dass diese Weissagungen der hebräischen Schriften er-
füllt werden mussten, wo doch Joseph nach dem Glauben der Christen 
an der Befruchtung der Eizelle Marias überhaupt nicht beteiligt war und 
das Kind demzufolge nicht aus dem Geschlechte Davids stammen konnte.

Vielleicht hilft bei der Beantwortung dieser Frage der Katechismus der 
katholischen Kirche ja weiter. Auf der Suche nach den Antworten wird 
einem beim Studium jedoch sofort klar, dass wiederum der Sinn eines 
solchen Geschehens nur für den wirklich Glaubenden erfassbar ist. Er-
fasst man dies jedoch nicht, so bleibt dem kritischen Betrachter nur die 
Möglichkeit, eigene Nachforschung in den Schriften anzustellen, um so 
der Sache eher auf den Grund gehen zu können. 

Beleuchtet man die Entwicklung dieser Geschichte genauer, dann wird 
deutlich, dass aus einer ursprünglich jungen jüdischen Frau, die die Mut-
ter eines vermutlich unehelichen Kindes war und die außerdem nach der 
Bibel später noch weitere Kinder bekam, dass nach der Vergöttlichung 
ihres ersten Sohnes durch die Kirchenväter eine reine, sündenfreie und 
allzeit jungfräuliche Gottesmutter werden musste. 

Bedient man sich seines eigenen Verstandes, ein geradezu abenteu-
erlicher Vorgang.

Nicht die Bibel, nicht einmal die Evangelisten entwickelten diese Le-
gende von der immerwährenden jungfräulichen Gottesmutter Maria, 

Wenn die Kirche der Jungfrau Maria keine Eizelle zugesteht …

https://doi.org/10.5771/9783828872233 - Generiert durch IP 216.73.216.96, am 13.01.2026, 20:40:35. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828872233


92

Wenn die Kirche der Jungfrau Maria keine Eizelle zugesteht …

sondern die sogenannte junge Kirche tat dies selbst. Die Kirchenväter 
der ersten Jahrhunderte nach der Geburt Christi schufen die Figur ei-
ner Gottesgebärerin und schafften so eine glaubensbindende Göttin nach 
griechischem Vorbild.

Mit Blick auf die Mythologie im alten Ägypten, der Mythologie der 
Griechen und Römer schufen die Bischöfe und Kleriker die übernatür-
liche Geburt eines Wesens aus einer Göttin, und dies im Gegensatz zu 
einer natürlichen Zeugung, Empfängnis und Geburt. 

Schon ein kurzer Blick in die Entwicklung der unterschiedlichsten 
Hochkulturen am Nil und am Euphrat zeigt, dass die jungfräuliche Ge-
burt eines Erlösers durchaus auch in anderen Religionen und Mythen 
vorkommt. Auch haben in den Erlösungsmythen beinahe aller Religio-
nen der Erde Jungfrauen immer eine besondere Rolle gespielt.

So gebar die Jungfrau des Christentums auch einen Sohn, der Mensch 
war und einen Ziehvater mit Namen Joseph hatte und der zugleich nach 
den entwickelten Glaubensgrundsätzen der frühen Kirche auch Gottes 
Sohn sein musste. Das Ringen um den Glauben an einen wahren Gott, 
der auch gleichzeitig Mensch war und vor allem die Auseinandersetzun-
gen um einen Konsens in dieser Frage unter den Christen, diese Ausei-
nandersetzungen dauerten Jahrhunderte.

Die Konflikte um die Frage eines Gottes in drei Personen und deren 
Beziehungen zueinander waren noch in vollem Gange, da entwickelte 
sich logischerweise die dogmatische Fragestellung in Klerikerkreisen zur 
bereits angesprochenen göttlichen und menschlichen Natur Jesu. Hiermit 
verbunden war dann auch die Streitfrage, als was die Mutter Jesu denn 
nun bezeichnet werden dürfe und an welche beinahe göttlichen Eigen-
schaften dieser Frau nun zu glauben sei.

Die Logik sagte nicht nur jedem Christen, sondern auch jedem Men-
schen: Wer Mensch war, und das sollte Jesus ja auch gewesen sein, der 
hatte auch eine Mutter. War also die Mutter eines Sohnes Gottes auch 
eine Gottesmutter? Wie konnte gar ein Mensch, eine Jungfrau, einen 
Gott gebären?

Bei den unterschiedlichen Auffassungen über diese dogmatischen 
Grundfragen, vor allem im Osten des Römischen Reiches, kristallisier-
ten sich unter den damaligen Kirchenoberen zwei Positionen heraus. Die 
einen sprachen wegen der Gottheit Christi bei Maria von einer Gottes-
gebärerin, die anderen, da Gott ja bekanntlich schon vor der Zeit exis-
tiert haben musste und nicht noch geboren werden müsse, von einer 
Menschengebärerin, zumal ein Mensch ja keinen Gott gebären könne. 

https://doi.org/10.5771/9783828872233 - Generiert durch IP 216.73.216.96, am 13.01.2026, 20:40:35. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828872233


93

﻿

Auch diese fundamentalen Auseinandersetzungen wurden im Konzil 
von Ephesus, einer damals bedeutenden Stadt Kleinasiens an der West-
küste der heutigen Türkei gelegen, im Jahre 431 nach Christus entschie-
den und als Dogma von den Konzilsvätern formuliert und verkündet.

Wie wir bereits angesprochen haben war Jesus danach sowohl Gott 
als auch Mensch und die Mutter Jesu war jetzt wahrhaft eine Gottesge-
bärerin. Es ist allerdings nicht ganz sicher, ob die Verkündigung der Got-
tesmutterschaft Mariens in diesem Konzil zweifelsfrei festgelegt worden 
ist, da die Konzilstexte zu diesem Thema keine ausdrückliche Aussage 
enthalten. Stattdessen gehen die Konzilschronisten davon aus, dass ein 
Dogma zur Gottesmutterschaft nur die Folge der damals entstandenen 
dogmatischen Lehre von den beiden Naturen Jesu, der menschlichen 
und der göttlichen Natur, gewesen sein muss.

In der Dogmatikliteratur hört sich der so entstandene Glaubenssatz 
dann so an:

»Maria ist wahrhaft Gottesmutter.«

In den Konzilsaussagen heißt es weiter: »Wer nicht bekennt, dass die hei-
lige Jungfrau Gottesgebärerin ist … der sei mit dem Kirchenbann belegt«.

Fragt man den Historiker, der aufgrund der umfangreichen und rela-
tiv zuverlässigen Quellenlage dieser Zeit die Umstände und die Durch-
führung des Konzils von Ephesus erforscht hat, so ergibt sich ein auf-
schlussreiches Bild, das in den theologischen Schriften so gut wie keine 
Erwähnung findet, aber für den heutigen Christenmenschen besonders 
aufschlussreich ist. 

Die Betrachtung der historischen Entwicklung solcher Glaubenssät-
ze lässt die zementierte Lehraussage der Kirche in einem ganz anderen 
Licht erscheinen.

Hauptverantwortlicher und Hauptverteidiger der Position der bereits 
ausgeführten Zwei-Naturen-Lehre und der Lehre einer Gottesgebärerin 
war der Patriarch Cyrill von Alexandrien, sein Gegenspieler war der Pa-
triarch von Konstantinopel mit dem Namen Nestorius. Dieser hatte in 
beiden Fragen eine eigenständige und konträre Position zu Cyrill und 
sprach bei Maria von einer Menschengebärerin. 

Wie bereits beschrieben war in dieser historischen Phase Theodosi-
us II Kaiser des Oströmischen Reiches, der zu Pfingsten des Jahres 431 
zu dem Konzil einlud. Der Historiker Manfred Clauss beschreibt ein-
drucksvoll die Ereignisse während des Konzilsverlauf:

Wenn die Kirche der Jungfrau Maria keine Eizelle zugesteht …

https://doi.org/10.5771/9783828872233 - Generiert durch IP 216.73.216.96, am 13.01.2026, 20:40:35. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828872233


94

Wenn die Kirche der Jungfrau Maria keine Eizelle zugesteht …

»Was dort ablief, könnte man als chaotisch oder besser noch als ter-
roristisch bezeichnen. Cyrill kam aus Alexandria über See und war der 
Schnellste. Er erscheint in Ephesus mit einer Gruppe von schlagberei-
ten Mönchen (heute würde man sagen: mit einer Schlägertruppe) und 
berief die Versammlung ein, noch bevor alle Teilnehmer – konkret: sei-
ne Gegner – eintrafen. In der Kirche der Gottesmutter Maria verurteilte 
man Nestorius, den „neuen Judas“. Bald darauf kam der Bischof Johan-
nes von Antiochia mit einem stattlichen Anhang nicht minder kräftiger 
Helfer dazu und setzte Cyrill sowie alle jene ab, die die Absetzung des 
Nestorius beschlossen hatten. Selbstverständlich exkommunizierten sich 
die beiden Gruppen gegenseitig. Schließlich griff Theodosius II durch 
und ließ sämtliche Rädelsführer unter Hausarrest stellen …«94. 

Es ist eine lange Geschichte von Protesten, Intrigen und gewaltigen 
Bestechungssummen, die nun folgte. Schaut man sich die Akteure an, so 
wird auch hier wieder einmal deutlich, in welch hohem Maße die Ent-
scheidungen in Glaubensfragen nicht von Theologen, sondern ganz we-
sentlich von weltlichen Personen abhingen. Denn am Ende entschied 
selbstverständlich der Kaiser kraft seiner Autorität.

Soviel wieder einmal zur Entscheidungsfindung bei Glaubensgrund-
sätzen und zur Entstehung des Dogmas einer Gottesgebärerin, an das bis 
zum heutigen Tage die katholischen Christen zu glauben haben.

Einen solchen Dogmenwahn hat sich der Wanderprediger Jesus sicher-
lich nicht vorstellen können und eine solche Entstehung von Glaubensfun-
damenten einer Kirche, die Jesus niemals gründen wollte, schon gar nicht. 

Schaut man in die Bibel, so findet man zur Frage einer Gottesgebä-
rerin namens Maria, gar einer Himmelskönigin, kein Wort. Es ist ein-
fach kein Thema. 

Zumal Maria im Neuen Testament eher schlecht wegkommt, weder 
der selbst ernannte Apostel Paulus noch der Evangelist Markus zeigen 
sich an ihr interessiert. Wenn Maria überhaupt erscheint, so in einem 
eher problematischen Zusammenhang. Seine Mutter und seine Verwandt-
schaft haben Jesus wohl für ziemlich durchgeknallt gehalten (Mk. 3,21). 
Es ist nachgewiesen, dass eine Marienverehrung niemals Gegenstand in 
der Verkündigung Jesu war. Interessanterweise haben die Evangelisten 
Matthäus und Lukas, die ja den Text des Markusevangeliums kannten, 
die anstößigen Stellen beim Aufeinandertreffen von Mutter und Sohn in 
ihren Evangelien einfach weggelassen.

94	 Manfred Clauss, Ein neuer Gott für die alte Welt, a. a. O., Seite 437 f.

https://doi.org/10.5771/9783828872233 - Generiert durch IP 216.73.216.96, am 13.01.2026, 20:40:35. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828872233


95

Wenn die Kirche der Jungfrau Maria keine Eizelle zugesteht …

Die Dogmatik-Literatur der Theologen sucht trotzdem, geradezu ver-
zweifelt, nach Hinweisen in der Heiligen Schrift, die als Beleg für die 
Marienverehrung der Christenheit herhalten könnten; es heißt da: »Die 
Heilige Schrift lehrt die Gottesmutterschaft Mariens nicht dem Wort, 
sondern der Sache nach …«95.

Das Dogma muss also wahr sein, weil es die Kirchenväter im wahrs-
ten Sinne des Wortes erkämpft, geglaubt und dann verkündet haben, 
und die Kirche verkündet es weiter, weil es wahr ist. Wieder mal ein ty-
pischer Zirkelbeweis.

Trotz dieser problematischen Entstehungsgeschichte geht es in der His-
torie der sich etablierenden Kirche in immer gleicher Weise weiter und 
es entwickeln sich für die Mutter Gottes tatsächlich noch Steigerungs-
möglichkeiten. Die Entfaltung einer geradezu schwärmerischen Marien-
verehrung nimmt in der Geschichte der Kirche von nun an ihren Lauf.

Es musste konsequenterweise ein weiteres Dogma folgen. Denn wenn 
Maria einen Gott geboren hatte, dann konnte der Mensch Maria, wie 
in der Bibel beschrieben, ja nicht wie alle Frauen dieser Erde befruch-
tet worden sein. Eine Gottesmutter Maria beim Geschlechtsverkehr war 
nicht vorstellbar. Eine Maria mit fleischlicher Begierde, das ging gar nicht. 
Vielleicht hat auch deshalb die Überlieferung dem Joseph das Greisen-
alter zugedacht, denn ohne Hilfsmittel der modernen Pharmazie muss 
bei der Befruchtung doch wohl der Heilige Geist im Spiel gewesen sein. 

Ohne Ironie, das nachfolgende Dogma lautet tatsächlich: 

»Maria war Jungfrau vor, in und nach der Geburt Jesu«. 

Man kommt ins Grübeln. Es kann für Kleriker und ihre Lehre einfach 
nicht sein, was nicht sein darf. Rudolf Augstein sagt dazu in seinem Buch 
»… 400 Jahre nach dem Tode ihres Sohnes war hinlänglich sichergestellt, 
dass kein Penis je in sie eingedrungen sein dürfte, dass sie die Leibes-
frucht nicht durch die Vagina und auch nicht durch Kaiserschnitt aus 
sich entlassen hatte …«96.

Schon das zweite Konzil von Konstantinopel im Jahre 553 nach Chr. 
gibt Maria den Ehrentitel einer „immerwährenden Jungfrau“. Doch spä-
testens seit der Lateransynode des Jahres 649 nach Chr. werden durch 

95	 Ludwig Ott, Grundriss der Dogmatik, a. a. O., Seite 237.
96	 Rudolf Augstein, Jesus Menschensohn, a. a. O., Seite 411.

https://doi.org/10.5771/9783828872233 - Generiert durch IP 216.73.216.96, am 13.01.2026, 20:40:35. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828872233


96

Wenn die Kirche der Jungfrau Maria keine Eizelle zugesteht …

das kirchliche Lehramt alle drei Elemente der Jungfräulichkeit Mariens 
besonders hervorgehoben. 

So werden weitere Dogmen zur „Präzisierung“ nachgelegt:

»Maria gebar ohne Verletzung ihrer jungfräulichen „Unversehrt-
heit“«

»Maria lebte auch nach der Geburt Jesu jungfräulich«.

Die Kleriker sahen in der Jungfrauengeburt so etwas wie die Vorausset-
zung und Bedingung für eine Gottessohnschaft und entwickelten daher 
über die Jahrhunderte hinweg diesen Dogmenkatalog des katholischen 
Glaubens auf der Grundlage ihrer eigenen Vorstellungswelt. Dass näm-
lich Maria als Jungfrau empfangen und geboren hatte und zwar aus-
schließlich durch die Einwirkung des Heiligen Geistes. 

Logischerweise lautet ein weiteres Dogma dann:

»Maria empfing ohne Mitwirkung eines Mannes vom Heiligen 
Geist«.

Es musste sich halt so fügen, wie es sich in den Mythen der antiken Welt 
auch gefügt hatte, dass der Erlöser der Menschen immer auch der Sohn 
einer Jungfrau war.

Im alten Orient findet man in der Mythologie zahlreiche Beispiele, 
wo der Samen eines Gottes den eines Mannes ersetzt oder ihm zuvor-
kommt und es kommt dann je nach der Vorstellungswelt des entspre-
chenden Kulturkreises zu einer „Jungfrauengeburt“. Die Götterbilder in 
der Mythologie der Ägypter, der Inder, der Griechen und der Römer mö-
gen zwar einige dogmatische Aussagen erklären und die Marienvereh-
rung der römischen Kirche mag auch ein entsprechender Ersatz sein für 
die antike Verehrung von Mutter-Gottheiten, doch muss den Theologen 
spätestens im Mittelalter schon geschwant haben, dass die Vorstellung 
von einer Gottessohnschaft Jesu nicht zwangsläufig von der Tatsache ei-
ner Jungfrauengeburt abhängig gemacht werden kann.

Doch was sagen uns die Theologen heute?
Der Katechismus der katholischen Kirche flüchtet in die bekannte ver-

schleiernde Theologensprache. Erst im Laufe der Jahrhunderte sei sich 
die Kirche bewusst geworden, dass »Maria stets wirkliche Jungfrau ge-
blieben sei …« und dass die Berichte der Väter als »Werk Gottes aufge-

https://doi.org/10.5771/9783828872233 - Generiert durch IP 216.73.216.96, am 13.01.2026, 20:40:35. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828872233


97

Wenn die Kirche der Jungfrau Maria keine Eizelle zugesteht …

fasst werden müssen, das über jedes menschliche Verständnis und Ver-
mögen hinausgeht …«97. 

Es ist also auch hier wieder zu glauben, was nicht zu verstehen ist! Die 
bekannte Arroganz der Kirchenväter kommt wieder zum Vorschein, de-
ren Verständnis und Vermögen zur Klärung oder Erklärung eines sol-
chen Dogmas zwar nicht ausreicht, die es aber trotzdem als Glaubenssatz 
verkünden und die die Christenmenschen dann verpflichten, bei An-
drohung von Sündenstrafen, genau dies und nichts anderes zu glauben. 

Zudem sagt der aktuelle Katechismus, dass die nähere Bestimmung, 
nämlich worin die jungfräuliche Unversehrtheit Marias in der Geburt 
nach der körperlichen Seite besteht, nicht zum Glauben der Kirche ge-
hört. Da haben wir es, die physiologische Seite wird außen vor gelassen 
und der Gebärvorgang bei Maria wird zu einem zu glaubenden und laut 
zu verkündenden Geheimnis98.

Die Geburt Jesu sollte »in keinerlei Hinsicht einen menschlichen Zeu-
gungsbeitrag beinhalten, nicht nur einen nicht männlichen, sondern über-
haupt keinen menschlichen«99, sagt die Theologin Uta Ranke-Heinemann.

Auch bei der Frage einer Jungfräulichkeit der Gottesmutter nach der 
Geburt werden aus den Brüdern und Schwestern Jesu, die so explizit im 
Neuen Testament genannt werden (Mk. 6,3–4), in der theologischen Li-
teratur nahe Verwandte oder Kinder aus der ersten Ehe des Joseph mit 
seiner verstorbenen Frau. So biegt man selbst dort, wo die Formulierun-
gen des Evangeliums eindeutig sind, bei allem Vorbehalt über die Ab-
sichten und die Authentizität der Evangelienschreiber, man biegt sich die 
Sachverhalte passend, weil das Bild der immerwährenden Jungfrau an-
gesichts der sich in den nachfolgenden Jahrhunderten steigernden Ver-
ehrung einer Mutter Gottes aufrechterhalten werden muss.

Selbst unser ehemaliger Papst Benedikt XVI besteht im 21. Jahrhun-
dert immer noch darauf, dass die Jungfrauengeburt ein wirkliches Ge-
schehnis ist.

So formuliert es dann auch der Katechismus weiter: »Der Kirche wur-
de bewusst …«, wohlgemerkt, nicht den Gläubigen, sondern der Kir-
che, dass »Jesus einzig durch die Kraft des Heiligen Geistes im Schoße 
der Jungfrau empfangen wurde«. Es ist also festgeschrieben, der »Heili-
ge Geist wird gesandt, um den Schoß der Jungfrau göttlich zu befruch-

97	 Katechismus der katholischen Kirche, a. a. O., Seite 156 f.
98	 Vgl. hierzu: Katechismus der katholischen Kirche, a. a. O., Seite 156.
99	 Uta Ranke-Heinemann, Nein und Amen, a. a. O., Seite 63.

https://doi.org/10.5771/9783828872233 - Generiert durch IP 216.73.216.96, am 13.01.2026, 20:40:35. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828872233


98

Wenn die Kirche der Jungfrau Maria keine Eizelle zugesteht …

ten«, das kirchliche Fundament »für das Bekenntnis zur jungfräulichen 
Geistempfängnis sei … unbestritten gegeben«100.

Im Zuge der sich entwickelnden Verehrung einer Gottesmutter in der 
Kirche und spätestens ab dem 5. Jahrhundert nach Chr. ist die Konzep-
tion solcher Dogmen vielleicht noch nachvollziehbar und nicht weiter 
verwunderlich. Doch wie sieht es heute aus? 

Es bleibt nach wie vor dabei, das Glaubensbekenntnis der katholi-
schen Kirche spricht diesen Satz weiter unbeirrt aus. 

»Ich glaube an Gott … und an Jesus Christus … der empfangen ist 
vom Heiligen Geist, geboren aus Maria der Jungfrau« Ein Glaubenssatz 
also, der zu einer Zeit entstanden ist, als man von der Existenz einer weib-
lichen Eizelle noch nichts wusste. Es gab damals eher die Vorstellung, 
dass »… die Frau … gleichsam die Erde war, der Blumentopf, wohin der 
Mann den Samen legte, aus welchem dann allein das Kind wuchs …«. 
Die »… Wissenslücke in Bezug auf die weibliche Eizelle war also das 
Fundament für die Vorstellung einer Jungfrauengeburt vom Heiligen 
Geist im geschlechtslosen Raum …«101, bemerkt Uta Ranke-Heinemann.

Die kritischen Köpfe unter den Theologen verfallen dann auch in die 
Satire und machen den Vorschlag, »entweder die Kirche gesteht Maria 
eine Eizelle zu, dann muss die Kirche sagen, … empfangen vom Heili-
gen Geist, aber nur zu einem kleinen, wenn auch nicht unwesentlichen 
Teil«, oder die Kirche gesteht Maria keine Eizelle zu, das heißt, Samen 
und Ei stammen vom Heiligen Geist, »dann wäre Maria nicht die Mut-
ter Jesu, sondern nur eine Leihmutter«102. Maria wäre so keine junge Frau 
der damaligen Zeit, sondern doch eher eine Frau der heutigen Zeit, mit 
den Möglichkeiten der modernen Präimplantationsdiagnostik.

Und nun geht ein Papst in der Mitte des 19. Jahrhunderts gar hin, ohne 
Not und befrachtet die Kirche gleich mit zwei weiteren Dogmen zur 
Marienverehrung. Und dies gänzlich ohne jedes biblische Fundament 
und dann auch noch mit einer geradezu hanebüchenen Argumentati-
on. Es handelt sich bei den Lehraussagen mit Unfehlbarkeitsanspruch 
von Papst Pius IX, wenn er „ex cathedra“ spricht, um das Dogma von 
der „unbefleckten Empfängnis Marias“. Damit Maria nicht die Erbsünde 
von Adam und Eva durch die Geburt Jesu auf das Kind überträgt, muss-
te sie noch vor ihrer eigenen Empfängnis, also schon im Schoße ihrer ei-

100	 Katechismus der katholischen Kirche, a. a. O., Seite 157.
101	 Uta Ranke-Heinemann, Nein und Amen, a. a. O., Seite 65.
102	 Uta Ranke-Heinemann, Nein und Amen, a. a. O., Seite 65 f.

https://doi.org/10.5771/9783828872233 - Generiert durch IP 216.73.216.96, am 13.01.2026, 20:40:35. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828872233


99

Wenn die Kirche der Jungfrau Maria keine Eizelle zugesteht …

genen Mutter geheiligt worden sein. Während nach der Lehre der Kir-
che alle Menschen erst durch das Leben und den Kreuzestod Jesu in der 
Taufe von der Erbsünde befreit werden, musste Maria noch vor dem Le-
ben und Sterben Jesu, sozusagen im Voraus von der Behaftung der Erb-
sünde bewahrt werden. 

Man muss sich das einmal vorstellen, da bestimmen die Bischöfe und 
Priester des 19. Jahrhunderts oder besser gesagt der Papst im Jahre 1854 in 
einer „Bulle“, dass Maria schon vor der Geburt des eigenen Sohnes, der 
ja erst durch seine Menschwerdung die Menschheit von der lauthals ver-
kündeten Ursünde befreit haben soll, ja vor ihrer eigenen Geburt, ohne 
Makel der Erbsünde empfangen worden ist. Die ganze übrige Mensch-
heit leidet allerdings bis zum heutigen Tage, nach den Aussagen der Kir-
che, an diesem Erbsünden-Makel.

Die schon im Mittelalter stark diskutierte, aber offen gelassene Fra-
ge, sie wird jetzt über 1800 Jahre nach dem Tode Jesu durch einen Papst 

„ex cathedra“ entschieden. Trotz der Unmöglichkeit, und diese Aussage 
macht die gesamte theologische Literatur, sich auf irgendein Schriftzeug-
nis berufen zu können. Der gesamte katholische Klerus gibt zu, dass das 
Dogma von der „unbefleckten Empfängnis“ nicht aus der Bibel abgeleitet 
werden kann. Es wird trotzdem verkündet, ungeachtet der Tatsache, dass 
das Schriftprinzip, also der geforderte Bezug zur Heiligen Schrift, mitt-
lerweile auch von den Dogmatikern der katholischen Kirche bejaht wird.

Im Gegensatz dazu oder vielleicht gerade deswegen mussten die Kle-
riker aus der Mutter Jesu ein geschlechtsloses Wesen machen, eine im-
merwährende Jungfrau, eine reine Magd, eine Himmelskönigin.

Man wird den Gedanken einfach nicht los. Es war offensichtlich zwin-
gend, über die Jahrhunderte hinweg ein Wunschbild für die zölibatären 
Fantasien der Kleriker aufzubauen und dabei die Geschlechtlichkeit Ma-
rias weitestgehend zu verdrängen. Zumal die historische Maria zu Lebzei-
ten ihres Sohnes eher nicht zu seinen Anhängern gehört hat und nichts 
von seinem göttlichen Auftrag wusste. Sie teilte eher mit anderen ein tief 
sitzendes Unverständnis über ihren Sohn (Lk 2,50). 

Die heutigen Theologen der Kirche vernebeln jedoch weiter, sie kön-
nen es selbst nicht fassen, es ist ihnen einfach nur unangenehm, wenn 
sie auf das Thema der Jungfräulichkeit Marias angesprochen werden. 
Daher bleibt ihnen nur die Flucht, die Flucht nach vorn, sie führt zu ei-
ner Argumentation wie diese: »Die Väter lehren die wahre Gottesmut-

https://doi.org/10.5771/9783828872233 - Generiert durch IP 216.73.216.96, am 13.01.2026, 20:40:35. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828872233


100

Wenn die Kirche der Jungfrau Maria keine Eizelle zugesteht …

terschaft Mariens ebenso wie die Heilige Schrift, nicht dem Wort, wohl 
aber der Sache nach«103. 

Offensichtlich sind alle Erzählungen und Reden in den Schriften der 
Kirche nicht zu lesen als historische Berichte oder biografische Auskünf-
te, sondern nur unter der Prämisse des Glaubens an Jesus Christus, oder 
korrekter formuliert: nur aus dem Glauben an die Lehraussagen der Kir-
che zu verstehen. Eine differenzierte, seriöse und genaue Betrachtung der 
Lehren der Kirche durch den Christenmenschen ist einfach nicht ange-
sagt. Letztendlich bleibt immer nur die Aussage, dass die meisten Fra-
gen mit historischer Gewissheit doch nicht beantwortet werden können.

Und jetzt kommt es. Da setzt der Heilige Vater, Pius XII, in der Mit-
te des 20. Jahrhundert noch eins drauf. Er formuliert und verkündet im 
Jahre 1950 das Dogma von der Aufnahme Mariens in den Himmel.

Das Dogma selbst lautet wörtlich:

»Maria wurde mit Leib und Seele in den Himmel aufgenommen«.

Es ist irgendwie logisch, wenn Maria nicht mit der Erbsünde behaftet 
war, dann wird sie wohl direkt nach ihrem Tode die himmlische Herr-
lichkeit erreicht haben. So soll doch tatsächlich auch der Leib Marias im 
Himmel sein, und das nach fast 2000 Jahren.

Die Vorstellungen dieses Papstes überraschten angeblich die Insider 
nicht. Auch dass eine Himmelfahrt Mariens in der Bibel nirgends vor-
kommt, ist jetzt nicht mehr von Bedeutung. Der Gedanke an eine solche 
Auffahrt war in der Kirche über Jahrhunderte hinweg völlig unbekannt 
und auch undenkbar. Doch nach einer solchen Verkündigung, was soll-
ten sie jetzt tun, die Kleriker, wie sollten sie dieses Dogma den Christen 
erklären, den Glaubenssatz begründen, wo doch kein Schriftzeugnis vor-
liegt und die Möglichkeiten einer leiblichen Aufnahme Mariens gedank-
lich nicht nachvollzogen werden können? 

Der Katechismus beschreibt, was in der Tat nur noch glaubend ge-
dacht werden kann, dass nämlich »Maria nach Vollendung des irdischen 
Lebenslaufes mit Leib und Seele in die himmlische Herrlichkeit aufge-
nommen wurde … und Teil habe an der Auferstehung ihres Sohnes … 
und damit eine Vorwegnahme der Auferstehung aller Christen …«104 voll-
zogen worden ist. 

103	 Ludwig Ott, Grundriss der Dogmatik, a. a. O., Seite 238.
104	 Katechismus der katholischen Kirche, a. a. O., Seite 278.

https://doi.org/10.5771/9783828872233 - Generiert durch IP 216.73.216.96, am 13.01.2026, 20:40:35. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828872233


101

Wenn die Kirche der Jungfrau Maria keine Eizelle zugesteht …

Der Zerfall des Körpers von Maria darf also nach ihrem Tode nicht 
stattgefunden haben, denn sie war ja vom „Sündenfluch“ der Mensch-
heit ausgenommen. Welch eine Vorstellung!

Der Körper Marias, quasi geschlechtslos. In welcher Verfassung und 
in welchem Alter hat man sich den Körper Marias vorzustellen? Die-
ser Körper soll trotzdem im Himmel, wo auch immer das ist, real vor-
handen sein? 

Was für alle Menschen zu erhoffen ist, dass glaubt die Kirche für Ma-
ria bereits gegeben und die Christen haben jetzt ihre Himmelskönigin, 
ein beinahe göttliches Wesen, das sie zwar nicht anbeten sollen, aber 
vielleicht doch ein wenig, so als Himmelskönigin und Fürsprecherin 
bei ihrem Sohn. 

Doch einen Preis für die Vergöttlichung musste auch Maria zahlen, 
nämlich den der Geschlechtslosigkeit.

Ich glaube, zu all diesen Fragen wird sich wohl jeder Gläubige und si-
cher auch jeder Kleriker sein eigenes Bild machen müssen.

Doch es gibt Hoffnung. Die Fassade der Kirche bröckelt auch hier. 
Selbst unter Theologen der Kirche ist dieses Denkmuster der leiblichen 
Aufnahme Mariens umstritten und wird zunehmend in Frage gestellt. 
Wenn das aber so ist, dann bleibt allerdings die Frage offen, was denn 
den Papst Pius XII kurz nach dem 2. Weltkrieg wohl geritten haben mag. 
Denn diese Spirale einer immer weiter entwickelten Mariologie hat die 
Christen weit weg von den Juden, die Kirche weg vom Neuen Testament 
und das Christentum weg von den modernen Menschen geführt. 

Die evangelischen Kirchen machen da schon lange nicht mehr mit.
Mit der Durchsetzungsfähigkeit einer Schlägertruppe unter der Füh-

rung des Patriarchen Cyrill von Alexandria fing alles an. Dieser Glau-
be an die Gottesgebärerin wurde verbunden mit dem nachvollziehbaren 
Wunsch der frühen Christenheit, eine weibliche Gottheit zu haben, ent-
sprechend der Mythologie in anderen Kulturkreisen. So entstand über 
die Jahrhunderte hinweg eine Marienverehrung, die zu solchen unseli-
gen Glaubenssätzen der Kirche geführt hat. Diese Glaubensgrundsätze 
sind nicht nur weit weg von den Menschen, sondern auch meilenweit 
weg von den Vorstellungen des Wanderpredigers in Galiläa.

Es gibt nicht viele Erklärungen für eine solche Entwicklung. Eine Er-
klärung wäre vielleicht, und aufgrund der aktuellen Berichte über den 
sexuellen Missbrauch des kirchlichen Personals liegt es fast auf der Hand, 
dass durch die Gestalt Marias eine Art unschuldiges weibliches Wesen 
geschaffen werden sollte. Quasi eine Projektionsfläche für ehelose Kle-

https://doi.org/10.5771/9783828872233 - Generiert durch IP 216.73.216.96, am 13.01.2026, 20:40:35. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828872233


102

Wenn die Kirche der Jungfrau Maria keine Eizelle zugesteht …

riker, damit auch sie, wenn auch auf eine beinahe virtuelle Weise, eine 
gewisse Intimität und platonische Liebenswürdigkeit oder auch Mütter-
lichkeit erfahren können.

Dass dies allerdings nicht ganz ausreicht, wird gerade in jüngster Zeit 
von einigen Klerikern schmerzhaft beschrieben und sie beklagen im Jah-
re 2017, dass sie als alternde Ehelose jetzt die Erfahrung der Einsamkeit 
noch einmal besonders deutlich spüren. 

Solche Spekulationen drängen sich einem geradezu auf und sind da-
her eine Deutungsmöglichkeit. Beim Papst Pius XII glauben jedoch eini-
ge Kritiker eine relativ einfache Erklärung für sein Himmelfahrts-Dogma 
gefunden zu haben. Der Papst wollte verhüllen, verschleiern, ablenken, 
so kurz nach dem 2. Weltkrieg von den unsäglichen Versäumnissen und 
Missetaten der Kirche und vor allem von den „Hilfestellungen“ des Va-
tikans, angesichts der Gräueltaten des Naziregimes und der Ermordung 
von Millionen von Juden. Gräueltaten, die begangen wurden von einem 
Deutschland, das Papst Pius XII doch so gut kannte.

https://doi.org/10.5771/9783828872233 - Generiert durch IP 216.73.216.96, am 13.01.2026, 20:40:35. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828872233


103

6	 Wenn ein amerikanischer Sheriff den 
Ruhestand nicht im Knast verbringen 
muss …

Eine Protestwelle schlug ihm entgegen. Und das zu recht. Der Bundes-
kanzler der Bundesrepublik Deutschland, Helmut Kohl, hatte im Vorfeld 
seines Staatsbesuches in Israel und auch auf seiner Israelreise im Jahre 
1984 von der „Gnade der späten Geburt“ gesprochen.

Diese Formulierung musste in Israel so verstanden werden, dass der 
Kanzler die Verantwortung der Nachkriegsgeneration für den 2. Welt-
krieg und den Holocaust von sich weisen wollte und sich damit selbst 
eine Art Ablass gewährte. Er hingegen wollte mit seiner Aussage deutlich 
machen, dass alle Deutschen, die wie er 1930 und später geboren worden 
waren, nicht hatten schuldig werden können, an den Verbrechen der Na-
tionalsozialisten und dies allein aufgrund des zufälligen Geburtsdatums.

Der Journalist und Publizist Günther Gaus hatte diesen Begriff schon 
früher gebraucht und damit eine Gnade gemeint, die dem Menschen 
durch Gott ohne eigenes Zutun zu Teil würde. Auch Gaus kritisierte ve-
hement die Formulierung Kohls, die dieser erst Jahre später präzisierte 
und warf ihm vor, diesen Begriff als „Alibi für einen Schlussstrich“ miss-
braucht zu haben.

Der Katholik Kohl hatte sich bei seinen Äußerungen wieder einmal 
deutlich vergriffen und die notwendige Sensibilität gegenüber den Juden 
in Israel und der Welt vermissen lassen. Eine unmissverständliche und 
klare Formulierung wäre sicher angebracht gewesen.

Ist doch Gnade im allgemeinen Sprachgebrauch eine freiwillige, ja 
wohlwollende Zuwendung des Menschen zu einem anderen Menschen, 
der auf die eine oder andere Weise schuldig geworden ist und der jetzt 
der Milde und auch der Zuneigung bedarf.

https://doi.org/10.5771/9783828872233 - Generiert durch IP 216.73.216.96, am 13.01.2026, 20:40:35. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828872233


104

Wenn ein amerikanischer Sheriff den Ruhestand nicht im Knast verbringen muss …

Häufig geht es bei der Gnade oder besser der Begnadigung um den 
Erlass einer an sich berechtigten Strafe oder um die Reduzierung einer 
Strafe, die aus den unterschiedlichsten Gründen verhängt worden ist.

So begnadigte zum Beispiel der Präsident der Vereinigten Staaten von 
Amerika Donald Trump im Jahre 2017 den ehemaligen Sheriff Joe Ar-
paio aus Arizona105. Dieser galt als Symbolfigur einer gnadenlosen Poli-
tik gegenüber illegalen Einwanderern. Er wurde wegen Amtsmissbrauch 
rechtskräftig verurteilt und doch vom Präsidenten der USA begnadigt, 
so dass er nicht mehr befürchten musste, seinen Ruhestand im Knast 
verbringen zu müssen.

Im Unterschied zu einem solchen Verständnis von Gnade ist in der 
Theologie mit Gnade ein zentraler Begriff der Dogmatik gemeint, der 
die freiwillige und wohlwollende Zuwendung Gottes zu allen Menschen 
oder wenigstens zu den Gläubigen der christlichen Kirchen beschreibt. 
Eine solche Gnade Gottes ist notwendig, um die Menschen vor der Ver-
suchung zur Sünde zu bewahren und sie von den begangenen Sünden 
zu befreien, durch die der Christ eine angeblich große Schuld auf sich 
geladen hat. Um sein Verhältnis mit Gott wieder in Ordnung zu brin-
gen, ist der Mensch auf diese göttliche Gnade angewiesen. Diese Gna-
dengabe wird in der Theologie immer in Verbindung mit dem Opfer-
tod des Sohnes Gottes gesehen, der durch seinen Tod eine Urschuld der 
gesamten Menschheit getilgt und damit die gnädige Zuneigung Gottes 
zu den Menschen erst möglich gemacht haben soll. Die dogmatischen 
Ausführungen der Kirche beschreiben einen solchen Weg zur Überwin-
dung und Beseitigung dieser großen Schuld.

Für einen Präsidenten der USA, der wie viele Präsidenten von demo-
kratischen und nicht demokratischen Staaten die Gnadenbefugnis hat, 
ist dies jedoch nichts weiter als die Unterschrift unter ein Dokument, um 
eine Begnadigung wirksam werden zu lassen.

Bei der Gnadentheologie der Kirche ist allerdings ein zusätzliches, ja 
ein blutiges Opfer nötig, sogar die Ermordung eines Gottessohnes, um 
die große Schuld der Menschheit aus der Welt zu schaffen und damit die 
göttliche Gnade wirksam werden zu lassen.

Wir müssen noch einmal darauf zurückkommen: Wie groß muss 
eine solche Schuld der ersten Menschen bloß gewesen sein, ja sogar al-
ler Menschen gewesen sein, damit der, der selbst die Gnadenbefugnis 

105	 Vgl. hierzu: Frankfurter Allgemeine Zeitung (FAZ) vom 26.08.2017,  
Artikel: Die Gnade des Präsidenten.

https://doi.org/10.5771/9783828872233 - Generiert durch IP 216.73.216.96, am 13.01.2026, 20:40:35. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828872233


105

﻿

besitzt und der die Gnade dann gegenüber den Menschen einfach hätte 
erweisen können, dass dieser Gott vorher seinen eigenen Sohn umbrin-
gen lassen muss? Könnte dieser Gott in seiner Allmacht und Güte nicht 
eine weniger blutige Lösung gewählt haben?

Eine solch brutale Erlösung durch einen Gott ruft zunächst einmal völ-
liges Unverständnis hervor. Und dies vor allem dann, wenn man daran 
denkt, dass die ersten beiden Menschen nach der Bibel eine Tat began-
gen haben sollen, die man heute höchstens noch als einfache Ordnungs-
widrigkeit bezeichnen würde. Dass eine solche Tat, die der Mythologie 
der Völker im vorderen Orient aus dem 2. Jahrtausend vor Christus ent-
sprungen ist, durch einen heiligen Kirchenvater, der die Theologie die-
ser Kirche maßgeblich beeinflusst hat, zu einem quasi genetischen De-
fekt für die gesamte Menschheit wird, ist eine Kernthese der Dogmatik 
der katholischen Kirche. Von diesem Defekt ist seither jeder Mensch auf-
grund seiner Geburt betroffen. 

Die theologische Literatur der Kirche sagt es immer wieder: »Durch 
die Ur- und Erbsünde wurde der Mensch ein Anlass göttlichen Zornes … 
Die erbsündliche menschliche Natur ist geschwächt und steht vor allem 
unter dem Druck der Begierlichkeit«106.

Die Menschheit hat sich somit selbst durch das Essen einer Frucht von 
einem bestimmten Baum nach der christlichen Lehre in die ewige Ver-
dammnis gebracht. Diese uralte Mythologie von den ersten Menschen hat 
auch der Koran (Sure 2,35) in beinahe gleicher Formulierung beschrie-
ben: »Naht euch nicht diesem Baum, sonst gehört ihr zu den Frevlern«.

Die gesamte Lehre der Kirche dreht sich seitdem um diesen Frevel, der 
für alle Gläubigen des Christentums nur beseitigt werden kann, wenn 
die Gnade Gottes Wirkung zeigt. Jeder Christenmensch ist seit den An-
fängen des Christentums auf diese Gnade angewiesen. 

So weit, so unverständlich, wenn denn diese Gnade Gottes wenigs-
tens auch jeden Christenmenschen erreichen würde. Doch die Theolo-
gen stürzen die Christenheit zusätzlich in Verwirrung. Sie formulieren 
in der ihnen eigenen Sprache, dass es keine Garantie dafür gibt, dass die 
Gnade Gottes wirklich alle Menschen erreicht. Ob also die ewige Ver-
dammnis nach dem Tode des Menschen wirklich eintritt oder die Gna-
de Gottes die Rettung bringt, es ist nicht garantiert. Es gibt keinen Auto-
matismus bei der Vergabe der Gnade durch Gott, sagen die Kleriker. Sie 

106	 Gerhard Kardinal Müller, Katholische Dogmatik, a. a. O., Seite 779.

Wenn ein amerikanischer Sheriff den Ruhestand nicht im Knast verbringen muss …

https://doi.org/10.5771/9783828872233 - Generiert durch IP 216.73.216.96, am 13.01.2026, 20:40:35. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828872233


106

Wenn ein amerikanischer Sheriff den Ruhestand nicht im Knast verbringen muss …

ist keine einzufordernde, sondern eine freiwillige, wohlwollende Gnade 
des Herrn. Fest damit rechnen sollte man als Mensch also nicht!

Nun stehen wir da, als Gläubige und als Sünder und müssen nach den 
Aussagen der Theologen zur Kenntnis nehmen, auf welch unsicherem 
Terrain wir uns befinden. Hinzu kommt, dass bei der Beschreibung all 
dieser notwendigen Gnadengaben, die als „Almosen“ nicht mal sicher 
gewährt werden, ein weiterer Begriff ins Spiel kommt, den die Theolo-
gie als Rechtfertigung bezeichnet.

Auch hier ist der theologisch nicht Vorgebildete zunächst irritiert. 
Rechtfertigung ist im allgemeinen Sprachverständnis doch wohl die Ver-
teidigung eines Menschen, der eine bestimmte Behauptung oder ein be-
stimmtes Verhalten, das er an den Tag gelegt hat, gegenüber einem an-
deren als durchaus korrekt, tatsächlich und nicht vorwerfbar beschreibt.

Die Dogmatik der Kirche meint jedoch mit Rechtfertigung eine Leh-
re, die das Verhältnis zwischen Gott und den Menschen beschreibt, das 
ja durch die große Erbschuld belastet ist. Diese Rechtfertigungslehre be-
sagt, wie eine solche Versöhnung zwischen Gott und den Menschen voll-
zogen werden kann.

»Die Gnade Gottes hat die Macht, den Menschen zu rechtfertigen, das 
heißt, uns von unseren Sünden reinzuwaschen«, sagt der Katechismus 
und formuliert weiter: »Da in der Ordnung der Gnade das erste Handeln 
Gott zukommt, kann niemand die Gnade verdienen, aus der die Behe-
bung der Schuld, die Vergebung und die Rechtfertigung hervorgehen«107.

Der Versöhnungsprozess zwischen dem Menschen und Gott ist so-
mit nach der Lehre der Kirche ausschließlich der Gnade und freiwilli-
gen Zuwendung Gottes zu verdanken. Die kann sich der Mensch aller-
dings, und das ist ein weiterer Stolperstein in der christlichen Dogmatik, 
nicht selbst verdienen.

Die Gnadenlehre scheint ein besonders kompliziertes Kapitel der 
kirchlichen Dogmatik zu sein, denn jeder Theologe muss doch zugeben, 
dass nach den Aussagen der Bibel im Schöpfungsbericht Gott selbst fest-
gestellt hatte, dass „alles gut“ war. Sowohl die Welt als auch der Mensch, 
sie waren eigentlich perfekt geschaffen. Doch der Sündenfall hat alles 
verändert, das Verhältnis zwischen Gott und den Menschen war durch 
die Schuld der Menschen schwer gestört. Durch eine schuldhaft falsche 
Entscheidung leidet nun die gesamte Schöpfung. Die Ursünde von Adam 
und Eva hat alles „versaut“ und sie ist dann viele Jahrhunderte später 

107	 Katechismus der katholischen Kirche, a. a. O., Seite 514.

https://doi.org/10.5771/9783828872233 - Generiert durch IP 216.73.216.96, am 13.01.2026, 20:40:35. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828872233


107

﻿

durch die intellektuelle Kraftanstrengung von Kirchenvätern zu dem ge-
worden, was von den Theologen als die zweite, sündige Natur des Men-
schen bezeichnet wird. 

Nur durch die gnädige Zuwendung Gottes kann nach der reinen Leh-
re diese zweite Natur beseitigt werden. 

Die Schöpfung war aber doch so paradiesisch, wie konnten da die 
ersten Menschen einer solch simplen Versuchung erliegen? Gott muss-
te doch gewusst haben, dass eine solche Versuchung schiefgehen würde. 
Trotzdem hat er die beiden Menschen in Versuchung geführt. 

Deshalb ist auch, entgegen der Überzeugung von Papst Franzis-
kus108, die Formulierung im „Vater unser“: »und führe uns nicht in Ver-
suchung …«, durchaus richtig. Die Bitte also, uns nicht noch einmal in 
Versuchung zu führen, sondern es doch bei dem einen Mal zu belassen, 
denn die Folgen waren ja verheerend genug. Der Gott des Alten Testa-
mentes lässt uns Christenmenschen „sehenden Auges“ in die Falle lau-
fen. Er ist also doch kein gütiger und barmherziger Gott, der dem gefal-
lenen Menschen wieder aufhilft.

Aber aus welchem Grund macht dann Gott später solche Anstrengun-
gen, um die Menschheit wieder mit sich zu versöhnen. Muss gar seinen 
Sohn ans Kreuz nageln lassen, um die Menschen wieder auf den „rechten 
Pfad“ zu bringen. All dies hätte er doch bedeutend einfacher haben können. 

Warum diese komplizierten Geschichten, die doch für einen allmäch-
tigen Gott völlig unnötig sind. Meine Befürchtung ist groß, dass diese 
Geschichten von Menschen erdacht und erzählt worden sind, ein Gott 
käme nie auf solche Ideen.

Die gesamte Menschheit verfällt der Sünde, dem Tod und dem Teu-
fel wegen solch einer Lappalie und anschließend muss Gott sich auch 
noch als Folge davon ständig huldvoll und gnädig den Menschen zu-
wenden. Bloß damit sie den Glauben nicht wieder verlieren, nicht zu-
rückfallen in die alte Sündhaftigkeit und „bei der Stange“ bleiben. Oder 
sollte ich besser sagen, auch weiterhin den Worten der Theologen lau-
schen und auf die Kirche hören. Wie heißt es doch so schön in dem be-
kannten Kirchenlied, »Fest soll mein Taufbund immer stehen, ich will 
die Kirche hören …«.

Man sucht angesichts der Ausführungen im Buch Genesis nach dem 
gnädigen Gott, der doch hätte dieses Drama verhindern können. Er ist 

108	 Siehe: Interview von Papst Franziskus mit dem Sender TV2000 im Dezember 
2017.

Wenn ein amerikanischer Sheriff den Ruhestand nicht im Knast verbringen muss …

https://doi.org/10.5771/9783828872233 - Generiert durch IP 216.73.216.96, am 13.01.2026, 20:40:35. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828872233


108

Wenn ein amerikanischer Sheriff den Ruhestand nicht im Knast verbringen muss …

aber nicht zu finden und schon gar kein Kapitel oder ein Vers, in dem von 
der Gnade eines Gottes gar von einer theologisch fundierten Gnaden-
lehre in der Heiligen Schrift berichtet wird. Die Theologen sagen selbst, 
es gäbe keine »unmittelbare Entsprechung im Alten Testament für den 
theologischen Begriff der Gnade, sondern er müsse in einem größeren 
Wortfeld inhaltlich präzisiert werden«. Diese Ausführungen macht üb-
rigens Gerhard Kardinal Müller, der ehemalige Vorsitzende der Glau-
benskongregation des Vatikan109.

Doch wie soll so etwas gehen, eine inhaltliche Präzisierung in einem 
größeren Wortfeld? Es gibt sie einfach nicht, die Rechtfertigungslehre 
in der Bibel. Kein Wort vom Wanderprediger in Galiläa, kein Wort in 
den Evangelien. Es gibt eine Passage, auf die sich die Theologen gerne 
beziehen, die sich der Briefeschreiber Paulus ausgedacht haben muss, 
denn von Jesus selbst kann so etwas nicht gekommen sein. Paulus hatte 
Jesus weder gehört noch gesehen, da er selbst erst zum Glauben gekom-
men war, als Jesus bereits tot oder besser nicht mehr auf dieser Erde war. 
Aus dem Inhalt seines Briefes an die Römer ist nach vier Jahrhunder-
ten die Erbsünden- und Erlösungstheorie geworden, die den Menschen 
als schuldigen darstellt, der sich selbst in diese Bredouille gebracht hat. 
Die Beseitigung dieser Schuld ist so nur durch die gnädige Zuwendung 
des gleichen Gottes zu erreichen, der der Menschheit, in Kenntnis der 
menschlichen Schwächen, diese Schuld erst eingebrockt hat. 

Es ist schon schwierig genug, doch es wird noch komplizierter. Die 
Theologen haben es nicht dabei belassen, nur von der gnädigen Zuwen-
dung Gottes zu sprechen. Dies war zu wenig, sie haben weitere Räume 
an das Theoriegebäude von der Gnadenlehre gebaut, sie haben weitere 
Gnadengaben entwickelt, die am Menschen und auch durch den Men-
schen vollzogen werden müssen. So behält eine Kirche als Verwalterin 
dieser Gnadengaben Gottes auf Erden auch ihre Existenzberechtigung.

Da gibt es nach der Dogmatik nicht nur eine heiligmachende Gnade, 
sondern im Katechismus und in den zu glaubenden Dogmen der Kir-
che ist auch von einer inneren, übernatürlichen Gnade, von einer hinrei-
chenden Gnade, von einer wirksamen Gnade, von einer aktuellen Gna-
de, von einer zuvorkommenden Gnade und so weiter … die Rede. Und 
diese Aufzählung ist längst nicht vollständig.

Beinahe gnadenlos und unerbittlich wird durch die Kleriker eine Gna-
denlehre verfochten, deren Begründungen nicht durch die Worte Jesu 

109	 Gerhard Kardinal Müller, Katholische Dogmatik, a. a. O., Seite 709.

https://doi.org/10.5771/9783828872233 - Generiert durch IP 216.73.216.96, am 13.01.2026, 20:40:35. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828872233


109

Wenn ein amerikanischer Sheriff den Ruhestand nicht im Knast verbringen muss …

gestützt werden können. Vielleicht ist es ja nur dem Zustand der gefal-
lenen Natur des Menschen zu verdanken, dass er diese, als übernatür-
lich bezeichneten Gnaden und die durch Theologen formulierten religi-
ösen Wahrheiten so leicht nicht erkennen kann.

Wenn gar nichts mehr hilft, verfallen auch die Kirchenväter gern in 
eine Sprache, die nur verstanden werden kann, wenn der Mensch zu 
diesen übernatürlichen Erkenntnissen durch die Gnade befähigt wird.

Beim Studium der für alle Zeiten festgezurrten Glaubenswahrheiten, 
den Dogmen zur Gnadenlehre, benötigt man wirklich diese übernatür-
lichen Erkenntnisse.

So heißt es da unter anderem: 

»Zum Anfang des Glaubens und des Heils ist die innere überna-
türliche Gnade absolut notwendig«.

Man kommt also nur zum Glauben, wenn diese übernatürliche Gnade 
durch Gott auch gegeben ist. Ob dies der Fall ist, ist noch nie bekannt 
geworden. Auch dann nicht, wenn angeblich bei der Taufe eines Klein-
kindes die sogenannte heiligmachende Gnade durch Gott vergeben wird. 
Solch eine Gnade ist bei der Taufe zwingend erforderlich, damit der gera-
de in das Erdenleben eingetretene Mensch, der durch die Sünde Adams 
schon jetzt seine Unschuld verloren hat, nicht gleich dem Tod und dem 
Teufel verfällt, sondern dass die Voraussetzungen gegeben sind, damit 
er das ewige Leben doch noch erlangen kann. Es wäre zu schön gewesen, 
wenn die natürliche Vernunft des Menschen auch die Wirklichkeit einer 
übernatürlichen Gnade erkennen könnte. Doch wie sollte sie das können? 

Und so bleiben die Kleriker dabei, sie formulieren über die Jahrhun-
derte hinweg Dogma um Dogma. Die Kirche weist doch tatsächlich weit 
über 200 Dogmen aus. Da kommt man schon mal in Schwierigkeiten 
bei der Einhaltung dieses Regelwerkes.

»Der Gerechtfertigte ist ohne besonderes Gnadenprivileg Gottes 
nicht imstande, das ganze Leben hindurch alle Sünden … zu 
meiden«.

Die empfangene heiligmachende Gnade in der Taufe reicht also zunächst 
nur, um den Sündenfall zu reparieren. Um auch ein gottgewolltes Leben 
führen zu können, bedarf es zusätzlich eines besonderen Gnadenprivi-
legs, sonst wird es nichts mit der Erlösung. Sogar die Versöhnung mit 

https://doi.org/10.5771/9783828872233 - Generiert durch IP 216.73.216.96, am 13.01.2026, 20:40:35. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828872233


110

Wenn ein amerikanischer Sheriff den Ruhestand nicht im Knast verbringen muss …

Gott durch den Rechtfertigungsvorgang kann wieder zunichte gemacht 
werden, nämlich dann, wenn die Kirche beim Menschen eine „schwe-
re Sünde“ diagnostiziert. So ist der Christenmensch Zeit seines Lebens 
auf die unterschiedlichen Gnadengaben angewiesen, die die Kirche in 
ihren Dogmen formuliert.

Schlimmer noch, da gibt es sogar Menschen, die die Gnade Gottes 
erfahren, damit aber wohl nichts anfangen können und bei denen diese 
Zuwendung Gottes keine Wirkung zeigt. Denn es heißt in einem nach-
folgenden Dogma:

»Es gibt eine Gnade, die wahrhaft hinreichend ist und doch 
unwirksam bleibt«.

Man ist bei solchen dogmatischen Formulierungen geradezu herausge-
fordert, weiter nachzufragen. Was hat denn dieses Dogma zu bedeuten 
und wie ist eine solche dogmatische Aussage juristisch wirksam und ver-
sicherungstechnisch, ohne weitere Geschäftsbedingungen gelesen zu ha-
ben, zu bewerten?

Ganz schlimm wird es, wenn man feststellen muss, dass die Kirche 
sogar eine Dogmatik entwickelt hat, die Menschen von vornherein für 
die ewige Verdammnis bestimmt. Hier lässt Gott den Menschen angeb-
lich gar keine Chance, sich durch den Glauben und Gottes Zuwendung, 
vielleicht sogar nur durch die Hoffnung auf seine Barmherzigkeit, von 
den Sünden befreien zu lassen. Als die Kirchenväter dieses Dogma for-
mulierten, gab es noch nicht die Despoten mit den Massenvernichtungs-
waffen von heute. Aber vielleicht haben sie ja doch schon an so etwas ge-
dacht, an Giftgasangriffe von Diktatoren, an Islamisten mit Mordabsichten, 
denn Mord und Todschlag gab es damals auch, selbst unter Klerikern.

Gott soll, nach den ausformulierten Redewendungen der Kirche, trotz 
seiner Kenntnis ob der Sündhaftigkeit eines Menschen, in bestimmten 
Fällen von vorn herein eine solch „arme Seele“ der Verdammnis über-
lassen. Das Dogma sagt:

»Gott hat durch seinen eigenen Willensratschluss bestimmte 
Menschen wegen ihrer vorhergesehenen Sünden zur ewigen Ver-
werfung vorherbestimmt«.

Böse Zungen behaupten, die Kirchenväter hätten bei der Formulierung 
dieses Dogmas der Sorge Rechnung getragen, dass das Höllenfeuer aus-

https://doi.org/10.5771/9783828872233 - Generiert durch IP 216.73.216.96, am 13.01.2026, 20:40:35. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828872233


111

Wenn ein amerikanischer Sheriff den Ruhestand nicht im Knast verbringen muss …

gehen könnte, wenn nicht genügend Nachschub geliefert würde. Doch 
bleiben wir ernsthaft.

Was soll der halbwegs vernunftbegabte Mensch mit diesen Dogmen 
anfangen? Wie sich mit ihnen auseinandersetzen, sie vielleicht einfach 
ignorieren? Denn wir sind noch nicht am Ende einer ganzen Reihe von 
Dogmen zum Thema Gnadenlehre. Zur heiligmachenden Gnade wer-
den weitere Dogmen dem Christenmenschen zu glauben aufgegeben:

»Die heiligmachende Gnade macht den Gerechten zu einem Kind 
Gottes und verleiht ihm ein Anrecht auf das Erbe des Himmels«.

»Die heiligmachende Gnade macht den Gerechten zu einem 
Tempel des Heiligen Geistes«.

Man wird auch jetzt den Eindruck nicht los, dass durch solche Dogmen 
und durch diese Theologensprache mehr vernebelt, als erhellt wird. Der 
Katechismus der katholischen Kirche bläst ins gleiche Horn. Hier ist die 
heiligmachende Gnade »ein bleibendes Geschenk, eine übernatürliche, 
feste Neigung zu Gott«110.

Kardinal Müller spricht davon111, dass die Gnade Gottes als »heiligma-
chende (habituelle) Gnade oder als aktuelle (helfende) Gnade« im Le-
ben des Menschen auftritt.

Da gibt es sogar eine Gnadenform, die den Menschen auf den Emp-
fang der Gnade erst noch vorbereitet, ihn sozusagen konditioniert, da-
mit die heiligmachende Gnade oder auch die aktuelle Gnade ihre Wir-
kung nicht verfehlt. Auch wenn der Mensch dies eigentlich alles gar nicht 
will, nach der Lehre der Kirche geht ein Verlangen nach Säuberung von 
der Sünde nicht von dem natürlichen Willen der Menschen aus, son-
dern dieser Wille werde, so sagen die Theologen, von der sogenannten 
zuvorkommenden Gnade bewirkt. Sogar der Kirchenvater Thomas von 
Aquin spricht von der zuvorkommenden Gnade, die zur Vorbereitung 
des Empfangs der heiligmachenden Gnade unbedingt erforderlich ist.

Die Anhäufung der Gnadenformen macht die Problematik der Gna-
denlehre allerdings nicht gerade transparenter. Die Hauptschwierigkeit 
für den Christenmenschen bleibt die Aussage der Übernatürlichkeit der 
Gnadengaben Gottes. Nach der Lehre der Kirche ist die Gnade in jedem 

110	 Katechismus der katholischen Kirche, a. a. O., Seite 517.
111	 Vgl. hierzu: Gerhard Kardinal Müller, a. a. O., Seite 765 f.

https://doi.org/10.5771/9783828872233 - Generiert durch IP 216.73.216.96, am 13.01.2026, 20:40:35. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828872233


112

Wenn ein amerikanischer Sheriff den Ruhestand nicht im Knast verbringen muss …

Fall eine übernatürliche Zuneigung Gottes, die leider wieder nur durch 
und im Glauben wahrgenommen werden kann.

Es wird in der Kirche deutlich unterschieden zwischen einer bleiben-
den Einwirkung Gottes durch die heiligmachende Gnade, die der Mensch 
allerdings trotzdem wieder verlieren kann und der vorübergehenden 
übernatürlichen Gnade, die den Menschen befähigen soll, im Laufe sei-
nes Lebens weiterhin „gottgefällig“ zu leben. Auf dem Wege zu seiner 
Erlösung unterstützt Gott den Menschen nicht nur durch seine Gnade 
in vielfältiger Weise, wie uns die Kirche weismachen will, sondern die 
Theologen machen uns immer wieder darauf aufmerksam, dass neben 
der Kraft der Gnade Gottes auch die Aktivitäten der Kleriker, die kirch-
liche Lehre, die Bedeutung der Kirchenleitung und die Spendung der Sa-
kramente von entsprechender Bedeutung sind.

Unverholen wird das ausdrückliche Interesse der Kirche artikuliert, 
den katholischen Christen unter Androhung von Sündenstrafen zu den 
moralischen Vorgaben des Lehramtes zu verpflichten und ihn in die got-
tesdienstliche Praxis mit einzubinden.

Religiöser Glaube hat also doch als Ursache vermehrt die Furcht vor 
Strafen oder ist gar das Ergebnis dieser Furcht. Obwohl die Gnade nach 
den Ausführungen der Theologen als freiwilliges Geschenk Gottes allen 
Menschen zuteilwerden kann, bleibt trotzdem das Dilemma der göttli-
chen Vorherbestimmung zur himmlischen Seligkeit oder zur Verdamm-
nis. Die Kirche spricht hier von der sogenannten Prädestinationslehre.

Die Gnade wirkt wo sie will und wann sie will und sie bleibt überna-
türlich. Die reine Vernunft reicht da zur Erkenntnis einfach nicht aus.

Der Philosoph Flasch fragt sich, ob man die Gnade als Mensch nicht 
auch wollen muss, damit sie wirkt: »Warum soll ich sie wollen? Kann ich 
etwas glauben, nur weil ich es glauben will? Woher weiß ich, bevor ich 
glaube, dass es die Gnade Gottes ist, die hier wirkt«112?

Woran erkenne ich, dass es die Gnade ist, die eine Sündentilgung oder 
gar eine Heiligung des Menschen bewirkt? Ist es die Gnade, die mich zu-
stimmen lässt, zu einem Glauben, der ja erforderlich ist, um die Gnade 
erst zu erlangen? Oder hat Gott mich in seinem ewigen Willensratschluss 
wegen der vorhergehenden Sünden zur ewigen Verwerfung bestimmt?

Beim Leser tritt sicher Ermüdung ein. Wo man auch hinschaut, wel-
chen dickleibigen Dogmatikband man auch aufschlägt, man trifft immer 

112	 Kurt Flasch, Warum ich kein Christ bin, a. a. O., Seite 78.

https://doi.org/10.5771/9783828872233 - Generiert durch IP 216.73.216.96, am 13.01.2026, 20:40:35. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828872233


113

Wenn ein amerikanischer Sheriff den Ruhestand nicht im Knast verbringen muss …

auf die gleichen Formulierungen zur Gnadenlehre der Kirche. Die Argu-
mentationen wirken geradezu voneinander abgeschrieben.

Die ganze Gnadenlehre scheint eine Mogelpackung zu sein, denn 
selbst die heiligmachende Gnade versöhnt die Menschen ja nicht mit Gott. 
Nach der Versöhnung müsste doch eigentlich der alte paradiesische Zu-
stand wieder hergestellt worden sein, sonst ist es doch keine richtige Ver-
söhnung. Doch davon ist auf dieser Welt weit und breit nichts zu sehen.

Diese ewigen Wiederholungen zur heiligmachenden Gnade, zur aktu-
ellen Gnade, die beschriebene Erzeugung eines übernatürlichen Lebens 
durch die Gnade, dauernd die Hinweise, dass selbst bei freiem Willen 
der Einfluss der zuvorkommenden Gnade, die nachfolgenden Gnaden 
erst ermöglicht. Und immer wieder die Notwendigkeit der Gnade, denn 
der Mensch ist Sünder, ein Mensch im „gefallenen Zustand“, wir armen 
Seelen können die religiösen Wahrheiten mit unseren natürlichen Kräf-
ten einfach nicht erkennen. Wir gehen verloren, wenn der Ruf Chris-
ti uns nicht durch die zuvorkommende Gnade erweckt, damit wir uns 
der Versöhnung mit Gott zuwenden können. Die Erbsünde ist es wieder 
und wieder, die ja die ganze Menschheit in die Verdammnis geführt hat. 
Sie gab Anlass zum „göttlichen Zorn“. Sie war so übermächtig, dass wir 
völlig der Sünde und dem Tod verfallen sind. Und dann die ständigen 
Beschreibungen zur Rettung. Einzig die Kleriker haben ein schlüssiges 
Konzept entwickelt, um den Menschen aus dem „irdischen Jammertal“ 
zu befreien. Wir haben unsere Unschuld verloren, die Kirche kann uns 
aus diesem „Unrechtszustand“ gegenüber Gott befreien. Wir haben die 
Sünde Adams geerbt und die Theologen bieten nun die Erlösung von die-
ser Sünde an. Jesus starb und schuf einen Fundus von Verdiensten, die 
er gegenüber Gott, der er ja selber ist, einbringen kann. Es waren die so-
genannten Erlösungsverdienste Christi. Und nur durch diese Verdiens-
te in Verbindung mit den Sakramenten der Kirche gelangt der sündige 
Mensch zum Nachlass seiner Sünden, zum Nachlass der Höllenstrafen, 
zur übernatürlichen, gnadenhaften Erneuerung, ja zur Heiligung und 
zu einer göttlichen Beschaffenheit der Seele. Sollte sich der Sünder al-
lerdings wieder von Gott abwenden, dann hat auch hier die Kirche wie-
der einen Weg parat. Nämlich durch die Lossprechung im Bußsakra-
ment, da wird dann der alte Gnadenzustand wirksam wieder hergestellt.

Welch ein Sündenwahn!
Erst macht die Theologie die Menschen zu Sündern, um ihnen an-

schließend zu erklären, dass sie auf die Gnade der Kirche, doch nein, auf 
die übernatürliche Gnade Gottes angewiesen sind. Oder besser doch 

https://doi.org/10.5771/9783828872233 - Generiert durch IP 216.73.216.96, am 13.01.2026, 20:40:35. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828872233


114

Wenn ein amerikanischer Sheriff den Ruhestand nicht im Knast verbringen muss …

auf die Gnade der Kirche, denn nur die Kirche erteilt ja die Vergebung 
der Sünden im Sakrament. Selbstverständlich mit der Vollmacht Gottes.

Von alledem steht in der Bibel nichts! In den Evangelien ist kein 
Wort von Jesus niedergeschrieben, dass der Sündenfall Adams die gan-
ze Menschheit in die Verdammnis geführt hat. Kein Hinweis, dass Jesus 
diesen angeblichen Sündenfall rückgängig machen wird, damit nicht alle 
Menschen zum Teufel gehen. Wenn aber nicht Jesus durch sein Wort, wer 
kann dann eine solche Gnadentheologie in Umlauf gebracht haben? Der 
Mensch Jesus hat nicht gewusst, dass er wegen der mythologischen Er-
zählungen von Adam und Eva im Alten Testament hat sterben müssen.

Paulus war es (Röm 5,12–25)! Dieser selbst ernannte Apostel, der Brie-
fe geschrieben hat, an die von ihm gegründeten Gemeinden im Mittel-
meerraum. Hier ist es der Brief an die römische Gemeinde, der wahr-
scheinlich um das Jahr 56 nach Christus geschrieben worden ist und in 
der Folge von den Gemeindemitgliedern abgeschrieben und weiterge-
reicht wurde. So kursierte in den noch konspirativ wirkenden urchristli-
chen Gruppierungen der Hauptstadt des Reiches eine Vorstellung von der 
Erlösungsbedürftigkeit der Menschen, die sich Paulus ausgedacht hatte.

»Durch einen einzigen Menschen (Adam) kam die Sünde in die Welt 
und durch die Sünde der Tod, und auf diese Weise gelangte der Tod zu 
allen Menschen …« (Röm 5,12), das sind seine Formulierungen, wenn 
man den vielen Übersetzungen und Revisionen der Bibeltexte glauben 
darf. Paulus schaffte diese Verbindung zwischen der Geschichte im Alten 
Testament, die er als eine tatsächliche Gegebenheit interpretierte und ver-
band sie mit der Deutung vom Opfertod Jesu am Kreuz. Denn bis dahin 
war dieser Tod von keinem Christen nachvollziehbar verstanden worden.

So formuliert er weiter: »Wie durch den Ungehorsam des einen Men-
schen die vielen zu Sündern wurden, so werden auch durch den Gehor-
sam des einen die vielen zu Gerechten gemacht werden …«.

Dieser Mythos von der Sünde Adams und die Wiedergutmachung 
durch Jesus, als Interpretation des Paulus, war die begreifliche Begründung 
der Christen für die bis dahin unbegreifliche Ermordung ihres Propheten. 

Wenn es aber nötig war, dass ein Gott für die Sünden der Menschen 
sterben musste, dann musste die Sünde noch viel größer gedacht werden, 
als es in der Bibel zum Ausdruck kommt. So musste die Sünde dem Kreu-
zigungsgeschehen angepasst werden und es entwickelte sich auf dieser 
Grundlage durch den Kirchenvater Augustinus, den Bischof von Hippo, 
im 5. Jahrhundert eine Erbsündenlehre in Verbindung mit einer Gna-
dentheologie, die bis heute in der Dogmatik ihre Gültigkeit hat. Augus-

https://doi.org/10.5771/9783828872233 - Generiert durch IP 216.73.216.96, am 13.01.2026, 20:40:35. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828872233


115

Wenn ein amerikanischer Sheriff den Ruhestand nicht im Knast verbringen muss …

tinus bezog sich ausdrücklich auf den Römerbrief von Paulus und lehr-
te, dass diese Sünde der ersten Menschen auch physisch als Erbsünde 
auf alle Menschen übertragen werde. Dieser Erblast kann kein Mensch 
entkommen. Auch war Augustinus der Überzeugung, dass der Mensch 
eben wegen dieser Erblast das „ewige Übel“ verdiene. Dieser Erbsünden-
gedanke, der sich nirgendwo in den Evangelien des Neuen Testamentes 
findet, entsteht somit durch den Kirchenvater erst 400 Jahre später. Die-
se Überlegungen werden auf dem Tridentinischen Konzil im 16. Jahrhun-
dert als zu glaubendes Dogma für alle Christen festgelegt.

Die Frage der Tilgung einer Erbschuld und die Zuwendung der gött-
lichen Gnade ist zwischen den christlichen Konfessionen immer noch 
umstritten. Ob dem Menschen die Gnade ohne eigenes Zutun von Gott 
geschenkt wird, oder ob sich der Mensch zusätzlich auch mit eigenen 
Kräften Verdienste bei der Tilgung der Schuld erwerben kann, es wird 
nach wie vor kontrovers diskutiert.

Der Islam kennt zwar nach dem Koran auch die Sünde der ersten Men-
schen, hat allerdings daraus keine Erbsündenlehre entwickelt, die für die 
gesamte Menschheit gilt, sondern hat es abgelehnt, dass diese Sünde an 
alle Nachkommen weitervererbt werden kann. 

Wir halten also fest: Aus der Sicht der katholischen Kirche ist der Sün-
denfall der Grund für den Zorn Gottes, für das Elend in der Welt, für den 
Hang des Menschen zum Bösen und für den Tod in dieser Welt. Von die-
ser Verfehlung Adams ist jeder Mensch schon bei der Geburt betroffen. 
Der Katechismus der Kirche betont: »Die Erbsünde wird durch die Fort-
pflanzung an die gesamte Menschheit weitergegeben«. Die Erbsünde sei 
etwas, das »man mit erhalten, aber nicht begangen hat«113.

Der ehemalige Papst Benedikt XVI spricht allerdings in seinen Schrif-
ten nicht mehr von der biologischen Vererbung der Erbsünde, bleibt aber 
bei seiner Argumentation sinngemäß im selben Gedanken haften, da er 
die Erbsünde als kollektive menschliche „Verstrickung“ der Vergangen-
heit bezeichnet, in die jeder Mensch durch seine Geburt eintritt.

Am Ende flüchtet der Katechismus dann doch wieder in die alten Argu-
mentationsmuster und formuliert für die Gläubigen, dass »die Weitergabe 
der Erbsünde ein Geheimnis ist, das wir nicht völlig verstehen können«.

Und trotzdem, die Vorstellung vom Sündenfall im Paradies war für 
die gesamte Theologie der Kirche so einschneidend, dass sie zusammen 

113	 Katechismus der katholischen Kirche, a. a. O., Seite 133 f.

https://doi.org/10.5771/9783828872233 - Generiert durch IP 216.73.216.96, am 13.01.2026, 20:40:35. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828872233


116

Wenn ein amerikanischer Sheriff den Ruhestand nicht im Knast verbringen muss …

mit der Erlösungsvorstellung durch den Kreuzestod die Dogmatik bis 
heute bestimmt.

Die mythologischen Sagen und Erzählungen der alten Völker in Me-
sopotamien, der Sumerer, der Assyrer, der Babylonier stammen nach der 
historischen Forschung zumeist aus dem 2. Jahrtausend vor Christus. Sie 
sind einschließlich der Schöpfungslehre und der Erschaffung der Men-
schen im Wesentlichen im 1. Jahrtausend vor Chr. in die Schriften des 
jüdischen Volkes eingeflossen. Wobei die Historiker überwiegend davon 
ausgehen, dass in etwa der Zeitraum zwischen der Zerstörung des Nord-
reiches Israel, um 722 vor Christus durch die Assyrer und dem Exil ei-
nes Teils des jüdischen Volkes in Babylon zwischen 587 und 538 vor Chr. 
für diese Bibelstellen der Genesis verantwortlich sind.

Ein monotheistischer Schöpfergott hatte sich bereits gegen Ende des 
2. Jahrtausends im jüdischen Volk über die Jahrhunderte hinweg ent-
wickelt, nachdem die bis dahin als Nomaden herumziehenden Völker 
begannen, feste Bauten zu errichten und sesshaft zu werden. In die re-
ligiösen Vorstellungen des jüdischen Volkes flossen nicht nur die Mytho-
logien der mesopotamischen Völker, sondern auch die Götterwelten der 
Ägypter, der Hethiter und der Phönizier mit ein. In der Religion dieser 
Völker waren die Götter und Göttinnen teils in Menschengestalt, aber 
auch in Tiergestalt oder als Mischwesen präsent. Es waren immer eine 
Vielzahl von Göttern, die für alle Lagen des Lebens angerufen wurden. 
Man stellte sich die Götter überwiegend als direkt ansprechbare Perso-
nen mit beinahe menschlichen Charakterzügen vor. Die Bibel beschreibt 
ja auch eine solche direkte Ansprache an einen Gott im „brennenden 
Dornbusch“. Doch die Zahl der brennenden Dornbüsche hat heute lei-
der rapide abgenommen.

Einen paradiesischen Zustand, in dem die Menschen gelebt haben, 
ihn hat es so nie gegeben. Ein Elternpaar als Anfang der Menschheit 
ganz sicher auch nicht. Da bevorzugt man heute doch eher die Überle-
gungen der Evolutionstheorie. Ein Sündenfall, wie im Buch Genesis der 
Bibel beschrieben, gab es schon mal gar nicht. Und damit verbunden 
auch keine Vertreibung aus dem Paradies, eine schuldhafte Trennung 
der Menschheit von einem Gott, vor dem sich die ersten Menschen an-
geblich verstecken mussten.

Im Kern sind die gesamten Bibelaussagen und Interpretationen durch 
die Theologen der Kirche nichts anderes, als eine Beschreibung und ein 
Glaube an die mythologischen Götterwelten der alten Völker des heu-
tigen Nahen Ostens.

https://doi.org/10.5771/9783828872233 - Generiert durch IP 216.73.216.96, am 13.01.2026, 20:40:35. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828872233


117

Wenn ein amerikanischer Sheriff den Ruhestand nicht im Knast verbringen muss …

Alle ernsthaften Forschungen sind sich darüber einig, dass der Bibel-
text des Alten Testamentes eine Zusammenfassung vieler einzelner Texte 
aus den verschiedenen Landstrichen der heute so sehr mit Kriegen und 
Terror überzogenen Regionen des östlichen Mittelmeerraumes ist. Die-
se Mythen aus dem 2. Jahrtausend sind nach mündlicher Überlieferung 
erst viele Jahre später vor allem auf Tontafeln festgehalten und zu einem 
Gesamttext zusammengefasst worden. 

Bei der Entwicklung der Glaubensvorstellungen des jüdischen Volkes 
war die Mythologie der Nachbarvölker einfach zu mächtig. Die Vorstel-
lung von einem Paradies einfach zu verlockend. Daher auch das Bedürf-
nis des jüdischen Volkes, nach dem Ursprung des sündhaften Verhal-
tens ihres Volkes in einem Paradies zu suchen und die Erzählung von 
einem Mann und einer Frau zu übernehmen, die im Paradies einer Ver-
suchung erliegen. So sind auch die Gläubigen von heute, wenn sie sich an 
den Text der Bibel halten, von dieser alten Mythologie bestimmt, aus der 
dann die Theologie der Kirche von Ur- und Erbsünde entwickelt wurde.

Paulus hat diese Texte der Thora offensichtlich wörtlich verstanden 
und hat seine Überlegungen zur Sünde des Menschen auf dieser my-
thologischen Grundlage des jüdischen Volkes begründet. So finden sich 
diese Vorstellungen wieder, allerdings weiterentwickelt, in der gesamten 
heutigen christlichen Theologie.

Es gab ihn einfach nicht, diesen Garten Eden, der bis in das 16. Jahr-
hundert nach Chr. hinein von der Christenheit als ein im fernen Osten 
existierender Ort angenommen wurde.

Denkt man einmal ernsthaft darüber nach, so ist es doch eigenar-
tig, dass auch heute noch der normale, intelligente Christenmensch 
sich auf so etwas Unsinniges wie die Versuchung der ersten Menschen 
durch eine Schlange verlässt und als Folge davon an eine Theologie der 
Erbsünde glaubt. Diese Geschichte ist jedoch nichts anderes als Mytho-
logie, ähnlich der Märchen und Heldensagen früherer Jahrhunderte in 
der Mitte Europas.

Doch die Kirche braucht die Erzählungen und Überlieferungen als 
Tatsachen, denn so bleibt sie weiter notwendig für die Interpretationen 
dieser Geschichten des Alten und Neuen Testamentes.

Es geht nicht anders. Der Sündenfall als Ursache und Beginn einer 
Theologie muss erhalten bleiben. Nur dadurch sind die Überlegungen, 
zunächst von Paulus und dann auch vom Kirchenvater Augustinus, zur 
Schuld der Menschen erklärbar und begründbar. 

https://doi.org/10.5771/9783828872233 - Generiert durch IP 216.73.216.96, am 13.01.2026, 20:40:35. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828872233


118

Wenn ein amerikanischer Sheriff den Ruhestand nicht im Knast verbringen muss …

Heiner Geißler spricht von dem »Wahnsinn und dem Irrsinn der 
theologischen Erfindung der Erbsünde durch Augustinus«114. Seine Erb-
sündentheologie hat als Basis die Schöpfungsgeschichte der Bibel. Nur 
wenn auf diesem Wege die Schuld der gesamten Menschheit attestiert 
ist, macht eine Erlösungstheologie einen Sinn. Der Tod Jesu als Wieder-
gutmachung, um die in der Verdammnis befindliche Menschheit zu er-
lösen, erklärt sich aus der Apfelgeschichte. Ohne diese Erbsündenleh-
re ist die Erlösung durch Jesus am Kreuz nicht erforderlich. Aus dieser 
Wiedergutmachung ergibt sich zusätzlich eine weitere Schuld der Men-
schen. Nicht nur, dass sie jetzt die Mörder eines Gottes sind, sondern 
jetzt hat der Christ auch ewig dankbar zu sein für diese „Erlösungstat“.

Da der Mensch trotz dieser Erlösungstat sündhaft bleibt, ist er nun 
Zeit seines Lebens auf die gnädige Zuwendung Gottes angewiesen. Da-
mit wären wir wieder bei der Gnade Gottes, auf die der Christ setzt, da-
mit er nicht rückfällig wird und in der Verdammnis landet. Durch die-
se Gnadenlehre wird der Christ in ständiger Unmündigkeit gehalten. 
Nur die Kirche hat die Mittel und vergibt die Gnadengaben, auf die der 
Mensch immer angewiesen ist. Er kann von dieser Verderbtheit nur be-
freit werden, wenn er durch Taufe und Buße, durch Reue und Gebete 
die Gnadengaben der Kirche annimmt. Die Theologie sagt, dass wir von 
der Gnade Gottes abhängig sind, weil wir »durch die Sünde … die un-
versehrte Natur verloren haben … und nur durch die Gnade zum Tun 
des natürlich Guten befähigt werden«115.

Heiner Geißler spricht auch von dem Supergau aller faulen Ausreden, 
wenn die Kirche behauptet, dass »der Mensch sich rechtfertigen muss … 
wegen seiner Sünden, die auf die Ursünde des Menschen zurückgehen 
und von der die gesamte Menscheit befallen ist«116.

Die Gnadenlehre, sie steht auf tönernen Füßen, weil sie auf einem an-
geblichen Ursprungsverbrechen der ersten Menschen basiert und damit 
dem Heilsgeschehen am Kreuz einen Sinn gibt.

Auch hier ist Paulus wieder federführend am Werk gewesen, wenn er 
von der Erlösung der Menschheit durch das Blut Christi spricht. Dass 
diese Aussagen in einem krassen Widerspruch zu den Verkündigungen 
Jesu stehen, ist eine weitere Baustelle der Theologie.

114	 Heiner Geißler, Kann man noch Christ sein, wenn man an Gott zweifeln 
muss?, a. a. O., Seite 32.

115	 Theodor Schneider (Hrsg.), Handbuch der Dogmatik, Band 2, a. a. O., Seite 22.
116	 Heiner Geißler, Kann man noch Christ sein, wenn man an Gott zweifeln 

muss?, a. a. O., Seite 32.

https://doi.org/10.5771/9783828872233 - Generiert durch IP 216.73.216.96, am 13.01.2026, 20:40:35. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828872233


119

Wenn ein amerikanischer Sheriff den Ruhestand nicht im Knast verbringen muss …

Die Kirche bleibt dabei. Der Mensch ist der Sünder, dessen Natur durch 
die Erbsünde schuldig geworden ist und der ständig unter dem Fluch der 
Begierlichkeit steht. Nur die Gnade Gottes, durch die Kraft des Todes 
Christi erworben, macht aus dem Menschen wieder ein „Ebenbild Got-
tes“. Kardinal Müller formuliert es so: »Nur die Gnade Christi kann aus 
dem Sünder … einen Heiligen, einen Gerechtfertigten machen … des-
halb ist die Gnade unbedingt notwendig«117.

Trotz aller Beteuerungen, das Gebäude der Gnadenlehre stürzt ein, 
weil die Grundannahme falsch ist. Denn der Sündenfall, der die gesam-
te Menschheit belastet, ich wiederhole mich, ihn hat es nicht gegeben.

Warum beharrt die Kirche dann trotzdem weiterhin auf dieser Ur-
sünde, die nichts weiter ist, als eine späte Fixierung von Mythen ver-
schiedener Völker. Das Motiv der Vertreibung aus dem Paradies ist eine 

„literarische Fiktion“. Dieses Motiv stammt aus einer Zeit, als die Men-
schen darauf angewiesen waren, die Religion als Bewältigungsmittel zu 
nutzen, denn nur Gott half, Problem zu erklären, er half aber nicht bei 
ihrer Bewältigung. 

Die Geschichte der Evolution des Menschen ist etwas ganz anderes als 
ein Sündenfall und deshalb kippt das theologische Gebäude. Diese bib-
lische Geschichte kann nicht herhalten für eine durch den Geschlechts-
verkehr weitergegebene Erbsünde, die dann durch Jesu Sühne als Gna-
de Gottes wieder „ausgebügelt“ wird.

H. Geißler spricht gar bei der Erbsünde von der schweren Verletzung 
und Beleidigung der menschlichen Würde, die die Kirche aus der Welt 
schaffen muss.

Die Formulierung Sünde kommt in der Bibel beim Sündenfall gar 
nicht vor. Auch von einem Fluch gegen die gesamte Menschheit wird in 
keinem Text der Genesis gesprochen. H. Geißler packt der heilige Zorn, 
»wenn man weiß, dass all diese theologischen „Wahrheiten“ … nie von 
Jesus gesagt wurden«118.

Es ist keine göttliche Offenbarung gewesen, sondern es waren wohl 
eher Denkmuster und Redeformen von Theologen, die bei der Erbsün-
denlehre, der Erlösungslehre und der Gnadenlehre zum Ausdruck ge-
kommen sind. Im Vorwort einer Bibelausgabe steht, dass es »letztlich die 

117	 Gerhard Kardinal Müller, Katholische Dogmatik, a. a. O., Seite 783.
118	 Heiner Geißler, Kann man noch Christ sein, wenn man an Gott zweifeln 

muss?, a. a. O., Seite 35.

https://doi.org/10.5771/9783828872233 - Generiert durch IP 216.73.216.96, am 13.01.2026, 20:40:35. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828872233


120

Wenn ein amerikanischer Sheriff den Ruhestand nicht im Knast verbringen muss …

vom Heiligen Geist geleitete Kirche ist, die uns den wesentlichen Inhalt 
und den gesicherten Kern der Bibel lehrt«119.

Dass es sich bei diesen biblischen Geschichten auch um Aussagen von 
Propheten und Kirchenvätern handelt, also um männliche Geschlechts-
genossen, die dieses Sündenfallkonzept kultiviert haben, wird auch dann 
besonders deutlich, wenn man an die beschriebene Rolle Evas denkt, 
denn ihre Rollenbeschreibung ist doch wohl eher ein Produkt männli-
cher Phantasie. 

Die Evolutionsbiologen sagen, dass das „kulturelle“ Gedächtnis eines 
Volkes in der Geschichte immer sehr weit zurückreicht und viele Gene-
rationen noch nach Jahren Erinnerungen präsent haben, die häufig ein-
gebunden sind in Mythen und Glaubensvorstellungen, in Geschichten 
und Ritualen.

Nichts spricht für das Motiv einer Vertreibung aus dem Paradies in 
der biblischen Form. Es war, nach Aussagen der Historiker, nach dem 
Ende der Eiszeit vor gut 15 000 Jahren das blühende Land vom Nil bis 
zum Euphrat und Tigris, das als Paradies in Erinnerung war, in dem die 
Menschen nach der Sesshaftwerdung in Behausungen lebten. Doch das 
Paradies dauerte nicht lange. Der Anthropologe spricht davon, dass sich 
»das Leben in Sesshaftigkeit als Fluch erwiesen haben muss … das zeigen 
deutlich prähistorische Skelettfunde … die Feldarbeit war eine Strapaze«120.

Nach der Nomadenzeit als Jäger und Sammler war die Sesshaftwer-
dung eines Volkes mit der Mühsal der landwirtschaftlichen Produktion 
verbunden. Es gab jetzt Krankheiten und Seuchen, die bis dahin nicht 
bekannt waren. Insoweit beschreibt die Bibel tatsächlich eine Ursünde 
des Homo sapiens. Es ging um die Schwierigkeiten, die durch die Sess-
haftwerdung der Menschen vor rund 10 000 Jahren entstanden waren: 
Unterdrückung und Gewalt sowie die Bewältigung der Mühen des tägli-
chen Lebens. Statt diesem Adam zu erlauben, wilde Früchte zu sammeln 
und auf die Jagd zu gehen, war er nun verdammt, „im Schweiße seines 
Angesichtes“ seinen Lebensunterhalt zu sichern.

Doch es gab noch eine andere Entwicklung des Homo sapiens, die 
mit der Beschreibung des Sündenfalls in Zusammenhang gebracht wer-
den kann. Über einen zugegebenermaßen jahrtausende langen Zeit-
raum hinweg entwickelte sich bei ihm die Form eines Bewusstseins, die 

119	 Die Heilige Schrift, Pattloch Verlag, 32. Auflage 1992, Seite VII.
120	 Carel van Schaik und Kai Michel, Das Tagebuch der Menschheit, a. a. O., 

Seite 59 f.

https://doi.org/10.5771/9783828872233 - Generiert durch IP 216.73.216.96, am 13.01.2026, 20:40:35. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828872233


121

Wenn ein amerikanischer Sheriff den Ruhestand nicht im Knast verbringen muss …

es dem Homo sapiens ermöglichte, das Dasein in der Welt zu reflektie-
ren, ein gewolltes Leben zu führen und seine Bedürfnisse zu entwickeln.

Außerdem muss den Menschen bewusst geworden sein, wie sehr ih-
nen Gefahren drohen, durch die Natur selbst und durch die Konditio-
nierung ihres Körpers. Ihnen wurde klar, dass auch ihr Leben endlich ist. 

U. Schnabel beschreibt sehr eindrucksvoll, dass »der Gewinn dieses 
Wissens und diese Erkenntnis teuer bezahlt werden musste … die Men-
schen waren gezwungen, die Tatsache zur Kenntnis zu nehmen, dass die 
Welt nicht gerade der einfachste Ort zum Überleben ist«. Und er sagt 
auch: »Wenn diese trüben Tatsachen ins Bewusstsein dringen, kann man 
sich schon wie aus dem Paradies vertrieben fühlen«121.

Man ist also nicht fein raus, wie es die Kirche lehrt, wenn man glaubt, 
dass Gott den Menschen von dieser Urschuld erlöst hat. Eine solche Ur-
schuld der Menschheit hat es nie gegeben. Es war die Endlichkeit des 
Seins, die in das Bewusstsein der Menschen drang. Ihnen wurde ihre 
Sterblichkeit bewusst. Das war die Frucht vom Baum der Erkenntnis. 
Mit einem Gott, der die Menschen wegen ihrer Schuld vertreibt, hat das 
alles nichts zu tun.

Ironischerweise entwickelte sich beim Menschen gerade mit dieser Er-
kenntnis auch das Bedürfnis, diesen angstbesetzten Zustand aufzuheben. 
So kam es, dass, wie Ulrich Schnabel es ausdrückt, »dieselbe Fähigkeit, 
die den Menschen aus dem Paradies vertrieb, ihn überhaupt erst in den 
Stand versetzte, religiöses Denken zu entwickeln«122.

Und weil es diese Grundschuld der Menschheit nie gegeben hat, sind 
alle Diskussionen über die Erbsünde, die Erlösungstheologie und die 
Gnadenlehre unsinnig geworden.

Da wir uns mit den Verweisen auf die Dogmen und die nicht über-
prüfbaren „göttlichen Wahrheiten“ nicht mehr in die Irre führen lassen, 
sollten wir an dieser Stelle nach den authentischen Worten des Wander-
predigers Jesus im Neuen Testament suchen und den Versuch unterneh-
men, ihn zu verstehen. 

Leider sind Generationen von Gläubigen mit Schuldzuweisungen, mit 
Angst und Schrecken, mit Fegefeuer und Höllenglut viel zu lange gepei-
nigt worden. Wo Kleriker Trost spenden sollten, haben sie Schuld zuge-

121	 Ulrich Schnabel, Die Vermessung des Glaubens, Pantheon Verlag, München, 
4. Auflage 2010, Seite 289.

122	 Ulrich Schnabel, Die Vermessung des Glaubens, a. a. O., Seite 290.

https://doi.org/10.5771/9783828872233 - Generiert durch IP 216.73.216.96, am 13.01.2026, 20:40:35. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828872233


122

Wenn ein amerikanischer Sheriff den Ruhestand nicht im Knast verbringen muss …

wiesen, mit dem Entzug der Gnade Gottes gedroht und dann vorgege-
ben, diese Schuld kraft ihres Amtes heilen zu können.

Es war schon eine grandiose Idee, die Menschheit zu bestrafen und 
die Idee einer Ursünde aufzubauen, die von solcher Tragweite ist, dass 
sie alle Generationen belastet. Aber es ist eben nur eine Idee und zwar 
eine ganz üble, sonst nichts und damit ist die notwendige Gnadengabe 
Gottes auch obsolet geworden.

Doch wir sollten nicht allzu sehr „draufhauen“, auf die Kleriker und 
die Amtskirche. Jedoch sollte sich niemand mehr mit dem Hinweis auf 
das Lehramt der Kirche abspeisen lassen. Wir Menschen haben unsere 
Weltanschauungen und Gottesvorstellungen allesamt selbst erfunden, 
weil wir eben so sind. Weil wir immer nach Erklärungen suchen und 
weil es uns widerstrebt, dass die Welt und die gesamte Schöpfung uner-
klärbar sein sollen.

So halte ich es dann doch lieber mit dem Ukrainer Lunatscharski 
(Schreibweise auch Lunacharsky)123: »Religion ist wie ein Nagel, je här-
ter man darauf schlägt, umso tiefer dringt er ein. Wir sollten uns mehr 
bemühen, ihn herauszuziehen«, kontrovers zu diskutieren und nach 
menschlich verständlichen Argumenten für unsere ewige Suche nach 
dem Sinn, für unsere Fragen nach dem menschlichen Dasein und unse-
re menschlichen Verhaltensweisen suchen.

123	 Anatoli W. Lunatscharski, (1875–1933), ukrainischer Philosoph und 
Schriftsteller, zitiert aus: Ulrich Schnabel, Die Vermessung des Glaubens, 
a. a. O., Seite 337.

https://doi.org/10.5771/9783828872233 - Generiert durch IP 216.73.216.96, am 13.01.2026, 20:40:35. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828872233


123

7	 Wenn Absurditäten zur 
Denkschwäche führen …

Sigmund Freud hatte Recht. »Wer schon in seiner Kindheit die Absur-
ditäten der religiösen Lehren geschluckt hat, über dessen spätere Denk-
schwäche braucht man sich nicht zu wundern«124.

Erst der Erwachsene wird sich, wenn er intensiv darüber nachdenkt, 
dieser Absurditäten bewusst, die man als Kind natürlich noch nicht er-
kennen kann.

Wie sollte man auch? Selbst im fortgeschrittenen Alter gelingt eine 
solche Erkenntnis auch nur dann, wenn die theologisch-dogmatischen 
Verlautbarungen der Kirche in Zweifel gezogen, wenn Glaubensgrundla-
gen in Frage gestellt werden und wenn man nach triftigen Gründen da-
für sucht, was und warum was zu glauben ist. Oder ob vielleicht doch der 
gesamte Gegenstand der Theologie nur für den Glaubenden sichtbar ist.

Wenn man es schafft, die beschriebene Denkschwäche zu überwin-
den, dann möchte man natürlich wissen, welche Argumente das Lehr-
amt der katholischen Kirche ins Feld führen kann, damit der Glaube, so 
wie er sich in und durch die Institution Kirche und in den Dogmen die-
ser Kirche zurzeit darstellt, als zutreffend angenommen werden kann.

Man wird beim Studium den Eindruck nicht los, dass die katholi-
sche Kirche im Stillen auf das schwindende Interesse der Menschen an 
Glaubensfragen hofft. Sie scheint geradezu erleichtert zu sein ob der 
Unkenntnis und Ignoranz von weiten Teilen der Bevölkerung des soge-
nannten „Christlichen Abendlandes“ an den theologischen Fragen des 
heutigen Christentums. 

124	 Sigmund Freud, Die Zukunft einer Illusion, zitiert aus: Gerhard Czermak, 
Problemfall Religion, a. a. O., Seite 319.

https://doi.org/10.5771/9783828872233 - Generiert durch IP 216.73.216.96, am 13.01.2026, 20:40:35. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828872233


124

Wenn Absurditäten zur Denkschwäche führen …

Auf welchem Fundament stehen aber nun die Lehraussagen und Dog-
men der katholischen Theologie? Halten sie einer historisch-kritischen 
Betrachtung stand, all die genannten Bibelbeweise und Traditionsbewei-
se, die von Amtsträgern formuliert werden? Sind die kirchenhistorisch 
entwickelten und dogmatisch fest verankerten Grundlagen der Kirche 
so überzeugend und einleuchtend, dass sie ausreichend Gründe liefern 
können, damit der Christenmensch sie als wahr und eigentlich aner-
kennen kann?

Der Katechismus der Kirche beginnt in seinem Kapitel über die Sa-
kramente gleich mit einer nachweislich falschen Behauptung. »Die Sa-
kramente … sind von Christus eingesetzt«125. Diese Aussage wird dann 
noch unterfüttert mit Zitaten der Dekrete des Konzils von Trient aus 
dem 16. Jahrhundert, in denen es heißt: »Im Anschluss an die Lehre der 
heiligen Schriften, die apostolischen Überlieferungen und die überein-
stimmenden Auffassungen … der Väter, bekennen wir, dass die Sakra-
mente … alle von unserem Herrn Jesus Christus eingesetzt sind …«126. 

So wird jedes Sakrament der Kirche mit folgendem Dogma eingeführt:

»Die Taufe, die Buße, die Eucharistie, die Firmung, die Ehe, die 
Krankensalbung und die Priesterweihe … ist ein wahres von 
Jesus eingesetztes Sakrament«.

Eine glatte Falschaussage. Damit es nicht gleich jeder bemerkt, helfen 
sich die Kirchenväter mit der Behauptung, dass es nicht nur die Bibel 
allein ist, die den Beweis der Einsetzung der Sakramente durch Jesus 
liefern soll, sondern auch noch die apostolischen Überlieferungen. Vor 
allem aber die übereinstimmenden Auffassungen der Kirchenväter, sie 
dienen als logische Begründung für diese dogmatischen Konzilsdekrete. 
Auch wenn es weitgehende Übereinstimmung auf dem Konzil gegeben 
haben mag, was zu bezweifeln ist, so bleiben es trotzdem die Bischöfe, 
die Theologen, die Presbyter, ja die Menschen in der Mitte des 16. Jahr-
hunderts, die während des Konzils solche Formulierungen entwickelt ha-
ben. Wo der Heilige Geist bei der Abfassung der Dogmen zur Sakramen-
tenlehre war, ist nicht überliefert. Die Konzilsdekrete wurden in jedem 
Falle durch die Kirche lauthals verkündet und das Christenvolk war per 
Dogma unter Androhung von Höllenqualen zum Glauben verpflichtet.

125	 Katechismus der katholischen Kirche, a. a. O., Seite 340.
126	 Katechismus der katholischen Kirche, a. a. O., Seite 317.

https://doi.org/10.5771/9783828872233 - Generiert durch IP 216.73.216.96, am 13.01.2026, 20:40:35. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828872233


125

﻿

Bedeutende Theologen der Gegenwart haben gerade zu diesem his-
torischen Konzil in Trient, das Antworten auf die Fragen der Reformati-
on artikulieren sollte, eine Menge Fragen aufgeworfen. Ob dieses Konzil 
zum Beispiel aufgrund seiner minimalen faktischen Repräsentanz, denn 
es waren fast ausschließlich italienische und spanische Bischöfe, Präla-
ten und Theologen in geringer Zahl anwesend, überhaupt die notwen-
dige theologische Qualität und Autorität besessen habe, um solch wich-
tige Aussagen, ohne die Beteiligung weiterer Theologen aus anderen 
Ländern, treffen zu können. Denn es ging bei diesem wichtigen Kon-
zil in erster Linie darum, die einzelnen Sakramente der Kirche, so wie 
sie sich in den vorangegangenen Jahrhunderten entwickelt hatten, ge-
gen die Angriffe der Reformation zu verteidigen und mit entsprechen-
den Verlautbarungen das gefährdete sakramentale System als theologi-
sche Grundlage der Kirche zu konsolidieren. Es könnten an dieser Stelle 
noch weitere Argumente gegen dieses Konzil ins Feld geführt werden, 
doch ist heute unter den kritischen Theologen Konsens, dass die meis-
ten Aussagen des für die Kirche bedeutenden Konzils stark in Zweifel 
gezogen werden müssen. Die während des Konzils formulierten Dog-
men gelten nach den Vorstellungen der Kirche trotzdem bis zum heuti-
gen Tage für jeden katholischen Christenmenschen und damit seit fast 
fünfhundert Jahren als verbindlich. 

Die Existenz von insgesamt sieben Sakramenten ist in der katholi-
schen Kirche seit dem 12. Jahrhundert belegt und sie gelten ab da in der 
gesamten Kirche als sogenannte Glaubenswahrheiten. Schon die Kon-
zilien des 12. Jahrhunderts lehrten ausdrücklich die Anzahl von insge-
samt sieben Sakramenten, die dann im Laufe der weiteren Geschichte 
zu Glaubensgrundsätzen erhoben worden sind. 

Mit diesen Sakramenten wird durch die Kirche, bei gläubigem Emp-
fang, eine angeblich von Gott selbst zugesagte heilbringende Wirkung 
verknüpft. Im Katechismus heißt es: »In den Sakramenten wirkt Jesus 
Christus selbst … und handelt durch seine Kirche …«.

Im Rahmen einer sichtbaren Handlung, eines vorgegebenen Ritus, 
wird »… die unsichtbare Wirklichkeit Gottes vergegenwärtigt …«127. Der 
Empfang der Sakramente ist für den Gläubigen zwingend erforderlich, 
wenn er das ewige Heil erlangen möchte. Dies gilt im Besonderen für 
die Sakramente der Taufe und der Buße. Die übrigen Sakramente sind 

127	 Katechismus der katholischen Kirche, a. a. O., Seite 318 f.

﻿Wenn Absurditäten zur Denkschwäche führen …

https://doi.org/10.5771/9783828872233 - Generiert durch IP 216.73.216.96, am 13.01.2026, 20:40:35. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828872233


126

Wenn Absurditäten zur Denkschwäche führen …

auch deshalb notwendig, weil ohne sie das Heil, so sagt es der Katechis-
mus, »nicht so leicht« erreicht werden kann.

Was haben bloß die Gläubigen der Kirche bis zum 12. Jahrhundert ge-
macht? Weit über tausend Jahre waren die sieben Sakramente unbekannt 
und logischerweise das ewige Heil nur schwerlich zu erreichen. Seit dem 
Konzil von Trient (von 1545 bis 1563 nach Chr.) wurden nun den Gläubi-
gen unter Androhung der Exkommunikation sieben Sakramente als ver-
bindlich vorgegeben. Man hat damals in geradezu leichtfertiger Weise, 
wie die kritischen Theologen heute sagen, einfach behauptet, dass diese 
Sakramente alle von Jesus eingesetzt worden sind und als Folge davon 
alle Leugner mit dem Kirchenbann belegt.

Bei der eigenen Suche nach der angeblichen Einsetzung aller sieben 
Sakramente durch die Worte Jesu in der Bibel stößt man auch nach den 
Aussagen „linientreuer“ Theologen auf große Skepsis. Luther und die Re-
formatoren reduzierten schon im 16. Jahrhundert die sieben Sakramen-
te auf zwei bzw. drei, die Taufe, die Eucharistie / Abendmahl und in Tei-
len auch die Buße. Sie betonten, dass die Bedeutung des persönlichen 
Glaubens essenzieller sei als weitere Sakramente.

Kein maßgeblicher Theologe an den Hochschulen mag heute mehr 
die Thesen des Konzils von Trient zu den Sakramenten offensiv vertre-
ten und trotzdem ändert sich in der Institution der Kirche nichts. Die 
Dogmen sind aufgrund der Unfehlbarkeit des „Heiligen Stuhls“ in Glau-
bens- und Sittenfragen für alle Zeiten fest zementiert. Die kirchlichen In-
stitutionen stehen heute unbeweglich und geradezu zementiert, jedoch 
wohlgeordnet, vor jedem Christenmenschen.

In der Wissenschaft zur Auslegung und Erklärung der Bibeltexte ist 
eindeutig nachgewiesen worden, dass sich alle Sakramente in einem lang-
samen Prozess über die Jahrhunderte hinweg historisch entwickelt ha-
ben und dass gerade die Aussagen Jesu in der Bibel zu den beiden Sak-
ramenten der Taufe und der Eucharistie eindeutig erst lange nach dem 
Tode Jesu erfolgt sind. Die Aussagen in den Evangelien sind in erster Li-
nie geprägt von den Vorstellungen der Autoren der Bibeltexte, die mit 
ihren Formulierungen das Bild der jeweiligen christlichen Gemeinden 
des ersten und zweiten Jahrhunderts im Mittelmeerraum wiedergeben 
wollten. Auch der Theologe Hans Küng mag sich nicht eindeutig festle-
gen und formuliert nur eine nicht nachzuweisende „allgemeine Ermäch-
tigung“ durch Jesu Wort für die Taufe und die Eucharistie in der Bibel, 

https://doi.org/10.5771/9783828872233 - Generiert durch IP 216.73.216.96, am 13.01.2026, 20:40:35. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828872233


127

﻿

während die anderen Sakramente niemals von Jesus Christus persönlich 
stammen, sondern nur ein Produkt der Geschichte sind128. 

Was die Bibelforschung schon seit geraumer Zeit nachgewiesen hat, 
können die Kleriker der Kirche heute nicht mehr so ohne Weiteres 
ignorieren und deshalb verklausulieren sie in der ihnen eigenen Spra-
che den Tatbestand der fehlenden Einsetzung von Sakramenten durch Je-
sus und sprechen von einem eher weiter gefassten Verständnis der Einset-
zung der Sakramente durch Jesus im Mittelalter, als dies heute der Fall ist.

Man kann jedoch an den Fakten nicht mehr vorbei, der Nachweis 
gar von sieben Sakramenten aus den Worten Jesu in der Bibel lässt sich 
nicht erbringen. Die Theologen müssen daher geradezu zwanghaft ei-
nen Wortlaut finden, der einen indirekten Beweis doch noch möglich 
macht. So finden sich in der Dogmatikliteratur Aussagen wie »Die Sak-
ramente sind Gaben des Herrn an die Kirche, nicht selbst erdachte Wer-
ke der Kirche …«129.

Mit solchen Aussagen entlarvt man sich selbst. Die Kirche ist es also, 
die von sich sagt, dass die Sakramente ihre Herkunft von Gott haben, 
weil die Kirche ihre Herkunft von Gott hat. Obwohl alle Theologen wis-
sen, ohne es allerdings den Gläubigen deutlich zu sagen, dass Jesus nie-
mals eine Kirche gründen wollte, schon gar nicht eine katholische Kir-
che, wie sie sich heute darstellt.

Nach der veröffentlichten Lehrmeinung des „Heiligen Stuhls“ ist die 
Kirche unzweideutig von Jesus gegründet worden und somit ist alles, 
was die Kirche tut, auch von Gott getan und deshalb aus sich heraus ein-
deutig begründbar. Dabei scheint es für den Klerus unerheblich, ob nun 
diesbezügliche Aussagen von Jesus in der Bibel oder in anderen histori-
schen Quellen zu finden sind oder nicht! 

Wie man es auch dreht und wendet, das Ganze bleibt auch nach den 
Erläuterungen im Katechismus ein einziges „Mysterium“. Dass es wirk-
lich Gott sein soll, der in und durch die Sakramente handelt oder dass 
Gott in den Sakramenten durch den Empfänger, so die Theologie, erfah-
ren wird, das »ist nicht vom Glauben losgelöst beweisbar …«130. Die sie-
ben Sakramente der katholischen Kirche sind eindeutig das Ergebnis ei-
ner kirchengeschichtlichen Entwicklung.

128	 Vgl. hierzu: Hans Küng, Das Christentum, a. a. O., Seite 560.
129	 Theodor Schneider (Hrsg.), Handbuch der Dogmatik, Band 2, a. a. O., Seite 221.
130	 Theodor Schneider (Hrsg.), Handbuch der Dogmatik, Band 2, a. a. O., Seite 191.

Wenn Absurditäten zur Denkschwäche führen …

https://doi.org/10.5771/9783828872233 - Generiert durch IP 216.73.216.96, am 13.01.2026, 20:40:35. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828872233


128

Wenn Absurditäten zur Denkschwäche führen …

Trotz alledem, die Kirche muss an diesem Theologiegebäude festhal-
ten und muss konsequenterweise im Katechismus für den Gläubigen, der 
übrigens nach den Beschreibungen „unseres“ Papstes Benedikt XVI in 
Glaubensfragen eine „einfache“ Person ist, Erklärungen für die sieben 
Sakramente finden und auch Begründungen für deren Empfang ausfor-
mulieren. Es sei schließlich nicht die Aufgabe der Priester, die Erkennt-
nisse der Hochschultheologen zu predigen, sondern es sei nach dem ehe-
maligen Papst Benedikt XVI die »Aufgabe der Bischöfe und Priester den 
Glauben … der kleinen Leute vor dem Einfluss von Intellektuellen zu be-
wahren …«131. Der ehemalige Professor sagt hier wenigstens einmal deut-
lich, was er von den gläubigen Christenmenschen hält.

Und so redet der Katechismus der Kirche weiter von den Sakramen-
ten als den Meisterwerken Gottes. Auch ohne den biblischen Nachweis 
oder den sogenannten Traditionsbeweis habe die Kirche im Laufe der 
Jahrhunderte »dieses von Christus erhaltene kostbare Vermächtnis er-
kannt … und dann deren Ausspendung näher bestimmt …«. 

Die Wirkung und Wirksamkeit dieser Sakramente wird in den höchs-
ten Tönen im Katechismus beschrieben und als ein „Mysterium des Le-
bens Jesu“ gepriesen. 

Die Sakramente seien »hingeordnet auf die Heiligung des Menschen«, 
sie verliehen die Gnade, »sie sind wirksam, denn in ihnen ist Christus 
selbst am Werk …«132.

Je ausladender die Argumente im Katechismus vorgetragen werden, 
umso deutlicher sind Zweifel angebracht, an den geradezu mystischen 
Darlegungen zur Sakramentenlehre. Je häufiger die Umschreibungen des 

„Mysteriums Christi“ ausformuliert werden, je fundamentaler die Charak-
terisierungen der kirchlichen Lehrautorität angesprochen werden, umso 
skeptischer wird man, angesichts der vielfältigen Darlegungen und Er-
klärungen zur zukünftigen himmlischen Seligkeit.

Man kommt ins Nachdenken, bei diesem theologischen Redestil. Es 
ist einfach zu viel Mystik im Spiel. Zu viele Zeichen der Gnade, zu vie-
le geistliche Gaben, einfach zu viele Heiligungsvollmachten auf Seiten 
des Klerus.

Die Sprache der Theologen, sie ist wohl doch nicht von dieser Welt. Sie 
scheinen häufig sitzen geblieben zu sein, die Amtsträger und die profes-

131	 Auszüge aus einer Predigt von Kardinal Ratzinger (Papst Bendikt XVI) vom 
31.12.1979 zum Entzug der „Missio Canonica“ für Hans Küng.

132	 Katechismus der katholischen Kirche, a. a. O., Seite 317 ff.

https://doi.org/10.5771/9783828872233 - Generiert durch IP 216.73.216.96, am 13.01.2026, 20:40:35. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828872233


129

sionellen Theologen, in ihrem mystischen Gebäude. Seit hunderten von 
Jahren sind die Kleriker unbeweglich geblieben und längst noch nicht 
angekommen in dieser Welt, geschweige denn in unserem Jahrhundert. 

Doch wenn der Klerus einmal im Alltag des Christenmenschen an-
gekommen ist, dann ist sofort die Rede von der Sündhaftigkeit des Men-
schen, von den Mächten der Finsternis, von der Androhung des ewigen 
Getrenntseins von Gott, von Bekenntnis, von Buße und Genugtuung.

So wird wohl auch weiterhin die Einsetzung der Sakramente durch 
Christus von der Kirche propagiert werden und dies nach meiner Ein-
schätzung vor allem in der genannten Hoffnung, dass die Unwissenheit 
und die Denkschwäche der Gläubigen oder gar das erhoffte mangelnde 
Interesse an den Glaubensgrundsätzen der Kirche größer ist, als die zwar 
mühsame aber mögliche Überprüfbarkeit kirchenhistorischer Tatbestän-
de und dogmatischer Fundamente der katholischen Kirche. 

Wir wollen sie trotzdem näher betrachten, die Sakramente, die Real
symbole einer höheren Wirklichkeit und zu klären versuchen, wie die 
Lehre von der Einsetzung durch Jesus mit den historischen Erkenntnis-
sen der Bibelwissenschaft und den aktuellen Forschungen der Theolo-
gie noch zu vermitteln ist. Denn beim heutigen modernen Menschen 
steht mit ziemlicher Sicherheit weniger die Sorge um das Leben nach 
dem Tode im Vordergrund, als vielmehr die Sorge um ein gelingendes 
Leben im Diesseits und dies vor allem angesichts der politischen und 
wirtschaftlichen Verhältnisse in der Welt.

Was mit Wasser so alles möglich ist …

»Sterben soll, wer Heide bleiben will und unter den Sachsen sich verbirgt, 
um nicht getauft zu werden oder es verschmäht, zur Taufe zu gehen«.

Wie Karl der Große das gemacht hat, die Sachsen vom christlichen 
Glauben zu überzeugen, sicherlich im Namen und mit dem Einverständ-
nis der Kleriker der katholischen Kirche, das erinnert heute doch sehr 
an die Methoden des sogenannten „Islamischen Staates“ in den Kon-
fliktgebieten des Nahen Ostens, der auch den Menschen den Kopf abge-
schlagen hat, wenn sie nicht den Glauben an Allah annehmen wollten. 

In der Zeit um 782 nach Chr. erging es den Sachsen nicht viel besser, 
wie dem von Karl dem Großen erlassenen Gesetzestext „Capitulatio de 
partibus Saxoniae“ zu entnehmen ist. Hauptsache die Kirche hatte wie-

Was mit Wasser so alles möglich ist …

https://doi.org/10.5771/9783828872233 - Generiert durch IP 216.73.216.96, am 13.01.2026, 20:40:35. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828872233


130

Wenn Absurditäten zur Denkschwäche führen …

der Glieder in der „Gemeinschaft der Heiligen“ und die Taufe war ja der 
Eintritt in diese Heilsgemeinschaft.

Ich will der heutigen katholischen Kirche ja nichts unterstellen und 
wir haben auch nicht mehr die Zeit Karls des Großen. Nähert man sich 
jedoch, wenn auch konstruktiv-kritisch, den Glaubensfundamenten 
der Sakramentenlehre der katholischen Kirche und studiert den Kate-
chismus gründlich in seiner heute aktuellen Form, so kommt man nicht 
umhin, die dort gemachten Ausführungen und mystischen Darlegun-
gen zum Sakrament der Taufe zu hinterfragen. Je weiter man liest und 
die Äußerungen in den Evangelien der Bibel mit einbezieht, umso stär-
ker kommen Zweifel auf.

Sucht man die Begründung für die Taufe der Christen und den Tauf-
befehl durch Jesus zunächst nicht im Katechismus, sondern in der Bi-
bel, so findet man hier Aussagen im Wesentlichen auf der Grundlage des 
weit nach dem Tode Jesu geschriebenen Matthäusevangeliums, in dem 
es unter anderem heißt: »Gehet darum hin und machet alle Völker zu 
Jüngern, indem ihr sie tauft auf den Namen des Vaters und des Sohnes 
und des Heiligen Geistes« (Mt 28,19). Gerade diese Passage in der Bibel, 
die ja auch zur Legitimation der Dreifaltigkeit herangezogen wird, sie ist 
nach der allgemein anerkannten historisch-kritischen Bibelforschung we-
der das authentische Wort Jesu noch eine Ausführung des Evangelisten 
Matthäus, sondern eine Formulierung, die zu einem viel späteren Zeit-
punkt in das Evangelium „hineingeschummelt“ worden ist. Es ist histo-
risch belegt, dass in den Anfängen des Christentums, also in der Zeit der 
Entstehung dieses Evangeliums, nur im Namen Christi, aber niemals im 
Namen einer Dreifaltigkeit gepredigt bzw. getauft worden ist. 

Auch findet sich in der Bibel kein Zitat von Jesus, in dem er zu einer 
Art Missionierung der Welt aufgerufen hat, sondern seine Aussagen be-
zogen sich immer nur auf das Volk Israel. Auch die Apostel, die ja selbst 
nicht getauft waren, tauften im Urchristentum nur im Namen Jesu. 

Dass die Taufe die Grundlage bzw. der Beginn eines christlichen Le-
bens in einer Kirche sein soll, leuchtet ein und muss nicht weiter kom-
mentiert werden, auch wenn man die theologischen Formulierungen, 
die in der Dogmatikliteratur seitenweise ausführliche Begründungen für 
den Empfang dieses Sakramentes liefern, irgendwann nur noch überliest. 
Dies, weil sie weder den Tatbestand der Taufe sinnvoll begründen, noch 
ihn in der eigentümlichen Sprache der Theologie verständlich oder gar 
für den Suchenden interessant und nachvollziehbar machen.

https://doi.org/10.5771/9783828872233 - Generiert durch IP 216.73.216.96, am 13.01.2026, 20:40:35. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828872233


131

Ich kann dem Leser beispielhaft solche theologischen Sprachkonst-
ruktionen und Glaubensableitungen mit Bibelzitaten aus dem Katechis-
mus nicht ersparen, denn nur so wird deutlich, was gemeint ist:

»Dieses Sakrament … (ist) das Bad der Wiedergeburt und der Er-
neuerung im Heiligen Geist« oder »… so werden sie (die Taufaspiran-
ten) durch die Sakramente … immer tiefer in das Leben Gottes hinein-
genommen …«133.

Die theologischen Kernaussagen der Kirche zum Sakrament der Tau-
fe werden besonders deutlich, wenn man weiterliest:

Dort steht, dass man nur durch die Taufe als ein Mitglied in die ka-
tholische Kirche aufgenommen werden kann und, was ganz wichtig ist, 
man wird dadurch von allen Sünden befreit, wobei die Betonung auf 
alle Sünden liegt.

Das Dogma hierzu sagt es klar:

»Die Taufe bewirkt die Nachlassung aller Sündenstrafen, sowohl 
der ewigen als auch der zeitlichen«.

Wichtig ist die Aussage nach dem Katechismus, dass nämlich niemand 
ohne die Taufe in das Reich Gottes kommen kann. Begründet wird dies 
unter anderem mit einem Bibelzitat aus dem Johannesevangelium: »Ihr 
wisst aber, dass jener erschien, damit er die Sünden hinwegnehme, und 
Sünde ist nicht in ihm …«.

Solche Worte des Johannesevangeliums sollen authentische Worte Jesu 
gewesen sein? Aufgeschrieben circa 70 Jahre nach seinem Tod. Was ist 
von einem solchen Text zu halten, der über drei Generationen hinweg 
mündlich überliefert worden ist und außerdem mit der Absicht formu-
liert wurde, der entstehenden Institution Kirche die notwendige Legiti-
mation durch Jesus zu geben?

Als Begründungen zum Sakrament der Taufe werden im Katechismus 
interessanterweise auch Ausführungen aus dem Alten Testament heran-
gezogen. Zum Beispiel die Legende von der Arche Noah oder auch die 
biblische Geschichte des Durchgangs durch das Rote Meer. Diese Ge-
schichten werden bereits als Vorzeichen des Heils der Menschen durch 
den Empfang der Taufe interpretiert. Eine unverständliche und eher ge-
wagte These, die zudem jeder Grundlage entbehrt. Genauso ließe sich 
die Taufe mit Wasser in einer historischen Urerfahrung des Menschen-

133	 Katechismus der katholischen Kirche, a. a. O., Seite 341 f.

Was mit Wasser so alles möglich ist …

https://doi.org/10.5771/9783828872233 - Generiert durch IP 216.73.216.96, am 13.01.2026, 20:40:35. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828872233


132

Wenn Absurditäten zur Denkschwäche führen …

geschlechts begründen. Denn in der frühen Menschheitsgeschichte wur-
de das Wasser als lebensgefährlich oder auch als lebensspendend wahr-
genommen, wenn man an den arabischen Raum mit seinen Wüsten und 
Oasen denkt oder auch an die lebenspendende Kraft des Nil für die Be-
völkerung in Ägypten. Uralte Kulturen des afrikanischen Kontinents ha-
ben schon früh das Wasser für kultische Handlungen genutzt und ihm 
zum Teil Unsterblichkeitswirkungen zugeschrieben. 

Die Taufe ist sicher neben dem Abendmahl bzw. der Eucharistiefei-
er das Sakrament, welches sich aufgrund der Ausführungen in der Bi-
bel, selbstverständlich nur, wenn man auch dran glaubt, noch am ehes-
ten begründen lässt. Obwohl bei kritischer Betrachtung gleich die Frage 
aufkommt, warum Jesus selbst nie und niemanden getauft hat. Es wäre 
doch ein leichtes für ihn gewesen, nicht nur Fußwaschungen und Spei-
sungen vorzunehmen, sondern auch zu taufen, um so den sündigen Apo-
steln den direkten Zugang zum Himmelreich zu ermöglichen. 

Zugegebenermaßen gibt es zur Taufe in der Bibel auch widersprüchli-
che Aussagen. Nach den Bibeltexten soll Jesus einmal getauft haben und 
dann doch wieder nicht. Im Johannesevangelium heißt es da an einer Stelle 
»Hierauf kam Jesus mit seinen Jüngern in die Landschaft von Judäa und 
hielt sich mit ihnen dort auf und taufte …« (Joh 3,22) und ein paar Zei-
len später heißt es dann, »obwohl Jesus nicht selber taufte …« (Joh 4,2). 

Die Bibelforscher sind sich auch hier wieder einmal uneinig über die 
Interpretation dieser Textstellen, die sie sich selbst nicht erklären können. 
Wieder einmal wird deutlich, wie die Evangelisten die mündlich überlie-
ferten Geschichten der Bibel zwischen 50 und 70 Jahren nach dem Tode 
Jesu zusammengetragen, erweitert und verklärt haben. Ich stelle mir in 
diesem Zusammenhang einmal vor, welche Beschreibungen des weltli-
chen Geschehens man von Zeitzeugen heute bekommen würde, wenn 
man nach den Ereignissen der Regierungszeit der Bundeskanzler Lud-
wig Erhard oder Georg Kiesinger fragen würde, ohne in den Archiven 
der Printmedien nachschlagen zu können, ohne Telefon und Wikipedia, 
ohne Facebook und ohne eine „Cloud“ …

Irritieren muss einen zudem die Tatsache, dass sich Jesus selbst von 
Johannes dem Täufer, einem Propheten aus der Wüste, taufen ließ, ob-
wohl es ja nach der Überzeugung der Kirche nicht sein kann, dass Jesus 
durch die Taufe von seinen Sünden befreit wird, da er ja als Gottes Sohn 
sicherlich nicht gesündigt haben kann. Die Verkündigung eines Got-
tes und das Gericht Gottes, welches nach den Aussagen unter anderem 
des Evangelisten Johannes nahe bevorstehen sollte und der Aufruf zur 

https://doi.org/10.5771/9783828872233 - Generiert durch IP 216.73.216.96, am 13.01.2026, 20:40:35. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828872233


133

Buße und Umkehr, das war das Thema des Propheten Johannes und da-
mit verbunden die Taufe zur Vergebung der Sünden. Insoweit hat Jesus 
in Anlehnung an Johannes nach seiner Taufe ebenfalls das Nahen eines 
Reiches Gottes verkündet und auch zur notwendigen Umkehr des ge-
samten jüdischen Volkes aufgerufen.

In den Anfängen der Kirche, etwa gegen Ende des ersten Jahrhun-
derts, war man sich darüber im Klaren, dass nur getauft werden kann, 
wer auch zum Glauben an den verkündeten Gott gefunden hatte, denn 
ohne den Glauben war die Taufe in Wahrheit wenig sinnvoll. Dies wird 
sicherlich auch heute noch so sein, aber wie wir schon beim Beispiel der 
Bekehrung der Sachsen gesehen haben, war zur Zeit Karls des Großen 
all dies nicht mehr wichtig, denn man unterstellte schon damals, dass 
der eigentliche Glauben als Folge der Taufe sich sicherlich noch einstel-
len würde. In der dogmatischen Literatur steigert man sich gar in eine 
sogenannte Verhältnisbestimmung, indem gesagt wird, dass »die Tau-
fe den Glauben voraussetzt, andererseits der Glaube des Getauften von 
der Tauferfahrung (was immer das auch ist) und dem in der Taufe ge-
schenkten Geist Gottes lebt«134. 

Was hier konstruiert wird, ist eine Geisterfahrung, die nur dazu die-
nen soll, die gesamte theologisch-dogmatische Konstruktion eines Lehr-
gebäudes aufrechtzuerhalten und vor dem sicheren Zusammenbruch zu 
bewahren.

Denn hinter der durchgeführten Taufpraxis des Christentums steckt 
letztlich nichts anderes als der Glaube an die heidnische Vorstellung von 
der geheimnisvollen und reinigenden Kraft des Wassers. Daher bewirkt 
ein solcher Taufritus nicht mehr als die Aufnahme des Täuflings in eine 
vorgegebene kirchliche Institution.

Schaut man weiter in der einschlägigen Literatur nach, so ist es schon 
erstaunlich, wie viele Spielarten von Taufspendungen in der Kirchenhis-
torie so vorgekommen sind.

In den sogenannten Ostkirchen spendete man früher gar drei Sakra-
mente gleichzeitig, indem man nach der Taufe die Firmung und unmit-
telbar danach auch die „Heilige Kommunion“ verabreichte.

Es gab sogar in den ersten Jahrhunderten des Christentums die Pra-
xis, dass man mit der Taufe bis zu seinem Lebensende wartete, um dann 

134	 Theodor Schneider (Hrsg.), Handbuch der Dogmatik, Band 2, a. a. O., 
Seite 234.

Was mit Wasser so alles möglich ist …

https://doi.org/10.5771/9783828872233 - Generiert durch IP 216.73.216.96, am 13.01.2026, 20:40:35. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828872233


134

Wenn Absurditäten zur Denkschwäche führen …

nach der Sündenvergebung in der Taufe sicher in den Himmel zu kom-
men. Eine sehr praktische Variante.

Da nach der Forschung in den Anfängen der Kirche die Erwachsen-
entaufe die am häufigsten praktizierte Form war, muss man sich natür-
lich auch fragen, wieso die Taufe von Kleinkindern, gar Säuglingen, heu-
te die beinahe ausschließlich praktizierte Form der Taufe ist. 

Auch wenn man sich noch so viel Mühe gibt, so ist die Taufe von Kin-
dern aus Textstellen der Bibel nicht nachzuweisen. In der Literatur for-
muliert man das dann so: »Aus der Heiligen Schrift lässt sich die Tat-
sache der Kindertaufe nicht mit voller Sicherheit, aber doch mit hoher 
Wahrscheinlichkeit beweisen«135. 

Zur Taufe gehört aber doch ganz sicher der bewusste Eintritt in eine 
Glaubensgemeinschaft, der nur aus Überzeugung und glaubend vorge-
nommen werden kann. Trotzdem hat sich die Kinder-Taufe in der Kir-
chenpraxis durchgesetzt, obwohl dies bis heute in der theologischen 
Debatte durchaus strittig ist. Hier helfen wieder einmal die Ausführun-
gen im aktuellen Katechismus, in dem tatsächlich formuliert wird: »Der 
Glaube, der zur Taufe erforderlich ist, muss nicht vollkommen und rein 
sein; es genügt ein Ansatz, der sich entwickeln soll«136.

Wie so etwas gehen kann, die Entwicklung eines Ansatzes des Glaubens 
an die Kirche beim Kleinkind oder gar beim Säugling, es bleibt ein Rätsel. 

Die Sichtweise der Theologie wird klarer, wenn man in den theologi-
schen Texten weiterliest, denn die Kirche fordert die Mithilfe der Eltern 
und Paten, so dass sich der Glaube auch nach der Taufe noch entwickeln 
kann. Trotzdem bleibt die Tatsache, dass mit der Taufe die angebliche 
Sündenvergebung geschieht und dass diese Sündenvergebung konsequen-
terweise nur in Verbindung mit einer Glaubensbereitschaft möglich ist. 
Wie will man eine solche Glaubensbereitschaft beim Kleinkind jedoch 
diagnostizieren? Die Kirche jedenfalls unterstellt diese Bereitschaft ein-
fach. Mir scheint, hier spielt wohl das Geheimnis der zuvorkommenden 
Gnade Gottes und die den freien Willen des Menschen unterstützende 
und begleitende Gnade, was immer das auch ist, eine entscheidende Rolle.

Der Mensch kommt jedoch nachweislich zum Glauben nicht durch 
eine Art ritueller Waschung, da man als Kleinkind ja noch gar nicht weiß, 
was so mit einem passiert. Wahrscheinlich spürt man auch nichts, außer 
die Temperatur des kalten Wassers aus dem Taufbecken. Man kommt 

135	 Ludwig Ott, Grundriss der Dogmatik, a. a. O., Seite 431.
136	 Katechismus der katholischen Kirche, a. a. O., Seite 349.

https://doi.org/10.5771/9783828872233 - Generiert durch IP 216.73.216.96, am 13.01.2026, 20:40:35. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828872233


135

Was mit Wasser so alles möglich ist …

bestenfalls zum Glauben durch die Sozialisation, will sagen, der Glaube 
bzw. die Überzeugung von Vater und Mutter, von Bruder und Schwester, 
Oma und Opa ist die Grundlage der sich entwickelnden Weltanschau-
ung und nicht die dogmatische Vision, dass der Heilige Geist in der Tau-
fe eine katholische Orientierung schon ermöglicht.

Geht man der Sache weiter auf den Grund, so wird deutlich, welches 
Gedankengebäude die Kirche da gebaut hat, um die Taufe von Kleinkin-
dern sinnvoll zu begründen und entsprechende Ängste bei den Eltern 
aufzubauen, damit schon frühzeitig die Aufnahme in die Gemeinschaft 
der Gläubigen erfolgen kann. 

Der Katechismus bringt es selbst ans Licht, und formuliert klar auf 
der Grundlage der Geschichten und Legenden des Alten Testamentes: 
Es ist der Sündenfall, die sogenannte Erbsünde oder, heute weniger dra-
matisch, die Ursünde, die nach Ansicht der Kirche notwendigerweise 
zur Kindertaufe führt.

Man muss sich das einmal vorstellen, ein gerade geborenes Kind ist 
ohne sein Zutun schon mit der Erbsünde belastet und ist ohne diese Tau-
fe zur Hölle verdammt. Man beruft sich hierbei unter den Theologen im-
mer wieder auf das Konzil von Trient und zitiert zur Begründung einer 
Glaubenswahrheit bis heute Texte dieser Konzilsväter. »Die Wirkursa-
che der Erbsünde ist die Sünde Adams … Die Bedingung für die Über-
tragung der Erbsünde auf alle Menschen … ist Kraft göttlicher Anord-
nung der natürliche Zeugungsakt«137.

Die Kirche konzipiert in ihrer Dogmatik, wie wir bereits gesehen ha-
ben, erst die Erbsünde und liefert dann die Erlösung und Befreiung durch 
die Taufe und damit den Eintritt in ihre Gemeinschaft. In der Taufe mit 
dem entsprechenden Ritual wird dieser Eintritt dokumentiert und der 
Katechismus drückt es dann folgendermaßen aus: »Da die Kinder mit 
einer gefallenen und durch die Erbsünde befleckten Menschennatur zur 
Welt gekommen sind, bedürfen auch sie der Wiedergeburt in der Taufe, 
um von der Macht der Finsternis befreit und in das Reich der Freiheit 
der Kinder Gottes versetzt zu werden …«138.

Es folgen im Text noch weitere Herleitungen, um die Taufe und die 
Aufnahme eines Menschen in die Kirche sicherzustellen. Im Notfall kann 
nicht nur der gläubige Christ, sondern jeder Mensch, egal welchen Glau-

137	 Ludwig Ott, Grundriss der Dogmatik, a. a. O., Seite 136.
138	 Katechismus der katholischen Kirche, a. a. O., Seite 348.

https://doi.org/10.5771/9783828872233 - Generiert durch IP 216.73.216.96, am 13.01.2026, 20:40:35. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828872233


136

Wenn Absurditäten zur Denkschwäche führen …

bens oder welcher Weltanschauung, die Taufe spenden, er muss nur die, 
wie es heißt, notwendige Absicht haben und die Taufformel sprechen.

Es wird im Katechismus sogar ausgeführt, dass auch dann Menschen 
getauft sind, obwohl sie nicht getauft sind, wenn sie nur wegen ihres 
Glaubens sterben. Man nennt das dann eine „Bluttaufe“. 

Und es geht noch weiter: Auch gelten Menschen dann als getauft im 
Sinne der Kirche, wenn anzunehmen ist, dass diese Menschen ausdrück-
lich die Taufe gewünscht hätten, falls ihnen die Notwendigkeit zum Heil 
bewusst gewesen wäre.

Sogar der gültig Getaufte kann, auch wenn er außerhalb der katholi-
schen Kirche getauft worden ist, Mitglied der von Christus gegründeten 
einen heiligen katholischen Kirche sein, sagt die Dogmatik. 

Ganz problematisch wird es erst, wenn eine gesundheitliche Situation 
eintritt, die ein Kind direkt nach der Geburt sterben lässt, ohne dass es 
die Taufe gespendet bekommen hat. 

Ich selbst kann mich noch gut erinnern, dass es einen abgelegenen 
Teil des katholischen Friedhofs unserer damaligen Gemeinde gab, in 
dem genau solche Kinder begraben lagen, die noch vor dem Segen der 
Kirche gestorben waren. Die Hölle war ihnen sicher, denn ohne dass der 
Exorzismus der Kirche gesprochen worden ist, gibt es kein Entrinnen.

Die Formulierungen im aktuellen Katechismus sind nicht mehr ganz so 
undiplomatisch, jedoch nicht weniger deutlich und im Kern nicht anders.

Hier heißt es jetzt: »Was die ohne Taufe verstorbenen Kinder betrifft, 
so kann die Kirche sie nur der Barmherzigkeit Gottes anvertrauen«139.

Die Kirche hofft somit, wie es heißt, dass es für diese Kinder auch ei-
nen Heilsweg geben könnte. Dies ist eine geradezu menschenverachten-
de Dogmatik, die ungetauften Säuglingen bzw. Kleinkindern und deren 
gläubigen Angehörigen solche Glaubenswahrheiten auferlegt.

Da durch die Taufe sämtliche Sünden erlassen werden, gilt dies nicht 
nur für die Erbsünde, für die man ja nichts kann, sondern auch für alle 
Sünden, die man je nach Alter und Lebenswandel des Täuflings bis zum 
Empfang begangen hat. Es bleibt danach nichts, was den gläubigen Täuf-
ling am Eintritt in das Himmelreich hindert.

Und das Konzil von Trient formuliert hierzu: »Wenn jemand leugnet, 
dass durch die Gnade unseres Herrn Jesus Christus, die in der Taufe verlie-
hen wird, der Schuldzustand der Erbsünde nachgelassen wird, oder auch 

139	 Katechismus der katholischen Kirche, a. a. O., Seite 351.

https://doi.org/10.5771/9783828872233 - Generiert durch IP 216.73.216.96, am 13.01.2026, 20:40:35. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828872233


137

Was mit Wasser so alles möglich ist …

behauptet, dass nicht alles weggenommen wird, was den wahren und ei-
gentlichen Charakter der Sünde an sich hat, … der sei ausgeschlossen«140.

Leugnet man diese Wirkung der Taufe, dann ist man also ausge-
schlossen aus der Mutter Kirche und ohne die Zugangsberechtigung 
zum Himmelreich.

Eine weitere wichtige Ergänzung muss allerdings noch gemacht wer-
den. Es verbleiben beim Gläubigen in seinem Leben auch nach dieser 
Absolution noch „gewisse“ zeitliche Folgen dieser Erbsünde. Diese Fol-
gen sind nach der Lehre der Kirche: das Leiden, die Krankheiten, der 
Tod, die Gebrechen usw. und natürlich auch die Charakterschwäche, 
also die Neigung zur Sünde im Alltag, vor allem das, was als Konkupis-
zenz (sinnliche Begehrlichkeit) bezeichnet wird und „der Herd der Sün-
de“ genannt wird.

Dummerweise bleibt somit die Mühsal des Erdenlebens wegen der 
sogenannten Apfelgeschichte, obwohl klar ist, dass es sich hierbei um 
eine märchenhafte Legende der Schreiber der Schöpfungsgeschichte in 
der Bibel handelt.

Für den Gläubigen ist es tröstlich, zu wissen, wer einmal getauft ist, 
der behält für immer die Zugangsmöglichkeit zum Himmel. Trotzdem 
kann auch er durch sündhaftes Leben ohne ein weiteres Rettungspaket 
der Kirche, das heißt, ohne ein weiteres Sakrament empfangen zu ha-
ben, nach seinem Tode doch noch in den „Orkus“ fahren. Der Mensch 
ist dann nicht gerettet, wenn er es versäumt hat, zu Lebzeiten alle Mög-
lichkeiten und Segnungen der Kirche zu nutzen. Denn nach der ersten 
Rettung durch die Taufe gibt es durch das Bußsakrament eine weitere 
Chance, um sich von den Sünden zu befreien, auch von den sogenannten 

„lässlichen“ Sünden, denn auch diese werden entsprechend dem Grad der 
„subjektiven Disposition“ des Glaubenden im Bußsakrament nachgelassen.

Solche Privilegien müssen dann allerdings teuer erkauft werden, denn 
im Katechismus ist es eindeutig formuliert und die Kirche hält damit auch 
nicht hinter dem Berg: Wenn man zu einem Glied der Kirche geworden 
ist, dann »gehört der Getaufte nicht mehr sich selbst … Darum soll er 
sich in der Gemeinschaft der Kirche den anderen (sprich: der kirchli-
chen Hierarchie) unterordnen, ihnen dienen … den Vorstehern der Kir-
che gehorchen, sie anerkennen und hochschätzen …«141.

140	 Ludwig Ott, Grundriss der Dogmatik, a. a. O., Seite 425.
141	 Katechismus der katholischen Kirche, a. a. O., Seite 352.

https://doi.org/10.5771/9783828872233 - Generiert durch IP 216.73.216.96, am 13.01.2026, 20:40:35. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828872233


138

Wenn Absurditäten zur Denkschwäche führen …

Eine Frage stellt sich jetzt mit aller Klarheit, können wir eigentlich 
nach den beschriebenen Erkenntnissen dies alles noch wollen, was wir 
da sollen?

Uns einer theologisch-dogmatischen und intellektuell fragwürdi-
gen bzw. geradezu abenteuerlichen Gedankenkonstruktion unterwer-
fen, nur weil sie sich mehr als 1000 Jahre gehalten hat und angeblich der 
Heilige Geist bei der Abfassung auch im Spiel war? Die kirchliche Dog-
matik ist ein von Menschen gebautes Gedankengebäude für die Struk-
turen einer Institution, das gekennzeichnet ist durch eine Mischung 
aus Angsterzeugung und Höllenfahrt. Ich muss es wiederholen, diese 
Theologie suggeriert den Menschen erst, dass sie eine Ursünde began-
gen haben und anschließend schafft die Kirche die Möglichkeit, durch 
privilegierte Personen bzw. Personengruppen im Zusammenspiel mit 
dem Geist Gottes den Menschen von dieser Ursünde zu befreien. Hin-
zu kommt, dass die Kirche auch weiterhin alle Mittel zur Verfügung 
stellt, damit der Gläubige die Gewissheit hat, dass nach dem Tode doch 
noch alles gut wird …

Bei simpler intellektueller Durchdringung dieser theologischen Heils-
konstruktion erscheint sie jedoch wenig glaubhaft, bei bestimmten Aus-
führungen sogar unmenschlich und in großen Teilen widersprüchlich. 
Man kann sich des Eindrucks nicht erwehren, dass dies alles von dem 
allzu menschlichen Bedürfnis geprägt ist, als Institution Macht über an-
dere Menschen zu erlangen, indem Urängste, bezogen auf die Endlich-
keit des Menschen, erzeugt werden, obwohl auch die Kleriker nichts 
über das angebliche Leben nach dem Tode wissen, geschweige denn die 
Zeit, noch die Stunde …

Die Angst, wegen des Bisses in eine Frikadelle am 
Freitag in die Hölle zu kommen …

Es ist schon eine eigenartige Geschichte, die uns im Schöpfungsbericht 
der Bibel erzählt wird. Gott schuf Himmel und Erde »und er sah, dass 
alles gut war«.

Doch dann geht er hin und schafft das Böse, auch wenn es nicht un-
bedingt eine Schlange war, so ist es doch von Gott geschaffen und dazu 
gedacht, die Menschen in Versuchung zu führen. Wenn vorher alles gut 
war, warum dann das?

https://doi.org/10.5771/9783828872233 - Generiert durch IP 216.73.216.96, am 13.01.2026, 20:40:35. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828872233


139

Die Angst, wegen des Bisses in eine Frikadelle am Freitag in die Hölle zu kommen …

Es ist nur selten darüber nachgedacht worden, dass ein möglicher 
Gott selbst der Verursacher einer Sünde sein könnte. Doch bleibt die 
Frage offen, woher das Böse nun eigentlich kommt, denn der Begriff 
der Sünde findet sich interessanterweise nur bei den drei monotheisti-
schen Religionen.

Hinzu kommt noch ein weiterer Aspekt dieser „Fehlentwicklung“. Die 
beiden Menschen fallen auch noch auf diese Versuchung herein und es 
gehen ihnen erst danach die Augen auf. Sie werden zur Sünde verführt 
und als Folge dieses „Sündenfalls“ ist nun das Leid, Tod und Verderben 
in der Welt. Die Vertreibung aus dem Paradies durch diesen Gott ist die 
logische Konsequenz und die Menschen sind jetzt darauf angewiesen, 

„den Ackerboden zu bearbeiten“.
So wird aus einer einfachen Erzählung aus der Mythologie des Volkes 

Israel, das zwischen den beiden Hochkulturen am Nil und am Euphrat 
lebte, der wesentliche Anlass für den Fluch der Menschheit.

Es sei gleich angemerkt, kein Theologe ist heute mehr der Meinung, 
dass es so etwas wie ein Paradies oder gar einen Sündenfall tatsächlich 
gegeben hat.

Auch wenn man nicht an die aktuellen naturwissenschaftlichen Er-
klärungen einer Entstehung der Welt und an den „Urknall“ glaubt, aber 
an eine solche Geschichte zur Entstehung des Universums und zur Er-
klärung des Bösen in der Welt heute noch zu glauben, das muss schon 
schwerfallen. Für das jüdische Volk war es durchaus eine sinnvolle Er-
klärung, entsprechend ihrem Weltbild vor weit mehr als 3000 Jahren.

Seit dieser Zeit ist die Menschheit nach den Vorstellungen des Chris-
tentums durch die „Auflehnung“ gegen Gott eine sündige Menschheit 
und dazu verurteilt, endlich zu sein, Krankheiten zu ertragen und den 

„Werken“ des Fleisches unterworfen zu sein. 
Irgendwann kann Gott es dann aber doch nicht mehr mit ansehen, 

dieser Schöpfer, der zwischendurch aus Zorn, nach den Aussagen des 
Alten Testamentes, fast alle Menschen ersaufen lässt und nur Noah mit 
Gattin und einigen Tieren das Leben lässt. Angesichts der verbleiben-
den Sündhaftigkeit der Menschen kann die „Sintflut“ doch nicht die Lö-
sung sein. Was also tun, um auch langfristig die Menschheit vor der Sün-
de zu bewahren?

Gott schickt seinen einzigen Sohn auf diese Erde, aber nicht nur das, 
er lässt ihn auch noch hinrichten. Nur noch durch den Tod seines eige-
nen Sohnes ist er zu besänftigen. Das alles erinnert doch sehr an die Men-
schenopfer alter Kulturen, die nur so ihre Götter zu besänftigen suchten.

https://doi.org/10.5771/9783828872233 - Generiert durch IP 216.73.216.96, am 13.01.2026, 20:40:35. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828872233


140

Wenn Absurditäten zur Denkschwäche führen …

Und nun stelle man sich die Jünger dieses Gottes nach seinem Tod 
einmal vor, ihr Gott, hingerichtet wie ein Verbrecher. Das Häuflein Jün-
ger und Jüngerinnen mit ein paar Getreuen sitzt da, ist verzweifelt und 
weiß nichts damit anzufangen, mit dem Tod ihres Gottes, der doch „das 
Reich“ in naher Zukunft versprochen hatte, mit allen Privilegien für sie 
und für die, die an ihn glaubten. Was sollen sie jetzt tun? Es ist nichts so 
gelaufen, wie es von Jesus prognostiziert worden ist.

Der Tod Jesu wurde von seinen Anhängern zunächst nur als Schicksal 
eines Predigers oder gerechten Mannes verstanden und betrauert, also 
als unglückliches Geschehen beklagt.

Da die Jünger die Texte des Alten Testamentes kannten, wovon wir 
mal ausgehen und Jesus selbst nichts Aufgeschriebenes hinterlassen hat-
te, entwickelte sich im Laufe des 1. Jahrhunderts in der jungen Kirche die 
Idee, den Tod Jesu mit der Schöpfungsgeschichte der jüdischen Schriften 
in Verbindung zu bringen. Wenn schon, dann war jetzt Jesus stellvertre-
tend für alle Menschen gestorben, aber die entsprechende Wirkung sei-
nes Todes sollte nur für die gelten, die Anhänger dieser Glaubensgemein-
schaft wurden. Durch einen Taufvorgang, wie ihn Johannes der Täufer 
praktiziert hatte, konnte man Mitglied werden. So entwickelte sich die 
Idee einer Befreiung der Menschheit vom „Fehltritt“ der ersten Menschen 
durch die Taufe. Jetzt hatte der Tod Jesu doch noch einen Sinn bekommen. 

Wenn es allerdings notwendig war, dass sogar ein Gott für die Men-
schen sterben musste, dann musste die Sündhaftigkeit der Menschen 
weit tiefgreifender gesehen werden, als dies bis dahin der Fall war. Die 
Kleriker haben ihre Vorstellung von einer Sünde dann soweit überhöht, 
dass nur ein Gott am Kreuz diese Sünden tilgen konnte. 

Im Laufe der Ausbreitung des christlichen Glaubens und der Grün-
dung der ersten christlichen Gemeinden entwickelte sich jedoch noch 
ein weiteres Problem. Obwohl von der Ursünde befreit und für den 
Himmel prädestiniert, stellten die Gemeinden fest, dass die Menschen 
nach wie vor sündigten, Gotteslästerung, Mord und Ehebruch betrie-
ben und trotz dieser Befreiung kein allzu christliches Leben führten. 
Um dies aber trotzdem zu gewährleisten und die Gemeindemitglieder 
auf dem „rechten Pfad“ zu halten, musste man sich wieder etwas einfal-
len lassen. Eine »zweite Planke nach dem Schiffbruch« entwickeln, wie 
die Kirchenväter sagten.

Nach der Taufe bildete sich nun ein weiteres System von Reue, Buße 
und Sündenvergebung heraus. Wesentliches Kriterium war hier nun die 
Einsicht, dass der Mensch ein notorischer Sünder ist.

https://doi.org/10.5771/9783828872233 - Generiert durch IP 216.73.216.96, am 13.01.2026, 20:40:35. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828872233


141

Die Angst, wegen des Bisses in eine Frikadelle am Freitag in die Hölle zu kommen …

Es bleibt jedoch die völlig unsinnige Annahme, dass man aus einer na-
türlichen Konditionierung des Menschen zum Fehlverhalten den Grund 
für den Tod eines Gottes abgeleitet hat.

Trotzdem entstand in der Kirche ein solcher Sündenbegriff als we-
sentliches Element der christlichen Dogmatik. Schon die ersten christ-
lichen Theologen der frühen Kirche haben aus den Menschen gewohn-
heitsmäßige Sünder gemacht. Allerdings bleibt erst recht unverständlich, 
dass der Mensch einerseits als notorischer Sünder dargestellt wird und 
andererseits zu einem Ebenbild Gottes erklärt wird. 

Doch weil das alles nun so sein musste, stellte gleichzeitig diese Kirche 
exklusiv mit der Taufe als Befreiung und mit dem Sakrament der Buße/
Beichte als Sündenvergebung die „Hilfsmittel“ und Wege zur Verfügung, 
die notwendig sind, um trotz Sündhaftigkeit doch noch in das „Reich 
Gottes“ zu kommen. Nur mit den Gnadenmitteln der Kirche ist für die 
Menschen das Heil zu erlangen.

Es ist schon eine geniale Idee, nur die Kirche besitzt die Gewalt, auf 
die jeder Mensch angewiesen ist, weil ja doch jeder gern im Leben ohne 
Leid sein will und nach dem Tod keine Höllenqualen erleiden möchte.

Der katholische Katechismus schreibt dazu: »Das in der christlichen In-
itiation erhaltene neue Leben hat jedoch die Gebrechlichkeit und Schwä-
che der menschlichen Natur nicht behoben und auch nicht die Neigung 
zur Sünde, die sogenannte Konkubiszenz. Diese verbleibt in den Getauf-
ten, damit sie sich mit Hilfe der Gnade Christi im Kampf des christli-
chen Lebens bewähren«142.

So entstand das sogenannte Herzstück der katholischen Dogmatik. Der 
immer sündige Mensch, der ohne sein Zutun, quasi automatisch durch 
die Geburt mit der Erbsünde vorbelastet ist und im Leben durch gene-
tische Vorkonditionierung, bis auf wenige Ausnahmen, sündhaft bleibt 
und immer wieder rückfällig wird. 

Bei näherer Betrachtung der Inhalte des Katechismus wird augenfällig, 
dass die Sünde, das Wesen der Sünde, die Schwere der Sünde im Chris-
tentum allgegenwärtig ist. Immer wenn die katholische Theologie den 
Menschen in den Blick nimmt, ist die Sünde das beherrschende Thema. 
»Ein Verstoß gegen die Vernunft, eine Verfehlung gegen die wahre Lie-
be zu Gott, eine Beleidigung Gottes«143, all dies sind Formulierungen des 
Katechismus, die darüber hinwegtäuschen sollen, dass der „Sündenfall“ 

142	 Katechismus der katholischen Kirche, a. a. O., Seite 389.
143	 Katechismus der katholischen Kirche, a. a. O., Seite 388 ff.

https://doi.org/10.5771/9783828872233 - Generiert durch IP 216.73.216.96, am 13.01.2026, 20:40:35. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828872233


142

Wenn Absurditäten zur Denkschwäche führen …

eine rätselhafte Geschichte, ein Mythos des Judentums ist und keinen 
realen Hintergrund hat. 

Bis zum heutigen Tage zieht die Kirche jedoch aus dieser, vor tausen-
den von Jahren entstandenen Erzählung reale Schlüsse, denn ohne diese 
Legende, ohne den Sündenfall und ohne seine automatische Übertragung 
auf die gesamte Menschheit gäbe es keine Notwendigkeit einer Erlösung. 
Ein Gott, der am Kreuz stirbt und dadurch die Menschheit erlöst, wäre 
also nicht notwendig gewesen. Soviel noch einmal zur Erbsünde.

Sucht man in der Bibel angesichts der Unvollkommenheit des Men-
schen nach einem Hinweis zur Sündenvergebungsgewalt durch die Kir-
che, so wird man auch hier nicht fündig. Es gibt keine Formulierung im 
Neuen Testament, die nach der historischen Forschung eine Begründung 
für die Durchführung eines Bußsakramentes durch die Kirche liefert, 
die ein Sündenbekenntnis fordert und die irgendeinen Nachweis liefern 
könnte, der für die sogenannte „Binde- und Lösegewalt“ durch den ka-
tholischen Klerus spricht. Die angeblichen Worte zur „Schlüsselgewalt“ 
sind erst Jahre nach dem Tod Jesu durch den Evangelisten Matthäus in 
den Text eingefügt und Jesus „untergeschoben“ worden.

Auch im Markusevangelium, das ja bekanntlich das älteste Evangeli-
um ist, wurden vom Evangelisten fast vierzig Jahre nach dem Tod Jesu 

„Textergänzungen“ vorgenommen. Die Dogmatikliteratur der katholi-
schen Kirche gibt es sogar zu: »(In die) Geschichte von der Heilung der 
Gelähmten durch Jesus … ist eine Sündenvergebungsgeschichte einge-
flochten« worden. An einer weiteren Stelle wird eingeräumt, dass »die 
Sündenvergebungsgewalt … den Aposteln nicht als persönliches Cha-
risma verliehen (wurde)«144.

Die Bibelstellen im Johannesevangelium, in denen vom Nachlassen 
der Sünden die Rede ist, sind nach der historischen Bibelforschung nicht 
von Jesus gesprochen worden. Die Formulierungen im Katechismus: »Er 
(Jesus) hat Kraft seiner göttlichen Autorität den Menschen die Vollmacht 
gegeben, damit sie diese in seinem Namen ausüben«145, ist eher eine Vor-
stellung der damals entstehenden Kirche und schon gar nicht von Jesus 
geäußert. Es handelt sich auch hier wieder um das Werk der Theologen.

Mit den vielen Fälschungen und den von Kirchenvätern nachträglich 
vorgenommenen unzähligen Ergänzungen im Neuen Testament wurde 
der gängigen Praxis und Lebenssituation in den sich entwickelnden Kir-

144	 Ludwig Ott, Grundriss der Dogmatik, a. a. O., Seite 499.
145	 Katechismus der katholischen Kirche, a. a. O., Seite 393.

https://doi.org/10.5771/9783828872233 - Generiert durch IP 216.73.216.96, am 13.01.2026, 20:40:35. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828872233


143

Die Angst, wegen des Bisses in eine Frikadelle am Freitag in die Hölle zu kommen …

chengemeinden des ersten und zweiten Jahrhunderts nach Christus Rech-
nung getragen. Da Jesus ja keine Kirche gründen wollte, mussten seine 
Worte entsprechende Ergänzungen und Veränderungen erfahren, damit 
das Tun der Bischöfe, der Presbyter und der Diakone durch die angebli-
chen Worte Jesu eine von Gott gewollte Legitimation bekam. Keine au-
thentische Bibelaussage Jesu legitimiert nach Kenntnis der aktuellen Bi-
belforschung die über Jahrhunderte entstandene Beicht- und Bußpraxis 
der katholischen Kirche. Die zu glaubenden Lehrsätze zur Sündenverge-
bungsgewalt sind entstanden auf der Basis der sich entwickelnden Kle-
rushierarchie, einer Kirchenstruktur mit Priestern und Gläubigen, aber 
vor allem als Abgrenzung zu vielen Häretikern. Diese Dogmen wurde 
dann im Mittelalter zu einer Buß- und Ablassorgie aufgebläht, die nichts 
mehr mit dem Jesus der Bibel zu tun hatte.

So entstand über die Jahrhunderte hinweg eine Kirche und ein Bußsa-
krament, bei dem die „Diener des Herrn“ Nachlass- und Vergebungsent-
scheidungen trafen und bis heute noch treffen, von Sünden lossprachen 
oder den Sünder „in die Hölle“ schickten. Die so entwickelte Bußdog-
matik mit praktizierter Sündenvergebung, die der irdische Jesus nie ge-
lehrt hatte, musste nach der Lehre der Kirche logischerweise auch Gott 

„die Hände binden“. Das einzige Konstrukt auf Erden, bei dem die Die-
ner mehr zu sagen haben als ihr Herr.

Ganz kurios wird es erst, wenn man der konkreten Ausprägung des 
so entwickelten Sakramentes weiter nachgeht und die heute praktizier-
te Praxis der Kirche einmal genauer unter die Lupe nimmt.

Die frühen christlichen Gemeinden übten in den ersten Jahrhunder-
ten eine Bußkultur aus, die den Ausschluss eines Gemeindemitgliedes 
vorsah, wenn er eine Todsünde begangen hatte. Todsünden waren da-
mals Gotteslästerung, Mord und Ehebruch. Die Christen gingen davon 
aus, dass durch die Taufe, solange jemand Mitglied in der Gemeinde war, 
das „Reich Gottes“ nach dem Tode ganz sicher sei. Erst der Ausschluss 
eines Mitgliedes, der durch das Votum der ganzen Gemeinde bestimmt 
wurde, führte zur sicheren Fahrt in die Hölle. Für den Fall, dass ein ehe-
maliges Mitglied seine Sünden bereute, war eine einmalige Wiederauf-
nahme in die Gemeinde möglich. Dies allerdings erst nach einer der Tat 
angemessenen langen Bußphase in „Sack und Asche“. Erst nach entspre-
chender Reue und Ableistung der Buße war die Wiederaufnahme mög-
lich. Diese alte Form der „Exkommunikation“, erst Reue, dann Auferle-
gung und Ableistung der Buße und danach die Wiederaufnahme, wurde 
nach und nach abgelöst, durch eine sogenannte „Privatbeichte“, die an-

https://doi.org/10.5771/9783828872233 - Generiert durch IP 216.73.216.96, am 13.01.2026, 20:40:35. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828872233


144

Wenn Absurditäten zur Denkschwäche führen …

geblich von irischen Mönchen eingeführt wurde. Diese Privatbeichte ent-
wickelte sich zur bis heute praktizierten „Ohrenbeichte“ im Beichtstuhl.

Der Charakter dieser Beichtform hatte zwei wesentliche Nachtei-
le. Erstens ist es ein Zwiegespräch nur zwischen dem Priester und dem 
Sünder. Und zweitens, und das ist ganz entscheidend: Die Buße mit der 
Ableistung der Sündenstrafe erfolgt erst nach der schon vorgenomme-
nen Sündenvergebung. Somit vollzieht sich die Lossprechung von den 
Sünden durch den Priester zuerst und dann erst die Ableistung der auf-
erlegten Buße. Nun ist leicht nachvollziehbar, dass bei der so praktizier-
ten Form von den Kirchenvätern auf Konzilien Beicht- und Bußvorschrif-
ten entwickelt werden mussten, die den Sünder verpflichten, nicht nur 
die Todsünden, sondern auch die sogenannten „lässlichen“ Sünden zu 
beichten. Die Kirche unterscheidet jetzt im Wesentlichen diese beiden 
Sündenarten, ohne jedoch präzise zu formulieren, wo denn die Grenze 
verläuft. Eine schwere Sünde »beraubt uns der Gemeinschaft mit Gott 
und macht uns dadurch zum ewigen Leben unfähig«146, so sagt es der 
Katechismus, eine lässliche Sünde wird begangen, wenn es sich nicht um 
eine „schwerwiegende“ Materie handelt oder gegen eine Vorschrift oder 
gegen ein Sittengesetz verstoßen wird. Was zum Beispiel schwerwiegend 
ist, soll in den Zehn Geboten der Bibel stehen, wird dagegen verstoßen, 
so ist die Verdammnis gewiss. Andererseits zieht jede Sünde, sagt die 
Lehre der Kirche, »eine schädliche Bindung an die Geschöpfe nach sich, 
was der Läuterung bedarf«147.

Neben vielen anderen „Stolpersteinen“ ergaben sich bei dieser Buß-
praxis weitere Probleme. Einmal musste exakter definiert werden, was 
Sünde beziehungsweise was schwere Sünde und was lässliche Sünde war 
und zum zweiten musste ein Strafkatalog entwickelt werden, der für eine 
Sünde auch eine angemessene Sündenstrafe festlegte. Sonst waren die 
Sünder den unterschiedlichen Vorstellungen der Priester ja schutzlos 
ausgeliefert. Die Kirche entwickelte also ein umfangreiches „Sündenre-
gister“. Solche sogenannten „Beichtspiegel“ sind bis heute zu „besichti-
gen“, sie basieren unter anderem auf den Zehn Geboten des Alten Testa-
mentes, die für eine aktuelle Sündenliste natürlich nur bedingt tauglich 
sind. Der alte Vorschriftenkatalog des jüdischen Volkes von vor über 
3000 Jahren und die Sammlung der Gesetzestexte für die Juden sind si-

146	 Katechismus der katholischen Kirche, a. a. O., Seite 401.
147	 Katechismus der katholischen Kirche, a. a. O., Seite 401.

https://doi.org/10.5771/9783828872233 - Generiert durch IP 216.73.216.96, am 13.01.2026, 20:40:35. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828872233


145

Die Angst, wegen des Bisses in eine Frikadelle am Freitag in die Hölle zu kommen …

cher nicht sonderlich gut für ein heutiges Sündenverzeichnis als Grund-
lage geeignet. Was aber soll die Kirche tun?

Will man die Konstruktion eines Beicht- und Bußsakramentes auf-
rechterhalten und die selbst entwickelte Legitimation der Vergebungsge-
walt durch die Kirche stützen, so muss immer wieder deutlich gemacht 
werden, was Sünde ist, ohne hinter Aktualitäten herzulaufen. Die alten 
Definitionen von Todsünde und lässlicher Sünde lassen sich nicht mehr 
mit dem Blut Abels oder der Klage des unterdrückten Volkes in Ägyp-
ten glaubhaft erklären. Der aktuelle Katechismus der Kirche versucht es. 
Die schwere Sünde zerstört die Liebe, ist ein Verstoß gegen das Gesetz 
Gottes. Der Mensch wendet sich von Gott ab148. Auch dies ist nicht sehr 
hilfreich. Das Strafgesetzbuch der Bundesrepublik Deutschland ist da 
schon bedeutend präziser. 

Ist nun die Empfängnisverhütung, die Abtreibung, die Sterbehilfe, der 
Ehebruch heute eine Sünde, gar eine Todsünde?

»Mich stört, dass Sexualität noch so häufig mit Sünde verbunden 
wird … wir sollten lieber über Sünde reden, wenn hunderte Menschen 
im Mittelmeer ertrinken«. Recht hat er, der Vorsitzende der EKD Hein-
rich Bedford-Strohm. Manchmal glaube ich, selbst der Papst in Rom 
hat erkannt, dass ein alter Sündenindex nicht mehr tragfähig ist. So hat 
Papst Franziskus im Mai 2016 in einer Morgenmesse formuliert: »Men-
schen zu einem Hungerlohn arbeiten zu lassen, um selbst daraus Profit 
zu ziehen, vom Blut dieser Menschen zu leben, das ist Todsünde«. Dem 
ist wohl nichts hinzuzufügen, obwohl … was würden mir da eine Men-
ge Leute einfallen, die alle in der „Hölle“ anzutreffen wären. 

Oder, man höre und staune, ein Zitat von Papst Franziskus aus dem 
Jahre 2016 bei einem Besuch in einer georgisch-orthodoxen Kirche: »Es 
gibt eine große Sünde gegen die ökumenische Bewegung: das Bekehren«.

Diese Zitate geben Hoffnung, doch die Lehre der Kirche ist im Dog-
ma verhaftet. Der Katechismus und die Gebetbücher für die Gläubigen 
listen „Gewissensspiegel“ auf, die für den geneigten Leser sicher span-
nend zu lesen sind. Interessanterweise müssen auch hier die Zehn Ge-
bote nach wie vor als Übersicht herhalten, um eine mögliche Sünde im 
Beichtstuhl formulieren zu können. So stehen dort für die Gewissens-
erforschung beispielhaft Sätze wie:

148	 Vgl. hierzu: Katechismus der katholischen Kirche, a. a. O., Seite 388 ff.

https://doi.org/10.5771/9783828872233 - Generiert durch IP 216.73.216.96, am 13.01.2026, 20:40:35. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828872233


146

Wenn Absurditäten zur Denkschwäche führen …

•	 Gefährde ich meinen Glauben durch unkritische Lektüre glaubens-
feindlicher Schriften?

•	 Lasse ich mich treiben und von der sexuellen Begierde beherr-
schen?

•	 Habe ich die voreheliche Keuschheit verletzt?
•	 Habe ich das Leben anderer gefährdet z.  B. durch Abtreibung?149

Die Liste ist „unendlich“ lang und es wird überdeutlich, welche mensch-
lichen Handlungen und Unzulänglichkeiten der Klerus der Kirche als 
sündhaften und verwerflichen Tatbestand definiert und dies immer wie-
der mit dem Hinweis auf Gott, der ja angeblich all das als sündhaft be-
zeichnet haben soll.

So führt für den Gläubigen die Tatsache, dass er in der Sünde verhaf-
tet bleibt, wenn er nicht beichtet, zur Verurteilung vor Gott und letzt-
endlich in das „ewige Verderben“. Auffällig sind immer wieder Hinwei-
se zum 6. und zum 9. Gebot mit dezidierten Anweisungen, in welcher 
Weise der Gläubige sein Gewissen zu erforschen hat.

Zum Beispiel solche: »Bei eigentlichen Sünden gegen die Keuschheit 
achte auf die Zahl und die erschwerenden Umstände«.

Nicht vergessen werden darf die Tatsache, dass neben dem Sündenre-
gister auf der Basis der Zehn Gebote noch die Weisungen der Kirche zu 
Buche schlagen. Hierzu gehört unter anderem die Aufforderung: »Ver-
zichte auf Fleischspeisen und Genussmittel.. am Freitag …«150. Also ohne 
Not eine Frikadelle essen, zum Beispiel. Außerdem sind weitere sieben 
Hauptsünden formuliert, in denen es heißt: »War ich stolz, eitel, gefall-
süchtig …«.

Im Judentum wurde bekanntlich nach den Ausführungen der Bibel 
die Schuld des Sünders gesühnt, indem man Opfertiere käuflich erwarb 
oder lieferte und diese dann im Tempel als Sühneopfer geschlachtet wur-
den. Im Christentum gilt nun Jesus mit seinem Tod am Kreuz als Sühne-
opfer für die Verfehlungen der Menschheit. Mit der Vergebung der ge-
nannten und bereuten Sünden vor dem Priester ist man dank Jesus nun 
auch von seiner Sündenschuld befreit. Die Abarbeitung der Sündenstra-
fen, die durch den Priester als „Auflage“ definiert werden, erfolgt dann 
im Anschluss. 

149	 Vgl. hierzu: Gotteslob, Katholische Bibelanstalt, Stuttgart 1975, Seite 118 ff.
150	 Gotteslob, a. a. O., Seite 156.

https://doi.org/10.5771/9783828872233 - Generiert durch IP 216.73.216.96, am 13.01.2026, 20:40:35. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828872233


147

Die Angst, wegen des Bisses in eine Frikadelle am Freitag in die Hölle zu kommen …

Dieses Recht der Kleriker zur Festlegung einer Bußauflage, das durch 
keine Bibelstelle legitimiert ist, wird in der theologischen Literatur mit 
dem richterlichen Charakter der Sündenvergebungsgewalt begründet. 
Das definierte „Strafmaß“ hat sich natürlich im Laufe der Jahrhunder-
te verändert, geblieben ist aber nach wie vor, dass durch Gebete, Almo-
sen, Messopfer, Ablässe oder „gute Werke“ die Buße abgeleistet werden 
kann. Nach Ableistung der Buße ist der Sünder wieder mit Gott versöhnt. 
Die Trennung von Gott durch die Sünde ist aufgehoben. Nicht durch ei-
gene Kraft wird der Mensch also vor der „Finsternis“ gerettet, sondern 
nur durch die Gnade Gottes in Form seines „verlängerten Armes“, näm-
lich dem Personal der Kirche, das allein die Privilegien zur Sündenver-
gebung im Himmel und auf Erden besitzt.

Welch eine Anmaßung. Dieses Machtpotential über Menschen, in Dog-
men auf vielen Konzilien von Menschen festgelegt, häufig im Streit ent-
wickelt, bisweilen mit Mord und Todschlag durchgesetzt, mit ständiger 
Wiederholbarkeit versehen, weil der Mensch ja immer wieder sündig wird 
und bis heute im Beichtstuhl nach wie vor als „Ohrenbeichte“ praktiziert.

So konkretisiert es das Dogma:

»Die Kirche hat von Christus die Gewalt empfangen, die nach der 
Taufe begangenen Sünden nachzulassen«.

Obwohl heute für jeden Theologen unstrittig ist, dass in keinem Evan-
gelium eine Vollmacht zur Sündenvergebung durch besondere Amtsträ-
ger formuliert ist, sagt ein weiteres Dogma, das für jeden Katholiken zu 
glauben ist, ganz klar: 

»Die Absolution bewirkt in Verbindung mit den Akten des Pöni-
tenten (Sünders) die Sündenvergebung«. 

Was mit Akten des Pönitenten gemeint ist, drückt die Kirche unmissver-
ständlich aus, dass nämlich nach der Vergebung der Sünden noch Stra-
fen zu erleiden sind. 

Schafft es der Christ nicht, diese Sündenstrafen abzuarbeiten, bevor 
er stirbt oder stirbt er gar sündig, ohne Sündenvergebung durch die Kir-
che erlangt zu haben, was dann? 

Auch hierzu sind Antworten durch die kirchlichen Amtsträger gefun-
den worden. Was geschieht mit den „armen Seelen“, denn direkt zu Gott 
können sie sündig ja nicht kommen, sondern nur dann, wenn sie „rein“ 

https://doi.org/10.5771/9783828872233 - Generiert durch IP 216.73.216.96, am 13.01.2026, 20:40:35. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828872233


148

Wenn Absurditäten zur Denkschwäche führen …

und gänzlich ohne Sünde sind. Bei einer schweren Sünde ist eh nichts 
zu machen, aber bei den „lässlichen“ Sünden müsste doch die Barmher-
zigkeit Gottes oder besser der irdische Klerus eine Möglichkeit schaffen 
können, die Sündenstrafe noch nach dem Tode zu reduzieren oder ganz 
beseitigen zu lassen. 

Natürlich fand auch hier die Kirche einen Weg. So entwickelte sie im 
Mittelalter die Idee eines „Reinigungsortes“, eines „Läuterungsortes“, eine 
Art „Vorhölle“, die umgangssprachlich auch als „Fegefeuer“ bezeichnet 
wird. Dies soll der Ort sein, an dem die Seelen, bevor sie zu Gott kom-
men, ihre Läuterung erfahren. Die „arme Seele“ ist also arm, weil sie 
noch durch das „Reinigungsfeuer“ muss. 

Wenn man sich seines Verstandes bedient, den man ja von Gott be-
kommen hat, so kann man eine solche Fegefeuerlehre nicht unwider-
sprochen lassen. Die theologische Literatur spricht immerzu von „zeit-
lichen Sündenstrafen“, die im Reinigungsort noch abgearbeitet werden 
müssen. Wie kann man nach dem Tode, ohne die Dimension der Zeit, 
noch eine Zeit an einem Reinigungsort verbringen? Nach dem heiligen 
Kirchenvater Augustinus erleiden manche Menschen sogar die zeitlichen 
Sündenstrafen bereits im irdischen Leben, sozusagen eine Art Fegefeu-
er auf Erden. Schaut man sich die leidende Bevölkerung in den Kriegs- 
und Krisengebieten dieser Erde an, so dämmert einem, was Augustinus 
schon damals gemeint haben könnte. 

Man gerät ins Staunen, wenn man sich weiter in die Dogmatik der 
Kirche vertieft. 

Die lebenden Gläubigen können nach der Lehre der Kirche in jedem 
Fall durch Gebete, Almosen und „gute Werke“ die Sündenstrafen, also 
die Reinigung der „armen Seelen“ im Fegefeuer, abkürzen oder beschleu-
nigen. Da die im Läuterungsort Sitzenden ja selbst nichts mehr für sich 
tun können, empfiehlt die Kirche den lebenden Gläubigen durch Buß-
werke zugunsten der Verstorbenen eine Verkürzung der Läuterungszeit 
zu erwirken. Die Lebenden können sogar für die Lebenden eine Reduzie-
rung der zeitlichen Sündenstrafen bei Gott erreichen, für den Fall, dass 
diese auch später einmal ins „Reinigungsfeuer“ müssen. Man kann es 
kaum glauben, aber die Lebenden können außerdem die, die als Heili-
ge bei Gott sind, bitten, sie mögen bei Gott ein gutes Wort einlegen, da-
mit für sie, die Lebenden wie die Toten, die mögliche Zeit im Fegefeu-
er verkürzt wird.

Absonderlich ist außerdem die Geschichte mit dem „Kirchenschatz“. 
Bei diesem handelt es sich um eine Art Guthaben bei Gott, das Jesus 

https://doi.org/10.5771/9783828872233 - Generiert durch IP 216.73.216.96, am 13.01.2026, 20:40:35. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828872233


149

Die Angst, wegen des Bisses in eine Frikadelle am Freitag in die Hölle zu kommen …

durch seinen Tod am Kreuz und die Heiligen aufgrund ihrer gottgefäl-
ligen Lebensweise erworben haben und aus dem nun die Kleriker der 
Kirche schöpfen können. Das heißt, die Kirche kann nach Gutsherren-
art über diesen Schatz verfügen und den Verstorbenen im Fegefeuer wie 
den Lebenden je nach Anlass und Ereignis einen Teil des Schatzes zur 
Abgeltung ihrer Sündenstrafen zur Verfügung stellen.

Zugegeben, der Begriff und die Vorstellung des Fegefeuers sollte nach 
der Enzyklika des Papstes aus dem Jahre 2007 nicht mehr verwendet wer-
den, denn es dämmert mittlerweile auch dem Klerus, dass der Gedan-
ke des „Brennens“ für den heutigen Gläubigen doch eher grauenvoll er-
scheint. Ich bin mir aber nicht mehr sicher, ob dies nicht doch nur ein 
Etikettenschwindel ist, denn in der Enzyklika von Papst Benedikt XVI 

„Spe salvi“ ist die Rede von der »schmerzlichen Verwandlung wie durch 
Feuer hindurch …« und weiter, dass »die Dauer dieses Umbrennens nicht 
mit Zeitmaßen unserer Weltzeit (gemessen) werden kann …«. Zudem 
las ich im Focus 35/2016 die entlarvende Aussagen eines Prälaten, der 
die katholische Kirche in Fragen der Heiligsprechung berät: »Wir kön-
nen nach der Lehre der Kirche den armen Seelen im Fegefeuer Ablässe 
zuwenden und auch unsere Gebete …«, also doch ein Etikettenschwin-
del. Der Klerus hat in den letzten Jahrhunderten keine neuen Erkennt-
nis erworben und offensichtlich nichts dazugelernt!

Befremdlich ist in diesem Zusammenhang auch die Formulierung der 
Zuwendung von Ablässen. Man ist eigentümlich berührt, ob dieser Aus-
sage. Glaubte man doch, dass diese mittelalterliche „Unsitte“, die unter 
anderem zur Teilung der Kirche und zu Krieg, Leid und Tod in Mittel-
europa geführt hat, überwunden sei.

Doch weit gefehlt. Die Lehre der Kirche hat in ihrer Dogmatik nichts 
aufgegeben. Die Entwicklung des Ablasswesens beginnt schon im 11. Jahr-
hundert und wird bis heute in der Dogmatik immer wieder begründet mit 
der Schlüsselgewalt der Kirche. Trotz der nachweislich „untergeschobe-
nen“ Textstelle im Matthäusevangelium bleibt die Kirche bei dem Dogma: 

»Die Kirche besitzt die Gewalt, Ablässe zu verleihen«. 

So vergibt der sogenannte Apostolische Stuhl auch weiterhin Ablässe, 
selbst für die „armen Seelen“ im Fegefeuer, wobei man jetzt die Wirkung 
freilich nicht mehr genau definiert.

In der theologischen Literatur und nach der reinen Lehre unterschei-
det man sogar je nach Umfang des Straferlasses den vollkommenden 

https://doi.org/10.5771/9783828872233 - Generiert durch IP 216.73.216.96, am 13.01.2026, 20:40:35. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828872233


150

Wenn Absurditäten zur Denkschwäche führen …

Ablass, also den Nachlass aller Sündenstrafen und den teilweisen Erlass 
der Sündenstrafen. 

Nur wenige Inhalte der Dogmatik sind der heutigen römischen Ku-
rie so unangenehm, wie die Lehre vom Ablass. 

Es ist kaum vorzustellen und doch wird es wohl nach der Dogmatik 
so sein müssen, dass zum Beispiel Kaiser Konstantin, der römischer Kai-
ser zu Beginn des 4. Jahrhunderts nach Christus, der die bekannte po-
sitive Wende für das Christentum im damaligen römischen Reich ein-
leitete, nach seinem Tode direkt ins Himmelreich eingezogen ist. Ein 
Mann, der Zeit seines Lebens neben dem christlichen Gott auch seine 
römischen Gottheiten im Blick hatte, der sich erst auf dem Sterbebett 
taufen ließ und dem damit nach der Lehre der Kirche alle Sünden ver-
geben wurden. Ich will nicht über ihn richten, aber unverständlich ist 
es schon, wenn ein Mann kraft der Sündenvergebungsgewalt der Kir-
che „dort oben“ landet, obwohl er nach den Erkenntnissen der Histori-
ker seinen Schwiegervater Maximian erhängen ließ, seine Schwäger Lici-
nius und Basianus erwürgen ließ, den Prinzen Licinianus erschlagen hat, 
seinen Sohn Crispus umbringen und seine Gattin Fausta ersticken ließ.

Wundern würde es mich aber auch nicht, wenn sie sich alle im Him-
melreich treffen würden, die Massenmörder der Weltgeschichte, wie 
Hitler und Stalin. Schließlich hat zum Beispiel Stalin einige Jahre in ei-
nem Priesterseminar verbracht. Er wusste also um den Sündenbegriff 
seiner Kirche und auch um die Rettungs- und Absolutionsmöglichkei-
ten im Falle seines Todes. Warum sollte er diese Möglichkeiten nicht ge-
nutzt haben? Vielleicht ist er aber doch eher im Fegefeuer gelandet, denn 
wenn die zeitlichen Sündenstrafen nach der Absolution der Schwere der 
Schuld angemessen sein müssen, so konnte er wohl seine Schuld nicht 
mehr zu Lebzeiten abarbeiten. Auch werden wohl nach seinem Tode die 
Fürbitten der Gläubigen nicht genügen und der Gnadenschatz der Kir-
che nicht ausgereicht haben, um seinen Verbleib im Reinigungsort we-
sentlich zu verkürzen. 

Georg Lichtenberg drückt es in seinen Büchern sinngemäß so aus: 
Diejenigen, die erst die Vergebung von allen Sünden mit Hilfe von latei-
nischen Formeln erfunden haben, beteiligen sich dann maßgeblich an 
den größten Verbrechen der Menschheit151. Auch wenn man eine solche 
Aussage in dieser Schärfe nicht teilt, etwas dran ist schon … 

151	 Vgl. hierzu: Georg Lichtenberg, Sudelbücher, Matrix Verlag, 2. Auflage 2011, 
A39 ff.

https://doi.org/10.5771/9783828872233 - Generiert durch IP 216.73.216.96, am 13.01.2026, 20:40:35. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828872233


151

Wenn die Oblate am Gaumen klebt … 

Wenn die Oblate am Gaumen klebt … 

Auf der Suche nach den Glaubensgrundsätzen zum Sakrament der Eucha-
ristie macht sich zunächst Ratlosigkeit breit. Im katholischen Katechis-
mus finden sich Formulierungen wie: »Wer durch die Taufe zur Würde 
des königlichen Priestertums erhoben (ist) … nimmt durch die Eucha-
ristie am Opfer des Herrn teil« oder: »Unser Erlöser hat das eucharisti-
sche Opfer seines Leibes und Blutes eingesetzt, damit dadurch das Op-
fer des Kreuzes … fortdauere und er so der Kirche, der geliebten Braut, 
das Gedächtnis seines Todes … anvertraue«152.

Was soll man mit solchen Sätzen anfangen?
In den höchsten Tönen wird das Sakrament gepriesen und als Quelle 

und Höhepunkt des ganzen christlichen Lebens bezeichnet. Die Super-
lative gehen den Autoren des Katechismus einfach nicht aus und der In-
halt wird zunehmend unverständlicher: »In der Eucharistie gipfelt das 
Handeln, durch das Gott die Welt in Christus heiligt«. Liest man weiter, 
so finden die Beschreibungen ihre Krönung in der Formulierung, dass 
»(die Eucharistiefeier) das ewige Leben vorweg (nimmt), in dem Gott 
alles in allen sein wird«153.

Man ist ziemlich konsterniert, denn von der Vorwegnahme des ewi-
gen Lebens ist, ehrlich gesagt, noch nichts bekannt geworden. Wenn der 
Glaube die Voraussetzung ist, um den Glauben an die Wirkung eines Sa-
kraments nach den Aussagen der Kirche annehmen zu können, so haben 
wir wieder einmal das, was man einen Zirkelbeweis nennt. Oder anders 
ausgedrückt: Wir drehen uns im Kreis. 

Wie durchdringt man nun den Nebel von Lobpreisungen und stößt 
zum Kern der christlichen Glaubenssätze vor? Das „Eucharisticum Mys-
terium“ in der Messfeier muss doch irgendwo verständlich ausformuliert 
sein. Was passiert da, was nicht zu sehen, aber zu glauben ist? In der Dog-
mensammlung der katholischen Kirche, die jeder zu glauben hat, wird 
man fündig. Die dogmatischen Aussagen der Kirche sind eindeutig. 

Das Dogma lautet: 

»In der Eucharistie ist der Leib und das Blut Christi wahrhaft, 
wirklich und wesenhaft gegenwärtig«. 

152	 Katechismus der katholischen Kirche, a. a. O., Seite 364.
153	 Katechismus der katholischen Kirche, a. a. O., Seite 364.

https://doi.org/10.5771/9783828872233 - Generiert durch IP 216.73.216.96, am 13.01.2026, 20:40:35. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828872233


152

Wenn Absurditäten zur Denkschwäche führen …

Und weiter: 

»Christus wird im Altarsakrament durch Wandlung der ganzen 
Substanz des Brotes in seinen Leib und der ganzen Substanz des 
Weines in sein Blut gegenwärtig«.

Aber die Oblaten sehen immer noch aus wie Oblaten und der Wein ist 
immer noch Wein. Nur wer glaubt, kann des Kaisers neue Kleider auch 
erkennen.

»Dass die „Akzidenzien“ nicht verwandelt werden, beweist der 
Augenschein«154. 

Also, in der äußeren Wahrnehmung hat sich nichts geändert, nur der 
Glaube ermöglicht es, zu sehen. Solche Glaubenssätze, die seit über 800 
Jahren in der Kirche Gültigkeit haben, sind immer noch gültig, bis in alle 
Ewigkeit und sie lassen das Volk Gottes verwirrt zurück.

Der Katechismus sollte ja eigentlich Hilfestellung leisten, wenn es da-
rum geht, dem Christenmenschen und allen Menschen „guten Willens“ 
die christliche Lehre besser auszulegen. Versuchen wir es daher weiter 
und suchen nach deutlicheren Auslegungen zum besseren Verständnis 
einer solchen Dogmatik und nach weiteren Erklärungen für ein Gesche-
hen, das dem Christenmenschen doch so viel zumutet, nämlich den Ver-
zicht darauf, selbstständig zu denken.

Erwartet die Kirche wirklich von den Gläubigen die totale Aufgabe 
des Nachdenkens über das, was dieses Sakrament bedeuten soll? Das 
Studium der Aussagen des Katechismus zum Thema legt solche Über-
legungen geradezu nahe.

Was fängt der gläubige Christenmensch nur an mit diesen Dogmen 
und diesen Interpretationen der Kirche, die den Blick eher vernebeln als 
ihn aufzuhellen. Die Kirche versucht mit Schachtelsätzen und enormem 
Wortspektakel Aussagen zu erklären, die wohl nicht zu erklären, aber da-
für zu glauben sind. Die Theologen legen mit dogmatischer Wortartis-
tik und theologischen Finessen dar, was, deutlich formuliert, am Ende 
dann doch alle Erkenntnisse übersteigt, denn wie kann ich die Gabe der 
Eucharistie empfangen, wenn ich es nicht „erfassen“ kann. Auch die Er-
kenntnis der Autoren des Katechismus und sicherlich auch die Erkennt-
nis der Kirchenväter des 13. Jahrhunderts (Laterankonzil im Jahre 1215 
nach Chr.) können doch nicht anders gewesen sein.

154	 Ludwig Ott, Grundriss der Dogmatik, a. a. O., Seite 456.

https://doi.org/10.5771/9783828872233 - Generiert durch IP 216.73.216.96, am 13.01.2026, 20:40:35. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828872233


153

Wenn die Oblate am Gaumen klebt … 

Vielleicht benötigt man ja deshalb so unverständliche Wortgebilde, 
weil man die Kompliziertheit der Materie nicht erläutern kann.

Gilt nicht gerade hier das Zitat: Wenn man komplizierte Sachverhal-
te erläutern will, sollte man einfache Worte wählen? Oder liegt gar ein 
anderer Verdacht nahe?

Wenn der Leser viel Zeit und Mühe benötigt, um einen Text zu verste-
hen, wie es sich der Autor auch wünscht, so entsteht leicht der Eindruck, 
als hätte der Schreiber mehr Tiefe und Verstand als der Leser. Dabei weiß 
jeder Studienrat am Gymnasium, dass nichts einfacher ist, als so zu sch-
reiben, dass kein Mensch es versteht; wie hingegen nichts schwerer ist, als 
bedeutende Gedanken so auszudrücken, dass jeder sie verstehen kann. 

Vielleicht hilft ja die Bibel weiter, wenn es darum geht, dem Verständ-
nis des Sakraments der Eucharistie und den Intentionen der Kirche nä-
her zu kommen.

Nach den Aussagen der Bibel, soweit sie hierzu Aussagen macht, zieht 
Jesus mit seinem Gefolge nach Jerusalem, wohl um das Jahr 33 nach un-
serer Zeitrechnung, um das Pessach-Fest zu feiern, wie dies bei allen Ju-
den in jener Zeit üblich war. Dies tat er vor allem, um bei dieser Gele-
genheit seine Botschaft vom nahenden „Reich Gottes“ dem jüdischen 
Volk zu verkünden. Dieses Fest war für Juden eines der drei bedeuten-
den Wallfahrtsfeste, das an den Auszug des jüdischen Volkes aus der 
Knechtschaft Ägyptens erinnern sollte, also der Befreiung der Israeliten 
aus der Sklaverei. Neben diesem Fest gab es nach der jüdischen Traditi-
on noch das Erntefest (Schawnot) und im Herbst das sogenannte Laub-
hüttenfest (Sukkot).

Schon im Babylonischen Exil (zwischen 586 und 539 vor Christus) 
wurde dieses Fest der Juden gefeiert und die rituellen Vorschriften zum 
Ablauf des Festes wurden in dieser Zeit auch festgelegt. Das eigentli-
che Fest beginnt mit einem üppigen Festmahl im Kreise der Familie am 
Abend vor dem Pessach, dem sogenannten „Sederabend“. Im Laufe die-
ses Abends werden die Speisen nach einem fest definierten Ablauf einge-
nommen. Es werden hierbei Zitate aus den Heiligen Schriften, der Thora, 
den schriftlichen Glaubensfundamenten des Judentums, vorgelesen, die 
unter anderem die Bedeutung der Speisen erläutern sollen. Zudem wird 
Wein getrunken, verbunden mit dem Gesang von Lob- und Dankesliedern.

Das Schlachten von Tieren wurde zur Zeit der römischen Besatzung 
nicht mehr in den Häusern der Juden durchgeführt, sondern war nur 
noch im Vorhof des jüdischen Tempels erlaubt. Der Verzehr des Fleisches 

https://doi.org/10.5771/9783828872233 - Generiert durch IP 216.73.216.96, am 13.01.2026, 20:40:35. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828872233


154

Wenn Absurditäten zur Denkschwäche führen …

mit Vorspeisen, Wein und Gesang wurde dann in den Häusern der jüdi-
schen Bevölkerung vollzogen.

Zur Zeit des Jesus von Nazareth war dies im Wesentlichen die prak-
tizierte Form der festlichen Veranstaltungen am Vorabend des Pessach-
Festes.

Dieses Fest zu feiern, zieht Jesus nun als Prediger nach Jerusalem mit 
entsprechendem Gefolge. Die römischen Soldaten haben ihn und seine 
Jünger nach der Geschichtsschreibung nicht besonders wahrgenommen, 
zumal, wie in jedem Jahr, die Zahl der Pilger die Einwohnerzahl von Je-
rusalem damals (circa 40 000) bei Weitem überstieg. 

Die römischen Besatzer waren jedoch an diesen Festtagen besonders 
aufmerksam, da nach den Berichten des Historikers Josephus im Jahre 
vier vor Christus während eines Pessach-Festes das Militär einen jüdi-
schen Aufstand niederschlagen musste. Man feierte an Pessach ja als un-
terdrücktes Volk die Befreiung vom Joch der Ägypter. 

Der römische Präfekt Pontius Pilatus, wegen seiner Grausamkeit zwei 
Jahre später als Präfekt durch Rom abberufen, war eigens zu diesen Fest-
tagen in die Stadt gekommen, um die Festlichkeiten zu beobachten und 
eventuell schnell eingreifen zu können. Inmitten dieses Trubels legte 
sich Jesus noch vor dem Sederabend im Tempel mit den Geldwechslern 
und den Tierverkäufern an. Ein „Affront“ gegenüber den Priestern und 
Tempeldienern, die unter dem Schutz des römischen Präfekten standen.

Jesus muss wohl geahnt haben, dass seine revolutionären Thesen vom 
nahen „Reich Gottes“ die römischen Besatzer auf den Plan rufen würde 
und dass die Provokation im Tempel als böser Anschlag auf das Heilig-
tum der Juden, dem größten sakralen Bau seiner Zeit, verstanden wer-
den musste.

Und nun sitzt dieser Jesus in einem gemieteten Raum eines Hauses 
mitten in Jerusalem mit seinen Jüngern und vollzieht wie jeder anstän-
dige Jude den Sederabend mit herbeigeschafften Speisen und Getränken.

Die Jünger müssen ziemlich dumm dreingeschaut haben, als er beim 
Austeilen der Brote gesagt haben soll, »das ist mein Leib«. Dies, zumal 
er leibhaftig vor ihnen stand, und »das ist mein Blut«, obwohl die Jün-
ger den Wein erst gerade in der Stadt organisiert hatten.

Nimmt man diese Einsetzungsworte der Kirche, so wie sie im Sakra-
ment der Eucharistie formuliert werden, so kann man ziemlich sicher 
sein, dass Jesus dies so nicht gesagt haben kann.

Der profilierte Schweizer Theologe Hans Küng sagt hierzu: »Über das 
„ist“ in den Sätzen „das ist mein Leib, das ist mein Blut“ ist im Laufe der 

https://doi.org/10.5771/9783828872233 - Generiert durch IP 216.73.216.96, am 13.01.2026, 20:40:35. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828872233


155

Wenn die Oblate am Gaumen klebt … 

Kirchengeschichte immer wieder neu gestritten worden. Jesus selber hat 
es nach allem, was wir heute davon wissen, … überhaupt nicht gespro-
chen, zumal im Aramäischen (Jesus hat aramäisch gesprochen) die Co-
pula (nach Duden: eine Sprachform, die das Subjekt und das Prädikat 
zu einer Aussage verbindet) nicht gebraucht wird«155.

Der jüdische Religionsphilosoph Pinehas Lapide drückt es noch deut-
licher aus, wenn er sagt: »Wie musste das beim letzten Abendmahl in 
den Ohren der Zwölf klingeln, wo es doch kein Wort für „ist“ auf ara-
mäisch gibt«156.

Jesus hat offensichtlich nichts anderes getan, als mit seinen Jüngern 
nach Aussagen von drei Evangelisten das traditionelle Fest der Juden als 
Pilger zu feiern und damit einen Brauch vollzogen, der typisch war für 
jeden Juden in dieser Zeit. Er hat die „Massa“ (ungesäuerte Brote) ge-
gessen und Wein getrunken (nach dem Seder-Ritus sind es vier Becher 
Wein, die feierlich getrunken werden) und sicherlich bei seinen Gesprä-
chen Bezug genommen auf das Fleisch und das Blut der Opfertiere bei 
der Schlachtung im Tempelvorhof.

Wohl wissend um die Probleme mit der Besatzungsmacht und nach 
seinem Auftritt, der Provokation im Tempel, hat er sicherlich auch sei-
nen möglichen Tod mit dem Brechen des Brotes und dem Trinken des 
Weins in Beziehung gebracht.

Doch was bedeutet dies alles jetzt für das Sakrament, das die Kirche 
aus diesem „Sederabend“ gemacht hat?

Die katholische Kirche begründet die Stiftung des Sakraments der Eu-
charistie, des sogenannten Abendmahls durch Jesus mit dem Sedermahl 
der Pilger an jenem Abend des Pessach-Festes und dies mit den „Einset-
zungsworten“ Jesu, die es so nie gegeben hat. 

Der Katechismus der Kirche formuliert zu diesem Ereignis: »Der An-
weisung des Herrn entsprechend führt die Kirche bis zu seiner Wieder-
kunft in Herrlichkeit zu seinem Gedächtnis das weiter, was er am Abend 
vor seinem Leiden getan hat …«157.

Die Kirche führt also etwas weiter, was es nicht gegeben hat. Ja sie er-
weitert diese Aussage noch und sagt, dass durch »die Eucharistiefeier wir 

155	 Hans Küng, Die Kirche, Piper Verlag, München, 3. Auflage 1992, Seite 262.
156	 Pinchas Lapide, Ist die Bibel richtig übersetzt?, Gütersloher Verlagshaus, 

Gütersloh, 5. Auflage 2015, Seite 141.
157	 Katechismus der katholischen Kirche, a. a. O., Seite 366.

https://doi.org/10.5771/9783828872233 - Generiert durch IP 216.73.216.96, am 13.01.2026, 20:40:35. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828872233


156

Wenn Absurditäten zur Denkschwäche führen …

uns schon jetzt mit der Liturgie des Himmels (vereinen) und das ewige 
Leben vorweg (nehmen)«. 

Starke Worte, die jeder Grundlage entbehren!
Wie kommen Menschen dazu, zumal dann, wenn sie es besser wis-

sen müssten, den Empfang der Eucharistie als Vorwegnahme des ewi-
gen Lebens zu interpretieren und es als Glaubenswahrheit für alle Zei-
ten festzulegen? 

Auch der angebliche Auftrag, dieses Sedermahl wiederholt nachzu-
vollziehen, ist in der Bibel nur schwer zu finden. Er steht in drei von vier 
Evangelien überhaupt nicht Bei dem Evangelisten Lukas (Lk 22,17–20) ist 
dieser Auftrag nur formuliert für den Ritus des Brotbrechens (in älteren 
Handschriften von Lukas soll dieser Satz gänzlich fehlen).

Die ersten christlichen Gemeinden, soviel wissen wir, vollzogen mit 
den Uraposteln, die Jesus noch gekannt hatten, kein sakramentales Mahl 
mit Wandlung von Brot und Wein in Leib und Blut Jesu, sondern prak-
tizierten, wie zu Jesu Zeiten üblich, lediglich ein gemeinsames Essen zur 
Erinnerung an ihren „Meister“. Die Historiker legen sich fest: »Von der 
Lehre der Wesensverwandlung, wonach bei der „Wandlung“ aus Brot 
und Wein Leib und Blut Christi werden, … war in den ersten christli-
chen Jahrhunderten überhaupt nicht die Rede«158. 

Der Weg vom Sedermahl der ersten Jünger mit Jesus zum sakramen-
talen Mahl, zum Sakrament der Eucharistie mit der „Realgegenwart“ Jesu, 
dessen Leib und Blut wahrhaft, wirklich und wesenhaft gegenwärtig sein 
soll, ist schwer zu verstehen. Der Hauptbeweis soll nach den Lehrbüchern 
der Dogmatik in der Berichterstattung durch die Evangelisten liegen, die 
zwar sprachlich unterschiedlich formulieren, aber in der Sache angeblich 
einheitlich berichten. Bei dieser Argumentation wird jedoch bewusst un-
terschlagen, dass die Worte Jesu so nicht von ihm stammen können und 
der sogenannte Stiftungsbefehl für das Sakrament nur bei einem Evan-
gelisten genannt wird. Zudem hat Jesus nie von einem „Heilsertrag“ sei-
nes Todes oder gar seiner Auferstehung gesprochen.

Abgesehen davon war den Juden der Genuss von Blut aus religiösen 
Gründen strengstens verboten. 

Interessanterweise hat das Konzil von Trient dann im 16. Jahrhundert 
die Möglichkeit einer bildhaften Deutung der angeblichen Worte Jesu in 
der Bibel verworfen und die wörtliche Auslegung der Bibelformulierun-

158	 Karheinz Deschner, Der gefälschte Glaube, Knesebeck Verlag, München 2004, 
Seite 133.

https://doi.org/10.5771/9783828872233 - Generiert durch IP 216.73.216.96, am 13.01.2026, 20:40:35. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828872233


157

Wenn die Oblate am Gaumen klebt … 

gen bei Paulus und dem Evangelisten Lukas für authentisch erklärt. Dies 
wohl in bewusster Abgrenzung zu den Reformatoren.

Es kann wieder einmal nicht sein, was nicht sein darf, da sonst das 
komplette dogmatische Gebäude, der sogenannte Höhepunkt des gan-
zen christlichen Lebens zusammenstürzt.

Wie lässt sich eine solche „Uminterpretation“ und eine solche „sak-
ramentale Überhöhung“ der Ereignisse in Jerusalem durch die katholi-
sche Kirche erklären?

Vom Apostel Paulus wissen wir, dass er im Jahre 56 nach Chr. einen 
Brief an die Korinther schrieb (1 Kor. 11,24), in dem er ausführt, dass Je-
sus neben den „Einsetzungsworten“ gesagt haben soll: »Tut dies zu mei-
nem Gedächtnis …«.

Angeblich soll Paulus diese Formulierungen von Jesus empfangen ha-
ben, obwohl er Jesus überhaupt nicht kennengelernt hat und die Urapo-
stel einschließlich Petrus mit der Urgemeinde in Jerusalem keine Form 
des sakramentalen Mahls praktizierten, ja es geradezu ablehnten. Aus 
diesem Brief des Paulus ist der Satz des Stiftungsbefehls dann in das spä-
ter geschriebene Lukas-Evangelium übernommen worden. Wie Paulus 
zu diesen Ergänzungen der Worte Jesu kommt, ist leicht zu erklären. Er 
war das, was man heute einen Weltbürger nennen würde und er hatte die 
Vorstellung, die Lehren des Wanderpredigers Jesus über die Jerusalemer 
Urgemeinde hinaus in die damalige Welt tragen zu müssen. Er selbst war 
ja aufgewachsen im Umfeld der römischen Mysterienkulte. Dort kannte 
man Rituale, unter anderem im Mithraskult, wie das Untertauchen bei 
der Taufe, das Feiern mit Brot und Wein, Himmel und Hölle, eine Auf-
erstehung von den Toten und vieles andere mehr. So ist es nur verständ-
lich, dass die Vorstellungen von einem Abendmahl als volle Vereinigung 
mit Christus in die Lehren des Frühchristentums Eingang fanden. Nach 
der Historie gingen schon Dionysos und Mithras beim mystischen Mahl 
und beim Trinken des heiligen Weins „ganz in die Gotteswelt ein“. 

Auch hatte Paulus kein Problem damit, sich mit den Judenchristen in 
Jerusalem anzulegen, weil diese andere Vorstellungen entwickelt hatten. 
So setzte sich seine 

Sichtweise durch und schon rund 30 Jahre nach dem Tod Jesu verlor 
die jüdische Urgemeinde ihre bis dahin maßgebende Rolle.

Mit der weiteren politischen Entwicklung in Judäa und Galiläa, den 
Aufständen in Jerusalem und dann der totalen Zerstörung des Tempels 
im Jahre 70 nach Chr. verlor das Judenchristentum endgültig seine Be-
deutung. Mit der Gründung von weiteren Gemeinden im gesamten Mit-

https://doi.org/10.5771/9783828872233 - Generiert durch IP 216.73.216.96, am 13.01.2026, 20:40:35. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828872233


158

Wenn Absurditäten zur Denkschwäche führen …

telmeerraum waren die Vorstellungen von Paulus und seinen Nachfol-
gern das tragende Fundament der entstehenden Kirche. Paulus selbst 
legte großen Wert auf die Durchsetzung seiner Vorstellungen vom Chris-
tentum und spricht deutlich in einem seiner Briefe: (1. Kor 11,17) »Bei 
folgender Anordnung weiß ich kein Lob für euch; denn eure Zusam-
menkünfte gereichen nicht zum Segen … Wenn ihr also gemeinsam zu-
sammenkommt, so ist das nicht mehr ein Essen des Herrenmahls …« 
und dann weiter: »Denn ich habe vom Herrn empfangen, was ich euch 
auch überliefert habe …«. Und schon waren seine Vorstellungen über 
das, was Jesus gesagt haben soll, in der Welt: »In der Nacht, da er verra-
ten wurde … nahm er das Brot, sagte Dank (und sprach) … das ist mein 
Leib …«. Für Paulus selbst war nach den Ausführungen der Geschichts-
schreibung das Ritual der Verspeisung eines Gottes uralt und der Glau-
be an die Vereinigung mit ihm durch Essen und Trinken in der Religi-
onsgeschichte hinlänglich bekannt.

Übrigens, zu verraten gab es in der Nacht auch nichts! Die Besatzungs-
macht und auch die Tempelpriester wussten genau, wo Jesus und seine 
Jünger sich aufhielten. Zu den Lebzeiten Jesu gab es auch keine „Silber-
linge“, eine solche Währung war völlig unbekannt, wenn schon, dann gab 
es Denare, Drachmen oder Schekel. Auch hier ein fatales Beispiel wie Ge-
schichten entstehen, die seit beinahe 2000 Jahren in der Welt sind und 
den jüdischen Bürger als geldgierig abstempeln, nur weil ein Jude na-
mens Judas angeblich 30 Silberlinge für einen Verrat bekommen haben 
soll, der gar nicht stattgefunden hat. Die unseligen Folgen in der jüngs-
ten deutschen Geschichte sind ein beredtes Zeugnis.

Es wäre wohl besser für die gesamte Menschheit gewesen, zumal für 
die Deutschen, wenn Jesus ganz friedlich im Kreise seiner Jünger und 
seiner Familie gestorben wäre.

Somit entspricht der in der Dogmatik-Literatur aufgeführte sogenann-
te biblische Beweis für die Worte Jesu an jenem Abend eher den Vorstel-
lungen der Welt des Paulus als den tatsächlichen Aussagen Jesu. Ein sol-
cher Beweis ist daher nichts wert.

Auch die weiteren Zeugnisse der Tradition, die in der Literatur im-
mer wieder beschrieben werden, sind völlig untauglich. Eine ganze Lis-
te von Kirchenvätern ließe sich aufführen. Es ändert sich aber nichts am 
beschriebenen Tatbestand, zumal sich die Kirche bei ihrer weiteren Ent-
wicklung im Römischen Reich entsprechend etablierte, sich Strukturen 
und Hierarchien verschaffte, sich mit den Mächtigen „ins Bett legte“ und 
selber weltliche Macht, Reichtum und Privilegien aneignete.

https://doi.org/10.5771/9783828872233 - Generiert durch IP 216.73.216.96, am 13.01.2026, 20:40:35. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828872233


159

Wenn die Oblate am Gaumen klebt … 

Es ist fast nichts mehr da, von den Vorstellungen des Wanderpredigers 
aus Judäa, der das Nahen des „Reiches Gottes“ dem jüdischen Volke ver-
künden wollte. Ein Mann, der wegen seiner revolutionären Thesen von 
den römischen Besatzern hingerichtet wurde, der als Prophet durch das 
Land gezogen war, um anschließend völlig umgedeutet zu werden. Ein 
Mann, der angeblich gestorben ist zur Aussöhnung mit Gott, als Opfer 
an einen Gott, der er selber ja ist, damit dieser Gott milde und gütig zu 
den Menschen ist. Ein solches „Opfer am Kreuz“ soll nun in der Eucha-
ristie immer wieder nachvollzogen werden?

Mit der Weiterentwicklung vom Sedermahl in Jerusalem zur durch-
strukturierten Abfolge liturgischer Feierlichkeiten in der „Heiligen Mes-
se“ in den nachfolgenden Jahrhunderten entwickelte sich die Lehre und 
schließlich das Dogma von der sogenannten „Transsubstantiation“ (nach 
Duden: Die Verwandlung der Substanz von Brot und Wein in den Leib 
und das Blut Christi).

Von dieser Wesensverwandlung, aus durchaus verständlichen Grün-
den unsichtbar, ist in den ersten christlichen Jahrhunderten an keiner 
Stelle die Rede. Erst mit dem Laterankonzil im Jahre 1215 durch den Papst 
Innozenz III wurde die Wesensverwandlung, vollzogen während des ka-
tholischen Gottesdienstes durch den Priester, zum Dogma und damit zu 
dem, was die katholischen Christenmenschen heute zu glauben haben.

Und das Dogma lautet wörtlich: 

»In der Eucharistie ist der Leib und das Blut Christi wahrhaft, 
wirklich und wesenhaft gegenwärtig«.

Seit dieser Zeit plagt sich die Geistlichkeit damit herum, diesen Glau-
bensunsinn als heilsnotwendig darzustellen und diese Torheit als Ge-
heimnis des Glaubens zu präsentieren. Die Volksbibel formuliert als In-
terpretationshilfe für den Gläubigen: »Auf die Frage nach dem „wie“ der 
Wandlung von Brot und Wein und der persönlichen Gegenwart Jesu 
Christi unter den Gestalten von Brot und Wein verweisen wir auf die 
Allmacht Gottes«159. 

Hierzu schreibt der Katechismus in ähnlichem Wortlaut an entspre-
chender Stelle, dass »die Kraft der Worte (des Priesters) und des Han-
delns Christi und die Macht des Heiligen Geistes den Leib und das Blut 

159	 Gerhard Heyder, Volksbibel, Gerhard Heyder Verlag, Regensburg 1974, 
Seite 325.

https://doi.org/10.5771/9783828872233 - Generiert durch IP 216.73.216.96, am 13.01.2026, 20:40:35. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828872233


160

Wenn Absurditäten zur Denkschwäche führen …

Christi … unter den Gestalten von Brot und Wein gegenwärtig (macht)«160. 
Und die Kirche fühlt sich durch die Beschreibung im Paulusbrief (1. Kor. 
11, 24–25) verpflichtet, diesem Versprechen nachzukommen, das »der 
Herr am Abend vor seinem Leiden gegeben hat …«.

Wenn kein gewichtigeres Argument durch die Bibelforschung mehr 
nachkommt, so kann man zumindest die Bibel offensichtlich nicht als 
Beweismittel anführen.

Auf dem Konzil von Trient wurde als Dogma für die „Wandlungswor-
te“ auch festgehalten:

»Die Gestalten von Brot und Wein bestehen nach der Substanz-
verwandlung fort«.

Interessant ist hier, dass man sogar das, was man deutlich sieht, näm-
lich dass sich an der äußeren Gestalt nichts ändert, zum Dogma erklärt 
werden muss, nur um sich deutlich von den Reformatoren abzugren-
zen, statt nach Gemeinsamkeiten zu suchen, die die Kirchenspaltung 
verhindert hätten.

Man hat allerdings schon damals deutlich erkannt, dass dies alles für 
den Christen kaum nachzuvollziehen ist und so formulierten die Kon-
zilsväter in Trient: »Die reale Gegenwart Christi in der Eucharistie ist ein 
Geheimnis des Glaubens«. 

Und da es ein Geheimnis ist, trichtert man bis zum heutigen Tage den 
Kindern vor der Erstkommunion ein, dass eben Dinge, die ein Geheimnis 
sind, nicht gewusst, sondern nur geglaubt werden können. Dabei ist es 
nur eine Oblate aus Weizenmehl, die nach nichts schmeckt, die man nur 
nüchtern zu sich nehmen darf, auf die man nicht beißen darf, die einem 
unangenehm am Gaumen klebt. Man traut sich nicht, als Kind, nach der 
Kommunion den Pastor zu fragen, wie sich das denn so verhält mit dem 
Leib Christi und dem Geschmack der Oblate. Man spürt einfach nichts 
von der Gnade des Herrn und dem Unterpfand künftiger Herrlichkeit. 

Übrigens, Leib und Blut Christi in Gestalt einer einzelnen Hostie, dies 
haben auch die Kirchenväter festgelegt und ihre Festlegung reicht wohl 
aus, doch vielleicht war ja wieder der Heilige Geist im Spiel. 

Das Repetitorium der Dogmatik spricht hier von der „Konkomitanz“ 
(also von der Tatsache, dass das Blut im Leib vorhanden sei). So hat man 
einem wissenschaftlichen Anspruch Genüge getan und der Theologie 

160	 Katechismus der katholischen Kirche, a. a. O., Seite 372.

https://doi.org/10.5771/9783828872233 - Generiert durch IP 216.73.216.96, am 13.01.2026, 20:40:35. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828872233


161

Wenn die Oblate am Gaumen klebt … 

wieder eine Formulierung beschert, die zwar die Gläubigen nicht ver-
stehen, die sich aber wissenschaftlich „anfühlt“.

Die aktuelle Dogmatik versucht auch heute noch Erklärungs- und 
Rechtfertigungsgründe zu finden, um das Sakrament den Gläubigen, die 
scharenweise dem „Tisch des Herrn“ fernbleiben, nahezubringen. »Die 
menschliche Vernunft kann vor der göttlichen Offenbarung nicht ihre 
Tatsächlichkeit erkennen … (und) nicht … positiv beweisen. Die durch 
den Glauben erleuchtete Vernunft ist jedoch (dazu) imstande …«161, eine 
typische Formulierung der Theologen.

Die Theologie versucht immer wieder zu erklären, dass das, was sie 
als Lehre verkündet, mit Vernunft nicht verstanden werden kann, son-
dern nur dadurch, dass man dran glaubt. Dann aber schon …

Menschenwort soll von Menschen geglaubt werden, ohne dass es ver-
nünftig erklärt werden kann, dies ist mehr als befremdlich. Und weil es 
so bizarr ist, noch ein Satz des alten Kirchenvaters Ambrosius: »Bevor die 
Worte des Priesters vollzogen werden, ist es Brot, sobald aber die Wor-
te Christi hinzukommen, ist es der Leib Christi …«162. 

Wer es fassen kann, der fasse es!
Es soll jedoch nicht verschwiegen werden, dass kritische Theologen 

sich beginnen rhetorisch zu winden, und aktuelle Aussagen der Theolo-
gie beginnen mit neuen „Denkkategorien“ das für alle Ewigkeit gemeißel-
te Dogma aufzuweichen. Ich muss mal wieder den Schweizer Theologen 
zitieren: »Gewiss, Brot und Wein sind „Symbole“, aber wirklichkeitsge-
füllte Symbole. Sie sind Zeichen, aber wirkkräftige …«. An einer ande-
ren Stelle in den aktuellen Handbüchern heißt es: »Brot und Wein blei-
ben nicht nur Nahrungsmittel, sondern werden zu Realsymbolen …, Brot 
und Wein (verkörpern) die Gegenwart des Herrn …« und weiter, »dem 
veränderten Verstehenshorizont entsprechend versucht man, die eucha-
ristische Wandlung vom Geschehenszusammenhang, vom Wandel des 
Beziehungsgefüges her zu interpretieren … Vor dem Hintergrund einer 
veränderten Denkform … spricht man statt von einem Substanzwandel 
von einem Bedeutungswandel …«163. 

Ist das wieder nur Wortgeklingel oder bewegt sich da was? Gelingt 
es der Kirche trotz dogmatischer Festlegungen eine Form zu finden, die 

161	 Ludwig Ott, Grundriss der Dogmatik, a. a. O., Seite 464.
162	 Theodor Schneider (Hrsg.), Handbuch der Dogmatik, Band 2, a. a. O., 

Seite 285.
163	 Theodor Schneider (Hrsg.), Handbuch der Dogmatik, Band 2, a. a. O., 

Seite 298.

https://doi.org/10.5771/9783828872233 - Generiert durch IP 216.73.216.96, am 13.01.2026, 20:40:35. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828872233


162

Wenn Absurditäten zur Denkschwäche führen …

eher den Anfängen des Christentums gerecht wird? Die gar die Lebens-
wirklichkeit der heutigen Christenmenschen mit einbezieht?

Schaffen solche Überlegungen gar eine neue Basis für die ökumeni-
sche Verständigung? Denn so weit ist man dann von den anderen christ-
lichen Kirchen ja doch nicht mehr entfernt. Die griechischen „Kirchen-
väter“ sprechen zum Beispiel von „Symbolen“ und von „Bildern“ im 
Zusammenhang mit der Wandlung von Brot und Wein.

So richtig mag man nicht dran glauben, zumal, wenn man an die fest-
gefügten und verkrusteten Strukturen einer Kirche der Kleriker denkt.

Schlägt man noch einmal im aktuellen Katechismus nach, so wird 
man auch schnell eines Besseren belehrt: »Dass der wahre Leib und das 
wahre Blut Christi in diesem Sakrament seien, lässt sich nicht mit den 
Sinnen erfassen … sondern nur durch den Glauben, … zweifle nicht, ob 
das wahr sei«164, so Papst Paul VI.

Wie man es auch dreht und wendet, es ist immer das gleiche Prinzip, 
was wieder und wieder zum Tragen kommt. Der Klerus der Kirche ent-
wickelt im Laufe der Jahrhunderte ein theologisches Gedankengebäude 
zur Absicherung und Stabilisierung seiner eigenen Privilegien.

Der einfache Christenmensch versteht das dogmatische Gebäude nicht 
mehr, so sehr er sich auch darum bemüht. Er kann nicht nachvollziehen, 
geschweige denn mit der Vernunft erfassen, was er glauben soll und die 
Theologen erklären mit sprachlich komplexen Redewendungen, mit Be-
schreibungen von Sachverhalten in Superlativen, was nicht zu erklären 
ist, sondern nur geglaubt werden kann.

Solange der Heilige Geist nicht dabei hilft, wird es wohl nichts mehr 
werden mit dem Glauben, denn der blinde Gehorsam des Glaubenden 
existiert nicht mehr und die einstmalige Autorität einer Kirche schwin-
det für jedermann sichtbar dahin.

Die Glaubensgrundsätze zum Sakrament der Eucharistie hinterlassen 
neben der Ratlosigkeit jedoch auch ein Staunen. Ein Staunen darüber, 
dass niemand zu interessieren scheint, ob und in welchem Umfang die 
noch zahlenden Mitglieder der Kirche diese Glaubensgrundsätze noch 
akzeptieren können.

Vielleicht ist ja die Geschichte von einer Korrespondenz ganz erhel-
lend, in der ein gläubiger Christenmensch seinen Bischof um Antwort 
bittet auf die Frage, ob er als Vegetarier denn zur Kommunion gehen 
dürfe … und dann doch keine schlüssige Antwort erhält.

164	 Katechismus der katholischen Kirche, a. a. O., Seite 379.

https://doi.org/10.5771/9783828872233 - Generiert durch IP 216.73.216.96, am 13.01.2026, 20:40:35. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828872233


163

Wenn der Bischof einem über die Wange streicht …

Wenn der Bischof einem über die Wange streicht …

Es ist nichts zu finden! So intensiv man im Neuen Testament auch sucht, 
zum Sakrament der Firmung gibt es keinen Hinweis, obwohl nach den 
Ausführungen des Katechismus der katholischen Kirche alle Sakramen-
te ja von Jesus eingesetzt worden sind.

Auch die theologische Literatur ist hier einmal ehrlich und konsta-
tiert zum Problem eines biblischen Beweises: »Die Einsetzung der Fir-
mung durch Christus lässt sich aus der Heiligen Schrift nur indirekt be-
weisen«. Oder an einer anderen Stelle: »Die Firmtheologie dagegen ist 
von einer gewissen Unsicherheit gekennzeichnet«165.

Man muss sich also fragen, wieso praktiziert die Kirche dann ein sol-
ches Sakrament noch im beginnenden 21. Jahrhundert? Es muss wirk-
lich gute Gründe geben, die ein solches Sakrament rechtfertigen. Zumal 
die Reformation dieses Sakrament als unbiblisch verworfen hat und es 
daher „zwischen“ den Kirchen steht. Zugegebenermaßen hat die evan-
gelische Kirche mit der Konfirmation eine ähnliche rituelle Veranstal-
tung eingeführt, über deren Grundbedeutung auch innerhalb der evan-
gelischen Kirchen kein Konsens besteht.

Es kann aber doch nicht sein, dass die Kirchenväter unbedingt sie-
ben Sakramente erreichen wollten und deshalb so etwas wie eine Ergän-
zung oder Erweiterung des Taufgeschehens entwickelt haben. So ganz 
von der Hand zu weisen ist dies nicht, denn die Zahl sieben hatte auch 
im Christentum eine besondere Bedeutung. Man denke nur an die sie-
ben Gaben des Heiligen Geistes, an die wunderbare Brotvermehrung mit 
fünf Broten und zwei Fischen, an die sieben Wunder Jesu im Johannes-
evangelium oder an die sieben Posaunen von Jericho. Selbst Papst Gre-
gor der Große hatte für den Katholizismus sieben Tugenden und sieben 
Laster formuliert.

Auf der Suche nach guten Argumenten für ein solches Sakrament stößt 
man auf Thesen, die in der Kirchenhistorie begründet liegen und besa-
gen, dass sich im Laufe der Kirchengeschichte ein Teil der symbolischen 
Handlungen, die man bei der Taufe vollzog, vom Taufritus abgelöst und 
dann verselbstständigt haben. Dies mag zwar ein Grund sein, rechtfer-
tigt aber, auch bei genauer Betrachtung der Geschichte, noch nicht das 
Sakrament der Firmung.

165	 Ludwig Ott, Grundriss der Dogmatik, a. a. O., Seite 433.

https://doi.org/10.5771/9783828872233 - Generiert durch IP 216.73.216.96, am 13.01.2026, 20:40:35. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828872233


164

Wenn Absurditäten zur Denkschwäche führen …

Die Ausführungen in der Dogmatik und im Katechismus versuchen 
den Ritus der Handauflegung und der Salbung durch den Bischof mit 
einer nach der Taufe notwendigen zusätzlichen Anrufung des Heiligen 
Geistes zu begründen. Diese Begründung kann schon deswegen nicht 
überzeugen, weil doch beim Sakrament der Taufe der Heiligen Geist in 
vollem Umfang vorhanden war und es im Katechismus heißt: »Wer sich 
taufen lässt, erhält die Gabe des Heiligen Geistes«166. 

Sollte der Heilige Geist doch nicht vollständig dabei gewesen sein? 
Also warum bei der Firmung noch einmal die Handauflegung, um viel-
leicht die Gabe des heiligen Geistes auf eine bestimmte Weise zu erneu-
ern? Zumal die Dogmatik-Literatur auch hier zugibt, dass »im Neuen 
Testament ein eigener, von der Taufe getrennter Ritus der Geistverlei-
hung nicht zu erkennen ist«167.

Trotzdem muss natürlich für den Katechismus respektive für den 
Gläubigen der Kirche eine biblische Begründung in der Heiligen Schrift 
für dieses Sakrament gesucht und auch gefunden werden. In der Apo-
stelgeschichte finden sich zwei Stellen, auf die in der Dogmatik immer 
wieder Bezug genommen wird. In einer davon ist von Paulus die Rede, 
wie er Jüngern »die Hände auflegte (und) der Heilige Geist kam über sie 
und sie redeten in Zungen«(Apg 8,14 und Apg 19,6). 

Man ist immer wieder erstaunt über die Wunder, die selbst Aposteln 
gelingen, im Besonderen denen, die Jesus selbst nie gesehen haben und 
demzufolge nicht direkt autorisiert worden sind.

Es ist die interessante Geschichte vom Apostel Paulus in Ephesus, der 
das Land durchwanderte und ihm dabei folgendes passierte:

»Dort traf er einige Jünger und sagte zu ihnen: „Habt ihr den Heiligen 
Geist empfangen, als ihr gläubig wurdet?“ Sie erwiderten ihm: „Wir ha-
ben ja nicht einmal gehört, dass es einen Heiligen Geist gibt (geschwei-
gen denn, ihn bei der Taufe wahrgenommen zu haben).“ Da fragte er 
sie: „Auf was hin seit ihr denn getauft worden?“ Sie antworteten: „Auf 
die Taufe des Johannes hin.“ Da sagte Paulus: „Johannes taufte … wobei 
er dem Volke sagte, sie sollten an den glauben, der nach ihm kommen 
werde, das ist Jesu.“ Als sie das hörten, ließen sie sich taufen auf den Na-
men des Herrn Jesus … und als er ihnen die Hände auflegte, kam der 
Heilige Geist über sie«.

166	 Vgl. hierzu: Katechismus der katholischen Kirche, a. a. O., Seite 340 ff.
167	 Theodor Schneider (Hrsg.), Handbuch der Dogmatik, Band 2, a. a. O., 

Seite 260.

https://doi.org/10.5771/9783828872233 - Generiert durch IP 216.73.216.96, am 13.01.2026, 20:40:35. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828872233


165

Wenn der Bischof einem über die Wange streicht …

Dieser Bibeltext produziert zwangsläufig mehr Fragen als Antwor-
ten. Taufte Johannes nach der Taufe Jesu weiter? Waren die so getauf-
ten Jünger dann Jünger Jesu? Oder welche Sekte war das? Bei der Taufe 
Jesu war doch der Heilige Geist auch anwesend, wieso bei den Jüngern 
des Johannes dann nicht mehr? Wenn es bereits Jünger waren, wessen 
Jünger? Warum taufte Paulus nochmal? Die Handauflegung hätte ja ge-
reicht, schon wegen des Heiligen Geistes. 

Wieder eine Textstelle, die nicht nur Fragen, sondern auch viele Zwei-
fel aufkommen lässt. Wenn dieser Text tatsächlich ein biblischer Beweis 
für das Sakrament der Firmung sein soll, dann beweist er ja doch nur, 
dass die Taufe mit der Handauflegung zum Empfang des Heiligen Geis-
tes eine zusammenhängende und zusammenwirkende Handlung ist und 
keinen Beweis für ein weiteres Sakrament darstellt.

Die sich bildenden Gemeinden im ersten und zweiten Jahrhundert 
haben nach dem Tode Jesu dies auch so gesehen und nach den Aussa-
gen der Exegeten nur eine Veranstaltung praktiziert.

Leider kann ich dem Leser an dieser Stelle eine Irritation nicht erspa-
ren, denn es gibt nach den Aussagen der Bibel auch noch eine gegen-
teilige Position. An einer weiteren Stelle der Apostelgeschichte ist die 
Rede davon, dass in Samaria zwar getauft worden war, aber auf keinen 
der Gläubigen bisher der Heilige Geist herabgekommen sei. Könnte es 
vielleicht sein, dass es einen Unterschied macht, ob nur Juden oder Hei-
den und Juden getauft wurden und die Heiden einer besonderen Hand-
auflegung durch die Apostel bedurften? Hier durfte ein Philippus zwar 
taufen, aber die Handauflegung und Geistanrufung war wohl den privi-
legierten Aposteln vorbehalten.

Auch diese Textstelle lässt den Leser ratlos zurück und eröffnet wieder 
einen Fragenkatalog, zumal auch die Rede davon ist, dass Geld für die 
Handauflegung angeboten wurde, also eine Art von Bestechung für die 
Gabe des Heiligen Geistes, die allerdings abgelehnt wurde (Apg 8,14–19). 

Eine Begründung für das Firmsakrament sucht man nach wie vor ver-
gebens, zumal zur Handauflegung zu einem späteren Zeitpunkt in der 
Kirchengeschichte noch eine Salbung hinzukam. Diese Salbung ist nach 
dem Katechismus »in der biblischen und antiken Bildersprache reich 
an Bedeutung … es ist Zeichen der Heilung … (und) macht schön, ge-
sund und kräftig«168. Vielleicht kommt es ja auf die Art der Salbe an. Die 
Werbeindustrie hat diese Bibelstelle wohl noch nicht für sich entdeckt. 

168	 Katechismus der katholischen Kirche, a. a. O., Seite 357.

https://doi.org/10.5771/9783828872233 - Generiert durch IP 216.73.216.96, am 13.01.2026, 20:40:35. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828872233


166

Wenn Absurditäten zur Denkschwäche führen …

Es lässt sich somit nicht von der Hand weisen, dass die hierarchischen 
Strukturen der sich etablierenden Kirche, so wie sie sich im zweiten und 
dritten Jahrhundert entwickelten, den Bischöfen, Presbytern und Dia-
konen bestimmte Aufgaben zuordneten. Im Sinne einer Arbeitsteilung 
musste dies dann erledigt werden und es war das Vorrecht der Bischöfe, 
den Heiligen Geist in der Firmung anzurufen. 

Es gibt historische Quellen aus den Anfängen des dritten Jahrhunderts 
zum Beispiel durch den Bischof Hippolyt von Rom, in denen beschrie-
ben wird, dass die Taufe durch den Diakon, die Salbung durch den Pres-
byter und die Handauflegung durch den Bischof erfolgte.

Immer wieder tauchen in der theologischen Literatur die dogmati-
schen Formulierungen des Konzils von Trient (1545–1563) auf, in denen 
deutlich gemacht wird, dass im Gegensatz zu den antihierarchischen Ten-
denzen der damaligen Sektierer z. B. der Waldenser, der Hussiten … und 
im Gegensatz zur Lehre der orthodoxen Kirchen der einfache Priester 
nur in Ausnahmefällen das Sakrament spenden durfte. 

Das Dogma hierzu sagt:

»Ordentlicher Spender der Firmung ist allein der Bischof«. 

Aber vielleicht gibt es ja doch noch ein anderes Argument, das eine Be-
gründung für die Trennung von Taufe und Firmung liefern kann. Die 
Tatsache nämlich, dass zunehmend in der Kirche der ersten Jahrhunderte 
von der Erwachsenentaufe Abstand genommen wurde. Die Kindertaufe 
fand danach vermehrt Anwendung. Dies könnte ja dazu geführt haben, 
dass man aus Sicht der Dogmatiker zwar gute Gründe für die Kinder-
taufe ins Feld führen konnte, aber sich doch nicht ganz sicher war, ob 
dieses Sakrament zum Seelenheil wirklich ausreichte. Denn als Voraus-
setzung zur Taufe gehörte nach der Überzeugung der Kirchenväter si-
cherlich die bewusste Annahme des Glaubens. Dies konnte vom Säug-
ling kaum schlüssig angenommen werden. Somit war eigentlich die Taufe 
von Kleinkindern ein etwas fragwürdiges Unterfangen, das konsequen-
terweise einer „zweiten Auflage“ bedurfte, um mit einer gewissen Sicher-
heit im fortgeschrittenen Alter (zwischen 12 und 14 Jahren) den Glau-
ben bezeugen zu können. In einem Alter, in dem angenommen werden 
kann, dass der Firmling den Glauben auch ernsthaft lebt und das Errei-
chen des „Vernunftgebrauchs“ (eine Formulierung aus dem Codex Iuris 
canonici) unterstellt werden kann.

https://doi.org/10.5771/9783828872233 - Generiert durch IP 216.73.216.96, am 13.01.2026, 20:40:35. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828872233


167

Wenn der Bischof einem über die Wange streicht …

Man kann sich des Eindrucks nicht erwehren, dass dieses Sakrament 
trotz aller theologischen Begründungen keine erklärbare Berechtigung 
hat, obwohl immer wieder betont wird, dass bei der Taufe die übernatürli-
che Wirkung des Heiligen Geistes vorhanden ist, dies aber nach der Dog-
matik der Kirche in einer anderen Form als es bei der Firmung geschieht.

Wie soll man das nachvollziehen können, wenn man weiter liest, dass 
bei der Taufe die Wiedergeburt durch den Heiligen Geist und bei der 
Firmung die Vollendung des übernatürlichen Lebens durch den Heili-
gen Geist erfolgen soll. Oder noch besser an anderer Stelle, dafür aber 
umso unverständlicher, dass der Heilige Geist die übernatürliche Verei-
nigung der Seele mit Gott durch die Mitteilung des göttlichen Seins der 
Gnade bewirkt.

Diese krampfhaften Versuche, durch eine unverständliche Sprache 
Wissenschaftlichkeit und Wissenshoheit zu signalisieren, ist hier schon 
deutlich erkennbar, an anderen Stellen wird die Sprache der wissenschaft-
lichen Dogmatik noch weitaus „undurchsichtiger“. 

Der gläubige Christ kommt nicht darum herum: Das geltende Recht 
der Kirche schreibt den Gläubigen den Empfang (der Firmung) vor. Un-
terlässt er diesen Empfang, so wird ihm im Katechismus deutlich gemacht, 
dass er „schwer sündhaft“ gehandelt hat.

Tröstlich ist dann aber doch noch folgender Wortlaut, dass nach der 
Lehre der Kirche »die Firmung nicht … wie die Taufe zum Heil not-
wendig ist«169.

Um die Firmung in jedem Fall zu garantieren, ermöglicht die Kirche 
zudem, ähnlich der Taufe, eine sogenannte „Begierdefirmung“, das heißt, 
hier empfängt jemand schon dann die Firmung, wenn er das Verlangen 
nach dem Sakrament hat.

Die sogenannten Ostkirchen sind der Trennung von Taufe und Fir-
mung nicht gefolgt und vollziehen im Rahmen der Taufe, entsprechend 
den Anfängen des Christentums, den kompletten Ritus mit Taufe und 
Firmung innerhalb einer kirchlichen Amtshandlung.

Auch bei der Erwachsenentaufe werden in der katholischen Kirche 
die Taufe und die Firmung mit der Eucharistie in einem rituellen Vor-
gang vollzogen.

Nach dem II. Vatikanischen Konzil wurde in den 70er Jahren des letz-
ten Jahrhunderts beim Firmritus der „Ritterschlag“, ein „Backenstreich“ 
durch den Bischof, abgeschafft. Auch Formulierungen, die die Position 

169	 Ludwig Ott, Grundriss der Dogmatik, a. a. O., Seite 441.

https://doi.org/10.5771/9783828872233 - Generiert durch IP 216.73.216.96, am 13.01.2026, 20:40:35. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828872233


168

Wenn Absurditäten zur Denkschwäche führen …

des Bischofs zu sehr betonten, wurden geändert, damit die Bedeutung 
des bischöflichen Amtsträgers etwas zurücktritt. 

Dies alles kann jedoch nicht darüber hinwegtäuschen, dass es durch 
Jesus keine Einsetzung eines solchen Sakraments gab, selbst dann nicht, 
wenn man doch einmal der Bibel Glauben schenken möchte. Außerdem 
beweist die gesamte Kirchen- und Dogmengeschichte, dass nichts dran 
ist, an der Ausgießung des Heiligen Geistes, nicht mal bei den Amtsträ-
gern, sondern dass es sich um ein reines Phantasieprodukt des mensch-
lichen Geistes handelt. Es ist einfach nicht vorstellbar und natürlich 
auch nicht nachweisbar, dass die Kirchengeschichte solche Riten entwi-
ckelt hat, weil ein Heiliger Geist am Werke war. Einen solchen Nachweis 
muss aber nicht der erbringen, der behauptet, dass nichts zu finden ist, 
sondern der, der behauptet, dass die Handauflegung tatsächlich zu ei-
ner Geistverleihung führt. 

Doch der Heilige Geist wird den Klerikern diesen Gefallen nicht tun!

Wenn die Brauchtumspflege den Glauben ersetzt …

Da passierte doch im westfälischen Münster im Frühjahr 2016 etwas Un-
geheuerliches. Ein katholischer Priester schmeißt die Brocken hin. Nicht 
weil es seine angeschlagene Gesundheit nicht mehr zugelassen hätte, er 
gar „ausgebrannt“ wäre, weil er die Gelder der Gemeinde nicht sachge-
recht verwendet hätte oder weil er gar dem Gelübde der Keuschheit „er-
legen“ wäre. Nein, er tat dies, weil er »Zeit seines Priesterlebens immer 
nur erlebt habe, dass die Kirche an Bedeutung in der Gesellschaft ver-
liert … und inzwischen fehle ihm die Hoffnung, dass sich dies bis zu sei-
nem Tode ändern könne«170.

Er beschreibt das Beispiel eines Ehepaares, das die Trauung in der Kir-
che als Brauchtumspflege zwar wünschte, aber schon wenige Wochen 
nach der kirchlichen Trauung aus der Kirche ausgetreten sei. 

Wohl wissend um die Situation der Kirche wollten die Gläubigen heu-
te nicht mehr am Glauben, aber an den alten Traditionen festhalten und 
der Klerus praktiziere die Traditionen nur noch, weil sie die Hoffnung 
nicht aufgeben wollten.

170	 Zitat aus dem Interview mit Thomas Frings in: „Der Spiegel“ 14/2016.

https://doi.org/10.5771/9783828872233 - Generiert durch IP 216.73.216.96, am 13.01.2026, 20:40:35. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828872233


169

Wenn die Brauchtumspflege den Glauben ersetzt …

Die noch verbleibenden Gläubigen forderten zwar die geistlichen Fes-
te und die Sakramente, sie bedeuteten ihnen aber nichts mehr.

Viel besser kann man die heutige Situation der katholischen Kirche 
in unserer Gesellschaft nicht formulieren. Dieser Priester hat für sich 
die Konsequenzen gezogen. Er ist ins Kloster gegangen … und hat wohl 
auch ein Buch geschrieben …

Doch die Amtskirche tauft weiter, vergibt weiterhin Sünden und traut 
weiter Brautpaare. Die Sakramente sind heute in der Tat schmückendes 
Beiwerk einer Familienfeier, lediglich ein Ritual, um der Veranstaltung 
einen würdigen Anstrich zu geben. Sie sind nur da, um einen weihevol-
len Rahmen zu haben, der das Fest aus dem Alltag hervorhebt.

Was hatte denn der Priester für eine Vorstellung von seiner Beru-
fung, was hatte er erwartet, angesichts der Tatsache, dass in weiten Tei-
len der bundesrepublikanischen Bevölkerung der Glaube an die Institu-
tion Kirche verloren gegangen ist? Was soll denn ein Sakrament der Ehe 
den Gläubigen heute noch bedeuten? Was stellt sich die Kirche vor? Ha-
ben denn die Vorstellungen der Vertreter der Kirche noch etwas mit der 
Lebenswirklichkeit der Menschen zu tun?

Das Sakrament der Ehe ist im Katechismus mit seinen Glaubens-
grundlagen in einem typischen „Theologengeschwurbel“ beschrieben. 
Bei intensiver Betrachtung der Ausführungen bedarf es schon einer ge-
hörigen Portion Durchhaltevermögen, um zumindest den beschriebe-
nen Sachverhalt nachvollziehen zu können. Da steht unter anderem ge-
schrieben, dass »die innige Gemeinschaft des Lebens und der Liebe in 
der Ehe vom Schöpfer begründet wurde … Gott selbst ist der Urheber 
der Ehe … Da Gott den Menschen als Mann und Frau erschaffen hat, 
wird ihre gegenseitige Liebe ein Bild der unverbrüchlichen, absoluten 
Liebe, mit der Gott den Menschen liebt«171. 

Man schüttelt den Kopf. Wie weit weg ist das denn von den Vorstel-
lungen und Gefühlen eines Brautpaares. Wie konträr zur Lebenswirklich-
keit der Menschen müssen einem solche Formulierungen der Theologie 
vorkommen. Höchst aufschlussreich wird es, wenn man weiterliest und 
konstatieren muss, dass die katholische Ehe im Katechismus der Kirche 
unter die „Herrschaft der Sünde“ gestellt wird. Da steht es wörtlich: »Die 
schöne Berufung von Mann und Frau, fruchtbar zu sein, sich zu vermeh-

171	 Katechismus der katholischen Kirche, a. a. O., Seite 431.

https://doi.org/10.5771/9783828872233 - Generiert durch IP 216.73.216.96, am 13.01.2026, 20:40:35. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828872233


170

Wenn Absurditäten zur Denkschwäche führen …

ren und sich die Erde zu unterwerfen, wird durch die Schmerzen des Ge-
bärens und durch die Mühe des Broterwerbs belastet«172.

Wie bei allen dogmatischen Ausführungen in der Sakramentenlehre 
tritt auch hier wieder das Bild zutage, das geprägt ist von der sündigen 
Natur des Menschen und von den Strafen, die die Sünden der Menschen 
nach sich ziehen. Doch der Mensch ist besser als sein kirchlicher Ruf, aber 
die Kirche muss ihn schlecht reden, muss ihn sündig werden lassen auch 
und gerade wenn es um die Ehe und die Sexualität innerhalb und außer-
halb der Ehe geht. Nur so kann sie ihre Dogmen und Vorstellungen von 
der Gnade und Unauflöslichkeit des Sakramentes der Ehe legitimieren.

Eine Begründung für das Ehesakrament und seine heutige dogma-
tische Ausprägung in der katholischen Kirche sucht man in der Heili-
gen Schrift wieder mal vergebens. Trotzdem wird von der Theologie zur 
Rechtfertigung des Sakramentes immer wieder das Alte Testament und 
das Neue Testament zitiert. Dies, um einen handfesten biblischen Be-
weis für die Richtigkeit der eigenen Anschauungen zu finden. Im Alten 
Testament muss die Formulierung: »So schuf Gott den Menschen nach 
seinem Abbild … als Mann und Frau schuf er sie«, als Begründung für 
das Sakrament der Ehe herhalten. Die Ausführungen im Neuen Testa-
ment zur Verbindung zwischen Mann und Frau sind nach der Dogma-
tik der Kirche im Wesentlichen von den Evangelisten Markus und Mat-
thäus ausformuliert worden. Sie sind stark geprägt vom Frauenbild des 
damaligen Judentums und der frühchristlichen Gemeinden. Die Frau 
galt damals als Besitz des Mannes und nach jüdischem Recht konnte der 
Mann niemals seine Ehe brechen, sondern nur die Frau.

Der Evangelist Markus »verbietet den Eheleuten, einander zu verlassen«. 
Matthäus (Mt 5,31–32) hingegen »erlaubt, die Frau zu verstoßen, wenn 
ihr Unzucht vorgeworfen wird«. Beim Evangelisten Markus (Mk 10,10) 
ist gar von der Unauflöslichkeit der Ehe die Rede. Den Jüngern, die jü-
dischen Glaubens und überwiegend verheiratet waren, gingen bei die-
sem Thema nach den Ausführungen des Evangelisten die Worte von Je-
sus offenbar schon zu weit, denn sie entgegneten ihm: »Wenn die Sache 
von Mann und Frau so steht, ist es nicht gut zu heiraten«.

Paulus hat in seinen Briefen, soweit sie Teil des Neuen Testaments ge-
worden sind und als echt von der Bibelwissenschaft anerkannt sind, ein 
eher „düsteres“ Frauenbild gezeichnet. Unter dem Eindruck der zeitge-
nössischen Vorstellungen von der Rolle der Frau im östlichen Mittel-

172	 Katechismus der katholischen Kirche, a. a. O., Seite 433.

https://doi.org/10.5771/9783828872233 - Generiert durch IP 216.73.216.96, am 13.01.2026, 20:40:35. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828872233


171

Wenn die Brauchtumspflege den Glauben ersetzt …

meerraum formulierte er Sätze wie: »Die Frauen seien ihren Männern 
Untertan … denn der Mann ist das Haupt der Frau«. 

Paulus war alles andere als ein Freund der Ehe und schon gar kein 
Freund des weiblichen Geschlechts. Die Ehe galt auch ihm eher als ein 
Mittel zur Vermeidung von Unzucht.

Seine Worte können kein biblischer oder gar kirchlich gültiger Beweis 
für das Sakrament einer Ehe sein. Auch sein Vergleich der christlichen 
Ehe als Verbindung von Christus mit der Kirche, wie es später das Kon-
zil von Trient im 16. Jahrhundert besonders hervorhebt, ist nichts ande-
res als der untaugliche Versuch der Kirchenväter, die Ehe als Sakrament 
doch noch zu begründen. Selbst die Bibelstellen im Markusevangelium, 
in denen von der Unauflöslichkeit der Ehe die Rede ist, gelten als unsi-
cher und nachträglich eingefügt.

Auch dass Jesus die Praxis verwirft, die es nur dem Manne ermög-
lichte, seine Frau zu entlassen, ist kein Indiz für die Einführung eines 
Sakramentes.

Die sogenannten Judenchristen wie die Heidenchristen hatten we-
gen der Naherwartung des Reiches Gottes noch zu Lebzeiten der Apos-
tel andere Probleme, als sich mit den Vorstellungen des Paulus über die 
Verbindung von Mann und Frau Gedanken zu machen. Paulus predigte 
schon in der Mitte des 1. Jahrhunderts, was die Kirchenväter später auf 
die Spitze trieben. »Zur Vermeidung der Unzucht habe ein jeder seine 
Frau und eine jede ihren Mann«. Die rein monogam organisierte Familie 
war im Judentum zu Jesu Zeiten durchaus gebräuchlich, allerdings wa-
ren außereheliche Beziehungen des Mannes durchaus legal, während die 
Männer ihre Frauen bei „Unzucht“ verlassen konnten. Auch entwickel-
te der Apostel Paulus in seinem Brief für die Gemeinde in Korinth ers-
te aufschlussreiche „Eheregeln“: »Entzieht euch einander nicht, … es sei 
denn aus Übereinkommen, … dann kommt wieder zusammen, damit 
euch der Satan nicht versuche, wenn ihr nicht enthaltsam sein könnt«.

Die Kirchenväter der ersten Jahrhunderte hatten bei der Ausformu-
lierung ihrer Vorstellungen vom Zusammenleben der Geschlechter al-
lerdings ein weiteres Problem. Die gegensätzlichen Strömungen in der 
antiken Welt brachten sie in Schwierigkeiten. Auf der einen Seite stand 
ein weitgehend freizügiger Gebrauch der Sexualität bei den Griechen 
und Römern und auf der anderen Seite stand das Ethos der Juden, ihrer 
Stoa, mit dem Ideal der Leidenschaftslosigkeit in der Ehe. Außerdem hat-
ten die Väter die Schwierigkeit, die eigene hohe Wertschätzung der Ehe 
mit der entstehenden Hochschätzung der Jungfräulichkeit zu vereinba-

https://doi.org/10.5771/9783828872233 - Generiert durch IP 216.73.216.96, am 13.01.2026, 20:40:35. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828872233


172

Wenn Absurditäten zur Denkschwäche führen …

ren. Insgesamt betrachteten sie die Ehe von Anfang an als eine religiöse 
Angelegenheit, ohne eine ausreichende biblische Begründung zu haben.

»Die Ehelosen haben die Ehe fest im Griff. Sie verkündigen ihre Wahr-
heiten, sie predigen, je nach dem, den Gebrauch, den Missbrauch oder 
die Enthaltsamkeit«173.

Blickt man von Anfang des 3. Jahrhunderts bis heute in die Kirchen-
geschichte, so ist diese Historie überwiegend gekennzeichnet durch eine 
Frauenfeindlichkeit, durch die Unterdrückung des Geschlechtstriebs, 
durch kirchliche Sexualvorschriften und die Erzeugung von Angst und 
Schuldgefühlen. Schon bei Paulus (1. Kor 11,3–9) und erst recht seit dem 
Kirchenvater Augustinus sind geschlechterfeindliche Formulierungen 
und Aussagen elementarer Bestandteil der Lehre der Kirche. Die Ver-
suche, das sexuelle Leben der Menschen zu unterdrücken und zu regle-
mentieren, ziehen sich durch alle Jahrhunderte. 

Der große Kirchenlehrer Augustinus formulierte im 5. Jahrhundert174: 
»Gut wird die Ehe durch die drei Güter: Nachkommenschaft, Treue und 
Sakrament«. Das Konzil von Trient verteidigte die Lehre von der Ehe als 
Sakrament, betonte aber auch, dass »es besser und seliger sei, in Jung-
fräulichkeit und Ehelosigkeit zu bleiben«175. Somit waren die wesentlichen 
Kriterien für das Sakrament der Ehe in der Welt und sie waren Richt-
schnur der Kirche für alle folgenden Jahrhunderte. Zudem vertrat Au-
gustinus ja auch die Auffassung, dass durch die Lust beim Zeugungsakt 
das Kind automatisch mit der Erbsünde befleckt würde.

Gegen Ende des 12. Jahrhunderts legten Theologen die ersten Defini-
tionen für die Sakramentenlehre der Kirche vor. Sie waren sich zu An-
fang bei der Ehe jedoch unsicher, ob sie als ein wirkliches Sakrament an-
zusehen ist. Trotzdem nahmen sie die Ehe in ihre Liste der Sakramente 
auf, sprachen diesem Sakrament aber keine „Gnadenwirkung“ zu. Seit 
dieser Zeit gab es eine sogenannte Theologisierung der Ehe, und dies vor 
allem deshalb, weil die angeblich sexuellen Ausschweifungen der Chris-
ten nach den Vorstellungen der Kleriker nur durch ein Sakrament und 
die Verpflichtung zur lebenslangen monogamen Ehe kontrolliert und, so 
war die Hoffnung, auch eingedämmt werden konnten. 

173	 Karlheinz Deschner und Horst Herrmann, Der Antikatechismus, Tectum 
Verlag, Marburg 2015, Seite 76.

174	 Theodor Schneider (Hrsg.), Handbuch der Dogmatik, Band 2, a. a. O., Seite 367.
175	 Theodor Schneider (Hrsg.), Handbuch der Dogmatik, Band 2, a. a. O., 

Seite 370.

https://doi.org/10.5771/9783828872233 - Generiert durch IP 216.73.216.96, am 13.01.2026, 20:40:35. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828872233


173

Wenn die Brauchtumspflege den Glauben ersetzt …

Die Kirchenväter formulierten deshalb in ihrer Theologie auch als 
Glaubensgrundsatz die angeblich von Christus eingesetzte Unauflös-
lichkeit der Ehe.

Die Kleriker glaubten ernsthaft, dass das christliche Leben mit Gebet 
und das eheliche Leben mit möglicher Lustempfindung unvereinbare Ge-
gensätze sind und hielten deshalb die Anwesenheit des Heiligen Geistes 
in der Seele der Eheleute zumindest für die Dauer des Geschlechtsver-
kehrs für undenkbar.

Für sie selbst galt lange Zeit, man kann es nur wiederholen, die uralte 
Angst, dass ein Priester nachts den Körper einer Frau und in der Messe 
am Morgen den Leib Christi anfassen könne. Und was den Priestern ab 
dem 12. Jahrhundert selbst untersagt war, das sollten selbstverständlich 
die Gläubigen auch nur zu bestimmten Zeiten genießen dürfen. 

Die Historiker beschreiben es: »Untersagt war Geschlechtsverkehr 
an vielen Tagen des Jahres, so auch an Sonn- und Feiertagen, an Buß- 
und Bitttagen, vor allem vor Ostern und Pfingsten, während der Fasten-
zeit, während der Adventszeit, vor der Kommunion, mitunter auch da-
nach, während der Schwangerschaft und der Menstruation …«176. Also 
fast Zweidrittel des Jahres. Nur an wenigen Tagen im Jahr, nur zur Zeu-
gung von Nachkommen, ohne Erregung und so schnell und lustlos wie 
möglich, das war die Devise.

So wurden nicht nur im Mittelalter, sondern bis in die heutige Zeit 
die Fragen der Sexualität und die Sexualpraktiken der Gläubigen inner-
halb einer Ehe und außerhalb der Ehe zu einer Art „Hauptbetätigungs-
feld“ der geistlichen Vertreter der Kirche.

Die Reformatoren bestritten heftig die Vorstellungen der damaligen 
katholischen Kirche, dass die Ehe ein Sakrament sei. Nach ihren Aus-
sagen ließen sich in der Bibel keine Worte von Jesus finden, die ein sol-
ches Sakrament begründen könnten.

Gezielt gegen die Vertreter der Reformation setzte dann das Konzil 
von Trient, natürlich immer mit Hilfe des Heiligen Geistes, die gegentei-
lige dogmatische Aussage: »Wer sagt, dass die Ehe nicht wahrhaft und ei-
gentlich eines der sieben Sakramente sei, … das von Christus dem Herrn 
eingesetzt wurde, sondern es sei von Menschen in der Kirche erfunden 
worden, … der sei ausgeschlossen«.

176	 Karlheinz Deschner und Horst Herrmann, Der Antikatechismus, a. a. O., 
Seite 82.

https://doi.org/10.5771/9783828872233 - Generiert durch IP 216.73.216.96, am 13.01.2026, 20:40:35. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828872233


174

Wenn Absurditäten zur Denkschwäche führen …

Wer also die Bibel richtig gelesen hatte und dies waren zur damali-
gen Zeit noch nicht sehr viele, wer also feststellen musste, dass Jesus an 
keiner Stelle im Evangelium ein solches Sakrament eingesetzt hatte, der 
war ab dem 16. Jahrhundert aus der katholischen Kirche verbannt. Alle 
Formulierungen und Aussagen zum Thema Ehe als Sakrament stammen 
überwiegend von Paulus, dem Apostel, der aus eigenem Antrieb Vorstel-
lungen über den damals entstehenden Glauben einer Kirche entwickelte. 
Wider besseres Wissen legte das Konzil von Trient die sieben Sakramen-
te einschließlich der Ehe als Lehraussage der Kirche fest, ohne allerdings 
selbst so richtig überzeugt zu sein. Es ging den Kirchenvätern ausschließ-
lich darum, den Aussagen der Reformatoren ein nach ihrer Überzeu-
gung katholisches Glaubensgerüst entgegenzusetzen, statt sich mit Lu-
thers Ausführungen konstruktiv auseinanderzusetzen. So kam auch für 
dieses Dogma, wie eingangs aufgeführt, die Standardformulierung in die 
Welt und seine Gültigkeit ist bis heute festgeschrieben.

»Die Ehe ist ein wahres und eigentliches, von Christus eingesetz-
tes Sakrament«.

»Die Ehe verleiht den Ehekontrahenten die heiligmachende 
Gnade«.

Nebenbei bemerkt, eigentlich eine etwas eigenartige Formulierung, die 
da gebraucht wird, denn wenn es wahr ist, muss es dann zusätzlich noch 

„eigentlich“, also tatsächlich, wirklich, bzw. in Wahrheit zu Grunde lie-
gend sein?

Das Konzil von Trient erklärte in seinem Dekret über das Sakrament 
der Ehe, dass »das Eheband wegen Häresie, wegen Schwierigkeiten des 
Zusammenlebens oder wegen böswilliger Abwesenheit des Ehegatten 
nicht gelöst werden kann«. Auch könne das Eheband nicht gelöst wer-
den wegen des Ehebruchs eines Ehegatten.

Die Kirche gestaltet in der Folge dieses Sakrament dann noch weiter 
aus. Sie belegt es mit dem Merkmal der Unauflöslichkeit und begrün-
det es vor allem mit der Erzeugung von Nachkommen. Das wichtigste 
Anliegen der Kirche war aber, und das lässt sich in vielen Schriftstücken 
bei den Kirchenvätern nachlesen, die Vermeidung der Unzucht, denn 
nur in der Ehe ließe sich die ungehemmte Lust der sexuellen Erregung 
vermeiden. Im Übrigen sei allerdings die Jungfräulichkeit doch das hö-
here Gut. Wer es partout nicht glauben wollte und wenn alle Verbote 

https://doi.org/10.5771/9783828872233 - Generiert durch IP 216.73.216.96, am 13.01.2026, 20:40:35. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828872233


175

Wenn die Brauchtumspflege den Glauben ersetzt …

nichts fruchteten, dann wurden Horrorgeschichten in Umlauf gebracht, 
so zum Beispiel die mögliche Zeugung von Kindern mit Behinderun-
gen. Die Geistlichen wurden auch nicht müde, den Eheleuten zu erklä-
ren, dass allzu häufiger Geschlechtsverkehr zum frühen Altern, zum 
schnelleren Sterben und zum Zerfall der Gehirnzellen führen würde.

Dies alles allerdings bei gleichzeitig eigenen Verfehlungen der geist-
lichen Herren nicht nur damals, sondern bis zum heutigen Tage. Es ist 
schon viel über die Verfehlungen des Klerus der katholischen Kirche ge-
schrieben worden und man möchte es nicht auch noch sagen müssen, 
doch kommt man aktuell an den Nachrichten über den Missbrauch von 
Kindern durch Geistliche und beim Studium der Literatur auch nicht an 
der freundschaftlichen Beziehung zwischen dem Klerus und der Pros-
titution vorbei. Schon im 8. Jahrhundert spricht der Bischof Bonifatius 
bereits von Geistlichen, »die sich vier, fünf, auch noch mehr Konkubi-
nen nachts im Bette halten«177. 

Der Hexenwahn des 13. bis 18. Jahrhunderts mit Erniedrigung, Fol-
ter und Scheiterhaufen ist ein Höhepunkt der offiziellen Frauenfeind-
lichkeit einer machtbewussten „Männerkirche“. Die Geschichte der Kir-
che ist voll davon, von Mord und Totschlag, von Dämonenaustreibung 
und Angst, von Höllenqualen und Finsternis, von erzwungener Ehelo-
sigkeit bis zur Verbrennung von Ketzern, von Sexualfeindlichkeit und 
Neidkomplexen, von Verdrängung und Doppelmoral. Man mag einfach 
nicht mehr weiterlesen …

Auch aktuell werden die Schlagzeilen in den Medien nicht weniger. 
Was tun die geistlichen Herren, die bis zur metaphysischen Vereinigung 
mit Gott zu keinem wie auch immer gearteten sexuellen Kontakt kom-
men dürfen? Ihre Fehltritte geraten schnell in Vergessenheit, zum Bei-
spiel die Meldung vom Januar 2016, in der von über 230 Missbrauchsop-
fern bei den Regensburger Domspatzen die Rede ist. Priester und Lehrer 
haben hier über Jahrzehnte hinweg mindestens 231 Kinder geschlagen, 
gequält und sexuell missbraucht. 

Oder man erinnere sich an die Ergebnisse der von der Deutschen Bi-
schofskonferenz in Auftrag gegebenen Missbrauchsstudie im Jahre 2018. 
Nach dieser Studie wurden im Zeitraum von 1946 bis zum Jahre 2014 
insgesamt 3677 überwiegend männliche Kinder und Jugendliche Op-

177	 Karlheinz Deschner und Horst Herrmann, Der Antikatechismus, a. a. O., 
Seite 86.

https://doi.org/10.5771/9783828872233 - Generiert durch IP 216.73.216.96, am 13.01.2026, 20:40:35. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828872233


176

Wenn Absurditäten zur Denkschwäche führen …

fer sexueller Vergehen durch Priester. 1670 Kleriker werden dieser Ta-
ten beschuldigt. 

Wie es scheint, gibt es wohl eine Art „Überbrückungsstrategie“ der 
Priester bis zur „finalen Vereinigung“ mit Gott. Ich bin mir heute nicht 
mehr so sicher, ob man angesichts dieses Ausmaßes noch von Einzel-
fällen sprechen kann. 

Das Monopol der Sündenvergebung und die Androhung von Hölle 
und Fegefeuer verschafft den Priestern die notwendige Macht über ihre 
Gläubigen, so dass sie bis heute glauben, Regeln nicht nur für das Ver-
halten der gläubigen „Schäfchen“ vor der Ehe, sondern auch für die Se-
xualpraktiken innerhalb der Ehe vorschreiben zu können. 

Kein Mensch kann mehr genau sagen, woher denn diese kirchlichen 
Vorstellungen und die frommen Ideen von der Lustlosigkeit und von 
der vorehelichen Enthaltsamkeit kommen. Die Aussagen Jesu in der Bi-
bel geben keinen Anlass zu solchen Interpretationen durch die Kirche, 
dass nämlich jeder Geschlechtsverkehr, der nicht durch eine Ehe auto-
risiert wurde, für die Kirche eine Sünde der Unzucht ist, die Gott dann 
bestrafen wird.

Die Ehe dient nach der Überzeugung der Kirche bis heute lediglich 
dazu, den „unwiderstehlichen“ Geschlechtstrieb auf legale Weise abzure-
agieren. Weshalb ein Ehepartner dem anderen, so formulieren es Theo-
logen, »die Pflicht leisten soll«.

Die Pastorale Konstitution der Kirche „Gaudium et spes“ zur Förde-
rung der Würde der Ehe und Familie von Papst Paul VI bleibt bei den 
historisch gewachsenen Vorstellungen der Kirche: »Gott selbst ist Urhe-
ber der Ehe, … Egoismus, bloße Genusssucht und unerlaubte Praktiken« 
entweihen die Fruchtbarkeit der Ehe. 

Zum Wohle der Kinder formuliert die Konstitution die »unbeding-
te Treue der Gatten und fordert die unauflösliche Einheit«. Die Eigen-
art der Ehe sei die »Zeugung und Erziehung von Nachkommenschaft«.

Beim Thema Fruchtbarkeit der Ehe formuliert sie gar, dass die Ehe-
leute »nicht nach eigener Willkür vorgehen können, … sondern auf das 
Lehramt der Kirche« hören sollen.

Und die Kirche begibt sich weiter, sozusagen zwischen die Ehepart-
ner: »Wenn die Zahl der Kinder nicht vermehrt werden kann, … weil 
die Ehepartner durch mancherlei Lebensbedingungen der heutigen Zeit 

„eingeengt“ sind«, dann kann »die Treue als Ehegut in Gefahr geraten«. 
»Manche wagen es sogar, für solche Schwierigkeiten unsittliche Lösun-
gen anzubieten, ja sie scheuen selbst vor Tötung nicht zurück«. Den Men-

https://doi.org/10.5771/9783828872233 - Generiert durch IP 216.73.216.96, am 13.01.2026, 20:40:35. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828872233


177

Wenn die Brauchtumspflege den Glauben ersetzt …

schen sei die »Aufrechterhaltung des Lebens übertragen …und Abtrei-
bung und Tötung des Kindes sind verabscheuungswürdige Verbrechen«. 

Es sind »die dem ehelichen Leben eigenen Akte … in Würde zu ge-
stalten … (und sie sollen) human vollzogen werden«.

Auch wird in der katholischen Ehe der aufrichtige Wille zur »Tugend 
ehelicher Keuschheit« empfohlen und deutlich formuliert, dass den Kin-
dern der Kirche es nicht erlaubt ist, »in der Geburtenregelung Wege zu be-
schreiten, die das Lehramt in Auslegung des göttlichen Gesetzes verwirft«178. 
Doch damit nicht genug, die Kirche gibt nicht nur vor, wie das Eheleben 
zu gestalten ist, sondern definiert auch Verhaltensweisen, wenn es mal 
schwierig wird oder wenn die Ehe in die Brüche geht.

»Es gibt Situationen, in denen das eheliche Zusammenleben … prak-
tisch unmöglich wird. In diesen Fällen gestattet die Kirche, dass sich die 
Gatten trennen … Die Ehe bleibt aber erhalten … sie sind nicht frei, eine 
neue Ehe zu schließen«. Die Kirche »kann keine neue Verbindung als 
gültig anerkennen … da dies den Gesetzen Gottes objektiv widerspricht«.

Und für die, die eine neue Verbindung eingehen, hat die Kirche gleich 
mehrere Gebote und Verbote parat: »Solange (die neue Ehe) andauert … 
können die Ehepartner die Kommunion nicht empfangen«, bis heute 
nicht. Die Aussöhnung mit der Kirche kann nur gelingen (wohlgemerkt, 
die Aussöhnung mit der Kirche, von Gott ist hier nicht die Rede), wenn 
sie in der neuen Ehe ihre Scheidung bereuen, Buße tun und »sich ver-
pflichten … in völliger Enthaltsamkeit zu leben«179.

Da haben wir es wieder, die Ehelosen haben das Sexualleben der Gläu-
bigen und die Ehe fest im Blick. Es scheint in der Kirche ausgemachte Sa-
che zu sein, dass die Kleriker einen besonderen Auftrag haben. Sie haben 
alle Sakramente, aber im Besonderen das Sakrament der Ehe mit Verbo-
ten, Regeln und Sanktionen versehen, die dann dogmatisch abgesichert 
und bis ins Detail ausformuliert werden. Auch Fragen einer sogenannten 
Mischehe sind im Kirchenrecht geklärt, sie »bedarf, um erlaubt zu sein, 
der ausdrücklichen Erlaubnis der kirchlichen Autoritäten … und wird 
nur dann akzeptiert, wenn der katholische Glaube bewahrt … und die 
Taufe und Erziehung der Kinder im katholischen Glauben gesichert ist«180.

Es stellt sich nun die Frage, warum ausgerechnet die Priester einer 
Kirche so viel über voreheliche, eheliche, außereheliche, uneheliche und 

178	 Vgl. hierzu: Katechismus der katholischen Kirche, a. a. O., Seite 431 ff.
179	 Katechismus der katholischen Kirche, a. a. O., Seite 442.
180	 Katechismus der katholischen Kirche, a. a. O., Seite 439.

https://doi.org/10.5771/9783828872233 - Generiert durch IP 216.73.216.96, am 13.01.2026, 20:40:35. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828872233


178

Wenn Absurditäten zur Denkschwäche führen …

nacheheliche Themen zu sagen wissen, wo sie doch selbst ehelos sind. Ich 
vermute einmal, dass dies so ist, gerade weil ihre Oberhirten ihnen das 
vor fast 1000 Jahren untersagt haben. Es gibt neben dem Neidkomplex, 
dass nämlich andere dürfen, was man selbst nicht darf, wahrscheinlich 
nur diese eine Erklärung.

Durch die Aufstellung von Geboten, Regeln und Verpflichtungen, de-
ren Berechtigung, wie wir gesehen haben, aus der Bibel fälschlich her-
ausinterpretiert und dann dogmatisch festgelegt wurde, übt die Kirche 
Macht über die Menschen aus. Die Übertretung dieser Gebote führt au-
tomatisch zur Sünde und damit wieder zu allen Folgen dieser Sünde mit 
Höllenandrohungen und Fegefeuer.

Jeder Sünder und jede Sünderin, ob verheiratet oder zölibatär, er-
langt nach einer Tat durch die Gnadengaben der Kirche nach Reue und 
Buße die Absolution just von den Priestern, die die Verantwortung tra-
gen für eine Verfehlung, die sie selbst als Gebot formuliert und in die 
Welt gesetzt haben.

Diese Art kirchlicher Morallehre hat ihre Legitimation nicht durch 
die Autorität eines Gottes der Bibel, sondern nur durch die vermeint-
liche Autorität einer Kirche, an deren Auftrag kaum noch einer glaubt.

Da lob ich mir doch die Verhaltensweisen und Normen von kirchli-
chen Mitarbeitern, die in weiten Teilen Lateinamerikas tätig sind. Hier 
gibt es vereinzelt Priester der katholischen Kirche, die etwa alle drei Jah-
re in abgelegene Andendörfer kommen, die die Beichte abnehmen, tau-
fen und trauen. Sie trauen Paare, die schon längst in einer Naturehe zu-
sammenleben und Kinder haben, zum Teil auch von anderen Partnern. 
Hier wird das Sakrament der Ehe zum Sakrament der nachträglichen 
Festigung einer augenblicklichen Paarbeziehung erklärt, so wie sie halt 
gerade existiert. 

Die Monopolisierung der lebenslangen, monogamen Ehe ist nach der 
Ansicht kritischer Theologen rein kirchenpolitisch bedingt und weniger 
die Folge … theologischen Denkens und schon gar nicht die Folge der 
Worte Jesu in der Bibel.

Wie sagte doch neulich eine Tochter zu ihrer Mutter: „Mama, du lässt 
dich doch nicht scheiden, oder?“ „Scheiden“, sagt die Mutter, „ich bin 
eine gute Katholikin, Luisa, wir lassen uns nicht scheiden, wir lassen nur 
unsere Männer für alle Ewigkeit Höllenqualen erleiden“.

Es hilft nichts, die Kirche kann Regeln aufstellen, Enzykliken schrei-
ben, Dogmen festlegen, die dem Erhalt ihrer Machtstrukturen zumin-
dest in der Vergangenheit gedient haben, sie sind zwar kirchenhistorisch 

https://doi.org/10.5771/9783828872233 - Generiert durch IP 216.73.216.96, am 13.01.2026, 20:40:35. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828872233


179

Wenn die Wäsche im Hinterhof hängt … 

gewachsen, jedoch durch die Bibel nicht begründbar, geschlechterfeind-
lich, menschenverachtend und heute durch die Lebenswirklichkeit der 
Menschen längst überholt.

Ohne die Bibel weiter zu bemühen, muss doch deutlich gesagt wer-
den, die Reformatoren haben es damals richtig erkannt und die katholi-
sche Kirche hat ihrerseits eine Chance vertan. Die Ehe ist und bleibt ein 
zutiefst „privates Ding“.

Und weil dies so ist, sollten katholische Priester, auch wenn sie selbst 
im Stande der Ehelosigkeit verbleiben wollen, ganz undogmatisch und 
ohne irgendwelche Vorbedingungen, zur Feier des Hochzeitstages auch 
in Münster ihren Segen geben können und sie sollten nicht die Brocken 
hinschmeißen, denn zu tun gäbe es für sie genug … 

Wenn die Wäsche im Hinterhof hängt … 

Papst Franziskus soll die Geschichte erzählt haben. Treffen sich zwei ka-
tholische Priester. Der eine Priester fragt: „Wird ein neues Konzil den 
Pflichtzölibat aufheben?“ Der andere: „Ich glaube, ja“. Der erste: „Jedenfalls 
werden wir das nicht mehr erleben, sondern höchstens unsere Kinder“.

Es darf gelacht werden. Doch ist einem nicht wohl dabei zumute, wenn 
die Verpflichtung der katholischen Priester zum Zölibat und der damit 
verbundene hohe Anspruch an den Menschen durch die Priesterweihe 
am Ende doch bei vielen Priestern zu heimlichen sexuellen Beziehungen 
und/oder gar zur Vaterschaft führen. Es gibt aus verständlichen Grün-
den nur wenig Zahlenmaterial zu diesem Thema und die Dunkelziffer ist 
hoch. Vor allem deshalb, weil die Kirche ihren Pfarrern in einer solchen 
Situation häufig vorschlägt, sich nach der Vaterschaft von der Lebens-
gefährtin zu trennen. Die Priester können dann nämlich ihr Amt behal-
ten, wenn die Verlogenheit auf die Spitze getrieben wird und Mutter und 
Kind aufgefordert werden, die Vaterschaft des Pastors zu verschweigen.

Verschiedene Quellen schätzen allein in Deutschland die Zahl der so-
genannten „Priesterkinder“ auf 2000 bis 3000. Sie alle haben meist kei-
nen eingetragenen Vater in der Geburtsurkunde, sie bekommen in den 
seltensten Fällen Unterhalt von der Kirche und nur wenige Betroffene 
gehen mit ihrer Geschichte an die Öffentlichkeit. 

https://doi.org/10.5771/9783828872233 - Generiert durch IP 216.73.216.96, am 13.01.2026, 20:40:35. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828872233


180

Wenn Absurditäten zur Denkschwäche führen …

Es ist schon was dran, wenn der Volksmund sagt, dass bei den pro-
testantischen Pfarrern die Wäsche im Vorgarten hängt, während sie bei 
den katholischen Priestern im Hinterhof hängt.

Noch schlimmer wird es, wenn die Verpflichtung zur Keuschheit un-
ter anderem zum Missbrauch an Kindern und jungen Erwachsenen führt. 
Immer dann, wenn die Medien wieder und wieder konkrete Fälle aufde-
cken und anprangern, beginnt eine neue Diskussion über den Sinn und 
die Infragestellung des Zölibats, auf die sich die katholische Kirche aber 
bis heute nicht einlässt.

Das konservative Verständnis der Kirche vom Priesteramt ist nicht zu 
erschüttern. Weil nicht sein kann, was nicht sein darf, verschließt man 
die Augen. Obwohl der Priestermangel so eklatant ist und die Meldun-
gen über „Verfehlungen“ des Personals der Kirche nicht abreißen, bleibt 
sie bei ihrem historisch gewachsenen und festgefügten dogmatischen 
Konstrukt eines geweihten Menschen, der angeblich als Mittler zwischen 
Gott und den Menschen notwendig ist und der nach der Priesterweihe 
über besondere Gaben verfügen soll.

Wie hat denn das Bild eines katholischen Priesters nach den dogmati-
schen Vorgaben der Kirche nun auszusehen, welche Vorschriften macht 
die Kirche einem Menschen, der in ihren Dienst tritt? Was hat der katho-
lische Christ hier zu glauben, und dies schon seit Jahrhunderten? Wel-
ches Verständnis vom Personal muss der Gläubige aufbringen, trotz der 
Skandale und Missbräuche, trotz der Verfehlungen ihrer Amtsträger?

Die Dogmen formulieren es so:

»Das Weihesakrament verleiht dem Empfänger heiligmachende 
Gnade«.

»Das Weihesakrament verleiht dem Empfänger eine dauernde 
geistliche Gewalt«.

Trotz der „heiligmachenden Gnade“, der Priesterberuf ist, Dogma hin 
oder her, nach den Vorfällen der Vergangenheit in Verruf geraten, und 
das nicht ohne Grund.

Eigentlich sollte es dem Laien gleichgültig sein, wie die Kirche ihr Per-
sonal rekrutiert. Doch stellt sich gerade beim katholischen Priestertum 
die Kluft zwischen dem hohen Anspruch, ja der Berufung und der ge-
lebten Wirklichkeit besonders widersprüchlich dar. Die Kluft zwischen 
den lehramtlichen Charakterisierungen eines Priesters und den Unzu-

https://doi.org/10.5771/9783828872233 - Generiert durch IP 216.73.216.96, am 13.01.2026, 20:40:35. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828872233


181

Wenn die Wäsche im Hinterhof hängt … 

länglichkeiten des Menschen ist so groß, dass die Suche nach einer Er-
klärung und nach Begründungen für ein so ausgestaltetes Sakrament 
durch das Studium der theologischen Literatur vielleicht etwas Klarheit 
bringen könnte. Dies natürlich nur für jemanden, der noch nicht ganz 
an dieser Kirche verzweifelt. Für den Außenstehenden spielt es ohne-
hin keine Rolle mehr.

Schon zu Beginn einer solchen Suche wird man nicht nur in der Dog-
mensammlung der Kirche, sondern auch in den Ausführungen des Ka-
techismus mit so „göttlichen“ Worten konfrontiert, dass einem um den 
Menschen hinter dem Priester angst und bange wird. 

Welche Gnade und verliehene Gewalt gemeint ist, wird im Katechis-
mus ausgeführt, dass nämlich »durch eine besondere Gabe des Heiligen 
Geistes dieses Sakrament … den Empfänger ermächtigt, als Vertreter 
Christi … zu handeln«181, ja der Geistliche wird sogar Christus „angegli-
chen“, mit einem unauslöschlichen Siegel versehen, mit einer Art Brand-
zeichen oder Tätowierung.

Das Sakrament der Priesterweihe (auch Ordination genannt) geht 
»über eine bloße Bestimmung, Delegation oder Einsetzung hinaus, … die 
eine heilige Gewalt auszuüben gestattet, … die nur von Christus selbst … 
verliehen werden kann«182.

In Wahrheit verleiht ja der Bischof bei der Weihe die Gewalt, und der 
ist wiederum von Christus als Nachfolger der Apostel mit einer beson-
deren Ausgießung des Heiligen Geistes beschenkt und nur er darf des-
halb nach der Lehre der Kirche diese „geistlichen Gaben“ an die Pries-
ter weitergeben.

Die „heilige Gewalt“, die der Priester dann besitzt, wird in den dog-
matisch-theologischen Schriften weiter präzisiert und beschrieben. Die 

„geistlichen Gewalten“ wurzeln »im sakramentalen Charakter der Wei-
he und werden dem Ordinanden … übertragen, sie konzentrieren sich 
vornehmlich auf die heilige Eucharistie (die Umwandlung von Brot und 
Wein in den Leib und das Blut Christi) … und die Sündenvergebung«183.

Die Weihegnade hat darüber hinaus noch den Zweck, den Priester 
zur würdigen Ausübung der Gewalten und zu einem entsprechenden 
Lebenswandel zu befähigen. Das mit dem Lebenswandel einer Vielzahl 

181	 Katechismus der katholischen Kirche, a. a. O., Seite 418.
182	 Katechismus der katholischen Kirche, a. a. O., Seite 418.
183	 Ludwig Ott, Grundriss der Dogmatik, a. a. O., Seite 545.

https://doi.org/10.5771/9783828872233 - Generiert durch IP 216.73.216.96, am 13.01.2026, 20:40:35. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828872233


182

Wenn Absurditäten zur Denkschwäche führen …

von Priestern hat ja wohl nicht ganz so geklappt, denn die Lebenswirk-
lichkeit spricht eine andere Sprache.

Für die Ausformung eines solchen Priester- und auch Bischofsamtes 
der Kirche muss es sicher sehr gute Argumente geben und die Geschichte 
wie die Tradition der Kirche muss ebenfalls ausreichende Beweise liefern, 
um wenigstens erklären zu können, wie man zu einer solchen Stellenbe-
schreibung eines Priesters kommen kann, die dem Ordinanden nach der 
Weihe schier übernatürliche, ja geradezu „göttliche“ Kräfte verleihen soll.

Auch dieses zu glaubende Dogma zur Priesterweihe ist mit beina-
he gleichlautenden Formulierungen wie die anderen Sakramente verse-
hen und angeblich auch wieder durch Christus eingesetzt. Wer mag da 
schon widersprechen.

Das Konzil von Trient des 16. Jahrhunderts, das in Abgrenzung zu 
den Reformatoren oder besser gesagt, als Antwort auf die Reformation 
eine römisch-katholische Position zu formulieren hatte, sagt in der 23. 
Sitzung auf die Infragestellung der Reformatoren zum Priesteramt aus-
drücklich, dass die vom Bischof geweihten Priester »rechtmäßige Die-
ner des Wortes und der Sakramente sind … und wer dies bloß für eine 
menschliche Einrichtung halte, der sei ausgeschlossen«184.

Die Lehre der Kirche versucht auch bei diesem Sakrament den Nach-
weis zu erbringen, dass die Einsetzung durch Jesus begründet werden 
kann und zitiert Bibelstellen, die diesen Beweis erbringen sollen. Auch 
hier soll wieder zutreffen, was man einen sogenannten Schriftbeweis nennt. 

Ausgerechnet die Apostelgeschichte in der Bibel und die sogenann-
ten Pastoralbriefe des Paulus müssen als Indizien herhalten. Die Kleri-
ker tasten sich jedoch in der dogmatischen Literatur nur behutsam he-
ran an die entsprechenden Bibelstellen und formulieren vorab, dass »in 
den Berichten der Schrift … über die Aufnahme in die kirchliche Hier-
archie … der Sakramentenbegriff deutlich hervortritt«185.

Beschäftigt man sich zunächst mit der Apostelgeschichte (Apg 6,6 
und 14,23), so findet man hier folgende Äußerungen: 

»Sie ließen sie vor die Apostel hintreten und diese beteten und leg-
ten ihnen die Hände auf« und zusätzlich an anderer Stelle: »In jeder Ge-
meinde bestellten sie durch Handauflegen Älteste … und empfahlen sie 
dem Herrn«.

184	 Gerhard Kardinal Müller, Katholische Dogmatik, a. a. O., Seite 746.
185	 Ludwig Ott, Grundriss der Dogmatik, a. a. O., Seite 537.

https://doi.org/10.5771/9783828872233 - Generiert durch IP 216.73.216.96, am 13.01.2026, 20:40:35. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828872233


183

Wenn die Wäsche im Hinterhof hängt … 

Die Apostelgeschichte des Neuen Testamentes ist im ausgehenden ers-
ten Jahrhundert bzw. am Anfang des zweiten Jahrhunderts vom Verfas-
ser des Lukasevangeliums geschrieben worden, wahrscheinlich von ei-
nem hochgebildeten griechischen Christen. Er schrieb diese Geschichte 
in der Zeit nach dem Tode der Apostel und ihrer Nachfolger. In einer 
Zeit also, als das Christentum sich bereits auf dem Wege zu einer Insti-
tution Kirche befand. Somit ist auch diese Geschichte mit entsprechen-
der Absicht und Intention geschrieben worden. Diese Ausführungen des 
Lukas waren die ersten deutlichen Beschreibungen für das spätere Ent-
stehen einer christlichen Kirche.

Also auch hier keine guten Voraussetzungen für die Glaubwürdigkeit 
und Authentizität der Bibelworte des Wanderpredigers.

Auch die angeblichen Briefe von Paulus an Timotheus, die als Schrift-
beweis für das Sakrament der Weihe dienen sollen, sind nach der aktu-
ellen Bibelforschung nicht von Paulus verfasst worden, sondern es sind 
eindeutig Fälschungen.

Die zwei Briefe an Timotheus stammen gewiss nicht von Paulus. Denn 
ihre Sprache, ihr Stil und ihre Denkweise sind vollkommen „unpauli-
nisch“. Diese Pastoralbriefe sind nachgewiesenermaßen erst im 2. Jahr-
hundert geschrieben worden. 

Selbst in der Bibelausgabe des Pattloch-Verlages von 1992 steht im Ein-
leitungstext zu den Pastoralbriefen ausdrücklich, dass die Echtheit dieser 
Briefe »aus verschiedenen Gründen bezweifelt« wird und dass sie daher 
als »Zeugnisse der sich entfaltenden Kirche« gelten müssen. Auch soll, 
so steht es dort weiter, trotz aller Ehrfurcht »vor den Schriften des Neu-
en Testamentes … die mündliche Tradition als Quelle des Glaubensbe-
kenntnisses … nicht übersehen werden«186.

Man kann nur immer wieder konstatieren, dass Autoren Texte viele 
Jahre nach dem Tod Jesu verfassten, diese dann in die Bibel aufnahmen, 
um der entstehenden Kirche die Legitimation für eine Personalstruktur 
zu geben, an die Jesus niemals gedacht hatte. Zumal er, ich wiederhole 
mich, keine Institution wie die heutige Kirche gründen wollte.

Nimmt man die Tradition der sich entfaltenden römisch-katholischen 
Kirche als Argumentation noch hinzu, so kommt man aus dem Staunen 
nicht mehr heraus. Wie schnell sich eine Hierarchie von Bischöfen, Pres-
bytern und Diakonen entwickelt hatte, um die schon früh auftretenden 
Differenzen der gerade entstandenen einzelnen Gemeinden innerhalb 

186	 Die Bibel, Pattloch Verlag, Augsburg 1992, Neues Testament, Seite 288.

https://doi.org/10.5771/9783828872233 - Generiert durch IP 216.73.216.96, am 13.01.2026, 20:40:35. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828872233


184

Wenn Absurditäten zur Denkschwäche führen …

des damaligen Weltreichs in Glaubensfragen in den Griff zu bekommen 
und um die Kraft einer von Gott verliehenen Autorität als Nachfolger 
der Apostel bestimmen zu können. So konnte schon sehr früh durch die 
Bischöfe bestimmt werden, was der rechte Glaube ist oder was reine Hä-
resie war. Eine solche Entwicklung ist schon bemerkenswert.

Sehr früh, angefangen beim Disput zwischen Petrus und Paulus über 
die Frage, ob man erst Jude werden müsse, um Christ werden zu können, 
entwickelten sich in den einzelnen Gemeinden rund um das Mittelmeer 
die unterschiedlichsten theologischen Auffassungen, die dann letztend-
lich durch ein Konzil oder von einzelnen Bischöfen als Glaubenswahrheit 
per Dekret bestimmt werden mussten. So gab es bereits ab Anfang des 
3. Jahrhunderts nachweislich unterschiedliche Vorstellungen über die In-
terpretation bestimmter Passagen in den biblischen Texten. Dies wundert 
freilich niemanden, da bekanntlich alle Texte der Bibel erst Generationen 
nach Jesus verfasst und am Anfang immer mündlich überliefert wurden. 

Der Konflikt war vorprogrammiert. Die noch „Loseblatt-Sammlung“ 
der Schrift, die in den Gemeinden in Umlauf war, wurde erst im vierten 
Jahrhundert zusammengefasst und als Neues Testament mit 27 Schrif-
ten des Früh-Christentums für die Kirche und alle Gläubigen als maß-
geblich definiert. 

Doch auch diese Texte ließen von Beginn an viel Interpretations-
spielraum zu. 

Schon gegen Ende des ersten Jahrhunderts geht im Christentum die 
Zahl der charismatischen Persönlichkeiten, der Propheten und Lehrer 
zurück und es entwickelt sich eine Organisation mit Leitungsämtern in 
den Gemeinden, obwohl ganz zu Anfang des Christentums noch keine 
eindeutige Über- und Unterordnung erkennbar war.

Auch ist klar, dass schon zu Beginn des Christentums in verschiede-
nen Diensten Frauen tätig waren, doch bildeten sich überwiegend männ-
liche Funktionsträger heraus, die bestimmte Aufgaben zu erfüllen hatten.

Die Geschichte kennt bereits in den ersten Jahren des dritten Jahrhun-
derts in Rom einen Gegenpapst namens Hippolyt, der die Schriften viel 

„konservativer“ interpretierte, als dies der liberale Papst und Bischof von 
Rom Calixt I tat. Nachweislich wurden zu dieser Zeit die Schriften durch 
Bischöfe und Presbyter sehr unterschiedlich ausgelegt. Die Theologen 
hatten in dieser Zeit eine schwierige Aufgabe zu bewältigen, sie hatten 
die Traditionen und die überlieferten Texte gegen sogenannte „Irrlehrer“ 
zu hüten und die Gemeinde trotzdem im Sinne der Schriften zu „führen“.

https://doi.org/10.5771/9783828872233 - Generiert durch IP 216.73.216.96, am 13.01.2026, 20:40:35. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828872233


185

Wenn die Wäsche im Hinterhof hängt … 

Somit entwickelte sich zwangsläufig eine Struktur in der Kirche, die 
von Über- und Unterordnung geprägt war. Ihre Amtsträger weihten und 
bestimmten entsprechend ihrer Überzeugung durch Amtsübernahmen 
und Handauflegungen die Kontinuität der Lehre bzw. die Wahrung der 
Identität des Glaubens. Die Entwicklung einer solchen Ämterstruktur 
basierte also auf der Sorge um die „Reinheit der Lehre“.

Durch das starke Anwachsen der Heidenmission, durch die Vielzahl 
der heidenchristlichen Gemeinden und ihre institutionelle Etablierung, 
durch die Entwicklung einer Liturgie und die Darlegung der Lehre, nicht 
zuletzt durch die theologisch-dogmatischen Auseinandersetzungen, ent-
wickeln die eingesetzten Amtsträger ihre selbst gegebene Machtfülle.

Obwohl das Neue Testament für das entstehende Heidenchristen-
tum keine vermittelnde „Klerikerkaste“ vorsieht und die Schrift für das 
Sakrament der Weihe keinen tragfähigen Beweis liefert, wird trotzdem 
im Laufe der Jahrhunderte der Priester im Christentum, ähnlich wie in 
vielen anderen Religionen, eine Art „Amtsperson“ der Religionspraxis.

In den anderen monotheistischen Religionen und im späteren Protes-
tantismus wird jedoch der Mund nicht gar so voll genommen, wie dies 
in der römisch-katholischen Kirche der Fall ist. Nur in dieser Kirche 
wird durch ein eigenes Sakrament mit Salbung und Anrufung des Hei-
ligen Geistes ein »unauslöschliches Zeichen verliehen, der Priester gar 
Christus gleichförmig (gemacht)«. Der Katechismus sagt es so: »Letztlich 
handelt Christus selbst durch den geweihten Priester und bewirkt durch 
ihn das Heil«187. Welche Überforderung für den so geweihten Menschen.

Das Judentum und der Islam kennen keinen Mittler zwischen den 
Menschen und Gott, folglich gibt es bei diesen Religionen auch keine 
Vermittler im Sinne des Verständnisses der katholischen Kirche. Die jü-
dischen Tempelbediensteten und die islamischen Imame sind mehr theo-
logisch gebildete Bedienstete, die bestimmte Aufgaben bei den „Gottes-
diensten“ zu erfüllen haben.

Die katholische Kirche ist offensichtlich fehlgeleitet, ist im besten Fal-
le vom Wege abgekommen, hat ihren Amtsträgern eine Bürde aufgela-
den, die von keinem Menschen getragen werden kann. Beim besten Wil-
len nicht! Man kann aber auch sagen, dass es eine Dreistigkeit ist, ja eine 
Kühnheit, im Laufe der Jahrhunderte, in denen sich die Kirche mit Un-
recht, Verbrechen und Vergehen, mit Schurkereien und Schandtaten, mit 
Mord und Todschlag schuldig gemacht hat, ein solches Bild von einem 

187	 Katechismus der katholischen Kirche, a. a. O., Seite 426.

https://doi.org/10.5771/9783828872233 - Generiert durch IP 216.73.216.96, am 13.01.2026, 20:40:35. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828872233


186

Wenn Absurditäten zur Denkschwäche führen …

Priester zu entwickeln. Noch im letzten Jahrhundert schrieb der Papst 
Pius XII in seiner Enzyklika „Mediator Dei“, dass »der gleiche Priester 
Jesus Christus (ist), dessen heilige Person sein berufener Diener vertritt« 
und dass er »durch die Priesterweihe dem Hohen Priester angeglichen« 
wird. Der Priester besitzt also nach der Weihe die Kraft, »an Stelle der 
Person Christi selbst zu handeln«188.

Die Kirche weiß um diesen Irrweg und lässt trotzdem die Gläubigen 
weiterhin an ein Dogma glauben, das weder eine Legitimation durch 
die Heilige Schrift besitzt, noch vom Amtsträger selbst nach der Lehre 
der Kirche ausgefüllt werden kann. Nicht zuletzt deshalb formuliert sie, 
quasi zur Absicherung des Sakramentes, einen Satz im Katechismus, der 
aufhorchen lässt: »Diese Gegenwart Christi im Amtsträger ist nicht so zu 
verstehen, dass dieser gegen alle menschlichen Schwächen gefeit wäre … 
gegen Herrschsucht, Irrtümer, ja gegen die Sünde«189. So kann man sich 
also auch absichern und gleichzeitig dafür Sorge tragen, dass möglichst 
keine Zweifel an der Segnung des Amtsträgers und an den Institutionen 
der Amtskirche aufkommen.

»Die Kraft des Heiligen Geistes«, so heißt es weiter, »bürgt nicht für 
alle Taten der Amtsträger … während bei den Sakramenten die Gewähr 
gegeben ist, dass selbst die Sündhaftigkeit des Spenders die Frucht der 
Gnade nicht verhindern kann«.

Die Kraft des Heiligen Geistes verschafft also die beschriebenen Ge-
walten in der Weihe, bürgt aber gleichzeitig nicht für den Amtsträ-
ger. Der Zweifel ist mitten unter ihnen, unter den Klerikern, unter den 
Gläubigen sowieso, außer, sie haben sich konsequenterweise gänzlich 
abgewandt und wollen der kirchlichen Dogmatik nicht mehr folgen. 
Ein solches Amtsverständnis treibt sie trotzdem weiter weg, die Gläu-
bigen von ihrer Kirche, denn während im frühen Christentum alle Ge-
meindemitglieder stark durch den Gegensatz zur nichtchristlichen Um-
welt verbunden waren, so tritt schon seit dem Mittelalter der Gegensatz 
zwischen den Amtsträgern und den Gläubigen nicht nur in dieser Zeit, 
sondern auch heute noch besonders deutlich zu Tage. Selbst ein Mann 
wie Hans Küng, der in der Kirche geblieben ist, obwohl ihm übel mit-
gespielt wurde, sagte schon vor Jahren, dass »der Abstand der heutigen 
Kirche zur ursprünglichen Verfassung (und zur Absicht Jesu) erschre-

188	 aus: Enzyklika von Papst Pius XII „Mediator Dei“, vom 20. November 1947.
189	 Katechismus der katholischen Kirche, a. a. O., Seite 418.

https://doi.org/10.5771/9783828872233 - Generiert durch IP 216.73.216.96, am 13.01.2026, 20:40:35. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828872233


187

Wenn die Wäsche im Hinterhof hängt … 

ckend groß« ist. »Statt auf das ursprüngliche Zeugnis der Schrift, … be-
ruft man sich bis heute auf die „Tradition“ und die „Kirchenväter“«190.

Man hat in der Kirchenhistorie die anfängliche Geschichte vom Wan-
derprediger Jesus einfach nach einem neuen Plan zusammengesetzt und 
zusätzlich weiteres „Material“ hineingeschmuggelt, damit die hierarchi-
schen Strukturen in der Geschichte Bestand haben konnten.

Das Konzil von Trient ist nach wie vor für die heutige dogmatische 
Beschreibung der Sakramente verantwortlich. Die Konzilsväter hatten, 
natürlich wieder unter zur Hilfenahme des Heiligen Geistes, festgelegt, 
dass die durch göttliche Anordnung eingesetzte Hierarchie aus Bischö-
fen, Presbytern und Diakonen besteht. Eine solche Aussage stimmt heute, 
aber auch damals schon nicht mit der biblischen wie historischen Wirk-
lichkeit überein.

Das II. Vatikanische Konzil hat dann ein wenig Kosmetik betrie-
ben und die „heiligen Gewalten“ zur Weihe, zur Sündenvergebung und 
zur Verwandlung von Brot und Wein nach hinten verschoben und den 
Dienst am Wort etwas stärker als Aufgabe des Priesters in den Vorder-
grund gerückt.

Die Stellenausschreibung für Priesteramtskandidaten sieht bis heu-
te Zulassungsbedingungen vor, die nur durch die historische Praxis der 
Kirche zu erklären sind.

Der Kandidat muss getaufter Christ und männlich sein, er muss zöli-
batär leben, Armut geloben und der Kirche den notwendigen Gehorsam 
leisten. Frauen sind ausgeschlossen. Die Erklärung für den Ausschluss 
der Frauen wird in der Dogmatik nachgeliefert. Dass nämlich »Männer 
zum Empfang des Weihesakraments befähigt sind, beruht auf positivem 
göttlichen Recht«191. Man fragt sich, welches Recht denn hier wohl ge-
meint ist. Christus habe nur Männer zum Apostolat berufen, so sagt die 
Kirche, dabei waren auch Frauen in der unmittelbaren Umgebung des 

„Menschensohnes“ zu sehen. Sogar bis zu seiner, in der Bibel beschrie-
benen, Stunde des Todes. Die Begründung für dieses Recht der Männer, 
das ja bis heute geltendes Kirchendogma ist, liegt eher in der geschicht-
lichen Entwicklung der Kirche als in der Heiligen Schrift. Trotzdem oder 
gerade deshalb bleibt die Frage, wie es denn zu dieser historischen Pra-
xis kommen konnte. Man findet neben dem Argument, dass unter den 
Aposteln keine Frau war, noch weitere Begründungen, die jedoch heu-

190	 Hans Küng, Die Kirche, a. a. O., Seite 487.
191	 Ludwig Ott, Grundriss der Dogmatik, a. a. O., Seite 548.

https://doi.org/10.5771/9783828872233 - Generiert durch IP 216.73.216.96, am 13.01.2026, 20:40:35. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828872233


188

Wenn Absurditäten zur Denkschwäche führen …

te niemand mehr nachvollziehen kann. Es wird argumentiert, dass die 
Kontinuität der Tradition und die Beharrlichkeit der Lehre der Kirche, 
ohne auf aktuelle Entwicklungen zum Verständnis des Amtes einzuge-
hen, ein positives Signal an die Welt sei. Der Priester solle ja Christus 
repräsentieren und Christus war halt ein Mann. Gott ist also männlich!

Die Kirchenväter hatten bei der Einführung dieser Regelung den 
schon genannten und erwiesenermaßen gefälschten Timotheusbrief in-
tensiv gelesen (1. Tim. 2,11–15), dort hatte der Verfasser auch sein Frau-
enbild ausführlich ausgebreitet. Seine Beschreibungen führten dann kon-
sequenterweise zum Rollenverständnis der Frauen in der Kirche. »Eine 
Frau soll sich still und in aller Unterordnung belehren lassen … dass 
eine Frau lehrt, erlaube ich nicht, auch nicht, dass sie über ihren Mann 
herrscht … denn zuerst wurde Adam erschaffen, danach Eva … und 
nicht Adam wurde verführt, sondern die Frau ließ sich verführen«. Heu-
te wagt kein Priester mehr, diesen Teil des gefälschten Pastoralbriefs von 
der Kanzel zu zitieren. 

Trotzdem sind und bleiben dies die Aussagen der Bibel, die die Kir-
che zur Grundlage für die rechte Ordnung in den Gemeinden und in der 
gesamten Kirche nimmt. Die Frau wird dadurch gerettet werden, dass 
sie Kinder zur Welt bringt und ein besonnenes Leben führt, so steht es 
in den kirchlichen Texten. Der Mann hingegen ist zum Priesteramt be-
rufen und gehalten, vollkommene und immerwährende Enthaltsamkeit 
um des Himmelreiches willen zu wahren.

Was ist gekämpft worden, in den Jahrhunderten, um das Zölibat. Doch 
wie erschreckend wenig hat sich der Klerus selbst während der gesamten 
Kirchengeschichte daran gehalten. Die Historie der Kirche ist voll davon, 
von Auseinandersetzungen und Verboten, von Verfehlungen und Über-
tretungen. In der Literatur ist dies ausführlich nachzulesen. Als Papst 
Gregor VII im Jahre 1074 den Zölibat amtlich vorschrieb, da hagelte es 
noch wütende Proteste von verheirateten Geistlichen. Noch größer als 
in Italien soll damals der Protest des Klerus in deutschen Landen gewe-
sen sein. Doch ab dieser Zeit gibt es kein Entrinnen mehr, es gilt ein all-
gemein verbindliches Zölibatsgesetz, das in der tatsächlichen Praxis bis 
heute wohl doch nur bedingt eingehalten wird.

Im 13. Jahrhundert nennt Papst Innozenz III seine Priester »sittenloser 
als Laien«. Beim Konzil von Konstanz (1414–1418), das den sittenstren-
gen Jan Hus zur höheren Ehre Gottes verbrennt, sind 300 Bischöfe zu-
gegen und 700 Prostituierte zu deren Bedienung. Papst Sixtus IV bau-
te nicht nur die Sixtinische Kapelle im Vatikan, in der die Papstwahlen 

https://doi.org/10.5771/9783828872233 - Generiert durch IP 216.73.216.96, am 13.01.2026, 20:40:35. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828872233


189

Wenn die Wäsche im Hinterhof hängt … 

stattfinden, sondern auch ein „Freudenhaus“. Noch im 17. Jahrhundert 
hatten die Hirten nicht nur „Schafe“, sondern auch Frauen und Kinder. 
Interessanterweise muss man konstatieren, dass der Priester in den so-
genannten „Ostkirchen“ bis zum heutigen Tage verheiratet sein darf und 
trotzdem geweiht wird.

Die römisch-katholische Kirche will dagegen die Ehelosigkeit ihrer 
„Würdenträger“ beibehalten und sie muss mit diesem Zustand irgend-
wie fertig werden. 

Betrachtet man die historische Entwicklung des Zölibates genauer, so 
ergeben sich im Wesentlichen drei Argumente, die immer wieder gegen 
die Verheiratung von Priestern angeführt werden. 

Der Priester sollte zur Zelebration und Ausübung seines heiligen Auf-
trags nicht nur ein „gottgefälliges Leben“ führen, sondern angesichts sei-
nes „Herausgehobenseins“ aus dem Menschengeschlecht auch kultisch 
rein sein und nicht in der Nacht „Venus“ in den Arm nehmen und am 
Morgen die Gottesmutter Maria anrufen.

Darüber hinaus führe die Ehelosigkeit zur vollen Einsatzfähigkeit 
und Verfügbarkeit der Priester für den kirchlichen Dienst. Nicht zuletzt 
kristallisierte sich in der Kirchengeschichte immer deutlicher auch ein 
Grund heraus, der eindeutig vermögensrechtlicher Natur war. Die ver-
heirateten Priester vererbten den angeblichen Kirchenbesitz an ihre Kin-
der und das konnte ja auf keinen Fall zugelassen werden.

Und heute? Trotz Zölibat gibt es auch und gerade im 21. Jahrhundert 
viele Priester und auch Bischöfe, die Beziehungen zu Frauen oder auch 
Männern eingehen, sogar Kinder zeugen und trotzdem im Amt verblei-
ben oder sich outen und dann suspendiert werden. Es ist gängige Praxis, 
dass der Priester bei „Vergehen“ gegen das Zölibat nur dann, wenn er in 
der Beziehung verharrt, vom Amt suspendiert wird. 

Auch unabhängig von den Aussagen der Bibeltexte vertreiben diese 
Verfehlungen der Priester in den letzten Jahrhunderten und zudem die 
entdeckten „Missbrauchsfälle“ in den letzten Jahren jeden Gedanken an 
ein von Jesus eingesetztes Sakrament.

Und was ist mit dem Gelübde der Armut? Seit das Christentum Staats-
religion wurde, haben sich die Amtsträger nachweislich bereichert. 

Beispielsweise waren schon im 12. Jahrhundert mit der aufkommenden 
Geldwirtschaft beim Klerus kaufmännische Tugenden gefragt. Und die 
Kleriker haben eifrig mitgemischt. Bisher war unbekannt, dass schon im 
Jahre 1893 der Vatikan seinen Priestern erlaubte, den florierenden Han-
del mit Aktien zu betreiben, natürlich zur höheren Ehre Gottes. 

https://doi.org/10.5771/9783828872233 - Generiert durch IP 216.73.216.96, am 13.01.2026, 20:40:35. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828872233


190

Wenn Absurditäten zur Denkschwäche führen …

Reich sind sie, die Vertreter der Kirche und sie sagen, es müsse sein, 
weil es Arme gibt, die sie nur so unterstützen könnten.

In der jüngeren Vergangenheit haben die Medien mehrfach Beispie-
le ausbreiten müssen, die das genaue Gegenteil von dem zeigen, was der 
Prophet im heiligen Lande damals gepredigt hatte. Über den ehemaligen 
Bischof von Limburg muss man kein Wort mehr verlieren. Der frühe-
re Kardinalstaatssekretär des Vatikan Tarcisio Bertone will »nach dem 
Skandal um die Mitfinanzierung seiner Wohnungsrenovierung durch die 
Stiftung der vatikanischen Kinderklinik … einen Großteil des Geldes zu-
rückerstatten. Er wolle eine Schenkung in Höhe von 150 000 € leisten«192. 

Eine weitere Schlagzeile: „Razzia bei Kardinal Müller in Rom“. Bei der 
Durchsuchung seiner Wohnung in Rom wurden 20 000 € Bargeld (wer 
hat schon so viel Bargeld in seiner Wohnung rumliegen?) gefunden und 
beschlagnahmt, weil die Herkunft nicht geklärt werden konnte. Die Be-
hörden des Kirchenstaates ermitteln. Ausgerechnet gegen den ehemali-
gen Chef der vatikanischen Glaubenskongregation, just der Kongregati-
on, die für die reine Lehre der Kirche zuständig ist193.

Man kann es nicht oft genug betonen. Eine solche Kirche, mit dieser 
hierarchischen Personalstruktur, mit dem Papst an der Spitze, den Bi-
schöfen und Priestern, hat aber auch gar nichts mit den Vorstellungen 
und Äußerungen des Wanderpredigers aus Galiläa zu tun.

Doch damit es nicht immer so negativ endet, am Schluss noch eine 
Schlagzeile aus dem Jahre 2016 von einem Markforschungsinstitut in den 
USA: „Nirgendwo wird mehr gesoffen, als im Vatikan!“. Der Vatikan hat, 
bezogen auf die Einwohnerzahl, den weltweit höchsten Weinkonsum. 
Meine erste Reaktion: Wer zölibatär leben muss, hat auch allen Grund 
zu trinken. Die tatsächliche Lösung ist allerdings schlichter. Im Super-
markt des Vatikan gibt es Alkohol „duty free“, also um 22 Prozent billiger 
als in den Supermärkten Roms. Nicht nur die 800 Einwohner des Vati-
kanstaates, sondern auch alle Angestellten, die in Rom und Umgebung 
leben, decken sich kistenweise dort mit alkoholischen Getränken ein. 

Möglicherweise ist aber doch etwas dran, an meiner Vermutung. Denn 
dies ist der Staat auf der Erde mit den meisten Singles und einer Gebur-
tenrate, die „gegen Null“ geht. Natürlich wird hier gesoffen, sei es aus 
Einsamkeit oder aus Weltschmerz, unter Glaubensbrüdern beim Abend-
essen, sagen selbst die Kleriker.

192	 Zitiert aus: www.katholisch.de/aktuelles/… vom 13.10.2017.
193	 Zitiert aus: Handelsblatt vom 09.12.2015.

https://doi.org/10.5771/9783828872233 - Generiert durch IP 216.73.216.96, am 13.01.2026, 20:40:35. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828872233


191

Wenn der Priester die freiliegende Schulter berührt …

Vielleicht sprechen die Kleriker, nicht nur in Rom, doch etwas mehr 
dem guten Wein zu, weil sie unter der Last der ihnen gegebenen „Gewalten“ 
und den hohen Ansprüchen an ihre Person mit Keuschheit, Armut und 
Gehorsam nicht doch zum Trinker werden müssen. Geld genug ist ja da.

Wenn der Priester die freiliegende Schulter berührt …

Niki Lauda war stinksauer. Der ehemalige Formel1-Pilot und mehrfa-
che Weltmeister war nach seinem schicksalhaften Unfall beim Rennen 
auf dem Nürburgring im Jahre 1978 unter dramatischen Umständen 
ins Krankenhaus eingeliefert worden; er lag auf der Intensivstation und 
kämpfte um sein Leben.

Auf die Frage nach der „Letzten Ölung“ hat er später berichtet: „Ich 
habe kurz überlegt und mir gedacht, schaden kann mir das ja nicht. Also 
habe ich genickt und darauf gewartet, was passiert“. Nach seiner Be-
schreibung hat ihn der herbeigerufene Priester nur an der Schulter be-
rührt und sonst ist nichts weiter geschehen. 

„Ich erwarte, dass da jemand kommt, mit mir redet, mich auch trös-
tet, und dann so etwas …“. Die Wut über diesen Vorgang hat ihn nach 
eigenen Angaben närrisch gemacht und ihn geradezu angespornt, sich 
nicht hängen zu lassen und nicht aufzugeben194.

Von einer Gnade Gottes zum übernatürlichen Heil der Seele oder gar 
zum natürlichen Heil des Leibes hatte er nach eigenen Aussagen nichts 
bemerkt. Vielmehr scheint der Ärger über den Vorgang Kräfte freigesetzt 
zu haben, die für die Heilung des Körpers förderlich waren. Eine solche 
Wirkung der „Letzten Ölung“, jetzt Krankensalbung genannt, entspricht 
aber sicher nicht der Intention der katholischen Kirche.

Ihre Intention steht im Dogma:

»Die Krankensalbung bewirkt die Nachlassung der noch vorhan-
denen schweren und lässlichen Sünden«.

Der Priester hatte wahrscheinlich bei Niki Lauda nach den dogmatischen 
Vorgaben der Kirche korrekt gehandelt, da er annehmen musste, dass der 

194	 Information aus:  
www.motorsport-total.com/formel1/news/lauda_letzte_oelung …

https://doi.org/10.5771/9783828872233 - Generiert durch IP 216.73.216.96, am 13.01.2026, 20:40:35. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828872233


192

Wenn Absurditäten zur Denkschwäche führen …

Patient aufgrund der Schwere der Verletzungen nicht mehr ansprechbar 
war und sein verbundener Körper nur noch die Schulter freigab, um die 
Salbung mit Öl vornehmen zu können. Die lateinischen Formulierun-
gen und Gebete wird er sicher wegen der fehlenden Ansprechbarkeit des 
Todkranken besonders leise gesprochen haben. 

Die nicht zu beanstandende Form der „Letzten Ölung“ besteht nach 
den Vorgaben der Kirche in der Salbung und in dem begleitenden Ge-
bet des Priesters für den Kranken. Also war alles korrekt verlaufen. Zu-
mal die Gültigkeit des Empfangs von der Intention des Sterbenden ab-
hängig ist, dieses Sakrament auch empfangen zu wollen, und dies hatte 
Niki Lauda ja nun deutlich genug artikuliert. Obwohl, so richtig würdig 
empfangen hat er diese „Ölung“ ja wohl doch nicht, denn eine vollkom-
mene Reue der Sünden wäre ja die Voraussetzung für die Nachlassung 
der Sünden und für die Gültigkeit des Sakramentes gewesen.

Aber was soll’s. Niki Lauda hat es damals überlebt. Die Frage ist nur 
noch, ob es trotz oder wegen der „letzten Ölung“ so gut ausgegangen ist.

So ganz sicher ist sich da nicht einmal die Kirche, denn die Heilung 
des Körpers durch die Salbung des Priesters bei der Sakramentenspen-
dung ist ja bis heute immer noch nicht nachgewiesen und es redet aktu-
ell ja auch niemand mehr davon. 

Ein weiteres, nach wie vor zu glaubendes Dogma der Kirche besagt 
auch: 

»Die letzte Ölung bewirkt bisweilen, wenn es dem Seelenheil 
dienlich ist, die Wiederherstellung der leiblichen Gesundheit«. 

Wie kann denn so etwas geschehen? 
Ein vom Katholiken zu glaubendes Dogma mit einer Formulierung 

„bisweilen“ ist genauso unsinnig wie die Aussage: „Ab und zu“ oder „dann 
und wann“ oder „manchmal“ wird die leibliche Gesundheit wiederher-
gestellt. Und dann auch nur, wenn es dem Seelenheil dient. Wenn es die-
sem nicht dient, wird die Gesundheit wahrscheinlich nicht wiederher-
gestellt. Eine dogmatische Aussage, die ewig Gültigkeit haben soll, kann 
doch nicht so schwammig formuliert sein. Sie muss eindeutig sein, statt 
jede Menge Fragen aufzuwerfen.

Offensichtlich hat es der Klerus auch schon bemerkt. Die Kraft Kranke 
zu heilen hat schon in der Vergangenheit die Geistlichkeit stark überfor-
dert. Die Chance, die die Medizin bietet, scheint da doch bedeutend grö-
ßer zu sein. Eine solche Kraft wurde von Jesus und seinen Nachfolgern 

https://doi.org/10.5771/9783828872233 - Generiert durch IP 216.73.216.96, am 13.01.2026, 20:40:35. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828872233


193

Wenn der Priester die freiliegende Schulter berührt …

wohl nicht richtig weitergegeben. So bleibt für den Gläubigen die Gene-
sung durch die „Salbung“ reiner Zufall. Gott sei Dank hat man heutzu-
tage eine hoch entwickelte medizinische Versorgung. Auch die aktuellen 
Schriften der Theologen haben für dieses Problem keine Lösung parat 
und sie flüchten in die Ausführungen der alten Kirchenväter: »Das De-
cretum … schreibt der „Letzten Ölung“ die Heilung der Seele und unter 
Umständen auch die Heilung des Leibes zu«195. Unter welchen Umstän-
den das gelingen soll, schreiben sie allerdings nicht.

Seit dem II. Vatikanischen Konzil ist bei diesem Sakrament auch 
vom „Wandel in der Sinngebung“ die Rede und die Formulierung „Letz-
te Ölung“ wurde von der Versammlung der Bischöfe durch das Wort 

„Krankensalbung“ ersetzt. Damit sollte zum Ausdruck gebracht wer-
den, dass man sich zurückbesinnen wollte auf die Ursprünge des Chris-
tentums, von einem Sterbesakrament zu einem Sakrament der Hilfe 
bei schwerer Krankheit. Die Rückbesinnung auf Praktiken des frühen 
Mittelalters hilft wenig, wenn es darum geht, dem Sakrament eine bib-
lische Begründung und eine Legitimation durch die Worte Jesu zu ge-
ben. »Das Sakrament der Krankensalbung ist in der Heiligen Schrift 
angedeutet«196, sagen die Theologen. Viel unsicherer kann man es ei-
gentlich nicht formulieren.

Nach der Bibel hat Jesus den Kranken die Hand aufgelegt und soge-
nannte Wunder bewirkt. Zumindest sagen die Evangelisten dies, die Je-
sus zwar nie gesehen haben, es aber vom Hörensagen zu wissen glauben. 
Von Naturwundern über Dämonenaustreibungen, von Krankenheilungen 
bis zur Erweckung von Toten, die ganze Palette wird in der Bibel ausge-
breitet. Doch bei kritischer Betrachtung bleibt von den Wundern nicht 
viel übrig. Viele Theologen sprechen im Alltag nicht mehr von Wundern, 
sondern qualifizieren diese Bibelstellen als rein historische Beschreibun-
gen. Für die Dämonenaustreibungen und die Krankenheilungen in der 
Bibel würde die heutige Psychiatrie und die Medizin sicher erklärba-
re Diagnosen liefern können. Für Jesus und das Judentum, wie für vie-
le damaligen Völker des arabischen Raumes waren Krankheiten nie nur 
ein rein medizinisches Problem, sondern immer auch verbunden mit le-
bensfeindlichen Mächten (Dämonen), mit der Klage über Gottesferne, 
mit dem Zorn Gottes und mit ihrer eingeschränkten Kenntnis über die 
Welt und die kosmischen Gesetzmäßigkeiten. Eine Krankheit war auch 

195	 Ludwig Ott, Grundriss der Dogmatik, a. a. O., Seite 533.
196	 Ludwig Ott, Grundriss der Dogmatik, a. a. O., Seite 530.

https://doi.org/10.5771/9783828872233 - Generiert durch IP 216.73.216.96, am 13.01.2026, 20:40:35. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828872233


194

Wenn Absurditäten zur Denkschwäche führen …

immer die fehlende Zuwendung eines Gottes, an den man glaubte und 
nicht nur das Problem einer eingeschränkten Kenntnis über Defekte des 
menschlichen Organismus. 

Für die Menschen der Antike gab es einen fließenden Übergang zwi-
schen der damaligen medizinischen Versorgung und einem stark ideo-
logisch verankerten Glauben an die Wundertaten der Götter. Von einer 
göttlichen Zuwendung ging Heilung aus, das war der Glaube des jüdi-
schen Volkes und Jesus lebte und handelte in diesem Bewusstsein. Je-
sus hat als Kind seiner Zeit dieses archaisch-mythologische Weltbild ge-
teilt, genauso wie die frühen christlichen Gemeinden. Nur so sind die 
zahlreichen Berichte in der Bibel über Jesu Wundertaten zu verstehen. 

Die Theologie streitet bis heute darüber und wird es auch weiterhin 
tun, welche Wundertaten Jesu sie selbst überhaupt noch vertreten soll. 
Ein gläubiger Christ bleibt angesichts dieser Unstimmigkeiten einfach 
nur ratlos zurück. 

Alle Theologen an den Hochschulen sind sich heute darüber einig, 
dass die Totenerweckungen in der Bibel keine historisch verifizierbaren 
Ereignisse waren, sondern das Werk der Bibelautoren, die die kursie-
renden Erzählungen in den christlichen Gemeinden der damaligen Zeit 
weiter ausgeschmückt haben. 

Was bleibt also für den kritischen Betrachter? Aufgrund der fehlen-
den authentischen Quellen ist es unmöglich, das Wirken Jesu in Galiläa 
zu rekonstruieren und es ist einhellige Überzeugung der historisch-kriti-
schen Bibelforschung, dass die spektakulären Wunder Jesu als sogenann-
te nachösterliche Eintragungen und spätere Ergänzungen bzw. Überhö-
hungen in die Bibel eingeflossen sind. Die wunderwirkenden Züge Jesu 
wurden erst später in die ursprünglich nicht wunderhaften Berichte ein-
getragen. Die Forschung hat in Einzelfällen sogar nachgewiesen, dass 
das Wunderhafte in Bibelstellen nicht nur erfunden, sondern im Lau-
fe der Zeit sogar noch gesteigert worden ist. Bei kritischer Betrachtung 
sind die Wunder Jesu in der Bibel, dies gilt übrigens auch für alle „Wun-
derbeweise“, die im Rahmen von Heiligsprechungen nach wie vor gefor-
dert werden, niemals als Beweis anzusehen, dass irgendwelche Naturge-
setze „ausgehebelt“ worden sind. Solche Wunder gibt es einfach nicht. 

Und doch! Die von Jesus angeblich vollbrachten und in der Bibel 
ausformulierten Taten waren in den Augen seiner Zeitgenossen häu-
fig Wundertaten. 

»Und es erhob sich ein gewaltiger Sturm … Und die Wellen schlugen 
in das Boot … Und der Meister schlief. Da weckten sie ihn und sagten: 

https://doi.org/10.5771/9783828872233 - Generiert durch IP 216.73.216.96, am 13.01.2026, 20:40:35. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828872233


195

Wenn der Priester die freiliegende Schulter berührt …

„Meister, kümmert es dich nicht, dass wir untergehen?“ … Wach gewor-
den gebot er dem Sturm: „Schweige, sei still!“«.

Die Beschreibungen der Taten Jesu werden vielfach durch die Evan-
gelisten dramaturgisch gesteigert und man fügte den Erzählungen typi-
sche Elemente einer akuten Bedrohung hinzu. Nicht nur dass das Boot 
drohte unterzugehen, sondern dass ausgerechnet der schläft und nichts 
unternimmt, der allein die Situation hätte entschärfen können.

Jesus hat keinen Sturm gestillt, keine Brote vermehrt und auch keinen 
Feigenbaum verflucht. Solche und weitere Wundertaten von tatsächlicher 
Naturbeeinflussung, von Krankenheilung und Dämonenaustreibung ha-
ben nie stattgefunden. Auch sie entsprachen lediglich den erzählerischen 
Zutaten und Ergänzungen der Evangelisten bei der Beschreibung der Le-
bensgeschichte Jesu. Diese Berichte sind reines Wunschdenken und spie-
geln die überhöhte Anschauung Jesu wider, wie sie die noch zahlenmä-
ßig kleinen christlichen Gemeinden nach dem Tod und der angeblichen 
Auferstehung Jesu mündlich überliefert hatten. Es war mehr die feste 
Überzeugung des frühen Christentums, dass die Handauflegungen, die 
Berührungen und Gesten Jesu heilende Wirkung hatten und dass seine 
Nachfolger durch Gebete, Salbungen und Handauflegungen Kranke hei-
len, Dämonen austreiben und Sünden vergeben konnten.

Folglich praktizierten die Gemeinden nach dem Tode ihres Gottes die-
se Rituale der Krankenheilung und der Dämonenaustreibung auch weiter.

Obwohl sich in der Schrift, trotz aller Ergänzungen und Verände-
rungen, kein Nachweis für die Einsetzung eines solchen Sakramentes 
durch Jesus finden lässt, ist es menschlich leicht nachvollziehbar, dass 
die Nachfolger der Apostel und die Bischöfe bzw. Priester der Folgezeit 
bei Krankheiten und Tod von Gemeindemitgliedern, bei unerklärlichen 
Phänomenen der Natur und bei allen Ereignissen, in denen sie das Wir-
ken außergewöhnlicher (überirdischer) Mächte zu spüren meinten, ein 
Ritual entwickelten und auch handeln wollten, wie „der Herr“. Oder zu-
mindest etwas tun wollten im Namen des Herrn oder als Verwalter der 
Geheimnisse Gottes.

Gewirkt hat es freilich nicht! Die schriftlichen Ausführungen der ers-
ten Jahrhunderte zur Krankensalbung und Heilung durch die Presbyter 
sind nicht gerade zahlreich. In einer Kirchenordnung des Bischofs Hip-
polyt von Rom aus dem Anfang des 3. Jahrhunderts ist ein Gebet zur 
Weihe des Öls und ein Gebet um Gesundheit aufgeführt und zwar für 
die, die es gebrauchen können. Die Wirkung der Salbung als Befreiung 
von körperlichen Krankheiten und Schwächen und die Austreibung bö-

https://doi.org/10.5771/9783828872233 - Generiert durch IP 216.73.216.96, am 13.01.2026, 20:40:35. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828872233


196

Wenn Absurditäten zur Denkschwäche führen …

ser Geister ist nirgendwo belegt. Wie sollte sie auch? Die gewünschte 
Wirkung wird sich auch hier wieder nur dem Glaubenden erschließen!

Ohne freilich schon Sakrament zu sein, ist die Salbung von Kranken in 
den christlichen Gemeinden historisch belegt. So mahnt zum Beispiel im 
6. Jahrhundert Cäsarius von Arles die Gläubigen, im Falle einer Krank-
heit nicht zu den Wahrsagern und Zauberern zu gehen und durch An-
wendung von Zaubermitteln Heilung zu suchen, sondern zur Kirche zu 
kommen. Trotzdem wurde die Krankensalbung durch Priester keine flä-
chendeckende Angelegenheit und dies aus einer Vielzahl von Gründen.

Die Gesundheit des Leibes stellte sich trotz der Krankensalbung nicht 
wie gewünscht ein und das Nachlassen der Sünden war durch die Beich-
te und Buße ja schon gegeben. Zudem entwickelten sich Missbräuche, 
wie sie vielfach in der Kirchengeschichte zu beobachten sind. Diese wa-
ren vor allem gekennzeichnet durch ungebührlich hohe Abgaben an den 
Klerus oder häufig auch durch schwere Bußauflagen. Außerdem sind wei-
tere „irrtümliche Anschauungen“ wie Unerlaubtheit des ehelichen Ver-
kehrs, Verbot des Genusses von Fleischspeisen, Barfußgehen nach dem 
Empfang der Salbung, in der theologischen Literatur aufgeführt. Sie alle 
haben dazu geführt, dass schon ab dem 8. Jahrhundert eine Art Umak-
zentuierung oder auch Umdeutung der Krankensalbung durch die Kleri-
ker vorgenommen wurde. Im Laufe der folgenden Jahrhunderte wurden 
diese Tätigkeiten dann zu einem Sakrament, das als sogenannte „Letzte 
Ölung“ am Lebensende zu spenden ist. Ab da steht interessanterweise 
nicht mehr die Heilung von Krankheiten im Mittelpunkt, sondern die 
Heilung der Seele und nur noch unter Umständen die Heilung des Leibes. 

Im 16. Jahrhundert zählt das Konzil von Trient die Wirkungen der 
„Letzten Ölung“ auf: »Verleihung der Gnade, Nachlassen der Sünden, 
Beseitigung der „Überbleibsel der Sünde“, die Erleichterung und Stär-
kung der Kranken …«.

Seit dieser Zeit wird die „letzte Ölung“ zu einem Sakrament der Weg-
gehenden und damit zu einer Art Rettungsanker als Ergänzung zum Sa-
krament der Buße. Durch dieses Sakrament soll die Seele des Kranken 
geheilt werden, die Beschwerden des Todeskampfes erträglicher werden 
und die sittliche Schwäche überwunden werden, die im Kranken als Fol-
ge der Sünde zurückgeblieben ist.

Somit entwickelte sich in der Kirche die subtile Konstruktion einer 
dritten „Rettungsplanke“ für die Gemeindemitglieder, damit sie nicht 
verloren gehen und in der ewigen Verdammnis landen.

https://doi.org/10.5771/9783828872233 - Generiert durch IP 216.73.216.96, am 13.01.2026, 20:40:35. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828872233


197

Wenn der Priester die freiliegende Schulter berührt …

Das Sakrament ist außerdem jederzeit wiederholbar, sollte sich der 
Zustand des Kranken verbessern und ihm ein weiterer Lebensabschnitt 
vergönnt sein. Es kann also sein, dass dieser unverhoffte weitere Lebens-
abschnitt dann wieder zur Sünde führt, wovon im Allgemeinen auszu-
gehen ist und dass deswegen die erneute Spende der „Letzten Ölung“ 
notwendig wird. Denn es ist am Lebensende besonders wichtig, von al-
ler Schuld frei zu sein. Diese Befreiung geht nur durch die „Ölung“, nur 
sie tilgt nach der Lehre der Kirche »per accidens (also so nebenher) auf-
grund der Einsetzung durch Christus die schweren Sünden«.

Dieselbe Kirche, die so redet, artikuliert auf der nächsten Seite der 
Dogmatik-Literatur, dass sich »ein ausdrücklich göttliches Gebot für den 
Empfang der „Letzten Ölung“ nicht erweisen lässt«197.

Auch wenn das II. Vatikanische Konzil die Intentionen des frühen 
Christentums wieder in den Vordergrund gerückt hat und so von „Kran-
kensalbung“ und nicht mehr von „Letzter Ölung“ spricht, so bleibt doch 
die Absicht der Kirche unverändert. Die Krankensalbung wird zu ei-
nem angemessenen Zeitpunkt gespendet, am Lebensende und die von 
den Kirchenvätern formulierte und dogmatisch festgelegte Wirkung des 
Sakraments soll nach wie vor eintreten. Nämlich die Heilung von der 
Schwächung der Seele und die endgültige Beseitigung von der Anhaf-
tung der Sündenreste198. Doch was, um Himmels Willen, sind bloß die-
se Sündenreste?

Dass sich Jesus, seine Jünger und das frühe Christentum im Beson-
deren der Kranken und Schwachen annahm, ist nicht hoch genug zu be-
werten. Es war ein wesentlicher Kernpunkt der Lehren Jesu und zu seiner 
Zeit eher ungewöhnlich und daher auch für die heutige Zeit besonders 
bemerkenswert. Dieser Aspekt des Christentums hat sicher auch neben 
vielen weiteren Faktoren zur schnellen Ausbreitung der Lehre Jesu im 
östlichen Mittelmeerraum geführt. Die Begründung für ein Sakrament, 
das am Lebensende gespendet wird, lässt sich jedoch aus den Worten 
Jesu in der Bibel nicht ermitteln. Erst die Kirche und ihr Personal entwi-
ckelte im Laufe der Jahrhunderte einen Sakramentenfundus zum angeb-
lichen Nachlassen der Sünden und zur Tilgung von Restschulden durch 
ihre Priester. Dies ist also ein historisch in der Kirche gewachsener Vor-
gang, der niemals durch Gottes Wort legitimiert ist und zum Heil not-
wendig ist er schon mal gar nicht. 

197	 Ludwig Ott, Grundriss der Dogmatik, a. a. O., Seite 535.
198	 Vgl. hierzu: Ludwig Ott, Grundriss der Dogmatik, a. a. O., Seite 533 ff.

https://doi.org/10.5771/9783828872233 - Generiert durch IP 216.73.216.96, am 13.01.2026, 20:40:35. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828872233


198

Wenn Absurditäten zur Denkschwäche führen …

Was bleibt, ist die Erkenntnis, dass sich auch dieses Sakrament im 
Laufe der Kirchengeschichte selbst schuf und es dann der Bibel zudik-
tiert wurde, wie so vieles.

Man zuckt zurück, scheut sich, will nicht wieder „draufschlagen“ und 
nicht undifferenziert in eine allgemeine Polemik gegenüber der Kirche 
verfallen. 

Doch während einem klar wird, dass ein großer Teil der selbst ge-
schaffenen, über Jahrhunderte entwickelten Strukturen und Glaubens-
sätze der Kirche keine biblische Begründung mehr haben und nie hat-
ten, veröffentlicht beispielsweise das Erzbistum Paderborn im Jahre 2016 
seine Vermögensbilanz des Jahres 2015. 

Sie ahnen schon, was jetzt kommt … 
Während die Kirche die Ängste und Fragen der Menschen zum Leben 

nach dem Tode mit Androhungen des ewigen Feuers beantwortet und 
sich selbst anmaßt, dass nur durch die „Handauflegung“ ihres Personals 
der Mensch zur Erlösung kommen kann, veröffentlicht das Bistum Pa-
derborn seinen Aktien- und Wertpapierbesitz in Höhe von 2,7 Milliar-
den Euro. Der reine Gewinn des Jahres belief sich auf weit über 44 Mil-
lionen Euro. Das Gesamtvermögen besteht nach den Meldungen der 
Medien im Jahre 2018199 unter anderem aus Finanzanlagen und Wertpa-
pieren und hatte zu dieser Zeit ein Volumen von 3,95 Milliarden Euro. 
Die Kleriker spekulieren mit ihrem Vermögen, zocken an der Börse, mit 
den Kirchensteuern der Gläubigen … 

Während einem klar wird, dass die eigentliche Aufgabe einer christ-
lichen Gemeinschaft auch und gerade nach den Texten Jesu in der Bi-
bel, die ja von Menschen nach dem Hörensagen ausformuliert worden 
sind, die Sorge um die Alten, Kranken und Schwachen in dieser Welt ist 
und zwar die konkrete Sorge und aktive Hilfe, beschreibt das Bistum Pa-
derborn sein Vermögen in einer solchen Größenordnung, wohlgemerkt, 
ohne das Vermögen des „Bischöflichen Stuhls“. 

Was könnte mit diesen Mitteln nicht alles konkret umgesetzt wer-
den, im Kampf um bessere Lebenschancen für Bedrohte, im Kampf um 
die Lebensrettung von Kriegsflüchtlingen, im Kampf um den Hunger in 
dieser Welt, im Kampf um die Bewältigung des Elendes auf dem Glo-
bus, aber natürlich auch zur geistlichen Unterstützung bei der Bewälti-
gung eines wichtigen Themas in der westlichen Welt, nämlich der Ent-
tabuisierung des Todes. 

199	 Nachricht aus der Tageszeitung: „Neue Westfälische“, Bielefeld, 11.10.2018.

https://doi.org/10.5771/9783828872233 - Generiert durch IP 216.73.216.96, am 13.01.2026, 20:40:35. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828872233


199

Wenn der Priester die freiliegende Schulter berührt …

Mit reiner Symbolik scheint es heute wohl nicht mehr getan zu sein, 
hier müssen die Strukturen und Aufgaben der katholischen Kirche grund-
sätzlich neu gedacht und neu definiert werden. 

Selbstverständlich ist auch der Einsatz eines Klerikers vor Ort wich-
tig, sich einzusetzen für Kranke und Schwache, zu reden, zu trösten, so 
wie Niki Lauda sich das vorgestellt hatte, denn wenn dies in der entspre-
chenden Weise geschieht, so soll die Salbung mit Öl auf der Schulter des 
Schwerverletzten in „Gottes Namen“ auch geschehen.

https://doi.org/10.5771/9783828872233 - Generiert durch IP 216.73.216.96, am 13.01.2026, 20:40:35. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828872233


https://doi.org/10.5771/9783828872233 - Generiert durch IP 216.73.216.96, am 13.01.2026, 20:40:35. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828872233


201

8	 Wenn die Spielweise einer 
Fußballmannschaft zu behäbig 
wirkt … 

Das Bild ist gar nicht mal so verkehrt. Der Kölner Kardinal Woelki äu-
ßerte im „Kölner Domradio“ die Überlegung200, es gebe Parallelen zwi-
schen der bei der Weltmeisterschaft in Russland gescheiterten deutschen 
Nationalmannschaft und der katholischen Kirche. 

Er beklagte die fehlende Leidenschaft und Begeisterung der Spieler 
auf dem Platz. Irgendwie hätte die Mannschaft zu behäbig gewirkt und 
er entdecke da leider durchaus Parallelen zur Kirche. Er versäumte je-
doch zu sagen, dass ein Kardinal als Teil des Trainerstabes der Kirche 
auch hier nicht unmaßgeblich an dem Dilemma und der Misere der ka-
tholischen Kirche beteiligt ist. Und dies als Kleriker, der sich ähnlich 
dem Cheftrainer Jogi Löw »mit engen T-Shirts mit Ärmelchen«, wie es 
der Journalist Klaus Brinkbäumer im Spiegel beschreibt201, mit Soutane 
und römischem „Halskragen“ als Mann Gottes und besonders berufe-
ner Mensch in der Öffentlichkeit exponiert.

Der Kardinal hat seine Sichtweise leider nicht zu Ende gedacht. »Wenn 
ein 58-jähriger Mann so aussieht«, sagt Brinkbäumer über Jogi Löw, »so 
verrät er etwas über sich, das er vermutlich nicht verraten will«. Trifft 
dies nicht auch auf einen 61-jährigen Bischof im Ornat zu? Ist bei den 
Kirchenvertretern nicht auch die Liturgie und die Dogmatik, das Mess-
gewand und die Selbstinszenierung wichtiger als die authentischen Wor-
te eines Wanderpredigers aus Galiläa?

Man könnte meinen, Klaus Brinkbäumer habe die katholische Kir-
che gemeint, als er vom sturen Glauben an Bewährtes sprach, an »Struk-

200	 Nachricht aus der Tageszeitung: „Neue Westfälische“, Bielefeld, 16.07.2018.
201	 Klaus Brinkbäumer in: „Der Spiegel“ 27/2018.

https://doi.org/10.5771/9783828872233 - Generiert durch IP 216.73.216.96, am 13.01.2026, 20:40:35. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828872233


202

����������������������������������������������������������������

turen, die einst funktionierten, von der Verweigerung von Einschnitten 
und Veränderung … und vom Versuch, einen nicht konservierbaren Sta-
tus quo irgendwie bitte, bitte doch zu konservieren«. Doch Brinkbäumer 
sprach nur von einer gescheiterten Fußballmannschaft.

So richtig hilfreich ist der Vergleich allerdings dann doch wieder nicht. 
Für die christlichen Kirchen in Deutschland stellt sich die Situation viel 
schlimmer, ja geradezu dramatisch dar. Der Deutsche Fußballbund hat-
te im Jahre 2017 noch steigende Mitgliederzahlen, während sich die Zahl 
der Mitglieder der christlichen Kirchen in Deutschland seit 1950 gera-
dezu halbiert hat. 

Man mag das bedauern oder auch begrüßen, doch an der Tatsache 
ist nicht zu rütteln. Es geht in diesem Lande mit den christlichen Kir-
chen immer weiter bergab. Sogar die BILD-Zeitung macht sich Sorgen. 
In ihrer Ausgabe vom 21.7.2018 beklagt sie die schwindende Mitglieder-
zahl der christlichen Kirchen in Deutschland. Zieht man Taufen und 
Kircheneintritte ab, so verlieren die Kirchen jährlich immer noch cir-
ca 660 000 Mitglieder und dieser fortschreitende Prozess der Loslösung 
von den christlichen Kirchen vollzieht sich in ganz Europa. Da ist es ab-
zusehen, wann „das Ende naht“.

Nach den zur Zeit vorliegenden Statistiken fühlten sich zudem im 
Jahre 2017 nur noch 10 bis 15 Prozent aller Christen ausdrücklich den 
christlichen Kirchen verbunden. Nur diese kleine Zahl praktiziert noch 
den sonntäglichen Kirchgang und den regelmäßigen Empfang der Sak-
ramente. Die anderen genießen die kirchlichen Einrichtungen nur noch 
in homöopathischen Dosen.

Doch nicht nur das, auch das professionelle, geweihte Personal ver-
lässt das sinkende Schiff oder betritt es erst gar nicht. Nach den Umfra-
gen in den 27 deutschen Bistümern wurden im Jahre 2017 noch 60 Pries-
ter geweiht. Die Gesamtzahl der Priester der Kirche sinkt folglich ebenso 
dramatisch. So gab es nach den Statistiken der Deutschen Bischofskon-
ferenz im Jahre 1990 noch fast 20 000 katholische Geistliche, im Jahre 
2016 waren es jedoch nur noch 13 856. 

Die Gläubigen verlassen bewusst und in Scharen die Institution, die 
für sie drastisch sichtbar nur noch Unzulänglichkeiten und Zumutun-
gen bereithält. 

Der Grund, warum Menschen sich einer Kirche zugehörig fühlen, 
entzieht sich jeder Argumentation und jeder rationalen Begründung.

Außerdem liefert die Institution häufig genug Skandale ihres Personals, 
hat aber selbst den meisten Christen nichts mehr zu sagen. 

https://doi.org/10.5771/9783828872233 - Generiert durch IP 216.73.216.96, am 13.01.2026, 20:40:35. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828872233


203

Die wirkmächtige Anwesenheit eines Gottes in seiner Kirche, so Ralf 
Miggelbrink, sei »von der gleichen geheimnisvollen Art … wie Gottes 
Wirksamkeit in jedem einzelnen Menschen«202. 

Und so schwindet sie dahin, die Schar der Gläubigen, fast unbemerkt 
und von der Öffentlichkeit kaum wahrgenommen. Die Kirchen bleiben 
leer, werden bestenfalls zu Kneipen, wahrscheinlicher ist jedoch der Ab-
riss, oder es wird eine Moschee daraus. Im Hamburger Stadtteil Horn, so 
schreibt der Spiegel im April 2018, lässt das Islamische Zentrum mit Fi-
nanzhilfe aus Kuweit eine ehemalige Kirche zu einer Moschee umbauen. 
Die Gemeindemitglieder waren verstorben, ausgetreten oder weggezogen.

Wendet man sich jedoch der Institution Kirche zu, sucht nach tief 
Verwurzeltem, nach eventuell Verlorengegangenem, nach Verschütte-
tem, so stellt man sehr schnell fest, dass dieser Gott der christlichen Kir-
chen nur zu haben ist, wenn man, und dies vor allem in der katholischen 
Kirche, die dort definierte, dogmatisch geradezu vergewaltigte, verbo-
gene, von Kirchenvätern ausgedachte Gestalt eines Gottes und die Leh-
re von der Kirche als „Leib Christi“ nicht nur akzeptiert sondern auch 
noch glaubend bezeugt. 

Im Katechismus für das gläubige Volk definiert sich die katholische 
Kirche selbst, legt Kerninhalte ihres Glaubens dar und formuliert bzw. 
erläutert ihre substanziellen Lehrsätze. »Die Kirche ist die eine, heilige, 
katholische und apostolische in ihrer tiefen, letzten Instanz, denn in ihr 
existiert schon das „Himmelreich“«203 Sie ist der »mystische Leib Chris-
ti«, das Geheimnis, das einzig und allein der Glaube erfassen kann. Sie 
ist das Sakrament des Heils und das Zeichen … der Gemeinschaft mit 
Gott und mit den Menschen204. Mitglieder der Kirche sind alle die, die 
sich nicht nur zum Glauben bekennen, sondern die sich auch »dem le-
gitimen Hirten, dem römischen Pontifex unterwerfen«205.

Wie soll selbst der verständnisvollste Betrachter es noch hinbekom-
men, dieser absolutistischen Kirchenvorstellung und diesen mystischen 
Unverständlichkeiten einen noch halbwegs sinnvollen inhaltlichen Kern 
abzugewinnen? Dieser Arroganz und Intoleranz begegnen, die nicht auf-
hört, sich selbst Exklusivrechte zuzuweisen und dann im Katechismus 

202	 Ralf Miggelbrink, Einführung in die Lehre von der Kirche, Wissenschaftliche 
Buchgesellschaft, Darmstadt 2003, Seite 81.

203	 Katechismus der katholischen Kirche, a. a. O., Seite 257.
204	 Vgl. hierzu: Katechismus der katholischen Kirche, a. a. O., Seite 226 ff.
205	 Jürgen Werbick, Grundlagen der Ekklesiologie, Herder Verlag, Freiburg 2009, 

Seite 102.

����������������������������������������������������������������

https://doi.org/10.5771/9783828872233 - Generiert durch IP 216.73.216.96, am 13.01.2026, 20:40:35. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828872233


204

����������������������������������������������������������������

ausführt, dass »jene Menschen nicht gerettet werden können, die sehr 
wohl wissen, dass die katholische Kirche … durch Jesus Christus gegrün-
det wurde, aber nicht in sie eintreten oder in ihr ausharren wollen … «206.

Auch der Theologe Wiedenhofer schreibt hierzu, dass seit »dem 3. Jahr-
hundert ein dogmatischer Satz zu den Selbstverständlichkeiten der ka-
tholischen Theologie gehört: „Extra ecclesiam nulla salus“ (außerhalb 
der Kirche kein Heil)«207.

Bei der Beschreibung dieser Kirche ist die Wortwahl der Kleriker schier 
unerschöpflich. Gleichzeitig ist sie unerbittlich, wenn es um die Präzi-
sierung und Erläuterung der wahren Lehre geht. Doch wenn alle intel-
lektuellen Volten nicht zum Verständnis ausreichen, dann ist die Kirche 
ein Mysterium, ein tiefes Geheimnis, das sich wahrscheinlich nur den 
überzeugten Gläubigen erschließt. Der Christ vermag nach den Aussa-
gen der Kirche nur mit den Augen des Glaubens in der sichtbaren Wirk-
lichkeit der Institution auch eine geistige Wirklichkeit wahrzunehmen, 
die dann allein Trägerin des göttlichen Lebens sein soll.

So mag es nicht verwundern, dass das Dogma zur Gründung der Kir-
che folgendermaßen lautet: 

»Die Kirche wurde von dem Gottmenschen Jesus Christus 
gegründet«.

Hat man je in der Bibel gelesen, dass der aramäisch sprechende Zimmer-
mann von Nazareth eine Kirche gegründet haben soll? Die historische 
Geschichtsschreibung und die Worte Jesu, soweit sie in den Evangelien 
als authentische Worte gelten, belegen die bereits angesprochene Tat-
sache, dass dieser Wanderprediger niemals eine Kirche gründen wollte. 
Schon gar keine Amtskirche, eine Großkirche mit hierarchischen Struk-
turen, mit einem Papst in Rom, der ein Vertreter Christi auf Erden und 
Nachfolger eines seiner Apostel sein soll.

Und trotzdem. Die Amtskirche steht dazu, obwohl es nachweislich 
keine Worte Jesu gibt, die an die damalige Öffentlichkeit in Palästina ge-
richtet waren und zur Gründung einer neuen Glaubensgemeinschaft, gar 
einer Kirche aufgerufen haben. Jesus wollte nie eine Sondergruppierung 
innerhalb des Judentums mit eigenem Glaubensbekenntnis begründen. 

206	 Katechismus der katholischen Kirche, a. a. O., Seite 252.
207	 Theodor Schneider (Hrsg.), Handbuch der Dogmatik, Band 2, a. a. O., Seite 129.

https://doi.org/10.5771/9783828872233 - Generiert durch IP 216.73.216.96, am 13.01.2026, 20:40:35. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828872233


205

Nach den Worten Jesu in den Evangelien ist seine Naherwartung eine 
eindeutige und völlig unbestrittene Tatsache, nämlich sein Warten auf 
das baldige Kommen des „Reiches Gottes“. Allen Theologen ist heute 
geläufig und sie geben es auch unbefangen zu,208 dass es bei Jesus wirk-
lich eine zeitliche Naherwartung gegeben hat, die sich so, wie er sie sich 
vorstellte und in seinen Worten formulierte, nicht erfüllt hat. In diesem 
Punkt hat sich Jesus von Nazareth deutlich geirrt. Auch der Theologe Jür-
gen Werbick folgert aus der apokalyptischen Predigt des Jesus und der 
auf eine langfristige Dauer angelegten kirchlichen Institution, dass die-
se Kirche eine „unmögliche Institution“ ist.

Die Gründer der Kirche waren die frühen Kirchenväter, beginnend 
mit Paulus, der als erster vom „Leib Christi“ gesprochen hat. Dieser jü-
dische Bürger aus Tarsus gilt für Historiker und viele Theologen als tat-
sächlicher Schöpfer des Christentums. Er hat die Grundlagen für den 
Aufbau einer hierarchisch strukturierten Gemeinde und damit einer 
Kirche geschaffen.

Seine Briefe zeigen deutlich ein Bedürfnis nach Orientierung, nach 
Lehrsätzen und nach Institutionalisierung für die gerade gegründeten 
christlichen Gemeinden. 

Die sogenannte Jesusbewegung in Palästina war zu Jesu Zeiten eher 
gekennzeichnet durch eine radikale Armut, durch jeglichen Verzicht auf 
Wohnsitz und Vorsorge, die Jünger Jesu setzten ihre ganze Hoffnung auf 
das Kommen des Friedensreiches und zwar zu ihren Lebzeiten.

Zu erklären ist es schon, dass die aramäisch sprechende Jüngerschar 
und die judenchristliche Gemeinde in Erwartung eines apokalyptischen 
Endes nur sehr provisorische Organisationsformen mit den Aposteln, den 
Anhängern und den Ältesten aufgebaut hatten. Da das nahe Ende jedoch 
nicht eintrat und der Apostel Paulus Wert darauf gelegt hatte, dass auch 
die hellenistischen Heiden, die nicht zum auserwählten Volk Gottes ge-
hörten, in die Gemeinden aufgenommen werden konnten, entstanden 
christliche Gemeinden entlang der Heerstraßen des römischen Reiches 
und der Missionswege der Apostel, die sich dann entsprechend ihren Vor-
stellungen von der Botschaft Jesu eigenständig einrichteten. Auch ent-
falteten diese Gründungen eigene Vorstellungen von einer christlichen 
Gemeindeordnung auf der Basis der Paulusbriefe, mündlicher Überlie-
ferungen und der ersten Erzählungen der Evangelisten. Diese Gemein-

208	 Vgl. hierzu: Hans Küng, Die Kirche, a. a. O., Seite 499 f.

����������������������������������������������������������������

https://doi.org/10.5771/9783828872233 - Generiert durch IP 216.73.216.96, am 13.01.2026, 20:40:35. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828872233


206

����������������������������������������������������������������

degründungen waren personell gekennzeichnet durch die Apostel, durch 
Propheten und Lehrer. 

Erst später bildete sich dann eine hierarchische Struktur mit Bischö-
fen, Presbytern und Diakonen heraus, die bei der Gründung der ersten 
Gemeinden zunächst nur administrative Aufgaben übernommen hatten. 

Selbst in der Gemeinde in Rom gab es zur Zeit des 1. Römerbriefes 
von Paulus keine allgemein gültige Gemeindeordnung. Hans Küng hat 
sich sehr intensiv mit der Historie des Christentums beschäftigt und er 
schreibt: »So wichtig … die presbyterisch-episkopale Amtsstruktur war, 
so ungeschichtlich wäre es, … auf der traditionellen dogmatischen Er-
klärung zu bestehen, die episkopale Kirchenverfassung bestehe auf göttli-
cher Einsetzung durch Jesus Christus …, auf göttlichem Recht also …«209. 

Entgegen allem Wissen um die historischen Realitäten existiert trotz-
dem das Dogma zur Gründung der Kirche, das jeden Christen verpflich-
tet, an dieser Glaubenswahrheit festzuhalten. 

Interessanterweise sah sich im 20. Jahrhundert Papst Pius X genötigt, 
die eindeutig historisch falsche Aussage in einer dogmatischen Konsti-
tution nochmals festzuhalten: »Die Kirche wurde vom wahren und ge-
schichtlichen Christus selbst in der Zeit seines Erdenlebens unmittelbar 
und persönlich gegründet«. Dieser Papst und nachfolgende Päpste lie-
ßen zwischen 1910 und 1967 noch jeden Kleriker schwören, dass die Kir-
che durch Christus selbst unmittelbar und direkt eingesetzt ist und dass 
sie auf Petrus und seine Nachfolger in Ewigkeit erbaut wurde.

Zur Begründung wurde in erster Linie die Bibelstelle im Matthäu-
sevangelium (16,18) angegeben: »Und ich sage dir: Du bist Petrus, und 
auf diesen Felsen will ich meine Kirche bauen …«.

Doch diese Bibelstelle ist, alle Theologen wissen das und Papst Pius X 
wusste das auch, nachweislich nicht von Jesus gesagt. Jesus sprach vom 
bevorstehenden Ende der Welt und nicht von der Gründung einer Kir-
che, die dann auch noch „auf Ewigkeit“ Bestand haben sollte. Die his-
torisch-kritische Jesusforschung hat es an den Tag gebracht und der re-
nommierte Wissenschaftler für die Geschichte des frühen Christentums 
Gerd Lüdemann sagt: »Diese Teststelle ist unecht. Der Text wurde von 
Petrus selbst oder seinen Anhängern Jesus in den Mund gelegt und an-
schließend vom Evangelisten Matthäus ins Leben Jesu vordatiert«210. 

209	 Hans Küng, Christentum, a. a. O., Seite 161.
210	 Gerd Lüdemann, Jesus nach 2000 Jahren, zu Klampen Verlag, Springe, 

4. Auflage 2014, Seite 256.

https://doi.org/10.5771/9783828872233 - Generiert durch IP 216.73.216.96, am 13.01.2026, 20:40:35. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828872233


207

Die Sicht, dass Jesus die Kirche gegründet haben soll, ist aus vielen 
Gründen fragwürdig, da alle Evangelien erst in der 2. Hälfte des 1. Jahr-
hunderts nach Christus entstanden sind und die angeblichen Worte Jesu 
mit der jeweiligen Situation der frühen Kirche bzw. mit den Fragen der 
neu gegründeten Gemeinden „harmonisiert“ wurden. Allein aus diesem 
Grund kann diese Bibelstelle nicht als Argument zur Gründung einer Kir-
che herangezogen werden. Zumal alle Exegeten den ausschließlich beim 
Evangelisten Matthäus überlieferten Text in dem starken Verdacht ha-
ben, dass es sich um eine „nachösterliche“ Wunschvorstellung der Ge-
meinden handelt. 

Der Klerus, der Katechismus, ja die gesamte Kirche, alle ignorieren 
diese Tatbestände und versuchen auch weiterhin im 21. Jahrhundert mit 
eigenartigen Sprachbildern und intellektuellen Klimmzügen die Dog-
matik zu retten und die Erkenntnisse der modernen Bibelforschung aus-
zuklammern. Oder sie versuchen es mit Auswegen. So möge man doch 
bitteschön die Kirchengründung nicht an der fehlenden Intention Jesu, 
also an dem, was er gewollt hat, festmachen, sondern man möge auch 
die Wirkungsweise seines Handelns berücksichtigen, die zu dieser Kir-
che geführt hat. Doch der Theologe Siegfried Wiedenhofer muss auch 
feststellen: »Versteht man die Kirche … als Gemeinschaft der Gläubigen 
unter der Leitung des Papstes und der Bischöfe, so ist diese Frage mit Si-
cherheit mit Nein zu beantworten«211.

Selbst der Journalist Rudolf Augstein, ein Katholik, konnte sich nicht 
vorstellen, wie die heutige Theologie das hinbekommen will. Und er fragt 
in seinem Jesus-Buch, wie der Klerus mit der Fragestellung fertig werden 
will, dass Jesus diese weltumspannende Kirche gegründet haben soll. Dies 
vor allem angesichts eines »auf das Judentum fixierten, die „Heiden“ ver-
achtenden, diesen das nahe Ende der Welt verkündenden Jesus der jüdi-
schen Tradition als den Stifter … der christlichen Kirche vorzuführen«212.

Und es geht noch weiter. Jesus soll nach den Ausführungen der Theo-
logen nicht nur diese eine heilige Kirche gegründet und in einem weite-
ren Dogma auch gestiftet haben, sondern er soll sogar die hierarchische 
Struktur mit dem Papst, den Bischöfen, den Priestern und Diakonen 
vorgegeben haben.

211	 Siegfried Wiedenhofer in: Theodor Schneider (Hrsg.), Handbuch der 
Dogmatik, Band 2, a. a. O., Seite 55.

212	 Rudolf Augstein, Jesus Menschensohn, a. a. O., Seite 110.

����������������������������������������������������������������

https://doi.org/10.5771/9783828872233 - Generiert durch IP 216.73.216.96, am 13.01.2026, 20:40:35. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828872233


208

����������������������������������������������������������������

Das Dogma sagt:

»Christus hat seiner Kirche eine hierarchische Verfassung gege-
ben«.

Es ist schlicht und ergreifend falsch und auch nicht vorstellbar, dass 
der umherziehende Wanderprediger in Armut und ohne festen Wohn-
sitz auch noch an die Hierarchie einer zu gründenden Gemeinde, gar 
an eine Kirche gedacht haben könnte. Die Bildung der hierarchischen 
Strukturen in der Kirche lässt sich nur durch die historische Entwick-
lung erklären, aber nicht theologisch und erst recht nicht biblisch recht-
fertigen. Bis in das 2. Jahrhundert nach Chr. hinein war eine hierarchi-
sche Struktur gar mit einem Bischof an der Spitze in den christlichen 
Gemeinden völlig unbekannt. 

Vielmehr war es so, dass die ersten gegründeten Gemeinden entlang 
der Hauptstraßen des Reiches vielfach ihre eigenen Vorstellungen über 
das Leben und Wirken des Jesus von Nazareth entwickelten. Der His-
toriker Clauss spricht davon, dass ein wesentliches Merkmal dieser Ge-
meinden ihre Aufsplitterung war. Jeder Zweig dieser Jesusbewegung pro-
pagierte einen eigenen Jesus. Deshalb gab es im ersten Jahrhundert auch 
keine grundlegenden Glaubensanschauungen oder gar Glaubenssätze. 
Was es gab waren die Paulusbriefe, also die Vorstellungen von Paulus, 
was denn dieser Jesus gemeint haben könnte, wenn er zu seinen Anhän-
gern sprach und außerdem die Erinnerungen derer, die ihn noch erlebt 
hatten. Hans Küng schreibt, dass Paulus in dieser Zeit eine Schlüsselrol-
le zukam. Er war es, der auch den Heiden den Glauben an den monothe-
istischen Gott der Judenchristen nahebringen wollte und so gründete er 
in Antiochia die erste Gemeinde mit Juden, die aus Jerusalem geflohen 
waren und hellenistisch gebildeten Heiden, die nicht zum auserwählten 
Volk Gottes gehörten. 

Paulus selbst kannte die Worte Jesu auch nur vom Hörensagen. All 
die, die Jesus noch miterlebt hatten, waren im biblischen Alter oder be-
reits verstorben. Die Apostel und Propheten, deren Sichtweise noch von 
den Worten Jesu geprägt war und die auf das Kommen des „Himmelrei-
ches“ gewartet hatten, wurden über die Jahre abgelöst von denjenigen, 
die bisher in den Gemeinden der großen Städte wie Antiochia, Alexan-
dria, Korinth und Rom eher administrative und organisatorische Auf-
gaben erledigt hatten. 

https://doi.org/10.5771/9783828872233 - Generiert durch IP 216.73.216.96, am 13.01.2026, 20:40:35. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828872233


209

Seit dem 2. Jahrhundert findet man in den Gemeinden eine geglie-
derte, fest gefügte, dreigliedrige Struktur von Bischöfen, Presbytern und 
Diakonen. Diese übernahmen jetzt mehr und mehr die Deutungshoheit 
über das, was der längst verstorbene Wanderprediger nach den mündli-
chen Überlieferungen und den Ausführungen des Paulus so gesagt oder 
besser, was er nach ihrer Ansicht so gemeint und gewollt haben könnte. 

Die Zeit war nicht mehr gekennzeichnet durch Apostel und Prophe-
ten, sondern durch die Hierarchie von Amtsinhabern. »Diese Bischof-
skirchen«, schreibt der Historiker, »folgten der Aufteilung des römischen 
Reiches in städtischen Territorien, überhaupt korrespondierte die Orga-
nisation der Kirche mit derjenigen des Staates«213.

Die Ausbildung von hierarchischen Strukturen setzte sich weiter fort 
und es bildeten sich in einigen Städten Bischofssitze heraus, die eine be-
sondere Vormachtstellung beanspruchten. Je größer die Gemeinden wur-
den, um so „dichter“ wurde das Netz von Regeln, Vorschriften und kul-
tischen Abläufen. Gesichert ist, dass die Feier des „Abendmahls“ in den 
Gemeinden praktiziert wurde und dass sie überwiegend unter dem Vor-
sitz eines Bischofs stattfand.

Schon im 2. Jahrhundert bezeichnete sich der Bischof von Antiochia 
als maßgebliche Stütze eines einheitlichen Glaubens in der Gemeinde. 
Mehr und mehr entwickelte sich das Bischofsamt zu einer hervorgeho-
benen Stellung und zog sowohl die Verkündigung der Lehre als auch die 
Federführung bei der Liturgie an sich.

Auch die Evangelien, die zunächst nach den Erzählungen der frühen 
Christen über das Leben Jesu verfasst worden waren, spiegelten jetzt mehr 
und mehr die Vorstellungen und Intentionen der Gemeindeleitungen wie-
der und wurden mit einer bereits „ideologisch“ gefärbten Verkündigungs-
absicht ausformuliert. Die Theologin Dorothea Sattler schreibt, dass die 
»biblischen Schriften deutlich spiegeln, dass es von Beginn an … Miss-
verständnisse der Sendung Jesu sowie Untreue gegenüber ihm gab«214.

In den nachfolgenden Jahrhunderten führten die christlichen Ge-
meinden nicht nur eine Auseinandersetzung mit den Mythen und den 
heidnischen Philosophien der Griechen und Römer, sondern sie stritten 
vor allem untereinander über die „reine Lehre“. Es gab verständlicher-
weise den Drang der Bischöfe auf eine Vereinheitlichung der Lehraus-

213	 Manfred Clauss, Ein neuer Gott für die alte Welt, a. a. O., Seite 202.
214	 Dorothea Sattler, Kirche(n), Ferdinand Schöningh Verlag, Paderborn 2013, 

Seite 39.

����������������������������������������������������������������

https://doi.org/10.5771/9783828872233 - Generiert durch IP 216.73.216.96, am 13.01.2026, 20:40:35. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828872233


210

����������������������������������������������������������������

sagen für alle entstandenen Gemeinden. Dies aber nicht nur in Bezug 
auf die rein theologischen Fragen, sondern auch in Bezug auf die Zu-
ständigkeiten, den Ablauf der Eucharistiefeier und die Liturgie, so zum 
Beispiel auf das Bußverfahren oder den kalendarischen Ostertag. 

Auch Hans Küng verweist in seinen Schriften unter Hinweis auf den 
Evangelisten Lukas und die Apostelgeschichte immer wieder darauf, dass 
es eine geradezu idealisierte Beschreibung von Lukas ist, wenn er so tut, 
als ob in den Gemeinden alle „ein Herz und eine Seele“ waren215.

Der Bischof Clemens von Alexandria forderte entgegen anderer Pra-
xis beispielsweise eine dreijährige Vorbereitungs- und Probezeit, bevor 
ein Anwärter getauft und in die Kirche aufgenommen werden konnte. 
Nach den Angaben der Historiker sind schon zu Beginn des 3. Jahrhun-
derts über 32 sogenannte christliche Sekten bekannt und sie beschrei-
ben schon gegen Ende des 4. Jahrhunderts 128 konkurrierende Häresi-
en innerhalb der Kirche.

»Statt auf das ursprüngliche Zeugnis der Schriften, berief man sich 
auf die Tradition und die Väter. Alte oder neue Väter, oft auf willkürlich 
ausgesuchte und noch willkürlicher zitierte Väter«216.

Die von der Kirche auch heute noch propagierte Vorstellung, dass so-
wohl zu Beginn des Christentums als auch in der Folgezeit nur die reine 
Lehre Jesu verkündet worden sei, ist eine Falschaussage und entspricht 
nicht der historischen Wahrheit. 

Bis hinein ins 16. Jahrhundert sahen sich die Bischöfe genötigt, die 
entwickelte hierarchische Amtsstruktur in der Kirche zu legitimieren. So 
erklärte das Konzil von Trient (1545–1563) ausdrücklich gegenüber der 
Reformation, dass die in der katholischen Kirche bestehende Hierarchie 
durch göttliche Anordnung eingesetzt worden sei.

Die Reformatoren verwarfen die Hierarchie aus gutem Grund, doch 
die Konzilsväter in Trient waren an einer Verständigung mit den Häre-
tikern nicht interessiert. Dies, obwohl die biblische Begründung für eine 
solche Ordnung weder damals noch heute gegeben ist. Sie legten statt-
dessen im Konzil eindeutig per Dekret fest und belegten jeden Leugner 
mit dem Bann und sagten, dass es in der katholischen Kirche eine durch 
göttliche Anordnung eingesetzte Hierarchie gibt, die aus Bischöfen, Pres-
bytern und Dienern besteht.

215	 Vgl. hierzu: Hans Küng, Das Christentum, a. a. O., Seite 114 ff.
216	 Hans Küng, Die Kirche, a. a. O.,, Seite 488.

https://doi.org/10.5771/9783828872233 - Generiert durch IP 216.73.216.96, am 13.01.2026, 20:40:35. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828872233


211

����������������������������������������������������������������

Selbst das folgende Dogma ist einfach eine Behauptung und an kei-
ner Stelle, weder biblisch noch historisch begründbar:

»Die den Aposteln verliehenen hierarchischen Gewalten sind auf 
die Bischöfe übergegangen«.

Nicht nur die eigentliche Ämterordnung der Kirche, sondern in der Fol-
ge auch das Bischofsamt wird unter Berufung auf das Wort Jesu in sei-
ner Stellung immer weiter hervorgehoben. Der Bischof beansprucht jetzt 
durch seine angeblich biblische Sendung und seine Stellung als Nachfolger 
der Apostel besondere Vollmachten und das nicht nur für sich, sondern 
auch für alle seine wie auch immer ernannten oder gewählten Nachfolger. 

Die Ausführungen des Katechismus lassen den Gläubigen angesichts 
der historischen Tatsachen weitgehend ratlos zurück: »Den Aposteln 
und ihren Nachfolgern wurde von Christus das Amt übertragen, in sei-
nem Namen und in seiner Vollmacht zu lehren, zu heiligen und zu lei-
ten …«217. Eine solche Übertragung des Amtes ist ausschließlich den Ge-
hirnwindungen der Kurie entsprungen. 

Es lässt sich nicht verifizieren, dass »die Bischöfe im direkten und exklu-
siven Sinn die Nachfolger der Apostel sind. Als unmittelbare Erstzeugen 
waren die Apostel von vornherein durch keine Nachfolger ersetzbar«218.

Doch die Kirche steigert sich im Laufe ihrer Geschichte noch. Nicht 
nur, dass die Bischöfe in ihre Stellung besonders hervorgehoben werden, 
sondern der Bischof der Hauptstadt des Reiches bekommt darüber hin-
aus eine noch exklusivere Stellung. Obwohl es keine Quelle gibt, die den 
Apostel Petrus und mit ihm den Bischofsitz in Rom in besonderer Wei-
se hervorhebt, wird auch dies zum Dogma:

»Christus hat den Apostel Petrus zum ersten aller Apostel und 
zum sichtbaren Haupt der ganzen Kirche bestellt«.

»Nach der Anordnung Christi soll Petrus im Primat über die 
gesamte Kirche für alle Zeiten Nachfolger haben«.

Wie wenig authentisch die Worte Jesu aus dem Matthäus-Evangelium 
sind, auf die sich die Begründungen dieser Dogmen beziehen, ist ja hin-

217	 Katechismus der katholischen Kirche, a. a. O., Seite 258.
218	 Hans Küng, Das Christentum, a. a. O., Seite 160.

https://doi.org/10.5771/9783828872233 - Generiert durch IP 216.73.216.96, am 13.01.2026, 20:40:35. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828872233


212

����������������������������������������������������������������

länglich exegetisch nachgewiesen worden. Selbst in dem frühchristlichen 
Brief der Gemeinde in Rom an die Korinther, dem 1. Clemensbrief, ist 
nicht von einem einzelnen Verfasser, gar von einem Bischof die Rede. 
Weil es ihn einfach noch nicht gab, auch nicht in Rom. In diesem Brief, 
der um das Jahr 98 nach Chr. an die Gemeinde in Korinth geschrieben 
worden sein soll, werden die Vorstellungen der römischen Christen er-
läutert, wie die Gemeinde sich in der damaligen Welt einzurichten habe. 

Der Brief war gedacht als „brüderliche Zurechtweisung“, denn es 
gab massiven Streit in der Gemeinde von Korinth und heftige Unruhen. 

Historisch macht es durchaus Sinn, dass die Rolle des Bischofs, der in 
der damaligen Hauptstadt des römischen Reiches seinen Sitz hatte, eine 
besondere Stellung einnehmen wollte. Doch es gibt nirgendwo in den 
Schriften, geschweige denn in den Evangelien der Bibel, einen Hinweis, 
dass speziell dieser Jünger Petrus für alle Zeit einen Nachfolger, gar in 
Rom, haben sollte.

Diejenigen, die den Bischofsitz in Rom innehatten, müssen natür-
lich ein hohes Interesse daran gehabt haben, sich als Nachfolger des Pe-
trus zu bezeichnen und eine besonders exponierte Stellung einzuneh-
men. Mit diesem Anspruch war natürlich auch die Wunschvorstellung 
verbunden, dass außer Paulus auch Petrus in Rom gewesen sein musste. 
Er soll der Legende nach sogar die römische Gemeinde gegründet ha-
ben, gar als Märtyrer dort gestorben sein. Dies ist jedoch eine klare Fäl-
schung der Geschichte, die sich erst gegen Ende des 2. Jahrhunderts als 
Erzählung in den Gemeinden entwickelte.

Bemüht man die historischen Fakten, so ist die römische Gemeinde 
weder von Paulus noch von Petrus gegründet worden. Es bestand schon 
vor dem Besuch von Paulus in Rom eine christliche Gemeinde, die wahr-
scheinlich von Judenchristen gegründet worden war. Es gibt kein zuver-
lässiges Zeugnis dafür, dass Petrus jemals der lokalen Kirche in Rom als 
Oberhaupt oder Bischof vorstand. Noch gibt es einen Anhaltspunkt dafür, 
»dass Petrus jemals in Rom gewesen wäre. Ebenso wenig kann man aus 
dem Clemensbrief einen Märtyrertod des Petrus entnehmen«219, schreibt 
die Theologin Uta Ranke-Heinemann.

Man kann es kaum glauben, doch im Juni 1968 verkündete Papst Paul 
VI, dass acht Knochensplitter, die bei Ausgrabungen unter dem Peters-
dom in den vierziger Jahren des 20. Jahrhunderts gefunden worden wa-
ren, die Knochen des Apostels Petrus sein sollen. Sie wurden in der Ka-

219	 Uta Ranke-Heinemann, Nein und Amen, a. a. O., Seite 257.

https://doi.org/10.5771/9783828872233 - Generiert durch IP 216.73.216.96, am 13.01.2026, 20:40:35. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828872233


213

����������������������������������������������������������������

pelle der päpstlichen Wohnräume aufbewahrt und bei einer Messe auf 
dem Petersplatz im November 2013 öffentlich gezeigt. Trotz der Tatsache, 
dass Historiker und Archäologen die Anwesenheit von Petrus in Rom 
stark bezweifeln und es keinen sicheren Nachweis gibt, bestimmte der 
Papst. Der Knochenfund in Rom war einfach zu wichtig …

Bis zum Jahre 313 nach Chr. waren die Christen durch die römischen 
Kaiser zeitweise Verfolgungen ausgesetzt und die Bischöfe der einzel-
nen christlichen Gemeinden im Reich hatten bis dahin eine eher loka-
le Bedeutung.

Nichtsdestotrotz war der Bischofsitz in Rom schon ab dem 3. Jahr-
hundert unter den Kirchenvätern sehr gefragt, ja geradezu lukrativ, ob-
wohl die Kirche im Reich noch nicht etabliert war. 

Ab dem 4. Jahrhundert übernahmen dann die Bischöfe, vor allem die 
aus den Hauptstädten der römischen Provinzen, eine führende Rolle. All-
gemein wurde ihre Autorität anerkannt und auf den ersten Konzilien im 
4. Jahrhundert auch respektiert. War man allerdings unterschiedlicher 
Meinung in Glaubensfragen, so konnte der Streit auch mal tödlich en-
den oder man exkommunizierte sich gegenseitig. Es waren jedoch eher 
die Bischöfe von Antiochia, Alexandria und Konstantinopel, die sich 
bei theologischen Fragen besonders profilierten. Der Bischof von Rom 
spielte in dieser Zeit noch eine untergeordnete Rolle. Die theologischen 

„Hochburgen“ lagen in Nordafrika, Syrien und in Kleinasien.
Der Historiker Manfred Clauss schildert eindrucksvoll die Auseinan-

dersetzung um den Bischofsitz in Rom, nachdem das Christentum von 
der römischen Obrigkeit begünstigt worden war. Der Streit eskalierte 
zwischen den Klerikern Damasus und Ursinius in der Zeit zwischen 366 
und 384 nach Chr., die beide den Sitz »und die fetten Pfründe in Rom 
anstrebten. Ihre Anhänger lieferten sich regelrechte Straßenschlachten 
mit Toten und Verwundeten … am Ende siegte Damasus, doch, wie je-
dermann weiß, gab es allein in einer Kirche insgesamt 137 Tote, die an 
einem einzigen Tag erschlagen wurden …«220.

Es bleibt der totale Widerspruch zu allen biblischen Aussagen. Trotz-
dem nehmen im Laufe der historischen Entwicklung die Bischöfe in Rom 
den angeblich von Jesus formulierten Vorrang für sich in Anspruch, und 
dies, obwohl dieser Vorrang noch bis zur Zeit des Kirchenvaters Augus-
tinus keine allgemein gültige Anerkennung in der Kirche gefunden hatte. 

220	 Manfred Clauss, Ein neuer Gott für die alte Welt, a. a. O., Seite 212.

https://doi.org/10.5771/9783828872233 - Generiert durch IP 216.73.216.96, am 13.01.2026, 20:40:35. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828872233


214

����������������������������������������������������������������

Erst ab dem 5. Jahrhundert spricht man vom Papst, von einem römi-
schen Primat, der dann in der Kirchengeschichte, trotz der vielen Ab-
spaltungen, für eine gewisse Stabilisierung der Institution gesorgt hatte. 
Andererseits führte die römische Vorstellung von der Lehre Christi und 
die praktische Ausübung des Bischofsamtes in Rom auch zu einer straff 
organisierten Großkirche, die über die Jahrhunderte hinweg mit nahe-
zu allen Mitteln immer weiter ausgebaut wurde. Dieser Ausbau geschah 
immer mit Blick auf die Vormachtstellung des Papstes gegenüber den 
anderen Bischöfen. So entwickelten sich im Laufe der Zeit in Rom ge-
radezu monarchistische Verhältnisse, die immer mit dem Hinweis auf 
die angeblich von Jesus an Petrus und seine Nachfolger gegebenen Voll-
machten und Gewalten begründet wurden. 

Heute weiß man, dass die besondere Stellung des Petrus innerhalb 
der Schar der Jünger Jesu und damit auch die Stellung seiner Nachfol-
ger nicht mehr vertreten werden kann. Die entsprechenden Behauptun-
gen der Konzilstexte sind historisch nicht zu überprüfen. Doch im Stillen 
glauben die Theologen immer noch dran, auch wenn neutestamentliche 
Quellen nicht von einem Nachfolger sprechen.

Blickt man in die Historie, so spielte bei der Spaltung der Kirche in 
eine katholische und in eine orthodoxe im Jahre 1054 der Umfang und die 
Reichweite des Primatsanspruchs durch Rom bereits eine wichtige Rolle.

Im Jahre 1302 formulierte Papst Bonifatius VIII in seiner Bulle „Unam 
Sanctam“ seinen Machtanspruch und den Vorrang der geistlichen vor 
der weltlichen Macht. Und wurde prompt vom König von Frankreich, 
Philipp VI, unter Arrest gestellt.

Das Konzil von Konstanz erklärte zwar im Jahre 1415, dass das Kon-
zil über dem Papst stehe, jedoch machte der Papst Leo X im Jahre 1516 
klar, dass dem wohl doch nicht so ist. Die päpstliche Autorität, erklär-
te er in seiner „Bulle“, »obwohl sie von einem Menschen gegeben wor-
den ist und von einem Menschen ausgeübt wird, ist nicht menschlich, 
sondern göttlich«.

So richtig ist es nicht zu glauben. Mehr als 1800 Jahre nach dem Tode 
von Petrus in der Mitte des 19. Jahrhunderts werden dem Oberhirten der 
katholischen Kirche und allen seinen Nachfolgern, man bedenke immer 
die nicht nachweisbare apostolische Thronfolge (Sukzession), Gewal-
ten verliehen, die sich die Päpste in der Kirchengeschichte zwar immer 
schon herausgenommen hatten, die aber jetzt zum Dogma, zum Glau-
benssatz, für alle Katholiken wurden.

https://doi.org/10.5771/9783828872233 - Generiert durch IP 216.73.216.96, am 13.01.2026, 20:40:35. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828872233


215

����������������������������������������������������������������

Am Morgen des 18. Juli 1870 soll ein gewaltiges Gewitter über der Stadt 
Rom getobt haben. Man hatte den Eindruck, der Vatikan und die Bischö-
fe des 1. Vatikanischen Konzils sollten beeindruckt werden. Während ein 
Kleriker die Endfassung der dogmatischen Konstitution vorträgt, geht 
nach den Angaben der Historiker eine Fensterscheibe über dem Papst-
thron zu Bruch. Doch die Konzilsväter lassen sich nicht beirren. 

Papst Pius IX hatte das Vatikanische Konzil im Jahre 1868 einberufen, 
um die kirchliche Gesetzgebung der modernen Zeit anzupassen und so-
genannte Irrtümer, die sich in der Gesellschaft und in der Kirche breit-
gemacht hatten, abzuwehren.

Seit seiner Wahl im Jahre 1846 hatte sich die politische Landschaft in 
Europa durch Revolutionen, Kriege und nationale Bewegungen stark 
verändert. Auf diese Veränderungen reagierte der Papst jedoch nicht 
mit der Öffnung der Kirche, sondern mit deutlicher Abgrenzung ge-
genüber diesen Entwicklungen, den „Zeitirrtümern“ des 19. Jahrhun-
derts. Vor allem aber ging es ihm um eine Stärkung seiner eigenen Po-
sition innerhalb der Kirche.

Im Jahre 1854 hatte er mit dem Dogma der „Unbefleckten Empfäng-
nis Marias“ seine Vorstellung vom Papstamt als Haupt der Kirche bereits 
eindrucksvoll demonstriert.

Und so kam es, wie es kommen musste. Obwohl stark umstritten, 
wurde die Konstitution „Pastor Aeternus“ im Juli 1870 in Anwesenheit 
des Papstes mit 533 Ja-Stimmen und nur 2 Gegenstimmen verabschiedet. 
An dieser letzten Abstimmung nahmen 60 Bischöfe schon nicht mehr 
teil. Sie waren bereits abgereist, um nicht gegen ihre Überzeugung ab-
stimmen zu müssen.

Die Inhalte dieser Konstitution beschäftigen sich im Wesentlichen 
mit der Frage der obersten Befehlsgewalt, der sogenannten „Jurisdikti-
onsgewalt“ des Papstes und mit seiner Unfehlbarkeit. Es wird ausdrück-
lich festgestellt, obwohl historisch und biblisch nachweislich falsch, dass 
Christus dem Petrus und allen seinen Nachfolgern diese oberste Gewalt 
verliehen habe und dass der von Christus gestiftete Primat der römi-
schen Bischöfe bis in alle Ewigkeit Bestand haben soll. Dass alle Urteile 
und Glaubensaussagen des Papstes durch keine andere Autorität in die-
ser Welt, also auch nicht durch eine Versammlung aller Bischöfe, auf-
hebbar oder abänderbar seien.

https://doi.org/10.5771/9783828872233 - Generiert durch IP 216.73.216.96, am 13.01.2026, 20:40:35. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828872233


216

����������������������������������������������������������������

So entstanden die Dogmen:

»Der Papst besitzt die volle und oberste Jurisdiktionsgewalt über 
die gesamte Kirche, nicht bloß in Sachen des Glaubens und der 
Sitten, sondern auch in der Kirchenzucht und der Regierung der 
Kirche«.

»Der Papst ist, wenn er ex cathedra (vom Lehrstuhl aus, Kraft 
seines päpstlichen Lehramtes) spricht, unfehlbar«.

Papst Pius IX hatte schon lange intensiv daran gearbeitet, seine geistli-
che aber auch seine weltliche Macht über den zu dieser Zeit noch beste-
henden Kirchenstaat hinaus, der von Rom und Latium ausgehend bis 
zur Adria reichte, für alle Zeiten festzuschreiben.

Er hatte bereits im Dezember 1864 eine Enzyklika herausgegeben, in 
der er 80 Thesen aufstellte, die für die gläubigen Christen mit hoher Ver-
bindlichkeit versehen waren. Diese Thesen beschreiben nach seiner Über-
zeugung die Irrtümer der gesellschaftlichen Anschauungen und Prinzi-
pien des politischen Liberalismus, die er strikt ablehnte221.

Es ist zum Beispiel nach päpstlicher Überzeugung abzulehnen, dass 
es »jedem Menschen freistehe, die Religion anzunehmen, welche er im 
Lichte der Vernunft für wahr hält«. Oder dass die »menschliche Vernunft 
nicht ausreiche, um das Wohl der Menschen und Völker zu sichern«, son-
dern es müsse immer auch Gott einbezogen werden.

Bei genauer Betrachtung, so schreibt der Theologe Bernhard Hasler 
über Papst Pius IX, »deuten verschiedene Charakterzüge – sein abstruser 
Mystizismus, seine despotischen Ausbrüche, sein Altersstarrsinn – da-
rauf hin, dass er schon zur Zeit des Konzils möglicherweise nicht mehr 
voll zurechnungsfähig war«222.

Offensichtlich war nur diesem Papst klar, trotz der zahlreichen Bischö-
fe, die eine andere Überzeugung hatten, dass der „göttliche Erlöser“ ihm 
diese „Unfehlbarkeit“ zuspricht und alle Nachfolger mit diesem Dogma 
ausgestattet sein sollen.

Es erstaunt nicht, dass der Originaltext der dogmatischen Konstituti-
on dies explizit auch zum Ausdruck bringt. »Die endgültigen Entschei-
dungen des Römischen Papstes sind aus sich heraus und nicht aufgrund 

221	 siehe hierzu: www.wikipedia.org/wiki/syllabus-errorum/…
222	 Zitat aus: „Der Spiegel“ 37/1979.

https://doi.org/10.5771/9783828872233 - Generiert durch IP 216.73.216.96, am 13.01.2026, 20:40:35. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828872233


217

����������������������������������������������������������������

der Zustimmung durch die Kirche unabänderlich … Und wenn sich je-
mand herausnehmen sollte, … dieser Entscheidung zu widersprechen, 
so sei er ausgeschlossen«. Der Theologe Ludwig Ott behauptet in seinem 
Standardwerk, dass der Heilige Geist im Spiel gewesen sei und meint, 
»der Grund der Unfehlbarkeit ist der übernatürliche Beistand des Heili-
gen Geistes, der den obersten Lehrer der Kirche vor Irrtum bewahrt«223. 

So ist es nur folgerichtig, dass der Vatikan diesen „Kirchenfürsten“ am 
3. September des Jahres 2000 seligsprach.

Da geht also ein Mensch hin, zugegebenermaßen ein theologisch vor-
gebildeter Mensch, der jedoch genauso wie du und ich mit seinen Unzu-
länglichkeiten zu kämpfen hat, der menschliche Bedürfnisse entwickelt, 
sogar Bedürfnisse, die er als Kleriker der Kirche verdrängen muss, der 
Gesundheit und Krankheit erlebt, der seine Notdurft verrichtet wie je-
dermann, dieser Mensch behauptet nun, nur er wisse und dürfe für alle 
Menschen dogmatisch festlegen, was denn der „göttliche Erlöser“ gesagt 
haben würde, wenn er denn noch leben würde oder gesagt haben wollte, 
wenn er noch dazu gekommen wäre. Nur er weiß, dass der angebliche 
Schöpfer dieser Erde genau ihn mit Fähigkeiten ausgestattet wissen will, 
die ihn befähigen, etwas zu einer Glaubenswahrheit zu erheben, was er 
selbst zu sagen nicht mehr in der Lage war.

Auch Kardinal Müller kennt das Wissen um das Papstamt und sagt, 
dass die päpstliche Autorität, die in der Nachfolge Petri steht, »jeder 
theoretischen Begründung durch die Schrift und aus der Überlieferung 
vorausgeht«224.

Was er auch tut, dieser Papst, kraft seines Amtes, die Aussagen der Bi-
bel sind allemal nachrangig.

Papst Pius IX erlitt allerdings im Jahre 1870 Schiffbruch, zumindest 
bezogen auf seine weltliche Macht. Kaum waren die Dogmen in der Welt, 
zogen die Franzosen nur ein paar Wochen später ihre römischen Schutz-
truppen ab und die königstreuen Italiener eroberten den Kirchenstaat in 
kurzer Zeit. Der Papst war seine weltliche Macht los und zog sich hinter 
die Mauern des Vatikan zurück. Er verließ den Vatikan nicht mehr, bis 
zu seinem Tode im Jahre 1878.

Die Teilnehmer an der Eroberung und Einnahme des Kirchenstaates 
hatte er vorher noch mit dem Kirchenbann belegt und er verbot auch 

223	 Ludwig Ott, Grundriss der Dogmatik, a. a. O., Seite 347.
224	 Gerhard Kardinal Müller, Katholische Dogmatik, a. a. O., Seite 617.

https://doi.org/10.5771/9783828872233 - Generiert durch IP 216.73.216.96, am 13.01.2026, 20:40:35. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828872233


218

����������������������������������������������������������������

im Jahre 1874 den italienischen Katholiken die Teilnahme an den demo-
kratischen Wahlen.

Beim 2. Vatikanischen Konzil (1962 bis 1965) hörte sich das dann al-
les ganz anders an. In seiner Konstitution „Lumen gentium“ formulier-
te Papst Paul VI zum Thema Unfehlbarkeit des Papstes im Jahre 1964 es 
so: »Die Gesamtheit der Gläubigen … kann sich nicht irren«. 

Jürgen Werbick beschreibt: »Das Unfehlbarkeitsdogma des 1. Vatikani-
schen Konzils gilt … als der traditionalistische, wenn nicht gar fundamen-
talistische Sündenfall der katholischen Kirche am Beginn der Moderne«225.

Doch auch die Konzilsteilnehmer des 2. Vatikanischen Konzils blie-
ben dabei, die Wirklichkeit der Kirche sei eine Wirklichkeit mit hierar-
chischer Struktur und einem „mystischen Leib“. Die katholische Kirche 
sollte aber auch den Weg Christi in Armut gehen. Davon ist jedoch trotz 
aller Gesten des heutigen Papstes nicht viel zu sehen.

Schon Anfang des 21. Jahrhunderts schätzte der Sozialwissenschaftler 
Carsten Frerk das Vermögen der Kirche allein in Deutschland auf circa 
270 Milliarden Euro226. Die Kirche möchte zwar an den Idealen der Berg-
predigt festhalten, sie hat jedoch auch nach ihren eigenen Aussagen den 
Bedingungen der „irdischen Realität“ Rechnung zu tragen.

Mittlerweile erkennt die Kirche andere religiöse Vorstellungen oder 
Religionsgemeinschaften auch an, weiß sich aber gottlob auf der siche-
ren Seite. Während die anderen, wenn auch im Schatten und in Bildern, 
noch nach Gott suchen, hat sie den rechten Glauben bereits gefunden. 
Ganz exklusiv, nur sie und so drückt sie das dann auch aus: »Christus ist 
das Haupt des Leibes, der Leib aber ist die katholische Kirche«227. 

Den protestantischen Kirchen ist diese Exklusivität leider nicht ge-
geben, denn aus katholischer Sicht fehlt ihnen das »gültige Episkopat«. 
Das fehlende Bischofsamt ist der Defekt, mit dem sie zu leben hat, vor 
allem ein Bischofsamt mit voller apostolischer Sukzession. Will heißen, 
ihnen fehlt das, was man eine Thronfolge nennt, beginnend von Chris-
tus über die Apostel bis zu den heutigen Bischöfen in ununterbroche-
ner Reihenfolge.

Eine solche Betrachtungsweise ist historisch gesehen natürlich blan-
ker Unsinn, eine ununterbrochene Folge der Amtsträger hat es nie ge-

225	 Jürgen Werbick, Grundfragen der Ekklesiologie, a. a. O., Seite 178.
226	 Siehe hierzu:  

www.wikipedia.org/wiki/vermoegen_der_roemisch-katholischen_ Kirche/…
227	 Katechismus der katholischen Kirche, a. a. O., Seite 238.

https://doi.org/10.5771/9783828872233 - Generiert durch IP 216.73.216.96, am 13.01.2026, 20:40:35. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828872233


219

����������������������������������������������������������������

geben. Der Theologe Jürgen Werbick klärt uns auf: »Es müsse endlich 
theologisch folgenreich eingestanden werden, das das formal-juristische 
Verständnis der Sukzession … eine Fiktion ist«228.

Auch sei der Protestantismus, wie viele andere christliche Gemeinschaf-
ten nicht Kirche im eigentlichen Sinne, so Papst Johannes Paul II in seiner 
Erklärung „Dominus Jesus“ aus dem Jahre 2000, weil sie »die vollstän-
dige Wirklichkeit des eucharistischen Mysteriums nicht bewahrt habe«. 

Was soll man zu einer solchen Formulierung nur sagen: die vollstän-
dige Wirklichkeit eines Mysteriums? 

Doch einen anderen Weg zum Heil gibt es nicht, da ist sich die Kir-
che sicher und das Dogma ist sehr deutlich:

»Die Zugehörigkeit zur Kirche ist für alle Menschen heilsnotwen-
dig«.

Diese Sichtweise des Klerus der katholischen Kirche auf die Welt erklärt 
auch, wieso es zu den unverständlichen Formulierungen und peinlichen 
Entgleisungen vom damaligen Papst Benedikt XVI bei seinem Besuch 
2007 in Lateinamerika kommen konnte. Dort hatte er doch bei der Er-
öffnung der lateinamerikanischen Bischofskonferenz im brasilianischen 
Aparecida erklärt, mit der Verkündigung des Evangeliums sei den Urein-
wohnern keine fremde Kultur aufgezwungen worden. Vielmehr »hätten 
die Indianer die Christianisierung still herbeigesehnt«.

Menschenrechtler sprachen von einer ethnozentrischen, rassistischen 
und wenig respektvollen Sicht auf die indigenen Kulturen Lateinamerikas.

Es drängt sich die Frage geradezu auf, wie die Kirche zu so einer dog-
matisch gefestigten Behauptung zur Gründung ihrer Institution kom-
men konnte. Es gibt häufig Fragen, die offensichtlich nicht nur einfach 
zu stellen sind, sondern die auch, entgegen der Ansicht der Theologie, 
recht einfach zu beantworten sind. Diese Beantwortung fällt jedoch an-
ders aus, als es die Dogmatik der Kirche vorgibt. Jesus hat diese römisch-
katholische Kirche nicht gegründet. Punkt. Anders lautende Aussagen 
entbehren, wie wir gesehen haben, jeder Grundlage. 

Angesichts einer solchen Großorganisation mit weit über einer Milli-
arde Mitglieder weltweit darf man es sich aber nicht zu einfach machen. 
War vielleicht doch eine göttliche Fügung im Spiel? Soweit man die his-
torische Entwicklung betrachtet, wird überdeutlich, dass immer Men-

228	 Jürgen Werbick, Grundlagen der Ekklesiologie, a. a. O., Seite 111.

https://doi.org/10.5771/9783828872233 - Generiert durch IP 216.73.216.96, am 13.01.2026, 20:40:35. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828872233


220

����������������������������������������������������������������

schen am Werke waren. Menschen, die zwar von sich behaupteten, ei-
nen besonderen Zugang zum Göttlichen zu haben, die aber so handelten, 
wie dies Menschen eben tun. Interessengeleitet, machtbesessen, zuwei-
len über Leichen gehend oder auch menschenfreundlich, nach dem Heil 
suchend und dem Irrtum unterliegend. 

Auf Jesus als den Stifter einer Kirche kann sich jedenfalls niemand be-
rufen! Dies schwant auch dem noch aktiven Pfarrer Rainer Maria Schieß-
ler der Münchner Heilig-Geist-Gemeinde, der in seinem aktuellen Buch 
ausführt: »Christus war der Allerletzte, der an die Gründung einer Amts-
kirche oder die Formulierung eines Katechismus oder an Enzykliken und 
Synoden gedacht hätte … Dass es die katholische Kirche automatisch 
ewig geben muss, … halte ich für einen folgenschweren Irrtum … Es 
könnte auch sein, dass die Menschen finden, 2000 Jahre seien genug«229.

Doch Gerhard Kardinal Müller, der zeitweise maßgebende Theologe 
der Kurie in Rom, weiß es wieder einmal besser und er glaubt, dass die 
Kirche keine von Menschen gegründete Religionsgemeinschaft ist, son-
dern dass sie ein von Gott gestiftetes Mysterium der Einheit der Men-
schen mit Gott ist. Wie man es auch dreht und wendet, die Tatsache bleibt, 
dass dieses Mysterium menschlichem Geist entsprungen ist. Der Apo-
stel Paulus und nachfolgende Kirchenväter entwickelten die Lehre von 
der Kirche und legten Dogma für Dogma in Synoden und Konzilien fest. 

Wenn das Wesen der Kirche nur als Mysterium des Glaubens voll er-
fasst werden kann, dann wird es auch ein Mysterium der Kleriker blei-
ben, das von ihnen in einer eigenartigen Bildersprache und mit seltsa-
men Formulierungen wie: „Braut Christi“, „Schiff Petri“ oder „Herde 
Gottes“, umschrieben wird.

Den Menschen ist sie nicht zu vermitteln, diese Diskrepanz zwischen 
den Vorstellungen des Predigers Jesus in der Bibel und der kirchlichen 
Großorganisation, so wie sie sich heute darstellt. Doch der Klerus hält 
verdrossen an allen Dogmen fest. 

Bis weit in das 20. Jahrhundert hinein ist es den Theologen doch tat-
sächlich gelungen, durch Sprachbilder wie „Weinberg des Herrn“, „Leib 
Christi“ oder „Tempel des Heiligen Geistes“ einer großen Zahl von Men-
schen eine solche angebliche Wahrheit zu vermitteln. Dies war jedoch 
nur möglich, wie Franz Buggle es beschreibt, durch eine »umfassende 
Desinformation einen Zustand weitgehender Uninformiertheit, ja man 

229	 Rainer M. Schießler, Himmel, Herrgott, Sakrament, Kösel Verlag, München 
2018, Seite 21.

https://doi.org/10.5771/9783828872233 - Generiert durch IP 216.73.216.96, am 13.01.2026, 20:40:35. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828872233


221

����������������������������������������������������������������

kann es so hart formulieren, eine weitgehende Infantilisierung des reli-
giösen Wissensstandes auch bei sogenannten „Gebildeten“«230. 

Man schaut sich um. Steht auf dem Petersplatz in Rom und betrach-
tet die irdische Realität. Dieses imposante Gebäude, diese beeindrucken-
de Architektur, dieser Platz. Auch und gerade gegen Abend, wenn der 
Lärm des Straßenverkehrs und die Sirenen der Polizeifahrzeuge abge-
nommen haben und wenn die Touristen in die Stadt „eingetaucht“ sind. 
Diese kulturelle Fülle, sie ist geradezu überwältigend, diese beeindru-
ckende menschliche Leistung, dieser kulturhistorisch bedeutsame Ort 
der Menschheit, man kommt sich ganz klein vor, als Mensch, als „ar-
mer Sünder“, vor so viel irdischer Herrlichkeit. Eine von Menschen ge-
schaffene Prachtentfaltung, aus reiner Glaubensüberzeugung. Zur grö-
ßeren Ehre Gottes … oder sollte man doch besser sagen, zur größeren 
Ehre der Kurie? 

Kann ein Gott dies denn alles gewollt haben, soviel Pracht und Herr-
lichkeit im Diesseits, soviel Autorität und Geltung, soviel Ansehen und 
Vermögen, angesichts des vielen Elendes in der Welt? Doch, der Gott der 
Christenheit muss es gewusst haben, nicht als Mensch, wohl aber als Gott …

Man mag nicht daran denken, es nimmt einem die Erhabenheit des 
Augenblicks. Wie die gigantischen Kosten dieses Dombaus finanziert 
wurden, wie der „Peterspfennig“ eingetrieben wurde, wie der schwung-
hafte Handel und Verkauf der Ablassbriefe betrieben wurde, wie dies 
zwar nicht der alleinige Grund, aber ein wesentlicher Anlass für Luther 
war, seine Thesen zu formulieren, wie dies zur Reformation führte, wie 
dies dann halb Europa in den 30-jährigen Krieg stürzte, der als Religi-
onskrieg begann und ganze Landstriche in Schutt und Asche legte, wie 
dieser Kampf der Konfessionen zu Millionen von Toten und Verwunde-
ten führte, und, und, und …

Man hält einen Moment inne … und es fällt einem der Wanderpre-
diger am See Genezareth ein. Der Unterschied, ja der Widerspruch zum 
Jesus der Bibel, er ist so eklatant, er ist so augenfällig. Eine solche Macht-
fülle über Gläubige, eine solche Hierarchie, ein solcher Luxus, eine sol-
che Prachtentfaltung, kann er sich nicht ausgedacht haben, kann er sich 
nicht vorgestellt und auch nicht gewollt haben.

230	 Franz Buggle, Denn sie wissen nicht, was sie glauben, Alibi Verlag, 
Aschaffenburg 2012, Seite 413.

https://doi.org/10.5771/9783828872233 - Generiert durch IP 216.73.216.96, am 13.01.2026, 20:40:35. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828872233


222

����������������������������������������������������������������

Hier hat sich über die Jahrhunderte hinweg eine Institution etabliert mit 
monarchischen Zügen, mit Machtgehabe, nicht mit Gebet, sondern vor 
allem mit Intrigen, mit Gewalt, mit Krieg und Folter, mit Blut und Verrat.

Wo ist der Ursprung geblieben, der Anfang, der Prediger mit seinen 
Jüngern? Er verschwindet angesichts der Männer in unterschiedlich ge-
färbten „Frauenkleidern“, angesichts der Marmorstatuen, der Gemälde 
und der Mauern des Vatikan.

Wenn sich heute lärmend Touristenmassen durch die Vatikanischen 
Museen schieben, sich unangemessen mit halb versteckten Smartphones 
in der Sixtinischen Kapelle gebärden und trotz der Ermahnungen der auf-
sichtsführenden Geistlichkeit keine Ruhe einkehrt, dann unterscheidet 
sich dieser Ort nicht von anderen Sehenswürdigkeiten auf dieser Welt. 
Dann wird klar, hier handelt es sich nicht um einen vermeintlich gehei-
ligten Ort, sondern auch nur um eine einzigartige, kulturhistorisch be-
deutsame Stätte, die ihre Vergangenheit hatte, aber keine Zukunft. Die 
nicht mehr gläubig ergriffen betrachtet wird, sondern von Touristen be-
sichtigt wird, wie der Eiffelturm, die Chinesische Mauer, wie der Kreml 
oder das Schloss Windsor.

Die Ideale des Wanderpredigers sind vergessen, man trägt dann doch 
eher der irdischen Realität Rechnung.

Aus der Schrift lässt sich für die „Gemeinschaft der Gläubigen“ nur 
Armut herauslesen, Verzicht, Nächstenliebe und Barmherzigkeit. Alles 
keine Kategorien mehr, die eine heutige Gesellschaft anstrebt. Aus den 
Ausführungen und kommentierenden Anmerkungen der Theologen zur 
Gründung einer Kirche und zum Wirken Jesu, aus der Begleitliteratur 
zur Bibel und Kirche, aus dem Katechismus und der Dogmatikliteratur 
ist rein gar nichts zu entnehmen. Dort findet man nur Worthülsen, kom-
plizierte Wortgebilde, Wissenschaftsgeschwurbel und Unverständlich-
keiten, statt sich zu orientieren am 1. Korintherbrief des Paulus (14,19): 
»In der Gemeinde will ich lieber fünf Worte mit meinem Verstand reden, 
um auch andere zu unterweisen als zehntausende Worte in Zungen …«.

Selbst Hans Küng, dem ehemaligen Theologieprofessor aus Tübin-
gen, ist es schon aufgefallen: »Theologen verstehen es bisweilen beson-
ders gut, in Wesentlichem um die Sache herumzureden, statt sie beim 
Namen zu nennen«231.

Beispielhaft, ich kann es dem Leser nicht ersparen, die Ausführun-
gen des Fundamentaltheologen Jürgen Werbick zur Sendung Jesu. Was 

231	 Hans Küng, Das Christentum, a. a. O., Seite 42.

https://doi.org/10.5771/9783828872233 - Generiert durch IP 216.73.216.96, am 13.01.2026, 20:40:35. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828872233


223

����������������������������������������������������������������

wirklich seine Sendung war, formuliert er so: »In Absetzung vom her-
kömmlich-neuscholastischen, instruktionstheoretischen oder informa-
tionstheoretischen Offenbarungsverständnis, das am Modell der Über-
tragung einer heilswichtigen Information zur Rettung der Sünder aus 
dem ewigen Verderben bzw. der entsprechenden Lehre vom Informan-
ten Gott auf den Adressaten Menschheit hin orientiert ist, geht man hier 
von einer Selbstoffenbarung Gottes aus: Gott zeigt sich den Offenbarungs-
zeugen als zu ihrem Heil Handelnder; zugleich bezieht er sie in seinem 
Heiligen Geist auf den von ihm initiierten und getragenen Handlungs-
zusammenhang Gottesherrschaft …«232. 

Verständlich ist diese Sprache nicht, soll sie wohl auch nicht.
Wie sagt es Ralf Miggelbrink, »der Glaube der Kirche ist zunehmend 

der Glaube der Kleriker, dem der Glaube des „einfachen Volkes“ … zu-
geordnet ist«233.

Die Bundesbürger würden ja gerne „die Kirche im Dorf “ lassen, doch 
hineingehen, gar am Sonntag zum Gottesdienst, dafür gibt es kaum einen 
Grund, höchstens noch, um einen Raum der Ruhe zu finden, in der Hek-
tik der Großstadt, so zwischen zwei Besuchen eines Shopping-Centers.

Vermeintlich göttliches Handeln wird sicher nicht durch die Kleri-
ker erfahren, nicht im Kirchenschiff durch Predigt, Bekenntnisse und 
Liturgie und nicht durch Gebote, hierarchische Unterordnung und Ge-
horsam gegenüber der Kirche.

Auch nicht durch das Singen von Liedern, deren Texte häufig die Ab-
sicht der Kirche allzu deutlich erkennen lassen: »… ich will die Kirche 
hören. Sie soll mich allzeit gläubig sehen und folgsam ihre Lehren …«

Die Botschaft ist hohl geworden, ist eine Hilfskonstruktion im Rahmen 
der Liturgie, ohne Fundament, bleibt unverständlich und hat tatsächlich 
nicht mehr die Lebensverhältnisse der Menschen im Blick. 

Auch scheint die Diskrepanz zwischen den „Laien“ und den zölibatär 
lebenden, wissenschaftlich gebildeten Absolventen einer Seminarausbil-
dung immer größer zu werden. So werden notwendigerweise Gemeinden 
bei schwindenden Mitgliederzahlen zu sogenannten Pastoralverbünden 
zusammengelegt und die Kirche bleibt weitgehend auf die „Überhöhung“ 
bürgerlicher Feiern reduziert.

Vielleicht hat ja der Münchner Pfarrer Schießler Recht und die Men-
schen sagen sich, 2000 Jahre sind genug. Dann bliebe am Ende nur noch 

232	 Jürgen Werbick, Grundfragen der Ekklesiologie, a. a. O., Seite 122.
233	 Ralf Miggelbrink, Einführung in die Lehre von der Kirche, a. a. O., Seite 149.

https://doi.org/10.5771/9783828872233 - Generiert durch IP 216.73.216.96, am 13.01.2026, 20:40:35. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828872233


224

����������������������������������������������������������������

die humorvolle Anekdote: »Der Papst steht vor der Himmelstür. Petrus 
empfängt ihn. Der Papst sagt: „Ich bin der Stellvertreter Gottes auf Er-
den, lass mich rein“. Petrus erwidert: „Gottes Vertreter auf Erden, kenne 
ich nicht, aber ich kann ja mal den Chef fragen“. Petrus fragt also Gott, 
doch dieser kennt den Mann auch nicht. „Ich schicke mal meinen Sohn, 
vielleicht kennt der ihn“. Jesus vergewissert sich des Mannes vor der Him-
melstür, kommt grinsend zurück und sagt zu Petrus: „Du, der kleine Fi-
scherverein, den wir damals gegründet haben, den gibt es immer noch“«. 

Allerdings wäre dieser Verein nicht nur der älteste, sondern auch der 
reichste auf der Welt.

https://doi.org/10.5771/9783828872233 - Generiert durch IP 216.73.216.96, am 13.01.2026, 20:40:35. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828872233


225

9	 Wenn der Mensch beim 
Computerspiel Punkte sammelt …

Wer wollte das nicht? »Alt wie ein Baum möchte ich werden, genauso 
wie der Dichter es beschreibt«. Dieser Anfangstext eines Liedes der ehe-
maligen DDR-Rockband „Puhdys“ aus dem Jahre 1976 beschreibt die 
ewige Sehnsucht der Menschheit nach einem langen und erfüllten Le-
ben und das selbstverständlich bei guter, um nicht zu sagen „strotzen-
der“ Gesundheit. 

Schon im uralten Gilgamesh-Epos der Sumerer aus der Zeit um 1900 
vor Chr. in Mesopotamien wird ein König Uruk beschrieben, der bei 
der Suche nach einem Lebenskraut über die gesamte Erde wandert, um 
ewige Jugend und ein langes Leben, gar die Unsterblichkeit, zu erlangen. 
Doch auch er wird eines Besseren belehrt. Das ewige Leben bleibt den 
Göttern vorbehalten, während die Menschen dem Tod nicht entrinnen 
können. Der Tod kommt, so sicher wie das Amen in der Kirche, bei dem 
einen früher, dem anderen später, aber immer mit tödlicher Sicherheit.

Es gilt das Gesetz der Natur vom Werden und Vergehen, dem selbst-
verständlich auch der Mensch als Teil der Natur unterliegt.

Auf diese großen Fragen des menschlichen Lebens hat leider auch 
die Wissenschaft bis heute keine Antwort. Woher wir kommen, wohin 
wir denn gehen und was dieses irdische Leben denn eigentlich soll. Wie 
sich fügen, sich gar anfreunden, mit dieser verteufelten Endlichkeit der 
menschlichen Existenz.

Am Ende bleibt leider nur die Erkenntnis, dass nach dem Tode die 
Zellen des Körpers abgebaut werden, wir wieder zu „Staub“ werden und 
wir uns als Teil des schier unendlichen Universums begreifen müssen. 
Auch wenn es nur schwer zu ertragen ist, die Vergänglichkeit ist Teil des 
menschlichen Lebens und sie betrifft jeden. Eine darüber hinausgehende 
Vorstellung von einem Leben nach dem Tode, von einem angeblich hö-

https://doi.org/10.5771/9783828872233 - Generiert durch IP 216.73.216.96, am 13.01.2026, 20:40:35. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828872233


226

Wenn der Mensch beim Computerspiel Punkte sammelt …

heren Sinn der menschlichen Existenz, ein solcher Tatbestand ist nicht 
auszumachen. Auch gibt es kein nach dem Tode zu erreichendes Ziel 
oder gar einen Zustand in irgendwelchen himmlischen Sphären, den es 
anzustreben gilt. Nach dem Tode ist einfach alles aus.

Da aber gerade im Tode das Rätsel der menschlichen Existenz eine Di-
mension erreicht, die dem eigenen Vorstellungsvermögen nicht zugäng-
lich ist, sucht der lebende Mensch zu allen Zeiten und in allen Kulturen 
nach dem Sinn und nach Erklärungen. Doch er findet nichts weiter als 
die Tatsache, dass sein Leben ziemlich bedeutungslos ist. 

Und mehr noch, er sucht nach einer Möglichkeit oder wenigstens 
nach einer Hoffnung darauf, dass es etwas gibt, das diese irdische Exis-
tenz überdauert. Der Journalist Peter Henkel spricht davon, dass der 
Mensch immer wieder auf »den Gedanken des Unendlichen verfällt, auf 
die Existenz eines Vollkommenen, der ihm die Hand reicht und ihn vor 
dem Sturz ins Nichts bewahrt«234.

Es ist der Tod selbst, der immer wieder die Frage nach dem Leben 
jenseits des Todes aufwirft. Früher oder später sucht jeder Mensch nach 
einer plausiblen Antwort. Doch diese Fragestellungen sind nicht nur so 
alt wie die Menschheit, sondern sie sind auch unbeantwortet seit Anbe-
ginn des bewusst geführten menschlichen Lebens.

Die Suche nach dem tieferen Sinn, die verständliche Sehnsucht, die 
Hoffnung, dass nach dem Tode doch nicht alles aus ist, sie treibt die 
Menschen um.

Der Homo sapiens scheint geradezu unfähig zu sein, sich seine eige-
ne Nichtexistenz vorstellen zu können. Dass man nicht mehr da ist, ein-
fach so, ohne Grund, der Gedanke widerstrebt zutiefst.

So entwickelt sich bei den meisten Menschen das Bedürfnis, diesen 
Angst machenden Zustand aufzuheben, an eine Instanz zu glauben, die 
ein Weiterleben nach dem Tode verspricht. Es entfaltet sich ein geradezu 
unbändiges Verlangen nach den möglichen Angeboten der Religionen.

Diese Angebote formulieren Antworten, zumeist sehr dogmatische 
Antworten auf die Grundfragen nach dem Lebenssinn, nach dem Tod 
und nach dem „ewigen“ Leben. Auch das Christentum bietet ein religiö-
ses Weltbild, das vielen Menschen eine Perspektive über den Tod hinaus 
liefert und Trost vermittelt. Auch wenn dieses Bild Vernunftargumenten 
oder gar wissenschaftlichen Forschungen nicht zugänglich ist, so bietet 

234	 Peter Henkel, Ach, der Himmel ist leer, Frieling Verlag, Berlin, 3. Auflage 2010, 
Seite 151.

https://doi.org/10.5771/9783828872233 - Generiert durch IP 216.73.216.96, am 13.01.2026, 20:40:35. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828872233


227

Wenn der Mensch beim Computerspiel Punkte sammelt …

es doch denen Hilfe, die daran glauben und so mit der Tatsache des To-
des besser fertig werden können.

Die katholische Kirche hat zudem eine spezielle Antwort parat. Sie 
verspricht nicht nur ein Leben nach dem Tode, sondern sogar „die Auf-
erstehung des Fleisches“. Der Katechismus für die Gläubigen drückt es 
so aus: »Das christliche Credo unseres Glaubens … gipfelt in der Ver-
kündigung, dass die Toten am Ende der Zeiten auferstehen und dass es 
ein ewiges Leben gibt«235.

Besser kann die Lösung nicht ausfallen, wenn sogar nach dem Tode 
nicht nur »die unsterbliche Seele weiterlebt, sondern auch unsere sterbli-
chen Leiber wieder lebendig werden« (Röm 8,11), ja dann ist doch alles gut.

Doch so einfach ist es mit dem ewigen Leben nun auch wieder nicht. 
Die Vorstellung vom Lebendigwerden des sterblichen Leibes ist bei Licht 
betrachtet alles andere als tröstlich. Die Vorstellung von einer Seele, die 
getrennt vom Leib existieren soll und die unsterblich ist, macht die kirch-
liche Lehre von den letzten Dingen nicht gerade verständlicher. Die ka-
tholische Kirche verspricht das Heil, das ewige Leben nach dem Tode, nur 
unter bestimmten Bedingungen. Die kirchliche Zusage erfolgt nur dann, 
wenn der Gläubige sich bestimmten Vorschriften und Regeln, festgeleg-
ten Riten und Glaubensgrundsätzen unterwirft. Sonst wird das nichts 
mit dem ewigen Leben, das als erfreulich nur für die beschrieben wird, 
die sich an die dogmatischen Vorgaben der Kirche halten.

So hat man sich als katholischer Christ zunächst einmal damit ver-
traut zu machen, dass der Tod nicht nur ein natürlicher Prozess des Ab-
sterbens von körperlicher Materie ist, sondern dass er auch und vor al-
lem eine Folge der bereits beschriebenen Erbsünde ist.

Biologisch gesehen, eine gewaltige Fehleinschätzung, denn Alterung 
und Absterben sind seit Beginn des Lebens auf dieser Erde eine zwin-
gende Notwendigkeit.

Auch auf die Gefahr hin, dass ich mich wiederholen muss, an der ur-
alten Geschichte von Adam und Eva im Paradies, an der sogenannten 
Apfelgeschichte kommen wir auch jetzt nicht vorbei.

Das Dogma der Kirche verpflichtet den katholischen Christen zu 
glauben: 

»Der Tod ist in der gegenwärtigen Heilsordnung eine Straffolge 
der Sünde«. 

235	 Katechismus der katholischen Kirche, a. a. O., Seite 284.

https://doi.org/10.5771/9783828872233 - Generiert durch IP 216.73.216.96, am 13.01.2026, 20:40:35. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828872233


228

Wenn der Mensch beim Computerspiel Punkte sammelt …

Wir müssen also sterben, nicht weil wir dem natürlichen Prozess vom 
Leben und Sterben unterliegen, sondern weil der Mensch im Paradies 
seine Unschuld verloren hat und nach der reinen Lehre deshalb mit der 
Erbsünde belastet ist, die der gesamten Menschheit von nun an anhaf-
tet. Der Katechismus sagt es ebenfalls: »Der Tod ist die Folge der Sünde 
und das Lehramt der Kirche lehrt … dass der Tod in die Welt gekom-
men ist, weil der Mensch gesündigt hat«236.

Man stelle sich einmal vor, dieser Fehltritt der ersten Menschen sei 
nicht passiert, nicht auszudenken. Wir wären alle friedlich im Paradies, 
man käme nach Schätzungen bis heute auf circa 100 Milliarden Men-
schen. Doch leider müssen wir nun mit dem Tod als Strafe Gottes leben 
lernen. Die Theologin J. Rahner beschreibt es so: »Der Tod erhält da-
durch eine eigenartige Doppeldeutigkeit, in dem er sowohl natürliches 
Ende des irdischen Lebens … als auch Straffolge der Sünde ist, ebenso 
Heil und Unheil, Tat des Glaubens und Sündenstrafe«237.

Die Kirche geht nach wie vor davon aus, dass der Mensch vor dem 
sogenannten Sündenfall eine Unsterblichkeit besaß und diese für die 
gesamte Menschheit gedacht war. Vereinzelt geben Theologen heute al-
lerdings auch zu, dass diese Interpretation sicherlich Schwierigkeiten be-
reitet. Die Begründung für diesen Glaubensgrundsatz sollen Bibeltexte 
liefern (Gen. 2,17), die allerdings für diese Frage auch keinen schlüssi-
gen Beweis erbringen können. Für wen der Tod des Menschen als Folge 
der Sünde eindeutig ist, das ist Paulus (Röm. 5,12), der Mann, der sich 
selbst zum Apostel ernannt hat und der seine Visionen von Jesus herleitet.

Wir Christen sollen zwar durch die Taufe und den Tod des Wander-
predigers Jesus von dieser Ursünde befreit worden sein, doch die Kirche 
lässt uns trotzdem sterben.

Wie dem auch sei, es ist nun einmal ausgemacht, dass wir alle sterben 
müssen und darauf hoffen sollen, dass die Zusagen der Theologen über 
ein Leben danach zutreffend sind. Wie dies dann angeblich aussieht, ist 
selbstverständlich in den dogmatischen Schriften der katholischen Kir-
che exakt festgelegt. 

Die Kirchenväter des frühen Christentums führten einen Seelenbe-
griff ein, den sie aus der Mythologie der Griechen und Römer übernom-
men hatten. Was zunächst kein fundamentaler Bestandteil der christli-

236	 Katechismus der katholischen Kirche, a. a. O., Seite 288.
237	 Johanna Rahner, Einführung in die christliche Eschatologie, Herder Verlag, 

Freiburg, 2. Auflage 2016, Seite 184.

https://doi.org/10.5771/9783828872233 - Generiert durch IP 216.73.216.96, am 13.01.2026, 20:40:35. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828872233


229

Wenn der Mensch beim Computerspiel Punkte sammelt …

chen Theologie in den Anfängen des Christentums war, wird erst durch 
den Einfluss der griechischen Philosophie zum Inhalt der christlichen 
Lehre. Auch die hebräischen Schriften aus dem ersten Jahrtausend vor 
Christus hatten kein Interesse an einem Übergang der Seelen in ein To-
tenreich. Bei den Juden rächte sich Gott für die Sünden ganz irdisch 
durch Zerstörung, Plagen und Vertreibung.

Der griechische Philosoph Platon griff die Vorstellung aus dem ägyp-
tischen Kulturkreis von einem Totengericht auf und sprach von einem 
Jenseits, in dem sich die Seelen befinden.

»Alte Völker hatten mit der Seele schon eine gewisse Erfahrung: Für 
die Helden Homers in der Mythologie der Griechen war mit dem Tod in 
der Schlacht nicht alles aus. Es löste sich die Seele und ging in den Ha-
des. Sie war ein schwaches Abbild des Getöteten, sein Schatten«238, sagt 
der Philosoph Kurt Flasch.

Für die frühen Christen war eine solche Theologie von einer Seele, 
die sich nach dem Tod vom Leib trennt nicht vorstellbar und auch nicht 
notwendig. Sie hofften ja auf die baldige Wiederkehr ihres auferstande-
nen Propheten, der aufgefahren war und zurückkehren wollte, zu rich-
ten die Lebenden und die Toten.

Doch er kam nicht. Viele Christen starben ohne die Wiederkehr Jesu 
erlebt zu haben. Es musste daher ein Ausweg gefunden werden, eine bi-
blisch begründbare Lösung für diese toten Christen. Ihnen war verspro-
chen worden, dass sie als getaufte, von allen Sünden befreite, in das ewi-
ge Himmelreich kommen würden. Die Philosophie der Griechen und 
Römer bot nun diesen Ausweg. Nach dem Tode sollte die Trennung von 
Leib und Seele erfolgen und die unsterbliche Seele dann in den Himmel 
aufgenommen werden. Zumindest war das die Hoffnung.

Diese Idee der Unsterblichkeit der menschlichen Seele wurde so zu 
einem wesentlichen Teil der kirchlichen Lehre, obwohl die Bibeltexte in 
Wahrheit an keiner Stelle eine solche Trennung des Leibes von der See-
le formulieren.

Die Naherwartung Jesu, seine Wiederkehr, wurde zu den Akten gelegt, 
obwohl sie doch die Anfangszeit des Christentums so stark geprägt hatte.

So wurde die Vorstellung vom individuellen Tod des Christen mit der 
nachfolgenden Trennung der unsterblichen Seele vom Leib, zum Trost 
für jeden, der noch vor der Wiederkunft Christi starb.

238	 Kurt Flasch, Warum ich kein Christ bin, a. a. O., Seite 235.

https://doi.org/10.5771/9783828872233 - Generiert durch IP 216.73.216.96, am 13.01.2026, 20:40:35. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828872233


230

Wenn der Mensch beim Computerspiel Punkte sammelt …

Doch was war jetzt mit dem von Jesus angekündigten Jüngsten Ge-
richt, bei dem der Menschensohn auf den Wolken mit großer Macht und 
Herrlichkeit auf die Erde kommen sollte (Mk. 13,26)? Sollte es gar eine 
Art individuelles Gericht für den toten Christen vorher geben und ein 
allgemeines Gericht erst später für die gesamte Menschheit, für alle Le-
benden und alle Toten, bei der Wiederkehr Jesu? Und was war in der Zwi-
schenzeit mit der unsterblichen Seele, war sie wirklich bereits im Him-
mel, dann war ja ein allgemeines Gericht nur noch für die Lebenden, aber 
nicht mehr für die Toten notwendig. Und wie ist das dann zu verstehen, 
wenn Menschen im Zustand der Sünde sterben, wohin kamen dann ihre 
Seelen? Wohin kommen gar die Seelen derer, die im Stande der Todsünde 
sterben? Ließe sich auch für diese Seelen eine „Verortung“ vornehmen?

Die Heilige Schrift sagt zu alledem nichts. Es wurde ein Theologie-
gebäude von den Kirchenvätern ausgedacht, ausgebreitet, ja ausgeweitet 
und in großen Teilen einfach aus der griechischen Mythologie übernom-
men, denn die griechischen Philosophen hatten sich über diese Fragen 
schon früh ihre Gedanken gemacht.

»So bringt schon Platon … den Gedanken eines jenseitigen Strafgerich-
tes als auch die Idee einer Belohnung bzw. Bestrafung der Seelen gemäß 
ihrer weltlichen Taten ins Spiel. Auch Platon kannte eine Art Totenge-
richt … samt der Trennung der Guten von den Bösen und der Vergel-
tung nach den Taten …«239, konstatiert die Theologin J. Rahner.

Doch wie kommt der Mensch zu seiner Seele? Sind die Vorstellungen 
der griechischen Anthropologie so einfach übernommen worden? Die 
griechische Kultur, die zur Zeit Jesu im gesamten Mittelmeerraum domi-
nierend war, interessierte sich nicht sonderlich für den Körper nach dem 
Tode, wohl aber für die Seele oder besser für den Geist. Allein die Frage 
des Überlebens des Geistes bzw. der Seele war für die griechische Philo-
sophie interessant und bestimmte auch in der Spätphase der Entstehung 
der jüdischen Schriften die Lehre von den „letzten Dingen“.

Interessanterweise spricht man im allgemeinen Sprachgebrauch auch 
heute noch von einer Seele. Wenn zum Beispiel jemandem „etwas auf 
der Seele brennt“, so meint man damit jedoch eher die psychische Be-
einträchtigung durch einen Tatbestand, der den Menschen belastet. Was 
die Seele tatsächlich sein soll, kann niemand sagen. 

239	 Johanna Rahner, Einführung in die christliche Eschatologie, a. a. O., Seite 139.

https://doi.org/10.5771/9783828872233 - Generiert durch IP 216.73.216.96, am 13.01.2026, 20:40:35. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828872233


231

Wenn der Mensch beim Computerspiel Punkte sammelt …

Die Existenz einer Seele und ihre Trennung vom Körper ist weder 
glaubhaft, noch erfahrbar oder gar nachvollziehbar. Es trennt sich im 
Tode einfach nichts. 

Es ist doch nur ein Gedanke der Kirchenväter, der dramaturgisch in 
Handbüchern zur Fundamentaltheologie ausgebreitet und in Dogmen 
für alle Zeit zementiert ist; und dies nur, um der andauernden Sehnsucht 
der Menschheit nach dem ewigen Leben ein Angebot durch die Kirche 
unterbreiten zu können.

Die gesamte Dogmatik der Kirche beruht auf der Vorstellung, dass 
es eine Seele gibt, dass sich diese Seele im Tode vom Körper trennt und 
sie einen Wechsel vom Diesseits ins Jenseits vornimmt. Dort dann aller-
dings, da sie ja unsterblich ist, auf ewig verbleibt. 

So erstaunt nicht das nächste Dogma:

»Die Seelen der Gerechten, die im Augenblick des Todes von aller 
Sündenschuld und Sündenstrafe frei sind, gehen in den Himmel 
ein«.

»Dreiviertel der Menschheit hat an der Seele kein Interesse … das letz-
te Viertel sucht nach ihr und findet nichts, noch wird jemals irgendje-
mand irgendetwas finden …«, sagt der Publizist U. Schnabel. Auch er 
unternimmt den Versuch, zu klären, was denn die Christen mit der un-
sterblichen Seele sagen wollen und glaubt, dass »das Wort Seele von den 
Christen verwendet wird, um auszudrücken, dass es da im Innersten ei-
nes jeden Menschen eine Kontaktstelle zu Gott, zum Göttlichen gibt«240.

Unterstellt, es gäbe eine solche Kontaktstelle, ohne es weiter zu hin-
terfragen oder gar den Versuch zu unternehmen, dieses intellektuell zu 
begründen, so muss doch jeder, der sich Christ nennt, im Vertrauen auf 
seinen Gott irgendwann ins Ungewisse springen, sonst würde man ja 
nicht von einem Glauben sprechen können. Überrascht ist man dann 
aber doch, was mit der so definierten Seele im Jenseits nach den Aus-
führungen der Theologen so alles passieren soll.

Der Himmel ist nicht einfach so für jeden Gläubigen offen, vielleicht 
ist er ja sogar leer, weil keine Seele den Ansprüchen der Theologen ge-
nügt. Aktuell wird man den Eindruck nicht los, dass ein Großteil der 

240	 Ulrich Schnabel, Die Vermessung des Glaubens, a. a. O., Seite 485 und 
Seite 489.

https://doi.org/10.5771/9783828872233 - Generiert durch IP 216.73.216.96, am 13.01.2026, 20:40:35. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828872233


232

Wenn der Mensch beim Computerspiel Punkte sammelt …

Kleriker selbst den dogmatisch festgezurrten Ansprüchen nicht genügt, 
denn nur die reine Seele kommt ja in die „Nähe“ Gottes.

Auch wenn es sich eigenartig anhört, aber es erfolgt entsprechend der 
kirchlichen Lehre nach dem Tode im Jenseits eine Art Abrechnung. Es 
muss dort so etwas wie eine Buchhaltung geben, mit der eine Überprü-
fung vorgenommen wird und eine Zulassung zum Himmelreich letzt-
endlich nur durch den Buchhalter erfolgen kann.

Das Versprechen der Kleriker kann nur dann eingelöst werden, wenn 
zuvor Sündenschuld und Sündenstrafen diagnostiziert worden sind.

Ein mühsames Unterfangen, wenn man aktuell davon ausgeht, dass 
pro Tag weltweit aus den unterschiedlichsten Gründen circa 200 000 
Menschen sterben. Oder gilt die Überlegung zu einem individuellen Ge-
richt nur für die gestorbenen Christen und der große Rest der Mensch-
heit landet sogleich im „Orkus“?

Der Historiker Noah Harari formuliert es in einem Interview im „Spie-
gel“ gar so: »Religiöse Glaubenssysteme, die den Menschen während tau-
senden Jahren als Quelle von Sinn und Bedeutung dienten, funktionie-
ren sehr ähnlich wie Computerspiele … Die Religion erlässt bestimmte 
Spielregeln (siehe Dogma) für die Wirklichkeit, für den Alltag ihrer An-
hänger. Ein Christ geht mit diesen Regeln durchs Leben und kann da-
bei Punkte gewinnen … Wenn er betet, kriegt er Punkte, wenn er sün-
digt, kriegt er Punkte abgezogen. Wenn sein Punktestand am Ende des 
Lebens nicht unter Null liegt, dann erreicht er nach seinem Tode den 
nächsthöheren Level«241.

Ein eigenartiges Bild. Doch steht in jedem Fall die unsterbliche See-
le nach der Lehre der Kirche vor einem besonderen, individuellen Ge-
richt. Und falls noch Sünden abzubüßen sind, müssen Strafen definiert 
werden oder wie die Theologen sagen, es muss eine Zeit der Läuterung 
in Kauf genommen werden, denn nur die reinen Seelen kommen direkt 
in den Himmel. Obwohl weder das Alte Testament, noch das Neue Tes-
tament eine solche Aufspaltung des Menschen in Leib und Seele nach 
dem Tode kennt, ist dieser Tatbestand die Grundlage und Voraussetzung 
für das Fundament der christlichen Lehre von den letzten Dingen. Bei 
der Beschreibung der Sakramente sind verschiedene Aspekte dieser Leh-
re ja bereits angesprochen worden. Auch hier sind wieder einmal keine 
Äußerungen von Jesus in der Bibel bekannt, die ein solches Gericht der 
einzelnen Seele erkennen lassen.

241	 Interview mit dem Historiker Noah Harari in: „Der Spiegel“ 12/2017.

https://doi.org/10.5771/9783828872233 - Generiert durch IP 216.73.216.96, am 13.01.2026, 20:40:35. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828872233


233

In der Tat, es ist alles ausgedacht, von Kirchenvätern als Vorstellung 
entwickelt, um so die Seelen der Verstorbenen noch vor der Wieder-
kunft Christi entsprechend ihrer Sündhaftigkeit mit Lohn oder Strafe 
belegen zu können.

Und es folgt ein weiteres Dogma:

»Die Seelen der Gerechten, die im Augenblick des Todes noch mit 
lässlichen Sünden oder zeitlichen Sündenstrafen belastet sind, 
gehen in das Fegefeuer ein«.

Die armen Seelen, die sich auf dieser Erde haben etwas zu Schulden kom-
men lassen, sie müssen erst noch von ihren Sünden gereinigt werden, 
nachdem der Tod eingetreten ist. Sie haben in jedem Fall die durch die 
Kleriker definierten Strafen aufgrund ihrer Sünden noch abzuarbeiten.

Je nach Schweregrad der noch zu tilgenden Schulden ist der Aufent-
halt im Läuterungsort zeitlich definiert und damit die Wartezeit bis zur 
Aufnahme in die himmlische Seligkeit unterschiedlich lang. Beim Sak-
rament der Buße haben wir bereits darauf hingewiesen. Der Läuterungs-
ort wird wohl voll sein, es ist der Ort, um Massen aufzunehmen, denn 
wer ist schon ohne Schuld, wer gar lupenreiner Heiliger, wer lebt schon 
wie Mutter Teresa?

Und nun kommt ein feiner, aber entscheidender Unterschied zwischen 
der katholischen und der evangelischen Kirche. Die Existenz eines Rei-
nigungsortes wurde von den Reformatoren geleugnet und zwar wegen 
des fehlenden Schriftbeweises. Doch die katholische Kirche beschreibt 
weiterhin die Existenz eines Läuterungsortes und begründet dies mit 
der Gerechtigkeit Gottes. Diese Gerechtigkeit verlange, dass nur die, die 
gänzlich ohne Sünde sind, in den Himmel aufgenommen werden. Und 
dass diejenigen, die nur „lässliche“ Sünden abzutragen haben, nicht in 
die Hölle kommen dürfen.

Pech für die Protestanten, für sie kann kein Reinigungsort angenom-
men werden, der den Zweck einer Läuterung erfüllen könnte und des-
wegen von begrenzter Dauer ist. Für die evangelischen Christen gibt es 
somit nur den Himmel oder die Hölle. Schade eigentlich.

Nochmals erwähnt werden muss hier auch die Feinheit, dass nach 
Aussagen der Kirche, wie es Franz Josef Nocke ausdrückt, »die im Rei-
nigungsgeschehen festgehaltenen Seelen Hilfe durch die Fürbitten der 

Wenn der Mensch beim Computerspiel Punkte sammelt …

https://doi.org/10.5771/9783828872233 - Generiert durch IP 216.73.216.96, am 13.01.2026, 20:40:35. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828872233


234

Wenn der Mensch beim Computerspiel Punkte sammelt …

Gläubigen finden können. Dies geschieht vor allem auch in dem Gott 
wohlgefälligen „Opfer des Altares“«242.

Was entgeht doch da den evangelischen Christen, wo verbleiben deren 
Seelen bloß, wenn sie als sündige Menschen sterben? Wo verbleiben die 
Seelen bis zum allgemeinen Gericht am Jüngsten Tage? Niemand weiß 
es. Für die Katholiken ist klar, der Theologe Kardinal Müller sagt es noch 
einmal: »Aus dem Gedanken eines Zwischenzustandes zwischen dem in-
dividuellen und dem allgemeinen Gericht, ergibt sich auch die Möglich-
keit einer Fürbitte für die Toten, um ihr Los im Jenseits zu erleichtern, 
wenn sie noch mit bestimmten Sünden und Mängeln behaftet sind«243.

Der Gedanke, dass sich durch Gebete, gar Almosen und sogenannte 
gute Werke eine irgendwie geartete göttliche Kraft aktivieren ließe, die 
den Seelen eine Art von Entlastung ermöglicht, ist reiner Unsinn.

Doch die katholische Kirche hat ihren postmortalen Läuterungsort, 
als Geschehen jenseits der Todesgrenze, in welchem die Sündenreste 
getilgt werden. Franz Josef Nocke gibt allerdings auch zu, dass sich ein 
»ausdrücklicher Schriftbeweis für diese Lehre nicht führen lässt« und 
die wesentliche Begründung »auf dem Zeugnis der Väter liegt«244. 

Die katholischen Theologen bestehen auf ihrem Reinigungsort, doch 
sie haben auch einen Himmel, denn was ein Himmel ist, weiß jedes Kind, 
schließlich hat Gott ja nach der Bibel Himmel und Erde erschaffen und 
so wie es real die Erde gibt, so wird es auch einen Himmel geben. Wer 
wollte den Gläubigen das ausreden. 

Wer dorthin kommt, ist seines Heils sicher, denn das Dogma sagt: 

»Die himmlische Seligkeit dauert in Ewigkeit«.

Die Kleriker beschreiben den Himmel als Ort und Zustand »einer überna-
türlichen Glückseligkeit, die in der unmittelbaren Anschauung Gottes und 
der damit verbundenen vollkommenen Gottesliebe ihren Grund hat«245.

Die individuelle Seele gelangt somit nach dem ersten Gericht im bes-
ten Falle direkt in die himmlischen Sphären, weil die Verdienste zu Leb-
zeiten, konkret das Leben nach den Regeln der Kirche, so vorbildlich war, 
dass ein solch direkter Übergang und ein Sitz im Himmel garantiert ist. 

242	 Theodor Schneider (Hrsg.), Handbuch der Dogmatik, Band 2, Seite 447.
243	 Gerhard Kardinal Müller, Katholische Dogmatik, a. a. O., Seite 532.
244	 Ludwig Ott, Grundriss der Dogmatik, a. a. O., Seite 576.
245	 Ludwig Ott, Grundriss der Dogmatik, a. a. O., Seite 568.

https://doi.org/10.5771/9783828872233 - Generiert durch IP 216.73.216.96, am 13.01.2026, 20:40:35. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828872233


235

Wenn der Mensch beim Computerspiel Punkte sammelt …

Den genauen Überblick über die Zahl der Seelen im Himmel hat aller-
dings nicht einmal die Kurie. Für eine ganz bestimmte Gruppe von Ver-
storbenen weiß sie es jedoch garantiert. Dass sind die ausdrücklich von 
der Kirche heiliggesprochenen und vielleicht auch die seliggesproche-
nen Menschen, von denen es allerdings vor dem 16. Jahrhundert noch 
nicht viele gab. Erst Papst Sixtus V hat im Jahre 1588 ein geregeltes Ver-
fahren eingeführt, das festhielt, wer in das Reich Gottes kommen konn-
te und wer nicht. Bis dahin hat wohl noch Gott selbst die Feder geführt. 
Im Jahre 2004 verzeichnete man schon 6650 Heilige und Selige und ins-
gesamt 7400 sogenannte Märtyrer. Doch die Zahl wuchs in den letzten 
Jahren geradezu dramatisch an. Allein Papst Johannes Paul II hat in sei-
nem Pontifikat von 1982 bis 2004 gesichert 1338 Personen selig und 482 
Personen heiliggesprochen. 

Er allein machte doppelt so viele Menschen zu Heiligen, wie seine 
Vorgänger in 400 Jahren zusammen. Beim „deutschen“ Papst Benedikt 
XVI nahm die Zahl allerdings wieder rapide ab, um beim Papst Franzis-
kus seit 2013 wieder anzusteigen.

Die Gefahr, dass der Himmel schon in diesem Jahrhundert überfüllt 
sein könnte, scheint recht groß. 

Demgegenüber war für die frühen Christen auch ohne Heiligspre-
chungsverfahren von vornherein klar, dass sie in jedem Fall direkt nach 
dem Tod in den Himmel kommen, denn Jesus hatte es versprochen und 
sie hatten ja nach seinem Vorbild gelebt.

Manche Theologen glauben heute allerdings auch nicht mehr an ein 
Leben nach dem Tode und an ein Glück im Jenseits. Bekannte Größen 
in der Theologie »wie Rudolf Bultmann und Dorothee Sölle verzichten 
lieber ganz auf den Himmel«246.

Doch nicht nur der Aufenthalt im Himmel soll ewig sein, auch die so-
genannten Höllenstrafen dauern nach einem weiteren Dogma in Ewigkeit. 
Denn die Kirche regelt nicht nur den Zugang zum Himmelreich, sondern 
verschließt auch unter bestimmten Voraussetzungen den Reinigungsort. 

Das nächste Dogma legt fest:

»Die Seelen derer, die im Zustand der persönlich schweren Sünde 
sterben, gehen in die Hölle ein«.

246	 Kurt Flasch, warum ich kein Christ bin, a. a. O., Seite 250.

https://doi.org/10.5771/9783828872233 - Generiert durch IP 216.73.216.96, am 13.01.2026, 20:40:35. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828872233


236

Wenn der Mensch beim Computerspiel Punkte sammelt …

Mit der Hölle ist das so eine Sache. Die Theologin Uta Ranke-Heinemann 
glaubt, dass »Jesus viel weniger von der Hölle redet, als die kirchlichen 
Drohgebärden vermuten lassen« und dass ihm das, was er ausgesagt ha-
ben soll, vor allem im Evangelium des Matthäus, »erst nachträglich in 
den Mund gelegt worden ist«247. Der renommierte Theologe Rudolf Bult-
mann schreibt auch, dass die Worte Jesu von der Hölle »verstärkende re-
daktionelle Einfügungen des Evangelisten Matthäus sind«248. 

Wenn Jesus im Neuen Testament von der Hölle spricht, so ist dies eine 
Übersetzung des griechischen Wortes „gehenna“ und das wiederum eine 
Übersetzung des hebräischen Wortes „Ge-Hinnom“. Bei dieser hebräi-
schen Bezeichnung handelte es sich um eine Schlucht am Fuße der Mau-
ern von Jerusalem. Dieser Ort war wohl zur Zeit Jesu eine Art Müllde-
ponie, auf der die Bevölkerung Jerusalems ihren Unrat verbrannte. Für 
die Menschen der Region war dieser Ort wegen der permanent kokeln-
den Abfälle so etwas wie der Ort des ewigen Feuers. Es war also ein tat-
sächlich existierender Ort, eine Müllhalde vor den Toren Jerusalems249.

Jesus war also kein Höllenprediger, doch die Kirchväter haben sich 
nicht aufhalten lassen. Schon im 14. Jahrhundert legte Papst Benedikt 
XII in einer Konstitution fest: »Wie Gott allgemein angeordnet hat, stei-
gen die Seelen derer, die in einer tatsächlich schweren Sünde verschie-
den sind, sofort in die Hölle hinab«250.

So sitzen nun Hitler, Stalin und Pol Pot und sicher noch einige be-
kannte und unbekannte Verbrecher der Weltgeschichte doch nicht im 
Himmel, sondern als ewig Verdammte in der Hölle, denn es ist kaum 
vorstellbar, dass sich die Seele von Anne Frank und die Seele von Adolf 
Eichmann nebeneinander in einem Reinigungsort befinden. Das allzu 
menschliche Gebot der Gerechtigkeit muss doch auch vor dem göttli-
chen Gericht zum Zuge kommen. Also muss es sie geben, die Menschen, 
die sich wider besseres Wissen gegen Gott entschieden haben. Doch wer 
weiß das schon?

Die Dogmatik der Kirche lässt keinen Zweifel, nach der „ex cathed-
ra“ erlassenen Konstitution „Benedictus Deus“ von Papst Benedikt XII 
(1285–1342) »steigen die Seelen derer, die in einer persönlich schweren 

247	 Uta Ranke-Heinemann, Nein und Amen, a. a. O., Seite 333.
248	 Vgl. hierzu auch: Uta Ranke-Heinemann, Nein und Amen, a. a. O., Seite 333.
249	 Vgl. hierzu auch: Uta Ranke-Heinemann, Nein und Amen, a. a. O., Seite 329 f.
250	 Ludwig Ott, Grundriss der Dogmatik, a. a. O., Seite 571.

https://doi.org/10.5771/9783828872233 - Generiert durch IP 216.73.216.96, am 13.01.2026, 20:40:35. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828872233


237

Wenn der Mensch beim Computerspiel Punkte sammelt …

Sünde sterben, sobald nach dem Tode in die Hölle hinab, wo sie mit den 
Höllenqualen gepeinigt werden«251.

Die Theologen der Kirche haben offensichtlich kein Problem damit, 
den Sündern Höllenstrafen anzudrohen und die Hölle als einen Ort und 
Zustand ewiger Unseligkeit zu beschreiben, in dem sich die von Gott 
verworfenen Seelen befinden. Sie beziehen sich hierbei auf die Heili-
ge Schrift, denn dort ist bei dem Evangelisten Matthäus (5,27–30) und 
(18,7–9) von dem ewigen Feuer die Rede, in das bestimmte Körpertei-
le geworfen werden sollen. Setzt man einmal voraus, dass das Ärgernis 
über bestimmte Gliedmaßen nicht wörtlich zu nehmen ist, so kommt 
die historisch-kritische Bibelforschung doch zu der Ansicht, dass es sich 
hier um die Schilderung einer Gemeindesituation der frühen Christen 
handeln muss, die in ähnlicher Weise auch bei Markus (9,42–50) be-
schrieben worden ist. Es dürfte sich nach der Forschung eher um For-
mulierungen für eine Art Gemeindekatechismus gehandelt haben. Klar 
ist, dass es Aussagen der Evangelisten sind und nicht die authentischen 
Worte des Wanderpredigers Jesus.

Aktuelle theologische Schriften meiden das Thema gern und suchen 
händeringend nach Erklärungen, wie zum Beispiel eine „Geist-Seele“ mit 
geradezu körperlichen Strafen des Feuers gequält werden könne. Sie spre-
chen lieber von einem „dunklen Hintergrund“ der Kirche oder von einer 
der stärksten Belastungen der Kirche. Geben aber zu, dass die Botschaft 
der Kirche zum Leben nach dem Tode bis heute eine Drohbotschaft ist 
und nach wie vor Angst und Schrecken verbreitet.

Gerhard Kardinal Müller, der ehemalige Chef der Glaubenskongrega-
tion des Vatikan, er müsste es ja eigentlich wissen und er formuliert es 
in seinem Dogmatik-Lehrbuch so: »Wie der Himmel nicht ein Schlaraf-
fenland ist, so ist die Hölle nicht eine Folterstätte, wo sich Rache … mit 
allen Registern austobt …«. Doch auch er weiß keinen Ausweg und be-
schreibt die Lehre von der Ewigkeit der Höllenstrafen als eine »wahre 
Crux der Verkündigung …« und die Hölle als ein »undurchdringliches 
Geheimnis der Bosheit«252.

Wie soll man wieder einmal etwas beschreiben, das gar nicht exis-
tiert und das noch keiner gesehen hat? Doch die Kirche kann es einfach 
nicht lassen. Sie entwickelt eine Theologie vom Leben nach dem Tode, 

251	 Ludwig Ott, Grundriss der Dogmatik, a. a. O., Seite 571 und hierzu auch:  
www.wikipedia.org/wiki/Benedictus_Deus/…

252	 Gerhard Kardinal Müller, Katholische Dogmatik, a. a. O., Seite 556.

https://doi.org/10.5771/9783828872233 - Generiert durch IP 216.73.216.96, am 13.01.2026, 20:40:35. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828872233


238

Wenn der Mensch beim Computerspiel Punkte sammelt …

die in Wahrheit nicht entwickelt werden kann, und der Klerus bleibt in 
den Vorstellungswelten von einem „Totenreich“ verhaftet, die über Jahr-
tausende in verschiedenen Kulturkreisen des östlichen Mittelmeerrau-
mes entstanden sind und immer auch von mythologischen Bildern und 
dem Vorstellungsvermögen der damaligen Menschheit geprägt waren.

Trotz aller Zumutungen von Himmel und Hölle, von Feuer und Qua-
len, muss man allerdings auch konstatieren, dass der Mensch noch im-
mer auf der Suche ist nach einem göttlichen Wesen, nach einer wie auch 
immer gearteten Institution, an die er glauben kann, auch und gerade im 
Angesicht des Todes und auch dann, wenn er im Leben nichts als Leid 
und Elend erfahren hat. So kursiert in vielen Versionen die charakte-
ristische Geschichte von den jüdischen Häftlingen in einer Baracke in 
Auschwitz. Angesichts des grauenvollen Mordens in den Gasöfen halten 
sie Gericht über Gott und am Ende steht der Urteilsspruch: Dieser Gott, 
der sie nicht schützen kann oder nicht schützen will, er wird verdammt, 
wird belegt mit Ach und Bann und dann seufzt der Rabbi: „Kommt, und 
jetzt gehen wir beten …“. 

Diese katholische Kirche wie alle Religionen, sie können nie und wer-
den auch nie eine angemessene Antwort auf die elementaren Grundfra-
gen der Menschheit geben können. Und dies vor allem deshalb, weil es 
keine Antworten gibt. So ist der Philosoph Kurt Flasch überzeugt, »die 
Höllentheologie endet in einem gedanklichen Fiasko. Sollen doch die 
Toten ihre Toten begraben …«253.

Die Lehre der Kirche hat zwar für den einzelnen Gläubigen nach sei-
nem Tode die Perspektive des Himmels, die Wartezeit am Reinigungs-
ort und die ewige Pein in der Hölle, doch das Jüngste Gericht soll da-
nach erst noch kommen.

Bisher ging es nur um das Ende des Individuums, den Zustand seiner 
Seele unmittelbar nach dem Tod und es ging um die göttliche Entschei-
dung über sein Schicksal, ein Urteil, das nach der Wiederkunft Chris-
ti am Jüngsten Tag in irgendeiner Weise eine Berücksichtigung finden 
muss. Deshalb unterscheidet die Dogmatik zwischen den Vorstellungen 
über das, was zu geschehen hat, wenn der Einzelne stirbt und dem Ende 
der gesamten Menschheit bei der Wiederkunft Christi und dem Gericht 
Gottes am Ende der Zeiten.

253	 Kurt Flasch, Warum ich kein Christ bin, a. a. O., Seite 252.

https://doi.org/10.5771/9783828872233 - Generiert durch IP 216.73.216.96, am 13.01.2026, 20:40:35. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828872233


239

Wenn der Mensch beim Computerspiel Punkte sammelt …

Nach dem persönlichen Gericht kommt also noch ein allgemeines 
Gericht, wenn Christus zum zweiten Mal als Richter auf die Erde zu-
rückkommt.

Das Dogma der Kirche droht es uns an: 

»Am Ende der Welt wird Christus in Herrlichkeit wiederkommen 
zum Gericht«.

Dann werden nach der reinen Lehre »nicht nur die unsterblichen See-
len weiterleben … sondern auch unsere „sterblichen Leiber“ (Röm 8,11) 
wieder lebendig werden«254 und zwar explizit mit demselben Leib, den 
sie auf Erden getragen haben.

Bei dieser Vorstellung hilft einem allerdings nur die Erkenntnis, dass 
solche dogmatischen Aussagen nicht als sachlich informierende Beschrei-
bungen verstanden werden können, sondern, wie es so schön in der Lite-
ratur heißt, nur als Bilder oder „Vorstellungsmodelle“ gedacht sind. Doch 
auch hier weiß es Kardinal Müller wieder besser: »Alle Menschen ste-
hen auf in ihrem eigenen Fleisch, nicht in einem ätherischen oder phan-
tastischen Leib …«255.

Bei solchen Aussagen beginnt man manchmal an den eigenen Mög-
lichkeiten des Begreifens zu zweifeln, denn die Sinnhaftigkeit gar einer 
solchen Denkungsart erschließt sich einem eben nicht.

Was hat man von dem Evangelisten Markus zu halten, der die Ereig-
nisse des Jüngsten Gerichtes so beschreibt: »…die Sterne werden vom 
Himmel fallen … die Engel werden ausgesandt und seine Auserwähl-
ten werden zusammengeführt von den vier Winden …« (Mk 13,24–27). 
Auch andere Bibelstellen schildern die Sammlung der Auserwählten. Man 
kann sich sehr gut vorstellen, wie sich die frühchristlichen Gemeindemit-
glieder im 1. Jahrhundert nach Christus eine Vorstellung von der Nieder-
kunft ihres Propheten machten. Sie hatten die Hoffnung, dass Christus sie 
als Auserwählte bei dem Chaos auf Erden nicht übersah. Der Historiker 
Gerd Lüdemann hat solche Textstellen des Neuen Testamentes analysiert 
und kommt eindeutig zu dem Ergebnis, dass es sich bei diesen Formu-
lierungen um Endzeitspekulationen handelt, die die ersten christlichen 
Gemeinden angestellt haben. Jesus hat solche Worte nie gesprochen256. 

254	 Katechismus der katholischen Kirche, a. a. O., Seite 284.
255	 Gerhard Kardinal Müller, Katholische Theologie, a. a. O., Seite 516.
256	 Gerd Lüdemann, Jesus nach 2000 Jahren, a. a. O., Seite 126.

https://doi.org/10.5771/9783828872233 - Generiert durch IP 216.73.216.96, am 13.01.2026, 20:40:35. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828872233


240

Wenn der Mensch beim Computerspiel Punkte sammelt …

Nach der Dogmatik der katholischen Kirche muss sich jeder Mensch 
diesem zweiten Gericht unterziehen. Dieses endgültige Gericht »ist das 
Endziel der ganzen Schöpfung und der letzte Sinn aller menschlichen 
Geschichte«257. Wie dieses zweite Gericht zu verstehen ist, wird zwar im 
Katechismus angesprochen, doch lassen die Texte auch hier den Gläu-
bigen im Ungewissen. Die Kleriker retten sich nach der vielfach prak-
tizierten Methode in die Rätselhaftigkeit. »Das Mysterium der seligen 
Gemeinschaft mit Gott … geht über jedes Verständnis und jede Vor-
stellung hinaus«258. 

Der Katechismus ist sich sicher, »dass die Stunde, in der alle, die in 
den Gräbern sind, die Stimme Gottes hören und herauskommen wer-
den. Das letzte Gericht wird es an den Tag bringen, was jeder an Gutem 
getan oder nicht getan hat«259. 

Hier enden offensichtlich die intellektuellen Fähigkeiten der Kirchen-
väter zur Prognose vom Jüngsten Tag. Sie flüchten in die immer wie-
der gebrauchten Sätze, dass nämlich »der letzte Sinn des ganzen Schöp-
fungswerkes und der ganzen Heilsordnung und die wunderbaren Wege 
Gottes«260 erst dann erkannt, begriffen und von der menschlichen See-
le-Körper-Gestalt verstanden werden können, wenn das Gericht da ist.

Heinz-Werner Kubitza sagt zu dieser gesamten Gerichtsproblematik 
der katholischen Theologie: »Statt dass die Kirche sich von dem mittel-
alterlichen Unsinn endgültig verabschiedet, trägt sie das Grauen und die 
Perversion noch in das dritte Jahrtausend hinein«261.

Weltuntergangsszenarien und damit verbundene Heilserwartungen 
der Menschen gab es schon in der Antike. Die Lebenden werden bei der 
Beschreibung des biblischen Untergangs in Angst und Schrecken ver-
setzt. Auch gibt es Versuche der Naturwissenschaften, solche Szenarien 
zu beschreiben. Große Pandemien, Vulkanausbrüche, Einschläge von 
großen Kometen, dunkle Materie, schwarze Löcher, alles Möglichkeiten, 
die wirklich erschrecken können. Bei der christlichen Vorstellung muss 
man sich wegen des Gerichts keine Vorstellung vom Schicksal der Erde 
machen und sich auch nicht so sehr die Frage nach den dann noch Le-
benden stellen, sondern vielmehr die Frage nach den Toten.

257	 Ludwig Ott, Grundriss der Dogmatik, a. a. O., Seite 590.
258	 Katechismus der katholischen Kirche, a. a. O., Seite 293.
259	 Katechismus der katholischen Kirche, a. a. O., Seite 296.
260	 Katechismus der katholischen Kirche, a. a. O., Seite 297.
261	 Heinz-Werner Kubitza, Jesuswahn, a. a. O., Seite 283.

https://doi.org/10.5771/9783828872233 - Generiert durch IP 216.73.216.96, am 13.01.2026, 20:40:35. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828872233


241

Wenn der Mensch beim Computerspiel Punkte sammelt …

Die unsterblichen Seelen aller Verstorbenen müssen sich beim „Jüngs-
ten Gericht“, nachdem sich der Leib von der Seele getrennt hat, wieder 
vereinen. Und dies mit einem Leib, der, wenn er nicht einbalsamiert wur-
de, doch zu Staub zerfallen ist. Diese Körper müssen bei den heute ge-
schätzten 100 Milliarden Toten und entsprechender Anzahl von Seelen 
erst einmal gefunden werden. In den frühen Jahren des Christentums 
galt ein langes Leben nicht gerade als erstrebenswert und deshalb gab es 
wohl die Vorstellung, dass ein Körper nach dem Tode mit circa 40 Jah-
ren ein angemessenes Alter ist, um im „Original“ wieder aufzustehen. Es 
ist tröstlich zu wissen, dass nicht die heute durchaus möglichen 100 Jah-
re die Orientierungsgröße war. Nach Kardinal Müller müssen die Kör-
per ja mit ihrer ursprünglichen Materie wieder auferstehen, sonst ist es 
ja keine Auferstehung, sondern eine Neuschaffung. 

Wie sollen bloß die himmlischen Heerscharen die Reliquien aller Hei-
ligen aus allen Teilen der Welt, aus den Kirchen und Gotteshäusern wie-
der einsammeln, damit sie mit Leib und Seele vor dem Gericht Gottes am 
Ende der Tage erscheinen können? Eine kaum zu beantwortende Frage, 
zumal sie doch, zumindest mit ihrer Seele, aufgrund ihres Lebenswan-
dels bereits in den Himmel aufgenommen worden sind. 

Man trifft sich also beim Gericht in seinem leiblichen Zustand wie-
der. Das jenseitige Leben wird von der Theologie beinahe so dargestellt, 
als sei es nur eine Verlängerung des diesseitigen. Ein tröstlicher Gedan-
ke, der sicherlich Unsinn ist und höchstens in Todesanzeigen noch vor-
kommen kann. Es muss ja auch kein tröstlicher Gedanke sein, wenn man 
so an die ungeliebte Verwandtschaft denkt.

Beruhigend ist aber schon, dass der Reinigungsort beim Jüngsten Ge-
richt endlich zu Ende geht. Jetzt kommen nur noch zwei Möglichkeiten 
in Frage, der Himmel oder die Hölle. Diese beiden Möglichkeiten stehen 
den Protestanten seit der Reformation eh nur zur Verfügung.

Was mit der erstinstanzlichen Entscheidung beim individuellen Tod 
wird, ist nicht geklärt, vielleicht wird das erste Urteil nach dem Tod beim 
Jüngsten Gericht einfach nur noch ratifiziert. Vom Reinigungsort kann es 
nur in den Himmel gehen, denn in die Hölle gerechterweise wohl nicht, 
nach der verbrachten Läuterungszeit.

So bleibt die Hölle nur noch für einen Teil der Lebenden und dann 
noch für die Toten, die sich schon beim ersten Gericht in einem „got-
tesfernen Zustand“ befunden haben. Alle anderen werden in die himm-
lische Herrlichkeit aufgenommen.

https://doi.org/10.5771/9783828872233 - Generiert durch IP 216.73.216.96, am 13.01.2026, 20:40:35. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828872233


242

Wenn der Mensch beim Computerspiel Punkte sammelt …

Berechtigte Zweifel nagen an dem dogmatischen Gebäude der Leh-
re von den letzten Dingen (Eschatologie). Diese Theologie ist praktisch 
unverständlich. Zwar breiten Theologen die Vorstellung von zwei Ge-
richten auch heute immer noch aus, doch konstatieren sie, dass die ewi-
ge Verdammnis im Widerspruch zur Liebe und Barmherzigkeit des bi-
blischen Gottes steht. Das Motiv des Gerichtes Gottes, sagen sie, sei eine 
Hoffnung, nämlich die Hoffnung, dass Gott niemanden aufgegeben hat. 
Gott übe keine Rache, denn Rache hieße, Böses mit Bösem zu vergelten. 

Aus diesem Grunde treten sie dann doch lieber den Rückzug an, für 
Zweifler ist dies eine Bestätigung, für die Gläubigen jedoch eine Zumu-
tung. So schreibt der Theologe Franz Josef Nocke, »die gegenwärtige ka-
tholische Theologie tendiert dahin, die Unterscheidung zwischen be-
sonderem und allgemeinem Gericht nicht als verbindliche kirchliche 
Glaubenslehre zu sehen, sondern als ein Vorstellungsmodell«262. 

Franz Josef Nocke bezweifelt sogar, dass das Ende ein Gericht ist. Dies 
vertrage sich nicht mit der christlichen Hoffnung auf Erlösung, nicht mit 
einer Verurteilung von ewig Verdammten. Welch ein Gesinnungswandel! 

Die Theologin J. Rahner leistet gar einen Offenbarungseid: »Die Bot-
schaft von der Auferstehung des Leibes fordert heraus. Doch die Fragen 
bleiben … offen. Ist hier überhaupt eine Lösung möglich? Wohl kaum!«263.

Auch der Theologe Theodor Schneider spricht von dem Dunkel, in 
dem der Ausgang der sogenannten Heilsgeschichte bleibt. Auch ihm ist 
klar, dass die im Katechismus beschriebene Hoffnung auf die Auferste-
hung der Toten eben nur eine Hoffnung ist.

Im Gegensatz zu den kritischen Theologen stellt der maßgebliche 
Kirchenvater Augustinus jedoch deutlich heraus: »Es findet eine Zwei-
teilung des Menschengeschlechts statt. Bei den einen zeigt sich, was die 
Gnade Gottes vermag und an den übrigen erweist sich die gerechte Stra-
fe. Für die einen ist der Ausgang die ewige Seligkeit, für die anderen die 
ewige Verdammnis«264. 

Es hilft nichts. Wenn eingestanden wird, dass alle Überlegungen zur 
Lehre von den letzten Dingen immer weit über das menschliche Fas-
sungsvermögen hinausgehen, so gilt dies für die Autoren der kirchlichen 

262	 Franz Josef Nocke, Eschatologie, Patmos Verlag, Düsseldorf 1999, Seite 77.
263	 Johanna Rahner, Einführung in die christliche Eschatologie, a. a. O., Seite 211.
264	 Vgl. hierzu: Theodor Schneider (Hrsg.), Handbuch der Dogmatik, Band 2, 

a. a. O., Seite 438 f.

https://doi.org/10.5771/9783828872233 - Generiert durch IP 216.73.216.96, am 13.01.2026, 20:40:35. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828872233


243

Wenn der Mensch beim Computerspiel Punkte sammelt …

Lehre in gleicher Weise. Die Mithilfe des Heiligen Geistes ist da nur ein 
schwaches Argument.

Es bleiben bei der Höllentheologie Zweifel, die nicht ausgeräumt wer-
den können. Auch die kritischen Theologen zweifeln, wegen des angebli-
chen Freiheitsgedankens beim Menschen. Denn das Individuum besäße 
ja als freier Mensch immer die Möglichkeit, sich für das Gute oder das 
Böse, unabhängig vom Willen Gottes, zu entscheiden. Und auch deshalb 
müsse der Ausgang der Höllengeschichte zwar im Dunkeln, aber doch 
als Möglichkeit bestehen bleiben.

Eine solche Debatte ist jedoch mehr als absurd. Ulrich Schnabel sagt 
hierzu, »die absolute Freiheit des Menschen ist eine Chimäre, ein theo-
retisches Produkt, dem wir in der Praxis nie begegnen, … kulturelle Prä-
gungen und eigene Erwägungen und Wünsche begrenzen und engen die-
se Freiheit immer ein …«265.

Vielleicht hat Gott ja doch ein Erbarmen, dann wäre die Hölle leer. 
Wir wären alle im Himmel, denn die Hölle, so Uta Ranke-Heinemann, 
»bestehe nur als Möglichkeit, aber es ist nicht unsere Pflicht, zu glauben, 
dass jemand dort ist … In der Botschaft Gottes hat die Lehre von der 
Möglichkeit der Hölle keinen Sinn«266.

So scheint abschließend die Überlegung angebracht, dass alle Dogmen, 
alle dogmatischen Aussagen der Kirche zur Lehre von den letzten Din-
gen, alle Interpretationen der Kirchenväter vom angeblichen göttlichen 
Wort zu einem ewigen Leben, zu einem paradiesischen Zustand im Him-
mel, zu einem Weltgericht am Ende der Zeiten, nichts weiter sind als Be-
hauptungen, Vermutungen, die sich der irdische Mensch ausgedacht hat.

Religiös fundierte Betrachtungen des Menschen zum Leben im Jen-
seits sind am Ende immer nur ein Abbild der irdischen Wirklichkeit, 
aber keine Vorstellung von einem möglichen Himmel. Alle Betrachtun-
gen zum Jenseits bleiben reine gedankliche Spekulationen der Menschen.

Der griechische Philosoph Epikur (341–270 vor Chr.) könnte wieder 
helfen, bei den Bemühungen eines jeden Menschen, die Furcht vor dem 
Tode zu bewältigen. Er argumentierte schon damals, dass der Tod keinen 
Anteil am individuellen Leben der Menschen hat, denn »das schauerlichs-
te aller Übel, der Tod geht uns nichts an; denn solange wir da sind, ist 
der Tod nicht da, wenn aber der Tod da ist, sind wir nicht mehr da …«267.

265	 Ulrich Schnabel, Die Vermessung des Glaubens, a. a. O., Seite 225.
266	 Uta Ranke-Heinemann, Nein und Amen, a. a. O., Seite 346.
267	 Text vom Philosoph Epikur in einem Brief an Meniokens aus:  

www.philosophische-sprueche.de/epikur/…

https://doi.org/10.5771/9783828872233 - Generiert durch IP 216.73.216.96, am 13.01.2026, 20:40:35. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828872233


https://doi.org/10.5771/9783828872233 - Generiert durch IP 216.73.216.96, am 13.01.2026, 20:40:35. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828872233


245

10	 Wenn ein katholischer Priester neben 
seiner Frau begraben liegt …

Papst Franziskus ruft zum Kreuzzug auf. Alle Gläubigen sind aufgerufen, 
sich an der Eroberung der sogenannten „Heiligen Stätten“ der Christenheit 
mit der Stadt Jerusalem und dem gesamten Heiligen Land zu beteiligen.

Den gläubigen Christen, die sich beteiligen, ist die Vergebung aller 
Sünden und Sündenstrafen versprochen.

Eine Schnapsidee! Sicherlich. Angesichts der kriegsähnlichen Ausein-
andersetzungen, der Zerstörungen und Brutalitäten die bis heute in die-
sem Landstrich stattfinden. Mit Millionen von Flüchtlingen, mit Terror 
und Verwüstung. Die Kriegsparteien sind kaum noch auszumachen, es 
kämpft beinahe jeder gegen jeden und die Zivilbevölkerung, sie stirbt, 
leidet, wird vertrieben und brutal misshandelt.

Papst Innozenz hatte jedoch auf dem 4. Laterankonzil im Jahre 1215268 
genau diesen Aufruf gestartet (Canon 71). Der Kreuzzug begann dann 
tatsächlich am 1. Juni 1217. Nun ist ein solcher Aufruf mehr als 800 Jah-
re her und man sollte meinen, die Menschheit hätte sich, zumindest in 
dieser Hinsicht, weiterentwickelt.

Auf dem 4. Laterankonzil wurde außerdem das Gebot erlassen, dass 
sich Juden und Muslime „abweichend“ zu kleiden haben »damit sie sich 
nicht irrtümlich mit den Christen einlassen« (Canon 68). Auch eine 
Schnapsidee? Ganz sicher nicht, sondern eine Diskriminierung von Men-
schen wegen ihrer Religionszugehörigkeit und das von Klerikern, von 
Bischöfen auf einem Konzil, auf dem der Heilige Geist wohl doch nicht 
anwesend war. Die Vorstellungen der Nationalsozialisten im Dritten 
Reich kommen diesem Gebot des Konzils schon bedrohlich nahe. Nach 

268	 Canon 1, 68 und 71 des 4. Laterankonzils aus:  
www.wikipedia.org/wiki/viertes_laterankonzil/…

https://doi.org/10.5771/9783828872233 - Generiert durch IP 216.73.216.96, am 13.01.2026, 20:40:35. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828872233


246

Wenn ein katholischer Priester neben seiner Frau begraben liegt …

800 Jahren hat die heutige Demokratie in der Bundesrepublik Deutsch-
land Gott sei Dank nur noch ein paar Durchgeknallte, Unverbesserliche 
zu verkraften. Und wir sind auch an dieser Stelle schon ein Stück weiter.

Auf diesem Konzil wurde ebenfalls die Lehre von der Wesensverwand-
lung von Brot und Wein in das Fleisch und Blut Jesu während der Hand-
lungen des Priesters in der Heiligen Messe verkündet (Canon 1). Keine 
Schnapsidee, sondern eher eine schwachsinnige Idee der Konzilsväter. 
Bis zum Jahre 1215 war Wein Wein und Brot Brot. Nach fast 1200 Jahren 
ist es nun Leib und Blut eines Propheten aus Galiläa, der sich selbst lei-
der nicht mehr wehren kann. 

Diese Verwandlung war auch 1215 nicht symbolisch gemeint, sondern 
so etwas wie ein Suggestionszauber. Und es stimmt wirklich, aus Brot 
und Wein wird das Fleisch und das Blut Christi, so sagt es die katholi-
sche Kirche seit 1215 bis heute, auch noch im 21. Jahrhundert. An dieser 
Stelle sind wir leider doch noch kein Stück weiter … 

Auch nach 800 Jahren ist dieses Dogma für alle Zeiten gültig. Die 
Kirche behauptet sogar, wie wir gesehen haben, dies sei ein wahres Sa-
krament, von Jesus selbst eingesetzt und schon deshalb dürfe nur der 
katholische Christ das Sakrament empfangen. Nicht der evangelische, 
auch nicht, wenn er Ehepartner eines Katholiken/einer Katholikin ist. 
Die deutschen Bischöfe diskutieren immer noch. Doch der Vatikan hat 
sie ausgebremst, im Jahre 2018. Die Zulassung von christlichen Ehepart-
nern zum „Tisch des Herrn“ ist nicht zulässig.

Das dogmatische Korsett lässt es nicht zu, die Kurie ist im 13. Jahrhun-
dert stehen geblieben und die Kirche ist tatsächlich keinen Schritt weiter …

Nur die Gläubigen, sie sind schon längst weiter, sie entscheiden selbst, 
treten aus der Kirche aus oder nehmen trotz der Lehre an der Kommu-
nion teil. Den meisten ist es gleichgültig, sie nehmen eine solche dogma-
tische Auslegung des christlichen Glaubens ohnehin nicht mehr ernst.

Der von den Klerikern gepredigte und von Rom definierte Glaube 
an den einen Gott der Bibel und die dogmatischen Korsettstangen der 
Lehre scheinen in der Tat nur noch Sache der Theologen zu sein. Allen 
Beteuerungen der Institution Kirche zum Trotz wird der Glaube zu ei-
ner Privatsache, für die man sich entscheidet oder eben auch nicht, denn 
dieser mögliche Gott hat keine Gestalt, er hat kein Gesicht. Der Glaube 
an ihn ist unsichtbar, nicht nachvollziehbar, mit der menschlichen Ver-
nunft ohnehin nicht zu erfassen, Argumenten nicht zugänglich. Er wird 
angeblich der kindlichen Seele in der christlichen Taufe mitgegeben, ge-
spendet und manchen Menschen sogar offenbart. Bevor das Kleinkind 

https://doi.org/10.5771/9783828872233 - Generiert durch IP 216.73.216.96, am 13.01.2026, 20:40:35. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828872233


247

Wenn ein katholischer Priester neben seiner Frau begraben liegt …

zu denken beginnt, hat es nach den Verlautbarungen der Kirche schon 
seinen Glauben. Doch wenn es dann zu denken beginnt, wird die Sache 
problematisch. Der Glaube an einen Gott, gar an den Gott dieser Kirche, 
an seine Anwesenheit in der Welt, scheint im Menschen ein doch eher 
fragwürdiges und unsicheres Geschehnis.

Wenn der Glaube der Kindheit sich dann wieder verliert oder gar ab-
handenkommt, entsteht kein Vakuum, kein Defizit, zumindest kein deut-
lich sichtbares oder gar öffentlich feststellbares. Er verschwindet einfach. 
Ganz undramatisch, ganz still und schleichend und damit auch die Bin-
dung an eine der christlichen Kirchen. Manche verlieren sogar die Bin-
dung an eine der christlichen Kirchen, obwohl sie sich weiterhin als gläu-
bige Christen verstehen. Der Theologe Gotthold Hasenhüttl beschreibt 
in der Wochenzeitung „DIE ZEIT“ seine Sicht auf die katholische Kir-
che und sagt: »Ich bin aus der katholischen Kirche als Institution ausge-
treten – nicht aus der Glaubensgemeinschaft. Meine Skepsis der Insti-
tution gegenüber ist heute größer denn je …«269. Eine solche Skepsis ist 
sicher angebracht.

Aber möchte der Mensch nicht doch an ein „höheres Wesen“, an ei-
nen Gott glauben, eine Vorstellung von einem Gott entwickeln, so als 
Schöpfer und Lenker des Universums? Es ist auch unter Wissenschaft-
lern unbestritten, dass sich im Laufe der Geschichte der Menschheit ne-
ben vielen anderen Entwicklungen in gleicher Weise auch »das Bedürf-
nis nach einem religiösen Weltbild … tief in der menschlichen Psyche 
verankert hat«270. Selbst der Philosoph Voltaire hatte kein Problem mit 
einem Gott, sondern primär Schwierigkeiten mit den Lehren über Gott.

Nicht nur Christen, auch Juden und Muslime stellen Vermutungen 
über einen Gott an. Beschreiben ihn als jemanden, der mit der mensch-
lichen Vorstellungskraft nicht erfasst werden kann. Karen Armstrong 
schreibt in ihrem Buch, dass schon das Wort „Gott“ unrichtig sei und 
dass »unsere menschlichen Vorstellungen von einem Gott der unfassba-
ren Wirklichkeit niemals gerecht werden können«271.

Wieso sich also damit beschäftigen, wo doch jede Annahme einer tat-
sächlichen Wirklichkeit Gottes außerhalb der Reichweite des mensch-
lichen Wahrnehmungsvermögens liegt und niemand den Nachweis er-

269	 Gotthold Hasenhüttl in: Wochenzeitung „Die Zeit“ Nr. 21 vom 17.05.2018.
270	 Ulrich Schnabel, Die Vermessung des Glaubens, a. a. O., Seite 338.
271	 Karen Armstrong, Die Geschichte von Gott, Droemer Knaur Verlag, München 

2015, Seite 524.

https://doi.org/10.5771/9783828872233 - Generiert durch IP 216.73.216.96, am 13.01.2026, 20:40:35. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828872233


248

Wenn ein katholischer Priester neben seiner Frau begraben liegt …

bringen kann, dass er existiert. Allerdings lässt sich ebenso wenig seine 
Nicht-Existenz beweisen. Trotzdem kann jeder Gedanke nur mit den 
Vorstellungswelten arbeiten, die die Menschen eben besitzen, obwohl 
sie immer gänzlich unzutreffend sein müssen.

Jede Spekulation liegt daneben. Eine Beweisführung ist nicht mög-
lich. Er bleibt ein Phänomen in der menschlichen Vorstellungswelt. Da-
her kann jede Beschreibung seiner Eigenschaften nur in der zwar unzu-
treffenden, jedoch einzig möglichen Erfahrungswelt der Menschen liegen.

Der Philosoph David Precht macht deutlich, dass ein Gott, sei er noch 
so perfekt und vollkommen als Wesen beschrieben, doch nur ein Gott, 
eine Gottesvorstellung im Kopf der Menschen ist und nicht ein Wesen 
in dieser Welt272. 

Wieso machen sich die Menschen dann diesen Kopf? 
Wenn der Mensch nicht anders kann, als einen Gott mit seinen 

Kategorien zu beschreiben und diese Beschreibung daher immer von 
einem Wesen ausgehen muss, das unbegreiflich ist, das unsere intellektu-
ellen Fähigkeiten bei Weitem übersteigt, warum sich dann damit belasten?

Der eigentliche Grund liegt in der Tatsache, dass zu allen Zeiten die 
Menschheit versucht hat, Unbekanntes, Unsichtbares, Unverständliches 
in dieser Welt zu personalisieren, Göttern Eigenschaften zuzuweisen, die 
dann zwangsläufig menschliche Charakterzüge tragen.

Wir konnten diesen Gott früher nicht und können ihn auch heute 
nicht erkennen, auch wenn wir uns noch so viel Mühe geben. Und die 
Christen glauben, dass es ihn gibt, dass er existiert, ihre Geschicke lenkt, 
über sie wacht.

Die Theologen, die Geistlichen, die Priester sagen es uns unaufhörlich, 
sie betonen immer wieder, dass er zwar nicht erkannt werden kann, dass 
er aber doch erfahren werden könne. Der Kritiker Karl-Heinz Deschner 
betont dagegen und man kann es nicht oft genug sagen: »Dieser Gott, 
dass ist immer der Gott der Kleriker, das sind Leute, die sich um unsere 
Seelen Sorgen machen, die jedoch eher unserer Seele Sorgen machen«273.

Der Volksmund sagt: Von nichts kommt nichts! Unterstellt, an dieser 
Volksweisheit ist was dran, so kann man schon mal auf den Gedanken 
kommen, dass es einen Schöpfergott geben muss, der „Gestalter“ oder 
zumindest „Auslöser“ dieser Schöpfung war. Ein Gott, der angesichts 

272	 Richard David Precht, Wer bin ich und wenn ja wieviele?, Goldmann Verlag, 
München 2007, Seite 283.

273	 Karlheinz Deschner, Der gefälschte Glaube, a. a. O., Seite 157.

https://doi.org/10.5771/9783828872233 - Generiert durch IP 216.73.216.96, am 13.01.2026, 20:40:35. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828872233


249

Wenn ein katholischer Priester neben seiner Frau begraben liegt …

des Sternenhimmels bei Nacht oder eines Sonnenaufgangs an der See 
als Schöpfer vorstellbar erscheint. Die Theologin Uta Ranke-Heinemann 
spricht davon, dass all das, was man von Gott erkennen könne, wenn es 
ihn denn gäbe, »an den Werken der Schöpfung erkannt wird«. Doch die 
Kleriker wollten immer noch mehr, sie »wollten nicht die gottgegebenen 
Naturgesetze denkend wahrnehmen, sondern an Wunder glauben«274.

Denkt man jedoch diese Überlegungen zu Ende, so stellt sich sofort 
eine neue Frage. Wer ist dann der Schöpfer des Schöpfers, wenn von 
nichts nichts kommt?

So wird man dann doch wieder zum Zweifler, zum Agnostiker oder 
gar zum Atheisten, der doch lieber an die Ewigkeit der Materie glaubt, 
als an die Ewigkeit eines göttlichen Wesens.

Man kann die Vorstellung vom Walten eines Schöpfers bei der Ent-
stehung dieser Welt und seine Anwesenheit in dieser Welt als ein Pla-
cebo bezeichnen. Ob diese menschlichen Überlegungen eine heilsame 
Wirkung entfalten, hängt letztlich vom individuellen Glauben und dem 
eigenen Verhalten ab. Es liegt an jedem Einzelnen selbst, ob für ihn ein 
Gott existiert oder eben nicht.

Der Glaube an einen Gott und religiöse Vorstellungswelten sind tröst-
lich. Auch wenn es nur Vorstellungen im Kopf der Menschen sind, sie 
schaffen Möglichkeiten, ja Fähigkeiten, um die Unausweichlichkeit und 
Endgültigkeit vom Werden und Vergehen des Menschen oder, wie es 
Pascal Boyer ausdrückt, »die Schrecken erregende Vergegenwärtigung 
des Todes zu verkraften«275.

Wenn man sich vorstellt, dass ein Gott existiert, so kann man die 
grundsätzlichen Fragestellungen der Menschheit nach dem Woher und 
Wohin einfach besser beantworten. Doch bleibt es immer noch ein Ge-
dankengebäude, eine Vorstellung, eine Hoffnung, mehr nicht.

Was auf der Erde passiert, was zur Zeit mit der Erde und den Men-
schen auf diesem Planeten geschieht, es ist ausschließlich reines Werk 
der Menschen und nicht von einem Gott bewirkt, der in der Vorstel-
lungswelt einiger Christen existiert. Die Vorstellung von diesem christ-
lichen Gott ist ausgedacht, mit viel Phantasie geschmückt und nur eine 

„Kopfsache“ der Theologen. 

274	 Uta Ranke-Heinemann, Nein und Amen, a. a. O., Seite 419.
275	 Pascal Boyer, Und Mensch schuf Gott, Klett-Cotta-Verlag, Stuttgart, 4. Auflage 

2017, Seite 253.

https://doi.org/10.5771/9783828872233 - Generiert durch IP 216.73.216.96, am 13.01.2026, 20:40:35. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828872233


250

Wenn ein katholischer Priester neben seiner Frau begraben liegt …

Die Rede von einem Schöpfergott ist sinnlos, weil kein Standpunkt ein-
genommen werden kann, der es uns ermöglicht, das Universum als Ent-
wicklung der Materie oder als den Akt einer göttlichen Kraft zu begreifen.

Die Institution Kirche hingegen, die gesellschaftlich immer noch rele-
vanten Glaubensgrundsätze der katholischen Kirche in Deutschland und 
Europa, die wesentlichen Kernaussagen einer kirchlichen Dogmatik, sie 
sind alle unglaubwürdig geworden und nur unter Aufgabe der mensch-
lichen Intelligenz noch zu erörtern. Sie sind historisch längst widerlegt 
und exegetisch nach über 200 Jahren Forschung in fast allen Einzelhei-
ten überholt und gegenstandslos geworden.

Die Bibel ist nicht Gottes Wort. Das Alte Testament mit seiner Schöp-
fungsgeschichte ist nichts als Mythologie des jüdischen Volkes, das aus 
den Hochkulturen am Nil und Euphrat wesentliche Vorstellungen von 
Göttern und vom Jenseits übernommen hatte. Die Texte sind deutlich 
von anderen Kulturen der Region geprägt und aus den bis dahin mündli-
chen Überlieferungen und uralten Erzählungen über die Entstehung der 
Welt in die Schrift gelangt. Die gesamte Sinai-Erzählung ist weder geo-
grafisch zu verorten noch historisch nachzuvollziehen.

Die Zehn Gebote sind nicht gedacht als Gebote für die Christenheit, 
sondern nichts anderes als Regeln des Zusammenlebens eines Volkes 
oder eines Volksstammes, der noch vor über 1000 Jahren vor Chr. im 
sogenannten gelobten Land gelebt hatte. Die Texte wurden über Jahr-
hunderte hinweg aufgeschrieben, redigiert, erweitert, verändert, weit vor 
der Geburt eines Wanderpredigers, meist von jüdischen Propheten for-
muliert, die aus ihrem Land vertrieben und in der Verbannung lebend 
die Geschichten ihres Volkes bewahrt haben wollten. Wer ins Alte Tes-
tament schaut und die Zehn Gebote nachliest, der kann leicht nachvoll-
ziehen, dass eine Regel: „Du sollst nicht töten!“ für das Zusammenleben 
eines Volkes von außerordentlicher Bedeutung war. Liest man jedoch in 
neuern Ausgaben des Alten Testamentes, in sogenannten Einheitsüber-
setzungen nach, so heißt es da: „Du sollst nicht morden!“ Ein Schelm, 
der Böses dabei denkt. Im Krieg ist das Töten für Christen erlaubt, auch 
wenn man glaubt im Krieg zu sein, Hinrichtungen durch staatliche In-
stitutionen sind zulässig, die Todesstrafe kein Problem für die Kleriker.

Das 6. Gebot: „Du sollst nicht ehebrechen“ war sicher keine Einfüh-
rung der Monogamie, denn der Beischlaf mit Sklavinnen, und davon gab 
es viele in dieser Phase des Weltgeschehens, war zulässig. Von den heu-
tigen kirchlichen Geboten des Geschlechtsverkehrs vor der Ehe war al-
lerdings um diese Zeit überhaupt noch keine Rede. 

https://doi.org/10.5771/9783828872233 - Generiert durch IP 216.73.216.96, am 13.01.2026, 20:40:35. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828872233


251

Wenn ein katholischer Priester neben seiner Frau begraben liegt …

In dieser Weise ließe sich der gesamte Text des Alten Testamentes un-
ter die Lupe nehmen und es gäbe nur wenig, was neben den Brutalitä-
ten und neben dem zornigen Gott noch als sozialethische Norm einer 
modernen Gesellschaft herhalten könnte. Es sind einfach nur Mythen 
eines Volkes, die von Generation zu Generation weitererzählt wurden 
und wenig vom tatsächlichen Schicksal des jüdischen Volkes in der Ge-
schichte widerspiegeln.

Beim Neuen Testament ist zunächst nur erstaunlich, dass eine so klei-
ne jüdische Sekte, die von aramäisch sprechenden Bauern gegründet wor-
den war und durch einen aberwitzigen Glauben, auf den keine normale 
Person auch nur einen „Silberling“ gesetzt hätte, beisammen geblieben 
ist und bis in die heutige Zeit überdauert hat276. 

Im Neuen Testament sind die Paulusbriefe die einzigen Texte, die au-
thentisch sind und ihm eindeutig zugeordnet werden können. Von den 
13 Briefen dann allerdings auch wieder nur sieben sicher, die anderen 
sollen angeblich von seinen Schülern stammen.

Jesus selbst hat nur geredet, gepredigt, konnte sicher nicht schreiben, 
schon gar kein Griechisch. Aufgeschrieben hat zu seinen Lebzeiten nie-
mand etwas. Ein Fischer, auch ein Zimmermann der damaligen Zeit 
musste nicht schreiben können. 

Immer dann, wenn die Evangelisten besonders eindringlich und mit 
besonderer Verzückung das Wirken Jesu beschreiben, dann finden sich 
hierfür weder in der Geschichtsschreibung noch in der Archäologie Hin-
weise auf das Geschehen.

Nebenbei bemerkt, auch ein Moses, wenn es ihn denn überhaupt gab, 
hat weder die fünf Bücher Moses, noch ein König David um 1000 vor 
Christus die Psalmen geschrieben.

Die ersten Christen hatten nur die Schriften der Juden und einige 
Gemeinden die Briefe des Paulus, der Jesu Worte nur durch Erzählun-
gen kannte und wie auch mir scheint, kann er als eigentlicher Begrün-
der des Christentums gelten. Die Heilige Schrift des Christentums gab 
es ja noch nicht.

Die exegetische Forschung hat nachgewiesen, dass kein Evangelist 
den Versuch unternommen hat, das tatsächliche Leben des Wanderpre-
digers zu beschreiben, soweit es durch die mündlichen Überlieferungen 
noch bekannt war. Jeder hat versucht, seiner Darstellung eine Art „eigen-

276	 Vgl. hierzu: Emmanuel Carrére, Das Reich Gottes, btb-Verlag, München 2017, 
Seite 87 ff.

https://doi.org/10.5771/9783828872233 - Generiert durch IP 216.73.216.96, am 13.01.2026, 20:40:35. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828872233


252

Wenn ein katholischer Priester neben seiner Frau begraben liegt …

ständiges Profil“ zu geben und darauf zu achten, für welche Gemeinde 
er mit welcher Intention schreibt. Die Kenntnisse, die wir über Jesus ha-
ben, »sind meist stilisiert, „ideologisch“ gefärbt und von einer bestimm-
ten Verkündigungsabsicht her ausgewählt«277.

Also auch hier so gut wie keine authentischen Worte des Propheten 
aus dem Heiligen Land.

Dass dieser Messias sich anders verstanden hat, dass er niemals eine 
neue Religion gründen wollte, gar eine Kirche, ist hinlänglich bekannt. 
Er hatte einfach keine Botschaft für den gesamten Erdkreis, er beschränk-
te sich auf das jüdische Volk in seiner unmittelbaren Umgebung. Und er 
war auch nicht ohne Sünde.

Man kann also die Frage, was denn dieser Jesus wirklich gesagt hat, 
nur schwerlich der Bibel entnehmen. Auch die Theologin Karen Armst-
rong ist sich darüber im Klaren, dass »die Evangelien offensichtlich nur 
einen kleinen Teil der Worte Jesu wiedergeben. Viel von ihrem Inhalt 
wurde durch spätere Entwicklungen in den nach dem Tode Jesu von Pau-
lus gegründeten Kirchen beeinflusst …«278.

Reden wir von der Kirche, so sollten wir diesen Jesus nicht in einem 
Atemzug mit ihr nennen, denn er hat mit ihr nur sehr wenig zu tun.

So entwickelte sich erst im 2. Jahrhundert nach Chr. unter den gebil-
deten Schichten der damaligen christlichen Gemeinden eine Religion 
heraus, die zu dem Schluss kam, dass dieser Jesus nicht nur ein Mensch, 
sondern auch ein Gott gewesen sein musste. Eine bis heute unverständ-
liche Lehre von zwei Naturen Jesu entfaltete sich in den Köpfen der ers-
ten Kirchenväter, die sich dann im Laufe des 4. Jahrhunderts nach Chr. 
auch durchsetzte. Ob Mensch oder Gott oder beides, das war der hefti-
ge theologische Streit schon zu Anfang des 4. Jahrhunderts. Doch es ist 
auch im 21. Jahrhundert noch nicht zu verstehen, wie eine Person zwei 
Bewusstseine haben soll. Selbst ein Paulus glaubte zu seinen Lebzeiten 
nicht daran, dass dieser Jesus ein Gott in Menschengestalt war.

Die Kreuzigung Jesu als Sühne für die Erbschuld der Menschheit, die 
dann auch noch durch den Geschlechtsverkehr auf alle nachfolgenden 
Generationen übertragen wird, sie entwickelte sich als theologische Leh-
re erst im 4. Jahrhundert. 

Der Kirchenvater Augustinus war fest davon überzeugt, dass Gott die 
Menschen durch den sogenannten Sündenfall Adams, eine Geschich-

277	 Hans Küng, Das Christentum, a. a. O., Seite 95.
278	 Karen Armstrong, Die Geschichte von Gott, a. a. O., Seite 133.

https://doi.org/10.5771/9783828872233 - Generiert durch IP 216.73.216.96, am 13.01.2026, 20:40:35. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828872233


253

te aus der Mythologie alter Völker des östlichen Mittelmeerraumes, auf 
ewig verdammt hatte.

Das Dogma von der Dreifaltigkeit (Trinität), es übersteigt nicht nur 
die Vorstellungskraft der Gläubigen, sondern auch die Vorstellungskraft 
der Kleriker. Doch sie musste sein, die dogmatische Definition für die 
Wesensgleichheit von Vater, Sohn und Heiligem Geist. Danach sollen 
drei Personen eine einzige sein. Auch diese Lehre war nichts anderes 
als ein theologisches Gedankengebäude von Kirchenvätern des 4. und 
5. Jahrhunderts. Sie kann bis heute nicht glaubhaft vermittelt, geschwei-
ge denn verstanden werden.

»Exegetische Mängel, philosophische Unaufmerksamkeiten und kle-
rikale Selbstüberhöhungen … schufen im Laterankonzil 1215 dann die 
Abendmahlslehre …«279, davon ist der Philosoph Kurt Flasch überzeugt. 
Auch sie stellt nicht nur eine intellektuelle Überforderung für jeden Men-
schen dar, auch daran zu glauben, bei halbwegs seriöser Betrachtung der 
tatsächlichen Worte Jesu, ist nicht möglich. 

So reihten die Väter in der Kirchengeschichte Dogma an Dogma. Sie 
entwickelten mit geradezu dogmatischer Besessenheit die Hölle, die Erb-
sünde und die Mutter eines Gottes. Dem Skeptiker, dem Zweifler ver-
schlägt es die Sprache. Ohne Aufgabe des Verstandes müsste es auch den 
Kirchenmitgliedern die Sprache verschlagen, angesichts solcher Glau-
bensgrundsätze, doch sie denken vielfach gar nicht darüber nach. 

All dies angesichts eines allmächtigen Gottes, der angeblich alle Geschi-
cke auf der Welt lenkt und der trotzdem den Menschen die Möglichkei-
ten lässt, sich frei zu entscheiden. Die Christen glauben an die Allmacht 
Gottes, an seine Güte und seine Omnipotenz, sie preisen und loben ihn 
als Lenker allen Geschehens. Auch dann noch, wen dieser Gott der Welt 
unsagbares Leid zufügt und auch ihnen persönlich Schmerzen bereitet. 
Sie preisen ihn trotzdem im Gottesdienst und in ihren Gebeten. Auch 
wenn dies unverständlich ist, sie tun es vielleicht deshalb, weil sonst der 
so gelobte Gott vielleicht noch mehr „Unheil“ über sie kommen lässt.

So ging auch sie fort, die Theologin Uta Ranke-Heinemann, »fort von 
Jungfraumutter und Henkervater, von einem Gott mit blutigen Händen … 
der seinen erstgeborenen Sohn für die Menschen opferte …«. Auch sie 
wandte sich ab, von den Theologen, die ihre Wissenslücken »mit ihrer 
Verstandesfeindlichkeit und ihren grausamen Märchen füllten und sie 

279	 Kurt Flasch, Warum ich kein Christ bin, a. a. O., Seite 260.

Wenn ein katholischer Priester neben seiner Frau begraben liegt …

https://doi.org/10.5771/9783828872233 - Generiert durch IP 216.73.216.96, am 13.01.2026, 20:40:35. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828872233


254

Wenn ein katholischer Priester neben seiner Frau begraben liegt …

glaubte ihnen nicht mehr«. Auch das Buch der Bücher »war ihr nicht 
mehr Gottes Wort. Es war Menschenwort und tröstete sie nicht«280.

Doch irgendetwas hält sie immer noch in der Kirche. Eine große Schar 
von Christenmenschen bleibt trotz allem bei der Stange. Und dies, ob-
wohl die Bibel von Menschen gemacht ist, obwohl die Lehre von der Drei-
faltigkeit den Gehirnen von Klerikern entsprungen ist, obwohl Jesus als 
Mensch und nicht als Gott gelebt hat, sein Tod kein Opfertod war und 
seine Mutter nur eine Mutter und keine Gottesmutter war.

Obwohl die Kirchenväter Sünde und Schuld, Hölle und Auferstehung, 
Buße und Anbetung bis heute predigen und über die Jahrhunderte hin-
weg angebliche Glaubenswahrheiten aufeinandergestapelt haben, ja den 
Gläubigen zugemutet haben, es bleiben trotzdem noch relativ viele Mit-
glieder der Kirche treu. Eine große Anzahl dieser Mitglieder sind reli-
giös Gleichgültige. Und diese Gleichgültigen scheuen den Austritt noch. 
Doch warum nur? Die geistig Trägen, die sich nicht kundig machen wol-
len oder die, die ganz frei sind von Zweifeln, ohne einmal kritisch nach-
zufragen, sie sind noch die treuesten Mitglieder der Kirche.

Auch wenn es immer weniger werden, was weltweit nicht unbedingt 
zutreffen mag, so tritt jedoch für moderne Industriegesellschaften, zu-
mal für Deutschland, sehr deutlich zutage, dass die meisten Kirchen-
mitglieder vielfach gar nicht wissen, was sie glauben oder besser, was 
sie glauben sollen.

Die Gläubigen, sie sind einfach nicht informiert. Sie würden sicher-
lich staunen, wenn nicht gar erschrecken über die 245 Glaubensgrund-
sätze der katholischen Kirche, die alle zum dogmatischen Fundament 
der christlichen Lehre gehören. Die Uninformiertheit der Gläubigen 
über biblische Texte, über ihre Entstehung, ihre Authentizität, ihre In-
terpretation durch den Klerus, die auf einer geradezu infantilen Entwick-
lungsstufe stehen geblieben ist, sie ist eklatant. Die Selektion bestimm-
ter Textpassagen durch die Kleriker, die fast ausschließlich Gegenstand 
theologischer Unterweisungen sind, muss zu einer weitgehenden Un-
kenntnis über die Glaubensinhalte des Christentums führen. Diese Un-
wissenheit ist bewusst herbeigeführt, gewollt und wird seit Jahrhunder-
ten durch die Priester praktiziert.

Die Theologen sehen keinen Widerspruch zwischen den wesentlichen 
Aussagen der Bibel, der historisch gewachsenen dogmatischen Lehre und 

280	 Uta Ranke-Heinemann, Nein und Amen, a. a. O., Seite 413.

https://doi.org/10.5771/9783828872233 - Generiert durch IP 216.73.216.96, am 13.01.2026, 20:40:35. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828872233


255

Wenn ein katholischer Priester neben seiner Frau begraben liegt …

den wissenschaftlich fundierten wie ethisch-humanen Grundlagen einer 
heutigen Gesellschaft. 

Sie wollen es nicht wissen und opfern ihren Intellekt, damit beim gläu-
bigen Volk keine Zweifel aufkommen. 

Daher ist es kein Wunder, dass Christen nicht nur mangelnde Kennt-
nisse über Glaubensfragen haben, sondern ebenso wenig von den histo-
rischen Tatbeständen und den tatsächlichen Inhalten und Absichten bi-
blischer Schriften kennen.

Hinzu kommt das, was man den „Herdentrieb“ nennt, die Eigenart 
des Menschen, mitzulaufen, die Kraft nicht aufzubringen, gegenzusteu-
ern, sich von solchen Glaubenswahrheiten zu befreien, die man als Kind 
in einem „intellektuell wehrlosen Zustand“ erhalten hat. Auch sich von 
den Ängsten zu befreien, die die Endlichkeit und Vergänglichkeit des 
menschlichen Seins mit sich bringt. Es ist diese tief sitzende Angst der 
Spezies Mensch vor dem Tod, die tief verwurzelt ist und der die kirchli-
che Lehre mit einer angeblichen Unsterblichkeit der menschlichen See-
le, mit Himmel und Erlösung begegnet. Karen Armstrong spricht davon, 
dass »wir uns ständig fürchten vor Verlust, dem Schrecken der Vernich-
tung, während wir beobachten, wie unser Körper allmählich und uner-
bittlich verfällt«281.

Auch die bloße Vernunft, so der Anthropologe Carel van Schaik, »kann 
nichts verbindliches über ein mögliches Leben nach dem Tode sagen, 
schlimmer noch, aus wissenschaftlicher Perspektive spricht alles da-
für, dass der Tod das Ende ist. Der Tod erscheint sinnlos … und das ge-
biert Angst«282.

Obwohl auch die Kirche keine schlüssigen Antworten liefern kann, ob 
denn der Tod eine tatsächliche Endstation ist, ob es diesen Gott über-
haupt gibt und worin der Lebenssinn denn besteht, verbleiben Christen 
in der Kirche und hoffen auf das Versprechen, dass es ein Jenseits gibt, 
eine Unsterblichkeit und ein Wiedersehen mit den Lieben …

Für Martin Walser ist der Tod »mit 30 Jahren genauso unvorstellbar 
wie mit 85 Jahren« und er antwortet etwas despektierlich auf die Frage, 
ob er an ein Leben nach dem Tode glaube, dass er »immer, wenn er da-

281	 Karen Armstrong, Die Geschichte von Gott, a. a. O., Seite 570.
282	 Carel van Schaik und Kai Michel, Das Tagebuch der Menschheit, a. a. O., 

Seite 470.

https://doi.org/10.5771/9783828872233 - Generiert durch IP 216.73.216.96, am 13.01.2026, 20:40:35. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828872233


256

Wenn ein katholischer Priester neben seiner Frau begraben liegt …

rüber nachdenke, … bei der Gewissheit lande, dass seine Hosenträger 
unsterblich sind«283.

Die Theologie verspricht angebliche Stabilität, Lebensorientierung, 
Halt im schnellen und chaotischen Wandel der Zeit. Man muss nur an 
die christliche Botschaft glauben, den Sprung wagen, auch wenn die ver-
meintlichen Zusagen der Kleriker mehr als ungewiss sind.

Darüber hinaus führen manche gerne das soziale Engagement der 
Kirchen ins Feld, die kirchlichen Einrichtungen für Arme, Kranke, Be-
hinderte und verkennen dabei, dass mit dieser Argumentation doch nur 
die fehlende Wahrhaftigkeit und intellektuelle Redlichkeit der christli-
chen Lehre verschleiert werden soll.

Auch gibt es starke Strömungen, vor allem in konservativ geprägten 
Kreisen, nicht nach den Widersprüchen, den Falschaussagen und Un-
möglichkeiten einer Lehre zu fragen und dadurch eine gesellschaftliche 
Instabilität zu erzeugen. Sondern eine rückwärtsgewandte Strömung in 
der Gesellschaft zu nutzen und den Wert einer traditionellen Religiösi-
tät, die „feste Werte“ verspricht, höher einzuschätzen, als eine an Argu-
menten ausgerichtete, historisch tragfähige religiöse Glaubenspraxis vor 
der eigenen Vernunft zu überprüfen.

Tut man dies aber doch, so bleiben sie, die bohrenden Zweifel, die 
eher nüchternen Erkenntnisse der kritischen Wissenschaft zum Inhalt 
der Bibel, zu den Aussagen des Wanderpredigers, zu den fest veranker-
ten Glaubenssätzen der Kirche.

Diese Lehren haben einfach zu viel Unstimmiges, Unverständliches, 
gar ethisch nicht Haltbares, historisch Unlauteres und sind im Wesent-
lichen Machtinstrumente der kirchlichen Institutionen.

Die Kirche, sie taumelt zur Zeit zwischen den untauglichen Versu-
chen, ihre Lehre und Dogmatik vor der Vernunft zu rechtfertigen und der 
zum Teil skandalösen Verhaltensweise ihres Personals, das in einer Di-
mension Kindesmissbrauch betrieben haben soll, wie man es sich kaum 
vorzustellen wagte. So gibt es im August 2018 die Meldung aus dem US-
Bundesstaat Pennsylvania, nach der mehr als 300 Priester mehr als 1000 
Kinder missbraucht haben sollen. Dieses Thema wird noch Generatio-
nen von Christen mit unheiligem Zorn erfüllen.

283	 Gespräch mit Martin Walser über Gott und das Leben nach dem Tode in: 
„Der Spiegel“ vom 22.12.2012.

https://doi.org/10.5771/9783828872233 - Generiert durch IP 216.73.216.96, am 13.01.2026, 20:40:35. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828872233


257

Wenn ein katholischer Priester neben seiner Frau begraben liegt …

»Nur Menschen, die begnadet sein müssen«, sagt Giovanni di Loren-
zo in „DIE ZEIT“, »oder die sehr naiv sind, schaffen es als Erwachsene 
ungebrochen am Glauben festzuhalten«284.

Papst Franziskus hat nach den Informationen der Medien an der Tür 
seines privaten Arbeitszimmers ein Schild anbringen lassen, das Kleri-
kern, die nur klagen und jammern, den Zutritt verbietet. Das minde-
re die gute Laune und die Fähigkeit, Probleme, gar Konflikte zu lösen. 
Recht hat er. Nur, was ist mit den Theologen, die zu Recht und aus gu-
ten Gründen auf die Widersprüchlichkeiten, die Unwahrheiten, die My-
then und Legenden, auf die Unstimmigkeiten im Denken und auf die 
von den Kirchenvätern ausgedachten Grundsätze der kirchlichen Leh-
re aufmerksam gemacht haben. Den Dogmen, die abgehoben sind von 
der gesellschaftlichen Realität, deren Lehraussagen der wissenschaftli-
chen Forschung widersprechen und nichts mehr mit der Lebenswirk-
lichkeit der Menschen zu tun haben?

Es wäre gut, die Kleriker würden sich endlich einmal empören, den 
Versuch unternehmen, sich der kritischen Argumentation zu stellen, sich 
in jedem Fall intensiv damit beschäftigen, eine öffentliche Diskussion in 
Gang bringen, die mehr als dringend geboten ist. Und nicht, wie viel-
fach von zweifelnden Gläubigen beklagt, religions- oder kirchenkritische 
Äußerungen nicht einmal wahrzunehmen, kaum zu beachten, den Kopf 
einzuziehen, um bloß nicht in eine Auseinandersetzung zu geraten. Sie 
glänzen dagegen mit theologischem Wortgetöse und Verkniffenheiten, 
statt den Versuch zu unternehmen, bessere Argumente ins Feld zu füh-
ren. Wenn es die denn geben sollte.

Sich wegducken ist offensichtlich bisher immer noch die Lösung ge-
wesen, da die Amtskirche mit ihren Institutionen und Strukturen im 
Lande so gut verankert und finanziell abgesichert ist, dass sie noch eine 
geraume Zeit agieren kann, ohne sich den Grundsatzfragen einer Lehre 
stellen zu müssen, die bis in das 19. Jahrhundert von den Gläubigen un-
widersprochen akzeptiert wurden.

Wir wollen Papst Franziskus den Gefallen tun und nicht nur nörgeln, 
bemängeln und kritisieren. Doch es wäre vermessen, zu meinen, man 
könne Perspektiven für eine Kirche des 21. Jahrhunderts hinreichend und 
in der notwendigen Ausführlichkeit und Vollständigkeit aufzeigen. Es 
können nach den gemachten Erkenntnissen nur Ansätze sein, Diskussi-

284	 Zitat aus der Wochenzeitung „Die Zeit“ Nr. 21 vom 17.05.2018.

https://doi.org/10.5771/9783828872233 - Generiert durch IP 216.73.216.96, am 13.01.2026, 20:40:35. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828872233


258

Wenn ein katholischer Priester neben seiner Frau begraben liegt …

onsvorschläge und Grundtendenzen, die nach unserer Überzeugung in 
einem schmerzlichen Prozess angegangen werden müssen.

Das 21. Jahrhundert verlangt nach neuen Antworten auf längst gestellte 
Fragen, die bisher einfach überhört werden konnten, aber nun, da sich die 
bundesrepublikanische Bevölkerung in ihrer Vielfalt und „Buntheit“ in 
Religions- und Ideologiefragen kontrovers präsentiert, unbedingt beant-
wortet werden müssen. Ein Herumdrücken geht nicht mehr, denn die Pro-
blemstellungen und Fragen werden lauter artikuliert, dringlicher gestellt.

Die Theologie des Christentums muss die Menschen und ihre Lebens-
verhältnisse fokussierter in den Blick nehmen, muss vernünftige, nach-
vollziehbare und undogmatische Inhalte formulieren, muss die „Nächs-
tenliebe“ in das Zentrum ihrer Verkündigung setzen und die richtige 
Sprache finden, damit sie überhaupt noch im vielstimmigen Chor der 
Weltanschauungen gehört wird. Doch welche Inhalte und Sprache soll 
das sein? Karl-Heinz Deschner meint ja, »wer in dieser Kirche noch et-
was retten will, ist entweder unwissend oder Opportunist oder von Mys-
tik besoffen. Man kann in dieser Kirche längst nichts mehr retten, son-
dern nur noch sich und andere vor ihr! Denn Kirche … hilft in Nöten, 
die man ohne sie gar nicht hätte«285.

So ganz sicher wäre ich mir da allerdings nicht. Denn weder die wis-
senschaftliche Forschung, noch soziologische, philosophische oder gar 
politische Interpretationen dieser Welt haben mögliche Glaubensvor-
stellungen und Ideologien durch aufgeklärte Rationalität und Vernunft-
argumente entzaubern können. 

Die früher noch notwendige Erklärung der Welt mit ihren natürlichen 
Vorgängen und Abläufen, sie muss allerdings nicht mehr durch die Kir-
che mit ihren Glaubenssätzen und mit ihren Lehren erklärt werden. Sie 
fällt dank der theologisch-kritischen Forschung heute weitgehend aus.

Die Formulierung von moralischen Werten durch eine Religion, um 
einen Gott gnädig zu stimmen und die Menschheit vor Strafen zu be-
wahren, ist auch kein Thema mehr, denn jeder Mitteleuropäer weiß dies 
heute und in den allermeisten Verfassungen sind die notwendigen Prin-
zipien für das friedliche Zusammenleben und die Würde des Menschen 
fest verankert. 

Das kirchliche Personal bedarf auch keiner geistlichen Überhöhung 
mehr, zumal es sich ein ums andere Mal selbst disqualifiziert. Sie ist nun 
endgültig weg, die selbst geschaffene Exklusivität des Klerus, die sich bis-

285	 Karlheinz Deschner, Der gefälschte Glaube, a. a. O., Seite 220.

https://doi.org/10.5771/9783828872233 - Generiert durch IP 216.73.216.96, am 13.01.2026, 20:40:35. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828872233


259

Wenn ein katholischer Priester neben seiner Frau begraben liegt …

her mit moralischer Überheblichkeit dem Gläubigen gegenüber präsen-
tiert hat. Das kirchliche Personal hat Gott sei Dank auch heute schon in 
weiten Teilen der Welt zu normalen Lebensverhältnissen gefunden, denn 
wenn Rom weit weg ist, dann liegt, wie in den peruanischen Anden, so 
schreibt Anette Reuter im Mai 2018 im Solinger Tageblatt, »so mancher 
katholische Priester neben seiner Frau begraben … Die reine Lehre ist 
dort das eine, die gelebte Praxis das andere«.

Und was bleibt nun von diesem Jesus der Bibel? »Sowohl die Anzahl 
als auch der Inhalt der meisten Überlieferungen, die über Jesus erhalten 
sind und die allesamt den Anspruch erheben, ein authentisches Zeug-
nis über ihn abzugeben, stehen in einem schreienden Gegensatz zu dem, 
was er wirklich sagte und tat«286.

Das Einzige, was bleibt, ist das gelebte Verhältnis des Wanderpredi-
gers von Galiläa zu den Armen, Kranken und Ausgestoßenen und sei-
ne authentischen Worte von der Nächstenliebe und der Barmherzigkeit. 
All das, was man heute als praktizierte Solidarität und caritative Hilfe 
gegenüber den Mitmenschen bezeichnen würde. Bei einer solchen Re-
duktion biblischer Inhalte und dogmatischer Lehre wird die Frage nach 
einer rationalen Stimmigkeit von Glaubenssätzen und Bibelversen oh-
nehin bedeutungslos.

Die glaubhaft belegten wenigen authentischen Worte Jesu von der 
Nächstenliebe, die Eingang gefunden haben in die Evangelien, können 
so der Kern einer christlichen Botschaft sein und die katholische Kirche 
wird dann eine Art „Sozialamt“, zur Anlaufstelle für Kranke und Bedürf-
tige, Arbeitslose und Ausgegrenzte, Alte und Junge, die der Hilfe bedür-
fen. Die Kleriker werden zu Sozialarbeitern, zu Sanitätern und Altenbe-
treuern, zu Organisatoren von Hilfslieferungen und zu medizinischem 
Fachpersonal, zu Seenotrettern und Migrationsbeauftragten. Dies kann 
sich zunächst in den Gemeinden und Ortskirchen entwickeln, doch soll-
te die so strukturierte Kirche zunehmend auch global agieren können, so 
dass es im Idealfall ab da weniger Arme und Einsame, weniger Hilflose 
und Hungernde, weniger Verfolgte und Entrechtete auf dieser Erde gibt. 

In Zusammenarbeit mit den bereits vorhandenen Organisationen welt-
weit kann so bei den vorhandenen finanziellen Spielräumen der Kirche 
die Welt vielleicht doch noch „gerettet“ werden.

286	 Gerd Lüdemann, Der große Betrug und was Jesus wirklich sagte und tat,  
zu Klampen Verlag, Springe, 5. Auflage 2011, Seite 121.

https://doi.org/10.5771/9783828872233 - Generiert durch IP 216.73.216.96, am 13.01.2026, 20:40:35. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828872233


260

Wenn ein katholischer Priester neben seiner Frau begraben liegt …

Ich stelle mir gerade Gerhard Kardinal Müller als „überqualifizierten“ 
Krankenpfleger vor. Doch warum nicht? Der Wanderprediger Jesus wäre 
sich für diese Tätigkeit sicher nicht zu schade gewesen.

Zugegeben, eine Utopie, doch warum nicht in diesem Rahmen den-
ken, wo doch die Kirche sich auch als weltumspannend und internatio-
nal versteht. Die Kirche könnte, wie Heiner Geißler es ausgedrückt hat, 
ganz praktisch „den Pfusch dieser Erde“ beseitigen.

Jeder „Nächste“ wird durch die Institution unterstützt, der der Unter-
stützung bedarf, denn wer seinen „Nächsten“ schon jetzt liebt, der muss 
schier verzweifeln ob des tatsächlichen Zustandes der Menschheit auf 
diesem Planeten. Die erforderliche Hilfe bei der praktischen Lebensbe-
wältigung eines jeden Menschen steht dann im Vordergrund einer Kir-
che, die über die notwendige Organisation, die notwendigen Struktu-
ren und die notwendigen Mittel verfügt. Gleichzeitig gehört hierzu aber 
auch die ständige intensive und intellektuell aufwendige Auseinander-
setzung mit anderen religiösen und ideologischen Weltanschauungen, 
die vielfach mit Extremen operieren und die fast immer zu Gewalt und 
Terrorismus führen.

Somit müssen wir nicht mehr als Menschen des 21. Jahrhundert wie 
Franz Buggle es ausdrückt, »die 1300 bis 2000 Jahre alten intellektuellen, 
wissensmäßig und ethisch-humanitär so defizitären Projektionen aus die-
sem Himmel wieder zurückholen«287. Wohl wissend um die Begrenztheit 
des menschlichen Wahrnehmungsvermögens und in dem Bewusstsein, 
dass es bei den grundlegenden und bis heute nicht zu beantwortenden 
Fragen zur Existenz des Menschen und zur Frage, was die Welt im In-
nersten zusammenhält, keine schlüssige Antwort gibt, sollten wir trotz-
dem den „Sprung“ wagen.

Nur so kann eine solche Utopie mit der allergrößten christlichen To-
leranz, ohne Schuldzuweisungen, ohne Erbsünde, ohne vorgegebene 
Gottesdefinition und ohne jeden vorgefertigten Anspruch auf absolute 
Wahrheit weltweit in Angriff genommen werden.

Wenn man die dogmatischen Hürden erst einmal beiseitegeräumt hat, 
die keinen Sinn mehr machen, selbst wenn sie eine historische Begrün-
dung hatten, wenn man den Jesus der Bibel so nimmt, wie er sich selbst 
verstanden hat und die Worte der Bibel versteht als wiedergegebene his-
torische Mythen und Erzählungen des jüdischen Volkes; wenn man das 
Neue Testament betrachtet als historisches Glaubensgut, das für die ers-

287	 Franz Buggle, Denn sie wissen nicht was sie glauben, a. a. O., Seite 23.

https://doi.org/10.5771/9783828872233 - Generiert durch IP 216.73.216.96, am 13.01.2026, 20:40:35. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828872233


261

Wenn ein katholischer Priester neben seiner Frau begraben liegt …

ten christlichen Gemeinden ihre Gültigkeit hatte, dann, ja dann kann man 
den Kern einer christlichen Botschaft auch herausarbeiten und eine In-
stitution entwickeln, die sogar weltweit unter der Prämisse von Nächs-
tenliebe und Barmherzigkeit agiert.

Eine allgemeine, einheitlich gültige Beschreibung dieser Welt in fest-
gefügten religiösen Grundsätzen, eine Entwicklung der Welt, gar aus der 
Perspektive einer Religion zu betrachten, ist heutzutage einfach nicht 
mehr möglich. Norbert Boltz schreibt im Dezember 2017 in der Neu-
en Züricher Zeitung: »Weil die Welt komplex ist, fehlen uns immer In-
formationen … und weil diese uns fehlen, sind wir immer unsicher … 
es gibt für uns einfach keine wahre Antwort, sondern nur den Konflikt, 
den Dissens, deshalb müssen wir ohne Grundlagen leben und Abschied 
nehmen vom Prinzipiellen …«.

Versteht man die Aufgabe einer Kirche gänzlich undogmatisch, dann 
kann es ja sogar Sinn machen, wenn nicht nur der Verstand und der 
reine Intellekt zur Analyse und Interpretation einer kirchlichen Lehre 
herangezogen wird, sondern wenn man den ganzen Menschen in den 
Blick nimmt und auch seine irrationale, affektive und emotionale Sei-
te anspricht. Wenn man eine Gemeinschaft entstehen lässt, ein Zusam-
mengehörigkeitsgefühl entwickelt, emotionale Erlebnisse zuwege bringt, 
Events inszeniert und Lobpreisungen für einen individuell erfahrbaren 
Schöpfer wie ein „Pfingstereignis“ zelebriert. Dann kann auch das kol-
lektive Erleben in einer Gemeinschaft, das Bedürfnis nach Spiritualität 
bei den Menschen wieder einen Platz bekommen. »Denn unser geistiges 
Geschehen«, sagt Ulrich Schnabel, »gleicht einem Eisberg, dessen größte 
Masse unter Wasser verborgen ist«288. Auch das Gefühl der unbewussten 
und gefühlsmäßigen Wahrnehmung des Menschen kann wieder Raum 
gewinnen, denn gerade in der heutigen Zeit haben spirituelle Veranstal-
tungen enormen Zulauf.

Die Annahme, dass Ideologien und Religionen weltweit scheinbar 
unaufhaltsam absterben, ist ein Irrtum. Allerdings gilt hierbei das Fazit, 
dass bei entsprechendem Gebrauch des menschlichen Verstandes die 
historisch entwickelten und dogmatisch festgezurrten christlichen Leh-
ren und die kirchlichen Vorstellungen von einem Gott im Himmel und 
auf der Erde, einem Jüngsten Gericht und einem „essbaren“ Leib Chris-
ti so unsinnig geworden sind, wie der Nikolaus.

288	 Ulrich Schnabel, Die Vermessung des Glaubens, a. a. O.,Seite 491.

https://doi.org/10.5771/9783828872233 - Generiert durch IP 216.73.216.96, am 13.01.2026, 20:40:35. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828872233


262

Wenn ein katholischer Priester neben seiner Frau begraben liegt …

Nachdem in den christlichen Kirchen der noch gültige sogenannte gött-
liche Heilsplan der Bibel zu den Akten gelegt worden ist und die dogma-
tischen Lehren der Kirche im Museum untergebracht worden sind, kann 
durch die Institution an einer besseren Welt, ja an der Rettung der Welt 
gearbeitet werden, ganz konkret, praktisch und nachhaltig, dann kann 
bei tatsächlich praktizierter Hilfeleistung für die Menschen, bei der Be-
kämpfung von Hunger und Krankheit, von Krieg und Verbrechen in die-
ser Welt, bei ökonomischer und sozialer Unterstützung der Bedürftigen, 
bei caritativer und diakonischer Zuwendung gegenüber dem „Nächsten“ 
auch wieder ein „Hochamt“ mit den Menschen gefeiert werden, so mit 
Glockengeläut und Weihrauch, Kerzenschein und Chorgesang, Orgel-
musik und ekstatischen Erlebnissen. 

Am besten wäre es allerdings, so die Überzeugung von Emmanuel Car-
rére, der mit seinem Vater sonntags in die Messe ging, wenn das Hoch-
amt »auf Latein gelesen würde, weil man auf Latein nicht merkt, wie un-
sinnig und dumm die gesungenen und gelesenen Texte doch sind«289.

289	 Emmanuel Carrére, Das Reich Gottes, a. a. O., Seite 11.

https://doi.org/10.5771/9783828872233 - Generiert durch IP 216.73.216.96, am 13.01.2026, 20:40:35. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828872233


263

Was ich gelesen habe …

Armstrong, Karen: Die Geschichte von Gott. 4000 Jahre Judentum, 
Christentum und Islam, Droemer Knaur Verlag, München 2015

Augustinus: Bekenntnisse, Fischer Bücherei, Frankfurt, München 1955
Augstein, Rudolf: Jesus Menschensohn, Hoffman und Campe Verlag, 

Hamburg 1999
Bellinger, Gerhard J.: Lexikon der Mythologie, Nikol-Verlag, Hamburg 

2012
Boyer, Pascal: Und Mensch schuf Gott, Klett-Cotta-Verlag, Stuttgart, 

4. Auflage 2017
Brockmöller, Katrin (Hrsg.): Was ist neu an der Einheitsübersetzung? 

Verlag Katholisches Bibelwerk, Stuttgart 2016
Broder, Henryk M.: Das ist ja irre! Knaus-Verlag, München 2015
Buggle, Franz: Denn sie wissen nicht, was sie glauben. Eine Streit

schrift, Alibri-Verlag, Aschaffenburg 2012
Carrére, Emmanuel: Das Reich Gottes, btb-Verlag, München 2017
Clauss, Manfred: Ein neuer Gott für die alte Welt. Die Geschichte des 

frühen Christentums, Rowohlt-Verlag, Berlin 2015
Czermak, Gerhard: Problemfall Religion. Ein Kompendium der Religi-

ons- und Kirchenkritik, Tectum-Verlag, Marburg 2014
Dawkins, Richard: Der Gotteswahn, Ullstein-Verlag, Berlin, 15. Auf

lage 2016
Deschner, Karlheinz: Kriminalgeschichte des Christentums. Band 1: 

Die Frühzeit, Rowohlt-Verlag, Hamburg, 9. Auflage 2016
Deschner, Karlheinz: Kriminalgeschichte des Christentums. Band 2: 

Die Spätantike, Rowohlt-Verlag, Hamburg, 5. Auflage 2013
Deschner, Karlheinz: Kriminalgeschichte des Christentums. Band 3: 

Die alte Kirche, Rowohlt-Verlag, Hamburg 1990
Deschner, Karlheinz: Der gefälschte Glaube. Eine kritische Betrach-

tung kirchlicher Lehren, Knesebeck-Verlag, München 2004
Deschner, Karlheinz, Herrman, Horst: Der Antikatechismus, Tectum-

Verlag, Marburg 2015
Deschner, Karlheinz: Memento. Kleiner Denkzettel zum „großen Buß-

akt“, Rowohlt-Verlag, Hamburg 1999

https://doi.org/10.5771/9783828872233 - Generiert durch IP 216.73.216.96, am 13.01.2026, 20:40:35. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828872233


264

Was ich gelesen habe …

Dieckmann, Detlev und Kollmann, Bernd: Das Buch zur Bibel. Ge-
schichten, Menschen, Hintergründe, Palm-Verlag, Berlin 2016

Die Bibel, Einheitsübersetzung, Herder-Verlag, Freiburg, Katholische 
Bibelanstalt, Stuttgart 1980

Ebner, Martin und Heininger, Bernhard: Exegese des Neuen Testamen-
tes, UTB-Verlage, Paderborn, 3. Auflage 2015

Ebner, Martin: Jesus von Nazareth. Was wir von ihm wissen können, 
Verlag Katholisches Bibelwerk, Stuttgart, 5. Auflage 2016

Englisch, Andreas: Franziskus, Zeichen der Hoffnung, C. Bertelsmann-
Verlag, München 2013

Erlemann, Kurt: Wer ist Gott? Antworten des Neuen Testamentes, 
Neuenkirchener Verlagsgesellschaft, Neuenkirchen-Vluyn, 2. Auf-
lage 2015

Erlemann, Kurt: Unfassbar? Der Heilige Geist im Neuen Testament, 
Neuenkirchener Verlagsgesellschaft, Neuenkirchen-Vluyn, 2. Auf-
lage 2012

Finkelstein, Israel: Keine Posaunen vor Jericho, Die archäologische 
Wahrheit über die Bibel, Deutscher Taschenbuch Verlag, München, 
8. Auflage 2015

Flasch, Kurt: Warum ich kein Christ bin, C.H. Beck Verlag, München 
2015

Frey, Christopher (Hrsg.): Repetitorium der Dogmatik, Verlag Hart-
mut Spenner, Waltrop, 7. Auflage 2000

Friedmann, Richard: Wer schrieb die Bibel. So entstand das Alte Testa-
ment, Anaconda-Verlag, Köln 2007

Fries, Heinrich (Hrsg.): Handbuch theologischer Grundbegriffe, Band 
1–3, Deutscher Taschenbuch Verlag, München, 2. Auflage 1974

GEO-Magazin Nr. 54: Rom, Die Geschichte des Kaiserreiches, 2012
GEO-Magazin Nr. 26: Der Buddhismus, 2007
GEO-Magazin Nr. 45: Das Heilige Land, Das Zeitalter der Bibel, 2010
GEO-Magazin Nr. 20: Die Geschichte des Judentums, 2005
Geoghegan, Jeffrey: Die Bibel für Dummis, Wiley-VCH-Verlag, Wein-

heim, 2. Auflage 2017
Gerhardt, Walter: An ihren 245 Dogmen krankt und stirbt die katholi-

sche Kirche, August von Goethe Literaturverlag, Frankfurt 1992
Geißler, Heiner: Kann man noch Christ sein, wenn man an Gott zwei-

feln muss?, Streitschrift, Ullstein Verlag, Berlin 2017
Göttermann, Lilo (Hrsg.): Denkanstöße 2007, Piper-Verlag, München, 

5. Auflage 2006

https://doi.org/10.5771/9783828872233 - Generiert durch IP 216.73.216.96, am 13.01.2026, 20:40:35. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828872233


265

Was ich gelesen habe …

Großbongardt, Anette: Die Bibel. Das mächtigste Buch der Welt, DVA, 
München, 2015

Hamp, Vinzenz u. a. (Hrsg.): Die Heilige Schrift, Pattloch Verlag, Augs-
burg, 32. Auflage 1992

Handbuch theologischer Grundbegriffe, Band 4, dtv, München, 2. Auf-
lage 1974

Harari, Yuval Noah: Eine kurze Geschichte der Menschheit, Pantheon-
Verlag, München 2015

Henkel, Peter: Ach, der Himmel ist leer. Lauter gute Gründe gegen 
Gott und Glauben, Freiling-Verlag, Berlin, 3. Auflage 2010

Herrman, Horst: Befreit Gott von den Gläubigen. Eine Liebeserklä-
rung an Gott, Tectum-Verlag, Marburg 2015

Heyder, Gebhard: Volks-Bibel, Selbstverlag Gebhard Heyder, Regens-
burg 1974

Hitchens, Christopher: Der Herr ist kein Hirte. Wie Religion die Welt 
vergiftet, Heyne-Verlag, München, 6. Auflage 2009

Hofmann, Peter: Katholische Dogmatik, Ferdinand Schöningh Verlag, 
Paderborn 2008

Holzamer, Karl: Philosophie. Eine Einführung in die Welt des Den-
kens, C. Bertelsmann Verlag, Gütersloh 1962

Kahl, Joachim: Das Elend des Christentums, Tectum-Verlag, Marburg 
2014

Katechismus der katholischen Kirche, De Gruyter Oldenbourg Verlag, 
München 2015

Keil, Annelie: Auf brüchigem Boden Land gewinnen, Kösel-Verlag, 
München, 2. Auflage 2012

Knopp, Guido: Vatikan. Die Macht der Päpste, Goldmann-Verlag, 
München 1998

Küng, Hans: Erkämpfte Freiheit. Erinnerungen, Piper-Verlag, Mün-
chen, 2. Auflage 2003

Küng, Hans: Erlebte Menschlichkeit. Erinnerungen, Piper-Verlag, 
München 2013

Küng, Hans: Umstrittene Wahrheit. Erinnerungen, Piper-Verlag, Mün-
chen, 2. Auflage 2013

Küng, Hans: Der Islam. Geschichte, Gegenwart, Zukunft, Piper-Verlag, 
München, 4. Auflage 2010

Küng, Hans: Das Judentum. Die religiöse Situation der Zeit, Piper-
Verlag, München, 6. Auflage 2007

https://doi.org/10.5771/9783828872233 - Generiert durch IP 216.73.216.96, am 13.01.2026, 20:40:35. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828872233


266

Was ich gelesen habe …

Küng, Hans: Das Christentum. Die religiöse Situation unserer Zeit, 
Piper-Verlag, München, 6. Auflage 2012

Küng, Hans: Die Kirche, Piper-Verlag, München, 2. Auflage 1977
Küng, Hans: Jesus, Piper-Verlag, München 2012
Küng, Hans: Was bleibt. Kerngedanken, Piper-Verlag, München 2013
Kubitza, Heinz-Werner: Der Dogmenwahn. Scheinprobleme der Theo-

logie, Tectum-Verlag, Marburg 2015
Kubitza, Heinz-Werner: Der Jesuswahn. Wie die Christen sich ihren 

Gott schufen, Tectum-Verlag, Marburg, 3. Auflage 2013
Lapide, Pinchas: Ist die Bibel richtig übersetzt? Gütersloher Verlags-

haus, Gütersloh, 5. Auflage 2015
Lehnert, Uwe: Warum ich kein Christ sein will, Tectum-Verlag, Mar-

burg, 6. Auflage 2015
Leonhardt, Rochus: Grundinformation Dogmatik, Vandenhoeck und 

Ruprecht Verlag, Göttingen 2009
Lichtenberg, Georg: Sudelbücher, Matrix-Verlag, Göttingen, 2. Auflage 

2011
Lüdemann, Gerd: Der große Betrug und was Jesus wirklich sagte und 

tat, zu Klampen Verlag, Springe, 5. Auflage 2011
Lüdemann, Gerd: Jesus nach 2000 Jahren, zu Klampen Verlag, Springe, 

4. Auflage 2014
Lüdemann, Gerd: Paulus, der Gründer des Christentums, zu Klampen 

Verlag, Springe, 2. Auflage 2014
Lüdemann, Gerd: Die ersten drei Jahre des Christentums, zu Klampen 

Verlag, Springe 2009
Lüdemann, Gerd: Der erfundene Jesus. Unechte Jesuworte im Neuen 

Testament, zu Klampen Verlag, Springe, 2. Auflage 2009
Lütz, Manfred: Der Skandal der Skandale. Die geheime Geschichte des 

Christentums, Herder-Verlag, Freiburg 2018
Miggelbrink, Ralf: Einführung in die Lehre von der Kirche, Wissen-

schaftliche Buchgesellschaft, Darmstadt 2003
Müller, Gerhard, Katholische Dogmatik. Für Studium und Praxis der 

Theologie, Herder Verlag, Freiburg, 10. Auflage 2016
Nocke, Franz-Josef: Eschatologie, Patmos-Verlag, Düsseldorf, 1999
Oberthür, Rainer: Das Buch vom Anfang von Allem, Kösel-Verlag, 

München, 3. Auflage 2015
Ott, Ludwig: Grundriss der Dogmatik, Herder-Verlag, Freiburg, 

10. Auflage 1981

https://doi.org/10.5771/9783828872233 - Generiert durch IP 216.73.216.96, am 13.01.2026, 20:40:35. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828872233


267

Was ich gelesen habe …

Paret, Rudi (Übersetzung): Der Koran, Kohlhammer-Verlag, Stuttgart, 
12. Auflage 2014

Pichler, Wilhelm u. a.: Katholisches Religionsbüchlein, Mediatrix-
Verlag, St. Andrä-Wördern, Austria, 1983

Politi, Marco: Benedikt. Krise eines Pontifikats, Rotbuch-Verlag, Berlin 
2012

Precht, Richard David: Wer bin ich. Und wenn ja wie viele?, Gold-
mann-Verlag, München 2007

Rahner, Johanna: Einführung in die christliche Echatologie, Herder-
Verlag, Freiburg, 2. Auflage 2016

Ranke-Heinemann, Uta: Nein und Amen. Mein Abschied vom tradi-
tionellen Christentum, Hoffmann und Campe Verlag, Hamburg, 
10. Auflage 2014

Roloff, Jürgen: Jesus, C.H. Beck-Verlag, München, 5. Auflage 2012
Sander, Hans-Joachim: Einführung in die Gotteslehre, Wissenschaftli-

che Buchgesellschaft, Darmstadt 2016
Sattler, Dorothea: Kirche(n), Ferdinand Schöningh Verlag, Paderborn 

2013
Schießler, Rainer M.: Himmel, Herrgott, Sakrament. Auftreten statt 

Austreten, Kösel Verlag, München 2018
Schnabel, Ulrich: Die Vermessung des Glaubens, Pantheon-Verlag, 

München, 2010
Schneider, Jörg: So komme ich in die Hölle, U-Line-Verlag, Mossautal, 

2. Auflage 2014
Schneider, Theodor (Hrsg.): Handbuch der Dogmatik, Band 1, Grüne-

wald-Verlag, Ostfildern, 5. Auflage 2013
Schneider, Theodor (Hrsg.): Handbuch der Dogmatik, Band 2, Grüne-

wald-Verlag, Ostfildern, 5. Auflage 2013
Spiegel-Geschichte, Drei Religionen – ein Gott, 2016
Spiegel-Geschichte, Die Päpste. Absolute Herrscher im Namen Gottes, 

2012
Spiegel-Geschichte, Die Bibel. Das mächtigste Buch der Welt, 2014
Steimer, Bruno (Hrsg.): Lexikon der Kirchengeschichte, Herder-Verlag, 

Freiburg 2013
Urban, Martin: Die Bibel. Eine Biographie, Galiani-Verlag, Berlin 2009
van Schaik, Carel und Michel, Kai: Das Tagebuch der Menschheit. Was 

die Bibel über unsere Evolution verrät, Rowohlt-Verlag, Hamburg, 
5. Auflage 2017

https://doi.org/10.5771/9783828872233 - Generiert durch IP 216.73.216.96, am 13.01.2026, 20:40:35. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828872233


268

Was ich gelesen habe …

Wagner, Gerhard: Wer’s glaubt wird selig! Redewendungen aus der 
Bibel, Regionalia-Verlag, Rheinbach, 15. Auflage 2016

Welker, Michael: Gottesoffenbarung Christologie, Neukirchener Ver-
lagsgesellschaft, Neukirchen-Vluyn, 3. Auflage 2016

Werbick, Jürgen: Grundfragen der Ekklesiologie, Herder-Verlag, Frei-
burg 2009

Winkelmann, Friedhelm: Geschichte des frühen Christentums, C.H. 
Beck Verlag, München, 5. Auflage 2013

https://doi.org/10.5771/9783828872233 - Generiert durch IP 216.73.216.96, am 13.01.2026, 20:40:35. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828872233


269

Wenn ich euch nicht hätte …

Dank sagen möchte ich allen, denen ich meine Texte „aufgezwungen“ 
habe, die sie gelesen haben, die mit mir diskutiert haben, mich korri-
giert und mit mir die Klarheit eines Gedankens herausgearbeitet haben. 

https://doi.org/10.5771/9783828872233 - Generiert durch IP 216.73.216.96, am 13.01.2026, 20:40:35. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828872233


https://doi.org/10.5771/9783828872233 - Generiert durch IP 216.73.216.96, am 13.01.2026, 20:40:35. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828872233

	Wenn ich das gewusst hätte …
	1	Wenn die Wahrheit, wie so oft, in der Mitte liegt …
	2	Wenn ein amerikanischer Wissen­schaftler Code-Namen vergibt …
	3	Wenn sich ein Honigtropfen im Meer auflöst …
	4	Wenn die Kriminalitätsrate im Vatikan weiter steigt …
	5	Wenn die Kirche der Jungfrau Maria keine Eizelle zugesteht …
	6	Wenn ein amerikanischer Sheriff den Ruhestand nicht im Knast verbringen muss …
	7	Wenn Absurditäten zur Denkschwäche führen …
	Was mit Wasser so alles möglich ist …
	Die Angst, wegen des Bisses in eine Frikadelle am Freitag in die Hölle zu kommen …
	Wenn die Oblate am Gaumen klebt …
	Wenn der Bischof einem über die Wange streicht …
	Wenn die Brauchtumspflege den Glauben ersetzt …
	Wenn die Wäsche im Hinterhof hängt …
	Wenn der Priester die freiliegende Schulter berührt …

	8	Wenn die Spielweise einer Fußballmannschaft zu behäbig wirkt …
	9	Wenn der Mensch beim Computerspiel Punkte sammelt …
	10	Wenn ein katholischer Priester neben seiner Frau begraben liegt …
	Was ich gelesen habe …
	Wenn ich euch nicht hätte …

