S

Tectum =

Burckhard Wienand

Die Kehrseite
des Glaubens

Eine kritische Auseinandersetzung
mit den Grundlehren des christlichen
Abendlandes



https://doi.org/10.5771/9783828872233

Wissenschaftliche Beitrage
aus dem Tectum Verlag

Reihe Religionswissenschaften



https://doi.org/10.5771/9783828872233

1P 216.73.216.96, am 13.01.2026, 20:40:35. ©
m

mit, flir oder in Ki-Syster


https://doi.org/10.5771/9783828872233

Wissenschaftliche Beitrage
aus dem Tectum Verlag

Reihe Religionswissenschaften
Band 12

Burckhard Wienand

Die Kehrseite des Glaubens

Eine kritische Auseinandersetzung mit den
Grundlehren des christlichen Abendlandes

Tectum Verlag



https://doi.org/10.5771/9783828872233

Burckhard Wienand ist pensionierter Studiendirektor und lebt mit seiner Frau in
Nordrhein-Westfalen. Nach der Lehre zum Schriftsetzer, dem Studium der Drucktechnik an der
Gesamthochschule in Wuppertal, dem Studium der Wirtschaftswissenschaft an der Fachhochschule
in Bielefeld zum Wirtschaftsingenieur und dem Studium fiir das Lehramt der Sekundarstufe I

mit dem Schwerpunkt berufliche Bildung an der Universitit Paderborn, war er als Lehrer mit den
Fichern Politik, Wirtschaftslehre und Medientechnologie an Berufskollegs titig.

Burckhard Wienand

Die Kehrseite des Glaubens

Eine kritische Auseinandersetzung mit den Grundlehren des christlichen Abendlandes
Wissenschaftliche Beitrdge aus dem Tectum Verlag

Reihe: Religionswissenschaften; Bd. 12

© Tectum Verlag - ein Verlag in der Nomos Verlagsgesellschaft, Baden-Baden 2019
ePDF: 978-3-8288-7223-3

(Dieser Titel ist zugleich als gedrucktes Werk unter der ISBN 978-3-8288-4282-3 im
Tectum Verlag erschienen.)

ISSN: 1861-7711

Umschlaggestaltung: Tectum Verlag, unter Verwendung eines Geméldes von
Simone Stork (Acryl auf Leinwand)

Alle Rechte vorbehalten

Besuchen Sie uns im Internet
www.tectum-verlag.de

Bibliografische Informationen der Deutschen Nationalbibliothek

Die Deutsche Nationalbibliothek verzeichnet diese Publikation in der
Deutschen Nationalbibliografie; detaillierte bibliografische Angaben
sind im Internet tiber http://dnb.d-nb.de abrufbar.

1P 216.73.216.96, am 20:40:35,

. © Urhebermechtiich geschtzter Inhalt.
tersagt, m mit, flir oder in Ki-Syster



https://doi.org/10.5771/9783828872233

Fiir die Frauen der Familie: Gudrun, Simone, Elin und Jule,
sie sind das Beste, was mir in meinem Leben passieren konnte

1P 216.73.216.96, am 20:40:35, 0
tersagt, m mit, flir oder in Ki-Syster



https://doi.org/10.5771/9783828872233

1P 216.73.216.96, am 13.01.2026, 20:40:35. ©
m

mit, flir oder in Ki-Syster


https://doi.org/10.5771/9783828872233

Als Ubersicht vorab ...

Wenn ich das gewussthétte........................ooeenes.

1

2

Wenn die Wahrheit, wie so oft, in der Mitte liegt.........

Wenn ein amerikanischer Wissenschaftler
Code-Namenvergibt...............c.ooiiiiiiiiiiiiiia.,

Wenn sich ein Honigtropfen im Meer auflost ............
Wenn die Kriminalitdtsrate im Vatikan weiter steigt ... ..

Wenn die Kirche der Jungfrau Maria
keine Eizelle zugesteht..................................

Wenn ein amerikanischer Sheriff den Ruhestand
nicht im Knast verbringenmuss.........................

Wenn Absurditaten zur Denkschwaéche fiihren ..........
Was mit Wasser so alles moglichist ....................

Die Angst, wegen des Bisses in eine Frikadelle am
Freitag in die Holle zu kommen........................

Wenn die Oblate am Gaumenklebt....................
Wenn der Bischof einem (iber die Wange streicht.......
Wenn die Brauchtumspflege den Glauben ersetzt......
Wenn die Wasche im Hinterhof hangt .................

Wenn der Priester die freiliegende Schulter berihrt .. ..

1P 216.73.216.96, am 20:40:35, © Urhebermechtiich geschitzter Inhak &
tersagt, m mit, flir oder in Ki-Syster

27

47

75

89

Vi


https://doi.org/10.5771/9783828872233

ALs UBERSICHT VORAB ...

vl |

8 Wenn die Spielweise einer FuBballmannschaft
zu behdbigwirkt................... 201

9 Wenn der Mensch beim Computerspiel
Punktesammelt............. ... . 225

10 Wenn ein katholischer Priester neben seiner Frau

begrabenliegt......... ... ... 245
Wasichgelesenhabe ....................... il 263
Wennich euchnichthatte.................... ..., 269

1P 216.73.216.96, am 20:40:35, © Urhebermechtiich geschitzter Inhak &
tersagt, m mit, flir oder in Ki-Syster



https://doi.org/10.5771/9783828872233

Wenn ich das gewusst hatte ...

Man kann es bedauern oder beklagen, es ist trotzdem nicht aufzuhalten.
Die Menschheit verfiigt heute nicht nur tiber den Zugrift auf beinahe un-
begrenzte Informationsmengen, sondern sie wird auch durch die Viel-
zahl der Medien mit Informationen geradezu tiberschiittet. Tatsache ist
jedoch, dass der einzelne Mensch immer weniger weif3.

Die Menschen nehmen alles nur noch im Voriibergehen auf, verges-
sen schnell wieder, verdridngen, halten nichts mehr fest, alles ist fliich-
tig. Auch der Wahrheitsgehalt von Informationen ist unsicher gewor-
den, kann kaum tiberpriift werden, wird sogar hiufig akzeptiert, auch
wenn er stark bezweifelt werden muss. Was wahr oder falsch ist, hangt
nicht mehr vom eigenen Urteil ab, sondern davon, wer in den Medien
und den sozialen Netzwerken am lautesten postet.

Man ist heute in allen Netzwerken unterwegs, doch eine personliche
Begegnung will sich niemand antun. Tatséchlich getroffen fiihlt sich kei-
ner mehr. Man hat hunderte, ja tausende Freunde, doch keinen wirklichen
Freund. Alles bleibt im Ungefihren, Oberflichlichen, Substanzlosen ...,
Gleichgiiltigkeit beherrscht die Szene.

Sollte man sich dariiber aufregen? Es wird nicht helfen, denn in mo-
dernen Gesellschaften sind die Menschen heute weitgehend Konsumen-
ten, die in erster Linie ihre eigenen Bediirfnisse befriedigen, die nicht
mehr nachdenken, sich werblich vereinnahmen lassen, keine Konsequen-
zen mehr ziehen aus der Klarheit eines Gedankens. Auch die politischen
Eliten bringen nichts mehr zu Ende, sind von zum Teil selbst gemachten,
vielfach biirokratischen Hindernissen blockiert, wurschteln sich durch,
denken nicht mehr in ,,gréferen Dimensionen®. Der Unsinn, wenn er nur
lange genug und weit genug verbreitet worden ist, wird als Vernunftls-
sung verkauft. Alles steht auf schwankendem Boden, Unsicherheit greift
um sich, einst wichtige Fundamente der Gesellschaft scheinen zu wan-
ken ... und jetzt auch noch das.

1P 216.73.216.96, am 20:40:35,

. © Urhebermechtiich geschtzter Inhalt.
tersagt, m mit, flir oder in Ki-Syster



https://doi.org/10.5771/9783828872233

WENN ICH DAS GEWUSST HATTE ...

Was als zu glaubende Wahrheit {iber Jahrhunderte hinweg verkiin-
det worden ist, was unsere Gesellschaft in ihrer historischen Entwick-
lung mafgeblich mitbestimmt hat, es soll nicht mehr wahr sein? Selbst
bei den Grundlehren des christlichen Abendlandes scheint Grundsitz-
liches nicht oder nicht mehr zu stimmen. Ein sicher geglaubtes Funda-
ment scheint zusammenzubrechen. Mit den christlichen Kirchen ist kein
Land mehr zu gewinnen.

Im August 2018 versuchte Papst Franziskus mit Entschuldigungen die
Skandale der katholischen Kirche in Irland, einem zutiefst christlichen
Land, zu entschérfen’, Abbitte zu leisten fiir das unvorstellbare Ausmaf3
von Missbrauch durch Kleriker iiber Jahrzehnte hinweg. Doch auch dies
wird am Ende nichts weiter sein, als ein Skandal unter vielen. Es werden
Gremien eingesetzt, es wird untersucht, die Kleriker werden ,,im Ver-
borgenen“ diskutieren, in Einzelfillen wird Entschidigung geleistet, es
wird vertuscht und am Ende wird es die Zeit schon richten. Der Klerus
hat kein Interesse, der Wirklichkeit ins Auge zu schauen, einer Wirklich-
keit, die die Fundamente der Kirche erschiittern wird.

Es ist schon schlimm genug, doch wird auch diese Schande letztlich
nur eine Randnotiz der Geschichte der Kirche bleiben.

Doch wie ist dies alles zu verstehen, was sind denn die Grundsitze
dieser Kirche, wie vertrégt sich dies alles mit der explizit formulierten
Lehre und mit ihren dogmatischen Fundamenten? Was sind die Grund-
mauern des Christentums, wie sind sie ausformuliert, wie werden sie
gelebt, wie beeinflussen sie noch heute den Alltag von Politik und Ge-
sellschaft in dieser Welt? Sind sie nur noch schmiickendes Beiwerk und
emotionale Uberhhung von Familienfeiern? Wer kennt sie schon, die
dogmatischen Grundsitze einer christlichen Lehre, die von allen Chris-
ten geglaubt werden miissen? Wer fragt noch nach dem Sinn oder Un-
sinn solcher Glaubenssatze?

Ich gebe es ja zu. Dieses Buch habe ich fiir mich geschrieben. Ich woll-
te es einfach genauer wissen, wollte Klarheit haben iiber das, was Gegen-
stand der kirchlichen Lehre seit fast 2000 Jahren ist. Denn »der denken-
de Mensch muss mindestens darin seine Verstandestatigkeit einschalten,
dass er die Vertrauenswiirdigkeit priift, von dem er etwas iibernimmt«.
Auch ich wollte meinen Verstand walten lassen und nicht einfach dem

1 www.t-online.de/nachrichten ... Nachrichten vom 26.08.2018.
2 Dr. Karl Holzamer, Philosophie, Bertelsmann Lesering, Giitersloh 1962,
Seite 95.

1P 216.73.216.96, am 20:40:35,

. © Urhebermechtiich geschtzter Inhalt.
tersagt, m mit, flir oder in Ki-Syster



https://doi.org/10.5771/9783828872233

WENN ICH DAS GEWUSST HATTE ...

sonntéglichen Credo der Kleriker folgen, fiir das sich eh kaum noch ein
Biirger dieses Landes interessiert. Und dies trotz der Tatsache, dass Re-
ligionen und vor allem religios motivierte Konflikte in dieser Welt den
Medienalltag pragen und nach wie vor das Fach Religionslehre zum ver-
pflichtenden Kanon der Schulen gehort. Meine Enkelkinder erzéhlen
mir da Geschichten ...

Ich wollte nicht nur in das durch die Kirche verklarte Antlitz eines
Gottes schauen, sondern diesen Gott der Christenheit von allen Seiten
betrachten. Auch von der Riickseite. Das Hinterteil ansehen, um den
Altar herumgehen, die christliche Lehre aus einer anderen Perspektive
betrachten, mir ein vollstindiges, ein umfassendes Bild machen. Den
Weihrauch beiseiteschieben, das theologische Gestriipp durchdringen.
Vielleicht auch einmal dem Pfad des Wanderpredigers aus Galilda folgen,
soweit seine Worte als authentisch bezeichnet werden kénnen, denn auf
die Aussagen der Theologen ist doch kein Verlass.

Wer nach der Wahrheit sucht, darf jedoch nicht zimperlich sein und
muss sie, wenn er sie gefunden hat, auch aushalten kénnen.

Die iiberraschende Wahrheit ist, es gibt ihn nicht, den Gott, wie ihn
die Kirche vermittelt, die ihn angeblich durch seinen Stellvertreter auf Er-
den représentiert. Die uns lehrt, wie er denn zu sein hat, wie er zu glau-
ben ist, wie Jesus zu verstehen ist, nach seinen authentischen Worten in
der Bibel und nach der dogmatischen Lehre der Kirche, so wie sie sich
tiber die Jahrhunderte hinweg entwickelt hat.

Selbst beim Inhalt der Bibel ist sich die exegetische Forschung unsi-
cher, wie hoch der tatsidchliche Anteil ist, der die authentischen Worte
Jesu wiedergibt. Es bleibt am Ende nur sehr wenig iibrig. Selbst die Schrif-
ten des jiidischen Volkes sind iiber Jahrhunderte hinweg revidiert, gedn-
dert, mehrfach tibersetzt und doch nur von Juden fiir Juden geschrieben
worden. Diese Schriften sind als Altes Testament, das das Wirken und
die Lehre eines Wanderpredigers angeblich vorhersagt, von den Chris-
ten einfach iitbernommen worden.

»Die Bibel«, sagt der Historiker van Schaik, hat zahllose Autoren und
»stellt eine chaotisch zusammengestoppelte Sammlung zusammenhanglo-
ser Schriften dar«. Er zitiert Richard Dawkins, der von Schriften spricht,

3 Carel van Schaik und Kai Michel, Das Tagebuch der Menschheit, Rowohlt
Verlag, Hamburg, 5. Auflage 2017, Seite 24.

1P 216.73.216.96, am 20:40:35,

. © Urhebermechtiich geschtzter Inhalt.
tersagt, m mit, flir oder in Ki-Syster



https://doi.org/10.5771/9783828872233

WENN ICH DAS GEWUSST HATTE ...

»die von Hunderten anonymer Autoren, Herausgebern und Kopisten ver-
fasst, umgearbeitet, tibersetzt, verfalscht und verandert wurden«*.

Fiir die durch die Kirche formulierten Grundsitze der christlichen
Lehren sucht man als Zweifelnder zunéchst nach sogenannten Schrift-
beweisen, nach angeblichen Traditionsbeweisen, nach begriindeten Be-
legen und findet am Ende doch nur Geschichten, Mythen, Erzihlungen,
Textmanipulationen, geschonte Uberlieferungen, miindliche Wiederga-
ben und manipulierte Bibelstellen. Man stof3t auf Liigen, nicht auf histo-
rische Belege, auf Wunschvorstellungen und ekstatische Visionen, statt
auf Argumente, die mit der menschlichen Vernunft zu greifen wiren.

Ob ich den Versuch tatsdchlich unternommen hitte, wenn ich ge-
wusst hdtte, was mich bei diesem Vorhaben erwartet, da bin ich mir
nicht mehr so sicher. Ich will keine allgemeine Beschimpfung der Kir-
che vornehmen, keine Anklage erheben, keine Beschreibung von Skan-
dalen, von Mord und Totschlag in der Geschichte beschreiben, obwohl es
tiir eine solche Beschreibung der Kirche, zumal der katholischen Kirche,
bis zum heutigen Tage genug Griinde gibt. Dies ist nicht meine Absicht,
denn die Frevel der Kirche und ihrer Vertreter sind anderswo umfang-
reich genug beschrieben worden. Mir geht es um Klarheit, um Vernunft-
gebrauch, um die tatsichlichen Aussagen, um die Bedeutung der dogma-
tischen Fundamente der Kirche und ihre Relevanz fiir die heutige Zeit.
Darum, sich Aufklarung zu verschaffen, was der Christ nach der Lehre
zu glauben hat und welche Positionen man ohne Aufgabe des Verstan-
des dazu einnehmen kann.

Doch meine Erkenntnisse sind erniichternd, aber ich will nicht vor-
greifen.

Meine Erkenntnisse rufen férmlich nach Konsequenzen, verlangen
zwingend nach konkreten Handlungen innerhalb der Institution Kir-
che, wenn sie denn, wenn auch in verdnderter Form, iiberleben will. Ich
tiirchte jedoch, dass solche Handlungen ausbleiben werden, weil in der
Kirche das Unverniinftige, das Undurchschaubare, das Unsinnige und
Unverstiandliche bleiben und nicht abnehmen wird. Weil kein Umden-
ken in Sicht ist, wird die christliche Lehre und die kirchliche Institution
nicht nur an den Rand des Bewusstseins der Menschen, sondern auch
an den Rand der Gesellschaft geschoben werden.

4 Carel van Schaik und Kai Michel, a.a. O., Seite 12.

1P 216.73.216.96, am 20:40:35,

. © Urhebermechtiich geschtzter Inhalt.
tersagt, m mit, flir oder in Ki-Syster



https://doi.org/10.5771/9783828872233

WENN ICH DAS GEWUSST HATTE ...

Dann werden allerdings auch, wie Joachim Frank in der Berliner Zei-
tung schreibt’, »neue Formen des Heiligen auflerhalb einer Kirche aufkom-
menc, denn die »Erfahrung des Heiligen ist etwas universell menschliches«.

5  Joachim Frank in: ,Berliner Zeitung® vom 08.04.2018.

1P 216.73.216.96, am 20:40:35, 0
tersagt, m mit, flir oder in Ki-Syster



https://doi.org/10.5771/9783828872233

1P 216.73.216.96, am 13.01.2026, 20:40:35. ©
m

mit, flir oder in Ki-Syster


https://doi.org/10.5771/9783828872233

1 Wenn die Wahrheit, wie so oft, in der
Mitte liegt ...

Warum schreit eigentlich das Personal der christlichen Kirchen ange-
sichts der vielen kritischen Stimmen in der Gesellschaft nicht laut auf?
Warum gibt es keinen Sturm der Entriistung? Wie es scheint, duckt sich
das gesamte etablierte Christentum einfach weg.

Der kiirzlich verstorbene, hoch angesehene Politiker und Jesuiten-
schiiler Heiner Geifler schreibt in einer seiner letzten ,,Streitschriften®
wortlich: »Den Gott, wie ihn die Theologie der christlichen Kirchen be-
schreibt, den kann es nicht geben«®.

Seine Worte bleiben unwidersprochen, obwohl sie an den Grund-
festen des christlichen Glaubens und an den Fundamenten der christli-
chen Kirchen riitteln.

Dass die mdgliche Existenz eines Gottes fiir viele Menschen eine Ori-
entierung und eine Hilfe sein kann, leugnet Heiner Geifiler nicht. Er
stellt nicht einmal die grundsétzliche Existenz eines ,,hoheren Wesens®
in Frage. Aber ihm will es nicht gelingen, den von den Kanzeln Sonntag
fiir Sonntag gepredigten allmachtigen und giitigen Gott in Einklang zu
bringen mit der Wirklichkeit in dieser Welt, mit Krieg und Tod, Hunger
und Leid und den Ungerechtigkeiten auf diesem Erdball.

Ein Gott, der nicht eingreift, angesichts des Elendes in der Welt, der of-
fensichtlich nur unbeteiligt zuschaut, gar zuldsst, dass Kinder und Frau-
en, ganze Familien, in Biirgerkriegen und bei Terroranschldgen elendig
umkommen oder im Mittelmeer ertrinken, der kann nicht nur einem
Heiner GeifSler ,,gestohlen® bleiben, denn wenn er nicht wirkmachtig ist,
was soll dann die Menschheit mit einem solchen Gott anfangen?

6  Heiner Geifller, Kann man noch Christ sein, wenn man an Gott zweifeln
muss? Streitschrift, Ullstein Verlag, Berlin 2017, Seite 67.

1P 216.73.216.96, am 20:40:35,

. © Urhebermechtiich geschtzter Inhalt.
tersagt, m mit, flir oder in Ki-Syster



https://doi.org/10.5771/9783828872233

WENN DIE WAHRHEIT, WIE SO OFT, IN DER MITTE LIEGT ...

Es erhebt sich hier nicht nur die grundsitzliche Frage, neben vielen
anderen Problemfeldern, ob denn ein solcher Gott nur unbeteiligt zu-
schaut, sondern vielmehr die Frage, ob denn ein solcher Gott iiberhaupt
existiert, ob er nicht doch nur der menschlichen Phantasie entsprungen
ist oder gar einem elementaren, essenziell wichtigen menschlichen Be-
diirfnis? Denn dass er tatsachlich existiert, dafiir gibt es keinen halbwegs
verniinftigen Beweis.

Der Philosoph Sloterdijk soll eine Anekdote erzahlt haben’: »Da kommt
ein judischer Junge aufgeregt nach Hause und fragt seinen Vater, er habe
erfahren, dass es nicht nur einen Gott gibe, sondern auch Jesus Christus
und den Heiligen Geist. Der Vater entgegnet ihm: ,,Merke dir eins mein
Sohn: Es gibt nur einen Gott, und an den glauben wir nicht!“«

Eine Geschichte, die fiir einen Philosophen interessant sein mag, da
die tatsichliche Existenz eines Gottes durch seine Verneinung bestétigt
wird. Aber ist es in Wahrheit nicht vielmehr genau umgekehrt? Hitte der
Vater angesichts der Situation im heutigen ,,christlichen Abendland nicht
vielmehr sagen miissen: ,,Merke dir eins mein Sohn: Einen Gott gibt es
nicht und trotzdem glaubt noch ein grofSer Teil der Menschheit an ihn!“

Haben nicht Menschen zu allen Zeiten, seit tausenden von Jahren, im-
mer wieder versucht, Erklarungen zu finden fiir Ereignisse und Phanome-
ne in ihrer unmittelbaren Umwelt, die sie nicht verstehen konnten? Auf
ihre grundsitzlichen Fragen bekamen sie von niemandem eine Antwort,
denn das Universum, die Natur, antwortete nicht, also folgerten sie, dass
es hohere Wesen, Geister, Damonen, ja Gotter geben miisse, die verant-
wortlich waren fiir das Unverstandene, das nicht Erklarbare in der Welt.

So entwickelten die Menschen die Vorstellung von hoheren Wesen,
die gewaltige, ja tibermenschliche Krifte besitzen mussten und die in den
Wolken, auf den Bergen oder in der Tiefe des Meeres hausten. Denn nur
so konnten sie sich die unverstindlichen Geschehnisse im Kosmos, das mit
den menschlichen Sinnesorganen nicht Erfassbare, die Katastrophen in
der Natur sowie das Leiden und Sterben des Menschen sinnvoll erklaren.

Dass sich aus solchen Vorstellungen im Laufe von Jahrtausenden der
Menschheitsgeschichte religiose Vorstellungen von hoheren Wesen ent-
wickelten, ist leicht nachvollziehbar.

7 Elke Schmitter, Kolumne in der Zeitschrift: Der Spiegel 18/2016.
Sie berichtet von einer Tagung in Rostock, auf der Peter Sloterdijk diese
Anekdote erzihlte.

1P 216.73.216.96, am 20:40:35,

. © Urhebermechtiich geschtzter Inhalt.
tersagt, m mit, flir oder in Ki-Syster



https://doi.org/10.5771/9783828872233

WENN DIE WAHRHEIT, WIE SO OFT, IN DER MITTE LIEGT ...

Diese Gottheiten, die bestimmten Umstianden des tédglichen Lebens
zugeordnet waren, mussten naturgeméf auch mit Opfergaben und Ge-
beten gnidig gestimmt werden, da sie augenscheinlich zu Unmut und
Zorn neigten. Der Glaube an Gotter war die einfachste Erklarung. In der
Vorstellungswelt der Menschen waren sie allerdings nicht nur machtig,
sondern allmachtig und griffen glaubhaft und wirksam in das tagliche
Leben der Spezies Mensch ein.

Auch das jiidische Volk entwickelte in Kenntnis der Religionen und
Gottervorstellungen der beiden Hochkulturen am Nil und am Euphrat
und Tigris den Glauben an hohere Wesen, von denen es zundchst auch
im Judentum mehrere gab, die angeblich aktiv in das Leben des Volkes
eingriffen und die natiirlich auch besénftigt und denen auch geopfert
werden musste.

Niemand wird das ausgeprigte Bediirfnis der Vélker nach Gotthei-
ten im zweiten Jahrtausend vor unserer Zeitrechnung leugnen, es war
da, angesichts der Erfahrungen dieser Volker mit Krankheiten, Hunger
und Tod, mit natiirlichen Katastrophen und kriegerischen Auseinander-
setzungen sowie mit Sklaverei und Unterdriickung.

Nach den Ausfithrungen der Bibel ist der Anfiihrer eines jiidischen
Volksstammes mit dem Namen Moses der einzige Mensch gewesen, der
einen solchen eifersiichtigen Gott, der keine anderen Gottheiten ne-
ben sich zulief3, getroffen haben soll und ihn mehr oder weniger deut-
lich im Dornbusch gesehen haben will. In jedem Fall muss er sich nach
den Aussagen der Bibel intensiv mit ihm unterhalten haben. Auch am
Berg Sinai redete der Herr »mit Moses von Angesicht zu Angesicht, wie
jemand mit seinem Freund redet ...«*, obwohl Moses letztendlich doch
nur den Riicken des Herrn gesehen haben soll, denn es heifit in der Bi-
bel: »mein Angesicht darf man nicht schauen«. Mit Jahwe, dem Gott der
Juden, der doch schon da war, bevor die Schopfung entstand, mit ihm
muss Moses mehrfach personlich in Kontakt getreten sein. Dieser Mo-
ses lieferte dann auch die Steintafel auf die ,,der Gott in der Wolke“ die
Zehn Gebote schrieb. Aus dieser Geschichte wurde dann das bis heu-
te in der Kirche und in der Gesellschaft immer wieder zitierte Grund-
geriist von Geboten, das einen halbwegs zivilisierten Umgang der Men-
schen untereinander moglich machte.

Trotz all dieser Beteuerungen und Erzéhlungen bleibt jedoch die Tat-
sache bestehen, dass es fiir Historiker und Archéologen nicht moglich ist,

8  Altes Testament, Buch Exodus, Kapitel 33,11 .

1P 216.73.216.96, am 20:40:35,

. © Urhebermechtiich geschtzter Inhalt.
tersagt, m mit, flir oder in Ki-Syster



https://doi.org/10.5771/9783828872233

WENN DIE WAHRHEIT, WIE SO OFT, IN DER MITTE LIEGT ...

10

diesen Geschichten des Alten Testamentes einen halbwegs historischen
Kern zuzubilligen. Noch weitaus komplexer stellt sich die Situation fiir
das gesamte Buch Exodus der Bibel dar. Etwas historisch Verlédssliches
tiber Moses und den Auszug des jiidischen Volkes aus Agypten ist die-
sem Buch der Bibel einfach nicht zu entnehmen.

Die historische Forschung hat all diese Erzdhlungen des Alten Tes-
tamentes nicht bestédtigen konnen und es ist nicht einmal sicher, ob ein
Mann wie Moses jemals gelebt hat, denn es haben sich niemals Spuren
seines irdischen Lebens auflerhalb der biblischen Erzéhlungen nachwei-
sen lassen. Es handelt sich bei diesen Geschichten offensichtlich um rei-
nen Erzihlstoft aus viel spiteren Zeiten. Wenn tiberhaupt, so datiert man
das Leben eines Moses in die Zeit des 13. Jahrhunderts vor Christus. In
dieser Phase gab es Berg- und Wettergétter von ein paar Nomaden, die
in der Region des Sinai umherzogen.

Die Historiker sind sich sicher, »dass Moses die Gesetze weder von
einem Gott auf dem Berg Sinai, noch von sonst jemandem empfangen
hat. Sie sind einschliefilich der zehn Gebote viel jiinger als Moses und
stammen aus ganz anderer Zeit«’.

Diese mosaischen Gesetze sind erst wiahrend und nach der babyloni-
schen Gefangenschaft, in der sich grofle Teile des jiidischen Volkes im
sechsten Jahrhundert vor Christus befanden, entwickelt worden. In kei-
nem Fall kann dies vor dem achten Jahrhundert vor Christus gewesen
sein und auch die Landnahme Kanaans war nichts anderes als die Sess-
haftwerdung von Nomaden in der dortigen Gegend, in der sie sich nie-
derlieflen und Ackerbau und Viehzucht betrieben.

So ist dieser Gott des Volkes Israel mit seinen Rachegeliisten und Ge-
waltausbriichen nichts anderes, als ein Geschopf von Priestern und Pro-
pheten des jiidischen Volkes, die aus einem Berggott und Wettergott,
spater auch einem Kriegsgott, der in den Mythen und Sagen des Volkes
vorhanden war, einen einzigen und universalen Gott machten.

Der Philosoph Kurt Flach sagt zu diesem Gott des Alten Testamen-
tes: »Ich bestehe auf meinem Widerwillen ... gegen diesen Gott. Hier
zeigt der Gott der Viter sein Gesicht. Er ist schrecklich«. Das gesamte
Alte Testament ist jedoch angefiillt mit Beschreibungen, in denen Jahwe
sein Volk zu Krieg und Vernichtung anhalt. Und wenn der Wanderpre-

9 Vgl hierzu: Carel van Schaik, a.a. O, Seite 157 ff.
10 Kurt Flasch, Warum ich kein Christ bin, Verlag C.H. Beck, Miinchen 2015,
Seite 159.

1P 216.73.216.96, am 20:40:35,

. © Urhebermechtiich geschtzter Inhalt.
tersagt, m mit, flir oder in Ki-Syster



https://doi.org/10.5771/9783828872233

WENN DIE WAHRHEIT, WIE SO OFT, IN DER MITTE LIEGT ...

diger Jesus in den Evangelien des Neuen Testamentes von seinem Vater
spricht, so ist genau dieser Gott des Alten Testamentes gemeint, der auch
Jesus von Nazareth durch die Darlegungen der Schriften in den Syna-
gogen bekannt war. Es ist der gleiche Gott, der vierhundert Jahre nach
dem Leben Jesu durch Konzilien im frithen Christentum zu einer Per-
son der sogenannten Dreifaltigkeit wurde.

Was fiir eine erstaunliche Entwicklung eines Gottes!

Doch bleiben wir beim Gott-Vater der Bibel. Man wird den Eindruck
nicht los, dass die jiidischen Bibelautoren in dhnlicher Weise verfahren
sind, wie die Autoren von Mythen und Sagen in anderen Hochkulturen
der Weltgeschichte. Auch sie haben aus den Erzidhlungen eines Volkes,
die Jahrhunderte zuriicklagen, Berichte tiber Ereignisse verfasst, die kei-
ne Tatsachenberichte waren, sondern eben nichts weiter als Mythen und
Legenden, die im Volke kursierten. Das gilt sowohl fiir die Geschichten
vom jiidischen Volk, das auszog aus Agypten, wie fiir die vierzigjéhrige
Wanderung durch die Wiiste, die Gesetzgebung am Berge Sinai als auch
fiir die Eroberung Kanaans.

Daist zum Beispiel die vierzigjahrige Wanderung eines ganzen Volkes
durch die Wiiste mit iiber 600 0oo Mann", zu Fuf3, Frauen und Kinder
nicht mitgezahlt. Es muss eine echte logistische Herausforderung gewe-
sen sein. Denkt man ernsthaft dariiber nach, so ist eine solche Wande-
rung kaum vorstellbar. Obwohl sich Archdologen alle Miihe gegeben
haben und geradezu verzweifelt nach Spuren eines wandernden Volkes
im Sinai mit hundertausenden von Menschen gesucht haben, sie haben
nichts gefunden. Historisch kann es sich nur um das langsame Einsickern
eines Volkes aus dem dgyptischen Raum gehandelt haben, und zwar in
das Land, in dem ,,Milch und Honig flief3t*=.

Selbst die beeindruckende Erzahlung von der Sintflut, die jedem
Grundschulkind nahegebracht wird, in der Gott so erziirnt ist iiber sein
Volk, dass er fast alle in der Flut umkommen lésst, sie ist eine eher ,,ab-
gekupferte® Geschichte, die von den Juden in der babylonischen Gefan-
genschaft aufgeschrieben wurde. Schon frith wurde diese Geschichte im
Land zwischen Euphrat und Tigris erzahlt und von dort tiberliefert. Das
mesopotamische Gilgamesch-Epos berichtet®, dass die Gétter eine grofle

11 Altes Testament, Buch Numeri (4. Buch Moses), Kapitel 1,46 ff.
12 Altes Testament, Buch Exodus, Kapitel 3,8.
13 Gilgamesh-Epos, 5. sumerischer Konig von Uruk,
Titelheld des Epos, wahrscheinlich geschrieben um das Jahr 1900 vor Chr.

1P 216.73.216.96, am 20:40:35,

. © Urhebermechtiich geschtzter Inhalt.
tersagt, m mit, flir oder in Ki-Syster



https://doi.org/10.5771/9783828872233

WENN DIE WAHRHEIT, WIE SO OFT, IN DER MITTE LIEGT ...

12

Flut schickten, um die Welt zu zerst6ren, und dass dabei fast alle Men-
schen und Tiere umkamen. Erst danach merkten die unbesonnen Go6t-
ter, dass niemand mehr da war, der ihnen Opfer bringen konnte. Auch
bei dieser Geschichte bedienten sich die Geschichtsschreiber des jidi-
schen Volkes nachweislich der babylonischen Mythologie.

Das angebliche Heilshandeln Gottes am jiidischen Volk ist eine reine
Geschichtsideologie. Die zentralen Heilsereignisse des Alten Testamen-
tes sind allesamt Erfindungen von Priestern und Propheten des jiidischen
Volkes aus spaterer Zeit. Es ist eindeutig nachgewiesen, dass erst wih-
rend und nach dem babylonischen Exil* der iiberwiegende Teil dieser
tiber Generationen hinweg erzahlten Geschichten aufgeschrieben wur-
de. Insoweit sind die biblischen Erzdhlungen iiber Gottes Wirken nichts
weiter als reine Dichtungen iiber die Vorzeit eines Volkes. Solche Got-
tergeschichten gab es zu allen Zeiten in Agypten, in Mesopotamien und
auch in anderen Regionen dieser Erde.

Es liegt nahe, dass der vertriebene Teil des jiidischen Volkes nach der
Verschleppung in die babylonische Gefangenschaft und der Unterdrii-
ckung durch die Eroberer, ohne Aussicht auf die Riickkehr in ihre ange-
stammte Heimat, nach der Zerstorung ihres Tempels und der Verwiis-
tung ihres Landes zu einem allméchtigen Gott gebetet haben, der sie doch
von diesem Joch erlgsen moge. Dass ein Volk an einen Gott als Schopfer
dieser Erde in arger Bedrdngnis glaubt und dieses, ihr Bekenntnis, vor
tiber 2600 Jahren schriftlich festhalt, ist fiir die damalige Zeit schon eine
bemerkenswerte Leistung.

In dieser Zeit des 6. Jahrhunderts vor unserer Zeitrechnung sind beim
Schreiben der biblischen Texte die Mythen und Sagen der alten Hoch-
kulturen in Babylon und in Agypten nachweislich auch fiir grofie Teile
der Schopfungsgeschichte tibernommen worden.

Schon in altbabylonischer Zeit gab es Geschichten iiber die Entste-
hung der Erde. In ihnen ist von Kdmpfen der Gétter die Rede, in deren
Verlauf Himmel und Erde erschaffen wurde.

Auch gibt es in den Schriften der Juden Parallelen zu den Mythen der
Babylonier bei der Erschaffung des Menschen. Hier wird ein aus Lehm

14 Im Jahre 721 vor Chr. wird das nordliche Konigreich Israel erobert und das
jiidische Volk vertrieben. Im Jahre 586 vor Chr. wird das siidliche Kénigreich
Judaa erobert und das Volk wieder vertrieben. Im Jahre 538 vor Chr. erlaubt
der Konig von Persien den Juden die Riickkehr in ihr Heimatland.

1P 216.73.216.96, am 20:40:35,

. © Urhebermechtiich geschtzter Inhalt.
tersagt, m mit, flir oder in Ki-Syster



https://doi.org/10.5771/9783828872233

WENN DIE WAHRHEIT, WIE SO OFT, IN DER MITTE LIEGT ...

geschaffener Mensch in einem Garten Eden beschrieben, der der Ver-
fithrung einer ,,Dirne” erliegt.

Diese Geschichten des Alten Testamentes werden bis heute gelesen
und wissenschaftlich in den theologischen Fakultiten unter die Lupe ge-
nommen. Doch wer, auler den Philosophen und Historikern, interes-
siert sich noch fiir die viel dlteren Géttergeschichten des alten Babylon?

Bis auf ein paar ,Fundamentalisten” sieht heute kaum noch jemand
in der Schépfungsgeschichte der Bibel eine realistische Einschidtzung
von der Entstehung des Universums. Was vor geschatzten 14 Milliarden
Jahren begonnen und zu dem bis heute uns bekannten Universum ge-
fithrt haben soll, ist durch das biblische Erklarungsmodell von der Ent-
stehung der Erde, entsprechend der damaligen Vorstellungswelt des
jiidischen Volkes, beschrieben und in einer wunderbaren Sprache aus-
gebreitet worden, mehr nicht.

Geradezu poetisch beschreibt nicht nur das Alte Testament, sondern
auch der Evangelist Johannes im Neuen Testament den Anfang dieser
Schopfung®. Im Alten Testament wird diese Entwicklung des Univer-
sums in gerade mal sieben Tagen abgewickelt.

Soist die im Wesentlichen durch die Babylonier ,vorformulierte® My-
thologie zu einem grofien Teil in die Schriften des jiidischen Volkes ein-
geflossen. Das frithe Christentum hat diese Schriften dann als ihr Altes
Testament in die Bibel aufgenommen und diese Texte entsprechend ih-
rer eigenen Vorstellung von der Entstehung der Welt passend ,,justiert®

Die Kirchenviter formulierten folgerichtig dann die dazu passen-
den Dogmen:

»Alles, was existiert, wurde seiner ganzen Substanz nach von
Gott aus nichts hervorgebracht«.

Und auf8erdem ist von den heutigen Christen nach der Lehre der Kirche
nach wie vor zu glauben, dass »Gott die Welt gut geschaffen hat«. Zusitz-

lich wurde das folgende Dogma verkiindet:

»Der erste Mensch wurde von Gott erschaffen.«

15 Neues Testament, Johannes-Evangelium, Kapitel 1,1-18.

1P 216.73.216.96, am 20:40:35,

. © Urhebermechtiich geschtzter Inhalt.
tersagt, m mit, flir oder in Ki-Syster



https://doi.org/10.5771/9783828872233

WENN DIE WAHRHEIT, WIE SO OFT, IN DER MITTE LIEGT ...

14

Wer sich also heute als Christ versteht, glaubt an diesen Gott der Bibel,
der Himmel und Erde erschuf und erst danach das Getier und im An-
schluss daran den Menschen nach seinem Abbild.

Alle Kulturen aller Volker der Erde hatten zu allen Zeiten Gétter oder
auch einen Gott, der zur Erklarung des Weltgeschehens herhalten muss-
te. Daher legen auch die biblischen Schriften Zeugnis ab von dieser ur-
menschlichen Frage nach dem Anfang von Himmel und Erde, nach dem
Ursprung der menschlichen Existenz und nach dem Sinn des Daseins.

Das wissenschaftliche Standardmodell zur Entstehung und Beschrei-
bung des Universums geht aktuell allerdings nicht von mythologischen
Vorstellungen aus, sondern beschreibt rein naturwissenschaftlich ein un-
endlich verdichtetes Energiepotential, das sich explosionsartig bis heu-
te ausdehnt und das so Zeit wie Raum entstehen ldsst.

Die Entstehung des Universums mit der ,,Urknalltheorie® ist wissen-
schaftlich begriindet und fithrt nicht, trotz poetischer Formulierungen,
zu einer Schopfungsgeschichte, die ihren Ursprung in einem monothe-
istischen Gott hat, einem Schopfergott, an den die christlichen Kirchen
glauben. Zumal die Vorstellung von der Entstehung des Universums
aufgrund der Erkenntnisse der Naturwissenschaften in der Geschichte
immer wieder zu Riickzugsgefechten der Kirche gefiihrt hat. Positionen
um Positionen mussten schmerzhaft aufgegeben werden, weil das bib-
lische Weltbild doch nicht mehr tragfihig war. Man mag es nicht glau-
ben, aber bis in unsere Zeit wirken die falschen Weltbilder der Bibel mit
der Erde als Zentrum des Universums, die von der katholischen Kirche
tiber Jahrhunderte so propagiert worden waren, immer noch nach. Erst
im Jahre 1992 revidierte das Oberhaupt der katholischen Kirche die Ver-
urteilung von Galilei, der im Jahre 1633 wegen seines Weltbildes von der
Erde, die sich um die Sonne dreht, durch die Kirche verurteilt wurde und
nur durch einen Widerruf dem Tode entging.

Auch fiir die nicht zu erkldrende Tatsache der menschlichen Existenz
entwickelte das alte jiidische Volk Vorstellungen, die ihrer damaligen Le-
benswelt entsprachen. Weder die Urknalltheorie noch die Evolutionsthe-
orie standen ja zur Welterkldrung zur Verfiigung. Angesichts der Unvor-
stellbarkeit des Universums und der Unerkldrbarkeit der menschlichen
Existenz glaubten die Vélker der Erde frither logischerweise an eine tat-
sichlich vorhandene gottliche Kraft.

Die Evolutionstheorie hat die Geschichte von Adam und Eva und die
gottliche Mitwirkung an diesem Geschehen lingst widerlegt. Die Entwick-
lung unserer Spezies, die vor Millionen von Jahren begann und konkret

1P 216.73.216.96, am 20:40:35, © Urhebermechtiich geschitzter Inhak &
tersagt, m mit, flir oder in Ki-Syster



https://doi.org/10.5771/9783828872233

WENN DIE WAHRHEIT, WIE SO OFT, IN DER MITTE LIEGT ...

vor circa 200 000 Jahren im afrikanischen Raum ihren Anfang nahm, ist
in weiten Teilen erforscht. Die meiste Zeit, man nimmt an, dass es beina-
he 190 000 Jahre waren, hat diese Spezies die Zeit als Jager und Samm-
ler verbracht. Erst vor rund 12 ooo Jahren wurde der Homo sapiens sess-
haft und begann Ackerbau und Viehzucht zu betreiben.

Diese Phase der Menschheit wird heute von der Wissenschaft als so-
genannter ,,Siindenfall“ bezeichnet, denn die Sesshaftwerdung fithrte zu
einer starken Verdnderung der Lebenssituation dieser Volker. Man staunt,
was die Bibel im Buch Genesis aus dieser neuen Lebenssituation eines
Volkes gemacht hat. Es ist der Verzehr von den ,,Friichten der Gartenbéu-
me" im Paradies und dann noch der Fluch des Gottes: »Mithsam sollst du
dich vom Ackerboden ndhren alle Tage deines Lebens«'. So beschreibt
der Anthropologe Carel van Schaik das neue Leben des Homo sapiens
als Fluch, »wie prihistorische Skelettfunde zeigen«”. Das sesshafte Le-
ben bekam ihnen schlecht, »sie wurden nicht mehr so grof$ wie noch zu
Jager- und Sammlerzeiten, sie litten Hunger und bekamen unbekann-
te Krankheiten, sie starben frither ... die Feldarbeit war eine Strapaze«.
Von einer gar gottlichen Lenkung dieser Entwicklung des Menschenge-
schlechtes, gar einem Siindenfall, der dann erst durch den Apostel Pau-
lus im Neuen Testament beschrieben wird und durch den Kirchenvater
Augustinus im 5. Jahrhundert nach Christus zu einer sogenannten ,,Erb-
stinde® wird, die per Geschlechtsakt tibertragen wird, von einer solchen
Glaubensgrundlage ist in keiner Heiligen Schrift, weder im Alten Testa-
ment, noch in den Evangelien des Neuen Testamentes die Rede. Diese

»Erbstinde® ist daher nichts anderes als das unversténdliche Ergebnis der
intellektuellen Bemiithungen eines Kirchenvaters aus dem 5. Jahrhundert.

Was bleibt, ist die bange Frage, da die biblischen Erzahlungen und
Mythen zur Erklarung der Entstehung der Schopfung nichts taugen, ob
nicht doch ein Schopfer ,,im Spiel® war, zumindest als eine Art Ausloser
einer Entwicklung, die auch durch die Wissenschaft nicht erklart wer-
den kann. Vielleicht so als gedachte Grofe, die diesen ,,Big Bang® aus-
gel6st hat und ihn auch noch weiter im Auge behilt. So helfen sich zu-
mindest heute die Theologen der Kirchen bei der Begriindung, ob ein
Gott doch als Schopfer in Frage kommt, indem sie von einer Verkniip-
fung von Ursache und Wirkung sprechen, denn die Welt geht ja doch
wohl auf eine Erstursache zuriick, die nicht mehr Wirkung einer weite-

16 Altes Testament, Buch Genesis, Kapitel 3,17.
17  Carel van Schaik und Kai Michel, a.a. O, Seite 60 ff.

1P 216.73.216.96, am 20:40:35,

. © Urhebermechtiich geschtzter Inhalt.
tersagt, m mit, flir oder in Ki-Syster



https://doi.org/10.5771/9783828872233

WENN DIE WAHRHEIT, WIE SO OFT, IN DER MITTE LIEGT ...

16

ren Ursache sein kann und diese Erstursache kann nach den Vorstellun-
gen der Theologen dann nur Gott gewesen sein.

Doch die Kleriker denken ihr Modell nicht zu Ende. Denn wenn nach
den Vorstellungen und gedanklichen Moglichkeiten der Menschen jedem
Geschehen eine Ursache zugrunde liegt, die zeitlich davor sein muss, so
kann diese Ursache doch nicht Gott sein, denn dann ergeben sich fiir je-
den Menschen weitere Fragen.

Wie kann dann, wenn alles eine Ursache haben soll, von der Kirche
behauptet werden, dass dies fiir den ersten Verursacher, also fiir Gott als
Prinzip nicht gelten soll? Wenn es fiir Gott nicht gilt, weil er ja immer
schon da war, dann kann bei dieser Argumentation auch das Universum
ohne Verursacher bleiben und immer schon dagewesen sein.

Der Versuch von Thomas von Aquin, die Existenz eines Gottes, der als
Verursacher der Schopfung gilt, aufgrund der Wirklichkeit der Schépfung
zu beweisen, muss in die Irre fithren. So bleibt die Beweisfithrung, wenn
es eine Schopfung gibt, dann muss es auch einen Schopfer geben, schon
in den Anfingen stecken, denn man kann diese Fragen nicht ausblen-
den. Wer war aber dann der Schopfer des Schopfers, wie ist ein solcher
Schopfer fiir die Menschen dann zu denken und wie ist die Schépfung
bzw. die Entstehung eines Universums durch einen Schopfer vorstellbar?

Obwohl dies alles auflerhalb des menschlichen Erfahrungsbereiches
liegt, wird die Theologie nicht miide, zu behaupten, dass wegen der Wirk-
lichkeit der Schopfung auch die Wirklichkeit des Schopfers gegeben ist®.

Auf diesem Wege kommt man also der Frage nach der moglichen
Existenz eines Gottes nicht naher. Und die Bibel liefert im Alten Testa-
ment keine weiteren Argumentationshilfen, zumal dort die Beschreibung
des gottlichen Daseins und die Sorge des biblischen Gottes ausschlief3-
lich Israel gilt. Dieser Gott der Bibel verspricht, er werde Israel helfen,
indem er Gewalt gegeniiber anderen Menschen anwendet. Es kann nur
der Gott oder besser die Gottesvorstellung des auserwéhlten Volkes ge-
wesen sein, die hier gemeint ist.

Die Schrift des jiidischen Volkes setzt, obwohl sie reines Menschen-
werk des 6. Jahrhunderts vor Christus und nachfolgender Jahrhunder-
te ist, in allen Texten, zugegebenermaflen literarisch hochwertig, einen
Gott als alles geschaffene und tibersteigende Wirklichkeit voraus.

18 Vgl. hierzu Peter Hofmann, Katholische Dogmatik, Ferdinand Schéningh
Verlag, Paderborn, Seite 73 ff. und Ludwig Ott, Grundriss der Dogmatik,
Herder Verlag, Freiburg 1981, Seite 95 ff.

1P 216.73.216.96, am 20:40:35,

. © Urhebermechtiich geschtzter Inhalt.
tersagt, m mit, flir oder in Ki-Syster



https://doi.org/10.5771/9783828872233

WENN DIE WAHRHEIT, WIE SO OFT, IN DER MITTE LIEGT ...

Solche Vorstellungen waren vor iiber 2600 Jahren fiir die Juden in
der Gefangenschaft sicher eine Hilfe. Doch was macht man mit dem Al-
ten Testament heute?

Liest man weiter, so behaupten die Texte in der Bibel, dass sich diese
Wirklichkeit Gottes in der Welt stindig zu erkennen gibt. Die Kleriker
sagen folgerichtig den Gldubigen, dass dies nicht nur vor 2500 Jahren
beim jiidischen Volk, sondern auch heute noch der Fall sein soll.

Selbst wenn der Mensch einen Schopfergott als verstehbar annehmen
mochte, weil es die Schopfung als Wirklichkeit gibt, so gelingt es doch
nicht, den Schépfer selbst als Wirklichkeit zu begreifen.

Die christliche Lehre behauptet immerzu, Gott habe sich offenbart,
doch was an Nachweisen in den Schriften der Bibel angefiihrt wird, es
bleiben die uralten Mythen und Legenden des Alten Testamentes, die
Mythen von brennenden Dornbiischen und sprechenden Schlangen.

Und was heif3t schon, Gott hat sich offenbart? Hier behaupten die
Theologen der Kirche, dass eine gottliche Wahrheit oder ein gottlicher
Wille einem oder mehreren Menschen, vielleicht gar nur den Priestern,
auf tibernatiirlichem Wege mitgeteilt worden ist. Wie so etwas gesche-
hen kann, bleibt das Geheimnis der Kleriker. Diese formulieren dann,
nachdem sie die Offenbarung am eigenen Leibe erfahren haben, wie
der géttliche Wille und die von Gott formulierten Glaubensgrundlagen
auszusehen haben.

Insgesamt beschiftigen sich 33 Dogmen der katholischen Kirche mit
der Lehre von dem einen allméchtigen und barmherzigen Gott. Wort-
reich heif3t es da im Dogma:

»Gott, unser Schopfer und Hert, kann aus den Dingen durch das
natiirliche Licht der Vernunft mit Sicherheit erkannt werden«.

Wenn durch das Licht der Vernunft solche Erkenntnismoglichkeiten fiir
den Menschen geschaffen werden kénnen, dann muss es der Kirche doch
geradezu peinlich sein, wenn genau diese Vernunft des denkenden Men-
schen in die andere Richtung fiihrt. Sie fithrt eben nicht zu den Worten
der Bibel und schon gar nicht zu den zu glaubenden Dogmen der Kir-
che, sondern eher zur ,,Evolutionstheorie® und zur ,,Urknalltheorie der
Naturwissenschaften.

Da miissen die Viter der Kirche beim Verfassen der Dogmen zu die-
ser Thematik doch wohl in den Himmel geschaut und die Vorstellung
eines Gottes vor Augen gehabt haben, wie ihn Michelangelo an die De-

1P 216.73.216.96, am 20:40:35, © Urhebermechtiich geschitzter Inhak &
tersagt, m mit, flir oder in Ki-Syster

17


https://doi.org/10.5771/9783828872233

WENN DIE WAHRHEIT, WIE SO OFT, IN DER MITTE LIEGT ...

18

cke der Sixtinischen Kapelle gemalt hat. Ein muskuldses, méannliches
Wesen, mit wallendem Haupthaar, ergrautem Bart, den rechten Arm in
Richtung Adam ausgestreckt und im linken Arm ein noch zartes, ver-
angstigtes weibliches Wesen.

Ich behaupte einmal, dass es wohl doch dieser Gott des Alten Testa-
mentes war, der den Kirchenvitern bei der Entwicklung ihrer Glaubens-
grundsitze vorschwebte und den sie dann im Christentum mit allen gott-
lichen Eigenschaften ausstaffiert haben, die Menschen einem solchen
Wesen nur zubilligen kénnen.

So ist es ist nicht zu leugnen, dass dieser Gott der Juden brutal war.
Dieser Gott genief3t nichts so wie Rache und Verderben. Das Alte Tes-
tament ist die Chronik eines Gemetzels ohne besonderen Grund und
ohne Schonung der Menschen®. Diesem Gott wurden durch das jiidi-
sche Volk auch noch zu Lebzeiten Jesu im Vorraum des Tempels tieri-
sche Opfergaben dargebracht. Im Tempel sah es zeitweise aus wie auf
dem Schlachthof. Und ausgerechnet dieser rachsiichtige Gott der Juden
wird im frithen Christentum umgewandelt zu einem barmherzigen und
giitigen Gott. Dieser Gott ist danach alles, ein rachender und blutriinsti-
ger als auch ein barmherziger und giitiger Gott. Wie eine solche Wand-
lung sich vollziehen konnte, erscheint zunichst rétselhaft. Sie ist jedoch
recht einfach zu erkldren, denn erst die Apostel, dann die frithen Chris-
ten und spéter die Kirchenviter mussten dem Kreuzestod ihres Wander-
predigers Jesus einen Sinn geben, indem sie ihn zum Sohn eines Got-
tes machten. Dies war jedoch nur méglich, wenn seine Hinrichtung als
Verbrecher ein Sithneopfer war fiir die Verfehlungen und Stinden der
Menschheit und vor allem die Verfehlung der ersten beiden Menschen
nach der Uberredung durch die Schlange.

Nachdem Jesus zum Sohn dieses Vater-Gottes erhoben worden war,
konnte dieser Vater nur noch ein giitiger Vater sein, bei dieser Grofle
des Opfers fiir die Menschen, die es eigentlich ja gar nicht verdient hat-
ten. So wurde aus dem grausamen Gott der Juden des Alten Testamen-
tes der barmherzige Gott des Christentums im Neuen Testament. Da die
gesamte Bibel zum Schrifttum des Christentums gehort, konnen Chris-
ten nur mit Erstaunen stehen, vor dieser Wandlung vom Gott des Alten
Testamentes zum Gott des Neuen Testaments. Doch diese Wandlung
war dringend erforderlich: Der Opfertod am Kreuz war die Sithne fiir
die menschliche Kreatur, sonst machte der Tod am Kreuz keinen Sinn

19 Vgl hierzu Altes Testament, 1. Buch Samuel, Kapitel 15,3.

1P 216.73.216.96, am 20:40:35,

. © Urhebermechtiich geschtzter Inhalt.
tersagt, m mit, flir oder in Ki-Syster



https://doi.org/10.5771/9783828872233

WENN DIE WAHRHEIT, WIE SO OFT, IN DER MITTE LIEGT ...

und der Prophet Jesus wire wie jeder Aufrithrer im Rémischen Reich
einfach nur hingerichtet worden. Das Judentum wire das Judentum mit
seinem Gott der Thora geblieben und von einem Christentum hitte nie-
mand Kenntnis genommen.

Nach dem Katechismus und den Dogmen der Kirche muss der Chris-
tenmensch zwingend an einen Gott glauben, der unbegreiflich, vollkom-
men, einzig und ewig ist, der allmachtig und unendlich, zudem auch
noch barmherzig, wahrhaftig und mit vollkommener Giite versehen ist.
Der urspriingliche Gott des Alten Testamentes ist bei diesen Beschrei-
bungen génzlich unterschlagen worden. Zur Ehrenrettung ,,Jahwes®, der
mit Gewaltverherrlichung und Strafandrohung sein Volk ziigelte, ist je-
doch durch die Historiker auch gekldrt worden, dass »dieses angebliche
Wort Gottes im Alten Testament reines Menschenwerk ist« und dass
die Bibel weder von Gott »noch von Moses niedergeschrieben wurde«*.

Somit bleibt immer noch die Frage, welcher Gott es denn nun ist, an
den die Glaubigen der Kirche zu glauben haben? Nachdem sich Gott of-
fensichtlich auch den heutigen Klerikern offenbart haben soll, werden
sie ihn doch beschreiben kénnen mit Wesenseigenschaften, die im Lich-
te der Vernunft fiir den Christen nachvollziehbar und verstandlich sind.
Doch es geht nicht!

Theologen haben nicht nur das Problem, die Existenz eines Gottes zu
erldutern, sondern sie haben dariiber hinaus noch ein weiteres Problem:
Wie soll denn ein nicht existierendes géttliches Wesen beschrieben und
dann auch noch mit menschlich verstdndlichen Eigenschaften und Fa-
higkeiten versehen auch erklart werden?

Im katholischen Katechismus wird festgehalten”, dass »Gott sich sei-
nem Volk Schritt fiir Schritt ... zu erkennen gegeben hat«. Doch man
bezieht sich auch hier wieder nur auf den ,,brennenden Dornbusch® der
Bibel. Die Theologen haben nicht mehr zu bieten als den Zeugen Moses,
diesen alten Mann aus der Mythologie des jiidischen Volkes.

Einige Autoren aktueller theologischer Literatur sind da jedoch deut-
lich zuriickhaltender, sie widersprechen gar den dogmatischen Festlegun-
gen der Kirche, wenn diese versucht, Gott als Wesen zu beschreiben. Sie
sagen: »Die biblische Offenbarung tibersteigt radikal die denkerischen

20 Vgl. hierzu Carel van Schaik und Kai Michel, a.a. O., Seite 48 ff.
21 Katechismus der katholischen Kirche, De Gruyter Oldenbourg Verlag,
Miinchen 2015, Seite 87.

1P 216.73.216.96, am 20:40:35,

. © Urhebermechtiich geschtzter Inhalt.
tersagt, m mit, flir oder in Ki-Syster

19


https://doi.org/10.5771/9783828872233

WENN DIE WAHRHEIT, WIE SO OFT, IN DER MITTE LIEGT ...

20

Méglichkeiten einer menschlichen Gotteserkenntnis«*. So bleibt dieser
Gott, der zwar unbegreiflich ist, an den aber trotzdem als Wesen mit de-
finierten Eigenschaften geglaubt werden muss, nach wie vor ein Fanta-
sieprodukt der Theologen.

Wenn Gott als Wesen unbegreiflich ist, dann ist er fiir jeden Menschen
unbegreiflich, wenn er unsichtbar ist, dann ist er fiir alle unsichtbar. Ein
Wesen, das unbegreiflich, unsichtbar und grundsitzlich anders ist, als
wir Menschen es uns vorstellen kénnen, wird trotz alledem von den Kle-
rikern fiir das glédubige Volk mit menschlichen Kategorien beschrieben,
da die Kirche ja jeden Menschen als Abbild Gottes sieht.

Die Theologie der Kirchen bleibt von der Existenz eines Gottes iiber-
zeugt, der dann als Person auch existieren muss, denn dies ist eines der
wesentlichen Fundamente des christlichen Glaubens. Doch konstatie-
ren auch die ,linientreuen Theologen immer wieder, dass Gott eigent-
lich unvorstellbar und mit der ,,Fassenskraft der menschlichen Vernunft
nicht erkannt werden kann.

Es hilft nichts, die Kleriker wissen nach der ihnen widerfahrenen Of-
fenbarung um die Existenz eines Gottes, um seinen Willen und um
sein Wirken in dieser Welt, obwohl erwiesenermafien unser menschli-
ches Gehirn nicht fir ibernatiirliche und tibersinnliche Dinge geschaf-
fen ist. Was unseren Sinnen nicht zugénglich ist, kann somit auch nicht
von Priestern und Bischofen als sicher und verbindlich bestimmt werden.

Die Theologen haben also ein ,,Sachproblem?, ndmlich die Frage, ob
Gott ,,ist“ und auch noch ein ,,Sprachproblem®, ndmlich dass tiber Gott,
dieses allmachtige, allwissende und doch unbegreifbare Wesen, das au-
Berhalb unserer Erfahrungswelt angesiedelt sein soll, keine sinnvollen
Aussagen gemacht werden konnen.

Vielleicht ist Gott ja doch nur eine kaum zu verhindernde menschliche
Wunschvorstellung, ein Erklarungsversuch fiir das Unbegreifliche, eine
Idee, die jedoch ohne konkrete Folgen fiir das menschliche Leben bleibt.

Der Glaube an die Existenz eines Gottes und die Tatsache, dass in wei-
ten Teilen der Welt die Menschen an gottliche Wesen glauben, muss aber
doch irgendeinen Grund haben. Vielleicht liegt dieser Grund ja doch in
der Beschaffenheit des Menschen, seinen Wiinschen und Angsten, die
ihn an ein hoheres Wesen glauben lassen.

22 Theodor Schneider (Hrsg.), Handbuch der Dogmatik, Band 1, Griinewald
Verlag, Ostfildern, 5. Auflage 2013, Seite 107.

1P 216.73.216.96, am 20:40:35,

. © Urhebermechtiich geschtzter Inhalt.
tersagt, m mit, flir oder in Ki-Syster



https://doi.org/10.5771/9783828872233

WENN DIE WAHRHEIT, WIE SO OFT, IN DER MITTE LIEGT ...

Nicht das, was in der Bibel {iber Gott den Vater gesagt wird, denn dort
fallen die eher negativen Eigenschaften eines zornigen und nachtragen-
den Gottes besonders auf und auch nicht das, was zum Gott-Vater im
Neuen Testament gesagt wird und schon gar nicht das, was das Lehramt
der Kirche sagt, erklart halbwegs plausibel die Existenz eines allméchti-
gen Gottes. Daliegt doch eher der Gedanke nahe, dass kein Gott existiert,
der als teilnahmsloser Beobachter oder gar als Verursacher des Weltge-
schehens herhalten kénnte. Er bleibt vielmehr eine gedankliche Konst-
ruktion von Theologen, um dem verstandlichen Wunsch der Menschen
nach Schutz vor Krankheit und Tod sowie dem Wunsch nach Orientie-
rung in dieser Welt eine Projektionsfléche zu bieten.

Der Glaube an einen Gott, der in fritheren Jahrhunderten noch Sinn
machte, ist nicht nur schwicher geworden, sondern er hat seine Plausi-
bilitdt eingebiifdt, er hort einfach auf. Dieser frithere christliche Glaube,
der bis zum Anfang des 19. Jahrhunderts noch nétig und gerechtfertigt
war, um die Welt und ihre Phdnomene zu erkléren, er hat heute einfach
keine Berechtigung mehr. Damals dachten die Christen, dass die Tatsa-
che der Existenz einer Welt ein Beweis fiir ein gottliches Wesen war und
sie interpretierten von daher auch ihren Glauben. Dieser Gott war der
strenge, aber auch giitige Vater, der Macht hatte iiber die Menschen. Die
Welt stand als Werk eines giitigen Gottes vor den Augen der Glaubigen,
doch die Erfahrungen der Menschen vor allem in den beiden letzten Jahr-
hunderten bestatigen dieses allzu harmonische Bild nicht.

Die Schriftglaubigkeit und das immer wieder durch die Kirche gepre-
digte Stinden- und Schuldbewusstsein, welche das Christentum vom Ju-
dentum tibernommen hat, ist in der heutigen Gesellschaft nicht mehr
vorhanden. Auch der Glaube an die gottliche Inspiration der heiligen
Schrift lasst sich nach der aktuellen kritischen Forschung nicht mehr
aufrechterhalten.

Und so steht der Glaubige heute auf schwankendem Boden, er kann
aus den geschaffenen Dingen in dieser Welt im Lichte der Vernunft kei-
nen Gott mehr erkennen. Er muss angesichts der Wirklichkeit in dieser
Welt eher an der Existenz eines Gottes zweifeln. Dieser Widerspruch, der
sich durch den Menschen nicht auflosen lisst, der Widerspruch zwischen
der Allgegenwart eines angeblich giitigen, barmherzigen und allwissen-
den Gottes und dem Leid der Menschen, der Existenz von Krieg, Biir-
gerkrieg, Verbrechen und Elend in der Welt, ist eklatant. Heiner Geif3-

1P 216.73.216.96, am 20:40:35,

. © Urhebermechtiich geschtzter Inhalt.
tersagt, m mit, flir oder in Ki-Syster

21


https://doi.org/10.5771/9783828872233

WENN DIE WAHRHEIT, WIE SO OFT, IN DER MITTE LIEGT ...

22

ler schreibt hierzu®: »Wenn Gott so existieren sollte, wie die christliche
Theologie ihn beschreibt, allwissend, allmachtig, allgegenwirtig, ... dann
war er auch in Auschwitz ... und ist anwesend ...in Guantanamo ...«, er
ist anwesend, wenn in Syrien Giftgas eingesetzt wird und wenn Tausen-
de in Fliichtlingslagern unter unséglichen Bedingungen dahinvegetieren.

Elie Wiesel beschreibt unvergesslich eine schreckliche Situation* wah-
rend seiner Haft im Konzentrationslager der Nationalsozialisten, bei der
ein Kind, ein Knabe wie er und zwei weitere ménnliche Insassen gehangt
werden. »Drei Hilse wurden zur gleichen Zeit in die Schlingen gefiihrt ...
Das Kind schwieg. ,Wo ist Gott, wo ist er? Wo ist nur Gott?, fragte je-
mand hinter mir ... Auf ein Zeichen des Lagerchefs kippten die Stiihle
um. Absolutes Schweigen herrschte im ganzen Lager«.

Es stehen einem die Haare zu Berge. Nach solchen Berichten darf man
eigentlich {iber die Existenz eines allmachtigen und giitigen Gottes und
tiber das Christentum kein Wort mehr verlieren.

Auch »der nachdenkliche Christ weif, dass in Auschwitz nicht (nur)
das jiidische Volk, sondern (auch) das Christentum gestorben ist«*.

Die klassische Lehre des Christentums von der géttlichen Vorsehung
kommt bei der Betrachtung der wirklichen Welt in grofle Schwierigkei-
ten. Das Bose in der Welt ist iiberall mit Hinden zu greifen. Auf die Fra-
ge nach dem Bosen, sagt der Philosoph Kurt Flasch, »haben die Chris-
ten angesichts eines allméchtigen und barmherzigen Gottes, zumal nach
den beiden Weltkriegen und nach dem Holocaust, keine Antwort«*.

Jedoch wird es den Leser nicht verwundern, dass die Kleriker natiir-
lich eine Anzahl von Wegen gefunden haben, wie ihr Gott, der Schopfer,
von diesem Elend befreit werden kann und damit den Menschen die ge-
samte Schuld zugesprochen wird.

Man kommt nicht drauf. Es ist die Geschichte von den Friichten der
Gartenbdume, die erst spéter zu einer Apfelgeschichte wurde, sie muss
herhalten fiir das Elend des irdischen Lebens. Hinzu kommen dann noch
die Vertrostungen der Kirche auf die Herrlichkeit im Jenseits, nach dem
Tode. Solche Vertrostungen nimmt den Theologen heute jedoch nie-
mand mehr ab, denn auch sie kdnnen es nicht wissen und aus dem tat-

23 Heiner Geifller, a.a. O., Seite 30.

24 Elie Wiesel, Die Nacht, Herder Verlag, Freiburg, 5. Auflage 2013.
Leseprobe Seite 10 unter: www.amazon.de/buecher/...

25  Zitat von Elie Wiesel unter: www.wikipedia.org/wiki/wo_war_gott/...

26  Kurt Flasch, a.a. O., Seite 176.

1P 216.73.216.96, am 20:40:35,

. © Urhebermechtiich geschtzter Inhalt.
tersagt, m mit, flir oder in Ki-Syster



https://doi.org/10.5771/9783828872233

WENN DIE WAHRHEIT, WIE SO OFT, IN DER MITTE LIEGT ...

sichlichen Weltgeschehen lisst sich beim besten Willen nicht auf einen
glitigen und barmherzigen Gott schlieflen.

Das Dilemma fiir die Theologen und die Kirche bleibt:
Wie kann man an die Existenz, an die Giite und Barmherzigkeit ei-

nes Gottes in dieser Welt glauben, der doch gleichzeitig eine uneinge-
schriankte Allmacht besitzt.

Ein Gott, der urspriinglich sogar paradiesische Verhiltnisse fiir die

Menschen vorgesehen hatte und der es dann allein wegen des angebli-
chen Versagens der ersten beiden Menschen fiir angemessen halt, die
ganze Menschheit auf ewig mit dem schlimmsten Elend zu schlagen.

Es ist nicht vorstellbar, dass ein Gott zwar gut sein soll gegeniiber

den Menschen, dann aber, wie es der Journalist Peter Henkel ausdriickt,
»schweigt, schlift und die Menschen vergisst, womdglich empfindlich
auf Kritik reagiert ... und dennoch irgendwie ein Gott der Liebe und
des Guten sein soll«”.

Der Philosoph Epikur im 3. Jahrhundert vor Christus dachte schon

zu seiner Zeit bemerkenswert modern und hielt die Lehren der Religi-
onen, in diesem Fall die der Griechen, fiir nichts anderes als ein Abbild
menschlicher Ideen. Sechs Jahrhunderte nach Epikur brachte der Kir-
chenvater Lactantius diese Uberlegungen in folgende Fassung:

27

28

»Entweder will Gott die Ubel in der Welt beseitigen, und er kann
es nicht;

oder er kann es und will es aber nicht;

oder er kann es nicht und will es nicht;

oder er kann es und will es.

Wenn er es will und nicht kann, dann ist er ein schwacher Gott,
was im Widerspruch zum Charakter eines Gottes steht;

wenn er es kann, aber nicht will, ist er ein missgiinstiger Gott,
was ebenfalls im Widerspruch zum Charakter Gottes steht;

wenn er es weder kann noch will, dann ist er missgiinstig und
schwach und daher nicht Gott;

wenn er es aber kann und will, was allein Gott zukommt, woher
kommen dann die Ubel und warum beseitigt er sie nicht?«*

Peter Henkel, Ach der Himmel ist leer, Frieling Verlag, Berlin, 3. Auflage 2010,

Seite 47.
Zitiert aus: Peter Henkel, a.a. O., Seite 56f.

1P 216.73.216.96, am 20:40:35,

. © Urhebermechtiich geschtzter Inhalt.
tersagt, m mit, flir oder in Ki-Syster



https://doi.org/10.5771/9783828872233

WENN DIE WAHRHEIT, WIE SO OFT, IN DER MITTE LIEGT ...

24

Diese Argumentation besticht durch Einfachheit und Klarheit und kein
Christ kann sich an einer Antwort vorbeischummeln. Peter Henkel
schreibt hierzu, dass die bis heute ausgebliebene schliissige Antwort nicht
an den Menschen liege, sondern vielmehr an der Tatsache, dass es keine
schliissige Antwort geben kann. »Aufler ... dieser: Der Himmel ist leer«*.

So bleibt der Klerus weiter in Erkldrungsnoten. Der Katechismus for-
muliert es dann so: »Durch die Erfahrung des Bésen und des Leides kann
der Glaube ... auf eine harte Probe gestellt werden ... zuweilen erscheint
Gott abwesend und nicht im Stande, Schlimmes zu verhiiten«. Die Vi-
ter der Kirche fliichten in die bekannte Formel: »Einzig der Glaube kann
dem Weg der Allmacht Gottes zustimmen ...«*.

Zudem ist in der Kirche auch ein theologischer Winkelzug beliebt, bei
dem man in die Geheimnisse Gottes fliichtet und den Menschen dann
attestiert, dass es ihnen nicht zustehe, nach den Griinden fiir das Ubel
in der Welt zu fragen und tiber Gott zu richten. Auch liest man das Ar-
gument, dass Gott ja mitleide. Die Solidaritdt mit den leidenden Men-
schen macht die Sache aber auch nicht besser!

Oder Gott sei vielleicht doch nicht allméchtig und die Theologie ver-
sucht zu erkldren, dass die Frage nach Gott von sich aus schon als prin-
zipiell unlosbar gelten muss.

Man sollte doch besser die Hypothese von der Existenz eines Gottes
ganz fallen lassen, denn dann ist eine Argumentation zu den Phanome-
nen der menschlichen Existenz relativ einfach:

Tsunamis und Erdbeben lassen sich geologisch erkldren, die Hitze und
Trockenheit in Regionen dieser Erde durch menschliche Ursachen, aber
auch metereologisch. Der Tod des Menschen ist eine Notwendigkeit der
Evolution, Epidemien und Krankheiten werden biochemisch und medi-
zinisch verstanden. Dariiber hinaus sind politische und gesellschaftliche
Strukturen das Werk der Menschen und Not und Leiden in dieser Welt
erkldren sich machtpolitisch und 6konomisch.

Im Lichte der Vernunft spricht alles gegen die Existenz eines hohe-
ren Wesens und doch gibt es ein tiefes Bediirfnis vieler Menschen nach
einer {ibernatiirlichen Welt und nach eigener Teilhabe an diesem tiber-
natiirlichen Zustand.

Die meisten Menschen wagen es jedoch nicht, den Gedanken an den
Sinn des Lebens und an den eignen Tod zu Ende zu denken, weil sie das

29 Siehe hierzu: Titel des Buches von Peter Henkel, Ach der Himmel ist leer ...

30 Katechismus der katholischen Kirche, a.a. O., Seite 103.

1P 216.73.216.96, am 20:40:35,

. © Urhebermechtiich geschtzter Inhalt.
tersagt, m mit, flir oder in Ki-Syster



https://doi.org/10.5771/9783828872233

WENN DIE WAHRHEIT, WIE SO OFT, IN DER MITTE LIEGT ...

Ergebnis fiirchten und so bleiben sie dann doch eher stehen, um nicht
in den Abgrund schauen zu miissen.

H. Geifiler sagt hierzu: »Bei diesem Thema sind eigentlich die Kir-
chen dran. Aber ihre Gotteshduser sind leer ... denn sie geben keine ehr-
lichen Antworten. Statt dessen erzahlen sie wunderbare Geschichten«'.

Vor dem Glauben an eine gottliche Instanz, die nicht von dieser Welt
ist, muss doch die Uberzeugung stehen, dass der Ansprechpartner fiir
meinen Glauben tiberhaupt existiert.

Wire es da aus der Sicht der Menschheit nicht notwendig und ver-
stdndlich, wenn dieser vermeintliche Gott, der offensichtlich in seiner
Unsichtbarkeit und Ritselhaftigkeit mit unserem Verstand nicht er-
fasst werden kann, tiber dessen Existenz wir uns nicht sicher sein kon-
nen, wenn dieser Gott sich selbst einmal zu erkennen geben wiirde und
das in einer verstdndlichen und eindeutigen Form. Das wére doch mal
eine gute Idee und die Glaubigen miissten sich nicht von Klerikern sa-
gen lassen, wie das denn zu verstehen ist, was in Texten aus vergange-
nen Jahrtausenden steht, die ebenfalls von Menschen erdacht und auf-
geschrieben worden sind.

Doch dieser angebliche Gott tut uns den Gefallen nicht, er sagt nichts.
Es gibt ihn einfach nicht! Diese Problematik gilt iibrigens nicht nur fir
den Gott des Christentums, sondern in gleicher Weise fiir den Gott des
Judentums und fiir den Islam.

Den Menschen bleibt somit nur die Uberzeugung, sich auf das ,,Nicht-
erkennbare® einer Offenbarungsreligion einzulassen oder eben nicht. Ent-
weder in kindlicher Einfalt an einen Gott zu glauben oder das zu tun, was
man in erkennbarer Uberzeugung als selbstbestimmtes Leben bezeichnet®.

Oder man versucht es mit der ,Pascalschen Wette®, bei der Pascal
nach der Analyse aller Moglichkeiten folgerte, dass es besser ist, bedin-
gungslos an einen Gott zu glauben, als dies nicht zu tun. Denn wenn es
Gott nicht gibt, hat man zwar nichts gewonnen, aber auch nichts verlo-
ren. Sollte es ihn jedoch wider Erwarten geben, so hat man alles gewon-
nen und der Himmel ist einem sicher. Ob sich Gott auf ein solch fragwiir-
diges Spielchen einlassen wiirde, da wire ich mir jedoch nicht so sicher.

Vielleicht gibt es aber noch einen Ausweg, ndmlich den der Satire, sie
hatte ja in der Kirche bisher noch nie einen Platz.

31 Heiner GeifSler, a.a. O., Seite 62.
32 Vgl hierzu: Richard Dawkins, Der Gotteswahn, Ullstein Verlag, Berlin,
15. Auflage 2016, Seite 146 f.

1P 216.73.216.96, am 20:40:35,

. © Urhebermechtiich geschtzter Inhalt.
tersagt, m mit, flir oder in Ki-Syster

25


https://doi.org/10.5771/9783828872233

WENN DIE WAHRHEIT, WIE SO OFT, IN DER MITTE LIEGT ...

Der Kabarettist Matthias Beltz hat es einmal so formuliert: »Die einen
sagen, dass Gott existiert, die anderen sagen, dass er nicht existiert. Die
Wahrheit wird wohl, wie so oft, in der Mitte liegen ...«*.

33 Vgl. hierzu die Kolumne von Elke Schmitter in der Zeitschrift:
Der Spiegel 18/2016.

26 |

1P 216.73.216.96, am 20:40:35, 0
tersagt, m mit, flir oder in Ki-Syster



https://doi.org/10.5771/9783828872233

2 Wenn ein amerikanischer Wissen-
schaftler Code-Namen vergibt ...

Warnungen gab es genug. Eine so schwere Kost zu begreifen, auszubrei-
ten, gar verstandlich zu formulieren und das fiir einen Laien in Sachen

Theologie, es wird allgemein als schier unmoglich angesehen. Vielleicht

liegt aber gerade darin der Reiz, und es ist wahr, diese Thematik des

Glaubens, die Dreifaltigkeit, scheint selbst fiir Profis unter den Theolo-
gen besonders schwierig.

Doch warum dann dran glauben, an ,,Etwas®, das nicht erkldrt werden
kann? An eine ,Theologen-Konstruktion®, die von den alten Kirchenva-
tern erdacht, ersonnen, um nicht zu sagen ersponnen wurde. Die Ent-
wicklung des Gedankengebédudes zur Dreifaltigkeit, so wie sie sich heu-
te darstellt, hat insgesamt mehrere Jahrhunderte gedauert.

Vielleicht ist sie ja immer noch nicht ganz abgeschlossen, geschwei-
ge denn in der Kirche oder auch auflerhalb der Kirche erklarbar formu-
liert. Doch sie gilt als Fundament des christlichen Glaubens, wenn nicht
gar als das wesentliche Fundament und darum ist es ein entscheidender
Teil auch der christlichen Lehre. Dieses Fundament hitte ndmlich dann
keine Existenzberechtigung mehr, wenn es als grundlegende Glaubens-
tiberzeugung und Glaubenswahrheit nicht erklart werden konnte. Zu-
mal dann nicht, wenn man zum Fundament erhebt, was den Worten Jesu
in der Bibel nicht entnommen werden kann. Wenn die Kirche selbst bis
zum heutigen Tage an Interpretationen zur Trinitdt bastelt, die selbst in
den Studierstuben der Theologen zu Kopfschiitteln fithren miissen, dann
kann doch etwas nicht stimmen.

Betrachtet man die historische Entwicklung dieses Themas in der Kir-
che genau, so hitte diese Entwicklung auch ganz anders verlaufen kén-
nen. Wenn zum Beispiel der romische Kaiser Konstantin im Jahre 325
nach Chr. einen besseren Tag gehabt hitte oder die damaligen Kirchen-

1P 216.73.216.96, am 20:40:35, © Urhebermechtiich geschitzter Inhak &
tersagt, m mit, flir oder in Ki-Syster

27


https://doi.org/10.5771/9783828872233

WENN EIN AMERIKANISCHER WISSENSCHAFTLER CODE-NAMEN VERGIBT ...

28

viter sich hitten vom Kaiser nicht iiberreden lassen. Dass der Heilige
Geist hier am Werke war, scheint ganzlich unwahrscheinlich.

So ist nach wie vor die Frage aktuell, wie sie denn zu verstehen ist, die
Trinitét (Dreifaltigkeit), die Vorstellung von Gott in drei Personen, also
Gott als Drei in Einem. Eine interessante und in Klerikerkreisen bekann-
te Geschichte ist wohl nicht von der Hand zu weisen: Da sitzt ein Theo-
logiestudent in einer Priifung und es sieht nicht gut aus. ,,Und", fragt der
Professor, sichtlich genervt ob der Unkenntnis des Studenten, ,,kénnen
Sie denn wenigstens die Dreifaltigkeit erklaren?“ Der Student sieht eine
letzte Chance. ,,Das kann ich! Also die Dreifaltigkeit kann man so erkli-
ren ...“ Der Professor fillt ihm in’s Wort, er unterbricht: ,,Es tut mir leid,
aber Sie sind durchgefallen. Die Dreifaltigkeit kann niemand erklaren!“

Wie kann man aber sinnvoll iiber etwas reden, das man nicht erklaren
kann? Darf man als gldubiger Christ ein grundlegendes Fundament des
christlichen Glaubens in Zweifel ziehen, weil es einem nicht mal durch
die Kleriker verstdndlich erldutert werden kann?

Am besten macht man sich bei der Suche nach Antworten selbst auf
den Weg. Vor seinem angeblichen Schopfer steht man ja schliefilich auch
allein da und hat keinen Kleriker an der Hand, der einen entschuldigen
konnte, weil er selbst das Paradoxon der Trinitét nicht hat verstandlich
erkldren konnen.

Hoért man sich in den christlichen Gemeinden um, so muss man in al-
ler Deutlichkeit konstatieren, dass das Thema der Dreifaltigkeit heutzu-
tage keinen sonderlich mehr interessiert und zum Kenntnisstand eines
gldubigen Christen kann dieses grundlegende Thema heute wohl nicht
mehr gerechnet werden.

Welch ein eklatanter Widerspruch, ein elementares Thema des Glau-
bens interessiert keinen mehr, obwohl es der Katechismus der katholi-
schen Kirche deutlich formuliert: Die Dreifaltigkeit ist »in der Hierarchie
der Glaubenswahrheiten die grundlegendste und wesentlichste ...«.

Ein paar Zeilen spiter heifit es im Katechismus dann aber auch, dass
die Trinitit »... ein Glaubensmysterium im strengen Sinne ist, eines der
in Gott verborgenen Geheimnisse ...« und dass »sein innerstes Wesen
als heiligste Dreifaltigkeit ein Geheimnis darstellt, das der Vernunft nicht
zugédnglich ist ...«

34 Katechismus der katholischen Kirche, a.a. O., Seite 93 f.

1P 216.73.216.96, am 20:40:35,

. © Urhebermechtiich geschtzter Inhalt.
tersagt, m mit, flir oder in Ki-Syster



https://doi.org/10.5771/9783828872233

WENN EIN AMERIKANISCHER WISSENSCHAFTLER CODE-NAMEN VERGIBT ...

Die grundlegendste Glaubenswahrheit soll ein verborgenes Geheim-
nis sein und nicht der menschlichen Vernunft zugianglich? Sollte man als
Gldubiger also gar nicht erst auf die Idee kommen, mal nachzufragen?

Vielleicht kommt der Zweifler einem solchen Geheimnis ja doch auf
die Spur, wenn er in der Bibel nach Aussagen Jesu zu diesem Themen-
komplex sucht. Diese Suche macht allerdings nur dann Sinn, wenn er
als Leser mit Vorsicht an den Bibeltext herangeht, um nicht auch hier
wieder in eine typische Falle zu tappen, die durch die iiber Jahrhunderte
hinweg vorgenommene Bearbeitung, Ergdnzung und Revision der Bibel-
texte von Seiten der Presbyter, Bischofe und Kirchenviter entstanden ist.

Der Katechismus verweist in diesem Zusammenhang immer wieder
auf eine bestimmte Bibelstelle und auch in der Dogmatik-Literatur fiir
angehende Theologen wird sie immer wieder genannt. Es ist die Stelle
im Mattdus-Evangelium (28,19), in der Jesus vom Auftrag an seine Jiin-
ger redet. »Gehet hin und machet alle Vélker zu Jiingern, indem ihr sie
tauft auf den Namen des Vaters, des Sohnes und des Heiligen Geistes ...«.
Jesus soll nach seiner Auferstehung diese Worte zu seinen Jiingern ge-
sagt haben. Und der Evangelist hat es dann circa flinfzig Jahre spiter nie-
dergeschrieben. Die Jiinger waren bei der Abfassung dieses Evangeliums
lingst gestorben und ein Protokoll der Ausfithrungen Jesu gab es leider
auch nicht, denn schreiben konnten weder die Jiinger noch Jesus selbst.
Zudem sprachen sie Aramdisch und das Matthius-Evangelium wurde
in griechischer Sprache verfasst.

Es wiirde an dieser Stelle zu weit fithren, wollte man das Glaubens-
verstindnis der christlichen Gemeinden wihrend der Entstehungszeit
dieses Evangeliums, nach der Zerstérung des Tempels der Juden in Je-
rusalem durch die Romer und der Vertreibung eines groflen Teils der jii-
dischen Bevolkerung hier ausfithrlich ausbreiten. Sicher ist jedoch, dass
die besondere Lebenssituation der Evangelisten bei der Abfassung der
einzelnen Evangelien immer eine grof3e Rolle gespielt hat und dies bei
dem Evangelisten Matthéus erst recht. Er schrieb das Evangelium wahr-
scheinlich um das Jahr 70-80 nach Chr. Bezogen auf die genannte Bibel-
stelle sind sich die Bibelforscher sicher, dass eine solche Formulierung
nicht vom Evangelisten selbst stammen kann, sondern nachtréglich in
das Evangelium eingefiigt worden ist. Der Nachweis der spéteren Ein-
fiigung dieser Formulierungen, die aus guten Griinden noch keine Aus-
sagen lber das Verhiltnis der drei gottlichen Personen zueinander ma-
chen, ist in der gesamten Bibelforschung belegt.

1P 216.73.216.96, am 20:40:35,

. © Urhebermechtiich geschtzter Inhalt.
tersagt, m mit, flir oder in Ki-Syster

29


https://doi.org/10.5771/9783828872233

WENN EIN AMERIKANISCHER WISSENSCHAFTLER CODE-NAMEN VERGIBT ...

30

So formuliert zum Beispiel der Theologe Hans Kiing: »Zuerst war die
Taufe nur auf den Namen Jesu ... schlieSlich gab es liturgische Weiterent-
wicklungen dieser christologischen Formel in der Gemeinde des Evan-
gelisten Matthdus«, die dann im Namen des Vaters, des Sohnes und des
Heiligen Geistes taufte. Fiir Hans Kiing ist klar, dass von einer »Einheit
dieser drei doch hochst verschiedenen Groflen, gar einer Einheit auf
gleicher gottlicher Ebene, im ganzen Neuen Testament kein Wort« ge-
schrieben worden ist. Eine »christliche Trinitdt gab es in den ersten bei-
den Jahrhunderten nicht ... man hielt selbst Jesus bis weit in das drit-
te Jahrhundert hinein nicht fiir Gott ... und an die Personlichkeit eines
Heiligen Geistes dachte kaum einer«®.

Die ersten Teile dieser Bibelstellen aus dem Matthdusevangelium gel-
ten durchaus als echt, das heif3t, von Matthdus selbst geschrieben, da die
jungen christlichen Gemeinden sehr intensiv die sogenannte Heidenmis-
sion betrieben, obwohl, und dafiir sollte man sich auch interessieren, Je-
sus an einer anderen Bibelstelle (10,5) beim Evangelisten Matthaus deut-
lich gesagt hatte: »gehet nicht zu den Heiden ... vielmehr zu den Schafen
des Hauses Israel«. Um diese Missionspraxis jedoch besser legitimieren
zu konnen, fiigte man zu einem spiteren Zeitpunkt an den Schluss des
Textes den Befehl der Weltmission und hatte scheinbar ganz beildufig
auch die biblischen Grundlagen fiir eine Trinitat formuliert*. Somit ist
klar und in der gesamten theologischen Literatur bestatigt, diese Text-
stelle ist eine Falschung und wurde erst viel spater von kirchlichen Krei-
sen in das Evangelium eingeschoben. Es handelt sich um reine Manipu-
lationen nachfolgender Jahrzehnte.

Der Theologe Horst Herrmann sagt hierzu: »Die sogenannten Ab-
schiedsreden Jesu, der Missions- und Taufbefehl, das Pfingstereignis, wo
vom Heiligen Geist die Rede ist, alle diese Ereignisse unterliegen als ,,spé-
tere Zutaten“ dem Verdammungsurteil der Bibelkritik«¥.

Was also tun?

Nicht einmal die Bibel liefert einen halbwegs gesicherten Hinweis auf
die Trinitdt. Auch Formulierungen in den Paulusbriefen sind zu einem
groflen Teil Falschungen. So zum Beispiel der Epheserbrief, er stammt

35 Hans Kiing, Das Christentum, Piper Verlag, Miinchen, 6. Auflage 2012,

Seite 126 f.

36  Vgl. hierzu: Gerd Liidemann, Der grofle Betrug, zu Klampen Verlag, Springe,
5. Auflage 2011, Seite 60 ff.

37  Horst Herrmann, Befreit Gott von den Glaubigen, Tectum Verlag, Marburg
2015, Seite 216.

1P 216.73.216.96, am 20:40:35,

. © Urhebermechtiich geschtzter Inhalt.
tersagt, m mit, flir oder in Ki-Syster



https://doi.org/10.5771/9783828872233

WENN EIN AMERIKANISCHER WISSENSCHAFTLER CODE-NAMEN VERGIBT ...

aus einer spateren Zeit, als sich die christlichen Gemeinden ihre Schrif-
ten auf der Grundlage ihrer Bediirfnisse und Anschauungen passend
zurechtlegten.

Was die ersten Christen noch selbstverstandlich glaubten, ndmlich dass
es einen Gott gab und einen Sohn Gottes, der als besonderer Mensch mit
prophetischen Gaben gesegnet war und der die Juden mit seiner Botschaft
iberzeugen wollte, dies alles wurde in sein Gegenteil verkehrt. Aus dem
Wanderprediger Jesus wurde ein Gott. Und erst gegen Ende des vierten
Jahrhunderts wurde der Heilige Geist als Garant fiir die reine Lehre der
Kirche zusitzlich eingefiihrt. Dabei war dieser Geist als Person eine rei-
ne Erfindung von Theologen. Eine géttliche Eigenschaft wurde so zu ei-
ner géttlichen Person.

Vor allem die Griindung von weiteren Gemeinden und die Missionie-
rung der Bevolkerung im 6stlichen Mittelmeerraum wihrend des ersten
und zweiten Jahrhunderts nach Chr. fithrte zu der Notwendigkeit, den
Lebensweg und die Botschaften des Wanderpredigers aus Galilda nicht
nur miindlich, sondern auch schriftlich festzuhalten. So entstanden zwi-
schen den Jahren 70 nach Chr. und 110 nach Chr. die Evangelien, die je-
weils aus der Sicht der Verfasser mit den unterschiedlichsten Intentionen
geschrieben wurden. Auch Paulus schrieb seine Briefe an die Gemein-
den, von denen nur sieben nach der kritischen Bibelforschung tatséachlich
von ihm selbst verfasst worden sind. Er tat dies, um den entstehenden
christlichen Gemeinschaften seine Vorstellungen und Kenntnisse vom
Leben Jesu zu vermitteln, obwohl er Jesus selbst nie erlebt hatte. Aufler-
dem wollte er deutlich machen, dass dieser Jesus, entsprechend der jii-
dischen Glaubenstradition, der sehnlichst erwartete Messias des ach so
stindigen jiidischen Volkes und der gesamten stindigen Menschheit war.

Nicht nur die vier Evangelien und die Paulusbriefe wurden in die Bi-
bel aufgenommen, sondern es entstanden in dieser Zeit auch weitere
Schriften, zumeist auf Griechisch verfasst, immer mit der Absicht, den
Gemeinden den ,,himmlischen Vater“ und seinen ,.eingeborenen Sohn*
niherzubringen. Selbst hatten die Evangelisten und auch Paulus den
Menschensohn nie gesehen. Sie kannten ihn und beschrieben ihn, seine
Botschaft und sein Leben daher nur vom Hoérensagen. Die Apostel wa-
ren lingst verstorben und die Uberlieferungen und Erzahlungen stamm-
ten alle von den Nachfolgegenerationen, die ihrerseits Jesus auch nicht
mehr gesehen und erlebt hatten. Es ist bekannt, dass weder Jesus noch
irgendein Apostel auf aramdisch, auf hebriisch oder auf griechisch No-
tizen oder Berichte verfasst haben, von dem Geschehen, damals. Noch

1P 216.73.216.96, am 20:40:35,

. © Urhebermechtiich geschtzter Inhalt.
tersagt, m mit, flir oder in Ki-Syster

31


https://doi.org/10.5771/9783828872233

WENN EIN AMERIKANISCHER WISSENSCHAFTLER CODE-NAMEN VERGIBT ...

32

sind irgendwelche Nachweise erbracht worden, dass die Apostel oder
auch Jesus selbst des Schreibens machtig gewesen wire. So beeindru-
ckend die Personlichkeit Jesu auch war, wenn sie es gekonnt hétten, die
Apostel, sie hitten sicher Protokoll gefiihrt tiber das Leben und die Fas-
zination einer solchen Personlichkeit.

Da Jesus und die Apostel im Judentum verwurzelt waren und zumin-
dest Jesus die Schriften des Judentums gut kannte, so konnte er, dies wird
im Matthdus-Evangelium besonders deutlich, immer wieder Bezug neh-
men auf die messianischen VerheifSungen dieser Schriften und auf sei-
ne angebliche Rolle als Erfiiller der alttestamentlichen Prophezeihungen.

So wurde, nach Jesu Tod, unter Hinweis auf die jiidischen Vorstellun-
gen eines Messias, das Schrifttum der Juden als Altes Testament mit in
das christliche Schrifttum aufgenommen. Die Schriftverheiflungen des
judischen Volkes hatten sich nach den Vorstellungen der Christen jetzt
durch Jesus Christus selbst erfiillt.

All diese, iiberwiegend in griechischer Sprache und auf Papyrus-Rol-
len geschriebenen Schilderungen eines ,,Gottes-Sohnes®, Jahrzehnte nach
dem Tode Jesu als miindliche Berichte wiedergegeben, sind deutlich ge-
kennzeichnet durch subjektive Ergdnzungen der Autoren, durch Verkla-
rungen, Uberzeichnungen und Erweiterungen der tatsichlichen Worte
und Ereignisse. Dies ist verstindlich und leicht zu erklaren, angesichts
der Wunder und Worte einer so charismatischen Personlichkeit, wie es
Jesus nun einmal war. Hinzu kam die sogenannte ,,Naherwartung der
Endzeit®, die Jesus doch so deutlich beschrieben hatte.

Die Kenntnis dieser Evangelien, die in den christlichen Gemeinden
mehr als Loseblatt-Sammlung in Umlauf waren, fithrte natiirlich auch
zu der Notwendigkeit, diesen Jesus auf der Grundlage der Berichte na-
her zu betrachten. Man saf$ zusammen, angesichts der jeweiligen politi-
schen Situation meist in Form eines konspirativen Treffs, beim Abendes-
sen und horte die Geschichten tiber Jesus. Man fragte sich, wann er denn
nun kommen wiirde, zu richten die ,Lebenden wie die Toten®. Angesagt
war dies ja eigentlich noch zu Lebzeiten seiner Jiinger.

Da dies Ereignis nun doch nicht eintraf und die Schriftensammlungen
keine ausreichenden Erkldrungen mehr boten, begannen die Gemein-
demitglieder intensiver tiber Jesus, seine Rolle als moglichen Sohn Got-
tes und auch tiber den Geist Gottes nachzudenken.

In den gegriindeten christlichen Gemeinden innerhalb des rémischen
Reiches entwickelten sich so die unterschiedlichsten Vorstellungen von
der Person und der Sendung eines Messias Jesus Christus. Die getauften

1P 216.73.216.96, am 20:40:35,

. © Urhebermechtiich geschtzter Inhalt.
tersagt, m mit, flir oder in Ki-Syster



https://doi.org/10.5771/9783828872233

WENN EIN AMERIKANISCHER WISSENSCHAFTLER CODE-NAMEN VERGIBT ...

Heidenchristen kannten das ja, eine Vielzahl von Géttern bei den Ro-
mern, den Griechen und den Agyptern. Warum sollte Gott-Vater nicht
auch einen Sohn gehabt haben, den er zur Erde gesandt hatte? Zwei G6t-
ter storten eigentlich nicht. Andererseits hatte man ja nur den einen Gott
des Alten Testamentes und man konnte sich nicht vorstellen, dass ein
Gott ,am Kreuz“ sterben konnte, ganz elendig, gar schmerzhaft und lei-
dend. So entstanden in den jungen christlichen Gemeinden eine Vielzahl
unterschiedlicher Vorstellungen iiber mégliche himmlische Gottheiten.

Schon gegen Ende des ersten Jahrhunderts, sogar noch vor der Nie-
derschrift des Johannesevangeliums gab es die ersten Lehren, die viel-
fach als sogenannte Irrlehren bezeichnet wurden. Gemeindevorsteher
behaupteten, Jesus sei nur Mensch gewesen, wenn auch ein besonders
hervorgehobener und kein Gott, entsprechend den iiberwiegend ver-
breiteten Vorstellungen in den meisten Gemeinden. Auch wurde jetzt
der Geist Gottes ebenfalls noch nicht als gottliche Person angesehen,
vielmehr stellte der Geist Gottes zundchst nichts anderes als eine Eigen-
schaft des einen Gottes dar.

In Antiochien gab es allerdings schon im Jahre 107 nach Chr. die ers-
ten Annahmen von drei christlichen Gottheiten, dem Vater, dem Sohn
und dem Heiligen Geist.

Meinungen iiber mehrere Gottheiten wurden verbreitet, Vermutungen
angestellt, Spekulationen schossen ins Kraut. War Jesus nun Gott oder
Mensch oder gar beides? In welchem Verhiltnis stand dann der Sohn
zum Vater? War er als Gott untergeordnet oder auf Augenhohe mit dem
Vater? Sogenannte Hiresien gab es zu Hauf, doch es gab niemanden, der
auf der Grundlage der Schriften deutlich machen konnte, wer denn in die
Irre ging und wer auf dem rechten Weg war. Der angesehene Kirchenva-
ter Athenagoras von Alexandrien formulierte die Vorstellung von einer
Trinitat mit Vater, Sohn und Heiligem Geist als drei Gottheiten im Jah-
re 177 nach Chr.. Andere behaupteten, dass es keine drei Gottheiten ge-
ben konne, da das Christentum mit seinem Ursprung im Judentum nur
einen Gott akzeptieren konne. In der Mitte des zweiten Jahrhunderts
griindete der Presbyter Marcion eine Gemeinschaft von Glaubigen, die
sich radikal vom Judentum und allen Schriften des Alten Testamentes
trennten und nur wenige Schriften, vor allem die Paulusbriefe, fiir ihre
Gemeinschaft als Grundlage des Glaubens akzeptierten.

Der aus Afrika stammende romische Gelehrte Tertullian iibersetzte
erstmalig um das Jahr 200 nach Chr. Schriften aus dem Griechischen ins
Lateinische mit entsprechenden Hinweisen auf eine Trinitdt mit Vater,

1P 216.73.216.96, am 20:40:35,

. © Urhebermechtiich geschtzter Inhalt.
tersagt, m mit, flir oder in Ki-Syster

33


https://doi.org/10.5771/9783828872233

WENN EIN AMERIKANISCHER WISSENSCHAFTLER CODE-NAMEN VERGIBT ...

34

Sohn und Heiligem Geist®®. Durch die in den Gemeinden zunehmende
Vergotterung des Menschen Jesus entstand nun die Schwierigkeit, dass
das Verhiltnis von Gott-Vater und Gott-Sohn bei gleichzeitiger Beibehal-
tung des einen Gottes geklart werden musste. Dass auch noch der Heili-
ge Geist als Gott hinzugekommen ist, geht vor allen Dingen auf das Jo-
hannes-Evangelium zuriick.

Bei all diesen Fragen zu den christlichen Gottheiten in dieser Zeit
muss man zusitzlich das politische und religiose Umfeld betrachten, in
dem die Christen im Mittelmeerraum lebten. Sie waren umgeben von
den Gottheiten der Rémer und Griechen und zudem von den misstrau-
ischen und feindseligen, ja morderischen Verfolgungen durch die romi-
sche Obrigkeit.

Religionsgeschichtlich, sagt Heinz-Werner Kubitza, sind Gétterdrei-
heiten ein alter Hut, »schon lange vor dem Christentum waren solche
Gotterdreiheiten in Hochkulturen bekannt und wurden verehrt«®.

Angesichts der Uberzeugungen, die aus dem Judentum iibernommen
worden waren, dass es nur einen Gott gibt, musste die junge Kirche zwin-
gend beschreiben, wie unter diesen Voraussetzungen das Verhiltnis zwi-
schen Gott-Vater und dem Sohn Jesus und dann auch noch zwischen die-
sen und dem Heiligen Geist verstanden werden kann.

Da man seit dem ersten Jahrhundert, wenn auch zunichst zogerlich,
aus dem Wanderprediger Jesus, der Friedfertigkeit und Barmherzigkeit
gepredigt hatte und dem Irrtum unterlag, dass Gott-Vater schon zu Leb-
zeiten der Apostel das ,,Jiingste Gericht“ abhalten wiirde, weil man diesen
Jesus zu einem Gott gemacht hatte, musste man eine ,,Formel® finden, die
es schaffte, trotzdem einen einzigen Gott zu definieren. Und dies ange-
sichts von anfianglich zwei, spiter sogar drei Gottheiten. Beim Riickgrift
auf die Schriften stellten die Kirchenviter fest, dass in der Bibel zwar der
Glaube an Gott den Vater, den Sohn und den Heiligen Geist formuliert
war, dass es aber keine Aussagen von einem Gott in drei Personen, keine
Lehre von einer Dreifaltigkeit gibt. Christus als Gott zu bezeichnen, der
ja als Mensch bei den Menschen gelebt hatte und andererseits aufgrund
der jiidischen Uberlieferung des Monotheismus unbedingt an der Ein-
heit eines Gottes festzuhalten, das war nun die Aufgabe der Kirchenviter.

38 Vgl. hierzu: www.wikipedia.org/w/index.php title=Tertullian.
39 Heinz-Werner Kubitza, Der Jesuswahn, Tectum Verlag, Marburg, 2. Auflage
2013, Seite 243.

1P 216.73.216.96, am 20:40:35,

. © Urhebermechtiich geschtzter Inhalt.
tersagt, m mit, flir oder in Ki-Syster



https://doi.org/10.5771/9783828872233

WENN EIN AMERIKANISCHER WISSENSCHAFTLER CODE-NAMEN VERGIBT ...

Zwar versuchten immer wieder Bischofe aus den fithrenden Gemein-
den in Alexandria, Antiochien, Korinth und Ephesus sich durch bestimm-
te Formulierungen zu profilieren, Rom war interessanterweise noch weit
weg, doch war eine einheitliche Vorstellung in dieser Frage nicht zu er-
zielen. Selbst der Kirchenvater Tertullian versuchte bei seinen Uberset-
zungen der Schriften mit Begrifflichkeiten zu arbeiten, die der damali-
gen griechisch-philosophischen Wissenschaft entnommen wurden und
in ihrer Vorstellung von einem Wesen in drei Personen sprachen. So ent-
standen zum Beispiel Begriffe wie ,,wesensgleich® oder ,wesensihnlich®
Man versuchte, geradezu mit Hochdruck im dritten und zu Anfang des
vierten Jahrhunderts intellektuell ein Problem zu 16sen, das man sich
durch die Festlegung einer Gottheit des Sohnes selbst geschaffen hatte.

Hans Kiing driickt es so aus: »Je mehr der Sohn auf die Seinsebe-
ne mit dem Vater gestellt ... und dieses Verhltnis mit naturhaften Ka-
tegorien umschrieben wurde, umso schwieriger wurde es, gleichzeitig
Jesu Unterscheidung von Gott und seine Einheit mit Gott begrifflich
zusammenzudenken«*. Hinzu kam die Frage, wenn Jesus als Sohn Got-
tes eines Wesens mit dem Gott-Vater ist, wie verhalten sich dann in Je-
sus die beiden Wesen miteinander, das gottliche und das menschliche?

Die zu Anfang des vierten Jahrhunderts in den christlichen Gemein-
den weit verbreitete Lehre des Arianismus stand im Gegensatz zu den
Vorstellungen einiger Bischéfe und Presbyter, vor allem im Osten des R6-
mischen Reiches. Sie lehrten die strikte Gleichheit von Vater und Sohn.
Der sogenannte Arianismus hingegen unterschied deutlich zwischen Va-
ter und Sohn. Hier war der Vater der alleinige Gott und der Sohn diesem
untergeordnet, der Sohn war gegeniiber dem Vater nur ,wesensihnlich®

Im Mittelpunkt dieser theologischen Auseinandersetzungen stand so-
mit die Frage, ob Jesus wahrer Gott sei, gleichen Wesens wie Gott selbst.
Der Heilige Geist als personifizierter Gott stand zundchst noch nicht im
Focus der theologischen Diskussion. Man versuchte nach dem anfing-
lich apokalyptisch-urchristlichen Weltbild des ersten Jahrhunderts mit
Hilfe der griechischen Philosophie die notwendige begriffliche Klarheit
bei dieser Dreifaltigkeitsfrage hinzubekommen.

Doch wie sollte das gehen? Allein die verwendete griechische Termi-
nologie war stark umstritten und fragwiirdig. Man war sich lange nicht
dariiber im Klaren, mit welchen Formulierungen man diese angebliche
Wirklichkeit versehen sollte und mit welchem Wortlaut die Einheit des

40 Hans Kiing, a.a. O,, Seite 225.

1P 216.73.216.96, am 20:40:35,

. © Urhebermechtiich geschtzter Inhalt.
tersagt, m mit, flir oder in Ki-Syster

35


https://doi.org/10.5771/9783828872233

WENN EIN AMERIKANISCHER WISSENSCHAFTLER CODE-NAMEN VERGIBT ...

gottlichen Wesens und die Dreiheit (oder besser zundchst nur die Zwei-
heit) der géttlichen Personen bezeichnet werden sollte.

Es folgte, wie haufig in der Geschichte, eine Entwicklung, die typisch
ist fiir diese Kirche. Die Entwicklung und Auspragung einer elementa-
ren Glaubenslehre wird letztlich entschieden durch die weltliche Macht.
Der Romische Kaiser loste das Problem auf seine Weise. Nach den Ver-
folgungen der Christen im Romischen Reich in der Mitte des dritten
Jahrhunderts und zu Anfang des vierten Jahrhunderts war Kaiser Kon-
stantin dazu tibergegangen, die Christenverfolgungen zu beenden und
im sogenannten ,,Toleranzedikt von Mailand“ die freie Religionsaus-
tibung allen Biirgern des Romischen Reiches zuzusichern. Nach dieser

»Konstantinischen Wende“ nahm die Zahl der Christen im Reich stark
zu, allerdings gab es auch Bekehrungen aus personlichen Griinden, ins-
besondere in der Umgebung des Kaiserhofes, weil die Christen von Kai-
ser Konstantin stark bevorzugt wurden.

Dajedoch die meisten Christen im Osten des romischen Reiches eher
dem Arianismus zuneigten und die Auseinandersetzung innerhalb des
Christentums in dieser so elementaren Frage weiter zu eskalieren drohte,
entschied sich der Kaiser zu einem Schritt, der nichts mit dem Bediirf-
nis einer Kldrung von dogmatischen Fragen einer Glaubensrichtung zu
tun hatte, sondern nur deshalb erfolgte, weil er an der gerade gewonne-
nen Einheit seines Romischen Reiches interessiert war. Eine reichstiber-
greifende Ideologie sollte die notwendige stabilisierende Wirkung fiir
das gesamte Romische Reich erzeugen.

Die reichsverbindende Funktion der Religion war durch diesen Streit
stark gefahrdet und so griff er ein. Er selbst war kein Christ, ist es nie ge-
worden. Nach den historischen Angaben war er eher ein Anhdnger des
romischen Sonnengottes und er soll, gesichert ist das nicht, erst auf dem
Sterbebett den Glauben der christlichen Kirche angenommen haben. Die
Vergebung der Siinden und die Hoffnung auf das Himmelreich konnten
ja nicht schaden, denn Konstantin war ein Verbrecher, skrupellos, wie
Despoten eben so sind. Im Laufe seines Lebens hatte er die halbe Ver-
wandtschaft umbringen lassen, aber die Christen, die hat er privilegiert.

Dieser Kaiser entscheidet nun, er greift aktiv ein in das Geschehen
und beruft ein Konzil ein*. Die Historiker beschreiben ausfiihrlich die
Situation. Der Kaiser lud ein, im Mai des Jahres 325 nach Chr., bei herr-
lichem Wetter in das Stadtchen Nicéa, nur 30 Kilometer entfernt von sei-

41 Vgl hierzu: Hans Kiing, a.a. O,, Seite 2211f.

36 |

1P 216.73.216.96, am 20:40:35,

. © Urhebermechtiich geschtzter Inhalt.
tersagt, m mit, flir oder in Ki-Syster



https://doi.org/10.5771/9783828872233

WENN EIN AMERIKANISCHER WISSENSCHAFTLER CODE-NAMEN VERGIBT ...

nem eigenen Sommersitz, einem Ort, der zu Lande und zu Wasser gut zu
erreichen war. Geladen haben soll er alle Bischofe der damaligen Chris-
tenheit. Man spricht von circa 1800 Bischdfen. Gekommen waren aller-
dings nur zwischen 220 und 318 Bischofe, die Quellen sind da nicht sehr
prézise. Unter demokratischen Gesichtspunkten wiirde man heute sagen,
das Konzil war bei einer so wichtigen Abstimmung nicht beschlussfihig.
Doch abgestimmt wurde ja auch nicht, denn Kaiser Konstantin bestimm-
te und entschied, wobei er, statt den Bischéfen die Formulierungen zu
tiberlassen, die entscheidende ,,Formel” selbst definierte, sie vorschlug
und auch als Glaubenslehre festlegte.

Die Kirchenviter hatten nichts zu bestellen. Sie waren auf Kosten des
Kaisers angereist, wurden {ippig verpflegt und konnten so zu dieser Jah-
reszeit die Lokalitaten des kaiserlichen Palastes ausgiebig geniefien. Von
den circa 300 Teilnehmern waren allerdings nur fiinf aus dem Westen
des Reiches gekommen. Selbst der damalige Papst Silvester aus Rom, er
spielte zu dieser Zeit noch keine mafigebliche Rolle. Der Grund hierfiir
ist leider nicht bekannt.

Vielleicht hielt ihn ja auch die Angst um Leib und Leben ab, denn die
geistlichen Herren lieen sich bewachen, hatten Leibwéchter und An-
hénger mitgebracht, die ihre geschliffenen Schwerter stets geziickt hielten.

Der Kaiser eroffnete das Konzil und fiihrte selbst den Vorsitz*. Er
hatte die Absicht, seine Vorstellungen in jedem Fall durchzusetzen. Das
Glaubensbekenntnis der sogenannten Arianer, die in der Mehrzahl wa-
ren, kam trotzdem nicht auf die Tagesordnung, es war ihrem Bischof ent-
wendet und dann zerrissen worden, noch ehe dieser seinen Text zu Ende
gelesen hatte. Es waren damals raue Sitten, auch und gerade unter den
Klerikern. Die Historiker berichten von einem grofien Larm und von
erbittertem Streit. Den Kaiser ficht das alles nicht an, er hatte seine ei-
gene Einschitzung des theologischen ,Gezdnks®. Alle Beschwerden, alle
Streitschriften, die von den Bischéfen vorgebracht wurden, lief3 der Kai-
ser ungesehen vernichten.

Die anwesenden Bischéfe wechselten zudem mehrfach ihre Uberzeu-
gungen und neigten mal zu der Formulierung, Jesus ist ,wesensadhnlich*
mit dem Vater und dann wieder, nach entsprechender Uberzeugungs-
arbeit durch den Kaiser und nach tumultartigen Szenen, zu der Formu-
lierung, Jesus ist ,wesensgleich“ mit dem Vater.

42 Vgl. hierzu Karlheinz Deschner, Kriminalgeschichte des Christentums, Band 1,
Die Frithzeit, Rowohlt Verlag, Hamburg, 9. Auflage 2016, Seite 362 f.

1P 216.73.216.96, am 20:40:35,

. © Urhebermechtiich geschtzter Inhalt.
tersagt, m mit, flir oder in Ki-Syster

37


https://doi.org/10.5771/9783828872233

WENN EIN AMERIKANISCHER WISSENSCHAFTLER CODE-NAMEN VERGIBT ...

Kaiser Konstantin, der im Streit der Priester nach den Aussagen des
Historikers Deschner »nur Starrsinn sah, verbat sich jede theologische
Diskussion und forderte die Anerkennung der von ihm formulierten
Aussage«® von der Gottheit Jesu. Er hatte mit Hilfe philosophischer Be-
ratung die Terminologie des Begriffs der ,Wesensgleichheit“ von Va-
ter und Sohn vorgegeben. Dieser ,,Kunstbegriff“ beschreibt nun einen
Zustand von Vater und Sohn, aber er erklart nichts. So richtig beseitigt
war das Problem fiir die damalige Christenheit daher immer noch nicht.

Der Kaiser hatte entschieden, iiber die kirchliche Lehre, nicht etwa
der Papst oder die Kleriker. Und so sollte es weitergehen, im gesamten
vierten Jahrhundert#. Die Haresie der Arianer wurde ausdriicklich ver-
urteilt. Am Ende unterschrieben praktisch alle Bischofe das ,,Nicdanische
Glaubensbekenntnis, bis auf zwei dgyptische Kirchenviter, die dann fol-
gerichtig verbannt wurden. Es gibt ernst zu nehmende Stimmen, die be-
haupten, dass Kaiser Konstantin solange iiber die Gottheit Jesu abstim-
men lief3, bis alle andersdenkenden Bischofe abgereist waren.

Zutrauen wiirde man es ihm schon, dem Kaiser. Dann wire allerdings
Jesus nicht nur durch einen erzwungenen, sondern auch noch durch ei-
nen manipulierten Mehrheitsbeschluss zu einem Gott gemacht worden.

Wer glaubte, mit diesem Konzil sei die Diskussion um die Gottheit
Jesu zu Ende gewesen, der irrte gewaltig. Auch in den Folgejahren wurde
weiter gestritten. Selbst Konstantin unterstiitzte aus ,,machtpolitischen®
Griinden zeitweilig mal die eine und mal die andere Position.

»Um des Vaters und des Sohnes Willen befehdeten sich ab dem vier-
ten Jahrhundert Pépste, Bischofe und Patriarchen mit allen Mitteln ...
es wird verurteilt, degradiert, verbannt; wird gemordet und es wiitet
der staatliche Terror, ... stehen Kirchenviter gegeneinander auf, wer-
den erhoben und wieder vom Thron gestoflen, sobald eine andere trini-
tarische Ansicht ... siegreich ist«, sagt der Historiker. Und so kommt
es zu einem weiteren Konzil, einberufen im Jahre 381 nach Chr. durch
den Kaiser Theodosius I. Es ging hierbei um die seit dem Jahre 325 nach
Chr. nach wie vor andauernde Auseinandersetzung zwischen den Ari-
anern und den Trinitariern und um eine damit verbundene mégliche
Kirchenspaltung, die unbedingt verhindert werden musste.

43 Karlheinz Deschner, Kriminalgeschichte des Christentums, Band 1, a.a. O.,
Seite 364.

44 Vgl hierzu: Hans Kiing, Das Christentum, a.a. O., Seite 222.

45 Karlheinz Deschner, Kriminalgeschichte des Christentums, Band 1, a.a. O.,
Seite 362 ff.

38 |

1P 216.73.216.96, am 20:40:35,

. © Urhebermechtiich geschtzter Inhalt.
tersagt, m mit, flir oder in Ki-Syster



https://doi.org/10.5771/9783828872233

WENN EIN AMERIKANISCHER WISSENSCHAFTLER CODE-NAMEN VERGIBT ...

In Konstantinopel, jetzt unter dem Vorsitz des Kaisers Theodosius I,
der das Christentum zur Staatsreligion erhoben hatte und Gesetze ge-
gen das Heidentum und gegen christliche Hiresien erlief3, tagte nun ein
Konzil mit nur 150 Bischofen. Die grofie Mehrheit aller Bischofe des Rei-
ches war nicht anwesend und insoweit war es wohl eher eine Synode der
ostromischen Bischofe. Auch der Bischof von Rom, der Papst, war nicht
anwesend, doch dem Kaiser war es gleichgiiltig. Und trotzdem, die Tri-
nitétslehre wurde jetzt endgiiltig in einem ,,nicdanisch-konstantinopo-
litanischen Glaubensbekenntnis® festgelegt.

Man stellte neben den Gott-Vater als zweite Person den Sohn Gottes
und als dritte Person den Heiligen Geist. Als wesentliches Fundament
der Staatsreligion gehorten diese dogmatischen Aussagen zur Trinitdt
jetzt zum Christentum und wer anderes glaubte, der war ein Haretiker.
Ausdriicklich wurde eine Vielzahl von existierenden Héresien genannt,
die ab jetzt verurteilt waren und demzufolge grausam verfolgt wurden.
Per Dekret von Kaiser Theodosius I erlassen, war diese Lehre nun nach
dem Konzil von allen Christen zu glauben.

Im Wortlaut heifit es jetzt: »So glauben wir, gemaf3 der Lehre der Apo-
stel und des Evangeliums, an den einen Gott, den Vater, den allméch-
tigen ... und an den einen Herrn Jesus Christus, den Sohn Gottes, ge-
zeugt nicht geschaffen, eines Wesens mit dem Vater und an den Heiligen
Geist ...«*. In der Bibel stand von alledem nichts!

Erkldren konnte man das theoretische Gebdude der Trinitdt jedoch
immer noch nicht und viele nachfolgende Konzilien, auf denen man ein
solches Geheimnis verstandlich zu machen versuchte, brachten noch
mehr Verwirrung. Wieviel Konzilien wurden bemiiht, im 6. Jahrhundert
(589), im 7. Jahrhundert (675), im 13. Jahrhundert (1215, 1274) und selbst
noch im 15. Jahrhundert (1441), man kam der ,,Paradoxie” nicht naher.

Die Trinitatslehre galt ab jetzt als ein fiir alle Mal geklart und erledigt,
obwohl nicht nur seine Entwicklung ,sondern auch, nach der Aussage
der Theologen, sein Inhalt nur schwerlich nachvollziehbar war.

Nach einer solchen Betrachtung der typischen Entstehungsgeschich-
te von kirchlichen Lehraussagen kommt man nicht mehr daran vorbei,
man muss den dogmatischen Glaubensgrundsatz in Génze lesen, um die
in ihm steckende Unverstdndlichkeit selbst erfahren zu kénnen. Denn
nur so sind die unterschiedlichsten und tiberwiegend fruchtlosen Ver-

46  Zitat aus: wikipedia.org/wiki/bekenntnis ...

1P 216.73.216.96, am 20:40:35,

. © Urhebermechtiich geschtzter Inhalt.
tersagt, m mit, flir oder in Ki-Syster



https://doi.org/10.5771/9783828872233

WENN EIN AMERIKANISCHER WISSENSCHAFTLER CODE-NAMEN VERGIBT ...

suche der Kleriker nachvollziehbar, den Glaubigen diesen Teil der kirch-
lichen Lehre nahezubringen.

Nach der Lehre der Kirche gilt nun, dass Vater, Sohn und Heiliger
Geist ,wesensgleich” sind, das heif3t, alle drei Personen der Trinitit sind
im Vollsinn ein Gott. Es gibt keine Uber- oder Unterordnung.

»Allen drei Personen der Trinitit kommt gleichermaflen uneinge-
schriankte Gottheit zu, dennoch handelt es sich nicht um drei Gétter, son-
dern nur um einen Gott, weil sich die drei Personen gegenseitig durch-
dringen ...«*.

Man fragt sich, wie das gehen soll, doch es wird weiter in gleichem
Stil fortgefahren. So legt das II. Konzil von Konstantinopel im Jahre 533
fest: »Wer nicht bekennt, dass Vater, Sohn und Heiliger Geist eine Na-
tur oder Wesenheit ... haben; wer nicht bekennt die wesensgleiche Drei-
faltigkeit, eine Gottheit, die in drei Hypostasen (Verwirklichung géttli-
cher Eigenschaften zu einem gottlichen Wesen) angebetet wird, der sei
ausgeschlossen«*.

Man stelle sich einmal eine Situation vor: Ein Christ wird von ei-
nem Moslem und einem Juden gefragt, da doch alle drei Religionen ei-
nen Gott verehren, wie es sich denn so verhilt mit der Dreifaltigkeit, wo
doch auch das Christentum als monotheistische Religion gilt. Die Wahr-
scheinlichkeit ist grof3: Der ,,christliche Mitbruder® wiirde sich sofort in
héretischen Formulierungen verheddern.

Nicht zuletzt aus diesem Grunde miissen wir noch einmal festhalten:

In den gesamten Schriften des Alten und des Neuen Testamentes gibt
es zwar den Glauben an einen Gott, es gibt aber keine Lehre von einem
Gott in drei Personen (oder Seinsweisen) und keine Lehre von einer Drei-
faltigkeit. In der Bibel bleibt Gott-Vater selbst immer verborgen, Jesus
ist der ,,herabgekommene“ Menschensohn und der Heilige Geist ist die
von Gott ausgesandte unsichtbare Kraft und Macht.

In der Bibel gibt es keine philosophischen Spekulationen, keine un-
durchdringlichen Geheimnisse, wie drei so verschiedene Personen eins
sein konnen. Nirgendwo eine Trinitdtslehre in dem Sinne, dass das Mit-
einander des Vaters, des Sohnes und des Heiligen Geistes als das Verhalt-
nis dreier gottlicher Personen bedacht oder gar beschrieben worden wire.

47  Rochus Leonhardt, Grundinformation Dogmatik, Vandenhoek und Ruprecht
Verlag, Géttingen, 4. Auflage 2009, Seite 224.
48 Theodor Schneider (Hrsg.), Handbuch der Dogmatik, Band 2, a.a. O,, Seite 527.

40 |

1P 216.73.216.96, am 20:40:35,

. © Urhebermechtiich geschtzter Inhalt.
tersagt, m mit, flir oder in Ki-Syster



https://doi.org/10.5771/9783828872233

WENN EIN AMERIKANISCHER WISSENSCHAFTLER CODE-NAMEN VERGIBT ...

Die Umstdnde der Entstehung einer solchen Trinitdtslehre vor dem
Hintergrund der politischen Situation im Romischen Reich und der
Gotterdreiheiten in anderen Hochkulturen des Mittelmeerraums ha-
ben deutlich gezeigt, dass es bei dieser Lehre um eine Schépfung alt-
kirchlicher Theologen ging. Um handfeste Auseinandersetzungen unter
den Patriarchen und um machtpolitisches Kalkiil eines Herrschers, der
sich um eine aufgeblasene Diskussion der Theologen mit philosophi-
schen Begrifflichkeiten wenig kiimmerte, dafiir aber entschied, als Jin-
ger des romischen Sonnengottes. Und er legte den Grundstein fiir die in
Ewigkeit geltende Dogmatik der christlichen Kirche zur Dreifaltigkeit.

Man darf sie getrost verwerfen, die Lehre von der Dreifaltigkeit; als

»hellenistisch-philosophische Konstruktion®, die notwendig war, nach-
dem man Jesus und den Heiligen Geist auch zu Gottern gemacht hatte.

Und wenn es zutriftt, was das Lexikon der theologischen Grund-
begriffe sagt, dass jede Analyse dieses Lehrgebidudes davon ausgehen
muss, »... dass die Dreieinigkeit ein undurchdringliches Geheimnis
darstellt ...«*, ja dann kann die Dreipersonlichkeit eines Gottes sicher
nicht von uns Menschen mit den natiirlichen Mitteln der Vernunft ge-
funden werden.

Wir geben es trotzdem nicht auf. Der katholische Katechismus muss
den Gldubigen doch erkldren konnen, was gemeint ist, wie sonst sollen
denn die Gemeindemitglieder dies als Fundament ihres Glaubens anneh-
men koénnen? Spitestens die Dogmatik-Literatur fiir angehende Profis
in Sachen Kirche muss doch erhellende Aussagen machen kénnen. Wie
sonst sollten die Kleriker den Glauben in die Bevolkerung tragen kon-
nen? Wir schauen nach.

Der Katechismus in seiner Ausgabe von 2015 im Walter de Gruyter-
Verlag sagt zu diesem Thema:

»Um das Trinitdtsdogma formulieren zu kénnen, musste die Kirche
mit Hilfe von Begriffen aus der Philosophie (Substanz, Person, Wesen,
Hypostasen ...) eine geeignete Terminologie entwickeln ... damit sie im
Stande wire, das unaussprechliche Mysterium auszudriicken ...«.

Somit verwendet die katholische Kirche Kunstbegriffe, die zwar nichts
erkldren, aber wenigstens beschreiben, was gemeint ist. »Sie verwen-
det den Begriff Substanz (auch Wesen), um das gottliche Wesen in sei-
ner Einheit zu bezeichnen ...« und den Begriff Person (Hypostase), um

49 Handbuch theologischer Grundbegriffe, Band 4, dtv, Miinchen, 2. Auflage
1974, Seite 280f.

1P 216.73.216.96, am 20:40:35,

. © Urhebermechtiich geschtzter Inhalt.
tersagt, m mit, flir oder in Ki-Syster



https://doi.org/10.5771/9783828872233

WENN EIN AMERIKANISCHER WISSENSCHAFTLER CODE-NAMEN VERGIBT ...

42

»den Vater, den Sohn und den Heiligen Geist in ihrer ... Verschieden-
heit zu bezeichnen ...«%.

Nun haben wir also die Bezeichnungen fiir bestimmte und unter-
stellte Tatbestdnde, aber eine Erkldrung, gar eine nachvollziehbare Dar-
legung oder Umschreibung, damit es anschaulich wird, haben wir im-
mer noch nicht.

Vielleicht hilft ja eine andere Stelle im Katechismus:

»Jede der drei géttlichen Personen ist voll und ganz Gott. Der Vater
ist dasselbe wie der Sohn. Der Sohn dasselbe wie der Vater. Der Vater
und der Sohn dasselbe wie der Heilige Geist. Namlich von Natur/We-
sen/Substanz ... ein Gott.

Die drei gottlichen Personen sind real voneinander verschieden. Der
Vater ist nicht derselbe wie der Sohn. Der Sohn ist nicht derselbe wie der
Vater, der Heilige Geist ist nicht derselbe wie der Vater oder der Sohn ...«".

Wie das? Der Vater ist dasselbe wie der Sohn, ist nicht derselbe wie
der Sohn?

Auch nach mehrmaligem Lesen, man kommt ins Griibeln. Es ist und
bleibt ein dem menschlichen Denken aufgenotigter Unsinn, der zwar be-
schrieben wird, aber nichts erhellt. Vielleicht ist die Trinitét eines Gottes
doch etwas, was man nicht verstehen muss, sondern eher etwas, das man
verstehen muss als etwas, das nicht verstanden werden kann.

Wie weit weg sind wir jetzt eigentlich von der Heiligen Schrift? Wie
kann nur in den Gehirnwindungen von Bischofen und Presbytern auf
Synoden und Konzilien eine solche gottliche Theologie entstehen? Sie ist
und bleibt nichts anderes, als eine hochkomplexe Spekulation, die aber
das Problem, wie drei Grofien eins sein kénnen, nicht erklaren kann, da-
fiir aber versucht, durch verbale Unterscheidungen irgendeinen sinnvol-
len Zusammenhang fiir eine Dreieinigkeit herstellen zu konnen.

Es stellen sich sicher beim Leser langsam Erschépfungserscheinun-
gen ein, doch wir sind noch nicht am Ende der Diskussion. Wir miis-
sen in die Dogmatik-Literatur fiir Theologen der Kirche schauen, denn
dort wird sehr ausfiihrlich der Frage nachgegangen, wie die Einheit ei-
nes Gottes gesichert bleiben kann und zugleich das Gottsein des Vaters,

50 Katechismus der katholischen Kirche, a.a. O., Seite 97 ff.
51 Katechismus der katholischen Kirche, a.a. O., Seite 98.

1P 216.73.216.96, am 20:40:35,

. © Urhebermechtiich geschtzter Inhalt.
tersagt, m mit, flir oder in Ki-Syster



https://doi.org/10.5771/9783828872233

WENN EIN AMERIKANISCHER WISSENSCHAFTLER CODE-NAMEN VERGIBT ...

das ,ebenbiirtige” Gottsein des Sohnes und das Gottsein des Heiligen
Geistes ausgedriickt werden kanns>.

Doch vorher der offizielle Wortlaut eines Teils der Dogmen der ka-
tholischen Kirche, wie sie vom Christenmenschen zu glauben sind:

»In Gott sind drei Personen, der Vater, der Sohn und der Heilige
Geist«.

»Jede der drei Personen besitzt numerisch dieselbe gottliche
Wesenheit«.

»Die zweite gottliche Person geht aus der ersten durch Zeugung
hervor und verhdlt sich deshalb zu ihr, wie der Sohn zum Vater«.
»Die drei gottlichen Personen sind ineinander«.

Ein Gott, der zunéchst im Alten Testament der einzige war, wird zu ei-
ner Gruppe, die dieselbe Wesenheit besitzt. Diese Gruppe entsteht dann
auch noch durch eine ,,Zeugung® und der Heilige Geist spiter noch durch
eine ,Hauchung® Welchen Sinn sollen diese Formulierungen haben?

Vielleicht erklart es ja die Dogmatik-Literatur der Theologen:

»Der Sohn ist vom Vater nicht geschaffen, sondern in rein geistiger
Zeugung, das heif3t, durch uneingeschrinkte Mitteilung seines Wesens,
hervorgebracht. Diese Wesensmitteilung ist weder frei gesetzte Willens-
entscheidung, noch durch dufere Einwirkung erzwungen. Sie ist reiner
Wesensvollzug. Der Hervorgang des Geistes aus dem Vater (und dem
Sohn bzw. durch den Sohn) kann nicht Zeugung genannt werden. Vom
Namen ,,spiritus/pneuma*“ abgeleitet heif3t es ,,spiratio”, vom Vater und
vom Sohn in gemeinsamem Wesensvollzug gehauchter Hauch.

Mit diesen Bestimmungen ist zweifellos eine sehr weitgehende, an die
Grenze des Sagbaren fithrende Abstraktion von den konkreten heilséko-
nomischen Verhiltnissen vollzogen, die danach verlangt, von philoso-
phisch reflektierter menschlicher Erfahrung wenigstens veranschaulicht
bzw. auf diese hin ausgelegt zu werden ...«*.

Nun haben wir es endlich ... oder doch noch nicht?

Vielleicht noch ein Absatz aus der Dogmatik von Gerhard Kardinal

Miiller. Er spricht von vier Relationen. Dabei ist »die Beziehung des Va-

52 Vgl hierzu die Ausfithrungen zur Trinitét in: Theodor Schneider (Hrsg.),
Handbuch der Dogmatik, Band 2, a.a. O., Seite 483 ff.

53  Walter Gerhardt, An ihren 245 Dogmen krankt die Kirche ..., August von
Goethe Literaturverlag, Frankfurt 1987, Seite 62.

54 Theodor Schneider (Hrsg.), Handbuch der Dogmatik, Band 2, a.a. O., Seite 558.

1P 216.73.216.96, am 20:40:35,

. © Urhebermechtiich geschtzter Inhalt.
tersagt, m mit, flir oder in Ki-Syster

43


https://doi.org/10.5771/9783828872233

WENN EIN AMERIKANISCHER WISSENSCHAFTLER CODE-NAMEN VERGIBT ...

44

ters zum Sohn eine aktive Zeugung, ... die Beziehung des Sohnes zum
Vater ein passives Gezeugtsein und die Beziehung des Vaters und des
Sohnes zum Heiligen Geist eine aktive Hauchung und die Beziehung
des Geistes zum Vater und Sohn die eines passiven Gehauchtseins ...«%.

»Nebel steigt auf ... und es stellt sich nun doch vermehrt die Frage,
ob die Unverstindlichkeiten solcher Texte nur wegen der Wissenschaft-
lichkeit der Theologie verfasst worden sind?

Oder konnte nicht doch diese mit philosophischen und sprachlichen
Kapriolen aufgeladene Dogmatik einer Einheit in der Dreiheit, die letzt-
lich unmaoglich ist, darauf hinweisen, dass der ganze Ansatz schlichter
Unsinn ist?

Der Geheimnischarakter des Trinititsdogmas ist nicht aufzukldren. Es
gibt eben in Gott verborgene Geheimnisse, die mit »natiirlicher Vernunft
und auch nach geschehener Offenbarung«*° nicht erkannt werden konnen.

In der Tat, es wird nichts aufgehellt, sondern eher durch solches ,Wort-
geklingel“ besonders deutlich, was die Kirche und ihre Représentanten
an vielen Stellen selbst immer wieder zugeben miissen. Der Versuch ist
gescheitert, das Drei-Eine-Wesen Gottes mit Hilfe menschlicher Begrift-
lichkeit zu beschreiben.

Besonders drgerlich ist die Tatsache, auch wenn es niemand nachvoll-
ziehen kann, die Experten der Kirche verstehen es! Obwohl auch sie kei-
ne halbwegs sinnvolle Formulierung fiir diese Problemstellung finden
konnen, die durch sie selbst erst geschaffen worden ist.

Der Theologe Horst Herrmann beschreibt es so: Die Theologen ha-
ben stattdessen fiir sich eine besondere Qualitit reserviert, »sie lassen es
beim Erklarungsversuch, es gehért zum Selbstverstindnis solcher Leute,
dass wir sie nicht verstehen diirfen. Sie miissen immer einen ,Vorsprung*
haben ... der Theologieexperte kennt nicht einmal Fragen, er kennt nur
Antworten ... und die hat er fiir sich reserviert«.

Welch eine Arroganz.

Beim Blick zuriick, in die Bibel wird klar, was gemeint ist. Wenn der
Wanderprediger in Galilda unterwegs war und vom Vater gesprochen
hat, so hat er den Gott des Alten Testamentes gemeint, der als alleiniger
Gott der Schopfer aller Dinge war. Wenn Jesus vom Heiligen Geist ge-

55 Gerhard Kardinal Miiller, Katholische Dogmatik, Herder Verlag, Freiburg,
10. Auflage 2016, Seite 448.

56 Ludwig Ott, Dogmatik, Herder Verlag, Freiburg 1981, Seite 91.

57 Horst Herrmann, Befreit Gott von den Glaubigen, Tectum Verlag,
Marburg 2015, Seite 215.

1P 216.73.216.96, am 20:40:35,

. © Urhebermechtiich geschtzter Inhalt.
tersagt, m mit, flir oder in Ki-Syster



https://doi.org/10.5771/9783828872233

WENN EIN AMERIKANISCHER WISSENSCHAFTLER CODE-NAMEN VERGIBT ...

sprochen hat, was ja nicht unwahrscheinlich ist, so hat er sicher keine
gottliche Person gemeint, denn die jiidische, alttestamentarische Vorstel-
lung vom Geist Gottes war eher die einer ,,Kraft Gottes“ oder einer ,,Pra-
senz Gottes“ in dieser Welt.

Aus diesen in der Heiligen Schrift erzdhlten Ereignissen und Beschrei-
bungen zur Person eines Gottes ist durch die Kleriker der Kirche in Jahr-
hunderten eine intellektuell hdchst anspruchsvolle Begriffskunst geworden,
der selbst Theologen und Priester der Kirche nicht mehr folgen wollen
und ihr deshalb eher mit eine Art Desinteresse begegnen.

Und trotzdem setzt man den Menschen immer noch dieses Theorie-
gebdude als Mysterium vor und die Christen haben unter Aufgabe des
Verstandes daran zu glauben und dies alles zu akzeptieren.

Es klingt unwahrscheinlich, aber es tut sich was, denn zunehmend ent-
fernt sich die aktuelle Bibelkritik von dieser Deutung des Jesus als eines
mit Gott-Vater wesensgleichen Sohnes und sie ist dabei, diese Thesen zu
verwerfen, wie auch die Aussage, dass der Heilige Geist eine eigenstin-
dige gottliche Person sei. Zumal eine Bibelstelle aus dem Johannesevan-
gelium gern von den Klerikern verschwiegen wird. Denn hier sagt Jesus
nach Johannes (Joh. 14,28): »... ihr wiirdet euch freuen, dass ich zum Va-
ter gehe, denn der Vater ist grof3er als ich ...«.

Wiirden solche Aussagen jedoch von den kirchlichen Institutionen
akzeptiert und angenommen werden, so wiirde dies bedeuten, dass so-
wohl der Sohn als auch der Geist aus der Lehre von der Trinitét fallen,
und die Dogmen und vielleicht auch die Institutionen wiirden in sich
zusammenfallen.

Was wire uns alles erspart geblieben, wiare man doch bei den Vor-
stellungen des Wanderpredigers und seinen authentischen Worten ge-
blieben und hitte nicht solche Kopfgeburten auf Konzilien produziert.

Ein Gott als Vater, vielleicht auch als Mutter, mit dem Sohn, einem
charismatischen Propheten und einem Geist als die Kraft dieses Got-
tes in der Welt.

Es wire zu erklaren gewesen, den Glaubigen der anderen monotheis-
tischen Religionen, dem Islam und dem Judentum und man kénnte sich
sogar wieder ndher kommen und gemeinsam an einen Gott als Schop-
fer dieser Erde glauben, aber so ...

Solange die Religionen sich dogmatisch und unverséhnlich begeg-
nen, solange wird es keinen Frieden auf dieser Erde geben, sagt auch
der Theologe Hans Kiing. Denn nicht nur der ,,Nahe Osten” versinkt im
Chaos und dies nicht zuletzt auch deshalb, weil sich immer wieder die

1P 216.73.216.96, am 20:40:35,

. © Urhebermechtiich geschtzter Inhalt.
tersagt, m mit, flir oder in Ki-Syster



https://doi.org/10.5771/9783828872233

WENN EIN AMERIKANISCHER WISSENSCHAFTLER CODE-NAMEN VERGIBT ...

von Menschen erdachten Dogmen und Lehraussagen der Religionen fiir
machtpolitische Interessen der Staatenlenker instrumentalisieren lassen.

Es gibe allerdings noch eine andere mdgliche Antwort fiir unseren

»christlichen Mitbruder® auf die Frage des Moslems und des Juden nach
der Dreifaltigkeit des Christentums angesichts des Monotheismus der
Religionen. Diese Antwort wire allerdings alles andere als christlich und
auch nicht sehr erfreulich und vielleicht ist sie auch nur noch in Mili-
tarkreisen bekannt.

Am 16. Juli 1945 um 5:28:45 Uhr ziindete die amerikanische Kriegs-
maschinerie die erste Atombombe tiber Japan. Der Code-Name fiir die-
se Kernwaffenexplosion lautete: ,,Irinity (Dreifaltigkeit)®

Auf Nachfrage nannte R. Oppenheimer zur Begriindung, dass er bei
der Namensgebung fiir dieses Projekt an ein Gedicht von J. Donne ge-
dacht habe und dort heifit es: ,, Zerschlage mein Herz, dreifaltiger Gott®

Sollte diese Dreifaltigkeit angesichts des Waffenarsenals in der Welt
und angesichts der Politik von ,,alten Herren“ an den Hebeln der Macht
nach den beiden Einsétzen in Japan am Ende des 2. Weltkrieges jemals
wieder zum Einsatz kommen, ja dann Gnade uns Gott. Der Menschheit
wire die Anzahl der géttlichen Personen dann sowas von gleichgiiltig ...

46

1P 216.73.216.96, am 20:40:35,

. © Urhebermechtiich geschtzter Inhalt.
tersagt, m mit, flir oder in Ki-Syster



https://doi.org/10.5771/9783828872233

3  Wennsich ein Honigtropfen im Meer
auflost ...

Es sind offensichtlich ,,Fake News®, die in der Bibel stehen. Die Inhalte
dieses am meisten gelesenen Buches der Welt sind mit einer bestimm-
ten Absicht und aus einem personlich geprigten Blickwinkel geschrie-
ben. Aber niemals deshalb, weil eine historische Begebenheit im Leben
Jesu tatsachlich zu schildern war, sondern in erster Linie, um den ,,Ju-
denchristen® des ersten Jahrhunderts eine subjektiv gebildete Glaubens-
tiberzeugung mitzuteilen und auch die ,,Heiden" fiir den Glauben an Je-
sus Christus zu gewinnen.

Kein Kapitel, kein Vers und kein Evangelium beschreibt erwiesener-
maflen historische Fakten und Tatsachen.

Es ging den Evangelisten, als auch dem selbsternannten Apostel Paulus
in erster Linie darum, den sich bildenden frithen christlichen Gemein-
den die seit Jahren miindlich iiberlieferten, schon verklarten und iiber-
héhten Geschichten vom Leben und Wirken des Wanderpredigers Jesus
zu vermitteln und hierbei auch die eigene Sichtweise auf das Geschehen
und die eigenen Intentionen und Absichten kundzutun. Dies auch im-
mer mit dem Versuch, ihre Aussagen mit den Inhalten der Schriften des
Judentums in Ubereinstimmung zu bringen.

Jeder Evangelist tat dies auf seine Weise unter dem mehr oder weni-
ger starken Einfluss der griechischen Philosophie und rémischer wie jii-
discher Gottesvorstellungen.

Eugen Drewermann driickt es so aus: »Die Erzdhlungen des Neuen
Testamentes als historisch im Sinne von harten Fakten auszulegen, das
treibt die Zwolfjahrigen in den Atheismus«*®.

58 Interview mit Eugen Drewermann in der Bielefelder Tageszeitung
»Neue Westfilische* vom 04.10.2016.

1P 216.73.216.96, am 20:40:35,

. © Urhebermechtiich geschtzter Inhalt.
tersagt, m mit, flir oder in Ki-Syster

47


https://doi.org/10.5771/9783828872233

WENN SICH EIN HONIGTROPFEN IM IMIEER AUFLOST ...

48

Das gesamte Neue Testament breitet die unterschiedlichen Sichtweisen
und Perspektiven der Autoren tiber das Leben und Wirken des ,,Messi-
as“ aus, ohne in erster Linie auf die wirklichen Ereignisse im Leben Jesu
Riicksicht zu nehmen.

Tatsache ist, dass es ihn gegeben hat, diesen Prediger am See Geneza-
reth, diesen Sohn der Maria und auch sein Kreuzestod ist glaubhaft do-
kumentiert, aber sonst wissen wir von ihm selbst fast nichts.

Bei dem Versuch, den Lebensweg Jesu und sein Wirken in diesem ent-
legenen Winkel des Rémischen Reiches zu verfolgen, begegnet man als
erstes dem Tatbestand, dass alle Quellen, die tiberliefert worden sind, so
gut wie ausschliellich aus den Kreisen der Anhénger Jesu stammen und
so logischerweise durch den festen Glauben an diese charismatische Per-
sonlichkeit der Geschichte geprégt sind.

Man stof3t auf erhebliche Schwierigkeiten, will man die Historie nach-
vollziehen. Man verheddert sich unweigerlich in Widerspriiche und Un-
gereimtheiten, die einfach nicht aufzulésen sind.

Schon die Beschreibung und die historische Tatsache der Geburt Jesu,
diese wunderbare Geschichte im Lukasevangelium, die jedem Chris-
ten seit Kindertagen geldufig ist, sie kann so niemals geschehen sein. Es
wire ja auch zu schon gewesen, so mit Ochs und Esel und mit der Jung-
frau Maria ...

Die miindlichen Uberlieferungen der Glaubensvorstellungen der ers-
ten Christen an diesen Jesus lielen nach seinem Tode viele Jahre spi-
ter aus dem urspriinglichen Glauben an ihn sehr viel Spielraum fiir er-
zahlerische Ausschmiickungen und Erganzungen wie fiir Steigerungen
von Einzelerinnerungen. In manchen Fillen auch fiir die Ubertragun-
gen von Motiven, Worten und Erzidhlungen, die urspriinglich ganz an-
derer Herkunft waren.

Die schriftliche Fixierung dieser miindlichen Uberlieferungen mit dem
zeitlichen Abstand von mehreren Jahrzehnten lassen die erzdhlerischen
Ausgestaltungen und die aus dem Glauben an eine Person entstandenen
Absichten der Autoren immer wieder deutlich erkennen.

Bei den Ausfithrungen in der Bibel zur Geburt Jesu stimmt so gut wie
gar nichts. Es war den Evangelisten einfach nicht mehr bekannt, weder
der Zeitpunkt, noch die Umstdnde der Geburt Jesu. Und selbst wenn, so
hitten sie es verkldren miissen, die Geburt eines ,,Messias®, der doch in
Kiirze kommen musste, um das jiidische Volk ganz irdisch vom ,,Joch*
der Besatzung durch die Rémer zu befreien, denn ganz Paléstina war zu

1P 216.73.216.96, am 20:40:35,

. © Urhebermechtiich geschtzter Inhalt.
tersagt, m mit, flir oder in Ki-Syster



https://doi.org/10.5771/9783828872233

WENN sicH EIN HONIGTROPFEN IM IMIEER AUFLOST ...

Lebzeiten Jesu und auch danach ein reines Pulverfass mit kriegerischen
Auseinandersetzungen, Aufstinden und Unruhen allerorten.
Nach den Aussagen der Schriften der Juden musste ein moglicher
»Befreier” in jedem Fall aus einem koniglichen Geschlecht kommen und
ganz sicher auch aus der Stadt Davids. Also konstruierte der Evangelist
Lukas eine Geschichte, die dies zu Grunde legt und verlagerte die Ge-
burt Jesu nach Bethlehem. Er legte die Geburt zudem genau in das Jahr,
in dem die verhassten Romer einen angeblichen Zensus in Judda durch-
fithrten, der zur besseren Eintreibung der Steuern gedacht war. Doch
die Historiker weisen nach, dass es nur jener Zensus gewesen sein kann,
der erst im Jahre 6 nach Chr. durchgefiihrt wurde. AufSerdem gibt Lu-
kas an, dass das Geburtsjahr in die Zeit des Herodes gefallen seien soll.
Dieser war allerdings schon im Jahre 4 vor Chr. verstorben. So verrech-
nete sich der Verfasser des Evangeliums schon 60 Jahre nach dem Tode
Jesu um mindestens zehn Jahre.

Auch die Tatsache, dass sich jeder wegen des Zensus in seine ,Vater-
stadt® begeben musste, war ein erzahlerischer Winkelzug, um die Stadt
Davids ins Spiel zu bringen. Historisch gesehen war dies alles volliger
Unsinn. Warum hétten die Romer von dem alten Joseph und seiner
Jungfrau verlangen sollen, dass er sich in die Stadt begab, wo angeblich
fast 1000 Jahre zuvor einer seiner entferntesten Verwandten einmal ge-
lebt haben sollte? Zudem trat der Statthalter Quirinius in Syrien seinen
Dienst auch erst im Jahre 6 nach Chr. an.

In dem Evangelium von Markus, um das Jahr 70 nach Chr. geschrie-
ben, ist nichts bekannt von einem Joseph, der gar seine Abstammung
auf den Konig David zuriickgefithrt haben soll. Hier ist Jesus nur ,,Ma-
rias Sohn® Eine solche Aussage war in der damaligen Zeit wohl eher eine
Formulierung fiir eine illegitime Geburt.

Wollte man die Erzahlungen tiber die Geburt Jesu als historische Fak-
ten nehmen, man wiirde sich in den biblischen Ausfithrungen verfran-
zen. Es ist klar, die gesamte Geburtsgeschichte diente allein der Legende.
Die tatsachliche Herkunft Jesu aus dem Ort Nazareth ware fur die tho-
rakundigen Evangelisten doch zu befremdlich gewesen.

Auch nach dem Evangelisten Matthdus ist filschlicherweise der Wohn-
ort der Familie Jesu in Bethlehem. Wir haben es in beiden Evangelien
von Lukas und Matthdus mit Geschichten zu tun, in die Motive alttes-
tamentarischer Herkunft, aber auch Vorstellungen aus der antiken Welt
aufgenommen und erzéhlerisch weiterverarbeitet worden sind.

1P 216.73.216.96, am 20:40:35,

. © Urhebermechtiich geschtzter Inhalt.
tersagt, m mit, flir oder in Ki-Syster

49


https://doi.org/10.5771/9783828872233

WENN SICH EIN HONIGTROPFEN IM IMIEER AUFLOST ...

50

Es mussten zudem fiir die griechisch schreibenden Evangelisten auf-
grund ihrer Vorbildung auch Motive aus der griechischen Mythologie
einfliefSen, nach denen Koénige aus der Verbindung einer Gottheit mit
einer menschlichen Frau hervorgegangen waren. Viele Zutaten zu die-
ser Geschichte sind somit aus anderen Gottesvorstellungen anderer Kul-
turen iibernommen worden, die es im Nahen Osten zu dieser Zeit in ei-
ner grofien Anzahl gab.

Doch gerade diese Art der Menschwerdung, die der katholische Ka-
techismus so eindrucksvoll als das Mysterium der wunderbaren Verei-
nigung der gottlichen und der menschlichen Natur in einer Person be-
schreibt®, bleibt fiir die Glaubigen beider christlicher Konfessionen eine
unverstdndliche Geschichte.

Die Theologen sagen deshalb auch, unter Hinweis auf die Briefe des
Apostels Paulus, dass die Geburt, seine Umstédnde und seine Geschich-
te nicht so bedeutsam sind. Wichtig seien eigentlich nur zwei Ereignisse
im Leben Jesu und dass sei sein Tod und seine Auferstehung.

Man hitte aber doch auch gern etwas iiber die Geburt Jesu und sei-
ne Umstdnde gewusst, denn wenn der Beginn des Lebens Jesu schon als
Erzihlung konzipiert ist und die historische Tatsache fiir Theologen un-
bedeutend ist, wie kann man einigermaflen glaubhaft das weitere Leben
Jesu in der Bibel verfolgen und sich sicher sein, dass man nicht auch hier
wieder einer Legende aufsitzt, die am Ende nur noch als fromme Vor-
stellung des Evangelisten geglaubt werden kann und somit keine histo-
rische Glaubwiirdigkeit besitzt?

Sie muss leider im Dunkel der Geschichte bleiben, die Geburt des
Messias, denn geboren worden ist er wohl, sonst gébe es ja das gesicher-
te Faktum seiner Kreuzigung nicht, das der romische Historiker Tacitus
so darstellt: »Christus war unter der Herrschaft des Tiberius auf Ver-
anlassung des Prokurators Pontius Pilatus hingerichtet worden«*. Der
Geburtstag Jesu am 25. Dezember ist {ibrigens auch erst seit dem Jahre
350 nach Chr. dokumentiert, denn an diesem Tag pflegten die nach wie
vor heidnisch gebliebenen Rémer das Fest ihres Sonnengottes zu feiern.

Uber die Kindheit und Jugend Jesu wissen wir ebenfalls so gut wie
nichts. Die Erzahlung vom zwélfjdhrigen Kind im Tempel kann getrost als
Geschichte ohne historischen Kern betrachtet werden. Dass charismati-

59 Vgl hierzu: Katechismus der katholischen Kirche, a.a. O., Seite 149 ff.
60 Zitat des Historikers Tacitus aus:
www.wikipedia.org/wiki/ausserchristliche_antike_quellen/...

1P 216.73.216.96, am 20:40:35,

. © Urhebermechtiich geschtzter Inhalt.
tersagt, m mit, flir oder in Ki-Syster



https://doi.org/10.5771/9783828872233

WENN sicH EIN HONIGTROPFEN IM IMIEER AUFLOST ...

sche Personlichkeiten in ihrer Kindheit durch besondere Fahigkeiten auf-
fielen, war schon in der griechischen Antike ein weit verbreiteter Glaube.

Die Texte der Tora wird Jesus vor allem durch die Gottesdienste in
den Synagogen kennengelernt haben und deshalb wuchs er auch in der
jiidischen Vorstellung von der Naherwartung eines Gottes auf. Er ver-
stand diese Erwartung als direkten Vorgang einer Erlosung des auser-
wahlten Volkes, als konkretes Szenario der Geschichte.

Er selbst sprach Aramdisch und arbeitete wohl als Bauhandwerker wie
sein Vater, bis er in den Siiden des Landes zog, um sich Johannes dem
Taufer und seinen Anhéngern anzuschliefSen.

Uber die Familie selbst wissen wir ebenfalls sehr wenig. Jesus soll an-
geblich der élteste, aber nicht der einzige Sohn seiner Eltern gewesen sein.

Als er mit seinem 6ffentlichen Leben beginnt, halt ihn seine Familie
allerdings schlichtweg fiir absonderlich und will ihn sogar von der Ge-
sellschaft fernhalten.

Er aber zieht mit seinen Anhidngern durchs Land, ohne finanzielle
Mittel und bittet fiir sich und seine Jiinger um kostenlose Nahrung und
Ubernachtung. Auch seine Anhinger gehen keiner geregelten Arbeit
mehr nach und er verlangte von ihnen, dass sie ihre Besitztiimer aufge-
ben. Zweifellos wird Jesus eine rhetorische Begabung gehabt haben und
die Fahigkeit, andere Menschen fiir seine Sache zu begeistern, doch hielt
er sich bewusst nur innerhalb der jiidischen Bevélkerung auf und mied
demonstrativ das Gebiet der ,,Heiden® Da er niemals mit dem Anspruch
auftrat, Gottes Sohn zu sein, verstand er sich als ein Vertreter des apo-
kalyptisch geprégten Judentums. Denn der Inhalt seiner Botschaft war
immer auch das unmittelbar bevorstehende Reich Gottes und er mein-
te damit doch wohl eher eine weltliche Herrschaft.

Seine ihm zugeschriebenen Taten und Wunder lassen sich vielfach auf
Vorlagen aus dem Alten Testament zuriickfithren und auf die Ubernah-
me eher heidnischer Traditionen. Oder es sind Steigerungen einer nor-
malen medizinischen Versorgung, die von Evangelist zu Evangelist wei-
ter entfaltet wurden. Heinz-Werner Kubitza sagt hierzu: »Es gibt vom
Standpunkt eines kritischen Bewusstseins aus niemals einen Beweis fiir
irgendwelche Wunder Jesu ... fiir Vorginge, die die Naturgesetze spren-
gen, es ist viel einfacher, innerweltliche Erkldrungen anzunehmen ...«

Dass Jesus als Exorzist gewirkt und bose Geister, Dimonen und Teu-
fel ausgetrieben hat, wird in der Bibel ausdriicklich erwihnt. Der antike

61 Heinz-Werner Kubitza, Der Jesuswahn, a.a. O., Seite 116.

1P 216.73.216.96, am 20:40:35,

. © Urhebermechtiich geschtzter Inhalt.
tersagt, m mit, flir oder in Ki-Syster



https://doi.org/10.5771/9783828872233

WENN SICH EIN HONIGTROPFEN IM IMIEER AUFLOST ...

Mensch zur Zeit Jesu konnte sich das Verhalten von Epileptikern und
psychisch kranken Menschen nur so erkldren, dass hier der Satan und
Dédmonen am Werke waren. Die Tatsache, dass die katholische Kirche
nach wie vor, sogar verstirkt seit den 7oer Jahren des letzten Jahrhun-
derts, wieder Teufelsaustreibungen praktiziert und beinahe 250 Exorzis-
ten weltweit beschiftigt, macht die Sache auch nicht besser. Zumal noch
zu Anfang des 21. Jahrhunderts Papst Benedikt XVI und auch Papst Fran-
ziskus sich gegen das Bose und fiir Teufelsaustreibungen ausgesprochen
haben und diesen so ,wichtigen” Dienst offiziell anerkannten®.

Der Kern der Verkiindigung Jesu war jedoch, und darin ist sich die
aktuelle neutestamentliche Forschung einig, der unmittelbar bevorste-
hende Anbruch einer Gottesherrschaft. Und hier unterlag er einem fol-
genschweren Irrtum. Jesus selbst rechnete mit dem Ende der Welt und
der Einsetzung einer gottlichen Macht. Diese Vorstellung war nicht ge-
dacht als Reich tiber den Himmeln, sondern sie war hochst irdisch ge-
pragt. Seine Vorstellungen von einem ,,Jiingsten Gericht“ waren nach
dem Verstandnis der Evangelisten auch verbunden mit einem Glauben an
den Teufel und an Héllenvorstellungen. Diese Annahme ist dann spater
von den Kirchenvitern in Konzilien weiterentwickelt worden. Eine sol-
che Theologie macht sich zu eigen, dass die Mehrheit der Menschen von
einem Gericht Verurteilungen erfahren werden und sie dann, als Folge,
Feuer- und Hoéllenqualen nach dem Tode zu ertragen haben.

Jesus war ein Prophet mit enormer Ausstrahlung, ohne jede Schul-
bildung, wahrscheinlich Analphabet, araméisch sprechend, der die Apo-
kalypse nach den Vorstellungen der Thora predigte. Jesus hat viel ge-
tan, jedoch nie die von den Klerikern behauptete Unsterblichkeit einer
menschlichen Seele gepredigt. Er ist umhergezogen, mit einfachen Leu-
ten und seine Verkiindigung richtete sich ausdriicklich nicht an alle Men-
schen, sondern nur an die, die innerhalb seiner jidischen Vorstellungs-
und Lebenswelt waren.

Dummerweise hat niemand fiir die Nachwelt seine Worte und Taten
protokolliert, denn die Jiinger hatten keine Veranlassung, selbst wenn
sie es gekonnt hétten, fiir nachfolgende Generationen Worte festzuhal-
ten, die noch zu ihren Lebzeiten das Ende der Welt verkiindeten. So
sind wir leider nur auf die viel spater geschriebenen, miindlich iiberlie-
ferten Aussagen der Evangelisten angewiesen. Nicht zuletzt aus diesem

62 Vgl. hierzu den Artikel aus der Frankfurter Allgemeinen Zeitung (FAZ) vom
03.07.2014.

52 |

1P 216.73.216.96, am 20:40:35,

. © Urhebermechtiich geschtzter Inhalt.
tersagt, m mit, flir oder in Ki-Syster



https://doi.org/10.5771/9783828872233

WENN sicH EIN HONIGTROPFEN IM IMIEER AUFLOST ...

Grund ist nicht mehr viel geblieben von diesem Wanderprediger in Ga-
lilda. Die wachsende Zahl seiner Anhénger hat sich Jesus und seine Vor-
stellungen im Laufe der Jahre so zurechtgebogen, wie sie ihn tatsdchlich
gern gehabt hatten.

Seine Verhaftung und Kreuzigung und als Folge sein Tod war fiir die
kleine Anhingerschar eine Schock. Seine angeblich vorher gemachten
Leidensankiindigungen in der Bibel gelten ausschliefilich als Falschungen,
dariiber ist sich die gesamte kritische Bibelforschung heute einig. Was
genau zu seiner Verhaftung und zu seiner Anklage gefiihrt hat, ist nicht
mehr zu kldren, spétere christliche Deutungen dieses Geschehens ha-
ben gerade die Stellung und Person Jesu mehr tiberlagert als alles andere.

Die Passionsgeschichte, so wie sie in den Evangelien erzahlt wird, ist
ein geradezu eklatantes Beispiel dafiir, wie historische Fakten zur Legen-
de werden, wie mogliche Tatbestinde manipuliert und Vorgénge vorein-
genommen wiedergegeben werden. J. Roloff schreibt zu den Passionsge-
schichten: »Der Ablauf ist schnell erzahlt, wenn man die tendenzidsen
Erganzungen und Ausschmiickungen bei Seite lasst ...«%.

Schon die Abendmahlsworte Jesu beim Pessachmahl sind nichts an-
deres als Worte, die Jesus erst viel spater nach seinem Tode in den Mund
gelegt worden sind. Die Exegeten beschreiben es als religionsgeschichtli-
che Kultuslegende. Sie sind zwar vorsichtig, um der Amtskirche nicht auf
die Fiifde zu treten, aber in ihren Aussagen sind sie nicht weniger deut-
lich. Die »Abendmahlsiiberlieferungen sind stark liturgisch gepragt ...
deshalb ist es duflerst schwierig zu entscheiden und auch sehr umstrit-
ten, ob und in wieweit gerade die in der Bibel formulierten Abendmahls-
worte ... fiir den historischen Jesus reklamiert werden kénnen«%, so der
Theologe Martin Ebner. Klar ist, dass die genaue Formulierung mégli-
cher Abendmahlsworte nicht mehr festzustellen ist.

Auch der Bericht im Garten Getsemani ist die reinste Flunkerei. Denn
wenn die Jiinger, wie Markus berichtet, sogar dreimal von Jesus schlafend
angetroffen werden, wie sollen sie da die Zwiesprache Jesu mit seinem
Vater mitbekommen haben. Sie hatten schlicht und einfach ,,gepennt®
Und schon deshalb kann eine Beschreibung dieses Ereignisses nicht au-
thentisch bis zu den Evangelisten weitergegeben worden sein.

63 Jiirgen Roloff, Jesus, Verlag C.H. Beck, Miinchen, 5. Auflage 2012, Seite 113.
64 Martin Ebner, Jesus von Nazareth, Verlag katholisches Bibelwerk, Stuttgart,
5. Auflage 2016, Seite 152.

1P 216.73.216.96, am 20:40:35,

. © Urhebermechtiich geschtzter Inhalt.
tersagt, m mit, flir oder in Ki-Syster

53


https://doi.org/10.5771/9783828872233

WENN SICH EIN HONIGTROPFEN IM IMIEER AUFLOST ...

54

Man kann nichts anderes tun, als zu konstatieren, dass niemand ge-
nau weif3, wie dieses Geschehen wirklich abgelaufen ist, so wie es geschil-
dert wird, kann es nicht gewesen sein. Der Historiker Manfred Claus be-
schreibt es noch deutlicher: »Die Passionsgeschichten aller Evangelisten
haben mit dem historischen Geschehen ungefihr so viel zu tun, wie der
berithmte Film ,Das Leben des Brian® ...«®.

Die Beschreibung der Gerichtsszene und die verzerrte Darstellung der
Schuld des jiidischen Volkes an der Verurteilung Jesu ist historisch ge-
sehen eine Katastrophe. Man kann den Evangelisten nur zu Gute halten,
dass sie nicht wissen konnten, wie verheerend ihre Formulierungen fiir
dasjiidische Volk in der Geschichte werden sollte und wie ein Satz: »Sein
Blut komme tiber uns und unsere Kinder« (Mt 27,25) fiir die Nationalso-
zialisten Argumente lieferte. Zur wahrheitswidrigen Behauptung, nicht
die Rémer, sondern die Juden hitten Jesus umgebracht, hat die Kirche
vor allem im sogenannten ,,Dritten Reich® nur allzu hiaufig geschwiegen.

Auch hier hat die Forschung nie kldren kdnnen, wie die Verurteilung
Jesu wirklich abgelaufen ist. Die Entlastung der Romer von der Verant-
wortung fiir den Tod des Messias und die Belastung der Juden war offen-
sichtlich die gewollte Absicht der Evangelisten. Ein Mann wie Pilatus war
dafiir bekannt, kurzen Prozess zu machen und schon deshalb kann die-
se Geschichte nicht dem tatsachlichen Ablauf entsprechen.

Rudolf Augstein beschreibt zudem das Dilemma: Die Machthaber der
damaligen Welt hatten »Gottes Weisheit nicht erkannt ... sonst hitten
sie den Herrn nicht gekreuzigt ... denn sie mussten ja den Willen Got-
tes vollstrecken«*. Auch Pilatus musste die Absicht Gottes erfiillen und
»Gott hat die Juden damit bewusst ins Unheil laufen lassen«.

Dass Soldaten des Romischen Reiches mégliche Folterungen und die
Hinrichtung Jesu durchgefiihrt haben, ist ein gesichertes Datum. Alle sei-
ne Anhinger hatten sich ,in die Biische geschlagen® Kein Jiinger sieht
der Kreuzigung auch nur von Ferne zu, keiner von Jesu Briidern, auch
seine Mutter nicht. Uber das Todesjahr selbst wissen wir nichts und es
ist schon erstaunlich, dass zum einzig gesicherten historischen Faktum
der Kreuzigung die Evangelisten keinerlei Jahresangaben machen. Auch

65 Manfred Clauss, Ein neuer Gott fiir die alte Welt, Rowohlt Verlag, Berlin,
1. Auflage 2015, Seite 56.

66 Rudolf Augstein, Jesus Menschensohn, Hoffmann und Campe Verlag,
Hamburg, 1. Auflage 1999, Seite 243 f.

1P 216.73.216.96, am 20:40:35,

. © Urhebermechtiich geschtzter Inhalt.
tersagt, m mit, flir oder in Ki-Syster



https://doi.org/10.5771/9783828872233

WENN sicH EIN HONIGTROPFEN IM IMIEER AUFLOST ...

der Evangelist Lukas, der die Geburt Jesu mit umfangreichen Datenan-
gaben versieht, er schweigt an dieser Stelle.

Man stellt sich bei all diesen Beschreibungen zum Tode Jesu die Fra-
ge, warum eigentlich das Ganze?

Warum muss ein Gott seinen eigene Sohn foltern und hinrichten
lassen, ihm einen so qualvollen Tod bereiten, welchen Sinn soll so et-
was gehabt haben? Wenn wir in den Katechismus der katholischen Kir-
che schauen, so wird dort erkldrt, dass es Gottes Plan gewesen sein soll,
in diesem Sinne zu verfahren. Gott selbst wollte »durch den gewaltsa-
men Tod des Knechtes Jesus das Heil schaffen«, denn all dies sei ja in
der Schrift der Juden vorab angekiindigt worden. Es gehore »zum Mys-
terium des Planes Gottes, ... Jesus nach seinem Ratschluss und Voraus-
wissen hinzugeben«®.

Was war das blof3 fiir ein Heilsplan Gottes, wenn er die Ermordung
seines einzigen Sohnes zulief3, ihn hingab, fiir unsere Stinden?

Wie kann jemand sich selbst hingeben, um die Stinden der Menschen
zu tilgen, gar den ,,Fehltritt“ von Adam und Eva wiedergutmachen, der
zur sogenannten Erbsiinde gefiihrt haben soll? Wie diese Erbsiinde til-
gen, die Gott selbst doch vorher nach seinem eigenen Plan erst ermog-
licht und zugelassen hatte?

Hatte denn Gott vorher keinen richtigen Plan? War der Fehltritt von
Adam und Eva gar nur eine Bagatelle? Handelte es sich vielleicht um eine
Art Sadomasochismus, wenn ein Gott sich selbst als Siihne fiir die Ver-
fehlungen der Menschheit foltern und hinrichten lasst?

Wenn ein Gott uns unsere Siinden vergeben will, warum vergibt er sie
dann nicht einfach, ohne sich selbst dafiir foltern und hinrichten zu lassen?

Liest man im Katechismus der Kirche weiter, so wird deutlich, was
der Plan war. Wobei auch hier gesagt werden muss, dass es nicht Got-
tes Plan war, sondern es ist klar, dass alle neutestamentlichen Aussagen
und Zitate in der Bibel, die den Tod Jesu als sogenanntes ,,Heilsereignis*
interpretieren, erst nach dem Tode Jesu durch Menschenhand entstan-
den sind. Doch was sollte eine solche theologische Lehre, die seit Paulus
und in der Folge durch Augustinus ausformuliert worden war und die
Jesus als den Erloser der Menschheit pries, der die Menschen nicht nur
von den Siinden Adams und Evas, sondern auch von allen zukiinftigen
Stinden der gldubigen Menschheit befreit hatte?

67 Katechismus der katholischen Kirche, a.a. O., Seite 18s.

1P 216.73.216.96, am 20:40:35,

. © Urhebermechtiich geschtzter Inhalt.
tersagt, m mit, flir oder in Ki-Syster

55


https://doi.org/10.5771/9783828872233

WENN SICH EIN HONIGTROPFEN IM IMIEER AUFLOST ...

56

Es ist eindeutig, die Theologie spricht von einem ,,Loskauf®, von ei-
nem Kauf, der die Menschen aus der Sklaverei der Siinde befreit. Und
das zu glaubende Dogma der Kirche zum Kreuzestod driickt es dann
explizit so aus:

»Christus hat uns durch seinen Opfertod am Kreuz losgekauft
und mit Gott versohnt!«

Man fragt sich spontan, von wem wird hier losgekauft und warum die-
se Art von Vers6hnung? Der allmichtige Gott hitte es wirklich einfa-
cher gestalten konnen.

Jeder halbwegs nachdenkende Mensch hélt es fiir einen unméglichen
Gedanken, dass Jesus, also Gott selbst, vor fast 2000 Jahren in seinem
Kreuzestod Schuld und Strafe aller Menschen auf sich genommen und
diese dann beseitigt haben soll.

Sucht man in der Bibel nach erhellenden Fakten zum Vorgang dieser
Kreuzigung und zu seinem Vollzug, so werden wir auch in diesem Falle
enttduscht sein. Im Markusevangelium heif3t es zweimal lapidar: »Und
sie kreuzigten ihn ...« (Mk 15,24).

Die Bibel und auch der Katechismus helfen also nicht weiter. Es bleibt
nach wie vor der nicht zu tibersehende Einwand ungeklért, wieso sich
Gott selbst in der Person seines Sohnes fiir die Menschheit opfern soll,
wieso er darauf angewiesen sein soll, seinen Sohn auf diese Weise ster-
ben zu lassen.

Man muss sich die Situation einmal vor Augen fithren. Die Jiinger hat-
ten sich aus Angst, selbst verfolgt und getétet zu werden, verkrochen. Thr
Messias, der das Kommen des Erlosers gepredigt hatte, um das gesamte
judische Volk von dem ,,irdischen Joch und vor allem von der Last der
Unterdriickung durch die romische Besatzung zu befreien, er war hin-
gerichtet worden, wie ein Verbrecher.

Aber ein Messias konnte doch nicht einen so schéndlichen Tod ge-
storben sein!

Da die Jinger bei der Verhaftung Jesu alle geflohen waren, konnten
sie von seinem Schicksal eigentlich nur wissen, dass er tatsdchlich ge-
kreuzigt und als Folge sicher auch gestorben war. Ob er anstindig un-
ter die Erde gebracht worden war oder nicht, wussten sie nicht. Die Le-
gende von Joseph von Arimatia, der Pilatus um den Leichnam gebeten
haben soll, ist gewiss eine fromme Erfindung des Evangelisten. Zumal
es in der Nahe der Kreuzigungsstitte auch Gréber gab, vermutlich Mas-

1P 216.73.216.96, am 20:40:35,

. © Urhebermechtiich geschtzter Inhalt.
tersagt, m mit, flir oder in Ki-Syster



https://doi.org/10.5771/9783828872233

WENN sicH EIN HONIGTROPFEN IM IMIEER AUFLOST ...

sengréber fiir solche, die auf diese Weise exekutiert worden waren und
die dann dort auch verscharrt wurden.

Die Historiker sind sich jedoch einig, dass trotz des Schocks, der bei
den Anhingern des Wanderpredigers tief saf3, dieses schreckliche Ereig-
nis dann doch relativ schnell verarbeitet worden ist.

Schon kurze Zeit nach diesem schrecklichen Geschehen ging es im
wahrsten Sinne des Wortes darum, da der Tod des ,,Meisters™ nicht mehr
zu leugnen war, die Botschaft Jesu trotzdem zu glauben, sie nachvollzie-
hen zu kénnen und sie zu verstehen, obwohl sie durch seinen grausa-
men Tod entkriftet worden war.

Die Theologen sprechen davon, dass es die erste grofie theologische
Leistung der entstehenden Kirche war, den Tod Jesu am Kreuz umge-
deutet zu haben. Aus dem religiésen Verlierer haben die frithen Chris-
ten aufgrund der Gewissheit seiner Auferstehung einen Sieger gemacht.

Sein Leben und sein Wirken und sein blutiges Ende konnte nur dann
verstanden werden, wenn der Tod nur zum ,,Schein war. Daher war es
notwendig, dass er sich aus dem Grabe erhob, ja dass er auferstand.

Die angeblichen Erscheinungen des Getoteten bei seinen Jiingern
lief die Hoffnung aufkeimen, dass somit doch nicht alles umsonst war.
Da sich Jesus allerdings nur seinen Anhédngern und nicht der allgemei-
nen Offentlichkeit gezeigt haben soll, sind die Jiinger sicher die denkbar
schlechtesten Zeugen fiir eine glaubwiirdige Auferstehungstat.

Doch die Idee, dass jemand aus dem Tode zuriickkam, sozusagen zum
ewigen Leben wieder auferstand, diese Idee entsprach auch den Vor-
stellungen der antiken Welt mit ihren Gottheiten. Es gab Gotter, denen
dhnliches widerfahren war, zum Beispiel Dionysos oder Heraklet, Ado-
nis oder Osiris. Und so tauchen die Standardmuster von Géttern vieler

»~Hochreligionen im Nahen Osten auch im Neuen Testament wieder auf.

»Um es gleich vorwegzunehmen, sagt Heinz-Werner Kubitza, »kaum
ein Neutestamentler misst den Auferstehungslegenden irgendeinen his-
torischen Wert bei«®. Zumal im frithesten Evangelium nach Markus kei-
ne Berichte iiber Erscheinungen nach der Auferstehung genannt sind,
sondern nur von Gestalten die Rede ist, die eher ungldubiges Staunen
hervorrufen.

Das Auferstehungsgeschehen selbst bleibt wohl eine nachtrégliche Er-
findung und legendére Beschreibung der frithen christlichen Gemeinden

68 Heinz-Werner Kubitza, Der Jesuswahn, a.a. O., Seite 192.

1P 216.73.216.96, am 20:40:35,

. © Urhebermechtiich geschtzter Inhalt.
tersagt, m mit, flir oder in Ki-Syster



https://doi.org/10.5771/9783828872233

WENN SICH EIN HONIGTROPFEN IM IMIEER AUFLOST ...

58

und somit auch der Evangelisten. Alle Auferstehungslegenden werden
allgemein als unhistorisch und nicht zutreftend bezeichnet.

Um dieses elementare Ereignis jedoch dogmatisch aufrechterhalten
zu kénnen, helfen sich die Lehrer der Kirche wieder einmal selbst. Wie
immer in solchen Fillen, fliichten sie ins Mysterium. Die Auferstehung
Christi sei »Gegenstand des Glaubens: transzendenter Eingrift Gottes
selbst in die Schopfung und in die Geschichte«®. Und an anderer Stelle
kommt es dann ganz dicke: »Im tiefsten bleibt es ... ein Geheimnis, vor
dessen Unbegreiflichkeit wir zuletzt im angebeteten Schweigen verstum-
men miissen«. So lasst uns jetzt verstummen, denn ein weiteres Dog-
ma der Kirche bleibt standhaft und es heif3t dort:

»Am dritten Tage nach seinem Tode stand Christus glorreich von
den Toten auf«.

Der Katechismus der katholischen Kirche wird nicht miide, den Auf-
erstandenen in seinem ,,irdischen Leib“ zu beschreiben und sagt, dass
»das Mysterium der Auferstehung Christi ein wirkliches Geschehen ist,
das sich geschichtlich feststellbar manifestiert hat ...« Der Katechismus
gibt aber kurz danach auch zu, dass »in der Tat niemand Augenzeuge
des Ereignisses selbst war und kein Evangelist die Auferstehung schil-
dert, ... noch konnte ihr innerstes Wesen, der Ubergang in eine andere
Welt, durch die Sinne wahrgenommen werden ...«

Mir scheint, Jesus selbst hat mit seiner Auferstehung nicht das Ge-
ringste zu tun. Sein Weg endet als gescheiterter Wanderprediger, der die
Naherwartung des Gottesreiches predigte. Alles weitere ist der Vorstel-
lungswelt seiner Anhénger entsprungen. Was mit seiner Leiche wirklich
geschah, wir wissen es nicht und sein Tod am Kreuz hatte fiir seine Jin-
ger bis dahin noch keine iiberzeugende Begriindung.

So gingen die ersten christlichen Gemeinden denn hin, vor allem mit
Hilfe der Briefe des Paulus und der Schriften nachfolgender Kirchenvi-
ter, den Tod Jesu umzudenken.

69 Katechismus der katholischen Kirche, a.a. O., Seite 200.

70 Theodor Schneider (Hrsg.), Handbuch der Dogmatik, Band 1, Griinewald
Verlag, Ostfildern, 5. Auflage 2013, Seite 435.

71 Katechismus der katholischen Kirche, a.a. O., Seite 199 ff.

1P 216.73.216.96, am 20:40:35,

. © Urhebermechtiich geschtzter Inhalt.
tersagt, m mit, flir oder in Ki-Syster



https://doi.org/10.5771/9783828872233

WENN sicH EIN HONIGTROPFEN IM IMIEER AUFLOST ...

U. Ranke-Heinemann glaubt, dass bei »dem Bemiihen, dem Tod Jesu
einen Sinn zu geben, nur Unsinn hervorgebracht werden kann, weil man
eine Totung rechtfertigen will, die nicht zu rechtfertigen ist«”.

Die frithen Christen stellten sich die Frage trotzdem. Wie kann man
nur ein so schreckliches Ereignis wie eine Hinrichtung positiv deuten?

Sehr schnell setzte sich die Vorstellung durch, dass das stellvertre-
tende Leiden als Leiden fiir die Stinden der Menschheit zu verstehen ist.
Vor allem der Kirchenvater Augustinus formulierte spiter die Gnaden-
theologie des Paulus weiter und entwickelte das theologische Gedan-
kengebdude einer Erlésung von der Ursiinde. Er erdachte die Erbsiinde
als die durch die geschlechtliche Vermehrung {ibertragende Fortdauer
des Stindenfalls und damit dieses angebliche Ereignis als den Beginn ei-
ner ,,Teufelsherrschaft® iiber die Menschheit und dies nur durch einen
simplen ,, Apfelbiss‘.

Man muss zugeben, es ist schon eine sehr eigenwillige Theorie, die
der Kirchenvater Augustinus da entwickelt hat. Es musste zwingend
ein Gott hingerichtet werden zur Tilgung einer Schuld, die der Mensch
Adam auf sich geladen haben soll, eine Person, die es ganz sicher nie-
mals gegeben hat.

Die Geschichte von der sogenannten Vertreibung aus dem Paradies
ist zweifelsfrei keine ,, Apfelgeschichte“ und fraglos auch keiner einzel-
nen Person, oder besser zweien, zuzuschreiben. Wenn iiberhaupt, so war
es zweifellos ein ganz anderes historisch bedeutsames Ereignis, das die
Menschheit als ,,Stindenfall“ hat durchleben miissen.

Irritierend wirkt auch die Tatsache, dass ein Mensch, der gleichzeitig
auch Gott ist, fiir die Stinden der Menschheit sterben muss. Dann aber
doch nicht tot ist, sondern drei Tage spdter wieder auftaucht. Auch da
fehlt dem ungldubigen Betrachter die Logik.

Und dann soll auch noch, nach den Vorstellungen der Kleriker, die
Seele Jesu in die Unterwelt, was immer das auch ist, gestiegen sein, um
die Seelen aller bisher gelebten ,Gerechten® zu befreien. Die Dogmatik-
literatur sagt zu diesem Punkt, dass die Tradition der Kirche die Tatsa-
che des Abstiegs Christi in die Unterwelt bezeugt. Man hitte doch besser
sagen sollen, dass die Christen seit Generationen einfach deshalb dar-
an zu glauben haben, weil die Theologen es ihnen immer wieder ,auf-
getischt haben.

72 Uta Ranke-Heinemann, Nein und Amen, Heyne Verlag, Miinchen, 10. Auflage
1992, Seite 395.

1P 216.73.216.96, am 20:40:35,

. © Urhebermechtiich geschtzter Inhalt.
tersagt, m mit, flir oder in Ki-Syster

59


https://doi.org/10.5771/9783828872233

WENN SICH EIN HONIGTROPFEN IM IMIEER AUFLOST ...

60

Das Dogma der Kirche sagt es klar:

»Nach dem Tode stieg Christus mit der vom Leib getrennten Seele
in die Unterwelt hinab«.

Wenn das so ist, stellen sich auch hier dem Zweifler sofort eine Men-
ge Fragen: Was war denn bei dem Hinabstieg mit dem Leib Jesu? Hatte
die Verwesung, zumal bei den Temperaturen im Heiligen Land, schon
eingesetzt? Was war mit der gottlichen Natur dieses Menschen, wo war
sie in dieser Zeit? Wie und wo hat man sich die Unterwelt vorzustellen?

Jedes neue Dogma der Kirche erzwingt immer wieder neue theologi-
sche-dogmatische Wortakrobatik, 16st aber trotzdem keine einzige Fra-
ge des glaubigen Volkes.

Wie dem auch sei, die theologische Idee der Erlésung des Menschen-
geschlechts von der Erbsiinde verlangt nach der reinen Lehre allemal von
dem Sohn Gottes ein Opfer. So sagt es das nichste Dogma:

»Der Gottessohn ist Mensch geworden, um die Menschen zu erlo-
sen«.

Zuriick bleibt grofle Ratlosigkeit: Wie kann die Erlosung der Menschen
durch den Tod eines Gottes vollzogen werden? Wie kann meine person-
liche Schuld durch den Tod eines Gottes gesiihnt werden?

Eine solche Idee basiert einzig und allein auf dem Opfergedanken.
So wie in der Antike und vor allem auch im Judentum dem Gott Op-
fergaben dargebracht wurden, um die Gottheit milde zu stimmen und
sie zu bitten, ganz irdisch, Krankheiten, Katastrophen und den Tod ab-
zuwenden, so brachten die Menschen ihrem Gott das Opfer dar, in wel-
cher Form auch immer. Und es stellt sich auch hier die Frage: Wer bringt
denn beim Kreuzestod Jesu eigentlich das Opfer?

Der Katechismus sagt, »der Vater gibt seinen Sohn dahin, um uns mit
sich zu verschnen ...«. Aber es steht doch nicht Gott in der Schuld, son-
dern nach der christlichen Lehre die gesamte Menschheit.

Es erscheint vollig unverstidndlich, wie man von Siinden reingewa-
schen werden kann, als Mensch, wenn man den Sohn jenes Gottes totet,
der einem die Siinden vergeben soll. Wenn Gott angeblich den Tod sei-

73 Katechismus der katholischen Kirche, a.a. O., Seite 186.

1P 216.73.216.96, am 20:40:35,

. © Urhebermechtiich geschtzter Inhalt.
tersagt, m mit, flir oder in Ki-Syster



https://doi.org/10.5771/9783828872233

WENN sicH EIN HONIGTROPFEN IM IMIEER AUFLOST ...

nes Sohnes annimmt, so erleidet doch er einen schweren Verlust. Damit
kann doch bei Gott keine Schuld ausgeglichen werden.

Auf der Suche nach dem Sinn des Kreuzestodes Jesu, so meint man, soll-
te zumindest die Dogmatik-Literatur der Kirche ein halbwegs erklarbares
Konzept entwickelt haben. Auch wenn nur ein {iberzeugter Christ daran
glauben kann, so sollte dieses Konzept doch verstandlich formuliert sein.

Wir schauen nach und es wird auch verstandlich!

Dies aber erst dann, wenn man die Lehre der Kirche weiter verfolgt,
dort heif3t es dann: »Christus hat uns durch seinen Opfertod am Kreuz
losgekauft und mit Gott versdhnt«. Nun versteht man auch die Formu-
lierungen im Katechismus, in denen vom Loskauf die Rede ist.

Eine geradezu primitive Vorstellung, dass Gott der Allméchtige jeman-
den loskaufen muss. Denn mit einer solchen Theologie ist man sofort im
Umfeld von Géttern, Teufeln, Ddmonen und bésen Geistern. Es wird pein-
lich und deshalb von Klerikern heute kaum noch laut gesagt: Gott kauft
vom Teufel, einem ebenbiirtigen Geschéftspartner, die Menschheit los!

Der Teufel muss aber doch auch ein Geschopf des allmachtigen Schop-
fergottes gewesen sein. Denn neben dem ,,guten” Sohn muss ja auch ein

»missratener Sohn existieren, der nach einem eher unbedeutenden Ap-
felgenuss der ersten Menschen die ganze Menschheit in seinem Griff hat.

So sind wir nun doch noch angekommen bei einer ganzen Gruppe von
Gottern, trotz eines Gottes, der zunéchst nur der eine und einzige gewe-
sen war, sich dann aber doch nicht behaupten konnte gegen die drangen-
den Erklarungsbediirfnisse der frithen Kirchenviter und die frommen
Wiinsche der Christenheit. Wenn man genau hinschaut, so sind wir nun
bei beinahe fiinf Gottern, denn man sollte auch die Mutter Jesu und dies
nicht nur im katholischen Polen, wohlwollend dazustellen.

Die biblischen Texte sprechen eindeutig von einem Losegeld, das
zu bezahlen ist, zur Befreiung der Menschen von der Teufelsherrschaft.
»Das Blut Christi ist der hohe Preis, der fiir die Erlosung dem Teufel ge-
zahlt werden musste ...«. Nur ein gottliches Wesen kann demzufolge von
einem gottlichen Wesen ein Opfer akzeptieren. Und so wird nun doch
noch ein Schuh draus.

Die Erlésungstheologie wurde im Wesentlichen vom Kirchenvater
Augustinus entwickelt, er machte aus dem Apfelbiss den Siindenfall der
gesamten Menschheit und den Beginn einer ,Teufelsherrschaft »Got-

74  Ludwig Ott, Grundriss der Dogmatik, a.a. O., Seite 223.

1P 216.73.216.96, am 20:40:35,

. © Urhebermechtiich geschtzter Inhalt.
tersagt, m mit, flir oder in Ki-Syster



https://doi.org/10.5771/9783828872233

WENN SICH EIN HONIGTROPFEN IM IMIEER AUFLOST ...

62

tes Zorn wurde gestillt, indem wir seinen Sohn téteten. Irgendwie muss
das Gott gefallen haben. Er hat es jedenfalls so gewollt ...«”.

Ich befiirchte jedoch, der Mensch Jesus starb fiir niemanden, sondern
Jesus starb nicht fiir die Menschen, sondern ganz alleine durch die Fol-
termethoden der Romer und die Grausamkeiten der Menschen.

Der biblische Bericht iiber eine Himmelfahrt Jesu, 40 Tage nach sei-
nem Tod, ist ebenfalls nur eine Fabel der Evangelisten. Diese Himmel-
fahrt ist genauso wenig zu denken, wie ein Hinabstieg in die Unterwelt.
Doch das irdische Leben Jesu konnte ja nicht einfach so weiter gefithrt
werden, nachdem, was angeblich so alles geschehen war. So kam man
konsequenterweise auf die Himmelfahrt eines Gottes, denn dhnliche
Himmelfahrtsgeschichten wurden in der Antike von vielen Médnnern
erzihlt, so zum Beispiel auch von Alexander dem Grofien.

Fiir die sich entwickelnden frithen Christengemeinden musste ein
schliissiges Ende des Erdenwandels Jesu gefunden werden und so kam
die Idee von einer Himmelfahrt gerade recht. Denn man stelle sich das
einmal vor, da lebt ein Gott ganz erdverbunden als Bauhandwerker unter
den Menschen und entschlift dann im Greisenalter ganz sanft im Krei-
se seiner Familie. Undenkbar!

So entstand die andere, nicht denkbare Vorstellung per Dogma fiir
alle Glaubigen:

»Christus fuhr mit Leib und Seele in den Himmel auf und sitzt
nun zur Rechten des Vaters«.

Dies alles soll sich nun so zugetragen haben? Ein Gott mit einem irdi-
schen Leib, mit einer verkldrten Seele und dieser Gott schaut seit der
Himmelfahrt von ,,oben* auf die Menschheit herab.

Man kommt nicht raus aus der Bredouille, die Theologie schafft sich
mit immer neuen Kopfgeburten, neuen Hypothesen und neuen Speku-
lationen immer neue Probleme, die, und das ist in der Kirchenhistorie
sehr gut zu verfolgen, zu immer neuen Gedankengebduden und diese
dann zu immer neuen Lehrsitzen und Dogmen fithren miissen.

Auch Rudolf Augstein sagt zu diesem Thema: »Nicht was der Mensch
Jesus gedacht, gewollt, getan hat, sondern was nach seinem Tode mit

75  Kurt Flasch, Warum ich kein Christ bin, a.a. O., Seite 201.

1P 216.73.216.96, am 20:40:35,

. © Urhebermechtiich geschtzter Inhalt.
tersagt, m mit, flir oder in Ki-Syster



https://doi.org/10.5771/9783828872233

WENN sicH EIN HONIGTROPFEN IM IMIEER AUFLOST ...

ihm gedacht, gewollt, getan worden ist, das hat die christliche Religion
bestimmt ...«.

Die Kirchenhistoriker haben es deutlich herausgearbeitet: Nachdem
das kommende Gottesreich, das von den frithen christlichen Gemeinden
erhofft worden war, ausblieb und die dritte Christengeneration gestor-
ben war, verstirkten sich bei der Entwicklung der Kirche zwei Prozesse.

Der erste Prozess war, dass nicht mehr die Erlosung des jiidischen Vol-
kes und die nahe Herabkunft eines Gottesreiches bevorstand, sondern
dass ab jetzt die Vorstellung einer Befreiung der individuellen mensch-
lichen Seele und deren Erlésung durch den Tod Jesu mit dem Verspre-
chen einer Gottesanschauung erst nach dem Ableben in den Vorder-
grund riickte, wenn man denn gottesfiirchtig gelebt hatte. Das biblisch
begriindete ,,Jiingste Gericht wurde mehr und mehr durch ein indivi-
duelles Gericht ersetzt. Das frithe Christentum vertagte einfach die Er-
losungserwartung ganz auf das Leben des Individuums nach dem Tod.

So hatte man jetzt ein theologisches Konzept entwickelt, das die Macht
eines allwissenden Gottes beschreibt, der das Verhalten der Menschen
im Auge behilt und jeden Einzelnen am Ende seines Lebens zur Rechen-
schaft zieht. So war ein Ort gefunden, an dem sich die géttliche Gerech-
tigkeit erst nach dem Tode vollzieht.

Der zweite sich abzeichnende Prozess war bis in das 5. und 6. Jahr-
hundert nach Chr. hinein die Vergéttlichung des Menschen Jesus, der
zu einem goéttlichen Wesen, ja zum Sohne Gottes wurde und trotzdem
gleichzeitig Mensch in einer Person bleiben musste.

Zwar versohnt sich ironischerweise Gott durch seinen Kreuzestod mit
sich selbst, aber es niitzte ja nichts, auch wenn sich hier ,, Abgriinde“ auftun.
Es musste iiber die Jahrhunderte hinweg eine theologisch-dogmatische
Losung erstritten werden, die dann auch als Dogma festgezurrt wurde:

»Jesus ist auch als Mensch der natiirliche Sohn Gottes«.

Allemal floss Blut ..., nicht nur am Kreuz, sondern auch beim jahrelan-
gen Streit der Kirchenviter um solche dogmatischen Positionen.
Obwohl kaum ein biblischer Inhalt authentisches Wort Jesu ist, so ist
doch eines unbestritten: Dieser Jesus dachte nicht im Traum daran, sich
als Gott oder gar als Gottes Sohn zu bezeichnen und schon gar nicht
als zweite Person einer Trinitdt, gar wesensgleich mit dem Vater. Er war

76  Rudolf Augstein, Jesus Menschensohn, a.a. O., Seite 15.

1P 216.73.216.96, am 20:40:35,

. © Urhebermechtiich geschtzter Inhalt.
tersagt, m mit, flir oder in Ki-Syster

63


https://doi.org/10.5771/9783828872233

WENN SICH EIN HONIGTROPFEN IM IMIEER AUFLOST ...

64

Jude und lebte als Jude und war in der Religion des Judentums tief ver-
wurzelt. Sich zum Gott zu erheben, so etwas lag ihm fern. Gar eine Got-
tesvorstellung von drei Gottheiten, dem Vater, dem Sohn und dem Hei-
ligen Geist als einen monotheistischen Gott zu verstehen, es hitte ihn
wohl intellektuell iiberfordert.

Uber hunderte Jahre nach seinem Tod musste die entstehende junge
Kirche jedoch auf Konzilien und Synoden, nachdem sie Jesus zur Gott-
heit erhoben hatte, konsequenterweise diese theologische Konstruktion
zu Ende denken.

So wurde aus dem Sohn eines Gottes auch eine Person, die nicht nur
Gott, sondern auch ganz Mensch war, denn gelebt hatte er ja, mit Fleisch
und Blut. Es war aber auch klar, dass dieser menschliche, historisch exis-
tente Jesus so langsam aber sicher durch die miindlichen Uberlieferun-
gen aus den Kopfen zu entschwinden drohte und von der Wirkung seiner
Person und seinen Aussagen nicht mehr viel {ibrig geblieben war. Daher
entwickelte man, intellektuell sehr anspruchsvoll, den Sohn eines Gottes
als zweite Person der Dreifaltigkeit weiter zu einer Person mit zwei Na-
turen. Mit einer menschlichen und mit einer gottlichen Natur und dies
alles in einer Person.

Es wurde logischerweise die zweite Person der Dreifaltigkeit jetzt in
zwei Naturen geteilt, denn man musste ja auch den Menschen Jesus ir-
gendwie in das gesamte theologische Gottes-Gebilde einbauen.

Die historische Entwicklung dieses Prozesses zu verfolgen ist zum
Verstdndnis der kirchlichen Dogmatik zwar nicht zwingend erforderlich,
doch immer wieder aufschlussreich. Sie macht in geradezu beispielhafter
Weise deutlich, wie sehr die Kirche mit ihrer institutionellen und dogma-
tischen Ausrichtung, mit ihren Glaubensgrundlagen und Glaubensbe-
kenntnissen reines Menschenwerk ist. Den Jesus der Bibel erkennt man
nicht wieder, dafiir eher das Schlechte im Menschen und hier vor allem
das boswillige und niedertrachtige in den Reprasentanten der sich ent-
wickelnden christlichen Kirche.

Das Wort Streit ist eigentlich nicht der richtige Ausdruck. Es wurden
Kémpfe ausgetragen mit einer Brutalitit und Harte, wie sie das frithe
Christentum bisher noch nicht erlebt hatte.

Die Auseinandersetzungen um die Frage, ob Jesus wesensgleich mit
dem Vater sei, oder ob er diesem untergeordnet sei, und damit verbunden
die Entscheidungen der Konzilien von Nicda im Jahre 325 und Konstan-
tinopel im Jahre 381 zur Trinitdtsfrage, sie waren schon mit sehr harten
Bandagen gefiihrt worden. Doch die Klarung der Frage, ob Jesus, wenn

1P 216.73.216.96, am 20:40:35,

. © Urhebermechtiich geschtzter Inhalt.
tersagt, m mit, flir oder in Ki-Syster



https://doi.org/10.5771/9783828872233

WENN sicH EIN HONIGTROPFEN IM IMIEER AUFLOST ...

er denn nun wesensgleicher Gott war, mit dem Vater und dem Heiligen
Geist, ob er nun auch vollwertig Mensch war, mit Leib und Seele, mit
Bewusstsein und Wille, diese Frage hielt weite Teile der Christenheit bis
in das 7. Jahrhundert hinein in Atem.

Die Aggressivitdt innerhalb der einzelnen christlichen Gruppierungen
in den Zentren des Christentums von Alexandrien, Antiochien, Kons-
tantinopel und Rom und die Intoleranz unter den Gemeinden, war das
einzige, was sie verband. Thre starre Haltung, ihr {iberzogenes Sendungs-
bewusstsein lief bei der Jesusfrage keine gemeinsame Losung zu.

Die ersten christlichen Gemeinden, vor allem im 6stlichen Mittel-
meerraum hatten die Gottheit Jesu entsprechend ihrem Auferstehungs-
glauben ganz naiv behauptet, ohne sich Gedanken iiber das Verhiltnis
von Gott-Vater zu Gott-Sohn zu machen, oder gar der Frage nachzuge-
hen, wie denn Jesus als Gott und als Mensch zu verstehen sei. Mal spra-
chen sie von mehreren géttlichen Personen, mal stellten sie die Gottheit
Jesu besonders heraus.

Dies war fiir sie vor allem deshalb auch kein Problem, weil den Men-
schen der Antike Gotter durchaus vertraut waren und sie die Séhne von
Gottern aus anderen Kulturen durchaus kannten. Diese Goétter der Ro-
mer und Griechen waren eigentlich wie sie, nur lebten sie anderswo und
waren unsterblich.

Es gab in der Antike Gottessohne genug. Herrscher altorientalischer
Grof3reiche wurden als GottessShne bezeichnet, in Agypten bezeichne-
te man schon weit vor Christus die S6hne des Pharaos als Gottes Sohne
und auch im Hellenismus wurde Alexander der Grof3e als Sohn des Zeus
verehrt. Auch Augustus in Rom bezeichnete sich selbst als Sohn Gottes.

Der Konfliktstoft und die beginnenden Diskussionen in der vor allem
philosophisch gebildeten Christenheit {iber die Frage, wie Jesus als Gott
und gleichzeitig als Mensch zu verstehen sei, sie war ab dem 4. Jahrhun-
dert nicht mehr aufzuhalten.

Vor allem der Zustrom von hellenistisch gebildeten Gldubigen der
Kirche, aber auch die antichristliche Polemik der sogenannten heidni-
schen Welt machte eine ernsthafte Auseinandersetzung um die Frage
nach dem einen Gott, dem Gottessohn und dem Menschensohn zwin-
gend erforderlich.

Wie lief§ sich aber ein Gott und ein Mensch in einer gelebten Per-
son verstehen? Wie konnte das sein, ein Mensch wird Gott, erst Messias,
dann Gottes Sohn, dann auch noch die zweite Person einer Trinitét? In
den folgenden Auseinandersetzungen galt es, durch das Bibelwort und

1P 216.73.216.96, am 20:40:35,

. © Urhebermechtiich geschtzter Inhalt.
tersagt, m mit, flir oder in Ki-Syster

65


https://doi.org/10.5771/9783828872233

WENN SICH EIN HONIGTROPFEN IM IMIEER AUFLOST ...

66

durch die authentischen Uberlieferungen zu kldren, wie dieser Jesus Got-
tes Sohn und zugleich auch Menschensohn sein konnte.

Was Jesus wirklich war und wollte, wir werden es wohl nie mehr erfah-
ren. Doch die Kirchenviter des 5. Jahrhunderts wollten es genau wissen,
oder besser gesagt, sie glaubten es genau zu wissen und der Streit darii-
ber eskalierte. Selbst der Heilige Geist, der ja erst kurz zuvor zu ,,gottli-
chen Ehren“ gekommen war, auch er konnte nichts mehr richten.

Obwohl letztlich bis in nachfolgende Jahrhunderte hinein diese Frage
ungeklért blieb, sind mehr als drei Konzilien der Frage nach der Mensch-
heit und Gottheit Jesu nachgegangen. Dies alles ohne nennenswerten
Erfolg, denn von einer einheitlichen Vorstellung {iber den Mensch und
den Gott in einer Person war man selbst am Ende der Regierungszeit des
Kaisers Justinian (482-565) im 6. Jahrhundert noch immer weit entfernt.

Trotzdem hatten die Kleriker es geschafft, zugegebenermafien nach
langen Auseinandersetzungen, am Ende des Konzils von Chalkedon im
Jahre 451 eine Glaubensgrundlage zu formulieren, die im Wesentlichen
bis zum heutigen Tage als Dogma giiltig ist:

»Die beiden Naturen Christi, die gottliche und die menschliche,
bestehen nach der Vereinigung ohne Verwandlung und Vermi-
schung in ihrer Eigenart unversehrt fort«.

Die theologische Auseinandersetzung, die zu einem handfesten Konfikt
ausartete, begann eigentlich schon weit vor dem Konzil von Chalkedon.
Einen ersten Losungsversuch gab es schon auf einem Konzil von Ephe-
sus im Jahre 431 nach Chr.. Auf diesem Konzil sollte die Angelegenheit
bereits einer Losung zugefiihrt werden. In der Gemeinde von Konstanti-
nopel ist zudem schon im Jahre 428 nach Chr. von Schldgereien zwischen
den Befiirwortern und Gegnern einer sogenannten monophysitischen
Lehre und einer dyophysitischen Lehre die Rede. Die monophysitische
Lehre geht vom Sohn Gottes aus, der die menschliche Natur annahm
und dabei vereinigte sich die géttliche und die menschliche Natur rest-
los in der gottlichen. Im Gegensatz zur dyophysitischen Lehre, bei der
man von der selbststindigen Existenz einer menschlichen Natur ausgeht.
Bei der Verbindung der gottlichen mit der menschlichen Natur bleiben
beide Naturen unvermischt und ungetrennt vorhanden.
Man muss das alles nicht verstehen, aber man sollte zumindest eine

Ahnung davon bekommen, was letztlich zu einer solchen, in der Tat blu-
tigen Auseinandersetzung gefithrt hat.

1P 216.73.216.96, am 20:40:35,

. © Urhebermechtiich geschtzter Inhalt.
tersagt, m mit, flir oder in Ki-Syster



https://doi.org/10.5771/9783828872233

WENN sicH EIN HONIGTROPFEN IM IMIEER AUFLOST ...

Im Laufe des Konzils von Ephesus im Jahre 431 erzielten die Bischofe
mit Bestechungen, mit Gewalttaten und mit Gaunereien ein Ergebnis, das
den Menschen Jesus nach monophysitischer Lehre mit nur einer, namlich
der géttlichen Natur, ausgestattet sah. Der Hauptvertreter dieser Theolo-
gie war Cyrill, der Bischof von Alexandrien. Er setzte seine ideologische
Vorstellung von der einen Natur Christi durch und definierte zusitzlich
auch die Frage nach der Gottesmutterschaft Marias. Sein Kontrahent, der
Patriarch von Konstantinopel, wurde als Folge dieser Entscheidung mal
eben in die Verbannung geschickt. Tenor dieses Konzils war die theolo-
gische Position eines Abtes von Konstantinopel, der sich deutlich zum
Monophysitismus bekannt hatte und die historische Formulierung prag-
te: »Die menschliche Natur wurde von der géttlichen Natur aufgesogen,
so wie sich ein Honigtropfen im Meer auflgst ...«

Der Kirchenvater Cyrill gab jedoch schon nach kurzer Zeit seine ei-
gene Position wieder auf. Denn die Proteststiirme ob dieser Lehre waren
im Ostlichen Mittelmeerraum so grof3, dass er schon im Jahre 433 nach
Chr. eine andere Formulierung unterzeichnete, in der Christus als wahrer
Gott und wahrer Mensch in ,,unvermischter Einheit“ bezeichnet wurde.

Aufgrund anhaltender Feindseligkeiten zwischen den theologischen

»Hochburgen“ im Mittelmeerraum und den Streitigkeiten zwischen den
einzelnen Kirchenvitern berief Kaiser Theodosius II im Jahre 449 er-
neut ein Konzil ein. Er war besorgt um die Einheit des Reiches, die er
nicht nur militarisch, sondern auch ideologisch zusammenhalten wollte.

Dieses Konzil ging als sogenannte ,Raubersynode® in die Geschichte
ein. Der Bischof von Rom, Leo [, hatte diese Bezeichnung gewihlt, weil
seine dogmatische Position von den zwei Naturen Jesu , die er durch Le-
gaten vortragen lassen wollte, erst gar nicht auf die Tagesordnung des
Konzils kam, sondern die ,,Schlagertruppen® der anderen Bischofe das
Konzil und die Argumente der theologischen Auseinandersetzung ganz
wesentlich bestimmten. Alle Patriarchen aus den ,,Zentren® der Christen-
heit hatten schlagkriftiges Pflegepersonal und Monche als ,,Bodygards®
zum Konzil mitgebracht.

Der neue Patriarch von Alexandrien, Bischof Dioskur, hatte eine so
grofie ,,Schutztruppe® dabei, dass er jederzeit in der Lage war, Wider-
stinde auf dem Konzil im Keim zu ersticken. Dioskur setzte sich, wie
sein Vorgénger, mit seiner Vorstellung der Ein-Naturen-Lehre durch,

77 Manfred Clauss, Ein neuer Gott fiir die alte Welt, a.a. O., Seite 439.

1P 216.73.216.96, am 20:40:35,

. © Urhebermechtiich geschtzter Inhalt.
tersagt, m mit, flir oder in Ki-Syster



https://doi.org/10.5771/9783828872233

WENN SICH EIN HONIGTROPFEN IM IMIEER AUFLOST ...

68

obwohl sein Kontrahent, der neue Bischof von Konstantinopel, fiir die
Zwei-Naturen-Lehre warb.

Drastisch beschreibt der Historiker Deschner in seinem Buch’®, wie
der dogmatische Streit auf dem Konzil verlief: »Auf Dioskurs Wink an
den Militdrgewaltigen wurden die Tiiren gedffnet, drangen Soldaten mit
geziickten Degen herein, dazu seine Leibwache, die alexandrinischen Pa-
rabolani, tobende Monche, die kreischende Menge. Rufe hallten durch
die grofie Marienkirche: ,Wenn einer von zwei Naturen spricht, sei er im
Bann!“, Heraus mit Eusebios! Verbrennt ihn, verbrennt ihn lebendig! In
Stiicke soll er geschnitten werden!... weil er Christus spaltet!«. Der Pa-
triarch von Konstantinopel versuchte bei den ,,Kampthandlungen® den
Altar der Konzilskirche zu erreichen, doch Bischof Dioskur »riss ihn zu
Boden, bearbeitete ihn mit den Fiiflen, worauf andere Synodalen ... sich
spontan anschlossen ...«. Der so Misshandelte erlag wenige Tage spater
seinen Verletzungen. Dass sich die Kirchenfiirsten gegenseitig exkommu-
nizierten, war noch die mildeste Form der Auseinandersetzung. Wenn
die anwesenden Bischofe wihrend des Konzils bei einer Abstimmung
einmal zOgerten, »ihre Unterschrift unter ein von Bischof Dioskur vor-
bereitetes Urteil zu setzen, lief3 dieser gleich wieder die Tiiren 6ffnen ...
die Bischofe unterschrieben ...«.

So lief} das Ergebnis dieses Konzils nicht lange auf sich warten: Die
Lehre von den zwei Naturen Jesu wurde verdammt. Ab jetzt galt der Mo-
nophysitismus, die beiden Naturen Jesu hatten sich wieder in einer ein-
zigen Natur vereinigt. Das Konzil legte fest: Gottliches und Menschli-
ches sei jetzt untrennbar vermischt und das Menschliche im Géttlichen
aufgegangen.

Kaiser Theodosius II stellte sich zundchst hinter diese Lehre, doch
auch nach diesem Konzil ging der Streit und das Chaos unter den ach
so christlichen Kirchenfiirsten weiter. Der rdmische Bischof Leo I bat
Kaiser Theodosius II schliefllich nach dieser ,Rdubersynode® eine neue
Synode einzuberufen.

Und nun passierte etwas Unerwartetes, Kaiser Theodosius II stiirzte im
Jahre 450 nach Chr. beim Jagdausflug vom Pferd und brach sich den Hals.

Der neue Kaiser Markian, der die ,,jungfriuliche” Schwester des vor-
herigen Kaisers geheiratet hatte, berief kurzfristig ein neues Konzil ein.
Man hatte doch tatsdchlich aus der Vergangenheit gelernt. Die Ereignis-

78 Karlheinz Deschner, Kriminalgeschichte des Christentum, Band 2, Die
Spatantike, Rowohlt Verlag, Hamburg, 5. Auflage 2013, Seite 223.

1P 216.73.216.96, am 20:40:35,

. © Urhebermechtiich geschtzter Inhalt.
tersagt, m mit, flir oder in Ki-Syster



https://doi.org/10.5771/9783828872233

WENN sicH EIN HONIGTROPFEN IM IMIEER AUFLOST ...

se und Auseinandersetzungen der vorangegangenen Konzilien zeigten
Wirkung. Man begrenzte von vornherein die Teilnehmerzahl des Be-
gleitpersonals der Bischofe. Die Historiker beschreiben es: »Der Stadt-
halter von Nicda erhielt den Auftrag, die grofie Zahl der Kleriker, M6n-
che und des ,,Pflegepersonals aus der Stadt zu entfernen und nur die
circa 550 Bischofe zuzulassen ... und auflerdem das Konzil naher an die
Hauptstadt nach Chalkedon zu verlegen ...«”.

Der Kaiser und seine Gemahlin fiihrten selbst den Vorsitz, man straff-
te die ,,Regie” und siehe da: Der Monophysitismus wurde verurteilt, die
Entscheidungen der vorangegangenen Konzilien verworfen und man
schickte jetzt den Patriarchen Dioskur in die Verbannung. »Die Herr-
scher kiirzten die Diskussion ab, sie legten den Bischofen ein Glaubens-
bekenntnis vor und stellten sie vor die Alternative: unterschreiben oder
abdanken ...«*.

Die Mehrzahl der Bischofe begriff allerdings ohnehin kaum, worum
es theologisch eigentlich ging. Die intellektuellen Féhigkeiten der Kir-
chenfiirsten auf den Synoden von Ephesus(im Jahre 431 und 449) waren
beschrinkt, so konnten mehrere Bischofe nicht einmal ihre Namen sch-
reiben und lieflen andere ihre Unterschrift geben. Auch auf dem Konzil
von Chalkedon waren vierzig Bischofe Analphabeten.

Nur das drohende Ultimatum des Kaisers ermoglichte es, dass der
theologische Streit nun endgiiltig entschieden wurde. Der Kaiser sprach
also mal wieder sein Machtwort und entschied die Glaubensfrage, nicht
die Kirchenfiirsten und schon gar nicht der Heilige Geist ...

Das Konzil legte einen Wortlaut fest, der eine grundsatzliche Kldrung
herbeifiihren sollte und bis heute Giiltigkeit hat, der aber, wenn man ihn
genau liest, doch nicht zur Klarheit und Eindeutigkeit des Dogmas bei-
tragen konnte, zumal damals schon die Formel ,,Christus in zwei Natu-
ren” von keinem begriffen wurde:

»Ein und derselbe ist Christus, der einziggeborene Sohn und Herr,
der in zwei Naturen unvermischt, unveranderlich, ungetrennt und un-
teilbar erkannt wird, wobei nirgends wegen der Einigung der Unter-
schied der Naturen aufgehoben ist, vielmehr die Eigentiimlichkeit jeder
der beiden Naturen gewahrt bleibt und sich in einer Person und einer
Hypostase vereinigt«®.

79 Manfred Clauss, Ein neuer Gott fur die alte Welt, a.a. O., Seite 444.
80 Manfred Clauss, Ein neuer Gott fir die alte Welt, a.a. O., Seite 444.
81  Zitat aus: www.wikipedia.org/wiki/Konzil_von_Chalcedon/...

1P 216.73.216.96, am 20:40:35,

. © Urhebermechtiich geschtzter Inhalt.
tersagt, m mit, flir oder in Ki-Syster

69


https://doi.org/10.5771/9783828872233

WENN SICH EIN HONIGTROPFEN IM IMIEER AUFLOST ...

70

Die Lehre von den zwei Naturen in einer Person war nach diesem
Konzil durchgesetzt. Das Verhdltnis zwischen der gottlichen und der
menschlichen Natur in Jesus Christus zugunsten der Zwei-Naturen-
Lehre festgelegt.

Wenn eines ganz sicher ist, so dies: Es wire dem Menschen Jesus nie
in den Sinn gekommen, sich geradezu schizophren in zwei Naturen
aufzuteilen, wie es die Dogmen der Kirche zum Leben und Wirken des
Christus jetzt ausdriicklich fiir den Glaubigen im Dogma beschreiben:

»Die gottliche und die menschliche Natur sind in Christus ... in
der Einheit der Person miteinander verbunden«.

Bei der Ausformulierung und Prizisierung eines solchen Gottesbegriffs
und der Zwei-Naturen-Person-Gottheitslehre mussten zwangslaufig zu-
satzliche Begriffsdefinitionen, Erklirungen und Verfeinerungen zu die-
ser theologischen Idee entwickelt werden.

Die menschliche und die gottliche Natur in einer Person der Dreifal-
tigkeit nicht gemischt, aber auch nicht getrennt voneinander, wie soll-
te das moglich sein?

Die dogmatischen Aussagen wurden immer komplexer und immer
unverstindlicher.

Wie solche eigenartigen Vorstellungen von einem monotheistischen
Gott in zwei Naturen in den Anfingen des Christentums entwickelt wer-
den konnten, lie3e sich ja noch beschreiben, aber nicht mehr verstehen.

Man mag nicht mehr folgen, wenn Vermischung und Trennung von
Naturen in einer Person so verpanscht werden.

Sind zwei Naturen in einem Menschen nicht vermischt, so sind sie
entsprechend der Wortbedeutung rein, separat, isoliert, ja getrennt von-
einander.

Sind sie nicht getrennt, so beschreibt der Duden die Wortbedeutung
des Adjektivs als nicht abgesondert, zusammen, ja mit anderem, in die-
sem Fall der zweiten Natur gemischt.

Und wie ist das jetzt zu verstehen?

Die Kleriker der Kirche verstehen es zwar auch nicht, haben es aber
trotzdem fiir die Glaubigen ausformuliert und es ist zu glauben, fiir alle
Christen bis zum heutigen Tage. Der Mensch Jesus hatte per Dogma, ent-
sprechend dem Konzilsbeschluss des fiinften Jahrhunderts, seine beiden
Naturen nun unvermischt und ungetrennt.

1P 216.73.216.96, am 20:40:35,

. © Urhebermechtiich geschtzter Inhalt.
tersagt, m mit, flir oder in Ki-Syster



https://doi.org/10.5771/9783828872233

WENN sicH EIN HONIGTROPFEN IM IMIEER AUFLOST ...

Der Begriff der Natur als biologische, geistige und kérperliche Eigen-
art oder Eigenschaft eines Menschen, hier bezogen auf die menschliche
Natur des Wanderpredigers in Galilda ist noch erklirbar, doch wie be-
schreibt man die gottliche Natur bzw. Eigenart Jesu im Menschen Jesus?
Und wie ldsst sich das unvermischt und ungetrennt verstehen?

Mir scheint, da sind Uberlegungen der Kirchenviter des 5. Jahrhun-
derts, weil sie nicht zu erkldren waren, doch sehr stark miteinander ver-
mischt, verunreinigt, ja verrithrt worden.

Was Jesus nach den Texten der Bibel gepredigt hatte, und was nun die
Christenheit im Mittelmeerraum zu glauben hatte, es war und ist einfach
nicht mehr in Einklang zu bringen.

Hat denn eigentlich niemand mal den naheliegenden Gedanken ge-
duflert, dass diese Gott-Mensch-Theologie deshalb nicht verstanden wer-
den kann, weil sie schlichtweg unsinnig ist?

Die kirchlichen Autorititen hatten sich einfach verrannt. Jesus musste
nach seinem Tode schrittweise zu einem Gott werden, also aus dem Ver-
kiinder ein Verkiindeter werden, obwohl man noch bis Ende des 3. Jahr-
hunderts ein guter Christ sein konnte, wenn man Jesus als untergeordnet
unter den Vater verstand. Es gab ja zunéchst nur den Jesus von Nazareth,
doch dann musste es ein Christus werden, ein wahrer Gott und ein wah-
rer Mensch. Dieser Christus der Kirche ist und bleibt allemal ein reines
Geschopf der Kirche.

Die Géttlichkeit Jesu musste, nachdem man sich beim Trinitdtsdog-
ma festgelegt hatte, gewahrt bleiben, doch die Uberlegungen einer Er-
losung der Menschheit durch das Leiden und die Kreuzigung Jesu war
nur aufrechtzuerhalten, wenn Jesus auch wirklich Mensch war. Wie die
beiden Naturen zu verstehen sein kénnten, war offensichtlich unerheb-
lich und die Konzilien sagen dazu nichts.

Die Dogmatikliteratur und die Lehraussagen der Kirche machen es
sich ziemlich einfach: Wenn Jesus nicht wahrer Gott ist, dann »hat er kei-
ne universale Bedeutung ...«. Wenn er nicht wahrer Mensch ist, dann
»kann er nicht konkret leben und leiden ...«*.

Der Gedankengang ist also nur schliissig, wenn Jesus beides zugleich
in einer Person vereinigt.

Die Theologen geben dann aber auch zu, dass nicht erklart werden
kann, wie eine solche Vereinigung in einer Person méglich ist und sie
retten sich wieder in den Glauben. Die Unendlichkeit Gottes sei der

82  Peter Hofmann, Katholische Dogmatik, a.a. O., Seite 174.

1P 216.73.216.96, am 20:40:35,

. © Urhebermechtiich geschtzter Inhalt.
tersagt, m mit, flir oder in Ki-Syster

71


https://doi.org/10.5771/9783828872233

WENN SICH EIN HONIGTROPFEN IM IMIEER AUFLOST ...

72

Grund dafiir, dass Jesus neben der gottlichen auch noch eine menschli-
che Natur besitzen kénne.

Wir machen es mal konkret: Der Mensch Jesus hat einen menschli-
chen Verstand, hat menschliches Wissen und Wollen und er soll zugleich
im Vollsinn wesensgleich Gott sein, also gottliche Einsichten und einen
allmiachtigen gottlichen Willen haben?

Es ist beim besten Willen nicht nachzuvollziehen, wenn ein und die-
selbe Person zwei Bewusstseine in sich vereinigen kann. Zudem wider-
spricht das Jesusbild der Evangelien der unsinnigen Annahme, in Jesus
gebe es zwei Bewusstseine und zwei Willen. Demnach weif3 er als Mensch
den Jiingsten Tag nicht, den er als allwissender Gott kennt.

Ist das denn alles vorstellbar? Der Gott Jesus wollte es, der Mensch
Jesus wollte es partout nicht und musste trotzdem hoéllische Schmerzen
ertragen, wurde gefoltert und hingerichtet. Die gottliche Natur in ihm
hatte sich jedoch entschieden, sie war sehr daran interessiert, dass der
Mensch sich opferte, damit die gesamte Menschheit ,,losgekauft” und
mit Gott verschnt wiirde. Sollte Gott-Vater das nicht mit seinem Sohn
vorher besprochen haben? Sollte die Kommunikation gestort gewesen
sein? In einer so wichtigen Sache.

Mir will scheinen, dass die Theologen der Kirche genauso wenig wis-
sen, wie die einfachen Glaubigen, die Kleriker kénnen ihr Nichtwissen
nur einfach besser zum Ausdruck bringen.

Als Kritiker dieser Theologie kann man es nur so sagen: Alle dogma-
tischen Aussagen der Kirche zu dieser Frage miissen als intellektuell un-
redlich bezeichnet werden.

Bei meiner Suche nach Erkldrungen habe ich sogar die Ausfithrungen
eines katholischen Hochschullehrers gefunden, der gar beide Lehren zur
Natur Christi, iiber die so heftig gestritten worden war, als Irrlehren be-
zeichnet. Der Monophysitismus (zwei Naturen werden zu einer Natur)
sei eine Irrlehre, weil in ihm die menschliche Natur verschlungen wiirde
und der Dyophysitismus (zwei Naturen bleiben eine gottliche und eine
menschliche Natur) sei eine Haresie, weil »hier die Menschheit und die
Gottheit so auseinandergerissen wird, dass die Einheit der Person Chris-
ti nicht mehr gedacht werden kann«®.

Bei solchen Ausfithrungen staunt sogar der Laie.

83 Michael Welker, Gottes Offenbarung, Neuenkirchener Verlagsgesellschaft,
Neuenkirchen-Vluyn, 3. Auflage 2016, Seite 252.

1P 216.73.216.96, am 20:40:35,

. © Urhebermechtiich geschtzter Inhalt.
tersagt, m mit, flir oder in Ki-Syster



https://doi.org/10.5771/9783828872233

WENN sicH EIN HONIGTROPFEN IM IMIEER AUFLOST ...

Es bleibt ein Geheimnis der Kirche und der Theologen, vor dessen Un-
begreiflichkeit wir Glaubigen nur noch schweigend verstummen kénnen.
Dieses Verstummen sollte aber erst dann geschehen, wenn wir Menschen
unsere gottgegebenen Denkmoglichkeiten auch voll ausgeschépft haben!

So wollen wir denn weiter schopfen und uns unseres Verstandes be-
dienen und weiter suchen nach Ausfithrungen, Versen und Kapiteln in
der Bibel, die zum Beispiel so lauten konnten:

»Ich bin Jesus Christus, wahrer Gott und zwar in der zweiten Person
der Trinitét. AufSerdem bin ich vollstdndiger Mensch und lasse mich fiir
euch kreuzigen, damit ihr von der Erbsiinde befreit werdet und Gott
euch wieder gnédig ist ...«

Bis jetzt habe ich sie noch nicht gefunden, eine solche Bibelstelle. Und
ich habe auch noch keinen getroffen, der sie gefunden hitte ...

84 Kurt Flasch, Warum ich kein Christ bin, a.a. O., Seite 256.

1P 216.73.216.96, am 20:40:35,

. © Urhebermechtiich geschtzter Inhalt.
tersagt, m mit, flir oder in Ki-Syster

73


https://doi.org/10.5771/9783828872233

1P 216.73.216.96, am 13.01.2026, 20:40:35. ©
m

mit, flir oder in Ki-Syster


https://doi.org/10.5771/9783828872233

4 Wenn die Kriminalitatsrate im
Vatikan weiter steigt ...

Wie soll man {iber etwas schreiben, das man nicht erkennen kann? Wie
tiber einen Gott als Person philosophieren, wenn diese gottliche Person
nicht existiert?

Wie kann man einem solchen Phantom nachspiiren, das angeblich
nur dann subjektiv erfahren wird, wenn man instidndig glaubt, dass es
tatsdchlich vorhanden ist?

Die Kirchen behaupten steif und fest, dass es den Heiligen Geist gibt.
Fragt man die Menschen in Mitteleuropa, so wird schnell klar, dass der
Glaube an den Geist Gottes so gut wie tot ist, dass er im Sterben liegt,
wie das gesamte Christentum in der westlichen Welt.

Hebt man den Blick, so stellt man jedoch erstaunt fest, dass dies nicht
oder vielleicht noch nicht fiir alle Regionen und Kontinente dieser Erde gilt.

Zwar beschworen europdische und auch deutsche Politiker nach wie
vor die ,,Grundwerte des christlichen Abendlandes®, doch spéitestens seit
der Zeit der Aufklarung ist das Christentum in die Defensive geraten.

Wenn nicht gerade Weihnachten oder Ostern ist, so sind die leeren
Kirchenbinke ein beredtes Beispiel fiir die Gottlosigkeit unserer Zivilge-
sellschaft. Erstaunlicherweise zeigt jedoch die wachsende Zahl der Mit-
glieder der sogenannten ,,Pfingstkirchen®, vor allem auf dem amerika-
nischen Kontinent, eine andere Entwicklung. Obwohl auch hier, wie in
Europa, die allgemeine Religiositit der Bevolkerung abnimmt, mischen
die ,,Evangelikalen“ in der amerikanischen Politik und in der Wirtschaft
maf3geblich mit.

So war zu sehen, wie zum Beispiel im amerikanischen Prasident-
schaftswahlkampf 2016, zumindest auf republikanischer Seite, das 6ffent-
liche Gebet und die Prasenz der Religion deutlich vorhanden war. Oder
sollte dies nur ein Schaustiick fiir die konservativen Wéhler in Amerika

1P 216.73.216.96, am 20:40:35, © Urhebermechtiich geschitzter Inhak &
tersagt, m mit, flir oder in Ki-Syster

75


https://doi.org/10.5771/9783828872233

WENN DIE KRIMINALITATSRATE IM V/ATIKAN WEITER STEIGT ...

gewesen sein? Die tatsichlichen Ausfithrungen des heutigen amerika-
nischen Prasidenten wihrend und auch nach seinem Wahlkampf mag
man nicht mehr diskutieren, schon gar nicht unter dem Gesichtspunkt
einer christlichen Ethik.

Und doch, man schatzt, dass sich fast 8o Millionen Amerikaner zu
den ,,Evangelikalen® zahlen. In Lateinamerika wéchst die Zahl der Mit-
glieder der Pfingstkirchen und der evangelikalen Auspragungen des
Christentums rasant.

Die ,,Pfingstler” sind die am schnellsten wachsende christliche Grup-
pierung in Brasilien, wihrend die Mitgliederzahlen der katholischen Kir-
che eher stagnieren.

In den Gottesdiensten der Pfingstgemeinden ist wirklich was los. Hier
wird die Prasenz des Heiligen Geistes, so wie sie sich in den Worten der
Bibel darstellt, ganz offentlich, man ist geneigt zu sagen, geradezu eks-
tatisch, inszeniert.

Barbara Opitz schreibt im Stern: »Die Zeit mit Gott ist hier wie ein
Konzert von Pur oder der Miinchener Freiheit, poppiger Schlagersound,
Lichtmaschinen tauchen die Bithne in Blau und Rot ... Discoeffekt«®.

Mit Singen und Beten, lautem Anrufen des Heiligen Geistes, Kran-
kenheilungen und Damonenaustreibungen, ja sogar ,,Zungenreden’, wird
der Gottesdienst gefeiert und die Kleriker der katholischen Kirche in Eu-
ropa schauen peinlich beriihrt zu.

Das Pfingstereignis der Apostelgeschichte in der Bibel wird zum Aus-
gangspunkt von Veranstaltungen, die nicht nach einer schlichten Liturgie
ablaufen, sondern in denen der Heilige Geist angeblich durch die Gldu-
bigen unmittelbar ,erlebt wird.

Krasser konnte der Gegensatz zum praktizierten Pfingstfest in Euro-
pa in den lutherischen und katholischen Kirchen kaum sein. Den hiesi-
gen Klerikern der Kirchen ist das ,ekstatische Herabrufen® des Heiligen
Geistes in den Gottesdiensten der Pfingstgemeinden geradezu suspekt.

Doch wie sollen sie ihrerseits das Pfingstereignis der Bibel den Glau-
bigen nahebringen, wie es erkldren und seine Bedeutung fiir den Chris-
tenmenschen erldutern? Sie tun sich schwer, die Theologen der Kirchen,
die Anwesenheit, die Wirkung und die gottliche Person des Geistes an-
schaulich zu machen, wo doch nichts ist, was anschaulich gemacht wer-
den kann, wenn nicht zufillig auch jemand ,,in Zungen redet".

85  Artikel von Barbara Opitz aus der Zeitschrift ,,Stern vom 27.05.2017.

76 |

1P 216.73.216.96, am 20:40:35,

. © Urhebermechtiich geschtzter Inhalt.
tersagt, m mit, flir oder in Ki-Syster



https://doi.org/10.5771/9783828872233

WENN DIE KRIMINALITATSRATE IM V/ATIKAN WEITER STEIGT ...

Wie kann man die Geschichte in der Bibel zumindest am Pfingsttag
verstindlich machen und dabei die Ubertreibungen und Uberzeichnun-
gen der Beschreibungen in der Apostelgeschichte relativieren? Wie tiber-
haupt den Heiligen Geist, der ja bekanntlich weht wo er will, begreiflich
machen? Eine schwierige, wenn nicht eine unmégliche Aufgabe, zumal
den meisten, wenn auch immer noch Steuer zahlenden Christenmen-
schen, die nicht nachvollziehbaren Formulierungen biblischer Inhalte
fremd geworden sind.

Zugegebenermafien ist es wirklich ,starker Tobak®, was einem da in
der Bibel présentiert wird, wie der Heilige Geist mit ,,Brausen” tiber die
Schar der Anhdnger des ehemaligen Wanderpredigers kam, der doch
angeblich noch nach seinem Tode von einigen gesehen worden sein soll.

Die kleine Gruppe jiidischstimmiger Jiinger, die zum Teil ihr norma-
les Leben aufgegeben hatten und nun als Aussteiger ohne Perspektive
und ohne Existenzgrundlage nicht wussten, was werden sollte, sie ver-
suchten, sich gegenseitig Mut zuzusprechen. Alle waren eher gescheiter-
te Existenzen, die nach ein oder zwei Jahren in Begleitung Jesu durchs
Land gezogen waren. Sie waren auf Spenden von Génnern angewiesen
und safSen nun in einem Haus in Jerusalem, um das jiidische Wochen-
fest (Schawuot) zu feiern. Thr Messias war seit acht Wochen tot und vor
sieben Wochen als ,, Auferstandener angeblich gesehen worden, aller-
dings nicht 6ffentlich, sondern nur von ein paar wenigen ,, Auserwéhlten"

Der Evangelist Lukas beschreibt eine Szene in der Apostelgeschich-
te, die so niemals stattgefunden haben kann. Er hat wohl bei der Aus-
schmiickung und Abfassung seines Textes etwas zu dick aufgetragen. Zu-
mal er selbst ja gar nicht dabei war und die Geschichte nur von anderen
kannte. Einer Erzahlung, die seit Generationen miindlich weitergetra-
gen worden war, denn das angebliche Ereignis selbst hatte sich ja schon
siebzig Jahre vorher zugetragen:

»Sie alle saflen am gleichen Ort zusammen. Da erhob sich vom Him-
mel her ein Brausen ... und erfiillte das ganze Haus ... Es erschienen ih-
nen Zungen wie von Feuer, die sich verteilten und einzeln herabsenk-
ten auf einen jeden von ihnen ... und alle wurden erfiillt vom Heiligen
Geist und fingen an in anderen Zungen zu reden ... so wie der Geist ih-
nen eingab ...« (Apg 2,1).

Ohne zynisch zu werden wird man bei einer solchen Beschreibung
doch ein wenig an den Baron von Miinchhausen oder an Grimms Mér-
chen erinnert, die dhnliche Geschichten erzihlten.

1P 216.73.216.96, am 20:40:35,

. © Urhebermechtiich geschtzter Inhalt.
tersagt, m mit, flir oder in Ki-Syster

77


https://doi.org/10.5771/9783828872233

WENN DIE KRIMINALITATSRATE IM V/ATIKAN WEITER STEIGT ...

78

Die kleine Schar der Jiinger Jesus, die ohne ihren Meister seit Wochen
ausharrten und auf seine ,Wiederkunft“ warteten, sie wird sicherlich in
Jerusalem zusammengesessen und beratschlagt haben, was denn nun zu
tun sei, aber eine solche Geschichte ...

Man stelle sich einmal den Schulhof einer Gesamtschule in einem Stadt-
bezirk mit hohem Migrationsanteil vor, oder konkret eine Schulklasse
mit 24 Schiilern und 18 verschiedenen Nationalititen. Alle Schiiler reden
in ihrer Muttersprache und alle verstehen alle. Es ist noch nicht vorge-
kommen, ein solches Ereignis, auf3er natiirlich in der Apostelgeschichte
der Bibel, und die darf bezweifelt werden. In der Schullandschaft wiirde
sich bei einem solchen Ereignis ein ,,Brausen erheben und die Integra-
tionsbemiithungen der Lehrer wiirden sowas von erleichtert.

An der historischen Tatsache, dass die Anhdnger Jesu irgendwann
losgezogen sind, um von dem Wanderprediger, seinem Leben und sei-
nen Worten in ihren Familien und ihrer ndheren Umgebung zu erzéhlen,
kommt man nicht vorbei. Auch dass sie sich zu Gruppen zusammenge-
schlossen haben, durch das Land gezogen sind und konspirative Treffs
im von Rom besetzten Land organisiert haben, ist sehr wahrscheinlich.
Trotzdem waren sie Juden geblieben und als solche feierten sie die jii-
dischen Feste wie alle anderen in Israel auch. So haben sie sicher auch
das Wochenfest gefeiert, an dem das jiidische Volk die Offenbarung der
Thoratexte und den Erntedank feierten. Solche Feiern des Schawuot gin-
gen mit dem Rezitieren von Thoratexten, Gesang und Tanz héufig bis in
die Morgenstunden.

Doch heute beschreibt die wissenschaftliche Textauslegung der Bibel
das Pfingstereignis, so wie es durch den Evangelisten formuliert ist, als
Unmoglichkeit. In Dogmatikerkreisen hat man allerdings auch gleich Er-
kldrungen fiir eine solche marchenhafte Erzdhlweise parat. So sollte an-
geblich die jidische Darstellung des Vorgangs der Offenbarung der Thora
durch Gott persénlich mit rabbinischer Ausschmiickung und Auslegung
umgedeutet werden. Denn nach den alten Schriften der Juden war das
Geschehen am Sinai voller Wunder gewesen, mit Donner und Blitz, mit
Feuer und Rauch und der Stimme Gottes. Denn als Gott am Sinai sprach,
»habe sich seine Stimme in siebzig Zungen geteilt, so dass jedes Volk die
Stimme seiner eigenen Sprache horen konnte ...«.

Somit hat wohl der Evangelist Lukas, fiinfzig Jahre nach dem Ereignis,
das Phidnomen einer beginnenden Verbreitung der Heilsvorstellungen
eines Wanderpredigers zu einer ekstatischen Lobhudelei der Grofitaten
Gottes gemacht und zu einem Sprach- und Hérwunder weiter ausgeformt.

1P 216.73.216.96, am 20:40:35,

. © Urhebermechtiich geschtzter Inhalt.
tersagt, m mit, flir oder in Ki-Syster



https://doi.org/10.5771/9783828872233

WENN DIE KRIMINALITATSRATE IM V/ATIKAN WEITER STEIGT ...

Das jiidische Wochenfest wie das Pessach-Fest wurde von den Kirchen-
vitern zum christlichen Pfingst- und Osterfest umgewandelt. Auf diese
Weise ldsst sich zumindest erkldren, warum solche Geschehnisse in die-
ser Erzahlweise in der Bibel stehen. Legitimieren ldsst sich die Theolo-
gie vom Heiligen Geist so nicht.

Schon das Alte Testament spricht an verschiedenen Stellen von einem
Geist Gottes und es ist durchaus verstidndlich, dass das jiidische Volk sei-
nem Gott einen Geist, eine Kraft zubilligte, die nach ihrer Uberzeugung
das irdische Leben erschaftt und die Menschen zum Guten antreibt. Die
Juden verstanden jedoch diesen Geist Gottes an keiner Stelle als eine ei-
genstdndige Person, sondern eher als eine Prasenz Gottes in dieser Welt,
als eine unsichtbare Kraft, die trotzdem wirksam ist.

Obwohl es unter Theologen als sicher gilt, dass Jesus selbst diesen
Geist nie als eine eigenstdndige Person, quasi neben dem Vater, verstan-
den hat, ist vor allem durch die Evangelisten Lukas und Johannes eine
Vorstellung vom Heiligen Geist entwickelt worden, die, wie in der Tauf-
szene Jesu, den Geist auch als sichtbare Gestalt daherkommen lasst.

So lassen sich im Neuen Testament durch die unterschiedlichsten Be-
schreibungen der Evangelisten und deren Vorstellungen von einem Geist
Gottes sowohl fiir die Darstellung des Geistes als Gestalt, als Person, als
auch fiir die Prisenz des Geistes als Kraft und Eigenschaft eines Gottes
in dieser Welt, Formulierungen finden.

Nachgewiesen ist in jedem Fall, dass in den Anfingen des Christen-
tums der Heilige Geist tiber einen sehr langen Zeitraum hinweg dem
Gott-Vater eindeutig untergeordnet war und er eher als Eigenschaft ei-
nes Gottes verstanden wurde, denn als Person. Gedanken {iber die Fra-
ge, wie die Drei, Vater, Sohn und Geist zueinander standen, waren bei
den ersten Christen tiberhaupt nicht im Blick.

Doch der theologische Streit in dieser Frage war von Anfang an vor-
programmiert. Im zweiten und erst recht im dritten Jahrhundert nach
Christus begannen die Bischéfe und Kirchenviter der noch jungen und
zeitweise verfolgten Kirche ihre eigenen theologischen Erkenntnisse tiber
den Geist als Gott strittig zu diskutieren. Es gab neben anderen einen
Kirchenvater Justin, einen Theophilus von Antiochien und einen Kir-
chenvater Irendus, denen vor allen Dingen daran gelegen war, dass die
heiligen Schriften und deren Autoren schon beim Schreiben vom Heili-
gen Geist inspiriert waren und die Bibeltexte nicht einfach als mensch-
liches Ideengut betrachtet werden durfte. Und so wurde schon damals
das Schrifttum als gottliches Wort im Sinne und in der Tradition der ent-

1P 216.73.216.96, am 20:40:35,

. © Urhebermechtiich geschtzter Inhalt.
tersagt, m mit, flir oder in Ki-Syster

79


https://doi.org/10.5771/9783828872233

WENN DIE KRIMINALITATSRATE IM V/ATIKAN WEITER STEIGT ...

80

stehenden Kirche gelesen. Nicht nur die Evangelisten, nein auch die Bi-
schofe nahmen fiir sich die Fiille des Geistbesitzes in Anspruch, um so
die hdretischen Vorstellungen iiber den Geist Gottes und sein Wirken in
den verschiedenen Gemeinden der sich ausbreitenden Kirche im wahrs-
ten Sinne des Wortes bekdmpfen zu konnen.

Und Haretiker gab es viele, unter anderem sogenannte Montanisten
und spiter auch die Pneumatomachen, die auf verschiedenen Zusam-
menkiinften der Bischofe und auf Synoden wegen ihrer falschen Auf-
fassung tiber die Rolle und Person des Heiligen Geistes als Sektierer ge-
brandmarkt und verurteilt wurden.

Das gesamte dritte wie auch das vierte und fiinfte Jahrhundert ist er-
fullt vom theologischen Machtkampf iiber die richtige Sichtweise auf
den Heiligen Geist, seine Wesenheit, seine Kraft und seine Stellung zu
den beiden anderen Personen, zu Gott dem Vater und Gott dem Sohn.

Immer wieder wurde der Heilige Geist bemiiht. Bei der Abfassung
und der Interpretation der heiligen Schriften, bei der Frage der intellek-
tuellen Fahigkeiten der Bischofe, bei den Entwicklungen der kirchlichen
Institutionen sowie beim grundlegenden Verstandnis der Texte in der Bi-
bel. Schon damals war nur der vom Geist beseelte Gldubige in der Lage,
die geistlichen Tiefen der Schriften richtig zu verstehen.

Dennoch blieb die Frage, ob denn der Geist ein Geschopf war, und
wenn ja, wer war dann der Schopfer und wie sind dann die drei als Vater,
Sohn und Geist zu verstehen? So lebte im 4. Jahrhundert ein Kirchenva-
ter Athanasius (300-373 nach Chr.), der schon frith gegen eine Unterord-
nung des Sohnes und des Geistes unter den Vater kimpfte und der den
HI. Geist als ,wesensgleich® zum Vater und Sohn beschrieb. Das Konzil
von Konstantinopel im Jahre 381 nach Chr. folgte, wie wir gesehen haben,
im Wesentlichen seinen Vorstellungen und denen der Kirchenvéter Ba-
silius und Gregor von Nazianz. Dieses Konzil legte die bis heute giiltige
Trinitétslehre und damit die Zuordnung und Rolle des HI. Geistes fest,
obwohl die Mehrheit der Bischofe des Konzils der sogenannten ariani-
schen Meinung zuneigte, dass namlich nur Gott-Vater ewig da war und
der Sohn und der Geist nachgeordnet sein sollten.

Auch stielen die Theologen nicht nur heute, sondern auch schon da-
mals an ihre sprachlichen Grenzen, wenn sie vom Wesen des Heiligen
Geistes sprachen. Die intellektuelle Einsicht sagte auch damals schon je-
dem, dass der Heilige Geist, so es ihn denn gibt, entweder von einem Gott
gezeugt/gehaucht oder ungezeugt/ungehaucht sein muss. Ist er von nie-
manden gezeugt/gehaucht, so war er immer schon da und es gibt zwei

1P 216.73.216.96, am 20:40:35,

. © Urhebermechtiich geschtzter Inhalt.
tersagt, m mit, flir oder in Ki-Syster



https://doi.org/10.5771/9783828872233

WENN DIE KRIMINALITATSRATE IM V/ATIKAN WEITER STEIGT ...

Gotter, ndmlich Gott-Vater und Gott-Geist. Sollte der Geist jedoch ge-
zeugt/gehaucht sein, so stellt sich sofort die Frage nach dem Erzeuger.

Ist der Geist vom Vater gezeugt/gehaucht, so hat dieser zwei Sohne, Je-
sus Christus und den Heiligen Geist. Sollte jedoch der Heilige Geist gar
vom Sohn Gottes gezeugt/gehaucht sein, dann handelt es sich um eine

»Enkeltheologie®, dann ist Gott gar der Grof3vater des Heiligen Geistes.
Wie sagte Peter Lustig hdufig in seiner Kindersendung ,,Lowenzahn™:
»Klingt komisch, ist aber so«!

Doch was machten die Viter des Konzils im Jahre 3817 »Sie schnatter-
ten wie ein ganzer Schwarm Elstern, ein Lirm wie von einer Horde Kin-
der ... aber entscheidend war und blieb die Meinung des Kaisers ...«*,
sagt der Historiker. Es lohnt sich, die Lebensgeschichte des Kirchenva-
ters Athanasius nachzulesen, sie ist typisch fiir die theologischen Ausei-
nandersetzungen der damaligen Zeit. Die unterschiedlichen Vorstellun-
gen der Kaiser und der Bischofe tiber die Frage, ob Jesus ,,wesensgleich*
oder ,wesensdhnlich® mit Gott-Vater sei, trieb Athanasius mindestens
fiinfmal, moglicherweise gar siebenmal in die Verbannung oder besser
gesagt in die Wiiste. So wurde er als Bischof verbannt, drangsaliert, wie-
der eingesetzt, verbannt, wieder eingesetzt, je nachdem, welche Vorstel-
lungen tiber Gott gerade an der Tagesordnung waren und welcher Vor-
stellung der Kaiser aus machtpolitischem Kalkiil gerade den Vorzug gab.
Es hitte alles auch ganz anders kommen konnen mit dem Wesen des
Heiligen Geistes.

Man ist geneigt zu sagen, dass Jesus sich im Grabe rumgedreht hit-
te, wenn er denn noch darin liegen wiirde, angesichts der Harte, Vehe-
menz und Brutalitdt, mit der fiir ,,géttliche” Positionen gekdmpft wurde,
die fiir Jesus tiberhaupt nicht ,,auf dem Schirm"“ waren.

Wer jedoch geglaubt hatte, dass es bei diesen Auseinandersetzungen
und theologischen Konflikten innerhalb der frithen Kirche nur um den
vom Heiligen Geist inspirierten rechten Glauben ging, den muss ich bit-
ter enttduschen. Es ging vor allem um die Politik des Romischen Reiches,
um Pfriinde und Bischofsstiihle, um Machtgehabe und personliche Que-
relen. So beschreibt ein Dokument die Synode der Kirche im Jahre 324
nach Chr. in Antiochia: Dort trafen sich wieder einmal die Viter, der
Historiker spricht schon von ,,Kirchenfiirsten’, sie hatten wieder einmal
die Kontroverse zu diskutieren, wie das denn nun zu verstehen sei, die
Wesenheit der géttlichen Personen. Und was passierte auf dieser Synode,

86 Manfred Clauss, Ein neuer Gott fir die alte Welt, a.a. O., Seite 371.

1P 216.73.216.96, am 20:40:35,

. © Urhebermechtiich geschtzter Inhalt.
tersagt, m mit, flir oder in Ki-Syster



https://doi.org/10.5771/9783828872233

WENN DIE KRIMINALITATSRATE IM V/ATIKAN WEITER STEIGT ...

82

die Bischofe des ostlichen Teils des Reiches exkommunizierten die Bi-
schofe des Westens, worauthin die Bischofe des Westens die des Ostens
exkommunizierten und so waren die unterschiedlichen Vorstellungen
tiber das gottliche Wesen endlich gleich, da alle exkommuniziert waren.
Erst die auflenpolitischen Entwicklungen des Romischen Reiches, nicht
die theologischen und vom Heiligen Geist inspirierten Uberzeugungen
der Viter fithrten die dogmatischen Lehrsétze der Kirche herbei, die
am Ende ausschlieSlich durch den Kaiser des Reiches festgelegt wurden.

Es sind hierbei wohl zwei Dinge besonders aufschlussreich. Zum ei-
nen werden die dogmatischen Entscheidungen sowie die Glaubenssitze
der Kirche mit oder ohne den Heiligen Geist von der weltlichen Macht
getroffen. Was jedoch noch schwerer wiegt, ist die Tatsache, dass bei der
Suche nach den Glaubenswahrheiten und dogmatischen Festlegungen
einer Kirche fiir alle Glaubigen die vom Geist inspirierten Kirchenviter
ein jiammerliches Bild abgeben. Thre Uberzeugungen sind deutlicher von
personlichen Gesichtspunkten und Interessen geleitet als von gottlicher
Eingebung. Die personlich motivierten Querelen stehen im Vordergrund
und die eigenen Pfriinde werden unter Berufung auf die Geistesgaben
verteidigt. Man kann sicher sagen, dass die Strukturierung und Normie-
rung der katholischen Glaubenslehre dieser Zeit in Wahrheit eine staat-
liche Angelegenheit war. Damit einher ging eine Kriminalisierung der
Hiresien und ihrer Anhinger - sowie eine Diffamierung der Juden und
der ,,Heiden" Bis ins 13. Jahrhundert hinein wird an diesen Glaubensfun-
damenten durch die Bischofe gebastelt und erst in einem relativ spaten
Glaubensbekenntnis des 13. Jahrhunderts wird dann endgiiltig aus dem
Heiligen Geist auch ein vollkommener und wahrer Gott.

Der Theologe Hans Kiing spricht von einem »hdchst komplexen, viel-
fach widerspriichlichen und in jedem Fall langwierigen Denkprozess ...«¥,
der dann zu dieser dogmatischen Sprachregelung vom Heiligen Geist
gefiihrt hat.

Die dritte Person der Dreifaltigkeit wird also nach dem heute giilti-
gen Dogma der Kirche so beschrieben:

»Der Heilige Geist geht aus dem Vater und dem Sohn als einem
einzigen Prinzip durch eine einzige Hauchung hervor«.

87 Hans Kiing, Das Christentum, a.a. O., Seite 230.

1P 216.73.216.96, am 20:40:35,

. © Urhebermechtiich geschtzter Inhalt.
tersagt, m mit, flir oder in Ki-Syster



https://doi.org/10.5771/9783828872233

WENN DIE KRIMINALITATSRATE IM V/ATIKAN WEITER STEIGT ...

Die Frage, wie ein géttliches Wesen haucht, ist nicht spéttisch gemeint.
Denn viele Theologen meiden diese Formulierung und sprechen von
dem Hervorgehen des Geistes aus dem Vater und dem Sohn. Geht aber
der Geist hervor aus Vater und Sohn oder wird er gehaucht, bleibt trotz-
dem nach dem Verstidndnis des normalen Christenmenschen die ,,Enkel-
theologie®. Wenn Jesus gezeugt ist aus dem Vater und der Geist hervor-
geht aus dem Vater und dem Sohn, so sind wir denn doch an der ,,Grenze
des Sagbaren®, wie selbst die Theologie es formuliert.

Mir scheint, dass immer dann, wenn die Dogmatikexperten Gott zu
nahe treten, die eigenartigsten Formulierungen und seltsamsten gedank-
lichen Uberlegungen fiir ein Dogma in Worte gekleidet werden, die die
Theologen selbst nicht mehr verstehen, obwohl sie doch an der Formu-
lierung und Entstehung des Dogmas selbst mitgewirkt haben.

Warum, um Himmels Willen, durfte der Geist Gottes, nicht wie im Al-
ten Testament beschrieben, die Kraft, die wirkméchtige Gegenwart Got-
tes in der Welt und im Leben der Menschen bleiben?

Die Beschreibung des Heiligen Geistes als eine Person der Dreifaltig-
keit ist ohnehin nicht vermittelbar, doch selbst den Geist als Kraft oder
Gegenwart Gottes in dieser Welt zu erkldren, gelingt kaum.

Deshalb noch einmal die Frage: Wie kann man sich zu etwas duflern,
dessen Existenz und Wirkungsweise keiner sehen kann, wie soll man
tiber etwas schreiben, das keiner erkennen kann?

Die Theologen, die Kleriker, sie kénnen das, sie beschreiben die Geist-
Theologie als zentrales Thema der Glaubenslehre und sprechen eindrucks-
voll iiber die Wirkungsweise des gottlichen Geistes in dieser Welt. Sie wer-
den vor allem immer wieder fiindig im Neuen Testament beim Apostel
Paulus, der interessanterweise viel {iber die Gaben des Heiligen Geistes
zu berichten weif3, obwohl er selbst beim Pfingstereignis gar nicht dabei
war. Die Pfingstkirchen, die Evangelikalen, auch die religiésen Fanati-
ker berufen sich immer wieder gerne auf die beschriebenen Geistesga-
ben in der Bibel. Paulus spricht von den ungewohnlichen Gaben der pro-
phetischen Rede, von Weissagungen, von Heilungen und von Wundern,
auch von Zungenreden. Ich bin iiberzeugt, dass heutigen Theologen die-
se Passagen eher unangenehm sind, denn es werden vielfach natiirliche
Talente und Gaben der Menschen als geistgewirkt verstanden, es werden
tibernatiirliche Vorgénge wie Heilungen durch Gebete behauptet, wo der
Verdacht des religiosen Selbstbetrugs naheliegt oder es werden Wirkun-
gen des Heiligen Geistes beteuert, deren Auftreten sich heute problem-
los medizinisch oder psychologisch erklaren lassen.

1P 216.73.216.96, am 20:40:35,

. © Urhebermechtiich geschtzter Inhalt.
tersagt, m mit, flir oder in Ki-Syster



https://doi.org/10.5771/9783828872233

WENN DIE KRIMINALITATSRATE IM V/ATIKAN WEITER STEIGT ...

84

Meine Uberzeugung ist nicht aus der Luft gegriffen: Die Kleriker sind
heute bei der Fragestellung zum Heiligen Geist auf dem Riickzug. Am
Ende ihrer Argumentation bleiben doch nur noch die Beschreibung ei-
ner Wirkung des Heiligen Geistes auf die innerkirchlichen Vorginge und
auf die personlichen Glaubensiiberzeugungen des einzelnen Christen tib-
rig. Hier kénnen sich allerdings die Theologen so richtig auslassen und
die Wirkung des Heiligen Geistes in der Kirche bei der Vermittlung des
Glaubens wortgewaltig beschreiben. Hier konnen sie ,Wortkonstrukti-
onen” so eindrucksvoll aufbauen, dass sie den normalen Christenmen-
schen nicht mehr erreichen. Nicht nur weit weg sind sie, diese Formu-
lierungen, vom Lebensalltag der Gldubigen, sondern auch weit entfernt
von jeder intellektuellen Ehrlichkeit.

Hier wird der Heilige Geist als Urheber der Heiligen Schriften auf-
gefasst, die Kirche wird als Ort der Erkenntnis des Heiligen Geistes be-
schrieben, nur der Heilige Geist ldsst den Christen die Worte Jesu er-
kennen, die Gemeinschaft des Heiligen Geistes gibt den Getauften die
verlorene Ahnlichkeit mit Gott zuriick, ja erst der Geistbesitz bedeutet
fir den Glaubenden, dass er Christus nahe ist. Die Zahl solcher Formu-
lierungen liefe sich beliebig erweitern.

Versucht man diesem ,,hohlen Geklingel“ in den dicken Biichern zur
Dogmatik der Kirche nachzuspiiren, so trifft man schnell auch auf die
Fluchtwege der Theologen, denn sie sind haufig selbst nicht in der Lage,
den Heiligen Geist und seine Wirkungsweise in der Welt halbwegs sinn-
voll und intellektuell redlich zu erlautern.

Es erscheinen Formulierungen wie: »Die Erkenntnis gottlicher, vor dem
natiirlichen Auge verborgener Wahrheiten, ist ... eine exklusive Geistes-
gabe ...« oder auch: »Die Fihigkeit gottlicher Erkenntnis ist vom Geist
selbst gegeben. Wer ihn hat, erkennt ihn, wer ihn nicht hat, erkennt ihn
nicht ...« und dann noch: »Glaubenswahrheit und Erkenntnis ist nicht
jedermann zugénglich und einsichtig ...«. Anschlieflend kommt immer
wieder der Hinweis, dass die »Wahrheit des christlichen Glaubens ... sich
der intellektuellen Kritik entzieht. Sie ist nur dem inspirierten Glaubigen
und zwar im Zirkel von geistiger Autorenschaft und inspirierter Schrift-
auslegung zuginglich ...«®.

88 In diesem Zusammenhang verweise ich auf die Ausfithrungen von
Bernd Jochen Hilberath zur Pneumatologie aus: Theodor Schneider
(Hrsg.), Handbuch der Dogmatik, Band 1, a.a. O., Seite 447 ff. und auf die
Formulierungen im Katechismus der katholischen Kirche, a.a. O., Seite 2111F.

1P 216.73.216.96, am 20:40:35,

. © Urhebermechtiich geschtzter Inhalt.
tersagt, m mit, flir oder in Ki-Syster



https://doi.org/10.5771/9783828872233

WENN DIE KRIMINALITATSRATE IM V/ATIKAN WEITER STEIGT ...

Eine geradezu typische Argumentation von Berufstheologen, die ein-
fach behaupten miissen, dass die Worte der Schrift nur von dem verstan-
den werden kénnen, und ihre Auslegung nur dem Menschen zugénglich
ist, der an die Wirkungsweisen des Heiligen Geistes glaubt.

Um diese Gedankenkonstruktion aufrechterhalten zu konnen, ist wie-
der einmal der bekannte Zirkelbeweis nétig und keiner wundert sich, dass
dieser dogmatische Teil des Glaubens dem sogenannten gedanklichen
Zugriff entzogen bleibt. Dabei ist dieses gesamte dogmatische Wortge-
bédude den Képfen von Theologen des vierten und fiinften Jahrhunderts
entsprungen. Die Theologen betonen allerdings heute zu ihrer Rechtfer-
tigung, denn diese intellektuelle Volte bemerken sie ja auch, dass hinter
dem christlichen Zirkelbeweis kein Vorsatz arglistiger Tauschung stehe,
sondern nur eine feste Glaubenstiberzeugung®.

Also, die Kleriker glauben daran und driicken es dann so aus: »Die
Erkenntnis gottlicher, vor dem natiirlichen Auge verborgener Wahrhei-
ten ist ... eine exklusive Geistesgabe«*°.

Welche Verrenkungen. Wie war doch die theologische Welt noch ein-
fach, als alles, was die geistlichen Gehirne der Kirchenviter ausgebrii-
tet hatten, einfach nur zu glauben war und dass alles, was nicht mit ih-
rer Vorstellung in Ubereinstimmung zu bringen war, als ketzerisch oder
heidnisch galt.

Doch mit einer solchen Argumentation kommt man heute, Gott sei
Dank, nicht mehr durch. Entweder interessiert sich kein Gldubiger und
schon gar kein Auflenstehender mehr fiir dieses Theologengerede oder
der Gldubige selbst ist nicht mehr in der Lage, die Lehrduflerungen der
Kirche zu durchschauen, angesichts der intellektuellen Miillberge und
Vernebelungstaktiken der Kleriker. Oder der Glaubige durchschaut es
und es wichst in ihm die Erkenntnis, dass er sich doch besser auf seine
eigenen menschlichen Geistesgaben verlassen muss, denn der Geist der
Theologen begriindet in der Kirchenliteratur den Geist Gottes in dieser
Welt zum Beispiel mit solchen hanebiichenen Formulierungen:

»Wenn die Wirklichkeit des Geistes im aus-sich-sein und beim-ande-
ren-sein sich vollzieht, und wenn von Gott gesagt werden muss, dass er
immer schon auf3er sich beim anderen und darin bei sich selbst ist, dann
steht der HI. Geist genau fiir diesen Vollzug, indem der Vater im Sohn

89 Kurt Erlemann, Unfassbar?, Neuenkirchener Verlagsgesellschaft,
Neuenkirchen-Vluyn, 2. Auflage 2012, Seite 51.
90 Kurt Erlemann, Unfassbar?, a.a. O., Seite 58.

1P 216.73.216.96, am 20:40:35,

. © Urhebermechtiich geschtzter Inhalt.
tersagt, m mit, flir oder in Ki-Syster

85


https://doi.org/10.5771/9783828872233

WENN DIE KRIMINALITATSRATE IM V/ATIKAN WEITER STEIGT ...

86

beim anderen seiner selbst und zugleich immer schon bei sich selbst ist
und der Sohn im Vater beim anderen und zugleich bei sich selbst ist. Der
HI. Geist ist der ,,Raum® ... in welchem Vater und Sohn immer schon
bei sich selbst und beim anderen sind, in noch gréferer Selbstlosigkeit
selbst bezogen«'.

Die kénnen einem ganz schon auf den Geist gehen, die amtlichen
Kirchenvertreter.

Die Theologie der Dreifaltigkeit und solche theologischen Aussagen
zum Heiligen Geist haben dazu gefiihrt, und diese Ansicht gibt es mitt-
lerweile auch in Teilen der Theologenzunft, wenn auch spit, dass heute
die Rede vom Heiligen Geist unverstindlich geworden ist und man sie
daher vielfach besser auf sich beruhen ldsst.

Ich bin mir ziemlich sicher, dass selbst Jesus von Nazareth dies alles
nicht mehr verstanden hitte.

Einig ist man sich in der Kirche allerdings darin, dass erst das tat-
sichliche Verhalten der Christenmenschen, wenn sie denn vom Heili-
gen Geist durchdrungen sind, einer so oder dhnlich gearteten Dogmatik
die notige Glaubwiirdigkeit in der Welt verleihen konnte.

Doch wo sind sie und wo waren sie, heute und in der Geschichte, die
Christen, die vom Geist inspiriert die ,,guten Werke® tun oder getan ha-
ben? Sollten gar nur die Kirchenfiirsten die Fiille des Geistbesitzes zu-
gesprochen bekommen haben und nur innerhalb der Kirche der Heili-
ge Geist wahrhaft wirken?

Der Mensch kommt ohne eigenes Zutun auf diese Welt und ist we-
der gut noch bose oder vielleicht besser gesagt sowohl gut als auch bose.
Dies aber doch nicht wegen der Religion oder wegen des Heiligen Geis-
tes, sondern trotz der Religion. Untersuchungen haben vielfach gezeigt
und es ldsst sich zur Zeit gerade fiir die extremen Islamisten sagen, dass
derjenige, der an einen Gott glaubt, dann gewalttatiger ist, wenn er zu-
vor in seinen heiligen Schriften liest, dass Gott die Gewalt billigt. Der
religiose Kontext fithrt bekanntlich auch und gerade im Koran zu gro-
Berer Aggressivitt.

Wenn in Mitteleuropa das ,,Bose” in einem Menschen iiberwiegt und
der Mitmensch durch welche Taten auch immer beeintrachtigt wird, so
haben der Rechtsstaat und die Zivilgesellschaft ,,Planken® eingezogen,
die es moglich machen, dass das Individuum sich frei entfalten kann,

91 Bernd Jochen Hilberath in: Theodor Schneider (Hrsg.), Handbuch der

Dogmatik, Band 1, a.a. O, Seite 534.

1P 216.73.216.96, am 20:40:35,

. © Urhebermechtiich geschtzter Inhalt.
tersagt, m mit, flir oder in Ki-Syster



https://doi.org/10.5771/9783828872233

WENN DIE KRIMINALITATSRATE IM V/ATIKAN WEITER STEIGT ...

ohne die Rechte und Privatsphire der anderen Menschen zu beeintréch-
tigen. Nur so kann in demokratischen Gesellschaften Leib und Leben je-
des Einzelnen gesichert werden. Auch wenn dies zur Zeit in nur weni-
gen Gesellschaften und Staaten dieser Erde praktiziert wird, auf einen
solchen Weg muss sich in jedem Fall die gesamte Menschheit machen.

Doch wo ist da der Heilige Geist? Man kann ein guter oder auch ein
schlechter Mensch sein, und dies ohne Glauben an welches gottliche
Wesen auch immer. In den USA ist z. B. bekannt, dass signifikant mehr
Kirchganger fiir die Todesstrafe und fiir Folterungen von Gefangenen
sind, als Nichtkirchginger®.

Der Heilige Geist kann doch wohl nicht mitmachen, wenn nicht nur
trotz, sondern sogar wegen der Religion ganze Volker oder Volksgrup-
pen ermordet werden. Wo war denn der Heilige Geist, der doch nach
den Aussagen der Kirche den Glaubenden in seiner ethischen Haltung
starkt und zum Tun des Willen Gottes befihigt, als in Deutschland Mil-
lionen von Juden deportiert und ermordet wurden? Wo war gar der
Papst, wenn doch der Heilige Geist exklusiv an Leitungsfunktionen der
Kirche gebunden ist? Wo war er, als der ausgewiesen christliche Prési-
dent der USA mit Tauschungsmanévern den Krieg im Irak vom Zaune
brach? Wo ist er, wenn im Jemen und in Somalia sieben Millionen Min-
ner, Frauen und Kinder langsam aber sicher in einer beispiellosen Hun-
gersnot versinken, weil sich religiose Gruppierungen mit Hilfe benach-
barter Machthaber gegenseitig massakrieren?

Oder weht der Geist gar nur dort, wo Hilfsorganisationen Fliichtlin-
ge im Mittelmeer vor dem Ertrinken retten? Weht er auf dem Bérsen-
parkett oder in der Suppenkiiche fiir Obdachlose? Weht er gar im Vati-
kan, wo die Zahl der Verbrechen, darunter Wirtschaftsdelikte, Pddophilie
und Drogenhandel, nach Aussagen des Generalstaatsanwaltes des Heili-
gen Stuhls Gian Milano, nach wie vor ansteigt®.

Nein und abermals nein, man kann das Gute und das Humane in der
Welt nicht fiir sich und seinen Heiligen Geist reklamieren und die Bos-
heiten der Menschheit und die Grausamkeiten von Krieg, Hunger und
Zerstorung den Unfreiheiten der Menschen und irgendwelchen von Gott
geschaffenen widergottlichen Kriften anlasten.

92 Vgl. hierzu: Gerhard Czermak, Problemfall Religion, Tectum Verlag, Marburg
2014, Seite 315.
93 Siehe: Meldung in: ,,Spiegel online vom 02.02.2015.

1P 216.73.216.96, am 20:40:35,

. © Urhebermechtiich geschtzter Inhalt.
tersagt, m mit, flir oder in Ki-Syster



https://doi.org/10.5771/9783828872233

WENN DIE KRIMINALITATSRATE IM V/ATIKAN WEITER STEIGT ...

88

Der Geist Gottes, er wehte damals nicht und er weht auch heute nicht,
er weht tiberhaupt nicht.

Der menschliche Geist, nicht der gottliche Geist, weht in den Gehir-
nen, ohne dass die Medizin bis heute Klarheit dariiber hat, wie die Be-
ziehungen zwischen Geist und Gehirn ,,ablaufen’, wie menschliches Be-
wusstsein und psychologische und physiologische Faktoren miteinander
kommunizieren.

Die Kluft zwischen dem theologischen Gerede vom Heiligen Geist
und dem tatsdchlichen Weltgeschehen im Grofien und im Kleinen ist
uniiberbriickbar.

Wenn dies aber so ist, dann wére doch vor der Konstruktion eines sol-
chen theologischen Uberbaus iiber eine Pfingstgeschichte, vor der Ent-
wicklung von Lehrsétzen und Sinnbeschreibungen tiber einen solchen
biblischen Vorgang die tatsdchliche Gegebenheit, am besten durch romi-
sche Historiker, die unverdachtig waren bei der Beschreibung von ,,iiber-
natiirlichen® Vorgangen, zu sichern gewesen. Dieses Faktum ist bis heute,
trotz aller Beteuerungen der Kirche, eben nicht gegeben.

Die Kirche will einfach, ja muss das Privileg behalten, dass nur sie die
eine gottliche Wahrheit nicht nur zum Pfingstereignis fiir alle Menschen
vermitteln kann und dazu braucht sie die angebliche Tatsachlichkeit der
biblischen Erzéhlungen, denn nur so bleibt sie unentbehrlich fiir die Be-
statigung eines Heiligen Geistes, dessen Existenz in dieser Welt nicht er-
kannt werden kann.

Papst Johannes Paul II driickte es in einer Audienz am 17.10.1990 so
aus: »Die Person des Heiligen Geistes {ibersteigt die Moglichkeiten ... der
menschlichen Erkenntnis in besonderer Weise ... Fiir uns ist die dritte
gottliche Person der verborgene und unsichtbare Gott ...«.

So wollen wir es einfach akzeptieren und die Suche nach dem Hei-
ligen Geist in dieser Welt unterlassen und auch das Schreiben iiber ihn
und wir sollten nicht daran rithren, vor allem nicht an den Feiertagen
zu Pfingsten. Denn diese Tage sind auch ohne geistliche Erkenntnis, ja
sogar ohne Kenntnis des gesamten biblischen Geschehens im Durch-
schnittsbewusstsein der Biirger und Arbeitnehmer ein gewiinschter und
gewohnheitsméfiger Termin.

1P 216.73.216.96, am 20:40:35,

. © Urhebermechtiich geschtzter Inhalt.
tersagt, m mit, flir oder in Ki-Syster



https://doi.org/10.5771/9783828872233

5 Wenn die Kirche der Jungfrau Maria
keine Eizelle zugesteht ...

Es ist schon ein starkes Stiick. Da verlobt sich ein alter Mann, der nach
den apokryphen (verborgenen) Schriften aus dem ersten und zweiten
Jahrhundert nach Chr., die keine Aufnahme in den Kanon der Bibel ge-
funden haben, schon ein Greis von achtzig Jahren gewesen sein soll, mit
einer blutjungen Frau, die gerade dem Kindesalter entwachsen ist. Dies
muss selbst fiir die damaligen Verhiltnisse im Ostzipfel des Romischen
Reiches kein alltdglicher Vorgang gewesen sein.

Der greise Witwer diirfte auch nach den Erkenntnissen heutiger bio-
medizinischer Forschung und in Anbetracht seiner eigenen korperlichen
Méglichkeiten sehr tiberrascht gewesen sein, dass diese junge Frau offen-
sichtlich in ,,guter Hoffnung“ war. Er hatte sicher heute und erst recht vor
tiber 2000 Jahren dafiir keine plausible Erkldrung. Dass sie schwanger
war, lief§ sich nicht mehr verbergen. Das Problem war nur, beide wuss-
ten nicht, von wem geschwiéngert. Dass der alte Herr deshalb ziemlich
sauer war, kann man sich gut vorstellen.

Nach der Uberlieferung soll ihm jedoch ein Engel die peinliche Si-
tuation erklart haben. Diese Erkldrung muss so iiberzeugend gewesen
sein, dass er seine Uberlegungen zur Trennung von dieser jungen Frau
daraufhin wieder verwarf.

Welch eine skurrile Geschichte, ein Methusalem mit einer werden-
den Mutter, unterwegs in der rémisch besetzten Provinz. Und ausge-
rechnet dieser alte Mann mit seinen circa achtzig Jahren, bei einer durch-
schnittlichen Lebenserwartung von rund vierzig Jahren im damaligen
Romischen Reich, er soll sich nun aufmachen, mit einer jungen Frau in
Umstanden, um in einem Nest namens Bethlehem in Galilda an einer
Volkszahlung teilzunehmen.

1P 216.73.216.96, am 20:40:35, © Urhebermechtiich geschitzter Inhak &
tersagt, m mit, flir oder in Ki-Syster



https://doi.org/10.5771/9783828872233

WENN DIE KIRCHE DER JUNGFRAU MARIA KEINE EIZELLE ZUGESTEHT ...

90

Die historisch-kritische Bibelforschung hat diese schéne Weihnachts-
geschichte langst widerlegt.

Schade eigentlich, denn wenn es das Weihnachtsfest mit der Geburts-
geschichte heute nicht geben wiirde, man miisste es erfinden, schon al-
leine wegen der Umsitze der Kaufmannschaft.

Doch auch nach iiber 2000 Jahren ergeben sich immer noch Fragen,
die mit der Geburt dieses ,Menschensohnes® zusammenhingen. Mogli-
che Antworten entlarven dieses schéne Marchen jedoch schnell als eine
Legende, die so nie stattgefunden haben kann.

Die Fakten der historischen Forschung sprechen, wie wir gesehen ha-
ben, eindeutig gegen diese Geschichte.

Aber auch die realistische Einschitzung, dass ein so alter Mann mit
einer Teenagerin, hoch schwanger, einen FufSmarsch von tiber 160 Kilo-
metern antritt, ohne die heute tibliche Outdoorkleidung, ohne gekenn-
zeichnete Wanderwege, dafiir aber mit einem storrischen Esel, man kann
es kaum glauben.

Ich denke vielmehr, dass dieser alte Mann unterwegs zusammenge-
brochen wire und die Hochschwangere wahrscheinlich, angesichts der
Strapazen, eine Frithgeburt gehabt hitte.

Der Sohn der Maria, den die Christen als Sohn Gottes verehren, er ist
sicher geboren worden, das ist historisch belegt. Aber nicht unter die-
sen Umstdnden.

Zumal dieser alte Joseph bis auf ganz wenige Hinweise in der Bibel
nach der Geburtsgeschichte sang- und klanglos aus den Evangelien ver-
schwindet.

Und doch, die Christen des zweiten Jahrhunderts nach Chr. hatten
durch die Erzéhlung des Evangelisten Lukas so wenigstens eine schone
Geschichte tiber die Geburt eines Gottessohnes und auch iiber die Mut-
ter dieses Sohnes, die dann spater sogar zu einer Gottesgebarerin werden
sollte. Und was fiir die damaligen Kirchenviter ganz besonders wichtig
war, die Geschichten und Verheiflungen des Alten Testamentes waren
angeblich Wirklichkeit geworden.

Als Erklarung findet das gerade beginnende Christentum selbstver-
standlich Hinweise in den alten Schriften der Juden zur Geburt eines Got-
tessohnes beim Propheten Jesaja. Hier kiindigt der Kénig Ahas in Jeru-
salem wéhrend eines Krieges im Jahre 734 vor Christus eine junge Frau
an, die schwanger wird. Der Prophet sprach von einem baldigen Ereig-
nis, kann also nach meiner Uberzeugung nicht die Geburt eines Kindes
gemeint haben, das dann mehr als 700 Jahre spéter geboren werden soll.

1P 216.73.216.96, am 20:40:35,

. © Urhebermechtiich geschtzter Inhalt.
tersagt, m mit, flir oder in Ki-Syster



https://doi.org/10.5771/9783828872233

WENN DIE KIRCHE DER JUNGFRAU MARIA KEINE EIZELLE ZUGESTEHT ...

Die Evangelisten entwickelten trotzdem die Idee der Empféingnis ei-
ner jungen Frau namens Maria, die nicht auf natiirlichem Wege, son-
dern vom Heiligen Geist geschwéngert worden sein soll. Sie konzipier-
ten auch noch die wunderbare und schmerzlose Geburt eines Kindes in
irgendwelchen Unterstinden auf freiem Felde. Wobei allerdings nach
den Visionen der frithen Kirche diese Frau auf unergriindliche Weise so-
wohl bei der Begattung als auch beim Geburtsvorgang selbst und auch
nach der Geburt ihre Unschuld nicht verliert. Durch diese Geschich-
te wurde aus einer normalen jungen Frau des jiidischen Volkes, die ein
Kind bekommt, in der Heilsgeschichte der Bibel eine beinahe gottglei-
che ,,Himmelsfiirstin®

Man fragt sich, warum musste eine solche Legendenbildung entste-
hen, warum eine solche Geburtsgeschichte?

Der alte Joseph selbst musste nach den Aussagen der Bibel aus dem
Hause und Geschlechte Davids stammen und die Geburt des Kindes
musste nach Bethlehem verlegt werden, weil der Messias der Juden aus
dem Hause und Geschlechte Davids hervorgehen sollte. Dieser Tatbe-
stand war ja schon Gegenstand bei der Christuslehre. Zu erkldren ist es
eigentlich nicht, dass diese Weissagungen der hebriischen Schriften er-
fillt werden mussten, wo doch Joseph nach dem Glauben der Christen
an der Befruchtung der Eizelle Marias tiberhaupt nicht beteiligt war und
das Kind demzufolge nicht aus dem Geschlechte Davids stammen konnte.

Vielleicht hilft bei der Beantwortung dieser Frage der Katechismus der
katholischen Kirche ja weiter. Auf der Suche nach den Antworten wird
einem beim Studium jedoch sofort klar, dass wiederum der Sinn eines
solchen Geschehens nur fiir den wirklich Glaubenden erfassbar ist. Er-
fasst man dies jedoch nicht, so bleibt dem kritischen Betrachter nur die
Méglichkeit, eigene Nachforschung in den Schriften anzustellen, um so
der Sache eher auf den Grund gehen zu konnen.

Beleuchtet man die Entwicklung dieser Geschichte genauer, dann wird
deutlich, dass aus einer urspriinglich jungen jiidischen Frau, die die Mut-
ter eines vermutlich unehelichen Kindes war und die aufSerdem nach der
Bibel spdter noch weitere Kinder bekam, dass nach der Vergoéttlichung
ihres ersten Sohnes durch die Kirchenviter eine reine, siindenfreie und
allzeit jungfrauliche Gottesmutter werden musste.

Bedient man sich seines eigenen Verstandes, ein geradezu abenteu-
erlicher Vorgang.

Nicht die Bibel, nicht einmal die Evangelisten entwickelten diese Le-
gende von der immerwihrenden jungfriulichen Gottesmutter Maria,

1P 216.73.216.96, am 20:40:35,

. © Urhebermechtiich geschtzter Inhalt.
tersagt, m mit, flir oder in Ki-Syster

91


https://doi.org/10.5771/9783828872233

WENN DIE KIRCHE DER JUNGFRAU MARIA KEINE EIZELLE ZUGESTEHT ...

92

sondern die sogenannte junge Kirche tat dies selbst. Die Kirchenviter
der ersten Jahrhunderte nach der Geburt Christi schufen die Figur ei-
ner Gottesgebirerin und schafften so eine glaubensbindende Gottin nach
griechischem Vorbild.

Mit Blick auf die Mythologie im alten Agypten, der Mythologie der
Griechen und Romer schufen die Bischofe und Kleriker die tibernatiir-
liche Geburt eines Wesens aus einer Goéttin, und dies im Gegensatz zu
einer natiirlichen Zeugung, Empfingnis und Geburt.

Schon ein kurzer Blick in die Entwicklung der unterschiedlichsten
Hochkulturen am Nil und am Euphrat zeigt, dass die jungfréauliche Ge-
burt eines Erlosers durchaus auch in anderen Religionen und Mythen
vorkommt. Auch haben in den Erlésungsmythen beinahe aller Religio-
nen der Erde Jungfrauen immer eine besondere Rolle gespielt.

So gebar die Jungfrau des Christentums auch einen Sohn, der Mensch
war und einen Ziehvater mit Namen Joseph hatte und der zugleich nach
den entwickelten Glaubensgrundsétzen der frithen Kirche auch Gottes
Sohn sein musste. Das Ringen um den Glauben an einen wahren Gott,
der auch gleichzeitig Mensch war und vor allem die Auseinandersetzun-
gen um einen Konsens in dieser Frage unter den Christen, diese Ausei-
nandersetzungen dauerten Jahrhunderte.

Die Konflikte um die Frage eines Gottes in drei Personen und deren
Beziehungen zueinander waren noch in vollem Gange, da entwickelte
sich logischerweise die dogmatische Fragestellung in Klerikerkreisen zur
bereits angesprochenen gottlichen und menschlichen Natur Jesu. Hiermit
verbunden war dann auch die Streitfrage, als was die Mutter Jesu denn
nun bezeichnet werden diirfe und an welche beinahe géttlichen Eigen-
schaften dieser Frau nun zu glauben sei.

Die Logik sagte nicht nur jedem Christen, sondern auch jedem Men-
schen: Wer Mensch war, und das sollte Jesus ja auch gewesen sein, der
hatte auch eine Mutter. War also die Mutter eines Sohnes Gottes auch
eine Gottesmutter? Wie konnte gar ein Mensch, eine Jungfrau, einen
Gott gebiren?

Bei den unterschiedlichen Auffassungen tiber diese dogmatischen
Grundfragen, vor allem im Osten des Romischen Reiches, kristallisier-
ten sich unter den damaligen Kirchenoberen zwei Positionen heraus. Die
einen sprachen wegen der Gottheit Christi bei Maria von einer Gottes-
gebirerin, die anderen, da Gott ja bekanntlich schon vor der Zeit exis-
tiert haben musste und nicht noch geboren werden miisse, von einer
Menschengebirerin, zumal ein Mensch ja keinen Gott gebdren konne.

1P 216.73.216.96, am 20:40:35,

. © Urhebermechtiich geschtzter Inhalt.
tersagt, m mit, flir oder in Ki-Syster



https://doi.org/10.5771/9783828872233

WENN DIE KIRCHE DER JUNGFRAU MARIA KEINE EIZELLE ZUGESTEHT ...

Auch diese fundamentalen Auseinandersetzungen wurden im Konzil
von Ephesus, einer damals bedeutenden Stadt Kleinasiens an der West-
kiiste der heutigen Tiirkei gelegen, im Jahre 431 nach Christus entschie-
den und als Dogma von den Konzilsvatern formuliert und verkiindet.

Wie wir bereits angesprochen haben war Jesus danach sowohl Gott
als auch Mensch und die Mutter Jesu war jetzt wahrhaft eine Gottesge-
bérerin. Es ist allerdings nicht ganz sicher, ob die Verkiindigung der Got-
tesmutterschaft Mariens in diesem Konzil zweifelsfrei festgelegt worden
ist, da die Konzilstexte zu diesem Thema keine ausdriickliche Aussage
enthalten. Stattdessen gehen die Konzilschronisten davon aus, dass ein
Dogma zur Gottesmutterschaft nur die Folge der damals entstandenen
dogmatischen Lehre von den beiden Naturen Jesu, der menschlichen
und der géttlichen Natur, gewesen sein muss.

In der Dogmatikliteratur hort sich der so entstandene Glaubenssatz
dann so an:

»Maria ist wahrhaft Gottesmutter. «

In den Konzilsaussagen heift es weiter: »Wer nicht bekennt, dass die hei-
lige Jungfrau Gottesgebdrerin ist ... der sei mit dem Kirchenbann belegt«.

Fragt man den Historiker, der aufgrund der umfangreichen und rela-
tiv zuverldssigen Quellenlage dieser Zeit die Umstande und die Durch-
fithrung des Konzils von Ephesus erforscht hat, so ergibt sich ein auf-
schlussreiches Bild, das in den theologischen Schriften so gut wie keine
Erwéhnung findet, aber fiir den heutigen Christenmenschen besonders
aufschlussreich ist.

Die Betrachtung der historischen Entwicklung solcher Glaubenssit-
ze lasst die zementierte Lehraussage der Kirche in einem ganz anderen
Licht erscheinen.

Hauptverantwortlicher und Hauptverteidiger der Position der bereits
ausgefiihrten Zwei-Naturen-Lehre und der Lehre einer Gottesgebarerin
war der Patriarch Cyrill von Alexandrien, sein Gegenspieler war der Pa-
triarch von Konstantinopel mit dem Namen Nestorius. Dieser hatte in
beiden Fragen eine eigenstdndige und kontrére Position zu Cyrill und
sprach bei Maria von einer Menschengebarerin.

Wie bereits beschrieben war in dieser historischen Phase Theodosi-
us II Kaiser des Ostromischen Reiches, der zu Pfingsten des Jahres 431
zu dem Konzil einlud. Der Historiker Manfred Clauss beschreibt ein-
drucksvoll die Ereignisse wihrend des Konzilsverlauf:

1P 216.73.216.96, am 20:40:35,

. © Urhebermechtiich geschtzter Inhalt.
tersagt, m mit, flir oder in Ki-Syster



https://doi.org/10.5771/9783828872233

WENN DIE KIRCHE DER JUNGFRAU MARIA KEINE EIZELLE ZUGESTEHT ...

94

»Was dort ablief, konnte man als chaotisch oder besser noch als ter-
roristisch bezeichnen. Cyrill kam aus Alexandria iiber See und war der
Schnellste. Er erscheint in Ephesus mit einer Gruppe von schlagberei-
ten Monchen (heute wiirde man sagen: mit einer Schldgertruppe) und
berief die Versammlung ein, noch bevor alle Teilnehmer - konkret: sei-
ne Gegner - eintrafen. In der Kirche der Gottesmutter Maria verurteilte
man Nestorius, den ,,neuen Judas®, Bald darauf kam der Bischof Johan-
nes von Antiochia mit einem stattlichen Anhang nicht minder kriftiger
Helfer dazu und setzte Cyrill sowie alle jene ab, die die Absetzung des
Nestorius beschlossen hatten. Selbstverstdndlich exkommunizierten sich
die beiden Gruppen gegenseitig. Schliefilich griff Theodosius II durch
und lie3 simtliche Ridelsfithrer unter Hausarrest stellen ...«

Es ist eine lange Geschichte von Protesten, Intrigen und gewaltigen
Bestechungssummen, die nun folgte. Schaut man sich die Akteure an, so
wird auch hier wieder einmal deutlich, in welch hohem Mafle die Ent-
scheidungen in Glaubensfragen nicht von Theologen, sondern ganz we-
sentlich von weltlichen Personen abhingen. Denn am Ende entschied
selbstverstandlich der Kaiser kraft seiner Autoritit.

Soviel wieder einmal zur Entscheidungsfindung bei Glaubensgrund-
sitzen und zur Entstehung des Dogmas einer Gottesgebérerin, an das bis
zum heutigen Tage die katholischen Christen zu glauben haben.

Einen solchen Dogmenwahn hat sich der Wanderprediger Jesus sicher-
lich nicht vorstellen kdnnen und eine solche Entstehung von Glaubensfun-
damenten einer Kirche, die Jesus niemals griinden wollte, schon gar nicht.

Schaut man in die Bibel, so findet man zur Frage einer Gottesgeba-
rerin namens Maria, gar einer Himmelskonigin, kein Wort. Es ist ein-
fach kein Thema.

Zumal Maria im Neuen Testament eher schlecht wegkommt, weder
der selbst ernannte Apostel Paulus noch der Evangelist Markus zeigen
sich an ihr interessiert. Wenn Maria tiberhaupt erscheint, so in einem
eher problematischen Zusammenhang. Seine Mutter und seine Verwandt-
schaft haben Jesus wohl fiir ziemlich durchgeknallt gehalten (MKk. 3,21).
Es ist nachgewiesen, dass eine Marienverehrung niemals Gegenstand in
der Verkiindigung Jesu war. Interessanterweise haben die Evangelisten
Matthius und Lukas, die ja den Text des Markusevangeliums kannten,
die anst6fligen Stellen beim Aufeinandertreffen von Mutter und Sohn in
ihren Evangelien einfach weggelassen.

94 Manfred Clauss, Ein neuer Gott fir die alte Welt, a.a. O., Seite 437 f.

1P 216.73.216.96, am 20:40:35,

. © Urhebermechtiich geschtzter Inhalt.
tersagt, m mit, flir oder in Ki-Syster



https://doi.org/10.5771/9783828872233

WENN DIE KIRCHE DER JUNGFRAU MARIA KEINE EIZELLE ZUGESTEHT ...

Die Dogmatik-Literatur der Theologen sucht trotzdem, geradezu ver-
zweifelt, nach Hinweisen in der Heiligen Schrift, die als Beleg fiir die
Marienverehrung der Christenheit herhalten konnten; es heif3t da: »Die
Heilige Schrift lehrt die Gottesmutterschaft Mariens nicht dem Wort,
sondern der Sache nach ...«

Das Dogma muss also wahr sein, weil es die Kirchenviter im wahrs-
ten Sinne des Wortes erkdmpft, geglaubt und dann verkiindet haben,
und die Kirche verkiindet es weiter, weil es wahr ist. Wieder mal ein ty-
pischer Zirkelbeweis.

Trotz dieser problematischen Entstehungsgeschichte geht es in der His-
torie der sich etablierenden Kirche in immer gleicher Weise weiter und
es entwickeln sich fiir die Mutter Gottes tatsachlich noch Steigerungs-
moglichkeiten. Die Entfaltung einer geradezu schwiarmerischen Marien-
verehrung nimmt in der Geschichte der Kirche von nun an ihren Lauf.

Es musste konsequenterweise ein weiteres Dogma folgen. Denn wenn
Maria einen Gott geboren hatte, dann konnte der Mensch Maria, wie
in der Bibel beschrieben, ja nicht wie alle Frauen dieser Erde befruch-
tet worden sein. Eine Gottesmutter Maria beim Geschlechtsverkehr war
nicht vorstellbar. Eine Maria mit fleischlicher Begierde, das ging gar nicht.
Vielleicht hat auch deshalb die Uberlieferung dem Joseph das Greisen-
alter zugedacht, denn ohne Hilfsmittel der modernen Pharmazie muss
bei der Befruchtung doch wohl der Heilige Geist im Spiel gewesen sein.

Ohne Ironie, das nachfolgende Dogma lautet tatséchlich:

»Maria war Jungfrau vor, in und nach der Geburt Jesux«.

Man kommt ins Griibeln. Es kann fiir Kleriker und ihre Lehre einfach
nicht sein, was nicht sein darf. Rudolf Augstein sagt dazu in seinem Buch
»... 400 Jahre nach dem Tode ihres Sohnes war hinldnglich sichergestellt,
dass kein Penis je in sie eingedrungen sein diirfte, dass sie die Leibes-
frucht nicht durch die Vagina und auch nicht durch Kaiserschnitt aus
sich entlassen hatte ...«*°.

Schon das zweite Konzil von Konstantinopel im Jahre 553 nach Chr.
gibt Maria den Ehrentitel einer ,,immerwéihrenden Jungfrau® Doch spa-
testens seit der Lateransynode des Jahres 649 nach Chr. werden durch

95 Ludwig Ott, Grundriss der Dogmatik, a.a. O., Seite 237.
96 Rudolf Augstein, Jesus Menschensohn, a.a. O., Seite 411.

1P 216.73.216.96, am 20:40:35,

. © Urhebermechtiich geschtzter Inhalt.
tersagt, m mit, flir oder in Ki-Syster

95


https://doi.org/10.5771/9783828872233

WENN DIE KIRCHE DER JUNGFRAU MARIA KEINE EIZELLE ZUGESTEHT ...

96

das kirchliche Lehramt alle drei Elemente der Jungfraulichkeit Mariens
besonders hervorgehoben.
So werden weitere Dogmen zur ,,Prazisierung” nachgelegt:

»Maria gebar ohne Verletzung ihrer jungfriulichen ,Unversehrt-
heit“«

»Maria lebte auch nach der Geburt Jesu jungfriulich«.

Die Kleriker sahen in der Jungfrauengeburt so etwas wie die Vorausset-
zung und Bedingung fiir eine Gottessohnschaft und entwickelten daher
iiber die Jahrhunderte hinweg diesen Dogmenkatalog des katholischen
Glaubens auf der Grundlage ihrer eigenen Vorstellungswelt. Dass ndm-
lich Maria als Jungfrau empfangen und geboren hatte und zwar aus-
schliefllich durch die Einwirkung des Heiligen Geistes.

Logischerweise lautet ein weiteres Dogma dann:

»Maria empfing ohne Mitwirkung eines Mannes vom Heiligen
Geist«.

Es musste sich halt so fiigen, wie es sich in den Mythen der antiken Welt
auch gefiigt hatte, dass der Erloser der Menschen immer auch der Sohn
einer Jungfrau war.

Im alten Orient findet man in der Mythologie zahlreiche Beispiele,
wo der Samen eines Gottes den eines Mannes ersetzt oder ihm zuvor-
kommt und es kommt dann je nach der Vorstellungswelt des entspre-
chenden Kulturkreises zu einer ,,Jungfrauengeburt. Die Goétterbilder in
der Mythologie der Agypter, der Inder, der Griechen und der Rémer mé-
gen zwar einige dogmatische Aussagen erkldren und die Marienvereh-
rung der romischen Kirche mag auch ein entsprechender Ersatz sein fiir
die antike Verehrung von Mutter-Gottheiten, doch muss den Theologen
spitestens im Mittelalter schon geschwant haben, dass die Vorstellung
von einer Gottessohnschaft Jesu nicht zwangslaufig von der Tatsache ei-
ner Jungfrauengeburt abhdngig gemacht werden kann.

Doch was sagen uns die Theologen heute?

Der Katechismus der katholischen Kirche fliichtet in die bekannte ver-
schleiernde Theologensprache. Erst im Laufe der Jahrhunderte sei sich
die Kirche bewusst geworden, dass »Maria stets wirkliche Jungfrau ge-
blieben sei ...« und dass die Berichte der Viter als »Werk Gottes aufge-

1P 216.73.216.96, am 20:40:35,

. © Urhebermechtiich geschtzter Inhalt.
tersagt, m mit, flir oder in Ki-Syster



https://doi.org/10.5771/9783828872233

WENN DIE KIRCHE DER JUNGFRAU MARIA KEINE EIZELLE ZUGESTEHT ...

fasst werden miissen, das iiber jedes menschliche Verstindnis und Ver-
mogen hinausgeht ...«

Esist also auch hier wieder zu glauben, was nicht zu verstehen ist! Die
bekannte Arroganz der Kirchenviter kommt wieder zum Vorschein, de-
ren Verstindnis und Vermégen zur Kldrung oder Erklarung eines sol-
chen Dogmas zwar nicht ausreicht, die es aber trotzdem als Glaubenssatz
verkiinden und die die Christenmenschen dann verpflichten, bei An-
drohung von Siindenstrafen, genau dies und nichts anderes zu glauben.

Zudem sagt der aktuelle Katechismus, dass die nahere Bestimmung,
namlich worin die jungfrauliche Unversehrtheit Marias in der Geburt
nach der korperlichen Seite besteht, nicht zum Glauben der Kirche ge-
hort. Da haben wir es, die physiologische Seite wird auflen vor gelassen
und der Gebérvorgang bei Maria wird zu einem zu glaubenden und laut
zu verkiindenden Geheimnis®.

Die Geburt Jesu sollte »in keinerlei Hinsicht einen menschlichen Zeu-
gungsbeitrag beinhalten, nicht nur einen nicht ménnlichen, sondern iiber-
haupt keinen menschlichen«*, sagt die Theologin Uta Ranke-Heinemann.

Auch bei der Frage einer Jungfraulichkeit der Gottesmutter nach der
Geburt werden aus den Briidern und Schwestern Jesu, die so explizit im
Neuen Testament genannt werden (MKk. 6,3-4), in der theologischen Li-
teratur nahe Verwandte oder Kinder aus der ersten Ehe des Joseph mit
seiner verstorbenen Frau. So biegt man selbst dort, wo die Formulierun-
gen des Evangeliums eindeutig sind, bei allem Vorbehalt iiber die Ab-
sichten und die Authentizitit der Evangelienschreiber, man biegt sich die
Sachverhalte passend, weil das Bild der immerwéhrenden Jungfrau an-
gesichts der sich in den nachfolgenden Jahrhunderten steigernden Ver-
ehrung einer Mutter Gottes aufrechterhalten werden muss.

Selbst unser ehemaliger Papst Benedikt XVI besteht im 21. Jahrhun-
dert immer noch darauf, dass die Jungfrauengeburt ein wirkliches Ge-
schehnis ist.

So formuliert es dann auch der Katechismus weiter: »Der Kirche wur-
de bewusst ...«, wohlgemerkt, nicht den Gldubigen, sondern der Kir-
che, dass »Jesus einzig durch die Kraft des Heiligen Geistes im Schofe
der Jungfrau empfangen wurde«. Es ist also festgeschrieben, der »Heili-
ge Geist wird gesandt, um den Schof der Jungfrau gottlich zu befruch-

97 Katechismus der katholischen Kirche, a.a. O., Seite 156 f.
98 Vgl. hierzu: Katechismus der katholischen Kirche, a.a. O., Seite 156.
99 Uta Ranke-Heinemann, Nein und Amen, a.a. O., Seite 63.

1P 216.73.216.96, am 20:40:35,

. © Urhebermechtiich geschtzter Inhalt.
tersagt, m mit, flir oder in Ki-Syster

97


https://doi.org/10.5771/9783828872233

WENN DIE KIRCHE DER JUNGFRAU MARIA KEINE EIZELLE ZUGESTEHT ...

98

teng, das kirchliche Fundament »fiir das Bekenntnis zur jungfraulichen
Geistempfingnis sei ... unbestritten gegeben«*.

Im Zuge der sich entwickelnden Verehrung einer Gottesmutter in der
Kirche und spédtestens ab dem 5. Jahrhundert nach Chr. ist die Konzep-
tion solcher Dogmen vielleicht noch nachvollziehbar und nicht weiter
verwunderlich. Doch wie sieht es heute aus?

Es bleibt nach wie vor dabei, das Glaubensbekenntnis der katholi-
schen Kirche spricht diesen Satz weiter unbeirrt aus.

»Ich glaube an Gott ... und an Jesus Christus ... der empfangen ist
vom Heiligen Geist, geboren aus Maria der Jungfrau« Ein Glaubenssatz
also, der zu einer Zeit entstanden ist, als man von der Existenz einer weib-
lichen Eizelle noch nichts wusste. Es gab damals eher die Vorstellung,
dass »... die Frau ... gleichsam die Erde war, der Blumentopf, wohin der
Mann den Samen legte, aus welchem dann allein das Kind wuchs ...«
Die »... Wissensliicke in Bezug auf die weibliche Eizelle war also das
Fundament fiir die Vorstellung einer Jungfrauengeburt vom Heiligen
Geist im geschlechtslosen Raum ...«’, bemerkt Uta Ranke-Heinemann.

Die kritischen Kopfe unter den Theologen verfallen dann auch in die
Satire und machen den Vorschlag, »entweder die Kirche gesteht Maria
eine Eizelle zu, dann muss die Kirche sagen, ... empfangen vom Heili-
gen Geist, aber nur zu einem kleinen, wenn auch nicht unwesentlichen
Teil«, oder die Kirche gesteht Maria keine Eizelle zu, das heif3t, Samen
und Ei stammen vom Heiligen Geist, »dann wére Maria nicht die Mut-
ter Jesu, sondern nur eine Leihmutter«°2. Maria wire so keine junge Frau
der damaligen Zeit, sondern doch eher eine Frau der heutigen Zeit, mit
den Moglichkeiten der modernen Praimplantationsdiagnostik.

Und nun geht ein Papst in der Mitte des 19. Jahrhunderts gar hin, ohne
Not und befrachtet die Kirche gleich mit zwei weiteren Dogmen zur
Marienverehrung. Und dies ginzlich ohne jedes biblische Fundament
und dann auch noch mit einer geradezu hanebiichenen Argumentati-
on. Es handelt sich bei den Lehraussagen mit Unfehlbarkeitsanspruch
von Papst Pius IX, wenn er ,ex cathedra® spricht, um das Dogma von
der ,,unbefleckten Empfingnis Marias“. Damit Maria nicht die Erbsiinde
von Adam und Eva durch die Geburt Jesu auf das Kind tibertréagt, muss-
te sie noch vor ihrer eigenen Empféngnis, also schon im Schof3e ihrer ei-

100 Katechismus der katholischen Kirche, a.a. O., Seite 157.
101 Uta Ranke-Heinemann, Nein und Amen, a.a. O., Seite 65.
102 Uta Ranke-Heinemann, Nein und Amen, a.a. O., Seite 65f.

1P 216.73.216.96, am 20:40:35,

. © Urhebermechtiich geschtzter Inhalt.
tersagt, m mit, flir oder in Ki-Syster



https://doi.org/10.5771/9783828872233

WENN DIE KIRCHE DER JUNGFRAU MARIA KEINE EIZELLE ZUGESTEHT ...

genen Mutter geheiligt worden sein. Wéhrend nach der Lehre der Kir-
che alle Menschen erst durch das Leben und den Kreuzestod Jesu in der
Taufe von der Erbsiinde befreit werden, musste Maria noch vor dem Le-
ben und Sterben Jesu, sozusagen im Voraus von der Behaftung der Erb-
stinde bewahrt werden.

Man muss sich das einmal vorstellen, da bestimmen die Bischofe und
Priester des 19. Jahrhunderts oder besser gesagt der Papst im Jahre 1854 in
einer ,,Bulle®, dass Maria schon vor der Geburt des eigenen Sohnes, der
ja erst durch seine Menschwerdung die Menschheit von der lauthals ver-
kiindeten Ursiinde befreit haben soll, ja vor ihrer eigenen Geburt, ohne
Makel der Erbsiinde empfangen worden ist. Die ganze iibrige Mensch-
heit leidet allerdings bis zum heutigen Tage, nach den Aussagen der Kir-
che, an diesem Erbsiinden-Makel.

Die schon im Mittelalter stark diskutierte, aber offen gelassene Fra-
ge, sie wird jetzt iiber 1800 Jahre nach dem Tode Jesu durch einen Papst

»ex cathedra“ entschieden. Trotz der Unméglichkeit, und diese Aussage
macht die gesamte theologische Literatur, sich auf irgendein Schriftzeug-
nis berufen zu konnen. Der gesamte katholische Klerus gibt zu, dass das
Dogma von der ,,unbefleckten Empféngnis® nicht aus der Bibel abgeleitet
werden kann. Es wird trotzdem verkiindet, ungeachtet der Tatsache, dass
das Schriftprinzip, also der geforderte Bezug zur Heiligen Schrift, mitt-
lerweile auch von den Dogmatikern der katholischen Kirche bejaht wird.

Im Gegensatz dazu oder vielleicht gerade deswegen mussten die Kle-
riker aus der Mutter Jesu ein geschlechtsloses Wesen machen, eine im-
merwihrende Jungfrau, eine reine Magd, eine Himmelskonigin.

Man wird den Gedanken einfach nicht los. Es war offensichtlich zwin-
gend, liber die Jahrhunderte hinweg ein Wunschbild fiir die z6libataren
Fantasien der Kleriker aufzubauen und dabei die Geschlechtlichkeit Ma-
rias weitestgehend zu verdriangen. Zumal die historische Maria zu Lebzei-
ten ihres Sohnes eher nicht zu seinen Anhangern gehért hat und nichts
von seinem géttlichen Auftrag wusste. Sie teilte eher mit anderen ein tief
sitzendes Unverstandnis Giber ihren Sohn (Lk 2,50).

Die heutigen Theologen der Kirche vernebeln jedoch weiter, sie kon-
nen es selbst nicht fassen, es ist ihnen einfach nur unangenehm, wenn
sie auf das Thema der Jungfraulichkeit Marias angesprochen werden.
Daher bleibt ihnen nur die Flucht, die Flucht nach vorn, sie fithrt zu ei-
ner Argumentation wie diese: »Die Viter lehren die wahre Gottesmut-

1P 216.73.216.96, am 20:40:35,

. © Urhebermechtiich geschtzter Inhalt.
tersagt, m mit, flir oder in Ki-Syster

929


https://doi.org/10.5771/9783828872233

WENN

DIE KIRCHE DER JUNGFRAU MARIA KEINE EIZELLE ZUGESTEHT ...

100 |

terschaft Mariens ebenso wie die Heilige Schrift, nicht dem Wort, wohl
aber der Sache nach«*.

Offensichtlich sind alle Erzahlungen und Reden in den Schriften der
Kirche nicht zu lesen als historische Berichte oder biografische Auskiinf-
te, sondern nur unter der Pramisse des Glaubens an Jesus Christus, oder
korrekter formuliert: nur aus dem Glauben an die Lehraussagen der Kir-
che zu verstehen. Eine differenzierte, seridse und genaue Betrachtung der
Lehren der Kirche durch den Christenmenschen ist einfach nicht ange-
sagt. Letztendlich bleibt immer nur die Aussage, dass die meisten Fra-
gen mit historischer Gewissheit doch nicht beantwortet werden kénnen.

Und jetzt kommt es. Da setzt der Heilige Vater, Pius XII, in der Mit-
te des 20. Jahrhundert noch eins drauf. Er formuliert und verkiindet im
Jahre 1950 das Dogma von der Aufnahme Mariens in den Himmel.

Das Dogma selbst lautet wortlich:

»Maria wurde mit Leib und Seele in den Himmel aufgenommenx.

Es ist irgendwie logisch, wenn Maria nicht mit der Erbsiinde behaftet
war, dann wird sie wohl direkt nach ihrem Tode die himmlische Herr-
lichkeit erreicht haben. So soll doch tatséchlich auch der Leib Marias im
Himmel sein, und das nach fast 2000 Jahren.

Die Vorstellungen dieses Papstes tiberraschten angeblich die Insider
nicht. Auch dass eine Himmelfahrt Mariens in der Bibel nirgends vor-
kommt, ist jetzt nicht mehr von Bedeutung. Der Gedanke an eine solche
Auffahrt war in der Kirche tiber Jahrhunderte hinweg véllig unbekannt
und auch undenkbar. Doch nach einer solchen Verkiindigung, was soll-
ten sie jetzt tun, die Kleriker, wie sollten sie dieses Dogma den Christen
erkldren, den Glaubenssatz begriinden, wo doch kein Schriftzeugnis vor-
liegt und die Méglichkeiten einer leiblichen Aufnahme Mariens gedank-
lich nicht nachvollzogen werden kénnen?

Der Katechismus beschreibt, was in der Tat nur noch glaubend ge-
dacht werden kann, dass namlich »Maria nach Vollendung des irdischen
Lebenslaufes mit Leib und Seele in die himmlische Herrlichkeit aufge-
nommen wurde ... und Teil habe an der Auferstehung ihres Sohnes ...
und damit eine Vorwegnahme der Auferstehung aller Christen ...«**voll-
zogen worden ist.

103 Ludwig Ott, Grundriss der Dogmatik, a.a. O., Seite 238.
104 Katechismus der katholischen Kirche, a.a. O., Seite 278.

1P 216.73.216.96, am 20:40:35,

. © Urhebermechtiich geschtzter Inhalt.
tersagt, m mit, flir oder in Ki-Syster



https://doi.org/10.5771/9783828872233

WENN DIE KIRCHE DER JUNGFRAU MARIA KEINE EIZELLE ZUGESTEHT ...

Der Zerfall des Korpers von Maria darf also nach ihrem Tode nicht
stattgefunden haben, denn sie war ja vom ,,Stindenfluch® der Mensch-
heit ausgenommen. Welch eine Vorstellung!

Der Koérper Marias, quasi geschlechtslos. In welcher Verfassung und
in welchem Alter hat man sich den Korper Marias vorzustellen? Die-
ser Korper soll trotzdem im Himmel, wo auch immer das ist, real vor-
handen sein?

Was fiir alle Menschen zu erhoften ist, dass glaubt die Kirche fiir Ma-
ria bereits gegeben und die Christen haben jetzt ihre Himmelskonigin,
ein beinahe gottliches Wesen, das sie zwar nicht anbeten sollen, aber
vielleicht doch ein wenig, so als Himmelskonigin und Fiirsprecherin
bei ihrem Sohn.

Doch einen Preis fiir die Vergottlichung musste auch Maria zahlen,
niamlich den der Geschlechtslosigkeit.

Ich glaube, zu all diesen Fragen wird sich wohl jeder Glaubige und si-
cher auch jeder Kleriker sein eigenes Bild machen miissen.

Doch es gibt Hoffnung. Die Fassade der Kirche bréckelt auch hier.
Selbst unter Theologen der Kirche ist dieses Denkmuster der leiblichen
Aufnahme Mariens umstritten und wird zunehmend in Frage gestellt.
Wenn das aber so ist, dann bleibt allerdings die Frage offen, was denn
den Papst Pius XII kurz nach dem 2. Weltkrieg wohl geritten haben mag.
Denn diese Spirale einer immer weiter entwickelten Mariologie hat die
Christen weit weg von den Juden, die Kirche weg vom Neuen Testament
und das Christentum weg von den modernen Menschen gefiihrt.

Die evangelischen Kirchen machen da schon lange nicht mehr mit.

Mit der Durchsetzungsfihigkeit einer Schlédgertruppe unter der Fith-
rung des Patriarchen Cyrill von Alexandria fing alles an. Dieser Glau-
be an die Gottesgebarerin wurde verbunden mit dem nachvollziehbaren
Wunsch der frithen Christenheit, eine weibliche Gottheit zu haben, ent-
sprechend der Mythologie in anderen Kulturkreisen. So entstand tiber
die Jahrhunderte hinweg eine Marienverehrung, die zu solchen unseli-
gen Glaubenssitzen der Kirche gefithrt hat. Diese Glaubensgrundsitze
sind nicht nur weit weg von den Menschen, sondern auch meilenweit
weg von den Vorstellungen des Wanderpredigers in Galilda.

Es gibt nicht viele Erkldrungen fiir eine solche Entwicklung. Eine Er-
klarung wire vielleicht, und aufgrund der aktuellen Berichte iiber den
sexuellen Missbrauch des kirchlichen Personals liegt es fast auf der Hand,
dass durch die Gestalt Marias eine Art unschuldiges weibliches Wesen
geschaffen werden sollte. Quasi eine Projektionsfliche fiir ehelose Kle-

| 101

1P 216.73.216.96, am 20:40:35, © Urhebermechtiich geschitzter Inhak &
tersagt, m mit, flir oder in Ki-Syster



https://doi.org/10.5771/9783828872233

WENN DIE KIRCHE DER JUNGFRAU MARIA KEINE EIZELLE ZUGESTEHT ...

102

riker, damit auch sie, wenn auch auf eine beinahe virtuelle Weise, eine
gewisse Intimitdt und platonische Liebenswiirdigkeit oder auch Miitter-
lichkeit erfahren konnen.

Dass dies allerdings nicht ganz ausreicht, wird gerade in jiingster Zeit
von einigen Klerikern schmerzhaft beschrieben und sie beklagen im Jah-
re 2017, dass sie als alternde Ehelose jetzt die Erfahrung der Einsamkeit
noch einmal besonders deutlich spiiren.

Solche Spekulationen dringen sich einem geradezu auf und sind da-
her eine Deutungsmaoglichkeit. Beim Papst Pius XII glauben jedoch eini-
ge Kritiker eine relativ einfache Erklarung fiir sein Himmelfahrts-Dogma
gefunden zu haben. Der Papst wollte verhiillen, verschleiern, ablenken,
so kurz nach dem 2. Weltkrieg von den unséglichen Versiumnissen und
Missetaten der Kirche und vor allem von den ,,Hilfestellungen® des Va-
tikans, angesichts der Gréaueltaten des Naziregimes und der Ermordung
von Millionen von Juden. Griueltaten, die begangen wurden von einem
Deutschland, das Papst Pius XII doch so gut kannte.

1P 216.73.216.96, am 20:40:35,

. © Urhebermechtiich geschtzter Inhalt.
tersagt, m mit, flir oder in Ki-Syster



https://doi.org/10.5771/9783828872233

6  Wenn ein amerikanischer Sheriff den
Ruhestand nicht im Knast verbringen
muss ...

Eine Protestwelle schlug ihm entgegen. Und das zu recht. Der Bundes-
kanzler der Bundesrepublik Deutschland, Helmut Kohl, hatte im Vorfeld
seines Staatsbesuches in Israel und auch auf seiner Israelreise im Jahre
1984 von der ,Gnade der spiten Geburt® gesprochen.

Diese Formulierung musste in Israel so verstanden werden, dass der
Kanzler die Verantwortung der Nachkriegsgeneration fiir den 2. Welt-
krieg und den Holocaust von sich weisen wollte und sich damit selbst
eine Art Ablass gewéhrte. Er hingegen wollte mit seiner Aussage deutlich
machen, dass alle Deutschen, die wie er 1930 und spiter geboren worden
waren, nicht hatten schuldig werden kénnen, an den Verbrechen der Na-
tionalsozialisten und dies allein aufgrund des zufilligen Geburtsdatums.

Der Journalist und Publizist Giinther Gaus hatte diesen Begriff schon
frither gebraucht und damit eine Gnade gemeint, die dem Menschen
durch Gott ohne eigenes Zutun zu Teil wiirde. Auch Gaus kritisierte ve-
hement die Formulierung Kohls, die dieser erst Jahre spéter prazisierte
und warf ihm vor, diesen Begrift als ,, Alibi fiir einen Schlussstrich miss-
braucht zu haben.

Der Katholik Kohl hatte sich bei seinen Auflerungen wieder einmal
deutlich vergriffen und die notwendige Sensibilitat gegeniiber den Juden
in Israel und der Welt vermissen lassen. Eine unmissverstidndliche und
klare Formulierung wire sicher angebracht gewesen.

Ist doch Gnade im allgemeinen Sprachgebrauch eine freiwillige, ja
wohlwollende Zuwendung des Menschen zu einem anderen Menschen,
der auf die eine oder andere Weise schuldig geworden ist und der jetzt
der Milde und auch der Zuneigung bedarf.

| 103

1P 216.73.216.96, am 20:40:35, © Urhebermechtiich geschitzter Inhak &
tersagt, m mit, flir oder in Ki-Syster



https://doi.org/10.5771/9783828872233

WENN EIN AMERIKANISCHER SHERIFF DEN RUHESTAND NICHT IM KNAST VERBRINGEN MUSS ...

104 |

Haufig geht es bei der Gnade oder besser der Begnadigung um den
Erlass einer an sich berechtigten Strafe oder um die Reduzierung einer
Strafe, die aus den unterschiedlichsten Griinden verhdngt worden ist.

So begnadigte zum Beispiel der Prasident der Vereinigten Staaten von
Amerika Donald Trump im Jahre 2017 den ehemaligen Sheriff Joe Ar-
paio aus Arizona'. Dieser galt als Symbolfigur einer gnadenlosen Poli-
tik gegeniiber illegalen Einwanderern. Er wurde wegen Amtsmissbrauch
rechtskriftig verurteilt und doch vom Présidenten der USA begnadigt,
so dass er nicht mehr befiirchten musste, seinen Ruhestand im Knast
verbringen zu miissen.

Im Unterschied zu einem solchen Verstdndnis von Gnade ist in der
Theologie mit Gnade ein zentraler Begrift der Dogmatik gemeint, der
die freiwillige und wohlwollende Zuwendung Gottes zu allen Menschen
oder wenigstens zu den Glaubigen der christlichen Kirchen beschreibt.
Eine solche Gnade Gottes ist notwendig, um die Menschen vor der Ver-
suchung zur Siinde zu bewahren und sie von den begangenen Siinden
zu befreien, durch die der Christ eine angeblich grofie Schuld auf sich
geladen hat. Um sein Verhiltnis mit Gott wieder in Ordnung zu brin-
gen, ist der Mensch auf diese gottliche Gnade angewiesen. Diese Gna-
dengabe wird in der Theologie immer in Verbindung mit dem Opfer-
tod des Sohnes Gottes gesehen, der durch seinen Tod eine Urschuld der
gesamten Menschheit getilgt und damit die gnadige Zuneigung Gottes
zu den Menschen erst moglich gemacht haben soll. Die dogmatischen
Ausfithrungen der Kirche beschreiben einen solchen Weg zur Uberwin-
dung und Beseitigung dieser grofen Schuld.

Fiir einen Prasidenten der USA, der wie viele Prasidenten von demo-
kratischen und nicht demokratischen Staaten die Gnadenbefugnis hat,
ist dies jedoch nichts weiter als die Unterschrift unter ein Dokument, um
eine Begnadigung wirksam werden zu lassen.

Bei der Gnadentheologie der Kirche ist allerdings ein zusétzliches, ja
ein blutiges Opfer nétig, sogar die Ermordung eines Gottessohnes, um
die grofie Schuld der Menschheit aus der Welt zu schaffen und damit die
gottliche Gnade wirksam werden zu lassen.

Wir miissen noch einmal darauf zuriickkommen: Wie groff muss
eine solche Schuld der ersten Menschen blof3 gewesen sein, ja sogar al-
ler Menschen gewesen sein, damit der, der selbst die Gnadenbefugnis

105 Vgl hierzu: Frankfurter Allgemeine Zeitung (FAZ) vom 26.08.2017,
Artikel: Die Gnade des Prisidenten.

1P 216.73.216.96, am 20:40:35,

. © Urhebermechtiich geschtzter Inhalt.
tersagt, m mit, flir oder in Ki-Syster



https://doi.org/10.5771/9783828872233

WENN EIN AMERIKANISCHER SHERIFF DEN RUHESTAND NICHT IM KNAST VERBRINGEN MUSS ...

besitzt und der die Gnade dann gegeniiber den Menschen einfach hitte
erweisen konnen, dass dieser Gott vorher seinen eigenen Sohn umbrin-
gen lassen muss? Konnte dieser Gott in seiner Allmacht und Giite nicht
eine weniger blutige Losung gewéhlt haben?

Eine solch brutale Erlosung durch einen Gott ruft zundchst einmal vol-
liges Unverstdndnis hervor. Und dies vor allem dann, wenn man daran
denkt, dass die ersten beiden Menschen nach der Bibel eine Tat began-
gen haben sollen, die man heute héchstens noch als einfache Ordnungs-
widrigkeit bezeichnen wiirde. Dass eine solche Tat, die der Mythologie
der Volker im vorderen Orient aus dem 2. Jahrtausend vor Christus ent-
sprungen ist, durch einen heiligen Kirchenvater, der die Theologie die-
ser Kirche maf3geblich beeinflusst hat, zu einem quasi genetischen De-
fekt fiir die gesamte Menschheit wird, ist eine Kernthese der Dogmatik
der katholischen Kirche. Von diesem Defekt ist seither jeder Mensch auf-
grund seiner Geburt betroffen.

Die theologische Literatur der Kirche sagt es immer wieder: »Durch
die Ur- und Erbsiinde wurde der Mensch ein Anlass géttlichen Zornes ...
Die erbsiindliche menschliche Natur ist geschwécht und steht vor allem
unter dem Druck der Begierlichkeit«°.

Die Menschheit hat sich somit selbst durch das Essen einer Frucht von
einem bestimmten Baum nach der christlichen Lehre in die ewige Ver-
dammnis gebracht. Diese uralte Mythologie von den ersten Menschen hat
auch der Koran (Sure 2,35) in beinahe gleicher Formulierung beschrie-
ben: »Naht euch nicht diesem Baum, sonst gehort ihr zu den Frevlern«.

Die gesamte Lehre der Kirche dreht sich seitdem um diesen Frevel, der
fiir alle Glaubigen des Christentums nur beseitigt werden kann, wenn
die Gnade Gottes Wirkung zeigt. Jeder Christenmensch ist seit den An-
fangen des Christentums auf diese Gnade angewiesen.

So weit, so unverstandlich, wenn denn diese Gnade Gottes wenigs-
tens auch jeden Christenmenschen erreichen wiirde. Doch die Theolo-
gen stiirzen die Christenheit zusétzlich in Verwirrung. Sie formulieren
in der ihnen eigenen Sprache, dass es keine Garantie dafiir gibt, dass die
Gnade Gottes wirklich alle Menschen erreicht. Ob also die ewige Ver-
dammnis nach dem Tode des Menschen wirklich eintritt oder die Gna-
de Gottes die Rettung bringt, es ist nicht garantiert. Es gibt keinen Auto-
matismus bei der Vergabe der Gnade durch Gott, sagen die Kleriker. Sie

106 Gerhard Kardinal Miiller, Katholische Dogmatik, a.a. O., Seite 779.

| 105

1P 216.73.216.96, am 20:40:35,

. © Urhebermechtiich geschtzter Inhalt.
tersagt, m mit, flir oder in Ki-Syster



https://doi.org/10.5771/9783828872233

WENN EIN AMERIKANISCHER SHERIFF DEN RUHESTAND NICHT IM KNAST VERBRINGEN MUSS ...

106 |

ist keine einzufordernde, sondern eine freiwillige, wohlwollende Gnade
des Herrn. Fest damit rechnen sollte man als Mensch also nicht!

Nun stehen wir da, als Glaubige und als Stinder und miissen nach den
Aussagen der Theologen zur Kenntnis nehmen, auf welch unsicherem
Terrain wir uns befinden. Hinzu kommt, dass bei der Beschreibung all
dieser notwendigen Gnadengaben, die als ,,Almosen® nicht mal sicher
gewidhrt werden, ein weiterer Begriff ins Spiel kommt, den die Theolo-
gie als Rechtfertigung bezeichnet.

Auch hier ist der theologisch nicht Vorgebildete zundchst irritiert.
Rechtfertigung ist im allgemeinen Sprachverstindnis doch wohl die Ver-
teidigung eines Menschen, der eine bestimmte Behauptung oder ein be-
stimmtes Verhalten, das er an den Tag gelegt hat, gegeniiber einem an-
deren als durchaus korrekt, tatsachlich und nicht vorwerfbar beschreibt.

Die Dogmatik der Kirche meint jedoch mit Rechtfertigung eine Leh-
re, die das Verhiltnis zwischen Gott und den Menschen beschreibt, das
ja durch die grofSe Erbschuld belastet ist. Diese Rechtfertigungslehre be-
sagt, wie eine solche Versohnung zwischen Gott und den Menschen voll-
zogen werden kann.

»Die Gnade Gottes hat die Macht, den Menschen zu rechtfertigen, das
heifit, uns von unseren Siinden reinzuwaschenc, sagt der Katechismus
und formuliert weiter: »Da in der Ordnung der Gnade das erste Handeln
Gott zukommt, kann niemand die Gnade verdienen, aus der die Behe-
bung der Schuld, die Vergebung und die Rechtfertigung hervorgehen«.

Der Verséhnungsprozess zwischen dem Menschen und Gott ist so-
mit nach der Lehre der Kirche ausschliellich der Gnade und freiwilli-
gen Zuwendung Gottes zu verdanken. Die kann sich der Mensch aller-
dings, und das ist ein weiterer Stolperstein in der christlichen Dogmatik,
nicht selbst verdienen.

Die Gnadenlehre scheint ein besonders kompliziertes Kapitel der
kirchlichen Dogmatik zu sein, denn jeder Theologe muss doch zugeben,
dass nach den Aussagen der Bibel im Schopfungsbericht Gott selbst fest-
gestellt hatte, dass ,,alles gut“ war. Sowohl die Welt als auch der Mensch,
sie waren eigentlich perfekt geschaffen. Doch der Siindenfall hat alles
verdndert, das Verhaltnis zwischen Gott und den Menschen war durch
die Schuld der Menschen schwer gestort. Durch eine schuldhaft falsche
Entscheidung leidet nun die gesamte Schopfung. Die Ursiinde von Adam
und Eva hat alles ,,versaut” und sie ist dann viele Jahrhunderte spéter

107 Katechismus der katholischen Kirche, a.a. O., Seite 514.

1P 216.73.216.96, am 20:40:35,

. © Urhebermechtiich geschtzter Inhalt.
tersagt, m mit, flir oder in Ki-Syster



https://doi.org/10.5771/9783828872233

WENN EIN AMERIKANISCHER SHERIFF DEN RUHESTAND NICHT IM KNAST VERBRINGEN MUSS ...

durch die intellektuelle Kraftanstrengung von Kirchenvitern zu dem ge-
worden, was von den Theologen als die zweite, siindige Natur des Men-
schen bezeichnet wird.

Nur durch die gniadige Zuwendung Gottes kann nach der reinen Leh-
re diese zweite Natur beseitigt werden.

Die Schépfung war aber doch so paradiesisch, wie konnten da die
ersten Menschen einer solch simplen Versuchung erliegen? Gott muss-
te doch gewusst haben, dass eine solche Versuchung schiefgehen wiirde.
Trotzdem hat er die beiden Menschen in Versuchung gefiihrt.

Deshalb ist auch, entgegen der Uberzeugung von Papst Franzis-
kus*®, die Formulierung im ,Vater unser®: »und fithre uns nicht in Ver-
suchung ...«, durchaus richtig. Die Bitte also, uns nicht noch einmal in
Versuchung zu fithren, sondern es doch bei dem einen Mal zu belassen,
denn die Folgen waren ja verheerend genug. Der Gott des Alten Testa-
mentes ldsst uns Christenmenschen ,,sehenden Auges® in die Falle lau-
fen. Er ist also doch kein giitiger und barmherziger Gott, der dem gefal-
lenen Menschen wieder aufhilft.

Aber aus welchem Grund macht dann Gott spéter solche Anstrengun-
gen, um die Menschheit wieder mit sich zu versdhnen. Muss gar seinen
Sohn ans Kreuz nageln lassen, um die Menschen wieder auf den ,,rechten
Pfad® zu bringen. All dies hétte er doch bedeutend einfacher haben konnen.

Warum diese komplizierten Geschichten, die doch fiir einen allmach-
tigen Gott vollig unnétig sind. Meine Befiirchtung ist grof3, dass diese
Geschichten von Menschen erdacht und erzéhlt worden sind, ein Gott
kdme nie auf solche Ideen.

Die gesamte Menschheit verfillt der Siinde, dem Tod und dem Teu-
fel wegen solch einer Lappalie und anschlieflend muss Gott sich auch
noch als Folge davon stindig huldvoll und gnidig den Menschen zu-
wenden. Blof§ damit sie den Glauben nicht wieder verlieren, nicht zu-
riickfallen in die alte Siindhaftigkeit und ,,bei der Stange“ bleiben. Oder
sollte ich besser sagen, auch weiterhin den Worten der Theologen lau-
schen und auf die Kirche héren. Wie heift es doch so schén in dem be-
kannten Kirchenlied, »Fest soll mein Taufbund immer stehen, ich will
die Kirche horen ...«

Man sucht angesichts der Ausfithrungen im Buch Genesis nach dem
gnddigen Gott, der doch hitte dieses Drama verhindern kénnen. Er ist

108 Siehe: Interview von Papst Franziskus mit dem Sender TV2000 im Dezember
2017.

| 107

1P 216.73.216.96, am 20:40:35,

. © Urhebermechtiich geschtzter Inhalt.
tersagt, m mit, flir oder in Ki-Syster



https://doi.org/10.5771/9783828872233

WENN EIN AMERIKANISCHER SHERIFF DEN RUHESTAND NICHT IM KNAST VERBRINGEN MUSS ...

108 |

aber nicht zu finden und schon gar kein Kapitel oder ein Vers, in dem von
der Gnade eines Gottes gar von einer theologisch fundierten Gnaden-
lehre in der Heiligen Schrift berichtet wird. Die Theologen sagen selbst,
es gibe keine »unmittelbare Entsprechung im Alten Testament fiir den
theologischen Begriff der Gnade, sondern er miisse in einem grofieren
Wortfeld inhaltlich prazisiert werden«. Diese Ausfithrungen macht tib-
rigens Gerhard Kardinal Miiller, der ehemalige Vorsitzende der Glau-
benskongregation des Vatikan'>.

Doch wie soll so etwas gehen, eine inhaltliche Prazisierung in einem
grofleren Wortfeld? Es gibt sie einfach nicht, die Rechtfertigungslehre
in der Bibel. Kein Wort vom Wanderprediger in Galilda, kein Wort in
den Evangelien. Es gibt eine Passage, auf die sich die Theologen gerne
beziehen, die sich der Briefeschreiber Paulus ausgedacht haben muss,
denn von Jesus selbst kann so etwas nicht gekommen sein. Paulus hatte
Jesus weder gehort noch gesehen, da er selbst erst zum Glauben gekom-
men war, als Jesus bereits tot oder besser nicht mehr auf dieser Erde war.
Aus dem Inhalt seines Briefes an die Romer ist nach vier Jahrhunder-
ten die Erbsiinden- und Erloésungstheorie geworden, die den Menschen
als schuldigen darstellt, der sich selbst in diese Bredouille gebracht hat.
Die Beseitigung dieser Schuld ist so nur durch die gniddige Zuwendung
des gleichen Gottes zu erreichen, der der Menschheit, in Kenntnis der
menschlichen Schwichen, diese Schuld erst eingebrockt hat.

Es ist schon schwierig genug, doch es wird noch komplizierter. Die
Theologen haben es nicht dabei belassen, nur von der gniadigen Zuwen-
dung Gottes zu sprechen. Dies war zu wenig, sie haben weitere Rdume
an das Theoriegebdude von der Gnadenlehre gebaut, sie haben weitere
Gnadengaben entwickelt, die am Menschen und auch durch den Men-
schen vollzogen werden miissen. So behilt eine Kirche als Verwalterin
dieser Gnadengaben Gottes auf Erden auch ihre Existenzberechtigung.

Da gibt es nach der Dogmatik nicht nur eine heiligmachende Gnade,
sondern im Katechismus und in den zu glaubenden Dogmen der Kir-
che ist auch von einer inneren, iibernatiirlichen Gnade, von einer hinrei-
chenden Gnade, von einer wirksamen Gnade, von einer aktuellen Gna-
de, von einer zuvorkommenden Gnade und so weiter ... die Rede. Und
diese Aufzahlung ist langst nicht vollstandig.

Beinahe gnadenlos und unerbittlich wird durch die Kleriker eine Gna-
denlehre verfochten, deren Begriindungen nicht durch die Worte Jesu

109 Gerhard Kardinal Miiller, Katholische Dogmatik, a.a. O., Seite 709.

1P 216.73.216.96, am 20:40:35,

. © Urhebermechtiich geschtzter Inhalt.
tersagt, m mit, flir oder in Ki-Syster



https://doi.org/10.5771/9783828872233

WENN EIN AMERIKANISCHER SHERIFF DEN RUHESTAND NICHT IM KNAST VERBRINGEN MUSS ...

gestiitzt werden konnen. Vielleicht ist es ja nur dem Zustand der gefal-
lenen Natur des Menschen zu verdanken, dass er diese, als iibernatiir-
lich bezeichneten Gnaden und die durch Theologen formulierten religi-
6sen Wahrheiten so leicht nicht erkennen kann.

Wenn gar nichts mehr hilft, verfallen auch die Kirchenviter gern in
eine Sprache, die nur verstanden werden kann, wenn der Mensch zu
diesen iibernatiirlichen Erkenntnissen durch die Gnade befihigt wird.

Beim Studium der fiir alle Zeiten festgezurrten Glaubenswahrheiten,
den Dogmen zur Gnadenlehre, bendtigt man wirklich diese iibernatiir-
lichen Erkenntnisse.

So heifit es da unter anderem:

»Zum Anfang des Glaubens und des Heils ist die innere iiberna-
tiirliche Gnade absolut notwendig«.

Man kommt also nur zum Glauben, wenn diese {ibernatiirliche Gnade
durch Gott auch gegeben ist. Ob dies der Fall ist, ist noch nie bekannt
geworden. Auch dann nicht, wenn angeblich bei der Taufe eines Klein-
kindes die sogenannte heiligmachende Gnade durch Gott vergeben wird.
Solch eine Gnade ist bei der Taufe zwingend erforderlich, damit der gera-
de in das Erdenleben eingetretene Mensch, der durch die Stinde Adams
schon jetzt seine Unschuld verloren hat, nicht gleich dem Tod und dem
Teufel verfillt, sondern dass die Voraussetzungen gegeben sind, damit
er das ewige Leben doch noch erlangen kann. Es wére zu schon gewesen,
wenn die natiirliche Vernunft des Menschen auch die Wirklichkeit einer
tibernatiirlichen Gnade erkennen kénnte. Doch wie sollte sie das konnen?

Und so bleiben die Kleriker dabei, sie formulieren tiber die Jahrhun-
derte hinweg Dogma um Dogma. Die Kirche weist doch tatsdchlich weit
tiber 200 Dogmen aus. Da kommt man schon mal in Schwierigkeiten
bei der Einhaltung dieses Regelwerkes.

»Der Gerechtfertigte ist ohne besonderes Gnadenprivileg Gottes
nicht imstande, das ganze Leben hindurch alle Siinden ... zu
meidenx.

Die empfangene heiligmachende Gnade in der Taufe reicht also zunachst
nur, um den Siindenfall zu reparieren. Um auch ein gottgewolltes Leben
fithren zu kénnen, bedarf es zusitzlich eines besonderen Gnadenprivi-
legs, sonst wird es nichts mit der Erlosung. Sogar die Verséhnung mit

| 109

1P 216.73.216.96, am 20:40:35,

. © Urhebermechtiich geschtzter Inhalt.
tersagt, m mit, flir oder in Ki-Syster



https://doi.org/10.5771/9783828872233

WENN EIN AMERIKANISCHER SHERIFF DEN RUHESTAND NICHT IM KNAST VERBRINGEN MUSS ...

10 |

Gott durch den Rechtfertigungsvorgang kann wieder zunichte gemacht
werden, ndmlich dann, wenn die Kirche beim Menschen eine ,,schwe-
re Stinde“ diagnostiziert. So ist der Christenmensch Zeit seines Lebens
auf die unterschiedlichen Gnadengaben angewiesen, die die Kirche in
ihren Dogmen formuliert.

Schlimmer noch, da gibt es sogar Menschen, die die Gnade Gottes
erfahren, damit aber wohl nichts anfangen kénnen und bei denen diese
Zuwendung Gottes keine Wirkung zeigt. Denn es heifit in einem nach-
folgenden Dogma:

»Es gibt eine Gnade, die wahrhaft hinreichend ist und doch
unwirksam bleibt«.

Man ist bei solchen dogmatischen Formulierungen geradezu herausge-
fordert, weiter nachzufragen. Was hat denn dieses Dogma zu bedeuten
und wie ist eine solche dogmatische Aussage juristisch wirksam und ver-
sicherungstechnisch, ohne weitere Geschiftsbedingungen gelesen zu ha-
ben, zu bewerten?

Ganz schlimm wird es, wenn man feststellen muss, dass die Kirche
sogar eine Dogmatik entwickelt hat, die Menschen von vornherein fiir
die ewige Verdammnis bestimmt. Hier lasst Gott den Menschen angeb-
lich gar keine Chance, sich durch den Glauben und Gottes Zuwendung,
vielleicht sogar nur durch die Hoffnung auf seine Barmherzigkeit, von
den Siinden befreien zu lassen. Als die Kirchenviter dieses Dogma for-
mulierten, gab es noch nicht die Despoten mit den Massenvernichtungs-
waffen von heute. Aber vielleicht haben sie ja doch schon an so etwas ge-
dacht, an Giftgasangriffe von Diktatoren, an Islamisten mit Mordabsichten,
denn Mord und Todschlag gab es damals auch, selbst unter Klerikern.

Gott soll, nach den ausformulierten Redewendungen der Kirche, trotz
seiner Kenntnis ob der Stindhaftigkeit eines Menschen, in bestimmten
Fillen von vorn herein eine solch ,,arme Seele“ der Verdammnis tiber-
lassen. Das Dogma sagt:

»Gott hat durch seinen eigenen Willensratschluss bestimmte
Menschen wegen ihrer vorhergesehenen Siinden zur ewigen Ver-
werfung vorherbestimmt«.

Bose Zungen behaupten, die Kirchenviter hitten bei der Formulierung
dieses Dogmas der Sorge Rechnung getragen, dass das Hollenfeuer aus-

1P 216.73.216.96, am 20:40:35,

. © Urhebermechtiich geschtzter Inhalt.
tersagt, m mit, flir oder in Ki-Syster



https://doi.org/10.5771/9783828872233

WENN EIN AMERIKANISCHER SHERIFF DEN RUHESTAND NICHT IM KNAST VERBRINGEN MUSS ...

gehen konnte, wenn nicht geniigend Nachschub geliefert wiirde. Doch
bleiben wir ernsthaft.

Was soll der halbwegs vernunftbegabte Mensch mit diesen Dogmen
anfangen? Wie sich mit ihnen auseinandersetzen, sie vielleicht einfach
ignorieren? Denn wir sind noch nicht am Ende einer ganzen Reihe von
Dogmen zum Thema Gnadenlehre. Zur heiligmachenden Gnade wer-
den weitere Dogmen dem Christenmenschen zu glauben aufgegeben:

»Die heiligmachende Gnade macht den Gerechten zu einem Kind
Gottes und verleiht ihm ein Anrecht auf das Erbe des Himmels«.

»Die heiligmachende Gnade macht den Gerechten zu einem
Tempel des Heiligen Geistes«.

Man wird auch jetzt den Eindruck nicht los, dass durch solche Dogmen
und durch diese Theologensprache mehr vernebelt, als erhellt wird. Der
Katechismus der katholischen Kirche blist ins gleiche Horn. Hier ist die
heiligmachende Gnade »ein bleibendes Geschenk, eine iibernatiirliche,
feste Neigung zu Gott«™.

Kardinal Miiller spricht davon™, dass die Gnade Gottes als »heiligma-
chende (habituelle) Gnade oder als aktuelle (helfende) Gnade« im Le-
ben des Menschen auftritt.

Da gibt es sogar eine Gnadenform, die den Menschen auf den Emp-
fang der Gnade erst noch vorbereitet, ihn sozusagen konditioniert, da-
mit die heiligmachende Gnade oder auch die aktuelle Gnade ihre Wir-
kung nicht verfehlt. Auch wenn der Mensch dies eigentlich alles gar nicht
will, nach der Lehre der Kirche geht ein Verlangen nach Sauberung von
der Siinde nicht von dem natiirlichen Willen der Menschen aus, son-
dern dieser Wille werde, so sagen die Theologen, von der sogenannten
zuvorkommenden Gnade bewirkt. Sogar der Kirchenvater Thomas von
Aquin spricht von der zuvorkommenden Gnade, die zur Vorbereitung
des Empfangs der heiligmachenden Gnade unbedingt erforderlich ist.

Die Anhdufung der Gnadenformen macht die Problematik der Gna-
denlehre allerdings nicht gerade transparenter. Die Hauptschwierigkeit
fiir den Christenmenschen bleibt die Aussage der Ubernatiirlichkeit der
Gnadengaben Gottes. Nach der Lehre der Kirche ist die Gnade in jedem

110 Katechismus der katholischen Kirche, a.a. O., Seite 517.
11 Vgl hierzu: Gerhard Kardinal Miiller, a.a. O., Seite 765 1.

1P 216.73.216.96, am 20:40:35,

. © Urhebermechtiich geschtzter Inhalt.
tersagt, m mit, flir oder in Ki-Syster

11


https://doi.org/10.5771/9783828872233

WENN

EIN AMERIKANISCHER SHERIFF DEN RUHESTAND NICHT IM KNAST VERBRINGEN MUSS ...

12 |

Fall eine iibernatiirliche Zuneigung Gottes, die leider wieder nur durch
und im Glauben wahrgenommen werden kann.

Es wird in der Kirche deutlich unterschieden zwischen einer bleiben-
den Einwirkung Gottes durch die heiligmachende Gnade, die der Mensch
allerdings trotzdem wieder verlieren kann und der voriibergehenden
tibernatiirlichen Gnade, die den Menschen befihigen soll, im Laufe sei-
nes Lebens weiterhin ,,gottgefillig® zu leben. Auf dem Wege zu seiner
Erlésung unterstiitzt Gott den Menschen nicht nur durch seine Gnade
in vielfiltiger Weise, wie uns die Kirche weismachen will, sondern die
Theologen machen uns immer wieder darauf aufmerksam, dass neben
der Kraft der Gnade Gottes auch die Aktivititen der Kleriker, die kirch-
liche Lehre, die Bedeutung der Kirchenleitung und die Spendung der Sa-
kramente von entsprechender Bedeutung sind.

Unverholen wird das ausdriickliche Interesse der Kirche artikuliert,
den katholischen Christen unter Androhung von Siindenstrafen zu den
moralischen Vorgaben des Lehramtes zu verpflichten und ihn in die got-
tesdienstliche Praxis mit einzubinden.

Religioser Glaube hat also doch als Ursache vermehrt die Furcht vor
Strafen oder ist gar das Ergebnis dieser Furcht. Obwohl die Gnade nach
den Ausfithrungen der Theologen als freiwilliges Geschenk Gottes allen
Menschen zuteilwerden kann, bleibt trotzdem das Dilemma der gottli-
chen Vorherbestimmung zur himmlischen Seligkeit oder zur Verdamm-
nis. Die Kirche spricht hier von der sogenannten Prédestinationslehre.

Die Gnade wirkt wo sie will und wann sie will und sie bleibt iiberna-
tirlich. Die reine Vernunft reicht da zur Erkenntnis einfach nicht aus.

Der Philosoph Flasch fragt sich, ob man die Gnade als Mensch nicht
auch wollen muss, damit sie wirkt: »Warum soll ich sie wollen? Kann ich
etwas glauben, nur weil ich es glauben will? Woher weif3 ich, bevor ich
glaube, dass es die Gnade Gottes ist, die hier wirkt«"*?

Woran erkenne ich, dass es die Gnade ist, die eine Stindentilgung oder
gar eine Heiligung des Menschen bewirkt? Ist es die Gnade, die mich zu-
stimmen ldsst, zu einem Glauben, der ja erforderlich ist, um die Gnade
erst zu erlangen? Oder hat Gott mich in seinem ewigen Willensratschluss
wegen der vorhergehenden Siinden zur ewigen Verwerfung bestimmt?

Beim Leser tritt sicher Ermiidung ein. Wo man auch hinschaut, wel-
chen dickleibigen Dogmatikband man auch aufschldgt, man trifft immer

112 Kurt Flasch, Warum ich kein Christ bin, a.a. O., Seite 78.

1P 216.73.216.96, am 20:40:35,

. © Urhebermechtiich geschtzter Inhalt.
tersagt, m mit, flir oder in Ki-Syster



https://doi.org/10.5771/9783828872233

WENN EIN AMERIKANISCHER SHERIFF DEN RUHESTAND NICHT IM KNAST VERBRINGEN MUSS ...

auf die gleichen Formulierungen zur Gnadenlehre der Kirche. Die Argu-
mentationen wirken geradezu voneinander abgeschrieben.

Die ganze Gnadenlehre scheint eine Mogelpackung zu sein, denn
selbst die heiligmachende Gnade versdhnt die Menschen ja nicht mit Gott.
Nach der Verséhnung miisste doch eigentlich der alte paradiesische Zu-
stand wieder hergestellt worden sein, sonst ist es doch keine richtige Ver-
sohnung. Doch davon ist auf dieser Welt weit und breit nichts zu sehen.

Diese ewigen Wiederholungen zur heiligmachenden Gnade, zur aktu-
ellen Gnade, die beschriebene Erzeugung eines tibernatiirlichen Lebens
durch die Gnade, dauernd die Hinweise, dass selbst bei freiem Willen
der Einfluss der zuvorkommenden Gnade, die nachfolgenden Gnaden
erst ermoglicht. Und immer wieder die Notwendigkeit der Gnade, denn
der Mensch ist Siinder, ein Mensch im ,,gefallenen Zustand*, wir armen
Seelen konnen die religiosen Wahrheiten mit unseren natiirlichen Kraf-
ten einfach nicht erkennen. Wir gehen verloren, wenn der Ruf Chris-
ti uns nicht durch die zuvorkommende Gnade erweckt, damit wir uns
der Versohnung mit Gott zuwenden kénnen. Die Erbsiinde ist es wieder
und wieder, die ja die ganze Menschheit in die Verdammnis gefiihrt hat.
Sie gab Anlass zum ,,géttlichen Zorn® Sie war so ibermichtig, dass wir
vollig der Siinde und dem Tod verfallen sind. Und dann die stindigen
Beschreibungen zur Rettung. Einzig die Kleriker haben ein schliissiges
Konzept entwickelt, um den Menschen aus dem ,,irdischen Jammertal®
zu befreien. Wir haben unsere Unschuld verloren, die Kirche kann uns
aus diesem ,,Unrechtszustand gegeniiber Gott befreien. Wir haben die
Stinde Adams geerbt und die Theologen bieten nun die Erlésung von die-
ser Siinde an. Jesus starb und schuf einen Fundus von Verdiensten, die
er gegeniiber Gott, der er ja selber ist, einbringen kann. Es waren die so-
genannten Erlosungsverdienste Christi. Und nur durch diese Verdiens-
te in Verbindung mit den Sakramenten der Kirche gelangt der stindige
Mensch zum Nachlass seiner Stinden, zum Nachlass der Héllenstrafen,
zur Ubernatiirlichen, gnadenhaften Erneuerung, ja zur Heiligung und
zu einer gottlichen Beschaffenheit der Seele. Sollte sich der Stinder al-
lerdings wieder von Gott abwenden, dann hat auch hier die Kirche wie-
der einen Weg parat. Namlich durch die Lossprechung im Bufisakra-
ment, da wird dann der alte Gnadenzustand wirksam wieder hergestellt.

Welch ein Stindenwahn!

Erst macht die Theologie die Menschen zu Siindern, um ihnen an-
schlieflend zu erkléren, dass sie auf die Gnade der Kirche, doch nein, auf
die Gibernatiirliche Gnade Gottes angewiesen sind. Oder besser doch

1P 216.73.216.96, am 20:40:35,

. © Urhebermechtiich geschtzter Inhalt.
tersagt, m mit, flir oder in Ki-Syster

13


https://doi.org/10.5771/9783828872233

WENN

EIN AMERIKANISCHER SHERIFF DEN RUHESTAND NICHT IM KNAST VERBRINGEN MUSS ...

14 |

auf die Gnade der Kirche, denn nur die Kirche erteilt ja die Vergebung
der Stinden im Sakrament. Selbstverstidndlich mit der Vollmacht Gottes.

Von alledem steht in der Bibel nichts! In den Evangelien ist kein
Wort von Jesus niedergeschrieben, dass der Stindenfall Adams die gan-
ze Menschheit in die Verdammnis gefiihrt hat. Kein Hinweis, dass Jesus
diesen angeblichen Siindenfall riickgingig machen wird, damit nicht alle
Menschen zum Teufel gehen. Wenn aber nicht Jesus durch sein Wort, wer
kann dann eine solche Gnadentheologie in Umlauf gebracht haben? Der
Mensch Jesus hat nicht gewusst, dass er wegen der mythologischen Er-
zahlungen von Adam und Eva im Alten Testament hat sterben miissen.

Paulus war es (Rom 5,12-25)! Dieser selbst ernannte Apostel, der Brie-
te geschrieben hat, an die von ihm gegriindeten Gemeinden im Mittel-
meerraum. Hier ist es der Brief an die romische Gemeinde, der wahr-
scheinlich um das Jahr 56 nach Christus geschrieben worden ist und in
der Folge von den Gemeindemitgliedern abgeschrieben und weiterge-
reicht wurde. So kursierte in den noch konspirativ wirkenden urchristli-
chen Gruppierungen der Hauptstadt des Reiches eine Vorstellung von der
Erlésungsbediirftigkeit der Menschen, die sich Paulus ausgedacht hatte.

»Durch einen einzigen Menschen (Adam) kam die Stinde in die Welt
und durch die Siinde der Tod, und auf diese Weise gelangte der Tod zu
allen Menschen ...« (Rém 5,12), das sind seine Formulierungen, wenn
man den vielen Ubersetzungen und Revisionen der Bibeltexte glauben
darf. Paulus schaffte diese Verbindung zwischen der Geschichte im Alten
Testament, die er als eine tatsachliche Gegebenheit interpretierte und ver-
band sie mit der Deutung vom Opfertod Jesu am Kreuz. Denn bis dahin
war dieser Tod von keinem Christen nachvollziehbar verstanden worden.

So formuliert er weiter: »Wie durch den Ungehorsam des einen Men-
schen die vielen zu Siindern wurden, so werden auch durch den Gehor-
sam des einen die vielen zu Gerechten gemacht werden ...«

Dieser Mythos von der Siinde Adams und die Wiedergutmachung
durch Jesus, als Interpretation des Paulus, war die begreifliche Begriindung
der Christen fiir die bis dahin unbegreifliche Ermordung ihres Propheten.

Wenn es aber nétig war, dass ein Gott fiir die Stinden der Menschen
sterben musste, dann musste die Stinde noch viel gréfler gedacht werden,
als es in der Bibel zum Ausdruck kommt. So musste die Siinde dem Kreu-
zigungsgeschehen angepasst werden und es entwickelte sich auf dieser
Grundlage durch den Kirchenvater Augustinus, den Bischof von Hippo,
im 5. Jahrhundert eine Erbsiindenlehre in Verbindung mit einer Gna-
dentheologie, die bis heute in der Dogmatik ihre Giiltigkeit hat. Augus-

1P 216.73.216.96, am 20:40:35,

. © Urhebermechtiich geschtzter Inhalt.
tersagt, m mit, flir oder in Ki-Syster



https://doi.org/10.5771/9783828872233

WENN EIN AMERIKANISCHER SHERIFF DEN RUHESTAND NICHT IM KNAST VERBRINGEN MUSS ...

tinus bezog sich ausdriicklich auf den Romerbrief von Paulus und lehr-
te, dass diese Siinde der ersten Menschen auch physisch als Erbsiinde

auf alle Menschen tibertragen werde. Dieser Erblast kann kein Mensch

entkommen. Auch war Augustinus der Uberzeugung, dass der Mensch

eben wegen dieser Erblast das ,,ewige Ubel“ verdiene. Dieser Erbsiinden-
gedanke, der sich nirgendwo in den Evangelien des Neuen Testamentes

findet, entsteht somit durch den Kirchenvater erst 400 Jahre spiter. Die-
se Uberlegungen werden auf dem Tridentinischen Konzil im 16. Jahrhun-
dert als zu glaubendes Dogma fiir alle Christen festgelegt.

Die Frage der Tilgung einer Erbschuld und die Zuwendung der gétt-
lichen Gnade ist zwischen den christlichen Konfessionen immer noch
umstritten. Ob dem Menschen die Gnade ohne eigenes Zutun von Gott
geschenkt wird, oder ob sich der Mensch zusétzlich auch mit eigenen
Kriften Verdienste bei der Tilgung der Schuld erwerben kann, es wird
nach wie vor kontrovers diskutiert.

Der Islam kennt zwar nach dem Koran auch die Siinde der ersten Men-
schen, hat allerdings daraus keine Erbsiindenlehre entwickelt, die fiir die
gesamte Menschheit gilt, sondern hat es abgelehnt, dass diese Siinde an
alle Nachkommen weitervererbt werden kann.

Wir halten also fest: Aus der Sicht der katholischen Kirche ist der Siin-
denfall der Grund fiir den Zorn Gottes, fiir das Elend in der Welt, fiir den
Hang des Menschen zum Bésen und fiir den Tod in dieser Welt. Von die-
ser Verfehlung Adams ist jeder Mensch schon bei der Geburt betroffen.
Der Katechismus der Kirche betont: »Die Erbstinde wird durch die Fort-
pflanzung an die gesamte Menschheit weitergegeben«. Die Erbsiinde sei
etwas, das »man mit erhalten, aber nicht begangen hat«™.

Der ehemalige Papst Benedikt XVI spricht allerdings in seinen Schrif-
ten nicht mehr von der biologischen Vererbung der Erbsiinde, bleibt aber
bei seiner Argumentation sinngeméf3 im selben Gedanken haften, da er
die Erbsiinde als kollektive menschliche ,Verstrickung® der Vergangen-
heit bezeichnet, in die jeder Mensch durch seine Geburt eintritt.

Am Ende fliichtet der Katechismus dann doch wieder in die alten Argu-
mentationsmuster und formuliert fiir die Glaubigen, dass »die Weitergabe
der Erbsiinde ein Geheimnis ist, das wir nicht vollig verstehen kénnen«.

Und trotzdem, die Vorstellung vom Siindenfall im Paradies war fiir
die gesamte Theologie der Kirche so einschneidend, dass sie zusammen

113 Katechismus der katholischen Kirche, a.a. O., Seite 133 f.

1P 216.73.216.96, am 20:40:35,

. © Urhebermechtiich geschtzter Inhalt.
tersagt, m mit, flir oder in Ki-Syster

15


https://doi.org/10.5771/9783828872233

WENN

EIN AMERIKANISCHER SHERIFF DEN RUHESTAND NICHT IM KNAST VERBRINGEN MUSS ...

16 |

mit der Erlosungsvorstellung durch den Kreuzestod die Dogmatik bis
heute bestimmt.

Die mythologischen Sagen und Erzdhlungen der alten Vélker in Me-
sopotamien, der Sumerer, der Assyrer, der Babylonier stammen nach der
historischen Forschung zumeist aus dem 2. Jahrtausend vor Christus. Sie
sind einschliefilich der Schopfungslehre und der Erschaffung der Men-
schen im Wesentlichen im 1. Jahrtausend vor Chr. in die Schriften des
judischen Volkes eingeflossen. Wobei die Historiker iiberwiegend davon
ausgehen, dass in etwa der Zeitraum zwischen der Zerstérung des Nord-
reiches Israel, um 722 vor Christus durch die Assyrer und dem Exil ei-
nes Teils des jiidischen Volkes in Babylon zwischen 587 und 538 vor Chr.
tiir diese Bibelstellen der Genesis verantwortlich sind.

Ein monotheistischer Schopfergott hatte sich bereits gegen Ende des
2. Jahrtausends im jiidischen Volk iiber die Jahrhunderte hinweg ent-
wickelt, nachdem die bis dahin als Nomaden herumziehenden Vélker
begannen, feste Bauten zu errichten und sesshaft zu werden. In die re-
ligiosen Vorstellungen des jiidischen Volkes flossen nicht nur die Mytho-
logien der mesopotamischen Volker, sondern auch die Gétterwelten der
Agypter, der Hethiter und der Phénizier mit ein. In der Religion dieser
Volker waren die Gétter und Géttinnen teils in Menschengestalt, aber
auch in Tiergestalt oder als Mischwesen prisent. Es waren immer eine
Vielzahl von Géttern, die fiir alle Lagen des Lebens angerufen wurden.
Man stellte sich die Gétter iiberwiegend als direkt ansprechbare Perso-
nen mit beinahe menschlichen Charakterziigen vor. Die Bibel beschreibt
ja auch eine solche direkte Ansprache an einen Gott im ,,brennenden
Dornbusch®. Doch die Zahl der brennenden Dornbiische hat heute lei-
der rapide abgenommen.

Einen paradiesischen Zustand, in dem die Menschen gelebt haben,
ihn hat es so nie gegeben. Ein Elternpaar als Anfang der Menschheit
ganz sicher auch nicht. Da bevorzugt man heute doch eher die Uberle-
gungen der Evolutionstheorie. Ein Siindenfall, wie im Buch Genesis der
Bibel beschrieben, gab es schon mal gar nicht. Und damit verbunden
auch keine Vertreibung aus dem Paradies, eine schuldhafte Trennung
der Menschheit von einem Gott, vor dem sich die ersten Menschen an-
geblich verstecken mussten.

Im Kern sind die gesamten Bibelaussagen und Interpretationen durch
die Theologen der Kirche nichts anderes, als eine Beschreibung und ein
Glaube an die mythologischen Gotterwelten der alten Vélker des heu-
tigen Nahen Ostens.

1P 216.73.216.96, am 20:40:35,

. © Urhebermechtiich geschtzter Inhalt.
tersagt, m mit, flir oder in Ki-Syster



https://doi.org/10.5771/9783828872233

WENN EIN AMERIKANISCHER SHERIFF DEN RUHESTAND NICHT IM KNAST VERBRINGEN MUSS ...

Alle ernsthaften Forschungen sind sich dariiber einig, dass der Bibel-
text des Alten Testamentes eine Zusammenfassung vieler einzelner Texte
aus den verschiedenen Landstrichen der heute so sehr mit Kriegen und
Terror iiberzogenen Regionen des dstlichen Mittelmeerraumes ist. Die-
se Mythen aus dem 2. Jahrtausend sind nach miindlicher Uberlieferung
erst viele Jahre spater vor allem auf Tontafeln festgehalten und zu einem
Gesamttext zusammengefasst worden.

Bei der Entwicklung der Glaubensvorstellungen des jiidischen Volkes
war die Mythologie der Nachbarvélker einfach zu méachtig. Die Vorstel-
lung von einem Paradies einfach zu verlockend. Daher auch das Bediirf-
nis des jiidischen Volkes, nach dem Ursprung des siindhaften Verhal-
tens ihres Volkes in einem Paradies zu suchen und die Erzidhlung von
einem Mann und einer Frau zu ibernehmen, die im Paradies einer Ver-
suchung erliegen. So sind auch die Gldubigen von heute, wenn sie sich an
den Text der Bibel halten, von dieser alten Mythologie bestimmt, aus der
dann die Theologie der Kirche von Ur- und Erbsiinde entwickelt wurde.

Paulus hat diese Texte der Thora offensichtlich wortlich verstanden
und hat seine Uberlegungen zur Siinde des Menschen auf dieser my-
thologischen Grundlage des jiidischen Volkes begriindet. So finden sich
diese Vorstellungen wieder, allerdings weiterentwickelt, in der gesamten
heutigen christlichen Theologie.

Es gab ihn einfach nicht, diesen Garten Eden, der bis in das 16. Jahr-
hundert nach Chr. hinein von der Christenheit als ein im fernen Osten
existierender Ort angenommen wurde.

Denkt man einmal ernsthaft dariiber nach, so ist es doch eigenar-
tig, dass auch heute noch der normale, intelligente Christenmensch
sich auf so etwas Unsinniges wie die Versuchung der ersten Menschen
durch eine Schlange verldsst und als Folge davon an eine Theologie der
Erbsiinde glaubt. Diese Geschichte ist jedoch nichts anderes als Mytho-
logie, dhnlich der Marchen und Heldensagen fritherer Jahrhunderte in
der Mitte Europas.

Doch die Kirche braucht die Erziahlungen und Uberlieferungen als
Tatsachen, denn so bleibt sie weiter notwendig fiir die Interpretationen
dieser Geschichten des Alten und Neuen Testamentes.

Es geht nicht anders. Der Siindenfall als Ursache und Beginn einer
Theologie muss erhalten bleiben. Nur dadurch sind die Uberlegungen,
zundchst von Paulus und dann auch vom Kirchenvater Augustinus, zur
Schuld der Menschen erkldrbar und begriindbar.

1P 216.73.216.96, am 20:40:35,

. © Urhebermechtiich geschtzter Inhalt.
tersagt, m mit, flir oder in Ki-Syster

17


https://doi.org/10.5771/9783828872233

WENN

EIN AMERIKANISCHER SHERIFF DEN RUHESTAND NICHT IM KNAST VERBRINGEN MUSS ...

18 |

Heiner Geifller spricht von dem »Wahnsinn und dem Irrsinn der
theologischen Erfindung der Erbsiinde durch Augustinus«"4. Seine Erb-
stindentheologie hat als Basis die Schopfungsgeschichte der Bibel. Nur
wenn auf diesem Wege die Schuld der gesamten Menschheit attestiert
ist, macht eine Erl6sungstheologie einen Sinn. Der Tod Jesu als Wieder-
gutmachung, um die in der Verdammnis befindliche Menschheit zu er-
l6sen, erklart sich aus der Apfelgeschichte. Ohne diese Erbsiindenleh-
re ist die Erlésung durch Jesus am Kreuz nicht erforderlich. Aus dieser
Wiedergutmachung ergibt sich zusitzlich eine weitere Schuld der Men-
schen. Nicht nur, dass sie jetzt die Moérder eines Gottes sind, sondern
jetzt hat der Christ auch ewig dankbar zu sein fiir diese ,,Erlgsungstat*.

Da der Mensch trotz dieser Erlgsungstat siindhaft bleibt, ist er nun
Zeit seines Lebens auf die gnadige Zuwendung Gottes angewiesen. Da-
mit wiren wir wieder bei der Gnade Gottes, auf die der Christ setzt, da-
mit er nicht riickfillig wird und in der Verdammnis landet. Durch die-
se Gnadenlehre wird der Christ in stindiger Unmiindigkeit gehalten.
Nur die Kirche hat die Mittel und vergibt die Gnadengaben, auf die der
Mensch immer angewiesen ist. Er kann von dieser Verderbtheit nur be-
freit werden, wenn er durch Taufe und Bufle, durch Reue und Gebete
die Gnadengaben der Kirche annimmt. Die Theologie sagt, dass wir von
der Gnade Gottes abhéngig sind, weil wir »durch die Siinde ... die un-
versehrte Natur verloren haben ... und nur durch die Gnade zum Tun
des natiirlich Guten befihigt werden«.

Heiner GeifSler spricht auch von dem Supergau aller faulen Ausreden,
wenn die Kirche behauptet, dass »der Mensch sich rechtfertigen muss ...
wegen seiner Stinden, die auf die Ursiinde des Menschen zuriickgehen
und von der die gesamte Menscheit befallen ist«"®.

Die Gnadenlehre, sie steht auf tonernen Fiiflen, weil sie auf einem an-
geblichen Ursprungsverbrechen der ersten Menschen basiert und damit
dem Heilsgeschehen am Kreuz einen Sinn gibt.

Auch hier ist Paulus wieder federfithrend am Werk gewesen, wenn er
von der Erlésung der Menschheit durch das Blut Christi spricht. Dass
diese Aussagen in einem krassen Widerspruch zu den Verkiindigungen
Jesu stehen, ist eine weitere Baustelle der Theologie.

114 Heiner GeifSler, Kann man noch Christ sein, wenn man an Gott zweifeln
muss?, a.a. 0., Seite 32.

115 Theodor Schneider (Hrsg.), Handbuch der Dogmatik, Band 2, a.a. O, Seite 22.

116 Heiner Geifler, Kann man noch Christ sein, wenn man an Gott zweifeln
muss?, a.a. 0., Seite 32.

1P 216.73.216.96, am 20:40:35,

. © Urhebermechtiich geschtzter Inhalt.
tersagt, m mit, flir oder in Ki-Syster



https://doi.org/10.5771/9783828872233

WENN EIN AMERIKANISCHER SHERIFF DEN RUHESTAND NICHT IM KNAST VERBRINGEN MUSS ...

Die Kirche bleibt dabei. Der Mensch ist der Siinder, dessen Natur durch
die Erbsiinde schuldig geworden ist und der stindig unter dem Fluch der
Begierlichkeit steht. Nur die Gnade Gottes, durch die Kraft des Todes
Christi erworben, macht aus dem Menschen wieder ein ,,Ebenbild Got-
tes®. Kardinal Miiller formuliert es so: »Nur die Gnade Christi kann aus
dem Siinder ... einen Heiligen, einen Gerechtfertigten machen ... des-
halb ist die Gnade unbedingt notwendig«".

Trotz aller Beteuerungen, das Gebdude der Gnadenlehre stiirzt ein,
weil die Grundannahme falsch ist. Denn der Siindenfall, der die gesam-
te Menschheit belastet, ich wiederhole mich, ihn hat es nicht gegeben.

Warum beharrt die Kirche dann trotzdem weiterhin auf dieser Ur-
stinde, die nichts weiter ist, als eine spéte Fixierung von Mythen ver-
schiedener Volker. Das Motiv der Vertreibung aus dem Paradies ist eine

»literarische Fiktion® Dieses Motiv stammt aus einer Zeit, als die Men-
schen darauf angewiesen waren, die Religion als Bewiltigungsmittel zu
nutzen, denn nur Gott half, Problem zu erkléren, er half aber nicht bei
ihrer Bewiltigung.

Die Geschichte der Evolution des Menschen ist etwas ganz anderes als
ein Stindenfall und deshalb kippt das theologische Gebaude. Diese bib-
lische Geschichte kann nicht herhalten fiir eine durch den Geschlechts-
verkehr weitergegebene Erbsiinde, die dann durch Jesu Sithne als Gna-
de Gottes wieder ,,ausgebtigelt” wird.

H. Geifiler spricht gar bei der Erbsiinde von der schweren Verletzung
und Beleidigung der menschlichen Wiirde, die die Kirche aus der Welt
schaffen muss.

Die Formulierung Siinde kommt in der Bibel beim Siindenfall gar
nicht vor. Auch von einem Fluch gegen die gesamte Menschheit wird in
keinem Text der Genesis gesprochen. H. Geifiler packt der heilige Zorn,
»wenn man weif3, dass all diese theologischen ,Wahrheiten ... nie von
Jesus gesagt wurden«"®.

Es ist keine géttliche Offenbarung gewesen, sondern es waren wohl
eher Denkmuster und Redeformen von Theologen, die bei der Erbsiin-
denlehre, der Erlésungslehre und der Gnadenlehre zum Ausdruck ge-
kommen sind. Im Vorwort einer Bibelausgabe steht, dass es »letztlich die

117 Gerhard Kardinal Miiller, Katholische Dogmatik, a.a. O., Seite 783.
118 Heiner Geifller, Kann man noch Christ sein, wenn man an Gott zweifeln
muss?, a.a. 0., Seite 35.

| 119

1P 216.73.216.96, am 20:40:35,

. © Urhebermechtiich geschtzter Inhalt.
tersagt, m mit, flir oder in Ki-Syster



https://doi.org/10.5771/9783828872233

WENN

EIN AMERIKANISCHER SHERIFF DEN RUHESTAND NICHT IM KNAST VERBRINGEN MUSS ...

120 |

vom Heiligen Geist geleitete Kirche ist, die uns den wesentlichen Inhalt
und den gesicherten Kern der Bibel lehrt«.

Dass es sich bei diesen biblischen Geschichten auch um Aussagen von
Propheten und Kirchenvitern handelt, also um méannliche Geschlechts-
genossen, die dieses Stindenfallkonzept kultiviert haben, wird auch dann
besonders deutlich, wenn man an die beschriebene Rolle Evas denkt,
denn ihre Rollenbeschreibung ist doch wohl eher ein Produkt ménnli-
cher Phantasie.

Die Evolutionsbiologen sagen, dass das ,,kulturelle“ Gedéichtnis eines
Volkes in der Geschichte immer sehr weit zuriickreicht und viele Gene-
rationen noch nach Jahren Erinnerungen présent haben, die héufig ein-
gebunden sind in Mythen und Glaubensvorstellungen, in Geschichten
und Ritualen.

Nichts spricht fiir das Motiv einer Vertreibung aus dem Paradies in
der biblischen Form. Es war, nach Aussagen der Historiker, nach dem
Ende der Eiszeit vor gut 15000 Jahren das blithende Land vom Nil bis
zum Euphrat und Tigris, das als Paradies in Erinnerung war, in dem die
Menschen nach der Sesshaftwerdung in Behausungen lebten. Doch das
Paradies dauerte nicht lange. Der Anthropologe spricht davon, dass sich
»das Leben in Sesshaftigkeit als Fluch erwiesen haben muss ... das zeigen
deutlich prahistorische Skelettfunde ... die Feldarbeit war eine Strapaze«™.

Nach der Nomadenzeit als Jager und Sammler war die Sesshaftwer-
dung eines Volkes mit der Miihsal der landwirtschaftlichen Produktion
verbunden. Es gab jetzt Krankheiten und Seuchen, die bis dahin nicht
bekannt waren. Insoweit beschreibt die Bibel tatséchlich eine Ursiinde
des Homo sapiens. Es ging um die Schwierigkeiten, die durch die Sess-
haftwerdung der Menschen vor rund 10 ooo Jahren entstanden waren:
Unterdriickung und Gewalt sowie die Bewdltigung der Mithen des tagli-
chen Lebens. Statt diesem Adam zu erlauben, wilde Friichte zu sammeln
und auf die Jagd zu gehen, war er nun verdammt, ,,im Schweifle seines
Angesichtes“ seinen Lebensunterhalt zu sichern.

Doch es gab noch eine andere Entwicklung des Homo sapiens, die
mit der Beschreibung des Siindenfalls in Zusammenhang gebracht wer-
den kann. Uber einen zugegebenermaflen jahrtausende langen Zeit-
raum hinweg entwickelte sich bei ihm die Form eines Bewusstseins, die

119 Die Heilige Schrift, Pattloch Verlag, 32. Auflage 1992, Seite VIIL.
120 Carel van Schaik und Kai Michel, Das Tagebuch der Menschheit, a.a.O.,
Seite 59f.

1P 216.73.216.96, am 20:40:35,

. © Urhebermechtiich geschtzter Inhalt.
tersagt, m mit, flir oder in Ki-Syster



https://doi.org/10.5771/9783828872233

WENN EIN AMERIKANISCHER SHERIFF DEN RUHESTAND NICHT IM KNAST VERBRINGEN MUSS ...

es dem Homo sapiens ermdglichte, das Dasein in der Welt zu reflektie-
ren, ein gewolltes Leben zu fiihren und seine Bediirfnisse zu entwickeln.

Auflerdem muss den Menschen bewusst geworden sein, wie sehr ih-
nen Gefahren drohen, durch die Natur selbst und durch die Konditio-
nierung ihres Korpers. Ihnen wurde klar, dass auch ihr Leben endlich ist.

U. Schnabel beschreibt sehr eindrucksvoll, dass »der Gewinn dieses
Wissens und diese Erkenntnis teuer bezahlt werden musste ... die Men-
schen waren gezwungen, die Tatsache zur Kenntnis zu nehmen, dass die
Welt nicht gerade der einfachste Ort zum Uberleben ist«. Und er sagt
auch: »Wenn diese triiben Tatsachen ins Bewusstsein dringen, kann man
sich schon wie aus dem Paradies vertrieben fithlen«=.

Man ist also nicht fein raus, wie es die Kirche lehrt, wenn man glaubt,
dass Gott den Menschen von dieser Urschuld erlost hat. Eine solche Ur-
schuld der Menschheit hat es nie gegeben. Es war die Endlichkeit des
Seins, die in das Bewusstsein der Menschen drang. Thnen wurde ihre
Sterblichkeit bewusst. Das war die Frucht vom Baum der Erkenntnis.
Mit einem Gott, der die Menschen wegen ihrer Schuld vertreibt, hat das
alles nichts zu tun.

Ironischerweise entwickelte sich beim Menschen gerade mit dieser Er-
kenntnis auch das Bediirfnis, diesen angstbesetzten Zustand aufzuheben.
So kam es, dass, wie Ulrich Schnabel es ausdriickt, »dieselbe Fahigkeit,
die den Menschen aus dem Paradies vertrieb, ihn tiberhaupt erst in den
Stand versetzte, religioses Denken zu entwickeln«2.

Und weil es diese Grundschuld der Menschheit nie gegeben hat, sind
alle Diskussionen iiber die Erbsiinde, die Erlésungstheologie und die
Gnadenlehre unsinnig geworden.

Da wir uns mit den Verweisen auf die Dogmen und die nicht iiber-
priifbaren ,,gottlichen Wahrheiten nicht mehr in die Irre fithren lassen,
sollten wir an dieser Stelle nach den authentischen Worten des Wander-
predigers Jesus im Neuen Testament suchen und den Versuch unterneh-
men, ihn zu verstehen.

Leider sind Generationen von Glaubigen mit Schuldzuweisungen, mit
Angst und Schrecken, mit Fegefeuer und Hollenglut viel zu lange gepei-
nigt worden. Wo Kleriker Trost spenden sollten, haben sie Schuld zuge-

121 Ulrich Schnabel, Die Vermessung des Glaubens, Pantheon Verlag, Miinchen,
4. Auflage 2010, Seite 289.
122 Ulrich Schnabel, Die Vermessung des Glaubens, a.a. O., Seite 290.

1P 216.73.216.96, am 20:40:35,

. © Urhebermechtiich geschtzter Inhalt.
tersagt, m mit, flir oder in Ki-Syster

121


https://doi.org/10.5771/9783828872233

WENN EIN AMERIKANISCHER SHERIFF DEN RUHESTAND NICHT IM KNAST VERBRINGEN MUSS ...

122

wiesen, mit dem Entzug der Gnade Gottes gedroht und dann vorgege-
ben, diese Schuld kraft ihres Amtes heilen zu kénnen.

Es war schon eine grandiose Idee, die Menschheit zu bestrafen und
die Idee einer Ursiinde aufzubauen, die von solcher Tragweite ist, dass
sie alle Generationen belastet. Aber es ist eben nur eine Idee und zwar
eine ganz {ible, sonst nichts und damit ist die notwendige Gnadengabe
Gottes auch obsolet geworden.

Doch wir sollten nicht allzu sehr ,,drauthauen’, auf die Kleriker und
die Amtskirche. Jedoch sollte sich niemand mehr mit dem Hinweis auf
das Lehramt der Kirche abspeisen lassen. Wir Menschen haben unsere
Weltanschauungen und Gottesvorstellungen allesamt selbst erfunden,
weil wir eben so sind. Weil wir immer nach Erkldrungen suchen und
weil es uns widerstrebt, dass die Welt und die gesamte Schopfung uner-
klarbar sein sollen.

So halte ich es dann doch lieber mit dem Ukrainer Lunatscharski
(Schreibweise auch Lunacharsky): »Religion ist wie ein Nagel, je har-
ter man darauf schlidgt, umso tiefer dringt er ein. Wir sollten uns mehr
bemiihen, ihn herauszuziehen, kontrovers zu diskutieren und nach
menschlich verstdndlichen Argumenten fiir unsere ewige Suche nach
dem Sinn, fiir unsere Fragen nach dem menschlichen Dasein und unse-
re menschlichen Verhaltensweisen suchen.

123 Anatoli W. Lunatscharski, (1875-1933), ukrainischer Philosoph und

Schriftsteller, zitiert aus: Ulrich Schnabel, Die Vermessung des Glaubens,
a.a. 0., Seite 337.

1P 216.73.216.96, am 20:40:35,

. © Urhebermechtiich geschtzter Inhalt.
tersagt, m mit, flir oder in Ki-Syster



https://doi.org/10.5771/9783828872233

7 Wenn Absurditaten zur
Denkschwache fiihren ...

Sigmund Freud hatte Recht. »Wer schon in seiner Kindheit die Absur-
ditdten der religiosen Lehren geschluckt hat, tiber dessen spitere Denk-
schwiche braucht man sich nicht zu wundern«.

Erst der Erwachsene wird sich, wenn er intensiv dariiber nachdenkt,
dieser Absurditdten bewusst, die man als Kind natiirlich noch nicht er-
kennen kann.

Wie sollte man auch? Selbst im fortgeschrittenen Alter gelingt eine
solche Erkenntnis auch nur dann, wenn die theologisch-dogmatischen
Verlautbarungen der Kirche in Zweifel gezogen, wenn Glaubensgrundla-
gen in Frage gestellt werden und wenn man nach triftigen Griinden da-
fiir sucht, was und warum was zu glauben ist. Oder ob vielleicht doch der
gesamte Gegenstand der Theologie nur fiir den Glaubenden sichtbar ist.

Wenn man es schafft, die beschriebene Denkschwiche zu tiberwin-
den, dann méchte man natiirlich wissen, welche Argumente das Lehr-
amt der katholischen Kirche ins Feld fithren kann, damit der Glaube, so
wie er sich in und durch die Institution Kirche und in den Dogmen die-
ser Kirche zurzeit darstellt, als zutreffend angenommen werden kann.

Man wird beim Studium den Eindruck nicht los, dass die katholi-
sche Kirche im Stillen auf das schwindende Interesse der Menschen an
Glaubensfragen hoftt. Sie scheint geradezu erleichtert zu sein ob der
Unkenntnis und Ignoranz von weiten Teilen der Bevolkerung des soge-
nannten ,,Christlichen Abendlandes“ an den theologischen Fragen des
heutigen Christentums.

124 Sigmund Freud, Die Zukunft einer Illusion, zitiert aus: Gerhard Czermak,
Problemfall Religion, a.a. O., Seite 319.

| 123

1P 216.73.216.96, am 20:40:35,

. © Urhebermechtiich geschtzter Inhalt.
tersagt, m mit, flir oder in Ki-Syster



https://doi.org/10.5771/9783828872233

WENN ABSURDITATEN ZUR DENKSCHWACHE FUHREN ...

124 |

Auf welchem Fundament stehen aber nun die Lehraussagen und Dog-
men der katholischen Theologie? Halten sie einer historisch-kritischen
Betrachtung stand, all die genannten Bibelbeweise und Traditionsbewei-
se, die von Amtstrigern formuliert werden? Sind die kirchenhistorisch
entwickelten und dogmatisch fest verankerten Grundlagen der Kirche
so liberzeugend und einleuchtend, dass sie ausreichend Griinde liefern
konnen, damit der Christenmensch sie als wahr und eigentlich aner-
kennen kann?

Der Katechismus der Kirche beginnt in seinem Kapitel iiber die Sa-
kramente gleich mit einer nachweislich falschen Behauptung. »Die Sa-
kramente ... sind von Christus eingesetzt«*. Diese Aussage wird dann
noch unterfiittert mit Zitaten der Dekrete des Konzils von Trient aus
dem 16. Jahrhundert, in denen es heif$t: »Im Anschluss an die Lehre der
heiligen Schriften, die apostolischen Uberlieferungen und die iiberein-
stimmenden Auffassungen ... der Viter, bekennen wir, dass die Sakra-
mente ... alle von unserem Herrn Jesus Christus eingesetzt sind ...«

So wird jedes Sakrament der Kirche mit folgendem Dogma eingefiihrt:

»Die Taufe, die BufSe, die Eucharistie, die Firmung, die Ehe, die
Krankensalbung und die Priesterweihe ... ist ein wahres von
Jesus eingesetztes Sakrament«.

Eine glatte Falschaussage. Damit es nicht gleich jeder bemerkt, helfen
sich die Kirchenvéter mit der Behauptung, dass es nicht nur die Bibel
allein ist, die den Beweis der Einsetzung der Sakramente durch Jesus
liefern soll, sondern auch noch die apostolischen Uberlieferungen. Vor
allem aber die iibereinstimmenden Auffassungen der Kirchenviter, sie
dienen als logische Begriindung fiir diese dogmatischen Konzilsdekrete.
Auch wenn es weitgehende Ubereinstimmung auf dem Konzil gegeben
haben mag, was zu bezweifeln ist, so bleiben es trotzdem die Bischofe,
die Theologen, die Presbyter, ja die Menschen in der Mitte des 16. Jahr-
hunderts, die wahrend des Konzils solche Formulierungen entwickelt ha-
ben. Wo der Heilige Geist bei der Abfassung der Dogmen zur Sakramen-
tenlehre war, ist nicht tiberliefert. Die Konzilsdekrete wurden in jedem
Falle durch die Kirche lauthals verkiindet und das Christenvolk war per
Dogma unter Androhung von Héllenqualen zum Glauben verpflichtet.

125 Katechismus der katholischen Kirche, a.a. O., Seite 340.
126 Katechismus der katholischen Kirche, a.a. O., Seite 317.

1P 216.73.216.96, am 20:40:35,

. © Urhebermechtiich geschtzter Inhalt.
tersagt, m mit, flir oder in Ki-Syster



https://doi.org/10.5771/9783828872233

WENN ABSURDITATEN ZUR DENKSCHWACHE FUHREN ...

Bedeutende Theologen der Gegenwart haben gerade zu diesem his-
torischen Konzil in Trient, das Antworten auf die Fragen der Reformati-
on artikulieren sollte, eine Menge Fragen aufgeworfen. Ob dieses Konzil
zum Beispiel aufgrund seiner minimalen faktischen Représentanz, denn
es waren fast ausschliefSlich italienische und spanische Bischofe, Prila-
ten und Theologen in geringer Zahl anwesend, iiberhaupt die notwen-
dige theologische Qualitdt und Autoritét besessen habe, um solch wich-
tige Aussagen, ohne die Beteiligung weiterer Theologen aus anderen
Landern, treffen zu kénnen. Denn es ging bei diesem wichtigen Kon-
zil in erster Linie darum, die einzelnen Sakramente der Kirche, so wie
sie sich in den vorangegangenen Jahrhunderten entwickelt hatten, ge-
gen die Angriffe der Reformation zu verteidigen und mit entsprechen-
den Verlautbarungen das gefihrdete sakramentale System als theologi-
sche Grundlage der Kirche zu konsolidieren. Es konnten an dieser Stelle
noch weitere Argumente gegen dieses Konzil ins Feld gefiihrt werden,
doch ist heute unter den kritischen Theologen Konsens, dass die meis-
ten Aussagen des fiir die Kirche bedeutenden Konzils stark in Zweifel
gezogen werden miissen. Die wihrend des Konzils formulierten Dog-
men gelten nach den Vorstellungen der Kirche trotzdem bis zum heuti-
gen Tage fiir jeden katholischen Christenmenschen und damit seit fast
funfhundert Jahren als verbindlich.

Die Existenz von insgesamt sieben Sakramenten ist in der katholi-
schen Kirche seit dem 12. Jahrhundert belegt und sie gelten ab da in der
gesamten Kirche als sogenannte Glaubenswahrheiten. Schon die Kon-
zilien des 12. Jahrhunderts lehrten ausdriicklich die Anzahl von insge-
samt sieben Sakramenten, die dann im Laufe der weiteren Geschichte
zu Glaubensgrundsitzen erhoben worden sind.

Mit diesen Sakramenten wird durch die Kirche, bei glaubigem Emp-
fang, eine angeblich von Gott selbst zugesagte heilbringende Wirkung
verkniipft. Im Katechismus heif3t es: »In den Sakramenten wirkt Jesus
Christus selbst ... und handelt durch seine Kirche ...«

Im Rahmen einer sichtbaren Handlung, eines vorgegebenen Ritus,
wird »... die unsichtbare Wirklichkeit Gottes vergegenwirtigt ...«”. Der
Empfang der Sakramente ist fiir den Glaubigen zwingend erforderlich,
wenn er das ewige Heil erlangen mochte. Dies gilt im Besonderen fiir
die Sakramente der Taufe und der Buf3e. Die iibrigen Sakramente sind

127 Katechismus der katholischen Kirche, a.a. O., Seite 318 f.

| 125

1P 216.73.216.96, am 20:40:35,

. © Urhebermechtiich geschtzter Inhalt.
tersagt, m mit, flir oder in Ki-Syster



https://doi.org/10.5771/9783828872233

WENN

ABSURDITATEN ZUR DENKSCHWACHE FUHREN ...

126 |

auch deshalb notwendig, weil ohne sie das Heil, so sagt es der Katechis-
mus, »nicht so leicht« erreicht werden kann.

Was haben blofi die Glaubigen der Kirche bis zum 12. Jahrhundert ge-
macht? Weit iiber tausend Jahre waren die sieben Sakramente unbekannt
und logischerweise das ewige Heil nur schwerlich zu erreichen. Seit dem
Konzil von Trient (von 1545 bis 1563 nach Chr.) wurden nun den Glaubi-
gen unter Androhung der Exkommunikation sieben Sakramente als ver-
bindlich vorgegeben. Man hat damals in geradezu leichtfertiger Weise,
wie die kritischen Theologen heute sagen, einfach behauptet, dass diese
Sakramente alle von Jesus eingesetzt worden sind und als Folge davon
alle Leugner mit dem Kirchenbann belegt.

Bei der eigenen Suche nach der angeblichen Einsetzung aller sieben
Sakramente durch die Worte Jesu in der Bibel st6f3t man auch nach den
Aussagen ,linientreuer® Theologen auf grof3e Skepsis. Luther und die Re-
formatoren reduzierten schon im 16. Jahrhundert die sieben Sakramen-
te auf zwei bzw. drei, die Taufe, die Eucharistie /| Abendmahl und in Tei-
len auch die Bufle. Sie betonten, dass die Bedeutung des persdnlichen
Glaubens essenzieller sei als weitere Sakramente.

Kein mafigeblicher Theologe an den Hochschulen mag heute mehr
die Thesen des Konzils von Trient zu den Sakramenten offensiv vertre-
ten und trotzdem 4ndert sich in der Institution der Kirche nichts. Die
Dogmen sind aufgrund der Unfehlbarkeit des ,,Heiligen Stuhls“ in Glau-
bens- und Sittenfragen fiir alle Zeiten fest zementiert. Die kirchlichen In-
stitutionen stehen heute unbeweglich und geradezu zementiert, jedoch
wohlgeordnet, vor jedem Christenmenschen.

In der Wissenschaft zur Auslegung und Erkldrung der Bibeltexte ist
eindeutig nachgewiesen worden, dass sich alle Sakramente in einem lang-
samen Prozess iiber die Jahrhunderte hinweg historisch entwickelt ha-
ben und dass gerade die Aussagen Jesu in der Bibel zu den beiden Sak-
ramenten der Taufe und der Eucharistie eindeutig erst lange nach dem
Tode Jesu erfolgt sind. Die Aussagen in den Evangelien sind in erster Li-
nie gepragt von den Vorstellungen der Autoren der Bibeltexte, die mit
ihren Formulierungen das Bild der jeweiligen christlichen Gemeinden
des ersten und zweiten Jahrhunderts im Mittelmeerraum wiedergeben
wollten. Auch der Theologe Hans Kiing mag sich nicht eindeutig festle-
gen und formuliert nur eine nicht nachzuweisende ,,allgemeine Ermach-
tigung® durch Jesu Wort fiir die Taufe und die Eucharistie in der Bibel,

1P 216.73.216.96, am 20:40:35,

. © Urhebermechtiich geschtzter Inhalt.
tersagt, m mit, flir oder in Ki-Syster



https://doi.org/10.5771/9783828872233

WENN ABSURDITATEN ZUR DENKSCHWACHE FUHREN ...

wiahrend die anderen Sakramente niemals von Jesus Christus personlich
stammen, sondern nur ein Produkt der Geschichte sind**.

Was die Bibelforschung schon seit geraumer Zeit nachgewiesen hat,
koénnen die Kleriker der Kirche heute nicht mehr so ohne Weiteres
ignorieren und deshalb verklausulieren sie in der ihnen eigenen Spra-
che den Tatbestand der fehlenden Einsetzung von Sakramenten durch Je-
sus und sprechen von einem eher weiter gefassten Verstindnis der Einset-
zung der Sakramente durch Jesus im Mittelalter, als dies heute der Fall ist.

Man kann jedoch an den Fakten nicht mehr vorbei, der Nachweis
gar von sieben Sakramenten aus den Worten Jesu in der Bibel ldsst sich
nicht erbringen. Die Theologen miissen daher geradezu zwanghaft ei-
nen Wortlaut finden, der einen indirekten Beweis doch noch méglich
macht. So finden sich in der Dogmatikliteratur Aussagen wie »Die Sak-
ramente sind Gaben des Herrn an die Kirche, nicht selbst erdachte Wer-
ke der Kirche ...«.

Mit solchen Aussagen entlarvt man sich selbst. Die Kirche ist es also,
die von sich sagt, dass die Sakramente ihre Herkunft von Gott haben,
weil die Kirche ihre Herkunft von Gott hat. Obwohl alle Theologen wis-
sen, ohne es allerdings den Gldubigen deutlich zu sagen, dass Jesus nie-
mals eine Kirche griinden wollte, schon gar nicht eine katholische Kir-
che, wie sie sich heute darstellt.

Nach der verdftentlichten Lehrmeinung des ,,Heiligen Stuhls® ist die
Kirche unzweideutig von Jesus gegriindet worden und somit ist alles,
was die Kirche tut, auch von Gott getan und deshalb aus sich heraus ein-
deutig begriindbar. Dabei scheint es fiir den Klerus unerheblich, ob nun
diesbeziigliche Aussagen von Jesus in der Bibel oder in anderen histori-
schen Quellen zu finden sind oder nicht!

Wie man es auch dreht und wendet, das Ganze bleibt auch nach den
Erlauterungen im Katechismus ein einziges ,,Mysterium®. Dass es wirk-
lich Gott sein soll, der in und durch die Sakramente handelt oder dass
Gott in den Sakramenten durch den Empfinger, so die Theologie, erfah-
ren wird, das »ist nicht vom Glauben losgeldst beweisbar ...«"°. Die sie-
ben Sakramente der katholischen Kirche sind eindeutig das Ergebnis ei-
ner kirchengeschichtlichen Entwicklung.

128 Vgl. hierzu: Hans Kiing, Das Christentum, a.a. O., Seite 560.
129 Theodor Schneider (Hrsg.), Handbuch der Dogmatik, Band 2, a.a. O., Seite 221.
130 Theodor Schneider (Hrsg.), Handbuch der Dogmatik, Band 2, a.a. O., Seite 191.

| 127

1P 216.73.216.96, am 20:40:35,

. © Urhebermechtiich geschtzter Inhalt.
tersagt, m mit, flir oder in Ki-Syster



https://doi.org/10.5771/9783828872233

WENN ABSURDITATEN ZUR DENKSCHWACHE FUHREN ...

Trotz alledem, die Kirche muss an diesem Theologiegebdude festhal-
ten und muss konsequenterweise im Katechismus fiir den Gldubigen, der
tibrigens nach den Beschreibungen ,,unseres” Papstes Benedikt XVI in
Glaubensfragen eine ,einfache“ Person ist, Erklarungen fiir die sieben
Sakramente finden und auch Begriindungen fiir deren Empfang ausfor-
mulieren. Es sei schliefSlich nicht die Aufgabe der Priester, die Erkennt-
nisse der Hochschultheologen zu predigen, sondern es sei nach dem ehe-
maligen Papst Benedikt XVI die » Aufgabe der Bischofe und Priester den
Glauben ... der kleinen Leute vor dem Einfluss von Intellektuellen zu be-
wahren ...« Der ehemalige Professor sagt hier wenigstens einmal deut-
lich, was er von den glaubigen Christenmenschen hilt.

Und so redet der Katechismus der Kirche weiter von den Sakramen-
ten als den Meisterwerken Gottes. Auch ohne den biblischen Nachweis
oder den sogenannten Traditionsbeweis habe die Kirche im Laufe der
Jahrhunderte »dieses von Christus erhaltene kostbare Vermachtnis er-
kannt ... und dann deren Ausspendung niher bestimmt ...«

Die Wirkung und Wirksamkeit dieser Sakramente wird in den hochs-
ten Tonen im Katechismus beschrieben und als ein ,,Mysterium des Le-
bens Jesu“ gepriesen.

Die Sakramente seien »hingeordnet auf die Heiligung des Menschen,
sie verliehen die Gnade, »sie sind wirksam, denn in ihnen ist Christus
selbst am Werk ...«*.

Je ausladender die Argumente im Katechismus vorgetragen werden,
umso deutlicher sind Zweifel angebracht, an den geradezu mystischen
Darlegungen zur Sakramentenlehre. Je haufiger die Umschreibungen des

»Mysteriums Christi“ ausformuliert werden, je fundamentaler die Charak-
terisierungen der kirchlichen Lehrautoritit angesprochen werden, umso
skeptischer wird man, angesichts der vielfiltigen Darlegungen und Er-
kldrungen zur zukiinftigen himmlischen Seligkeit.

Man kommt ins Nachdenken, bei diesem theologischen Redestil. Es
ist einfach zu viel Mystik im Spiel. Zu viele Zeichen der Gnade, zu vie-
le geistliche Gaben, einfach zu viele Heiligungsvollmachten auf Seiten
des Klerus.

Die Sprache der Theologen, sie ist wohl doch nicht von dieser Welt. Sie
scheinen héufig sitzen geblieben zu sein, die Amtstrager und die profes-

131 Ausziige aus einer Predigt von Kardinal Ratzinger (Papst Bendikt XVI) vom
31.12.1979 zum Entzug der ,,Missio Canonica“ fiir Hans Kiing.
132 Katechismus der katholischen Kirche, a.a. O., Seite 317 f.

128 |

1P 216.73.216.96, am 20:40:35,

. © Urhebermechtiich geschtzter Inhalt.
tersagt, m mit, flir oder in Ki-Syster



https://doi.org/10.5771/9783828872233

Was MIT WASSER SO ALLES MOGLICH IST ...

sionellen Theologen, in ihrem mystischen Gebaude. Seit hunderten von
Jahren sind die Kleriker unbeweglich geblieben und langst noch nicht
angekommen in dieser Welt, geschweige denn in unserem Jahrhundert.

Doch wenn der Klerus einmal im Alltag des Christenmenschen an-
gekommen ist, dann ist sofort die Rede von der Stindhaftigkeit des Men-
schen, von den Méchten der Finsternis, von der Androhung des ewigen
Getrenntseins von Gott, von Bekenntnis, von Bufe und Genugtuung.

So wird wohl auch weiterhin die Einsetzung der Sakramente durch
Christus von der Kirche propagiert werden und dies nach meiner Ein-
schitzung vor allem in der genannten Hoffnung, dass die Unwissenheit
und die Denkschwiche der Gliaubigen oder gar das erhoffte mangelnde
Interesse an den Glaubensgrundsitzen der Kirche grofSer ist, als die zwar
mithsame aber mogliche Uberpriifbarkeit kirchenhistorischer Tatbestén-
de und dogmatischer Fundamente der katholischen Kirche.

Wir wollen sie trotzdem naher betrachten, die Sakramente, die Real-
symbole einer héheren Wirklichkeit und zu klaren versuchen, wie die
Lehre von der Einsetzung durch Jesus mit den historischen Erkenntnis-
sen der Bibelwissenschaft und den aktuellen Forschungen der Theolo-
gie noch zu vermitteln ist. Denn beim heutigen modernen Menschen
steht mit ziemlicher Sicherheit weniger die Sorge um das Leben nach
dem Tode im Vordergrund, als vielmehr die Sorge um ein gelingendes
Leben im Diesseits und dies vor allem angesichts der politischen und
wirtschaftlichen Verhiltnisse in der Welt.

Was mit Wasser so alles moglichist ...

»Sterben soll, wer Heide bleiben will und unter den Sachsen sich verbirgt,
um nicht getauft zu werden oder es verschmiht, zur Taufe zu gehen«.
Wie Karl der Grofle das gemacht hat, die Sachsen vom christlichen
Glauben zu iiberzeugen, sicherlich im Namen und mit dem Einverstiand-
nis der Kleriker der katholischen Kirche, das erinnert heute doch sehr
an die Methoden des sogenannten ,Islamischen Staates“ in den Kon-
fliktgebieten des Nahen Ostens, der auch den Menschen den Kopf abge-
schlagen hat, wenn sie nicht den Glauben an Allah annehmen wollten.
In der Zeit um 782 nach Chr. erging es den Sachsen nicht viel besser,
wie dem von Karl dem Grofen erlassenen Gesetzestext ,Capitulatio de
partibus Saxoniae“ zu entnehmen ist. Hauptsache die Kirche hatte wie-

| 129

1P 216.73.216.96, am 20:40:35,

. © Urhebermechtiich geschtzter Inhalt.
tersagt, m mit, flir oder in Ki-Syster



https://doi.org/10.5771/9783828872233

WENN ABSURDITATEN ZUR DENKSCHWACHE FUHREN ...

130 |

der Glieder in der ,,Gemeinschaft der Heiligen und die Taufe war ja der
Eintritt in diese Heilsgemeinschaft.

Ich will der heutigen katholischen Kirche ja nichts unterstellen und
wir haben auch nicht mehr die Zeit Karls des Groflen. Ndhert man sich
jedoch, wenn auch konstruktiv-kritisch, den Glaubensfundamenten
der Sakramentenlehre der katholischen Kirche und studiert den Kate-
chismus griindlich in seiner heute aktuellen Form, so kommt man nicht
umhin, die dort gemachten Ausfithrungen und mystischen Darlegun-
gen zum Sakrament der Taufe zu hinterfragen. Je weiter man liest und
die AuBerungen in den Evangelien der Bibel mit einbezieht, umso str-
ker kommen Zweifel auf.

Sucht man die Begriindung fiir die Taufe der Christen und den Tauf-
befehl durch Jesus zunichst nicht im Katechismus, sondern in der Bi-
bel, so findet man hier Aussagen im Wesentlichen auf der Grundlage des
weit nach dem Tode Jesu geschriebenen Matthdusevangeliums, in dem
es unter anderem heif3t: »Gehet darum hin und machet alle Volker zu
Jiingern, indem ihr sie tauft auf den Namen des Vaters und des Sohnes
und des Heiligen Geistes« (Mt 28,19). Gerade diese Passage in der Bibel,
die ja auch zur Legitimation der Dreifaltigkeit herangezogen wird, sie ist
nach der allgemein anerkannten historisch-kritischen Bibelforschung we-
der das authentische Wort Jesu noch eine Ausfithrung des Evangelisten
Matthdus, sondern eine Formulierung, die zu einem viel spéteren Zeit-
punkt in das Evangelium ,,hineingeschummelt® worden ist. Es ist histo-
risch belegt, dass in den Anfingen des Christentums, also in der Zeit der
Entstehung dieses Evangeliums, nur im Namen Christi, aber niemals im
Namen einer Dreifaltigkeit gepredigt bzw. getauft worden ist.

Auch findet sich in der Bibel kein Zitat von Jesus, in dem er zu einer
Art Missionierung der Welt aufgerufen hat, sondern seine Aussagen be-
zogen sich immer nur auf das Volk Israel. Auch die Apostel, die ja selbst
nicht getauft waren, tauften im Urchristentum nur im Namen Jesu.

Dass die Taufe die Grundlage bzw. der Beginn eines christlichen Le-
bens in einer Kirche sein soll, leuchtet ein und muss nicht weiter kom-
mentiert werden, auch wenn man die theologischen Formulierungen,
die in der Dogmatikliteratur seitenweise ausfithrliche Begriindungen fiir
den Empfang dieses Sakramentes liefern, irgendwann nur noch tiberliest.
Dies, weil sie weder den Tatbestand der Taufe sinnvoll begriinden, noch
ihn in der eigentiimlichen Sprache der Theologie verstandlich oder gar
fiir den Suchenden interessant und nachvollziehbar machen.

1P 216.73.216.96, am 20:40:35,

. © Urhebermechtiich geschtzter Inhalt.
tersagt, m mit, flir oder in Ki-Syster



https://doi.org/10.5771/9783828872233

Was MIT WASSER SO ALLES MOGLICH IST ...

Ich kann dem Leser beispielhaft solche theologischen Sprachkonst-
ruktionen und Glaubensableitungen mit Bibelzitaten aus dem Katechis-
mus nicht ersparen, denn nur so wird deutlich, was gemeint ist:

»Dieses Sakrament ... (ist) das Bad der Wiedergeburt und der Er-
neuerung im Heiligen Geist« oder »... so werden sie (die Taufaspiran-
ten) durch die Sakramente ... immer tiefer in das Leben Gottes hinein-
genommen ...«%,

Die theologischen Kernaussagen der Kirche zum Sakrament der Tau-
fe werden besonders deutlich, wenn man weiterliest:

Dort steht, dass man nur durch die Taufe als ein Mitglied in die ka-
tholische Kirche aufgenommen werden kann und, was ganz wichtig ist,
man wird dadurch von allen Siinden befreit, wobei die Betonung auf
alle Stinden liegt.

Das Dogma hierzu sagt es klar:

»Die Taufe bewirkt die Nachlassung aller Siindenstrafen, sowohl
der ewigen als auch der zeitlichen«.

Wichtig ist die Aussage nach dem Katechismus, dass naimlich niemand
ohne die Taufe in das Reich Gottes kommen kann. Begriindet wird dies
unter anderem mit einem Bibelzitat aus dem Johannesevangelium: »Ihr
wisst aber, dass jener erschien, damit er die Stinden hinwegnehme, und
Siinde ist nicht in ihm ...«

Solche Worte des Johannesevangeliums sollen authentische Worte Jesu
gewesen sein? Aufgeschrieben circa 70 Jahre nach seinem Tod. Was ist
von einem solchen Text zu halten, der iiber drei Generationen hinweg
miindlich iiberliefert worden ist und auflerdem mit der Absicht formu-
liert wurde, der entstehenden Institution Kirche die notwendige Legiti-
mation durch Jesus zu geben?

Als Begriindungen zum Sakrament der Taufe werden im Katechismus
interessanterweise auch Ausfithrungen aus dem Alten Testament heran-
gezogen. Zum Beispiel die Legende von der Arche Noah oder auch die
biblische Geschichte des Durchgangs durch das Rote Meer. Diese Ge-
schichten werden bereits als Vorzeichen des Heils der Menschen durch
den Empfang der Taufe interpretiert. Eine unverstandliche und eher ge-
wagte These, die zudem jeder Grundlage entbehrt. Genauso liefe sich
die Taufe mit Wasser in einer historischen Urerfahrung des Menschen-

133 Katechismus der katholischen Kirche, a.a. O., Seite 341f.

1P 216.73.216.96, am 20:40:35,

. © Urhebermechtiich geschtzter Inhalt.
tersagt, m mit, flir oder in Ki-Syster

131


https://doi.org/10.5771/9783828872233

WENN ABSURDITATEN ZUR DENKSCHWACHE FUHREN ...

geschlechts begriinden. Denn in der frithen Menschheitsgeschichte wur-
de das Wasser als lebensgeféhrlich oder auch als lebensspendend wahr-
genommen, wenn man an den arabischen Raum mit seinen Wiisten und
Oasen denkt oder auch an die lebenspendende Kraft des Nil fiir die Be-
volkerung in Agypten. Uralte Kulturen des afrikanischen Kontinents ha-
ben schon frith das Wasser fiir kultische Handlungen genutzt und ihm
zum Teil Unsterblichkeitswirkungen zugeschrieben.

Die Taufe ist sicher neben dem Abendmahl bzw. der Eucharistiefei-
er das Sakrament, welches sich aufgrund der Ausfithrungen in der Bi-
bel, selbstverstdndlich nur, wenn man auch dran glaubt, noch am ehes-
ten begriinden lasst. Obwohl bei kritischer Betrachtung gleich die Frage
aufkommt, warum Jesus selbst nie und niemanden getauft hat. Es wire
doch ein leichtes fiir ihn gewesen, nicht nur Fufliwaschungen und Spei-
sungen vorzunehmen, sondern auch zu taufen, um so den siindigen Apo-
steln den direkten Zugang zum Himmelreich zu erméglichen.

Zugegebenermaflen gibt es zur Taufe in der Bibel auch widerspriichli-
che Aussagen. Nach den Bibeltexten soll Jesus einmal getauft haben und
dann doch wieder nicht. Im Johannesevangelium heifit es da an einer Stelle
»Hierauf kam Jesus mit seinen Jiingern in die Landschaft von Judda und
hielt sich mit ihnen dort auf und taufte ...« (Joh 3,22) und ein paar Zei-
len spiter heif3t es dann, »obwohl Jesus nicht selber taufte ...« (Joh 4,2).

Die Bibelforscher sind sich auch hier wieder einmal uneinig iiber die
Interpretation dieser Textstellen, die sie sich selbst nicht erkldren konnen.
Wieder einmal wird deutlich, wie die Evangelisten die miindlich iiberlie-
ferten Geschichten der Bibel zwischen 50 und 70 Jahren nach dem Tode
Jesu zusammengetragen, erweitert und verklart haben. Ich stelle mir in
diesem Zusammenhang einmal vor, welche Beschreibungen des weltli-
chen Geschehens man von Zeitzeugen heute bekommen wiirde, wenn
man nach den Ereignissen der Regierungszeit der Bundeskanzler Lud-
wig Erhard oder Georg Kiesinger fragen wiirde, ohne in den Archiven
der Printmedien nachschlagen zu konnen, ohne Telefon und Wikipedia,
ohne Facebook und ohne eine ,,Cloud” ...

Irritieren muss einen zudem die Tatsache, dass sich Jesus selbst von
Johannes dem Téufer, einem Propheten aus der Wiiste, taufen lief3, ob-
wohl es ja nach der Uberzeugung der Kirche nicht sein kann, dass Jesus
durch die Taufe von seinen Siinden befreit wird, da er ja als Gottes Sohn
sicherlich nicht gesiindigt haben kann. Die Verkiindigung eines Got-
tes und das Gericht Gottes, welches nach den Aussagen unter anderem
des Evangelisten Johannes nahe bevorstehen sollte und der Aufruf zur

132 |

1P 216.73.216.96, am 20:40:35,

. © Urhebermechtiich geschtzter Inhalt.
tersagt, m mit, flir oder in Ki-Syster



https://doi.org/10.5771/9783828872233

Was MIT WASSER SO ALLES MOGLICH IST ...

Bufe und Umkehr, das war das Thema des Propheten Johannes und da-
mit verbunden die Taufe zur Vergebung der Siinden. Insoweit hat Jesus
in Anlehnung an Johannes nach seiner Taufe ebenfalls das Nahen eines
Reiches Gottes verkiindet und auch zur notwendigen Umbkehr des ge-
samten jiidischen Volkes aufgerufen.

In den Anfingen der Kirche, etwa gegen Ende des ersten Jahrhun-
derts, war man sich dariiber im Klaren, dass nur getauft werden kann,
wer auch zum Glauben an den verkiindeten Gott gefunden hatte, denn
ohne den Glauben war die Taufe in Wahrheit wenig sinnvoll. Dies wird
sicherlich auch heute noch so sein, aber wie wir schon beim Beispiel der
Bekehrung der Sachsen gesehen haben, war zur Zeit Karls des Grof3en
all dies nicht mehr wichtig, denn man unterstellte schon damals, dass
der eigentliche Glauben als Folge der Taufe sich sicherlich noch einstel-
len wiirde. In der dogmatischen Literatur steigert man sich gar in eine
sogenannte Verhdltnisbestimmung, indem gesagt wird, dass »die Tau-
fe den Glauben voraussetzt, andererseits der Glaube des Getauften von
der Tauferfahrung (was immer das auch ist) und dem in der Taufe ge-
schenkten Geist Gottes lebt«,

Was hier konstruiert wird, ist eine Geisterfahrung, die nur dazu die-
nen soll, die gesamte theologisch-dogmatische Konstruktion eines Lehr-
gebdudes aufrechtzuerhalten und vor dem sicheren Zusammenbruch zu
bewahren.

Denn hinter der durchgefiihrten Taufpraxis des Christentums steckt
letztlich nichts anderes als der Glaube an die heidnische Vorstellung von
der geheimnisvollen und reinigenden Kraft des Wassers. Daher bewirkt
ein solcher Taufritus nicht mehr als die Aufnahme des T4uflings in eine
vorgegebene kirchliche Institution.

Schaut man weiter in der einschldgigen Literatur nach, so ist es schon
erstaunlich, wie viele Spielarten von Taufspendungen in der Kirchenhis-
torie so vorgekommen sind.

In den sogenannten Ostkirchen spendete man friiher gar drei Sakra-
mente gleichzeitig, indem man nach der Taufe die Firmung und unmit-
telbar danach auch die ,,Heilige Kommunion® verabreichte.

Es gab sogar in den ersten Jahrhunderten des Christentums die Pra-
xis, dass man mit der Taufe bis zu seinem Lebensende wartete, um dann

134 Theodor Schneider (Hrsg.), Handbuch der Dogmatik, Band 2, a.a.O.,
Seite 234.

| 133

1P 216.73.216.96, am 20:40:35,

. © Urhebermechtiich geschtzter Inhalt.
tersagt, m mit, flir oder in Ki-Syster



https://doi.org/10.5771/9783828872233

WENN

ABSURDITATEN ZUR DENKSCHWACHE FUHREN ...

134 |

nach der Siindenvergebung in der Taufe sicher in den Himmel zu kom-
men. Eine sehr praktische Variante.

Da nach der Forschung in den Anfingen der Kirche die Erwachsen-
entaufe die am haufigsten praktizierte Form war, muss man sich natiir-
lich auch fragen, wieso die Taufe von Kleinkindern, gar Sduglingen, heu-
te die beinahe ausschliefSlich praktizierte Form der Taufe ist.

Auch wenn man sich noch so viel Miihe gibt, so ist die Taufe von Kin-
dern aus Textstellen der Bibel nicht nachzuweisen. In der Literatur for-
muliert man das dann so: »Aus der Heiligen Schrift lasst sich die Tat-
sache der Kindertaufe nicht mit voller Sicherheit, aber doch mit hoher
Wahrscheinlichkeit beweisen«'.

Zur Taufe gehort aber doch ganz sicher der bewusste Eintritt in eine
Glaubensgemeinschaft, der nur aus Uberzeugung und glaubend vorge-
nommen werden kann. Trotzdem hat sich die Kinder-Taufe in der Kir-
chenpraxis durchgesetzt, obwohl dies bis heute in der theologischen
Debatte durchaus strittig ist. Hier helfen wieder einmal die Ausfithrun-
gen im aktuellen Katechismus, in dem tatséchlich formuliert wird: »Der
Glaube, der zur Taufe erforderlich ist, muss nicht vollkommen und rein
sein; es geniigt ein Ansatz, der sich entwickeln soll«.

Wie so etwas gehen kann, die Entwicklung eines Ansatzes des Glaubens
an die Kirche beim Kleinkind oder gar beim Saugling, es bleibt ein Rétsel.

Die Sichtweise der Theologie wird klarer, wenn man in den theologi-
schen Texten weiterliest, denn die Kirche fordert die Mithilfe der Eltern
und Paten, so dass sich der Glaube auch nach der Taufe noch entwickeln
kann. Trotzdem bleibt die Tatsache, dass mit der Taufe die angebliche
Stindenvergebung geschieht und dass diese Stindenvergebung konsequen-
terweise nur in Verbindung mit einer Glaubensbereitschaft méglich ist.
Wie will man eine solche Glaubensbereitschaft beim Kleinkind jedoch
diagnostizieren? Die Kirche jedenfalls unterstellt diese Bereitschaft ein-
tach. Mir scheint, hier spielt wohl das Geheimnis der zuvorkommenden
Gnade Gottes und die den freien Willen des Menschen unterstiitzende
und begleitende Gnade, was immer das auch ist, eine entscheidende Rolle.

Der Mensch kommt jedoch nachweislich zum Glauben nicht durch
eine Art ritueller Waschung, da man als Kleinkind ja noch gar nicht weif3,
was so mit einem passiert. Wahrscheinlich spiirt man auch nichts, aufler
die Temperatur des kalten Wassers aus dem Taufbecken. Man kommt

135 Ludwig Ott, Grundriss der Dogmatik, a.a.O., Seite 431.
136 Katechismus der katholischen Kirche, a.a. O., Seite 349.

1P 216.73.216.96, am 20:40:35,

. © Urhebermechtiich geschtzter Inhalt.
tersagt, m mit, flir oder in Ki-Syster



https://doi.org/10.5771/9783828872233

Was MIT WASSER SO ALLES MOGLICH IST ...

bestenfalls zum Glauben durch die Sozialisation, will sagen, der Glaube
bzw. die Uberzeugung von Vater und Mutter, von Bruder und Schwester,
Oma und Opa ist die Grundlage der sich entwickelnden Weltanschau-
ung und nicht die dogmatische Vision, dass der Heilige Geist in der Tau-
fe eine katholische Orientierung schon ermaoglicht.

Geht man der Sache weiter auf den Grund, so wird deutlich, welches
Gedankengebdude die Kirche da gebaut hat, um die Taufe von Kleinkin-
dern sinnvoll zu begriinden und entsprechende Angste bei den Eltern
aufzubauen, damit schon frithzeitig die Aufnahme in die Gemeinschaft
der Glaubigen erfolgen kann.

Der Katechismus bringt es selbst ans Licht, und formuliert klar auf
der Grundlage der Geschichten und Legenden des Alten Testamentes:
Es ist der Siindenfall, die sogenannte Erbsiinde oder, heute weniger dra-
matisch, die Ursiinde, die nach Ansicht der Kirche notwendigerweise
zur Kindertaufe fithrt.

Man muss sich das einmal vorstellen, ein gerade geborenes Kind ist
ohne sein Zutun schon mit der Erbsiinde belastet und ist ohne diese Tau-
fe zur Holle verdammt. Man beruft sich hierbei unter den Theologen im-
mer wieder auf das Konzil von Trient und zitiert zur Begriindung einer
Glaubenswahrheit bis heute Texte dieser Konzilsviter. »Die Wirkursa-
che der Erbsiinde ist die Siinde Adams ... Die Bedingung fiir die Uber-
tragung der Erbsiinde auf alle Menschen ... ist Kraft gottlicher Anord-
nung der natiirliche Zeugungsakt«.

Die Kirche konzipiert in ihrer Dogmatik, wie wir bereits gesehen ha-
ben, erst die Erbsiinde und liefert dann die Erlosung und Befreiung durch
die Taufe und damit den Eintritt in jhre Gemeinschaft. In der Taufe mit
dem entsprechenden Ritual wird dieser Eintritt dokumentiert und der
Katechismus driickt es dann folgendermafien aus: »Da die Kinder mit
einer gefallenen und durch die Erbsiinde befleckten Menschennatur zur
Welt gekommen sind, bediirfen auch sie der Wiedergeburt in der Taufe,
um von der Macht der Finsternis befreit und in das Reich der Freiheit
der Kinder Gottes versetzt zu werden ...«

Es folgen im Text noch weitere Herleitungen, um die Taufe und die
Aufnahme eines Menschen in die Kirche sicherzustellen. Im Notfall kann
nicht nur der glaubige Christ, sondern jeder Mensch, egal welchen Glau-

137 Ludwig Ott, Grundriss der Dogmatik, a.a.O., Seite 136.
138 Katechismus der katholischen Kirche, a.a. O., Seite 348.

| 135

1P 216.73.216.96, am 20:40:35,

. © Urhebermechtiich geschtzter Inhalt.
tersagt, m mit, flir oder in Ki-Syster



https://doi.org/10.5771/9783828872233

WENN ABSURDITATEN ZUR DENKSCHWACHE FUHREN ...

136 |

bens oder welcher Weltanschauung, die Taufe spenden, er muss nur die,
wie es heif$t, notwendige Absicht haben und die Taufformel sprechen.

Es wird im Katechismus sogar ausgefiihrt, dass auch dann Menschen
getauft sind, obwohl sie nicht getauft sind, wenn sie nur wegen ihres
Glaubens sterben. Man nennt das dann eine ,,Bluttaufe®

Und es geht noch weiter: Auch gelten Menschen dann als getauft im
Sinne der Kirche, wenn anzunehmen ist, dass diese Menschen ausdriick-
lich die Taufe gewiinscht hatten, falls ihnen die Notwendigkeit zum Heil
bewusst gewesen ware.

Sogar der giiltig Getaufte kann, auch wenn er auf8erhalb der katholi-
schen Kirche getauft worden ist, Mitglied der von Christus gegriindeten
einen heiligen katholischen Kirche sein, sagt die Dogmatik.

Ganz problematisch wird es erst, wenn eine gesundheitliche Situation
eintritt, die ein Kind direkt nach der Geburt sterben ldsst, ohne dass es
die Taufe gespendet bekommen hat.

Ich selbst kann mich noch gut erinnern, dass es einen abgelegenen
Teil des katholischen Friedhofs unserer damaligen Gemeinde gab, in
dem genau solche Kinder begraben lagen, die noch vor dem Segen der
Kirche gestorben waren. Die Hélle war ihnen sicher, denn ohne dass der
Exorzismus der Kirche gesprochen worden ist, gibt es kein Entrinnen.

Die Formulierungen im aktuellen Katechismus sind nicht mehr ganz so
undiplomatisch, jedoch nicht weniger deutlich und im Kern nicht anders.

Hier heif3t es jetzt: »Was die ohne Taufe verstorbenen Kinder betriftt,
so kann die Kirche sie nur der Barmherzigkeit Gottes anvertrauen«'.

Die Kirche hofft somit, wie es heifit, dass es fiir diese Kinder auch ei-
nen Heilsweg geben konnte. Dies ist eine geradezu menschenverachten-
de Dogmatik, die ungetauften Siuglingen bzw. Kleinkindern und deren
glaubigen Angehorigen solche Glaubenswahrheiten auferlegt.

Da durch die Taufe simtliche Stinden erlassen werden, gilt dies nicht
nur fiir die Erbsiinde, fiir die man ja nichts kann, sondern auch fiir alle
Siinden, die man je nach Alter und Lebenswandel des Tauflings bis zum
Empfang begangen hat. Es bleibt danach nichts, was den glaubigen Téuf-
ling am Eintritt in das Himmelreich hindert.

Und das Konzil von Trient formuliert hierzu: »Wenn jemand leugnet,
dass durch die Gnade unseres Herrn Jesus Christus, die in der Taufe verlie-
hen wird, der Schuldzustand der Erbsiinde nachgelassen wird, oder auch

139 Katechismus der katholischen Kirche, a.a. O., Seite 351.

1P 216.73.216.96, am 20:40:35,

. © Urhebermechtiich geschtzter Inhalt.
tersagt, m mit, flir oder in Ki-Syster



https://doi.org/10.5771/9783828872233

Was MIT WASSER SO ALLES MOGLICH IST ...

behauptet, dass nicht alles weggenommen wird, was den wahren und ei-
gentlichen Charakter der Siinde an sich hat, ... der sei ausgeschlossen«+.

Leugnet man diese Wirkung der Taufe, dann ist man also ausge-
schlossen aus der Mutter Kirche und ohne die Zugangsberechtigung
zum Himmelreich.

Eine weitere wichtige Ergdnzung muss allerdings noch gemacht wer-
den. Es verbleiben beim Gldubigen in seinem Leben auch nach dieser
Absolution noch ,,gewisse” zeitliche Folgen dieser Erbsiinde. Diese Fol-
gen sind nach der Lehre der Kirche: das Leiden, die Krankheiten, der
Tod, die Gebrechen usw. und natiirlich auch die Charakterschwiche,
also die Neigung zur Stinde im Alltag, vor allem das, was als Konkupis-
zenz (sinnliche Begehrlichkeit) bezeichnet wird und ,,der Herd der Siin-
de® genannt wird.

Dummerweise bleibt somit die Mithsal des Erdenlebens wegen der
sogenannten Apfelgeschichte, obwohl klar ist, dass es sich hierbei um
eine marchenhafte Legende der Schreiber der Schopfungsgeschichte in
der Bibel handelt.

Fiir den Gldubigen ist es tréstlich, zu wissen, wer einmal getauft ist,
der behalt fir immer die Zugangsmoglichkeit zum Himmel. Trotzdem
kann auch er durch siindhaftes Leben ohne ein weiteres Rettungspaket
der Kirche, das heift, ohne ein weiteres Sakrament empfangen zu ha-
ben, nach seinem Tode doch noch in den ,,Orkus® fahren. Der Mensch
ist dann nicht gerettet, wenn er es versiumt hat, zu Lebzeiten alle Mog-
lichkeiten und Segnungen der Kirche zu nutzen. Denn nach der ersten
Rettung durch die Taufe gibt es durch das Buf$sakrament eine weitere
Chance, um sich von den Siinden zu befreien, auch von den sogenannten

yldsslichen Siinden, denn auch diese werden entsprechend dem Grad der
»subjektiven Disposition* des Glaubenden im Buf$sakrament nachgelassen.

Solche Privilegien miissen dann allerdings teuer erkauft werden, denn
im Katechismus ist es eindeutig formuliert und die Kirche hilt damit auch
nicht hinter dem Berg: Wenn man zu einem Glied der Kirche geworden
ist, dann »gehort der Getaufte nicht mehr sich selbst ... Darum soll er
sich in der Gemeinschaft der Kirche den anderen (sprich: der kirchli-
chen Hierarchie) unterordnen, ihnen dienen ... den Vorstehern der Kir-
che gehorchen, sie anerkennen und hochschitzen ...«

140 Ludwig Ott, Grundriss der Dogmatik, a.a. O., Seite 425.
141 Katechismus der katholischen Kirche, a.a. O., Seite 352.

| 137

1P 216.73.216.96, am 20:40:35,

. © Urhebermechtiich geschtzter Inhalt.
tersagt, m mit, flir oder in Ki-Syster



https://doi.org/10.5771/9783828872233

WENN

ABSURDITATEN ZUR DENKSCHWACHE FUHREN ...

138 |

Eine Frage stellt sich jetzt mit aller Klarheit, kénnen wir eigentlich
nach den beschriebenen Erkenntnissen dies alles noch wollen, was wir
da sollen?

Uns einer theologisch-dogmatischen und intellektuell fragwiirdi-
gen bzw. geradezu abenteuerlichen Gedankenkonstruktion unterwer-
fen, nur weil sie sich mehr als 1000 Jahre gehalten hat und angeblich der
Heilige Geist bei der Abfassung auch im Spiel war? Die kirchliche Dog-
matik ist ein von Menschen gebautes Gedankengebdude fiir die Struk-
turen einer Institution, das gekennzeichnet ist durch eine Mischung
aus Angsterzeugung und Hollenfahrt. Ich muss es wiederholen, diese
Theologie suggeriert den Menschen erst, dass sie eine Ursiinde began-
gen haben und anschlieflend schafft die Kirche die Moglichkeit, durch
privilegierte Personen bzw. Personengruppen im Zusammenspiel mit
dem Geist Gottes den Menschen von dieser Ursiinde zu befreien. Hin-
zu kommt, dass die Kirche auch weiterhin alle Mittel zur Verfiigung
stellt, damit der Glaubige die Gewissheit hat, dass nach dem Tode doch
noch alles gut wird ...

Bei simpler intellektueller Durchdringung dieser theologischen Heils-
konstruktion erscheint sie jedoch wenig glaubhaft, bei bestimmten Aus-
fihrungen sogar unmenschlich und in grofien Teilen widerspriichlich.
Man kann sich des Eindrucks nicht erwehren, dass dies alles von dem
allzu menschlichen Bediirfnis gepragt ist, als Institution Macht tiber an-
dere Menschen zu erlangen, indem Uréngste, bezogen auf die Endlich-
keit des Menschen, erzeugt werden, obwohl auch die Kleriker nichts
iiber das angebliche Leben nach dem Tode wissen, geschweige denn die
Zeit, noch die Stunde ...

Die Angst, wegen des Bisses in eine Frikadelle am
Freitag in die Holle zu kommen ...

Es ist schon eine eigenartige Geschichte, die uns im Schépfungsbericht
der Bibel erzahlt wird. Gott schuf Himmel und Erde »und er sah, dass
alles gut war«.

Doch dann geht er hin und schafft das Bose, auch wenn es nicht un-
bedingt eine Schlange war, so ist es doch von Gott geschaffen und dazu
gedacht, die Menschen in Versuchung zu fithren. Wenn vorher alles gut
war, warum dann das?

1P 216.73.216.96, am 20:40:35, © Urhebermechtiich geschitzter Inhak &
tersagt, m mit, flir oder in Ki-Syster



https://doi.org/10.5771/9783828872233

Die ANGST, WEGEN DES BISSES IN EINE FRIKADELLE AM FREITAG IN DIE HOLLE ZU KOMMEN ...

Es ist nur selten dariiber nachgedacht worden, dass ein moglicher
Gott selbst der Verursacher einer Siinde sein kénnte. Doch bleibt die
Frage offen, woher das Bdse nun eigentlich kommt, denn der Begriff
der Siinde findet sich interessanterweise nur bei den drei monotheisti-
schen Religionen.

Hinzu kommt noch ein weiterer Aspekt dieser ,,Fehlentwicklung® Die
beiden Menschen fallen auch noch auf diese Versuchung herein und es
gehen ihnen erst danach die Augen auf. Sie werden zur Siinde verfiihrt
und als Folge dieses ,,Stindenfalls ist nun das Leid, Tod und Verderben
in der Welt. Die Vertreibung aus dem Paradies durch diesen Gott ist die
logische Konsequenz und die Menschen sind jetzt darauf angewiesen,

»den Ackerboden zu bearbeiten®.

So wird aus einer einfachen Erzdhlung aus der Mythologie des Volkes
Israel, das zwischen den beiden Hochkulturen am Nil und am Euphrat
lebte, der wesentliche Anlass fiir den Fluch der Menschheit.

Es sei gleich angemerkt, kein Theologe ist heute mehr der Meinung,
dass es so etwas wie ein Paradies oder gar einen Siindenfall tatsachlich
gegeben hat.

Auch wenn man nicht an die aktuellen naturwissenschaftlichen Er-
kldrungen einer Entstehung der Welt und an den ,,Urknall“ glaubt, aber
an eine solche Geschichte zur Entstehung des Universums und zur Er-
klarung des Bosen in der Welt heute noch zu glauben, das muss schon
schwerfallen. Fiir das jiidische Volk war es durchaus eine sinnvolle Er-
klarung, entsprechend ihrem Weltbild vor weit mehr als 3000 Jahren.

Seit dieser Zeit ist die Menschheit nach den Vorstellungen des Chris-
tentums durch die ,,Auflehnung® gegen Gott eine siindige Menschheit
und dazu verurteilt, endlich zu sein, Krankheiten zu ertragen und den

~Werken“ des Fleisches unterworfen zu sein.

Irgendwann kann Gott es dann aber doch nicht mehr mit ansehen,
dieser Schopfer, der zwischendurch aus Zorn, nach den Aussagen des
Alten Testamentes, fast alle Menschen ersaufen ldsst und nur Noah mit
Gattin und einigen Tieren das Leben ldsst. Angesichts der verbleiben-
den Siindhaftigkeit der Menschen kann die ,,Sintflut“ doch nicht die Lo-
sung sein. Was also tun, um auch langfristig die Menschheit vor der Siin-
de zu bewahren?

Gott schickt seinen einzigen Sohn auf diese Erde, aber nicht nur das,
er lasst ihn auch noch hinrichten. Nur noch durch den Tod seines eige-
nen Sohnes ist er zu besénftigen. Das alles erinnert doch sehr an die Men-
schenopfer alter Kulturen, die nur so ihre Gétter zu besanftigen suchten.

| 139

1P 216.73.216.96, am 20:40:35,

. © Urhebermechtiich geschtzter Inhalt.
tersagt, m mit, flir oder in Ki-Syster



https://doi.org/10.5771/9783828872233

WENN

ABSURDITATEN ZUR DENKSCHWACHE FUHREN ...

140 |

Und nun stelle man sich die Jiinger dieses Gottes nach seinem Tod
einmal vor, ihr Gott, hingerichtet wie ein Verbrecher. Das Hiuflein Jin-
ger und Jiingerinnen mit ein paar Getreuen sitzt da, ist verzweifelt und
weif3 nichts damit anzufangen, mit dem Tod ihres Gottes, der doch ,,das
Reich® in naher Zukunft versprochen hatte, mit allen Privilegien fiir sie
und fiir die, die an ihn glaubten. Was sollen sie jetzt tun? Es ist nichts so
gelaufen, wie es von Jesus prognostiziert worden ist.

Der Tod Jesu wurde von seinen Anhdngern zundchst nur als Schicksal
eines Predigers oder gerechten Mannes verstanden und betrauert, also
als ungliickliches Geschehen beklagt.

Da die Jiinger die Texte des Alten Testamentes kannten, wovon wir
mal ausgehen und Jesus selbst nichts Aufgeschriebenes hinterlassen hat-
te, entwickelte sich im Laufe des 1. Jahrhunderts in der jungen Kirche die
Idee, den Tod Jesu mit der Schopfungsgeschichte der jidischen Schriften
in Verbindung zu bringen. Wenn schon, dann war jetzt Jesus stellvertre-
tend fiir alle Menschen gestorben, aber die entsprechende Wirkung sei-
nes Todes sollte nur fiir die gelten, die Anhénger dieser Glaubensgemein-
schaft wurden. Durch einen Taufvorgang, wie ihn Johannes der Taufer
praktiziert hatte, konnte man Mitglied werden. So entwickelte sich die
Idee einer Befreiung der Menschheit vom ,,Fehltritt“ der ersten Menschen
durch die Taufe. Jetzt hatte der Tod Jesu doch noch einen Sinn bekommen.

Wenn es allerdings notwendig war, dass sogar ein Gott fiir die Men-
schen sterben musste, dann musste die Stindhaftigkeit der Menschen
weit tiefgreifender gesehen werden, als dies bis dahin der Fall war. Die
Kleriker haben ihre Vorstellung von einer Stinde dann soweit {iberhéht,
dass nur ein Gott am Kreuz diese Siinden tilgen konnte.

Im Laufe der Ausbreitung des christlichen Glaubens und der Griin-
dung der ersten christlichen Gemeinden entwickelte sich jedoch noch
ein weiteres Problem. Obwohl von der Urstinde befreit und fiir den
Himmel pridestiniert, stellten die Gemeinden fest, dass die Menschen
nach wie vor siindigten, Gotteslasterung, Mord und Ehebruch betrie-
ben und trotz dieser Befreiung kein allzu christliches Leben fiihrten.
Um dies aber trotzdem zu gewihrleisten und die Gemeindemitglieder
auf dem ,,rechten Pfad” zu halten, musste man sich wieder etwas einfal-
len lassen. Eine »zweite Planke nach dem Schiftbruch« entwickeln, wie
die Kirchenviter sagten.

Nach der Taufe bildete sich nun ein weiteres System von Reue, Bufle
und Siindenvergebung heraus. Wesentliches Kriterium war hier nun die
Einsicht, dass der Mensch ein notorischer Siinder ist.

1P 216.73.216.96, am 20:40:35,

. © Urhebermechtiich geschtzter Inhalt.
tersagt, m mit, flir oder in Ki-Syster



https://doi.org/10.5771/9783828872233

Die ANGST, WEGEN DES BISSES IN EINE FRIKADELLE AM FREITAG IN DIE HOLLE ZU KOMMEN ...

Es bleibt jedoch die vollig unsinnige Annahme, dass man aus einer na-
tiirlichen Konditionierung des Menschen zum Fehlverhalten den Grund
fiir den Tod eines Gottes abgeleitet hat.

Trotzdem entstand in der Kirche ein solcher Siindenbegrift als we-
sentliches Element der christlichen Dogmatik. Schon die ersten christ-
lichen Theologen der frithen Kirche haben aus den Menschen gewohn-
heitsmaflige Stinder gemacht. Allerdings bleibt erst recht unversténdlich,
dass der Mensch einerseits als notorischer Siinder dargestellt wird und
andererseits zu einem Ebenbild Gottes erklart wird.

Doch weil das alles nun so sein musste, stellte gleichzeitig diese Kirche
exklusiv mit der Taufe als Befreiung und mit dem Sakrament der Buf3e/
Beichte als Stindenvergebung die ,, Hilfsmittel“ und Wege zur Verfiigung,
die notwendig sind, um trotz Stindhaftigkeit doch noch in das ,Reich
Gottes“ zu kommen. Nur mit den Gnadenmitteln der Kirche ist fiir die
Menschen das Heil zu erlangen.

Es ist schon eine geniale Idee, nur die Kirche besitzt die Gewalt, auf
die jeder Mensch angewiesen ist, weil ja doch jeder gern im Leben ohne
Leid sein will und nach dem Tod keine Héllenqualen erleiden mochte.

Der katholische Katechismus schreibt dazu: »Das in der christlichen In-
itiation erhaltene neue Leben hat jedoch die Gebrechlichkeit und Schwi-
che der menschlichen Natur nicht behoben und auch nicht die Neigung
zur Stinde, die sogenannte Konkubiszenz. Diese verbleibt in den Getauf-
ten, damit sie sich mit Hilfe der Gnade Christi im Kampf des christli-
chen Lebens bewihren«'+.

So entstand das sogenannte Herzstiick der katholischen Dogmatik. Der
immer siindige Mensch, der ohne sein Zutun, quasi automatisch durch
die Geburt mit der Erbsiinde vorbelastet ist und im Leben durch gene-
tische Vorkonditionierung, bis auf wenige Ausnahmen, siindhaft bleibt
und immer wieder riickfallig wird.

Bei naherer Betrachtung der Inhalte des Katechismus wird augenfillig,
dass die Siinde, das Wesen der Siinde, die Schwere der Siinde im Chris-
tentum allgegenwirtig ist. Immer wenn die katholische Theologie den
Menschen in den Blick nimmt, ist die Stinde das beherrschende Thema.
»Ein Verstof3 gegen die Vernunft, eine Verfehlung gegen die wahre Lie-
be zu Gott, eine Beleidigung Gottes«'#, all dies sind Formulierungen des
Katechismus, die dariiber hinwegtduschen sollen, dass der ,,Stindenfall

142 Katechismus der katholischen Kirche, a.a. O., Seite 389.
143 Katechismus der katholischen Kirche, a.a. O., Seite 388 ff.

| 1

1P 216.73.216.96, am 20:40:35,

. © Urhebermechtiich geschtzter Inhalt.
tersagt, m mit, flir oder in Ki-Syster



https://doi.org/10.5771/9783828872233

WENN ABSURDITATEN ZUR DENKSCHWACHE FUHREN ...

eine ratselhafte Geschichte, ein Mythos des Judentums ist und keinen
realen Hintergrund hat.

Bis zum heutigen Tage zieht die Kirche jedoch aus dieser, vor tausen-
den von Jahren entstandenen Erzahlung reale Schliisse, denn ohne diese
Legende, ohne den Siindenfall und ohne seine automatische Ubertragung
auf die gesamte Menschheit gibe es keine Notwendigkeit einer Erlosung.
Ein Gott, der am Kreuz stirbt und dadurch die Menschheit erlost, wire
also nicht notwendig gewesen. Soviel noch einmal zur Erbsiinde.

Sucht man in der Bibel angesichts der Unvollkommenheit des Men-
schen nach einem Hinweis zur Siindenvergebungsgewalt durch die Kir-
che, so wird man auch hier nicht fiindig. Es gibt keine Formulierung im
Neuen Testament, die nach der historischen Forschung eine Begriindung
tir die Durchfithrung eines Buflsakramentes durch die Kirche liefert,
die ein Siindenbekenntnis fordert und die irgendeinen Nachweis liefern
koénnte, der fiir die sogenannte ,,Binde- und Losegewalt” durch den ka-
tholischen Klerus spricht. Die angeblichen Worte zur ,,Schliisselgewalt*
sind erst Jahre nach dem Tod Jesu durch den Evangelisten Matthéus in
den Text eingefiigt und Jesus ,,untergeschoben® worden.

Auch im Markusevangelium, das ja bekanntlich das dlteste Evangeli-
um ist, wurden vom Evangelisten fast vierzig Jahre nach dem Tod Jesu
»Texterginzungen“ vorgenommen. Die Dogmatikliteratur der katholi-
schen Kirche gibt es sogar zu: »(In die) Geschichte von der Heilung der
Geldhmten durch Jesus ... ist eine Stindenvergebungsgeschichte einge-
flochten« worden. An einer weiteren Stelle wird eingerdumt, dass »die
Stindenvergebungsgewalt ... den Aposteln nicht als personliches Cha-

risma verliehen (wurde)«'#.

Die Bibelstellen im Johannesevangelium, in denen vom Nachlassen
der Stinden die Rede ist, sind nach der historischen Bibelforschung nicht
von Jesus gesprochen worden. Die Formulierungen im Katechismus: »Er
(Jesus) hat Kraft seiner gottlichen Autoritit den Menschen die Vollmacht
gegeben, damit sie diese in seinem Namen ausiiben«'¥, ist eher eine Vor-
stellung der damals entstehenden Kirche und schon gar nicht von Jesus
geduflert. Es handelt sich auch hier wieder um das Werk der Theologen.

Mit den vielen Félschungen und den von Kirchenvitern nachtréglich
vorgenommenen unzdhligen Erganzungen im Neuen Testament wurde
der gingigen Praxis und Lebenssituation in den sich entwickelnden Kir-

144 Ludwig Ott, Grundriss der Dogmatik, a.a.O., Seite 499.
145 Katechismus der katholischen Kirche, a.a. O., Seite 393.

142 |

1P 216.73.216.96, am 20:40:35,

. © Urhebermechtiich geschtzter Inhalt.
tersagt, m mit, flir oder in Ki-Syster



https://doi.org/10.5771/9783828872233

Die ANGST, WEGEN DES BISSES IN EINE FRIKADELLE AM FREITAG IN DIE HOLLE ZU KOMMEN ...

chengemeinden des ersten und zweiten Jahrhunderts nach Christus Rech-
nung getragen. Da Jesus ja keine Kirche griinden wollte, mussten seine

Worte entsprechende Erginzungen und Verdnderungen erfahren, damit

das Tun der Bischofe, der Presbyter und der Diakone durch die angebli-
chen Worte Jesu eine von Gott gewollte Legitimation bekam. Keine au-
thentische Bibelaussage Jesu legitimiert nach Kenntnis der aktuellen Bi-
belforschung die tiber Jahrhunderte entstandene Beicht- und Buf3praxis

der katholischen Kirche. Die zu glaubenden Lehrsitze zur Siindenverge-
bungsgewalt sind entstanden auf der Basis der sich entwickelnden Kle-
rushierarchie, einer Kirchenstruktur mit Priestern und Glaubigen, aber

vor allem als Abgrenzung zu vielen Haretikern. Diese Dogmen wurde

dann im Mittelalter zu einer Buf3- und Ablassorgie aufgebliht, die nichts

mehr mit dem Jesus der Bibel zu tun hatte.

So entstand iiber die Jahrhunderte hinweg eine Kirche und ein Buf3sa-
krament, bei dem die ,,Diener des Herrn Nachlass- und Vergebungsent-
scheidungen trafen und bis heute noch treffen, von Stinden lossprachen
oder den Siinder ,in die Holle“ schickten. Die so entwickelte Buf3dog-
matik mit praktizierter Siindenvergebung, die der irdische Jesus nie ge-
lehrt hatte, musste nach der Lehre der Kirche logischerweise auch Gott

»die Hinde binden®. Das einzige Konstrukt auf Erden, bei dem die Die-
ner mehr zu sagen haben als ihr Herr.

Ganz kurios wird es erst, wenn man der konkreten Auspriagung des
so entwickelten Sakramentes weiter nachgeht und die heute praktizier-
te Praxis der Kirche einmal genauer unter die Lupe nimmt.

Die frithen christlichen Gemeinden tibten in den ersten Jahrhunder-
ten eine Buflkultur aus, die den Ausschluss eines Gemeindemitgliedes
vorsah, wenn er eine Todsiinde begangen hatte. Todsiinden waren da-
mals Gotteslasterung, Mord und Ehebruch. Die Christen gingen davon
aus, dass durch die Taufe, solange jemand Mitglied in der Gemeinde war,
das ,,Reich Gottes“ nach dem Tode ganz sicher sei. Erst der Ausschluss
eines Mitgliedes, der durch das Votum der ganzen Gemeinde bestimmt
wurde, fithrte zur sicheren Fahrt in die Holle. Fiir den Fall, dass ein ehe-
maliges Mitglied seine Siinden bereute, war eine einmalige Wiederauf-
nahme in die Gemeinde mdglich. Dies allerdings erst nach einer der Tat
angemessenen langen Bufphase in ,Sack und Asche® Erst nach entspre-
chender Reue und Ableistung der Bufle war die Wiederaufnahme mog-
lich. Diese alte Form der ,,Exkommunikation, erst Reue, dann Auferle-
gung und Ableistung der Bufle und danach die Wiederaufnahme, wurde
nach und nach abgel6st, durch eine sogenannte ,,Privatbeichte®, die an-

| 143

1P 216.73.216.96, am 20:40:35,

. © Urhebermechtiich geschtzter Inhalt.
tersagt, m mit, flir oder in Ki-Syster



https://doi.org/10.5771/9783828872233

WENN ABSURDITATEN ZUR DENKSCHWACHE FUHREN ...

geblich von irischen Monchen eingefiihrt wurde. Diese Privatbeichte ent-
wickelte sich zur bis heute praktizierten ,,Ohrenbeichte im Beichtstuhl.

Der Charakter dieser Beichtform hatte zwei wesentliche Nachtei-
le. Erstens ist es ein Zwiegesprach nur zwischen dem Priester und dem
Stinder. Und zweitens, und das ist ganz entscheidend: Die Buf3e mit der
Ableistung der Siindenstrafe erfolgt erst nach der schon vorgenomme-
nen Siindenvergebung. Somit vollzieht sich die Lossprechung von den
Siinden durch den Priester zuerst und dann erst die Ableistung der auf-
erlegten Bufle. Nun ist leicht nachvollziehbar, dass bei der so praktizier-
ten Form von den Kirchenvitern auf Konzilien Beicht- und Bufivorschrif-
ten entwickelt werden mussten, die den Siinder verpflichten, nicht nur
die Todstinden, sondern auch die sogenannten ,ldsslichen” Stinden zu
beichten. Die Kirche unterscheidet jetzt im Wesentlichen diese beiden
Stindenarten, ohne jedoch prizise zu formulieren, wo denn die Grenze
verlduft. Eine schwere Siinde »beraubt uns der Gemeinschaft mit Gott
und macht uns dadurch zum ewigen Leben unfihig«'#, so sagt es der
Katechismus, eine ldssliche Stinde wird begangen, wenn es sich nicht um
eine ,,schwerwiegende® Materie handelt oder gegen eine Vorschrift oder
gegen ein Sittengesetz verstoflen wird. Was zum Beispiel schwerwiegend
ist, soll in den Zehn Geboten der Bibel stehen, wird dagegen verstoflen,
so ist die Verdammnis gewiss. Andererseits zieht jede Siinde, sagt die
Lehre der Kirche, »eine schéddliche Bindung an die Geschépfe nach sich,
was der Lauterung bedarf«'+.

Neben vielen anderen ,,Stolpersteinen ergaben sich bei dieser Buf3-
praxis weitere Probleme. Einmal musste exakter definiert werden, was
Stinde beziehungsweise was schwere Siinde und was lassliche Siinde war
und zum zweiten musste ein Strafkatalog entwickelt werden, der fiir eine
Stinde auch eine angemessene Siindenstrafe festlegte. Sonst waren die
Siinder den unterschiedlichen Vorstellungen der Priester ja schutzlos
ausgeliefert. Die Kirche entwickelte also ein umfangreiches ,,Siindenre-
gister. Solche sogenannten ,,Beichtspiegel” sind bis heute zu ,,besichti-
gen', sie basieren unter anderem auf den Zehn Geboten des Alten Testa-
mentes, die fiir eine aktuelle Stindenliste natiirlich nur bedingt tauglich
sind. Der alte Vorschriftenkatalog des jiidischen Volkes von vor iiber
3000 Jahren und die Sammlung der Gesetzestexte fiir die Juden sind si-

146 Katechismus der katholischen Kirche, a.a. O., Seite 401.
147 Katechismus der katholischen Kirche, a.a. O., Seite 401.

144 |

1P 216.73.216.96, am 20:40:35,

. © Urhebermechtiich geschtzter Inhalt.
tersagt, m mit, flir oder in Ki-Syster



https://doi.org/10.5771/9783828872233

Die ANGST, WEGEN DES BISSES IN EINE FRIKADELLE AM FREITAG IN DIE HOLLE ZU KOMMEN ...

cher nicht sonderlich gut fiir ein heutiges Siindenverzeichnis als Grund-
lage geeignet. Was aber soll die Kirche tun?

Will man die Konstruktion eines Beicht- und Bufisakramentes auf-
rechterhalten und die selbst entwickelte Legitimation der Vergebungsge-
walt durch die Kirche stiitzen, so muss immer wieder deutlich gemacht
werden, was Stinde ist, ohne hinter Aktualitdten herzulaufen. Die alten
Definitionen von Todsiinde und ldsslicher Siinde lassen sich nicht mehr
mit dem Blut Abels oder der Klage des unterdriickten Volkes in Agyp-
ten glaubhaft erkldren. Der aktuelle Katechismus der Kirche versucht es.
Die schwere Siinde zerstort die Liebe, ist ein Verstofl gegen das Gesetz
Gottes. Der Mensch wendet sich von Gott ab'*. Auch dies ist nicht sehr
hilfreich. Das Strafgesetzbuch der Bundesrepublik Deutschland ist da
schon bedeutend préziser.

Ist nun die Empfingnisverhiitung, die Abtreibung, die Sterbehilfe, der
Ehebruch heute eine Siinde, gar eine Todsiinde?

»Mich stort, dass Sexualitdt noch so haufig mit Siinde verbunden
wird ... wir sollten lieber {iber Siinde reden, wenn hunderte Menschen
im Mittelmeer ertrinken«. Recht hat er, der Vorsitzende der EKD Hein-
rich Bedford-Strohm. Manchmal glaube ich, selbst der Papst in Rom
hat erkannt, dass ein alter Siindenindex nicht mehr tragfahig ist. So hat
Papst Franziskus im Mai 2016 in einer Morgenmesse formuliert: »Men-
schen zu einem Hungerlohn arbeiten zu lassen, um selbst daraus Profit
zu ziehen, vom Blut dieser Menschen zu leben, das ist Todsiinde«. Dem
ist wohl nichts hinzuzufiigen, obwohl ... was wiirden mir da eine Men-
ge Leute einfallen, die alle in der ,,Hélle* anzutreffen wiren.

Oder, man hore und staune, ein Zitat von Papst Franziskus aus dem
Jahre 2016 bei einem Besuch in einer georgisch-orthodoxen Kirche: »Es
gibt eine grofle Stinde gegen die 6kumenische Bewegung: das Bekehrenc.

Diese Zitate geben Hoffnung, doch die Lehre der Kirche ist im Dog-
ma verhaftet. Der Katechismus und die Gebetbiicher fiir die Glaubigen
listen ,,Gewissensspiegel“ auf, die fiir den geneigten Leser sicher span-
nend zu lesen sind. Interessanterweise miissen auch hier die Zehn Ge-
bote nach wie vor als Ubersicht herhalten, um eine mégliche Siinde im
Beichtstuhl formulieren zu kénnen. So stehen dort fiir die Gewissens-
erforschung beispielhaft Sitze wie:

148 Vgl. hierzu: Katechismus der katholischen Kirche, a.a. O., Seite 388 ff.

| 145

1P 216.73.216.96, am 20:40:35,

. © Urhebermechtiich geschtzter Inhalt.
tersagt, m mit, flir oder in Ki-Syster



https://doi.org/10.5771/9783828872233

WENN ABSURDITATEN ZUR DENKSCHWACHE FUHREN ...

o Gefihrde ich meinen Glauben durch unkritische Lektiire glaubens-
feindlicher Schriften?

o Lasse ich mich treiben und von der sexuellen Begierde beherr-
schen?

o Habe ich die voreheliche Keuschheit verletzt?

o Habeich das Leben anderer gefdhrdet z. B. durch Abtreibung?'+

Die Liste ist ,,unendlich® lang und es wird tiberdeutlich, welche mensch-
lichen Handlungen und Unzuldnglichkeiten der Klerus der Kirche als
siindhaften und verwerflichen Tatbestand definiert und dies immer wie-
der mit dem Hinweis auf Gott, der ja angeblich all das als siindhaft be-
zeichnet haben soll.

So fithrt fiir den Gldubigen die Tatsache, dass er in der Siinde verhaf-
tet bleibt, wenn er nicht beichtet, zur Verurteilung vor Gott und letzt-
endlich in das ,ewige Verderben®. Auffillig sind immer wieder Hinwei-
se zum 6. und zum 9. Gebot mit dezidierten Anweisungen, in welcher
Weise der Glaubige sein Gewissen zu erforschen hat.

Zum Beispiel solche: »Bei eigentlichen Siinden gegen die Keuschheit
achte auf die Zahl und die erschwerenden Umstande«.

Nicht vergessen werden darf die Tatsache, dass neben dem Siindenre-
gister auf der Basis der Zehn Gebote noch die Weisungen der Kirche zu
Buche schlagen. Hierzu gehort unter anderem die Aufforderung: »Ver-
zichte auf Fleischspeisen und Genussmittel.. am Freitag ...«*. Also ohne
Not eine Frikadelle essen, zum Beispiel. Aulerdem sind weitere sieben
Hauptsiinden formuliert, in denen es heifit: »War ich stolz, eitel, gefall-
stichtig ...«

Im Judentum wurde bekanntlich nach den Ausfiihrungen der Bibel
die Schuld des Siinders gesiihnt, indem man Opfertiere kiuflich erwarb
oder lieferte und diese dann im Tempel als Sithneopfer geschlachtet wur-
den. Im Christentum gilt nun Jesus mit seinem Tod am Kreuz als Siithne-
opfer fiir die Verfehlungen der Menschheit. Mit der Vergebung der ge-
nannten und bereuten Siinden vor dem Priester ist man dank Jesus nun
auch von seiner Siindenschuld befreit. Die Abarbeitung der Siindenstra-
fen, die durch den Priester als ,, Auflage definiert werden, erfolgt dann
im Anschluss.

149 Vgl. hierzu: Gotteslob, Katholische Bibelanstalt, Stuttgart 1975, Seite 118 ff.
150 Gotteslob, a.a.O., Seite 156.

146 |

1P 216.73.216.96, am 20:40:35,

. © Urhebermechtiich geschtzter Inhalt.
tersagt, m mit, flir oder in Ki-Syster



https://doi.org/10.5771/9783828872233

Die ANGST, WEGEN DES BISSES IN EINE FRIKADELLE AM FREITAG IN DIE HOLLE ZU KOMMEN ...

Dieses Recht der Kleriker zur Festlegung einer Buflauflage, das durch
keine Bibelstelle legitimiert ist, wird in der theologischen Literatur mit
dem richterlichen Charakter der Stindenvergebungsgewalt begriindet.
Das definierte ,,Strafmafl* hat sich natiirlich im Laufe der Jahrhunder-
te verandert, geblieben ist aber nach wie vor, dass durch Gebete, Almo-
sen, Messopfer, Ablisse oder ,,gute Werke“ die Bufle abgeleistet werden
kann. Nach Ableistung der Buf3e ist der Stinder wieder mit Gott versohnt.
Die Trennung von Gott durch die Siinde ist aufgehoben. Nicht durch ei-
gene Kraft wird der Mensch also vor der ,,Finsternis“ gerettet, sondern
nur durch die Gnade Gottes in Form seines ,verlingerten Armes®, nim-
lich dem Personal der Kirche, das allein die Privilegien zur Stindenver-
gebung im Himmel und auf Erden besitzt.

Welch eine AnmafSung. Dieses Machtpotential itber Menschen, in Dog-
men auf vielen Konzilien von Menschen festgelegt, hdufig im Streit ent-
wickelt, bisweilen mit Mord und Todschlag durchgesetzt, mit stindiger
Wiederholbarkeit versehen, weil der Mensch ja immer wieder siindig wird
und bis heute im Beichtstuhl nach wie vor als ,,Ohrenbeichte“ praktiziert.

So konkretisiert es das Dogma:

»Die Kirche hat von Christus die Gewalt empfangen, die nach der
Taufe begangenen Siinden nachzulassen«.

Obwohl heute fiir jeden Theologen unstrittig ist, dass in keinem Evan-
gelium eine Vollmacht zur Siindenvergebung durch besondere Amtstra-
ger formuliert ist, sagt ein weiteres Dogma, das fiir jeden Katholiken zu
glauben ist, ganz klar:

»Die Absolution bewirkt in Verbindung mit den Akten des Poni-
tenten (Siinders) die Siindenvergebung«.

Was mit Akten des Ponitenten gemeint ist, driickt die Kirche unmissver-
standlich aus, dass namlich nach der Vergebung der Siinden noch Stra-
fen zu erleiden sind.

Schafft es der Christ nicht, diese Stindenstrafen abzuarbeiten, bevor
er stirbt oder stirbt er gar siindig, ohne Siindenvergebung durch die Kir-
che erlangt zu haben, was dann?

Auch hierzu sind Antworten durch die kirchlichen Amtstrager gefun-
den worden. Was geschieht mit den ,,armen Seelen®, denn direkt zu Gott
konnen sie stindig ja nicht kommen, sondern nur dann, wenn sie ,,rein”

| 147

1P 216.73.216.96, am 20:40:35,

. © Urhebermechtiich geschtzter Inhalt.
tersagt, m mit, flir oder in Ki-Syster



https://doi.org/10.5771/9783828872233

WENN ABSURDITATEN ZUR DENKSCHWACHE FUHREN ...

148 |

und ginzlich ohne Siinde sind. Bei einer schweren Siinde ist eh nichts
zu machen, aber bei den ,lasslichen” Stinden miisste doch die Barmher-
zigkeit Gottes oder besser der irdische Klerus eine Moglichkeit schaffen
konnen, die Stindenstrafe noch nach dem Tode zu reduzieren oder ganz
beseitigen zu lassen.

Natiirlich fand auch hier die Kirche einen Weg. So entwickelte sie im
Mittelalter die Idee eines ,,Reinigungsortes®, eines ,, Liuterungsortes', eine
Art ,Vorholle®, die umgangssprachlich auch als ,,Fegefeuer bezeichnet
wird. Dies soll der Ort sein, an dem die Seelen, bevor sie zu Gott kom-
men, ihre Liuterung erfahren. Die ,,arme Seele“ ist also arm, weil sie
noch durch das ,,Reinigungsfeuer muss.

Wenn man sich seines Verstandes bedient, den man ja von Gott be-
kommen hat, so kann man eine solche Fegefeuerlehre nicht unwider-
sprochen lassen. Die theologische Literatur spricht immerzu von ,,zeit-
lichen Siindenstrafen®, die im Reinigungsort noch abgearbeitet werden
miissen. Wie kann man nach dem Tode, ohne die Dimension der Zeit,
noch eine Zeit an einem Reinigungsort verbringen? Nach dem heiligen
Kirchenvater Augustinus erleiden manche Menschen sogar die zeitlichen
Stindenstrafen bereits im irdischen Leben, sozusagen eine Art Fegefeu-
er auf Erden. Schaut man sich die leidende Bevolkerung in den Kriegs-
und Krisengebieten dieser Erde an, so ddmmert einem, was Augustinus
schon damals gemeint haben kénnte.

Man gerit ins Staunen, wenn man sich weiter in die Dogmatik der
Kirche vertieft.

Die lebenden Gldubigen kénnen nach der Lehre der Kirche in jedem
Fall durch Gebete, Almosen und ,,gute Werke“ die Siindenstrafen, also
die Reinigung der ,,armen Seelen” im Fegefeuer, abkiirzen oder beschleu-
nigen. Da die im Liuterungsort Sitzenden ja selbst nichts mehr fiir sich
tun konnen, empfiehlt die Kirche den lebenden Gliubigen durch Buf3-
werke zugunsten der Verstorbenen eine Verkiirzung der Lauterungszeit
zu erwirken. Die Lebenden kénnen sogar fiir die Lebenden eine Reduzie-
rung der zeitlichen Siindenstrafen bei Gott erreichen, fiir den Fall, dass
diese auch spiter einmal ins ,,Reinigungsfeuer miissen. Man kann es
kaum glauben, aber die Lebenden konnen aulerdem die, die als Heili-
ge bei Gott sind, bitten, sie mégen bei Gott ein gutes Wort einlegen, da-
mit fiir sie, die Lebenden wie die Toten, die mdégliche Zeit im Fegefeu-
er verkiirzt wird.

Absonderlich ist auflerdem die Geschichte mit dem ,,Kirchenschatz®
Bei diesem handelt es sich um eine Art Guthaben bei Gott, das Jesus

1P 216.73.216.96, am 20:40:35,

. © Urhebermechtiich geschtzter Inhalt.
tersagt, m mit, flir oder in Ki-Syster



https://doi.org/10.5771/9783828872233

Die ANGST, WEGEN DES BISSES IN EINE FRIKADELLE AM FREITAG IN DIE HOLLE ZU KOMMEN ...

durch seinen Tod am Kreuz und die Heiligen aufgrund ihrer gottgefal-
ligen Lebensweise erworben haben und aus dem nun die Kleriker der
Kirche schopfen kénnen. Das heif3t, die Kirche kann nach Gutsherren-
art tiber diesen Schatz verfiigen und den Verstorbenen im Fegefeuer wie
den Lebenden je nach Anlass und Ereignis einen Teil des Schatzes zur
Abgeltung ihrer Stindenstrafen zur Verfiigung stellen.

Zugegeben, der Begriff und die Vorstellung des Fegefeuers sollte nach
der Enzyklika des Papstes aus dem Jahre 2007 nicht mehr verwendet wer-
den, denn es ddmmert mittlerweile auch dem Klerus, dass der Gedan-
ke des ,,Brennens” fiir den heutigen Glaubigen doch eher grauenvoll er-
scheint. Ich bin mir aber nicht mehr sicher, ob dies nicht doch nur ein
Etikettenschwindel ist, denn in der Enzyklika von Papst Benedikt XVI

»Spe salvi“ ist die Rede von der »schmerzlichen Verwandlung wie durch
Feuer hindurch ...«und weiter, dass »die Dauer dieses Umbrennens nicht
mit Zeitmaflen unserer Weltzeit (gemessen) werden kann ...«. Zudem
las ich im Focus 35/2016 die entlarvende Aussagen eines Prélaten, der
die katholische Kirche in Fragen der Heiligsprechung berit: » Wir kén-
nen nach der Lehre der Kirche den armen Seelen im Fegefeuer Ablésse
zuwenden und auch unsere Gebete ...«, also doch ein Etikettenschwin-
del. Der Klerus hat in den letzten Jahrhunderten keine neuen Erkennt-
nis erworben und offensichtlich nichts dazugelernt!

Befremdlich ist in diesem Zusammenhang auch die Formulierung der
Zuwendung von Abldssen. Man ist eigentiimlich beriihrt, ob dieser Aus-
sage. Glaubte man doch, dass diese mittelalterliche ,,Unsitte®, die unter
anderem zur Teilung der Kirche und zu Krieg, Leid und Tod in Mittel-
europa gefiihrt hat, iberwunden sei.

Doch weit gefehlt. Die Lehre der Kirche hat in jhrer Dogmatik nichts
aufgegeben. Die Entwicklung des Ablasswesens beginnt schon im 11. Jahr-
hundert und wird bis heute in der Dogmatik immer wieder begriindet mit
der Schliisselgewalt der Kirche. Trotz der nachweislich ,,untergeschobe-
nen” Textstelle im Matthdusevangelium bleibt die Kirche bei dem Dogma:

»Die Kirche besitzt die Gewalt, Abldsse zu verleihen«.

So vergibt der sogenannte Apostolische Stuhl auch weiterhin Ablisse,
selbst fiir die ,armen Seelen im Fegefeuer, wobei man jetzt die Wirkung
freilich nicht mehr genau definiert.

In der theologischen Literatur und nach der reinen Lehre unterschei-
det man sogar je nach Umfang des Straferlasses den vollkommenden

| 149

1P 216.73.216.96, am 20:40:35,

. © Urhebermechtiich geschtzter Inhalt.
tersagt, m mit, flir oder in Ki-Syster



https://doi.org/10.5771/9783828872233

WENN ABSURDITATEN ZUR DENKSCHWACHE FUHREN ...

150 |

Ablass, also den Nachlass aller Siindenstrafen und den teilweisen Erlass
der Stindenstrafen.

Nur wenige Inhalte der Dogmatik sind der heutigen rémischen Ku-
rie so unangenehm, wie die Lehre vom Ablass.

Es ist kaum vorzustellen und doch wird es wohl nach der Dogmatik
so sein miissen, dass zum Beispiel Kaiser Konstantin, der romischer Kai-
ser zu Beginn des 4. Jahrhunderts nach Christus, der die bekannte po-
sitive Wende fiir das Christentum im damaligen romischen Reich ein-
leitete, nach seinem Tode direkt ins Himmelreich eingezogen ist. Ein
Mann, der Zeit seines Lebens neben dem christlichen Gott auch seine
romischen Gottheiten im Blick hatte, der sich erst auf dem Sterbebett
taufen lief§ und dem damit nach der Lehre der Kirche alle Stinden ver-
geben wurden. Ich will nicht iiber ihn richten, aber unverstdndlich ist
es schon, wenn ein Mann kraft der Siindenvergebungsgewalt der Kir-
che ,,dort oben“ landet, obwohl er nach den Erkenntnissen der Histori-
ker seinen Schwiegervater Maximian erhdngen lief3, seine Schwiger Lici-
nius und Basianus erwiirgen lief3, den Prinzen Licinianus erschlagen hat,
seinen Sohn Crispus umbringen und seine Gattin Fausta ersticken lief3.

Wundern wiirde es mich aber auch nicht, wenn sie sich alle im Him-
melreich treffen wiirden, die Massenmorder der Weltgeschichte, wie
Hitler und Stalin. SchlieSlich hat zum Beispiel Stalin einige Jahre in ei-
nem Priesterseminar verbracht. Er wusste also um den Siindenbegriff
seiner Kirche und auch um die Rettungs- und Absolutionsmoglichkei-
ten im Falle seines Todes. Warum sollte er diese Moglichkeiten nicht ge-
nutzt haben? Vielleicht ist er aber doch eher im Fegefeuer gelandet, denn
wenn die zeitlichen Siindenstrafen nach der Absolution der Schwere der
Schuld angemessen sein miissen, so konnte er wohl seine Schuld nicht
mehr zu Lebzeiten abarbeiten. Auch werden wohl nach seinem Tode die
Firbitten der Glaubigen nicht gentigen und der Gnadenschatz der Kir-
che nicht ausgereicht haben, um seinen Verbleib im Reinigungsort we-
sentlich zu verkiirzen.

Georg Lichtenberg driickt es in seinen Biichern sinngemaf! so aus:
Diejenigen, die erst die Vergebung von allen Stinden mit Hilfe von latei-
nischen Formeln erfunden haben, beteiligen sich dann mafgeblich an
den grofiten Verbrechen der Menschheit™'. Auch wenn man eine solche
Aussage in dieser Schirfe nicht teilt, etwas dran ist schon ...

151 Vgl hierzu: Georg Lichtenberg, Sudelbiicher, Matrix Verlag, 2. Auflage 2011,
A3zgff.

1P 216.73.216.96, am 20:40:35,

. © Urhebermechtiich geschtzter Inhalt.
tersagt, m mit, flir oder in Ki-Syster



https://doi.org/10.5771/9783828872233

WENN DIE OBLATE AM GAUMEN KLEBT ...

Wenn die Oblate am Gaumen klebt ...

Auf der Suche nach den Glaubensgrundsitzen zum Sakrament der Eucha-
ristie macht sich zunéchst Ratlosigkeit breit. Im katholischen Katechis-
mus finden sich Formulierungen wie: »Wer durch die Taufe zur Wiirde
des koniglichen Priestertums erhoben (ist) ... nimmt durch die Eucha-
ristie am Opfer des Herrn teil« oder: »Unser Erloser hat das eucharisti-
sche Opfer seines Leibes und Blutes eingesetzt, damit dadurch das Op-
fer des Kreuzes ... fortdauere und er so der Kirche, der geliebten Braut,
das Gedichtnis seines Todes ... anvertraue«,

Was soll man mit solchen Satzen anfangen?

In den hochsten Tonen wird das Sakrament gepriesen und als Quelle
und Hohepunkt des ganzen christlichen Lebens bezeichnet. Die Super-
lative gehen den Autoren des Katechismus einfach nicht aus und der In-
halt wird zunehmend unverstandlicher: »In der Eucharistie gipfelt das
Handeln, durch das Gott die Welt in Christus heiligt«. Liest man weiter,
so finden die Beschreibungen ihre Krénung in der Formulierung, dass
»(die Eucharistiefeier) das ewige Leben vorweg (nimmt), in dem Gott
alles in allen sein wird«'s.

Man ist ziemlich konsterniert, denn von der Vorwegnahme des ewi-
gen Lebens ist, ehrlich gesagt, noch nichts bekannt geworden. Wenn der
Glaube die Voraussetzung ist, um den Glauben an die Wirkung eines Sa-
kraments nach den Aussagen der Kirche annehmen zu kénnen, so haben
wir wieder einmal das, was man einen Zirkelbeweis nennt. Oder anders
ausgedriickt: Wir drehen uns im Kreis.

Wie durchdringt man nun den Nebel von Lobpreisungen und stof3t
zum Kern der christlichen Glaubenssitze vor? Das ,,Eucharisticuam Mys-
terium” in der Messfeier muss doch irgendwo versténdlich ausformuliert
sein. Was passiert da, was nicht zu sehen, aber zu glauben ist? In der Dog-
mensammlung der katholischen Kirche, die jeder zu glauben hat, wird
man fiindig. Die dogmatischen Aussagen der Kirche sind eindeutig.

Das Dogma lautet:

»In der Eucharistie ist der Leib und das Blut Christi wahrhatft,
wirklich und wesenhaft gegenwirtig«.

152 Katechismus der katholischen Kirche, a.a. O., Seite 364.
153 Katechismus der katholischen Kirche, a.a. O., Seite 364.

1P 216.73.216.96, am 20:40:35,

. © Urhebermechtiich geschtzter Inhalt.
tersagt, m mit, flir oder in Ki-Syster

151


https://doi.org/10.5771/9783828872233

WENN ABSURDITATEN ZUR DENKSCHWACHE FUHREN ...

152 |

Und weiter:

»Christus wird im Altarsakrament durch Wandlung der ganzen
Substanz des Brotes in seinen Leib und der ganzen Substanz des
Weines in sein Blut gegenwidirtig«.

Aber die Oblaten sehen immer noch aus wie Oblaten und der Wein ist
immer noch Wein. Nur wer glaubt, kann des Kaisers neue Kleider auch
erkennen.

»Dass die ,,Akzidenzien“ nicht verwandelt werden, beweist der
Augenschein«*.

Also, in der dufSeren Wahrnehmung hat sich nichts gedndert, nur der
Glaube erméglicht es, zu sehen. Solche Glaubenssitze, die seit iiber 8oo
Jahren in der Kirche Giiltigkeit haben, sind immer noch giiltig, bis in alle
Ewigkeit und sie lassen das Volk Gottes verwirrt zuriick.

Der Katechismus sollte ja eigentlich Hilfestellung leisten, wenn es da-
rum geht, dem Christenmenschen und allen Menschen ,,guten Willens*
die christliche Lehre besser auszulegen. Versuchen wir es daher weiter
und suchen nach deutlicheren Auslegungen zum besseren Verstdndnis
einer solchen Dogmatik und nach weiteren Erklarungen fiir ein Gesche-
hen, das dem Christenmenschen doch so viel zumutet, ndmlich den Ver-
zicht darauf, selbststindig zu denken.

Erwartet die Kirche wirklich von den Glaubigen die totale Aufgabe
des Nachdenkens iiber das, was dieses Sakrament bedeuten soll? Das
Studium der Aussagen des Katechismus zum Thema legt solche Uber-
legungen geradezu nahe.

Was fangt der glaubige Christenmensch nur an mit diesen Dogmen
und diesen Interpretationen der Kirche, die den Blick eher vernebeln als
ihn aufzuhellen. Die Kirche versucht mit Schachtelsdtzen und enormem
Wortspektakel Aussagen zu erkldren, die wohl nicht zu erkldren, aber da-
tiir zu glauben sind. Die Theologen legen mit dogmatischer Wortartis-
tik und theologischen Finessen dar, was, deutlich formuliert, am Ende
dann doch alle Erkenntnisse iibersteigt, denn wie kann ich die Gabe der
Eucharistie empfangen, wenn ich es nicht ,erfassen kann. Auch die Er-
kenntnis der Autoren des Katechismus und sicherlich auch die Erkennt-
nis der Kirchenviter des 13. Jahrhunderts (Laterankonzil im Jahre 1215
nach Chr.) kénnen doch nicht anders gewesen sein.

154 Ludwig Ott, Grundriss der Dogmatik, a.a. O., Seite 456.

1P 216.73.216.96, am 20:40:35, 0
tersagt, m mit, flir oder in Ki-Syster



https://doi.org/10.5771/9783828872233

WENN DIE OBLATE AM GAUMEN KLEBT ...

Vielleicht benétigt man ja deshalb so unverstdndliche Wortgebilde,
weil man die Kompliziertheit der Materie nicht erlautern kann.

Gilt nicht gerade hier das Zitat: Wenn man komplizierte Sachverhal-
te erldutern will, sollte man einfache Worte wihlen? Oder liegt gar ein
anderer Verdacht nahe?

Wenn der Leser viel Zeit und Mithe benétigt, um einen Text zu verste-
hen, wie es sich der Autor auch wiinscht, so entsteht leicht der Eindruck,
als hatte der Schreiber mehr Tiefe und Verstand als der Leser. Dabei weif3
jeder Studienrat am Gymnasium, dass nichts einfacher ist, als so zu sch-
reiben, dass kein Mensch es versteht; wie hingegen nichts schwerer ist, als
bedeutende Gedanken so auszudriicken, dass jeder sie verstehen kann.

Vielleicht hilft ja die Bibel weiter, wenn es darum geht, dem Verstind-
nis des Sakraments der Eucharistie und den Intentionen der Kirche na-
her zu kommen.

Nach den Aussagen der Bibel, soweit sie hierzu Aussagen macht, zieht
Jesus mit seinem Gefolge nach Jerusalem, wohl um das Jahr 33 nach un-
serer Zeitrechnung, um das Pessach-Fest zu feiern, wie dies bei allen Ju-
den in jener Zeit tiblich war. Dies tat er vor allem, um bei dieser Gele-
genheit seine Botschaft vom nahenden ,Reich Gottes® dem jiidischen
Volk zu verkiinden. Dieses Fest war fiir Juden eines der drei bedeuten-
den Wallfahrtsfeste, das an den Auszug des jiidischen Volkes aus der
Knechtschaft Agyptens erinnern sollte, also der Befreiung der Israeliten
aus der Sklaverei. Neben diesem Fest gab es nach der jiidischen Traditi-
on noch das Erntefest (Schawnot) und im Herbst das sogenannte Laub-
hiittenfest (Sukkot).

Schon im Babylonischen Exil (zwischen 586 und 539 vor Christus)
wurde dieses Fest der Juden gefeiert und die rituellen Vorschriften zum
Ablauf des Festes wurden in dieser Zeit auch festgelegt. Das eigentli-
che Fest beginnt mit einem {ippigen Festmahl im Kreise der Familie am
Abend vor dem Pessach, dem sogenannten ,,Sederabend. Im Laufe die-
ses Abends werden die Speisen nach einem fest definierten Ablauf einge-
nommen. Es werden hierbei Zitate aus den Heiligen Schriften, der Thora,
den schriftlichen Glaubensfundamenten des Judentums, vorgelesen, die
unter anderem die Bedeutung der Speisen erldutern sollen. Zudem wird
Wein getrunken, verbunden mit dem Gesang von Lob- und Dankesliedern.

Das Schlachten von Tieren wurde zur Zeit der romischen Besatzung
nicht mehr in den Hausern der Juden durchgefiihrt, sondern war nur
noch im Vorhof des jiidischen Tempels erlaubt. Der Verzehr des Fleisches

| 153

1P 216.73.216.96, am 20:40:35,

. © Urhebermechtiich geschtzter Inhalt.
tersagt, m mit, flir oder in Ki-Syster



https://doi.org/10.5771/9783828872233

WENN ABSURDITATEN ZUR DENKSCHWACHE FUHREN ...

mit Vorspeisen, Wein und Gesang wurde dann in den Héusern der jidi-
schen Bevélkerung vollzogen.

Zur Zeit des Jesus von Nazareth war dies im Wesentlichen die prak-
tizierte Form der festlichen Veranstaltungen am Vorabend des Pessach-
Festes.

Dieses Fest zu feiern, zieht Jesus nun als Prediger nach Jerusalem mit
entsprechendem Gefolge. Die romischen Soldaten haben ihn und seine
Jiinger nach der Geschichtsschreibung nicht besonders wahrgenommen,
zumal, wie in jedem Jahr, die Zahl der Pilger die Einwohnerzahl von Je-
rusalem damals (circa 40 000) bei Weitem iiberstieg.

Die rémischen Besatzer waren jedoch an diesen Festtagen besonders
aufmerksam, da nach den Berichten des Historikers Josephus im Jahre
vier vor Christus wahrend eines Pessach-Festes das Militdr einen jidi-
schen Aufstand niederschlagen musste. Man feierte an Pessach ja als un-
terdriicktes Volk die Befreiung vom Joch der Agypter.

Der romische Prifekt Pontius Pilatus, wegen seiner Grausamkeit zwei
Jahre spiter als Préafekt durch Rom abberufen, war eigens zu diesen Fest-
tagen in die Stadt gekommen, um die Festlichkeiten zu beobachten und
eventuell schnell eingreifen zu kénnen. Inmitten dieses Trubels legte
sich Jesus noch vor dem Sederabend im Tempel mit den Geldwechslern
und den Tierverkdufern an. Ein ,, Affront“ gegeniiber den Priestern und
Tempeldienern, die unter dem Schutz des romischen Prifekten standen.

Jesus muss wohl geahnt haben, dass seine revolutiondren Thesen vom
nahen ,Reich Gottes“ die romischen Besatzer auf den Plan rufen wiirde
und dass die Provokation im Tempel als boser Anschlag auf das Heilig-
tum der Juden, dem grofiten sakralen Bau seiner Zeit, verstanden wer-
den musste.

Und nun sitzt dieser Jesus in einem gemieteten Raum eines Hauses
mitten in Jerusalem mit seinen Jiingern und vollzieht wie jeder anstén-
dige Jude den Sederabend mit herbeigeschafften Speisen und Getranken.

Die Jiinger miissen ziemlich dumm dreingeschaut haben, als er beim
Austeilen der Brote gesagt haben soll, »das ist mein Leib«. Dies, zumal
er leibhaftig vor ihnen stand, und »das ist mein Blut«, obwohl die Jiin-
ger den Wein erst gerade in der Stadt organisiert hatten.

Nimmt man diese Einsetzungsworte der Kirche, so wie sie im Sakra-
ment der Eucharistie formuliert werden, so kann man ziemlich sicher
sein, dass Jesus dies so nicht gesagt haben kann.

Der profilierte Schweizer Theologe Hans Kiing sagt hierzu: »Uber das

»ist“ in den Sitzen ,das ist mein Leib, das ist mein Blut“ ist im Laufe der

154 |

1P 216.73.216.96, am 20:40:35,

. © Urhebermechtiich geschtzter Inhalt.
tersagt, m mit, flir oder in Ki-Syster



https://doi.org/10.5771/9783828872233

WENN DIE OBLATE AM GAUMEN KLEBT ...

Kirchengeschichte immer wieder neu gestritten worden. Jesus selber hat
es nach allem, was wir heute davon wissen, ... iiberhaupt nicht gespro-
chen, zumal im Aramiischen (Jesus hat aramiisch gesprochen) die Co-
pula (nach Duden: eine Sprachform, die das Subjekt und das Préadikat
zu einer Aussage verbindet) nicht gebraucht wird«.

Der jiidische Religionsphilosoph Pinehas Lapide driickt es noch deut-
licher aus, wenn er sagt: »Wie musste das beim letzten Abendmabhl in
den Ohren der Zwolf klingeln, wo es doch kein Wort fiir ,,ist“ auf ara-
midisch gibt«"*.

Jesus hat offensichtlich nichts anderes getan, als mit seinen Jiingern
nach Aussagen von drei Evangelisten das traditionelle Fest der Juden als
Pilger zu feiern und damit einen Brauch vollzogen, der typisch war fiir
jeden Juden in dieser Zeit. Er hat die ,,Massa“ (ungesduerte Brote) ge-
gessen und Wein getrunken (nach dem Seder-Ritus sind es vier Becher
Wein, die feierlich getrunken werden) und sicherlich bei seinen Gespra-
chen Bezug genommen auf das Fleisch und das Blut der Opfertiere bei
der Schlachtung im Tempelvorhof.

Wohl wissend um die Probleme mit der Besatzungsmacht und nach
seinem Auftritt, der Provokation im Tempel, hat er sicherlich auch sei-
nen moglichen Tod mit dem Brechen des Brotes und dem Trinken des
Weins in Beziehung gebracht.

Doch was bedeutet dies alles jetzt fiir das Sakrament, das die Kirche
aus diesem ,,Sederabend” gemacht hat?

Die katholische Kirche begriindet die Stiftung des Sakraments der Eu-
charistie, des sogenannten Abendmahls durch Jesus mit dem Sedermahl
der Pilger an jenem Abend des Pessach-Festes und dies mit den ,,Einset-
zungsworten Jesu, die es so nie gegeben hat.

Der Katechismus der Kirche formuliert zu diesem Ereignis: »Der An-
weisung des Herrn entsprechend fiihrt die Kirche bis zu seiner Wieder-
kunft in Herrlichkeit zu seinem Gedichtnis das weiter, was er am Abend
vor seinem Leiden getan hat ...«

Die Kirche fiihrt also etwas weiter, was es nicht gegeben hat. Ja sie er-
weitert diese Aussage noch und sagt, dass durch »die Eucharistiefeier wir

155 Hans Kiing, Die Kirche, Piper Verlag, Miinchen, 3. Auflage 1992, Seite 262.

156 Pinchas Lapide, Ist die Bibel richtig iibersetzt?, Giitersloher Verlagshaus,
Giitersloh, 5. Auflage 2015, Seite 141.

157 Katechismus der katholischen Kirche, a.a. O., Seite 366.

| 155

1P 216.73.216.96, am 20:40:35,

. © Urhebermechtiich geschtzter Inhalt.
tersagt, m mit, flir oder in Ki-Syster



https://doi.org/10.5771/9783828872233

WENN

ABSURDITATEN ZUR DENKSCHWACHE FUHREN ...

156 |

uns schon jetzt mit der Liturgie des Himmels (vereinen) und das ewige
Leben vorweg (nehmen)«.

Starke Worte, die jeder Grundlage entbehren!

Wie kommen Menschen dazu, zumal dann, wenn sie es besser wis-
sen miissten, den Empfang der Eucharistie als Vorwegnahme des ewi-
gen Lebens zu interpretieren und es als Glaubenswahrheit fiir alle Zei-
ten festzulegen?

Auch der angebliche Auftrag, dieses Sedermahl wiederholt nachzu-
vollziehen, ist in der Bibel nur schwer zu finden. Er steht in drei von vier
Evangelien tiberhaupt nicht Bei dem Evangelisten Lukas (Lk 22,17-20) ist
dieser Auftrag nur formuliert fiir den Ritus des Brotbrechens (in élteren
Handschriften von Lukas soll dieser Satz génzlich fehlen).

Die ersten christlichen Gemeinden, soviel wissen wir, vollzogen mit
den Uraposteln, die Jesus noch gekannt hatten, kein sakramentales Mahl
mit Wandlung von Brot und Wein in Leib und Blut Jesu, sondern prak-
tizierten, wie zu Jesu Zeiten {iblich, lediglich ein gemeinsames Essen zur
Erinnerung an ihren ,Meister*. Die Historiker legen sich fest: »Von der
Lehre der Wesensverwandlung, wonach bei der ,Wandlung® aus Brot
und Wein Leib und Blut Christi werden, ... war in den ersten christli-
chen Jahrhunderten tiberhaupt nicht die Rede«*®.

Der Weg vom Sedermahl der ersten Jiinger mit Jesus zum sakramen-
talen Mahl, zum Sakrament der Eucharistie mit der ,,Realgegenwart“ Jesu,
dessen Leib und Blut wahrhaft, wirklich und wesenhaft gegenwirtig sein
soll, ist schwer zu verstehen. Der Hauptbeweis soll nach den Lehrbiichern
der Dogmatik in der Berichterstattung durch die Evangelisten liegen, die
zwar sprachlich unterschiedlich formulieren, aber in der Sache angeblich
einheitlich berichten. Bei dieser Argumentation wird jedoch bewusst un-
terschlagen, dass die Worte Jesu so nicht von ihm stammen kénnen und
der sogenannte Stiftungsbefehl fiir das Sakrament nur bei einem Evan-
gelisten genannt wird. Zudem hat Jesus nie von einem ,,Heilsertrag“ sei-
nes Todes oder gar seiner Auferstehung gesprochen.

Abgesehen davon war den Juden der Genuss von Blut aus religiosen
Griinden strengstens verboten.

Interessanterweise hat das Konzil von Trient dann im 16. Jahrhundert
die Moglichkeit einer bildhaften Deutung der angeblichen Worte Jesu in
der Bibel verworfen und die wortliche Auslegung der Bibelformulierun-

158 Karheinz Deschner, Der gefilschte Glaube, Knesebeck Verlag, Miinchen 2004,
Seite 133.

1P 216.73.216.96, am 20:40:35,

. © Urhebermechtiich geschtzter Inhalt.
tersagt, m mit, flir oder in Ki-Syster



https://doi.org/10.5771/9783828872233

WENN DIE OBLATE AM GAUMEN KLEBT ...

gen bei Paulus und dem Evangelisten Lukas fiir authentisch erklart. Dies
wohl in bewusster Abgrenzung zu den Reformatoren.

Es kann wieder einmal nicht sein, was nicht sein darf, da sonst das
komplette dogmatische Gebéaude, der sogenannte Héhepunkt des gan-
zen christlichen Lebens zusammenstiirzt.

Wie ldsst sich eine solche ,,Uminterpretation und eine solche ,,sak-
ramentale Uberhohung® der Ereignisse in Jerusalem durch die katholi-
sche Kirche erkldren?

Vom Apostel Paulus wissen wir, dass er im Jahre 56 nach Chr. einen
Brief an die Korinther schrieb (1 Kor. 11,24), in dem er ausfiihrt, dass Je-
sus neben den ,,Einsetzungsworten® gesagt haben soll: »Tut dies zu mei-
nem Gedéchtnis ...«.

Angeblich soll Paulus diese Formulierungen von Jesus empfangen ha-
ben, obwohl er Jesus iiberhaupt nicht kennengelernt hat und die Urapo-
stel einschliefSlich Petrus mit der Urgemeinde in Jerusalem keine Form
des sakramentalen Mahls praktizierten, ja es geradezu ablehnten. Aus
diesem Brief des Paulus ist der Satz des Stiftungsbefehls dann in das spa-
ter geschriebene Lukas-Evangelium {ibernommen worden. Wie Paulus
zu diesen Ergédnzungen der Worte Jesu kommt, ist leicht zu erkldren. Er
war das, was man heute einen Weltbiirger nennen wiirde und er hatte die
Vorstellung, die Lehren des Wanderpredigers Jesus iiber die Jerusalemer
Urgemeinde hinaus in die damalige Welt tragen zu miissen. Er selbst war
ja aufgewachsen im Umfeld der romischen Mysterienkulte. Dort kannte
man Rituale, unter anderem im Mithraskult, wie das Untertauchen bei
der Taufe, das Feiern mit Brot und Wein, Himmel und Hoélle, eine Auf-
erstehung von den Toten und vieles andere mehr. So ist es nur verstind-
lich, dass die Vorstellungen von einem Abendmahl als volle Vereinigung
mit Christus in die Lehren des Frithchristentums Eingang fanden. Nach
der Historie gingen schon Dionysos und Mithras beim mystischen Mahl
und beim Trinken des heiligen Weins ,,ganz in die Gotteswelt ein®

Auch hatte Paulus kein Problem damit, sich mit den Judenchristen in
Jerusalem anzulegen, weil diese andere Vorstellungen entwickelt hatten.
So setzte sich seine

Sichtweise durch und schon rund 30 Jahre nach dem Tod Jesu verlor
die judische Urgemeinde ihre bis dahin mafigebende Rolle.

Mit der weiteren politischen Entwicklung in Judda und Galilda, den
Aufstanden in Jerusalem und dann der totalen Zerstorung des Tempels
im Jahre 70 nach Chr. verlor das Judenchristentum endgiiltig seine Be-
deutung. Mit der Griindung von weiteren Gemeinden im gesamten Mit-

| 157

1P 216.73.216.96, am 20:40:35,

. © Urhebermechtiich geschtzter Inhalt.
tersagt, m mit, flir oder in Ki-Syster



https://doi.org/10.5771/9783828872233

WENN ABSURDITATEN ZUR DENKSCHWACHE FUHREN ...

telmeerraum waren die Vorstellungen von Paulus und seinen Nachfol-
gern das tragende Fundament der entstehenden Kirche. Paulus selbst
legte grofien Wert auf die Durchsetzung seiner Vorstellungen vom Chris-
tentum und spricht deutlich in einem seiner Briefe: (1. Kor 11,17) »Bei
folgender Anordnung weifd ich kein Lob fiir euch; denn eure Zusam-
menkiinfte gereichen nicht zum Segen ... Wenn ihr also gemeinsam zu-
sammenkommt, so ist das nicht mehr ein Essen des Herrenmahls ...«
und dann weiter: »Denn ich habe vom Herrn empfangen, was ich euch
auch iiberliefert habe ...«. Und schon waren seine Vorstellungen iiber
das, was Jesus gesagt haben soll, in der Welt: »In der Nacht, da er verra-
ten wurde ... nahm er das Brot, sagte Dank (und sprach) ... das ist mein
Leib ...« Fiir Paulus selbst war nach den Ausfithrungen der Geschichts-
schreibung das Ritual der Verspeisung eines Gottes uralt und der Glau-
be an die Vereinigung mit ihm durch Essen und Trinken in der Religi-
onsgeschichte hinlanglich bekannt.

Ubrigens, zu verraten gab es in der Nacht auch nichts! Die Besatzungs-
macht und auch die Tempelpriester wussten genau, wo Jesus und seine
Jiinger sich authielten. Zu den Lebzeiten Jesu gab es auch keine ,,Silber-
linge®, eine solche Wahrung war véllig unbekannt, wenn schon, dann gab
es Denare, Drachmen oder Schekel. Auch hier ein fatales Beispiel wie Ge-
schichten entstehen, die seit beinahe 2000 Jahren in der Welt sind und
den judischen Biirger als geldgierig abstempeln, nur weil ein Jude na-
mens Judas angeblich 30 Silberlinge fiir einen Verrat bekommen haben
soll, der gar nicht stattgefunden hat. Die unseligen Folgen in der jiings-
ten deutschen Geschichte sind ein beredtes Zeugnis.

Es wire wohl besser fiir die gesamte Menschheit gewesen, zumal fiir
die Deutschen, wenn Jesus ganz friedlich im Kreise seiner Jiinger und
seiner Familie gestorben wire.

Somit entspricht der in der Dogmatik-Literatur aufgefithrte sogenann-
te biblische Bewetis fiir die Worte Jesu an jenem Abend eher den Vorstel-
lungen der Welt des Paulus als den tatsdchlichen Aussagen Jesu. Ein sol-
cher Beweis ist daher nichts wert.

Auch die weiteren Zeugnisse der Tradition, die in der Literatur im-
mer wieder beschrieben werden, sind vollig untauglich. Eine ganze Lis-
te von Kirchenvitern lief3e sich auftithren. Es dndert sich aber nichts am
beschriebenen Tatbestand, zumal sich die Kirche bei ihrer weiteren Ent-
wicklung im Romischen Reich entsprechend etablierte, sich Strukturen
und Hierarchien verschaffte, sich mit den Méchtigen ,,ins Bett legte“ und
selber weltliche Macht, Reichtum und Privilegien aneignete.

158 |

1P 216.73.216.96, am 20:40:35,

. © Urhebermechtiich geschtzter Inhalt.
tersagt, m mit, flir oder in Ki-Syster



https://doi.org/10.5771/9783828872233

WENN DIE OBLATE AM GAUMEN KLEBT ...

Es ist fast nichts mehr da, von den Vorstellungen des Wanderpredigers
aus Judda, der das Nahen des ,,Reiches Gottes“ dem jiidischen Volke ver-
kiinden wollte. Ein Mann, der wegen seiner revolutiondren Thesen von
den romischen Besatzern hingerichtet wurde, der als Prophet durch das
Land gezogen war, um anschlieffend vollig umgedeutet zu werden. Ein
Mann, der angeblich gestorben ist zur Ausséhnung mit Gott, als Opfer
an einen Gott, der er selber ja ist, damit dieser Gott milde und giitig zu
den Menschen ist. Ein solches ,,Opfer am Kreuz® soll nun in der Eucha-
ristie immer wieder nachvollzogen werden?

Mit der Weiterentwicklung vom Sedermahl in Jerusalem zur durch-
strukturierten Abfolge liturgischer Feierlichkeiten in der ,,Heiligen Mes-
se“ in den nachfolgenden Jahrhunderten entwickelte sich die Lehre und
schliefllich das Dogma von der sogenannten ,,Transsubstantiation (nach
Duden: Die Verwandlung der Substanz von Brot und Wein in den Leib
und das Blut Christi).

Von dieser Wesensverwandlung, aus durchaus verstidndlichen Griin-
den unsichtbar, ist in den ersten christlichen Jahrhunderten an keiner
Stelle die Rede. Erst mit dem Laterankonzil im Jahre 1215 durch den Papst
Innozenz III wurde die Wesensverwandlung, vollzogen wihrend des ka-
tholischen Gottesdienstes durch den Priester, zum Dogma und damit zu
dem, was die katholischen Christenmenschen heute zu glauben haben.

Und das Dogma lautet wortlich:

»In der Eucharistie ist der Leib und das Blut Christi wahrhatft,
wirklich und wesenhaft gegenwirtig«.

Seit dieser Zeit plagt sich die Geistlichkeit damit herum, diesen Glau-
bensunsinn als heilsnotwendig darzustellen und diese Torheit als Ge-
heimnis des Glaubens zu prasentieren. Die Volksbibel formuliert als In-
terpretationshilfe fiir den Glaubigen: » Auf die Frage nach dem ,wie“ der
Wandlung von Brot und Wein und der personlichen Gegenwart Jesu
Christi unter den Gestalten von Brot und Wein verweisen wir auf die
Allmacht Gottes«.

Hierzu schreibt der Katechismus in dhnlichem Wortlaut an entspre-
chender Stelle, dass »die Kraft der Worte (des Priesters) und des Han-
delns Christi und die Macht des Heiligen Geistes den Leib und das Blut

159 Gerhard Heyder, Volksbibel, Gerhard Heyder Verlag, Regensburg 1974,
Seite 325.

| 159

1P 216.73.216.96, am 20:40:35,

. © Urhebermechtiich geschtzter Inhalt.
tersagt, m mit, flir oder in Ki-Syster



https://doi.org/10.5771/9783828872233

WENN ABSURDITATEN ZUR DENKSCHWACHE FUHREN ...

160 |

Christi ... unter den Gestalten von Brot und Wein gegenwirtig (macht)«*°.
Und die Kirche fiihlt sich durch die Beschreibung im Paulusbrief (1. Kor.
11, 24-25) verpflichtet, diesem Versprechen nachzukommen, das »der
Herr am Abend vor seinem Leiden gegeben hat ...«

Wenn kein gewichtigeres Argument durch die Bibelforschung mehr
nachkommt, so kann man zumindest die Bibel offensichtlich nicht als
Beweismittel anfithren.

Auf dem Konzil von Trient wurde als Dogma fiir die ,Wandlungswor-
te* auch festgehalten:

»Die Gestalten von Brot und Wein bestehen nach der Substanz-
verwandlung fort«.

Interessant ist hier, dass man sogar das, was man deutlich sieht, ndm-
lich dass sich an der dufleren Gestalt nichts andert, zum Dogma erklart
werden muss, nur um sich deutlich von den Reformatoren abzugren-
zen, statt nach Gemeinsamkeiten zu suchen, die die Kirchenspaltung
verhindert hatten.

Man hat allerdings schon damals deutlich erkannt, dass dies alles fiir
den Christen kaum nachzuvollziehen ist und so formulierten die Kon-
zilsvdter in Trient: »Die reale Gegenwart Christi in der Eucharistie ist ein
Geheimnis des Glaubens.

Und da es ein Geheimnis ist, trichtert man bis zum heutigen Tage den
Kindern vor der Erstkommunion ein, dass eben Dinge, die ein Geheimnis
sind, nicht gewusst, sondern nur geglaubt werden konnen. Dabei ist es
nur eine Oblate aus Weizenmebhl, die nach nichts schmeckt, die man nur
niichtern zu sich nehmen darf, auf die man nicht beiflen darf, die einem
unangenehm am Gaumen klebt. Man traut sich nicht, als Kind, nach der
Kommunion den Pastor zu fragen, wie sich das denn so verhdlt mit dem
Leib Christi und dem Geschmack der Oblate. Man spiirt einfach nichts
von der Gnade des Herrn und dem Unterpfand kiinftiger Herrlichkeit.

Ubrigens, Leib und Blut Christi in Gestalt einer einzelnen Hostie, dies
haben auch die Kirchenviter festgelegt und ihre Festlegung reicht wohl
aus, doch vielleicht war ja wieder der Heilige Geist im Spiel.

Das Repetitorium der Dogmatik spricht hier von der ,,Konkomitanz®
(also von der Tatsache, dass das Blut im Leib vorhanden sei). So hat man
einem wissenschaftlichen Anspruch Geniige getan und der Theologie

160 Katechismus der katholischen Kirche, a.a. O., Seite 372.

1P 216.73.216.96, am 20:40:35,

. © Urhebermechtiich geschtzter Inhalt.
tersagt, m mit, flir oder in Ki-Syster



https://doi.org/10.5771/9783828872233

WENN DIE OBLATE AM GAUMEN KLEBT ...

wieder eine Formulierung beschert, die zwar die Gldubigen nicht ver-
stehen, die sich aber wissenschaftlich ,,anfithlt®

Die aktuelle Dogmatik versucht auch heute noch Erkldrungs- und
Rechtfertigungsgriinde zu finden, um das Sakrament den Gldubigen, die
scharenweise dem ,,Tisch des Herrn® fernbleiben, nahezubringen. »Die
menschliche Vernunft kann vor der géttlichen Offenbarung nicht ihre
Tatsédchlichkeit erkennen ... (und) nicht ... positiv beweisen. Die durch
den Glauben erleuchtete Vernunft ist jedoch (dazu) imstande ...« eine
typische Formulierung der Theologen.

Die Theologie versucht immer wieder zu erkldren, dass das, was sie
als Lehre verkiindet, mit Vernunft nicht verstanden werden kann, son-
dern nur dadurch, dass man dran glaubt. Dann aber schon ...

Menschenwort soll von Menschen geglaubt werden, ohne dass es ver-
niinftig erklart werden kann, dies ist mehr als befremdlich. Und weil es
so bizarr ist, noch ein Satz des alten Kirchenvaters Ambrosius: »Bevor die
Worte des Priesters vollzogen werden, ist es Brot, sobald aber die Wor-
te Christi hinzukommen, ist es der Leib Christi ...«

Wer es fassen kann, der fasse es!

Es soll jedoch nicht verschwiegen werden, dass kritische Theologen
sich beginnen rhetorisch zu winden, und aktuelle Aussagen der Theolo-
gie beginnen mit neuen ,,Denkkategorien® das fiir alle Ewigkeit gemeif3el-
te Dogma aufzuweichen. Ich muss mal wieder den Schweizer Theologen
zitieren: »Gewiss, Brot und Wein sind ,,Symbole®, aber wirklichkeitsge-
fullte Symbole. Sie sind Zeichen, aber wirkkriftige ...«. An einer ande-
ren Stelle in den aktuellen Handbiichern heif3t es: »Brot und Wein blei-
ben nicht nur Nahrungsmittel, sondern werden zu Realsymbolen ..., Brot
und Wein (verkérpern) die Gegenwart des Herrn ...« und weiter, »dem
verdnderten Verstehenshorizont entsprechend versucht man, die eucha-
ristische Wandlung vom Geschehenszusammenhang, vom Wandel des
Beziehungsgefiiges her zu interpretieren ... Vor dem Hintergrund einer
verdnderten Denkform ... spricht man statt von einem Substanzwandel
von einem Bedeutungswandel ...«

Ist das wieder nur Wortgeklingel oder bewegt sich da was? Gelingt
es der Kirche trotz dogmatischer Festlegungen eine Form zu finden, die

161 Ludwig Ott, Grundriss der Dogmatik, a.a. O., Seite 464.

162 Theodor Schneider (Hrsg.), Handbuch der Dogmatik, Band 2, a.a.O.,
Seite 28s.

163 Theodor Schneider (Hrsg.), Handbuch der Dogmatik, Band 2, a.a.O.,
Seite 298.

| 161

1P 216.73.216.96, am 20:40:35,

. © Urhebermechtiich geschtzter Inhalt.
tersagt, m mit, flir oder in Ki-Syster



https://doi.org/10.5771/9783828872233

WENN

ABSURDITATEN ZUR DENKSCHWACHE FUHREN ...

162 |

eher den Anfingen des Christentums gerecht wird? Die gar die Lebens-
wirklichkeit der heutigen Christenmenschen mit einbezieht?

Schaffen solche Uberlegungen gar eine neue Basis fiir die 6kumeni-
sche Verstandigung? Denn so weit ist man dann von den anderen christ-
lichen Kirchen ja doch nicht mehr entfernt. Die griechischen ,,Kirchen-
viter” sprechen zum Beispiel von ,,Symbolen® und von ,,Bildern® im
Zusammenhang mit der Wandlung von Brot und Wein.

So richtig mag man nicht dran glauben, zumal, wenn man an die fest-
gefiigten und verkrusteten Strukturen einer Kirche der Kleriker denkt.

Schliagt man noch einmal im aktuellen Katechismus nach, so wird
man auch schnell eines Besseren belehrt: »Dass der wahre Leib und das
wahre Blut Christi in diesem Sakrament seien, ldsst sich nicht mit den
Sinnen erfassen ... sondern nur durch den Glauben, ... zweifle nicht, ob
das wahr sei«*4, so Papst Paul V1.

Wie man es auch dreht und wendet, es ist immer das gleiche Prinzip,
was wieder und wieder zum Tragen kommt. Der Klerus der Kirche ent-
wickelt im Laufe der Jahrhunderte ein theologisches Gedankengebadude
zur Absicherung und Stabilisierung seiner eigenen Privilegien.

Der einfache Christenmensch versteht das dogmatische Gebdude nicht
mehr, so sehr er sich auch darum bemiiht. Er kann nicht nachvollziehen,
geschweige denn mit der Vernunft erfassen, was er glauben soll und die
Theologen erkldren mit sprachlich komplexen Redewendungen, mit Be-
schreibungen von Sachverhalten in Superlativen, was nicht zu erkldren
ist, sondern nur geglaubt werden kann.

Solange der Heilige Geist nicht dabei hilft, wird es wohl nichts mehr
werden mit dem Glauben, denn der blinde Gehorsam des Glaubenden
existiert nicht mehr und die einstmalige Autoritit einer Kirche schwin-
det fiir jedermann sichtbar dahin.

Die Glaubensgrundsétze zum Sakrament der Eucharistie hinterlassen
neben der Ratlosigkeit jedoch auch ein Staunen. Ein Staunen dariiber,
dass niemand zu interessieren scheint, ob und in welchem Umfang die
noch zahlenden Mitglieder der Kirche diese Glaubensgrundsitze noch
akzeptieren konnen.

Vielleicht ist ja die Geschichte von einer Korrespondenz ganz erhel-
lend, in der ein glaubiger Christenmensch seinen Bischof um Antwort
bittet auf die Frage, ob er als Vegetarier denn zur Kommunion gehen
diirfe ... und dann doch keine schliissige Antwort erhélt.

164 Katechismus der katholischen Kirche, a.a. O., Seite 379.

1P 216.73.216.96, am 20:40:35,

. © Urhebermechtiich geschtzter Inhalt.
tersagt, m mit, flir oder in Ki-Syster



https://doi.org/10.5771/9783828872233

WENN DER BisCHOF EINEM UBER DIE WWANGE STREICHT ...

Wenn der Bischof einem iiber die Wange streicht ...

Es ist nichts zu finden! So intensiv man im Neuen Testament auch sucht,
zum Sakrament der Firmung gibt es keinen Hinweis, obwohl nach den
Ausfithrungen des Katechismus der katholischen Kirche alle Sakramen-
te ja von Jesus eingesetzt worden sind.

Auch die theologische Literatur ist hier einmal ehrlich und konsta-
tiert zum Problem eines biblischen Beweises: »Die Einsetzung der Fir-
mung durch Christus ldsst sich aus der Heiligen Schrift nur indirekt be-
weisen«. Oder an einer anderen Stelle: »Die Firmtheologie dagegen ist
von einer gewissen Unsicherheit gekennzeichnet«*®.

Man muss sich also fragen, wieso praktiziert die Kirche dann ein sol-
ches Sakrament noch im beginnenden 21. Jahrhundert? Es muss wirk-
lich gute Griinde geben, die ein solches Sakrament rechtfertigen. Zumal
die Reformation dieses Sakrament als unbiblisch verworfen hat und es
daher ,,zwischen® den Kirchen steht. Zugegebenermafien hat die evan-
gelische Kirche mit der Konfirmation eine dhnliche rituelle Veranstal-
tung eingefiihrt, tiber deren Grundbedeutung auch innerhalb der evan-
gelischen Kirchen kein Konsens besteht.

Es kann aber doch nicht sein, dass die Kirchenviter unbedingt sie-
ben Sakramente erreichen wollten und deshalb so etwas wie eine Ergén-
zung oder Erweiterung des Taufgeschehens entwickelt haben. So ganz
von der Hand zu weisen ist dies nicht, denn die Zahl sieben hatte auch
im Christentum eine besondere Bedeutung. Man denke nur an die sie-
ben Gaben des Heiligen Geistes, an die wunderbare Brotvermehrung mit
funf Broten und zwei Fischen, an die sieben Wunder Jesu im Johannes-
evangelium oder an die sieben Posaunen von Jericho. Selbst Papst Gre-
gor der Grofie hatte fiir den Katholizismus sieben Tugenden und sieben
Laster formuliert.

Auf der Suche nach guten Argumenten fiir ein solches Sakrament st6f3t
man auf Thesen, die in der Kirchenhistorie begriindet liegen und besa-
gen, dass sich im Laufe der Kirchengeschichte ein Teil der symbolischen
Handlungen, die man bei der Taufe vollzog, vom Taufritus abgel6st und
dann verselbststdndigt haben. Dies mag zwar ein Grund sein, rechtfer-
tigt aber, auch bei genauer Betrachtung der Geschichte, noch nicht das
Sakrament der Firmung.

165 Ludwig Ott, Grundriss der Dogmatik, a.a. O., Seite 433.

| 163

1P 216.73.216.96, am 20:40:35,

. © Urhebermechtiich geschtzter Inhalt.
tersagt, m mit, flir oder in Ki-Syster



https://doi.org/10.5771/9783828872233

WENN ABSURDITATEN ZUR DENKSCHWACHE FUHREN ...

Die Ausfithrungen in der Dogmatik und im Katechismus versuchen
den Ritus der Handauflegung und der Salbung durch den Bischof mit
einer nach der Taufe notwendigen zusétzlichen Anrufung des Heiligen
Geistes zu begriinden. Diese Begriindung kann schon deswegen nicht
tiberzeugen, weil doch beim Sakrament der Taufe der Heiligen Geist in
vollem Umfang vorhanden war und es im Katechismus heif3t: »Wer sich
taufen ldsst, erhilt die Gabe des Heiligen Geistes«*®.

Sollte der Heilige Geist doch nicht vollstindig dabei gewesen sein?
Also warum bei der Firmung noch einmal die Handauflegung, um viel-
leicht die Gabe des heiligen Geistes auf eine bestimmte Weise zu erneu-
ern? Zumal die Dogmatik-Literatur auch hier zugibt, dass »im Neuen
Testament ein eigener, von der Taufe getrennter Ritus der Geistverlei-
hung nicht zu erkennen ist«'®.

Trotzdem muss natiirlich fiir den Katechismus respektive fiir den
Gléaubigen der Kirche eine biblische Begriindung in der Heiligen Schrift
fur dieses Sakrament gesucht und auch gefunden werden. In der Apo-
stelgeschichte finden sich zwei Stellen, auf die in der Dogmatik immer
wieder Bezug genommen wird. In einer davon ist von Paulus die Rede,
wie er Jiilngern »die Hande auflegte (und) der Heilige Geist kam tiber sie
und sie redeten in Zungen«(Apg 8,14 und Apg 19,6).

Man ist immer wieder erstaunt tiber die Wunder, die selbst Aposteln
gelingen, im Besonderen denen, die Jesus selbst nie gesehen haben und
demzufolge nicht direkt autorisiert worden sind.

Es ist die interessante Geschichte vom Apostel Paulus in Ephesus, der
das Land durchwanderte und ihm dabei folgendes passierte:

»Dort traf er einige Jiinger und sagte zu ihnen: ,,Habt ihr den Heiligen
Geist empfangen, als ihr gliubig wurdet?“ Sie erwiderten ihm: ,Wir ha-
ben ja nicht einmal gehort, dass es einen Heiligen Geist gibt (geschwei-
gen denn, ihn bei der Taufe wahrgenommen zu haben).“ Da fragte er
sie: ,, Auf was hin seit ihr denn getauft worden?“ Sie antworteten: ,, Auf
die Taufe des Johannes hin.“ Da sagte Paulus: ,,Johannes taufte ... wobei
er dem Volke sagte, sie sollten an den glauben, der nach ihm kommen
werde, das ist Jesu.“ Als sie das horten, lie8en sie sich taufen auf den Na-
men des Herrn Jesus ... und als er ihnen die Hande auflegte, kam der
Heilige Geist tiber sie«.

166 Vgl. hierzu: Katechismus der katholischen Kirche, a.a. O., Seite 340 ff.
167 Theodor Schneider (Hrsg.), Handbuch der Dogmatik, Band 2, a.a.O.,
Seite 260.

164 |

1P 216.73.216.96, am 20:40:35,

. © Urhebermechtiich geschtzter Inhalt.
tersagt, m mit, flir oder in Ki-Syster



https://doi.org/10.5771/9783828872233

WENN DER BisCHOF EINEM UBER DIE WWANGE STREICHT ...

Dieser Bibeltext produziert zwangsldufig mehr Fragen als Antwor-
ten. Taufte Johannes nach der Taufe Jesu weiter? Waren die so getauf-
ten Jinger dann Jinger Jesu? Oder welche Sekte war das? Bei der Taufe
Jesu war doch der Heilige Geist auch anwesend, wieso bei den Jiingern
des Johannes dann nicht mehr? Wenn es bereits Jiinger waren, wessen
Jiinger? Warum taufte Paulus nochmal? Die Handauflegung hitte ja ge-
reicht, schon wegen des Heiligen Geistes.

Wieder eine Textstelle, die nicht nur Fragen, sondern auch viele Zwei-
fel aufkommen ldsst. Wenn dieser Text tatsdchlich ein biblischer Beweis
fiir das Sakrament der Firmung sein soll, dann beweist er ja doch nur,
dass die Taufe mit der Handauflegung zum Empfang des Heiligen Geis-
tes eine zusammenhingende und zusammenwirkende Handlung ist und
keinen Beweis fiir ein weiteres Sakrament darstellt.

Die sich bildenden Gemeinden im ersten und zweiten Jahrhundert
haben nach dem Tode Jesu dies auch so gesehen und nach den Aussa-
gen der Exegeten nur eine Veranstaltung praktiziert.

Leider kann ich dem Leser an dieser Stelle eine Irritation nicht erspa-
ren, denn es gibt nach den Aussagen der Bibel auch noch eine gegen-
teilige Position. An einer weiteren Stelle der Apostelgeschichte ist die
Rede davon, dass in Samaria zwar getauft worden war, aber auf keinen
der Glaubigen bisher der Heilige Geist herabgekommen sei. Konnte es
vielleicht sein, dass es einen Unterschied macht, ob nur Juden oder Hei-
den und Juden getauft wurden und die Heiden einer besonderen Hand-
auflegung durch die Apostel bedurften? Hier durfte ein Philippus zwar
taufen, aber die Handauflegung und Geistanrufung war wohl den privi-
legierten Aposteln vorbehalten.

Auch diese Textstelle ldsst den Leser ratlos zuriick und eréffnet wieder
einen Fragenkatalog, zumal auch die Rede davon ist, dass Geld fiir die
Handauflegung angeboten wurde, also eine Art von Bestechung fiir die
Gabe des Heiligen Geistes, die allerdings abgelehnt wurde (Apg 8,14-19).

Eine Begriindung fiir das Firmsakrament sucht man nach wie vor ver-
gebens, zumal zur Handauflegung zu einem spéteren Zeitpunkt in der
Kirchengeschichte noch eine Salbung hinzukam. Diese Salbung ist nach
dem Katechismus »in der biblischen und antiken Bildersprache reich
an Bedeutung ... es ist Zeichen der Heilung ... (und) macht schon, ge-
sund und kriftig«®®. Vielleicht kommt es ja auf die Art der Salbe an. Die
Werbeindustrie hat diese Bibelstelle wohl noch nicht fiir sich entdeckt.

168 Katechismus der katholischen Kirche, a.a. O., Seite 357.

| 165

1P 216.73.216.96, am 20:40:35,

. © Urhebermechtiich geschtzter Inhalt.
tersagt, m mit, flir oder in Ki-Syster



https://doi.org/10.5771/9783828872233

WENN ABSURDITATEN ZUR DENKSCHWACHE FUHREN ...

166 |

Es lasst sich somit nicht von der Hand weisen, dass die hierarchischen
Strukturen der sich etablierenden Kirche, so wie sie sich im zweiten und
dritten Jahrhundert entwickelten, den Bischofen, Presbytern und Dia-
konen bestimmte Aufgaben zuordneten. Im Sinne einer Arbeitsteilung
musste dies dann erledigt werden und es war das Vorrecht der Bischofe,
den Heiligen Geist in der Firmung anzurufen.

Es gibt historische Quellen aus den Anfingen des dritten Jahrhunderts
zum Beispiel durch den Bischof Hippolyt von Rom, in denen beschrie-
ben wird, dass die Taufe durch den Diakon, die Salbung durch den Pres-
byter und die Handauflegung durch den Bischof erfolgte.

Immer wieder tauchen in der theologischen Literatur die dogmati-
schen Formulierungen des Konzils von Trient (1545-1563) auf, in denen
deutlich gemacht wird, dass im Gegensatz zu den antihierarchischen Ten-
denzen der damaligen Sektierer z. B. der Waldenser, der Hussiten ... und
im Gegensatz zur Lehre der orthodoxen Kirchen der einfache Priester
nur in Ausnahmefillen das Sakrament spenden durfte.

Das Dogma hierzu sagt:

»Ordentlicher Spender der Firmung ist allein der Bischof«.

Aber vielleicht gibt es ja doch noch ein anderes Argument, das eine Be-
griindung fiir die Trennung von Taufe und Firmung liefern kann. Die
Tatsache ndmlich, dass zunehmend in der Kirche der ersten Jahrhunderte
von der Erwachsenentaufe Abstand genommen wurde. Die Kindertaufe
fand danach vermehrt Anwendung. Dies konnte ja dazu gefithrt haben,
dass man aus Sicht der Dogmatiker zwar gute Griinde fiir die Kinder-
taufe ins Feld fithren konnte, aber sich doch nicht ganz sicher war, ob
dieses Sakrament zum Seelenheil wirklich ausreichte. Denn als Voraus-
setzung zur Taufe gehorte nach der Uberzeugung der Kirchenviter si-
cherlich die bewusste Annahme des Glaubens. Dies konnte vom Saug-
ling kaum schliissig angenommen werden. Somit war eigentlich die Taufe
von Kleinkindern ein etwas fragwiirdiges Unterfangen, das konsequen-
terweise einer ,,zweiten Auflage” bedurfte, um mit einer gewissen Sicher-
heit im fortgeschrittenen Alter (zwischen 12 und 14 Jahren) den Glau-
ben bezeugen zu kénnen. In einem Alter, in dem angenommen werden
kann, dass der Firmling den Glauben auch ernsthaft lebt und das Errei-
chen des ,Vernunftgebrauchs® (eine Formulierung aus dem Codex Iuris
canonici) unterstellt werden kann.

1P 216.73.216.96, am 20:40:35,

. © Urhebermechtiich geschtzter Inhalt.
tersagt, m mit, flir oder in Ki-Syster



https://doi.org/10.5771/9783828872233

WENN DER BisCHOF EINEM UBER DIE WWANGE STREICHT ...

Man kann sich des Eindrucks nicht erwehren, dass dieses Sakrament
trotz aller theologischen Begriindungen keine erkldrbare Berechtigung
hat, obwohl immer wieder betont wird, dass bei der Taufe die iibernatiirli-
che Wirkung des Heiligen Geistes vorhanden ist, dies aber nach der Dog-
matik der Kirche in einer anderen Form als es bei der Firmung geschieht.

Wie soll man das nachvollziehen kénnen, wenn man weiter liest, dass
bei der Taufe die Wiedergeburt durch den Heiligen Geist und bei der
Firmung die Vollendung des iibernatiirlichen Lebens durch den Heili-
gen Geist erfolgen soll. Oder noch besser an anderer Stelle, dafiir aber
umso unverstindlicher, dass der Heilige Geist die {ibernatiirliche Verei-
nigung der Seele mit Gott durch die Mitteilung des gottlichen Seins der
Gnade bewirkt.

Diese krampfhaften Versuche, durch eine unverstiandliche Sprache
Wissenschaftlichkeit und Wissenshoheit zu signalisieren, ist hier schon
deutlich erkennbar, an anderen Stellen wird die Sprache der wissenschaft-
lichen Dogmatik noch weitaus ,,undurchsichtiger*.

Der glaubige Christ kommt nicht darum herum: Das geltende Recht
der Kirche schreibt den Gliaubigen den Empfang (der Firmung) vor. Un-
terlasst er diesen Empfang, so wird ihm im Katechismus deutlich gemacht,
dass er ,,schwer stindhaft“ gehandelt hat.

Trostlich ist dann aber doch noch folgender Wortlaut, dass nach der
Lehre der Kirche »die Firmung nicht ... wie die Taufe zum Heil not-
wendig ist«'®.

Um die Firmung in jedem Fall zu garantieren, erméglicht die Kirche
zudem, dhnlich der Taufe, eine sogenannte ,,Begierdefirmung®, das heifit,
hier empfingt jemand schon dann die Firmung, wenn er das Verlangen
nach dem Sakrament hat.

Die sogenannten Ostkirchen sind der Trennung von Taufe und Fir-
mung nicht gefolgt und vollziehen im Rahmen der Taufe, entsprechend
den Anfingen des Christentums, den kompletten Ritus mit Taufe und
Firmung innerhalb einer kirchlichen Amtshandlung.

Auch bei der Erwachsenentaufe werden in der katholischen Kirche
die Taufe und die Firmung mit der Eucharistie in einem rituellen Vor-
gang vollzogen.

Nach dem II. Vatikanischen Konzil wurde in den 7oer Jahren des letz-
ten Jahrhunderts beim Firmritus der ,Ritterschlag®, ein ,,Backenstreich*
durch den Bischof, abgeschaftt. Auch Formulierungen, die die Position

169 Ludwig Ott, Grundriss der Dogmatik, a.a. O., Seite 441.

| 167

1P 216.73.216.96, am 20:40:35, © Urhebermechtiich geschitzter Inhak &
tersagt, m mit, flir oder in Ki-Syster



https://doi.org/10.5771/9783828872233

WENN ABSURDITATEN ZUR DENKSCHWACHE FUHREN ...

168 |

des Bischofs zu sehr betonten, wurden gedndert, damit die Bedeutung
des bischoflichen Amtstragers etwas zuriicktritt.

Dies alles kann jedoch nicht dariiber hinwegtiduschen, dass es durch
Jesus keine Einsetzung eines solchen Sakraments gab, selbst dann nicht,
wenn man doch einmal der Bibel Glauben schenken mochte. Auflerdem
beweist die gesamte Kirchen- und Dogmengeschichte, dass nichts dran
ist, an der Ausgieflung des Heiligen Geistes, nicht mal bei den Amtstré-
gern, sondern dass es sich um ein reines Phantasieprodukt des mensch-
lichen Geistes handelt. Es ist einfach nicht vorstellbar und natiirlich
auch nicht nachweisbar, dass die Kirchengeschichte solche Riten entwi-
ckelt hat, weil ein Heiliger Geist am Werke war. Einen solchen Nachweis
muss aber nicht der erbringen, der behauptet, dass nichts zu finden ist,
sondern der, der behauptet, dass die Handauflegung tatsdchlich zu ei-
ner Geistverleihung fiihrt.

Doch der Heilige Geist wird den Klerikern diesen Gefallen nicht tun!

Wenn die Brauchtumspflege den Glauben ersetzt ...

Da passierte doch im westfélischen Miinster im Frithjahr 2016 etwas Un-
geheuerliches. Ein katholischer Priester schmeif3t die Brocken hin. Nicht
weil es seine angeschlagene Gesundheit nicht mehr zugelassen hitte, er
gar ,ausgebrannt“ wire, weil er die Gelder der Gemeinde nicht sachge-
recht verwendet hitte oder weil er gar dem Geliibde der Keuschheit ,er-
legen® wire. Nein, er tat dies, weil er »Zeit seines Priesterlebens immer
nur erlebt habe, dass die Kirche an Bedeutung in der Gesellschaft ver-
liert ... und inzwischen fehle ihm die Hoffnung, dass sich dies bis zu sei-
nem Tode dndern konne«7°.

Er beschreibt das Beispiel eines Ehepaares, das die Trauung in der Kir-
che als Brauchtumspflege zwar wiinschte, aber schon wenige Wochen
nach der kirchlichen Trauung aus der Kirche ausgetreten sei.

Wohl wissend um die Situation der Kirche wollten die Glaubigen heu-
te nicht mehr am Glauben, aber an den alten Traditionen festhalten und
der Klerus praktiziere die Traditionen nur noch, weil sie die Hoffnung
nicht aufgeben wollten.

170 Zitat aus dem Interview mit Thomas Frings in: ,Der Spiegel“ 14/2016.

1P 216.73.216.96, am 20:40:35,

. © Urhebermechtiich geschtzter Inhalt.
tersagt, m mit, flir oder in Ki-Syster



https://doi.org/10.5771/9783828872233

WENN DIE BRAUCHTUMSPFLEGE DEN GLAUBEN ERSETZT ...

Die noch verbleibenden Glaubigen forderten zwar die geistlichen Fes-
te und die Sakramente, sie bedeuteten ihnen aber nichts mehr.

Viel besser kann man die heutige Situation der katholischen Kirche
in unserer Gesellschaft nicht formulieren. Dieser Priester hat fiir sich
die Konsequenzen gezogen. Er ist ins Kloster gegangen ... und hat wohl
auch ein Buch geschrieben ...

Doch die Amtskirche tauft weiter, vergibt weiterhin Siinden und traut
weiter Brautpaare. Die Sakramente sind heute in der Tat schmiickendes
Beiwerk einer Familienfeier, lediglich ein Ritual, um der Veranstaltung
einen wiirdigen Anstrich zu geben. Sie sind nur da, um einen weihevol-
len Rahmen zu haben, der das Fest aus dem Alltag hervorhebt.

Was hatte denn der Priester fiir eine Vorstellung von seiner Beru-
fung, was hatte er erwartet, angesichts der Tatsache, dass in weiten Tei-
len der bundesrepublikanischen Bevolkerung der Glaube an die Institu-
tion Kirche verloren gegangen ist? Was soll denn ein Sakrament der Ehe
den Glaubigen heute noch bedeuten? Was stellt sich die Kirche vor? Ha-
ben denn die Vorstellungen der Vertreter der Kirche noch etwas mit der
Lebenswirklichkeit der Menschen zu tun?

Das Sakrament der Ehe ist im Katechismus mit seinen Glaubens-
grundlagen in einem typischen ,,Theologengeschwurbel“ beschrieben.
Bei intensiver Betrachtung der Ausfithrungen bedarf es schon einer ge-
horigen Portion Durchhaltevermégen, um zumindest den beschriebe-
nen Sachverhalt nachvollziehen zu konnen. Da steht unter anderem ge-
schrieben, dass »die innige Gemeinschaft des Lebens und der Liebe in
der Ehe vom Schépfer begriindet wurde ... Gott selbst ist der Urheber
der Ehe ... Da Gott den Menschen als Mann und Frau erschaffen hat,
wird ihre gegenseitige Liebe ein Bild der unverbriichlichen, absoluten
Liebe, mit der Gott den Menschen liebt«”".

Man schiittelt den Kopf. Wie weit weg ist das denn von den Vorstel-
lungen und Gefiihlen eines Brautpaares. Wie kontrar zur Lebenswirklich-
keit der Menschen miissen einem solche Formulierungen der Theologie
vorkommen. Hochst aufschlussreich wird es, wenn man weiterliest und
konstatieren muss, dass die katholische Ehe im Katechismus der Kirche
unter die ,,Herrschaft der Siinde” gestellt wird. Da steht es wortlich: »Die
schone Berufung von Mann und Frau, fruchtbar zu sein, sich zu vermeh-

171 Katechismus der katholischen Kirche, a.a. O., Seite 431.

| 169

1P 216.73.216.96, am 20:40:35,

. © Urhebermechtiich geschtzter Inhalt.
tersagt, m mit, flir oder in Ki-Syster



https://doi.org/10.5771/9783828872233

WENN ABSURDITATEN ZUR DENKSCHWACHE FUHREN ...

170 |

ren und sich die Erde zu unterwerfen, wird durch die Schmerzen des Ge-
bérens und durch die Mithe des Broterwerbs belastet«7>

Wie bei allen dogmatischen Ausfithrungen in der Sakramentenlehre
tritt auch hier wieder das Bild zutage, das gepriagt ist von der siindigen
Natur des Menschen und von den Strafen, die die Siinden der Menschen
nach sich ziehen. Doch der Mensch ist besser als sein kirchlicher Ruf, aber
die Kirche muss ihn schlecht reden, muss ihn siindig werden lassen auch
und gerade wenn es um die Ehe und die Sexualitit innerhalb und aufler-
halb der Ehe geht. Nur so kann sie ihre Dogmen und Vorstellungen von
der Gnade und Unaufloslichkeit des Sakramentes der Ehe legitimieren.

Eine Begriindung fiir das Ehesakrament und seine heutige dogma-
tische Auspragung in der katholischen Kirche sucht man in der Heili-
gen Schrift wieder mal vergebens. Trotzdem wird von der Theologie zur
Rechtfertigung des Sakramentes immer wieder das Alte Testament und
das Neue Testament zitiert. Dies, um einen handfesten biblischen Be-
weis fiir die Richtigkeit der eigenen Anschauungen zu finden. Im Alten
Testament muss die Formulierung: »So schuf Gott den Menschen nach
seinem Abbild ... als Mann und Frau schuf er sie«, als Begriindung fiir
das Sakrament der Ehe herhalten. Die Ausfithrungen im Neuen Testa-
ment zur Verbindung zwischen Mann und Frau sind nach der Dogma-
tik der Kirche im Wesentlichen von den Evangelisten Markus und Mat-
thius ausformuliert worden. Sie sind stark gepriagt vom Frauenbild des
damaligen Judentums und der frithchristlichen Gemeinden. Die Frau
galt damals als Besitz des Mannes und nach jiidischem Recht konnte der
Mann niemals seine Ehe brechen, sondern nur die Frau.

Der Evangelist Markus »verbietet den Eheleuten, einander zu verlassen.
Matthdus (Mt 5,31-32) hingegen »erlaubt, die Frau zu verstofSen, wenn
ihr Unzucht vorgeworfen wird«. Beim Evangelisten Markus (Mk 10,10)
ist gar von der Unaufloslichkeit der Ehe die Rede. Den Jiingern, die jii-
dischen Glaubens und tiberwiegend verheiratet waren, gingen bei die-
sem Thema nach den Ausfithrungen des Evangelisten die Worte von Je-
sus offenbar schon zu weit, denn sie entgegneten ihm: »Wenn die Sache
von Mann und Frau so steht, ist es nicht gut zu heiraten«.

Paulus hat in seinen Briefen, soweit sie Teil des Neuen Testaments ge-
worden sind und als echt von der Bibelwissenschaft anerkannt sind, ein
eher ,,diisteres” Frauenbild gezeichnet. Unter dem Eindruck der zeitge-
nossischen Vorstellungen von der Rolle der Frau im dstlichen Mittel-

172 Katechismus der katholischen Kirche, a.a. O., Seite 433.

1P 216.73.216.96, am 20:40:35,

. © Urhebermechtiich geschtzter Inhalt.
tersagt, m mit, flir oder in Ki-Syster



https://doi.org/10.5771/9783828872233

WENN DIE BRAUCHTUMSPFLEGE DEN GLAUBEN ERSETZT ...

meerraum formulierte er Sétze wie: »Die Frauen seien ihren Minnern
Untertan ... denn der Mann ist das Haupt der Frau«.

Paulus war alles andere als ein Freund der Ehe und schon gar kein
Freund des weiblichen Geschlechts. Die Ehe galt auch ihm eher als ein
Mittel zur Vermeidung von Unzucht.

Seine Worte kénnen kein biblischer oder gar kirchlich giiltiger Beweis
fiir das Sakrament einer Ehe sein. Auch sein Vergleich der christlichen
Ehe als Verbindung von Christus mit der Kirche, wie es spéter das Kon-
zil von Trient im 16. Jahrhundert besonders hervorhebt, ist nichts ande-
res als der untaugliche Versuch der Kirchenviter, die Ehe als Sakrament
doch noch zu begriinden. Selbst die Bibelstellen im Markusevangelium,
in denen von der Unaufloslichkeit der Ehe die Rede ist, gelten als unsi-
cher und nachtréglich eingefiigt.

Auch dass Jesus die Praxis verwirft, die es nur dem Manne ermog-
lichte, seine Frau zu entlassen, ist kein Indiz fiir die Einfithrung eines
Sakramentes.

Die sogenannten Judenchristen wie die Heidenchristen hatten we-
gen der Naherwartung des Reiches Gottes noch zu Lebzeiten der Apos-
tel andere Probleme, als sich mit den Vorstellungen des Paulus iiber die
Verbindung von Mann und Frau Gedanken zu machen. Paulus predigte
schon in der Mitte des 1. Jahrhunderts, was die Kirchenviter spéter auf
die Spitze trieben. »Zur Vermeidung der Unzucht habe ein jeder seine
Frau und eine jede ihren Mann«. Die rein monogam organisierte Familie
war im Judentum zu Jesu Zeiten durchaus gebrauchlich, allerdings wa-
ren auflereheliche Beziehungen des Mannes durchaus legal, wihrend die
Minner ihre Frauen bei ,,Unzucht® verlassen konnten. Auch entwickel-
te der Apostel Paulus in seinem Brief fiir die Gemeinde in Korinth ers-
te aufschlussreiche ,,Eheregeln®: »Entzieht euch einander nicht, ... es sei
denn aus Ubereinkommen, ... dann kommt wieder zusammen, damit
euch der Satan nicht versuche, wenn ihr nicht enthaltsam sein kénnt«.

Die Kirchenviter der ersten Jahrhunderte hatten bei der Ausformu-
lierung ihrer Vorstellungen vom Zusammenleben der Geschlechter al-
lerdings ein weiteres Problem. Die gegensitzlichen Stromungen in der
antiken Welt brachten sie in Schwierigkeiten. Auf der einen Seite stand
ein weitgehend freiziigiger Gebrauch der Sexualitit bei den Griechen
und Romern und auf der anderen Seite stand das Ethos der Juden, ihrer
Stoa, mit dem Ideal der Leidenschaftslosigkeit in der Ehe. Aulerdem hat-
ten die Viter die Schwierigkeit, die eigene hohe Wertschitzung der Ehe
mit der entstehenden Hochschdtzung der Jungfraulichkeit zu vereinba-

1P 216.73.216.96, am 20:40:35,

. © Urhebermechtiich geschtzter Inhalt.
tersagt, m mit, flir oder in Ki-Syster

171


https://doi.org/10.5771/9783828872233

WENN ABSURDITATEN ZUR DENKSCHWACHE FUHREN ...

ren. Insgesamt betrachteten sie die Ehe von Anfang an als eine religiose
Angelegenheit, ohne eine ausreichende biblische Begriindung zu haben.

»Die Ehelosen haben die Ehe fest im Griff. Sie verkiindigen ihre Wahr-
heiten, sie predigen, je nach dem, den Gebrauch, den Missbrauch oder
die Enthaltsamkeit«”.

Blickt man von Anfang des 3. Jahrhunderts bis heute in die Kirchen-
geschichte, so ist diese Historie iiberwiegend gekennzeichnet durch eine
Frauenfeindlichkeit, durch die Unterdriickung des Geschlechtstriebs,
durch kirchliche Sexualvorschriften und die Erzeugung von Angst und
Schuldgefiihlen. Schon bei Paulus (1. Kor 11,3-9) und erst recht seit dem
Kirchenvater Augustinus sind geschlechterfeindliche Formulierungen
und Aussagen elementarer Bestandteil der Lehre der Kirche. Die Ver-
suche, das sexuelle Leben der Menschen zu unterdriicken und zu regle-
mentieren, ziehen sich durch alle Jahrhunderte.

Der grof3e Kirchenlehrer Augustinus formulierte im 5. Jahrhundert+:
»Gut wird die Ehe durch die drei Giiter: Nachkommenschaft, Treue und
Sakrament«. Das Konzil von Trient verteidigte die Lehre von der Ehe als
Sakrament, betonte aber auch, dass »es besser und seliger sei, in Jung-
fraulichkeit und Ehelosigkeit zu bleiben«”. Somit waren die wesentlichen
Kriterien fiir das Sakrament der Ehe in der Welt und sie waren Richt-
schnur der Kirche fir alle folgenden Jahrhunderte. Zudem vertrat Au-
gustinus ja auch die Auffassung, dass durch die Lust beim Zeugungsakt
das Kind automatisch mit der Erbsiinde befleckt wiirde.

Gegen Ende des 12. Jahrhunderts legten Theologen die ersten Defini-
tionen fiir die Sakramentenlehre der Kirche vor. Sie waren sich zu An-
fang bei der Ehe jedoch unsicher, ob sie als ein wirkliches Sakrament an-
zusehen ist. Trotzdem nahmen sie die Ehe in ihre Liste der Sakramente
auf, sprachen diesem Sakrament aber keine ,Gnadenwirkung“ zu. Seit
dieser Zeit gab es eine sogenannte Theologisierung der Ehe, und dies vor
allem deshalb, weil die angeblich sexuellen Ausschweifungen der Chris-
ten nach den Vorstellungen der Kleriker nur durch ein Sakrament und
die Verpflichtung zur lebenslangen monogamen Ehe kontrolliert und, so
war die Hoftnung, auch eingeddmmt werden konnten.

173 Karlheinz Deschner und Horst Herrmann, Der Antikatechismus, Tectum
Verlag, Marburg 2015, Seite 76.
174 Theodor Schneider (Hrsg.), Handbuch der Dogmatik, Band 2, a.a. O., Seite 367.
175 Theodor Schneider (Hrsg.), Handbuch der Dogmatik, Band 2, a.a.O.,
Seite 370.

172 |

1P 216.73.216.96, am 20:40:35,

. © Urhebermechtiich geschtzter Inhalt.
tersagt, m mit, flir oder in Ki-Syster



https://doi.org/10.5771/9783828872233

WENN DIE BRAUCHTUMSPFLEGE DEN GLAUBEN ERSETZT ...

Die Kirchenviter formulierten deshalb in ihrer Theologie auch als
Glaubensgrundsatz die angeblich von Christus eingesetzte Unauflgs-
lichkeit der Ehe.

Die Kleriker glaubten ernsthaft, dass das christliche Leben mit Gebet
und das eheliche Leben mit méglicher Lustempfindung unvereinbare Ge-
gensdtze sind und hielten deshalb die Anwesenheit des Heiligen Geistes
in der Seele der Eheleute zumindest fiir die Dauer des Geschlechtsver-
kehrs fiir undenkbar.

Fiir sie selbst galt lange Zeit, man kann es nur wiederholen, die uralte
Angst, dass ein Priester nachts den Korper einer Frau und in der Messe
am Morgen den Leib Christi anfassen konne. Und was den Priestern ab
dem 12. Jahrhundert selbst untersagt war, das sollten selbstverstiandlich
die Glaubigen auch nur zu bestimmten Zeiten genief8en diirfen.

Die Historiker beschreiben es: »Untersagt war Geschlechtsverkehr
an vielen Tagen des Jahres, so auch an Sonn- und Feiertagen, an Bufi-
und Bitttagen, vor allem vor Ostern und Pfingsten, wihrend der Fasten-
zeit, wihrend der Adventszeit, vor der Kommunion, mitunter auch da-
nach, wihrend der Schwangerschaft und der Menstruation ...«7¢. Also
fast Zweidrittel des Jahres. Nur an wenigen Tagen im Jahr, nur zur Zeu-
gung von Nachkommen, ohne Erregung und so schnell und lustlos wie
moglich, das war die Devise.

So wurden nicht nur im Mittelalter, sondern bis in die heutige Zeit
die Fragen der Sexualitdt und die Sexualpraktiken der Glaubigen inner-
halb einer Ehe und auflerhalb der Ehe zu einer Art ,Hauptbetéitigungs-
feld der geistlichen Vertreter der Kirche.

Die Reformatoren bestritten heftig die Vorstellungen der damaligen
katholischen Kirche, dass die Ehe ein Sakrament sei. Nach ihren Aus-
sagen lieflen sich in der Bibel keine Worte von Jesus finden, die ein sol-
ches Sakrament begriinden konnten.

Gezielt gegen die Vertreter der Reformation setzte dann das Konzil
von Trient, natiirlich immer mit Hilfe des Heiligen Geistes, die gegentei-
lige dogmatische Aussage: »Wer sagt, dass die Ehe nicht wahrhaft und ei-
gentlich eines der sieben Sakramente sei, ... das von Christus dem Herrn
eingesetzt wurde, sondern es sei von Menschen in der Kirche erfunden
worden, ... der sei ausgeschlossen«.

176 Karlheinz Deschner und Horst Herrmann, Der Antikatechismus, a.a.O.,
Seite 82.

| 173

1P 216.73.216.96, am 20:40:35,

. © Urhebermechtiich geschtzter Inhalt.
tersagt, m mit, flir oder in Ki-Syster



https://doi.org/10.5771/9783828872233

WENN ABSURDITATEN ZUR DENKSCHWACHE FUHREN ...

Wer also die Bibel richtig gelesen hatte und dies waren zur damali-
gen Zeit noch nicht sehr viele, wer also feststellen musste, dass Jesus an
keiner Stelle im Evangelium ein solches Sakrament eingesetzt hatte, der
war ab dem 16. Jahrhundert aus der katholischen Kirche verbannt. Alle
Formulierungen und Aussagen zum Thema Ehe als Sakrament stammen
iberwiegend von Paulus, dem Apostel, der aus eigenem Antrieb Vorstel-
lungen tiber den damals entstehenden Glauben einer Kirche entwickelte.
Wider besseres Wissen legte das Konzil von Trient die sieben Sakramen-
te einschliefllich der Ehe als Lehraussage der Kirche fest, ohne allerdings
selbst so richtig iiberzeugt zu sein. Es ging den Kirchenvitern ausschlief-
lich darum, den Aussagen der Reformatoren ein nach ihrer Uberzeu-
gung katholisches Glaubensgeriist entgegenzusetzen, statt sich mit Lu-
thers Ausfithrungen konstruktiv auseinanderzusetzen. So kam auch fiir
dieses Dogma, wie eingangs aufgefiihrt, die Standardformulierung in die
Welt und seine Giiltigkeit ist bis heute festgeschrieben.

»Die Ehe ist ein wahres und eigentliches, von Christus eingesetz-
tes Sakrament«.

»Die Ehe verleiht den Ehekontrahenten die heiligmachende
Gnade«.

Nebenbei bemerkt, eigentlich eine etwas eigenartige Formulierung, die
da gebraucht wird, denn wenn es wahr ist, muss es dann zusétzlich noch

~eigentlich’; also tatsichlich, wirklich, bzw. in Wahrheit zu Grunde lie-
gend sein?

Das Konzil von Trient erklirte in seinem Dekret iiber das Sakrament
der Ehe, dass »das Eheband wegen Héresie, wegen Schwierigkeiten des
Zusammenlebens oder wegen boswilliger Abwesenheit des Ehegatten
nicht gelost werden kann«. Auch kénne das Eheband nicht gelost wer-
den wegen des Ehebruchs eines Ehegatten.

Die Kirche gestaltet in der Folge dieses Sakrament dann noch weiter
aus. Sie belegt es mit dem Merkmal der Unaufléslichkeit und begriin-
det es vor allem mit der Erzeugung von Nachkommen. Das wichtigste
Anliegen der Kirche war aber, und das lasst sich in vielen Schriftstiicken
bei den Kirchenvitern nachlesen, die Vermeidung der Unzucht, denn
nur in der Ehe lie8e sich die ungehemmte Lust der sexuellen Erregung
vermeiden. Im Ubrigen sei allerdings die Jungfriulichkeit doch das hé-
here Gut. Wer es partout nicht glauben wollte und wenn alle Verbote

174 |

1P 216.73.216.96, am 20:40:35,

. © Urhebermechtiich geschtzter Inhalt.
tersagt, m mit, flir oder in Ki-Syster



https://doi.org/10.5771/9783828872233

WENN DIE BRAUCHTUMSPFLEGE DEN GLAUBEN ERSETZT ...

nichts fruchteten, dann wurden Horrorgeschichten in Umlauf gebracht,
so zum Beispiel die mogliche Zeugung von Kindern mit Behinderun-
gen. Die Geistlichen wurden auch nicht miide, den Eheleuten zu erkla-
ren, dass allzu hédufiger Geschlechtsverkehr zum frithen Altern, zum
schnelleren Sterben und zum Zerfall der Gehirnzellen fithren wiirde.

Dies alles allerdings bei gleichzeitig eigenen Verfehlungen der geist-
lichen Herren nicht nur damals, sondern bis zum heutigen Tage. Es ist
schon viel tiber die Verfehlungen des Klerus der katholischen Kirche ge-
schrieben worden und man mdochte es nicht auch noch sagen miissen,
doch kommt man aktuell an den Nachrichten iiber den Missbrauch von
Kindern durch Geistliche und beim Studium der Literatur auch nicht an
der freundschaftlichen Beziehung zwischen dem Klerus und der Pros-
titution vorbei. Schon im 8. Jahrhundert spricht der Bischof Bonifatius
bereits von Geistlichen, »die sich vier, fiinf, auch noch mehr Konkubi-
nen nachts im Bette halten«”.

Der Hexenwahn des 13. bis 18. Jahrhunderts mit Erniedrigung, Fol-
ter und Scheiterhaufen ist ein Hohepunkt der offiziellen Frauenfeind-
lichkeit einer machtbewussten ,,Mannerkirche®. Die Geschichte der Kir-
che ist voll davon, von Mord und Totschlag, von Damonenaustreibung
und Angst, von Héllenqualen und Finsternis, von erzwungener Ehelo-
sigkeit bis zur Verbrennung von Ketzern, von Sexualfeindlichkeit und
Neidkomplexen, von Verdringung und Doppelmoral. Man mag einfach
nicht mehr weiterlesen ...

Auch aktuell werden die Schlagzeilen in den Medien nicht weniger.
Was tun die geistlichen Herren, die bis zur metaphysischen Vereinigung
mit Gott zu keinem wie auch immer gearteten sexuellen Kontakt kom-
men diirfen? Thre Fehltritte geraten schnell in Vergessenheit, zum Bei-
spiel die Meldung vom Januar 2016, in der von iiber 230 Missbrauchsop-
fern bei den Regensburger Domspatzen die Rede ist. Priester und Lehrer
haben hier iiber Jahrzehnte hinweg mindestens 231 Kinder geschlagen,
gequalt und sexuell missbraucht.

Oder man erinnere sich an die Ergebnisse der von der Deutschen Bi-
schofskonferenz in Auftrag gegebenen Missbrauchsstudie im Jahre 2018.
Nach dieser Studie wurden im Zeitraum von 1946 bis zum Jahre 2014
insgesamt 3677 tiberwiegend ménnliche Kinder und Jugendliche Op-

177 Karlheinz Deschner und Horst Herrmann, Der Antikatechismus, a.a.O.,
Seite 86.

| 175

1P 216.73.216.96, am 20:40:35,

. © Urhebermechtiich geschtzter Inhalt.
tersagt, m mit, flir oder in Ki-Syster



https://doi.org/10.5771/9783828872233

WENN ABSURDITATEN ZUR DENKSCHWACHE FUHREN ...

fer sexueller Vergehen durch Priester. 1670 Kleriker werden dieser Ta-
ten beschuldigt.

Wie es scheint, gibt es wohl eine Art ,,Uberbriickungsstrategie“ der
Priester bis zur ,finalen Vereinigung® mit Gott. Ich bin mir heute nicht
mehr so sicher, ob man angesichts dieses Ausmafles noch von Einzel-
fallen sprechen kann.

Das Monopol der Siindenvergebung und die Androhung von Hoélle
und Fegefeuer verschafft den Priestern die notwendige Macht tiber ihre
Gldubigen, so dass sie bis heute glauben, Regeln nicht nur fiir das Ver-
halten der gldubigen ,,Schifchen® vor der Ehe, sondern auch fiir die Se-
xualpraktiken innerhalb der Ehe vorschreiben zu konnen.

Kein Mensch kann mehr genau sagen, woher denn diese kirchlichen
Vorstellungen und die frommen Ideen von der Lustlosigkeit und von
der vorehelichen Enthaltsamkeit kommen. Die Aussagen Jesu in der Bi-
bel geben keinen Anlass zu solchen Interpretationen durch die Kirche,
dass ndmlich jeder Geschlechtsverkehr, der nicht durch eine Ehe auto-
risiert wurde, fiir die Kirche eine Siinde der Unzucht ist, die Gott dann
bestrafen wird.

Die Ehe dient nach der Uberzeugung der Kirche bis heute lediglich
dazu, den ,,unwiderstehlichen Geschlechtstrieb auf legale Weise abzure-
agieren. Weshalb ein Ehepartner dem anderen, so formulieren es Theo-
logen, »die Pflicht leisten soll«.

Die Pastorale Konstitution der Kirche ,Gaudium et spes“ zur Forde-
rung der Wiirde der Ehe und Familie von Papst Paul VI bleibt bei den
historisch gewachsenen Vorstellungen der Kirche: »Gott selbst ist Urhe-
ber der Ehe, ... Egoismus, blofle Genusssucht und unerlaubte Praktiken«
entweihen die Fruchtbarkeit der Ehe.

Zum Wohle der Kinder formuliert die Konstitution die »unbeding-
te Treue der Gatten und fordert die unaufldsliche Einheit«. Die Eigen-
art der Ehe sei die »Zeugung und Erziehung von Nachkommenschaft«.

Beim Thema Fruchtbarkeit der Ehe formuliert sie gar, dass die Ehe-
leute »nicht nach eigener Willkiir vorgehen konnen, ... sondern auf das
Lehramt der Kirche« héren sollen.

Und die Kirche begibt sich weiter, sozusagen zwischen die Ehepart-
ner: »Wenn die Zahl der Kinder nicht vermehrt werden kann, ... weil
die Ehepartner durch mancherlei Lebensbedingungen der heutigen Zeit

»eingeengt“ sind«, dann kann »die Treue als Ehegut in Gefahr geratenx.
»Manche wagen es sogar, fiir solche Schwierigkeiten unsittliche Losun-
gen anzubieten, ja sie scheuen selbst vor Tétung nicht zuriick«. Den Men-

176 |

1P 216.73.216.96, am 20:40:35, © Urhebermechtiich geschitzter Inhak &
tersagt, m mit, flir oder in Ki-Syster



https://doi.org/10.5771/9783828872233

WENN DIE BRAUCHTUMSPFLEGE DEN GLAUBEN ERSETZT ...

schen sei die » Aufrechterhaltung des Lebens tibertragen ...und Abtrei-
bung und Tétung des Kindes sind verabscheuungswiirdige Verbrechen«.

Es sind »die dem ehelichen Leben eigenen Akte ... in Wiirde zu ge-
stalten ... (und sie sollen) human vollzogen werden«.

Auch wird in der katholischen Ehe der aufrichtige Wille zur »Tugend
ehelicher Keuschheit« empfohlen und deutlich formuliert, dass den Kin-
dern der Kirche es nicht erlaubt ist, »in der Geburtenregelung Wege zu be-
schreiten, die das Lehramt in Auslegung des gottlichen Gesetzes verwirft«7%.
Doch damit nicht genug, die Kirche gibt nicht nur vor, wie das Eheleben
zu gestalten ist, sondern definiert auch Verhaltensweisen, wenn es mal
schwierig wird oder wenn die Ehe in die Briiche geht.

»Es gibt Situationen, in denen das eheliche Zusammenleben ... prak-
tisch unméglich wird. In diesen Fillen gestattet die Kirche, dass sich die
Gatten trennen ... Die Ehe bleibt aber erhalten ... sie sind nicht frei, eine
neue Ehe zu schlieflen«. Die Kirche »kann keine neue Verbindung als
giiltig anerkennen ... da dies den Gesetzen Gottes objektiv widerspricht«.

Und fiir die, die eine neue Verbindung eingehen, hat die Kirche gleich
mehrere Gebote und Verbote parat: »Solange (die neue Ehe) andauert ...
konnen die Ehepartner die Kommunion nicht empfangen, bis heute
nicht. Die Ausséhnung mit der Kirche kann nur gelingen (wohlgemerkt,
die Auss6hnung mit der Kirche, von Gott ist hier nicht die Rede), wenn
sie in der neuen Ehe ihre Scheidung bereuen, Bufle tun und »sich ver-
pflichten ... in vélliger Enthaltsamkeit zu leben«”°.

Da haben wir es wieder, die Ehelosen haben das Sexualleben der Glau-
bigen und die Ehe fest im Blick. Es scheint in der Kirche ausgemachte Sa-
che zu sein, dass die Kleriker einen besonderen Auftrag haben. Sie haben
alle Sakramente, aber im Besonderen das Sakrament der Ehe mit Verbo-
ten, Regeln und Sanktionen versehen, die dann dogmatisch abgesichert
und bis ins Detail ausformuliert werden. Auch Fragen einer sogenannten
Mischehe sind im Kirchenrecht geklért, sie »bedarf, um erlaubt zu sein,
der ausdriicklichen Erlaubnis der kirchlichen Autoritéten ... und wird
nur dann akzeptiert, wenn der katholische Glaube bewahrt ... und die
Taufe und Erziehung der Kinder im katholischen Glauben gesichert ist«®°.

Es stellt sich nun die Frage, warum ausgerechnet die Priester einer
Kirche so viel iiber voreheliche, eheliche, auflereheliche, uneheliche und

178 Vgl. hierzu: Katechismus der katholischen Kirche, a.a. O., Seite 431f.
179 Katechismus der katholischen Kirche, a.a. O., Seite 442.
180 Katechismus der katholischen Kirche, a.a. O., Seite 439.

| 177

1P 216.73.216.96, am 20:40:35,

. © Urhebermechtiich geschtzter Inhalt.
tersagt, m mit, flir oder in Ki-Syster



https://doi.org/10.5771/9783828872233

WENN

ABSURDITATEN ZUR DENKSCHWACHE FUHREN ...

178 |

nacheheliche Themen zu sagen wissen, wo sie doch selbst ehelos sind. Ich
vermute einmal, dass dies so ist, gerade weil ihre Oberhirten ihnen das
vor fast 1000 Jahren untersagt haben. Es gibt neben dem Neidkomplex,
dass ndmlich andere diirfen, was man selbst nicht darf, wahrscheinlich
nur diese eine Erklarung.

Durch die Aufstellung von Geboten, Regeln und Verpflichtungen, de-
ren Berechtigung, wie wir gesehen haben, aus der Bibel filschlich her-
ausinterpretiert und dann dogmatisch festgelegt wurde, tibt die Kirche
Macht iiber die Menschen aus. Die Ubertretung dieser Gebote fiihrt au-
tomatisch zur Siinde und damit wieder zu allen Folgen dieser Stinde mit
Hollenandrohungen und Fegefeuer.

Jeder Siinder und jede Siinderin, ob verheiratet oder zélibatér, er-
langt nach einer Tat durch die Gnadengaben der Kirche nach Reue und
Bufle die Absolution just von den Priestern, die die Verantwortung tra-
gen fiir eine Verfehlung, die sie selbst als Gebot formuliert und in die
Welt gesetzt haben.

Diese Art kirchlicher Morallehre hat ihre Legitimation nicht durch
die Autoritét eines Gottes der Bibel, sondern nur durch die vermeint-
liche Autoritét einer Kirche, an deren Auftrag kaum noch einer glaubt.

Da lob ich mir doch die Verhaltensweisen und Normen von kirchli-
chen Mitarbeitern, die in weiten Teilen Lateinamerikas tétig sind. Hier
gibt es vereinzelt Priester der katholischen Kirche, die etwa alle drei Jah-
re in abgelegene Andendoérfer kommen, die die Beichte abnehmen, tau-
fen und trauen. Sie trauen Paare, die schon ldngst in einer Naturehe zu-
sammenleben und Kinder haben, zum Teil auch von anderen Partnern.
Hier wird das Sakrament der Ehe zum Sakrament der nachtriglichen
Festigung einer augenblicklichen Paarbeziehung erklart, so wie sie halt
gerade existiert.

Die Monopolisierung der lebenslangen, monogamen Ehe ist nach der
Ansicht kritischer Theologen rein kirchenpolitisch bedingt und weniger
die Folge ... theologischen Denkens und schon gar nicht die Folge der
Worte Jesu in der Bibel.

Wie sagte doch neulich eine Tochter zu ihrer Mutter: ,,Mama, du lasst
dich doch nicht scheiden, oder?“ ,,Scheiden’, sagt die Mutter, ,,ich bin
eine gute Katholikin, Luisa, wir lassen uns nicht scheiden, wir lassen nur
unsere Ménner fiir alle Ewigkeit Hollenqualen erleiden.

Es hilft nichts, die Kirche kann Regeln aufstellen, Enzykliken schrei-
ben, Dogmen festlegen, die dem Erhalt ihrer Machtstrukturen zumin-
dest in der Vergangenheit gedient haben, sie sind zwar kirchenhistorisch

1P 216.73.216.96, am 20:40:35,

. © Urhebermechtiich geschtzter Inhalt.
tersagt, m mit, flir oder in Ki-Syster



https://doi.org/10.5771/9783828872233

WENN DIe WASCHE IM HINTERHOF HANGT ...

gewachsen, jedoch durch die Bibel nicht begriindbar, geschlechterfeind-
lich, menschenverachtend und heute durch die Lebenswirklichkeit der
Menschen ldngst iiberholt.

Ohne die Bibel weiter zu bemiihen, muss doch deutlich gesagt wer-
den, die Reformatoren haben es damals richtig erkannt und die katholi-
sche Kirche hat ihrerseits eine Chance vertan. Die Ehe ist und bleibt ein
zutiefst ,,privates Ding"

Und weil dies so ist, sollten katholische Priester, auch wenn sie selbst
im Stande der Ehelosigkeit verbleiben wollen, ganz undogmatisch und
ohne irgendwelche Vorbedingungen, zur Feier des Hochzeitstages auch
in Miinster ihren Segen geben kénnen und sie sollten nicht die Brocken
hinschmeiflen, denn zu tun gibe es fiir sie genug ...

Wenn die Wasche im Hinterhof hdngt ...

Papst Franziskus soll die Geschichte erzdhlt haben. Treffen sich zwei ka-
tholische Priester. Der eine Priester fragt: ,Wird ein neues Konzil den
Pflichtzolibat autheben? Der andere: ,,Ich glaube, ja“ Der erste: ,,Jedenfalls
werden wir das nicht mehr erleben, sondern hochstens unsere Kinder*.

Es darf gelacht werden. Doch ist einem nicht wohl dabei zumute, wenn
die Verpflichtung der katholischen Priester zum Zélibat und der damit
verbundene hohe Anspruch an den Menschen durch die Priesterweihe
am Ende doch bei vielen Priestern zu heimlichen sexuellen Beziehungen
und/oder gar zur Vaterschaft fithren. Es gibt aus verstdndlichen Griin-
den nur wenig Zahlenmaterial zu diesem Thema und die Dunkelziffer ist
hoch. Vor allem deshalb, weil die Kirche ihren Pfarrern in einer solchen
Situation héufig vorschlégt, sich nach der Vaterschaft von der Lebens-
gefdhrtin zu trennen. Die Priester konnen dann namlich ihr Amt behal-
ten, wenn die Verlogenheit auf die Spitze getrieben wird und Mutter und
Kind aufgefordert werden, die Vaterschaft des Pastors zu verschweigen.

Verschiedene Quellen schitzen allein in Deutschland die Zahl der so-
genannten ,,Priesterkinder® auf 2000 bis 3000. Sie alle haben meist kei-
nen eingetragenen Vater in der Geburtsurkunde, sie bekommen in den
seltensten Fillen Unterhalt von der Kirche und nur wenige Betroffene
gehen mit ihrer Geschichte an die Offentlichkeit.

| 179

1P 216.73.216.96, am 20:40:35, © Urhebermechtiich geschitzter Inhak &
tersagt, m mit, flir oder in Ki-Syster



https://doi.org/10.5771/9783828872233

WENN

ABSURDITATEN ZUR DENKSCHWACHE FUHREN ...

180 |

Es ist schon was dran, wenn der Volksmund sagt, dass bei den pro-
testantischen Pfarrern die Wésche im Vorgarten hiangt, wahrend sie bei
den katholischen Priestern im Hinterhof hingt.

Noch schlimmer wird es, wenn die Verpflichtung zur Keuschheit un-
ter anderem zum Missbrauch an Kindern und jungen Erwachsenen fiihrt.
Immer dann, wenn die Medien wieder und wieder konkrete Falle aufde-
cken und anprangern, beginnt eine neue Diskussion iiber den Sinn und
die Infragestellung des Zolibats, auf die sich die katholische Kirche aber
bis heute nicht einldsst.

Das konservative Verstindnis der Kirche vom Priesteramt ist nicht zu
erschiittern. Weil nicht sein kann, was nicht sein darf, verschliefit man
die Augen. Obwohl der Priestermangel so eklatant ist und die Meldun-
gen iiber ,Verfehlungen® des Personals der Kirche nicht abreifSen, bleibt
sie bei ihrem historisch gewachsenen und festgefiigten dogmatischen
Konstrukt eines geweihten Menschen, der angeblich als Mittler zwischen
Gott und den Menschen notwendig ist und der nach der Priesterweihe
tiber besondere Gaben verfiigen soll.

Wie hat denn das Bild eines katholischen Priesters nach den dogmati-
schen Vorgaben der Kirche nun auszusehen, welche Vorschriften macht
die Kirche einem Menschen, der in ihren Dienst tritt? Was hat der katho-
lische Christ hier zu glauben, und dies schon seit Jahrhunderten? Wel-
ches Verstandnis vom Personal muss der Gldubige aufbringen, trotz der
Skandale und Missbrauche, trotz der Verfehlungen ihrer Amtstréger?

Die Dogmen formulieren es so:

»Das Weihesakrament verleiht dem Empfinger heiligmachende
Gnade«.

»Das Weihesakrament verleiht dem Empfinger eine dauernde
geistliche Gewalt«.

Trotz der ,heiligmachenden Gnade®, der Priesterberuf ist, Dogma hin
oder her, nach den Vorfillen der Vergangenheit in Verruf geraten, und
das nicht ohne Grund.

Eigentlich sollte es dem Laien gleichgiiltig sein, wie die Kirche ihr Per-
sonal rekrutiert. Doch stellt sich gerade beim katholischen Priestertum
die Kluft zwischen dem hohen Anspruch, ja der Berufung und der ge-
lebten Wirklichkeit besonders widerspriichlich dar. Die Kluft zwischen
den lehramtlichen Charakterisierungen eines Priesters und den Unzu-

1P 216.73.216.96, am 20:40:35,

. © Urhebermechtiich geschtzter Inhalt.
tersagt, m mit, flir oder in Ki-Syster



https://doi.org/10.5771/9783828872233

WENN DIe WASCHE IM HINTERHOF HANGT ...

linglichkeiten des Menschen ist so grof3, dass die Suche nach einer Er-
klarung und nach Begriindungen fiir ein so ausgestaltetes Sakrament
durch das Studium der theologischen Literatur vielleicht etwas Klarheit
bringen konnte. Dies natiirlich nur fiir jemanden, der noch nicht ganz
an dieser Kirche verzweifelt. Fiir den Aufenstehenden spielt es ohne-
hin keine Rolle mehr.

Schon zu Beginn einer solchen Suche wird man nicht nur in der Dog-
mensammlung der Kirche, sondern auch in den Ausfithrungen des Ka-
techismus mit so ,,gottlichen” Worten konfrontiert, dass einem um den
Menschen hinter dem Priester angst und bange wird.

Welche Gnade und verliehene Gewalt gemeint ist, wird im Katechis-
mus ausgefiihrt, dass namlich »durch eine besondere Gabe des Heiligen
Geistes dieses Sakrament ... den Empfinger ermachtigt, als Vertreter
Christi ... zu handeln«®, ja der Geistliche wird sogar Christus ,,angegli-
chen®, mit einem unausléschlichen Siegel versehen, mit einer Art Brand-
zeichen oder Titowierung.

Das Sakrament der Priesterweihe (auch Ordination genannt) geht
»iiber eine blofle Bestimmung, Delegation oder Einsetzung hinaus, ... die
eine heilige Gewalt auszuiiben gestattet, ... die nur von Christus selbst ...
verliechen werden kann«'®,

In Wahrheit verleiht ja der Bischof bei der Weihe die Gewalt, und der
ist wiederum von Christus als Nachfolger der Apostel mit einer beson-
deren AusgiefSung des Heiligen Geistes beschenkt und nur er darf des-
halb nach der Lehre der Kirche diese ,,geistlichen Gaben® an die Pries-
ter weitergeben.

Die ,,heilige Gewalt®, die der Priester dann besitzt, wird in den dog-
matisch-theologischen Schriften weiter prazisiert und beschrieben. Die
»geistlichen Gewalten wurzeln »im sakramentalen Charakter der Wei-
he und werden dem Ordinanden ... iibertragen, sie konzentrieren sich
vornehmlich auf die heilige Eucharistie (die Umwandlung von Brot und
Wein in den Leib und das Blut Christi) ... und die Stindenvergebung«'®.

Die Weihegnade hat dariiber hinaus noch den Zweck, den Priester
zur wiirdigen Ausiibung der Gewalten und zu einem entsprechenden
Lebenswandel zu befihigen. Das mit dem Lebenswandel einer Vielzahl

181 Katechismus der katholischen Kirche, a.a. O., Seite 418.
182 Katechismus der katholischen Kirche, a.a. O., Seite 418.
183 Ludwig Ott, Grundriss der Dogmatik, a.a. O., Seite 545.

| 181

1P 216.73.216.96, am 20:40:35,

. © Urhebermechtiich geschtzter Inhalt.
tersagt, m mit, flir oder in Ki-Syster



https://doi.org/10.5771/9783828872233

WENN ABSURDITATEN ZUR DENKSCHWACHE FUHREN ...

von Priestern hat ja wohl nicht ganz so geklappt, denn die Lebenswirk-
lichkeit spricht eine andere Sprache.

Fiir die Ausformung eines solchen Priester- und auch Bischofsamtes
der Kirche muss es sicher sehr gute Argumente geben und die Geschichte
wie die Tradition der Kirche muss ebenfalls ausreichende Beweise liefern,
um wenigstens erkldren zu konnen, wie man zu einer solchen Stellenbe-
schreibung eines Priesters kommen kann, die dem Ordinanden nach der
Weihe schier iibernatiirliche, ja geradezu ,, gttliche® Krifte verleihen soll.

Auch dieses zu glaubende Dogma zur Priesterweihe ist mit beina-
he gleichlautenden Formulierungen wie die anderen Sakramente verse-
hen und angeblich auch wieder durch Christus eingesetzt. Wer mag da
schon widersprechen.

Das Konzil von Trient des 16. Jahrhunderts, das in Abgrenzung zu
den Reformatoren oder besser gesagt, als Antwort auf die Reformation
eine romisch-katholische Position zu formulieren hatte, sagt in der 23.
Sitzung auf die Infragestellung der Reformatoren zum Priesteramt aus-
driicklich, dass die vom Bischof geweihten Priester »rechtmiflige Die-
ner des Wortes und der Sakramente sind ... und wer dies blof3 fiir eine
menschliche Einrichtung halte, der sei ausgeschlossen«*+.

Die Lehre der Kirche versucht auch bei diesem Sakrament den Nach-
weis zu erbringen, dass die Einsetzung durch Jesus begriindet werden
kann und zitiert Bibelstellen, die diesen Beweis erbringen sollen. Auch
hier soll wieder zutreffen, was man einen sogenannten Schriftbeweis nennt.

Ausgerechnet die Apostelgeschichte in der Bibel und die sogenann-
ten Pastoralbriefe des Paulus miissen als Indizien herhalten. Die Kleri-
ker tasten sich jedoch in der dogmatischen Literatur nur behutsam he-
ran an die entsprechenden Bibelstellen und formulieren vorab, dass »in
den Berichten der Schrift ... iiber die Aufnahme in die kirchliche Hier-
archie ... der Sakramentenbegriff deutlich hervortritt«*®.

Beschiftigt man sich zunichst mit der Apostelgeschichte (Apg 6,6
und 14,23), so findet man hier folgende Auflerungen:

»Sie lieflen sie vor die Apostel hintreten und diese beteten und leg-
ten ihnen die Hande auf« und zusitzlich an anderer Stelle: »In jeder Ge-
meinde bestellten sie durch Handauflegen Alteste ... und empfahlen sie
dem Herrn.

184 Gerhard Kardinal Miiller, Katholische Dogmatik, a.a. O., Seite 746.
185 Ludwig Ott, Grundriss der Dogmatik, a.a. O., Seite 537.

182 |

1P 216.73.216.96, am 20:40:35,

. © Urhebermechtiich geschtzter Inhalt.
tersagt, m mit, flir oder in Ki-Syster



https://doi.org/10.5771/9783828872233

WENN DIe WASCHE IM HINTERHOF HANGT ...

Die Apostelgeschichte des Neuen Testamentes ist im ausgehenden ers-
ten Jahrhundert bzw. am Anfang des zweiten Jahrhunderts vom Verfas-
ser des Lukasevangeliums geschrieben worden, wahrscheinlich von ei-
nem hochgebildeten griechischen Christen. Er schrieb diese Geschichte
in der Zeit nach dem Tode der Apostel und ihrer Nachfolger. In einer
Zeit also, als das Christentum sich bereits auf dem Wege zu einer Insti-
tution Kirche befand. Somit ist auch diese Geschichte mit entsprechen-
der Absicht und Intention geschrieben worden. Diese Ausfithrungen des
Lukas waren die ersten deutlichen Beschreibungen fiir das spitere Ent-
stehen einer christlichen Kirche.

Also auch hier keine guten Voraussetzungen fiir die Glaubwiirdigkeit
und Authentizitat der Bibelworte des Wanderpredigers.

Auch die angeblichen Briefe von Paulus an Timotheus, die als Schrift-
beweis fiir das Sakrament der Weihe dienen sollen, sind nach der aktu-
ellen Bibelforschung nicht von Paulus verfasst worden, sondern es sind
eindeutig Filschungen.

Die zwei Briefe an Timotheus stammen gewiss nicht von Paulus. Denn
ihre Sprache, ihr Stil und ihre Denkweise sind vollkommen ,,unpauli-
nisch®. Diese Pastoralbriefe sind nachgewiesenermaflen erst im 2. Jahr-
hundert geschrieben worden.

Selbst in der Bibelausgabe des Pattloch-Verlages von 1992 steht im Ein-
leitungstext zu den Pastoralbriefen ausdriicklich, dass die Echtheit dieser
Briefe »aus verschiedenen Griinden bezweifelt« wird und dass sie daher
als »Zeugnisse der sich entfaltenden Kirche« gelten miissen. Auch soll,
so steht es dort weiter, trotz aller Ehrfurcht »vor den Schriften des Neu-
en Testamentes ... die miindliche Tradition als Quelle des Glaubensbe-
kenntnisses ... nicht iibersehen werden«**.

Man kann nur immer wieder konstatieren, dass Autoren Texte viele
Jahre nach dem Tod Jesu verfassten, diese dann in die Bibel aufnahmen,
um der entstehenden Kirche die Legitimation fiir eine Personalstruktur
zu geben, an die Jesus niemals gedacht hatte. Zumal er, ich wiederhole
mich, keine Institution wie die heutige Kirche griinden wollte.

Nimmt man die Tradition der sich entfaltenden rémisch-katholischen
Kirche als Argumentation noch hinzu, so kommt man aus dem Staunen
nicht mehr heraus. Wie schnell sich eine Hierarchie von Bischéfen, Pres-
bytern und Diakonen entwickelt hatte, um die schon frith auftretenden
Differenzen der gerade entstandenen einzelnen Gemeinden innerhalb

186 Die Bibel, Pattloch Verlag, Augsburg 1992, Neues Testament, Seite 288.

| 183

1P 216.73.216.96, am 20:40:35,

. © Urhebermechtiich geschtzter Inhalt.
tersagt, m mit, flir oder in Ki-Syster



https://doi.org/10.5771/9783828872233

WENN ABSURDITATEN ZUR DENKSCHWACHE FUHREN ...

des damaligen Weltreichs in Glaubensfragen in den Grift zu bekommen
und um die Kraft einer von Gott verliechenen Autoritit als Nachfolger
der Apostel bestimmen zu konnen. So konnte schon sehr frith durch die
Bischofe bestimmt werden, was der rechte Glaube ist oder was reine Ha-
resie war. Eine solche Entwicklung ist schon bemerkenswert.

Sehr frith, angefangen beim Disput zwischen Petrus und Paulus tiber
die Frage, ob man erst Jude werden miisse, um Christ werden zu konnen,
entwickelten sich in den einzelnen Gemeinden rund um das Mittelmeer
die unterschiedlichsten theologischen Auffassungen, die dann letztend-
lich durch ein Konzil oder von einzelnen Bischéfen als Glaubenswahrheit
per Dekret bestimmt werden mussten. So gab es bereits ab Anfang des
3. Jahrhunderts nachweislich unterschiedliche Vorstellungen {iber die In-
terpretation bestimmter Passagen in den biblischen Texten. Dies wundert
freilich niemanden, da bekanntlich alle Texte der Bibel erst Generationen
nach Jesus verfasst und am Anfang immer miindlich tiberliefert wurden.

Der Konflikt war vorprogrammiert. Die noch ,,Loseblatt-Sammlung*“
der Schrift, die in den Gemeinden in Umlauf war, wurde erst im vierten
Jahrhundert zusammengefasst und als Neues Testament mit 27 Schrif-
ten des Frith-Christentums fiir die Kirche und alle Gldubigen als maf3-
geblich definiert.

Doch auch diese Texte lieflen von Beginn an viel Interpretations-
spielraum zu.

Schon gegen Ende des ersten Jahrhunderts geht im Christentum die
Zahl der charismatischen Personlichkeiten, der Propheten und Lehrer
zuriick und es entwickelt sich eine Organisation mit Leitungsdmtern in
den Gemeinden, obwohl ganz zu Anfang des Christentums noch keine
eindeutige Uber- und Unterordnung erkennbar war.

Auch ist klar, dass schon zu Beginn des Christentums in verschiede-
nen Diensten Frauen titig waren, doch bildeten sich iiberwiegend mann-
liche Funktionstréger heraus, die bestimmte Aufgaben zu erfiillen hatten.

Die Geschichte kennt bereits in den ersten Jahren des dritten Jahrhun-
derts in Rom einen Gegenpapst namens Hippolyt, der die Schriften viel

»konservativer® interpretierte, als dies der liberale Papst und Bischof von
Rom CalixtI tat. Nachweislich wurden zu dieser Zeit die Schriften durch
Bischofe und Presbyter sehr unterschiedlich ausgelegt. Die Theologen
hatten in dieser Zeit eine schwierige Aufgabe zu bewiltigen, sie hatten
die Traditionen und die iiberlieferten Texte gegen sogenannte ,Irrlehrer*
zu hiiten und die Gemeinde trotzdem im Sinne der Schriften zu ,,fithren®

184 |

1P 216.73.216.96, am 20:40:35,

. © Urhebermechtiich geschtzter Inhalt.
tersagt, m mit, flir oder in Ki-Syster



https://doi.org/10.5771/9783828872233

WENN DIe WASCHE IM HINTERHOF HANGT ...

Somit entwickelte sich zwangslaufig eine Struktur in der Kirche, die
von Uber- und Unterordnung geprigt war. Ihre Amtstréger weihten und
bestimmten entsprechend ihrer Uberzeugung durch Amtsiibernahmen
und Handauflegungen die Kontinuitdt der Lehre bzw. die Wahrung der
Identitét des Glaubens. Die Entwicklung einer solchen Amterstruktur
basierte also auf der Sorge um die ,,Reinheit der Lehre®

Durch das starke Anwachsen der Heidenmission, durch die Vielzahl
der heidenchristlichen Gemeinden und ihre institutionelle Etablierung,
durch die Entwicklung einer Liturgie und die Darlegung der Lehre, nicht
zuletzt durch die theologisch-dogmatischen Auseinandersetzungen, ent-
wickeln die eingesetzten Amtstrager ihre selbst gegebene Machtfiille.

Obwohl das Neue Testament fiir das entstehende Heidenchristen-
tum keine vermittelnde ,,Klerikerkaste“ vorsieht und die Schrift fiir das
Sakrament der Weihe keinen tragfahigen Beweis liefert, wird trotzdem
im Laufe der Jahrhunderte der Priester im Christentum, ahnlich wie in
vielen anderen Religionen, eine Art ,,Amtsperson” der Religionspraxis.

In den anderen monotheistischen Religionen und im spéteren Protes-
tantismus wird jedoch der Mund nicht gar so voll genommen, wie dies
in der romisch-katholischen Kirche der Fall ist. Nur in dieser Kirche
wird durch ein eigenes Sakrament mit Salbung und Anrufung des Hei-
ligen Geistes ein »unausléschliches Zeichen verliehen, der Priester gar
Christus gleichformig (gemacht)«. Der Katechismus sagt es so: »Letztlich
handelt Christus selbst durch den geweihten Priester und bewirkt durch
ihn das Heil«'¥”. Welche Uberforderung fiir den so geweihten Menschen.

Das Judentum und der Islam kennen keinen Mittler zwischen den
Menschen und Gott, folglich gibt es bei diesen Religionen auch keine
Vermittler im Sinne des Verstandnisses der katholischen Kirche. Die jii-
dischen Tempelbediensteten und die islamischen Imame sind mehr theo-
logisch gebildete Bedienstete, die bestimmte Aufgaben bei den ,,Gottes-
diensten” zu erfiillen haben.

Die katholische Kirche ist offensichtlich fehlgeleitet, ist im besten Fal-
le vom Wege abgekommen, hat ihren Amtstragern eine Biirde aufgela-
den, die von keinem Menschen getragen werden kann. Beim besten Wil-
len nicht! Man kann aber auch sagen, dass es eine Dreistigkeit ist, ja eine
Kiithnheit, im Laufe der Jahrhunderte, in denen sich die Kirche mit Un-
recht, Verbrechen und Vergehen, mit Schurkereien und Schandtaten, mit
Mord und Todschlag schuldig gemacht hat, ein solches Bild von einem

187 Katechismus der katholischen Kirche, a.a. O., Seite 426.

| 185

1P 216.73.216.96, am 20:40:35,

. © Urhebermechtiich geschtzter Inhalt.
tersagt, m mit, flir oder in Ki-Syster



https://doi.org/10.5771/9783828872233

WENN ABSURDITATEN ZUR DENKSCHWACHE FUHREN ...

186 |

Priester zu entwickeln. Noch im letzten Jahrhundert schrieb der Papst
Pius XII in seiner Enzyklika ,,Mediator Dei®, dass »der gleiche Priester
Jesus Christus (ist), dessen heilige Person sein berufener Diener vertritt«
und dass er »durch die Priesterweihe dem Hohen Priester angeglichen«
wird. Der Priester besitzt also nach der Weihe die Kraft, »an Stelle der
Person Christi selbst zu handeln«*.

Die Kirche weif8 um diesen Irrweg und lisst trotzdem die Gldubigen
weiterhin an ein Dogma glauben, das weder eine Legitimation durch
die Heilige Schrift besitzt, noch vom Amtstréager selbst nach der Lehre
der Kirche ausgefiillt werden kann. Nicht zuletzt deshalb formuliert sie,
quasi zur Absicherung des Sakramentes, einen Satz im Katechismus, der
aufhorchen ldsst: »Diese Gegenwart Christi im Amtstrager ist nicht so zu
verstehen, dass dieser gegen alle menschlichen Schwichen gefeit wire ...
gegen Herrschsucht, Irrtiimer, ja gegen die Siinde«™®. So kann man sich
also auch absichern und gleichzeitig dafiir Sorge tragen, dass mdglichst
keine Zweifel an der Segnung des Amtstrégers und an den Institutionen
der Amtskirche aufkommen.

»Die Kraft des Heiligen Geistes, so heifdt es weiter, »biirgt nicht fiir
alle Taten der Amtstréger ... wihrend bei den Sakramenten die Gewédhr
gegeben ist, dass selbst die Stindhaftigkeit des Spenders die Frucht der
Gnade nicht verhindern kann«.

Die Kraft des Heiligen Geistes verschaftt also die beschriebenen Ge-
walten in der Weihe, biirgt aber gleichzeitig nicht fiir den Amtstra-
ger. Der Zweifel ist mitten unter ihnen, unter den Klerikern, unter den
Glaubigen sowieso, aufSer, sie haben sich konsequenterweise génzlich
abgewandt und wollen der kirchlichen Dogmatik nicht mehr folgen.
Ein solches Amtsverstandnis treibt sie trotzdem weiter weg, die Glau-
bigen von ihrer Kirche, denn wihrend im frithen Christentum alle Ge-
meindemitglieder stark durch den Gegensatz zur nichtchristlichen Um-
welt verbunden waren, so tritt schon seit dem Mittelalter der Gegensatz
zwischen den Amtstragern und den Gldubigen nicht nur in dieser Zeit,
sondern auch heute noch besonders deutlich zu Tage. Selbst ein Mann
wie Hans Kiing, der in der Kirche geblieben ist, obwohl ihm iibel mit-
gespielt wurde, sagte schon vor Jahren, dass »der Abstand der heutigen
Kirche zur urspriinglichen Verfassung (und zur Absicht Jesu) erschre-

188 aus: Enzyklika von Papst Pius XII ,Mediator Dei‘, vom 20. November 1947.

189 Katechismus der katholischen Kirche, a.a. O., Seite 418.

1P 216.73.216.96, am 20:40:35,

. © Urhebermechtiich geschtzter Inhalt.
tersagt, m mit, flir oder in Ki-Syster



https://doi.org/10.5771/9783828872233

WENN DIe WASCHE IM HINTERHOF HANGT ...

ckend grof3« ist. »Statt auf das urspriingliche Zeugnis der Schrift, ... be-
ruft man sich bis heute auf die ,,Tradition” und die ,,Kirchenvéter“«?°.

Man hat in der Kirchenhistorie die anfingliche Geschichte vom Wan-
derprediger Jesus einfach nach einem neuen Plan zusammengesetzt und
zusitzlich weiteres ,,Material“ hineingeschmuggelt, damit die hierarchi-
schen Strukturen in der Geschichte Bestand haben konnten.

Das Konzil von Trient ist nach wie vor fiir die heutige dogmatische
Beschreibung der Sakramente verantwortlich. Die Konzilsviter hatten,
natiirlich wieder unter zur Hilfenahme des Heiligen Geistes, festgelegt,
dass die durch gottliche Anordnung eingesetzte Hierarchie aus Bischo-
fen, Presbytern und Diakonen besteht. Eine solche Aussage stimmt heute,
aber auch damals schon nicht mit der biblischen wie historischen Wirk-
lichkeit iiberein.

Das II. Vatikanische Konzil hat dann ein wenig Kosmetik betrie-
ben und die ,,heiligen Gewalten zur Weihe, zur Siindenvergebung und
zur Verwandlung von Brot und Wein nach hinten verschoben und den
Dienst am Wort etwas stirker als Aufgabe des Priesters in den Vorder-
grund geriickt.

Die Stellenausschreibung fiir Priesteramtskandidaten sieht bis heu-
te Zulassungsbedingungen vor, die nur durch die historische Praxis der
Kirche zu erkldren sind.

Der Kandidat muss getaufter Christ und ménnlich sein, er muss z6li-
batir leben, Armut geloben und der Kirche den notwendigen Gehorsam
leisten. Frauen sind ausgeschlossen. Die Erkldrung fiir den Ausschluss
der Frauen wird in der Dogmatik nachgeliefert. Dass ndmlich »Manner
zum Empfang des Weihesakraments befihigt sind, beruht auf positivem
gottlichen Recht«*'. Man fragt sich, welches Recht denn hier wohl ge-
meint ist. Christus habe nur Manner zum Apostolat berufen, so sagt die
Kirche, dabei waren auch Frauen in der unmittelbaren Umgebung des

»Menschensohnes“ zu sehen. Sogar bis zu seiner, in der Bibel beschrie-
benen, Stunde des Todes. Die Begriindung fiir dieses Recht der Ménner,
das ja bis heute geltendes Kirchendogma ist, liegt eher in der geschicht-
lichen Entwicklung der Kirche als in der Heiligen Schrift. Trotzdem oder
gerade deshalb bleibt die Frage, wie es denn zu dieser historischen Pra-
xis kommen konnte. Man findet neben dem Argument, dass unter den
Aposteln keine Frau war, noch weitere Begriindungen, die jedoch heu-

190 Hans Kiing, Die Kirche, a.a. O., Seite 487.
191 Ludwig Ott, Grundriss der Dogmatik, a.a. O., Seite 548.

| 187

1P 216.73.216.96, am 20:40:35,

. © Urhebermechtiich geschtzter Inhalt.
tersagt, m mit, flir oder in Ki-Syster



https://doi.org/10.5771/9783828872233

WENN

ABSURDITATEN ZUR DENKSCHWACHE FUHREN ...

188 |

te niemand mehr nachvollziehen kann. Es wird argumentiert, dass die
Kontinuitat der Tradition und die Beharrlichkeit der Lehre der Kirche,
ohne auf aktuelle Entwicklungen zum Verstindnis des Amtes einzuge-
hen, ein positives Signal an die Welt sei. Der Priester solle ja Christus
reprisentieren und Christus war halt ein Mann. Gott ist also mannlich!

Die Kirchenviter hatten bei der Einfithrung dieser Regelung den
schon genannten und erwiesenermaflen gefilschten Timotheusbrief in-
tensiv gelesen (1. Tim. 2,11-15), dort hatte der Verfasser auch sein Frau-
enbild ausfiihrlich ausgebreitet. Seine Beschreibungen fithrten dann kon-
sequenterweise zum Rollenverstandnis der Frauen in der Kirche. »Eine
Frau soll sich still und in aller Unterordnung belehren lassen ... dass
eine Frau lehrt, erlaube ich nicht, auch nicht, dass sie iiber ihren Mann
herrscht ... denn zuerst wurde Adam erschaffen, danach Eva ... und
nicht Adam wurde verfiihrt, sondern die Frau lief$ sich verfithren«. Heu-
te wagt kein Priester mehr, diesen Teil des gefilschten Pastoralbriefs von
der Kanzel zu zitieren.

Trotzdem sind und bleiben dies die Aussagen der Bibel, die die Kir-
che zur Grundlage fiir die rechte Ordnung in den Gemeinden und in der
gesamten Kirche nimmt. Die Frau wird dadurch gerettet werden, dass
sie Kinder zur Welt bringt und ein besonnenes Leben fiihrt, so steht es
in den kirchlichen Texten. Der Mann hingegen ist zum Priesteramt be-
rufen und gehalten, vollkommene und immerwéhrende Enthaltsamkeit
um des Himmelreiches willen zu wahren.

Was ist gekdmpft worden, in den Jahrhunderten, um das Zolibat. Doch
wie erschreckend wenig hat sich der Klerus selbst wihrend der gesamten
Kirchengeschichte daran gehalten. Die Historie der Kirche ist voll davon,
von Auseinandersetzungen und Verboten, von Verfehlungen und Uber-
tretungen. In der Literatur ist dies ausfiihrlich nachzulesen. Als Papst
Gregor VII im Jahre 1074 den Zolibat amtlich vorschrieb, da hagelte es
noch wiitende Proteste von verheirateten Geistlichen. Noch grofier als
in Italien soll damals der Protest des Klerus in deutschen Landen gewe-
sen sein. Doch ab dieser Zeit gibt es kein Entrinnen mehr, es gilt ein all-
gemein verbindliches Zolibatsgesetz, das in der tatsdchlichen Praxis bis
heute wohl doch nur bedingt eingehalten wird.

Im 13. Jahrhundert nennt Papst Innozenz I1I seine Priester »sittenloser
als Laien«. Beim Konzil von Konstanz (1414-1418), das den sittenstren-
gen Jan Hus zur hoheren Ehre Gottes verbrennt, sind 300 Bischofe zu-
gegen und oo Prostituierte zu deren Bedienung. Papst Sixtus IV bau-
te nicht nur die Sixtinische Kapelle im Vatikan, in der die Papstwahlen

1P 216.73.216.96, am 20:40:35,

. © Urhebermechtiich geschtzter Inhalt.
tersagt, m mit, flir oder in Ki-Syster



https://doi.org/10.5771/9783828872233

WENN DIe WASCHE IM HINTERHOF HANGT ...

stattfinden, sondern auch ein ,,Freudenhaus“. Noch im 17. Jahrhundert
hatten die Hirten nicht nur ,,Schafe®, sondern auch Frauen und Kinder.
Interessanterweise muss man konstatieren, dass der Priester in den so-
genannten ,,Ostkirchen® bis zum heutigen Tage verheiratet sein darf und
trotzdem geweiht wird.

Die romisch-katholische Kirche will dagegen die Ehelosigkeit ihrer

~Wiirdentriger® beibehalten und sie muss mit diesem Zustand irgend-
wie fertig werden.

Betrachtet man die historische Entwicklung des Zolibates genauer, so
ergeben sich im Wesentlichen drei Argumente, die immer wieder gegen
die Verheiratung von Priestern angefithrt werden.

Der Priester sollte zur Zelebration und Ausiibung seines heiligen Auf-
trags nicht nur ein ,,gottgefilliges Leben" fithren, sondern angesichts sei-
nes ,Herausgehobenseins“ aus dem Menschengeschlecht auch kultisch
rein sein und nicht in der Nacht ,Venus“ in den Arm nehmen und am
Morgen die Gottesmutter Maria anrufen.

Dariiber hinaus fithre die Ehelosigkeit zur vollen Einsatzfihigkeit
und Verfiigbarkeit der Priester fiir den kirchlichen Dienst. Nicht zuletzt
kristallisierte sich in der Kirchengeschichte immer deutlicher auch ein
Grund heraus, der eindeutig vermogensrechtlicher Natur war. Die ver-
heirateten Priester vererbten den angeblichen Kirchenbesitz an ihre Kin-
der und das konnte ja auf keinen Fall zugelassen werden.

Und heute? Trotz Zolibat gibt es auch und gerade im 21. Jahrhundert
viele Priester und auch Bischofe, die Beziehungen zu Frauen oder auch
Minnern eingehen, sogar Kinder zeugen und trotzdem im Amt verblei-
ben oder sich outen und dann suspendiert werden. Es ist gdngige Praxis,
dass der Priester bei ,Vergehen“ gegen das Zolibat nur dann, wenn er in
der Beziehung verharrt, vom Amt suspendiert wird.

Auch unabhéngig von den Aussagen der Bibeltexte vertreiben diese
Verfehlungen der Priester in den letzten Jahrhunderten und zudem die
entdeckten ,,Missbrauchsfille” in den letzten Jahren jeden Gedanken an
ein von Jesus eingesetztes Sakrament.

Und was ist mit dem Geliibde der Armut? Seit das Christentum Staats-
religion wurde, haben sich die Amtstrager nachweislich bereichert.

Beispielsweise waren schon im 12. Jahrhundert mit der autkommenden
Geldwirtschaft beim Klerus kaufmannische Tugenden gefragt. Und die
Kleriker haben eifrig mitgemischt. Bisher war unbekannt, dass schon im
Jahre 1893 der Vatikan seinen Priestern erlaubte, den florierenden Han-
del mit Aktien zu betreiben, natiirlich zur hoheren Ehre Gottes.

| 189

1P 216.73.216.96, am 20:40:35,

. © Urhebermechtiich geschtzter Inhalt.
tersagt, m mit, flir oder in Ki-Syster



https://doi.org/10.5771/9783828872233

WENN

ABSURDITATEN ZUR DENKSCHWACHE FUHREN ...

190 |

Reich sind sie, die Vertreter der Kirche und sie sagen, es miisse sein,
weil es Arme gibt, die sie nur so unterstiitzen konnten.

In der jlingeren Vergangenheit haben die Medien mehrfach Beispie-
le ausbreiten miissen, die das genaue Gegenteil von dem zeigen, was der
Prophet im heiligen Lande damals gepredigt hatte. Uber den ehemaligen
Bischof von Limburg muss man kein Wort mehr verlieren. Der frithe-
re Kardinalstaatssekretdr des Vatikan Tarcisio Bertone will »nach dem
Skandal um die Mitfinanzierung seiner Wohnungsrenovierung durch die
Stiftung der vatikanischen Kinderklinik ... einen Grof3teil des Geldes zu-
riickerstatten. Er wolle eine Schenkung in H6he von 150 000 € leisten«*.

Eine weitere Schlagzeile: ,,Razzia bei Kardinal Miiller in Rom® Bei der
Durchsuchung seiner Wohnung in Rom wurden 20 0oo € Bargeld (wer
hat schon so viel Bargeld in seiner Wohnung rumliegen?) gefunden und
beschlagnahmt, weil die Herkunft nicht geklart werden konnte. Die Be-
horden des Kirchenstaates ermitteln. Ausgerechnet gegen den ehemali-
gen Chef der vatikanischen Glaubenskongregation, just der Kongregati-
on, die fiir die reine Lehre der Kirche zustindig ist'2.

Man kann es nicht oft genug betonen. Eine solche Kirche, mit dieser
hierarchischen Personalstruktur, mit dem Papst an der Spitze, den Bi-
schofen und Priestern, hat aber auch gar nichts mit den Vorstellungen
und Auf8erungen des Wanderpredigers aus Galilda zu tun.

Doch damit es nicht immer so negativ endet, am Schluss noch eine
Schlagzeile aus dem Jahre 2016 von einem Markforschungsinstitut in den
USA: ,Nirgendwo wird mehr gesoffen, als im Vatikan!. Der Vatikan hat,
bezogen auf die Einwohnerzahl, den weltweit hochsten Weinkonsum.
Meine erste Reaktion: Wer zélibatér leben muss, hat auch allen Grund
zu trinken. Die tatsdchliche Losung ist allerdings schlichter. Im Super-
markt des Vatikan gibt es Alkohol ,,duty free, also um 22 Prozent billiger
als in den Supermérkten Roms. Nicht nur die 8oo Einwohner des Vati-
kanstaates, sondern auch alle Angestellten, die in Rom und Umgebung
leben, decken sich kistenweise dort mit alkoholischen Getrianken ein.

Méglicherweise ist aber doch etwas dran, an meiner Vermutung. Denn
dies ist der Staat auf der Erde mit den meisten Singles und einer Gebur-
tenrate, die ,,gegen Null“ geht. Natiirlich wird hier gesoffen, sei es aus
Einsamkeit oder aus Weltschmerz, unter Glaubensbriidern beim Abend-
essen, sagen selbst die Kleriker.

192 Zitiert aus: www.katholisch.de/aktuelles/... vom 13.10.2017.
193 Zitiert aus: Handelsblatt vom 09.12.2015.

1P 216.73.216.96, am 20:40:35,

. © Urhebermechtiich geschtzter Inhalt.
tersagt, m mit, flir oder in Ki-Syster



https://doi.org/10.5771/9783828872233

WENN DER PRIESTER DIE FREILIEGENDE SCHULTER BERUHRT ...

Vielleicht sprechen die Kleriker, nicht nur in Rom, doch etwas mehr
dem guten Wein zu, weil sie unter der Last der ihnen gegebenen ,,Gewalten*
und den hohen Anspriichen an ihre Person mit Keuschheit, Armut und
Gehorsam nicht doch zum Trinker werden miissen. Geld genug ist ja da.

Wenn der Priester die freiliegende Schulter beriihrt ...

Niki Lauda war stinksauer. Der ehemalige Formeli-Pilot und mehrfa-
che Weltmeister war nach seinem schicksalhaften Unfall beim Rennen
auf dem Niirburgring im Jahre 1978 unter dramatischen Umstanden
ins Krankenhaus eingeliefert worden; er lag auf der Intensivstation und
kampfte um sein Leben.

Auf die Frage nach der ,Letzten Olung” hat er spiter berichtet: ,Ich
habe kurz iiberlegt und mir gedacht, schaden kann mir das ja nicht. Also
habe ich genickt und darauf gewartet, was passiert®. Nach seiner Be-
schreibung hat ihn der herbeigerufene Priester nur an der Schulter be-
rithrt und sonst ist nichts weiter geschehen.

»Ich erwarte, dass da jemand kommt, mit mir redet, mich auch trés-
tet, und dann so etwas ...“. Die Wut iiber diesen Vorgang hat ihn nach
eigenen Angaben narrisch gemacht und ihn geradezu angespornt, sich
nicht hingen zu lassen und nicht aufzugeben*.

Von einer Gnade Gottes zum {ibernatiirlichen Heil der Seele oder gar
zum natiirlichen Heil des Leibes hatte er nach eigenen Aussagen nichts
bemerkt. Vielmehr scheint der Arger iiber den Vorgang Krifte freigesetzt
zu haben, die fiir die Heilung des Korpers forderlich waren. Eine solche
Wirkung der ,,Letzten Olung®, jetzt Krankensalbung genannt, entspricht
aber sicher nicht der Intention der katholischen Kirche.

Ihre Intention steht im Dogma:

»Die Krankensalbung bewirkt die Nachlassung der noch vorhan-
denen schweren und ldsslichen Siinden«.

Der Priester hatte wahrscheinlich bei Niki Lauda nach den dogmatischen
Vorgaben der Kirche korrekt gehandelt, da er annehmen musste, dass der

194 Information aus:
www.motorsport-total.com/formeli/news/lauda_letzte_oelung ...

| 191

1P 216.73.216.96, am 20:40:35,

. © Urhebermechtiich geschtzter Inhalt.
tersagt, m mit, flir oder in Ki-Syster



https://doi.org/10.5771/9783828872233

WENN ABSURDITATEN ZUR DENKSCHWACHE FUHREN ...

Patient aufgrund der Schwere der Verletzungen nicht mehr ansprechbar
war und sein verbundener Korper nur noch die Schulter freigab, um die
Salbung mit Ol vornehmen zu kénnen. Die lateinischen Formulierun-
gen und Gebete wird er sicher wegen der fehlenden Ansprechbarkeit des
Todkranken besonders leise gesprochen haben.

Die nicht zu beanstandende Form der ,,Letzten Olung” besteht nach
den Vorgaben der Kirche in der Salbung und in dem begleitenden Ge-
bet des Priesters fiir den Kranken. Also war alles korrekt verlaufen. Zu-
mal die Giiltigkeit des Empfangs von der Intention des Sterbenden ab-
héngig ist, dieses Sakrament auch empfangen zu wollen, und dies hatte
Niki Lauda ja nun deutlich genug artikuliert. Obwohl, so richtig wiirdig
empfangen hat er diese ,,Olung“ ja wohl doch nicht, denn eine vollkom-
mene Reue der Siinden wire ja die Voraussetzung fiir die Nachlassung
der Stinden und fiir die Giiltigkeit des Sakramentes gewesen.

Aber was soll's. Niki Lauda hat es damals iiberlebt. Die Frage ist nur
noch, ob es trotz oder wegen der ,,letzten Olung® so gut ausgegangen ist.

So ganz sicher ist sich da nicht einmal die Kirche, denn die Heilung
des Korpers durch die Salbung des Priesters bei der Sakramentenspen-
dung ist ja bis heute immer noch nicht nachgewiesen und es redet aktu-
ell ja auch niemand mehr davon.

Ein weiteres, nach wie vor zu glaubendes Dogma der Kirche besagt
auch:

»Die letzte Olung bewirkt bisweilen, wenn es dem Seelenheil
dienlich ist, die Wiederherstellung der leiblichen Gesundheit«.

Wie kann denn so etwas geschehen?
Ein vom Katholiken zu glaubendes Dogma mit einer Formulierung
»bisweilen® ist genauso unsinnig wie die Aussage: ,,Ab und zu® oder ,,dann
und wann“ oder ,,manchmal® wird die leibliche Gesundheit wiederher-
gestellt. Und dann auch nur, wenn es dem Seelenheil dient. Wenn es die-
sem nicht dient, wird die Gesundheit wahrscheinlich nicht wiederher-
gestellt. Eine dogmatische Aussage, die ewig Giiltigkeit haben soll, kann
doch nicht so schwammig formuliert sein. Sie muss eindeutig sein, statt
jede Menge Fragen aufzuwerfen.

Oftensichtlich hat es der Klerus auch schon bemerkt. Die Kraft Kranke
zu heilen hat schon in der Vergangenheit die Geistlichkeit stark tiberfor-
dert. Die Chance, die die Medizin bietet, scheint da doch bedeutend gro-
Ber zu sein. Eine solche Kraft wurde von Jesus und seinen Nachfolgern

192 |

1P 216.73.216.96, am 20:40:35, © Urhebermechtiich geschitzter Inhak &
tersagt, m mit, flir oder in Ki-Syster



https://doi.org/10.5771/9783828872233

WENN DER PRIESTER DIE FREILIEGENDE SCHULTER BERUHRT ...

wohl nicht richtig weitergegeben. So bleibt fiir den Gldubigen die Gene-
sung durch die ,Salbung reiner Zufall. Gott sei Dank hat man heutzu-
tage eine hoch entwickelte medizinische Versorgung. Auch die aktuellen
Schriften der Theologen haben fiir dieses Problem keine Losung parat
und sie fliichten in die Ausfithrungen der alten Kirchenviter: »Das De-
cretum ... schreibt der ,Letzten Olung* die Heilung der Seele und unter
Umstédnden auch die Heilung des Leibes zu«%. Unter welchen Umstén-
den das gelingen soll, schreiben sie allerdings nicht.

Seit dem II. Vatikanischen Konzil ist bei diesem Sakrament auch
vom ,Wandel in der Sinngebung“ die Rede und die Formulierung ,,Letz-
te Olung” wurde von der Versammlung der Bischofe durch das Wort

»Krankensalbung® ersetzt. Damit sollte zum Ausdruck gebracht wer-
den, dass man sich zuriickbesinnen wollte auf die Urspriinge des Chris-
tentums, von einem Sterbesakrament zu einem Sakrament der Hilfe
bei schwerer Krankheit. Die Riickbesinnung auf Praktiken des frithen
Mittelalters hilft wenig, wenn es darum geht, dem Sakrament eine bib-
lische Begriindung und eine Legitimation durch die Worte Jesu zu ge-
ben. »Das Sakrament der Krankensalbung ist in der Heiligen Schrift
angedeutet«‘, sagen die Theologen. Viel unsicherer kann man es ei-
gentlich nicht formulieren.

Nach der Bibel hat Jesus den Kranken die Hand aufgelegt und soge-
nannte Wunder bewirkt. Zumindest sagen die Evangelisten dies, die Je-
sus zwar nie gesehen haben, es aber vom Horensagen zu wissen glauben.
Von Naturwundern iiber Démonenaustreibungen, von Krankenheilungen
bis zur Erweckung von Toten, die ganze Palette wird in der Bibel ausge-
breitet. Doch bei kritischer Betrachtung bleibt von den Wundern nicht
viel tibrig. Viele Theologen sprechen im Alltag nicht mehr von Wundern,
sondern qualifizieren diese Bibelstellen als rein historische Beschreibun-
gen. Fiir die Ddmonenaustreibungen und die Krankenheilungen in der
Bibel wiirde die heutige Psychiatrie und die Medizin sicher erklarba-
re Diagnosen liefern konnen. Fiir Jesus und das Judentum, wie fiir vie-
le damaligen Volker des arabischen Raumes waren Krankheiten nie nur
ein rein medizinisches Problem, sondern immer auch verbunden mit le-
bensfeindlichen Michten (Ddmonen), mit der Klage tiber Gottesferne,
mit dem Zorn Gottes und mit ihrer eingeschrankten Kenntnis tiber die
Welt und die kosmischen Gesetzmifligkeiten. Eine Krankheit war auch

195 Ludwig Ott, Grundriss der Dogmatik, a.a.O., Seite 533.
196 Ludwig Ott, Grundriss der Dogmatik, a.a. O., Seite 530.

| 193

1P 216.73.216.96, am 20:40:35,

. © Urhebermechtiich geschtzter Inhalt.
tersagt, m mit, flir oder in Ki-Syster



https://doi.org/10.5771/9783828872233

WENN ABSURDITATEN ZUR DENKSCHWACHE FUHREN ...

194 |

immer die fehlende Zuwendung eines Gottes, an den man glaubte und
nicht nur das Problem einer eingeschrinkten Kenntnis iiber Defekte des
menschlichen Organismus.

Fiir die Menschen der Antike gab es einen flieRenden Ubergang zwi-
schen der damaligen medizinischen Versorgung und einem stark ideo-
logisch verankerten Glauben an die Wundertaten der Gétter. Von einer
gottlichen Zuwendung ging Heilung aus, das war der Glaube des jiidi-
schen Volkes und Jesus lebte und handelte in diesem Bewusstsein. Je-
sus hat als Kind seiner Zeit dieses archaisch-mythologische Weltbild ge-
teilt, genauso wie die frithen christlichen Gemeinden. Nur so sind die
zahlreichen Berichte in der Bibel {iber Jesu Wundertaten zu verstehen.

Die Theologie streitet bis heute dariiber und wird es auch weiterhin
tun, welche Wundertaten Jesu sie selbst tiberhaupt noch vertreten soll.
Ein glaubiger Christ bleibt angesichts dieser Unstimmigkeiten einfach
nur ratlos zuriick.

Alle Theologen an den Hochschulen sind sich heute dariiber einig,
dass die Totenerweckungen in der Bibel keine historisch verifizierbaren
Ereignisse waren, sondern das Werk der Bibelautoren, die die kursie-
renden Erzdhlungen in den christlichen Gemeinden der damaligen Zeit
weiter ausgeschmiickt haben.

Was bleibt also fiir den kritischen Betrachter? Aufgrund der fehlen-
den authentischen Quellen ist es unmaglich, das Wirken Jesu in Galilda
zu rekonstruieren und es ist einhellige Uberzeugung der historisch-kriti-
schen Bibelforschung, dass die spektakuldren Wunder Jesu als sogenann-
te nachosterliche Eintragungen und spitere Erganzungen bzw. Uberho-
hungen in die Bibel eingeflossen sind. Die wunderwirkenden Ziige Jesu
wurden erst spéter in die urspriinglich nicht wunderhaften Berichte ein-
getragen. Die Forschung hat in Einzelfillen sogar nachgewiesen, dass
das Wunderhafte in Bibelstellen nicht nur erfunden, sondern im Lau-
te der Zeit sogar noch gesteigert worden ist. Bei kritischer Betrachtung
sind die Wunder Jesu in der Bibel, dies gilt iibrigens auch fiir alle ,Wun-
derbeweise®, die im Rahmen von Heiligsprechungen nach wie vor gefor-
dert werden, niemals als Beweis anzusehen, dass irgendwelche Naturge-
setze ,ausgehebelt“ worden sind. Solche Wunder gibt es einfach nicht.

Und doch! Die von Jesus angeblich vollbrachten und in der Bibel
ausformulierten Taten waren in den Augen seiner Zeitgenossen hau-
fig Wundertaten.

»Und es erhob sich ein gewaltiger Sturm ... Und die Wellen schlugen
in das Boot ... Und der Meister schlief. Da weckten sie ihn und sagten:

1P 216.73.216.96, am 20:40:35,

. © Urhebermechtiich geschtzter Inhalt.
tersagt, m mit, flir oder in Ki-Syster



https://doi.org/10.5771/9783828872233

WENN DER PRIESTER DIE FREILIEGENDE SCHULTER BERUHRT ...

»Meister, kiimmert es dich nicht, dass wir untergehen? ... Wach gewor-
den gebot er dem Sturm: ,,Schweige, sei still!“«.

Die Beschreibungen der Taten Jesu werden vielfach durch die Evan-
gelisten dramaturgisch gesteigert und man fiigte den Erzdhlungen typi-
sche Elemente einer akuten Bedrohung hinzu. Nicht nur dass das Boot
drohte unterzugehen, sondern dass ausgerechnet der schlaft und nichts
unternimmt, der allein die Situation hitte entschérfen konnen.

Jesus hat keinen Sturm gestillt, keine Brote vermehrt und auch keinen
Feigenbaum verflucht. Solche und weitere Wundertaten von tatséchlicher
Naturbeeinflussung, von Krankenheilung und Damonenaustreibung ha-
ben nie stattgefunden. Auch sie entsprachen lediglich den erzahlerischen
Zutaten und Ergédnzungen der Evangelisten bei der Beschreibung der Le-
bensgeschichte Jesu. Diese Berichte sind reines Wunschdenken und spie-
geln die tiberhohte Anschauung Jesu wider, wie sie die noch zahlenma-
Big kleinen christlichen Gemeinden nach dem Tod und der angeblichen
Auferstehung Jesu miindlich tiberliefert hatten. Es war mehr die feste
Uberzeugung des frithen Christentums, dass die Handauflegungen, die
Berithrungen und Gesten Jesu heilende Wirkung hatten und dass seine
Nachfolger durch Gebete, Salbungen und Handauflegungen Kranke hei-
len, Ddmonen austreiben und Siinden vergeben konnten.

Folglich praktizierten die Gemeinden nach dem Tode ihres Gottes die-
se Rituale der Krankenheilung und der Ddmonenaustreibung auch weiter.

Obwohl sich in der Schrift, trotz aller Ergédnzungen und Verénde-
rungen, kein Nachweis fiir die Einsetzung eines solchen Sakramentes
durch Jesus finden lisst, ist es menschlich leicht nachvollziehbar, dass
die Nachfolger der Apostel und die Bischofe bzw. Priester der Folgezeit
bei Krankheiten und Tod von Gemeindemitgliedern, bei unerklarlichen
Phanomenen der Natur und bei allen Ereignissen, in denen sie das Wir-
ken auflergewohnlicher (tiberirdischer) Méchte zu spiiren meinten, ein
Ritual entwickelten und auch handeln wollten, wie ,,der Herr®. Oder zu-
mindest etwas tun wollten im Namen des Herrn oder als Verwalter der
Geheimnisse Gottes.

Gewirkt hat es freilich nicht! Die schriftlichen Ausfithrungen der ers-
ten Jahrhunderte zur Krankensalbung und Heilung durch die Presbyter
sind nicht gerade zahlreich. In einer Kirchenordnung des Bischofs Hip-
polyt von Rom aus dem Anfang des 3. Jahrhunderts ist ein Gebet zur
Weihe des Ols und ein Gebet um Gesundheit aufgefithrt und zwar fiir
die, die es gebrauchen kénnen. Die Wirkung der Salbung als Befreiung
von korperlichen Krankheiten und Schwichen und die Austreibung bo-

| 195

1P 216.73.216.96, am 20:40:35, © Urhebermechtiich geschitzter Inhak &
tersagt, m mit, flir oder in Ki-Syster



https://doi.org/10.5771/9783828872233

WENN ABSURDITATEN ZUR DENKSCHWACHE FUHREN ...

ser Geister ist nirgendwo belegt. Wie sollte sie auch? Die gewiinschte
Wirkung wird sich auch hier wieder nur dem Glaubenden erschliefSen!

Ohne freilich schon Sakrament zu sein, ist die Salbung von Kranken in
den christlichen Gemeinden historisch belegt. So mahnt zum Beispiel im
6. Jahrhundert Cisarius von Arles die Glaubigen, im Falle einer Krank-
heit nicht zu den Wahrsagern und Zauberern zu gehen und durch An-
wendung von Zaubermitteln Heilung zu suchen, sondern zur Kirche zu
kommen. Trotzdem wurde die Krankensalbung durch Priester keine fl4-
chendeckende Angelegenheit und dies aus einer Vielzahl von Griinden.

Die Gesundheit des Leibes stellte sich trotz der Krankensalbung nicht
wie gewiinscht ein und das Nachlassen der Stinden war durch die Beich-
te und Bufle ja schon gegeben. Zudem entwickelten sich Missbrauche,
wie sie vielfach in der Kirchengeschichte zu beobachten sind. Diese wa-
ren vor allem gekennzeichnet durch ungebiihrlich hohe Abgaben an den
Klerus oder hiufig auch durch schwere BufSauflagen. Auflerdem sind wei-
tere ,irrtiimliche Anschauungen® wie Unerlaubtheit des ehelichen Ver-
kehrs, Verbot des Genusses von Fleischspeisen, Barfufigehen nach dem
Empfang der Salbung, in der theologischen Literatur aufgefiihrt. Sie alle
haben dazu gefiihrt, dass schon ab dem 8. Jahrhundert eine Art Umak-
zentuierung oder auch Umdeutung der Krankensalbung durch die Kleri-
ker vorgenommen wurde. Im Laufe der folgenden Jahrhunderte wurden
diese Titigkeiten dann zu einem Sakrament, das als sogenannte ,,Letzte
Olung“ am Lebensende zu spenden ist. Ab da steht interessanterweise
nicht mehr die Heilung von Krankheiten im Mittelpunkt, sondern die
Heilung der Seele und nur noch unter Umstidnden die Heilung des Leibes.

Im 16. Jahrhundert zahlt das Konzil von Trient die Wirkungen der

»Letzten Olung“ auf: »Verleihung der Gnade, Nachlassen der Siinden,
Beseitigung der ,,Uberbleibsel der Siinde, die Erleichterung und Stir-
kung der Kranken ...«

Seit dieser Zeit wird die ,,letzte Olung® zu einem Sakrament der Weg-
gehenden und damit zu einer Art Rettungsanker als Erganzung zum Sa-
krament der Bufle. Durch dieses Sakrament soll die Seele des Kranken
geheilt werden, die Beschwerden des Todeskampfes ertraglicher werden
und die sittliche Schwiche iiberwunden werden, die im Kranken als Fol-
ge der Stinde zuriickgeblieben ist.

Somit entwickelte sich in der Kirche die subtile Konstruktion einer
dritten ,,Rettungsplanke® fiir die Gemeindemitglieder, damit sie nicht
verloren gehen und in der ewigen Verdammnis landen.

196 |

1P 216.73.216.96, am 20:40:35, © Urhebermechtiich geschitzter Inhak &
tersagt, m mit, flir oder in Ki-Syster



https://doi.org/10.5771/9783828872233

WENN DER PRIESTER DIE FREILIEGENDE SCHULTER BERUHRT ...

Das Sakrament ist auflerdem jederzeit wiederholbar, sollte sich der
Zustand des Kranken verbessern und ihm ein weiterer Lebensabschnitt
vergdnnt sein. Es kann also sein, dass dieser unverhoffte weitere Lebens-
abschnitt dann wieder zur Siinde fithrt, wovon im Allgemeinen auszu-
gehen ist und dass deswegen die erneute Spende der ,Letzten Olung®
notwendig wird. Denn es ist am Lebensende besonders wichtig, von al-
ler Schuld frei zu sein. Diese Befreiung geht nur durch die ,Olung®, nur
sie tilgt nach der Lehre der Kirche »per accidens (also so nebenher) auf-
grund der Einsetzung durch Christus die schweren Siinden«.

Dieselbe Kirche, die so redet, artikuliert auf der nichsten Seite der
Dogmatik-Literatur, dass sich »ein ausdriicklich géttliches Gebot fiir den
Empfang der , Letzten Olung“ nicht erweisen lasst«”.

Auch wenn das II. Vatikanische Konzil die Intentionen des frithen
Christentums wieder in den Vordergrund geriickt hat und so von ,,Kran-
kensalbung® und nicht mehr von ,,Letzter Olung* spricht, so bleibt doch
die Absicht der Kirche unverdndert. Die Krankensalbung wird zu ei-
nem angemessenen Zeitpunkt gespendet, am Lebensende und die von
den Kirchenvitern formulierte und dogmatisch festgelegte Wirkung des
Sakraments soll nach wie vor eintreten. Namlich die Heilung von der
Schwiichung der Seele und die endgiiltige Beseitigung von der Anhaf-
tung der Siindenreste®. Doch was, um Himmels Willen, sind blof} die-
se Stindenreste?

Dass sich Jesus, seine Jiinger und das frithe Christentum im Beson-
deren der Kranken und Schwachen annahm, ist nicht hoch genug zu be-
werten. Es war ein wesentlicher Kernpunkt der Lehren Jesu und zu seiner
Zeit eher ungewdhnlich und daher auch fiir die heutige Zeit besonders
bemerkenswert. Dieser Aspekt des Christentums hat sicher auch neben
vielen weiteren Faktoren zur schnellen Ausbreitung der Lehre Jesu im
ostlichen Mittelmeerraum gefiihrt. Die Begriindung fiir ein Sakrament,
das am Lebensende gespendet wird, ldsst sich jedoch aus den Worten
Jesu in der Bibel nicht ermitteln. Erst die Kirche und ihr Personal entwi-
ckelte im Laufe der Jahrhunderte einen Sakramentenfundus zum angeb-
lichen Nachlassen der Siinden und zur Tilgung von Restschulden durch
ihre Priester. Dies ist also ein historisch in der Kirche gewachsener Vor-
gang, der niemals durch Gottes Wort legitimiert ist und zum Heil not-
wendig ist er schon mal gar nicht.

197 Ludwig Ott, Grundriss der Dogmatik, a.a. O., Seite 535.
198 Vgl. hierzu: Ludwig Ott, Grundriss der Dogmatik, a.a. O., Seite 533 ff.

| 197

1P 216.73.216.96, am 20:40:35,

. © Urhebermechtiich geschtzter Inhalt.
tersagt, m mit, flir oder in Ki-Syster



https://doi.org/10.5771/9783828872233

WENN

ABSURDITATEN ZUR DENKSCHWACHE FUHREN ...

198 |

Was bleibt, ist die Erkenntnis, dass sich auch dieses Sakrament im
Laufe der Kirchengeschichte selbst schuf und es dann der Bibel zudik-
tiert wurde, wie so vieles.

Man zuckt zuriick, scheut sich, will nicht wieder ,,draufschlagen” und
nicht undifferenziert in eine allgemeine Polemik gegeniiber der Kirche
verfallen.

Doch wihrend einem klar wird, dass ein grofler Teil der selbst ge-
schaffenen, liber Jahrhunderte entwickelten Strukturen und Glaubens-
sitze der Kirche keine biblische Begriindung mehr haben und nie hat-
ten, veroffentlicht beispielsweise das Erzbistum Paderborn im Jahre 2016
seine Vermogensbilanz des Jahres 2015.

Sie ahnen schon, was jetzt kommt ...

Wihrend die Kirche die Angste und Fragen der Menschen zum Leben
nach dem Tode mit Androhungen des ewigen Feuers beantwortet und
sich selbst anmaf3t, dass nur durch die ,,Handauflegung* ihres Personals
der Mensch zur Erlésung kommen kann, verdftentlicht das Bistum Pa-
derborn seinen Aktien- und Wertpapierbesitz in Hohe von 2,7 Milliar-
den Euro. Der reine Gewinn des Jahres belief sich auf weit iiber 44 Mil-
lionen Euro. Das Gesamtvermogen besteht nach den Meldungen der
Medien im Jahre 2018 unter anderem aus Finanzanlagen und Wertpa-
pieren und hatte zu dieser Zeit ein Volumen von 3,95 Milliarden Euro.
Die Kleriker spekulieren mit ihrem Vermégen, zocken an der Borse, mit
den Kirchensteuern der Glaubigen ...

Wihrend einem klar wird, dass die eigentliche Aufgabe einer christ-
lichen Gemeinschaft auch und gerade nach den Texten Jesu in der Bi-
bel, die ja von Menschen nach dem Hérensagen ausformuliert worden
sind, die Sorge um die Alten, Kranken und Schwachen in dieser Welt ist
und zwar die konkrete Sorge und aktive Hilfe, beschreibt das Bistum Pa-
derborn sein Vermogen in einer solchen Gréflenordnung, wohlgemerkt,
ohne das Vermogen des ,,Bischoflichen Stuhls®

Was koénnte mit diesen Mitteln nicht alles konkret umgesetzt wer-
den, im Kampf um bessere Lebenschancen fiir Bedrohte, im Kampf um
die Lebensrettung von Kriegsfliichtlingen, im Kampf um den Hunger in
dieser Welt, im Kampf um die Bewiltigung des Elendes auf dem Glo-
bus, aber natiirlich auch zur geistlichen Unterstiitzung bei der Bewilti-
gung eines wichtigen Themas in der westlichen Welt, ndmlich der Ent-
tabuisierung des Todes.

199 Nachricht aus der Tageszeitung: ,Neue Westfélische®, Bielefeld, 11.10.2018.

1P 216.73.216.96, am 20:40:35,

. © Urhebermechtiich geschtzter Inhalt.
tersagt, m mit, flir oder in Ki-Syster



https://doi.org/10.5771/9783828872233

WENN DER PRIESTER DIE FREILIEGENDE SCHULTER BERUHRT ...

Mit reiner Symbolik scheint es heute wohl nicht mehr getan zu sein,
hier miissen die Strukturen und Aufgaben der katholischen Kirche grund-
satzlich neu gedacht und neu definiert werden.

Selbstverstandlich ist auch der Einsatz eines Klerikers vor Ort wich-
tig, sich einzusetzen fiir Kranke und Schwache, zu reden, zu trosten, so
wie Niki Lauda sich das vorgestellt hatte, denn wenn dies in der entspre-
chenden Weise geschieht, so soll die Salbung mit Ol auf der Schulter des
Schwerverletzten in ,Gottes Namen® auch geschehen.

| 199

1P 216.73.216.96, am 20:40:35,

. © Urhebermechtiich geschtzter Inhalt.
tersagt, m mit, flir oder in Ki-Syster



https://doi.org/10.5771/9783828872233

1P 216.73.216.96, am 13.01.2026, 20:40:35. ©
m

mit, flir oder in Ki-Syster


https://doi.org/10.5771/9783828872233

8 Wenn die Spielweise einer
FuBBballmannschaft zu behabig
wirkt ...

Das Bild ist gar nicht mal so verkehrt. Der Kélner Kardinal Woelki du-
Berte im ,,Kolner Domradio“ die Uberlegung®®, es gebe Parallelen zwi-
schen der bei der Weltmeisterschaft in Russland gescheiterten deutschen
Nationalmannschaft und der katholischen Kirche.

Er beklagte die fehlende Leidenschaft und Begeisterung der Spieler
auf dem Platz. Irgendwie hitte die Mannschaft zu behabig gewirkt und
er entdecke da leider durchaus Parallelen zur Kirche. Er versdumte je-
doch zu sagen, dass ein Kardinal als Teil des Trainerstabes der Kirche
auch hier nicht unmaf3geblich an dem Dilemma und der Misere der ka-
tholischen Kirche beteiligt ist. Und dies als Kleriker, der sich dhnlich
dem Cheftrainer Jogi Low »mit engen T-Shirts mit Armelchenc, wie es
der Journalist Klaus Brinkbdumer im Spiegel beschreibt**, mit Soutane
und romischem ,,Halskragen® als Mann Gottes und besonders berufe-
ner Mensch in der Offentlichkeit exponiert.

Der Kardinal hat seine Sichtweise leider nicht zu Ende gedacht. »Wenn
ein 58-jahriger Mann so aussieht, sagt Brinkbaumer tiber Jogi Léw, »so
verrit er etwas Uber sich, das er vermutlich nicht verraten will«. Trifft
dies nicht auch auf einen 61-jahrigen Bischof im Ornat zu? Ist bei den
Kirchenvertretern nicht auch die Liturgie und die Dogmatik, das Mess-
gewand und die Selbstinszenierung wichtiger als die authentischen Wor-
te eines Wanderpredigers aus Galilda?

Man konnte meinen, Klaus Brinkbdumer habe die katholische Kir-
che gemeint, als er vom sturen Glauben an Bewiéhrtes sprach, an »Struk-

200 Nachricht aus der Tageszeitung: ,,Neue Westfilische®, Bielefeld, 16.07.2018.
201 Klaus Brinkbdumer in: ,Der Spiegel” 27/2018.

1P 216.73.216.96, am 20:40:35, © Urhebermechtiich geschitzter Inhak &
tersagt, m mit, flir oder in Ki-Syster

201


https://doi.org/10.5771/9783828872233

WENN DIE SPIELWEISE EINER FUSSBALLMANNSCHAFT ZU BEHABIG WIRKT ...

202 |

turen, die einst funktionierten, von der Verweigerung von Einschnitten
und Verdnderung ... und vom Versuch, einen nicht konservierbaren Sta-
tus quo irgendwie bitte, bitte doch zu konservieren«. Doch Brinkbaumer
sprach nur von einer gescheiterten Fuflballmannschaft.

Sorichtig hilfreich ist der Vergleich allerdings dann doch wieder nicht.
Fiir die christlichen Kirchen in Deutschland stellt sich die Situation viel
schlimmer, ja geradezu dramatisch dar. Der Deutsche Fuf3ballbund hat-
te im Jahre 2017 noch steigende Mitgliederzahlen, wahrend sich die Zahl
der Mitglieder der christlichen Kirchen in Deutschland seit 1950 gera-
dezu halbiert hat.

Man mag das bedauern oder auch begriifien, doch an der Tatsache
ist nicht zu riitteln. Es geht in diesem Lande mit den christlichen Kir-
chen immer weiter bergab. Sogar die BILD-Zeitung macht sich Sorgen.
In ihrer Ausgabe vom 21.7.2018 beklagt sie die schwindende Mitglieder-
zahl der christlichen Kirchen in Deutschland. Zieht man Taufen und
Kircheneintritte ab, so verlieren die Kirchen jahrlich immer noch cir-
ca 660 ooo Mitglieder und dieser fortschreitende Prozess der Loslosung
von den christlichen Kirchen vollzieht sich in ganz Europa. Da ist es ab-
zusehen, wann ,,das Ende naht®

Nach den zur Zeit vorliegenden Statistiken fiihlten sich zudem im
Jahre 2017 nur noch 10 bis 15 Prozent aller Christen ausdriicklich den
christlichen Kirchen verbunden. Nur diese kleine Zahl praktiziert noch
den sonntdglichen Kirchgang und den regelmifligen Empfang der Sak-
ramente. Die anderen geniefSen die kirchlichen Einrichtungen nur noch
in homoopathischen Dosen.

Doch nicht nur das, auch das professionelle, geweihte Personal ver-
lasst das sinkende Schiff oder betritt es erst gar nicht. Nach den Umfra-
gen in den 27 deutschen Bistiimern wurden im Jahre 2017 noch 60 Pries-
ter geweiht. Die Gesamtzahl der Priester der Kirche sinkt folglich ebenso
dramatisch. So gab es nach den Statistiken der Deutschen Bischofskon-
ferenz im Jahre 1990 noch fast 20 ooo katholische Geistliche, im Jahre
2016 waren es jedoch nur noch 13 856.

Die Gldubigen verlassen bewusst und in Scharen die Institution, die
fiir sie drastisch sichtbar nur noch Unzulidnglichkeiten und Zumutun-
gen bereithilt.

Der Grund, warum Menschen sich einer Kirche zugehorig fithlen,
entzieht sich jeder Argumentation und jeder rationalen Begriindung.

Auflerdem liefert die Institution hdufig genug Skandale ihres Personals,
hat aber selbst den meisten Christen nichts mehr zu sagen.

1P 216.73.216.96, am 20:40:35,

. © Urhebermechtiich geschtzter Inhalt.
tersagt, m mit, flir oder in Ki-Syster



https://doi.org/10.5771/9783828872233

WENN DIE SPIELWEISE EINER FUSSBALLMANNSCHAFT ZU BEHABIG WIRKT ...

Die wirkméchtige Anwesenheit eines Gottes in seiner Kirche, so Ralf
Miggelbrink, sei »von der gleichen geheimnisvollen Art ... wie Gottes
Wirksamkeit in jedem einzelnen Menschen«.

Und so schwindet sie dahin, die Schar der Gldubigen, fast unbemerkt
und von der Offentlichkeit kaum wahrgenommen. Die Kirchen bleiben
leer, werden bestenfalls zu Kneipen, wahrscheinlicher ist jedoch der Ab-
riss, oder es wird eine Moschee daraus. Im Hamburger Stadtteil Horn, so
schreibt der Spiegel im April 2018, ldsst das Islamische Zentrum mit Fi-
nanzhilfe aus Kuweit eine ehemalige Kirche zu einer Moschee umbauen.
Die Gemeindemitglieder waren verstorben, ausgetreten oder weggezogen.

Wendet man sich jedoch der Institution Kirche zu, sucht nach tief
Verwurzeltem, nach eventuell Verlorengegangenem, nach Verschiitte-
tem, so stellt man sehr schnell fest, dass dieser Gott der christlichen Kir-
chen nur zu haben ist, wenn man, und dies vor allem in der katholischen
Kirche, die dort definierte, dogmatisch geradezu vergewaltigte, verbo-
gene, von Kirchenvitern ausgedachte Gestalt eines Gottes und die Leh-
re von der Kirche als ,,Leib Christi“ nicht nur akzeptiert sondern auch
noch glaubend bezeugt.

Im Katechismus fiir das glédubige Volk definiert sich die katholische
Kirche selbst, legt Kerninhalte ihres Glaubens dar und formuliert bzw.
erldutert ihre substanziellen Lehrsdtze. »Die Kirche ist die eine, heilige,
katholische und apostolische in ihrer tiefen, letzten Instanz, denn in ihr
existiert schon das ,,Himmelreich“«* Sie ist der »mystische Leib Chris-
ti«, das Geheimnis, das einzig und allein der Glaube erfassen kann. Sie
ist das Sakrament des Heils und das Zeichen ... der Gemeinschaft mit
Gott und mit den Menschen***. Mitglieder der Kirche sind alle die, die
sich nicht nur zum Glauben bekennen, sondern die sich auch »dem le-
gitimen Hirten, dem romischen Pontifex unterwerfen«.

Wie soll selbst der verstandnisvollste Betrachter es noch hinbekom-
men, dieser absolutistischen Kirchenvorstellung und diesen mystischen
Unverstidndlichkeiten einen noch halbwegs sinnvollen inhaltlichen Kern
abzugewinnen? Dieser Arroganz und Intoleranz begegnen, die nicht auf-
hért, sich selbst Exklusivrechte zuzuweisen und dann im Katechismus

202 Ralf Miggelbrink, Einfithrung in die Lehre von der Kirche, Wissenschaftliche
Buchgesellschaft, Darmstadt 2003, Seite 81.

203 Katechismus der katholischen Kirche, a.a. O., Seite 257.

204 Vgl. hierzu: Katechismus der katholischen Kirche, a.a. O., Seite 226 ff.

205 Jirgen Werbick, Grundlagen der Ekklesiologie, Herder Verlag, Freiburg 2009,
Seite 102.

| 203

1P 216.73.216.96, am 20:40:35,

. © Urhebermechtiich geschtzter Inhalt.
tersagt, m mit, flir oder in Ki-Syster



https://doi.org/10.5771/9783828872233

WENN

DIE SPIELWEISE EINER FUSSBALLMANNSCHAFT ZU BEHABIG WIRKT ...

204 |

ausfithrt, dass »jene Menschen nicht gerettet werden konnen, die sehr
wohl wissen, dass die katholische Kirche ... durch Jesus Christus gegriin-
det wurde, aber nicht in sie eintreten oder in ihr ausharren wollen ... «*°.

Auch der Theologe Wiedenhofer schreibt hierzu, dass seit »dem 3. Jahr-
hundert ein dogmatischer Satz zu den Selbstverstdndlichkeiten der ka-
tholischen Theologie gehort: ,,Extra ecclesiam nulla salus® (aufSerhalb
der Kirche kein Heil)«>.

Bei der Beschreibung dieser Kirche ist die Wortwahl der Kleriker schier
unerschopflich. Gleichzeitig ist sie unerbittlich, wenn es um die Prizi-
sierung und Erlduterung der wahren Lehre geht. Doch wenn alle intel-
lektuellen Volten nicht zum Verstidndnis ausreichen, dann ist die Kirche
ein Mysterium, ein tiefes Geheimnis, das sich wahrscheinlich nur den
tiberzeugten Glaubigen erschlieit. Der Christ vermag nach den Aussa-
gen der Kirche nur mit den Augen des Glaubens in der sichtbaren Wirk-
lichkeit der Institution auch eine geistige Wirklichkeit wahrzunehmen,
die dann allein Tréagerin des géttlichen Lebens sein soll.

So mag es nicht verwundern, dass das Dogma zur Griindung der Kir-
che folgendermaflen lautet:

»Die Kirche wurde von dem Gottmenschen Jesus Christus
gegriindet«.

Hat man je in der Bibel gelesen, dass der araméisch sprechende Zimmer-
mann von Nazareth eine Kirche gegriindet haben soll? Die historische
Geschichtsschreibung und die Worte Jesu, soweit sie in den Evangelien
als authentische Worte gelten, belegen die bereits angesprochene Tat-
sache, dass dieser Wanderprediger niemals eine Kirche griinden wollte.
Schon gar keine Amtskirche, eine Grofikirche mit hierarchischen Struk-
turen, mit einem Papst in Rom, der ein Vertreter Christi auf Erden und
Nachfolger eines seiner Apostel sein soll.

Und trotzdem. Die Amtskirche steht dazu, obwohl es nachweislich
keine Worte Jesu gibt, die an die damalige Offentlichkeit in Paléstina ge-
richtet waren und zur Griindung einer neuen Glaubensgemeinschaft, gar
einer Kirche aufgerufen haben. Jesus wollte nie eine Sondergruppierung
innerhalb des Judentums mit eigenem Glaubensbekenntnis begriinden.

206 Katechismus der katholischen Kirche, a.a. O, Seite 252.
207 Theodor Schneider (Hrsg.), Handbuch der Dogmatik, Band 2, a.a. O., Seite 129.

1P 216.73.216.96, am 20:40:35,

. © Urhebermechtiich geschtzter Inhalt.
tersagt, m mit, flir oder in Ki-Syster



https://doi.org/10.5771/9783828872233

WENN DIE SPIELWEISE EINER FUSSBALLMANNSCHAFT ZU BEHABIG WIRKT ...

Nach den Worten Jesu in den Evangelien ist seine Naherwartung eine
eindeutige und véllig unbestrittene Tatsache, ndmlich sein Warten auf
das baldige Kommen des ,Reiches Gottes“. Allen Theologen ist heute
geldufig und sie geben es auch unbefangen zu,**® dass es bei Jesus wirk-
lich eine zeitliche Naherwartung gegeben hat, die sich so, wie er sie sich
vorstellte und in seinen Worten formulierte, nicht erfiillt hat. In diesem
Punkt hat sich Jesus von Nazareth deutlich geirrt. Auch der Theologe Jiir-
gen Werbick folgert aus der apokalyptischen Predigt des Jesus und der
auf eine langfristige Dauer angelegten kirchlichen Institution, dass die-
se Kirche eine ,,unmégliche Institution® ist.

Die Griinder der Kirche waren die frithen Kirchenviter, beginnend
mit Paulus, der als erster vom ,,Leib Christi“ gesprochen hat. Dieser jii-
dische Biirger aus Tarsus gilt fiir Historiker und viele Theologen als tat-
sachlicher Schopfer des Christentums. Er hat die Grundlagen fiir den
Aufbau einer hierarchisch strukturierten Gemeinde und damit einer
Kirche geschaften.

Seine Briefe zeigen deutlich ein Bediirfnis nach Orientierung, nach
Lehrsitzen und nach Institutionalisierung fiir die gerade gegriindeten
christlichen Gemeinden.

Die sogenannte Jesusbewegung in Paldstina war zu Jesu Zeiten eher
gekennzeichnet durch eine radikale Armut, durch jeglichen Verzicht auf
Wohnsitz und Vorsorge, die Jiinger Jesu setzten ihre ganze Hoffnung auf
das Kommen des Friedensreiches und zwar zu ihren Lebzeiten.

Zu erkléren ist es schon, dass die aramdisch sprechende Jiingerschar
und die judenchristliche Gemeinde in Erwartung eines apokalyptischen
Endes nur sehr provisorische Organisationsformen mit den Aposteln, den
Anhingern und den Altesten aufgebaut hatten. Da das nahe Ende jedoch
nicht eintrat und der Apostel Paulus Wert darauf gelegt hatte, dass auch
die hellenistischen Heiden, die nicht zum auserwéhlten Volk Gottes ge-
horten, in die Gemeinden aufgenommen werden konnten, entstanden
christliche Gemeinden entlang der Heerstraflen des romischen Reiches
und der Missionswege der Apostel, die sich dann entsprechend ihren Vor-
stellungen von der Botschaft Jesu eigenstdndig einrichteten. Auch ent-
falteten diese Griindungen eigene Vorstellungen von einer christlichen
Gemeindeordnung auf der Basis der Paulusbriefe, miindlicher Uberlie-
ferungen und der ersten Erzahlungen der Evangelisten. Diese Gemein-

208 Vgl. hierzu: Hans Kiing, Die Kirche, a.a. O., Seite 499f.

| 205

1P 216.73.216.96, am 20:40:35,

. © Urhebermechtiich geschtzter Inhalt.
tersagt, m mit, flir oder in Ki-Syster



https://doi.org/10.5771/9783828872233

WENN DIE SPIELWEISE EINER FUSSBALLMANNSCHAFT ZU BEHABIG WIRKT ...

206 |

degriindungen waren personell gekennzeichnet durch die Apostel, durch
Propheten und Lehrer.

Erst spéter bildete sich dann eine hierarchische Struktur mit Bischo-
fen, Presbytern und Diakonen heraus, die bei der Griindung der ersten
Gemeinden zunéchst nur administrative Aufgaben tibernommen hatten.

Selbst in der Gemeinde in Rom gab es zur Zeit des 1. Romerbriefes
von Paulus keine allgemein giiltige Gemeindeordnung. Hans Kiing hat
sich sehr intensiv mit der Historie des Christentums beschiftigt und er
schreibt: »So wichtig ... die presbyterisch-episkopale Amtsstruktur war,
so ungeschichtlich wire es, ... auf der traditionellen dogmatischen Er-
kldrung zu bestehen, die episkopale Kirchenverfassung bestehe auf gottli-
cher Einsetzung durch Jesus Christus ..., auf géttlichem Rechtalso ...«

Entgegen allem Wissen um die historischen Realitéten existiert trotz-
dem das Dogma zur Griindung der Kirche, das jeden Christen verpflich-
tet, an dieser Glaubenswahrheit festzuhalten.

Interessanterweise sah sich im 20. Jahrhundert Papst Pius X genétigt,
die eindeutig historisch falsche Aussage in einer dogmatischen Konsti-
tution nochmals festzuhalten: »Die Kirche wurde vom wahren und ge-
schichtlichen Christus selbst in der Zeit seines Erdenlebens unmittelbar
und personlich gegriindet«. Dieser Papst und nachfolgende Papste lie-
Ben zwischen 1910 und 1967 noch jeden Kleriker schworen, dass die Kir-
che durch Christus selbst unmittelbar und direkt eingesetzt ist und dass
sie auf Petrus und seine Nachfolger in Ewigkeit erbaut wurde.

Zur Begriindung wurde in erster Linie die Bibelstelle im Matthau-
sevangelium (16,18) angegeben: »Und ich sage dir: Du bist Petrus, und
auf diesen Felsen will ich meine Kirche bauen ...«.

Doch diese Bibelstelle ist, alle Theologen wissen das und Papst Pius X
wusste das auch, nachweislich nicht von Jesus gesagt. Jesus sprach vom
bevorstehenden Ende der Welt und nicht von der Griindung einer Kir-
che, die dann auch noch ,auf Ewigkeit Bestand haben sollte. Die his-
torisch-kritische Jesusforschung hat es an den Tag gebracht und der re-
nommierte Wissenschaftler fiir die Geschichte des frithen Christentums
Gerd Liidemann sagt: »Diese Teststelle ist unecht. Der Text wurde von
Petrus selbst oder seinen Anhingern Jesus in den Mund gelegt und an-
schlieffend vom Evangelisten Matthdus ins Leben Jesu vordatiert«®.

209 Hans Kiing, Christentum, a.a. O., Seite 161.

210 Gerd Liiddemann, Jesus nach 2000 Jahren, zu Klampen Verlag, Springe,
4. Auflage 2014, Seite 256.

1P 216.73.216.96, am 20:40:35,

. © Urhebermechtiich geschtzter Inhalt.
tersagt, m mit, flir oder in Ki-Syster



https://doi.org/10.5771/9783828872233

WENN DIE SPIELWEISE EINER FUSSBALLMANNSCHAFT ZU BEHABIG WIRKT ...

Die Sicht, dass Jesus die Kirche gegriindet haben soll, ist aus vielen
Griinden fragwiirdig, da alle Evangelien erst in der 2. Hilfte des 1. Jahr-
hunderts nach Christus entstanden sind und die angeblichen Worte Jesu
mit der jeweiligen Situation der frithen Kirche bzw. mit den Fragen der
neu gegriindeten Gemeinden ,,harmonisiert” wurden. Allein aus diesem
Grund kann diese Bibelstelle nicht als Argument zur Griindung einer Kir-
che herangezogen werden. Zumal alle Exegeten den ausschliellich beim
Evangelisten Matthédus {iberlieferten Text in dem starken Verdacht ha-
ben, dass es sich um eine ,nachésterliche” Wunschvorstellung der Ge-
meinden handelt.

Der Klerus, der Katechismus, ja die gesamte Kirche, alle ignorieren
diese Tatbestinde und versuchen auch weiterhin im 21. Jahrhundert mit
eigenartigen Sprachbildern und intellektuellen Klimmziigen die Dog-
matik zu retten und die Erkenntnisse der modernen Bibelforschung aus-
zuklammern. Oder sie versuchen es mit Auswegen. So mége man doch
bitteschon die Kirchengriindung nicht an der fehlenden Intention Jesu,
also an dem, was er gewollt hat, festmachen, sondern man moge auch
die Wirkungsweise seines Handelns beriicksichtigen, die zu dieser Kir-
che gefiihrt hat. Doch der Theologe Siegfried Wiedenhofer muss auch
feststellen: » Versteht man die Kirche ... als Gemeinschaft der Glaubigen
unter der Leitung des Papstes und der Bischofe, so ist diese Frage mit Si-
cherheit mit Nein zu beantworten«>".

Selbst der Journalist Rudolf Augstein, ein Katholik, konnte sich nicht
vorstellen, wie die heutige Theologie das hinbekommen will. Und er fragt
in seinem Jesus-Buch, wie der Klerus mit der Fragestellung fertig werden
will, dass Jesus diese weltumspannende Kirche gegriindet haben soll. Dies
vor allem angesichts eines »auf das Judentum fixierten, die ,,Heiden“ ver-
achtenden, diesen das nahe Ende der Welt verkiindenden Jesus der jidi-
schen Tradition als den Stifter ... der christlichen Kirche vorzufithren«>=

Und es geht noch weiter. Jesus soll nach den Ausfiihrungen der Theo-
logen nicht nur diese eine heilige Kirche gegriindet und in einem weite-
ren Dogma auch gestiftet haben, sondern er soll sogar die hierarchische
Struktur mit dem Papst, den Bischéfen, den Priestern und Diakonen
vorgegeben haben.

211 Siegfried Wiedenhofer in: Theodor Schneider (Hrsg.), Handbuch der
Dogmatik, Band 2, a.a. O,, Seite 55.
212 Rudolf Augstein, Jesus Menschensohn, a.a. O., Seite 110.

| 207

1P 216.73.216.96, am 20:40:35,

. © Urhebermechtiich geschtzter Inhalt.
tersagt, m mit, flir oder in Ki-Syster



https://doi.org/10.5771/9783828872233

WENN

DIE SPIELWEISE EINER FUSSBALLMANNSCHAFT ZU BEHABIG WIRKT ...

208 |

Das Dogma sagt:

»Christus hat seiner Kirche eine hierarchische Verfassung gege-
ben«.

Es ist schlicht und ergreifend falsch und auch nicht vorstellbar, dass
der umherziehende Wanderprediger in Armut und ohne festen Wohn-
sitz auch noch an die Hierarchie einer zu griindenden Gemeinde, gar
an eine Kirche gedacht haben konnte. Die Bildung der hierarchischen
Strukturen in der Kirche lésst sich nur durch die historische Entwick-
lung erkldren, aber nicht theologisch und erst recht nicht biblisch recht-
fertigen. Bis in das 2. Jahrhundert nach Chr. hinein war eine hierarchi-
sche Struktur gar mit einem Bischof an der Spitze in den christlichen
Gemeinden vollig unbekannt.

Vielmehr war es so, dass die ersten gegriindeten Gemeinden entlang
der Hauptstraflen des Reiches vielfach ihre eigenen Vorstellungen iiber
das Leben und Wirken des Jesus von Nazareth entwickelten. Der His-
toriker Clauss spricht davon, dass ein wesentliches Merkmal dieser Ge-
meinden ihre Aufsplitterung war. Jeder Zweig dieser Jesusbewegung pro-
pagierte einen eigenen Jesus. Deshalb gab es im ersten Jahrhundert auch
keine grundlegenden Glaubensanschauungen oder gar Glaubenssitze.
Was es gab waren die Paulusbriefe, also die Vorstellungen von Paulus,
was denn dieser Jesus gemeint haben konnte, wenn er zu seinen Anhén-
gern sprach und auflerdem die Erinnerungen derer, die ihn noch erlebt
hatten. Hans Kiing schreibt, dass Paulus in dieser Zeit eine Schliisselrol-
le zukam. Er war es, der auch den Heiden den Glauben an den monothe-
istischen Gott der Judenchristen nahebringen wollte und so griindete er
in Antiochia die erste Gemeinde mit Juden, die aus Jerusalem geflohen
waren und hellenistisch gebildeten Heiden, die nicht zum auserwéhlten
Volk Gottes gehorten.

Paulus selbst kannte die Worte Jesu auch nur vom Hérensagen. All
die, die Jesus noch miterlebt hatten, waren im biblischen Alter oder be-
reits verstorben. Die Apostel und Propheten, deren Sichtweise noch von
den Worten Jesu gepragt war und die auf das Kommen des ,, Himmelrei-
ches® gewartet hatten, wurden tiber die Jahre abgelost von denjenigen,
die bisher in den Gemeinden der groflen Stidte wie Antiochia, Alexan-
dria, Korinth und Rom eher administrative und organisatorische Auf-
gaben erledigt hatten.

1P 216.73.216.96, am 20:40:35,

. © Urhebermechtiich geschtzter Inhalt.
tersagt, m mit, flir oder in Ki-Syster



https://doi.org/10.5771/9783828872233

WENN DIE SPIELWEISE EINER FUSSBALLMANNSCHAFT ZU BEHABIG WIRKT ...

Seit dem 2. Jahrhundert findet man in den Gemeinden eine geglie-
derte, fest gefiigte, dreigliedrige Struktur von Bischéfen, Presbytern und
Diakonen. Diese iibernahmen jetzt mehr und mehr die Deutungshoheit
tiber das, was der langst verstorbene Wanderprediger nach den miindli-
chen Uberlieferungen und den Ausfithrungen des Paulus so gesagt oder
besser, was er nach ihrer Ansicht so gemeint und gewollt haben kénnte.

Die Zeit war nicht mehr gekennzeichnet durch Apostel und Prophe-
ten, sondern durch die Hierarchie von Amtsinhabern. »Diese Bischof-
skircheng, schreibt der Historiker, »folgten der Aufteilung des romischen
Reiches in stddtischen Territorien, {iberhaupt korrespondierte die Orga-
nisation der Kirche mit derjenigen des Staates«>>.

Die Ausbildung von hierarchischen Strukturen setzte sich weiter fort
und es bildeten sich in einigen Stadten Bischofssitze heraus, die eine be-
sondere Vormachtstellung beanspruchten. Je grofier die Gemeinden wur-
den, um so ,dichter” wurde das Netz von Regeln, Vorschriften und kul-
tischen Abldufen. Gesichert ist, dass die Feier des ,,Abendmahls® in den
Gemeinden praktiziert wurde und dass sie iiberwiegend unter dem Vor-
sitz eines Bischofs stattfand.

Schon im 2. Jahrhundert bezeichnete sich der Bischof von Antiochia
als mafigebliche Stiitze eines einheitlichen Glaubens in der Gemeinde.
Mehr und mehr entwickelte sich das Bischofsamt zu einer hervorgeho-
benen Stellung und zog sowohl die Verkiindigung der Lehre als auch die
Federfiihrung bei der Liturgie an sich.

Auch die Evangelien, die zundchst nach den Erzahlungen der frithen
Christen iiber das Leben Jesu verfasst worden waren, spiegelten jetzt mehr
und mehr die Vorstellungen und Intentionen der Gemeindeleitungen wie-
der und wurden mit einer bereits ,,ideologisch” gefirbten Verkiindigungs-
absicht ausformuliert. Die Theologin Dorothea Sattler schreibt, dass die
»biblischen Schriften deutlich spiegeln, dass es von Beginn an ... Miss-
verstandnisse der Sendung Jesu sowie Untreue gegeniiber ihm gab«.

In den nachfolgenden Jahrhunderten fithrten die christlichen Ge-
meinden nicht nur eine Auseinandersetzung mit den Mythen und den
heidnischen Philosophien der Griechen und Rémer, sondern sie stritten
vor allem untereinander iiber die ,,reine Lehre® Es gab verstindlicher-
weise den Drang der Bischofe auf eine Vereinheitlichung der Lehraus-

213 Manfred Clauss, Ein neuer Gott fiir die alte Welt, a.a. O., Seite 202.
214 Dorothea Sattler, Kirche(n), Ferdinand Schoningh Verlag, Paderborn 2013,
Seite 39.

| 209

1P 216.73.216.96, am 20:40:35,

. © Urhebermechtiich geschtzter Inhalt.
tersagt, m mit, flir oder in Ki-Syster



https://doi.org/10.5771/9783828872233

WENN

DIE SPIELWEISE EINER FUSSBALLMANNSCHAFT ZU BEHABIG WIRKT ...

210 |

sagen fiir alle entstandenen Gemeinden. Dies aber nicht nur in Bezug
auf die rein theologischen Fragen, sondern auch in Bezug auf die Zu-
standigkeiten, den Ablauf der Eucharistiefeier und die Liturgie, so zum
Beispiel auf das Bufverfahren oder den kalendarischen Ostertag.

Auch Hans Kiing verweist in seinen Schriften unter Hinweis auf den
Evangelisten Lukas und die Apostelgeschichte immer wieder darauf, dass
es eine geradezu idealisierte Beschreibung von Lukas ist, wenn er so tut,
als ob in den Gemeinden alle ,,ein Herz und eine Seele” waren?".

Der Bischof Clemens von Alexandria forderte entgegen anderer Pra-
xis beispielsweise eine dreijahrige Vorbereitungs- und Probezeit, bevor
ein Anwirter getauft und in die Kirche aufgenommen werden konnte.
Nach den Angaben der Historiker sind schon zu Beginn des 3. Jahrhun-
derts iiber 32 sogenannte christliche Sekten bekannt und sie beschrei-
ben schon gegen Ende des 4. Jahrhunderts 128 konkurrierende Héresi-
en innerhalb der Kirche.

»Statt auf das urspriingliche Zeugnis der Schriften, berief man sich
auf die Tradition und die Viter. Alte oder neue Viter, oft auf willkiirlich
ausgesuchte und noch willkiirlicher zitierte Viter«.

Die von der Kirche auch heute noch propagierte Vorstellung, dass so-
wohl zu Beginn des Christentums als auch in der Folgezeit nur die reine
Lehre Jesu verkiindet worden sei, ist eine Falschaussage und entspricht
nicht der historischen Wahrheit.

Bis hinein ins 16. Jahrhundert sahen sich die Bischofe gendtigt, die
entwickelte hierarchische Amtsstruktur in der Kirche zu legitimieren. So
erklarte das Konzil von Trient (1545-1563) ausdriicklich gegeniiber der
Reformation, dass die in der katholischen Kirche bestehende Hierarchie
durch gottliche Anordnung eingesetzt worden sei.

Die Reformatoren verwarfen die Hierarchie aus gutem Grund, doch
die Konzilsviter in Trient waren an einer Verstindigung mit den Hére-
tikern nicht interessiert. Dies, obwohl die biblische Begriindung fiir eine
solche Ordnung weder damals noch heute gegeben ist. Sie legten statt-
dessen im Konzil eindeutig per Dekret fest und belegten jeden Leugner
mit dem Bann und sagten, dass es in der katholischen Kirche eine durch
gottliche Anordnung eingesetzte Hierarchie gibt, die aus Bischofen, Pres-
bytern und Dienern besteht.

215 Vgl. hierzu: Hans Kiing, Das Christentum, a.a. O., Seite 114 ff.
216 Hans Kiing, Die Kirche, a.a. O.,, Seite 488.

1P 216.73.216.96, am 20:40:35,

. © Urhebermechtiich geschtzter Inhalt.
tersagt, m mit, flir oder in Ki-Syster



https://doi.org/10.5771/9783828872233

WENN DIE SPIELWEISE EINER FUSSBALLMANNSCHAFT ZU BEHABIG WIRKT ...

Selbst das folgende Dogma ist einfach eine Behauptung und an kei-
ner Stelle, weder biblisch noch historisch begriindbar:

»Die den Aposteln verliehenen hierarchischen Gewalten sind auf
die Bischife iibergegangenx.

Nicht nur die eigentliche Amterordnung der Kirche, sondern in der Fol-
ge auch das Bischofsamt wird unter Berufung auf das Wort Jesu in sei-
ner Stellung immer weiter hervorgehoben. Der Bischof beansprucht jetzt
durch seine angeblich biblische Sendung und seine Stellung als Nachfolger
der Apostel besondere Vollmachten und das nicht nur fiir sich, sondern
auch fiir alle seine wie auch immer ernannten oder gewéhlten Nachfolger.

Die Ausfithrungen des Katechismus lassen den Gldubigen angesichts
der historischen Tatsachen weitgehend ratlos zuriick: »Den Aposteln
und ihren Nachfolgern wurde von Christus das Amt {ibertragen, in sei-
nem Namen und in seiner Vollmacht zu lehren, zu heiligen und zu lei-
ten ...«*". Eine solche Ubertragung des Amtes ist ausschlielich den Ge-
hirnwindungen der Kurie entsprungen.

Es lasst sich nicht verifizieren, dass »die Bischofe im direkten und exklu-
siven Sinn die Nachfolger der Apostel sind. Als unmittelbare Erstzeugen
waren die Apostel von vornherein durch keine Nachfolger ersetzbar«*®.

Doch die Kirche steigert sich im Laufe jhrer Geschichte noch. Nicht
nur, dass die Bischoéfe in ihre Stellung besonders hervorgehoben werden,
sondern der Bischof der Hauptstadt des Reiches bekommt dariiber hin-
aus eine noch exklusivere Stellung. Obwohl es keine Quelle gibt, die den
Apostel Petrus und mit ihm den Bischofsitz in Rom in besonderer Wei-
se hervorhebt, wird auch dies zum Dogma:

»Christus hat den Apostel Petrus zum ersten aller Apostel und
zum sichtbaren Haupt der ganzen Kirche bestellt«.

»Nach der Anordnung Christi soll Petrus im Primat iiber die
gesamte Kirche fiir alle Zeiten Nachfolger haben.

Wie wenig authentisch die Worte Jesu aus dem Matthdus-Evangelium
sind, auf die sich die Begriindungen dieser Dogmen beziehen, ist ja hin-

217 Katechismus der katholischen Kirche, a.a. O., Seite 258.
218 Hans Kiing, Das Christentum, a.a. O., Seite 160.

21

1P 216.73.216.96, am 20:40:35,

. © Urhebermechtiich geschtzter Inhalt.
tersagt, m mit, flir oder in Ki-Syster



https://doi.org/10.5771/9783828872233

WENN DIE SPIELWEISE EINER FUSSBALLMANNSCHAFT ZU BEHABIG WIRKT ...

212 |

langlich exegetisch nachgewiesen worden. Selbst in dem frithchristlichen
Brief der Gemeinde in Rom an die Korinther, dem 1. Clemensbrief, ist
nicht von einem einzelnen Verfasser, gar von einem Bischof die Rede.
Weil es ihn einfach noch nicht gab, auch nicht in Rom. In diesem Brief,
der um das Jahr 98 nach Chr. an die Gemeinde in Korinth geschrieben
worden sein soll, werden die Vorstellungen der rémischen Christen er-
lautert, wie die Gemeinde sich in der damaligen Welt einzurichten habe.

Der Brief war gedacht als ,,briiderliche Zurechtweisung®, denn es
gab massiven Streit in der Gemeinde von Korinth und heftige Unruhen.

Historisch macht es durchaus Sinn, dass die Rolle des Bischofs, der in
der damaligen Hauptstadt des rémischen Reiches seinen Sitz hatte, eine
besondere Stellung einnehmen wollte. Doch es gibt nirgendwo in den
Schriften, geschweige denn in den Evangelien der Bibel, einen Hinweis,
dass speziell dieser Jinger Petrus fiir alle Zeit einen Nachfolger, gar in
Rom, haben sollte.

Diejenigen, die den Bischofsitz in Rom innehatten, miissen natiir-
lich ein hohes Interesse daran gehabt haben, sich als Nachfolger des Pe-
trus zu bezeichnen und eine besonders exponierte Stellung einzuneh-
men. Mit diesem Anspruch war natiirlich auch die Wunschvorstellung
verbunden, dass aufler Paulus auch Petrus in Rom gewesen sein musste.
Er soll der Legende nach sogar die rémische Gemeinde gegriindet ha-
ben, gar als Mértyrer dort gestorben sein. Dies ist jedoch eine klare Fl-
schung der Geschichte, die sich erst gegen Ende des 2. Jahrhunderts als
Erzihlung in den Gemeinden entwickelte.

Bemiiht man die historischen Fakten, so ist die romische Gemeinde
weder von Paulus noch von Petrus gegriindet worden. Es bestand schon
vor dem Besuch von Paulus in Rom eine christliche Gemeinde, die wahr-
scheinlich von Judenchristen gegriindet worden war. Es gibt kein zuver-
ldssiges Zeugnis dafiir, dass Petrus jemals der lokalen Kirche in Rom als
Oberhaupt oder Bischof vorstand. Noch gibt es einen Anhaltspunkt dafiir,
»dass Petrus jemals in Rom gewesen wire. Ebenso wenig kann man aus
dem Clemensbrief einen Mirtyrertod des Petrus entnehmen«*?, schreibt
die Theologin Uta Ranke-Heinemann.

Man kann es kaum glauben, doch im Juni 1968 verkiindete Papst Paul
VI, dass acht Knochensplitter, die bei Ausgrabungen unter dem Peters-
dom in den vierziger Jahren des 20. Jahrhunderts gefunden worden wa-
ren, die Knochen des Apostels Petrus sein sollen. Sie wurden in der Ka-

219 Uta Ranke-Heinemann, Nein und Amen, a.a. O., Seite 257.

1P 216.73.216.96, am 20:40:35,

. © Urhebermechtiich geschtzter Inhalt.
tersagt, m mit, flir oder in Ki-Syster



https://doi.org/10.5771/9783828872233

WENN DIE SPIELWEISE EINER FUSSBALLMANNSCHAFT ZU BEHABIG WIRKT ...

pelle der pépstlichen Wohnridume aufbewahrt und bei einer Messe auf
dem Petersplatz im November 2013 6ffentlich gezeigt. Trotz der Tatsache,
dass Historiker und Archéologen die Anwesenheit von Petrus in Rom
stark bezweifeln und es keinen sicheren Nachweis gibt, bestimmte der
Papst. Der Knochenfund in Rom war einfach zu wichtig ...

Bis zum Jahre 313 nach Chr. waren die Christen durch die romischen
Kaiser zeitweise Verfolgungen ausgesetzt und die Bischofe der einzel-
nen christlichen Gemeinden im Reich hatten bis dahin eine eher loka-
le Bedeutung.

Nichtsdestotrotz war der Bischofsitz in Rom schon ab dem 3. Jahr-
hundert unter den Kirchenvitern sehr gefragt, ja geradezu lukrativ, ob-
wohl die Kirche im Reich noch nicht etabliert war.

Ab dem 4. Jahrhundert tibernahmen dann die Bischofe, vor allem die
aus den Hauptstddten der romischen Provinzen, eine fithrende Rolle. All-
gemein wurde ihre Autoritit anerkannt und auf den ersten Konzilien im
4. Jahrhundert auch respektiert. War man allerdings unterschiedlicher
Meinung in Glaubensfragen, so konnte der Streit auch mal todlich en-
den oder man exkommunizierte sich gegenseitig. Es waren jedoch eher
die Bischofe von Antiochia, Alexandria und Konstantinopel, die sich
bei theologischen Fragen besonders profilierten. Der Bischof von Rom
spielte in dieser Zeit noch eine untergeordnete Rolle. Die theologischen

»~Hochburgen® lagen in Nordafrika, Syrien und in Kleinasien.

Der Historiker Manfred Clauss schildert eindrucksvoll die Auseinan-
dersetzung um den Bischofsitz in Rom, nachdem das Christentum von
der romischen Obrigkeit begiinstigt worden war. Der Streit eskalierte
zwischen den Klerikern Damasus und Ursinius in der Zeit zwischen 366
und 384 nach Chr,, die beide den Sitz »und die fetten Pfriinde in Rom
anstrebten. Thre Anhénger lieferten sich regelrechte Straflenschlachten
mit Toten und Verwundeten ... am Ende siegte Damasus, doch, wie je-
dermann weif}, gab es allein in einer Kirche insgesamt 137 Tote, die an
einem einzigen Tag erschlagen wurden ...«

Es bleibt der totale Widerspruch zu allen biblischen Aussagen. Trotz-
dem nehmen im Laufe der historischen Entwicklung die Bischéfe in Rom
den angeblich von Jesus formulierten Vorrang fiir sich in Anspruch, und
dies, obwohl dieser Vorrang noch bis zur Zeit des Kirchenvaters Augus-
tinus keine allgemein giiltige Anerkennung in der Kirche gefunden hatte.

220 Manfred Clauss, Ein neuer Gott fiir die alte Welt, a.a. O., Seite 212.

| 213

1P 216.73.216.96, am 20:40:35,

. © Urhebermechtiich geschtzter Inhalt.
tersagt, m mit, flir oder in Ki-Syster



https://doi.org/10.5771/9783828872233

WENN DIE SPIELWEISE EINER FUSSBALLMANNSCHAFT ZU BEHABIG WIRKT ...

214 |

Erst ab dem 5. Jahrhundert spricht man vom Papst, von einem romi-
schen Primat, der dann in der Kirchengeschichte, trotz der vielen Ab-
spaltungen, fiir eine gewisse Stabilisierung der Institution gesorgt hatte.
Andererseits fiihrte die romische Vorstellung von der Lehre Christi und
die praktische Ausiibung des Bischofsamtes in Rom auch zu einer straff
organisierten Grof3kirche, die tiber die Jahrhunderte hinweg mit nahe-
zu allen Mitteln immer weiter ausgebaut wurde. Dieser Ausbau geschah
immer mit Blick auf die Vormachtstellung des Papstes gegeniiber den
anderen Bischofen. So entwickelten sich im Laufe der Zeit in Rom ge-
radezu monarchistische Verhiltnisse, die immer mit dem Hinweis auf
die angeblich von Jesus an Petrus und seine Nachfolger gegebenen Voll-
machten und Gewalten begriindet wurden.

Heute weify man, dass die besondere Stellung des Petrus innerhalb
der Schar der Jiinger Jesu und damit auch die Stellung seiner Nachfol-
ger nicht mehr vertreten werden kann. Die entsprechenden Behauptun-
gen der Konzilstexte sind historisch nicht zu iiberpriifen. Doch im Stillen
glauben die Theologen immer noch dran, auch wenn neutestamentliche
Quellen nicht von einem Nachfolger sprechen.

Blickt man in die Historie, so spielte bei der Spaltung der Kirche in
eine katholische und in eine orthodoxe im Jahre 1054 der Umfang und die
Reichweite des Primatsanspruchs durch Rom bereits eine wichtige Rolle.

Im Jahre 1302 formulierte Papst Bonifatius VIII in seiner Bulle ,,Unam
Sanctam® seinen Machtanspruch und den Vorrang der geistlichen vor
der weltlichen Macht. Und wurde prompt vom Kénig von Frankreich,
Philipp VI, unter Arrest gestellt.

Das Konzil von Konstanz erklarte zwar im Jahre 1415, dass das Kon-
zil iiber dem Papst stehe, jedoch machte der Papst Leo X im Jahre 1516
klar, dass dem wohl doch nicht so ist. Die papstliche Autoritét, erklar-
te er in seiner ,,Bulle®, »obwohl sie von einem Menschen gegeben wor-
den ist und von einem Menschen ausgeiibt wird, ist nicht menschlich,
sondern gottlich«.

So richtig ist es nicht zu glauben. Mehr als 1800 Jahre nach dem Tode
von Petrus in der Mitte des 19. Jahrhunderts werden dem Oberhirten der
katholischen Kirche und allen seinen Nachfolgern, man bedenke immer
die nicht nachweisbare apostolische Thronfolge (Sukzession), Gewal-
ten verliehen, die sich die Papste in der Kirchengeschichte zwar immer
schon herausgenommen hatten, die aber jetzt zum Dogma, zum Glau-
benssatz, fiir alle Katholiken wurden.

1P 216.73.216.96, am 20:40:35,

. © Urhebermechtiich geschtzter Inhalt.
tersagt, m mit, flir oder in Ki-Syster



https://doi.org/10.5771/9783828872233

WENN DIE SPIELWEISE EINER FUSSBALLMANNSCHAFT ZU BEHABIG WIRKT ...

Am Morgen des 18. Juli 1870 soll ein gewaltiges Gewitter {iber der Stadt
Rom getobt haben. Man hatte den Eindruck, der Vatikan und die Bischo-
fe des 1. Vatikanischen Konzils sollten beeindruckt werden. Wihrend ein
Kleriker die Endfassung der dogmatischen Konstitution vortrégt, geht
nach den Angaben der Historiker eine Fensterscheibe iiber dem Papst-
thron zu Bruch. Doch die Konzilsviter lassen sich nicht beirren.

Papst Pius IX hatte das Vatikanische Konzil im Jahre 1868 einberufen,
um die kirchliche Gesetzgebung der modernen Zeit anzupassen und so-
genannte Irrtiimer, die sich in der Gesellschaft und in der Kirche breit-
gemacht hatten, abzuwehren.

Seit seiner Wahl im Jahre 1846 hatte sich die politische Landschaft in
Europa durch Revolutionen, Kriege und nationale Bewegungen stark
verdndert. Auf diese Verdnderungen reagierte der Papst jedoch nicht
mit der Offnung der Kirche, sondern mit deutlicher Abgrenzung ge-
geniiber diesen Entwicklungen, den ,,Zeitirrtiimern® des 19. Jahrhun-
derts. Vor allem aber ging es ihm um eine Starkung seiner eigenen Po-
sition innerhalb der Kirche.

Im Jahre 1854 hatte er mit dem Dogma der ,,Unbefleckten Empfing-
nis Marias“ seine Vorstellung vom Papstamt als Haupt der Kirche bereits
eindrucksvoll demonstriert.

Und so kam es, wie es kommen musste. Obwohl stark umstritten,
wurde die Konstitution ,,Pastor Aeternus im Juli 1870 in Anwesenheit
des Papstes mit 533 Ja-Stimmen und nur 2 Gegenstimmen verabschiedet.
An dieser letzten Abstimmung nahmen 60 Bischofe schon nicht mehr
teil. Sie waren bereits abgereist, um nicht gegen ihre Uberzeugung ab-
stimmen zu miissen.

Die Inhalte dieser Konstitution beschéftigen sich im Wesentlichen
mit der Frage der obersten Befehlsgewalt, der sogenannten ,,Jurisdikti-
onsgewalt“ des Papstes und mit seiner Unfehlbarkeit. Es wird ausdriick-
lich festgestellt, obwohl historisch und biblisch nachweislich falsch, dass
Christus dem Petrus und allen seinen Nachfolgern diese oberste Gewalt
verliehen habe und dass der von Christus gestiftete Primat der romi-
schen Bischéfe bis in alle Ewigkeit Bestand haben soll. Dass alle Urteile
und Glaubensaussagen des Papstes durch keine andere Autoritit in die-
ser Welt, also auch nicht durch eine Versammlung aller Bischofe, auf-
hebbar oder abianderbar seien.

| 215

1P 216.73.216.96, am 20:40:35,

. © Urhebermechtiich geschtzter Inhalt.
tersagt, m mit, flir oder in Ki-Syster



https://doi.org/10.5771/9783828872233

WENN DIE SPIELWEISE EINER FUSSBALLMANNSCHAFT ZU BEHABIG WIRKT ...

216 |

So entstanden die Dogmen:

»Der Papst besitzt die volle und oberste Jurisdiktionsgewalt iiber
die gesamte Kirche, nicht blof$ in Sachen des Glaubens und der
Sitten, sondern auch in der Kirchenzucht und der Regierung der
Kirchex.

»Der Papst ist, wenn er ex cathedra (vom Lehrstuhl aus, Kraft
seines pdpstlichen Lehramtes) spricht, unfehlbar«.

Papst Pius IX hatte schon lange intensiv daran gearbeitet, seine geistli-
che aber auch seine weltliche Macht iiber den zu dieser Zeit noch beste-
henden Kirchenstaat hinaus, der von Rom und Latium ausgehend bis
zur Adria reichte, fiir alle Zeiten festzuschreiben.

Er hatte bereits im Dezember 1864 eine Enzyklika herausgegeben, in
der er 80 Thesen aufstellte, die fiir die gldubigen Christen mit hoher Ver-
bindlichkeit versehen waren. Diese Thesen beschreiben nach seiner Uber-
zeugung die Irrtiimer der gesellschaftlichen Anschauungen und Prinzi-
pien des politischen Liberalismus, die er strikt ablehnte®.

Es ist zum Beispiel nach pépstlicher Uberzeugung abzulehnen, dass
es »jedem Menschen freistehe, die Religion anzunehmen, welche er im
Lichte der Vernunft fiir wahr hilt«. Oder dass die »menschliche Vernunft
nicht ausreiche, um das Wohl der Menschen und Vélker zu sichern, son-
dern es miisse immer auch Gott einbezogen werden.

Bei genauer Betrachtung, so schreibt der Theologe Bernhard Hasler
tiber Papst Pius IX, »deuten verschiedene Charakterziige - sein abstruser
Mystizismus, seine despotischen Ausbriiche, sein Altersstarrsinn — da-
rauf hin, dass er schon zur Zeit des Konzils moglicherweise nicht mehr
voll zurechnungsfihig war«*>,

Offensichtlich war nur diesem Papst klar, trotz der zahlreichen Bischo-
fe, die eine andere Uberzeugung hatten, dass der ,,gottliche Erloser ihm
diese ,,Unfehlbarkeit” zuspricht und alle Nachfolger mit diesem Dogma
ausgestattet sein sollen.

Es erstaunt nicht, dass der Originaltext der dogmatischen Konstituti-
on dies explizit auch zum Ausdruck bringt. »Die endgiiltigen Entschei-
dungen des Romischen Papstes sind aus sich heraus und nicht aufgrund

221 siehe hierzu: www.wikipedia.org/wiki/syllabus-errorum/...

222 Zitat aus: ,Der Spiegel“ 37/1979.

1P 216.73.216.96, am 20:40:35,

. © Urhebermechtiich geschtzter Inhalt.
tersagt, m mit, flir oder in Ki-Syster



https://doi.org/10.5771/9783828872233

WENN DIE SPIELWEISE EINER FUSSBALLMANNSCHAFT ZU BEHABIG WIRKT ...

der Zustimmung durch die Kirche unabénderlich ... Und wenn sich je-
mand herausnehmen sollte, ... dieser Entscheidung zu widersprechen,
so sei er ausgeschlossen«. Der Theologe Ludwig Ott behauptet in seinem
Standardwerk, dass der Heilige Geist im Spiel gewesen sei und meint,
»der Grund der Unfehlbarkeit ist der iibernatiirliche Beistand des Heili-
gen Geistes, der den obersten Lehrer der Kirche vor Irrtum bewahrt«*>.

Soist es nur folgerichtig, dass der Vatikan diesen ,,Kirchenfiirstenam
3. September des Jahres 2000 seligsprach.

Da geht also ein Mensch hin, zugegebenermafien ein theologisch vor-
gebildeter Mensch, der jedoch genauso wie du und ich mit seinen Unzu-
linglichkeiten zu kimpfen hat, der menschliche Bediirfnisse entwickelt,
sogar Bediirfnisse, die er als Kleriker der Kirche verdrangen muss, der
Gesundheit und Krankheit erlebt, der seine Notdurft verrichtet wie je-
dermann, dieser Mensch behauptet nun, nur er wisse und diirfe fiir alle
Menschen dogmatisch festlegen, was denn der ,,géttliche Erloser gesagt
haben wiirde, wenn er denn noch leben wiirde oder gesagt haben wollte,
wenn er noch dazu gekommen wire. Nur er weif3, dass der angebliche
Schopfer dieser Erde genau ihn mit Fahigkeiten ausgestattet wissen will,
die ihn befdhigen, etwas zu einer Glaubenswahrheit zu erheben, was er
selbst zu sagen nicht mehr in der Lage war.

Auch Kardinal Miiller kennt das Wissen um das Papstamt und sagt,
dass die pdpstliche Autoritit, die in der Nachfolge Petri steht, »jeder
theoretischen Begriindung durch die Schrift und aus der Uberlieferung
vorausgeht«®,

Was er auch tut, dieser Papst, kraft seines Amtes, die Aussagen der Bi-
bel sind allemal nachrangig.

Papst Pius IX erlitt allerdings im Jahre 1870 Schiffbruch, zumindest
bezogen auf seine weltliche Macht. Kaum waren die Dogmen in der Welt,
zogen die Franzosen nur ein paar Wochen spiter ihre rémischen Schutz-
truppen ab und die konigstreuen Italiener eroberten den Kirchenstaat in
kurzer Zeit. Der Papst war seine weltliche Macht los und zog sich hinter
die Mauern des Vatikan zuriick. Er verlieff den Vatikan nicht mehr, bis
zu seinem Tode im Jahre 1878.

Die Teilnehmer an der Eroberung und Einnahme des Kirchenstaates
hatte er vorher noch mit dem Kirchenbann belegt und er verbot auch

223 Ludwig Ott, Grundriss der Dogmatik, a.a. O., Seite 347.
224 Gerhard Kardinal Miiller, Katholische Dogmatik, a.a. O., Seite 617.

| 217

1P 216.73.216.96, am 20:40:35,

. © Urhebermechtiich geschtzter Inhalt.
tersagt, m mit, flir oder in Ki-Syster



https://doi.org/10.5771/9783828872233

WENN DIE SPIELWEISE EINER FUSSBALLMANNSCHAFT ZU BEHABIG WIRKT ...

218 |

im Jahre 1874 den italienischen Katholiken die Teilnahme an den demo-
kratischen Wahlen.

Beim 2. Vatikanischen Konzil (1962 bis 1965) horte sich das dann al-
les ganz anders an. In seiner Konstitution ,Lumen gentium® formulier-
te Papst Paul VI zum Thema Unfehlbarkeit des Papstes im Jahre 1964 es
so: »Die Gesamtheit der Glaubigen ... kann sich nicht irren«.

Jurgen Werbick beschreibt: »Das Unfehlbarkeitsdogma des 1. Vatikani-
schen Konzils gilt ... als der traditionalistische, wenn nicht gar fundamen-
talistische Stindenfall der katholischen Kirche am Beginn der Moderne«.

Doch auch die Konzilsteilnehmer des 2. Vatikanischen Konzils blie-
ben dabei, die Wirklichkeit der Kirche sei eine Wirklichkeit mit hierar-
chischer Struktur und einem ,,mystischen Leib“. Die katholische Kirche
sollte aber auch den Weg Christi in Armut gehen. Davon ist jedoch trotz
aller Gesten des heutigen Papstes nicht viel zu sehen.

Schon Anfang des 21. Jahrhunderts schitzte der Sozialwissenschaftler
Carsten Frerk das Vermdégen der Kirche allein in Deutschland auf circa
270 Milliarden Euro**. Die Kirche mdchte zwar an den Idealen der Berg-
predigt festhalten, sie hat jedoch auch nach ihren eigenen Aussagen den
Bedingungen der ,,irdischen Realitit“ Rechnung zu tragen.

Mittlerweile erkennt die Kirche andere religiése Vorstellungen oder
Religionsgemeinschaften auch an, weifd sich aber gottlob auf der siche-
ren Seite. Wihrend die anderen, wenn auch im Schatten und in Bildern,
noch nach Gott suchen, hat sie den rechten Glauben bereits gefunden.
Ganz exklusiv, nur sie und so driickt sie das dann auch aus: »Christus ist
das Haupt des Leibes, der Leib aber ist die katholische Kirche«*”.

Den protestantischen Kirchen ist diese Exklusivitét leider nicht ge-
geben, denn aus katholischer Sicht fehlt ihnen das »giiltige Episkopatx.
Das fehlende Bischofsamt ist der Defekt, mit dem sie zu leben hat, vor
allem ein Bischofsamt mit voller apostolischer Sukzession. Will heif3en,
ihnen fehlt das, was man eine Thronfolge nennt, beginnend von Chris-
tus iiber die Apostel bis zu den heutigen Bischofen in ununterbroche-
ner Reihenfolge.

Eine solche Betrachtungsweise ist historisch gesehen natiirlich blan-
ker Unsinn, eine ununterbrochene Folge der Amtstréger hat es nie ge-

225 Jirgen Werbick, Grundfragen der Ekklesiologie, a.a. O., Seite 178.

226 Siehe hierzu:
www.wikipedia.org/wiki/vermoegen_der_roemisch-katholischen_ Kirche/...
227 Katechismus der katholischen Kirche, a.a. O., Seite 238.

1P 216.73.216.96, am 20:40:35,

. © Urhebermechtiich geschtzter Inhalt.
tersagt, m mit, flir oder in Ki-Syster



https://doi.org/10.5771/9783828872233

WENN DIE SPIELWEISE EINER FUSSBALLMANNSCHAFT ZU BEHABIG WIRKT ...

geben. Der Theologe Jiirgen Werbick kldrt uns auf: »Es miisse endlich
theologisch folgenreich eingestanden werden, das das formal-juristische
Verstandnis der Sukzession ... eine Fiktion ist«**®,

Auch sei der Protestantismus, wie viele andere christliche Gemeinschaf-
ten nicht Kirche im eigentlichen Sinne, so Papst Johannes Paul Il in seiner
Erklarung ,,Dominus Jesus“ aus dem Jahre 2000, weil sie »die vollstin-
dige Wirklichkeit des eucharistischen Mysteriums nicht bewahrt habe«.

Was soll man zu einer solchen Formulierung nur sagen: die vollstin-
dige Wirklichkeit eines Mysteriums?

Doch einen anderen Weg zum Heil gibt es nicht, da ist sich die Kir-
che sicher und das Dogma ist sehr deutlich:

»Die Zugehorigkeit zur Kirche ist fiir alle Menschen heilsnotwen-
dig«.

Diese Sichtweise des Klerus der katholischen Kirche auf die Welt erklart

auch, wieso es zu den unverstdndlichen Formulierungen und peinlichen

Entgleisungen vom damaligen Papst Benedikt XVI bei seinem Besuch

2007 in Lateinamerika kommen konnte. Dort hatte er doch bei der Er-
offnung der lateinamerikanischen Bischofskonferenz im brasilianischen

Aparecida erklért, mit der Verkiindigung des Evangeliums sei den Urein-
wohnern keine fremde Kultur aufgezwungen worden. Vielmehr »hitten

die Indianer die Christianisierung still herbeigesehnt«.

Menschenrechtler sprachen von einer ethnozentrischen, rassistischen
und wenig respektvollen Sicht auf die indigenen Kulturen Lateinamerikas.

Es dréangt sich die Frage geradezu auf, wie die Kirche zu so einer dog-
matisch gefestigten Behauptung zur Griindung ihrer Institution kom-
men konnte. Es gibt hdufig Fragen, die offensichtlich nicht nur einfach
zu stellen sind, sondern die auch, entgegen der Ansicht der Theologie,
recht einfach zu beantworten sind. Diese Beantwortung fillt jedoch an-
ders aus, als es die Dogmatik der Kirche vorgibt. Jesus hat diese romisch-
katholische Kirche nicht gegriindet. Punkt. Anders lautende Aussagen
entbehren, wie wir gesehen haben, jeder Grundlage.

Angesichts einer solchen GrofSorganisation mit weit iiber einer Milli-
arde Mitglieder weltweit darf man es sich aber nicht zu einfach machen.
War vielleicht doch eine gottliche Fligung im Spiel? Soweit man die his-
torische Entwicklung betrachtet, wird iiberdeutlich, dass immer Men-

228 Jiirgen Werbick, Grundlagen der Ekklesiologie, a.a. O., Seite 111.

| 219

1P 216.73.216.96, am 20:40:35,

. © Urhebermechtiich geschtzter Inhalt.
tersagt, m mit, flir oder in Ki-Syster



https://doi.org/10.5771/9783828872233

WENN DIE SPIELWEISE EINER FUSSBALLMANNSCHAFT ZU BEHABIG WIRKT ...

schen am Werke waren. Menschen, die zwar von sich behaupteten, ei-
nen besonderen Zugang zum Géttlichen zu haben, die aber so handelten,
wie dies Menschen eben tun. Interessengeleitet, machtbesessen, zuwei-
len iiber Leichen gehend oder auch menschenfreundlich, nach dem Heil
suchend und dem Irrtum unterliegend.

Auf Jesus als den Stifter einer Kirche kann sich jedenfalls niemand be-
rufen! Dies schwant auch dem noch aktiven Pfarrer Rainer Maria Schief3-
ler der Miinchner Heilig-Geist-Gemeinde, der in seinem aktuellen Buch
ausfiihrt: »Christus war der Allerletzte, der an die Griindung einer Amts-
kirche oder die Formulierung eines Katechismus oder an Enzykliken und
Synoden gedacht hitte ... Dass es die katholische Kirche automatisch
ewig geben muss, ... halte ich fiir einen folgenschweren Irrtum ... Es
koénnte auch sein, dass die Menschen finden, 2000 Jahre seien genug«*.

Doch Gerhard Kardinal Miiller, der zeitweise mafigebende Theologe
der Kurie in Rom, weif es wieder einmal besser und er glaubt, dass die
Kirche keine von Menschen gegriindete Religionsgemeinschaft ist, son-
dern dass sie ein von Gott gestiftetes Mysterium der Einheit der Men-
schen mit Gott ist. Wie man es auch dreht und wendet, die Tatsache bleibt,
dass dieses Mysterium menschlichem Geist entsprungen ist. Der Apo-
stel Paulus und nachfolgende Kirchenviter entwickelten die Lehre von
der Kirche und legten Dogma fiir Dogma in Synoden und Konzilien fest.

Wenn das Wesen der Kirche nur als Mysterium des Glaubens voll er-
fasst werden kann, dann wird es auch ein Mysterium der Kleriker blei-
ben, das von ihnen in einer eigenartigen Bildersprache und mit seltsa-
men Formulierungen wie: ,,Braut Christi, ,,Schiff Petri“ oder ,,Herde
Gottes®, umschrieben wird.

Den Menschen ist sie nicht zu vermitteln, diese Diskrepanz zwischen
den Vorstellungen des Predigers Jesus in der Bibel und der kirchlichen
Groflorganisation, so wie sie sich heute darstellt. Doch der Klerus halt
verdrossen an allen Dogmen fest.

Bis weit in das 20. Jahrhundert hinein ist es den Theologen doch tat-
sachlich gelungen, durch Sprachbilder wie ,Weinberg des Herrn', ,,Leib
Christi“ oder ,Tempel des Heiligen Geistes“ einer groflen Zahl von Men-
schen eine solche angebliche Wahrheit zu vermitteln. Dies war jedoch
nur moglich, wie Franz Buggle es beschreibt, durch eine »umfassende
Desinformation einen Zustand weitgehender Uninformiertheit, ja man

229 Rainer M. SchiefSler, Himmel, Herrgott, Sakrament, Kosel Verlag, Miinchen
2018, Seite 21.

220

1P 216.73.216.96, am 20:40:35,

. © Urhebermechtiich geschtzter Inhalt.
tersagt, m mit, flir oder in Ki-Syster



https://doi.org/10.5771/9783828872233

WENN DIE SPIELWEISE EINER FUSSBALLMANNSCHAFT ZU BEHABIG WIRKT ...

kann es so hart formulieren, eine weitgehende Infantilisierung des reli-
giosen Wissensstandes auch bei sogenannten ,,Gebildeten®«.

Man schaut sich um. Steht auf dem Petersplatz in Rom und betrach-
tet die irdische Realitdt. Dieses imposante Gebédude, diese beeindrucken-
de Architektur, dieser Platz. Auch und gerade gegen Abend, wenn der
Lirm des Stralenverkehrs und die Sirenen der Polizeifahrzeuge abge-
nommen haben und wenn die Touristen in die Stadt ,,eingetaucht® sind.
Diese kulturelle Fiille, sie ist geradezu tiberwiltigend, diese beeindru-
ckende menschliche Leistung, dieser kulturhistorisch bedeutsame Ort
der Menschheit, man kommt sich ganz klein vor, als Mensch, als ,,ar-
mer Siinder, vor so viel irdischer Herrlichkeit. Eine von Menschen ge-
schaffene Prachtentfaltung, aus reiner Glaubensiiberzeugung. Zur gro-
Beren Ehre Gottes ... oder sollte man doch besser sagen, zur grofleren
Ehre der Kurie?

Kann ein Gott dies denn alles gewollt haben, soviel Pracht und Herr-
lichkeit im Diesseits, soviel Autoritdt und Geltung, soviel Ansehen und
Vermégen, angesichts des vielen Elendes in der Welt? Doch, der Gott der
Christenheit muss es gewusst haben, nicht als Mensch, wohl aber als Gott ...

Man mag nicht daran denken, es nimmt einem die Erhabenheit des
Augenblicks. Wie die gigantischen Kosten dieses Dombaus finanziert
wurden, wie der ,,Peterspfennig® eingetrieben wurde, wie der schwung-
hafte Handel und Verkauf der Ablassbriefe betrieben wurde, wie dies
zwar nicht der alleinige Grund, aber ein wesentlicher Anlass fiir Luther
war, seine Thesen zu formulieren, wie dies zur Reformation fiithrte, wie
dies dann halb Europa in den 30-jdhrigen Krieg stiirzte, der als Religi-
onskrieg begann und ganze Landstriche in Schutt und Asche legte, wie
dieser Kampf der Konfessionen zu Millionen von Toten und Verwunde-
ten fiihrte, und, und, und ...

Man hilt einen Moment inne ... und es fillt einem der Wanderpre-
diger am See Genezareth ein. Der Unterschied, ja der Widerspruch zum
Jesus der Bibel, er ist so eklatant, er ist so augenfillig. Eine solche Macht-
fulle iiber Glaubige, eine solche Hierarchie, ein solcher Luxus, eine sol-
che Prachtentfaltung, kann er sich nicht ausgedacht haben, kann er sich
nicht vorgestellt und auch nicht gewollt haben.

230 Franz Buggle, Denn sie wissen nicht, was sie glauben, Alibi Verlag,
Aschaffenburg 2012, Seite 413.

1P 216.73.216.96, am 20:40:35,

. © Urhebermechtiich geschtzter Inhalt.
tersagt, m mit, flir oder in Ki-Syster

221


https://doi.org/10.5771/9783828872233

WENN DIE SPIELWEISE EINER FUSSBALLMANNSCHAFT ZU BEHABIG WIRKT ...

222 |

Hier hat sich tiber die Jahrhunderte hinweg eine Institution etabliert mit
monarchischen Ziigen, mit Machtgehabe, nicht mit Gebet, sondern vor
allem mit Intrigen, mit Gewalt, mit Krieg und Folter, mit Blut und Verrat.

Wo ist der Ursprung geblieben, der Anfang, der Prediger mit seinen
Jiingern? Er verschwindet angesichts der Médnner in unterschiedlich ge-
tarbten ,,Frauenkleidern®, angesichts der Marmorstatuen, der Gemilde
und der Mauern des Vatikan.

Wenn sich heute lirmend Touristenmassen durch die Vatikanischen
Museen schieben, sich unangemessen mit halb versteckten Smartphones
in der Sixtinischen Kapelle gebdrden und trotz der Ermahnungen der auf-
sichtsfithrenden Geistlichkeit keine Ruhe einkehrt, dann unterscheidet
sich dieser Ort nicht von anderen Sehenswiirdigkeiten auf dieser Welt.
Dann wird klar, hier handelt es sich nicht um einen vermeintlich gehei-
ligten Ort, sondern auch nur um eine einzigartige, kulturhistorisch be-
deutsame Stitte, die ihre Vergangenheit hatte, aber keine Zukunft. Die
nicht mehr gldubig ergriffen betrachtet wird, sondern von Touristen be-
sichtigt wird, wie der Eiffelturm, die Chinesische Mauer, wie der Kreml
oder das Schloss Windsor.

Die Ideale des Wanderpredigers sind vergessen, man tragt dann doch
eher der irdischen Realitdt Rechnung.

Aus der Schrift lasst sich fiir die ,,Gemeinschaft der Glaubigen nur
Armut herauslesen, Verzicht, Ndchstenliebe und Barmherzigkeit. Alles
keine Kategorien mehr, die eine heutige Gesellschaft anstrebt. Aus den

Ausfihrungen und kommentierenden Anmerkungen der Theologen zur
Griindung einer Kirche und zum Wirken Jesu, aus der Begleitliteratur
zur Bibel und Kirche, aus dem Katechismus und der Dogmatikliteratur
ist rein gar nichts zu entnehmen. Dort findet man nur Worthiilsen, kom-
plizierte Wortgebilde, Wissenschaftsgeschwurbel und Unverstindlich-
keiten, statt sich zu orientieren am 1. Korintherbrief des Paulus (14,19):
»In der Gemeinde will ich lieber fiinf Worte mit meinem Verstand reden,
um auch andere zu unterweisen als zehntausende Worte in Zungen ...«.

Selbst Hans Kiing, dem ehemaligen Theologieprofessor aus Tiibin-
gen, ist es schon aufgefallen: »Theologen verstehen es bisweilen beson-
ders gut, in Wesentlichem um die Sache herumzureden, statt sie beim
Namen zu nennen«*.

Beispielhaft, ich kann es dem Leser nicht ersparen, die Ausfithrun-
gen des Fundamentaltheologen Jiirgen Werbick zur Sendung Jesu. Was

231 Hans Kiing, Das Christentum, a.a. O., Seite 42.

1P 216.73.216.96, am 20:40:35,

. © Urhebermechtiich geschtzter Inhalt.
tersagt, m mit, flir oder in Ki-Syster



https://doi.org/10.5771/9783828872233

WENN DIE SPIELWEISE EINER FUSSBALLMANNSCHAFT ZU BEHABIG WIRKT ...

wirklich seine Sendung war, formuliert er so: »In Absetzung vom her-
kommlich-neuscholastischen, instruktionstheoretischen oder informa-
tionstheoretischen Offenbarungsverstindnis, das am Modell der Uber-
tragung einer heilswichtigen Information zur Rettung der Siinder aus
dem ewigen Verderben bzw. der entsprechenden Lehre vom Informan-
ten Gott auf den Adressaten Menschheit hin orientiert ist, geht man hier
von einer Selbstoffenbarung Gottes aus: Gott zeigt sich den Offenbarungs-
zeugen als zu ihrem Heil Handelnder; zugleich bezieht er sie in seinem
Heiligen Geist auf den von ihm initiierten und getragenen Handlungs-
zusammenhang Gottesherrschaft ...«

Verstandlich ist diese Sprache nicht, soll sie wohl auch nicht.

Wie sagt es Ralf Miggelbrink, »der Glaube der Kirche ist zunehmend
der Glaube der Kleriker, dem der Glaube des ,einfachen Volkes® ... zu-
geordnet ist«,

Die Bundesbiirger wiirden ja gerne ,,die Kirche im Dorf “lassen, doch
hineingehen, gar am Sonntag zum Gottesdienst, dafiir gibt es kaum einen
Grund, héchstens noch, um einen Raum der Ruhe zu finden, in der Hek-
tik der Grof3stadt, so zwischen zwei Besuchen eines Shopping-Centers.

Vermeintlich gottliches Handeln wird sicher nicht durch die Kleri-
ker erfahren, nicht im Kirchenschiff durch Predigt, Bekenntnisse und
Liturgie und nicht durch Gebote, hierarchische Unterordnung und Ge-
horsam gegeniiber der Kirche.

Auch nicht durch das Singen von Liedern, deren Texte hiufig die Ab-
sicht der Kirche allzu deutlich erkennen lassen: »... ich will die Kirche
horen. Sie soll mich allzeit glaubig sehen und folgsam ihre Lehren ...«

Die Botschaft ist hohl geworden, ist eine Hilfskonstruktion im Rahmen
der Liturgie, ohne Fundament, bleibt unverstandlich und hat tatsachlich
nicht mehr die Lebensverhéltnisse der Menschen im Blick.

Auch scheint die Diskrepanz zwischen den ,,Laien” und den z6libatar
lebenden, wissenschaftlich gebildeten Absolventen einer Seminarausbil-
dung immer gréfer zu werden. So werden notwendigerweise Gemeinden
bei schwindenden Mitgliederzahlen zu sogenannten Pastoralverbiinden
zusammengelegt und die Kirche bleibt weitgehend auf die ,,Uberhéhung®
biirgerlicher Feiern reduziert.

Vielleicht hat ja der Miinchner Pfarrer SchiefSler Recht und die Men-
schen sagen sich, 2000 Jahre sind genug. Dann bliebe am Ende nur noch

232 Jirgen Werbick, Grundfragen der Ekklesiologie, a.a. O., Seite 122.
233 Ralf Miggelbrink, Einfithrung in die Lehre von der Kirche, a.a. O., Seite 149.

| 223

1P 216.73.216.96, am 20:40:35,

. © Urhebermechtiich geschtzter Inhalt.
tersagt, m mit, flir oder in Ki-Syster



https://doi.org/10.5771/9783828872233

WENN DIE SPIELWEISE EINER FUSSBALLMANNSCHAFT ZU BEHABIG WIRKT ...

224 |

die humorvolle Anekdote: »Der Papst steht vor der Himmelstiir. Petrus
empfingt ihn. Der Papst sagt: ,,Ich bin der Stellvertreter Gottes auf Er-
den, lass mich rein® Petrus erwidert: ,Gottes Vertreter auf Erden, kenne
ich nicht, aber ich kann ja mal den Chef fragen® Petrus fragt also Gott,
doch dieser kennt den Mann auch nicht. ,,Ich schicke mal meinen Sohn,
vielleicht kennt der ihn® Jesus vergewissert sich des Mannes vor der Him-
melstiir, kommt grinsend zuriick und sagt zu Petrus: ,,Du, der kleine Fi-
scherverein, den wir damals gegriindet haben, den gibt es immer noch®«.

Allerdings wire dieser Verein nicht nur der élteste, sondern auch der
reichste auf der Welt.

1P 216.73.216.96, am 20:40:35,

. © Urhebermechtiich geschtzter Inhalt.
tersagt, m mit, flir oder in Ki-Syster



https://doi.org/10.5771/9783828872233

9  Wenn der Mensch beim
Computerspiel Punkte sammelt ...

Wer wollte das nicht? »Alt wie ein Baum mochte ich werden, genauso
wie der Dichter es beschreibt«. Dieser Anfangstext eines Liedes der ehe-
maligen DDR-Rockband ,,Puhdys“ aus dem Jahre 1976 beschreibt die
ewige Sehnsucht der Menschheit nach einem langen und erfiillten Le-
ben und das selbstverstindlich bei guter, um nicht zu sagen ,,strotzen-
der® Gesundheit.

Schon im uralten Gilgamesh-Epos der Sumerer aus der Zeit um 1900
vor Chr. in Mesopotamien wird ein Kénig Uruk beschrieben, der bei
der Suche nach einem Lebenskraut iiber die gesamte Erde wandert, um
ewige Jugend und ein langes Leben, gar die Unsterblichkeit, zu erlangen.
Doch auch er wird eines Besseren belehrt. Das ewige Leben bleibt den
Gottern vorbehalten, wiahrend die Menschen dem Tod nicht entrinnen
konnen. Der Tod kommt, so sicher wie das Amen in der Kirche, bei dem
einen frither, dem anderen spéter, aber immer mit todlicher Sicherheit.

Es gilt das Gesetz der Natur vom Werden und Vergehen, dem selbst-
verstdandlich auch der Mensch als Teil der Natur unterliegt.

Auf diese groflen Fragen des menschlichen Lebens hat leider auch
die Wissenschaft bis heute keine Antwort. Woher wir kommen, wohin
wir denn gehen und was dieses irdische Leben denn eigentlich soll. Wie
sich fiigen, sich gar anfreunden, mit dieser verteufelten Endlichkeit der
menschlichen Existenz.

Am Ende bleibt leider nur die Erkenntnis, dass nach dem Tode die
Zellen des Korpers abgebaut werden, wir wieder zu ,,Staub“ werden und
wir uns als Teil des schier unendlichen Universums begreifen miissen.
Auch wenn es nur schwer zu ertragen ist, die Vergénglichkeit ist Teil des
menschlichen Lebens und sie betrifft jeden. Eine dariiber hinausgehende
Vorstellung von einem Leben nach dem Tode, von einem angeblich hé-

| 225

1P 216.73.216.96, am 20:40:35, © Urhebermechtiich geschitzter Inhak &
tersagt, m mit, flir oder in Ki-Syster



https://doi.org/10.5771/9783828872233

WENN

DER MENSCH BEIM COMPUTERSPIEL PUNKTE SAMMELT ...

226 |

heren Sinn der menschlichen Existenz, ein solcher Tatbestand ist nicht
auszumachen. Auch gibt es kein nach dem Tode zu erreichendes Ziel
oder gar einen Zustand in irgendwelchen himmlischen Spharen, den es
anzustreben gilt. Nach dem Tode ist einfach alles aus.

Da aber gerade im Tode das Ritsel der menschlichen Existenz eine Di-
mension erreicht, die dem eigenen Vorstellungsvermégen nicht zugéng-
lich ist, sucht der lebende Mensch zu allen Zeiten und in allen Kulturen
nach dem Sinn und nach Erkldrungen. Doch er findet nichts weiter als
die Tatsache, dass sein Leben ziemlich bedeutungslos ist.

Und mehr noch, er sucht nach einer Moglichkeit oder wenigstens
nach einer Hoftnung darauf, dass es etwas gibt, das diese irdische Exis-
tenz tiberdauert. Der Journalist Peter Henkel spricht davon, dass der
Mensch immer wieder auf »den Gedanken des Unendlichen verfillt, auf
die Existenz eines Vollkommenen, der ihm die Hand reicht und ihn vor
dem Sturz ins Nichts bewahrt«?+.

Es ist der Tod selbst, der immer wieder die Frage nach dem Leben
jenseits des Todes aufwirft. Frither oder spéter sucht jeder Mensch nach
einer plausiblen Antwort. Doch diese Fragestellungen sind nicht nur so
alt wie die Menschheit, sondern sie sind auch unbeantwortet seit Anbe-
ginn des bewusst gefiihrten menschlichen Lebens.

Die Suche nach dem tieferen Sinn, die verstdndliche Sehnsucht, die
Hoffnung, dass nach dem Tode doch nicht alles aus ist, sie treibt die
Menschen um.

Der Homo sapiens scheint geradezu unfihig zu sein, sich seine eige-
ne Nichtexistenz vorstellen zu kdnnen. Dass man nicht mehr da ist, ein-
fach so, ohne Grund, der Gedanke widerstrebt zutiefst.

So entwickelt sich bei den meisten Menschen das Bediirfnis, diesen
Angst machenden Zustand aufzuheben, an eine Instanz zu glauben, die
ein Weiterleben nach dem Tode verspricht. Es entfaltet sich ein geradezu
unbéndiges Verlangen nach den méglichen Angeboten der Religionen.

Diese Angebote formulieren Antworten, zumeist sehr dogmatische
Antworten auf die Grundfragen nach dem Lebenssinn, nach dem Tod
und nach dem ,,ewigen“ Leben. Auch das Christentum bietet ein religio-
ses Weltbild, das vielen Menschen eine Perspektive tiber den Tod hinaus
liefert und Trost vermittelt. Auch wenn dieses Bild Vernunftargumenten
oder gar wissenschaftlichen Forschungen nicht zugénglich ist, so bietet

234 Peter Henkel, Ach, der Himmel ist leer, Frieling Verlag, Berlin, 3. Auflage 2010,
Seite 151.

1P 216.73.216.96, am 20:40:35,

. © Urhebermechtiich geschtzter Inhalt.
tersagt, m mit, flir oder in Ki-Syster



https://doi.org/10.5771/9783828872233

WENN DER MENSCH BEIM COMPUTERSPIEL PUNKTE SAMMELT ...

es doch denen Hilfe, die daran glauben und so mit der Tatsache des To-
des besser fertig werden kénnen.

Die katholische Kirche hat zudem eine spezielle Antwort parat. Sie
verspricht nicht nur ein Leben nach dem Tode, sondern sogar ,,die Auf-
erstehung des Fleisches®. Der Katechismus fiir die Glaubigen driickt es
so aus: »Das christliche Credo unseres Glaubens ... gipfelt in der Ver-
kiindigung, dass die Toten am Ende der Zeiten auferstehen und dass es
ein ewiges Leben gibt«*.

Besser kann die Losung nicht ausfallen, wenn sogar nach dem Tode
nicht nur »die unsterbliche Seele weiterlebt, sondern auch unsere sterbli-
chen Leiber wieder lebendig werden« (Rom 8,11), ja dann ist doch alles gut.

Doch so einfach ist es mit dem ewigen Leben nun auch wieder nicht.
Die Vorstellung vom Lebendigwerden des sterblichen Leibes ist bei Licht
betrachtet alles andere als tréstlich. Die Vorstellung von einer Seele, die
getrennt vom Leib existieren soll und die unsterblich ist, macht die kirch-
liche Lehre von den letzten Dingen nicht gerade verstidndlicher. Die ka-
tholische Kirche verspricht das Heil, das ewige Leben nach dem Tode, nur
unter bestimmten Bedingungen. Die kirchliche Zusage erfolgt nur dann,
wenn der Gldubige sich bestimmten Vorschriften und Regeln, festgeleg-
ten Riten und Glaubensgrundsitzen unterwirft. Sonst wird das nichts
mit dem ewigen Leben, das als erfreulich nur fiir die beschrieben wird,
die sich an die dogmatischen Vorgaben der Kirche halten.

So hat man sich als katholischer Christ zundchst einmal damit ver-
traut zu machen, dass der Tod nicht nur ein natiirlicher Prozess des Ab-
sterbens von korperlicher Materie ist, sondern dass er auch und vor al-
lem eine Folge der bereits beschriebenen Erbsiinde ist.

Biologisch gesehen, eine gewaltige Fehleinschdtzung, denn Alterung
und Absterben sind seit Beginn des Lebens auf dieser Erde eine zwin-
gende Notwendigkeit.

Auch auf die Gefahr hin, dass ich mich wiederholen muss, an der ur-
alten Geschichte von Adam und Eva im Paradies, an der sogenannten
Apfelgeschichte kommen wir auch jetzt nicht vorbei.

Das Dogma der Kirche verpflichtet den katholischen Christen zu
glauben:

»Der Tod ist in der gegenwdrtigen Heilsordnung eine Straffolge
der Siinde«.

235 Katechismus der katholischen Kirche, a.a. O., Seite 284.

| 227

1P 216.73.216.96, am 20:40:35,

. © Urhebermechtiich geschtzter Inhalt.
tersagt, m mit, flir oder in Ki-Syster



https://doi.org/10.5771/9783828872233

WENN DER MENSCH BEIM COMPUTERSPIEL PUNKTE SAMMELT ...

228 |

Wir miissen also sterben, nicht weil wir dem natiirlichen Prozess vom
Leben und Sterben unterliegen, sondern weil der Mensch im Paradies
seine Unschuld verloren hat und nach der reinen Lehre deshalb mit der
Erbsiinde belastet ist, die der gesamten Menschheit von nun an anhat-
tet. Der Katechismus sagt es ebenfalls: »Der Tod ist die Folge der Siinde
und das Lehramt der Kirche lehrt ... dass der Tod in die Welt gekom-
men ist, weil der Mensch gesiindigt hat«*.

Man stelle sich einmal vor, dieser Fehltritt der ersten Menschen sei
nicht passiert, nicht auszudenken. Wir wiren alle friedlich im Paradies,
man kdme nach Schitzungen bis heute auf circa 100 Milliarden Men-
schen. Doch leider miissen wir nun mit dem Tod als Strafe Gottes leben
lernen. Die Theologin J. Rahner beschreibt es so: »Der Tod erhalt da-
durch eine eigenartige Doppeldeutigkeit, in dem er sowohl natiirliches
Ende des irdischen Lebens ... als auch Straffolge der Siinde ist, ebenso
Heil und Unheil, Tat des Glaubens und Siindenstrafe«*.

Die Kirche geht nach wie vor davon aus, dass der Mensch vor dem
sogenannten Siindenfall eine Unsterblichkeit besaf$ und diese fiir die
gesamte Menschheit gedacht war. Vereinzelt geben Theologen heute al-
lerdings auch zu, dass diese Interpretation sicherlich Schwierigkeiten be-
reitet. Die Begriindung fiir diesen Glaubensgrundsatz sollen Bibeltexte
liefern (Gen. 2,17), die allerdings fiir diese Frage auch keinen schliissi-
gen Beweis erbringen kénnen. Fiir wen der Tod des Menschen als Folge
der Siinde eindeutig ist, das ist Paulus (Rém. 5,12), der Mann, der sich
selbst zum Apostel ernannt hat und der seine Visionen von Jesus herleitet.

Wir Christen sollen zwar durch die Taufe und den Tod des Wander-
predigers Jesus von dieser Ursiinde befreit worden sein, doch die Kirche
lasst uns trotzdem sterben.

Wie dem auch sei, es ist nun einmal ausgemacht, dass wir alle sterben
miissen und darauf hoffen sollen, dass die Zusagen der Theologen tiber
ein Leben danach zutreffend sind. Wie dies dann angeblich aussieht, ist
selbstverstandlich in den dogmatischen Schriften der katholischen Kir-
che exakt festgelegt.

Die Kirchenviter des frithen Christentums fithrten einen Seelenbe-
griff ein, den sie aus der Mythologie der Griechen und Romer tibernom-
men hatten. Was zundchst kein fundamentaler Bestandteil der christli-

236 Katechismus der katholischen Kirche, a.a. O., Seite 288.

237 Johanna Rahner, Einfithrung in die christliche Eschatologie, Herder Verlag,
Freiburg, 2. Auflage 2016, Seite 184.

1P 216.73.216.96, am 20:40:35,

. © Urhebermechtiich geschtzter Inhalt.
tersagt, m mit, flir oder in Ki-Syster



https://doi.org/10.5771/9783828872233

WENN DER MENSCH BEIM COMPUTERSPIEL PUNKTE SAMMELT ...

chen Theologie in den Anfingen des Christentums war, wird erst durch
den Einfluss der griechischen Philosophie zum Inhalt der christlichen
Lehre. Auch die hebriischen Schriften aus dem ersten Jahrtausend vor
Christus hatten kein Interesse an einem Ubergang der Seelen in ein To-
tenreich. Bei den Juden réchte sich Gott fiir die Siinden ganz irdisch
durch Zerstérung, Plagen und Vertreibung.

Der griechische Philosoph Platon grift die Vorstellung aus dem &gyp-
tischen Kulturkreis von einem Totengericht auf und sprach von einem
Jenseits, in dem sich die Seelen befinden.

»Alte Volker hatten mit der Seele schon eine gewisse Erfahrung: Fiir
die Helden Homers in der Mythologie der Griechen war mit dem Tod in
der Schlacht nicht alles aus. Es 16ste sich die Seele und ging in den Ha-
des. Sie war ein schwaches Abbild des Getdteten, sein Schatten«*®, sagt
der Philosoph Kurt Flasch.

Fir die frithen Christen war eine solche Theologie von einer Seele,
die sich nach dem Tod vom Leib trennt nicht vorstellbar und auch nicht
notwendig. Sie hofften ja auf die baldige Wiederkehr ihres auferstande-
nen Propheten, der aufgefahren war und zuriickkehren wollte, zu rich-
ten die Lebenden und die Toten.

Doch er kam nicht. Viele Christen starben ohne die Wiederkehr Jesu
erlebt zu haben. Es musste daher ein Ausweg gefunden werden, eine bi-
blisch begriindbare Losung fiir diese toten Christen. Thnen war verspro-
chen worden, dass sie als getaufte, von allen Stinden befreite, in das ewi-
ge Himmelreich kommen wiirden. Die Philosophie der Griechen und
Romer bot nun diesen Ausweg. Nach dem Tode sollte die Trennung von
Leib und Seele erfolgen und die unsterbliche Seele dann in den Himmel
aufgenommen werden. Zumindest war das die Hoffnung.

Diese Idee der Unsterblichkeit der menschlichen Seele wurde so zu
einem wesentlichen Teil der kirchlichen Lehre, obwohl die Bibeltexte in
Wahrheit an keiner Stelle eine solche Trennung des Leibes von der See-
le formulieren.

Die Naherwartung Jesu, seine Wiederkehr, wurde zu den Akten gelegt,
obwohl sie doch die Anfangszeit des Christentums so stark geprigt hatte.

So wurde die Vorstellung vom individuellen Tod des Christen mit der
nachfolgenden Trennung der unsterblichen Seele vom Leib, zum Trost
fiir jeden, der noch vor der Wiederkunft Christi starb.

238 Kurt Flasch, Warum ich kein Christ bin, a.a. O., Seite 235.

| 229

1P 216.73.216.96, am 20:40:35, © Urhebermechtiich geschitzter Inhak &
tersagt, m mit, flir oder in Ki-Syster



https://doi.org/10.5771/9783828872233

WENN DER MENSCH BEIM COMPUTERSPIEL PUNKTE SAMMELT ...

Doch was war jetzt mit dem von Jesus angekiindigten Jiingsten Ge-
richt, bei dem der Menschensohn auf den Wolken mit groffer Macht und
Herrlichkeit auf die Erde kommen sollte (Mk. 13,26)? Sollte es gar eine
Art individuelles Gericht fiir den toten Christen vorher geben und ein
allgemeines Gericht erst spater fiir die gesamte Menschheit, fiir alle Le-
benden und alle Toten, bei der Wiederkehr Jesu? Und was war in der Zwi-
schenzeit mit der unsterblichen Seele, war sie wirklich bereits im Him-
mel, dann war ja ein allgemeines Gericht nur noch fiir die Lebenden, aber
nicht mehr fiir die Toten notwendig. Und wie ist das dann zu verstehen,
wenn Menschen im Zustand der Siinde sterben, wohin kamen dann ihre
Seelen? Wohin kommen gar die Seelen derer, die im Stande der Todsiinde
sterben? Lief3e sich auch fiir diese Seelen eine ,Verortung® vornehmen?

Die Heilige Schrift sagt zu alledem nichts. Es wurde ein Theologie-
gebdude von den Kirchenvitern ausgedacht, ausgebreitet, ja ausgeweitet
und in groflen Teilen einfach aus der griechischen Mythologie ibernom-
men, denn die griechischen Philosophen hatten sich tiber diese Fragen
schon friith ihre Gedanken gemacht.

»So bringt schon Platon ... den Gedanken eines jenseitigen Strafgerich-
tes als auch die Idee einer Belohnung bzw. Bestrafung der Seelen gemaf3
ihrer weltlichen Taten ins Spiel. Auch Platon kannte eine Art Totenge-
richt ... samt der Trennung der Guten von den Bosen und der Vergel-
tung nach den Taten ...«**, konstatiert die Theologin J. Rahner.

Doch wie kommt der Mensch zu seiner Seele? Sind die Vorstellungen
der griechischen Anthropologie so einfach iibernommen worden? Die
griechische Kultur, die zur Zeit Jesu im gesamten Mittelmeerraum domi-
nierend war, interessierte sich nicht sonderlich fiir den Kérper nach dem
Tode, wohl aber fiir die Seele oder besser fiir den Geist. Allein die Frage
des Uberlebens des Geistes bzw. der Seele war fiir die griechische Philo-
sophie interessant und bestimmte auch in der Spatphase der Entstehung
der jiidischen Schriften die Lehre von den ,,letzten Dingen®

Interessanterweise spricht man im allgemeinen Sprachgebrauch auch
heute noch von einer Seele. Wenn zum Beispiel jemandem ,,etwas auf
der Seele brennt®, so meint man damit jedoch eher die psychische Be-
eintrachtigung durch einen Tatbestand, der den Menschen belastet. Was
die Seele tatsachlich sein soll, kann niemand sagen.

239 Johanna Rahner, Einfithrung in die christliche Eschatologie, a.a. O., Seite 139.

230 |

1P 216.73.216.96, am 20:40:35,

. © Urhebermechtiich geschtzter Inhalt.
tersagt, m mit, flir oder in Ki-Syster



https://doi.org/10.5771/9783828872233

WENN DER MENSCH BEIM COMPUTERSPIEL PUNKTE SAMMELT ...

Die Existenz einer Seele und ihre Trennung vom Korper ist weder
glaubhaft, noch erfahrbar oder gar nachvollziehbar. Es trennt sich im
Tode einfach nichts.

Es ist doch nur ein Gedanke der Kirchenviter, der dramaturgisch in
Handbiichern zur Fundamentaltheologie ausgebreitet und in Dogmen
fiir alle Zeit zementiert ist; und dies nur, um der andauernden Sehnsucht
der Menschheit nach dem ewigen Leben ein Angebot durch die Kirche
unterbreiten zu kénnen.

Die gesamte Dogmatik der Kirche beruht auf der Vorstellung, dass
es eine Seele gibt, dass sich diese Seele im Tode vom Korper trennt und
sie einen Wechsel vom Diesseits ins Jenseits vornimmt. Dort dann aller-
dings, da sie ja unsterblich ist, auf ewig verbleibt.

So erstaunt nicht das néchste Dogma:

»Die Seelen der Gerechten, die im Augenblick des Todes von aller
Siindenschuld und Stindenstrafe frei sind, gehen in den Himmel
ein«.

»Dreiviertel der Menschheit hat an der Seele kein Interesse ... das letz-
te Viertel sucht nach ihr und findet nichts, noch wird jemals irgendje-
mand irgendetwas finden ...«, sagt der Publizist U. Schnabel. Auch er
unternimmt den Versuch, zu kldren, was denn die Christen mit der un-
sterblichen Seele sagen wollen und glaubt, dass »das Wort Seele von den
Christen verwendet wird, um auszudriicken, dass es da im Innersten ei-
nes jeden Menschen eine Kontaktstelle zu Gott, zum Géttlichen gibt«*+.

Unterstellt, es gdbe eine solche Kontaktstelle, ohne es weiter zu hin-
terfragen oder gar den Versuch zu unternehmen, dieses intellektuell zu
begriinden, so muss doch jeder, der sich Christ nennt, im Vertrauen auf
seinen Gott irgendwann ins Ungewisse springen, sonst wiirde man ja
nicht von einem Glauben sprechen kénnen. Uberrascht ist man dann
aber doch, was mit der so definierten Seele im Jenseits nach den Aus-
fithrungen der Theologen so alles passieren soll.

Der Himmel ist nicht einfach so fiir jeden Gldubigen offen, vielleicht
ist er ja sogar leer, weil keine Seele den Anspriichen der Theologen ge-
niigt. Aktuell wird man den Eindruck nicht los, dass ein Grofteil der

240 Ulrich Schnabel, Die Vermessung des Glaubens, a.a. O., Seite 485 und
Seite 489.

| 231

1P 216.73.216.96, am 20:40:35,

. © Urhebermechtiich geschtzter Inhalt.
tersagt, m mit, flir oder in Ki-Syster



https://doi.org/10.5771/9783828872233

WENN DER MENSCH BEIM COMPUTERSPIEL PUNKTE SAMMELT ...

232 |

Kleriker selbst den dogmatisch festgezurrten Anspriichen nicht geniigt,
denn nur die reine Seele kommt ja in die ,,Ndhe" Gottes.

Auch wenn es sich eigenartig anhort, aber es erfolgt entsprechend der
kirchlichen Lehre nach dem Tode im Jenseits eine Art Abrechnung. Es
muss dort so etwas wie eine Buchhaltung geben, mit der eine Uberprii-
tung vorgenommen wird und eine Zulassung zum Himmelreich letzt-
endlich nur durch den Buchhalter erfolgen kann.

Das Versprechen der Kleriker kann nur dann eingeldst werden, wenn
zuvor Siindenschuld und Stindenstrafen diagnostiziert worden sind.

Ein mithsames Unterfangen, wenn man aktuell davon ausgeht, dass
pro Tag weltweit aus den unterschiedlichsten Griinden circa 200 000
Menschen sterben. Oder gilt die Uberlegung zu einem individuellen Ge-
richt nur fiir die gestorbenen Christen und der grofie Rest der Mensch-
heit landet sogleich im ,,Orkus“?

Der Historiker Noah Harari formuliert es in einem Interview im ,,Spie-
gel” gar so: »Religiose Glaubenssysteme, die den Menschen wihrend tau-
senden Jahren als Quelle von Sinn und Bedeutung dienten, funktionie-
ren sehr dhnlich wie Computerspiele ... Die Religion erldsst bestimmte
Spielregeln (siche Dogma) fiir die Wirklichkeit, fiir den Alltag ihrer An-
hinger. Ein Christ geht mit diesen Regeln durchs Leben und kann da-
bei Punkte gewinnen ... Wenn er betet, kriegt er Punkte, wenn er siin-
digt, kriegt er Punkte abgezogen. Wenn sein Punktestand am Ende des
Lebens nicht unter Null liegt, dann erreicht er nach seinem Tode den
nédchsthoheren Level«#.

Ein eigenartiges Bild. Doch steht in jedem Fall die unsterbliche See-
le nach der Lehre der Kirche vor einem besonderen, individuellen Ge-
richt. Und falls noch Siinden abzubiifien sind, miissen Strafen definiert
werden oder wie die Theologen sagen, es muss eine Zeit der Liuterung
in Kauf genommen werden, denn nur die reinen Seelen kommen direkt
in den Himmel. Obwohl weder das Alte Testament, noch das Neue Tes-
tament eine solche Aufspaltung des Menschen in Leib und Seele nach
dem Tode kennt, ist dieser Tatbestand die Grundlage und Voraussetzung
fir das Fundament der christlichen Lehre von den letzten Dingen. Bei
der Beschreibung der Sakramente sind verschiedene Aspekte dieser Leh-
re ja bereits angesprochen worden. Auch hier sind wieder einmal keine
Auflerungen von Jesus in der Bibel bekannt, die ein solches Gericht der
einzelnen Seele erkennen lassen.

241 Interview mit dem Historiker Noah Harari in: ,,Der Spiegel 12/2017.

1P 216.73.216.96, am 20:40:35,

. © Urhebermechtiich geschtzter Inhalt.
tersagt, m mit, flir oder in Ki-Syster



https://doi.org/10.5771/9783828872233

WENN DER MENSCH BEIM COMPUTERSPIEL PUNKTE SAMMELT ...

In der Tat, es ist alles ausgedacht, von Kirchenvitern als Vorstellung
entwickelt, um so die Seelen der Verstorbenen noch vor der Wieder-
kunft Christi entsprechend ihrer Stindhaftigkeit mit Lohn oder Strafe
belegen zu kénnen.

Und es folgt ein weiteres Dogma:

»Die Seelen der Gerechten, die im Augenblick des Todes noch mit
ldsslichen Siinden oder zeitlichen Siindenstrafen belastet sind,
gehen in das Fegefeuer ein«.

Die armen Seelen, die sich auf dieser Erde haben etwas zu Schulden kom-
men lassen, sie miissen erst noch von ihren Siinden gereinigt werden,
nachdem der Tod eingetreten ist. Sie haben in jedem Fall die durch die
Kleriker definierten Strafen aufgrund ihrer Stinden noch abzuarbeiten.

Je nach Schweregrad der noch zu tilgenden Schulden ist der Aufent-
halt im Lauterungsort zeitlich definiert und damit die Wartezeit bis zur
Aufnahme in die himmlische Seligkeit unterschiedlich lang. Beim Sak-
rament der Bufle haben wir bereits darauf hingewiesen. Der Lauterungs-
ort wird wohl voll sein, es ist der Ort, um Massen aufzunehmen, denn
wer ist schon ohne Schuld, wer gar lupenreiner Heiliger, wer lebt schon
wie Mutter Teresa?

Und nun kommt ein feiner, aber entscheidender Unterschied zwischen
der katholischen und der evangelischen Kirche. Die Existenz eines Rei-
nigungsortes wurde von den Reformatoren geleugnet und zwar wegen
des fehlenden Schriftbeweises. Doch die katholische Kirche beschreibt
weiterhin die Existenz eines Lauterungsortes und begriindet dies mit
der Gerechtigkeit Gottes. Diese Gerechtigkeit verlange, dass nur die, die
ginzlich ohne Stinde sind, in den Himmel aufgenommen werden. Und
dass diejenigen, die nur ,ldssliche” Stinden abzutragen haben, nicht in
die Holle kommen diirfen.

Pech fiir die Protestanten, fiir sie kann kein Reinigungsort angenom-
men werden, der den Zweck einer Lauterung erfiillen konnte und des-
wegen von begrenzter Dauer ist. Fiir die evangelischen Christen gibt es
somit nur den Himmel oder die Holle. Schade eigentlich.

Nochmals erwdhnt werden muss hier auch die Feinheit, dass nach
Aussagen der Kirche, wie es Franz Josef Nocke ausdriickt, »die im Rei-
nigungsgeschehen festgehaltenen Seelen Hilfe durch die Fiirbitten der

| 233

1P 216.73.216.96, am 20:40:35,

. © Urhebermechtiich geschtzter Inhalt.
tersagt, m mit, flir oder in Ki-Syster



https://doi.org/10.5771/9783828872233

WENN

DER MENSCH BEIM COMPUTERSPIEL PUNKTE SAMMELT ...

234 |

Gléaubigen finden konnen. Dies geschieht vor allem auch in dem Gott
wobhlgefilligen ,Opfer des Altares“«+.

Was entgeht doch da den evangelischen Christen, wo verbleiben deren
Seelen blof3, wenn sie als siindige Menschen sterben? Wo verbleiben die
Seelen bis zum allgemeinen Gericht am Jiingsten Tage? Niemand weif3
es. Fiir die Katholiken ist klar, der Theologe Kardinal Miiller sagt es noch
einmal: »Aus dem Gedanken eines Zwischenzustandes zwischen dem in-
dividuellen und dem allgemeinen Gericht, ergibt sich auch die Moglich-
keit einer Fiirbitte fiir die Toten, um ihr Los im Jenseits zu erleichtern,
wenn sie noch mit bestimmten Siinden und Mingeln behaftet sind«.

Der Gedanke, dass sich durch Gebete, gar Almosen und sogenannte
gute Werke eine irgendwie geartete gottliche Kraft aktivieren liefle, die
den Seelen eine Art von Entlastung erméglicht, ist reiner Unsinn.

Doch die katholische Kirche hat ihren postmortalen Lauterungsort,
als Geschehen jenseits der Todesgrenze, in welchem die Siindenreste
getilgt werden. Franz Josef Nocke gibt allerdings auch zu, dass sich ein
»ausdriicklicher Schriftbeweis fiir diese Lehre nicht fithren lasst« und
die wesentliche Begriindung »auf dem Zeugnis der Viter liegt«*+.

Die katholischen Theologen bestehen auf ihrem Reinigungsort, doch
sie haben auch einen Himmel, denn was ein Himmel ist, weif} jedes Kind,
schlieSlich hat Gott ja nach der Bibel Himmel und Erde erschaffen und
so wie es real die Erde gibt, so wird es auch einen Himmel geben. Wer
wollte den Glaubigen das ausreden.

Wer dorthin kommt, ist seines Heils sicher, denn das Dogma sagt:

»Die himmlische Seligkeit dauert in Ewigkeit«.

Die Kleriker beschreiben den Himmel als Ort und Zustand »einer tiberna-
tiirlichen Gliickseligkeit, die in der unmittelbaren Anschauung Gottes und
der damit verbundenen vollkommenen Gottesliebe ihren Grund hat«*#.

Die individuelle Seele gelangt somit nach dem ersten Gericht im bes-
ten Falle direkt in die himmlischen Sphéren, weil die Verdienste zu Leb-
zeiten, konkret das Leben nach den Regeln der Kirche, so vorbildlich war,
dass ein solch direkter Ubergang und ein Sitz im Himmel garantiert ist.

242 Theodor Schneider (Hrsg.), Handbuch der Dogmatik, Band 2, Seite 447.

243 Gerhard Kardinal Miiller, Katholische Dogmatik, a.a. O., Seite 532.
244 Ludwig Ott, Grundriss der Dogmatik, a.a.O., Seite 576.
245 Ludwig Ott, Grundriss der Dogmatik, a.a. O., Seite 568.

1P 216.73.216.96, am 20:40:35,

. © Urhebermechtiich geschtzter Inhalt.
tersagt, m mit, flir oder in Ki-Syster



https://doi.org/10.5771/9783828872233

WENN DER MENSCH BEIM COMPUTERSPIEL PUNKTE SAMMELT ...

Den genauen Uberblick tiber die Zahl der Seelen im Himmel hat aller-
dings nicht einmal die Kurie. Fiir eine ganz bestimmte Gruppe von Ver-
storbenen weif3 sie es jedoch garantiert. Dass sind die ausdriicklich von
der Kirche heiliggesprochenen und vielleicht auch die seliggesproche-
nen Menschen, von denen es allerdings vor dem 16. Jahrhundert noch
nicht viele gab. Erst Papst Sixtus V hat im Jahre 1588 ein geregeltes Ver-
fahren eingefiihrt, das festhielt, wer in das Reich Gottes kommen konn-
te und wer nicht. Bis dahin hat wohl noch Gott selbst die Feder gefiihrt.
Im Jahre 2004 verzeichnete man schon 6650 Heilige und Selige und ins-
gesamt 7400 sogenannte Martyrer. Doch die Zahl wuchs in den letzten
Jahren geradezu dramatisch an. Allein Papst Johannes Paul II hat in sei-
nem Pontifikat von 1982 bis 2004 gesichert 1338 Personen selig und 482
Personen heiliggesprochen.

Er allein machte doppelt so viele Menschen zu Heiligen, wie seine
Vorgénger in 400 Jahren zusammen. Beim ,,deutschen” Papst Benedikt
XVInahm die Zahl allerdings wieder rapide ab, um beim Papst Franzis-
kus seit 2013 wieder anzusteigen.

Die Gefahr, dass der Himmel schon in diesem Jahrhundert Giberfullt
sein konnte, scheint recht grof3.

Demgegeniiber war fiir die frithen Christen auch ohne Heiligspre-
chungsverfahren von vornherein klar, dass sie in jedem Fall direkt nach
dem Tod in den Himmel kommen, denn Jesus hatte es versprochen und
sie hatten ja nach seinem Vorbild gelebt.

Manche Theologen glauben heute allerdings auch nicht mehr an ein
Leben nach dem Tode und an ein Gliick im Jenseits. Bekannte Grofien
in der Theologie »wie Rudolf Bultmann und Dorothee Solle verzichten
lieber ganz auf den Himmel«#.

Doch nicht nur der Aufenthalt im Himmel soll ewig sein, auch die so-
genannten Hollenstrafen dauern nach einem weiteren Dogma in Ewigkeit.
Denn die Kirche regelt nicht nur den Zugang zum Himmelreich, sondern
verschlie3t auch unter bestimmten Voraussetzungen den Reinigungsort.

Das ndchste Dogma legt fest:

»Die Seelen derer, die im Zustand der personlich schweren Siinde
sterben, gehen in die Holle ein«.

246 Kurt Flasch, warum ich kein Christ bin, a.a. O., Seite 250.

| 235

1P 216.73.216.96, am 20:40:35,

. © Urhebermechtiich geschtzter Inhalt.
tersagt, m mit, flir oder in Ki-Syster



https://doi.org/10.5771/9783828872233

WENN DER MENSCH BEIM COMPUTERSPIEL PUNKTE SAMMELT ...

Mit der Holle ist das so eine Sache. Die Theologin Uta Ranke-Heinemann
glaubt, dass »Jesus viel weniger von der Holle redet, als die kirchlichen
Drohgebérden vermuten lassen« und dass ihm das, was er ausgesagt ha-
ben soll, vor allem im Evangelium des Matthdus, »erst nachtréiglich in
den Mund gelegt worden ist«*#. Der renommierte Theologe Rudolf Bult-
mann schreibt auch, dass die Worte Jesu von der Holle »verstarkende re-
daktionelle Einfiigungen des Evangelisten Matthdus sind«*#.

Wenn Jesus im Neuen Testament von der Holle spricht, so ist dies eine
Ubersetzung des griechischen Wortes ,,gehenna“ und das wiederum eine
Ubersetzung des hebriischen Wortes ,,Ge-Hinnom". Bei dieser hebrii-
schen Bezeichnung handelte es sich um eine Schlucht am Fuf3e der Mau-
ern von Jerusalem. Dieser Ort war wohl zur Zeit Jesu eine Art Miillde-
ponie, auf der die Bevolkerung Jerusalems ihren Unrat verbrannte. Fiir
die Menschen der Region war dieser Ort wegen der permanent kokeln-
den Abfille so etwas wie der Ort des ewigen Feuers. Es war also ein tat-
sachlich existierender Ort, eine Miillhalde vor den Toren Jerusalems?#.

Jesus war also kein Hollenprediger, doch die Kirchviter haben sich
nicht aufhalten lassen. Schon im 14. Jahrhundert legte Papst Benedikt
XII in einer Konstitution fest: »Wie Gott allgemein angeordnet hat, stei-
gen die Seelen derer, die in einer tatsdchlich schweren Siinde verschie-
den sind, sofort in die Holle hinab«>°.

So sitzen nun Hitler, Stalin und Pol Pot und sicher noch einige be-
kannte und unbekannte Verbrecher der Weltgeschichte doch nicht im
Himmel, sondern als ewig Verdammte in der Holle, denn es ist kaum
vorstellbar, dass sich die Seele von Anne Frank und die Seele von Adolf
Eichmann nebeneinander in einem Reinigungsort befinden. Das allzu
menschliche Gebot der Gerechtigkeit muss doch auch vor dem gottli-
chen Gericht zum Zuge kommen. Also muss es sie geben, die Menschen,
die sich wider besseres Wissen gegen Gott entschieden haben. Doch wer
weif} das schon?

Die Dogmatik der Kirche ldsst keinen Zweifel, nach der ,.ex cathed-
ra“ erlassenen Konstitution ,,Benedictus Deus“ von Papst Benedikt XII
(1285-1342) »steigen die Seelen derer, die in einer personlich schweren

247 Uta Ranke-Heinemann, Nein und Amen, a.a. Q., Seite 333.

248 Vgl. hierzu auch: Uta Ranke-Heinemann, Nein und Amen, a.a. O., Seite 333.
249 Vgl. hierzu auch: Uta Ranke-Heinemann, Nein und Amen, a.a. O, Seite 329f.
250 Ludwig Ott, Grundriss der Dogmatik, a.a. O., Seite 571.

236 |

1P 216.73.216.96, am 20:40:35,

. © Urhebermechtiich geschtzter Inhalt.
tersagt, m mit, flir oder in Ki-Syster



https://doi.org/10.5771/9783828872233

WENN DER MENSCH BEIM COMPUTERSPIEL PUNKTE SAMMELT ...

Siinde sterben, sobald nach dem Tode in die Hélle hinab, wo sie mit den
Hollenqualen gepeinigt werden«'.

Die Theologen der Kirche haben offensichtlich kein Problem damit,
den Siindern Hollenstrafen anzudrohen und die Hélle als einen Ort und
Zustand ewiger Unseligkeit zu beschreiben, in dem sich die von Gott
verworfenen Seelen befinden. Sie beziehen sich hierbei auf die Heili-
ge Schrift, denn dort ist bei dem Evangelisten Matthéus (5,27-30) und
(18,7-9) von dem ewigen Feuer die Rede, in das bestimmte Korpertei-
le geworfen werden sollen. Setzt man einmal voraus, dass das Argernis
tiber bestimmte Gliedmafien nicht wortlich zu nehmen ist, so kommt
die historisch-kritische Bibelforschung doch zu der Ansicht, dass es sich
hier um die Schilderung einer Gemeindesituation der frithen Christen
handeln muss, die in dhnlicher Weise auch bei Markus (9,42-50) be-
schrieben worden ist. Es diirfte sich nach der Forschung eher um For-
mulierungen fiir eine Art Gemeindekatechismus gehandelt haben. Klar
ist, dass es Aussagen der Evangelisten sind und nicht die authentischen
Worte des Wanderpredigers Jesus.

Aktuelle theologische Schriften meiden das Thema gern und suchen
hianderingend nach Erklarungen, wie zum Beispiel eine ,,Geist-Seele” mit
geradezu korperlichen Strafen des Feuers gequilt werden konne. Sie spre-
chen lieber von einem ,,dunklen Hintergrund“ der Kirche oder von einer
der stiarksten Belastungen der Kirche. Geben aber zu, dass die Botschaft
der Kirche zum Leben nach dem Tode bis heute eine Drohbotschaft ist
und nach wie vor Angst und Schrecken verbreitet.

Gerhard Kardinal Miiller, der ehemalige Chef der Glaubenskongrega-
tion des Vatikan, er miisste es ja eigentlich wissen und er formuliert es
in seinem Dogmatik-Lehrbuch so: »Wie der Himmel nicht ein Schlaraf-
fenland ist, so ist die Holle nicht eine Folterstitte, wo sich Rache ... mit
allen Registern austobt ...«. Doch auch er weif$ keinen Ausweg und be-
schreibt die Lehre von der Ewigkeit der Hollenstrafen als eine »wahre
Crux der Verkiindigung ...« und die Holle als ein »undurchdringliches
Geheimnis der Bosheit«*2.

Wie soll man wieder einmal etwas beschreiben, das gar nicht exis-
tiert und das noch keiner gesehen hat? Doch die Kirche kann es einfach
nicht lassen. Sie entwickelt eine Theologie vom Leben nach dem Tode,

251 Ludwig Ott, Grundriss der Dogmatik, a.a. O., Seite 571 und hierzu auch:
www.wikipedia.org/wiki/Benedictus_Deus/...
252 Gerhard Kardinal Miiller, Katholische Dogmatik, a.a. O., Seite 556.

| 237

1P 216.73.216.96, am 20:40:35,

. © Urhebermechtiich geschtzter Inhalt.
tersagt, m mit, flir oder in Ki-Syster



https://doi.org/10.5771/9783828872233

WENN DER MENSCH BEIM COMPUTERSPIEL PUNKTE SAMMELT ...

238 |

die in Wahrheit nicht entwickelt werden kann, und der Klerus bleibt in
den Vorstellungswelten von einem , Totenreich® verhaftet, die tiber Jahr-
tausende in verschiedenen Kulturkreisen des 6stlichen Mittelmeerrau-
mes entstanden sind und immer auch von mythologischen Bildern und
dem Vorstellungsvermogen der damaligen Menschheit gepragt waren.

Trotz aller Zumutungen von Himmel und Hélle, von Feuer und Qua-
len, muss man allerdings auch konstatieren, dass der Mensch noch im-
mer auf der Suche ist nach einem géttlichen Wesen, nach einer wie auch
immer gearteten Institution, an die er glauben kann, auch und gerade im
Angesicht des Todes und auch dann, wenn er im Leben nichts als Leid
und Elend erfahren hat. So kursiert in vielen Versionen die charakte-
ristische Geschichte von den juidischen Hiftlingen in einer Baracke in
Auschwitz. Angesichts des grauenvollen Mordens in den Gaséfen halten
sie Gericht tiber Gott und am Ende steht der Urteilsspruch: Dieser Gott,
der sie nicht schiitzen kann oder nicht schiitzen will, er wird verdammt,
wird belegt mit Ach und Bann und dann seufzt der Rabbi: ,,Kommt, und
jetzt gehen wir beten ...

Diese katholische Kirche wie alle Religionen, sie konnen nie und wer-
den auch nie eine angemessene Antwort auf die elementaren Grundfra-
gen der Menschheit geben kénnen. Und dies vor allem deshalb, weil es
keine Antworten gibt. So ist der Philosoph Kurt Flasch iiberzeugt, »die
Hollentheologie endet in einem gedanklichen Fiasko. Sollen doch die
Toten ihre Toten begraben ...«

Die Lehre der Kirche hat zwar fiir den einzelnen Glaubigen nach sei-
nem Tode die Perspektive des Himmels, die Wartezeit am Reinigungs-
ort und die ewige Pein in der Hélle, doch das Jiingste Gericht soll da-
nach erst noch kommen.

Bisher ging es nur um das Ende des Individuums, den Zustand seiner
Seele unmittelbar nach dem Tod und es ging um die gottliche Entschei-
dung iiber sein Schicksal, ein Urteil, das nach der Wiederkunft Chris-
ti am Jingsten Tag in irgendeiner Weise eine Beriicksichtigung finden
muss. Deshalb unterscheidet die Dogmatik zwischen den Vorstellungen
tiber das, was zu geschehen hat, wenn der Einzelne stirbt und dem Ende
der gesamten Menschheit bei der Wiederkunft Christi und dem Gericht
Gottes am Ende der Zeiten.

253 Kurt Flasch, Warum ich kein Christ bin, a.a. O., Seite 252.

1P 216.73.216.96, am 20:40:35,

. © Urhebermechtiich geschtzter Inhalt.
tersagt, m mit, flir oder in Ki-Syster



https://doi.org/10.5771/9783828872233

WENN DER MENSCH BEIM COMPUTERSPIEL PUNKTE SAMMELT ...

Nach dem personlichen Gericht kommt also noch ein allgemeines
Gericht, wenn Christus zum zweiten Mal als Richter auf die Erde zu-
riickkommt.

Das Dogma der Kirche droht es uns an:

»Am Ende der Welt wird Christus in Herrlichkeit wiederkommen
zum Gericht«.

Dann werden nach der reinen Lehre »nicht nur die unsterblichen See-
len weiterleben ... sondern auch unsere ,,sterblichen Leiber” (Rom 8,11)
wieder lebendig werden«** und zwar explizit mit demselben Leib, den
sie auf Erden getragen haben.

Bei dieser Vorstellung hilft einem allerdings nur die Erkenntnis, dass
solche dogmatischen Aussagen nicht als sachlich informierende Beschrei-
bungen verstanden werden konnen, sondern, wie es so schon in der Lite-
ratur heifit, nur als Bilder oder ,Vorstellungsmodelle“ gedacht sind. Doch
auch hier weif3 es Kardinal Miiller wieder besser: »Alle Menschen ste-
hen auf in jhrem eigenen Fleisch, nicht in einem étherischen oder phan-
tastischen Leib ...«*.

Bei solchen Aussagen beginnt man manchmal an den eigenen Mog-
lichkeiten des Begreifens zu zweifeln, denn die Sinnhaftigkeit gar einer
solchen Denkungsart erschlief3t sich einem eben nicht.

Was hat man von dem Evangelisten Markus zu halten, der die Ereig-
nisse des Jingsten Gerichtes so beschreibt: »...die Sterne werden vom
Himmel fallen ... die Engel werden ausgesandt und seine Auserwihl-
ten werden zusammengefiihrt von den vier Winden ...« (Mk 13,24-27).
Auch andere Bibelstellen schildern die Sammlung der Auserwiéhlten. Man
kann sich sehr gut vorstellen, wie sich die frithchristlichen Gemeindemit-
glieder im 1. Jahrhundert nach Christus eine Vorstellung von der Nieder-
kunft ihres Propheten machten. Sie hatten die Hoffnung, dass Christus sie
als Auserwihlte bei dem Chaos auf Erden nicht iibersah. Der Historiker
Gerd Liiddemann hat solche Textstellen des Neuen Testamentes analysiert
und kommt eindeutig zu dem Ergebnis, dass es sich bei diesen Formu-
lierungen um Endzeitspekulationen handelt, die die ersten christlichen
Gemeinden angestellt haben. Jesus hat solche Worte nie gesprochen™®.

254 Katechismus der katholischen Kirche, a.a. O., Seite 284.
255 Gerhard Kardinal Miiller, Katholische Theologie, a.a.O., Seite 516.
256 Gerd Liidemann, Jesus nach 2000 Jahren, a.a. O., Seite 126.

| 239

1P 216.73.216.96, am 20:40:35,

. © Urhebermechtiich geschtzter Inhalt.
tersagt, m mit, flir oder in Ki-Syster



https://doi.org/10.5771/9783828872233

WENN DER MENSCH BEIM COMPUTERSPIEL PUNKTE SAMMELT ...

Nach der Dogmatik der katholischen Kirche muss sich jeder Mensch
diesem zweiten Gericht unterziehen. Dieses endgiiltige Gericht »ist das
Endziel der ganzen Schopfung und der letzte Sinn aller menschlichen
Geschichte«*”. Wie dieses zweite Gericht zu verstehen ist, wird zwar im
Katechismus angesprochen, doch lassen die Texte auch hier den Gldu-
bigen im Ungewissen. Die Kleriker retten sich nach der vielfach prak-
tizierten Methode in die Rétselhaftigkeit. »Das Mysterium der seligen
Gemeinschaft mit Gott ... geht liber jedes Verstindnis und jede Vor-
stellung hinaus«>,

Der Katechismus ist sich sicher, »dass die Stunde, in der alle, die in
den Grébern sind, die Stimme Gottes horen und herauskommen wer-
den. Das letzte Gericht wird es an den Tag bringen, was jeder an Gutem
getan oder nicht getan hat«*.

Hier enden offensichtlich die intellektuellen Fahigkeiten der Kirchen-
viter zur Prognose vom Jiingsten Tag. Sie fliichten in die immer wie-
der gebrauchten Sitze, dass namlich »der letzte Sinn des ganzen Schop-
fungswerkes und der ganzen Heilsordnung und die wunderbaren Wege
Gottes«** erst dann erkannt, begriffen und von der menschlichen See-
le-Korper-Gestalt verstanden werden konnen, wenn das Gericht da ist.

Heinz-Werner Kubitza sagt zu dieser gesamten Gerichtsproblematik
der katholischen Theologie: »Statt dass die Kirche sich von dem mittel-
alterlichen Unsinn endgiiltig verabschiedet, trigt sie das Grauen und die
Perversion noch in das dritte Jahrtausend hinein«**,

Weltuntergangsszenarien und damit verbundene Heilserwartungen
der Menschen gab es schon in der Antike. Die Lebenden werden bei der
Beschreibung des biblischen Untergangs in Angst und Schrecken ver-
setzt. Auch gibt es Versuche der Naturwissenschaften, solche Szenarien
zu beschreiben. Grofie Pandemien, Vulkanausbriiche, Einschldge von
grofen Kometen, dunkle Materie, schwarze Locher, alles Moglichkeiten,
die wirklich erschrecken konnen. Bei der christlichen Vorstellung muss
man sich wegen des Gerichts keine Vorstellung vom Schicksal der Erde
machen und sich auch nicht so sehr die Frage nach den dann noch Le-
benden stellen, sondern vielmehr die Frage nach den Toten.

257 Ludwig Ott, Grundriss der Dogmatik, a.a. O., Seite 590.
258 Katechismus der katholischen Kirche, a.a. O, Seite 293.
259 Katechismus der katholischen Kirche, a.a. O., Seite 296.
260 Katechismus der katholischen Kirche, a.a. O, Seite 297.
261 Heinz-Werner Kubitza, Jesuswahn, a.a. O., Seite 283.

240 |

1P 216.73.216.96, am 20:40:35,

. © Urhebermechtiich geschtzter Inhalt.
tersagt, m mit, flir oder in Ki-Syster



https://doi.org/10.5771/9783828872233

WENN DER MENSCH BEIM COMPUTERSPIEL PUNKTE SAMMELT ...

Die unsterblichen Seelen aller Verstorbenen miissen sich beim ,,Jiings-
ten Gericht®, nachdem sich der Leib von der Seele getrennt hat, wieder
vereinen. Und dies mit einem Leib, der, wenn er nicht einbalsamiert wur-
de, doch zu Staub zerfallen ist. Diese Kérper miissen bei den heute ge-
schitzten 100 Milliarden Toten und entsprechender Anzahl von Seelen
erst einmal gefunden werden. In den frithen Jahren des Christentums
galt ein langes Leben nicht gerade als erstrebenswert und deshalb gab es
wohl die Vorstellung, dass ein Korper nach dem Tode mit circa 40 Jah-
ren ein angemessenes Alter ist, um im ,,Original® wieder aufzustehen. Es
ist trostlich zu wissen, dass nicht die heute durchaus moglichen 100 Jah-
re die Orientierungsgrofle war. Nach Kardinal Miiller missen die Kor-
per ja mit ihrer urspriinglichen Materie wieder auferstehen, sonst ist es
ja keine Auferstehung, sondern eine Neuschaffung.

Wie sollen blof die himmlischen Heerscharen die Reliquien aller Hei-
ligen aus allen Teilen der Welt, aus den Kirchen und Gotteshdusern wie-
der einsammeln, damit sie mit Leib und Seele vor dem Gericht Gottes am
Ende der Tage erscheinen kénnen? Eine kaum zu beantwortende Frage,
zumal sie doch, zumindest mit ihrer Seele, aufgrund ihres Lebenswan-
dels bereits in den Himmel aufgenommen worden sind.

Man trifft sich also beim Gericht in seinem leiblichen Zustand wie-
der. Das jenseitige Leben wird von der Theologie beinahe so dargestellt,
als sei es nur eine Verldngerung des diesseitigen. Ein trostlicher Gedan-
ke, der sicherlich Unsinn ist und hochstens in Todesanzeigen noch vor-
kommen kann. Es muss ja auch kein tréstlicher Gedanke sein, wenn man
so an die ungeliebte Verwandtschaft denkt.

Beruhigend ist aber schon, dass der Reinigungsort beim Jiingsten Ge-
richt endlich zu Ende geht. Jetzt kommen nur noch zwei Moglichkeiten
in Frage, der Himmel oder die Hélle. Diese beiden Moglichkeiten stehen
den Protestanten seit der Reformation eh nur zur Verfiigung.

Was mit der erstinstanzlichen Entscheidung beim individuellen Tod
wird, ist nicht geklart, vielleicht wird das erste Urteil nach dem Tod beim
Jungsten Gericht einfach nur noch ratifiziert. Vom Reinigungsort kann es
nur in den Himmel gehen, denn in die Holle gerechterweise wohl nicht,
nach der verbrachten Lauterungszeit.

So bleibt die Holle nur noch fiir einen Teil der Lebenden und dann
noch fiir die Toten, die sich schon beim ersten Gericht in einem ,,got-
tesfernen Zustand“ befunden haben. Alle anderen werden in die himm-
lische Herrlichkeit aufgenommen.

| 241

1P 216.73.216.96, am 20:40:35,

. © Urhebermechtiich geschtzter Inhalt.
tersagt, m mit, flir oder in Ki-Syster



https://doi.org/10.5771/9783828872233

WENN DER MENSCH BEIM COMPUTERSPIEL PUNKTE SAMMELT ...

242 |

Berechtigte Zweifel nagen an dem dogmatischen Gebaude der Leh-
re von den letzten Dingen (Eschatologie). Diese Theologie ist praktisch
unverstiandlich. Zwar breiten Theologen die Vorstellung von zwei Ge-
richten auch heute immer noch aus, doch konstatieren sie, dass die ewi-
ge Verdammnis im Widerspruch zur Liebe und Barmherzigkeit des bi-
blischen Gottes steht. Das Motiv des Gerichtes Gottes, sagen sie, sei eine
Hoffnung, ndmlich die Hoffnung, dass Gott niemanden aufgegeben hat.
Gott tibe keine Rache, denn Rache hiefle, Béses mit Bosem zu vergelten.

Aus diesem Grunde treten sie dann doch lieber den Riickzug an, fiir
Zweitler ist dies eine Bestitigung, fiir die Gldubigen jedoch eine Zumu-
tung. So schreibt der Theologe Franz Josef Nocke, »die gegenwirtige ka-
tholische Theologie tendiert dahin, die Unterscheidung zwischen be-
sonderem und allgemeinem Gericht nicht als verbindliche kirchliche
Glaubenslehre zu sehen, sondern als ein Vorstellungsmodell«*®.

Franz Josef Nocke bezweifelt sogar, dass das Ende ein Gericht ist. Dies
vertrage sich nicht mit der christlichen Hofftnung auf Erlésung, nicht mit
einer Verurteilung von ewig Verdammten. Welch ein Gesinnungswandel!

Die Theologin J. Rahner leistet gar einen Offenbarungseid: »Die Bot-
schaft von der Auferstehung des Leibes fordert heraus. Doch die Fragen
bleiben ... offen. Ist hier iiberhaupt eine Losung méglich? Wohl kaum!«*,

Auch der Theologe Theodor Schneider spricht von dem Dunkel, in
dem der Ausgang der sogenannten Heilsgeschichte bleibt. Auch ihm ist
klar, dass die im Katechismus beschriebene Hoffnung auf die Auferste-
hung der Toten eben nur eine Hoffnung ist.

Im Gegensatz zu den kritischen Theologen stellt der mafigebliche
Kirchenvater Augustinus jedoch deutlich heraus: »Es findet eine Zwei-
teilung des Menschengeschlechts statt. Bei den einen zeigt sich, was die
Gnade Gottes vermag und an den {ibrigen erweist sich die gerechte Stra-
fe. Fur die einen ist der Ausgang die ewige Seligkeit, fiir die anderen die
ewige Verdammnis«®4.

Es hilft nichts. Wenn eingestanden wird, dass alle Uberlegungen zur
Lehre von den letzten Dingen immer weit {iber das menschliche Fas-
sungsvermdogen hinausgehen, so gilt dies fiir die Autoren der kirchlichen

262 Franz Josef Nocke, Eschatologie, Patmos Verlag, Diisseldorf 1999, Seite 77.

263 Johanna Rahner, Einfithrung in die christliche Eschatologie, a.a. O., Seite 211.
264 Vgl. hierzu: Theodor Schneider (Hrsg.), Handbuch der Dogmatik, Band 2,
a.a. 0., Seite 438f.

1P 216.73.216.96, am 20:40:35,

. © Urhebermechtiich geschtzter Inhalt.
tersagt, m mit, flir oder in Ki-Syster



https://doi.org/10.5771/9783828872233

WENN DER MENSCH BEIM COMPUTERSPIEL PUNKTE SAMMELT ...

Lehre in gleicher Weise. Die Mithilfe des Heiligen Geistes ist da nur ein
schwaches Argument.

Es bleiben bei der Hollentheologie Zweifel, die nicht ausgerdumt wer-
den konnen. Auch die kritischen Theologen zweifeln, wegen des angebli-
chen Freiheitsgedankens beim Menschen. Denn das Individuum beséfie
ja als freier Mensch immer die Maoglichkeit, sich fiir das Gute oder das
Bose, unabhidngig vom Willen Gottes, zu entscheiden. Und auch deshalb
miisse der Ausgang der Héllengeschichte zwar im Dunkeln, aber doch
als Moglichkeit bestehen bleiben.

Eine solche Debatte ist jedoch mehr als absurd. Ulrich Schnabel sagt
hierzu, »die absolute Freiheit des Menschen ist eine Chimdre, ein theo-
retisches Produkt, dem wir in der Praxis nie begegnen, ... kulturelle Pra-
gungen und eigene Erwidgungen und Wiinsche begrenzen und engen die-
se Freiheit immer ein ...«*%.

Vielleicht hat Gott ja doch ein Erbarmen, dann wire die Hélle leer.
Wir wiren alle im Himmel, denn die Holle, so Uta Ranke-Heinemann,
»bestehe nur als Moglichkeit, aber es ist nicht unsere Pflicht, zu glauben,
dass jemand dort ist ... In der Botschaft Gottes hat die Lehre von der
Moglichkeit der Holle keinen Sinn«®.

So scheint abschlieflend die Uberlegung angebracht, dass alle Dogmen,
alle dogmatischen Aussagen der Kirche zur Lehre von den letzten Din-
gen, alle Interpretationen der Kirchenvéter vom angeblichen gottlichen
Wort zu einem ewigen Leben, zu einem paradiesischen Zustand im Him-
mel, zu einem Weltgericht am Ende der Zeiten, nichts weiter sind als Be-
hauptungen, Vermutungen, die sich der irdische Mensch ausgedacht hat.

Religios fundierte Betrachtungen des Menschen zum Leben im Jen-
seits sind am Ende immer nur ein Abbild der irdischen Wirklichkeit,
aber keine Vorstellung von einem mdéglichen Himmel. Alle Betrachtun-
gen zum Jenseits bleiben reine gedankliche Spekulationen der Menschen.

Der griechische Philosoph Epikur (341-270 vor Chr.) kénnte wieder
helfen, bei den Bemiihungen eines jeden Menschen, die Furcht vor dem
Tode zu bewiltigen. Er argumentierte schon damals, dass der Tod keinen
Anteil am individuellen Leben der Menschen hat, denn »das schauerlichs-
te aller Ubel, der Tod geht uns nichts an; denn solange wir da sind, ist
der Tod nicht da, wenn aber der Tod da ist, sind wir nicht mehr da ...«*%.

265 Ulrich Schnabel, Die Vermessung des Glaubens, a.a. O., Seite 225.

266 Uta Ranke-Heinemann, Nein und Amen, a.a. Q., Seite 346.

267 Text vom Philosoph Epikur in einem Brief an Meniokens aus:
www.philosophische-sprueche.de/epikur/...

| 243

1P 216.73.216.96, am 20:40:35,

. © Urhebermechtiich geschtzter Inhalt.
tersagt, m mit, flir oder in Ki-Syster



https://doi.org/10.5771/9783828872233

1P 216.73.216.96, am 13.01.2026, 20:40:35. ©
m

mit, flir oder in Ki-Syster


https://doi.org/10.5771/9783828872233

10 Wenn ein katholischer Priester neben
seiner Frau begraben liegt ...

Papst Franziskus ruft zum Kreuzzug auf. Alle Glaubigen sind aufgerufen,
sich an der Eroberung der sogenannten ,,Heiligen Stétten® der Christenheit
mit der Stadt Jerusalem und dem gesamten Heiligen Land zu beteiligen.

Den gldaubigen Christen, die sich beteiligen, ist die Vergebung aller
Stinden und Stindenstrafen versprochen.

Eine Schnapsidee! Sicherlich. Angesichts der kriegsdhnlichen Ausein-
andersetzungen, der Zerstérungen und Brutalititen die bis heute in die-
sem Landstrich stattfinden. Mit Millionen von Fliichtlingen, mit Terror
und Verwiistung. Die Kriegsparteien sind kaum noch auszumachen, es
kampft beinahe jeder gegen jeden und die Zivilbevolkerung, sie stirbt,
leidet, wird vertrieben und brutal misshandelt.

Papst Innozenz hatte jedoch auf dem 4. Laterankonzil im Jahre 1215
genau diesen Aufruf gestartet (Canon 71). Der Kreuzzug begann dann
tatsachlich am 1. Juni 1217. Nun ist ein solcher Aufruf mehr als 8oo Jah-
re her und man sollte meinen, die Menschheit hétte sich, zumindest in
dieser Hinsicht, weiterentwickelt.

Auf dem 4. Laterankonzil wurde aufSerdem das Gebot erlassen, dass
sich Juden und Muslime ,,abweichend® zu kleiden haben »damit sie sich
nicht irrtiimlich mit den Christen einlassen« (Canon 68). Auch eine
Schnapsidee? Ganz sicher nicht, sondern eine Diskriminierung von Men-
schen wegen ihrer Religionszugehoérigkeit und das von Klerikern, von
Bischofen auf einem Konzil, auf dem der Heilige Geist wohl doch nicht
anwesend war. Die Vorstellungen der Nationalsozialisten im Dritten
Reich kommen diesem Gebot des Konzils schon bedrohlich nahe. Nach

268 Canon 1, 68 und 71 des 4. Laterankonzils aus:
www.wikipedia.org/wiki/viertes_laterankonzil/...

| 245

1P 216.73.216.96, am 20:40:35, © Urhebermechtiich geschitzter Inhak &
tersagt, m mit, flir oder in Ki-Syster



https://doi.org/10.5771/9783828872233

WENN EIN KATHOLISCHER PRIESTER NEBEN SEINER FRAU BEGRABEN LIEGT ...

246 |

800 Jahren hat die heutige Demokratie in der Bundesrepublik Deutsch-
land Gott sei Dank nur noch ein paar Durchgeknallte, Unverbesserliche
zu verkraften. Und wir sind auch an dieser Stelle schon ein Stiick weiter.

Auf diesem Konzil wurde ebenfalls die Lehre von der Wesensverwand-
lung von Brot und Wein in das Fleisch und Blut Jesu wahrend der Hand-
lungen des Priesters in der Heiligen Messe verkiindet (Canon 1). Keine
Schnapsidee, sondern eher eine schwachsinnige Idee der Konzilsviter.
Bis zum Jahre 1215 war Wein Wein und Brot Brot. Nach fast 1200 Jahren
ist es nun Leib und Blut eines Propheten aus Galilda, der sich selbst lei-
der nicht mehr wehren kann.

Diese Verwandlung war auch 1215 nicht symbolisch gemeint, sondern
so etwas wie ein Suggestionszauber. Und es stimmt wirklich, aus Brot
und Wein wird das Fleisch und das Blut Christi, so sagt es die katholi-
sche Kirche seit 1215 bis heute, auch noch im 21. Jahrhundert. An dieser
Stelle sind wir leider doch noch kein Stiick weiter ...

Auch nach 8oo Jahren ist dieses Dogma fiir alle Zeiten giiltig. Die
Kirche behauptet sogar, wie wir gesehen haben, dies sei ein wahres Sa-
krament, von Jesus selbst eingesetzt und schon deshalb diirfe nur der
katholische Christ das Sakrament empfangen. Nicht der evangelische,
auch nicht, wenn er Ehepartner eines Katholiken/einer Katholikin ist.
Die deutschen Bischofe diskutieren immer noch. Doch der Vatikan hat
sie ausgebremst, im Jahre 2018. Die Zulassung von christlichen Ehepart-
nern zum ,,Tisch des Herrn® ist nicht zuléssig.

Das dogmatische Korsett ldsst es nicht zu, die Kurie ist im 13. Jahrhun-
dert stehen geblieben und die Kirche ist tatsachlich keinen Schritt weiter ...

Nur die Glaubigen, sie sind schon lingst weiter, sie entscheiden selbst,
treten aus der Kirche aus oder nehmen trotz der Lehre an der Kommu-
nion teil. Den meisten ist es gleichgiiltig, sie nehmen eine solche dogma-
tische Auslegung des christlichen Glaubens ohnehin nicht mehr ernst.

Der von den Klerikern gepredigte und von Rom definierte Glaube
an den einen Gott der Bibel und die dogmatischen Korsettstangen der
Lehre scheinen in der Tat nur noch Sache der Theologen zu sein. Allen
Beteuerungen der Institution Kirche zum Trotz wird der Glaube zu ei-
ner Privatsache, fiir die man sich entscheidet oder eben auch nicht, denn
dieser mogliche Gott hat keine Gestalt, er hat kein Gesicht. Der Glaube
an ihn ist unsichtbar, nicht nachvollziehbar, mit der menschlichen Ver-
nunft ohnehin nicht zu erfassen, Argumenten nicht zugénglich. Er wird
angeblich der kindlichen Seele in der christlichen Taufe mitgegeben, ge-
spendet und manchen Menschen sogar offenbart. Bevor das Kleinkind

1P 216.73.216.96, am 20:40:35, 0
tersagt, m mit, flir oder in Ki-Syster



https://doi.org/10.5771/9783828872233

WENN EIN KATHOLISCHER PRIESTER NEBEN SEINER FRAU BEGRABEN LIEGT ...

zu denken beginnt, hat es nach den Verlautbarungen der Kirche schon
seinen Glauben. Doch wenn es dann zu denken beginnt, wird die Sache
problematisch. Der Glaube an einen Gott, gar an den Gott dieser Kirche,
an seine Anwesenheit in der Welt, scheint im Menschen ein doch eher
fragwiirdiges und unsicheres Geschehnis.

Wenn der Glaube der Kindheit sich dann wieder verliert oder gar ab-
handenkommt, entsteht kein Vakuum, kein Defizit, zumindest kein deut-
lich sichtbares oder gar 6ffentlich feststellbares. Er verschwindet einfach.
Ganz undramatisch, ganz still und schleichend und damit auch die Bin-
dung an eine der christlichen Kirchen. Manche verlieren sogar die Bin-
dungan eine der christlichen Kirchen, obwohl sie sich weiterhin als glau-
bige Christen verstehen. Der Theologe Gotthold Hasenhiittl beschreibt
in der Wochenzeitung ,,DIE ZEIT“ seine Sicht auf die katholische Kir-
che und sagt: »Ich bin aus der katholischen Kirche als Institution ausge-
treten — nicht aus der Glaubensgemeinschaft. Meine Skepsis der Insti-
tution gegeniiber ist heute grofler denn je ...«**. Eine solche Skepsis ist
sicher angebracht.

Aber mochte der Mensch nicht doch an ein ,,hoheres Wesen', an ei-
nen Gott glauben, eine Vorstellung von einem Gott entwickeln, so als
Schopfer und Lenker des Universums? Es ist auch unter Wissenschaft-
lern unbestritten, dass sich im Laufe der Geschichte der Menschheit ne-
ben vielen anderen Entwicklungen in gleicher Weise auch »das Bediirf-
nis nach einem religiosen Weltbild ... tief in der menschlichen Psyche
verankert hat«°. Selbst der Philosoph Voltaire hatte kein Problem mit
einem Gott, sondern primér Schwierigkeiten mit den Lehren tiber Gott.

Nicht nur Christen, auch Juden und Muslime stellen Vermutungen
tiber einen Gott an. Beschreiben ihn als jemanden, der mit der mensch-
lichen Vorstellungskraft nicht erfasst werden kann. Karen Armstrong
schreibt in ithrem Buch, dass schon das Wort ,Gott“ unrichtig sei und
dass »unsere menschlichen Vorstellungen von einem Gott der unfassba-
ren Wirklichkeit niemals gerecht werden kénnen«”.

Wieso sich also damit beschéftigen, wo doch jede Annahme einer tat-
siachlichen Wirklichkeit Gottes aufSerhalb der Reichweite des mensch-
lichen Wahrnehmungsvermégens liegt und niemand den Nachweis er-

269 Gotthold Hasenhiitt] in: Wochenzeitung ,,Die Zeit“ Nr. 21 vom 17.05.2018.

270 Ulrich Schnabel, Die Vermessung des Glaubens, a.a. O., Seite 338.

271 Karen Armstrong, Die Geschichte von Gott, Droemer Knaur Verlag, Miinchen
2015, Seite 524.

| 247

1P 216.73.216.96, am 20:40:35,

. © Urhebermechtiich geschtzter Inhalt.
tersagt, m mit, flir oder in Ki-Syster



https://doi.org/10.5771/9783828872233

WENN EIN KATHOLISCHER PRIESTER NEBEN SEINER FRAU BEGRABEN LIEGT ...

248 |

bringen kann, dass er existiert. Allerdings lasst sich ebenso wenig seine
Nicht-Existenz beweisen. Trotzdem kann jeder Gedanke nur mit den
Vorstellungswelten arbeiten, die die Menschen eben besitzen, obwohl
sie immer génzlich unzutreffend sein miissen.

Jede Spekulation liegt daneben. Eine Beweisfithrung ist nicht mog-
lich. Er bleibt ein Phdnomen in der menschlichen Vorstellungswelt. Da-
her kann jede Beschreibung seiner Eigenschaften nur in der zwar unzu-
treffenden, jedoch einzig méglichen Erfahrungswelt der Menschen liegen.

Der Philosoph David Precht macht deutlich, dass ein Gott, sei er noch
so perfekt und vollkommen als Wesen beschrieben, doch nur ein Gott,
eine Gottesvorstellung im Kopf der Menschen ist und nicht ein Wesen
in dieser Welt2.

Wieso machen sich die Menschen dann diesen Kopf?

Wenn der Mensch nicht anders kann, als einen Gott mit seinen
Kategorien zu beschreiben und diese Beschreibung daher immer von
einem Wesen ausgehen muss, das unbegreiflich ist, das unsere intellektu-
ellen Fahigkeiten bei Weitem {ibersteigt, warum sich dann damit belasten?

Der eigentliche Grund liegt in der Tatsache, dass zu allen Zeiten die
Menschheit versucht hat, Unbekanntes, Unsichtbares, Unverstandliches
in dieser Welt zu personalisieren, Gottern Eigenschaften zuzuweisen, die
dann zwangsldufig menschliche Charakterziige tragen.

Wir konnten diesen Gott frither nicht und kénnen ihn auch heute
nicht erkennen, auch wenn wir uns noch so viel Mithe geben. Und die
Christen glauben, dass es ihn gibt, dass er existiert, ihre Geschicke lenkt,
tiber sie wacht.

Die Theologen, die Geistlichen, die Priester sagen es uns unauthorlich,
sie betonen immer wieder, dass er zwar nicht erkannt werden kann, dass
er aber doch erfahren werden konne. Der Kritiker Karl-Heinz Deschner
betont dagegen und man kann es nicht oft genug sagen: »Dieser Gott,
dass ist immer der Gott der Kleriker, das sind Leute, die sich um unsere
Seelen Sorgen machen, die jedoch eher unserer Seele Sorgen machen«73.

Der Volksmund sagt: Von nichts kommt nichts! Unterstellt, an dieser
Volksweisheit ist was dran, so kann man schon mal auf den Gedanken
kommen, dass es einen Schépfergott geben muss, der ,,Gestalter oder
zumindest ,,Auslser” dieser Schopfung war. Ein Gott, der angesichts

272 Richard David Precht, Wer bin ich und wenn ja wieviele?, Goldmann Verlag,
Miinchen 2007, Seite 283.
273 Karlheinz Deschner, Der gefilschte Glaube, a.a. O., Seite 157.

1P 216.73.216.96, am 20:40:35,

. © Urhebermechtiich geschtzter Inhalt.
tersagt, m mit, flir oder in Ki-Syster



https://doi.org/10.5771/9783828872233

WENN EIN KATHOLISCHER PRIESTER NEBEN SEINER FRAU BEGRABEN LIEGT ...

des Sternenhimmels bei Nacht oder eines Sonnenaufgangs an der See
als Schopfer vorstellbar erscheint. Die Theologin Uta Ranke-Heinemann
spricht davon, dass all das, was man von Gott erkennen konne, wenn es
ihn denn gébe, »an den Werken der Schopfung erkannt wird«. Doch die
Kleriker wollten immer noch mehr, sie »wollten nicht die gottgegebenen
Naturgesetze denkend wahrnehmen, sondern an Wunder glauben«+.

Denkt man jedoch diese Uberlegungen zu Ende, so stellt sich sofort
eine neue Frage. Wer ist dann der Schopfer des Schopfers, wenn von
nichts nichts kommt?

So wird man dann doch wieder zum Zweifler, zum Agnostiker oder
gar zum Atheisten, der doch lieber an die Ewigkeit der Materie glaubt,
als an die Ewigkeit eines gottlichen Wesens.

Man kann die Vorstellung vom Walten eines Schopfers bei der Ent-
stehung dieser Welt und seine Anwesenheit in dieser Welt als ein Pla-
cebo bezeichnen. Ob diese menschlichen Uberlegungen eine heilsame
Wirkung entfalten, hingt letztlich vom individuellen Glauben und dem
eigenen Verhalten ab. Es liegt an jedem Einzelnen selbst, ob fiir ihn ein
Gott existiert oder eben nicht.

Der Glaube an einen Gott und religiése Vorstellungswelten sind trost-
lich. Auch wenn es nur Vorstellungen im Kopf der Menschen sind, sie
schaffen Moglichkeiten, ja Fahigkeiten, um die Unausweichlichkeit und
Endgiiltigkeit vom Werden und Vergehen des Menschen oder, wie es
Pascal Boyer ausdriickt, »die Schrecken erregende Vergegenwirtigung
des Todes zu verkraften«*7.

Wenn man sich vorstellt, dass ein Gott existiert, so kann man die
grundsitzlichen Fragestellungen der Menschheit nach dem Woher und
Wohin einfach besser beantworten. Doch bleibt es immer noch ein Ge-
dankengebiude, eine Vorstellung, eine Hoffnung, mehr nicht.

Was auf der Erde passiert, was zur Zeit mit der Erde und den Men-
schen auf diesem Planeten geschieht, es ist ausschlief3lich reines Werk
der Menschen und nicht von einem Gott bewirkt, der in der Vorstel-
lungswelt einiger Christen existiert. Die Vorstellung von diesem christ-
lichen Gott ist ausgedacht, mit viel Phantasie geschmiickt und nur eine

»Kopfsache der Theologen.

274 Uta Ranke-Heinemann, Nein und Amen, a.a. O., Seite 419.
275 Pascal Boyer, Und Mensch schuf Gott, Klett-Cotta-Verlag, Stuttgart, 4. Auflage
2017, Seite 253.

| 249

1P 216.73.216.96, am 20:40:35,

. © Urhebermechtiich geschtzter Inhalt.
tersagt, m mit, flir oder in Ki-Syster



https://doi.org/10.5771/9783828872233

WENN EIN KATHOLISCHER PRIESTER NEBEN SEINER FRAU BEGRABEN LIEGT ...

Die Rede von einem Schopfergott ist sinnlos, weil kein Standpunkt ein-
genommen werden kann, der es uns erméglicht, das Universum als Ent-
wicklung der Materie oder als den Akt einer gottlichen Kraft zu begreifen.

Die Institution Kirche hingegen, die gesellschaftlich immer noch rele-
vanten Glaubensgrundsitze der katholischen Kirche in Deutschland und
Europa, die wesentlichen Kernaussagen einer kirchlichen Dogmatik, sie
sind alle unglaubwiirdig geworden und nur unter Aufgabe der mensch-
lichen Intelligenz noch zu erdrtern. Sie sind historisch langst widerlegt
und exegetisch nach tiber 200 Jahren Forschung in fast allen Einzelhei-
ten {iberholt und gegenstandslos geworden.

Die Bibel ist nicht Gottes Wort. Das Alte Testament mit seiner Schop-
fungsgeschichte ist nichts als Mythologie des jiidischen Volkes, das aus
den Hochkulturen am Nil und Euphrat wesentliche Vorstellungen von
Gottern und vom Jenseits iibernommen hatte. Die Texte sind deutlich
von anderen Kulturen der Region gepragt und aus den bis dahin miindli-
chen Uberlieferungen und uralten Erzihlungen iiber die Entstehung der
Welt in die Schrift gelangt. Die gesamte Sinai-Erzahlung ist weder geo-
grafisch zu verorten noch historisch nachzuvollziehen.

Die Zehn Gebote sind nicht gedacht als Gebote fiir die Christenheit,
sondern nichts anderes als Regeln des Zusammenlebens eines Volkes
oder eines Volksstammes, der noch vor iiber 1000 Jahren vor Chr. im
sogenannten gelobten Land gelebt hatte. Die Texte wurden {iber Jahr-
hunderte hinweg aufgeschrieben, redigiert, erweitert, verdndert, weit vor
der Geburt eines Wanderpredigers, meist von jidischen Propheten for-
muliert, die aus ihrem Land vertrieben und in der Verbannung lebend
die Geschichten ihres Volkes bewahrt haben wollten. Wer ins Alte Tes-
tament schaut und die Zehn Gebote nachliest, der kann leicht nachvoll-
ziehen, dass eine Regel: ,,Du sollst nicht toten!” fiir das Zusammenleben
eines Volkes von auflerordentlicher Bedeutung war. Liest man jedoch in
neuern Ausgaben des Alten Testamentes, in sogenannten Einheitsiiber-
setzungen nach, so heif3t es da: ,Du sollst nicht morden!* Ein Schelm,
der Boses dabei denkt. Im Krieg ist das Toten fiir Christen erlaubt, auch
wenn man glaubt im Krieg zu sein, Hinrichtungen durch staatliche In-
stitutionen sind zuléssig, die Todesstrafe kein Problem fiir die Kleriker.

Das 6. Gebot: ,,Du sollst nicht ehebrechen® war sicher keine Einfiih-
rung der Monogamie, denn der Beischlaf mit Sklavinnen, und davon gab
es viele in dieser Phase des Weltgeschehens, war zuldssig. Von den heu-
tigen kirchlichen Geboten des Geschlechtsverkehrs vor der Ehe war al-
lerdings um diese Zeit tiberhaupt noch keine Rede.

250 |

1P 216.73.216.96, am 20:40:35,

. © Urhebermechtiich geschtzter Inhalt.
tersagt, m mit, flir oder in Ki-Syster



https://doi.org/10.5771/9783828872233

WENN EIN KATHOLISCHER PRIESTER NEBEN SEINER FRAU BEGRABEN LIEGT ...

In dieser Weise lief3e sich der gesamte Text des Alten Testamentes un-
ter die Lupe nehmen und es gébe nur wenig, was neben den Brutaliti-
ten und neben dem zornigen Gott noch als sozialethische Norm einer
modernen Gesellschaft herhalten konnte. Es sind einfach nur Mythen
eines Volkes, die von Generation zu Generation weitererzahlt wurden
und wenig vom tatsachlichen Schicksal des jiidischen Volkes in der Ge-
schichte widerspiegeln.

Beim Neuen Testament ist zundchst nur erstaunlich, dass eine so klei-
ne jidische Sekte, die von aramaisch sprechenden Bauern gegriindet wor-
den war und durch einen aberwitzigen Glauben, auf den keine normale
Person auch nur einen ,,Silberling® gesetzt hitte, beisammen geblieben
ist und bis in die heutige Zeit iiberdauert hat°.

Im Neuen Testament sind die Paulusbriefe die einzigen Texte, die au-
thentisch sind und ihm eindeutig zugeordnet werden kénnen. Von den
13 Briefen dann allerdings auch wieder nur sieben sicher, die anderen
sollen angeblich von seinen Schiilern stammen.

Jesus selbst hat nur geredet, gepredigt, konnte sicher nicht schreiben,
schon gar kein Griechisch. Aufgeschrieben hat zu seinen Lebzeiten nie-
mand etwas. Ein Fischer, auch ein Zimmermann der damaligen Zeit
musste nicht schreiben kénnen.

Immer dann, wenn die Evangelisten besonders eindringlich und mit
besonderer Verziickung das Wirken Jesu beschreiben, dann finden sich
hierfiir weder in der Geschichtsschreibung noch in der Archéologie Hin-
weise auf das Geschehen.

Nebenbei bemerkt, auch ein Moses, wenn es ihn denn iiberhaupt gab,
hat weder die fiinf Biicher Moses, noch ein Konig David um 1000 vor
Christus die Psalmen geschrieben.

Die ersten Christen hatten nur die Schriften der Juden und einige
Gemeinden die Briefe des Paulus, der Jesu Worte nur durch Erzihlun-
gen kannte und wie auch mir scheint, kann er als eigentlicher Begriin-
der des Christentums gelten. Die Heilige Schrift des Christentums gab
es ja noch nicht.

Die exegetische Forschung hat nachgewiesen, dass kein Evangelist
den Versuch unternommen hat, das tatsichliche Leben des Wanderpre-
digers zu beschreiben, soweit es durch die miindlichen Uberlieferungen
noch bekannt war. Jeder hat versucht, seiner Darstellung eine Art ,.eigen-

276 Vgl. hierzu: Emmanuel Carrére, Das Reich Gottes, btb-Verlag, Miinchen 2017,
Seite 87 ff.

| 251

1P 216.73.216.96, am 20:40:35,

. © Urhebermechtiich geschtzter Inhalt.
tersagt, m mit, flir oder in Ki-Syster



https://doi.org/10.5771/9783828872233

WENN EIN KATHOLISCHER PRIESTER NEBEN SEINER FRAU BEGRABEN LIEGT ...

standiges Profil“ zu geben und darauf zu achten, fiir welche Gemeinde
er mit welcher Intention schreibt. Die Kenntnisse, die wir {iber Jesus ha-
ben, »sind meist stilisiert, ,,ideologisch” gefarbt und von einer bestimm-
ten Verkiindigungsabsicht her ausgewéhlt«*”.

Also auch hier so gut wie keine authentischen Worte des Propheten
aus dem Heiligen Land.

Dass dieser Messias sich anders verstanden hat, dass er niemals eine
neue Religion griinden wollte, gar eine Kirche, ist hinldnglich bekannt.
Er hatte einfach keine Botschaft fiir den gesamten Erdkreis, er beschrank-
te sich auf das jiidische Volk in seiner unmittelbaren Umgebung. Und er
war auch nicht ohne Siinde.

Man kann also die Frage, was denn dieser Jesus wirklich gesagt hat,
nur schwerlich der Bibel entnehmen. Auch die Theologin Karen Armst-
rong ist sich dariiber im Klaren, dass »die Evangelien offensichtlich nur
einen kleinen Teil der Worte Jesu wiedergeben. Viel von ihrem Inhalt
wurde durch spatere Entwicklungen in den nach dem Tode Jesu von Pau-
lus gegriindeten Kirchen beeinflusst ...«*.

Reden wir von der Kirche, so sollten wir diesen Jesus nicht in einem
Atemzug mit ihr nennen, denn er hat mit ihr nur sehr wenig zu tun.

So entwickelte sich erst im 2. Jahrhundert nach Chr. unter den gebil-
deten Schichten der damaligen christlichen Gemeinden eine Religion
heraus, die zu dem Schluss kam, dass dieser Jesus nicht nur ein Mensch,
sondern auch ein Gott gewesen sein musste. Eine bis heute unverstdnd-
liche Lehre von zwei Naturen Jesu entfaltete sich in den Kopfen der ers-
ten Kirchenviter, die sich dann im Laufe des 4. Jahrhunderts nach Chr.
auch durchsetzte. Ob Mensch oder Gott oder beides, das war der hefti-
ge theologische Streit schon zu Anfang des 4. Jahrhunderts. Doch es ist
auch im 21. Jahrhundert noch nicht zu verstehen, wie eine Person zwei
Bewusstseine haben soll. Selbst ein Paulus glaubte zu seinen Lebzeiten
nicht daran, dass dieser Jesus ein Gott in Menschengestalt war.

Die Kreuzigung Jesu als Sithne fiir die Erbschuld der Menschheit, die
dann auch noch durch den Geschlechtsverkehr auf alle nachfolgenden
Generationen tibertragen wird, sie entwickelte sich als theologische Leh-
re erst im 4. Jahrhundert.

Der Kirchenvater Augustinus war fest davon tiberzeugt, dass Gott die
Menschen durch den sogenannten Siindenfall Adams, eine Geschich-

277 Hans Kiing, Das Christentum, a.a. O., Seite 95.
278 Karen Armstrong, Die Geschichte von Gott, a.a. O., Seite 133.

252 |

1P 216.73.216.96, am 20:40:35,

. © Urhebermechtiich geschtzter Inhalt.
tersagt, m mit, flir oder in Ki-Syster



https://doi.org/10.5771/9783828872233

WENN EIN KATHOLISCHER PRIESTER NEBEN SEINER FRAU BEGRABEN LIEGT ...

te aus der Mythologie alter Volker des 6stlichen Mittelmeerraumes, auf
ewig verdammt hatte.

Das Dogma von der Dreifaltigkeit (Trinitdt), es tibersteigt nicht nur
die Vorstellungskraft der Glaubigen, sondern auch die Vorstellungskraft
der Kleriker. Doch sie musste sein, die dogmatische Definition fiir die
Wesensgleichheit von Vater, Sohn und Heiligem Geist. Danach sollen
drei Personen eine einzige sein. Auch diese Lehre war nichts anderes
als ein theologisches Gedankengebdude von Kirchenvitern des 4. und
5. Jahrhunderts. Sie kann bis heute nicht glaubhaft vermittelt, geschwei-
ge denn verstanden werden.

»Exegetische Méngel, philosophische Unaufmerksamkeiten und kle-
rikale Selbstiiberh6hungen ... schufen im Laterankonzil 1215 dann die
Abendmabhlslehre ...«*°, davon ist der Philosoph Kurt Flasch {iberzeugt.
Auch sie stellt nicht nur eine intellektuelle Uberforderung fiir jeden Men-
schen dar, auch daran zu glauben, bei halbwegs seridser Betrachtung der
tatsdchlichen Worte Jesu, ist nicht moglich.

So reihten die Viter in der Kirchengeschichte Dogma an Dogma. Sie
entwickelten mit geradezu dogmatischer Besessenheit die Hélle, die Erb-
stinde und die Mutter eines Gottes. Dem Skeptiker, dem Zweifler ver-
schldgt es die Sprache. Ohne Aufgabe des Verstandes miisste es auch den
Kirchenmitgliedern die Sprache verschlagen, angesichts solcher Glau-
bensgrundsitze, doch sie denken vielfach gar nicht dartiber nach.

All dies angesichts eines allmachtigen Gottes, der angeblich alle Geschi-
cke auf der Welt lenkt und der trotzdem den Menschen die Moglichkei-
ten ldsst, sich frei zu entscheiden. Die Christen glauben an die Allmacht
Gottes, an seine Glite und seine Omnipotenz, sie preisen und loben ihn
als Lenker allen Geschehens. Auch dann noch, wen dieser Gott der Welt
unsagbares Leid zufiigt und auch ihnen personlich Schmerzen bereitet.
Sie preisen ihn trotzdem im Gottesdienst und in ihren Gebeten. Auch
wenn dies unverstandlich ist, sie tun es vielleicht deshalb, weil sonst der
so gelobte Gott vielleicht noch mehr ,,Unheil” iiber sie kommen lésst.

So ging auch sie fort, die Theologin Uta Ranke-Heinemann, »fort von
Jungfraumutter und Henkervater, von einem Gott mit blutigen Hénden ...
der seinen erstgeborenen Sohn fiir die Menschen opferte ...«. Auch sie
wandte sich ab, von den Theologen, die ihre Wissensliicken »mit ihrer
Verstandesfeindlichkeit und ihren grausamen Mirchen fiillten und sie

279 Kurt Flasch, Warum ich kein Christ bin, a.a. O., Seite 260.

| 253

1P 216.73.216.96, am 20:40:35,

. © Urhebermechtiich geschtzter Inhalt.
tersagt, m mit, flir oder in Ki-Syster



https://doi.org/10.5771/9783828872233

WENN EIN KATHOLISCHER PRIESTER NEBEN SEINER FRAU BEGRABEN LIEGT ...

254 |

glaubte ihnen nicht mehr«. Auch das Buch der Biicher »war ihr nicht
mehr Gottes Wort. Es war Menschenwort und trostete sie nicht«*.

Doch irgendetwas hilt sie immer noch in der Kirche. Eine grofie Schar
von Christenmenschen bleibt trotz allem bei der Stange. Und dies, ob-
wohl die Bibel von Menschen gemacht ist, obwohl die Lehre von der Drei-
faltigkeit den Gehirnen von Klerikern entsprungen ist, obwohl Jesus als
Mensch und nicht als Gott gelebt hat, sein Tod kein Opfertod war und
seine Mutter nur eine Mutter und keine Gottesmutter war.

Obwohl die Kirchenviter Siinde und Schuld, Holle und Auferstehung,
Bufle und Anbetung bis heute predigen und iiber die Jahrhunderte hin-
weg angebliche Glaubenswahrheiten aufeinandergestapelt haben, ja den
Glaubigen zugemutet haben, es bleiben trotzdem noch relativ viele Mit-
glieder der Kirche treu. Eine grofle Anzahl dieser Mitglieder sind reli-
gios Gleichgiiltige. Und diese Gleichgiiltigen scheuen den Austritt noch.
Doch warum nur? Die geistig Tragen, die sich nicht kundig machen wol-
len oder die, die ganz frei sind von Zweifeln, ohne einmal kritisch nach-
zufragen, sie sind noch die treuesten Mitglieder der Kirche.

Auch wenn es immer weniger werden, was weltweit nicht unbedingt
zutreffen mag, so tritt jedoch fiir moderne Industriegesellschaften, zu-
mal fiir Deutschland, sehr deutlich zutage, dass die meisten Kirchen-
mitglieder vielfach gar nicht wissen, was sie glauben oder besser, was
sie glauben sollen.

Die Gldubigen, sie sind einfach nicht informiert. Sie wiirden sicher-
lich staunen, wenn nicht gar erschrecken tiber die 245 Glaubensgrund-
satze der katholischen Kirche, die alle zum dogmatischen Fundament
der christlichen Lehre gehoren. Die Uninformiertheit der Glaubigen
tiber biblische Texte, tiber ihre Entstehung, ihre Authentizitét, ihre In-
terpretation durch den Klerus, die auf einer geradezu infantilen Entwick-
lungsstufe stehen geblieben ist, sie ist eklatant. Die Selektion bestimm-
ter Textpassagen durch die Kleriker, die fast ausschliefSlich Gegenstand
theologischer Unterweisungen sind, muss zu einer weitgehenden Un-
kenntnis iiber die Glaubensinhalte des Christentums fithren. Diese Un-
wissenheit ist bewusst herbeigefiihrt, gewollt und wird seit Jahrhunder-
ten durch die Priester praktiziert.

Die Theologen sehen keinen Widerspruch zwischen den wesentlichen
Aussagen der Bibel, der historisch gewachsenen dogmatischen Lehre und

280 Uta Ranke-Heinemann, Nein und Amen, a.a. O., Seite 413.

1P 216.73.216.96, am 20:40:35,

. © Urhebermechtiich geschtzter Inhalt.
tersagt, m mit, flir oder in Ki-Syster



https://doi.org/10.5771/9783828872233

WENN EIN KATHOLISCHER PRIESTER NEBEN SEINER FRAU BEGRABEN LIEGT ...

den wissenschaftlich fundierten wie ethisch-humanen Grundlagen einer
heutigen Gesellschaft.

Sie wollen es nicht wissen und opfern ihren Intellekt, damit beim gldu-
bigen Volk keine Zweifel aufkommen.

Daher ist es kein Wunder, dass Christen nicht nur mangelnde Kennt-
nisse iiber Glaubensfragen haben, sondern ebenso wenig von den histo-
rischen Tatbestinden und den tatsdchlichen Inhalten und Absichten bi-
blischer Schriften kennen.

Hinzu kommt das, was man den ,Herdentrieb“ nennt, die Eigenart
des Menschen, mitzulaufen, die Kraft nicht aufzubringen, gegenzusteu-
ern, sich von solchen Glaubenswahrheiten zu befreien, die man als Kind
in einem ,,intellektuell wehrlosen Zustand“ erhalten hat. Auch sich von
den Angsten zu befreien, die die Endlichkeit und Verginglichkeit des
menschlichen Seins mit sich bringt. Es ist diese tief sitzende Angst der
Spezies Mensch vor dem Tod, die tief verwurzelt ist und der die kirchli-
che Lehre mit einer angeblichen Unsterblichkeit der menschlichen See-
le, mit Himmel und Erl6sung begegnet. Karen Armstrong spricht davon,
dass »wir uns stidndig fiirchten vor Verlust, dem Schrecken der Vernich-
tung, wiahrend wir beobachten, wie unser Kérper allmédhlich und uner-
bittlich verfallt«®,

Auch die blofle Vernunft, so der Anthropologe Carel van Schaik, »kann
nichts verbindliches iiber ein mogliches Leben nach dem Tode sagen,
schlimmer noch, aus wissenschaftlicher Perspektive spricht alles da-
fiir, dass der Tod das Ende ist. Der Tod erscheint sinnlos ... und das ge-
biert Angst«*®,

Obwohl auch die Kirche keine schliissigen Antworten liefern kann, ob
denn der Tod eine tatsdchliche Endstation ist, ob es diesen Gott iiber-
haupt gibt und worin der Lebenssinn denn besteht, verbleiben Christen
in der Kirche und hoffen auf das Versprechen, dass es ein Jenseits gibt,
eine Unsterblichkeit und ein Wiedersehen mit den Lieben ...

Fiir Martin Walser ist der Tod »mit 30 Jahren genauso unvorstellbar
wie mit 85 Jahren« und er antwortet etwas despektierlich auf die Frage,
ob er an ein Leben nach dem Tode glaube, dass er »immer, wenn er da-

281 Karen Armstrong, Die Geschichte von Gott, a.a. O., Seite 570.
282 Carel van Schaik und Kai Michel, Das Tagebuch der Menschheit, a.a. O.,
Seite 470.

| 255

1P 216.73.216.96, am 20:40:35, 0
tersagt, m mit, flir oder in Ki-Syster



https://doi.org/10.5771/9783828872233

WENN

EIN KATHOLISCHER PRIESTER NEBEN SEINER FRAU BEGRABEN LIEGT ...

256 |

riiber nachdenke, ... bei der Gewissheit lande, dass seine Hosentréager
unsterblich sind«®.

Die Theologie verspricht angebliche Stabilitat, Lebensorientierung,
Halt im schnellen und chaotischen Wandel der Zeit. Man muss nur an
die christliche Botschaft glauben, den Sprung wagen, auch wenn die ver-
meintlichen Zusagen der Kleriker mehr als ungewiss sind.

Dariiber hinaus fithren manche gerne das soziale Engagement der
Kirchen ins Feld, die kirchlichen Einrichtungen fiir Arme, Kranke, Be-
hinderte und verkennen dabei, dass mit dieser Argumentation doch nur
die fehlende Wahrhaftigkeit und intellektuelle Redlichkeit der christli-
chen Lehre verschleiert werden soll.

Auch gibt es starke Stromungen, vor allem in konservativ gepragten
Kreisen, nicht nach den Widerspriichen, den Falschaussagen und Un-
moglichkeiten einer Lehre zu fragen und dadurch eine gesellschaftliche
Instabilitdt zu erzeugen. Sondern eine riickwértsgewandte Stréomung in
der Gesellschaft zu nutzen und den Wert einer traditionellen Religiosi-
tat, die ,,feste Werte® verspricht, hoher einzuschitzen, als eine an Argu-
menten ausgerichtete, historisch tragfahige religiose Glaubenspraxis vor
der eigenen Vernunft zu tiberpriifen.

Tut man dies aber doch, so bleiben sie, die bohrenden Zweifel, die
eher niichternen Erkenntnisse der kritischen Wissenschaft zum Inhalt
der Bibel, zu den Aussagen des Wanderpredigers, zu den fest veranker-
ten Glaubenssitzen der Kirche.

Diese Lehren haben einfach zu viel Unstimmiges, Unverstandliches,
gar ethisch nicht Haltbares, historisch Unlauteres und sind im Wesent-
lichen Machtinstrumente der kirchlichen Institutionen.

Die Kirche, sie taumelt zur Zeit zwischen den untauglichen Versu-
chen, jhre Lehre und Dogmatik vor der Vernunft zu rechtfertigen und der
zum Teil skandaldsen Verhaltensweise ihres Personals, das in einer Di-
mension Kindesmissbrauch betrieben haben soll, wie man es sich kaum
vorzustellen wagte. So gibt es im August 2018 die Meldung aus dem US-
Bundesstaat Pennsylvania, nach der mehr als 300 Priester mehr als 1000
Kinder missbraucht haben sollen. Dieses Thema wird noch Generatio-
nen von Christen mit unheiligem Zorn erfiillen.

283 Gesprach mit Martin Walser tiber Gott und das Leben nach dem Tode in:

»Der Spiegel“ vom 22.12.2012.

1P 216.73.216.96, am 20:40:35,

. © Urhebermechtiich geschtzter Inhalt.
tersagt, m mit, flir oder in Ki-Syster



https://doi.org/10.5771/9783828872233

WENN EIN KATHOLISCHER PRIESTER NEBEN SEINER FRAU BEGRABEN LIEGT ...

»Nur Menschen, die begnadet sein miissen«, sagt Giovanni di Loren-
zo in ,,DIE ZEIT, »oder die sehr naiv sind, schaffen es als Erwachsene
ungebrochen am Glauben festzuhalten«*.

Papst Franziskus hat nach den Informationen der Medien an der Tiir
seines privaten Arbeitszimmers ein Schild anbringen lassen, das Kleri-
kern, die nur klagen und jammern, den Zutritt verbietet. Das minde-
re die gute Laune und die Fahigkeit, Probleme, gar Konflikte zu l6sen.
Recht hat er. Nur, was ist mit den Theologen, die zu Recht und aus gu-
ten Griinden auf die Widerspriichlichkeiten, die Unwahrheiten, die My-
then und Legenden, auf die Unstimmigkeiten im Denken und auf die
von den Kirchenvitern ausgedachten Grundsétze der kirchlichen Leh-
re aufmerksam gemacht haben. Den Dogmen, die abgehoben sind von
der gesellschaftlichen Realitdt, deren Lehraussagen der wissenschaftli-
chen Forschung widersprechen und nichts mehr mit der Lebenswirk-
lichkeit der Menschen zu tun haben?

Es wire gut, die Kleriker wiirden sich endlich einmal empoéren, den
Versuch unternehmen, sich der kritischen Argumentation zu stellen, sich
in jedem Fall intensiv damit beschaftigen, eine 6ffentliche Diskussion in
Gang bringen, die mehr als dringend geboten ist. Und nicht, wie viel-
fach von zweifelnden Glaubigen beklagt, religions- oder kirchenkritische
Auflerungen nicht einmal wahrzunehmen, kaum zu beachten, den Kopf
einzuziehen, um blof} nicht in eine Auseinandersetzung zu geraten. Sie
glinzen dagegen mit theologischem Wortgetdse und Verkniffenheiten,
statt den Versuch zu unternehmen, bessere Argumente ins Feld zu fiih-
ren. Wenn es die denn geben sollte.

Sich wegducken ist offensichtlich bisher immer noch die Losung ge-
wesen, da die Amtskirche mit ihren Institutionen und Strukturen im
Lande so gut verankert und finanziell abgesichert ist, dass sie noch eine
geraume Zeit agieren kann, ohne sich den Grundsatzfragen einer Lehre
stellen zu miissen, die bis in das 19. Jahrhundert von den Glaubigen un-
widersprochen akzeptiert wurden.

Wir wollen Papst Franziskus den Gefallen tun und nicht nur nérgeln,
bemingeln und kritisieren. Doch es wire vermessen, zu meinen, man
konne Perspektiven fiir eine Kirche des 21. Jahrhunderts hinreichend und
in der notwendigen Ausfithrlichkeit und Vollstandigkeit aufzeigen. Es
konnen nach den gemachten Erkenntnissen nur Ansétze sein, Diskussi-

284 Zitat aus der Wochenzeitung ,,Die Zeit“ Nr. 21 vom 17.05.2018.

| 257

1P 216.73.216.96, am 20:40:35,

. © Urhebermechtiich geschtzter Inhalt.
tersagt, m mit, flir oder in Ki-Syster



https://doi.org/10.5771/9783828872233

WENN EIN KATHOLISCHER PRIESTER NEBEN SEINER FRAU BEGRABEN LIEGT ...

258 |

onsvorschlige und Grundtendenzen, die nach unserer Uberzeugung in
einem schmerzlichen Prozess angegangen werden miissen.

Das 21. Jahrhundert verlangt nach neuen Antworten auf langst gestellte
Fragen, die bisher einfach iiberhért werden konnten, aber nun, da sich die
bundesrepublikanische Bevolkerung in ihrer Vielfalt und ,,Buntheit® in
Religions- und Ideologiefragen kontrovers prasentiert, unbedingt beant-
wortet werden miissen. Ein Herumdriicken geht nicht mehr, denn die Pro-
blemstellungen und Fragen werden lauter artikuliert, dringlicher gestellt.

Die Theologie des Christentums muss die Menschen und ihre Lebens-
verhaltnisse fokussierter in den Blick nehmen, muss verniinftige, nach-
vollziehbare und undogmatische Inhalte formulieren, muss die ,,Néchs-
tenliebe“ in das Zentrum ihrer Verkiindigung setzen und die richtige
Sprache finden, damit sie iiberhaupt noch im vielstimmigen Chor der
Weltanschauungen gehort wird. Doch welche Inhalte und Sprache soll
das sein? Karl-Heinz Deschner meint ja, »wer in dieser Kirche noch et-
was retten will, ist entweder unwissend oder Opportunist oder von Mys-
tik besoffen. Man kann in dieser Kirche lingst nichts mehr retten, son-
dern nur noch sich und andere vor ihr! Denn Kirche ... hilft in Noten,
die man ohne sie gar nicht hatte«*®.

So ganz sicher wire ich mir da allerdings nicht. Denn weder die wis-
senschaftliche Forschung, noch soziologische, philosophische oder gar
politische Interpretationen dieser Welt haben mogliche Glaubensvor-
stellungen und Ideologien durch aufgeklarte Rationalitdt und Vernunft-
argumente entzaubern konnen.

Die frither noch notwendige Erklarung der Welt mit ihren natiirlichen
Vorgédngen und Abldufen, sie muss allerdings nicht mehr durch die Kir-
che mit ihren Glaubenssitzen und mit ihren Lehren erklart werden. Sie
fallt dank der theologisch-kritischen Forschung heute weitgehend aus.

Die Formulierung von moralischen Werten durch eine Religion, um
einen Gott gnéadig zu stimmen und die Menschheit vor Strafen zu be-
wahren, ist auch kein Thema mehr, denn jeder Mitteleuropéer weif$ dies
heute und in den allermeisten Verfassungen sind die notwendigen Prin-
zipien fiir das friedliche Zusammenleben und die Wiirde des Menschen
fest verankert.

Das kirchliche Personal bedarf auch keiner geistlichen Uberhéhung
mehr, zumal es sich ein ums andere Mal selbst disqualifiziert. Sie ist nun
endgiiltig weg, die selbst geschaffene Exklusivitit des Klerus, die sich bis-

285 Karlheinz Deschner, Der gefilschte Glaube, a.a. O., Seite 220.

1P 216.73.216.96, am 20:40:35,

. © Urhebermechtiich geschtzter Inhalt.
tersagt, m mit, flir oder in Ki-Syster



https://doi.org/10.5771/9783828872233

WENN EIN KATHOLISCHER PRIESTER NEBEN SEINER FRAU BEGRABEN LIEGT ...

her mit moralischer Uberheblichkeit dem Gldubigen gegeniiber présen-
tiert hat. Das kirchliche Personal hat Gott sei Dank auch heute schon in
weiten Teilen der Welt zu normalen Lebensverhaltnissen gefunden, denn
wenn Rom weit weg ist, dann liegt, wie in den peruanischen Anden, so
schreibt Anette Reuter im Mai 2018 im Solinger Tageblatt, »so mancher
katholische Priester neben seiner Frau begraben ... Die reine Lehre ist
dort das eine, die gelebte Praxis das andere«.

Und was bleibt nun von diesem Jesus der Bibel? »Sowohl die Anzahl
als auch der Inhalt der meisten Uberlieferungen, die iiber Jesus erhalten
sind und die allesamt den Anspruch erheben, ein authentisches Zeug-
nis iber ihn abzugeben, stehen in einem schreienden Gegensatz zu dem,
was er wirklich sagte und tat«**.

Das Einzige, was bleibt, ist das gelebte Verhdltnis des Wanderpredi-
gers von Galilda zu den Armen, Kranken und Ausgestof3enen und sei-
ne authentischen Worte von der Néchstenliebe und der Barmherzigkeit.
All das, was man heute als praktizierte Solidaritat und caritative Hilfe
gegeniiber den Mitmenschen bezeichnen wiirde. Bei einer solchen Re-
duktion biblischer Inhalte und dogmatischer Lehre wird die Frage nach
einer rationalen Stimmigkeit von Glaubenssitzen und Bibelversen oh-
nehin bedeutungslos.

Die glaubhaft belegten wenigen authentischen Worte Jesu von der
Nichstenliebe, die Eingang gefunden haben in die Evangelien, konnen
so der Kern einer christlichen Botschaft sein und die katholische Kirche
wird dann eine Art ,,Sozialamt®, zur Anlaufstelle fiir Kranke und Bediirf-
tige, Arbeitslose und Ausgegrenzte, Alte und Junge, die der Hilfe bediir-
fen. Die Kleriker werden zu Sozialarbeitern, zu Sanititern und Altenbe-
treuern, zu Organisatoren von Hilfslieferungen und zu medizinischem
Fachpersonal, zu Seenotrettern und Migrationsbeauftragten. Dies kann
sich zundchst in den Gemeinden und Ortskirchen entwickeln, doch soll-
te die so strukturierte Kirche zunehmend auch global agieren konnen, so
dass es im Idealfall ab da weniger Arme und Einsame, weniger Hilflose
und Hungernde, weniger Verfolgte und Entrechtete auf dieser Erde gibt.

In Zusammenarbeit mit den bereits vorhandenen Organisationen welt-
weit kann so bei den vorhandenen finanziellen Spielrdumen der Kirche
die Welt vielleicht doch noch ,,gerettet” werden.

286 Gerd Lidemann, Der grofie Betrug und was Jesus wirklich sagte und tat,
zu Klampen Verlag, Springe, 5. Auflage 2011, Seite 121.

| 259

1P 216.73.216.96, am 20:40:35,

. © Urhebermechtiich geschtzter Inhalt.
tersagt, m mit, flir oder in Ki-Syster



https://doi.org/10.5771/9783828872233

WENN EIN KATHOLISCHER PRIESTER NEBEN SEINER FRAU BEGRABEN LIEGT ...

Ich stelle mir gerade Gerhard Kardinal Miller als ,,iiberqualifizierten®
Krankenpfleger vor. Doch warum nicht? Der Wanderprediger Jesus wire
sich fiir diese Tédtigkeit sicher nicht zu schade gewesen.

Zugegeben, eine Utopie, doch warum nicht in diesem Rahmen den-
ken, wo doch die Kirche sich auch als weltumspannend und internatio-
nal versteht. Die Kirche konnte, wie Heiner Geifdler es ausgedriickt hat,
ganz praktisch ,den Pfusch dieser Erde® beseitigen.

Jeder ,,Nachste® wird durch die Institution unterstiitzt, der der Unter-
stiitzung bedarf, denn wer seinen ,,Néchsten“ schon jetzt liebt, der muss
schier verzweifeln ob des tatséchlichen Zustandes der Menschheit auf
diesem Planeten. Die erforderliche Hilfe bei der praktischen Lebensbe-
wiltigung eines jeden Menschen steht dann im Vordergrund einer Kir-
che, die tiber die notwendige Organisation, die notwendigen Struktu-
ren und die notwendigen Mittel verfiigt. Gleichzeitig gehort hierzu aber
auch die stindige intensive und intellektuell aufwendige Auseinander-
setzung mit anderen religiésen und ideologischen Weltanschauungen,
die vielfach mit Extremen operieren und die fast immer zu Gewalt und
Terrorismus fithren.

Somit miissen wir nicht mehr als Menschen des 21. Jahrhundert wie
Franz Buggle es ausdriickt, »die 1300 bis 2000 Jahre alten intellektuellen,
wissensmaflig und ethisch-humanitér so defizitdren Projektionen aus die-
sem Himmel wieder zuriickholen«*¥”. Wohl wissend um die Begrenztheit
des menschlichen Wahrnehmungsvermégens und in dem Bewusstsein,
dass es bei den grundlegenden und bis heute nicht zu beantwortenden
Fragen zur Existenz des Menschen und zur Frage, was die Welt im In-
nersten zusammenbhilt, keine schliissige Antwort gibt, sollten wir trotz-
dem den ,,Sprung“ wagen.

Nur so kann eine solche Utopie mit der allergrofiten christlichen To-
leranz, ohne Schuldzuweisungen, ohne Erbsiinde, ohne vorgegebene
Gottesdefinition und ohne jeden vorgefertigten Anspruch auf absolute
Wabhrheit weltweit in Angriff genommen werden.

Wenn man die dogmatischen Hiirden erst einmal beiseitegerdumt hat,
die keinen Sinn mehr machen, selbst wenn sie eine historische Begriin-
dung hatten, wenn man den Jesus der Bibel so nimmt, wie er sich selbst
verstanden hat und die Worte der Bibel versteht als wiedergegebene his-
torische Mythen und Erzéhlungen des jiidischen Volkes; wenn man das
Neue Testament betrachtet als historisches Glaubensgut, das fiir die ers-

287 Franz Buggle, Denn sie wissen nicht was sie glauben, a.a. O,, Seite 23.

260 |

1P 216.73.216.96, am 20:40:35,

. © Urhebermechtiich geschtzter Inhalt.
tersagt, m mit, flir oder in Ki-Syster



https://doi.org/10.5771/9783828872233

WENN EIN KATHOLISCHER PRIESTER NEBEN SEINER FRAU BEGRABEN LIEGT ...

ten christlichen Gemeinden ihre Giiltigkeit hatte, dann, ja dann kann man
den Kern einer christlichen Botschaft auch herausarbeiten und eine In-
stitution entwickeln, die sogar weltweit unter der Pramisse von Néchs-
tenliebe und Barmherzigkeit agiert.

Eine allgemeine, einheitlich giiltige Beschreibung dieser Welt in fest-
gefiigten religiésen Grundsitzen, eine Entwicklung der Welt, gar aus der
Perspektive einer Religion zu betrachten, ist heutzutage einfach nicht
mehr méglich. Norbert Boltz schreibt im Dezember 2017 in der Neu-
en Ziiricher Zeitung: »Weil die Welt komplex ist, fehlen uns immer In-
formationen ... und weil diese uns fehlen, sind wir immer unsicher ...
es gibt fiir uns einfach keine wahre Antwort, sondern nur den Konflikt,
den Dissens, deshalb miissen wir ohne Grundlagen leben und Abschied
nehmen vom Prinzipiellen ...«.

Versteht man die Aufgabe einer Kirche ginzlich undogmatisch, dann
kann es ja sogar Sinn machen, wenn nicht nur der Verstand und der
reine Intellekt zur Analyse und Interpretation einer kirchlichen Lehre
herangezogen wird, sondern wenn man den ganzen Menschen in den
Blick nimmt und auch seine irrationale, affektive und emotionale Sei-
te anspricht. Wenn man eine Gemeinschaft entstehen ldsst, ein Zusam-
mengehdrigkeitsgefiihl entwickelt, emotionale Erlebnisse zuwege bringt,
Events inszeniert und Lobpreisungen fiir einen individuell erfahrbaren
Schopfer wie ein ,,Pfingstereignis® zelebriert. Dann kann auch das kol-
lektive Erleben in einer Gemeinschaft, das Bediirfnis nach Spiritualitat
bei den Menschen wieder einen Platz bekommen. »Denn unser geistiges
Gescheheng, sagt Ulrich Schnabel, »gleicht einem Eisberg, dessen grofite
Masse unter Wasser verborgen ist«**. Auch das Gefiihl der unbewussten
und gefithlsmafigen Wahrnehmung des Menschen kann wieder Raum
gewinnen, denn gerade in der heutigen Zeit haben spirituelle Veranstal-
tungen enormen Zulauf.

Die Annahme, dass Ideologien und Religionen weltweit scheinbar
unauthaltsam absterben, ist ein Irrtum. Allerdings gilt hierbei das Fazit,
dass bei entsprechendem Gebrauch des menschlichen Verstandes die
historisch entwickelten und dogmatisch festgezurrten christlichen Leh-
ren und die kirchlichen Vorstellungen von einem Gott im Himmel und
auf der Erde, einem Jiingsten Gericht und einem ,,essbaren” Leib Chris-
ti so unsinnig geworden sind, wie der Nikolaus.

288 Ulrich Schnabel, Die Vermessung des Glaubens, a.a. O.,Seite 491.

| 261

1P 216.73.216.96, am 20:40:35,

. © Urhebermechtiich geschtzter Inhalt.
tersagt, m mit, flir oder in Ki-Syster



https://doi.org/10.5771/9783828872233

WENN EIN KATHOLISCHER PRIESTER NEBEN SEINER FRAU BEGRABEN LIEGT ...

Nachdem in den christlichen Kirchen der noch giiltige sogenannte gott-
liche Heilsplan der Bibel zu den Akten gelegt worden ist und die dogma-
tischen Lehren der Kirche im Museum untergebracht worden sind, kann
durch die Institution an einer besseren Welt, ja an der Rettung der Welt
gearbeitet werden, ganz konkret, praktisch und nachhaltig, dann kann
bei tatsdchlich praktizierter Hilfeleistung fiir die Menschen, bei der Be-
kampfung von Hunger und Krankheit, von Krieg und Verbrechen in die-
ser Welt, bei 6konomischer und sozialer Unterstiitzung der Bediirftigen,
bei caritativer und diakonischer Zuwendung gegentiber dem ,,Nichsten®
auch wieder ein ,Hochamt“ mit den Menschen gefeiert werden, so mit
Glockengelaut und Weihrauch, Kerzenschein und Chorgesang, Orgel-
musik und ekstatischen Erlebnissen.

Am besten wire es allerdings, so die Uberzeugung von Emmanuel Car-
rére, der mit seinem Vater sonntags in die Messe ging, wenn das Hoch-
amt »auf Latein gelesen wiirde, weil man auf Latein nicht merkt, wie un-
sinnig und dumm die gesungenen und gelesenen Texte doch sind«**.

289 Emmanuel Carrére, Das Reich Gottes, a.a.O., Seite 11.

262 |

1P 216.73.216.96, am 20:40:35,

. © Urhebermechtiich geschtzter Inhalt.
tersagt, m mit, flir oder in Ki-Syster



https://doi.org/10.5771/9783828872233

Was ich gelesen habe ...

Armstrong, Karen: Die Geschichte von Gott. 4000 Jahre Judentum,
Christentum und Islam, Droemer Knaur Verlag, Miinchen 2015
Augustinus: Bekenntnisse, Fischer Biicherei, Frankfurt, Miinchen 1955

Augstein, Rudolf: Jesus Menschensohn, Hoffman und Campe Verlag,
Hamburg 1999

Bellinger, Gerhard J.: Lexikon der Mythologie, Nikol-Verlag, Hamburg
2012

Boyer, Pascal: Und Mensch schuf Gott, Klett-Cotta-Verlag, Stuttgart,
4. Auflage 2017

Brockmoller, Katrin (Hrsg.): Was ist neu an der Einheitsiibersetzung?
Verlag Katholisches Bibelwerk, Stuttgart 2016

Broder, Henryk M.: Das ist ja irre! Knaus-Verlag, Miinchen 2015

Buggle, Franz: Denn sie wissen nicht, was sie glauben. Eine Streit-
schrift, Alibri-Verlag, Aschaffenburg 2012

Carrére, Emmanuel: Das Reich Gottes, btb-Verlag, Miinchen 2017

Clauss, Manfred: Ein neuer Gott fiir die alte Welt. Die Geschichte des
frithen Christentums, Rowohlt-Verlag, Berlin 2015

Czermak, Gerhard: Problemfall Religion. Ein Kompendium der Religi-
ons- und Kirchenkritik, Tectum-Verlag, Marburg 2014

Dawkins, Richard: Der Gotteswahn, Ullstein-Verlag, Berlin, 15. Auf-
lage 2016

Deschner, Karlheinz: Kriminalgeschichte des Christentums. Band 1:
Die Friihzeit, Rowohlt-Verlag, Hamburg, 9. Auflage 2016

Deschner, Karlheinz: Kriminalgeschichte des Christentums. Band 2:
Die Spitantike, Rowohlt-Verlag, Hamburg, 5. Auflage 2013

Deschner, Karlheinz: Kriminalgeschichte des Christentums. Band 3:
Die alte Kirche, Rowohlt-Verlag, Hamburg 1990

Deschner, Karlheinz: Der gefilschte Glaube. Eine kritische Betrach-
tung kirchlicher Lehren, Knesebeck-Verlag, Miinchen 2004

Deschner, Karlheinz, Herrman, Horst: Der Antikatechismus, Tectum-
Verlag, Marburg 2015

Deschner, Karlheinz: Memento. Kleiner Denkzettel zum ,,groflen Bufi-
akt®, Rowohlt-Verlag, Hamburg 1999

1P 216.73.216.96, am 20:40:35, © Urhebermechtiich geschitzter Inhak &
tersagt, m mit, flir oder in Ki-Syster

| 263


https://doi.org/10.5771/9783828872233

WAS ICH GELESEN HABE ...

264 |

Dieckmann, Detlev und Kollmann, Bernd: Das Buch zur Bibel. Ge-
schichten, Menschen, Hintergriinde, Palm-Verlag, Berlin 2016

Die Bibel, Einheitsiibersetzung, Herder- Verlag, Freiburg, Katholische
Bibelanstalt, Stuttgart 1980

Ebner, Martin und Heininger, Bernhard: Exegese des Neuen Testamen-
tes, UTB-Verlage, Paderborn, 3. Auflage 2015

Ebner, Martin: Jesus von Nazareth. Was wir von ihm wissen konnen,
Verlag Katholisches Bibelwerk, Stuttgart, 5. Auflage 2016

Englisch, Andreas: Franziskus, Zeichen der Hoffnung, C. Bertelsmann-
Verlag, Miinchen 2013

Erlemann, Kurt: Wer ist Gott? Antworten des Neuen Testamentes,
Neuenkirchener Verlagsgesellschaft, Neuenkirchen-Vluyn, 2. Auf-
lage 2015

Erlemann, Kurt: Unfassbar? Der Heilige Geist im Neuen Testament,
Neuenkirchener Verlagsgesellschaft, Neuenkirchen-Vluyn, 2. Auf-
lage 2012

Finkelstein, Israel: Keine Posaunen vor Jericho, Die archdologische
Wahrheit iiber die Bibel, Deutscher Taschenbuch Verlag, Miinchen,
8. Auflage 2015

Flasch, Kurt: Warum ich kein Christ bin, C.H. Beck Verlag, Miinchen
2015

Frey, Christopher (Hrsg.): Repetitorium der Dogmatik, Verlag Hart-
mut Spenner, Waltrop, 7. Auflage 2000

Friedmann, Richard: Wer schrieb die Bibel. So entstand das Alte Testa-
ment, Anaconda-Verlag, Kéln 2007

Fries, Heinrich (Hrsg.): Handbuch theologischer Grundbegrifte, Band
1-3, Deutscher Taschenbuch Verlag, Miinchen, 2. Auflage 1974

GEO-Magazin Nr. 54: Rom, Die Geschichte des Kaiserreiches, 2012

GEO-Magazin Nr. 26: Der Buddhismus, 2007

GEO-Magazin Nr. 45: Das Heilige Land, Das Zeitalter der Bibel, 2010

GEO-Magazin Nr. 20: Die Geschichte des Judentums, 2005

Geoghegan, Jeftrey: Die Bibel fiir Dummis, Wiley-VCH-Verlag, Wein-
heim, 2. Auflage 2017

Gerhardt, Walter: An ihren 245 Dogmen krankt und stirbt die katholi-
sche Kirche, August von Goethe Literaturverlag, Frankfurt 1992

Geifller, Heiner: Kann man noch Christ sein, wenn man an Gott zwei-
feln muss?, Streitschrift, Ullstein Verlag, Berlin 2017

Gottermann, Lilo (Hrsg.): Denkanstofle 2007, Piper-Verlag, Miinchen,
5. Auflage 2006

1P 216.73.216.96, am 20:40:35, © Urhebermechtiich geschitzter Inhak &
tersagt, m mit, flir oder in Ki-Syster



https://doi.org/10.5771/9783828872233

WAS ICH GELESEN HABE ...

Grofibongardt, Anette: Die Bibel. Das méchtigste Buch der Welt, DVA,
Miinchen, 2015

Hamp, Vinzenz u.a. (Hrsg.): Die Heilige Schrift, Pattloch Verlag, Augs-
burg, 32. Auflage 1992

Handbuch theologischer Grundbegrifte, Band 4, dtv, Miinchen, 2. Auf-
lage 1974

Harari, Yuval Noah: Eine kurze Geschichte der Menschheit, Pantheon-
Verlag, Miinchen 2015

Henkel, Peter: Ach, der Himmel ist leer. Lauter gute Griinde gegen
Gott und Glauben, Freiling-Verlag, Berlin, 3. Auflage 2010

Herrman, Horst: Befreit Gott von den Glaubigen. Eine Liebeserkla-
rung an Gott, Tectum-Verlag, Marburg 2015

Heyder, Gebhard: Volks-Bibel, Selbstverlag Gebhard Heyder, Regens-
burg 1974

Hitchens, Christopher: Der Herr ist kein Hirte. Wie Religion die Welt
vergiftet, Heyne-Verlag, Miinchen, 6. Auflage 2009

Hofmann, Peter: Katholische Dogmatik, Ferdinand Schoningh Verlag,
Paderborn 2008

Holzamer, Karl: Philosophie. Eine Einfithrung in die Welt des Den-
kens, C. Bertelsmann Verlag, Giitersloh 1962

Kahl, Joachim: Das Elend des Christentums, Tectum-Verlag, Marburg
2014

Katechismus der katholischen Kirche, De Gruyter Oldenbourg Verlag,
Miinchen 2015

Keil, Annelie: Auf briichigem Boden Land gewinnen, Kosel-Verlag,
Miinchen, 2. Auflage 2012

Knopp, Guido: Vatikan. Die Macht der Papste, Goldmann-Verlag,
Miinchen 1998

Kiing, Hans: Erkdmpfte Freiheit. Erinnerungen, Piper-Verlag, Miin-
chen, 2. Auflage 2003

Kiing, Hans: Erlebte Menschlichkeit. Erinnerungen, Piper-Verlag,
Miinchen 2013

Kiing, Hans: Umstrittene Wahrheit. Erinnerungen, Piper-Verlag, Miin-
chen, 2. Auflage 2013

Kiing, Hans: Der Islam. Geschichte, Gegenwart, Zukunft, Piper-Verlag,
Miinchen, 4. Auflage 2010

Kiing, Hans: Das Judentum. Die religiose Situation der Zeit, Piper-
Verlag, Miinchen, 6. Auflage 2007

1P 216.73.216.96, am 20:40:35, © Urhebermechtiich geschitzter Inhak &
tersagt, m mit, flir oder in Ki-Syster

| 265


https://doi.org/10.5771/9783828872233

WAS ICH GELESEN HABE ...

266 |

Kiing, Hans: Das Christentum. Die religidse Situation unserer Zeit,
Piper-Verlag, Miinchen, 6. Auflage 2012

Kiing, Hans: Die Kirche, Piper-Verlag, Miinchen, 2. Auflage 1977

Kiing, Hans: Jesus, Piper-Verlag, Miinchen 2012

Kiing, Hans: Was bleibt. Kerngedanken, Piper-Verlag, Miinchen 2013

Kubitza, Heinz-Werner: Der Dogmenwahn. Scheinprobleme der Theo-
logie, Tectum-Verlag, Marburg 2015

Kubitza, Heinz-Werner: Der Jesuswahn. Wie die Christen sich ihren
Gott schufen, Tectum-Verlag, Marburg, 3. Auflage 2013

Lapide, Pinchas: Ist die Bibel richtig tibersetzt? Giitersloher Verlags-
haus, Giitersloh, 5. Auflage 2015

Lehnert, Uwe: Warum ich kein Christ sein will, Tectum-Verlag, Mar-
burg, 6. Auflage 2015

Leonhardt, Rochus: Grundinformation Dogmatik, Vandenhoeck und
Ruprecht Verlag, Gottingen 2009

Lichtenberg, Georg: Sudelbiicher, Matrix-Verlag, Gottingen, 2. Auflage
2011

Liiddemann, Gerd: Der grofie Betrug und was Jesus wirklich sagte und
tat, zu Klampen Verlag, Springe, 5. Auflage 2011

Lidemann, Gerd: Jesus nach 2000 Jahren, zu Klampen Verlag, Springe,
4. Auflage 2014

Lidemann, Gerd: Paulus, der Griinder des Christentums, zu Klampen
Verlag, Springe, 2. Auflage 2014

Lidemann, Gerd: Die ersten drei Jahre des Christentums, zu Klampen
Verlag, Springe 2009

Lidemann, Gerd: Der erfundene Jesus. Unechte Jesuworte im Neuen
Testament, zu Klampen Verlag, Springe, 2. Auflage 2009

Liitz, Manfred: Der Skandal der Skandale. Die geheime Geschichte des
Christentums, Herder-Verlag, Freiburg 2018

Miggelbrink, Ralf: Einfithrung in die Lehre von der Kirche, Wissen-
schaftliche Buchgesellschaft, Darmstadt 2003

Miiller, Gerhard, Katholische Dogmatik. Fiir Studium und Praxis der
Theologie, Herder Verlag, Freiburg, 10. Auflage 2016

Nocke, Franz-Josef: Eschatologie, Patmos-Verlag, Diisseldorf, 1999

Oberthiir, Rainer: Das Buch vom Anfang von Allem, Kosel-Verlag,
Miinchen, 3. Auflage 2015

Ott, Ludwig: Grundriss der Dogmatik, Herder-Verlag, Freiburg,
10. Auflage 1981

1P 216.73.216.96, am 20:40:35, © Urhebermechtiich geschitzter Inhak &
tersagt, m mit, flir oder in Ki-Syster



https://doi.org/10.5771/9783828872233

WAS ICH GELESEN HABE ...

Paret, Rudi (Ubersetzung): Der Koran, Kohlhammer-Verlag, Stuttgart,
12. Auflage 2014

Pichler, Wilhelm u. a.: Katholisches Religionsbiichlein, Mediatrix-
Verlag, St. Andra-Woérdern, Austria, 1983

Politi, Marco: Benedikt. Krise eines Pontifikats, Rotbuch-Verlag, Berlin
2012

Precht, Richard David: Wer bin ich. Und wenn ja wie viele?, Gold-
mann-Verlag, Miinchen 2007

Rahner, Johanna: Einfiihrung in die christliche Echatologie, Herder-
Verlag, Freiburg, 2. Auflage 2016

Ranke-Heinemann, Uta: Nein und Amen. Mein Abschied vom tradi-
tionellen Christentum, Hoffmann und Campe Verlag, Hamburg,
10. Auflage 2014

Roloft, Jiirgen: Jesus, C.H. Beck-Verlag, Miinchen, 5. Auflage 2012

Sander, Hans-Joachim: Einfithrung in die Gotteslehre, Wissenschaftli-
che Buchgesellschaft, Darmstadt 2016

Sattler, Dorothea: Kirche(n), Ferdinand Schéningh Verlag, Paderborn
2013

Schiefller, Rainer M.: Himmel, Herrgott, Sakrament. Auftreten statt
Austreten, Kosel Verlag, Miinchen 2018

Schnabel, Ulrich: Die Vermessung des Glaubens, Pantheon-Verlag,
Miinchen, 2010

Schneider, Jérg: So komme ich in die Hélle, U-Line-Verlag, Mossautal,
2. Auflage 2014

Schneider, Theodor (Hrsg.): Handbuch der Dogmatik, Band 1, Griine-
wald-Verlag, Ostfildern, 5. Auflage 2013

Schneider, Theodor (Hrsg.): Handbuch der Dogmatik, Band 2, Griine-
wald-Verlag, Ostfildern, 5. Auflage 2013

Spiegel-Geschichte, Drei Religionen - ein Gott, 2016

Spiegel-Geschichte, Die Papste. Absolute Herrscher im Namen Gottes,
2012

Spiegel-Geschichte, Die Bibel. Das méchtigste Buch der Welt, 2014

Steimer, Bruno (Hrsg.): Lexikon der Kirchengeschichte, Herder-Verlag,
Freiburg 2013

Urban, Martin: Die Bibel. Eine Biographie, Galiani-Verlag, Berlin 2009

van Schaik, Carel und Michel, Kai: Das Tagebuch der Menschheit. Was
die Bibel iiber unsere Evolution verrit, Rowohlt-Verlag, Hamburg,
5. Auflage 2017

1P 216.73.216.96, am 20:40:35, © Urhebermechtiich geschitzter Inhak &
tersagt, m mit, flir oder in Ki-Syster

| 267


https://doi.org/10.5771/9783828872233

WAS ICH GELESEN HABE ...

268 |

Wagner, Gerhard: Wer’s glaubt wird selig! Redewendungen aus der
Bibel, Regionalia-Verlag, Rheinbach, 15. Auflage 2016

Welker, Michael: Gottesoffenbarung Christologie, Neukirchener Ver-
lagsgesellschaft, Neukirchen-Vluyn, 3. Auflage 2016

Werbick, Jirgen: Grundfragen der Ekklesiologie, Herder-Verlag, Frei-
burg 2009

Winkelmann, Friedhelm: Geschichte des frithen Christentums, C.H.
Beck Verlag, Miinchen, 5. Auflage 2013

1P 216.73.216.96, am 20:40:35, © Urhebermechtiich geschitzter Inhak &
tersagt, m mit, flir oder in Ki-Syster



https://doi.org/10.5771/9783828872233

Wenn ich euch nicht hatte ...

Dank sagen mochte ich allen, denen ich meine Texte ,aufgezwungen®
habe, die sie gelesen haben, die mit mir diskutiert haben, mich korri-
giert und mit mir die Klarheit eines Gedankens herausgearbeitet haben.

| 269

1P 216.73.216.96, am 20:40:35, 0
m mit, flir oder in Ki-Syster



https://doi.org/10.5771/9783828872233

1P 216.73.216.96, am 13.01.2026, 20:40:35. ©
m

mit, flir oder in Ki-Syster


https://doi.org/10.5771/9783828872233

	Wenn ich das gewusst hätte …
	1	Wenn die Wahrheit, wie so oft, in der Mitte liegt …
	2	Wenn ein amerikanischer Wissen­schaftler Code-Namen vergibt …
	3	Wenn sich ein Honigtropfen im Meer auflöst …
	4	Wenn die Kriminalitätsrate im Vatikan weiter steigt …
	5	Wenn die Kirche der Jungfrau Maria keine Eizelle zugesteht …
	6	Wenn ein amerikanischer Sheriff den Ruhestand nicht im Knast verbringen muss …
	7	Wenn Absurditäten zur Denkschwäche führen …
	Was mit Wasser so alles möglich ist …
	Die Angst, wegen des Bisses in eine Frikadelle am Freitag in die Hölle zu kommen …
	Wenn die Oblate am Gaumen klebt …
	Wenn der Bischof einem über die Wange streicht …
	Wenn die Brauchtumspflege den Glauben ersetzt …
	Wenn die Wäsche im Hinterhof hängt …
	Wenn der Priester die freiliegende Schulter berührt …

	8	Wenn die Spielweise einer Fußballmannschaft zu behäbig wirkt …
	9	Wenn der Mensch beim Computerspiel Punkte sammelt …
	10	Wenn ein katholischer Priester neben seiner Frau begraben liegt …
	Was ich gelesen habe …
	Wenn ich euch nicht hätte …

