
640

Anthropos  107.2012

Rezensionen

cines. Malaria is defined in the laboratory – as parasites 
are visualized under the microscope (although, I would 
add, not always as microscopes are more often unavail­
able). The objects of therapy – malaria parasites, spirits, 
the body of a child – emerge as they are acted upon, they 
do not pre-exist as signs awaiting a doctor’s diagnostic 
and classifying gaze. Finally, in chapter 8, “Shifting Ex­
istences, or Being and Not-Being,” Langwick draws our 
attention to maladies which are invisible to biomedicine – 
tiny growths inside the vagina and nose which house dev­
ils after they have raped women in their sleep, breast milk 
which can be infected with the dirt of adulterous sex and 
make a child ill, and the oversized heads of children who 
have not had cysts in their throats removed. To biomedi­
cine these things are innocuous and irrelevant, and this 
disinterest leaves a space in which traditional healers can 
assert their expertise.

This book contributes to the understanding of tra­
ditional medicine in a contemporary African setting. It 
makes clear the inequalities that shape the space under 
which healers must operate, and their efforts to work this 
to their advantage. Through its emphasis on the material 
it draws attention to the struggles over what is and what 
is not real – the “ontological politics” that defines what 
kind of therapeutic practice is possible. 

Rebecca Marsland

Leong-Salobir, Cecilia: Food Culture in Colonial 
Asia. A Taste of Empire. London: Routledge, 2011. 
191 pp. ISBN 978-0-415-60632-5. (Routledge Studies in 
the Modern History of Asia, 69) Price: £ 85.00

Vermutlich ist es mit Marketinggründen zu erklären, 
dass der Titel dieses Buches nur sehr allgemein den tat­
sächlichen Inhalt wiedergibt. Konkret geht es um die 
Kochkunst, die mit den Briten assoziiert wird, die zwi­
schen 1858 und 1963 als Kolonialherren in Indien, Ma­
laysia und Singapur gelebt haben. Die ausgewählten 
Eckpunkte betreffen den formellen Anfang des britisch-
indischen Reiches nach der Ablösung der Ostindienge­
sellschaft (1858 bis zur Unabhängigkeit im Jahre 1947), 
während im Jahre 1963 eine Föderation unter dem Na­
men Malaysia gegründet wurde, welche die Föderation 
Malaya, die Kronkolonie Singapur sowie die Protekto­
rate Nordborneo (heute Sabah) und Sarawak umfasste. 
Die Autorin versteht es, ihre Primärquellen in Form von 
Kochbüchern, Handbüchern für den Haushalt, Tage­
büchern, Reiseberichten und Fragebogen für ehemalige 
britische Expats adäquat zu befragen und zum Sprechen 
zu bringen. Mit diesem Buch liegt jetzt eine sorgfältig 
recherchierte Untersuchung zur britischen Kolonialge­
schichte der Kochkunst und Esskultur in Süd- und Süd­
ostasien im 19. und 20. Jh. vor. Zudem ist die Studie 
durchweg angenehm zu lesen, obwohl einige Wiederho­
lungen von Zitaten und Kommentaren stilistisch störend 
wirken, die in einem schmalen Band umso mehr auffallen.

Ursprünglich im Jahre 2010 als Dissertation im Fach 
Geschichtswissenschaft an der University of Western 
Australia eingereicht, vertritt dieses Buch zwei Hauptthe­
sen: (1) In Indien, Malaysia und Singapur entstand eine 

einmalige hybride euroasiatische Küche, an der (2) asia­
tische Hausbedienstete einen prägenden Anteil hatten. 
Die Autorin richtet sich stark auf Indien, wobei die Ess­
kultur in Malaysia und Singapur bloß unter dem Gesichts­
punkt der angloindischen Küche betrachtet wird, “not as 
a comparison to India but rather to illustrate that colo­
nial culture in the form of food and patterns of domestic 
service was transplanted to, or replicated in, other colo­
nies in Asia” (2). Deshalb bleibt z. B. die Nyonya oder 
Peranakan Küche in Malaysia und Singapur mit ihrer 
Mischung aus chinesischen, malaiischen, indischen und 
europäischen Einflüssen unerwähnt, obwohl einige Bei­
spiele in diesem Buch klar zeigen, dass die Briten durch­
aus auch mit südostasiatischen Essgewohnheiten vertraut 
waren. Garnelenpaste kommt z. B. als blachang (33) vor 
und wird im Glossar unter ballachong erklärt (139); in der 
heutigen Rechtschreibung ist sie in der malaiischen Welt 
als belacan, noch besser aber als terasi bekannt. Weiter­
hin wird gula malacca (Sagopudding mit Palmzucker) als 
Favorit unter den kolonialen Desserts genannt (19); die 
Bezeichnung ist malaiisch und bedeutet wörtlich “Zucker 
aus Melaka”. Die spezifische Ausrichtung dieses Buches 
findet jedoch seine Berechtigung in der Tatsache, dass, 
im Gegensatz zur angloindischen Küche, es nie zu einem 
vergleichbaren Pendant in Malaysia und Singapur gekom­
men ist.

Im ersten Kapitel (12–38) wird die gängige Meinung 
bestritten, dass die britischen Kolonisten im Zeitalter des 
Hochkolonialismus europäisches Essen präferierten, um 
sich somit von den kolonisierten Asiaten zu unterschei­
den. In “What Empire Builders Ate” (12–38) wird be­
schrieben, dass sie sowohl europäische als einheimische 
Gerichte aßen und dass es zur Entwicklung typischer an­
glo-indischer Speisen kam, wie Mulligatawny, Kedge-
ree, Country Captain und Pish-Pash. Im zweiten Kapitel 
(39–59) handelt es sich um “The Colonial Appropriation 
of Curry”. Curries sind wohl die bekannteste Speziali­
tät der angloindischen Küche geworden, die auch außer­
halb Indiens gerne zubereitet wurden (und immer noch 
werden). Einige damalige Liebhaber meinten sogar, dass 
malaiische Curries viel besser als ihre indischen “Origi­
nale” seien (53). Im dritten Kapitel “Servants of the Em­
pire. The Role and Representation of Domestic Servants 
in the Colonial Household” (60–86) wird nachgewiesen, 
wie wichtig die Rolle der einheimischen Angestellten 
bei den Kochinnovationen gewesen ist. Das vierte Ka­
pitel “Leisure and Segregation. Clubs, Hill Stations, and 
Rest-Houses” (87–113) unterstreicht nochmals ihre Be­
deutsamkeit im Alltagsleben der britischen Kolonisten, 
die sich der indigenen Bevölkerung weitaus überlegen 
fühlten. Die räumliche Abschottung von der kolonisierten 
Gesellschaft bedeutete dennoch nicht, dass die Kolonial­
herren sich nicht als Paschas von den deklassierten Asia­
ten bedienen lassen wollten. Ironischerweise galten die 
Einheimischen grundsätzlich als schmutzig, unfähig, faul 
und unzuverlässig, wurden jedoch gerne für die Hausar­
beit und Kinderversorgung eingesetzt und dadurch inten­
siv am Familienleben der Kolonisten beteiligt. 

Das Schlusskapitel “Dirt and Disease” (114–133) ist, 
genauso wie das ganze Buch, stark deskriptiv geraten.  

https://doi.org/10.5771/0257-9774-2012-2-640 - Generiert durch IP 216.73.216.60, am 23.01.2026, 20:16:50. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0257-9774-2012-2-640


Anthropos  107.2012

641Rezensionen

Die kolonialen Überlegenheitsgefühle waren durchaus  
rassistisch motiviert, aber die Autorin macht es sich nicht 
so leicht, hier einfach die Rassenkarte zu zeigen. Sie weist 
darauf hin, dass England eine Klassengesellschaft war, 
wo die Herrschaft genoss, während die Diener schufte­
ten. Die Kolonisten waren mehrheitlich Angehörige der 
britischen Mittelschicht, die versuchten, in Übersee den 
aufwändigen Lebensstil der feinen Gesellschaft im fernen 
Mutterland nachzuahmen. Die vielgelobte Gastfreund­
lichkeit unter den Europäern in der Kolonie ließ sich mit 
einheimischem Personal leicht gestalten (111). In ihrer 
Besprechung der kolonialen Dauerklage über dreckige 
Küchen und Köche versucht die Autorin die Sichtweise 
der Briten unter anderem mit Verweis auf das bekannte 
Werk “Purity and Danger” der Ethnologin Mary Doug­
las zu erklären. Von der anderen Seite betrachtet, könnten 
die negativen Zuschreibungen zu Asiaten m. E. aber auch 
sehr gut im Kontext der Formen des täglichen Wider­
stands verstanden werden, die James Scott als “weapons 
of the weak” bezeichnet hat. Die Autorin gibt grausame 
Beispiele von Entmenschlichung (77) und Depersonalisa­
tion (80) und macht klar, dass Diener so wenig wie mög­
lich kosten durften. Was blieb ihnen noch als Gegenwehr 
übrig? Die Bemerkung, dass Diener überall und nirgend­
wo in der Geschichte sind, trifft leider auch für die Kolo­
nialgeschichte zu (136).  E. P. Wieringa 

Lindquist, Galina, and Don Handelman (eds.): Re­
ligion, Politics, and Globalization. Anthropological Ap­
proaches. New York: Berghahn Books, 2011. 290 pp. 
ISBN 978-1-84545-771-6. Price: $ 85,00

Most analysts and observers would agree that glo­
balisation is an important phenomenon. But there is little 
agreement regarding precisely how globalisation changes 
our understanding of how the world works. Most would 
agree, however, that it implies: growing interdependen­
cy, increased integration of the world’s economy, and im­
proved interpersonal and intergroup communications. 
Given these important circumstances and developments, 
there is no reason to think that religions would be un­
affected, as they must invariably deal with the circum­
stances and challenges of globalisation. Religious lead­
ers, institutions, and organisations are inevitably affected 
by globalisation and they may respond either by seeking 
to resist – examples include religious “fundamentalists” – 
or to benefit from globalisation, for example, by seeking 
to use globalisation’s communications revolution to their 
advantage, as it can help to spread and strengthen indi­
vidual faiths.

The last quarter century – broadly since the end of the 
Cold War in the late 1980s – has seen major opportunities 
for collective efforts involving both states and nonstate 
actors, including religious actors, to deal with a range of 
global concerns. Progress is encouraged by “bottom up” 
contributions from local groups and grassroots entities, 
including various religious organisations and movements. 
For the French political scientist, Olivier Roy, the situa­
tion is characterised by an unravelling of religious tradi­
tions from particular cultures and nationalities, includ­

ing: Salafism, Pentecostalism, and various expressions of 
Christian Evangelical piety.

For some, globalisation emphasises enhanced oppor-
tunities for international cooperation: such as, better so­
cial/human development, improved human rights, conflict 
resolution, and peace-building. Academic discussions of 
religion and globalisation in my home discipline – politics 
and international relations – mainly concentrate on a per­
ceived trend towards cultural pluralism said to be encour­
aged by globalisation and the ways that various religious 
leaders, institutions, and organisations respond. In short, 
in our increasingly globalised world there is more oppor­
tunity than ever before for religious leaders, institutions 
and organisations to work together.

It is worth bearing in mind, however, that anybody 
who had predicted three or four decades ago that the 21st 
century would begin with a “return” or “resurgence” of 
religion would, in most circles, have been derided. To­
day, however, increasingly polarised public debates are 
common in most European countries between “aggressive 
secularists,” such as the now-retired Oxford professor, 
Richard Dawkins, and defenders of the role of religion in 
the public realm, such as Pope Benedict XVI. Some have 
even suggested that today, despite decades or even centu­
ries of “modernisation” and “secularisation” that religion 
is for many people – especially in the developing world – 
the central force that motivates and mobilises them.

The book under review is concerned with “anthro­
pological approaches” to the issue of “religion, politics 
and globalisation.” It starts with acceptance that religion 
did not dwindle and go away as secularisation theory à la 
Marx, Weber, and Durkheim posited but instead has ap­
parently grown stronger in many parts of the world, al­
though Western Europe – the aforementioned focal point 
of debates between religious and nonreligious people re­
garding the role of religion in the public realm – seems to 
be an outlier in this regard.

The genesis of the book is from 2005 when one of 
the editors (Lindquist) organised a postgraduate course on 
“Politics, Religion, and Globalization” at Stockholm Uni­
versity and was able as a result to invite a number of ex­
perts to give guest lectures. The lectures form the basis for 
the book, which contains some individually interesting 
chapters. I found the long (66 pp.) introductory chapter 
by the editors, as well as chapters on Spain, the USA, and 
Iran, particularly fascinating. But the book overall suffers 
from a less than consistent focus on what would seem to 
me to be core issues, consistently worthy of examination 
in each chapter: how and in what ways are religion, poli­
tics, and globalisation viewed through the various lenses 
of anthropological enquiry. Overall, globalisation is not 
given the centrality it deserves, in that it is not clearly and 
consistently defined, used in each of the chapters consist­
ently to inform approach and analysis. This is important 
because there are few topics which inspire more polar­
ised debate – maybe religion is one – than globalisation. 
Is globalisation inherently undesirable, a process whereby 
US/Western capitalism and culture seek to dominate the 
world? Or is it that globalisation can leads to desirable 
outcomes, including the spread of normatively desirable 

https://doi.org/10.5771/0257-9774-2012-2-640 - Generiert durch IP 216.73.216.60, am 23.01.2026, 20:16:50. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0257-9774-2012-2-640

