640

cines. Malaria is defined in the laboratory — as parasites
are visualized under the microscope (although, I would
add, not always as microscopes are more often unavail-
able). The objects of therapy — malaria parasites, spirits,
the body of a child — emerge as they are acted upon, they
do not pre-exist as signs awaiting a doctor’s diagnostic
and classifying gaze. Finally, in chapter 8, “Shifting Ex-
istences, or Being and Not-Being,” Langwick draws our
attention to maladies which are invisible to biomedicine —
tiny growths inside the vagina and nose which house dev-
ils after they have raped women in their sleep, breast milk
which can be infected with the dirt of adulterous sex and
make a child ill, and the oversized heads of children who
have not had cysts in their throats removed. To biomedi-
cine these things are innocuous and irrelevant, and this
disinterest leaves a space in which traditional healers can
assert their expertise.

This book contributes to the understanding of tra-
ditional medicine in a contemporary African setting. It
makes clear the inequalities that shape the space under
which healers must operate, and their efforts to work this
to their advantage. Through its emphasis on the material
it draws attention to the struggles over what is and what
is not real — the “ontological politics” that defines what
kind of therapeutic practice is possible.

Rebecca Marsland

Leong-Salobir, Cecilia: Food Culture in Colonial
Asia. A Taste of Empire. London: Routledge, 2011.
191 pp. ISBN 978-0-415-60632-5. (Routledge Studies in
the Modern History of Asia, 69) Price: £ 85.00

Vermutlich ist es mit Marketinggriinden zu erkléren,
dass der Titel dieses Buches nur sehr allgemein den tat-
sdchlichen Inhalt wiedergibt. Konkret geht es um die
Kochkunst, die mit den Briten assoziiert wird, die zwi-
schen 1858 und 1963 als Kolonialherren in Indien, Ma-
laysia und Singapur gelebt haben. Die ausgewihlten
Eckpunkte betreffen den formellen Anfang des britisch-
indischen Reiches nach der Ablosung der Ostindienge-
sellschaft (1858 bis zur Unabhingigkeit im Jahre 1947),
withrend im Jahre 1963 eine Foderation unter dem Na-
men Malaysia gegriindet wurde, welche die Foderation
Malaya, die Kronkolonie Singapur sowie die Protekto-
rate Nordborneo (heute Sabah) und Sarawak umfasste.
Die Autorin versteht es, ihre Primérquellen in Form von
Kochbiichern, Handbiichern fiir den Haushalt, Tage-
biichern, Reiseberichten und Fragebogen fiir ehemalige
britische Expats adidquat zu befragen und zum Sprechen
zu bringen. Mit diesem Buch liegt jetzt eine sorgfiltig
recherchierte Untersuchung zur britischen Kolonialge-
schichte der Kochkunst und Esskultur in Siid- und Siid-
ostasien im 19. und 20. Jh. vor. Zudem ist die Studie
durchweg angenehm zu lesen, obwohl einige Wiederho-
lungen von Zitaten und Kommentaren stilistisch stérend
wirken, die in einem schmalen Band umso mehr auffallen.

Urspriinglich im Jahre 2010 als Dissertation im Fach
Geschichtswissenschaft an der University of Western
Australia eingereicht, vertritt dieses Buch zwei Hauptthe-
sen: (1) In Indien, Malaysia und Singapur entstand eine

Erlaubnls Ist

1P 216.73.216.60, am 23.01.2026, 20:16:50.
Inhalts Im 10 o¢

Rezensionen

einmalige hybride euroasiatische Kiiche, an der (2) asia-
tische Hausbedienstete einen prigenden Anteil hatten.
Die Autorin richtet sich stark auf Indien, wobei die Ess-
kultur in Malaysia und Singapur blof unter dem Gesichts-
punkt der angloindischen Kiiche betrachtet wird, “not as
a comparison to India but rather to illustrate that colo-
nial culture in the form of food and patterns of domestic
service was transplanted to, or replicated in, other colo-
nies in Asia” (2). Deshalb bleibt z. B. die Nyonya oder
Peranakan Kiiche in Malaysia und Singapur mit ihrer
Mischung aus chinesischen, malaiischen, indischen und
europdischen Einfliissen unerwihnt, obwohl einige Bei-
spiele in diesem Buch klar zeigen, dass die Briten durch-
aus auch mit siidostasiatischen Essgewohnheiten vertraut
waren. Garnelenpaste kommt z. B. als blachang (33) vor
und wird im Glossar unter ballachong erklirt (139); in der
heutigen Rechtschreibung ist sie in der malaiischen Welt
als belacan, noch besser aber als terasi bekannt. Weiter-
hin wird gula malacca (Sagopudding mit Palmzucker) als
Favorit unter den kolonialen Desserts genannt (19); die
Bezeichnung ist malaiisch und bedeutet wortlich “Zucker
aus Melaka”. Die spezifische Ausrichtung dieses Buches
findet jedoch seine Berechtigung in der Tatsache, dass,
im Gegensatz zur angloindischen Kiiche, es nie zu einem
vergleichbaren Pendant in Malaysia und Singapur gekom-
men ist.

Im ersten Kapitel (12-38) wird die géingige Meinung
bestritten, dass die britischen Kolonisten im Zeitalter des
Hochkolonialismus europiisches Essen priferierten, um
sich somit von den kolonisierten Asiaten zu unterschei-
den. In “What Empire Builders Ate” (12-38) wird be-
schrieben, dass sie sowohl europiische als einheimische
Gerichte alen und dass es zur Entwicklung typischer an-
glo-indischer Speisen kam, wie Mulligatawny, Kedge-
ree, Country Captain und Pish-Pash. Im zweiten Kapitel
(39-59) handelt es sich um “The Colonial Appropriation
of Curry”. Curries sind wohl die bekannteste Speziali-
tit der angloindischen Kiiche geworden, die auch aufler-
halb Indiens gerne zubereitet wurden (und immer noch
werden). Einige damalige Liebhaber meinten sogar, dass
malaiische Curries viel besser als ihre indischen “Origi-
nale” seien (53). Im dritten Kapitel “Servants of the Em-
pire. The Role and Representation of Domestic Servants
in the Colonial Household” (60-86) wird nachgewiesen,
wie wichtig die Rolle der einheimischen Angestellten
bei den Kochinnovationen gewesen ist. Das vierte Ka-
pitel “Leisure and Segregation. Clubs, Hill Stations, and
Rest-Houses” (87—-113) unterstreicht nochmals ihre Be-
deutsamkeit im Alltagsleben der britischen Kolonisten,
die sich der indigenen Bevolkerung weitaus iiberlegen
fiihlten. Die raumliche Abschottung von der kolonisierten
Gesellschaft bedeutete dennoch nicht, dass die Kolonial-
herren sich nicht als Paschas von den deklassierten Asia-
ten bedienen lassen wollten. Ironischerweise galten die
Einheimischen grundsitzlich als schmutzig, unfihig, faul
und unzuverlédssig, wurden jedoch gerne fiir die Hausar-
beit und Kinderversorgung eingesetzt und dadurch inten-
siv am Familienleben der Kolonisten beteiligt.

Das Schlusskapitel “Dirt and Disease” (114-133) ist,
genauso wie das ganze Buch, stark deskriptiv geraten.

Anthropos 107.2012

\der |


https://doi.org/10.5771/0257-9774-2012-2-640

Rezensionen

Die kolonialen Uberlegenheitsgefiihle waren durchaus
rassistisch motiviert, aber die Autorin macht es sich nicht
so leicht, hier einfach die Rassenkarte zu zeigen. Sie weist
darauf hin, dass England eine Klassengesellschaft war,
wo die Herrschaft genoss, wihrend die Diener schufte-
ten. Die Kolonisten waren mehrheitlich Angehdrige der
britischen Mittelschicht, die versuchten, in Ubersee den
aufwindigen Lebensstil der feinen Gesellschaft im fernen
Mutterland nachzuahmen. Die vielgelobte Gastfreund-
lichkeit unter den Européern in der Kolonie lie} sich mit
einheimischem Personal leicht gestalten (111). In ihrer
Besprechung der kolonialen Dauerklage iiber dreckige
Kiichen und Koche versucht die Autorin die Sichtweise
der Briten unter anderem mit Verweis auf das bekannte
Werk “Purity and Danger” der Ethnologin Mary Doug-
las zu erkldren. Von der anderen Seite betrachtet, konnten
die negativen Zuschreibungen zu Asiaten m. E. aber auch
sehr gut im Kontext der Formen des tdglichen Wider-
stands verstanden werden, die James Scott als “weapons
of the weak” bezeichnet hat. Die Autorin gibt grausame
Beispiele von Entmenschlichung (77) und Depersonalisa-
tion (80) und macht klar, dass Diener so wenig wie mog-
lich kosten durften. Was blieb ihnen noch als Gegenwehr
iibrig? Die Bemerkung, dass Diener tiberall und nirgend-
wo in der Geschichte sind, trifft leider auch fiir die Kolo-
nialgeschichte zu (136). E. P. Wieringa

Lindquist, Galina, and Don Handelman (eds.): Re-
ligion, Politics, and Globalization. Anthropological Ap-
proaches. New York: Berghahn Books, 2011. 290 pp.
ISBN 978-1-84545-771-6. Price: $ 85,00

Most analysts and observers would agree that glo-
balisation is an important phenomenon. But there is little
agreement regarding precisely how globalisation changes
our understanding of how the world works. Most would
agree, however, that it implies: growing interdependen-
cy, increased integration of the world’s economy, and im-
proved interpersonal and intergroup communications.
Given these important circumstances and developments,
there is no reason to think that religions would be un-
affected, as they must invariably deal with the circum-
stances and challenges of globalisation. Religious lead-
ers, institutions, and organisations are inevitably affected
by globalisation and they may respond either by seeking
to resist — examples include religious “fundamentalists” —
or to benefit from globalisation, for example, by seeking
to use globalisation’s communications revolution to their
advantage, as it can help to spread and strengthen indi-
vidual faiths.

The last quarter century — broadly since the end of the
Cold War in the late 1980s — has seen major opportunities
for collective efforts involving both states and nonstate
actors, including religious actors, to deal with a range of
global concerns. Progress is encouraged by “bottom up”
contributions from local groups and grassroots entities,
including various religious organisations and movements.
For the French political scientist, Olivier Roy, the situa-
tion is characterised by an unravelling of religious tradi-
tions from particular cultures and nationalities, includ-

Anthropos 107.2012

1P 216.73.216.60, am 23.01.2026, 20:16:50.
Inhalts Im 10 o¢

641

ing: Salafism, Pentecostalism, and various expressions of
Christian Evangelical piety.

For some, globalisation emphasises enhanced oppor-
tunities for international cooperation: such as, better so-
cial/human development, improved human rights, conflict
resolution, and peace-building. Academic discussions of
religion and globalisation in my home discipline — politics
and international relations — mainly concentrate on a per-
ceived trend towards cultural pluralism said to be encour-
aged by globalisation and the ways that various religious
leaders, institutions, and organisations respond. In short,
in our increasingly globalised world there is more oppor-
tunity than ever before for religious leaders, institutions
and organisations to work together.

It is worth bearing in mind, however, that anybody
who had predicted three or four decades ago that the 21st
century would begin with a “return” or “resurgence” of
religion would, in most circles, have been derided. To-
day, however, increasingly polarised public debates are
common in most European countries between “aggressive
secularists,” such as the now-retired Oxford professor,
Richard Dawkins, and defenders of the role of religion in
the public realm, such as Pope Benedict XVI. Some have
even suggested that today, despite decades or even centu-
ries of “modernisation” and “secularisation” that religion
is for many people — especially in the developing world —
the central force that motivates and mobilises them.

The book under review is concerned with “anthro-
pological approaches” to the issue of “religion, politics
and globalisation.” It starts with acceptance that religion
did not dwindle and go away as secularisation theory a la
Marx, Weber, and Durkheim posited but instead has ap-
parently grown stronger in many parts of the world, al-
though Western Europe — the aforementioned focal point
of debates between religious and nonreligious people re-
garding the role of religion in the public realm — seems to
be an outlier in this regard.

The genesis of the book is from 2005 when one of
the editors (Lindquist) organised a postgraduate course on
“Politics, Religion, and Globalization” at Stockholm Uni-
versity and was able as a result to invite a number of ex-
perts to give guest lectures. The lectures form the basis for
the book, which contains some individually interesting
chapters. I found the long (66 pp.) introductory chapter
by the editors, as well as chapters on Spain, the USA, and
Iran, particularly fascinating. But the book overall suffers
from a less than consistent focus on what would seem to
me to be core issues, consistently worthy of examination
in each chapter: how and in what ways are religion, poli-
tics, and globalisation viewed through the various lenses
of anthropological enquiry. Overall, globalisation is not
given the centrality it deserves, in that it is not clearly and
consistently defined, used in each of the chapters consist-
ently to inform approach and analysis. This is important
because there are few topics which inspire more polar-
ised debate — maybe religion is one — than globalisation.
Is globalisation inherently undesirable, a process whereby
US/Western capitalism and culture seek to dominate the
world? Or is it that globalisation can leads to desirable
outcomes, including the spread of normatively desirable

Erlaubnls Ist

\der |


https://doi.org/10.5771/0257-9774-2012-2-640

