Christian Thies

Philosophische
Anthropologie

auf neuen Wegen


https://doi.org/10.5771/9783845298900
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

Christian Thies
Philosophische Anthropologie auf neuen Wegen

hitps://dol.org/10.5771/9783845298900 - am 15.01.2026, 21:14:22. https://www.nllbra.com/de/agh - Open Access - I TEN


https://doi.org/10.5771/9783845298900
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

hitps://dol.org/10.5771/9783845298900 - am 15.01.2026, 21

:22. hitps://www.Inllbra.com/de/agh - Open Access - TITTRE


https://doi.org/10.5771/9783845298900
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

Christian Thies

Philosophische Anthropologie

auf neuen Wegen

VELBRUCK
WISSENSCHAFT


https://doi.org/10.5771/9783845298900
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

Erste Auflage 2018
© Velbriick Wissenschaft, Weilerswist 2018
www.velbrueck-wissenschaft.de
Printed in Germany

ISBN 978-3-95832-159-5

Bibliografische Information der Deutschen Nationalbibliothek
Die Deutsche Nationalbibliothek verzeichnet diese Publikation in der
Deutschen Nationalbibliografie; detaillierte bibliografische Daten
sind im Internet tber http://dnb.ddb.de abrufbar.

hitps://dol.org/10.5771/9783845298900 - am 15.01.2026, 21:14:22. https://www.nllbra.com/de/agh - Open Access - I TEN


https://doi.org/10.5771/9783845298900
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

Inhalt

Vorwort

Philosophische Anthropologie als
Forschungsprogramm ..
Gehlens Der Mensch von 1940.
Zwischen Nationalsozialismus und
Philosophischer Anthropologie .
Mensch .

Menschenbilder und Ethik

Die Wurzeln der menschlichen Moral
Religion und Moral — die Urszene.

Was ist Rousseauismus?

Michael Tomasello und die
philosophische Anthropologie .

Adornos Mimesis.

Zur Funktion dieses Begriffs in seinem Werk.

Frankfurter Schule und
Philosophische Anthropologie

— Ist eine Kernfusion moglich? .
Textnachweise .

Literaturverzeichnis .

Personenregister .

hitps://dol.org/10.5771/9783845298900 - am 15.01.2026, 21:14:22. https://www.nllbra.com/de/agh - Open Access - I TEN

II

25
43

62
76

98

116

134

148

I61

184
185

205


https://doi.org/10.5771/9783845298900
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

hitps://dol.org/10.5771/9783845298900 - am 15.01.2026, 21

:22. hitps://www.Inllbra.com/de/agh - Open Access - TITTRE


https://doi.org/10.5771/9783845298900
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

Vorwort

»Philosophische Anthropologie« ist ein zweideutiger Ausdruck.”

Mit groflem »P« bezeichnet man damit eine theoretische Stromung,
die ihre Bliitezeit zwischen 1928 und 1958 erlebte. Thre wichtigsten Ver-
treter waren Max Scheler, Helmuth Plessner und Arnold Gehlen, deren
Hauptwerke Die Stellung des Menschen im Kosmos (1928), Die Stufen
des Organischen und der Mensch (1928) und Der Mensch. Seine Na-
tur und seine Stellung in der Welt (1940) heute immer noch lesenswert
sind. Allerdings blieb deren Wirkung weitgehend auf Mitteleuropa, ja
auf Deutschland beschrankt. Zudem fanden sich in den letzten Jahrzehn-
ten keine gleichwertigen Nachfolger.

Mit kleinem »p« (das sich am Satzbeginn und in der miindlichen Rede
nicht erkennen lasst) ist eine philosophische Disziplin gemeint, die sich,
wenn auch nicht unter diesem Namen, bis in die Antike zurtickverfol-
gen lisst. Fast alle Klassiker der Philosophie, von Platon tiber Kant bis
Nietzsche, haben dazu wichtige Beitrage geliefert. Obwohl dies von au-
B8en anders aussehen mag, war aber die philosophische Anthropologie in
der akademischen Philosophie immer eine periphere Disziplin, vor allem
im Vergleich mit Ontologie, Erkenntnistheorie und Ethik. Das dnderte
sich auch nicht, als seit den 1920er Jahren im deutschen Sprachraum
die entsprechenden Debatten durch die Philosophische Anthropologie
gepragt wurden.

In den zehn Texten dieses Bandes soll es um beides gehen: sowohl
um die inzwischen fast hundert Jahre alte Stromung der Philosophi-
schen Anthropologie als auch um die Disziplin der philosophischen
Anthropologie. Jedoch sind meine Interessen nicht historischer, son-
dern systematischer Art, nicht auf die Vergangenheit, sondern auf die
Zukunft gerichtet. Vor allem mochte ich meine bisherigen Publikatio-
nen zur philosophischen Anthropologie* durch wichtige neue Aspek-
te erganzen.

Deshalb erortere ich gleich im ersten Text die Frage, ob die deutsche
Philosophische Anthropologie noch aktuell ist. Meine Antwort lautet,
dass dies nur unter zwei Bedingungen der Fall ist: Zum einen diirfen
wir die Ansitze ihrer drei Griinderviter nicht gegeneinander ausspielen,
sondern mussen sie zusammenfiithren. Zum anderen sind die inzwischen

1 Die Unterscheidung findet sich vielleicht zuerst bei Schnadelbach, Philoso-
phie in Deutschland 1831-1933 (1983), 272.

2 Vgl. Thies, Einfiihrung in die philosophische Anthropologie (32013), und
Thies, Arnold Gehlen zur Einfiibrung (32017); aufferdem Bohlken/Thies
(Hg.), Handbuch Anthropologie (2009), dort insbesondere die Einleitung
der Herausgeber, 1-10.

hitps://dol.org/10.5771/9783845298900 - am 15.01.2026, 21:14:22. https://www.nllbra.com/de/agh - Open Access - I TEN


https://doi.org/10.5771/9783845298900
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

VORWORT

uberholten empirisch-humanwissenschaftlichen Bestandteile durch neu-
ere Forschungsresultate zu ersetzen. Wir sollten also, so meine These,
die Philosophische Anthropologie als interdisziplinidres Forschungspro-
gramm verstehen, das stindig weiterzuentwickeln ist.

Der einzige der drei Griinderviter, der seinen Ansatz nach 1945 in
wesentlichen Punkten revidierte und erginzte, ist Arnold Gehlen. Den-
noch steht gerade er heute in schlechtem Licht da, vor allem wegen
seines Verhaltens in der Zeit des Nationalsozialismus. Im zweiten Text
mochte ich jedoch zeigen, dass selbst die 1940 erschienene Erstausga-
be seines Hauptwerks nicht umstandslos einer nationalsozialistischen
Weltanschauung zugeschlagen werden kann. Zudem nenne ich mehrere
inhaltliche Stiarken seines anthropologischen Modells.

Der dritte Text, ursprunglich ein Handbuch-Artikel, erortert den Aus-
druck »Mensch«, skizziert idealtypisch einige weit verbreitete histori-
sche »Menschenbilder« und stellt Grundzige einer zeitgemafsen philo-
sophischen Anthropologie vor.

»Menschenbilder« sind auch ein Thema des vierten Textes. Entgegen
weit verbreiteten Auffassungen bin ich hinsichtlich der Redeweise und
der Rolle von Menschenbildern skeptisch; als Fundament normativer
Argumente taugen sie jedenfalls nicht. Damit wird nicht bestritten, dass
anthropologische Uberlegungen fiir die praktische Philosophie und erst
recht fir die politische Praxis relevant sein konnen.

Die Texte 5 bis 8 stehen im Zusammenhang. Sie bilden den Versuch,
neuere empirische Forschungen aus verschiedenen Humanwissenschaf-
ten zu rezipieren und fir eine zeitgemafSe philosophische Anthropolo-
gie fruchtbar zu machen. Pointiert gesagt, geht es im funften Text um
die Wurzeln der Moral, im sechsten Text um die Wurzeln der Religion,
im siebten Text um die Wurzeln menschlicher Sozialverbinde und im
achten Text um die Wurzeln menschlicher Intersubjektivitdt. Ein Leit-
faden ist die alte Kontroverse zwischen optimistischen und pessimis-
tischen Ansitzen der philosophischen Anthropologie, zwischen Rous-
seauisten und Hobbesianern. Besondere Bedeutung haben die Schriften
von Michael Tomasello (Text 8), der vielfach als wichtigster Vertreter
einer erneuerten Anthropologie betrachtet wird. Dartiber hinaus wei-
se ich auf eine philosophische Stromung hin, die neben der deutschen
Philosophischen Anthropologie fiir gegenwartige Forschungen frucht-
bar gemacht werden konnte: die Ich-Du-Philosophie der Zwischen-
kriegszeit.

Sehr viel wichtiger ist aber die Kritische Theorie der Frankfurter Schule,
die in den beiden letzten Texten behandelt wird. Philosophische Anthro-
pologie und Frankfurter Schule galten lange als Antipoden, als unverein-
bar. Insbesondere Adorno hat immer wieder die Anthropologie scharf kri-
tisiert, sowohl die Stromung (mit grofSem P) als auch die Disziplin (mit
kleinem p). Das ist aber eher ideologiekritisch motiviert; neben vielen

hitps://dol.org/10.5771/9783845298900 - am 15.01.2026, 21:14:22. https://www.nllbra.com/de/agh - Open Access - I TEN


https://doi.org/10.5771/9783845298900
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

VORWORT

Unterschieden gibt es gewiss etliche Gemeinsamkeiten.> Tatsachlich spielen
anthropologische Aspekte in seinem Denken eine wichtige Rolle. Zentral
ist der Begriff der Mimesis, dessen Bedeutung und systematischen Gehalt
ich im vorletzten Text rekonstruiere.

Der zehnte und letzte Text erortert ausfithrlich das Verhaltnis von
Philosophischer Anthropologie und Frankfurter Schule. Neben Adorno,
der zur ersten Generation der Kritischen Theorie zihlt, werden auch die
Vertreter der jungeren Generationen berticksichtigt (Habermas, dann
Honneth und Forst). Beide Ansitze werden nicht als inkommensurable
Paradigmen (Kuhn) betrachtet, sondern als interdisziplinare Forschungs-
programme (Lakatos). Konnen sich die beiden Ansitze gegenseitig er-
ganzen und befruchten? Ja, das ist aus meiner Sicht der Fall: Eine Fusion
der harten Kerne beider Forschungsprogramme ist moglich und notwen-
dig. Auf diese Weise wire die deutsche Philosophische Anthropologie an-
schlussfahig fiir neuere Theoriedebatten und die Kritische Gesellschafts-
theorie konnte ihr anthropologisches Defizit abbauen.

Meine zentrale These in diesem Buch ist also, dass man die deutsche
Philosophische Anthropologie als interdisziplindres Forschungspro-
gramm verstehen sollte. Sie ist nicht nur ein abgestorbener Zweig der
klassischen deutschen Philosophie, auch nicht blof$ ein weitgehend tiber-
holter soziologischer Ansatz. Gegentiber den Modellen der Griinderviter
Scheler, Plessner und Gehlen sind jedoch Weiterentwicklungen in zwei
Dimensionen erforderlich: Zum einen sollte der philosophische Kern re-
vidiert werden, vor allem durch Gedanken und Theoriestiicke aus der
Frankfurter Schule. Zum anderen ist es notwendig, sich vorbehaltlos fiir
neue empirisch-theoretische Konzepte zu 6ffnen, wobei das Spektrum
von der Primatologie (Goodall, de Waal) tiber die Soziobiologie (Wilson,
Dawkins) und die neuere Ethnologie (Antweiler, Graeber) bis zur verglei-
chenden Psychologie (Pinker, Tomasello) reichen muss.

Obwohl dieser Sammelband viele der tiblichen Schwichen solcher
Formate aufweist, hoffe ich, dass aufmerksame und wohlwollende Leser
merken, in welche Richtung meine Gedanken zielen. Zum einen mochte
ich zur kritischen Aufklarung unseres menschlichen Selbstverstindnis-
ses beitragen. Die auf Kant zurtickgehende Frage » Was ist der Mensch? «
lasst sich in die Frage » Wer sind wir (als Menschen)?« umformulieren.
Wir sind Individuen und wir sind Angehorige zahlreicher Kollektive (von
der Familie uber Berufsgruppen bis zur Nation), aber wir alle, namlich
alle, die wir wir sagen konnen, sind auch Menschen. Eine empirisch
informierte und begrifflich reflektierte philosophische Anthropologie
kann uns bei unserer humanen Selbstvergewisserung helfen. Insbeson-
dere brauchen wir sie, um uns dartiber klar zu werden, was uns gegen-
iiber den (anderen) Tieren auszeichnet, im Guten wie im Schlechten.

3 Siehe Thies, Die Krise des Individuums (1997).

hitps://dol.org/10.5771/9783845298900 - am 15.01.2026, 21:14:22. https://www.nllbra.com/de/agh - Open Access - I TEN


https://doi.org/10.5771/9783845298900
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

VORWORT

Zum anderen sollen meine Uberlegungen dazu beitragen, den recht
verstandenen menschlichen Faktor im komplexen Gefiige der Welt zu
identifizieren. Naturgesetze sind nicht von Menschen gemacht und durch
uns nicht zu dndern. Anders ist es um die Strukturen und Prozesse der
sozialen Welt bestellt: Sie beruhen auf menschlichen Handlungen, al-
lerdings sind ihre Resultate grofStenteils gegentiber unseren Intentionen
verselbstandigt. Solche suprahumanen Dynamiken sind das Thema von
kritischer Gesellschaftstheorie, soziologischer Systemtheorie und histori-
schen Strukturanalysen. Dennoch ist die soziale Welt veranderbar; politi-
sches, padagogisches, kreatives, soziales oder 6kologisches Engagement
ist nicht aussichtslos. Allerdings bedarf es dafiir auch realistischer an-
thropologischer Grundannahmen. Nicht alles ist naturnotwendig, nicht
alles ist gesellschaftlich bedingt, aber es ist auch nicht alles praktisch
moglich, weil wir die tiefliegenden anthropologischen Voraussetzungen
unseres Zusammenlebens einkalkulieren mussen: unsere Verschiedenheit
trotz aller Gemeinsamkeiten, neben unseren Stirken auch unsere Schwi-
chen, unsere Grenzen bei aller prinzipiellen Offenheit.

Bei der Erstellung der Druckvorlagen haben mir Cornelia Koller und
Philipp Heidepeter sehr geholfen; beiden gilt mein herzlicher Dank.
Die wichtigste Unterstiitzung erhielt ich wie immer von Beatrix Gott-
hold-Thies, der dieser Sammelband gewidmet ist.

I0

hitps://dol.org/10.5771/9783845298900 - am 15.01.2026, 21:14:22. https://www.nllbra.com/de/agh - Open Access - I TEN


https://doi.org/10.5771/9783845298900
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

Philosophische Anthropologie
als Forschungsprogramm

Kaum eine philosophische Disziplin leidet unter solchen Identitatspro-
blemen wie die Anthropologie. Fiir die einen ist die gesamte Philosophie
kaum mehr als eine erweiterte Lehre vom Menschen; fiir die anderen
kann Anthropologie iiberhaupt nicht philosophisch betrieben werden,
sondern nur empirisch. Tatsachlich ist die Anthropologie der einzige Teil-
bereich unseres Faches, der sich mittels des Adjektivs »philosophisch«
abgrenzen muss, sowohl von ganzen Wissenschaften wie der Physischen
Anthropologie (= Humanbiologie) und der Kulturanthropologie (= Eth-
nologie) als auch von Teildisziplinen anderer Wissenschaften wie der me-
dizinischen oder der soziologischen Anthropologie.

Diese Vielfalt an Anthropologien und Anthropologie-Begriffen hat ih-
ren Grund in der Sache: Die Menschen sind so komplexe Wesen, dass
eine einzelne Wissenschalft sie tiberhaupt nicht fassen kann. Gerade die-
se Mannigfaltigkeit des Menschen und die ihr entsprechende Speziali-
sierung der Humanwissenschaften erfordern aber eine philosophische
Anthropologie. Sie kann namlich die beiden Aufgaben erfiillen, die Ha-
bermas einmal in einem anderen Zusammenhang der Philosophie zuge-
sprochen hat." Zum einen ist sie Platzhalter fiir eine umfassende Lehre
vom Menschen. Nur ein empirisch gesicherter und theoretisch reflektier-
ter Entwurf, der alle Aspekte menschlichen Lebens bedenkt, kann uns
in der untibersichtlichen Datenflut der Humanwissenschaften eine Ori-
entierung verschaffen. Zum anderen tibersteigt die Philosophische An-
thropologie nicht nur die Grenzen einer Disziplin, sondern die des Wis-
senschaftssystems uiberhaupt: Sie vermittelt zwischen diesem und der
Lebenswelt, interpretiert das humanwissenschaftliche Wissen und dient
damit unserer intersubjektiven Selbstverstindigung. Orientierungswis-
sen und die reflexiven Ertrage von Selbstverstindigungsprozessen sind
unverzichtbar in vielen lebensweltlichen Situationen, ob in pidagogi-
schen Prozessen, bei politischen Entscheidungen oder angesichts anth-
ropotechnischer Fortschritte.

Deshalb lohnt sich, so meine Uberzeugung, heute noch der Riickgriff
auf die deutsche Philosophische Anthropologie. Sie bildet den letzten
grofsen Versuch, alle Aspekte des menschlichen Daseins in einer Gesamt-
vision zu erfassen. In vielen Punkten ist diese Konzeption inzwischen
tberholt. In manch anderer Hinsicht kann man jedoch immer noch an
sie anknuipfen. Das gilt insbesondere, wenn wir Max Scheler, Helmuth
Plessner und Arnold Gehlen nicht als Konkurrenten sehen, sondern die

1 Habermas, Die Philosophie als Platzhalter und Interpret (1981), 22ff.

IT

hitps://dol.org/10.5771/9783845298900 - am 15.01.2026, 21:14:22. https://www.nllbra.com/de/agh - Open Access - I TEN


https://doi.org/10.5771/9783845298900
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

PHILOSOPHISCHE ANTHROPOLOGIE ALS FORSCHUNGSPROGRAMM

Vorziige, die aus heutiger Sicht jeder dieser drei Ansitze bietet, aufgrei-
fen und zusammenfigen. Die Stiarken der drei Autoren liegen, sehr ver-
kiirzt gesagt, auf unterschiedlichen Ebenen: Schelers Entwurf zeichnet
sich aus durch die Verarbeitung klassischer philosophischer Themen und
seine Anschlussfahigkeit fur philosophische Disziplinen wie Ethik und
Metaphysik; Plessner hat die methodologischen und naturphilosophi-
schen Grundlagen der Anthropologie am besten reflektiert und fithrt
seinen Ansatz am konsequentesten durch; Gehlens Konzeption besticht
durch die Integration empirischen Wissens aus unterschiedlichen Dis-
ziplinen.*

In diesem Artikel mochte ich folgende Thesen plausibel machen: Man
sollte die deutsche Philosophische Anthropologie als ein Forschungspro-
gramm begreifen. Dieses degeneriert zwar seit einigen Jahrzehnten; den-
noch lisst es sich weiterhin gegen viele Angriffe verteidigen. Ich erldute-
re zunichst den Begriff des Forschungsprogramms. Dann werden einige
Elemente herausgearbeitet, die zum harten Kern der deutschen Philoso-
phischen Anthropologie gehoren. Schlieflich stelle ich einige Einwande
dar, die von Seiten der empirischen Wissenschaften kommen. Obwohl
diese teilweise zutreffend sind, kann sich die Philosophische Anthropo-
logie, so denke ich, nach einer Auffrischung durch einige neue Gedan-
ken wieder in ein progredierendes Forschungsprogramm verwandeln.

Wias ist ein philosophisches Forschungsprogramm?

Imre Lakatos hat den Begriff des Forschungsprogramms in die Wissen-
schaftstheorie eingefithrt.> Wie auch Kuhns bertihmter Paradigma-Be-
griff ist er eigentlich nur auf Wissenschaften wie Physik und Mathematik
anwendbar. Deshalb spreche ich von einem philosophischen Forschungs-
programm. Zwar muss ein solches auch den ublichen wissenschaftli-
chen Kriterien wie formale Konsistenz, begriffliche Koharenz, empiri-
sche Validitit und so weiter gentigen. Aber diese Kriterien kann man
auf die Philosophische Anthropologie nicht in derselben Strenge anwen-
den wie auf Forschungsprogramme, deren Uberpriifung in idealen Wel-
ten, im luftleeren Raum oder in kiinstlichen Laborsituationen stattfin-
det. Jede Wissenschaft kann nur so genau sein, wie es ihre Gegenstiande

2 Ich beziehe mich im Folgenden vor allem auf die Hauptwerke der drei Au-
toren: Scheler, IX: Die Stellung des Menschen im Kosmos (1928), Plessner,
IV: Die Stufen des Organischen und der Mensch (1928) und Gehlen, III: Der
Mensch (1940/1962).

3 Lakatos, Die Geschichte der Wissenschaft und ibre rationalen Rekonstruk-
tionen (1974), §5-119, bes. 69ff.; Lakatos, Falsifikation und die Methodo-
logie wissenschaftlicher Forschungsprogramme (1974), 89—189.

I2

hitps://dol.org/10.5771/9783845298900 - am 15.01.2026, 21:14:22. https://www.nllbra.com/de/agh - Open Access - I TEN


https://doi.org/10.5771/9783845298900
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

WAS IST EIN PHILOSOPHISCHES FORSCHUNGSPROGRAMM?

erlauben. Dieser aristotelische Gedanke* findet sich auch beim spiten
Wittgenstein: Gegen sein eigenes Frithwerk wendet er ein, dass »Kris-
tallreinheit« kein erstrebenswertes Ziel fiir die Philosophie ist. Wenn
die Bedingungen so optimiert werden, dass man einen total glatten Un-
tergrund erzeugt hat (so sein metaphorisches Argument), rutscht man
aus und kann tiberhaupt nicht mehr vorankommen.s Wihrend sich zu-
dem die Qualitdt empirisch-wissenschaftlicher Forschungsprogramme
an ihrer prognostischen Kraft misst (also der Fahigkeit, neue Tatsachen
vorherzusagen), kommt es bei philosophischen Forschungsprogrammen
auch darauf an, andere Theorien und prinzipiell bekannte Tatsachen zu
integrieren beziehungsweise neu zu deuten. Die Philosophische Anthro-
pologie ist deshalb nicht nur ein Forschungs-, sondern dariiber hinaus
ein Deutungsprogramm.

Trotz dieser Unterschiede lassen sich drei Elemente der Lakatos’schen
Forschungsprogramme aufgreifen. Erstens gibt es einen harten Kern von
philosophischen Annahmen, die in der empirischen Forschung nicht zur
Disposition gestellt werden. Allerdings kann es interne Griinde philo-
sophischer Art geben, die zu Korrekturen fithren.® Den harten Kern der
Philosophischen Anthropologie, so meine Rekonstruktion, bilden eini-
ge der Thesen, die sich bei allen Griindervitern finden lassen. Um den
harten Kern liegt zweitens, wie Lakatos so schon sagt, ein Schutzgiirtel.
In diesem befinden sich die Theorien, die in der empirischen Forschung
uberpriift sowie gegebenenfalls durch Hilfshypothesen erganzt oder fal-
lengelassen werden konnen. Im letzteren Fall werden sie durch eine an-
dere Theorie ersetzt. Selbst bei mehrfachen Falsifikationen bleibt also
der harte Kern unberiihrt; stattdessen kommt es zu einer Abfolge von
Theorien im Schutzgiirtel. Unterschiede in den Konzeptionen von Sche-
ler, Plessner und Gehlen ordne ich diesem Bereich zu. Das dritte Ele-
ment sind Angaben tiber den Geltungs- und Anwendungsbereich des
Forschungsprogramms. Bei Falsifikationen, die man nicht durch Hilfshy-
pothesen oder eine neue Theorie auffangen kann, bleibt noch die Mog-
lichkeit, den Anwendungsbereich des Forschungsprogramms zu verklei-
nern; umgekehrt kann es sein, dass sich das Forschungsprogramm auch
in anderen Bereichen als aussagekriftig erweist. Lakatos spricht hier
von degenerativen beziehungsweise progressiven Problemverschiebun-
gen. Bekannte Beispiele dafiir sind zum einen die Einschrankung der
Newton'schen Mechanik auf geringe Geschwindigkeiten, zum anderen
die Ausweitung von Darwins Evolutionstheorie auf nicht-biologische

4 Aristoteles, Nikomachische Ethik, 1094 b 23ff., vgl. ebd. 1098 a 27f., 1094
az25und 1113 a 14.

5 Wittgenstein, Philosophische Untersuchungen (1953), § 107.

6  Vgl. Laudan, Progress and its Problems (1977); vgl. Poser, Wissenschafts-
theorie (2001), 165-169.

13

hitps://dol.org/10.5771/9783845298900 - am 15.01.2026, 21:14:22. https://www.nllbra.com/de/agh - Open Access - I TEN


https://doi.org/10.5771/9783845298900
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

PHILOSOPHISCHE ANTHROPOLOGIE ALS FORSCHUNGSPROGRAMM

Phanomene. Jede Anthropologie steht seit vielen Jahrzenten unter dem
Verdacht, dass ihre Aussagen, die eigentlich fiir alle Menschen gelten
sollten, in Wahrheit nur auf den miannlichen, heterosexuellen, erwach-
senen, westeuropdischen Bildungsbiirger zutreffen. Wie dem auch sei,
die deutsche Philosophische Anthropologie ist sicherlich eher ein dege-
neriertes Forschungsprogramm. Fiir sie interessiert sich in den empiri-
schen Humanwissenschaften aufSer einigen Soziologen und Kulturwis-
senschaftlern kaum noch jemand. Aber Lakatos’ Pointe ist, dass man
auch an degenerierenden Forschungsprogrammen festhalten kann (weil
der harte Kern jeder Widerlegung entzogen wird) und sogar festhalten
sollte. In der Astronomie war der Heliozentrismus viele Jahrhunderte
ein degeneriertes Forschungsprogramm — bis es im 16. Jahrhundert wie-
der progredierte.

Der harte Kern der deutschen
Philosophischen Anthropologie

Welche gemeinsamen Grundannahmen von Scheler, Plessner und Geh-
len gehoren zum harten Kern der Philosophischen Anthropologie? Das
erste Kernstiick ist die Auffassung, dass es tiberhaupt moglich sei, einen
philosophischen Gesamtentiwurf des Menschen vorzulegen. Diese Idee
will man sich nicht ausreden lassen. Thre Verwirklichung ist nur moglich,
wenn die unterschiedlichen Zuginge zum Menschen integriert werden.
Sonst zerfillt die Anthropologie in Einzelwissenschaften oder gerit un-
ter die Dominanz einer Herangehensweise.

Alle drei Grinderviter bemiihen in diesem Zusammenhang den Be-
griff der psychophysischen Neutralitit.” Scheler erlautert diesen an ei-
ner Stelle folgendermafSen: »Was wir als >physiologisch< und >psycholo-
gisch< nennen, sind nur zwei Seiten der Betrachtung eines und desselben
Lebensvorganges. Es gibt eine >Biologie von innen< und eine >Biologie
von aufSen«.«® Bei Plessner finden sich vergleichbare Formulierungen. Es
geht also nicht um den Unterschied zweier ontologischer Schichten, son-
dern um zwei Perspektiven. Die anthropologischen Kategorien sind so
zu wihlen, dass sie nicht nur fiir eine Seite gelten.

Dabei sieht keiner der drei Autoren deutlich, dass zweimal eine Kluft
zu uberwinden ist: Zum einen muss man die naturwissenschaftliche
und die nicht-naturwissenschaftliche Herangehensweise zusammenbrin-
gen. Das bezieht sich einerseits auf die Biologie (mit unterschiedlichen

7 Scheler, IX: Die Stellung des Menschen im Kosmos (1928), 17; Plessner, IV:
Die Stufen des Organischen und der Mensch (1928), 66, 70, 310f., 364 u.
0.; Gehlen, III: Der Mensch (1940/1962), 139, 216, 305, 312.

8  Scheler, IX: Die Stellung des Menschen im Kosmos (1928), 58.

4

hitps://dol.org/10.5771/9783845298900 - am 15.01.2026, 21:14:22. https://www.nllbra.com/de/agh - Open Access - I TEN


https://doi.org/10.5771/9783845298900
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

DER HARTE KERN DER DEUTSCHEN PHILOSOPHISCHEN ANTHROPOLOGIE

Disziplinen wie Morphologie, Ethologie, Palaoontologie, Molekularge-
netik und dhnlichen), andererseits auf verschiedene Sozialwissenschaften
(Soziologie, Ethnologie und dhnliche). Die alte Erkldaren-Verstehen-Kon-
troverse bildet diese Dichotomie nur sehr ungenau ab; denn Linguistik,
Soziologie und Psychologie haben sich diesem Dualismus immer entzo-
gen. Aber es ist bekannt, dass die biologischen und die soziologischen
Forschungsergebnisse beispielsweise tiber Intelligenz und tiber die Un-
terschiede zwischen den Geschlechtern nicht ohne weiteres zusammen-
passen. Hier kann die Philosophische Anthropologie vielleicht die Rolle
des Moderators tibernehmen. Die zweite Kluft besteht zwischen den em-
pirisch-wissenschaftlichen Ansitzen insgesamt und der phanomenologi-
schen Herangehensweise, zwischen objektivierenden Verfahren und sol-
chen, die als Ausgangspunkt die individuelle Subjektivitiat haben. Heute
spricht man meistens von der Differenz zwischen der Perspektive der
dritten Person und der Perspektive der ersten Person. Letztere wurde
gegen die Philosophische Anthropologie vor allem durch Vertreter der
Existenzphilosophie geltend gemacht. Tatsachlich sind aber unsere drei
Helden (wenn auch in unterschiedlichem Ausmaf3) stark durch die Phi-
nomenologie beeinflusst und haben immer versucht, auch diesem An-
spruch gerecht zu werden. Bei Scheler und Plessner ist dies offensicht-
lich. Aber selbst Gehlen, der sich programmatisch zu einer empirischen
Philosophie bekannte, hat seine Methode manchmal als phinomenolo-
gisch bezeichnet und sich aus anderen Quellen phinomenologischer Ein-
sichten bedient, etwa denen der Gestaltpsychologie.®

Ein zweiter Bestandteil des harten Kerns ist der hohe theoretische Stel-
lenwert des Handelns. Der Mensch ist nicht (nur) ein denkendes und ein
fithlendes, sondern vor allem ein handelndes Wesen. Man kann alle drei
Autoren als Wegbereiter der pragmatischen Wende in der Philosophie
des 20. Jahrhunderts ansehen.™ Dieser Punkt tritt bei Gehlen am deut-
lichsten hervor; er ist einer der ersten deutschsprachigen Autoren, der
die beiden amerikanischen Pragmatisten Dewey und Mead rezipierte.™*
»Handlung« ist seine zentrale Kategorie. Auch die klassischen Probleme
der Erkenntnistheorie sollen pragmatistisch gelost werden. Bereits Sche-
ler hatte sich mit den erkenntnistheoretischen Konsequenzen des Prag-
matismus intensiv beschiftigt und sprach diesem ein begrenztes Recht
zu.'* Der Fehler des Pragmatismus sei es blof3, eine Wissensform zu ver-
absolutieren, namlich das funktionale Arbeitswissen; dieses ist namlich

9  Gehlen, VI: Die Seele im technischen Zeitalter (1957), 104 u. 136; IX:
Zeit-Bilder (1960), 148.

10 Vgl. Gethmann, Vom BewufStsein zum Handeln (1987), 216-219.

11 Rehberg, Die Theorie der Intersubjektivitit (1985).

12 Scheler, VIII: Erkenntnis und Arbeit. Eine Studie iiber Wert und Grenzen des
pragmatischen Motivs in der Erkenntnis der Welt (1926).

15

hitps://dol.org/10.5771/9783845298900 - am 15.01.2026, 21:14:22. https://www.nllbra.com/de/agh - Open Access - I TEN


https://doi.org/10.5771/9783845298900
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

PHILOSOPHISCHE ANTHROPOLOGIE ALS FORSCHUNGSPROGRAMM

nach Schelers Auffassung dem Bildungs- und dem Heilswissen unterzu-
ordnen. Auch sei es nicht falsch, so Scheler, den Menschen als Tier mit
besonders hoher praktischer Intelligenz zu bezeichnen, als homo faber.
Jenseits der praktischen Intelligenz steht aber noch der Geist. Bei Pless-
ner spielt der Pragmatismus die geringste Rolle. Dennoch heifSt es auch
bei ihm: »Denn der Mensch mufS tun, um zu leben. «*3 Das folgende Zitat
wird fast wortlich von Gehlen ibernommen: »Der Mensch lebt nur, in-
dem er ein Leben fithrt.«*+ Wichtiger als die Kategorie der Handlung ist
bei Plessner aber die des Ausdrucks. Damit bezieht er sich auf die Not-
wendigkeit, mit der jeder Mensch sein Inneres entdufSern muss, in Aus-
drucksgebarden und symbolischen Gebilden, durch Verkorperung seiner
selbst in sozialen Rollen und so weiter. Bei allen drei Autoren verbindet
sich die pragmatische Wende mit einer Kritik an einer Uberbetonung
der Innerlichkeit, des Ruckzugs auf ein kontemplatives Leben in einem
mentalen Binnenraum.

Aus dem Pragmatismus folgt implizit ein Humanismus. Denn eine
Handlung setzt immer ein Handlungssubjekt voraus; sonst wire der
Begriff des Handelns ein Kategorienfehler. Damit sperrt sich die Phi-
losophische Anthropologie gegen die Auflosung des Menschen in seine
Bestandteile. Sub-humane Anthropologien wollen hingegen den Men-
schen auf Einheiten wie das Gehirn oder Gene reduzieren. Dagegen set-
zen Scheler und Plessner einen emphatischen Begriff der Person. Selbst
Gehlen, der auf alle metaphysischen Begriffe verzichten wollte und in
der modernen Welt iiberhaupt Zerfallstendenzen beobachtete, hat an
der Einheitlichkeit des Menschen festgehalten. Dadurch bleibt die An-
thropologie anschlussfihig fiir sozialwissenschaftliche Handlungstheori-
en und fur die praktische Philosophie, etwa fir die Frage nach den Gren-
zen und Moglichkeiten moralischen Handelns.

Das dritte Kernelement ist ein schwacher Materialismus. Darunter
verstehe ich die Auffassung, dass die hoheren Eigenschaften des Men-
schen durch niedere Eigenschaften bedingt und in ihrem Spielraum be-
grenzt sind. Dagegen behauptet ein starker Materialismus, dass die
hoheren Eigenschaften vollstindig durch die niederen bestimmt (deter-
miniert) seien. Eine dritte Position, die ich Idealismus nenne, postuliert
die Autonomie der hoheren Funktionen. Alle drei Positionen setzen ein
Schichtenmodell voraus, das menschliche Eigenschaften (Funktionen,
Kompetenzen, Verhaltensweisen) in eine hierarchische Ordnung bringt.
Beispielsweise ist im klassischen Modell der Erkenntnistheorie die Wahr-
nehmung eine niedere und das Denken eine hohere Funktion; in der

13 Plessner, IV: Die Stufen des Organischen und der Mensch (1928), 395.—In
den Zitaten wurde die jeweils verwendete Rechtschreibung beibehalten.

14 Ebd., 384, vgl. 391 u. 397; vgl. ders.: VIIL: Die Frage nach der Conditio hu-
mana (1961), 1925 Gehlen, IIl: Der Mensch (1940/1962), 12,190,355, 43 1.

16

hitps://dol.org/10.5771/9783845298900 - am 15.01.2026, 21:14:22. https://www.nllbra.com/de/agh - Open Access - I TEN


https://doi.org/10.5771/9783845298900
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

DER HARTE KERN DER DEUTSCHEN PHILOSOPHISCHEN ANTHROPOLOGIE

Handlungstheorie gelten triebgesteuerte oder bediirfnisbedingte Verhal-
tensweisen als niedere Tatigkeit, hingegen als hohere das moralische und
das asthetische Handeln.

Ein solches Schichtenmodell entwickelt Scheler zunichst als Abfolge
von Leistungsstufen des Lebens (Gefithlsdrang, Instinkt, assoziatives Ge-
dachtnis, praktische Intelligenz); spiter unterscheidet er ganz traditio-
nell vier Wesensstufen (Anorganisches, Pflanze, Tier, Mensch).'s Zudem
steht tiber allen Schichten des Lebendigen noch die Sphire des Geistes.
Bei Plessner findet sich der Hinweis auf »Stufen des Organischen« be-
reits im Titel seines Hauptwerks. Sein Ziel ist es, diese Stufen aus einem
Prinzip zu entwickeln, der Positionalitat des Organismus gegeniiber sei-
ner Umwelt beziehungsweise Welt.' Erlduterungen zum Begriff der Stu-
fe gibt er allerdings nur wenige. Gehlen hingegen hat das Schichtenmo-
dell in der ersten Auflage von »Der Mensch« ausdruicklich abgelehnt;
es passt nicht zu seiner zentralen These, dass der Mensch ein Mingel-
wesen sei. Wie Nicolai Hartmann in einer ausfiihrlichen Besprechung
zeigte, kann Gehlen aber auf schichtentheoretische Annahmen gar nicht
verzichten.'” Im Briefwechsel mit Hartmann hat Gehlen dies zugestan-
den. In spiteren Auflagen macht er deshalb deutlich, dass es ihm in ers-
ter Linie darum gehe, Kategorien zu finden, die durch alle Schichten des
Menschen hindurchlaufen, etwa die Kategorie der Entlastung.'® Aber
selbst dieser Begriff setzt Unterschiede zwischen den Schichten voraus.
Denn Gehlens These ist, dass die Entlastung einer niederen Funktion,
beispielsweise des Strebens nach der Befriedigung elementarer Bediirf-
nisse durch eine gesicherte Hintergrunderfillung, zu Spielrdumen auf ei-
ner hoheren Ebene fiihrt.

Der schwache Materialismus der Philosophischen Anthropologie ist
vor allem als Kritik am Idealismus zu verstehen; alle drei Griinderva-
ter halten die klassische Auffassung des Menschen als animal rationa-
le fur unzureichend. Dabei werden unterschiedliche Schwerpunkte ge-
setzt: Scheler mochte dem Fithlen den Status des Geistigen verleihen; nur
durch emotionale Akte bekdmen wir Zugang zur Sphire der moralischen
Werte.™ Plessner bemiiht sich ausfiihrlich, die konstruktiven und ratio-
nalen Leistungen unserer Sinne aufzuzeigen.>® Gehlens Anliegen ist es,
das spezifisch Menschliche bereits in einfachen Korperbewegungen zu
entdecken. Vernunftkritische Elemente spielen besonders bei Gehlen eine

15 Scheler, IX: Die Stellung des Menschen im Kosmos (1928), 13-30, 35f.

16 Plessner, IV: Die Stufen des Organischen und der Mensch (1928), 18f., 127ff.

17 Hartmann, Neue Anthropologie in Deutschland (1941), 159-176, bes. 173
ff.

18 Gehlen, IIl: Der Mensch (1940/1962), 7 u. 72, auflerdem ebd. 891.

19 Scheler, II: Der Formalismus in der Ethik und die materiale Wertethik
(1916).

20 Plessner, III: Anthropologie der Sinne.

17

hitps://dol.org/10.5771/9783845298900 - am 15.01.2026, 21:14:22. https://www.nllbra.com/de/agh - Open Access - I TEN


https://doi.org/10.5771/9783845298900
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

PHILOSOPHISCHE ANTHROPOLOGIE ALS FORSCHUNGSPROGRAMM

Rolle: Seit seinem Frithwerk warnt er vor den Gefahren eines verselb-
standigten Geistes beziehungsweise einer ibermifSigen Reflexion. Wir
Menschen seien eben keine reinen Vernunftwesen; das Bewusstsein rei-
che keineswegs aus, um unser Handeln zu steuern. Dafiir bedarf es an-
derer Instanzen: im Individuum einer festgefiigten Charakterstruktur, im
Sozialen stabiler Institutionen.** Hingegen setzt sich Scheler von den ir-
rationalistischen Tendenzen, die er in der Lebensphilosophie und ande-
ren zeitgenossischen Stromungen wahrnimmt, eindeutig ab: Der Geist
ist die hochste Kompetenz des Menschen. Der idealistische Fehlschluss
war es nur, ihn deshalb auch als starkste Kraft im Menschen anzusehen.
Tatsichlich aber sei der Geist zwar das edelste, aber auch das kraftlo-
seste Moment im Menschen. » Der Kraft- und Wirkstrom, der allein Da-
sein und zufilliges Sosein zu setzen vermag, lauft in der Welt, die wir be-
wohnen, nicht von oben nach unten, sondern von unten nach oben!«**
Wiahrend Scheler diesen Gedanken jedoch eher intuitiv fasst, wird er in
der Schichtenontologie von Nicolai Hartmann ausfiihrlich entfaltet.?s
Als viertes Element ist der Begriff der Weltoffenhbeit zu nennen.* Die-
se Kategorie wurde in der Auseinandersetzung mit der Umweltlehre von
Jakob von Uexkull entwickelt. Der wegweisende Ansatz Uexkiills be-
stand darin, ein Tier nicht isoliert zu betrachten, sondern es immer zu
seiner Umwelt in einen Bezug zu setzen; Organismus und 6kologische
Nische gehoren zusammen. Uexkiill wollte diesen Ansatz auch auf den
Menschen iibertragen. Dagegen behauptet die Philosophische Anthropo-
logie, dass wir Menschen umweltentbunden sind, eben weltoffen. Der
Mensch hat keine Umwelt, sondern eine Welt. Aus Sicht Schelers ist
dafiir der Geist verantwortlich, der es dem Menschen ermoglicht, ge-
schlossene Funktionskreise durch offene Handlungsprogramme zu er-
setzen. Gehlen verwendet, ohne dies deutlich zu machen, zwei verschie-
dene Begriffe von Weltoffenheit: Zum einen wird herausgestrichen, dass
wir Menschen nicht an eine spezifische Umwelt, eine 6kologische Nische
gebunden sind. Wir konnen unsere Umgebung umgestalten, die Natur
zur Kultur umbauen. Diese Feststellung kann man aus der AufSenper-
spektive vornehmen. Zum anderen betont er wie Scheler, dass wir keine
angeborenen Strukturen unseres kognitiven Weltzugangs besitzen; auch
aus der Innenperspektive sind wir keineswegs an das gebunden, was fiir
uns funktional ist. Wir Menschen transzendieren immer den vorgege-
benen Horizont. Plessner mochte dies nicht ohne Einschrankung gelten
lassen: Sofern wir uns in exzentrischer Position befinden, konnen wir

21 Vgl. Thies, Die Krise des Individuums (1997), 135-139, 241-249.

22 Scheler, IX: Die Stellung des Menschen im Kosmos (1928), 51.

23 Hartmann, Der Aufbau der realen Welt (1940); vgl. Thies, Alles Kultur?
(2016), 40—44.

24 Vgl. Thies, Arnold Gehlen zur Einfiibrung (32017), 52-59.

18

hitps://dol.org/10.5771/9783845298900 - am 15.01.2026, 21:14:22. https://www.nllbra.com/de/agh - Open Access - I TEN


https://doi.org/10.5771/9783845298900
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

BIOLOGISCHE UND SOZIALWISSENSCHAFTLICHE EINWANDE

tatsachlich alle Grenzen tiberschreiten. Aber wir bleiben dennoch leibli-
che Wesen, die deshalb auch ihre natiirlichen Grenzen besitzen. Gerade
weil wir Menschen prinzipiell weltoffen sind, bediirfen wir eines schiit-
zenden Rahmens. Dazu dienen uns Kulturkreise, soziale Milieus und
so weiter. Diese weisen Ahnlichkeiten mit den Uexkiill'schen Umwel-
ten auf. Dennoch unterscheiden sie sich von ihnen: Zum einen bilden
sie keine monolithischen, nebeneinander stehenden Blocke, sondern sie
befruchten, tiberschneiden und durchdringen sich; deshalb ist auch der
Wechsel von einer Kultur in eine andere, wie historische Beispiele zeigen,
durchaus moglich. Zum anderen steht unsere Lebenswelt fiir uns im-
mer vor dem Horizont einer offenen Welt; das Eigene wird immer durch
das Fremde vervollstandigt; welche Beziehung auch zwischen diesen bei-
den Polen herrschen mag. In Anlehnung an Kant unterscheidet Plessner
deshalb zwischen Grenzen und Schranken.*s Grenzen konnen wir tiber-
schreiten, aber wir kommen doch immer wieder zu einer Schranke, die
sich nicht beseitigen ldsst.

Mit dem Welt-Umwelt-Gegensatz arbeitet gegenwartig auch John
McDowell. Dabei greift er auf Gadamer zurtick; denn das originale For-
schungsprogramm der Philosophischen Anthropologie ist im angelsich-
sischen Raum weitgehend unbekannt. McDowell unterscheidet drei Po-
sitionen, die den oben von mir charakterisierten entsprechen. Zwischen
dem unverbliimten Naturalismus (starker Materialismus) und dem zii-
gellosen Platonismus (Idealismus) positioniert sich McDowell mit sei-
nem Naturalismus der zweiten Natur. Wir Menschen besitzen eine zwei-
te Natur, deren Hauptmerkmal darin besteht, fiir Griinde empfinglich zu
sein. Deshalb sind wir als sprechende und vernunftbegabte Tiere nicht an
unsere Umwelt gebunden.>* McDowell steht Schelers Version am nichs-
ten; unsere menschenspezifische zweite Natur ist der Geist.

Biologische und sozialwissenschaftliche Einwinde

Durch den Versuch, biologische und sozialwissenschaftliche Erkennt-
nisse zu synthetisieren, zieht sich die Philosophische Anthropologie die
Gegnerschaft beider Seiten zu. Im Folgenden betrachte ich vier Einwan-
de: Aus beiden Richtungen kommt (um es militarisch auszudriicken)
ein Vernichtungsangriff, der aber abgewehrt werden kann. Die beiden
schwicheren Einwande sind hingegen zutreffend und sollten zu Revisi-
onen am harten Kern der Philosophischen Anthropologie fithren.

25 Kant, V: Prolegomena (1783), § 57; Plessner, IV: Die Stufen des Organischen

und der Mensch (1928), 213f.; Plessner, VIII: Conditio humana (1961), 77—

87, 180-189, 357.
26 McDowell, Geist und Welt (1998), 142ff.

19

hitps://dol.org/10.5771/9783845298900 - am 15.01.2026, 21:14:22. https://www.nllbra.com/de/agh - Open Access - I TEN


https://doi.org/10.5771/9783845298900
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

PHILOSOPHISCHE ANTHROPOLOGIE ALS FORSCHUNGSPROGRAMM

Der weitergehende Einwand lautet, der Mensch sei durch seine phy-
sischen Anlagen determiniert; seine Eigenschaften konnen auf naturale
Elemente zuriickgefithrt werden. Diese Debatte wird zurzeit am Beispiel
der Willensfreiheit zwischen Hirnforschern und Philosophen gefiihrt.
Mit welchen Argumenten sich ein solcher Reduktionismus und Deter-
minismus zuriickweisen ldsst, kann hier nicht gezeigt werden.>” Es sei
hier nur darauf hingewiesen, dass die Einwidnde der Deterministen dazu
fihren wiirden, den gesamten harten Kern fallenzulassen; an die Stelle
der Kategorie der Handlung miisste die des Verhaltens treten, der schwa-
che Materialismus wiirde zu einem starken und die Kategorie der Weltof-
fenheit miisste zumindest umformuliert werden.

Die biologischen Gegner der Philosophischen Anthropologie haben
aber Recht, dass in diesem Forschungsprogramm die naturale Prigung
des Menschen unterschatzt wird. Tatsachlich vertreten alle drei Grin-
derviter einen extremen Kulturalismus. Zwar haben sich Scheler, Pless-
ner und Gehlen sehr intensiv mit dem biologischen Wissen ihrer Zeit be-
schiftigt, aber schliefSlich landen alle drei bei einem nicht-biologischen
Menschenbild, einem negativen Naturalismus. Bei Scheler zeigt sich dies
an der Uberordnung des Geistes iiber den Drang. Plessner und Geh-
len vertreten mit ihren Formeln der »natiirlichen Kiinstlichkeit«** und
»Der Mensch ist von Natur ein Kulturwesen«* exakt dieselbe Positi-
on. Es gibt, so ihre Auffassung, iberhaupt keine biologische Natur des
Menschen, die sich unabhingig von ihrer kulturellen Auspragung er-
fassen liefle. Wahrend Gehlen in seinem Spatwerk immer mehr natura-
le Restbestinde zuzugestehen bereit ist, bleibt Plessner hartnickig bei
seinem extremen Kulturalismus. Von dieser Warte kritisiert er auch den
Versuch des spiaten Gehlen, instinktive Wurzeln fur moralisches Verhal-
ten zu finden.>°

Dass die Philosophische Anthropologie einen negativen Naturalismus
vertreten konnte, hangt mit der falschen Einschitzung des Darwinismus
zusammen. Keiner der drei Griinderviter hat die ganze Stiarke von Dar-
wins Evolutionstheorie erkannt. Scheler hilt den Darwinismus fiir »vol-
lig erschiittert«; auch Plessner spricht vom Darwinismus wie von einem
uberholten Paradigma und blendet die phylogenetische Dimension ex-
plizit aus.3* Gehlen hat sich mit Abstammungsfragen am intensivsten be-
schaftigt; dabei leugnet er nicht die Evolutionstheorie, gibt dieser aber

27 Vgl. aber Thies, Einfiibrung in die philosophische Anthropologie (32013),
I18—22 u. 118-123.

28 Plessner, IV: Die Stufen des Organischen und der Mensch (1928), 383.

29 Gehlen, IIl: Der Mensch (1940/1962), 88 u. 138; Gehlen, Moral und Hy-
permoral (1969), 9.

30 Plessner, VIII: Trieb und Leidenschaft (1971), 370f.

31 Scheler, IX: Die Stellung des Menschen im Kosmos (1928), 11; Plessner, IV:
Die Stufen des Organischen und der Mensch (1928), 64 u. 431.

20

hitps://dol.org/10.5771/9783845298900 - am 15.01.2026, 21:14:22. https://www.nllbra.com/de/agh - Open Access - I TEN


https://doi.org/10.5771/9783845298900
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

BIOLOGISCHE UND SOZIALWISSENSCHAFTLICHE EINWANDE

eine sehr eigenwillige Deutung: Die Evolution des Menschen soll tiber
eine Abfolge von GrofSmutationen (Saltationen) erfolgt sein, der Selek-
tionsmechanismus spielte keine Rolle. Die wichtigsten biologischen Ge-
wihrsleute fur die Philosophische Anthropologie sind bekennende An-
ti-Darwinisten wie Hans Driesch und Jakob von Uexkiill. Driesch wollte
einen neuen Vitalismus begriinden, Uexkiill eine verstehende Biologie.
Nur Gehlen hat ab 1940 iiber Konrad Lorenz (und spater tiber dessen
Schiiler Irendus Eibl-Eibesfeldt) darwinistische Positionen rezipiert.

Tatsachlich wies der urspriingliche Ansatz Darwins einige Schwichen
auf; ein Beleg dafur sind lamarckistische Restbestinde. Erst August Weis-
mann tilgte diese in den 188cer Jahren. Gregor Mendel hatte zwar schon
zu Darwins Lebzeiten einige GesetzmifSigkeiten der Vererbung gefun-
den, diese wurden aber erst nach t9oo von verschiedenen Forschern
wiederentdeckt. Die Integration dieser beiden biologischen Theorien,
der Darwinschen Entwicklungslehre und der Mendel schen Vererbungs-
lehre, gelang einige Jahrzehnte spiter in der Synthetischen Evolutions-
theorie. Zu deren Begriindern gehorten Theodosius Dobzhansky, Juli-
an Huxley, Ernst Mayr, Bernhard Rensch, G. G. Simpson und andere.*
Gehlen und Plessner hitten diesen Ansatz also noch rezipieren konnen;
aber sie beschiftigten sich nach 1945 vorrangig mit anderen Fragen.

Dagegen hat der amerikanische Pragmatismus die philosophische Re-
levanz des Darwinismus bald erkannt: Die Evolutionstheorie zwingt au-
Ber der Anthropologie auch Moral, Politik und Religion zu einer neuen
Begrifflichkeit.’s Inzwischen ist die Darwin’sche Evolutionstheorie auf
vielfaltige Weise bestatigt worden. Auch die Philosophie darf die rasan-
ten Fortschritte der Biowissenschaften in den letzten Jahrzehnten, von
der Entdeckung der DNS-Doppelhelix bis zur Entzifferung des menschli-
chen Genoms, nicht ignorieren. Es ist sehr zweifelhaft, ob Neurobiologie
und Soziobiologie etwas zur Erkenntnistheorie und Moralphilosophie
beitragen konnen; aber anthropologisch relevant sind deren Erkenntnis-
se allemal. Das Forschungsprogramm der Philosophischen Anthropolo-
gie wird nur dann wieder progredieren konnen, wenn man diese neue-
ren biologischen Erkenntnisse integriert.

An der anderen Front kimpft die Philosophische Anthropologie ge-
gen sozialwissenschaftliche Ansitze im weitesten Sinne. In den letzten
beiden Jahrzehnten haben sich verschiedene Konzeptionen einer Histo-
rischen Anthropologie entwickelt. Die geschichtswissenschaftliche For-
schung ist durch diese vorangetrieben worden, vor allem fiir die Epoche
der Frithen Neuzeit.

32 Vgl. Mayr, ... und Darwin hat doch recht (1994), Kap. 8 (zum Neodarwi-
nismus von Weismann) u. Kap. 9 (zur synthetischen Evolutionstheorie); vgl.
Mayr, Die Entwicklung der biologischen Gedankenwelt (1984).

33 Vgl. Dewey, Der Einfluss des Darwinismus auf die Philosophie (engl. 1909).

21

hitps://dol.org/10.5771/9783845298900 - am 15.01.2026, 21:14:22. https://www.nllbra.com/de/agh - Open Access - I TEN


https://doi.org/10.5771/9783845298900
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

PHILOSOPHISCHE ANTHROPOLOGIE ALS FORSCHUNGSPROGRAMM

Der weitergehende Einwand lautet, dass die deutsche Philosophische
Anthropologie letztlich dem Ansatz einer metaphysischen Wesenswissen-
schaft verhaftet bleibe, in diirren Abstraktionen ende und alle Menschen
aneinander angleiche.’* Philosophische Unterstiitzung findet dieser An-
griff vor allem bei den postmodernen Differenz-Denkern (im Anschluss
an so unterschiedliche Autoren wie Rorty, Derrida und Foucault), in der
feministischen Theorie (Judith Butler) und bei vielen Globalisierungs-
kritikern.

Dagegen ist Folgendes zu sagen: Sicherlich ist es sinnvoll, die vielen
Differenzen zwischen den Menschen in den unterschiedlichen Kulturen
und Epochen zu betonen und zu erforschen. Aber auch die Betonung des
Plurals »die Menschen« setzt voraus, dass es etwas gibt, was alle diese
Menschen gemeinsam haben. Insofern kann man sagen, dass die Diffe-
renz-Denker sich in einen performativen Widerspruch verstricken: Man
kann nicht einen Begriff verwenden und zugleich bestreiten, dass sich
dieser Begriff verwenden lasst. Wenn etwa in Buchern der Historischen
Anthropologie Kapitel iber Leidenschaften, Rituale, Phantasie und so
weiter zu finden sind, so wird damit implizit zweierlei behauptet: Leiden-
schaften, Rituale, Phantasie und so weiter gehoren zu den allgemeinen
Aspekten menschlichen Daseins — und Leidenschaften, Rituale, Phantasie
und so weiter weisen in allen Kulturen und Epochen Gemeinsamkeiten
auf, die es erlauben, sie trotz aller Differenzen als solche zu identifizieren.
Jeder Vergleich setzt voraus, dass das Unterschiedene auch Ubereinstim-
mungen besitzt. Sonst konnte man eben nur iiber das Bosseln der Ost-
friesen oder das Baumstammweitwerfen der Schotten schreiben — aber
selbst diese lokalen Sitten haben Pendants in anderen Teilen der Welt.

Zudem liegt diesem Vernichtungsangriff eine Unterstellung zugrunde,
die zwar gegentiber fritheren anthropologischen Ansitzen durchaus ihre
Berechtigung hat, fur die Philosophische Anthropologie aber nicht unbe-
dingt zutreffend ist. Gemeint ist der Verdacht, ein universalistisches Men-
schenbild fuhre notwendigerweise zur Festschreibung einer Norm, an der
sich alle Menschen orientieren sollten. Scheler hat seine moralphilosophi-
schen und seine anthropologischen Uberlegungen klar getrennt. Gehlen
hat bestritten, dass normative Aussagen tiberhaupt moglich seien, sich je-
doch dadurch in einen Widerspruch verwickelt, dass seine Schriften von
impliziten normativen Aussagen durchtrankt sind. Allerdings beziehen
sich diese selten direkt auf den Menschen; eher indirekt wird aus seiner
Schwiche und Bosheit auf die Notwendigkeit starker Institutionen ge-
schlossen.?s Plessner hat am deutlichsten herausgestellt; dass die Aussagen
der Philosophischen Anthropologie nicht normativ, sondern deskriptiv zu

34 Vgl. Van Diillmen, Historische Anthropologie (2000), 32; Reinhard, Lebens-
formen Europas (2004), 13f.; Wulf, Anthropologie (2004), 64.
35 Vgl. Thies, Moral bei Geblen (2005).

22

hitps://dol.org/10.5771/9783845298900 - am 15.01.2026, 21:14:22. https://www.nllbra.com/de/agh - Open Access - I TEN


https://doi.org/10.5771/9783845298900
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

BIOLOGISCHE UND SOZIALWISSENSCHAFTLICHE EINWANDE

verstehen sind: »Wem das zu wenig ist, und wer von der Anthropologie
Anweisungen zum seligen Leben oder auch nur Direktiven fur das taglich
allzu tiagliche Leben erwartet, hat sich in der Adresse geirrt.«3¢ Er oder
sie musste sich namlich an die normativen Disziplinen der praktischen
Philosophie wenden (Ethik, Moralphilosophie, Politische Philosophie).

Der Revisionsvorschlag betrifft das intersubjektivititstheoretische De-
fizit der Philosophischen Anthropologie. Mit der pragmatischen Wende
wird zwar das Bewusstseinsparadigma iiberwunden; aber dem damit
seit Descartes verbundenen Paradigma der Subjektivitit bleiben alle drei
Grunderviter verhaftet. Es finden sich zwar viele interessante Gedanken
zur sozialen Dimension des menschlichen Daseins. Bei Scheler ist vor al-
lem auf seine Analyse der sozialen Gefiihle zu verweisen.’” Plessner hat
in seinem Hauptwerk die Kategorie der Mitwelt entwickelt und im Spat-
werk interessante Uberlegungen angestellt zum Begriff der Rolle. In den
Nachkriegsschriften Gehlens stehen Institutionen und Sozialregulatio-
nen im Mittelpunkt. In ihren Grundlagen bleiben jedoch alle drei dem
Subjektivititsparadigma verhaftet, Scheler mit seinem Begriff der Per-
son, Plessner mit dem der exzentrischen Positionalitit. Gehlen arbeitet
in seinem Hauptwerk, wie er selbst zugibt, »mit einer Art Abstraktum
des einzelnen handelnden Menschen«.3®

Um das intersubjektivititstheoretische Defizit zu beheben, miisste zu-
ndchst die Sprachtheorie der Philosophischen Anthropologie weiterent-
wickelt werden. Bei Plessner finden sich wichtige Gedanken zu den vor-
sprachlichen Grundlagen der menschlichen Kommunikation, also zu
unseren unwillkiirlichen und willkiirlichen Ausdrucksbewegungen. Geh-
len hat in seinem Hauptwerk eine inhaltsreiche Theorie der Sprachwur-
zeln und der Ontogenese des menschlichen Sprechens vorgelegt. Dartiber
hinaus sind in den harten Kern der Philosophischen Anthropologie Kate-
gorien aufzunehmen, die nicht auf einen einzelnen Menschen zurtickge-
fithrt werden konnen: Formen des Zusammenlebens (Partnerschaft und
Ehe, Familie und Haushalt), mentale Phinomene wie kollektives Ge-
dachtnis und kollektive Identititen, soziale Phinomene wie Abweichung
und Fremdbheit, kollektive Handlungen wie Spiele, Feste, Inszenierungen
und so weiter. Fiir alle diese Bereiche gibt es in der Historischen Anthro-
pologie inzwischen interessante Forschungsergebnisse. Noch wichtiger
ist eine anthropologische Theorie der Verstindigungsformen und Aner-
kennungsverhiltnisse, in denen Menschen sich befinden.?* Hier geht es

36 Plessner, X: Selbstdarstellung (1975), 328.

37 Scheler, VII: Wesen und Formen der Sympathie (1912/21922).

38 Gehlen, Il: Der Mensch (1940/1962), 453; vgl. Bohler, A. Gehlen, Hand-
lung und Institution (1973).

39 Habermas, Theorie des kommunikativen Handelns (1981); Honneth,
Kampf um Anerkennung (1992).

23

hitps://dol.org/10.5771/9783845298900 - am 15.01.2026, 21:14:22. https://www.nllbra.com/de/agh - Open Access - I TEN


https://doi.org/10.5771/9783845298900
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

PHILOSOPHISCHE ANTHROPOLOGIE ALS FORSCHUNGSPROGRAMM

um die anthropologische Verankerung dessen, was Dahrendorf auf der
soziologischen Ebene als Ligaturen bezeichnet: die Formen, die die In-
dividuen miteinander verbinden und ein Zusammenleben wertvoll er-
scheinen lassen.+

Externer und interner Pluralismus

Lakatos hat mit seiner wissenschaftstheoretischen Konzeption der For-
schungsprogramme den Gedanken verbunden, dass es immer mehr als
nur ein Forschungsprogramm gibt und auch geben sollte. Deren Plurali-
tat sollte sogar aufrecht erhalten bleiben, wenn sich eines (wie etwa die
Evolutionstheorie in der Abstammungslehre) durchgesetzt hat. Entge-
gen der Vorstellung von Kuhn, dass Paradigmen sich inkommensurabel
gegeniiberstehen, also sich ihre Anhinger einander gar nicht verstind-
lich machen konnen, geht Lakatos zudem davon aus, dass sich die For-
schungsprogramme teilweise uberlappen und deshalb ein Vergleich
zwischen ihnen moglich ist. Zeitgenossische Konkurrenten der Philoso-
phischen Anthropologie sind beispielsweise die kritische Gesellschafts-
theorie der frithen Frankfurter Schule, das geschichtswissenschaftliche
Programm der franzosischen » Annales«-Schule, der Funktionalismus in
der Ethnologie, die Gestaltpsychologie und die Wissenssoziologie. Bei
einem philosophischen Forschungsprogramm wie der deutschen Philo-
sophischen Anthropologie gibt es sogar interne Konkurrenz: Die Ansit-
ze von Scheler, Plessner und Gehlen bilden keine Theorienreihe, in der
die spatere Konzeption als eine Folge der Falsifikation einer fritheren zu
verstehen ist. Sie l6sen sich nicht ab, sondern bleiben als Theorie-Ange-
bote erhalten. Da Konkurrenz das Geschift belebt, ist gegen eine solche
Vielfalt uberhaupt nichts einzuwenden.

40 Vgl. Thies, Die Krise des Individuums (1997), 118ff.

24

hitps://dol.org/10.5771/9783845298900 - am 15.01.2026, 21:14:22. https://www.nllbra.com/de/agh - Open Access - I TEN


https://doi.org/10.5771/9783845298900
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

Gehlens Der Mensch von 1940
Zwischen Nationalsozialismus und
Philosophischer Anthropologie

»Arnold Gehlen [hat] in seinem Werk eine, nein: die faschistische The-
orie entworfen und vollendet, auf dem allerhochsten Reflexionsniveau,
das sie tiberhaupt zu erreichen vermag.« Das schrieb 1990 ein angesehe-
ner und sehr bekannter Publizist.” Sind Gehlens Schriften tatsichlich na-
tionalsozialistisches Gedankengut? Dafiir scheint zu sprechen, dass sein
Hauptwerk, Der Mensch, 1940 in einem nationalsozialistischen Verlag
erschien und einige positive Bemerkungen tiber den Nazi-Chefideologen
Rosenberg enthielt. Dennoch méchte ich Krockows These zuriickweisen,
und zwar sogar fiir die 1940 publizierte Fassung. Die konstitutiven Ele-
mente der NS-Weltanschauung sind dort nicht oder bestenfalls am Ran-
de zu finden.* Zunichst aber wird dargestellt, inwiefern sich spatere Auf-
lagen von der Erstausgabe unterscheiden. Im letzten Abschnitt mochte
ich diese in die philosophische Landschaft ihrer Zeit einordnen, in der
Gehlens Buch einer der wenigen Lichtblicke war.

Einige Besonderheiten der Erstausgabe von 1940

Anhand der hervorragend edierten Gehlen-Gesamtausgabe kann man
die Unterschiede der zahlreichen Auflagen von Der Mensch sehr gut
tiberpriifen. Hier ein Uberblick zur Publikationsgeschichte:

Auflage | Jahr Bemerkungen

1 1940 Erstausgabe (Berlin: Junker und Diinnhaupt)

2 1941 unveranderter Wiederabdruck

3 1944 viele kleine Anderungen

4 1950 Umbau u. viele grofere Anderungen (Verlag jetzt Athendum
Bonn)

5 1955 unveridndert (Entscheidung gegen weitere Revisionen)

6 1958 unverdndert

7 1962 durchgesehen (Ausgabe letzter Hand)

Krockow, Die Deutschen in ibrem Jabrbundert 1890-1990 (1990), 362.
2 Eine gelungene Einordnung Gehlens findet sich in Hosle, Eine kurze Ge-
schichte der deutschen Philosophie (2013), 272-277.

25

hitps://dol.org/10.5771/9783845298900 - am 15.01.2026, 21:14:22. https://www.nllbra.com/de/agh - Open Access - I TEN


https://doi.org/10.5771/9783845298900
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

GEHLENS DER MENSCH VON 1940

8 1966 unverandert
9 1971 unverandert
10 1974 unverdndert
II 1976 unverindert
12 1978 unveriandert
13 1986 unverandert

Englisch | 1988 Man. His Nature and Place in the World (New York: Co-
lumbia University Press), iibersetzt von Clare McMillan und
Karl Pillemer

GA 1993 Bd. 3.1 und 3.2 in der Gesamtausgabe (Klostermann,
Frankfurt/M.)

TB 1997 Taschenbuchausgabe (UTB Quelle & Meyer, Wiesbaden)

14 2004 unveriandert (Verlagsort Aula jetzt Wiebelsheim)

15 2009 unverdndert (Aula und Quelle & Meyer)

16 2014 unverdndert (Aula)

TB 2016 Taschenbuchausgabe (Klostermann, Frankfurt/M.)

Wichtig sind also nur die Modifikationen der 3. und 4. Auflage.’> Wenn
man sich die Inhaltsverzeichnisse anschaut, fallen diese sofort auf. Die
Architektonik mit einer langen Einfuhrung und drei Teilen bleibt zwar er-
halten, aber die 35 Kapitel des zweiten Teils wurden 1950 zu 25 zusam-
mengelegt; vieles wurde gestrafft, einiges umgestellt. Aber nur der dritte
Teil bekam auch einen anderen Titel: Was 1940 noch Antriebsiiberschuss,
Haltungsgefiige und Fiibrungsordnungen hiefs, wurde in der vierten Auf-
lage zu Antriebsgesetze. Charakter. Das Geistproblem. Dahinter stehen
zwei einschneidende Anderungen, mit denen sich Gehlens anthropologi-
sche Position verschiebt. Beide Punkte betreffen die in den letzten Kapi-
teln der Erstausgabe dargestellten » Obersten Fithrungssystemex«.
Fiihrungssysteme sind fur Gehlen Ideenkomplexe, die dem menschli-
chen Leben eine verldssliche und dauerhafte Orientierung geben konnen.
In diesem Zusammenhang finden sich auch die immer wieder erwihn-
ten Beztige auf Alfred Rosenberg: Was er, Gehlen, Fiihrungssystem nen-
ne, heifSe bei Rosenberg » Zuchtbild« (III: 710, vgl. 733 u. 711).4 Explizit
klammert Gehlen Geltungsfragen aus; nicht die Wahrheit, sondern nur
die Funktion der Fithrungssysteme solle analysiert werden. Sehr gut un-
terscheidet er drei Leistungen. Erstens liefern die obersten Fiihrungssys-
teme eine abschlieflende Weltdeutung, »ein System von Aussagen tiber
die Wirklichkeit im ganzen und uber die Rolle, die dem Einzelnen oder

3 Vgl. Hagemann-White, Legitimation als Anthropologie (1973), 244—247.

4 ImFolgenden steht die romische Ziffer immer fiir den entsprechenden Band
der Gehlen-Gesamtausgabe.

26

hitps://dol.org/10.5771/9783845298900 - am 15.01.2026, 21:14:22. https://www.nllbra.com/de/agh - Open Access - I TEN


https://doi.org/10.5771/9783845298900
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

EINIGE BESONDERHEITEN DER ERSTAUSGABE VON 1940

der Gemeinschaft in dieser Wirklichkeit zukommt« (III: 713). Zweitens
dienen sie der Handlungsformierung, das heifst der Orientierung unserer
tiberschiefsenden Antriebe und der Bildung von Charakteren; ohne obers-
te Fithrungssysteme sei iiberhaupt keine soziale Ordnung moglich. Drit-
tens befriedigen sie die »Interessen der Ohnmacht«, denn in ihnen fin-
den wir Antworten auf unsere Sinnfragen und Kompensationen fir das
Negative dieser Welt, fiir Leid und Tod. Der technische Fortschritt habe
dies nicht bewirken konnen, sondern nur die »Einbruchsstellen des Un-
glicks« potenziert (729). Wenn wir aber resigniert oder sogar verzwei-
felt seien, bieten die obersten Fithrungssysteme metaphysischen Trost.

Im letzten Kapitel der Erstausgabe untersucht Gehlen, wie sich die-
se drei Aufgaben der obersten Fithrungssysteme seit der Franzosischen
Revolution gewandelt haben: In Europa hitte die christliche Religion
frither alle drei Funktionen iibernommen; jetzt beschrinke sie sich auf
die dritte; sie werde, wie Liibbe es spater nannte, zur Kontingenzbewal-
tigungspraxis. Die ersten beiden Aufgaben konnten Weltanschauungen
wie der Nationalsozialismus ubernehmen, wobei die erste Leistung, eine
abschliefende Weltdeutung, ohne wissenschaftliche Fundierung nicht
mehr moglich sei. Dann heifSt es weiter: »es ist in Deutschland durch
Tatbeweis gesichert, dafs ein immanentes Zuchtbild imstande ist, tragen-
de Grundsitze des Handelns aufzustellen und durchzufiihren, eine feste
Organisation des Wachstums und der Leistung des Volkes aufzustellen
sowie notwendige, gemeinsame Aufgaben anzuweisen und zu realisieren.
Dieses Gebiet ist also das der Weltanschauung in dem Sinne, den der Na-
tionalsozialismus dem Wort gegeben hat, und den Rosenberg in dem Be-
griff der Durchsetzung germanischer Charakterwerte zusammenfafSte. «
(II: 739) Schon fur die dritte Auflage 1944 wurde jedoch diese Stelle ge-
strichen, der entsprechende Abschnitt stark gekiirzt.

In der vierten Auflage (1950) heifst das letzte Kapitel »Exposition ei-
niger Probleme des Geistes«; dort werden die beiden Selbsteinwande auf
uberzeugende Weise ausgefiihrt. Der erste Punkt betrifft die institutionel-
le Verankerung der Fihrungssysteme. An diesem Begriff mochte Gehlen
prinzipiell festhalten; jedoch wird hier und in spdteren Texten deutlich,
dass es nach seiner Auffassung oberste Fihrungssysteme in der Gegen-
wart gar nicht mehr geben konne; letztlich seien wir Menschen in der
Moderne orientierungslos. Vor allem aber betont er, dass Fithrungssys-
teme sich tiberhaupt nur etablieren und dauerhaft halten konnen, wenn
sie sich in stabilen Institutionen verkorpern. Dass er 1940 die intermedi-
dren Instanzen vernachlissigte und einen direkten Bezug der Fithrungs-
systeme auf die menschliche Natur konstruierte, hilt er nun fiir einen
»Kurzschluf$« (II: 454).

Der zweite Punkt der Selbstkritik setzt noch tiefer an: Gehlen bestimmt
den Menschen in seiner elementaren Anthropologie als handelndes We-
sen. In der Erstausgabe kommt Handeln aber nur als instrumentelles

27

hitps://dol.org/10.5771/9783845298900 - am 15.01.2026, 21:14:22. https://www.nllbra.com/de/agh - Open Access - I TEN


https://doi.org/10.5771/9783845298900
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

GEHLENS DER MENSCH VON 1940

vor, als technische Umgestaltung der Natur zur Kultur durch Arbeit.
1950 ist Gehlen klar, dass man mehrere Handlungstypen unterschei-
den muss. Neben das zweckrationale Handeln tritt vor allem das ritu-
ell-darstellende Handeln, dem auf der mentalen Ebene ein »ideatives Be-
wufStsein« entspricht (IIl: 465). Es gebe verschiedene Einstellungen zur
Objektivitit; die Moderne bevorzuge jedoch die instrumentelle bezie-
hungsweise zweckrationale. In Urmensch und Spdtkultur, seinem zwei-
ten anthropologischen Hauptwerk, wird Gehlen diese Gedanken 1956
weiterentwickeln.

Neben solchen Positionsverschiebungen gibt es weitere inhaltliche
Korrekturen, die aber nicht dasselbe Gewicht haben. Nur eine sei an
dieser Stelle erwdhnt, namlich die intensivierte Rezeption des Pragma-
tismus. Bemerkenswerterweise hatte Gehlen bereits 1940 US-amerika-
nischen Philosophen wie John Dewey und William James breiten Raum
gegeben; beide werden im Hinblick auf handlungs- und erkenntnis-the-
oretische Probleme oft zustimmend zitiert. Nach dem Ende des Zwei-
ten Weltkriegs studiert Gehlen, zusammen mit seinem Freund Helmut
Schelsky, ein weiteres Hauptwerk des Pragmatismus: George Herbert
Meads nachgelassene Schrift Mind, Self, and Society (1934). Mehrfach
referiert er die entscheidende Idee, dass wir uns in unserem sozialen
Handeln in die Rolle des anderen versetzen konnen (III: 306ff. u.o.).
Eine besondere Relevanz fiir die menschliche Sozialisation besitze des-
halb das Spiel (game), in dem sich Kinder an gemeinsamen Regeln ori-
entieren (III: 242f.).

Hinzu kommen Erginzungen, die die inhaltliche Substanz der ersten
Auflage verstirken, also in dieselbe Richtung weisen wie deren Ausfithrun-
gen. Hier zu nennen sind vor allem Gedanken, die sich in Gehlens Min-
gelwesen-Konzeption einfiigen: Von Konrad Lorenz, der in den 1930er
Jahren eine tragfihige Instinkt-Theorie ausarbeitete, ubernimmt er die
Auffassung, dass sich der Mensch als biologisches Wesen durch eine In-
stinktreduktion auszeichne. Nach Adolf Portmann sind die niederen Tie-
re Nesthocker und die hoheren Sadugetiere (die dem Menschen eigentlich
naher stehen) Nestfliichter; der Mensch selbst miisse jedoch als sekunda-
rer Nesthocker eingestuft werden. SchliefSlich sieht sich Gehlen durch den
Wiener Zoologen Otto Storch bestitigt, der bei allen Tieren eine Erbmo-
torik, nur beim Menschen eine Erwerbmotorik gefunden hatte. Die Schrif-
ten der genannten Autoren waren erst nach 1940 erschienen oder Gehlen
bekannt geworden. Ob er die entsprechenden Ansatze immer korrekt re-
zipiert hat, ist fraglich; insbesondere fir Konrad Lorenz ist der Mensch
eigentlich kein Miangelwesen. Dennoch wird man nicht sagen konnen,
Gehlen habe hier etwas verfilscht; es sind eher Umdeutungen, die einem
Philosophen, der empirisches Material aufgreift, erlaubt sein sollten.

Schlielich gibt es redaktionelle Anderungen. In diese Rubrik gehort,
dass Gehlen jetzt Autoren judischer Herkunft ofter zitiert und positiv

28

hitps://dol.org/10.5771/9783845298900 - am 15.01.2026, 21:14:22. https://www.nllbra.com/de/agh - Open Access - I TEN


https://doi.org/10.5771/9783845298900
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

WARUM DER MENSCH NICHT NATIONALSOZIALISTISCH IST

kommentiert. Das betrifft Sigmund Freud und Max Scheler sowie vor
allem Helmuth Plessner, der bis 1944 tiberhaupt nicht auftauchte. Pless-
ner hatte selbst darauf gedrungen, dass seine Schriften, auch seine Mit-
arbeit an einem Text von Buytendijk, erwahnt werden. Der einzige judi-
sche Denker, der 1940 ausfuhrlich referiert wurde, wahrscheinlich weil
seine Herkunft und sein Geburtsname Silberstein unbekannt waren, ist
Melchior Palagyi (1859-1924). Auf der anderen Seite werden anstofSige
Stellen entfernt. So beseitigt Gehlen etwa die Bemerkung, dass Vilfredo
Pareto der Lehrer Mussolinis (III: 646) gewesen sei. Gestrichen werden
auch die positiven Bezlige auf Alfred Rosenberg. Dass sich dieser selbst
fuir diese interessierte, ist ibrigens nicht bekannt.s

Warum Der Mensch nicht nationalsozialistisch ist

Wenn Gehlen selbst die Erstausgabe von Der Mensch auf diese Weise
entnazifizierte — ist das nicht ein Beleg dafur, dass Krockow mit seiner
These wenigstens fiir das Buch von 1940 richtig liegt? Wenn es um die
heikle Frage geht, wieweit sich jemand dem Nationalsozialismus anna-
herte, sollte man zunichst die Handlungsebene von der Theorieebene
unterscheiden, das Leben von den publizierten Gedanken.

Gehlens Verhalten in den Jahren 1933 bis 1945 erlaubt es, ihn als
Nazi zu bezeichnen.® Am 1. Mai 1933 tritt er, wie viele andere promi-
nente Zeitgenossen, der NSDAP bei, betatigt sich dann in Parteigliede-
rungen und macht Karriere in diesem System, was einem Nicht-Nazi
nicht so leicht moglich gewesen wire. Zu Beginn des Dritten Reiches
ist Gehlen so begeistert, dass er eine Philosophie des Nationalsozialis-
mus entwickeln will. Dasselbe Vorhaben verfolgen auch andere Denker:
Hugo Dingler, Martin Heidegger, Erich Rothacker und Carl Schmitt.
Viele wollen damals »den Fiihrer fithren«. Allen bleibt aber die offizi-
elle Anerkennung versagt. Als Gehlen dies merkt, vor allem nach hefti-
ger Kritik etablierter Nazi-Philosophen wie Ernst Krieck (vgl. II: 358—
361), lasst sein Engagement nach und er vollzieht 1935 seinen eigenen
Paradigmenwechsel hin zur Anthropologie. An seinem grundsatzlichen
Konsens mit der neuen Ordnung dndert sich aber nichts. Besonders be-
merkenswert ist der umfangreiche Bericht, den der NS-Sicherheitsdienst
19471/42 Uber alle deutschen Philosophieprofessoren anfertigte.” Wie tib-
rigens auch Schelsky wird Gehlen als einer der wenigen iiberzeugten

5 Piper, Alfred Rosenberg (2005).

6  Vgl. Thies, Die Krise des Individuums (1997), 27—42; Thies, Arnold Geblen
zur Einfithrung (32017), 11-19.

7 Tilitzki, Die deutsche Universititsphilosophie in der Weimarer Republik
und im Dritten Reich (2002), 15ff., 852f.

29

hitps://dol.org/10.5771/9783845298900 - am 15.01.2026, 21:14:22. https://www.nllbra.com/de/agh - Open Access - I TEN


https://doi.org/10.5771/9783845298900
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

GEHLENS DER MENSCH VON 1940

Nationalsozialisten gefithrt, wahrend viele andere als »politisch Positi-
ve«, »Indifferente«, »Liberale« und »Konfessionell Gebundene« gelten.
Bis zum Ende des Krieges hilt Gehlen offenbar dem nationalsozialisti-
schen Staat die Treue. Diese Streiflichter ergeben gewiss noch kein Ge-
samtbild. Wie insgesamt Gehlens Leben und Wirken von 1933 bis 1945
—und auch vorher und nachher — einzuschitzen ist, bediirfte der histo-
rischen Forschung. Mir ist nicht bekannt, dass er in dieser Zeit irgend-
jemandem direkten Schaden zufiigte, ebenso wenig aber, dass er gefihr-
deten Menschen geholfen hatte.

Wie steht es jedoch um Gehlens Philosophie, insbesondere um die
Schrift Der Mensch, die 1940 in einem angesehenen nationalsozialisti-
schen Verlag erschien und viele Besprechungen erhielt? Handelt es sich
wirklich, wie Krockow behauptet, um eine »faschistische Theorie«? Ob
eine Ubergreifende Faschismus- oder Totalitarismus-Theorie tragfihig
ist, soll hier nicht entschieden werden; deshalb spreche ich im Folgen-
den, wie die Nazis selbst, von »nationalsozialistischer Weltanschauungx«.
Uber die Frage, was darunter zu verstehen sei, ist inzwischen eine Un-
menge von Literatur erschienen; zudem sind ganz unterschiedliche Per-
spektiven auf dieses Thema moglich, namlich historisch, soziologisch,
politikwissenschaftlich und philosophisch.® Uber die im Folgenden her-
auspraparierten konstitutiven Elemente des nationalsozialistischen Den-
kens, die sich weitgehend schon in Hitlers Mein Kampf finden, scheint
man sich weitgehend einig zu sein.

Als erstes zu nennen ist selbstverstandlich der Antisemitismus. Dahin-
ter steht, philosophisch gesprochen, ein normativer Holismus. Triger
von moralischen Eigenschaften sind fiir den Nationalsozialismus nicht
individuelle menschliche Personen (wie es uns heute selbstverstandlich
zu sein scheint), sondern Kollektive. Diese werden nicht iiber Sprache,
Traditionen oder Werte definiert, sondern tiber vermeintliche gemeinsa-
me Wurzeln in »Blut und Boden«. Unklar ist, ob es sich dabei um Vol-
ker oder um Rassen handelt. In mancherlei Hinsicht kann Hitler dabei
an Houston Stewart Chamberlain ankniipfen, der die europaische Ge-
schichte als Kampf ungleichwertiger Rassen interpretiert hatte.® Hitler
benutzte zudem das zweifelhafte Konstrukt »Arier« Urspriinglich wurde
damit eine Sprachfamilie bezeichnet, jetzt dient es zur Abgrenzung einer
Herkunftsgemeinschaft. In der Praxis lassen sich solche Trennlinien je-
doch kaum ziehen. SchliefSlich wird ignoriert, dass die Angehorigen eines

8  Wegweisend: Jackel, Hitlers Weltanschauung (1969/31986); auflerdem aus
unterschiedlichen Perspektiven: Breuer, Die radikale Rechte in Deutschland
1871-1945 (2010), 266—286; Zehnpfennig, Hitlers Mein Kampf (32006),
dies., Adolf Hitler, Mein Kampf (2011); Wolters, Philosophie im National-
sozialismus (2009), 65f.; Bialas, Moralische Ordnungen des Nationalsozia-
lismus (2015).

9  Vgl. Bermbach, Houston Stewart Chamberlain (2015), 553ff.

30

hitps://dol.org/10.5771/9783845298900 - am 15.01.2026, 21:14:22. https://www.nllbra.com/de/agh - Open Access - I TEN


https://doi.org/10.5771/9783845298900
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

WARUM DER MENSCH NICHT NATIONALSOZIALISTISCH IST

Kollektivs sich untereinander stirker unterscheiden als zwei Kollektive
voneinander in ihren Durchschnittseigenschaften.

Gegeniiber dem Nationalismus des 19. Jahrhunderts und selbst einem
gemaifSigten volkischen Denken aus dem ersten Drittel des 2o0. Jahrhun-
derts sind die Nationalsozialisten fest davon iiberzeugt, dass nicht alle
Kollektive den gleichen Wert besitzen, sondern vielmehr eine eindeutige
dreistufige Hierarchie existiere. Hitler unterscheidet zwischen Kulturbe-
grindern, Kulturbewahrern und Kulturzerstérern.* Als alleiniger Kul-
turschopfer gilt die arische Rasse beziehungsweise das deutsche Volk.
Deren Fithrungsrolle zeige sich in allen wichtigen Gebieten menschli-
chen Schaffens, im Politisch-Militirischen, im Technischen, in den Wis-
senschaften, in der Kunst, im Sport und so weiter. Es gebe auch nur ein
kulturzerstorerisches Kollektiv, nimlich die Juden. Aus eigener Kraft sei-
en die entwurzelten und international orientierten Juden zu nichts fihig;
das Denken judischer Philosophen wird immer wieder als abstrakt, for-
mal, zerstuckelnd und so weiter charakterisiert. Fur die Nazis zeigt sich
der judische »Ungeist« in zwei universalistischen Ideologien, zum einen
im Marxismus beziehungsweise Bolschewismus, zum anderen im Libe-
ralismus, den sich die plutokratischen Demokratien des Westens auf ihre
Fahnen geschrieben haben.™

Das zweite Merkmal der nationalsozialistischen Weltanschauung ist
die Auffassung, dass diese volkisch-rassischen Kollektive miteinander in
einem immerwahrenden Kampf stehen. Denkbar wire ja auch ein Ne-
ben- oder sogar ein Miteinander. Dies sei aber aus zwei Griinden nicht
moglich: wegen der gegenseitigen » Artfremdheit« der Rassen und wegen
der Knappheit an Ressourcen, vor allem an Lebensraum. Deshalb seien
Zusammenarbeit und Friedenszeiten nur Erholungspausen fiir die nachs-
te Phase des blutigen Kampfes auf Leben und Tod. Wer sich im Krieg
durchsetze, sei im Recht; im ewigen Daseinskampf herrsche gleichsam
ein permanenter Ausnahmezustand mit Notwehrrechten. Diese Auffas-
sung kann man (mit einem Ausdruck von Vittorio Hosle) als » Machtpo-
sitivismus« bezeichnen: Nur Macht wird als normatives Prinzip akzep-
tiert; alle anderen Kriterien des Guten seien partikular, funktional oder
blofler Schein. Ein solcher Machtpositivismus kann sich zu einer qua-
si-religiosen Verehrung von brutaler Gewalt steigern.

Die These, dass Kollektive immer in einem heftigen Kampf stehen,
wird in zwei Fassungen vertreten: Hitler beruft sich auf »die eiserne
Logik der Natur«**, etwa den von den Sozialdarwinisten postulierten
Kampf ums Dasein, der tibrigens ein grobes Missverstandnis der eigentli-
chen Einsichten Darwins darstellt. Bei Darwin, um es pointiert zu sagen,

10 Vgl. Hitler, Mein Kampf (1925/27), Bd. I, 11. Kap.: Volk und Rasse.
11 Vgl. Baeumler, Weltdemokratie und Nationalsozialismus (1942).
12 Hitler, Mein Kampf (1925/27), 747 (aus Bd. I, Kap. 11).

31

hitps://dol.org/10.5771/9783845298900 - am 15.01.2026, 21:14:22. https://www.nllbra.com/de/agh - Open Access - I TEN


https://doi.org/10.5771/9783845298900
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

GEHLENS DER MENSCH VON 1940

konkurrieren gar nicht Arten miteinander, schon gar nicht Rassen, son-
dern individuelle Organismen; aufSerdem geht es nicht um Sieg, son-
dern um Anpassung. Eine andere ideologische Quelle ist, etwa bei Alfred
Baeumler, die von Nietzsche begriindete Lebensphilosophie. Es sei zwar
nicht schon, dass immer so viel Blut fliefen miisse; da es jedoch nicht zu
verhindern sei, miisse man den Tatsachen mutig ins Auge blicken; gerade
dadurch bilde sich eine neue Elite. Ein solcher »heroischer Realismus«
ist in der Zwischenkriegszeit von vielen Autoren vertreten worden, un-
ter anderem von Oswald Spengler und Ernst Junger. Die Erfahrungen
des Ersten Weltkriegs haben solche Ansichten sicher befordert. In beiden
Begriindungen wird verkannt, dass es in Natur und Geschichte auch Ge-
genseitigkeit und Wohlwollen, Zusammenarbeit und Frieden gibt. Zu-
dem darf man nicht (wie es Hitler ausdrucklich tut) von einem Sein (den
ehernen Naturgesetzen) auf ein Sollen schliefSen.

Das dritte konstitutive Moment ist nicht aufSen-, sondern innenpoli-
tisch gemeint. Zum Zwecke des Kampfes, dem sich alles unterzuordnen
hat, ist die totalitare Vergemeinschaftung eines Volkes notwendig. Der
Staat ist in diesem Zusammenhang nur Mittel zum Zweck; er muss den
volkisch-rassischen Zielen dienen.'> Wichtiger sei die Partei. Eine beson-
dere Rolle spielt das Fuhrerprinzip; Adolf Hitler, so hiefS es, sei durch
Leben und Tat das geliebte Vorbild fiir alle Deutschen. Die Individuen
misssten ihre Rechte zugunsten der » Verbreitung ihres Blutes« zuriick-
zustellen. Freie Partnerwahl ist nicht mehr moglich und bestehende Part-
nerschaften sind zu losen, wenn sie gegen »Rassengesetze« verstofSen;
die Erhohung der Geburtenrate tritt so stark in den Vordergrund, dass
sogar die Uberwindung der monogamen Ehe erwogen wird. Statt ihrer
Familie sollten sich deren Angehorige dem Volk beziehungsweise dem
Fiihrer verpflichtet fithlen.

Finden sich diese drei ideologischen Konzepte auch in Der Mensch
von 1940°? Es ist ganz eindeutig, dass Gehlen die erste und entscheiden-
de Basistiberzeugung nicht teilt. In seinen Schriften findet sich, soweit
ich sehe, kein aktiver Antisemitismus; nicht einmal verdeckte anti-ji-
dische Stereotypen sind mir aufgefallen. Er selbst verweist darauf in ei-
nem Brief an Karl Lowith vom 19.3.1958 (III: 876f.) Vorwerfen kann
man ihm aber, dass er 1940 in der Erstausgabe seines Hauptwerks viele
wichtige judische Denker nicht oder kaum erwihnt (passiver Antisemi-
tismus). Das gilt vor allem fiir Freud, Marx und Scheler, mit deren Wer-
ken er sich in den 1930er Jahren nachweislich intensiv beschaftigte.

Dariiber hinaus ist eine Anthropologie gleichsam per definitionem jeder
Rassenlehre vorgeordnet. Das stellt Gehlen gleich zu Beginn ausdruck-
lich fest (III: 6, fur die Erstausgabe III: 487). Man kann sogar sagen: Je
mehr Anthropologie, desto weniger Rassismus. AufSerliche Unterschiede

13 Hitler, Mein Kampf (1925/27), Bd. 11, 2. Kap.: Der Staat.

32

hitps://dol.org/10.5771/9783845298900 - am 15.01.2026, 21:14:22. https://www.nllbra.com/de/agh - Open Access - I TEN


https://doi.org/10.5771/9783845298900
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

WARUM DER MENSCH NICHT NATIONALSOZIALISTISCH IST

zwischen Menschen, vor allem in Bezug auf die Hautfarbe, werden kor-
rekt auf Klimaanpassungen zuriickgefiihrt (III: 88, 528). An einer Stel-
le referiert Gehlen allerdings rassistische AufSerungen seines Gewihrs-
mannes Louis Bolk; diese laufen aber erstaunlicherweise darauf hinaus,
dass »die mongolische Rasse« besser abschneidet als die weife (III: 126).
Dariiber hinaus gibt es in der Erstausgabe noch das Kapitel 54 iiber die
»Erblichkeit der Wesensart«; dieses bezieht sich aber auf individuelle An-
lagen, die (wie wir heute sagen konnten) genetisch vorprogrammiert sind.
Nur am Rande erldutert Gehlen kollektive Charakterziige, etwa die Un-
terschiede germanischer (nordischer), ostischer und morgenlandischer
Tapferkeit (III: 705f.); die Darstellung ist weitgehend deskriptiv; insbe-
sondere wird auf diskriminierende Auflerungen gegeniiber Juden véllig
verzichtet, obwohl sich diese bei seinen Gewahrsleuten Ludwig Ferdinand
Claufs und Gerhard Pfahler sehr wohl finden lassen. Ausfuhrlich woll-
te sich Gehlen 1933/34 im Rahmen der geplanten »Philosophie des Na-
tionalsozialismus« mit Rassentheorien beschiftigen. Deren biologische
Grundlegung lehnt er jedoch ab. >Rasse« sei eher ein kraftvoller Mythos
mit sozial-integrativer und handlungsleitender Funktion (IIl: 790-795).

Auch die zweite Basistberzeugung spielt bei Gehlen bestenfalls eine
Nebenrolle. In seinen politischen und geschichtsphilosophischen Aufle-
rungen findet sich kein Bellizismus; die Lebensphilosophie ist ihm oh-
nehin suspekt. Er distanziert sich sogar ausdriicklich von der sozialdar-
winistischen Grundannahme, alles Leben sei » Kampf ums Dasein« (III:
128 u. 1471) — Uibrigens mit schlechten Argumenten. Nicht Dynamik, son-
dern Stabilitdt wird von Gehlen propagiert. Elemente eines heroischen
Realismus finden sich sehr wohl in Gehlens Denken, meistens jedoch
nicht auf Kollektivsubjekte bezogen. Eine Ausnahme ist folgende Text-
stelle: »Die Aufgabe des Menschen besteht in erster Linie darin, tiber-
haupt am Leben zu bleiben — es wird dies darin deutlich, daf$ wir z.B.
fiir eine menschliche Gemeinschaft, ein Volk, gar keine andere Aufgabe
als die setzen konnen, sich im Dasein zu erhalten. Ein Blick auf die Ge-
schichte gentigt, um zu zeigen, wie schwierig eine solche Leistung ist —
wo sind die Carthager oder die Burgunder, einst machtige Volker? « (III:
66) Ansonsten wird Selbsterhaltung eher als individueller Handlungs-
imperativ ausgegeben.

SchlieSlich ist in Der Mensch auch keine Rechtfertigung einer totali-
taren Vergemeinschaftung unter einem Fihrer zu finden. Die oben dar-
gestellten letzten Kapitel handelten von obersten Fithrungssystemen in
Form von Ideensystemen, nicht von charismatischer Herrschaft. Tat-
sachlich befurwortet Gehlen starke Institutionen, 1933 bis 1935 un-
ter Berufung auf Argumente von Fichte und dann nach 1945 mit an-
thropologischen Begriindungen. Der Staat sollte, so Gehlen, sehr wohl
als Selbstzweck angesehen werden, ebenso andere zentrale Institutionen
wie die Familie.

33

hitps://dol.org/10.5771/9783845298900 - am 15.01.2026, 21:14:22. https://www.nllbra.com/de/agh - Open Access - I TEN


https://doi.org/10.5771/9783845298900
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

GEHLENS DER MENSCH VON 1940

Der Opportunismus Gehlens wird daran deutlich, dass er genau die
beiden ersten Merkmale, Rasse und Kampf, in einem Aufsatz von 1941
in den Vordergrund riickt. Dieser Text mit dem Titel » Anlage, Verer-
bung und Erziehung« erschien in Baeumlers Internationaler Zeitschrift
fiir Erziehung. Gehlen referiert Krieck und Baeumler (III: 858), betont
die Determination durch Vererbung und legt ein Bekenntnis zur Rassen-
ideologie ab. Der Aufsatz endet — linientreu nationalsozialistisch — mit
den Sitzen: »unsere Weltanschauung [...] enthidlt zwei Satze tiber das
Leben uiberhaupt: Dafs Leben Kampf ist, und dafs menschliches Leben
unter dem Gesetz der Rasse steht« (III: 865). Gehlen wollte sich damit
wohl bei den Machthabern beziehungsweise deren Vertretern im Wis-
senschaftsbereich anbiedern.

Aber wie dem auch sei, andere bekannte Namen stehen dem National-
sozialismus gewiss sehr viel naher als Gehlen. Ein besonders drastischer
Fall ist Carl Schmitt. Man denke an die Dramatisierung des Freund-
Feind-Denkens, an die damit verbundene Legitimierung von Kriegen,
an Schmitts beriichtigten Text »Der Fuhrer schiitzt das Recht« vom
1.8.1934, seine Rede »Die deutsche Rechtswissenschaft im Kampf ge-
gen den judischen Geist« auf einer von ihm organisierten Tagung im
Oktober 1936 und die mythopolitische Verklarung des »Dritten Rei-
ches« als kat’echon bis in die letzte Kriegszeit.™* Auch der Briefwech-
sel zwischen Schmitt und Gehlen belegt deren Meinungsverschiedenhei-
ten.”s Sogar Erich Rothackers Denken ist starker nationalsozialistisch
uberformt. Der beste Beleg ist seine Rassentheorie, die sich an der pha-
nomenologischen Kollektivpsychologie von Ludwig Ferdinand Claufs
orientiert; zwar nicht durch die Gene, aber durch ihre Kultur seien die
Angehorigen einer Rasse an einen gemeinsamen Stil gebunden, der ihr
ganzes Leben prigt und prigen sollte.’® Wer abweicht, sei stillos.

Nach 1945 hat sich Gehlen selten 6ffentlich zum Nationalsozialis-
mus und gar zu seinem Verhalten wihrend der Nazi-Zeit geaufSert.
Auch seine letzten AufSerungen in der Schrift Moral und Hypermoral
sind zwiespaltig: »[D]ie Moral duldet kein Vakuum, so fithlen wir uns
mitschuldig an dem, was an Untaten geschah und was kein menschlicher
Verstand aufrechnet, statt blof$ haftbar; wir haben die Verpflichtung,
fur den Untergang des Reiches und fiir die Greuel einzustehen, die die-
ser mit sich brachte.«'7 Also zweierlei Schuld, fiir die Kriegsniederlage
und fiir die deutschen Verbrechen! Am Ende dieses Buches steht die Fra-
ge, was eigentlich das Bose sei. In diesem Zusammenhang schreibt Geh-
len: »Das, was man den Deutschen nicht verzeiht, ist die mechanische

14 Vgl. Mehring, Carl Schmitt (2009), 206ff., 352f., 373ff., 430ff. u.a.
15 Mehring, Enttiuschende Entwicklung? (2007).

16 Bohnigk, Kulturanthropologie als Rassenlebre (2002).

17 Gehlen, Moral und Hypermoral (1969), 142.

34

hitps://dol.org/10.5771/9783845298900 - am 15.01.2026, 21:14:22. https://www.nllbra.com/de/agh - Open Access - I TEN


https://doi.org/10.5771/9783845298900
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

WARUM DER MENSCH NICHT NATIONALSOZIALISTISCH IST

Massentotung von Wehrlosen im letzten Kriege, aber tiefer gesehen ist
das wohl auch ein geistiger Mordversuch gewesen, etwas wie eine kol-
lektive Entwiirdigung.« Es gebe so etwas wie »geistigen Volkermord«,
der darin bestehe, »ein Volk gewaltsam von seiner Geschichte abzu-
trennen oder zu entehren«.'® Dies praktizieren, so suggeriert Gehlen,
die US-Amerikaner in der Nachkriegszeit an den Deutschen. Heidegger
und Schmitt haben sich jedoch noch sehr viel weniger einsichtig gezeigt.

Wenn sich also Gehlens Philosophie nicht als nationalsozialistisch
charakterisieren lasst — welches Etikett bietet sich denn stattdessen an?
Mein Vorschlag lautet: moderner Konservatismus. Ohne hier ausfihr-
lich auf Geschichte und Struktur des konservativen Denkens eingehen
zu konnen, nenne ich mehrere zentrale Elemente von Gehlens Denken,
die diesem entsprechen.

Als erstes zu erwihnen ist die pessimistische Anthropologie. Wir Men-
schen sind fiir Gehlen »Mingelwesen«, von der Naturgeschichte unzu-
reichend ausgestattet, stindig gefihrdet und verfithrbar. Im Spatwerk
radikalisiert Gehlen diese Auffassung, weil er dann den Menschen nicht
mehr nur fir unvollkommen und schwach, sondern sogar fiir gewalt-
tatig und bose halt. Er bezieht sich dabei auf Erkenntnisse der Paldo-
anthropologie und die sowohl bei Freud wie bei Lorenz zu findende
These eines tiefverankerten Aggressionstriebes — tibrigens Auffassungen,
die heute als tberholt gelten. Explizit wendet sich Gehlen damit ge-
gen die Linken, die unrealistischerweise die guten Seiten des Menschen
hervorheben wiirden (entweder romantisch-gefiihlsorientiert oder ide-
alistisch-vernunftorientiert). Auch mit dem liberalen Menschenbild des
homo oeconomicus, also dem rationalen Egoismus des nutzenmaximie-
renden Individuums, wire er nicht einverstanden.

Zweitens brauchten wir zur Abwehr eines drohenden Chaos vor allem
eines: eine stabile Ordnung. Als Schutz vor allen Risiken und Konflikten
hatten wir nichts Besseres als die in einer langen Geschichte bewahrten
sozialen Institutionen: Recht und Staat, Ehe und Familie, auch Militar
und Kirche. Deshalb seien diese Einrichtungen vor Kritik in Schutz zu
nehmen; jeder Einwand, ja bereits Ironie und Desinteresse gleichen ei-
nem Zerstorungsversuch. Radikal abzulehnen ist deshalb der Anarchis-
mus, der ganz ohne Institutionen auskommen mochte; falsch sei aber
auch die liberal-demokratische Auffassung, dass man diese reflexiv und
kooperativ weiterentwickeln konne.

Drittens ist Gehlens Denken nicht riickwartsgewandt (reaktionar)
oder allein auf die Bewahrung des Bestehenden bedacht (das wire tra-
ditionalistisch), sondern durchaus offen gegentiber den Errungenschaf-
ten der Neuzeit, vor allem gegentiber Wissenschaft, Technik und Indus-
triekapitalismus. Man diirfe diese zivilisatorischen Elemente, die sich zu

18 Gehlen, Moral und Hypermoral (1969), 185.

35

hitps://dol.org/10.5771/9783845298900 - am 15.01.2026, 21:14:22. https://www.nllbra.com/de/agh - Open Access - I TEN


https://doi.org/10.5771/9783845298900
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

GEHLENS DER MENSCH VON 1940

einer globalen Superstruktur zusammengeschlossen hitten, zwar nicht
iiberschitzen, aber sie auch nicht ablehnen.

Viertens findet sich bei Gehlen eine »preufSische Ethik«: Freiheit wird
begriffen als Pflichterfiillung durch Dienst in den Institutionen, ja in vol-
liger Aufopferung fiir diese. Kriegerische Tugenden und disziplinierte Ar-
beit sollten das Leben prigen, bis hin zur Askese. Treue und Wahrhaftig-
keit sind wichtige Werte. Die tief verankerte Ungleichheit der Menschen
diirfe nicht ignoriert werden; nur eine Elite kann sich der Vermassung
entziehen.®

Einen solchen modernen Konservatismus hat Gehlen, mit leichten
Veranderungen, seit den 1930er Jahren vertreten. Wie wir aber wis-
sen, sind leider die meisten Konservativen, wie auch viele Vertreter der
anderen politischen Stromungen, 1933 mit fliegenden Fahnen zu den
Nationalsozialisten tibergelaufen; zeitweise meinten sie mit diesen ge-
meinsame Interessen zu haben. In den 1950er stand Gehlens moder-
ner Konservatismus offensichtlich in Affinitit zum Zeitgeist, danach
in Opposition. Heute befiande sich Gehlen mit vielen seiner Auffassun-
gen am rechten Rand des politischen Spektrums; gerade rechts-konser-
vative Autoren haben Gehlen noch in den letzten Jahren fiir ihre Sache
in Anspruch genommen.>® — Aber Gehlen war kein Politiker und auch
kein politischer Ideologe, sondern ein riicksichtsloser Analytiker mit ei-
nem »preufSischen Kalteblick«, der nicht nur jedes linksliberale, son-
dern auch jedes rechtskonservative Politikprojekt an der Wirklichkeit
scheitern ldsst.>

Gehlen im Umfeld der deutschen Philosophie 1940

Wenn man die deutsche akademische Philosophie um 1940 betrachtet,
so gab es keineswegs nur noch nationalsozialistische Lehrstuhlinhaber.
»*Vielmehr sticht hervor, wie grau, provinziell und niveaulos die philoso-
phische Arbeit in Deutschland (und Osterreich) geworden ist. Das steht
in einem scharfen Gegensatz zur Situation um 1930, also nur zehn Jah-
re vorher: eine blithende geistige Landschaft mit unterschiedlichsten phi-
losophischen Positionen, einige schon mit ehrwiirdiger Geschichte, an-
dere gerade im Entstehen. Wenn wir uns auf die Zahl 1o beschrinken,
die tiberall vorhandenen internen Differenzen und die vielen Auflenseiter

19 Thies, Die Krise des Individuums (1997), 247ff., 257ff.

20 Rohrmoser, Konservatives Denken im Kontext der Moderne (2006), 279~
325; Weifmann, Arnold Gehlen (2000a); WeiSmann, Mdingelwesen und
Prometheus (2000b); dazu kritisch Leick, Das Reich der Liige (2016).

21 Vgl. Duve, Basiliskenblick (1976).

22 Unentbehrliches Hilfsmittel: Tilitzki, Die deutsche Universititsphilosophie
(2002).

36

hitps://dol.org/10.5771/9783845298900 - am 15.01.2026, 21:14:22. https://www.nllbra.com/de/agh - Open Access - I TEN


https://doi.org/10.5771/9783845298900
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

GEHLEN IM UMFELD DER DEUTSCHEN PHILOSOPHIE 1940

ignorieren, dann kann man fiir die Endphase der Weimarer Republik in
alphabetischer Reihenfolge auflisten:

die Dilthey-Schule, die in enger Verbindung zur Pidagogik und den
Geisteswissenschaften steht; zu ihr gehoren (wiederum nach dem Al-
phabet) Josef Konig, Theodor Litt, Georg Misch, Erich Rothacker,
Eduard Spranger und andere;

die Existenzphilosophie, deren berithmteste Vertreter Martin Hei-
degger und Karl Jaspers seit 1922 eine »Kampfgemeinschaft« bilden
wollten und 1927 (Sein und Zeit) beziehungsweise 1932 (Philoso-
phie) ihre Hauptwerke vorlegten;

die Frankfurter Schule um das Institut fur Sozialforschung, dessen Di-
rektor 1930 Max Horkheimer geworden war; in undogmatischer Ori-
entierung an Marx entwickelte man dort eine interdisziplinare kriti-
sche Gesellschaftstheorie;

die Hamburger Schule um die Kulturwissenschaftliche Bibliothek von
Aby Warburg, philosophisch getragen von Ernst Cassirer, der eine
drei-bandige Philosophie der symbolischen Formen (1923-1929) pu-
bliziert hatte;

die Kantianer, die aus der Marburger oder der Sidwestdeutschen
Schule kamen und sich grofstenteils in der Kant-Gesellschaft zusam-
mengeschlossen hatten (Jonas Cohn, Julius Ebbinghaus, Richard Ho-
nigswald, Arthur Liebert, Heinrich Rickert und viele andere);

die katholischen Denker unterschiedlicher Ausrichtung (Dietrich von
Hildebrand, Fritz-Joachim von Rintelen, Theodor Steinbiichel, Peter
Waust und viele andere);

die Neue Ontologie von Nicolai Hartmann; eine verwandte Position
entwickelte Gunther Jacoby in Greifswald;

die Phinomenologie mit ihrem Griinder Edmund Husserl und seinen
zahlreichen Schulern (Moritz Geiger, Alexander Pfander, Edith Stein
und viele andere);

die Philosophische Anthropologie, hervorgetreten 1928 durch die
wichtigen Schriften von Helmuth Plessner (Die Stufen des Organi-
schen und der Mensch) und Max Scheler (Die Stellung des Menschen
im Kosmos);

der Wiener Kreis mit seinem Logischen Empirismus; zu den wichtigs-
ten Mitgliedern gehorten Rudolf Carnap, Moritz Schlick, Otto Neu-
rath und andere; gute Kontakte bestanden zu anderen Osterreichern
wie Karl Popper und Ludwig Wittgenstein sowie zu der entsprechen-
den Berliner Gruppe um Hans Reichenbach.

Wie erging es diesen zehn Schulen nach 1933? Um diese Frage zu be-
antworten, kann man sich auf zwei interessante Selbstdarstellungen
stiitzen, namlich das traditionsreiche Philosophische Wérterbuch (Hg.

37

hitps://dol.org/10.5771/9783845298900 - am 15.01.2026, 21:14:22. https://www.nllbra.com/de/agh - Open Access - I TEN


https://doi.org/10.5771/9783845298900
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

GEHLENS DER MENSCH VON 1940

Schingnitz/Schondorff) und Gerhard Lehmanns umfangreiche Schrift
Die deutsche Philosophie der Gegenwart, beide 1943 erschienen. Klar
ist jedenfalls: Keine der philosophischen Stromungen kam ungeschoren
davon. Ganz aus Deutschland (bezichungsweise 1938 aus Osterreich)
vertrieben wurden die Frankfurter Schule, die Hamburger Schule und
der Wiener Kreis. Weitere Ansitze wurden marginalisiert: Die Phdnome-
nologie galt als typisch jidisch und wurde deshalb fast vollstindig ver-
drangt. Das katholische Denken wurde sogar als »der weltanschaulich
gefihrlichste Gegner des Nationalsozialismus« angesehen und konnte
sich nur in Nischen halten. Besonders interessant ist das Schicksal des
Kantianismus: Einerseits galt Kant als grofler deutscher Philosoph, des-
halb war er weiterhin Gegenstand vieler akademischer Schriften und
Lehrveranstaltungen. Andererseits passte den Nazis natirlich Kants auf-
klarerische und kosmopolitisch-universalistische Ausrichtung nicht, zu-
mal viele der besten Neukantianer Juden waren; oft wurde ausdriick-
lich eine Linie von Maimon tiber Cohen zu Liebert gezogen. Im Ergebnis
spielte der Kantianismus in der Nazi-Zeit keine Rolle mehr. Auch Gehlen
zitiert Kant zwar oft, aber ohne systematische Relevanz; er sieht in ihm
primdr ein Vorbild fiir seine preufSische Ethik (II: 397—406). Die Exis-
tenzphilosophie wurde wegen ihres individualistischen und pessimisti-
schen Tons von den Nazis ebenfalls bekampft: Jaspers stand friih in Di-
stanz zum Regime; 1937/38 erhielt er Lehr- und Publikationsverbot. Ein
oft diskutierter Fall ist Heidegger, der sich bekanntlich 1933 energisch
fiir das neue Regime engagiert hatte, sich aber bald enttduscht zuriick-
zog; zwischen 1935 und 1945 veroffentlichte er nur wenig, vor allem
kleinere Schriften iber Holderlin; seine kiirzlich publizierten Schwarzen
Hefte sind aber voller antisemitischer Bemerkungen.

Wie steht es um die Philosophische Anthropologie? Aus heutiger Sicht
scheint es so, als gibe es eine Denk-Schule, die seit 1928 oder sogar schon
seit den ersten anthropologischen Publikationen Schelers 1913 existierte
und sich bis in die 1960er Jahre kontinuierlich weiterentwickelte.** Ein Be-
wusstsein der Schulzugehorigkeit existierte aber lange Zeit nicht und ent-
stand wohl erst nach dem Zweiten Weltkrieg. Als Verbindungsglied zwi-
schen Plessner/Scheler und Gehlen wird indes der Bonner Philosoph Erich
Rothacker genannt.>s Aus heutiger Sicht mag das stimmen. Aber Roth-
acker galt damals eher als ein Kulturphilosoph mit geisteswissenschaftli-
cher Ausrichtung aus der Dilthey-Schule.>* Gerhard Lehmann kennt tiber-
haupt keine eigenstandige Philosophische Anthropologie; Plessner wird

23 Schingnitz/Schondorff, Philosophisches Worterbuch (1943), 300.

24 Fischer, Philosophische Anthropologie (2008).

25 Fischer, Philosophische Anthropologie (2008), 135-152.

26 Lehmann, Die deutsche Philosophie der Gegenwart (1943), 232f.; Sching-
nitz/Schondorff, Philosophisches Worterbuch (1943), 498.

38

hitps://dol.org/10.5771/9783845298900 - am 15.01.2026, 21:14:22. https://www.nllbra.com/de/agh - Open Access - I TEN


https://doi.org/10.5771/9783845298900
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

GEHLEN IM UMFELD DER DEUTSCHEN PHILOSOPHIE 1940

von ihm gar nicht erwihnt, Scheler einer phianomenologischen Metaphy-
sik und Gehlen der politischen Philosophie zugeordnet.>” Das Philoso-
phische Worterbuch erwihnt nur einmal die uns heute vertraute Philoso-
phische Anthropologie, und zwar im Rahmen eines polemischen Artikels
zur Phinomenologie; dort wird der Biologe Max Hartmann?® zitiert und
ich gebe buchstabengetreu mit den Herausgeber-Erganzungen wieder: Die
Phanomenologie fithre »zu einem leeren Generalisieren und Formalisie-
ren, da jede kausalanalytische Theorie ausscheidet, und sie tritt zudem mit
dem uiberheblichen Anspruch auf, echte synthetische Theorienbildung zu
sein. Schelers [NB: Halbjude] >Stellung des Menschen im Kosmos<und die
>Stufen des Organischen< von Hans Plefsner [NB: Jude] mit ihren an mit-
telalterliche Scholastik erinnernden Klassifikationen biologischer Sachver-
halte scheinen mir dafur drastische Beispiele zu sein.«**

Insgesamt konnten sich nur zwei Stromungen halten: die Dilthey-Schu-
le (obwohl auch Litt und Misch entlassen wurden) und die Neue On-
tologie von Nicolai Hartmann (obwohl auch Jacoby 1937 zwangspen-
sioniert wurde). Beide Ansdtze waren eher unpolitisch und in ihren
Publikationen philosophiehistorisch ausgerichtet. Aus heutiger Sicht gel-
ten beide als typisch deutsch und blieben insgesamt ohne grofSeres inter-
nationales Echo, im Gegensatz zu den vertriebenen Richtungen. Exem-
plarisch ist die Situation an der Friedrich-Wilhelms-Universitit in Berlin:
Dort gab es ndmlich drei Lehrstuhlinhaber, Eduard Spranger und Nico-
lai Hartmann sowie Alfred Baeumler.

Der Letztgenannte steht fiir die einzige Stromung, die hinzukam, nam-
lich eine neue politische Philosophie, der Lehmann das Schlusskapitel
seines Buches widmet. Die wichtigsten Nazi-Philosophen waren Baeum-
ler und Krieck; beide wurden, wenn auch in unterschiedlichem Maf3e,
durch Rosenberg unterstiitzt.>° Sie vertraten beide einen anti-christlich
gepragten, sich seiner weltanschaulichen Partikularitat bewussten he-
roischen Realismus auf volkisch-rassischer Grundlage. Andere erstreb-
ten eine metaphysische Ergidnzung der politischen Erziehung, am besten
durch eine neue deutsch-volkische Religiositdt. Als wichtige Vertreter
dieser pseudo-wissenschaftlichen Richtung, die heute allesamt zu Recht
vergessen sind, gelten H.EK. Giinther, Hans Heyse, Hermann Schwarz
und Ferdinand Weinhandl. Dass das Philosophische Worterbuch in die-
sem Zusammenhang auch Mathilde Ludendorff ausfiihrlich als Philo-
sophin prasentiert, zeigt deutlich, wie weit das Niveau inzwischen ge-
sunken war.

27 Lehmann, Die deutsche Philosophie der Gegenwart (1943), 307-316 u.
504—508.

28 Max Hartmann, Die Welt des Organischen (1931), 46, vgl. ebd. 71.

29 Schingnitz/Schondorff, Philosophisches Worterbuch (1943), 440.

30 Piper, Alfred Rosenberg (2005), 272, 358-362, 472 u.0.

39

hitps://dol.org/10.5771/9783845298900 - am 15.01.2026, 21:14:22. https://www.nllbra.com/de/agh - Open Access - I TEN


https://doi.org/10.5771/9783845298900
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

GEHLENS DER MENSCH VON 1940

Wenn man sich der erbarmlichen Situation der damaligen deutschen
Universitdtsphilosophie bewusst ist, wird klar, warum Nicolai Hartmann
1941 in einer prominenten Rezension die Schrift Gehlens so empha-
tisch begriifste. Dies ist auch deshalb bemerkenswert, weil Hartmann
und Gehlen philosophisch eigentlich nicht viel gemein hatten; beide hat-
ten vorher kaum miteinander zu tun. Die keineswegs unkritische Re-
zension Hartmanns wurde von Gehlen als Gesprachs- und Koalitions-
angebot aufgefasst. Tatsdchlich entwickelte sich jetzt ein guter Kontakt:
Gehlen veroffentlichte 1942, wie tibrigens auch Rothacker, einen Bei-
trag in einem reprasentativen Sammelband, der von Hartmann heraus-
gegeben wurde; in einem 1944 geschriebenen Studienfiibrer stellt Gehlen
ausfuhrlich Hartmanns Philosophie dar. Beides ging tibrigens nicht ohne
politische Komplikationen (IV: 411; III: 881f.). Auch inhaltlich mach-
te Gehlen einige Zugestindnisse; Hartmanns Gedanken tiber Kategori-
en und Schichten fanden Eingang in die dritte Auflage von Der Mensch.
Insgesamt blieb aber Gehlens ablehnende Haltung gegeniiber der Neuen
Ontologie erhalten: Nachdem Hartmann 1950 gestorben war und Geh-
len um einen Beitrag fur eine Gedenkschrift gebeten wurde, entwickelte
er auf schmaler Textgrundlage eine so scharfe Kritik, dass diese nicht in
die Publikation aufgenommen wurde.3*

Inwiefern sticht Gehlens Buch aus der grofSen Zahl akademischer Pu-
blikationen klar heraus? Dafiir lassen sich schon einige duflere Griinde
anfithren. Zunichst einmal wird der Ansatz der Philosophischen Anthro-
pologie, so wie er von Scheler und Plessner 1928 zur Welt gebracht wor-
den war und den Hartmann aus der gemeinsamen Kolner Zeit gut kann-
te, wiederbelebt. Rothacker war wohl auch aus Hartmanns Sicht nur
begrenzt dazuzihlen. Sodann hilt Gehlen den Anschluss an die auslandi-
sche Philosophie, wie sich an der Rezeption wichtiger Autoren wie Dewey
und Pareto zeigt; in beiden Fillen gehorte er zu den ersten deutschspra-
chigen Denkern, die solche wichtige Ansitze tiberhaupt produktiv auf-
genommen haben.3* Wihrend zu Pareto eine politische Affinitit bestand,
ist dies beim radikaldemokratischen und fortschrittsorientierten US-Prag-
matismus gerade nicht der Fall, was Gehlen aber nicht davon abhielt,
sich deutlich fiir dieses Paradigma auszusprechen. 1944 wird sogar schon
auf Sartres Aufsatz Structure intentionnelle de 'image (1938) hingewie-
sen (III: 660 mit Bezug auf III: 372f.). SchliefSlich gelingt es Gehlen auf
vorbildliche Art, etliche empirisch-wissenschaftliche Theorien aus Biolo-
gie, Palaoanthropologie, Psychologie, Ethnologie und Soziologie einzube-
ziehen. Die unseriose Rassenkunde hingegen wird weitgehend ignoriert.

31 Gehlen, Uber den Cartesianismus Nicolai Hartmanns (1952); dazu Reh-
berg, Nicolai Hartmann und Arnold Geblen (2008).
32 Zu Pareto vgl. Bach, Jenseits des rationalen Handelns (2004), dort zu Geh-

len 126, 139, 147, 154, 245, 255, 291, 327 W.0.

40

hitps://dol.org/10.5771/9783845298900 - am 15.01.2026, 21:14:22. https://www.nllbra.com/de/agh - Open Access - I TEN


https://doi.org/10.5771/9783845298900
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

GEHLEN IM UMFELD DER DEUTSCHEN PHILOSOPHIE 1940

Vor allem sind aber die inhaltlichen Innovationen Gehlens hervorzu-
heben, die ich hier nur andeuten kann.33 Als erstes ist seine These zu nen-
nen, dass der Mensch ein »Maingelwesen« sei. Zwar hat diese Aussage
schon eine lange Tradition, aber sie stand fast immer in einem metaphy-
sischen und teleologischen Rahmen: Letztlich wirden sich die Schwi-
chen des Menschen doch zum Positiven auswirken. Bei Gehlen wird hin-
gegen das Mingelwesen-Konzept empirisch belegt und konsequent zu
Ende gedacht. Zwar werden die Defizite unnotig dramatisiert, aber vor
romantischen und idealistischen Vollkommenheitsillusionen wird man
sich tatsdchlich hiiten mussen.

Zweitens regt Gehlen an, dass Verhiltnis von Natur und Kultur auf
eine neue Weise zu denken. Dass »der Mensch von Natur ein Kulturwe-
sen« sei (III: 88)34, kann heifSen, dass wir auf biologischen Fundamen-
ten einen kulturellen Uberbau errichten, der es unmoglich macht, sinn-
voll zwischen Natur (Anlage, Gene) und Kultur (Umwelt, Erziehung) zu
unterscheiden. Wegen der Miangelwesen-These schlagt das Pendel bei
Gehlen letztlich doch in Richtung eines schwachen Kulturalismus aus.
Dass aber tiberhaupt die biologische Seite des Menschen ein solches Ge-
wicht bekommt, erregte damals die Ablehnung vieler klassisch orientier-
ter Philosophen.s

Drittens wird der Mensch, wie bereits erwihnt, als handelndes Wesen
bestimmt, was Gehlen in die Nihe des Pragmatismus und des Marxis-
mus bringt. »Handlung¢, so meint er, ist eine Kategorie, mit der sich die
ausweglosen Debatten zum Leib-Seele-Dualismus methodisch umgehen
lassen. Auf der einen Seite lehnt er bewusstseinsphilosophische Ansit-
ze wie Phinomenologie und Neukantianismus ab; das Bewusstsein sei
vielmehr als Moment des Handlungsprozesses zu konzipieren. Auf der
anderen Seite grenzt sich Gehlen vom urspriinglichen Behaviorismus ab,
der nur Verhalten beobachtet und die menschliche Innenseite gianzlich ig-
noriert. Stattdessen hilt die philosophische Anthropologie Anschluss an
die handlungstheoretisch fundierte Soziologie, wie sie etwa Max Weber
und spater Talcott Parsons entwickelten. Wichtig ist eine anthropologi-
sche Handlungstheorie auch fir die Ethik; aus diesem Grund hat Geh-
len in Moral und Hypermoral eine kaum beachtete, aber sehr interessan-
te Theorie der moralischen Motivation vorgelegt.3¢

Viertens wird durch eine Kategorie wie >Weltoffenheit< betont, dass
menschliches Leben nicht umweltgebunden, sondern weitgehend frei
von okologischen, sozialen und kulturellen Zwangen sei. Die >Plastizitit«

33 Ausfuhrlich: Thies, Arnold Geblen zur Einfiibrung (32017), 3 5-103; Delitz,
Arnold Gehlen (20171).

34 Auch in Gehlen, Moral und Hypermoral (1969), 9.

35 Siehe vor allem Litt, Mensch und Welt (21961), 281-297.

36 Thies, Moral bei Geblen (2005), 96ff.

41

hitps://dol.org/10.5771/9783845298900 - am 15.01.2026, 21:14:22. https://www.nllbra.com/de/agh - Open Access - I TEN


https://doi.org/10.5771/9783845298900
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

GEHLENS DER MENSCH VON 1940

unseres Handelns erlaube uns die Anpassung an ganz unterschiedliche
Habitate und sogar deren Verianderung. Tatsichlich hat sich kein an-
deres hoheres Lebewesen tiber den gesamten Erdball verbreiten und so
enorm vermehren konnen. Der Mensch ist bei Gehlen also nicht nur ein
handelndes, sondern auch ein lernfihiges und kreatives Wesen, nicht nur
Mingelwesen, sondern auch Prometheus (IV: 52ff.).

Funftens zeigt Gehlen, dass wir Menschen lebendige Wesen aus ei-
nem Guss sind. Die besonderen Eigenschaften des Menschen seien kein
X, das irgendwie und irgendwann zu den Fahigkeiten hinzukomme, die
unsere tierischen Verwandten, also vor allem die groflen Affen, besitzen.
Unsere artspezifischen Dispositionen seien vielmehr schon in sogenann-
ten niederen Tatigkeiten zu finden, etwa in unseren Korperbewegungen,
elementaren sozialen Handlungsweisen und Sprechakten. Nicht erst im
abstrakten Denken gibt es reflexive Riickkopplungen und die Synthesis
unterschiedlichster Elemente; ein gutes Beispiel ist die Hand-Auge-Ko-
operation.

Sechstens entwickelt Gehlen auf der Grundlage seiner elementaren
Anthropologie von 1940 eine Institutionentheorie, die in der westdeut-
schen Soziologie seit den 19 50er Jahren breit rezipiert wurde.3” Fiir viele
Fragestellungen, auch in Kunst- und Religionswissenschaft, ist die deut-
sche Philosophische Anthropologie weiterhin aktuell, sicherlich nicht
mehr in ihren empirisch oft tiberholten Einzelheiten, aber doch als in-
terdisziplinares Forschungsprogramm.3®

37 Vgl. Wohrle, Metamorphosen des Mingelwesens (2010).
38 Vgl. Thies, Philosophische Anthropologie als Forschungsprogramm (2008),
hier als Kap. 1.

42

hitps://dol.org/10.5771/9783845298900 - am 15.01.2026, 21:14:22. https://www.nllbra.com/de/agh - Open Access - I TEN


https://doi.org/10.5771/9783845298900
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

Mensch

Der Begriff »Mensch« ist ein unverzichtbarer Bestandteil unseres Selbst-
verstandnisses und der Philosophie. Dennoch steht die philosophische
Lehre vom Menschen (Anthropologie) vor nicht geringen Problemen,
von denen ich einige skizzieren mochte. Danach stelle ich die deutsche
Philosophische Anthropologie vor, die die vorwissenschaftlichen Men-
schenbilder tiberwindet; an ihr kann sich das systematische Nachdenken
tber den Menschen auch in Zukunft orientieren.

1. Schwierigkeiten fiir die Anthropologie entstehen aus Unzulinglichkei-
ten unseres Sprachgebrauchs. Man kann mehrere Verwendungsweisen
von » Mensch« beziehungsweise davon abgeleiteten Wortern unterschei-
den. Erstens dient »Mensch« als expressive Vokabel in einer affektiv auf-
geladenen Situation. Als Ausruf des Staunens oder des Schreckens ha-
ben »o Mensch« und » Menschenskind« eine dhnliche Funktion wie »o
Gott« oder »Mann-o-Mann«. Philosophisch wichtiger ist zweitens die
Moglichkeit, Worter aus dem Umfeld von » Mensch« entweder entschul-
digend oder lobend zu verwenden. Wenn wir einerseits eine Eigenschaft
oder eine Verhaltensweise als »typisch menschlich« bezeichnen, so han-
delt es sich in der Regel um etwas, woftr wir mit dem Hinweis auf die
Unvollkommenheit unseres Geschlechts um Nachsicht bitten; das beste
Beispiel ist das Sprichwort »Irren ist menschlich«. Wo es »menschelt«,
treten menschliche Schwichen hervor. Das altgriechische Verb »anthro-
pologein« taucht einmal bei Aristoteles auf und bezeichnet dort das Trat-
schen tiber die negativen Eigenschaften anderer; der Grofdgesinnte tue so
etwas aber nicht.* Andererseits kann das Adjektiv »menschlich« ein gro-
3es Lob sein und dementsprechend »unmenschlich« eine scharfe Kritik.
Wer sich »wahrhaft menschlich« verhalten hat, darf mit unserer Bewun-
derung rechnen. Eine solche, oft mit Pathos vorgetragene Redeweise ist
allerdings erst seit dem 18. Jahrhundert verbreitet; sie ist heute in Kom-
posita wie »Menschenwiirde« und »Menschenrecht« gelaufig. Wohl-
feile und politisch folgenlose Beschworungen des Menschen oder des
Menschlichen haben jedoch viele Philosophen dazu veranlasst, ganzlich
auf entsprechende Ausdriicke zu verzichten. Der Satz » Wer Menschheit
sagt, will betrigen«* gilt sicher nicht immer, hat aber als ideologiekriti-
sche Warnung seine Berechtigung. Wir konnen das Wort » Mensch« drit-
tens ganz sachlich und wertneutral einsetzen, etwa beim Zahlen (»Wie

Aristoteles, Nikomachische Ethik, IV 8, 1125 a 5.
2 Schmitt, Der Begriff des Politischen (1932), 55 mit einem unbelegten Bezug
auf Proudhon.

43

hitps://dol.org/10.5771/9783845298900 - am 15.01.2026, 21:14:22. https://www.nllbra.com/de/agh - Open Access - I TEN


https://doi.org/10.5771/9783845298900
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

MENSCH

viele Menschen leben in Rostock?«). Denn » Mensch« ist auch ein klassi-
fikatorischer Ausdruck (»x ist ein Mensch«), jedoch mit unscharfen Ver-
wendungsregeln: Bezeichnet er eine Art oder eine Gattung? Nach heu-
tiger Kenntnis ist der Homo sapiens eine biologische Art, die als einzige
Vertreterin ihrer Gattung (Hom0), nach einer veralteten Taxonomie so-
gar als einzige der gesamten Familie (Hominidae) tiberlebt hat. Schwierig
ist zudem die Abgrenzung in der phylogenetischen und der ontogeneti-
schen Dimension: Sollen wir die Neandertaler als Menschen bezeich-
nen? Ist ein Embryo im Alter von vier Monaten oder sogar schon eine
befruchtete Eizelle ein Wesen, dem Menschenwiirde zukommt?

Auch die Etymologie hilft nicht weiter, obwohl sie zu einigen interes-
santen Spekulationen Anlass gibt. So konnten »Mann« und »Mensch«
wortgeschichtlich zusammenhiangen mit »mahnen«, dessen indogerma-
nische Wurzel auch »tiberlegen« und »denken« bedeutet. Der Wort-
ursprung wirde also mit der klassischen philosophischen Definition
des Menschen als animal rationale konvergieren. Das lateinische Wort
»homo« ist verwandt mit »humus«, der Erde, wie auch das hebriische
» Adam«. Der Mensch ist also derjenige, so konnte man dies deuten, der
aus Erde geschaffen wurde, der Erde verbunden bleibt und wieder zu
Erde zerfallen wird. AufSerdem liefSe sich daraus eine Anspielung auf den
Gegensatz von irdischen und himmlischen Wesen herauslesen. Fiir das
alt-griechische Wort »anthropos« wird spekuliert, ob dieses verwandt sei
mit »ano athron«, auf Deutsch: der Hinaufblickende. Der Mensch wire
demnach derjenige, dessen Kopf sich am oberen Ende des aufrechten
Korpers befindet und der sich nicht an der Erde orientiert, sondern am
Himmel, konkret an den Sternen, im iibertragenen Sinne am Gottlichen.

Zwei weitere Probleme ergeben sich aus der Wortbedeutung. Erstens
ist bekanntlich in vielen indogermanischen Sprachen, aufSer im Deut-
schen und Niederlindischen, das Wort fiir »Mensch« mit der Bezeich-
nung fur »Mann« identisch (engl. man, frz. homme, span. hombre). Die
Frau wurde als Ménnin bezeichnet. Komplementir dazu war bis ins
20. Jahrhundert noch »das Mensch« gebrauchlich, als abschitzige Be-
zeichnung fir Frauen und weibliches Hauspersonal (Plural: die Men-
scher).? Entsprechendes gilt fir das alte Hebraisch, in dem » Adam«
fir »Mensch« und fiir »Mann« steht. Auch im Sumerischen, das we-
der zur indogermanischen noch zur semitischen Sprachfamilie gehort,
meint »lu« beides. Im heutigen Deutsch gibt es noch einige Worter und
Redewendungen, in denen diese Bedeutung hervortritt: »Mannschaft«,
»mit Mann und Maus« sowie das unbestimmte Pronomen »man«. Im

3 »He, Liese, ruf ich das Madchen, und wihrend der Kerl sich die Pfeife stopft,
schafft das Mensch ihm Feuer.« (Kleist, Anekdote aus dem letzten preufSi-
schen Kriege (1810), 264). Ein gutes Beispiel fiir »das Mensch« ist auch die
Marie aus Biichners Woyzeck.

44

hitps://dol.org/10.5771/9783845298900 - am 15.01.2026, 21:14:22. https://www.nllbra.com/de/agh - Open Access - I TEN


https://doi.org/10.5771/9783845298900
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

MENSCH

Englischen wird deshalb, wenn ausdriicklich beide Geschlechter einbe-
zogen werden sollen, von »human beings« oder »people« gesprochen.
Zweitens bezeichnet in vielen Sprachen das Wort fiir »Mensch « zugleich
die eigene Gruppe. Beispiele sind Namen wie Zuni, Kiowa, Inuit und
viele andere. Diese und andere Unklarheiten haben dazu beigetragen,
dass in allen Wissenschaften, ob Biologie, Soziologie oder Rechtswis-
senschaft, das Wort »Mensch« durch prizisere Begriffe ersetzt wurde:
Homo sapiens, Individuum, Person und so weiter. Ein prominentes Bei-
spiel aus der Philosophie des 20. Jahrhundert ist Martin Heidegger, der
nicht vom Menschen, sondern vom Dasein sprach.

2. Philosophisch hat es sich oft als fruchtbar erwiesen, Begriffe dadurch
zu bestimmen, dass man sich an Gegenbegriffen oder Leitdifferenzen
orientiert. Das gilt auch fir den Ausdruck »Mensch«. Diese Verfahrens-
weise ldsst sich sogar selbst anthropologisch deuten: Wir Menschen kon-
nen uns unserer Identitit nur bewusst werden im Kontrast zum Anderen
oder zumindest auf dem Umweg tiber die Alteritit. Historisch wichtige
Gegenbegriffe waren »Gott« und »Maschine«, aber immer schon spiel-
te die Unterscheidung von den (anderen) Tieren eine wichtige Rolle. Vor
allem seit der wissenschaftlichen Revolution, die Darwins Evolutions-
theorie bewirkte, stellt der Tier-Mensch-Vergleich alle anderen Entgegen-
setzungen in den Schatten; auch das lebensweltliche Verstindnis dessen,
was uns als Menschen charakterisiert, nimmt oft diesen Ausgangspunkt.
Dennoch sind auf der metatheoretischen Ebene gegen den tiblichen Tier-
Mensch-Vergleich einige grundsitzliche Bedenken vorzubringen.

Erstens: Aus biologischer Sicht ist der Mensch (Homo sapiens) eine
Art. Der Begriff »Tier« hingegen umfasst Arten, Gattungen, Familien,
Ordnungen, Klassen und so weiter. Es ist offensichtlich unsinnig und
»anthropologischer Grolenwahn«4, Millionen von Tierarten der einen
einzigen Art Homo sapiens gegenuberzustellen. Bereits Platon machte
sich tiber die Aufteilung in Pflanzen, Tiere und Menschen lustig: Die Kra-
niche wiirden unterscheiden zwischen Pflanzen, Tieren und Kranichen.’
Gunther Anders hat vorgeschlagen, auch einmal etwas tiber die Stellung
des Pferdes im Kosmos zu schreiben.® An diesen Polemiken ist richtig,
dass jede Art mindestens eine Eigenschaft besitzt, die sie (wie man so
schon sagt) einzigartig macht.

Wenn die generalisierende Gegentiberstellung von Mensch und Tier
entfallt, bricht auch das klassische Stufenschema zusammen. Dieses be-
ruhte vor allem auf der aristotelischen Definitionsmethode und fithrte

4 Anders, Die Antiquiertheit des Menschen, Bd. II (1980), 386.

Platon, Politikos, 263 d.

6  Anders, Die Antiquiertheit des Menschen, Bd. II (1980), 129, vgl. ebd., Bd.
I(1956), 327.

“

45

hitps://dol.org/10.5771/9783845298900 - am 15.01.2026, 21:14:22. https://www.nllbra.com/de/agh - Open Access - I TEN


https://doi.org/10.5771/9783845298900
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

MENSCH

deshalb zu einer differentia specifica, zu einem wesentlichen Unterschied
zwischen Mensch und Tier. Ganz abgesehen von dem fragwiirdigen Es-
sentialismus, der damit verbunden ist, stimmt es einfach nicht, dass der
Mensch alle Eigenschaften der Tiere besitzt plus die eine spezifische Dif-
ferenz. Der in diesem Zusammenhang oft verwendete Spruch » Alles Tie-
rische findet sich im Menschen, aber nicht alles Menschliche im Tier« ist
falsch. Es gibt zwar Eigenschaften, die wir Menschen mit allen Tieren ge-
meinsam haben, beispielsweise sinnliche Wahrnehmung und raumliche
Bewegung. Aber zum einen haben die Wahrnehmungen von Amoben,
Fledermausen und Menschen wenig gemein; der Vergleich ist also nicht
sehr informativ. Zum anderen gibt es nicht fiir alle relevanten Merkma-
le, die die verschiedenen Arten, Gattungen, Familien und so weiter der
Tiere haben, bei uns Aquivalente.

Zuweitens sollten wir uns davor hiiten, die Naturgeschichte als Fort-
schritt und die biologische Taxonomie als Wertordnung zu verstehen. Es
fehlt der einheitliche objektive Maf$stab, um die funktionalen Leistungen
der verschiedenen Tiere mit unseren menschlichen Kompetenzen verglei-
chen zu konnen. Instinktive Verhaltensweisen, bedingte Reflexe und er-
lernte Handlungen lassen sich nicht ohne weiteres hierarchisch ordnen.
Stattdessen bieten sich abstrakte Kriterien wie reproduktiver Erfolg (Ver-
mehrung der Anzahl der Angehorigen einer Art), morphologische Kom-
plexitit und Umweltanpassung an. Aber auch die Anwendung dieser
Parameter kann die Fortschrittshypothese nicht belegen. Bevolkerungs-
vermehrung hat viele negative Nebenwirkungen (6kologische Schiaden,
Steigerung der intraspezifischen Aggressivitit und so weiter). Auch ein
Komplexitatszuwachs ist keineswegs nur positiv zu bewerten: Komple-
xe Organismen verbrauchen mehr Energie, entwickeln groflere destruk-
tive Krifte, sind anfalliger fiir innere und dufSere Storungen und so wei-
ter. Die optimale Anpassung an die eigene okologische Nische finden wir
eher bei primitiven Organismen wie Bakterien und Insekten. Uberhaupt
hat die Evolution, wie jede intensive Beschiftigung mit Flora und Fau-
na schnell bestitigt, auf vielen Zweigen des grofSen Baumes der Natur
Meisterwerke und Spitzenleistungen hervorgebracht. Der evolutionire
Prozess ldsst sich nicht teleologisch deuten; am besten unterlassen wir
seine normative Bewertung.

Drittens ist der Status des Begriffs » Art« zu klaren. Sowohl nomina-
listische als auch begriffsrealistische Positionen sind zuriickzuweisen. Ein
konsequenter Nominalismus miisste auf den Begriff der Art gianzlich ver-
zichten, weil es fiir ihn nur Individuen gibt, die untereinander mehr oder
weniger Gemeinsamkeiten aufweisen. Arten wiren nach dieser Auffas-
sung beliebige Konstrukte, die etwa von den jeweiligen Interessen des
erkennenden Subjekts abhangen. Richtig ist, dass alle mehrzelligen bio-
logischen Lebewesen nicht nur eine numerische, sondern auch eine qua-
litative Identitit aufweisen, also aufSer ihrem raumzeitlichen Standort

46

hitps://dol.org/10.5771/9783845298900 - am 15.01.2026, 21:14:22. https://www.nllbra.com/de/agh - Open Access - I TEN


https://doi.org/10.5771/9783845298900
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

MENSCH

durch mindestens ein Merkmal eindeutig als Individuum zu identifizie-
ren sind. Selbst eineiige Zwillinge sind blof§ genotypisch identisch, un-
terscheiden sich aber phianotypisch, schon aufgrund unterschiedlicher
Umweltbedingungen im Mutterleib. Gegen den Nominalismus spricht
aber, dass die Gesamtheit aller biologischen Individuen keineswegs kon-
tinuierlich oder chaotisch tiber ein Spektrum verstreut ist. Die Mengen-
bildung innerhalb des Reichs des Lebendigen ist nicht schwer zu erken-
nen. Tatsdchlich haben isolierte Bergstimme in Neuguinea, weitgehend
unabhingig von praktischen Erwigungen, exakt dieselben Arten unter-
schieden wie moderne Biologen.” Die Rede von Arten hat also einen
Riickhalt in der Realitit. Deshalb lassen sich bessere und schlechtere Art-
konzepte argumentativ unterscheiden. Problemlos zuriickweisen kann
man beispielsweise die alte chinesische Klassifikation der Tiere, die Mi-
chel Foucault am Anfang seiner Schrift Die Ordnung der Dinge zitiert
und die ohnehin nur eine literarische Fiktion ist. Ein anderes Beispiel
ist die Einteilung der Menschen in Hellenen und Barbaren, die, wie Pla-
ton sehr richtig feststellte, viel schlechter ist als die in Mannliches und
Weibliches.® Ebenso unbrauchbar wire es, alle Lebewesen, die 65 bis 75
kg wiegen, zu einer Art zusammenzufassen, obwohl dies fiir bestimmte
Zwecke nutzlich sein konnte, etwa fur die Berechnung der Kapazititen
eines Transportmittels.

Diese Argumente konnten fiir einen Begriffsrealismus sprechen. In
der Tradition des Platonismus behaupten dessen Vertreter, dass es eine
begrenzte Anzahl unveranderlicher Formen gibt, die sich in den Indivi-
duen verkorpern oder sogar eine gesonderte Existenzform aufweisen.
Abweichungen vom Urbild sind blof§ akzidentiell und zufillig sowie in
normativer Hinsicht als Verfall oder minderwertige Gestalt zu bewerten.
Auch Entwicklungsprozesse wurden traditionell als unméglich angese-
hen oder abgelehnt. Demgegeniiber ist festzuhalten, dass sowohl Abwei-
chungen als auch Verianderungen wesentlich sind. Zum einen konnte der
Evolutionsprozess ohne die genetische Variabilitit innerhalb einer Popu-
lation gar nicht vorangehen; nur die Unterschiede erlauben die Selekti-
on der fittesten Individuen. Die Variabilitit ist also, essentialistisch for-
muliert, das » Wesen« der Evolution und somit auch der Art »Mensch«.
Wir konnen bestenfalls einen Durchschnittswert bilden. Wegen der sta-
tistischen Verteilung der Individuen uiber ein bestimmtes Spektrum wird
dieser nur durch eine sehr kleine Minderheit reprasentiert; es kann sogar
passieren, dass es fiir ihn tiberhaupt keine Vertreter gibt. Zum anderen
haben sich die gesamte Streuung und damit auch der Durchschnittswert
dessen, was die biologische Art des Homo sapiens ausmacht, zweifellos

7 Lévi-Strauss, Das wilde Denken (1962), 19f.; Mayr, Das ist Biologie (2000),
182.
8  Platon, Politikos, 262 d/e.

47

hitps://dol.org/10.5771/9783845298900 - am 15.01.2026, 21:14:22. https://www.nllbra.com/de/agh - Open Access - I TEN


https://doi.org/10.5771/9783845298900
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

MENSCH

im Laufe der Naturgeschichte verandert. Es gibt also keine im Ideen-
himmel abgespeicherten Muster fiir jede Art. Dies lasst sich anschaulich
am Beispiel der Korpergrofse erlautern. Die durchschnittliche Lange der
Menschheit ist im Laufe der letzten Jahrzehnte gestiegen, aufgrund ge-
stunderer Erndhrung, verbesserter medizinischer Versorgung und so wei-
ter. Selbstverstandlich darf man nun diesen Durchschnittswert (»Nor-
malitit«) nicht mit »Norm« (also einer moralischen oder rechtlichen
Vorschrift) verwechseln; was normal ist, muss keineswegs normativ ver-
langt sein.

Auf Grund dieser Uberlegungen ist in anthropologischen Zusammen-
hangen der Konzeptualismus die beste Losung: Real existieren zwar nur
Individuen; aber wir verfugen nicht blofs iber Eigennamen, sondern
auch tiber einen Allgemeinbegriff wie » Mensch«, mit dem wir uns auf
alle Lebewesen beziehen, die mindestens ein gemeinsames Merkmal be-
sitzen, das wir identifizieren konnen. Die Zusammenfassung der Indivi-
duen zu einer Art beruht auf einem konstruktiven Akt, der aber nicht
von irgendwelchen Zwecksetzungen abhingig, sondern empirisch tiber-
priifbar ist. Dabei kann es sich herausstellen, dass bestimmte Arten (etwa
das Einhorn) gar keine Vertreter haben, dass zwei Arten tatsachlich nur
eine bilden, eine Art in zwei zerfillt und so weiter. Solche Falsifikati-
onen sind nur mittels bewihrter wissenschaftlicher Theorien moglich.
Grundlegend ist die von Charles Darwin begriindete Evolutionstheorie,
nach der Arten Abstammungsgemeinschaften sind, die sich in der Zeit
zuriickverfolgen lassen. Dieser Ansatz ist aber unzureichend, weil mit
ihm die Aufspaltung einer Art in zwei neue nicht berticksichtigt werden
kann. Eine anspruchsvollere Version bestimmt Arten als Reproduktions-
gemeinschaften: Individuen einer Population gehoren dann zur selben
Art, wenn sie untereinander fortpflanzungsfahige Nachkommen zeugen
konnen.? Beispielsweise bilden sowohl Pferde wie Esel eine Art; sie kon-
nen zwar auch miteinander Nachkommen zeugen, nimlich das Maultier
beziehungsweise den Maulesel, aber solche Tiere sind in der Regel nicht
selbst fortpflanzungsfahig.

Trotz dieser kritischen Uberlegungen kann die Methode des Vergleichs
in der philosophischen Anthropologie eine wichtige Rolle spielen. Sinn-
voll sind sicherlich (a) Vergleiche unserer Art mit ausgestorbenen Vor-
laufer-Arten, etwa den Neandertalern oder den Australopethicinen, (b)
Vergleiche unserer Gattung mit nahe verwandten Gattungen, vor allem
den groflen Affen, sowie (c) Vergleiche einzelner Eigenschaften (Korper-
bau, Verhaltensweisen und so weiter) mit dhnlichen Eigenschaften bei
anderen Tieren. Man darf aber nicht vergessen, dass es sich dabei immer
um den Vergleich von Konzepten handelt, der moglichst werturteilsfrei
vorgenommen werden sollte.

9  Mayr, Das ist Biologie (2000), 177-1835.

48

hitps://dol.org/10.5771/9783845298900 - am 15.01.2026, 21:14:22. https://www.nllbra.com/de/agh - Open Access - I TEN


https://doi.org/10.5771/9783845298900
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

MENSCH

3. Das dritte grofle Problem fiir das anthropologische Denken ist die
Vielzahl méglicher inhaltlicher Bestimmungen des Menschen. Man kann
ohne grofSe Miithe 1111 Antworten auf die Frage » Was ist der Mensch?«
und 203 verschiedene Homo-Definitionen zusammenstellen.™ Diese las-
sen sich aber, wie vor allem Max Scheler in seinem Aufsatz Mensch und
Geschichte (1926) gezeigt hat, zu wenigen »Grundtypen der Selbstauf-
fassung des Menschen« zusammenfassen.'* In Anlehnung an Schelers
Typologie unterscheide ich sieben Menschenbilder, wobei das letzte und
modernste jedoch erst am Ende dieses Artikels vorgestellt wird. Es han-
delt sich jeweils um Idealtypen, von denen unterschiedliche Mischfor-
men auftreten konnen. Zudem ist die dargestellte Abfolge nur begrenzt
chronologisch zu verstehen und auf eine Bewertung wird ausdricklich
verzichtet. Ich beschranke mich auf wenige Aspekte der Ontologie, Ethik
und Metaphysik.

Das erste Menschenbild, das von Scheler nicht erwihnt wird, besagt,
dass der Mensch ein Glied in einem umfassenden Zusammenhang ist,
in der groflen Kette der Wesen, die alles Seiende umfasst, vom Anorga-
nischen bis zu den Gottern. Dieses Modell findet sich in den mythischen
Weltbildern aller Kulturen und in der gesamten Geschichte des abend-
lindischen Denkens bis zur Moderne.™ Auch der Kreislauf des Lebens
(Samsara) aus dem klassischen indischen Denken ist ein Beispiel. Die
zugrunde liegende Ontologie ist monistisch; es existieren keine untuber-
windbaren Schranken zwischen Tieren, Menschen und Gottern. Wich-
tig ist jedoch die hierarchische Anordnung der Kettenglieder. Dabei hat
der Mensch keineswegs den hochsten Wert; vielmehr wird ihm meis-
tens, sogar noch beim frithen Kant, eine mittlere Position zugeschrie-
ben.’> Andere Lebewesen sind vollkommener, kliiger und moralischer
als der Mensch. Dies konnen Elfen, Zentauren und andere Fabelwe-
sen sein, aber auch real existierende Tiere. Im antiken Denken, etwa
bei Aristoteles, sind die Sterne wertvoller als der Mensch.™ Im mittel-
alterlich-christlichen Weltbild stehen zwischen uns und Gott die Engel
und die himmlischen Heerscharen. Allerdings wird dem Menschen oft
eine Schlisselrolle zugesprochen. Er hitte einen privilegierten Zugang
zum Gottlichen oder die Aufgabe, das Allerheiligste zu bewachen, so
bei Heidegger als Hirt (lat. pastor) des Seins. Eine raffiniertere Versi-
on dieses Menschenbilds ist das Mikrokosmos-Makrokosmos-Modell.
Der Mensch ist kein Glied einer Kette, vielmehr reprisentiert er diese

10 Maickler/Schifers (Hg.), Was ist der Mensch...? (1989); Lenk, Konkrete Hu-
manitdt (1998), 49—71.

11 Scheler, IX: Mensch und Geschichte (1926), 122f.; vgl. Scheler IX: Die Stel-
lung des Menschen im Kosmos (1928), 11.

12 Vgl. Lovejoy, Die grofle Kette der Wesen (1936).

13 Kant, I: Allgemeine Naturgeschichte und Theorie des Himmels (1755), 386.

14 Aristoteles, Nikomachische Ethik, VI 7, 1141b 1.

49

hitps://dol.org/10.5771/9783845298900 - am 15.01.2026, 21:14:22. https://www.nllbra.com/de/agh - Open Access - I TEN


https://doi.org/10.5771/9783845298900
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

MENSCH

in ihrer Gesamtheit; als kleine Welt spiegelt er die grofse Ordnung. Be-
sonders ausgeprigt ist dieses Modell im chinesischen Denken, sowohl
im Harmonieideal des sogenannten Universismus wie in den Lehren der
klassischen philosophischen Stromungen. Man findet es aber auch in
der abendlandischen Geistesgeschichte, vom Stoizismus iiber das Renais-
sance-Denken bis hin zu Rudolf Hermann Lotze. Der Grundgedanke
ist, dass es zwischen Mensch, Gemeinwesen und Kosmos eine Struk-
turanalogie gibt. Beispielsweise werden Parallelen hergestellt zwischen
der Hierarchie unserer wichtigsten Seelenkrifte (Fithlen, Wollen, Den-
ken), dem menschlichen Korper (Unterleib, Herz, Kopf), dem Staats-
aufbau (Bauern, Krieger, Konige) und der Ordnung der Natur (Pflanze,
Tier, Mensch). Ethisch folgt aus diesem Menschenbild, dass es am bes-
ten ist, sich der bestehenden Ordnung anzupassen. Wenn diese gestort
sein sollte, muss man in den Ausgangszustand zurtickkehren; Verande-
rungen sind generell nicht wiinschenswert. Im besten Fall entsteht aus
diesem holistischen Weltbild die Solidaritiat mit allem Lebendigen bezie-
hungsweise die Idee einer umfassenden Sympathie. Verbreitet ist die Auf-
fassung, dass man nach dem Tod in veranderter Gestalt weiterexistiert,
etwa in anderen Lebewesen.

Wihrend das holistisch-mythische Weltbild monistisch ist, ist das re-
ligiose dualistisch. Es gibt zwei Sphiren, die allerdings nicht denselben
Wert haben; vielmehr ist die eine gut, die andere schlecht. Das historisch
fritheste Beispiel ist wahrscheinlich die aus Persien stammende Lehre des
Zarathustra. Eine wichtige Zasur bildet nach Ansicht von Karl Jaspers
die Achsenzeit, im Kern das sechste bis vierte vorchristliche Jahrhundert.
Die erste Sphare wird nun als transzendent gedacht, als ein Jenseits, das
vollkommener und machtiger ist als die Sphare des Diesseits. Allein der
Mensch steht im Schnittpunkt beider Spharen; nur er als einziges Lebe-
wesen wird aus dem Zusammenhang des Natiirlichen herausgenommen.
Dieses Menschenbild ist im Christentum eigentiimlich gebrochen: Auf
der einen Seite ist der Mensch das Ebenbild Gottes, auf der anderen Sei-
te ist er durch die Erbstinde ein fur alle Mal dem Bosen verfallen. Hinzu
kommt die paradoxe Figur des Heilands, zum einen Mensch, zum ande-
ren Gottes Sohn. Der Islam ist insofern konsistenter: Der Mensch steht
hoher als alle Engel und Geister; Satan, der sich nicht vor dem Menschen
niederwerfen wollte, wurde daraufhin gestiirzt.'s Zwar kennt auch der
Islam die Stindhaftigkeit des Menschen, aber keine Erbstinde; prinzipi-
ell ist der Mensch gut. Ethisch folgt aus dem religiosen Weltbild der ab-
solute Gehorsam gegentiber Gott und (man konnte sagen, als Entscha-
digung dafiir) die Herrschaft des Menschen uber die entgotterte Natur.
Zwar ist das Weltbild dualistisch, aber nicht unbedingt das Menschen-
bild; denn die religiosen Hoffnungen richten sich, im frithen Christentum

15 Koran, 15. Sure, 30ff. u. 38. Sure, 73ff.

50

hitps://dol.org/10.5771/9783845298900 - am 15.01.2026, 21:14:22. https://www.nllbra.com/de/agh - Open Access - I TEN


https://doi.org/10.5771/9783845298900
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

MENSCH

und der neuzeitlichen Theologie ebenso wie im Islam, auf die Auferste-
hung der ganzen Person.

Vom religiosen Weltbild zu unterscheiden ist das metaphysische. Bei-
de sind dualistisch, aber im metaphysischen Weltbild gibt es keine per-
sonale Gottheit, sondern eine ideelle Ordnung des Kosmos, ein Weltge-
setz, bei den alten Griechen ist es der Logos, in Indien das transzendente
Dharma. Dieses Weltbild beherrscht die abendlandische Philosophiege-
schichte von Heraklit und Parmenides bis Hegel. Der Mensch ist zoon
logon echon beziehungsweise animal rationale. Durch seine Vernunft hat
er als einziges Wesen auf der Erde teil an der nicht sichtbaren Struktur
der Welt. So wie die Welt ist auch der Mensch in sich zerrissen, in Leib
und Seele, in Sinnlichkeit und Vernunft, in sterbliche und unsterbliche
Komponenten. Nicht die ganze Person wird auferstehen, vielmehr exis-
tiert allein die Seele fort. Im Abendland findet sich ein solcher Dualis-
mus im Platonismus. In Abweichung davon vertritt der Aristotelismus
einen Trialismus: Der Leib und auch die Seele als Lebensprinzip sind
verganglich; ewig ist allein der Geist, an dem wir partizipieren; eine in-
dividuelle Unsterblichkeit gibt es insofern nicht. Ethisch folgt aus die-
sem Menschenbild das Bestreben, sich vom Sinnlichen zu l6sen und das
Nichtverniinftige auszuschalten; auch im klassischen indischen Denken
ist es das hochste Ziel, das Selbst aus seinem irdischen Gefangnis zu be-
freien. Das Verhiltnis zur dufseren Natur ist demgegeniiber unwichtig;
dem Handeln ist die Seelenruhe, die versunkene Betrachtung oder die
Meditation vorzuziehen (vita contemplativa). - Eine abgeschwichte mo-
derne Variante dieses Menschenbildes ist die Lehre vom animal symbo-
licum, wie wir sie etwa bei Charles Sanders Peirce oder Ernst Cassirer
finden. Nicht die Vernunft, sondern unsere Kompetenz der Zeichenver-
wendung oder der Symbolisierung gilt als das wesentliche Merkmal des
Menschen; durch diese erhebt er sich iiber die anderen Lebewesen und
kann die Ordnung alles Seienden erfassen.

Das vierte Menschenbild, das im Europa der Neuzeit immer starker in
den Vordergrund tritt, ist der homo faber. Ansitze zu diesem promethe-
ischen Menschenbild finden sich schon in der Renaissance; paradigma-
tisch fir die spatere Entwicklung sind die Konzepte von Francis Bacon
und Karl Marx. Der Mensch ist kein besonderes Lebewesen, er ist nicht
maichtig und vollkommen, aber er kann es werden, wenn er seine Anla-
gen entwickelt; die Sonderstellung des Menschen ist nicht gegeben, son-
dern aufgegeben. Um die Natur zu beherrschen, setzt er eigentatig ge-
schaffene technische Hilfsmittel ein; deshalb kann man den Menschen
auch, wie zuerst Benjamin Franklin, als tool-making animal bezeich-
nen. Eine wichtige Pramisse ist die Freiheit des Menschen, in schwa-
cher Form als Entbundenheit von strenger Umwelteinpassung, in starker
Form als absolute Willensfreiheit. Ethisch impliziert diese Anthropolo-
gie das Streben nach Naturbeherrschung oder einen Utilitarismus des

ST

hitps://dol.org/10.5771/9783845298900 - am 15.01.2026, 21:14:22. https://www.nllbra.com/de/agh - Open Access - I TEN


https://doi.org/10.5771/9783845298900
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

MENSCH

grofsten Glicks der grofSten Zahl. Individuelle Unsterblichkeit ist nicht
vorgesehen, aber ein Weiterleben durch ruhmreiche Taten und vor allem
in der Gattung, deren zukiinftigen Generationen man ein besseres Leben
zu verschaffen bemiiht ist. An die Stelle von Religion und Metaphysik
tritt der Fortschrittsglaube: Die Menschheit entwickelt sich permanent
zum Besseren; die Individuen befinden sich gleichsam in einem Strom,
der sie mit nach oben reifSt.

Die bisher aufgezahlten Menschenbilder sind alle mehr oder weniger
optimistisch: Der Kosmos ist im Grunde richtig aufgebaut; der Mensch
ist das Ebenbild Gottes oder hat teil am Weltgesetz; er kann sich sei-
ne eigene Welt schaffen. Dazu steht das folgende pessimistische Men-
schenbild in einem krassen Gegensatz. Der Mensch ist unvollkommen,
schwach oder sogar bose. Alle groffen Leistungen, die nicht geleugnet
werden, sind nur Kompensationen der menschlichen Schwiche und
Ohnmacht, motiviert durch Machtstreben oder Hybris, zudem extrem
gefihrdet. Biologisch ist der Mensch ein Mdngelwesen, ein Irrlaufer der
Evolution, ja ein Untier. Was uns vor den Tieren auszeichnet, ist tatsich-
lich (wie im metaphysischen Menschenbild behauptet) unsere Vernunft
— aber das ist gerade das Problem: Die Hypertrophie unseres Gehirns
hat wichtige Lebensinstinkte verdrangt oder zerstort; Arbeit und Tech-
nik treten an die Stelle von Liebe und Kunst. Der Leib-Seele-Dualismus
wird vorausgesetzt, aber seine Bewertung umgedreht: Der Mensch muss
sich aus dem Wiirgegriff der Vernunft befreien. Nicht das Apollinische,
die Klarheit der Vernunft, das Licht der Aufkldrung gilt als Maf$stab,
sondern das Dionysische, das Chaos der Leidenschaften, das Dunkel
esoterischen Raunens. Ebenso wird das prometheische Menschenbild
in sein Gegenteil verkehrt: Der Mensch verfiigt tatsichlich uiber beson-
dere Handlungsfahigkeiten, die jedoch in erster Linie Zerstorungskrafte
sind. Ansitze fiir diese Auffassung gibt es zu allen Zeiten; die defizitai-
re Ausstattung des Menschen ist bereits Thema des Prometheus-Mythos
in Platons »Protagoras«. Solange jedoch alles in einem teleologischen
Kontext steht, konnte das Miangelwesen-Konzept positiv gewendet wer-
den: Gerade weil der Mensch nicht optimal ausgestattet ist, entwickelt
er seine herausragenden Fihigkeiten. Erst nach dem Zusammenbruch
der Teleologie bekommt die Mangelwesen-Diagnose ein pessimistisches
Vorzeichen, schon bei David Hume, dann bei Arthur Schopenhauer und
Friedrich Nietzsche. Grofe Meinungsunterschiede bestehen hinsichtlich
des Zeitpunktes, seit dem es bergab ging. Als Daten werden angebo-
ten: 1968, 1914, 1789, das finfte vorchristliche Jahrhundert oder sogar
der Beginn der Menschwerdung. Ethisch folgt aus diesem Menschenbild
die Forderung nach Askese, tendenziell sogar nach Selbstvernichtung.
Manchmal verbindet sich dies mit der Hoffnung auf Erlosung.

Das sechste und fur Scheler letzte Menschenbild betont als besonde-
res Merkmal nicht die Verbundenheit mit dem Gottlichen, die Vernunft

52

hitps://dol.org/10.5771/9783845298900 - am 15.01.2026, 21:14:22. https://www.nllbra.com/de/agh - Open Access - I TEN


https://doi.org/10.5771/9783845298900
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

MENSCH

oder unsere Arbeitsfihigkeit, sondern unsere Moralitit. Wie im pro-
metheischen Menschenbild wird ein titiges Leben propagiert (vita acti-
va), aber nicht als die Aktualisierung unserer technisch-pragmatischen,
sondern unserer moralisch-sittlichen Kompetenzen. Der grofSe Unter-
schied zum religiosen, metaphysischen und prometheischen Menschen-
bild ist, dass jede Riickendeckung durch Gott, Weltgesetz oder Geschich-
te fehlt. Scheler spricht deshalb zu Recht von einem »postulatorischen
Atheismus des Ernstes und der Verantwortung«.** Der Mensch ist das
einzige (uns bekannte) Lebewesen, das sich dem Sittengesetz unterstellen
und ihm folgen kann. Deshalb hat der Pessimismus Recht, dass nur der
Mensch zum Bosen fihig ist; diese Moglichkeit ist aber keine Notwen-
digkeit, sie sollte vielmehr als Herausforderung begriffen werden. Als
Vertreter nennt Scheler seine Zeitgenossen Nicolai Hartmann und Diet-
rich Heinrich Kerler. So unterschiedliche Denker wie Jean-Paul Sartre
und Hans Jonas heben ebenfalls unsere absolute Verantwortung hervor.
Auch Kant favorisiert ein moral-zentriertes Menschenbild; durch seine
Zweiweltenlehre und die moraltheologischen Postulate entfernt er sich
jedoch wieder davon. Denn dem moralischen Menschenbild, das Scheler
meint, liegt eine Form des heroischen Realismus zugrunde: Wir sollten
moralisch handeln, obwohl wir wissen, dass wir in einer a-moralischen
Welt leben und dass wir als endliche und sterbliche Wesen keinen Lohn
fiir unsere Taten erwarten diirfen.

Aufler der Vielfalt, ja Unvereinbarkeit und Gegensitzlichkeit dieser
sechs Menschenbilder sind einige weitere Umstinde bemerkenswert. Ers-
tens ist in ihnen allen der Mensch auf irgendeine Weise privilegiert, zum
Positiven oder (wie im Pessimismus) zum Negativen, im Sinne einer Er-
l6sungshoffnung oder einer Aufgabenlast. Wahrscheinlich ist es fir Zwe-
cke der Selbsterhaltung und Selbststeigerung funktional, sich fiir zentral
zu halten. Dafir spricht auch die Tatsache, dass die Ideologie des auser-
wahlten Volkes immer wieder auftaucht, von den Juden tber die Deut-
schen bis zu den Amerikanern. Sogar jeder Einzelne braucht wohl einen
Schuss Narzissmus, um sein Leben zu meistern. Aber das, was funkti-
onal ist, muss nicht wahr sein — zumindest bedirfte die Sonderstellung
des Menschen eine von ihrer Zweckmifigkeit unabhingigen Rechtfer-
tigung.

Zweitens bleibt der Status dieser Menschenbilder unklar. Nicht nur
sind sie meistens blof$ implizit in Weltbildern enthalten. Selbst aus der
klassischen Philosophie der Antike kennen wir keine Schriften, die sich
ausdriicklich mit dem Menschen beschiftigen. Der Prozess der Bewusst-
werdung der Menschheit dauerte eben lange und ist auch heute noch
nicht abgeschlossen. Dariiber hinaus war nie klar, ob die anthropolo-
gischen Aussagen deskriptiv oder normativ zu verstehen sind. Das ist

16 Scheler, IX: Mensch und Geschichte (1926), 142.

53

hitps://dol.org/10.5771/9783845298900 - am 15.01.2026, 21:14:22. https://www.nllbra.com/de/agh - Open Access - I TEN


https://doi.org/10.5771/9783845298900
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

MENSCH

nicht verwunderlich, denn die Unterscheidung zwischen Seins- und Sol-
lensaussagen ist erst seit dem 18. Jahrhundert bekannt. Die Leitdifferenz
aller klassischen Weltbilder ist nicht Sein und Sollen, sondern Sein und
Schein (beziehungsweise Wesen und Erscheinung): Was dem Ideal nicht
entspricht, wird als defizitares Oberflichenphinomen abgewertet. Inso-
fern sind die genannten Menschenbilder essentialistische Hintergrun-
dannabmen fir Alltagsleben, politisches Handeln und religiose Vorstel-
lungen der Menschen. Ein solcher Essentialismus ist nicht mehr haltbar.
Zumindest darf man ihn nicht normativ-praktisch wenden: Auch wenn
sich eine wesentliche Differenz des Menschen zu den Tieren finden lief3e,
ergibt sich daraus nicht notwendigerweise ein MafSstab fiir unser Selbst-
verstindnis und unser Leben. Auch Zwillinge machen ihre Identitit nicht
an den minimalen Unterschieden untereinander fest.

Drittens waren diese krypto-normativen Menschenbilder bis ins 2o.
Jahrhundert exklusiv. Oft bezog man sie nur auf die erwachsenen mann-
lichen Mitglieder der privilegierten Klasse der eigenen Ethnie; fur alle
anderen Menschen sollten die entsprechenden Auffassungen gar nicht
oder nur mit Abstrichen gelten. Charakteristisch sind einige Aussagen
von Aristoteles: Zwar haben alle Menschen am Logos teil, aber die Kin-
der noch nicht, die Frauen ohne Entscheidungskraft und die Sklaven nur
insoweit, dass sie Befehlen gehorchen konnen.'” Ein Spezifikum der aris-
totelischen Anthropologie ist zudem, dass es Sklaven von Natur gibt —
ndamlich samtliche Nicht-Griechen, also (wie man grob schitzen kann)
99 Prozent der Menschheit! Im alten indischen Denken haben die Un-
terschiede zwischen den Hauptkasten sogar denselben Rang wie Unter-
schiede zwischen biologischen Arten. Aufgrund dieser Einschrinkungen
finden die klassischen Menschenbilder immer wieder ihr Echo in he-
terodoxen Gegenbildern, die aber nie dominant werden konnten: die
gefiihlvolle Frau, der demiitige Knecht, das unschuldige Kind. Eine be-
sonders grofSe Rolle innerhalb der abendliandischen Philosophie spielte
dieses Kontrastprogramm in der Neuzeit, seit dem plotzlichen Kontakt
mit vollig unbekannten Kulturen: Der edle Wilde wurde in der westli-
chen Welt zu einem wichtigen Mythos; entweder in der sanften Version
des naturverbundenen und friedlichen Stidseeinsulaners oder in der har-
ten Version des mutigen Indianers, der jeden Schmerz aushalten kann.
Erfreulicherweise hat sich aber im 20. Jahrhundert zumindest in der aka-
demischen Philosophie der Anwendungsbereich der klassischen Men-
schenbilder ausgeweitet: Allen Angehorigen unserer Art werden jetzt die
grundlegenden Eigenschaften zugeschrieben. Einige Philosophen fordern
inzwischen sogar schon, tiber den Kreis der Menschheit hinauszugehen
und den grofsen Affen dieselben Rechte zuzugestehen wie allen mensch-
lichen Personen.

17 Aristoteles, Politik, T 4, 1254b 20f. u. I 13, 1260a 11ff.

54

hitps://dol.org/10.5771/9783845298900 - am 15.01.2026, 21:14:22. https://www.nllbra.com/de/agh - Open Access - I TEN


https://doi.org/10.5771/9783845298900
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

MENSCH

4. Alle sechs genannten Menschenbilder finden heute noch ihre Vertre-
ter. Aber philosophisch konnen sie nicht mehr geniigen, seitdem sich
Ende des 18. Jahrhunderts eine wissenschaftliche Anthropologie entwi-
ckelt hat, vor allem nach dem entscheidenden Durchbruch, den die Evo-
lutionstheorie von Darwin markiert. Ein »Bild« des Menschen reicht
nicht mehr, so wenig wie eine » Weltanschauung«; das Mangelhafte wird
in beiden Fillen schon durch die optischen Metaphern angedeutet. An
die Stelle des Bildes sollte der Begriff treten, an die Stelle der Anschau-
ung die Theorie; Grundlage dafiir konnen allein die empirischen Hu-
manwissenschaften sein. Auch die Philosophie darf deren Erkenntnisse
nicht ignorieren; anthropologische Theorien diirfen dem fortgeschrit-
tenen empirischen Wissen zumindest nicht widersprechen. Apriorische,
transzendentale oder spekulative Anthropologien sind zuriickzuweisen.
Sicherlich sind auch gegen das empirisch-wissenschaftliche Wissen ge-
wichtige Einwiande moglich: Erstens ist es niemals definitiv, sondern im-
mer vorldufig. Viele scheinbar unwiderlegbare Erkenntnisse haben sich
als falsch erwiesen. Zudem kann auch die beste Wissenschaft viele Fra-
gen nicht beantworten; aufSer den Ritseln, die noch zu l6sen sind, gibt
es vielleicht undurchdringliche Geheimnisse. Zweitens haben die empi-
rischen Wissenschaften Schwierigkeiten mit ihrer Selbstbegriindung; das
gilt seit Thomas Kuhn und Paul Feyerabend sogar fiir die vermeintlich so
unanfechtbare Physik. Drittens kommen die empirischen Humanwissen-
schaften hinsichtlich mancher Fragen zu sehr unterschiedlichen Ergebnis-
sen; sogar intern wird in jeder Einzelwissenschaft heftig gestritten. Vier-
tens lassen sich aus den Resultaten der empirischen Wissenschaften keine
normativen Aussagen ableiten; das wire ein Sein-Sollens-Fehlschluss.
Trotz dieser und anderer Einschrankungen liefern die empirischen Wis-
senschaften, vor allem im Vergleich mit den Konkurrenzangeboten von
Mythos, Religion und Weltanschauung, die zuverladssigsten und frucht-
barsten Erkenntnisse, auch fiir den Gegenstandsbereich »Mensch«. In-
dizien dafiir sind zum einen die weltweite Akzeptanz der modernen Na-
turwissenschaften, ihre gleichsam globale Geltung, zum anderen die
Treffsicherheit ihrer Prognosen und die technische Anwendbarkeit ihrer
Gesetzesaussagen, etwa in der Medizin, aber auch in Verwaltungswissen-
schaft, Organisationssoziologie, Wirtschaftspsychologie und so weiter.
Es ist das grofSe Verdienst der deutschen Philosophischen Anthropo-
logie, mit der Rezeption der empirischen Humanwissenschaften in ihrer
ganzen Breite einen ersten Anfang gemacht zu haben. Als Hauptvertre-
ter dieser Stromung, die (im Unterschied zur gleichnamigen Disziplin)
nicht mit kleinem »p«, sondern mit groffem »P« geschrieben wird, gel-
ten zu Recht Max Scheler, Helmuth Plessner und Arnold Gehlen. Wie
bei allen philosophischen Stromungen schwindet jedoch, wenn man sie
aus der Nihe betrachtet, der Stammvorrat der Gemeinsamkeiten. Zwi-
schen ihren Vertretern gab es keine Kooperation, wie in der »Frankfurter

55

hitps://dol.org/10.5771/9783845298900 - am 15.01.2026, 21:14:22. https://www.nllbra.com/de/agh - Open Access - I TEN


https://doi.org/10.5771/9783845298900
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

MENSCH

Schule« der Kritischen Theorie oder in der »Hamburger Schule« um das
kulturwissenschaftliche Warburg-Institut, bestenfalls eine gegenseitige
Beobachtung. Erst im Nachhinein, nach dem Zweiten Weltkrieg, wur-
de deutlich, dass es sich bei der Philosophischen Anthropologie um ei-
nen einheitlichen Ansatz mit einem gemeinsamen Forschungsprogramm
handelte.*®

Thr Begriinder ist zweifellos Scheler. Bereits um 1915 formulierte er
mehrere Gedanken, die Plessner und vor allem Gehlen spiter aufgrif-
fen.® Erstens sei der Mensch nicht die Krone der Schopfung, sondern
ein (im Vergleich mit den zahllosen Tierarten) unvollkommenes Wesen.
Zweitens zeige sich die Unvollkommenheit des Menschen gerade in sei-
ner Nichtspezialisierung. Drittens argumentiert bereits der frithe Sche-
ler kompensationstheoretisch: Denken, Werkzeuggebrauch und anderes
sind nicht als Fortsetzungen beziehungsweise Steigerungen tierischer Ei-
genschaften zu begreifen, sondern gerade als Ersatz (Surrogat) fur deren
Fehlen. In diesen Punkten vertritt Scheler also eine pessimistische An-
thropologie. Aber auch Elemente der anderen Menschenbilder kommen
bei ihm zum Zuge: etwa die Vorstellung einer hierarchisch geordneten
Natur sowie die partielle Rechtfertigung von Gottesbezug und prakti-
scher Intelligenz als wesentlichen Merkmalen des Menschen. Entschei-
dend fiir ihn ist aber, dass die Menschen sich kraft des Geistes vom Leben
distanzieren konnen; mit seinem Begriff der exzentrischen Positionalitit
kntipft Plessner daran an. Jedoch ist der Geist keine machtige Instanz (wie
der Logos im metaphysischen Menschenbild), er ist vielmehr auf vitale
Antriebskrafte angewiesen. Die welthistorische Mission des Menschen ist
es, alle wesentlichen Aspekte des Seins zum Ausgleich zu bringen.

1928 publiziert Scheler mit Die Stellung des Menschen im Kosmos
eine vorldufige Synopse seiner Anthropologie, die er wegen seines un-
erwarteten Todes kurz darauf nicht weiterentwickeln konnte. Im selben
Jahr legt Plessner sein anthropologisches Hauptwerk Die Stufen des Or-
ganischen und der Mensch vor; zwolf Jahre spater folgt Gehlen mit der
Erstausgabe von Der Mensch. Zum Umkreis der deutschen Philosophi-
schen Anthropologie gehoren einige weitere Autoren aus dem benach-
barten Ausland (Buytendijk, Portmann und andere) und aus verwand-
ten philosophischen Stromungen (Bollnow, Cassirer, N. Hartmann, Litt,
Rothacker und andere). Wirkungsgeschichtlich wurde zunichst alles von
Scheler uberragt, der sich bereits in anderen philosophischen Diszip-
linen einen Namen gemacht hatte; nur Experten kannten Plessner. In
den fiinfziger und sechziger Jahren dominierte Gehlen, vor allem durch

18 Vgl. Fischer, Philosophische Anthropologie (2008).

19 Scheler, IIl: Zur Idee des Menschen (1914), 171195, hier 185 u. 192;
vgl. Scheler, II: Der Formalismus in der Ethik und die materiale Wertethik
(1913/16), 289—294.

56

hitps://dol.org/10.5771/9783845298900 - am 15.01.2026, 21:14:22. https://www.nllbra.com/de/agh - Open Access - I TEN


https://doi.org/10.5771/9783845298900
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

MENSCH

seine zeitdiagnostischen Publikationen. In den siebziger und achtziger
Jahren stand anthropologisches Denken unter Ideologieverdacht: Hier
wirde der Mensch als unhistorisch und nicht verbesserungsfihig kon-
zipiert; Anthropologie sei konservativ und zudem eine schlechte Onto-
logie; schlieSlich ignoriere man bedeutsame Differenzen, etwa zwischen
Mann und Frau. In den neunziger Jahren kam es dann zu einer Pless-
ner-Renaissance, die allerdings keine Wiederbelebung der Philosophi-
schen Anthropologie insgesamt nach sich zog.

Dennoch lohnt es sich, an diese Stromung anzukniipfen, vor allem
wenn man sie als Einbeit betrachtet. Denn die Stirken der drei genannten
Hauptvertreter liegen, sehr verkurzt gesagt, auf unterschiedlichen Ebe-
nen: Schelers Entwurf zeichnet sich aus durch die Verarbeitung klassi-
scher philosophischer Themen sowie seine Anschlussfahigkeit fir Ethik
und Metaphysik; Plessner hat die methodologischen und naturphiloso-
phischen Grundlagen der Anthropologie am besten reflektiert und fihrt
seinen Ansatz am konsequentesten durch; Gehlens Konzeption besticht
durch die Integration empirischen Wissens aus verschiedenen Diszipli-
nen. Die unterschiedlichen Konzepte konnen sich also ergianzen und zum
Ausgangspunkt fiir weitere Uberlegungen gemacht werden, fiir das Denk-
und Forschungsprogramm einer neuen philosophischen Anthropologie.*

5. Einige weitere Leitlinien fiir die philosophische Anthropologie mochte
ich hier in knappen Thesen zusammenfassen.?* Erstens sollte sich diese
Disziplin von allen normativen Anspriichen verabschieden. Die Anthro-
pologie darf nicht an die Stelle der Ethik oder der Politischen Philosophie
treten; dabei wiirde immer die Gefahr eines naturalistischen Fehlschlus-
ses bestehen. Das bedeutet selbstverstandlich nicht, dass die philosophi-
sche Anthropologie nicht dennoch zu moralischen und politischen Fra-
gen etwas beitragen kann. Die letzte Entscheidung iiber Normen und
Werte gebiihrt ihr jedoch nicht.

Die philosophische Anthropologie ist zweitens eine unverzichtbare,
aber nicht zentrale Disziplin der Philosophie. Sie hat einen dhnlichen
Status wie Naturphilosophie und Kultur- beziehungsweise Sozialphilo-
sophie. Alle diese Disziplinen richten sich auf einen relativ eindeutig
abgrenzbaren Bereich der Wirklichkeit, dem sich auch jeweils mehre-
re empirische Wissenschaften widmen. Die genannten philosophischen
Disziplinen konnen fur diese weder das erkenntnistheoretische noch das
normative Fundament bereitstellen; vielmehr verarbeiten sie deren Er-
kenntnisse. Dabei ist die Aufgabe der Anthropologie am schwierigsten,
denn zu den korrespondierenden Humanwissenschaften gehoren sowohl

20 Vgl. Thies, Philosophische Anthropologie als Forschungsprogramm (2008),
in diesem Sammelband als erster Text.
21 Vgl. Thies, Einfiibrung in die philosophische Anthropologie (32013), 9—42.

57

hitps://dol.org/10.5771/9783845298900 - am 15.01.2026, 21:14:22. https://www.nllbra.com/de/agh - Open Access - I TEN


https://doi.org/10.5771/9783845298900
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

MENSCH

natur- als auch kultur- und sozialwissenschaftliche Disziplinen, die we-
gen ihrer unterschiedlichen Methoden, Vokabulare und Argumentations-
weisen kaum vereinbar erscheinen.

Drittens: In der interdiszipliniren Kooperation tibernimmt die phi-
losophische Anthropologie mehrere Aufgaben. Zunichst einmal ob-
liegt ihr die Deutung der humanwissenschaftlichen Erkenntnisse. Wel-
che anthropologischen Konsequenzen etwa die molekularbiologischen
oder paldontologischen Forschungsergebnisse haben, ist keineswegs of-
fensichtlich; um diese mit unserem Selbstverstandnis in Verbindung zu
bringen, brauchen wir eine philosophische Anthropologie, die empiri-
sche Informationen kritisch beleuchtet und konstruktiv deutet. Dem je-
weiligen Forschungsstand werden auf diese Weise zwar keine neuen Tat-
sachenbehauptungen hinzugefiigt, aber Einsichten in Bedingungs- und
Verweisungszusammenhinge. Zudem mochte die philosophische An-
thropologie weitere humanwissenschaftliche Forschungen anregen. An-
thropologische Aussagen bilden deshalb keinen definitiven Abschluss,
sondern eher den Auftakt fiir Gesprache und Forschungsprojekte. Eine
weitere Aufgabe der philosophischen Anthropologie ergibt sich aus dem
einfachen Umstand, dass es die Humanwissenschaften im Plural gibt,
die philosophische Anthropologie nur im Singular. Thr Ziel ist es des-
halb, der Zerstreuung des Wissens tiber den Menschen entgegenzuwir-
ken; sie muss integrativ sein. SchliefSlich ist es Sache der Philosophie, die
Orientierung am Ganzen des Menschen aufrechtzuerhalten. Deshalb ist
die philosophische Anthropologie nicht nur interpretativ und integrativ,
sondern auch holistisch. Ziel ist ein begrifflicher Rahmen, vergleichbar
den Weltmodellen der Kosmologie oder den Gesellschaftsbegriffen der
Sozialphilosophie. Mit Modellen dieser Art kann man nicht die gesamte
Welt in ihrer Komplexitit und ihrem Detailreichtum erfassen. Aber eine
solche Idee des Ganzen ist unentbehrlich, um den Stellenwert und den
Zusammenhang einzelner Aussagen oder Theorien zu erfassen.

Viertens: Die Anthropologie wiirde aber ihren Rang als philosophi-
sche Disziplin einbufSen, wenn nicht die Innenperspektive, die Perspek-
tive der ersten Person, zu ihrem Recht kommt. Die philosophische An-
thropologie muss also nicht nur die unterschiedlichen wissenschaftlichen
Sichtweisen zusammenbringen, sondern zudem die objektivierende Per-
spektive der Wissenschaften insgesamt mit der phanomenologischen He-
rangehensweise beziehungsweise unserer subjektiven Innenperspektive
verbinden. Die beiden Zuginge sind prinzipiell gleichberechtigt. Einige
Phanomene lassen sich nur aus der Ich-Perspektive erfassen (zum Bei-
spiel Intentionalitit, affektives Betroffensein, normative Einstellungen),
andere nur aus der Perspektive der dritten Person (zum Beispiel die na-
turwissenschaftlich gewonnenen Erkenntnisse tiber das menschliche Ge-
hirn). Beide Perspektiven sind miteinander verschrankt. Einerseits ist die
menschliche Innenperspektive zweifellos ein onto- und phylogenetisches

58

hitps://dol.org/10.5771/9783845298900 - am 15.01.2026, 21:14:22. https://www.nllbra.com/de/agh - Open Access - I TEN


https://doi.org/10.5771/9783845298900
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

MENSCH

Produkt, deren Entstehung, Funktion und Rahmenbedingungen aus der
AufSenperspektive beschrieben werden konnen. Andererseits beruht die-
se selbst auf einem Abstraktionsprozess aus unserem natiirlichen Welt-
zugang. Wegen der Verschrankung der beiden Perspektiven spreche ich
nicht von einer dualistischen, sondern einer dialektischen Anthropologie.

6. Weitere detaillierte Ausfithrungen sind im Rahmen dieses Artikels
nicht moglich. So seien am Ende nur drei Themen genannt, mit denen
sich die philosophische Anthropologie in den nichsten Jahren und Jahr-
zehnten wohl beschaftigen wird.

Die erste Herausforderung ist der starke Naturalismus, der dem oben
angekundigten siebenten und vorlaufig letzten Menschenbild zugrun-
de liegt. In gewisser Weise kehrt der Mensch in die Ordnung des mythi-
schen Weltbildes zuriick, allerdings ist die Natur jetzt radikal entzaubert.
Prinzipiell ist schon seit 1859 klar, dass es nur graduelle Unterschie-
de zwischen Mensch und Schimpanse gibt. Es dauerte aber eine Zeit,
bis sich die Evolutionstheorie nach einigen Fehlinterpretationen, von
denen der Sozialdarwinismus die schlimmste war, durchsetzen konnte.
Aber nicht nur die Evolutionstheorie, alle Biowissenschaften haben in
den letzten Jahrzehnten gewaltige Fortschritte gemacht. Die Entdeckung
der DNS-Doppelhelix 1953 und die Entzifferung des menschlichen Gen-
codes im Jahr 2000 sind nur zwei markante Ereignisse in diesem fortlau-
fenden Prozess. Hat die Biologie nicht inzwischen sogar die Physik als
wissenschaftliche Leitdisziplin abgelost? Auf jeden Fall wurde die Grenze
zwischen dem Anorganischen und dem Organischen, von deren Existenz
viele Philosophen fest iiberzeugt waren, definitiv niedergerissen. In einem
monistischen Materialismus, wie ihn die moderne Wissenschaft nahe-
legt, ist eine physikalistische Theorie des Menschen prinzipiell moglich,
wenn auch faktisch noch in weiter Ferne. Doch schon jetzt behaupten
die Naturalisten, Phinomene des menschlichen Daseins wie moralisches
Handeln, Liebe, spirituelle Erfahrungen und so weiter erkldren zu kon-
nen; ehrwurdige Begriffe wie »Selbstbewusstsein« und » Willensfreiheit«
werden in Frage gestellt. AufSer der Soziobiologie und der evolutionaren
Psychologie hat dazu vor allem die neurobiologisch ansetzende Hirnfor-
schung beigetragen. Zumindest wissen wir jetzt, dass sich unser angebli-
ches Spezialorgan nur graduell von dem verwandter Tiere unterscheidet.
Die philosophische Anthropologie kann auf solche Forschungsergebnisse
nicht mit Arroganz und Ignoranz reagieren. Man muss sich ernsthaft die
Frage stellen, inwieweit das naturalistische Menschenbild zutreffend ist
und welche menschlichen Eigenschaften sich nicht naturalisieren lassen.*

22 Vgl. Keil/Schniadelbach (Hg.), Naturalismus (2000); Goebel/Hauk/Kruip (Hg.),

Probleme des Naturalismus (2004); Beck, Ein neues Menschenbild? (2013).

59

hitps://dol.org/10.5771/9783845298900 - am 15.01.2026, 21:14:22. https://www.nllbra.com/de/agh - Open Access - I TEN


https://doi.org/10.5771/9783845298900
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

MENSCH

Die zweite Herausforderung ist der Transhumanismus.*> Damit sind
die technischen Bemithungen gemeint, unseren Organismus, einschlief3-
lich des Gehirns, teilweise oder ganz so umzugestalten, dass die Gren-
ze des Menschlichen gleichsam nach vorne tiberschritten wird. Dahinter
steht die alte Idee vom Neuen Menschen. Es gibt zwei grofSe Fraktionen
innerhalb des Transhumanismus. Die erste setzt auf die Kombination
der Reproduktionsmedizin, der Gentechnik und der Keimbahnmanipu-
lation, auf Reprogenetik.** Auf diese Weise konnte man in den nichsten
Jahrzehnten nicht nur die menschliche Fortpflanzung optimieren und
viele Krankheiten beseitigen, sondern auch in das menschliche Erbgut
eingreifen. Zunichst liefSen sich genetische Defekte, dann die Anlagen
zu unerwinschten Eigenschaften beseitigen, um schliefSlich konstruk-
tiv unsere DNS-Struktur zu verbessern. Noch radikaler sind die Vor-
schlage der computertechnischen Version des Neuen Menschen.>s Die
menschlichen Rechenkapazititen konnten mit Implantaten bis ins Un-
endliche gesteigert werden. Letztlich soll der »Geist« ganzlich von un-
serem schwachen und vergianglichen Korper abgekoppelt werden, da-
mit die Evolution auf einem neuen, leistungs- und widerstandsfihigeren
Substrat weitergehen kann.

Der Transhumanismus muss auch deshalb als Herausforderung ernst
genommen werden, weil er eine Kombination klassischer Menschenbil-
der darstellt. In ihrer Ablehnung des real existierenden Menschen folgen
die Transhumanisten den Pessimisten; die Technikfixierung haben sie aus
dem prometheischen Weltbild tibernommen. Die Computertechniker ra-
dikalisieren die alte metaphysische Unterscheidung zwischen Geist und
Korper. Weil eine der grofsen Hoffnungen der Transhumanisten in der
Uberwindung des Todes liegt, treten sie auch das Erbe der Religion an.
In ethischer Hinsicht verweisen die Transhumanisten darauf, dass sie nie-
mandem schaden wollen; das moderne Freiheitsideal wird sogar gestei-
gert, wie am Motto »mein Genom gehort mir« deutlich wird. Zudem
wollen die Transhumanisten die Menschheit besser gegen kiinftige kos-
mische Katastrophen wappnen.

Tatsachlich wird die Menschheit, so wie sie entstanden ist, auch eines
Tages vergehen. Dafiir konnten, wie bei den Dinosauriern, kontingen-
te aufSere Einflusse sorgen, etwa ein Meteoriteneinschlag mit verhing-
nisvollen Folgen. Aber selbst wenn alles einen normalen Verlauf nimmt,
ist die irdische Existenz unserer Gattung begrenzt. Die Erde hat wahr-
scheinlich gerade die Hailfte ihres Lebens hinter sich. Denn in 4 bis § Mil-
liarden Jahren wird sich die Sonne in einen Roten Riesen verwandeln,

23 Vgl. Young, Designer Evolution (2006); dagegen Fukuyama, Das Ende des
Menschen (2002).

24 Vgl. Silver, Das geklonte Paradies (1998).

25 Vgl. Kurzweil, Homo s@piens (32001).

60

hitps://dol.org/10.5771/9783845298900 - am 15.01.2026, 21:14:22. https://www.nllbra.com/de/agh - Open Access - I TEN


https://doi.org/10.5771/9783845298900
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

MENSCH

der die inneren Planeten verschluckt und alles Leben auf unserem Hei-
matplaneten zerstort. Die einzige Rettung fiir die Menschheit ist es wohl,
in andere Teile der unendlichen Weiten des Weltraums auszuwandern;
neuere Beobachtungen machen es wahrscheinlich, dass es sehr viele Pla-
neten im All gibt, von denen ein kleiner Prozentsatz lebensfreundliche
Umweltbedingungen bieten konnte.

Wichtiger aus philosophischer Sicht (und deshalb die dritte Heraus-
forderung) ist aber die Gefahr einer Selbstzerstorung des Menschen. Eine
solche wire auf unterschiedliche Weise moglich: durch einen nuklearen
Krieg, durch ein biochemisches Desaster, durch die Zerstorung unserer
naturlichen Lebensgrundlagen, durch die Ausbreitung eines neuen tod-
lichen Krankheitserregers, durch Selbstzerfleischung der Menschheit in
Biirgerkriegen, interreligiosen Konflikten und so weiter. Sicherlich kon-
nen Philosophen solche Katastrophen nicht verhindern. Dafir sind in
erster Linie gesellschaftliche Veranderungen und politische Maffnahmen
erforderlich. Aber zu den Voraussetzungen fiir ein gedeihliches Zusam-
menleben aller Menschen gehort auch ein Bewusstsein der Zusammen-
gehorigkeit, ein Wissen um Gemeinsamkeiten und Unterschiede. Deshalb
darf man hoffen, dass die Bemuhungen der philosophischen Anthropo-
logie nicht vollig nutzlos sein mussen.

hitps://dol.org/10.5771/9783845298900 - am 15.01.2026, 21:14:22. https://www.nllbra.com/de/agh - Open Access - I TEN


https://doi.org/10.5771/9783845298900
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

Menschenbilder und Ethik

Mit meiner zentralen These mochte ich gleich ins Haus fallen: Ich bin
der Auffassung, dass wir uns alle von unseren Menschenbildern befrei-
en sollten, dass diese zumindest in der Philosophie nichts zu suchen ha-
ben. Dafiir werde ich vier Argumente vortragen (2). Alles hingt jedoch
davon ab, was man iiberhaupt unter dem Ausdruck » Menschenbild«
versteht (1). Es wird zudem nicht bestritten, dass anthropologische Aus-
sagen fur die Begriindung normativ-praktischer Aussagen relevant sein
konnen (3).

1. Begriffsklarungen

Zunichst zum Ausdruck »Ethik«: Damit meine ich die philosophische
Disziplin, die sich systematisch um die Begriindung moralischer Prinzi-
pien bemiiht. Die Grundfrage der Ethik heifst: »Was soll ich tun?« Dies
ist nicht im Sinne einer Philosophie der Lebenskunst zu verstehen, also
nicht als Frage nach dem besten Weg zu einem gliicklichen Leben. Es
geht vielmehr um die Prinzipien und Normen, die unbedingt (katego-
risch) unsere Beachtung und Befolgung verlangen. Manchmal wird dafir
auch der strengere Begriff der Moralphilosophie verwendet. Fiir Fragen
der Lebenskunst hat anthropologisches Wissen sicherlich eine grofSe-
re Relevanz als fiir Probleme der Moral, auf die ich mich hier aber be-
schranken werde.

Schwieriger ist der Begriff des Menschenbildes.* Im Grunde handelt
es sich gar nicht um einen philosophischen Terminus; die meisten Philo-
sophielexika verzeichnen tiberhaupt kein entsprechendes Stichwort. In
der englischsprachigen Welt hat der Begriff, wenn man ihn mit »image
of man« uibersetzt, eine noch geringere Bedeutung; der berithmte Auf-
satz von Wilfrid Sellars, Philosophy and the Scientific Image of Man
(1962), ist eine Ausnahme. Etwas gebrauchlicher ist der Ausdruck »con-
cept of man«, der von Erich Fromm (19671) und Clifford Geertz (1966)
in Buch- beziehungsweise Aufsatztiteln verwendet wurde; statt des wort-
lichen »Begriff des Menschen« wihlten die Ubersetzer in beiden Fillen
den Ausdruck »Menschenbild«*

Was aber sind tiberhaupt Menschenbilder? Darunter verstehen wir
mentale Gebilde, mit denen beansprucht wird, das Wesen des Menschen

1 Jetzt dazu als Standardwerk: Zichy, Menschenbilder (2017).
2 Fromm, Marx’ Concept of Man (1961), dt. 1963 unter dem Titel Das Men-
schenbild bei Marx, jetzt in Fromm V: 335-393; Geertz, The Impact of

62

hitps://dol.org/10.5771/9783845298900 - am 15.01.2026, 21:14:22. https://www.nllbra.com/de/agh - Open Access - I TEN


https://doi.org/10.5771/9783845298900
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

BEGRIFFSKLARUNGEN

zu erfassen. Meistens liegt dem eine zweifache Totalisierung zugrun-
de: Menschenbilder beziehen sich auf die grundlegenden Eigenschaften,
Moglichkeiten und Fahigkeiten des Menschen in seiner Gesamtheit, und
zwar von allen Menschen.

Betrachten wir den Wortbestandteil »-bilder«, den Menschenbil-
der mit Weltbildern, Leit- und Vorbildern, aber auch Feindbildern ge-
meinsam haben. Das halte ich nicht fiir einen Zufall. Tatsdchlich sind
Menschenbilder immer ein zentrales Element von Weltbildern, also von
Uberzeugungssystemen, die sich nicht nur auf das Wesen des Menschen,
sondern auf die Gesamtheit alles Seienden beziehen. Allerdings wiirde
ich »Weltbilder« von den (sprachlich verwandten) » Weltanschauungen «
unterscheiden. Ein Weltbild hat jede(r); Menschen in allen Kulturen und
Epochen haben irgendeine Auffassung vom Wesen der Welt, einschlief3-
lich eines Menschenbildes. Weltanschauungen gibt es hingegen erst in
der Moderne — wenn man damit diejenigen Weltbilder meint, die nach
der Aufklarung und im Zuge der Verwissenschaftlichung des Wissens
aufkamen. Auf der vermeintlich sicheren Grundlage empirischer Gesetze
beanspruchen Weltanschauungen, alle soziokulturellen (und manchmal
auch alle natiirlichen) Phinomene liickenlos erkliren und daraus ein-
deutige Handlungsanweisungen ableiten zu konnen. Die besten Beispie-
le sind der Sozialdarwinismus, der dialektische Materialismus und der
Nationalsozialismus. Gegenwirtig finden wir Weltanschauungen dieses
Typs fast nur noch bei obskuren Sekten. Die beiden deutschen Begriffe
»Weltbild« und » Weltanschauung« sind tibrigens erst seit dem Ende des
18. Jahrhunderts gebrauchlich; sie haben entsprechende Wortbildungen
in anderen Sprachen nach sich gezogen beziechungsweise sind als Fremd-
wort in deren Bildungssprache aufgenommen worden.?

Wieso wird aber von »Bildern« gesprochen? Das Wort »Bild« ist un-
klar. Ganz sicher nicht gemeint sind dsthetische Bilder (obwohl auf vielen
Gemailden Menschen dargestellt sind und man aus Kunstwerken Men-
schenbilder erschliefSen kann), auch nicht sprachliche Bilder, also Meta-
phern und dhnliches, und ebenfalls nicht gedankliche Bilder wie Sche-
mata oder geometrische Figuren. Interessanter sind die folgenden vier
Kandidaten:

- Vision (von lat. visio, der Anblick, die Erscheinung) im Sinne einer
Utopie: Wenn dies gemeint ist, wiren Menschenbilder gedankliche

the Concept of Culture on the Concept of Man (1966), dt. unter dem Titel
»Kulturbegriff und Menschenbild« in: R. Habermas/Minkmar (Hg.), Das
Schwein des Hauptlings (1992), §6-82.

3 Vgl. Ritter u.a. (Hg.), Historisches Worterbuch der Philosophie (1971ff.),
Bd. 12, Sp. 453-460 u. 460—463. Ubrigens gab es anfangs auch noch das
Wort »Weltansicht«, vor allem bei Wilhelm von Humboldt.

63

hitps://dol.org/10.5771/9783845298900 - am 15.01.2026, 21:14:22. https://www.nllbra.com/de/agh - Open Access - I TEN


https://doi.org/10.5771/9783845298900
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

4

MENSCHENBILDER UND ETHIK

Zukunftsentwiirfe von dem, wie Menschen irgendwann einmal sein
sollten, also normative Vorgaben ohne direkte Verwirklichungschance
und Handlungsanweisungen. In vielen Utopien stehen technische, po-
litische und soziale Aspekte im Vordergrund; es gibt aber immer wie-
der auch Utopien, die einen »neuen Menschen« postulieren, der durch
biologische, pidagogische oder politische Mafinahmen zu schaffen
sei. Die Vision dieses neuen Menschen wird man aber korrekterweise
nicht als Menschenbild bezeichnen, denn ein solches soll sich gerade
auf die heutigen Menschen beziehen, wenn auch inklusive ihrer Mog-
lichkeiten zur Weiterentwicklung.

Abbilder (griech. Eikon): Ein Abbild ist die moglichst exakte Wieder-
gabe empirischer Tatsachen. Menschenbilder in diesem Sinne finden
wir etwa in einem »Lehrbuch der Anatomie« oder in einem »Ethno-
graphischen Atlas«. Das ist aber offensichtlich nicht gemeint, denn
Menschenbilder enthalten nicht nur deskriptive, sondern auch evalua-
tive beziehungsweise normative Elemente. Zudem ist es fraglich, ob
die zahllosen Erkenntnisse der empirischen Wissenschaften sich zu ei-
nem (Ab)Bild des Menschen zusammenfiihren lassen.

Urbilder (griech. eidos): Das scheint mir die Hauptbedeutung zu sein.
Ein Menschenbild ist eine Auffassung vom Wesen des Menschen, eine
Idee (im platonischen Sinne) von dem, was Menschen eigentlich sind
und sein sollten. Der grofSe Unterschied zum Platonismus ist aber, dass
wir es mit einer Mehrzahl von konkurrierenden Ideen zu tun haben
(siehe unten).

Modelle (von lat. modulus, der Maf$stab): Darunter verstehe ich in
unserem Zusammenhang wissenschaftliche Konstruktionen, die be-
grifflich reflektiert sind, sich empirisch bewahrt haben und mit denen
man eine moglichst grofSe Zahl von Phinomenen erklaren oder ver-
stehen kann. Es sind weniger abschliefende Zusammenfassungen von
Erkenntnissen als vielmehr theoretische Entwiurfe, die ein Sachgebiet
erschlieffen und empirische Forschung anleiten. Integrative Diszipli-
nen wie Kosmologie, Sozialphilosophie und Anthropologie miissen
wohl auf solche »comprehensive doctrines« zuriickgreifen, um in ih-
ren komplexen Gegenstandsbereichen tberhaupt etwas erkennen zu
konnen. Beispiele sind das aus Einsteins allgemeiner Relativitatsthe-
orie entwickelte Friedman-Modell fir die Kosmologie,* Max Webers
Idealtyp des Kapitalismus fur die Sozialphilosophie und der Begriff
des Mingelwesens fur die Anthropologie. Modelle sind jedoch eigent-
lich keine Bilder; dazu fehlt ihnen die Geschlossenheit und sie bean-
spruchen auch keine Wesenserkenntnis.

Vgl. Kanitscheider, Kosmologie (21991), 407ff. (auch zum wissenschaftsthe-
oretischen Stellenwert von Modellen).

64

hitps://dol.org/10.5771/9783845298900 - am 15.01.2026, 21:14:22. https://www.nllbra.com/de/agh - Open Access - I TEN


https://doi.org/10.5771/9783845298900
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

EINWANDE GEGEN MENSCHENBILDER

Die letzten beiden Typen konnen wir auf den Gegensatz von Menschen-
bildern und anthropologischen Modellen zuspitzen. Im folgenden Ab-
schnitt (2) trage ich meine Kritik an Menschenbildern vor; danach geht
es um die mogliche Relevanz anthropologischer Aussagen und Modelle
fuir die praktische Philosophie.

2. Einwande gegen Menschenbilder

Vier Argumente sind es vor allem, die aus philosophischer Sicht generell
gegen Menschenbilder sprechen, nicht gegen ein bestimmtes, sondern
gegen die Relevanz von Menschenbildern uiberhaupt. Alle Kritikpunkte
treffen auch auf Weltbilder zu.

Erstens: Menschenbilder sind holistische Gebilde, die uns ein Bild vom
Menschen als Ganzes liefern, meistens und grofStenteils aber in implizi-
ter Form. Wenn wir uns durch ein Menschenbild leiten lassen, dann ge-
schieht dies in der Regel unbewusst. Aus dem pridiskursiven Charak-
ter von Menschenbildern ergibt sich die Schwierigkeit, diese dingfest zu
machen. Ferner folgt daraus, dass Menschenbilder nicht kritisch tiber-
prift sind. Sie sind oft nicht kohdrent, manchmal nicht einmal konsis-
tent. Selbst wenn diese relativ eindeutig umrissen sind, ist darunter zu
verschiedenen Zeiten und an verschiedenen Orten sehr Unterschiedli-
ches verstanden worden. So stand im Fall des christlichen Menschenbil-
des einmal die Wiirde des Menschen und seine Gottesebenbildlichkeit
im Vordergrund, ein anderes Mal die Erbsiinde und der Gehorsam ge-
geniiber Gottes Geboten.

Auch die Entstehung und Bewihrung von Menschenbildern verlauft
pradiskursiv. Sie beruhen in der Regel auf spezifischen Erfahrungen. Wer
etwa in Kriegs- oder Notzeiten aufwichst und deshalb viele schreckli-
che Erlebnisse mit der Niedertracht anderer Personen macht, wird hiu-
fig ein eher pessimistisches Menschenbild entwickeln, das (solange sich
die Umstdnde nicht dndern) immer wieder Bestdtigung findet. Es han-
delt sich also um existenztragende Uberzeugungssysteme, die kulturelles
Wissen zusammenfassen, Erfahrungen vorstrukturieren und als Hand-
lungsorientierung dienen. In einer wissenschaftlichen Zivilisation wer-
den Welt- und Menschenbilder manchmal bewusst gegen die begriffli-
che Erfassung der Wirklichkeit ausgespielt; so haben einige Befurworter
der oben erwihnten Weltanschauungen eine intuitive Entscheidung fiir
ihren Standpunkt vorausgesetzt und dies sogar als Vorzug ausgegeben.

Zuweitens: In Menschenbildern sind ontologische, moralische und reli-
giose beziehungsweise metaphysische Elemente auf undurchsichtige Wei-
se vermischt. Der Zusammenhang zwischen diesen Vorstellungen wird
weniger durch logisch-argumentative als vielmehr durch asthetische oder

65

hitps://dol.org/10.5771/9783845298900 - am 15.01.2026, 21:14:22. https://www.nllbra.com/de/agh - Open Access - I TEN


https://doi.org/10.5771/9783845298900
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

MENSCHENBILDER UND ETHIK

narrative Bricken hergestellt. Ein Beispiel fiir letzteres ist die alttestamen-
tarische Geschichte vom Siindenfall, die die Vereinbarkeit zwischen Gottes-
ebenbildlichkeit und Erbsiinde sichert. Werden Menschenbilder expliziert
oder gar in schriftliche Form tiberfiihrt, fallt vor allem auf, dass sowohl de-
skriptive wie normative Aussagen auftauchen. Zum einen wird etwas dar-
uber gesagt, wie Menschen sind, zum anderen dariiber, wie Menschen sein
sollten. Meistens wird die Kluft zwischen diesen beiden Satztypen nicht
bedacht. Dadurch besteht die Gefahr des Sein-Sollens-Fehlschlusses; wenn
man korrekt argumentiert, kann man aus den deskriptiven Aussagen ei-
nes Menschenbildes keine moralischen Sitze ableiten. Dies wire prinzipi-
ell moglich als Folgerung aus den normativen Elementen eines Menschen-
bildes. In den meisten Fillen macht man sich daruber jedoch tiberhaupt
keine Gedanken. Zudem fehlt die Begriindung der normativen Aussagen
selbst; sie hangen gleichsam in der Luft und haben sich bestenfalls prag-
matisch bewihrt. Aus philosophischer Sicht kann man deshalb nicht da-
mit zufrieden sein, dass es im neuen Grundsatzprogramm der CDU (be-
schlossen Anfang Dezember 2007 in Hannover) heif$t: »Das christliche
Verstindnis vom Menschen gibt uns die ethische Grundlage fiir verant-
wortliche Politik. ... Auf diesem Menschenbild beruhen die Grundlagen
der demokratischen Rechts- und Verfassungsstaaten.«5 Auf die Rolle von
Menschenbildern in der Politik komme ich noch zuriick.

Drittens: Menschenbilder gibt es immer im Plural; sie sind insofern
Indiz fiir einen Partikularismus und unaufhebbaren Relativismus. Wer
sich also auf Menschenbilder zuriickzieht, diese als letzte Grundlage un-
seres Denkens und Handelns ansieht, gesteht implizit ein, dass eine Eini-
gung nicht erzielt werden kann. Zudem folgt aus der Vielzahl der Men-
schenbilder ein weiteres Problem: Wer ist eigentlich Trager oder Besitzer
eines Menschenbildes? Ein Individuum, ein soziales Kollektiv, eine Ge-
sellschaft, eine religiose Gemeinschaft? Wir stoflen hier auf dieselben
Probleme wie bei der unklaren Redeweise von »Kultur«. Denn Indivi-
duen in komplexen Gesellschaften, erst recht in der globalisierten Welt,
besitzen immer mehrere »Identitdten« und gehoren unterschiedlichen
Kollektiven an, die sich uiberlagern, durchdringen und kreuzen. Gibt es
ein abendlandisches Menschenbild mit einem deutschen Menschenbild
als Teilmenge? Gibt es ein christliches und davon unterschieden noch ein
katholisches Menschenbild? Haben Naturwissenschaftler, die einer Reli-
gionsgemeinschaft angehoren, zwei Menschenbilder?

Etwas klarer ist die Rede vom »Menschenbild des Grundgesetzes«,
die sogar in neueren Urteilen des Bundesverfassungsgerichts auftaucht.¢

5 Freiheit und Sicherbeit. Grundsdtze fiir Deutschland. Das CDU-Grundsatz-
programm, o. O. o. J. (Hannover 2007), 4 u. 6.

6  Etwa in der Ablehnung des Luftsicherheitsgesetzes durch das Urteil des Ers-
ten Senats vom 15.2.2006 (1 BVR 357/05), Abs. 134.

66

hitps://dol.org/10.5771/9783845298900 - am 15.01.2026, 21:14:22. https://www.nllbra.com/de/agh - Open Access - I TEN


https://doi.org/10.5771/9783845298900
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

EINWANDE GEGEN MENSCHENBILDER

Denn hier existiert zumindest eine eindeutige Bezugsbasis in Form eines
fixierten Textbestandes. Dennoch fragt man sich: Handelt es sich um
eine Pramisse oder eine Implikation aus dem deutschen Grundgesetz?
Gibt es auch ein Menschenbild der verschiedenen Lianderverfassungen,
des Biirgerlichen Gesetzbuches oder gar der Straflenverkehrsordnung?
Ich denke, dass die Rede vom »Menschenbild des Grundgesetzes« ein
Uberbleibsel aus den fiinfziger Jahren ist, in denen der Menschenwiir-
de-Artikel metaphysisch interpretiert wurde. Heute dominiert jedoch
die Auffassung, die Menschenwiirde nicht als Wesensmerkmal, sondern
als Gestaltungsauftrag zu begreifen.” Menschenwiirde ist demnach nicht
etwas, das alle Menschen als unverlierbare Eigenschaft haben (daraus
wirde folgen, dass man die Wiirde eines Menschen nicht verletzen konn-
te), sondern dass wir jeden Menschen wiirdig behandeln sollten, durch
unbedingte Achtung seiner individuellen Personlichkeit.

Auch die zeitweise verbreitete Ansicht, dass Weltbilder (und somit
die in ihnen enthaltenen Menschenbilder) an eine Sprache oder Sprach-
familie gekniipft sind, ist inzwischen widerlegt worden. Weitreichende
Schlussfolgerungen, wie sie etwa aus der Sapir-Whorf-These gezogen
wurden, sind schon deshalb nicht tiberzeugend, weil die determinie-
rende Kraft der Sprache fir unser Weltbild nach neueren Forschungen
sehr stark in Frage gestellt werden muss und weil alle Sprachen (sogar
nicht-verbale wie die Taubstummensprache) dieselbe Tiefengrammatik
aufweisen.®

Der vierte und letzte Einwand stiitzt sich auf das jiidische Gebot »Du
sollst dir kein Bildnis machen!«. Das war auf Gott bezogen; interessan-
terweise richtete es sich in erster Linie gegen den Polytheismus, also die
Vielzahl von Gottheiten in den altorientalischen Religionen — so wie
Menschenbilder (wie eben ausgefiihrt) ebenfalls immer in irreduzibler
Mehrzahl auftreten. Die beiden groflen monotheistischen Religionen ha-
ben dieses Bilderverbot, unterschiedlich nach Konfession und Epoche,
tibernommen. Bei einigen unorthodoxen Marxisten gilt es fiir die Uto-
pie einer besseren Gesellschaft, die nicht ausgepinselt und dadurch von
einer kleinen Gruppe im Vorhinein festgelegt werden durfe. SchliefSlich
wird bei Max Frisch (etwa in seinen grofSen Romanen Stiller und Mein
Name sei Gantenbein) eindrucklich davor gewarnt, sich ein Bild von ei-
nem anderen Menschen, einem Individuum zu machen.?

Menschenbilder sind Vereinfachungen. »Individuum est ineffabi-
le«, schrieb Goethe am 20.9.1780 an Lavater — ein Individuum kann
in der Fulle seiner Eigenschaften und Moglichkeiten sowie auf Grund

7 Vgl. Wetz, Die Wiirde des Menschen ist antastbar (1998).

Vgl. Pinker, Der Sprachinstinkt (1996).

Bei der Verleihung des Friedenspreises des Deutschen Buchhandels an Max
Frisch hat dies der Laudator iiberzeugend als Kerngedanken von dessen

o @

67

hitps://dol.org/10.5771/9783845298900 - am 15.01.2026, 21:14:22. https://www.nllbra.com/de/agh - Open Access - I TEN


https://doi.org/10.5771/9783845298900
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

MENSCHENBILDER UND ETHIK

von deren Verianderbarkeit niemals vollstindig erfasst werden. Durch
»Bilder« wird der andere festgelegt, so dass man nicht mehr offen ist
fiir Abweichendes, Neues, Widerstreitendes. Sie konnen deshalb zu sich
selbst erfiilllenden Prophezeiungen werden: Wenn ich den anderen als
verschlossen betrachte und mich ihm gegeniiber selbst so verhalte, wer-
de ich wahrscheinlich die gemutmafte Verschlossenheit erst erzeugen.
Menschenbilder sind insofern identisch mit Vorurteilen oder ideologi-
schen Verblendungen.

Dieses Argument richtet sich, so muss man allerdings klarstellen, ge-
gen die moralischen und politischen Konsequenzen von Menschenbil-
dern, nicht gegen die asthetischen. Es ldsst sich wohl kaum bezweifeln,
dass viele berithmte Kunstler sich unter anderem von ihren Menschen-
bildern inspirieren lieffen und daraus groflartige Werke entstanden sind.
Interessanterweise scheinen mir negative, pessimistische Menschenbil-
der produktiver zu sein (die positiven verfithren zum Kitsch): Ich nenne
nur Céline und dessen Roman Reise ans Ende der Nacht (1932), Gott-
fried Benn und viele seiner Gedichte (»Die Krone der Schopfung, das
Schwein, der Mensch«) sowie Bruce Nauman und seine Installationen.™

Meine Kritikpunkte gelten ebenfalls fiir Bilder von Menschengruppen.
Beispielsweise ist gerade in den letzten Jahren wieder viel von » Amerika-
bildern« die Rede, also totalisierenden Auffassungen von den USA, die
man demoskopisch in verschiedenen Landern in Europa oder anders-
wo feststellen kann. Die vier genannten Einwiande treffen auch auf diese
» Amerikabilder« zu (und ebenso auf » Deutschlandbilder «, » Frankreich-
bilder« etc.): Es sind pridiskursive, die Ebenen vermischende, im Plural
auftretende und unzulissig vereinfachende Auffassungen eines komple-
xen Gebildes — letztlich nichts anderes als Stereotypen und Denkscha-
blonen. Politisches Handeln sollte sich prinzipiell von jeglichen Bildern
dieser Art l6sen. Nicht nur aus pragmatischen, sondern auch aus mora-
lischen Griinden: Mit solchen Pauschalurteilen werden wir der Indivi-
dualitdt der betroffenen Menschen und der internen Komplexitit eines
Kollektivs nicht gerecht.

Als wissenssoziologisches Thema bleiben selbstverstindlich Men-
schenbilder interessant. Wenn wir danach fragen, wie Menschen sich
gegeniiber anderen verhalten, so sind wir gut beraten, auch ihre Men-
schenbilder als langfristig wirksame Faktoren in Betracht zu ziehen. Eine
vergleichende Betrachtung kann zu einer Typologie von Menschenbildern

Werk herausgearbeitet: Hentig, » Wahrbeitsarbeit« und Friede (1976), 54—
62.

1o Nauman, Interviews 1967-1988 (1996), 170: »Mein Werk kommt aus der
Enttiduschung iiber die >conditio humanac. Es frustriert mich, dafl Menschen
sich weigern, andere Menschen zu verstehen, und dafS sie so grausam zuei-
nander sein konnen. « (Auflerung von 1987)

68

hitps://dol.org/10.5771/9783845298900 - am 15.01.2026, 21:14:22. https://www.nllbra.com/de/agh - Open Access - I TEN


https://doi.org/10.5771/9783845298900
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

EINWANDE GEGEN MENSCHENBILDER

gelangen.™ So lassen sich ein mythisches, ein religioses, ein metaphysi-
sches und ein wissenschaftliches Menschenbild unterscheiden, ein pessi-
mistisches und ein optimistisches, ein abendlandisches und ein fernostli-
ches und so weiter. Dabei ist jedoch zu bedenken, dass solche Typologien
gedankliche Konstruktionen sind. Kaum einer hat ein solches Menschen-
bild je in Reinkultur vertreten. Zudem gibt es in jeder Kultur interne Ge-
gensitze. In der europaischen Philosophiegeschichte wurde etwa die Idee
des animal rationale regelmiflig gekontert durch die Idee, dass fiir den
Menschen Herz und Fiihlen entscheidend seien: Pascal gegen Descartes,
Rousseau gegen Voltaire, Herder gegen Kant, die Romantiker gegen
Fichte und so weiter. Dariiber hinaus gab es immer weitere Minderhei-
tenpositionen und Gegenentwiirfe. Ubrigens gilt dies auch fiir das indi-
sche und das chinesische Denken — nirgendwo monolithische Blocke.

Ahnliche Finwinde gegen Welt- und Menschenbilder finden sich so-
wohl bei Heidegger wie bei Adorno: Wer ein Bild von etwas hat, der ist
»im Bilde«, der weifs Bescheid und muss sich gar nicht mehr mit dem
Gegenstand auseinandersetzen, Erfahrungen machen oder sich besin-
nen.'* Entgegen manchen popularphilosophischen Ansichten behaupte
ich sogar, dass kein bedeutender Philosoph (von Thales bis Rorty) ein
Menschenbild gehabt hat — ein solches hitte ihr Denken blof$ behindert.
Philosophie ist eben nicht abhingig von Welt- und Menschenbildern,
sondern eher das Bestreben, diese zu iiberwinden. Damit ist nicht be-
stritten, dass es manchem Denker nicht gelungen ist, alle seine Voraus-
setzungen zu reflektieren.

Warum haben aber die Rede von Menschenbildern sowie die Berufung
auf solche in den letzten Jahren einen solchen Auftrieb bekommen? Das
ist meines Erachtens bedingt durch den rasanten human-biologischen
Fortschritt (etwa in der Hirnforschung) und die Moglichkeiten techni-
scher Veranderung am menschlichen Korper, zumal deren Protagonisten
oft selbst ein neues Menschenbild fordern. Sollte es sich jedoch als zu-
treffend herausstellen, dass die Neurobiologie die Existenz eines freien
menschlichen Willens widerlegen kann, so ware es nicht nur argumen-
tativ verfehlt, sondern in einer wissenschaftlichen Zivilisation auch fak-
tisch hoffnungslos, wahrscheinlich sogar kontraproduktiv, dagegen im
Namen eines anderen Menschenbildes zu protestieren. Vielmehr muss
gegen empirisch-wissenschaftliche Behauptungen (wie etwa das Postu-
lieren einer vollstindigen Determiniertheit menschlicher Handlungsent-
scheidungen) auf der wissenschaftlichen Ebene argumentiert werden,
durch empirische Gegenbelege, durch methodologische und begriffliche

11 Vorbildlich bei Scheler, IX: Mensch und Geschichte (1926), 120-144.

12 Heidegger, V: Die Zeit des Weltbildes (1938), 75-113, bes. 89ff.; Adorno,
VI: Jargon der Eigentlichkeit (1964), 453; vgl. auch Adornos Essay Ohne
Leitbild (X: 1, 291ff.), der 1967 einem seiner Biicher als Titel diente.

69

hitps://dol.org/10.5771/9783845298900 - am 15.01.2026, 21:14:22. https://www.nllbra.com/de/agh - Open Access - I TEN


https://doi.org/10.5771/9783845298900
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

MENSCHENBILDER UND ETHIK

Argumente, durch philosophische Reflexionen. Der Riickzug auf ein ver-
meintlich unangreifbares Menschenbild bringt tiberhaupt nichts, auch
nicht die Unterstellung, die Wissenschaften wiirden selbst ein Menschen-
bild zugrunde legen. Es mag sein, dass wissenschaftliche Forschung ab-
hingig ist von Vorannahmen, Paradigmen, Begriffsschemata — dass aber
ein Menschenbild zum Fundament der Wissenschaften gehoren soll, ist
eine Laienvermutung, die die (nun wirklich nicht unkritische) Wissen-
schaftstheorie seit Kuhn und Feyerabend nicht bestitigen kann.

Sollten alle Aussagen tiber den Menschen ersatzlos gestrichen wer-
den? Einige Philosophen, aufSer Adorno und Heidegger auch Habermas
und Foucault, scheinen dieser Auffassung zuzuneigen. Fur ein Wissen
vom Menschen ist in ihren philosophischen Lehren kein Platz. Damit
wirde man aber das Kind mit dem Bade ausschiitten. AufSer Menschen-
bildern existieren namlich noch zwei andere Formen des Wissens vom
Menschen.

Zum einen gibt es das empirisch-wissenschaftliche Wissen. Dieses ist
dufserst umfangreich, so umfangreich, dass es heutzutage keiner mehr
uberblicken kann. Es wird nach uberpriifbaren Kriterien und in me-
thodisch kontrollierter Weise von unterschiedlichsten wissenschaftlichen
Disziplinen produziert: von der Molekulargenetik und Hirnforschung
uber die Linguistik und Ethnologie bis zur Psychologie und Soziologie.
Dieses humanwissenschaftliche Wissen ist also uniibersichtlich und zer-
splittert, vielleicht sogar genauso widerspriichlich wie manches Men-
schenbild oder mehrere Menschenbilder im Vergleich. Deshalb kann es
als Aufgabe der Philosophie betrachtet werden, das humanwissenschaft-
liche Wissen zusammenzufithren, kategorial zu durchdringen und zu re-
flektieren. Diesen Versuch hat vor allem die deutsche Philosophische An-
thropologie des 20. Jahrhunderts (Scheler, Plessner, Gehlen und andere)
unternommen. In einem weiten Sinne gibt es aber eine philosophische
Anthropologie bereits seit Aristoteles. Uber deren Konzeption, Leitbe-
griffe und Methoden habe ich mich an anderer Stelle ausfuhrlich geau-
Bert.'

In unserem Zusammenhang ist nur wichtig, dass die philosophische
Anthropologie (wie die Humanwissenschaften) keine normativen Aussa-
gen macht. Worauf sollten sich diese auch beziehen? Betrachten wir die
klassische Einteilung der drei Vermogen des Menschen in Denken (be-
ziehungsweise Erkennen), Fiihlen und Wollen. Normen fiir das Denken
liefern Logik, Argumentationstheorie und Erkenntnistheorie; ansonsten
gilt »Die Gedanken sind frei«. Normen fur unser Fuhlen kann es nicht
geben, denn Gefiihle lassen sich nicht vorschreiben. Und fiir das Wollen
(beziehungsweise deren Produkte, die Handlungen) ist die Ethik zustan-
dig. Wofur also eine normative Anthropologie? Als einzige Moglichkeit

13 Vgl. Thies, Einfiihrung in die philosophische Anthropologie (32013).

70

hitps://dol.org/10.5771/9783845298900 - am 15.01.2026, 21:14:22. https://www.nllbra.com/de/agh - Open Access - I TEN


https://doi.org/10.5771/9783845298900
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

ZUR RELEVANZ DER ANTHROPOLOGIE FUR DIE PRAKTISCHE PHILOSOPHIE

bliebe noch die menschliche Leiblichkeit. Eine normative Anthropolo-
gie konnte Regeln entwerfen, wie der menschliche Korper beschaffen
sein sollte — doch damit kommen wir entweder in den Bereich der oben
bereits angesprochenen Utopien eines »neuen Menschen« oder auf den
Weg des »enhancement, also der technischen Verbesserung unseres Lei-
bes. Aber auch deren Chancen und Risiken miissen in der Ethik verhan-
delt werden, nicht in der Anthropologie.

Zur Relevanz der Anthropologie fur die
Praktische Philosophie

Um zu erortern, welche Bedeutung anthropologische Aussagen und Mo-
delle fur die Ethik haben konnten, unterscheide ich idealtypisch vier
Schritte einer normativ-praktischen Argumentation: Zunichst muss man
das moralische Grundprinzip begriinden, sei dies das christliche Liebes-
gebot, der Kategorische Imperativ, das utilitaristische Nutzenprinzip, die
Menschenwiirde oder irgendein anderer fundamentaler Wert. In einem
zweiten Schritt werden die Menschenrechte begriindet. Diese stehen zwi-
schen Moralprinzip und Recht; sie sind zwar im deutschen Grundge-
setz, aber keineswegs tuiberall in positives Recht tiberfiihrt. Es folgt der
dritte Schritt, die Begrindung des Rechtssystems selbst. SchliefSlich geht
es um politische Projekte zur Ausgestaltung und Weiterentwicklung ei-
nes konkreten Rechtssystems; entsprechende Ideen sind in Deutschland
hauptsichlich in den Grundsatzprogrammen der politischen Parteien
niedergelegt. Normative Argumentationen verlaufen selten so geradli-
nig und deduktiv; der vierstufige Aufbau dient nur dazu, verschiedene
Ebenen und die jeweilige Rolle anthropologischer Aussagen besser er-
lautern zu konnen.™

Die erste Frage lautet also: Beruht das moralische Grundprinzip auf
anthropologischen Voraussetzungen oder gar einem Menschenbild? Die
Antwort liegt auf der Hand: Deskriptive Aussagen iiber den Menschen
(wie sie Humanwissenschaften und Anthropologie liefern) kann man
nicht zur Begriindung normativer Aussagen heranziehen; genau das wire
der klassische Fall eines Sein-Sollens-Fehlschlusses. Aber vielleicht ma-
chen wir es uns hier zu einfach: Konnte es nicht doch sein, dass unsere
universalistische Moral auf rational nicht einholbaren Voraussetzungen
beruht? Drei anthropologische Annahmen seien genannt, die in gewis-
ser Weise unserem Moralverstindnis vorausliegen. Die erste Pramisse
ist, dass wir Menschen prinzipiell frei sind. Kant halt es fiir notwendig,
in der theoretischen Philosophie die Moglichkeit einer absoluten Wil-
lensfreiheit aufzuzeigen (in der dritten Antinomie im Dialektik-Kapitel

14 Vgl. ahnlich bei Rawls, Eine Theorie der Gerechtigkeit (1971), Kap. 31.

71

hitps://dol.org/10.5771/9783845298900 - am 15.01.2026, 21:14:22. https://www.nllbra.com/de/agh - Open Access - I TEN


https://doi.org/10.5771/9783845298900
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

MENSCHENBILDER UND ETHIK

der »Kritik der reinen Vernunft«), um so tiberhaupt erst das Tor fur die
praktische Philosophie aufzustofSen. Ist die Freiheitspramisse nicht eine
anthropologische Aussage? Heutzutage sind jedoch die meisten Philoso-
phen (und Rechtstheoretiker) der Ansicht, dass Kant zu hohe Anforde-
rungen stellt: Fir die moralische und (straf)rechtliche Zurechenbarkeit
reicht eine »schwache« Freiheitspramisse, namlich die Moglichkeit, dass
man anders hitte handeln konnen. Die zweite Pramisse ist, dass Men-
schen als Einzelne die Subjekte von Handlungen sind, dass nicht das Kol-
lektiv oder die Autoritit zdhlt, sondern das (volljahrige, gesunde) Indivi-
duum. Das ist keineswegs selbstverstandlich: Es ist noch nicht lange her,
da hielten die meisten Deutschen das Diktum »Du bist nichts, dein Volk
ist alles« fur zutreffend. Auch in vielen afrikanischen und asiatischen
Gesellschaften galt (gilt?) ein anderes Personlichkeitsideal, das den Ein-
zelnen primir als Glied einer Gemeinschaft sieht (die oft auch die ver-
storbenen Vorfahren einschliefst).*s Drittens bezieht sich das Moralprin-
zip nach unserem modernen Verstindnis auf alle Menschen, auch auf
Frauen, Mittellose, Fremde, Behinderte, Atheisten und so weiter. In die-
sen drei Pramissen (Freiheit, Individualitit, Inklusion aller) konnte man
ein Minimal-Menschenbild erkennen. Die moralphilosophischen Ansit-
ze der Gegenwart, etwa die Diskurstheorie von Habermas, bemiihen sich
allerdings, diese Pramissen rational einzuholen, etwa als transzendentale
Voraussetzungen, die sich aus dem Diskursprinzip ableiten lassen.™ Tat-
sachlich wire es verheerend, wenn das moralische Grundprinzip durch
konkrete anthropologische Aussagen bedingt sein sollte. Denn zum einen
miissten diese anthropologischen Aussagen prinzipiell empirisch wider-
legbar sein, zum anderen wiren diejenigen, die (aus welchen Griinden
auch immer) andere anthropologische Aussagen fiir zutreffend halten,
nicht an das Moralprinzip gebunden. Dann stiinde es schlecht um die
Begriindung und Durchsetzung universalistischer moralischer Normen.

Auf der zweiten Ebene geht es um die Frage, ob die Menschenrechte
einer anthropologischen Grundlegung bediirfen. Stellvertretend sei Ot-
fried Hoffe genannt, der als Begriindungsansatz das Motto »Ethik plus
Anthropologie« vertritt. Ein Sein-Sollens-Fehlschluss liegt hier nicht vor;
vielmehr verwenden Hoffe (und viele andere Autoren) einen gemisch-
ten Syllogismus: Aus einem normativen Obersatz (Moralprinzip) und
einem deskriptiven Untersatz (anthropologische Aussage) folgt als Kon-
klusion eine spezifizierte moralische Norm. Noch weiter geht Martha
Nussbaum, deren Ansatz so verstanden werden kann, dass sie simtliche
Menschenrechte aus anthropologischen Grundbestimmungen, namlich

15 Vgl. Ki-Zerbo, Afrikanische Personlichkeit und die neue afrikanische Ge-
sellschaft (1980); Geertz, Dichte Beschreibung (1983), 293ff.

16 Habermas, MoralbewufStsein und kommunikatives Handeln (1983), 96—
104; Habermas, Erlduterungen zur Diskursethik (1991), 132ff., 154f.

72

hitps://dol.org/10.5771/9783845298900 - am 15.01.2026, 21:14:22. https://www.nllbra.com/de/agh - Open Access - I TEN


https://doi.org/10.5771/9783845298900
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

ZUR RELEVANZ DER ANTHROPOLOGIE FUR DIE PRAKTISCHE PHILOSOPHIE

elementaren Fahigkeiten (capabilities), ableiten mochte.’” Das klingt
auf den ersten Blick einleuchtend. Betrachten wir einige Aussagen: (a)
Der Mensch ist ein leibliches und daher verletzbares Lebewesen. Daraus
folgt die Notwendigkeit negativer Abwehrrechte, etwa des unbedingten
Rechts auf leibliche Integritdt. Das scheint unproblematisch zu sein. Aber
schon mit der zweiten Aussage ist es schwieriger: (b) Der Mensch ist ein
Wesen, das sich nicht fremdbestimmen lassen mochte. Daraus folgt die
Notwendigkeit von demokratischen Mitwirkungsrechten. Aber ist das
wirklich so? Erstens konnte man die anthropologische Aussage bezwei-
feln: Viele Menschen haben nichts gegen Fremdbestimmung, sind viel-
leicht gar nicht zur Selbstbestimmung in einem anspruchsvollen Sinne
fahig. Noch problematischer ist es aber mit einer dritten, wohl zutreffen-
den Aussage: (c) Der Mensch ist ein aggressives, gewalttatiges, potentiell
grausames Wesen. Darf man daraus ableiten, dass der Mensch diese An-
lage »ausleben< konnen sollte? Wir brauchen offensichtlich ein voranth-
ropologisches Kriterium, um die guten von den schlechten menschlichen
Eigenschaften zu unterscheiden. Insbesondere der Ansatz von Martha
Nussbaum leidet durchgingig an der Vernachlassigung solcher negativer
Eigenschaften; sie tauchen in ihrer Liste menschlicher Grundfihigkeiten
nicht auf. Damit wird aber nicht bestritten, dass anthropologische Aus-
sagen, so wie im gemischten Syllogismus vorgesehen, zum Moralprinzip
hinzutreten miissen; jene stehen zu diesem in gewisser Weise im selben
Verhaltnis wie raumzeitliche Rahmenbedingungen zu einer naturwissen-
schaftlichen Gesetzesaussage. Der Unterschied ist eben nur, dass nicht
alle menschlichen Eigenschaften verwirklicht werden sollten.

Auf der dritten Ebene geht es um die Begriindung des Rechtssys-
tems. (Wohlgemerkt: die philosophische Begriindung, nicht die fakti-
sche Grundlegung oder die rechtspositivistische Implementierung.) Wa-
rum gibt es iiberhaupt ein Rechtssystem? Insbesondere die Anarchisten
sind der Ansicht, dass moralische Normen ausreichen und wir (unter
gunstigen Umstanden) auf Institutionen wie Staat und Politik verzichten
konnten. Zur Widerlegung dieser ehrenwerten Position muss man anth-
ropologische Argumente heranziehen, die darauf hinauslaufen, dass die
Moral der Ergianzung durch das positive Recht bedarf.*® Dafir sprechen
drei Griinde, die sozialkognitive, die motivatorische und die organisa-
torische Uberforderung des moralischen Subjekts. Denn in Konfliktsitu-
ationen und neuen Problemkonstellationen fillt es oft sehr schwer, die

17 Vgl. Hoffe, Politische Gerechtigkeit (1989), 381; Hoffe, Gibt es ein inter-
kulturelles Strafrecht? (1999), 52f.; Nussbaum, Gerechtigkeit oder Das gute
Leben (1999), 49ff. u. 6.

18 Habermas, Faktizitit und Geltung (1992), 143-151. Die Widerlegung des
Anarchismus leistet auch das Hobbes’sche Gedankenexperiment vom Na-
turzustand.

73

hitps://dol.org/10.5771/9783845298900 - am 15.01.2026, 21:14:22. https://www.nllbra.com/de/agh - Open Access - I TEN


https://doi.org/10.5771/9783845298900
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

MENSCHENBILDER UND ETHIK

richtige Norm zu finden und sie angemessen anzuwenden. Ferner wird
von jedem Einzelnen die Willensstarke verlangt, moralischen Geboten
im Ernstfall gegentiber eigenen Neigungen den Vorzug zu geben und im
Extremfall sogar als einziger unter allen Beteiligten zu folgen. Schlief3-
lich ergibt sich insbesondere in modernen Gesellschaften bei positiven
Pflichten das Problem, wie diese in die Tat umgesetzt werden sollen.
Eine nachhaltige Hilfe firr die Armen in der eigenen Nachbarschaft, erst
recht fiir die in entfernten Weltreligionen ist ohne grofSeren organisato-
rischen Aufwand iiberhaupt nicht zu bewerkstelligen. Diese von Haber-
mas Ubernommenen Erlduterungen folgen einem Argument von Arnold
Gehlen: Der Mensch ist ein unvollkommenes Wesen; deshalb bedarf er
der Entlastung, in normativ-praktischer Hinsicht durch Institutionen.
(In anderer Hinsicht dient vor allem die Technik der Entlastung des
Menschen.) Fiir diesen Gedankengang brauchen wir gar nicht die star-
ke Version der Mingelwesen-These, die Gehlen bevorzugt und zu poli-
tisch fatalen Konsequenzen fihren konnte. Es reicht die wohlbegriinde-
te Aussage, dass wir Menschen unvollkommene Wesen sind, die durch
die Komplexitit und Abstraktheit der gesellschaftlichen Ordnung tiber-
fordert sind.™

SchliefSlich, auf der vierten Ebene, geht es um die unterschiedlichen po-
litischen Gestaltungsideen fur eine Gesellschaft. Auf dieser Ebene spielen
nicht nur anthropologische Modelle, sondern auch Menschenbilder eine
Rolle; wir verlassen hier aber auch den Bereich der Wissenschaft und be-
geben uns in den nicht-konsensfahigen Bereich der Politik. Grob lassen
sich den drei wichtigsten politischen Stromungen europdischer Politik im
19.und 20. Jahrhundert die folgenden Menschenbilder zuordnen:** Der
klassische Liberalismus favorisiert das Menschenbild des homo oecono-
micus, zugespitzt: die Idee von ungebundenen Individuen, die in forma-
ler Hinsicht alle gleich sind und ihre Interessen zweckrational verfolgen.
Davon grenzt sich auf der einen Seite der klassische Konservatismus ab:
Menschen sind ungleich (Mann/Frau, im aristokratischen Konservatis-
mus auch noch Adel/Biirgertum), durch Erziehung, aber auch schon von
Geburt (Begabungsunterschiede). Die Menschen sind keine Einzelgan-
ger, sondern soziale Wesen, die auf eine Gemeinschaft (grundlegend die
Familie) angewiesen sind, die deshalb auch schiitzenswert ist. In seinen
Handlungen ist der Mensch weniger rational, als der Liberalismus meint;
Tradition, Sitte und Religion spielen eine nicht vernachldssigenswerte
Rolle. Auf der anderen Seite des politischen Spektrums steht der Sozia-
lismus, spater die sozialdemokratische Bewegung. Auch aus deren Sicht
ist das individualistische Menschenbild falsch; Menschen sind soziale
Wesen und sollten es auch sein. Aber im Gegensatz zum Konservatismus

19 Vgl. Thies, Arnold Geblen zur Einfiibrung (32017).
20 In Anlehnung an Bobbio, Rechts und Links (1994).

74

hitps://dol.org/10.5771/9783845298900 - am 15.01.2026, 21:14:22. https://www.nllbra.com/de/agh - Open Access - I TEN


https://doi.org/10.5771/9783845298900
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

ZUR RELEVANZ DER ANTHROPOLOGIE FUR DIE PRAKTISCHE PHILOSOPHIE

und in Ubereinstimmung mit dem Liberalismus hilt der Sozialismus die
Menschen fiir gleich (was auch immer dies heifSen mag). Handlungs-
theoretisch setzen Sozialisten voraus, dass wir nicht nur zweckrational,
sondern auch wertrational (also moralisch) handeln. In der heutigen po-
litischen Landschaft sind allerdings die drei idealtypisch skizzierten Po-
sitionen nicht mehr deutlich auszumachen.

Zusammenfassend ergibt sich aus meiner Sicht das Folgende: Anthro-
pologische Aussagen und Modelle spielen in der Ethik auf verschiedenen
Ebenen eine Rolle; universale Prinzipien und Normen konnen sie aber
nicht begriinden. Ganz zu verabschieden haben wir uns dartiber hinaus
von essentialistischen Menschenbildern (im Sinne von Urbildern). Die
Philosophie kann dabei helfen, diese zu uberwinden und in eine empi-
risch informierte wie begrifflich reflektierte philosophische Anthropolo-
gie zu transformieren. Ohne allzu grofle Ubertreibung wire ein solcher
Schritt vergleichbar dem vom Mythos zum Logos, den unser Wissen von
der Natur schon lingst gegangen ist.

75

hitps://dol.org/10.5771/9783845298900 - am 15.01.2026, 21:14:22. https://www.nllbra.com/de/agh - Open Access - I TEN


https://doi.org/10.5771/9783845298900
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

Die Wurzeln der menschlichen Moral

Wie auch andere Disziplinen wird die philosophische Anthropologie seit
Jahrhunderten durch einige wenige Grundprobleme bewegt. Genannt
seien nur die Frage nach der Stellung des Menschen im Kosmos, das
Leib-Seele-Problem, die Naturalismus-Kulturalismus-Kontroverse sowie
die Diskussion iiber die Rolle der Vernunft (animal rationale vs. animal
emotionale). Ein weiterer Dauerbrenner ist der Optimismus-Pessimis-
mus-Streit, also die Frage, ob der Mensch im Grunde gut oder bose sei.
Auf diesen Themenbereich, der fiir die Praktische Philosophie besonders
relevant ist, mochte ich mich im Folgenden konzentrieren. Sind wir mit-
einander konkurrierende oder eher kooperative Wesen? Was ist, um ex-
treme Phinomene zu nennen, eher typisch fiir den Menschen, die gna-
denlose Ausiibung von Gewalt oder das tatige Mitgefithl mit Leidenden?
Noch einmal anders gefragt: Sind wir Menschen von Grund auf mora-
lische Wesen oder nicht?

Historisch greift man in diesen Diskussionen oft auf die frithe Neu-
zeit zuriick, namlich auf die, wie verkiirzend gesagt wird, kontraren Po-
sitionen von Thomas Hobbes und Jean-Jacques Rousseau. Vor einigen
Jahrzehnten dominierten noch die Hobbesianer, die sich innerhalb der
Wissenschaften in zwei Gruppen sammelten: Die eine Fraktion sah in
jedem Individuum einen rationalen Nutzenmaximierer, der letztlich al-
les zum eigenen Vorteil tue; das war das Paradigma des politikwissen-
schaftlichen Realismus und der Wirtschaftswissenschaften. Die andere
Gruppe von Theoretikern hielt den Menschen nicht nur fir egoistisch,
sondern sogar fiir ausgesprochen bose, entweder aufgrund seines an-
geborenen Aggressions- beziehungsweise Todestriebes (Lorenz, Freud)
oder seiner evolutionaren Vergangenheit als blutriinstiger Jager (Ray-
mond Dart).

In den letzten Jahren gewinnen aber die Rousseauisten an Boden; die
optimistischen Ansitze werden zahlreicher und stiarker. In den Wirt-
schaftswissenschaften gerit der homo oeconomicus, der rationale Ego-
ist, von vielen Seiten unter Beschuss.? Noch weiter gehen die Optimis-
ten, die die Empathie und die Friedfertigkeit des Menschen betonen.
Wichtige Autoren, auf die ich im Folgenden ausfiihrlicher eingehen wer-
de, sind Frans de Waal und Steven Pinker sowie (in Text 8) Michael To-
masello. Vielleicht tiuscht der Eindruck einer Tendenzwende. Sicherlich

Vgl. Ardrey, Der Wolf in uns (1977).

2 Zwei Wegbereiter: Sen, Rational Fools (1977) u. Kahneman, Schnelles Den-
ken, langsames Denken (2012); vgl. auch Gintis/Bowles/Boyd/Fehr (Hg.),
Moral Sentiments and Material Interests (2005).

76

hitps://dol.org/10.5771/9783845298900 - am 15.01.2026, 21:14:22. https://www.nllbra.com/de/agh - Open Access - I TEN


https://doi.org/10.5771/9783845298900
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

BAUSTEINE DER MORAL

konnte man auch interessante Gegenbeispiele aufzihlen.> Moglicher-
weise handelt es sich blof§ um eine Mode, wofur spricht, dass einige der
genannten Biicher ausdriicklich fiir ein breites Publikum geschrieben
wurden. Dennoch sollten wir die optimistische Wende ernst nehmen,
zumal es hier, wie gesagt, um ein zentrales Problem der Anthropolo-
gie geht. Dariiber hinaus sind zwei neuere Entwicklungen aus wich-
tigen Humanwissenschaften zu rezipieren: In der weltweit fithrenden
US-Psychologie steht seit einigen Jahren die »moral psychology«, de-
ren Hauptvertreter wohl Jonathan Haidt ist, hoch im Kurs. Und in der
Biologie wachsen die Zweifel an der Soziobiologie, die die Diskussio-
nen uber die anthropologischen Wurzeln der Moral vor einigen Jahr-
zehnten noch dominierte.

Selbstverstandlich ladsst sich die entscheidende Frage, ob der Mensch
gut oder bose sei, nicht in einem kurzen Aufsatz beantworten. Im Fol-
genden werde ich deshalb blofS einige begriffliche beziehungsweise me-
tatheoretische Reflexionen zu drei Teilproblemen (die immer noch riesig
sind) vorstellen. Die drei Teilfragen lauten:

(1) Aus welchen Elementen setzt sich die menschliche Moralfihigkeit
zusammen?

(2) Wie tief ist die menschliche Moralfahigkeit naturgeschichtlich ver-
ankert?

(3) Ist der Mensch im Laufe der Geschichte moralischer geworden?

Bausteine der Moral

Die menschliche Moral ist ein komplexes Phdnomen, das nach Ansicht
der meisten Anthropologen und Humanwissenschaftler nicht auf eine
einzige Grundlage zuriickgefiihrt werden kann. Bereits Bergson vermu-
tete »zwei Quellen«, Gehlen hat ausdriicklich einen Pluralismus von
vier »Sozialregulationen« postuliert. Von den neueren Autoren spricht
de Waal von »Bausteinen« der Moral, Haidt von »psychological foun-
dations«, Pinker (mit einem Lincoln-Zitat) von den »besseren Engeln«
in unserer Natur.

3 Einige Pessimisten seien genannt: Gray, Von Menschen und anderen Tieren
(2010); Sofsky, Das Buch der Laster (2009); Reemtsma, Gewalt als Lebens-
form (2016). Ungewohnlicher Blick: Landmann, Das Bdse (1985); uniiber-
troffen: Horstmann, Das Untier (1985).

4 Vgl. die schone Textsammlung von Bayertz (Hg.), Evolution und Ethik
(1993).

5 Bergson, Die beiden Quellen der Moral und Religion (1932); Gehlen, Mo-
ral und Hypermoral (1969); vgl. Thies, Moral bei Gehlen (2005).

77

hitps://dol.org/10.5771/9783845298900 - am 15.01.2026, 21:14:22. https://www.nllbra.com/de/agh - Open Access - I TEN


https://doi.org/10.5771/9783845298900
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

DIE WURZELN DER MENSCHLICHEN MORAL

Welche Funktionen haben diese »Wurzeln« der Moral im Ganzen des
menschlichen Lebensgefiiges? Epistemisch dienen sie dazu, moralische
Probleme tiberhaupt als solche wahrzunehmen; wem jeder moralische
Sinn fehlt, der wird Ungerechtigkeiten, selbst Grausamkeiten gar nicht
als solche erkennen. Auf der argumentativen Ebene ermoglichen sie es,
eine intuitiv vollzogene Handlung zu begriinden; sie dienen also primar,
wie Freud sagen wiirde, zur nachtraglichen Rationalisierung. Vor allem
aber wirken die Bausteine als Motive.® Wenn diese in dieselbe Richtung
zielen wie eine normativ geforderte Handlung, wird deren Ausfiihrung
leichter von der Hand gehen. Es muss der weiteren empirischen For-
schung tiberlassen bleiben, ob es Wahlverwandtschaften zwischen diesen
drei Ebenen und einzelnen Bausteinen gibt. Andere Fragen, auf die ich im
Folgenden leider nur am Rande eingehen kann, betreffen die Phylogene-
se und die Ontogenese der verschiedenen Elemente sowie das Verhaltnis
von genetischen Vorprogrammierungen, allgemein-kulturellen Faktoren
und individuellem moralischen Lernen.

Aber jetzt zu den Bausteinen selbst. Der erste ist die Gegenseitigkeit
(Reziprozitit). In unterschiedlichen Formen ist sie weltweit verbreitet,
sowohl zwischen Individuen als auch zwischen Gruppen oder Institutio-
nen. Formeln wie »quid pro quo«, »do ut des«, »Eine Hand wascht die
andere« und »tit for tat« bringen dieses Prinzip auf den Punkt. Eine erste
Differenzierung ist die zwischen positiver und negativer Gegenseitigkeit.
Erstere bezieht sich auf den Austausch von Worten und symbolischen
Akten (etwa GrufSformeln), von Giitern und Dienstleistungen, von In-
formationen und Menschen. Fiir negative Gegenseitigkeit stehen Strafen,
Revanchefouls und Racheaktionen (» Auge um Auge«). Eine zweite Dif-
ferenzierung betrifft die Abfolge der wechselseitigen Akte. Die Grund-
form ist der direkte Austausch. Dariiber hinaus gibt es aber auch zeitlich
versetzte Gegenseitigkeit. Zunichst profitiert also nur ein Partner, der
andere erst spater, wobei dies von Stunden bis zu Jahren dauern kann.
Noch indirekter sind Ringtausch-Formen der Gegenseitigkeit: A gibt B
etwas, weil dieser C etwas gegeben hat, der wiederum A etwas geben
wird. Das bertihmteste Beispiel ist der rituelle Kula-Handel, den Ma-
linowski in der Stidsee beobachtete.” Aber ob positiv oder negativ, wenn
es funktioniert, dann ist die Gegenseitigkeit wohl die stabilste Grundla-
ge fur unser Zusammenleben. In der ethnologischen Forschung und in
spieltheoretischen Simulationen ist das immer wieder bestatigt worden.®

Doppelt falsch ist aber Habermas’ Auffassung, Gegenseitigkeit sei
»die einzige Wurzel der Ethik iiberhaupt — und zwar keineswegs eine

6  Vgl. Bischof, Psychologie (2009), Kap. 15-17.

Malinowski, Argonauten des westlichen Pazifik (1922).

Als Klassiker gelten Mauss, Die Gabe (frz. 1923/24) und Axelrod, Die Evo-
lution der Kooperation (engl. 1984).

oo

78

hitps://dol.org/10.5771/9783845298900 - am 15.01.2026, 21:14:22. https://www.nllbra.com/de/agh - Open Access - I TEN


https://doi.org/10.5771/9783845298900
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

BAUSTEINE DER MORAL

biologische Wurzel«.> Denn erstens gibt es, wie im Folgenden darge-
legt werden soll, mehrere Wurzeln. Und zweitens bildet die Reziprozitit
seit Robert Trivers eine der Stiitzen soziobiologischer Theoriebildung:
Zahllose Beispiele aus dem Tierreich sprechen dafiir, dass es eine gene-
tische Vorprogrammierung fiir diesen Baustein gibt.” Auch Marc Hau-
ser sieht die Gegenseitigkeit als das angeborene Zentrum unseres » Mo-
ralinstinkts«.”” Darauf aufbauend, so meint de Waal, habe sich bei den
Affen sogar ein Sinn fir Fairness ausgebildet; in Schimpansenhorden
gebe es bereits soziale Systeme wechselseitiger Hilfe.™> Andere Autoren
bestreiten dies: Unter Tieren konne es iiberhaupt keine Wechselseitigkeit
geben, weil dafiir generell die kognitiven Voraussetzungen fehlen, nam-
lich die Moglichkeit, gleichsam Buch zu fiithren tiber diejenigen Artge-
nossen, die Anspruch auf Gegenleistung haben oder (wegen verweiger-
ter Vorleistung) eben nicht.*

Insgesamt handelt es sich bei den aus der Gegenseitigkeit entspringen-
den Verhaltensweisen um einen schwachen Altruismus. Der eigene und
der fremde Vorteil konvergieren (win-win-Situation): Wenn ich dir den
Riicken kraule, kraulst du auch meinen — so dass wir beide etwas da-
von haben. Wiirden wir es nicht machen, sind wir beide schlechter dran.

Hingegen ist der zweite Baustein ein starker Altruismus, der bis zur
Selbstaufopferung gehen kann und der nach Ansicht der meisten Sozio-
biologen nur unter genetisch verwandten Organismen funktioniert (kin
selection). Deshalb sprechen einige auch von einem nepotischen Altruis-
mus. Allerdings hatte schon Jane Goodall beobachtet, dass sich Schim-
pansen auch uneigenniitzig fir nicht-verwandte Artgenossen einsetzen.™
Beim Menschen kann sich diese Moral-Wurzel von verwandtschaftli-
chen Beziehungen ablosen und auf immer grofsere Zugehorigkeitsgrup-
pen iibertragen werden. Eine Rolle spielt wahrscheinlich das Hormon
Oxytocin, das die Angst vor Nihe mindert und enge Bindungen unter-
stiitzt, also Sicherheit und Vertrauen schafft.™s

Aus dieser Wurzel der Moral entspringen auch die Gefiihle der Grup-
penzugehorigkeit und Loyalitit, die eher egalitir oder eher hierar-
chisch ausgerichtet sein kénnen; auf der einen Seite gibt es einen Sinn
fuir Gleichberechtigung innerhalb der eigenen Gruppe, auf der anderen
Seite die Neigung zur Unterordnung unter die anerkannten Autorititen.
Proto-egalitire und proto-hierarchische Tendenzen finden wir schon im
Tierreich.

9  Habermas, Nachgeahmte Substantialitit (1970), 107-126, hier 117.

10 Trivers, The Evolution of Reciprocal Altruism (1971).

11 Hauser, Moral Minds (2006); kritisch dazu Bischof, Moral (2012), 228ff.
12 de Waal, Primaten und Philosophen (2008), 64.

13 Bischof, Moral (2012), 218f., 367 u.6.

14 Goodall, Ein Herz fiir Schimpansen (1991), 243f.

15 Vgl. Uvnids-Moberg, Oxytocin, das Hormon der Nibe (2016).

79

hitps://dol.org/10.5771/9783845298900 - am 15.01.2026, 21:14:22. https://www.nllbra.com/de/agh - Open Access - I TEN


https://doi.org/10.5771/9783845298900
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

DIE WURZELN DER MENSCHLICHEN MORAL

Hingewiesen sei hier noch auf Tomasellos These, dass alle Formen des
Altruismus auf mutualistischer Kooperation griinden. Im 19. Jahrhundert
verstand man unter Mutualismus den solidarischen Zusammenschluss
von Arbeitern, etwa in Genossenschaften; in der Biologie wurde Mutu-
alismus frither nur auf die Kooperation von Angehorigen verschiedener
Arten bezogen (Musterbeispiel Symbiose). Inzwischen wird der Ausdruck
verwendet fiir Kooperationen mit simultanem Nutzen fur alle beteilig-
ten Parteien, etwa bei einer arbeitsteilig organisierten Jagd mehrerer Af-
fen, bei der alle etwas von der Beute abbekommen. Tomasello betont,
dass zunichst einmal mutalistische Kooperationsformen zu entwickeln
sind, um Vertrauen zu schaffen; erst auf dieser Grundlage, gleichsam in
einem geschiitzten Raum, sei dann reziproker Altruismus moglich.*¢ Fur
den Mutualismus wiederum, so Tomasellos zentrale Uberzeugung, sei ein
wechselseitiges Verstehen notwendig, eine gemeinsame Intentionalitat.

Der dritte Baustein sind moralische Gefiible; das Paradebeispiel ist
das Mitleid oder Mitgefiihl. Grundlage aller sozialen Gefiihle, so wird
jetzt vielfach behauptet, sei die Empathie.'” Einige Autoren wollen auf
diese Weise auch die soziale Kilte des globalisierten Kapitalismus kriti-
sieren. Hier geht es aber nicht um Soziologie, sondern um Anthropolo-
gie. Insbesondere bei de Waal spielt die Empathie eine zentrale Rolle.™
Er empfiehlt uns, die Empathie zur Grundlage unseres Zusammenlebens
zu machen und dabei im Sinne einer moralischen Bionik von der Na-
tur zu lernen.

Gegen diese Empathie-Euphorie sind einige Bedenken vorzubringen.™
Zunichst einmal berufen sich deren Protagonisten meist auf die neuro-
biologische Fundierung der Empathie in den jiingst entdeckten Spiegel-
neuronen.* Deren Funktion ist aber umstritten: Zum einen gibt es sie
auch bei kleinen Affen, die zu Mitgefiihl gar nicht in der Lage sind; zum
anderen finden sie sich beim Menschen in einem Hirnareal, das mit Em-
pathie gar nichts zu tun hat.>

Sodann mag richtig sein, dass Empathie die Grundlage aller sozialen
Gefiihle ist — damit ist sie es aber auch der negativen. Die Einfihlung in
das Leid eines anderen kann bedauerlicherweise zu egoistischer Selbst-
sorge (personal distress), ja zum Selbstmitleid fithren. Vor allem aber
setzen auch Sensationslust, Schadenfreude, Missgunst und Grausamkeit

16 Tomasello, Warum wir kooperieren (2010), 50 u. 72; Tomasello, Eine Na-
turgeschichte der menschlichen Moral (2016), 271f.

17 Vgl. Rifkin, Die empathische Zivilisation (2010); Breithaupt, Kulturen der
Empathie (2009) u.v.a.

18 de Waal, Das Prinzip Empathie (2011); vgl. de Waal, Primaten und Philo-
sophen (2008), 33, 4061, 88—92 u.0.; de Waal, Bonobos (1998), 153-160.

19 Vgl. Bloom, Against Empathy (2016).

20 Rizzolatti/Sinigaglia, Empathie und Spiegelneurone (2010).

21 Pinker, Gewalt (2011), 855.

8o

hitps://dol.org/10.5771/9783845298900 - am 15.01.2026, 21:14:22. https://www.nllbra.com/de/agh - Open Access - I TEN


https://doi.org/10.5771/9783845298900
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

BAUSTEINE DER MORAL

empathische Fihigkeiten voraus. Insbesondere der Sadist muss genau
wissen, was dem Anderen Leid zufiigt, sich also in sein Opfer einfiih-
len konnen.

SchliefSlich muss man wohl begrifflich noch etwas genauer vorgehen,
als es de Waal und Pinker immerhin schon tun.>* Bis heute uniibertrof-
fen ist die genaue Analyse des Mitgefiibls von Max Scheler.> In leichter
Abwandlung seiner Ausfithrungen nenne ich sechs Phinomene, die man
unterscheiden muss:

(a) die Nachahmung, die weder Verstehen noch Mitfithlen voraussetzt
und dennoch eine so komplexe Verhaltensweise ist, dass Affen das
Nachiffen sehr schwer fillt; Nachahmungstatigkeiten gibt es in un-
terschiedlicher Form, etwa als unwillkiirliche Mimikry beobachteter
Bewegungen (ideomotorischer Effekt), als bewusste Imitation oder
als dsthetisch gestaltete Mimese;

(b) das Miteinander-Fiihlen, wenn also zwei Personen dhnliche Gefiihle
in Bezug auf etwas Drittes empfinden (Beispiel: Vater und Mutter an
der Leiche des geliebten Kindes);

(c) die Einsfithlung, die von Scheler besonders genau und differenziert
untersucht wird, mit Beispielen wie der mystischen Vereinigung, der
sexuellen Ekstase, der Hypnose, der frihkindlichen Mutter-Kind-Ein-
heit und so weiter;

(d) die Gefiihlsansteckung, die es nicht nur bei Tieren und kleinen Kin-

dern gibt, die vielmehr auch fiir einige massenpsychologische Phiano-

mene verantwortlich ist (lustige Stimmung bei einer Party, panikarti-
ge Reaktionen bei Menschenansammlungen);

erst jetzt kommt das Mitgefiihl, bei dem Scheler noch einmal mehrere

Stufen unterscheidet: das distanzierte Bedauern, die emotionale An-

teilnahme, das aktiv werdende Erbarmen, die zur Haltung geworde-

ne Barmherzigkeit. Entscheidend ist das affektive Betroffensein, das
die Fihigkeit zur Einfithlung voraussetzt. Diese wiederum ist, wie

Studien mit kleinen Kindern zeigen, gekoppelt an das Bewusstsein

der eigenen Identitit, das von uns Menschen in der Mitte des zwei-

ten Lebensjahres erworben wird.** Offensichtlich sind aber auch die
grofsen Affen dazu in der Lage, wie nicht zuletzt die berithmten Spie-
gel-Tests zeigen.

(f) Am Ende steht die kognitive Empathie, das heift die Fihigkeit zu
einem Perspektivenwechsel. Diese ermoglicht es, dass man sich

—
[¢)
-~

22 de Waal, Primaten und Philosophen (2008), 43ff.; Pinker, Gewalt (2011),
846-877.

23 Scheler, VII: Wesen und Formen der Sympathie (1912/21922), 19—48, 142f.
u.0.; vgl. Schlofberger, Die Erfabrung des Anderen (2005), 192ff.

24 Bischof-Kohler, Art. Empathie (2009).

81

hitps://dol.org/10.5771/9783845298900 - am 15.01.2026, 21:14:22. https://www.nllbra.com/de/agh - Open Access - I TEN


https://doi.org/10.5771/9783845298900
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

DIE WURZELN DER MENSCHLICHEN MORAL

Konzepte davon macht, wie die anderen wohl die Welt wahrneh-
men, strukturieren und bewerten. Fiir diese Fihigkeit hat sich in hu-
manwissenschaftlichen Diskussionen der Ausdruck »theory of mind«
durchgesetzt. Kinder sind dazu wohl im vierten Lebensjahr in der
Lage. Im Gegensatz zu einigen anderen Forschern ist de Waal der fes-
ten Uberzeugung, dass schon Affen iiber eine »theory of mind« ver-
fiigen; die Diskussionen dauern aber an.>s Voraussetzung fir die Fai-
higkeit, sich in andere hineinzuversetzen, ist auf jeden Fall die von
Plessner so genannte »exzentrische Position«*¢: Wenn wir affektiv
und kognitiv nicht auf unserem Platz in der Mitte der eigenen Wirk-
lichkeit festgenagelt sind, konnen wir uns selbst gleichsam von au-
Ben durch die Augen eines Anderen betrachten.

Mit diesen Vorbehalten und Differenzierungen kann aber sehr wohl die
Empathie als dritter Baustein der Moral angesehen werden. Aufbauend
auf dieser wire eine Phanomenologie der moralischen Gefiible zu ent-
wickeln. Klassisch ist die zuerst von Strawson skizzierte folgende Trias:
Aus der Perspektive der dritten Person, also als nichtbetroffener unpar-
teiischer Zuschauer, fithle ich Emporung tiber moralische Ungerechtig-
keiten. Aus der Perspektive der zweiten Person, also als Betroffener ei-
ner unmoralischen Handlung, fiihle ich Groll (Ubelnehmen, resentment).
Aus der Perspektive der ersten Person, wenn ich also selbst unmoralisch
gehandelt habe, fithle ich Schuld und/oder Scham.>” Es handelt sich also
in allen Fillen um negative Affekte. Man konnte aber auch positive Ge-
fihle nennen, etwa Wohlwollen, Dankbarkeit und Respekt gegeniiber
Personen, denen wir uns verbunden fiihlen, die uns Gutes getan haben
oder die wir als moralische Wesen achten. Eigenes moralisches Handeln
erfillt uns mit einem Gefiihl der eigenen Wiirde; fir das moralische Ver-
halten anderer empfinden wir Bewunderung.

Gibt es noch weitere Wurzeln der Moral? Bei Gehlen ist die Ach-
tung vor Institutionen die vierte Sozialregulation. Ausfiihrlich rekon-
struiert er die Genealogie der Verpflichtungsgefiihle, die mit sozialen
Normen und Normgefiigen verbunden sind.*® Der Ursprung ist religio-
ser Art: Ubermichtige Phinomene haben eine ambivalente Wirkung auf
uns; wir fithlen uns, wie Rudolf Otto schon 1917 besonders iiberzeu-
gend darstellte, zugleich bedroht und fasziniert.>® Es durchlduft uns ein

25 Vgl. Call/Tomasello, Does the Chimpanzee have a Theory of Mind? (2008).

26 Plessner, IV: Die Stufen des Organischen und der Mensch (1928), 364.

27 Strawson, Freibeit und Ubelnehmen (engl. 1962), sehr gut bei Tugendhat,
Vorlesungen iiber Ethik (1993), 20ff., 57ff., 237f.; vgl. meine Skizze in Thies,
Moralisches Fiiblen (2009).

28 Gehlen, Moral und Hypermoral (1969), Kap. 7; Gehlen, Urmensch und
Spatkultur (1956), Kap. 14, 29 u.0.

29 Otto, Das Heilige (1917).

82

hitps://dol.org/10.5771/9783845298900 - am 15.01.2026, 21:14:22. https://www.nllbra.com/de/agh - Open Access - I TEN


https://doi.org/10.5771/9783845298900
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

BAUSTEINE DER MORAL

Schauer, der uns aber iiber uns erhebt, wenn wir uns mit einer solchen
grofleren Macht identifizieren konnen. So wird den Institutionen eine
gleichsam tiber-menschliche Erhabenheit zugeschrieben, eine quasi-re-
ligiose Autoritit, die unbedingt zu respektieren sei. Interessanterweise
wird diese Wurzel in der neueren Forschung rehabilitiert. Denn Jona-
than Haidt, der wichtigste Vertreter der gegenwirtigen Moralpsycholo-
gie, nennt »authority« beziechungsweise »respect« als eine von finf se-
paraten Quellen der Moral.>°

Noch eine weitere Wurzel steht bei Haidt mit der religiosen Spha-
re in Verbindung: Reinheit beziehungsweise Heiligkeit. Gemeint ist da-
mit (negativ) das Vermeiden verabscheuter Personen, Verhaltensweisen,
Tiere, Orte, Dinge und so weiter und (positiv) die Anziehungskraft be-
stimmter fur heilig gehaltener Entititen. Phylogenetisch beruht dieser
Baustein vielleicht auf korperlichen Schutzmafinahmen gegen Krank-
heitserreger und Parasiten; spater wurde der gesamte Komplex vom
Physischen auf das Psychische verschoben: Nicht nur der Korper, son-
dern in erster Linie die Seele miisse rein gehalten und gegebenenfalls
geldutert werden. Im Extremfall sei sogar eine Selbsttotung erforder-
lich. Gehlen hat diese Wurzel der Moral nicht zu seinen Sozialregulati-
onen gezihlt, aber entsprechende Verhaltensweisen stehen bei ihm un-
ter dem Begriff der Askese dennoch hoch im Kurs.3* Auch Bischof sieht
die Reinheit als eigenen Wert, der sich vor allem auf die eigene Integri-
tat beziehe. Reinheit sei sogar neben der Gerechtigkeit, die sich in Ge-
genseitigkeit (Reziprozitit) und gruppenbezogenen Altruismus (Solida-
ritat) verzweige, das zweite »Standbein« der Moral.>* Ob es sich dabei
tatsdchlich um eine separate Wurzel des Moralischen handelt, bediirfte
weiterer empirischer Forschungen, historischer Analysen und theoreti-
scher Reflexionen.

Haidt hatte zunachst fiinf psychologische Fundamente der Moral un-
terschieden, die sehr gut mit unseren funf Bausteinen zusammenpassen:

e Fairness oder Gerechtigkeit (abzuleiten aus dem reziproken Altruis-
mus),

e Gruppenloyalitit (abzuleiten aus dem nepotischem Altruismus),

¢ Schadensvermeidung/Fursorge (abzuleiten aus den moralischen Ge-
fithlen),

e Respekt vor Autorititen und Institutionen,

¢ Reinheit und Heiligkeit.

30 Haidt, The New Synthesis (2007), 999f.

31 Vgl. meine Rekonstruktion in Thies, Die Krise des Individuums (1997),
224ff.

32 Bischof, Moral (2012), 354-362.

83

hitps://dol.org/10.5771/9783845298900 - am 15.01.2026, 21:14:22. https://www.nllbra.com/de/agh - Open Access - I TEN


https://doi.org/10.5771/9783845298900
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

DIE WURZELN DER MENSCHLICHEN MORAL

Spiter erganzt Haidt eine sechste Wurzel, das Streben nach Freiheit und
den Widerstand gegen jede Tyrannei.’’ Besonders interessant ist aber, was
Haidt iiber die Verteilung seiner fiinf Elemente bei liberalen und konser-
vativen Versuchspersonen zu berichten weifs: Konservative stiitzen sich
bei ihren Werturteilen gleichermaflen auf alle funf Prinzipien. Dagegen
haben bei den Liberalen zwei Prinzipien absoluten Vorrang: Gerechtig-
keit und Schadensvermeidung; die anderen drei spielen fast keine Rolle.3
Zudem zeigen historische Vergleiche, dass die eher konservativen Werte
an sozialer Durchsetzungskraft verlieren, was ja eines der Themen von
Pinkers grofSem Buch ist. Ubrigens passen Haidts Thesen auch gut zu
dem, was uns die moderne Ethik lehrt: Partikulare, autoritdre und religi-
0s fundierte Ansatze lassen sich nicht mehr begriinden. Als legitim gelten
nur noch universalistische Ansitze, wobei das eine Prinzip, Gerechtigkeit,
eher zu einer kontraktualistischen oder deontologischen Position fiihrt,
das andere Prinzip, Schadensvermeidung/Fursorge, besser zum utilitaris-
tischen Paradigma passt. Wirkungsmachtige normative Theorien der Ge-
genwart, etwa die von Rawls, verkniipfen beide Positionen.

Steven Pinker nennt bei seiner Aufzihlung der »besseren Engel« un-
serer Natur noch zwei weitere Faktoren, die aber nicht uneingeschrankt
zu den Wurzeln der Moral gezdhlt werden konnen. Die erste Fahigkeit
ist die der Selbstbeherrschung.’s Wir brauchen diese, um unsere nega-
tiven Phantasien (bis hin zu Mordgeltsten) zu disziplinieren, plotzli-
che Gewaltimpulse abzulenken und aggressive Tendenzen zu sublimie-
ren. Pinker kann sich auf Norbert Elias berufen, der eine langfristige
historische Tendenz vom Fremd- zum Selbstzwang diagnostizierte. Das
Nachlassen der Selbstbeherrschung bezeichnet Pinker mit Roy Baumeis-
ter auch als Ich-Erschopfung, weil bei Freud das Ich die Instanz der
Selbstkontrolle war.3¢ Im Grunde handelt es sich um einen alten Hut,
der bei den alten Griechen sophrosyne hiefs und bei in der lateinischen
Literatur temperantia, tibersetzt als Besonnenheit und Mifligung. Man
kann sogar noch weiter zuriickgehen: Bereits im zweiten vorchristlichen
Jahrtausend wird in den altigyptischen Weisheitslehren die Selbstbe-
herrschung als wichtige Tugend propagiert.’” Das Problem ist nur, dass
auch derjenige, der ein Verbrechen plant, iiber diese Fahigkeit verfu-
gen muss. Besonnenheit, so konnen wir auch sagen, ist eine pra-mora-
lische Tugend. Richtig ist aber, dass eine angemessene Selbstregulation
(wie tiberhaupt ein reflektiertes Selbstbewusstsein oder ein elaboriertes

33 Haidt, The Righteous Mind (2012), 185 u.0.

34 Haidt (2007), 10005 vgl. Pinker, Gewalt (2011), 939, 943ff., 1026 u.0.

35 Pinker, Gewalt (2011), 877-907.

36 Pinker, Gewalt (2011), 894; vgl. Baumeister/Tierney, Die Macht der Diszi-
plin (2012).

37 Vgl. Hofte (Hg.), Lesebuch zur Ethik (1998), 30, vgl. ebd. 33.

84

hitps://dol.org/10.5771/9783845298900 - am 15.01.2026, 21:14:22. https://www.nllbra.com/de/agh - Open Access - I TEN


https://doi.org/10.5771/9783845298900
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

BAUSTEINE DER MORAL

Selbstkonzept) unser moralisches Handeln konsistenter und effektiver
machen kann.

Der letzte »Engel« ist bei Pinker die Vernunft. Leider ist das, was Pin-
ker in diesem Abschnitt schreibt, nicht iiberzeugend; sein Begriff von
Vernunft bleibt blass.® Als Philosophen wissen wir eigentlich schon
seit Aristoteles, dass Vernunft ein Plural ist. Es seien nur zwei sehr un-
terschiedliche Formen genannt: die instrumentelle Vernunft (im Sinne
Horkheimers) und die praktische Vernunft (im Sinne Kants). Die in-
strumentelle Vernunft niitzt auch dem a- oder unmoralischen Menschen,
seine egoistischen oder destruktiven Ziele besser durchzusetzen. Ohne
eine bestimmte Institutionalisierung instrumenteller Vernunft wiren so-
gar die deutschen Massenverbrechen des Zweiten Weltkriegs nicht mog-
lich gewesen. Die praktische Vernunft sollte jedoch ihren Platz unter den
Wurzeln der Moral bekommen. Aber hier muss noch einmal differen-
ziert werden.

Zunichst einmal ist die praktische Vernunft eine Art sozial-kogniti-
ver Urteilskraft, mit der wir komplexe intersubjektive Beziehungen an-
gemessen analysieren und deuten konnen. Fiir moralisches Handeln ist
es wichtig, die anderen Menschen und soziale Situationen zu verstehen.
In diesem Sinne ist die praktische Vernunft die anspruchsvollste Form
der Hermeneutik.

Sodann ist die praktische Vernunft die Kompetenz des normativen
Denkens. Was moralisch richtig ist, entscheidet sich nicht »aus dem
Bauch heraus«, sondern letztlich nur aufgrund der besseren Argumente.
Insbesondere Gerechtigkeit erfordert, dass man von konkreten Einzel-
heiten abstrahieren und diese im Hinblick auf abstrakte Muster verglei-
chen kann. Genau dies ist aber eine entscheidende Kompetenz der allge-
meinen analytisch-symbolischen Kompetenz, die auch in Intelligenztests
gemessen wird. In diesem Sinne sind kluge Menschen, wie auch Pinker
behauptet, moralischer als dumme. Aber das normative Denken geht da-
riber hinaus: Wie wir gerade gesehen haben, gibt es wohl nicht nur eine,
sondern mehrere Triebkrifte der Moral. Diese konnen zu denselben mo-
ralischen Urteilen und Handlungen fithren; sie konnen aber auch, was
gar nicht selten vorkommt, miteinander kollidieren oder zumindest in
verschiedene Richtungen weisen. Dann ist ein Abwagungsprozess notig,
der nicht nur Klarheit tiber die eigenen Gefiihle und die Bediirfnisse der
anderen erfordert, sondern auch eine diskursive Vernunft, die Alternati-
ven durchgeht, normativ vergleicht und zu begriindeten Urteilen gelangt.

SchlieSlich gibt es noch Vernunft als rationales Wollen, das sich au-
tonom moralische Zwecke setzt und diese mit seinen Handlungen zu
verwirklichen sucht. Ganz sicher hat David Hume nicht Recht, wenn
er behauptet, dass die Vernunft immer nur Sklave der Leidenschaften

38 Pinker, Gewalt (2011), 953-995.

85

hitps://dol.org/10.5771/9783845298900 - am 15.01.2026, 21:14:22. https://www.nllbra.com/de/agh - Open Access - I TEN


https://doi.org/10.5771/9783845298900
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

DIE WURZELN DER MENSCHLICHEN MORAL

sein kann.? Ebenso falsch ist gewiss das andere Extrem, dass wir Men-
schen primir rational motiviert handeln. Die Wahrheit liegt wahrschein-
lich irgendwo dazwischen. Am besten hat es wohl Sigmund Freud for-
muliert: »Wir mogen noch so oft betonen, der menschliche Intellekt sei
kraftlos im Vergleich zum menschlichen Triebleben, und recht damit ha-
ben. Aber es ist doch etwas Besonderes um diese Schwiche; die Stimme
des Intellekts ist leise, aber sie ruht nicht, ehe sie sich Gehor verschafft
hat. Am Ende, nach unzihlig oft wiederholten Anweisungen, findet sie
es doch.«#°

Fassen wir zusammen: Einige dltere Wurzeln (Respekt vor Autoritaten,
Reinheit) sind verblasst und eher dem religiosen Bereich zuzuordnen; an-
dere (wie die Selbstbeherrschung oder die instrumentelle Vernunft) sind
ambivalent. Unbestritten sind aber die folgenden vier Wurzeln: Gegen-
seitigkeit, das gruppenbezogene Wohlwollen, soziale Affekte (aufbauend
auf der Empathie) und die praktische Vernunft.

Affe und Mensch

Kommen wir jetzt zu der zweiten Teilfrage: Wie tief ist unsere Moral in
der Naturgeschichte verankert? Finden sich deren »Bausteine« auch bei
den groflen Affen oder sogar noch bei anderen Spezies?

In diesem Punkt besteht keine Einigkeit, selbst wenn man die Evolu-
tionstheorie als bewihrtes Paradigma akzeptiert. Die einen, bezeichnen-
derweise insbesondere Primatologen, behaupten die Kontinuitdt proso-
zialer Eigenschaften; die anderen sehen eher Diskontinuitditen.+* Letztere
sind Ubrigens keineswegs immer Kulturalisten. Beispielsweise betont ge-
rade Pinker, fiir den der Mensch kein leeres Blatt ist, wie stark wir uns
von allen (anderen) Affen unterscheiden. Auch kleine genetische Dif-
ferenzen, wie schon die zwischen Schimpansen und Bonobos, konnten
enorme Auswirkungen haben.+* Zudem kann auch die Kontinuitatsthe-
se in einer pessimistischen und einer optimistischen Variante vertreten
werden: Die Pessimisten finden das Bose, das uns Menschen auszeichnet,
bereits bei den Tieren; die gesamte Natur sei nur ein Hauen und Stechen,
bei dem die Grofsen die Kleinen fressen. Dagegen dominieren heute,

39 Hume, Ein Traktat iiber die menschliche Natur (1739/40), 2. Buch, 3. Teil,
3. Abschnitt.

40 Freud, IX: Die Zukunft einer lllusion (1927), 186.

41 Weniger eingdngig ist die (von Robert Brandom eingefiihrte) Entgegenset-
zung von Assimilationismus und Differentialismus, etwa bei Wild, Die an-
thropologische Differenz (2006), 2ff.

42 Pinker, Das unbeschriebene Blatt (2003), 73, 94 (unter Berufung auf Toma-
sello) u.o.

86

hitps://dol.org/10.5771/9783845298900 - am 15.01.2026, 21:14:22. https://www.nllbra.com/de/agh - Open Access - I TEN


https://doi.org/10.5771/9783845298900
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

AFFE UND MENSCH

entsprechend zu meiner Ausgangsbeobachtung, optimistische Kontinu-
ititstheorien.

Dafiir steht in erster Linie der Primatologe Frans de Waal, fir den
schon die Affen, wenn man so will, gute Menschen sind.#> Der Evolu-
tionsprozess sei kein erbarmungsloser Kampf ums Uberleben, sondern
eine Geschichte von Kooperation und Zuwendung. Ausdriicklich wen-
det sich de Waal gegen die von ihm so genannte Fassadentheorie der
Moral.#+ Nach dieser wire das beobachtbare moralische Verhalten des
Menschen nur der spite, diinne und irrefithrende Anstrich eines verrot-
teten Gebaudes; jederzeit konnte die dunkle Innenseite wieder hervor-
treten. Im Klartext: Eigentlich sei der Mensch bose, von seinen Anla-
gen her egoistisch und destruktiv. Erzwungen durch externe Sanktionen,
aufgrund der List einer kalkulierenden Intelligenz oder einfach aus Ge-
wohnheit handeln wir dennoch oft moralisch — aber das sei eben blofs
Fassade. De Waal setzt dagegen: Wir Menschen sind nicht nur soziale
Wesen, also Herden- oder Gruppentiere, sondern auch von Grund auf
prosozial. Wenn wir moralisch handeln, geschieht dies nicht gegen die
Natur, sondern mit ihr; Christian Illies postuliert, weniger metaphorisch,
die Konvergenz von Moral und Natur.+ Eine dualistische Anthropologie
(in dem Sinne, dass man zwischen Auflen- und Innenseite, Fassade und
Kern, unterscheiden musste) wird uberflissig. Besser als die Fassadenthe-
orie sei das Matroschka-Modell: Wie in einer russischen Puppe stecken
in jedem Menschen prahumane Wesen ahnlicher Art, nimlich auch mit
moralischen Anlagen.+¢ De Waal ist also Naturalist: Das Gute ist ein ge-
meinsames Erbe aller Affen, einschliefSlich des Menschen.

Ausdriicklich werden in diesem Zusammenhang auch Tomasello und
Pinker kritisiert.#” Hauptgegner de Waals ist aber Thomas H. Huxley;
dagegen beruft er sich unter anderem auf Darwin, Kropotkin und Wes-
termarck. Alle Bausteine der Moral, bei ihm Gegenseitigkeit, Empathie
und Sinn fiir Fairness, findet de Waal auch bei grofsen Affen (» Menschen-
affen«), ansatzweise sogar schon bei den anderen Affenarten (»Tieraf-
fen«). So zeigten sich etwa bei Kapuzineraffchen ein »Sinn fir sozia-
le Regelmifigkeit« und eine »Aversion gegen Ungleichheit«; nur den
Standpunkt eines unparteiischen Beobachters konnten sie noch nicht

43 de Waal, Der gute Affe (1997); de Waal, Wilde Diplomaten (1991).

44 de Waal, Primaten und Philosophen (2008); de Waal, Der Affe in uns
(2006), 32ff., 44 u.0.

45 lllies, Philosophische Anthropologie im biologischen Zeitalter (2006).

46 de Waal, Primaten und Philosophen (2008), 40, 56ff. u.0.; de Waal, Das
Prinzip Empathie (2011), 269f. Das Matroschka-Modell wird auch in ei-
nem anderen Zusammenhang verwendet, namlich fiir das Konzept der
Mehr-Ebenen-Selektion (siehe unten).

47 de Waal, Primaten und Philosophen (2008), 40, 88; de Waal, Das Prinzip
Empathie (2011), 314.

87

hitps://dol.org/10.5771/9783845298900 - am 15.01.2026, 21:14:22. https://www.nllbra.com/de/agh - Open Access - I TEN


https://doi.org/10.5771/9783845298900
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

DIE WURZELN DER MENSCHLICHEN MORAL

einnehmen.#* Auch tber die kleinen Spinnenaffen in Stidamerika wird
viel Positives berichtet. Die moralischen Anlagen des Menschen seien
also kein Ergebnis soziokultureller Entwicklungen oder stindig erneu-
erter Sozialisationsprozesse, sondern Ausdruck unserer Affennatur. An-
dere Biologen beobachten proto-moralische Verhaltensweisen auch bei
Delphinen und Elefanten; moglicherweise handele es sich also um ein
gemeinsames Erbe aller Saugetiere. Sogar bei Vogeln und vielen ande-
ren Tieren liefSen sich erstaunliche kognitive und normative Fihigkei-
ten entdecken.+

Im Mittelpunkt der Debatte stehen aber weiterhin die Affen, vor al-
lem die Schimpansen.s® Was wir iiber diese wissen, hat sich seit den
1960er Jahren stark erweitert und verandert, vor allem durch die grofs-
artigen Feldforschungen von Jane Goodall. Allerdings passen ihre Beob-
achtungen eher zur pessimistischen Position. Trotz all der erstaunlichen
Eigenschaften, von denen wir jetzt Kenntnis haben (Werkzeugherstel-
lung, komplexe soziale Ordnung und so weiter), zeichnete Goodall ein
anderes Bild dieser Spezies: Diese fithren kleine bewaffnete und blutige
Auseinandersetzungen (1974 begann etwa am Gombe-Strom ein mehr-
jahriger Krieg zwischen zwei Schimpansen-Horden); es gibt Kanniba-
lismus, sogar innerhalb der eigenen Gruppe; alle verhalten sich mitleid-
los gegeniiber kranken, alten, behinderten und schwachen Tieren. Nur
absichtliche systematische Grausamkeit wollte Goodall ihnen nicht zu-
schreiben.s*

Dem stehen die Beobachtungen an den Bonobos entgegen, auf die
sich auch de Waal iiberwiegend beruft.s> Uberhaupt ist die Entdeckung
der Bonobos (der Zwergschimpansen) einer der Griinde fiir den Auf-
stieg des anthropologischen Optimismus. Der erste wissenschaftliche Ar-
tikel tiber Bonobos erschien 1954.53 Erst seit den 1970er Jahren werden
sie in freier Wildbahn beobachtet. Folgende Besonderheiten sind festzu-
stellen: Wihrend in den Schimpansenhorden die Alpha-Minnchen do-
minieren, gibt es bei den Bonobos keine groflen Unterschiede zwischen

48 de Waal, Primaten und Philosophen (2008), 64—68; de Waal, Der gute Affe
(1997), 114ff. u.06.

49 Vgl. Huber, Evolution von Erkenntnis und Moral (2007), 127-157, bes.
I42,I5I U.0.

so Vgl. Diamond, Der dritte Schimpanse (1994); Paul, Von Affen und Men-
schen (1998); Geissmann, Vergleichende Primatologie (2003); zuletzt Fi-
scher, Affengesellschaft (2012), dazu meine Rezension Thies (2013).

st Goodall, Wilde Schimpansen (1971), 87f., 256ff., 279ff.; 316f.; Goodall,
Ein Herz fiir Schimpansen (1991), 124, 131, 246 u.0.; vgl. Peterson/Wrang-
ham, Bruder Affe (2001).

52 Vgl. das grofartige Buch von de Waal, Bonobos (1998).

53 Tratz/Heck, Der afrikanische Anthropoide » Bonobo«, eine neue Menschen-
affengattung (1954).

88

hitps://dol.org/10.5771/9783845298900 - am 15.01.2026, 21:14:22. https://www.nllbra.com/de/agh - Open Access - I TEN


https://doi.org/10.5771/9783845298900
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

AFFE UND MENSCH

den erwachsenen Mitgliedern der beiden Geschlechtern. Den Weibchen
gebiihrt sogar ein gewisser Vorrang, unter anderem deshalb, weil die
Minnchen ihren Mittern lebenslang verbunden bleiben, was in der
Minnergesellschaft der Schimpansen nicht der Fall ist. Im Gegensatz zu
den derben und leicht erregbaren Schimpansen sind die Bonobos emp-
findlich und auf Versohnung bedacht. In Bezug auf Friedfertigkeit und
Streitschlichtung konnten wir, so de Waal, von den Bonobos viel lernen.

Allerdings zweifeln manche Forscher daran, dass die Bonobos so ein
gutes Objekt fir anthropologische Reflexionen sind. Denn sie gleichen
sicherlich kaum den gemeinsamen Vorfahren von Mensch und Men-
schenaffe; die Bonobos sind eher eine Ausnahme, deren phylogenetische
Entwicklung wahrscheinlich durch geographische Isolation (sudwestlich
des Kongo) und durch Neotenie gepragt wurde. Bereits Gehlen hatte ja
mit solchen Hypothesen einige Besonderheiten der menschlichen Stam-
mesgeschichte erkliaren wollen.s+

Ob also die grofsen Affen wirklich moralisch handeln, ist genauso um-
stritten wie die Frage, ob Tiere denken konnen.ss Zu empirischen Fra-
gen dieser Art kann ich als Philosoph direkt nichts beitragen, sehr wohl
aber indirekt, auf der meta-theoretischen Ebene. Dem sollen die folgen-
den finf Bemerkungen dienen.

Erstens ist methodologische Vorsicht angebracht. Insbesondere die Ter-
minologie ist mit Bedacht zu wahlen. Das betrifft vor allem Begriffe wie
>Handlungs, »Gefuhl¢, >-moralisch, >Intention< und so weiter. Darf tiber-
haupt ein mentales Vokabular verwendet werden? De Waal bekennt sich
ausdriicklich zu seinem Anthropomorphismus.s¢ Man solle, was die Ver-
wendung von Begriffen angeht, die wir normalerweise auf uns Menschen
beziehen, nicht so knauserig sein wie etwa frither die Behavioristen. Si-
cherlich gebe es das Problem, iiberhaupt Fremdpsychisches zu identifizie-
ren und zu verstehen. Wenn man aber zu strenge Kriterien anlege, weif$
niemand, ob nicht sogar die engsten Vertrauten Supermaschinen sind.

Man muss allerdings, so meine ich, zwei Stufen des Anthropomor-
phismus unterscheiden: Die erste Stufe, der epistemische Anthropomor-
phismus, ist unvermeidbar: Wir konnen gar nicht anders als mit unse-
ren Wahrnehmungsorganen, Begriffen und Deutungsmustern an die Welt
heranzugehen. Jede Erkenntnis ist als die unsrige eine menschliche Er-
kenntnis. Das muss aber nicht dazu fithren, dass auf der zweiten Stufe
ein biologischer oder objektsprachlicher Anthropomorphismus vertre-
ten wird. Dieser besteht beispielsweise darin, dass wir den Genen, ein-
zelnen Tieren, dem Evolutionsprozess oder der gesamten Natur einen

54 Vgl. Thies, Arnold Geblen zur Einfiibrung (32017), 38—41 u. 96f.

55 Perler/Wild (Hg.), Der Geist der Tiere (2005); zusammenfassend Perler,
Konnen Tiere denken? (2006); vgl. Brandt, Kénnen Tiere denken? (2009).

56 de Waal, Primaten und Philosophen (2008), 43, 79-87 u.o.

89

hitps://dol.org/10.5771/9783845298900 - am 15.01.2026, 21:14:22. https://www.nllbra.com/de/agh - Open Access - I TEN


https://doi.org/10.5771/9783845298900
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

DIE WURZELN DER MENSCHLICHEN MORAL

Subjekt-Status zusprechen und ihnen Absichten zuschreiben; zumindest
sollten wir deutlich machen, welchen Status ein intentionalistisches oder
teleologisches Vokabular hat. Weitere epistemologische Probleme kom-
men hinzu: So ist die Beobachtung der Tiere in ihrer natiirlichen Umge-
bung sehr schwierig, es gibt weder Kontrollgruppen noch eine experi-
mentelle Uberpriifbarkeit. Kaum lésbar ist das Problem, wo genau die
Grenze zwischen geschlossenen und offenen Programmen gezogen wer-
den soll, also zwischen genetisch determinierten und erworbenen Ver-
haltensweisen.

Zweitens darf man fragen, ob dem Tier-Mensch-Vergleich tiberhaupt
der Stellenwert gebuhrt, der ihm manchmal beigemessen wird (vgl. auch
Text 3). Zunachst einmal ist es anthropozentrischer GrofSenwahn, den
Menschen (eine einzige Art) allen Tieren (Millionen von Arten) oder ei-
nem fragwiirdigen Gesamtkonstrukt »das Tier« entgegenzustellen. So-
dann darf man nicht Apfel mit Birnen vergleichen, also Menschen etwa
mit Delphinen oder gar mit Ameisen. Bestenfalls einzelne Funktionskrei-
se oder Eigenschaften konnen auf dieser Ebene sinnvoll in Beziehung ge-
bracht werden. Aussagekriftig ist allein der Vergleich mit den (anderen)
Affen. SchliefSlich: Was soll iiberhaupt diese Suche nach der Wesensdiffe-
renz? Friiher diente so etwas der Legitimation einer vermeintlichen Uber-
legenheit. Selbst wenn dies heute nicht mehr der Fall sein sollte, ist doch
die Idee, das eigene Selbstverstindnis tiber den abgrenzenden Vergleich
mit anderen zu gewinnen, problematisch. Das erinnert daran, dass sich
die Deutschen frither tiber ihre » Erbfeindschaft« zu den Franzosen defi-
nierten. Dariiber sollten wir hinaus sein.

Drittens erscheint es mir empirisch gut begriindet und intuitiv plausi-
bel, dass es nicht die eine herausragende menschliche Eigenschaft gibt,
sondern einen ganzen Strauf von Merkmalen. Das hatten wir analog
oben schon fur die Quellen der Moral festgestellt. Das aristotelische Mo-
dell einer differentia specifica, also die Gleichung Mensch = Tier plus X,
fithrt in die Irre. Es gibt eben mehrere Eigenschaften, die in ihrer Additi-
on oder (wahrscheinlicher) ihrem Zusammenwirken uns Menschen aus-
zeichnen. Die Differenzen zu den Affen sind dabei hochstwahrscheinlich
nur gradueller Art, auch wenn es sich um qualitativ hochst bedeutsame
Unterschiede handeln mag. Man darf aber nicht vergessen, dass es auch
Eigenschaften gibt, in denen die (anderen) Affen uns tiberlegen sind. Das
Hangeln an Baumzweigen scheint mir ein gesicherter Punkt zu sein; ob
uns die Bonobos auch durch ihre sexuellen Konfliktbeseitigungsrituale
voraus sind, mag dahingestellt bleiben. Stichpunktartig mochte ich ei-
nige der wichtigsten Merkmale aufzihlen, die uns positiv von den an-
deren Affen unterscheiden konnten: morphologische Differenzen (etwa
aufrechter Gang, Hirnstruktur und Stimmwerkzeuge), domadnen-un-
abhingige Intelligenz, rekursive Grammatik, Metakognition (inklusi-
ve Selbstreflexion und Kritik, Humor und Ironie), autobiographisches

90

hitps://dol.org/10.5771/9783845298900 - am 15.01.2026, 21:14:22. https://www.nllbra.com/de/agh - Open Access - I TEN


https://doi.org/10.5771/9783845298900
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

AFFE UND MENSCH

Gedichtnis mit Sekundarzeit, theory of mind, gemeinsame Intentiona-
litat, familiales Verhalten und romantische Liebe, systematische Grau-
samkeit (Folter und dhnliches), spezifische Werkzeugtraditionen und so
weiter.’” Zu jedem der Merkmale konnte es ganze Sonderforschungsbe-
reiche oder Max-Planck-Institute geben.

Viertens: Konnte man nicht doch eine apriorische, nicht-empirische
Differenz zwischen Mensch und Tier benennen? Der einzige Weg, der
philosophisch moglich wire, ist die Einbeziehung der Innenperspektive
beziehungsweise des Umstands, dass der Gegenstand (das Objekt) der
philosophischen Anthropologie auch deren Trager (das Subjekt) ist, wo-
bei dieser wiederum mit anderen dieser Art im Austausch steht. Das ist
meine Version von Plessners These von der exzentrischen Positionali-
tat des Menschen, die, so wie ich sie interpretiere, zu einer dialektischen
Anthropologie fithrt.s® Diesen Gedanken darf man nicht als empirische
These verstehen. Seine Pointe wird verpasst, wenn man ihn objektiviert;
die exzentrische Positionalitit lasst sich nicht empirisch tiberprifen oder
widerlegen; vielmehr wire eine empirische Priufung immer nur unter Vo-
raussetzung der exzentrischen Positionalitit moglich.

SchliefSlich ein funfter und letzter Gedanke: Die entscheidenden Un-
terschiede zwischen Menschen und Affen liegen gar nicht auf der indi-
viduellen, sondern auf der sozialen Ebene, also zwischen einem Wir und
einem nicht-menschlichen Thr. Als Gruppe, als Gemeinschaft, als Kol-
lektiv sind die Menschen den anderen Affen iiberlegen, zumindest im
Kampf ums Uberleben. Der Mensch iibertrifft alle Tierarten in seiner
bloflen Anzahl, in seiner weltweiten Ausbreitung und umgestaltenden
Kraft. Folgender Vergleich sei erlaubt: Im 19. Jahrhundert war das (re-
lativ kleine und historisch junge) GrofSbritannien dem alten Kaiserreich
China in militarischer, politischer und 6konomischer Hinsicht haus-
hoch tiberlegen; wenn man nach den Griinden dafiir sucht, wire es we-
nig forderlich, einen einzelnen konstruierten Durchschnittsengldnder
mit einem Chinesen seiner Zeit zu vergleichen. Wihrend aber Grof3-
britannien dem chinesischen Kaiserreich vor allem technisch tiberlegen
war, spielten Werkzeuge und Waffen, so nehmen wir an, fiir die Ausei-
nandersetzungen zwischen verschiedenen Populationen in der Entste-
hungsgeschichte der Menschheit keine ausschlaggebende Rolle. Die ent-
scheidende Differenz zwischen Mensch und Affe liegt nicht nur auf der
sozialen Ebene, sondern ist auch sozialer Art: Durchsetzen wird sich
das Kollektiv, dessen Mitglieder den stiarksten Altruismus an den Tag
legen, also ihren individuellen Egoismus zugunsten des Gemeinwohls
zuriickstellen.

57 Vgl. Premack, Why Humans Are Unique (2010); Suddendorf, Der Unter-
schied (2014).
58 Thies, Einfiihrung in die philosophische Anthropologie (32013), 38ff., 43f.

91

hitps://dol.org/10.5771/9783845298900 - am 15.01.2026, 21:14:22. https://www.nllbra.com/de/agh - Open Access - I TEN


https://doi.org/10.5771/9783845298900
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

DIE WURZELN DER MENSCHLICHEN MORAL

Viel spricht fiir folgendes Szenario: Uber lange Zeitrdume, vielleicht
mehrere Jahrzehntausende, konkurrierten in schwieriger 6kologischer
Umgebung viele menschliche Horden (von bis zu 150 Mitgliedern) mit
Populationen anderer Homo-Arten und Menschenaffen. Durchsetzen
konnten sich keine Individuen, sondern nur geschlossene Sozialverban-
de, die durch Inzestscheu und Exogamiegebot zusitzliche Netzwerke
mit verwandten Gruppen bildeten. Wenn alles vom Uberleben des Kol-
lektivs abhidngt, werden deren Mitglieder super-soziale Verhaltenswei-
sen ausbilden und Egoisten gnadenlos bestrafen, etwa durch Ausschluss
aus der Gruppe. Das Phinomen eines solchen Ostrakismus scheint bei
Affenhorden unbekannt zu sein. So wurden nicht nur Kooperations-,
sondern auch Konformititsnormen verankert.s® Vielleicht gibt es sogar
genetische Anlagen fiir die Konstruktion kollektiver Identititen. Jeden-
falls sind diejenigen Gruppen erfolgreicher, die durch das altruistische
Verhalten ihrer Mitglieder geschlossener auftreten konnten. Wenn iso-
lierte Individuen in Konflikt geraten, mag sich der Egoist besser stellen;
wenn aber Gruppen miteinander konkurrieren, setzen sich die Altruisten
gegenuber den Egoisten durch: »Selfishness beats altruism within single
groups. Altruistic groups beat selfish groups.«®

Miissten wir auf die Ebene der Sozialverbinde wechseln, hitte dies
Konsequenzen fur die gesamte Evolutionstheorie. Bekanntlich kennt die-
se kein Subjekt — aber was ist deren Objekt, also der Punkt, an dem die
Selektionsmechanismen ansetzen? Ist es das Gen (Dawkins), das Indivi-
duum (Mayr, Gould) oder doch die Population (Wynne-Edwards) oder
eventuell sogar die Art (Konrad Lorenz)? Der US-amerikanische Biologe
David Sloan Wilson hat in den letzten Jahren ein Modell der Mehr-Ebe-
nen-Selektion vorgeschlagen, dass mir aus philosophischer Sicht attrak-
tiv zu sein scheint.® In diesem Ansatz sind Gen, Individuum und Gruppe
emergente Einheiten der Evolution. Rehabilitiert wird damit tiberra-
schenderweise die Idee der Gruppenselektion, die die Soziobiologie seit
den 1970er Jahren gerade iberwinden wollte. Dennoch hat sich sogar
deren Begriinder Edward O. Wilson inzwischen von diesem Forschungs-
programm Utiberzeugen lassen.®* Ob es wirklich tragfihig ist, lasst sich
selbstverstandlich noch nicht abschliefSend beurteilen.¢

59 Tomasello, Warum wir kooperieren (2010), 12, 40, 74ff., 83f.

60 D.S.Wilson/E. O. Wilson, Rethinking the Theoretical Foundation of Socio-
biology (2007), 327348, hier: 335 u. 345; vgl. lllies, Philosophische An-
thropologie im biologischen Zeitalter (2006), 119, 132ff, 199 u.06.

61 Wilson, Does Altruism Exist? (2015).

62 Wilson, Die soziale Eroberung der Erde (2013); D. S. Wilson/E. O. Wilson,
Evolution — Gruppe oder Individuum? (2009).

63 Kritisch dazu Voland, Gruppenkonkurrenz und Gruppenselektion (2009).

92

hitps://dol.org/10.5771/9783845298900 - am 15.01.2026, 21:14:22. https://www.nllbra.com/de/agh - Open Access - I TEN


https://doi.org/10.5771/9783845298900
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

FORTSCHRITT ZUM BESSEREN

Fortschritt zum Besseren

Die dritte Teilfrage lautet: Ist der Mensch im Laufe der Geschichte mo-
ralischer geworden? Dass dies so sei, hat vor allem Steven Pinker mit
Nachdruck vertreten.

Pinker begann als Linguist, muss aber heute nach vielen Buchpublika-
tionen als einer der wichtigsten nordamerikanischen Intellektuellen be-
trachtet werden. In seinem monumentalen Werk tiber Gewalt behaup-
tet er, dass wir heute zwar nicht in der besten aller moglichen, jedoch in
der besten aller bisherigen Welten leben. Pinker beginnt so: » Dieses Buch
handelt vom Wichtigsten, was in der Menschheitsgeschichte jemals ge-
schehen ist. Ob Sie es glauben oder nicht — und ich weifS, dass die meis-
ten Menschen es nicht glauben: Die Gewalt ist tiber lange Zeitraume im-
mer weiter zuriickgegangen, und heute dirften wir in der friedlichsten
Epoche leben, seit unsere Spezies existiert. «* Pinker, der vor allem durch
Chomsky beeinflusst wurde, ist radikaler Naturalist; in einem fritheren
Buch tibte er scharfe Kritik an dem Kulturalismus, wie er in den Sozial-
und Geisteswissenschaften weiterhin dominiert.*s Davon nimmt er nichts
zuriick. Weil die menschliche Natur aber so ist, wie sie ist und war und
immer bleiben wird, ist fiir den fast linearen Riickgang unserer Gewalt-
tatigkeit ein sehr langfristiger historisch-sozialer Prozess verantwortlich.
Sein theoretischer Gewahrsmann fur diese These ist uberraschenderwei-
se niemand anderes als Norbert Elias.*® Einen ahnlichen Optimismus wie
Pinker verbreiten auch der britische Zoologe Matt Ridley und der deut-
sche Psychologe Gerd Jiittemann, der von einer »Erfolgsgeschichte der
menschlichen Seele« spricht.®”

Welche Belege kann Pinker fiir seine These anfiihren, dass wir in der
friedlichsten aller bisherigen Welten leben? Die Abschaffung der Sklave-
rei, die Achtung der Folter, die geringere Zahl von Kriegen, wobei die-
se heute auch weniger Opfer fordern, gesunkene Kriminalitdtsraten in
fast allen Staaten (vor allem in den US-Millionenstidten), die Durchset-
zung der Idee individueller Menschenrechte und so weiter. Die Belege
sind Giberwiltigend. Aber warum hat Gewalt so stark abgenommen? Die
menschliche Natur, so betont Pinker ausdriicklich, sei eigentlich die glei-
che geblieben. Das gelte fiir unsere genetische Ausstattung, aber auch fiir
mogliche kulturelle Universalien. Die Bausteine der Moral gab es immer

64 Pinker, Gewalt (2011), T1.

65 Pinker, Das unbeschriebene Blatt (2003); vgl. zur Naturalismus-Kulturalis-
mus-Debatte auch Thies, Alles Kultur? (2016), 22—44.

66 DPinker (2011, 107) fiihrt ihn folgendermafSen ein: »Diese Erleuchtung ver-
danke ich dem wichtigsten Denker, von dem Sie vielleicht nie gehort haben:
Norbert Elias. «

67 Ridley, The Rational Optimist (2010); Juttemann, Historische Psychologie
und die Erforschung der Menschbeit (2011).

93

hitps://dol.org/10.5771/9783845298900 - am 15.01.2026, 21:14:22. https://www.nllbra.com/de/agh - Open Access - I TEN


https://doi.org/10.5771/9783845298900
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

DIE WURZELN DER MENSCHLICHEN MORAL

schon, aber es wurde viel weniger aus ihnen gemacht. Dafiir verantwort-
lich sind die sozialen Verhiltnisse, in denen Menschen leben. Zimbar-
do, der Organisator des berithmten Stanford-Prison-Experiments, wiirde
sagen: Nicht die dispositionellen, sondern die situativen und die syste-
mischen Krifte sind entscheidend.®® Dieselbe Erkenntnis folgt auch aus
dem noch berithmteren und immer wieder bestitigten Milgram-Experi-
ment.® Insofern vertritt Pinker gar keine psychologische, sondern eine
historische These. Wir tiberschreiten hier gleichsam die Grenzen der An-
thropologie.

Allerdings konnen historische Krifte beziehungsweise soziale Ver-
haltnisse auf menschliche Fihigkeiten zurtickwirken. Das fithrt zu zwei
Phianomenen, die Pinker nicht genau genug von den tberindividuellen
Faktoren unterscheidet. In beiden Punkten orientiert er sich an Peter Sin-
ger.” Das erste Phanomen ist der expanding circle, der sich erweiternde
Kreis. Oben wurde bereits erwihnt, dass sich schon bei Affen der nepoti-
sche Altruismus tiber den Kreis der Verwandten erstreckt. Diese Ausdeh-
nung setzt sich bei uns Menschen fort; tendenziell erweitern sich unsere
moralischen Einstellungen heute auf den gesamten Erdkreis. Das zwei-
te Phinomen bezeichnet Pinker mit Singer als escalator of reason, die
Rolltreppe der Vernunft. Wenn wir erst einmal mit dem normativ-prak-
tischen Risonieren angefangen haben, tragen uns Gedanken und Argu-
mente mit einer gewissen Logik immer weiter. Wer beispielsweise den
Menschen, die ihm sympathisch sind, bestimmte individuelle Rechte zu-
spricht, wird sich bald fragen, warum nicht auch andere und schliefSlich
alle Menschen dieselben Rechte beanspruchen konnen.

Welche historischen Umstdnde beglinstigen unsere friedfertigen Mo-
tive? Pinker diskutiert vielerlei, ldsst dann aber nur drei Faktoren gel-
ten, einen politischen, einen 6konomischen und einen sozialen. Als erstes
nennt Pinker die Entstehung von Staaten. Insofern war die neolithische
Revolution, also die Sesshaftwerdung des Menschen mit dem Ubergang
zu Ackerbau und Viehzucht, kein moralisch bedeutsamer Fortschritt,
sehr wohl aber die Entstehung der ersten staatlich organisierten Ge-
sellschaften an den Flussufern von Nil, Euphrat und Tigris, Indus und
Hwanghe, die spiter zu den Imperien der Alten Welt wurden. Noch
wichtiger war aber die Entstehung des neuzeitlichen Staates in Europa,
der sich uber verschiedene Stufen bis zum demokratischen Rechtsstaat
weiterentwickelte. Pinker beruft sich in diesem Punkt wieder auf Elias;

68 Zimbardo, Der Luzifer-Effekt (2008), xii—xvii, 5f., 208 u.0.

69 Vgl. Thies, Einfiibrung in die philosophische Anthropologie (32013), 1341f.

70 Pinker, Gewalt (2011), 1022-1027 mit Bezug auf Singer, The expanding
circle (1981/2011); vgl. Singer, Wie sollen wir leben? (1999), 254ff.; Singer,
Moral, Vernunft und die Tierrechte, in: de Waal, Primaten und Philosophen
(2008), 158-176, bes. 163ff.

94

hitps://dol.org/10.5771/9783845298900 - am 15.01.2026, 21:14:22. https://www.nllbra.com/de/agh - Open Access - I TEN


https://doi.org/10.5771/9783845298900
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

FORTSCHRITT ZUM BESSEREN

die Notwendigkeit von Institutionen wird aber bekanntlich auch von
Gehlen betont, anthropologisch besser begriindet als bei Elias, jedoch
historisch schlechter untermauert und sowohl begrifflich wie normativ
undifferenziert entwickelt.”* Der zweite Faktor ist, ganz im Geiste der
Aufklirung, die wirtschaftliche Zusammenarbeit, einschliefSlich der da-
durch intensivierten Kommunikation und des Reisens. Pinker stellt fest:
Wirtschaftliches Wachstum ist keine Voraussetzung; dieses liberale Dog-
ma sei falsch. Schon die Polizeiakten belegen, dass einem Mord haufi-
ge ideelle Motive zugrunde liegen (Ehrverletzungen, Untreue und ande-
re) als materielle. In Kriegen schlachten sich reiche Menschen genauso
ab wie arme.”* Aber der gegenseitige Austausch von Giitern, Dienstleis-
tungen und Informationen zwischen sozialen Gemeinschaften scheint
die Feindseligkeit zu dampfen. Der dritte Faktor ist die Feminisierung.
Minner sind in jeglicher Weise gewalttitiger als Frauen, vor allem iso-
lierte Manner, die sich zu Banden zusammenschlieflen, und junge Min-
ner vor der Ehe. »Unbeaufsichtigte reine Mannermilieus ... sind fast im-
mer von Gewalt gepragt.«”3> Man konne also Gewalt weiter verringern,
wenn Frauen Zugang zu solchen mannlichen Sphiaren bekommen, tiber-
haupt mehr Einfluss haben wiirden sowie uber sich und ihre Kinder mit-
entscheiden konnten. Dass eine solche Verweiblichung zum menschli-
chen Fortschritt beitrage, war tibrigens schon einer der Punkte, die Max
Scheler in seinen grofartigen geschichtsphilosophischen Uberlegungen
der 1920er Jahre unter den Oberbegriff » Ausgleich« brachte.”

Was aber zeigt Pinker? Kann er belegen, dass wir Heutigen morali-
scher sind als unsere Eltern, GrofSeltern und so weiter? Nein, denn wir
sollten verschiedene Entwicklungstendenzen unterscheiden. Dafiir kon-
nen wir auf Pinkers Gewihrsmann Elias und iiber diesen hinaus auf Kant
zuriickgehen. Kant hat mehrere, aufeinander aufbauende Dimensionen
des Fortschritts unterschieden, die hier in aller Kiirze dargestellt seien.”s
Die erste Dimension ist die Kultivierung. Rousseau hatte bekanntlich
die Frage, ob der Fortschritt der Wissenschaft und Kiinste zur Morali-
sierung der Menschen beigetragen habe, mit »Nein« beantwortet. Kant
hatte nicht so radikal Stellung bezogen, aber auf jeden Fall auch die
Kultivierung als eine eigene Dimension angesetzt. Im Grunde handelt
es hier um technische Fortschritte. Der Mensch erwirbt Fertigkeiten, die
er zu beliebigen Zwecken einsetzen kann, zum Guten und zum Bosen.

71 Thies, Arnold Geblen zur Einfiibrung (32017), 115-129.

72 Pinker, Gewalt (2011), TOOT-T004.

73 Ebd., 1019.

74 Scheler, IX: Der Mensch im Weltalter des Ausgleichs (1927), 145-170, hier
158f.

75 Kant, XI: Idee zu einer allgemeinen Geschichte in weltbiirgerlicher Absicht
(1784), 7. Satz; Kant, X: Kritik der Urteilskraft, § 83; Kant, XI: Uber Pida-
gogik (1803), 706f., 729 u.0.

95

hitps://dol.org/10.5771/9783845298900 - am 15.01.2026, 21:14:22. https://www.nllbra.com/de/agh - Open Access - I TEN


https://doi.org/10.5771/9783845298900
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

DIE WURZELN DER MENSCHLICHEN MORAL

Sicherlich kann derjenige, der beispiellos hungernden Menschen in or-
ganisierter Weise und mit technischen Geriten hilft, mehr bewirken als
ein einzelner barmherziger Samariter; aber moralischer ist er deswegen
nicht. Die zweite Dimension ist die Zivilisierung. Es entstehen (wie Eli-
as meint, zuerst an den koniglichen Hofen) Umgangsformen, die fiir ein
enges menschliches Zusammenleben erforderlich sind. Rousseau tibte,
wie vor ihm schon einige Moralisten, heftige Kritik an diesem auf Aufer-
lichkeiten fixierten Leben. Kant hitte hervorgehoben, dass der Weg von
der Rohheit zur Tugend auch tiber den Schein fithren kann. Eine fortge-
schrittene Form der Zivilisierung ist die Achtung der positiven Gesetze.
Aber normkonformes Handeln, selbst fir gut begriindete Regeln, fallt
fiir Kant unter den Begriff der Legalitat und bleibt damit vor der eigent-
lichen Moralitit stehen. Diese bildet die dritte Dimension, die der Mora-
lisierung. Sie betrifft weder die Mittel noch die dufSere Form, sondern das
Innere. Moralisch handelt nur die Person, die dies aus innerer Uberzeu-
gung tut. Zivilisierung kann die Moralisierung vorbereiten, aber sie ist
nicht mit ihr identisch. Dass es die Menschheit bereits so weit gebracht
hat, ist aber auch als Fortschritt zu bewerten.

Schlussbemerkungen

Ich komme zu einem kurzen Fazit, das keineswegs die humanwissen-
schaftliche Forschung abschlieffend bewerten und anthropologischen
Kontroversen beenden soll, was weder moglich noch wiinschenswert
ist. Es handelt sich bestenfalls um ein kleines Zwischenergebnis, das ich
in drei Thesen zusammenfassen mochte.

Erstens: Der Mensch ist durchaus ein moralisch begabtes Wesen — aber
so gut nun auch wieder nicht. Die moralischen Anlagen sind, wie oben
gezeigt, vielfiltiger Art. Sollte ein Baustein einmal ausfallen (durch Erb-
fehler, Krankheit, Unfall, schwarze Pidagogik, Gehirnwische et cetera),
gibt es glucklicherweise noch andere. Aber die Anlagen zum Schlech-
ten und Bosen sind ebenfalls vielfiltig und nicht zu beseitigen. Pinker
nennt funf »innere Ddmonen«, die zu gewalttatigen Handlungen fiih-
ren: strategisch eingesetzte Gewalt, das menschliche Herrschafts- oder
Dominanzstreben, unser Bediirfnis nach Rache, der bis ins Krankhaf-
te gehende Sadismus und schliefSlich Ideologien, die zur Anstachelung
und Ausiibung von Gewalt eingesetzt werden.”® Zwischen Hobbes und
Rousseau kommt es somit zu einem Patt. Wir sollten vielmehr, wie Kant
es vorschlagt, zwischen Anlagen (im Plural) und dem Hang des Men-
schen unterscheiden. Wir Menschen haben Anlagen zum Guten und zum
Bosen. Erziehung, Aufklarung und soziale Verhiltnisse, nicht zuletzt aber

76 Pinker, Gewalt (2011), Kap. 8 (712-845).

96

hitps://dol.org/10.5771/9783845298900 - am 15.01.2026, 21:14:22. https://www.nllbra.com/de/agh - Open Access - I TEN


https://doi.org/10.5771/9783845298900
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

SCHLUSSBEMERKUNGEN

wir selbst sind verantwortlich dafiir, welche Anlagen sich zu einem Hang
verdichten.””

Zweitens: Ob wir nun der Kontinuitits- oder der Diskontinuitatsthe-
se beipflichten — der Mensch ist ein Naturwesen, und zwar (wie Jared
Diamond formulierte) der dritte Schimpanse. Zwar haben alle wichtigen
Kompetenzen eine kulturelle Dimension, aber deren genetische Vorpro-
grammierung ist nicht zu iibersehen. Das gilt auch fiir die moralischen
Anlagen des Menschen; selbst Tomasello hilt die gemeinsame Intentio-
nalitat fiir natural verankert. Ein starker Kulturalismus, wie er in den An-
siatzen der deutschen Philosophischen Anthropologie dominierte, kann
heute nicht mehr vertreten werden. Gerade im deutschsprachigen Raum
wird aber die naturale Seite des Menschen immer noch unterschitzt oder
sogar unter Ideologieverdacht gestellt. Tatsichlich ist der Naturalismus
politisch unbequem. Sollte er niamlich zutreffen, wird man sich damit
abfinden miissen, dass wir Menschen von Natur nicht gleich sind, we-
der in korperlicher Hinsicht noch in Bezug auf Intelligenz oder morali-
sche Kompetenz. Leider werden sich diese graduellen Differenzen auch
nicht durch Erziehung oder Sozialpolitik aufheben lassen.”® Damit ist
aber nichts gesagt gegen berechtigte normative Forderungen nach recht-
licher und politischer Gleichheit sowie nach sozialer Gerechtigkeit.”

Drittens: In einem Punkt scheint Einigkeit zu bestehen — der Mensch
ist ein soziales Wesen. In dieser Einsicht konvergieren Soziobiologie, Pri-
matologie, Evolutionspsychologie, Hirnforschung, Ethnologie und viele
andere Humanwissenschaften.® Die soziale Natur des Menschen speist
sich schon aus seinem Sdugetier-Erbe. Auch alle Affen sind sehr soziale
Wesen, aber wir Menschen iibertreffen diese noch einmal. Bereits oben
wurde bemerkt, dass sich tiberhaupt nur auf der sozialen Ebene die Un-
terschiede zwischen Affen und Menschen auswirken. Die Vor- und Friih-
menschen lebten wohl in kleinen Horden mit bis zu 150 Mitgliedern zu-
sammen.®* Demgegeniiber sind wir heutigen Menschen ultra-soziale und
ultra-kooperative Wesen. Dass wir von Natur nicht gern allein sind, kann
man auch daran sehen, dass Einzelhaft als eine so schwere Strafe gilt und
dass alleinstehende Personen eine geringere Lebenserwartung haben.*:

77 Kant, VIII: Die Religion innerbalb der Grenzen der blofSen Vernunft (1793),
Erstes Stiick, I und II.

78 Dazu weitgehend richtig Zimmer, Ist Intelligenz erblich? (2012).

79 Vgl. Singer, Praktische Ethik (32013), 58-75.

8o Vgl. Blaffer-Hrdy, Miitter und andere (2010); Markl, Durch den menschli-
chen Geist sieht die Natur sich selbst an (2010); vor einer Ubersteigerung
dieses Aspekts warnt Pauen, Obne Ich kein Wir (2012).

81 Dunbar, The Social Brain Hypothesis (1998); vgl. Dunbar, Klatsch und Tratsch
(1998), 92ff.; Dunbar, Warum die Menschen vollig anders wurden (2010).

82 de Waal, Primaten und Philosophen (2008), 22f.

97

hitps://dol.org/10.5771/9783845298900 - am 15.01.2026, 21:14:22. https://www.nllbra.com/de/agh - Open Access - I TEN


https://doi.org/10.5771/9783845298900
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

Religion und Moral — die Urszene

Religion und Moral werden oft in einem Atemzuge genannt; religiose
Wiurdentrager gelten mancherorts noch immer als Experten fur Moral;
in vielen Bundesldndern ist >Ethik« das sogenannte Ersatzfach fiir den Re-
ligionsunterricht. Solche Auffassungen tiber das Verhiltnis von Religion
und Moral sind aus meiner Sicht der Aufklarung bedurftig. Das moch-
te ich in dieser philosophischen Skizze mittels dreier Thesen begrunden.

Erstens, so behaupte ich, sind Moral und Religion tief in der menschli-
chen Lebensform verankert; in beiden Fallen handelt es sich um anthropo-
logische Universalien wie Sprache und Technik. Nicht jeder Mensch ist auf
die gleiche Weise moralisch oder im besonderen MafSe religios musikalisch,
aber Dispositionen fiir beide Eigenschaften finden sich bei Mitgliedern
menschlicher Gemeinschaften in jeder Epoche und in jedem Kulturkreis.
Die konkrete Gestalt von Moral und erst recht von Religion ist immer so-
ziokulturell bedingt; teilweise aber lassen sich sogar genetische Vorpro-
grammierungen finden. Fur diese Verankerungsthese spricht auch, dass
es proto-religiose und proto-moralische Phinomene bei hoch entwickel-
ten Tieren gibt, vor allem bei den Affen als unseren nachsten Verwandten.
Zweitens haben Moral und Religion unterschiedliche Quellen. Am Beginn
der Menschheitsgeschichte hatten sie eigentlich gar nichts miteinander zu
tun; sie entspringen, um im Bild zu bleiben, in voneinander weit entfernten
Regionen. Erst in spateren Epochen (was ich in diesem Artikel nicht mehr
ausfithren kann) konvergieren die beiden Sphiren und verschmelzen so-
gar, so dass fiir lange Zeit die unterschiedliche Herkunft beider unsichtbar
wurde. Einige Implikationen dieser Unabhdingigkeitsthese, wie auch der
anderen beiden Behauptungen, werde ich am Ende des Textes darstellen.

Die dritte These lautet, dass sowohl Moral als auch Religion nicht aus
einer einzelnen, sondern aus mehreren Quellen entsprungen sind. Nach
meiner Auffassung gibt es derer jeweils vier. Mit dieser Pluralismusthese
verdoppele ich also das Angebot, das uns Henri Bergson auf ganz ande-
re Weise 1932 unterbreitete. Die religiosen und moralischen Phinomene
konnen selbstverstandlich auf mehrfache Weise miteinander verwoben
sein. Zudem mag es weitere Quellen geben, die erst in spateren Epochen
zu sprudeln begannen. Den weiteren Verlauf der acht Strome mochte ich
an einigen Stellen wenigstens andeuten.

Es sei ausdrucklich darauf hingewiesen, dass ich hier keine norma-
tiven Uberlegungen anstelle. Die zentralen Fragen der Ethik (»Was sol-
len wir tun?<, »>An welchen moralischen Prinzipien sollten wir uns ori-
entieren?<) bleiben ausgeklammert. Es ist jedoch einzurdumen, dass
grundlegende normative Differenzierungen, vor allem die zwischen
Gut und Bose, vorausgesetzt sind. Stattdessen bleibe ich im Felde einer

98

hitps://dol.org/10.5771/9783845298900 - am 15.01.2026, 21:14:22. https://www.nllbra.com/de/agh - Open Access - I TEN


https://doi.org/10.5771/9783845298900
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

DIE VIER QUELLEN DER MORAL

philosophischen Anthropologie, die sich konstruktiv auf die ganze Viel-
falt empirisch-humanwissenschaftlicher Erkenntnisse bezieht.” Fiir die
Fragestellung dieses Beitrags sind vor allem soziobiologische, neurobio-
logische, paldoanthropologische, ethnologische und religionshistorische
Forschungsergebnisse wichtig.

Die metaphorische Redeweise von den Quellen (oder Wurzeln) bedarf
ebenso der Konkretisierung wie die sonst iiblichen pauschalen Hinweise
auf eine >Urgesellschaft<, auf »Stammesgemeinschaften< oder auf >archai-
sche Kulturen«. Die Indizien fiir meine Thesen beziehen sich grofStenteils
auf die jungere Altsteinzeit, das Jungpaldolithikum. Nach allgemeinem
Verstandnis begann diese Epoche vor tiber 40.000 Jahren und endete vor
ca. 15.000 Jahren. Mit einer Dauer von 25.000 Jahren ist sie also erheb-
lich langer als die gesamte folgende Menschheitsgeschichte! Dass wir alle
ein Erbe dieser Zeit in uns tragen, kann man insofern schwerlich bestrei-
ten. Im Jungpaldolithikum lebten die Menschen als Jager und Sammler,
mancherorts auch als Fischer. Mit Landbau und Tierhaltung begannen
unsere Vorfahren erst einige Jahrtausende spiter in der Jungsteinzeit;
deshalb wird dieser wichtige Ubergang auch als neolithische Revolution
bezeichnet. Sicher dnderten sich in den einfachen Agrargesellschaften die
moralischen und religiosen Vorstellungen in dhnlicher Weise, wie es auch
nach der industriellen Revolution am Ende des 18. Jahrhunderts gesche-
hen ist. Ich mochte mich hier aber auf das Jungpaldolithikum konzen-
trieren, in dem ich die Urszene des Verhiltnisses von Religion und Mo-
ral zeitlich verorte. Zusitzlich konnte man, obschon mit Vorsicht, auch
Beobachtungen heranziehen, die Ethnologen in den letzten Jahrzehnten
bei rezenten Wildbeutern machten.

1. Die vier Quellen der Moral

Beim ersten Phinomenbereich kann ich mich relativ kurz fassen, weil ich
meine diesbeziiglichen Uberlegungen bereits mehrfach publiziert habe.

1 Vgl. allgemein Thies, Einfiibrung in die philosophische Anthropologie
(32013) sowie Bohlken/Thies (Hg.), Handbuch Anthropologie (2009).

2 Fiir Uberblicksdarstellungen vgl. Voland, Soziobiologie (+2013); Voland/Vo-
land, Evolution des Gewissens (2014); Vaas/Blume, Gott, Gene und Gehirn
(32012); Schrenk, Die Friihzeit des Menschen (32001); Bosinski, Die Stein-
zeit (2006); Harris, Kulturanthropologie (1989); Kohl, Ethnologie — die
Wissenschaft vom kulturell Fremden (22000); Hock, Einfiibrung in die Reli-
gionswissenschaft (2002); Antes, Grundriss der Religionsgeschichte (2006).

3 Kelly, The Lifeways of Hunter-Gatherers (22013).

Vgl. hier Die Wurzeln der menschlichen Moral (Text 5) sowie Thies, Ein-
fiihrung in die philosophische Anthropologie (32013), Kap. 3.2.

99

hitps://dol.org/10.5771/9783845298900 - am 15.01.2026, 21:14:22. https://www.nllbra.com/de/agh - Open Access - I TEN


https://doi.org/10.5771/9783845298900
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

RELIGION UND MORAL - DIE URSZENE

Ich stiitze mich dabei auf eine breite Literaturbasis aus unterschiedlichen
Wissenschaften.s Die Abfolge der vier »Bausteine« spiegelt deren Starke
wider; die erste Quelle ist die starkste, die letzte wohl die schwichste.

(1) Die erste Wurzel der Moral ist die Gegenseitigkeit. In unterschiedli-
chen Formen ist sie weltweit verbreitet, zwischen Individuen und Grup-
pen, im Austausch von Giitern und Dienstleistungen, von Informatio-
nen und Menschen. Dabei ist nicht nur positive, sondern auch negative
Gegenseitigkeit moglich, wofir Strafen und Racheaktionen als Beispie-
le stehen. Wenn es funktioniert, dann ist das >do ut des, »tit-for-tat< und
»Auge um Auge« wohl die stabilste Grundlage fur unser Zusammenleben.
In dieser Annahme konvergieren Soziobiologie, Ethnologie und Sozial-
wissenschaften. Vorstufen finden sich bei vielen Tieren. In Schimpansen-
horden spielen etwa Systeme wechselseitiger Hilfe eine grofle Rolle. Al-
lerdings vergroflert sich beim Menschen wegen der hoheren kognitiven
Fihigkeiten der zeitliche Abstand, der zwischen der Gabe und der Ge-
gengabe liegen kann. Dies kann von Stunden bis zu Jahren dauern. Noch
indirekter sind Ringtausch-Formen der Gegenseitigkeit: A gibt B etwas,
weil dieser C etwas gegeben hat, der wiederum A etwas geben wird. Das
bertihmteste Beispiel ist der rituelle Kula-Handel zwischen den Trobri-
and-Inseln vor der Kiiste Papua-Neuguineas. In allen diesen Fillen kann
man von einem reziproken Altruismus sprechen.

Noch grundlegender ist die Gegenseitigkeit in kooperativen Interakti-
onen, genannt Mutualismus. Dieser Ausdruck wurde in der Biologie fri-
her nur auf das Zusammenwirken von Angehéorigen verschiedener Ar-
ten bezogen; ein Musterbeispiel wire die Symbiose. Inzwischen steht er
fir Kooperationen mit simultanem Nutzen fur alle beteiligten Parteien,
etwa bei einer arbeitsteilig organisierten Jagd mehrerer Affen, bei der
alle etwas von der Beute abbekommen. Hochstwahrscheinlich mussen
sich zunachst einmal mutualistische Interaktionsformen entwickeln, um
Vertrauen zu schaffen. Erst auf diesem Fundament ist dann reziproker
Altruismus moglich. Fur den Mutualismus wiederum (so lautet Toma-
sellos grundlegende Uberzeugung) sei ein wechselseitiges Verstehen not-
wendig, eine gemeinsame Intentionalitat.®

Es kann keinen Zweifel geben, dass sich die Menschen im Jungpa-
laolithikum mutualistisch-kooperativ und reziprok-altruistisch verhal-
ten haben. Insbesondere die Jagd auf groflere Tiere ist nur in komplexer
Zusammenarbeit moglich; im alltaglichen Leben war man in extremer

5 Grundlegend Gehlen, Moral und Hypermoral (1969). Vgl. zum Stand der
Forschung Bischof, Moral (2012); Haidt, The Righteous Mind (2012); Pin-
ker, Gewalt (2011); de Waal, Primaten und Philosophen (2008); de Waal,
Das Prinzip Empathie (2011).

6  Tomasello, Warum wir kooperieren (2010).

I00

hitps://dol.org/10.5771/9783845298900 - am 15.01.2026, 21:14:22. https://www.nllbra.com/de/agh - Open Access - I TEN


https://doi.org/10.5771/9783845298900
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

DIE VIER QUELLEN DER MORAL

Weise aufeinander angewiesen. Storrische Kooperationsverweigerer
wird man ausgeschlossen haben. Fir die Existenz reziprok-altruisti-
scher Handlungsformen sprechen Tauschbeziehungen: mit Muscheln
und Bernstein, gewiss auch mit Ideen und Liedern, vor allem aber (wegen
der instinktiv verankerten Inzestscheu) mit jungen Frauen. Austausch-
beziehungen gab es wahrscheinlich sogar zwischen dem Homo sapiens
und dem Homo neanderthalensis, die bis vor ca. 27.000 Jahren in Eu-
ropa und im Vorderen Orient noch nebeneinander lebten.

Diese Quelle der Moral lisst sich kontinuierlich erweitern: Bei giins-
tigen Rahmenbedingungen und der Unterstiitzung durch Kommunika-
tionstechnologien, angefangen bei der Schrift, konnen wir mit immer
mehr Menschen immer 6fter interagieren. Der weltweite Handel und
das globale multi-mediale Kommunikationsnetz (Internet) sind dafiir
gute Beispiele. Insgesamt handelt es sich bei den aus der Gegenseitigkeit
entspringenden Verhaltensweisen um einen schwachen Altruismus: Man
tut dem Anderen etwas Gutes, weif$ aber, dass dieser es erwidern wird.

(2) Hingegen ist der zweite Baustein ein starker Altruismus, der von ei-
ner einfachen Hilfeleistung bis zur Selbstaufopferung gehen kann und der
nach Ansicht der meisten Soziobiologen nur unter genetisch verwandten
Organismen funktioniert: Daher rithrt der Ausdruck >nepotischer Altru-
ismus«. Wenn Jane Goodall Recht hat, setzen sich allerdings Schimpan-
sen uneigenniitzig fur nicht-verwandte Artgenossen ein.” Beim Menschen
hat sich diese Moral-Wurzel von verwandtschaftlichen Beziehungen ab-
gelost und ist generell auf Zugehorigkeitsgruppen tibertragbar. Aus die-
ser Quelle der Moral entspringen die Gefiihle der Gruppenzugehorigkeit
und Loyalitit, die eher egalitir oder eher hierarchisch ausgerichtet sein
konnen. Auf der einen Seite gibt es einen Sinn fiir Gleichberechtigung in-
nerhalb der eigenen Gruppe, auf der anderen Seite die Neigung zur Un-
terordnung unter die anerkannten Autoritdten, die wir als proto-egalitire
und proto-hierarchische Tendenzen schon im Tierreich finden. Die Kehr-
seite unseres gruppenbezogenen Verhaltens, gleichsam die dunkle Seite
des Guten, sind negative Gefiihle gegeniiber AufSenstehenden und strenge
Strafen gegen gruppeninterne Abweichler, die es unter Tieren nicht gibt.

Dass die Menschen des Jungpaldolithikums in Gruppen lebten und
nur gemeinsam uberleben konnten, ist offensichtlich. Deshalb wurden
wohl interne Konflikte eher vermieden. Vor allem aber wurde schwi-
cheren Gruppenmitgliedern geholfen. Einen Beleg dafiir liefert der Zu-
stand vieler der aufgefundenen Skelette. Beispielsweise konnte der im
Neandertal 1856 gefundene ca. 6ojihrige Mann viele Jahre seinen ge-
brochenen linken Arm nicht bewegen; er war also auf Unterstutzung
durch Gruppenangehorige angewiesen, die er offensichtlich erhalten hat.

7 Goodall, Ein Herz fiir Schimpansen (1991), 243f.

IOI

hitps://dol.org/10.5771/9783845298900 - am 15.01.2026, 21:14:22. https://www.nllbra.com/de/agh - Open Access - I TEN


https://doi.org/10.5771/9783845298900
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

RELIGION UND MORAL - DIE URSZENE

Allerdings finden sich selten Knochenbriiche an den Beinen: Wer nicht
mehr gehen konnte, wurde wahrscheinlich einfach zuriickgelassen — so
weit ging die Unterstiitzungsbereitschaft nun doch nicht.

Der aus dieser Quelle entspringende Strom hat sich im Laufe der
Menschheitsgeschichte diskontinuierlich erweitert: Innerhalb weniger
Jahrtausende erstreckte er sich von der Familie und der Horde tiber die
Siedlungseinheit und den Stadtstaat bis zu den Imperien der alten Welt.
In der Neuzeit konnen vor allem Nationen auf Loyalitdt rechnen. Dafiir
waren aber besondere Integrations- und Legitimationsideologien erfor-
derlich, zu denen man auch die Volks- und Universalreligionen zihlen
muss. Im 21. Jahrhundert stellt sich die Frage, ob der »expanding circle«
(Peter Singer) sich bereits auf die Menschheit insgesamt bezieht, um glo-
bale Herausforderungen bewiltigen zu konnen.

(3) Der dritte Baustein sind unsere sozialen Gefiible. Diese konnen nega-
tiv oder positiv sein; im Sinne eines normativen Moralbegriffs sind vor
allem die positiven Emotionen wichtig. Diese beginnen mit einfacher
Sympathie und steigern sich bis zu bedingungsloser Liebe. Die Kehrsei-
te sind Antipathie und Hass. Das Paradebeispiel fur ein moralisches Ge-
fihl ist das Mitleid. Wer Mitleid empfindet, sorgt sich um andere, wenn
diese leiden. Das bezieht sich keineswegs nur auf Angehorige unserer ei-
genen Gruppe oder auf Personen, mit denen wir in einem wechselseiti-
gen Austausch stehen. Mitleid empfinden wir auch fiir ein fremdes Kind;
sogar das Mitglied einer feindlichen Gruppe kann uns sympathisch sein.

Grundlage der sozialen Gefiihle ist die Einfithlung beziehungsweise
die Empathie. Eine ihrer Bedingungen sind moglicherweise die jingst
entdeckten Spiegelneuronen. Wie Studien an kleinen Kindern zeigen, ist
Empathie an ein Bewusstsein der eigenen Identitit gekoppelt, das bei uns
Menschen in der Mitte des zweiten Lebensjahres erworben wird. Auf
dieser Grundlage ist ein affektives Betroffensein von der Situation ande-
rer moglich. Leistungsfihiger ist aber die kognitive Empathie, das heifSt
die Kompetenz zu einem Perspektivenwechsel. Diese ermoglicht es, dass
man sich Konzepte davon macht, wie die anderen die Welt wahrnehmen,
strukturieren und bewerten (theory of mind). Kinder sind dazu im vier-
ten Lebensjahr in der Lage. Es ist jedoch umstritten, ob auch Affen diese
Entwicklungsstufe erklimmen konnen. Wir Menschen konnen uns jeden-
falls durch diese Fahigkeit in andere hineinversetzen und insofern eine
»exzentrische Position« (Plessner) einnehmen. Empathie ist aber nicht
nur die Grundlage der positiven, sondern auch die der negativen sozia-
len Gefiihle, etwa von Schadenfreude und Missgunst. Insbesondere der
grausame Sadist muss genau wissen, was dem Anderen Leid zufugt: Er
muss sich also in sein Opfer einfithlen konnen.

Die Erweiterungsmoglichkeiten dieser Wurzel der Moral sind gering.
Mitleid empfinden wir eigentlich nur fir einzelne Lebewesen, deren

I02

hitps://dol.org/10.5771/9783845298900 - am 15.01.2026, 21:14:22. https://www.nllbra.com/de/agh - Open Access - I TEN


https://doi.org/10.5771/9783845298900
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

DIE VIER QUELLEN DER MORAL

Schmerz uns klar vor Augen steht. Immerhin lassen sich Gefiihle kulti-
vieren. Man kann sich daran gewohnen, sein Mitleid zu verdrangen oder
zu einem passiven Bedauern zu degradieren. Man kann es aber auch von
einer emotionalen Anteilnahme tber aktiv werdende Einzelfallhilfe zur
habitualisierten Grof3zuigigkeit weiterentwickeln.

(4) Der vierte Baustein ist die praktische Vernunft. Wenn wir diesen Be-
griff heute alltagssprachlich fiir den Bereich unseres Handelns verwen-
den, ist in der Regel Zweckrationalitit oder einfach Effizienz gemeint,
also die Wahl der besten Mittel fiir geeignete Ziele. Auch diese Kompe-
tenz kann moralisch wichtig sein, etwa um die eigenen Gruppenmitglie-
der erfolgreich zu schiitzen oder ihnen in Not wirksam zu helfen. Drei
Spielarten der Vernunft kommen aber hinzu. Zunachst ist die praktische
Vernunft als sozial-kognitive Urteilskraft zu nennen, mit der wir komple-
xe intersubjektive Beziehungen angemessen analysieren und deuten kon-
nen. Schon die Affen sind, im Vergleich mit anderen Saugetieren, insofern
sehr soziale Wesen, als sie den grofSten Teil ihrer kognitiven Fahigkeiten
fur die Beobachtung der anderen Hordenmitglieder und die Analyse ih-
rer Beziehungen untereinander einsetzen.® Mit seinem >sozialen Hirn<ist
der Mensch aber sogar ein super-soziales Wesen.? Sodann ist die prakti-
sche Vernunft die Kompetenz, im normativen Bereich rational zu denken
und zu argumentieren. SchliefSlich gibt es noch Vernunft als rationales
Wollen, das sich autonom moralische Zwecke setzt und diese mit seinen
Handlungen zu verwirklichen sucht. Insbesondere zur Losung schwieri-
ger Probleme sozialer Gerechtigkeit wird man sich nicht allein auf Ge-
genseitigkeit, Wohlwollen und Empathie stiitzen konnen. Dazu brauchen
wir unsere praktische Vernunft.

Da der Homo sapiens im Jungpaldolithikum fast dieselbe genetische
Ausstattung besaf§ wie wir, kann man auch ihn als vernunftbegabtes Tier
(animal rationabile) oder, noch besser, als vernunft- und sprachbegabtes
Tier (zoon logon echon) ansprechen. Es wird sogar dariiber spekuliert,
ob sein Gehirn nicht grofler war als das unsrige. Aber wie dem auch sei,
wer einmal anfangt, kritisch und systematisch nachzudenken, kann da-
mit nicht aufhéren und wird seine Reflexionen immer weiter ausdehnen.
Das nennt Peter Singer die »Rolltreppe der Vernunft«. Oder handelt es
sich doch um eine ganz normale Treppe mit einer begrenzten Zahl von
Stufen? Das ist die These derjenigen, die die Stadienmodelle der Entwick-
lungspsychologie (Piaget, Kohlberg) von der Ontogenese auf die Phylo-
genese (die Menschheitsgeschichte) iibertragen wollen.

8  Fischer, Affengesellschaft (2012), 1of., 28ff., 136ff., 162, 249ff.; vgl. meine
Rezension Thies (2013).

9  Dunbar, The Social Brain Hypothesis (1998) sowie Fuchs, Das Gehirn — ein
Beziehungsorgan (+2013).

103

hitps://dol.org/10.5771/9783845298900 - am 15.01.2026, 21:14:22. https://www.nllbra.com/de/agh - Open Access - I TEN


https://doi.org/10.5771/9783845298900
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

RELIGION UND MORAL - DIE URSZENE

Nun konnte man einwenden: Wenn es immer und tberall diese vier
>Bausteine« gibt, warum bietet die Menschheitsgeschichte so ein grauen-
haftes Bild von Krieg, Mord, Raub, Betrug und so weiter? Woher kommt
das Bose? Dazu ist als erstes auf die schon erwihnten negativen Aspek-
te der vier Bausteine zu verweisen: Gegenseitigkeit fihrt zu fortdauern-
den Racheaktionen; Wohlwollen bezieht sich nur auf die Angehorigen
der eigenen Gruppe; Empathie ist auch Voraussetzung negativer sozialer
Gefiihle; Vernunft lasst sich missbrauchen. Dartiber hinaus gibt es neben
den Quellen des Guten auch die des Bosen. Auch hier muss man sich vor
zu simplen Schemata huiten; wie das Gute ist auch das Bose ein Plural.
Man kann sogar sechs Formen unterscheiden.

Bereits Aristoteles nennt gleich drei Phinomene, die wir heute zum
Bosen rechnen wiirden. Das erste ist die tierische Rohheit, gleichsam
die Barbarei, aus der sich eine soziale Gruppe noch gar nicht heraus-
entwickelt hat. Das zweite ist die Unbeherrschtheit, also der momen-
tane, aber immer wieder auftretende Verlust der Kontrolle iiber die ag-
gressiven und destruktiven Affekte, die jeder Mensch in sich triagt. Das
dritte ist die Lasterhaftigkeit, also die Habitualisierung schlechter Ge-
wohnheiten wie etwa Feigheit, Geiz oder Unfreundlichkeit.” Drei wei-
tere Spielarten des Bosen hat uns spitestens das 20. Jahrhundert gelehrt.
Zunichst gibt es das von Kant so bezeichnete radikale Bose, das darin
besteht, die moralischen Maximen bewusst zu verkehren, das Bose also
um des Bosen willen zu wollen. In den Dienst des radikal Bosen kann
sich sodann die kalte Grausamkeit stellen, die hochst bedacht und kon-
trolliert zu Werke geht: Die Vorgehensweise von Folterknechten und
KZ-Schergen miisste man hier einordnen. Letztlich gibt es noch das ba-
nale Bose, ein Handeln ohne Urteilskraft und Mitgefiihl, mit dem man
seinen vermeintlichen Pflichten nachkommt, ohne zu bedenken, was
man damit anderen antut.

2. Religion im Jungpaldothikum

Kommen wir jetzt zur Religion. Wenn wir nach deren Quellen suchen,
konnen wir nicht einfach die heutigen Formen bis zu ihren Urspriin-
gen zuriickverfolgen. Irgendwann reifSt namlich der Faden der Uberlie-
ferungen: Religion entsteht im Dunkel der Geschichte. Wir miissen den
Sprung in fernste Zeiten (und Raume) wagen und dort religiose Phano-
mene identifizieren. Manche meinen, dass dies in vorhochkulturellen
Zeiten gar nicht moglich sei und dass der Begriff der Religion lediglich
ein europaisches Konstrukt darstelle. Andere wollen das Religiose voll-
standig auf andere Phinomene (etwa Sexualitit, Okonomie oder Politik)

10 Aristoteles, Nikomachische Ethik, 1145a 15ff.

104

hitps://dol.org/10.5771/9783845298900 - am 15.01.2026, 21:14:22. https://www.nllbra.com/de/agh - Open Access - I TEN


https://doi.org/10.5771/9783845298900
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

RELIGION IM JUNGPALAOTHIKUM

reduzieren. Wer jedoch nach den Urspriingen sucht (was zumindest die
Philosophie nicht aufgeben darf), wird am Religionsbegriff auch fiir
die Anfinge der Menschheitsgeschichte festhalten wollen. Die generelle
Skepsis, wir wiissten viel zu wenig tiber frithere Epochen, hilft uns nicht
weiter.”" Richtig ist jedoch, dass zwei scheinbar konstitutive Merkmale
von Religionen im Jungpaldolithikum nicht zu finden sind.

Zum einen gibt es keine Gotter. Erst recht steht am Anfang der
Menschheitsgeschichte kein Urmonotheismus; der entsprechende Nach-
weis ist jedenfalls Wilhelm Schmidt mit seiner Wiener Schule nicht ge-
lungen. Der Monotheismus tritt offensichtlich, wie schon Hume ver-
mutete, historisch spater als der Polytheismus auf, ohne dass hier eine
unausweichliche Evolution vorliegen muss. Nicht jedes Ensemble von
Gottern wird im Laufe der Zeit durch den Einen ersetzt. Aber auch die
Verehrung einer Vielzahl von Gottheiten hat sich wohl erst nach der
neolithischen Revolution entwickelt. Insofern spricht vieles fir die An-
sicht der dlteren Religionsgeschichte (vor allem von Tylor), dass alles
mit dem Animismus oder anderen nicht-theistischen Formen der Reli-
giositit begann. Immerhin kennen die meisten Wildbeutergesellschaften
mehrere >Ubergeistmichte« mannlichen oder weiblichen Geschlechts, die
uber bestimmte Tierarten herrschen und fur diese sorgen. Ein Beispiel
ist Sedna, in der die Inuit die auf dem Meeresboden lebende Herrin ih-
rer Jagdtiere sahen.™

Zum anderen kann man Religionen auch nicht durch ihren Bezug
auf Transzendenz definieren. Zwar wird in den Weltbildern archaischer
Gesellschaften zwischen dem Sichtbaren und dem Unsichtbaren, zwi-
schen dem Korperlichen und dem Geistigen unterschieden. Oft findet
man auch Dreiteilungen: beim Menschen in seine physischen, vitalen
und psychischen Bestandteile; fur den gesamten Kosmos in drei >Stock-
werke« in der Mitte die eigene Lebenswelt, umgeben von einer Ober-
welt und einer Unterwelt. Dennoch sind alle Sphéren prinzipiell mit
denselben Kategorien erfassbar; es gibt Uberginge und Zwischenzo-
nen, die vor allem von guten und bosen Geistern sowie den Schama-
nen genutzt werden. Zwischen Transzendenz und Immanenz wird also
nicht klar getrennt; zudem dient die Oberwelt nicht als normative Ori-
entierung. Noch die Gotter der Griechen, Romer und Germanen wa-
ren ja keineswegs moralische Vorbilder. Eine ideale transzendente Welt
(man denke an Platons >Ideenhimmel<) ist wahrscheinlich eine Errun-
genschaft der sogenannten Achsenzeit vom achten bis dritten vorchrist-
lichen Jahrhundert.

11 Zu einer solchen Skepsis tendiert beispielsweise Leroi-Gourhan, Hand und
Wort (1988).

12 Duerr, Sedna oder die Liebe zum Leben (1984); vgl. auch Miller, Schama-
nismus (1997), 18, 23, 55f., 116f.

105

hitps://dol.org/10.5771/9783845298900 - am 15.01.2026, 21:14:22. https://www.nllbra.com/de/agh - Open Access - I TEN


https://doi.org/10.5771/9783845298900
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

RELIGION UND MORAL - DIE URSZENE

Den besten Zugriff auf das Religiose bietet, zumindest fir meine Fra-
gestellung, der Begriff des Heiligen. Dabei ist zu bedenken, dass das Hei-
lige in der Urgesellschaft sicherlich ein Plural, ja ein Sammelsurium war
— vieles und sogar sehr Unterschiedliches war heilig. Es gab heilige Rau-
me und heilige Zeiten, heilige Lebewesen und heilige Dinge, heilige Zu-
stinde und heilige Eigenschaften.*s

Was aber ist das Heilige? Zwei Begriffsmerkmale sollen hier ausrei-
chen. Erstens tritt es nie ohne seinen Gegensatz auf. Wenn es das Heili-
ge gibt, muss auch das Profane existieren; neben heiligen Raumen muss
es beispielsweise immer auch profane Ortlichkeiten geben. Dies ist bei
den frankokantabrischen Hohlen tatsiachlich gegeben. Denn die wun-
derbaren Malereien, die etwa Altamira, Lascaux oder die Grotte Chau-
vet berithmt machten, finden sich fast immer in schwer zuganglichen
Abschnitten der oft verzweigten Hohlen. Es wird ersichtlich zwischen
zwei Arten von Raumen unterschieden, eben den profanen (fur das all-
tagliche Leben) und den sakralen (fir religiose Verrichtungen). Zwei-
tens ist das Heilige auf besondere Weise verehrungswiirdig. Das bedeu-
tet keineswegs, dass es ausschliefSlich positiv besetzt ist: Wie Rudolf Otto
1917 tiberzeugend beschrieb, kann es ambivalente Gefiihle auslosen, an-
ziehend und abstoflend, faszinierend und erschreckend sein. Das Heili-
ge ist namlich nicht in erster Linie gut, sondern vor allem michtig. Sei-
ne bezwingende Kraft tibersteigt die von uns Menschen. Das Heilige ist
also nicht tibernatiirlich, aber doch iibermenschlich. Inwiefern dies fiir
die vier Wurzeln des Religiosen zutrifft, wird gleich deutlich werden.

3. Vier Quellen der Religion

(1) Die erste Quelle der Religion sind kognitive Mechanismen, die uns
dazu verleiten, in natiirlichen Vorgidngen mehr zu sehen, als sie wirk-
lich sind. Vor allem neigen wir dazu, in der belebten, aber auch in der
unbelebten Natur >Subjekte« zu vermuten, die analog zu uns Menschen
gedacht sind. Der Hintergrund ist die schon erwahnte ultra-soziale
Struktur der menschlichen Lebensform. Das fiihrt beispielsweise zur Pa-
reidolie, also der falschlichen Wahrnehmung von Gesichtern in Wolken,
Biaumen und Felsformationen. Noch wichtiger ist aber, dass wir dazu
neigen, verborgene Michte fiir empirische Prozesse verantwortlich zu
machen. Dieses Phanomen gibt es schon bei Tieren: Darwin schildert in
seinem zweiten Hauptwerk anschaulich, wie sein Hund auf die durch
einen leichten Windzug ausgelosten Bewegungen eines Sonnenschirms
mit einem Knurren und Bellen so reagierte, als ob er annehme, dass eine

13 Eliade, Das Heilige und das Profane (1957/1998) sowie Colpe, Uber das
Heilige (1990).

106

hitps://dol.org/10.5771/9783845298900 - am 15.01.2026, 21:14:22. https://www.nllbra.com/de/agh - Open Access - I TEN


https://doi.org/10.5771/9783845298900
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

VIER QUELLEN DER RELIGION

unbekannte Wesenheit dieses Geschehen bewusst herbeigefiihrt habe.
Dies sei vergleichbar mit dem »Glauben an unsichtbare oder geistige
Krifte«'4, fiir den Tylor im selben Jahr den Ausdruck Animismus ein-
fithrte. Aus der Sicht einer funktionalistisch, nimlich evolutionstheore-
tisch argumentierenden Biologie ist ein kognitives Phianomen dieser Art
zweckmafSig: Fiir eine Gazelle ist es besser, zwanzigmal falschlicherwei-
se im Rauschen des Laubwerks einen Lowen zu vermuten, als dies ein-
mal nicht zu tun, wenn dort wirklich einer lauert. Auch unsere Sprache
mit ihrer Subjekt-Pradikat-Struktur ist davon gepragt: Wo es einen Pro-
zess gibt, ausgedriickt durch ein Verb, erwarten wir auch ein Subjekt.

Solche »subjektivistische[n] Deutungen«'s sind zunachst einmal vol-
lig unabhingig von religiosen Gehalten. Dies gilt auch dann, wenn un-
personliche Krifte postuliert werden (Dynamismus). Bedeutsam fiir das,
was wir heute >Religion< nennen, wird eine solche » Auflenwelt-Besee-
lung«*¢ erst, wenn die Uberempirischen Wirkkrafte immer weiter aus un-
serer Lebenswelt herausgeriickt, vergrofSert und idealisiert werden — bis
es zur Annahme anthropomorpher Gottheiten kommt, die die Welt re-
gieren und mit denen wir in Interaktion treten konnen. Da diese Mich-
te Gutes und Boses bewirken, besteht zu ihnen die oben angesprochene
ambivalente Haltung.

Wenn der Animismus die einzige Quelle der Religion wire, stinde es
heute schlecht um diese. Die Wissenschaften liefern so iiberzeugende Er-
klarungen fast aller Naturvorginge (und deren Anwendung in der Tech-
nik einen so guten Schutz), dass diese Stromung religiosen Lebens na-
hezu ausgetrocknet ist. Was frither unerklarlich war, wird nun schon in
der Schule gelernt. Keiner glaubt mehr an einen Gott, der Blitze schleu-
dert, oder an Geister, die die Jagd (oder heutige Arbeitsvorginge) be-
einflussen. Der Animismus ist nichts weiter als eine frithe Stufe unserer
kognitiven Entwicklung. Piaget ordnete ihn dem pri-operationalen Sta-
dium von zwei- bis siebenjdhrigen Kindern zu, die glauben, dass Kugeln
rollen wollen und dass der Mond sie auf ihren Nachtspaziergangen be-
gleitet. Zu Recht wurde das von ihm auch als eine Form des Egozentris-
mus gedeutet.’”” Schon im konkret-operationalen Stadium wird dies al-
les tiberwunden.

(2) Die zweite Quelle ist der ambivalente Eindruck auflerordentlicher
Naturphinomene. Jane Goodall hat beobachtet, dass Schimpansen an-
gesichts eines iberwailtigenden Wasserfalls Gefiihle wie ehrfurchtsvolles
Erstaunen zeigen und bei einsetzendem Gewitter manchmal in eine Art

14 Darwin, Die Abstammung des Menschen (21992), 103.

15 Mirow, Weltgeschichte (2009), 105.

16 Gehlen, Urmensch und Spédtkultur (1956), Kap. 34.

17 Piaget, Die geistige Entwicklung des Kindes (1940), 171ff.

107

hitps://dol.org/10.5771/9783845298900 - am 15.01.2026, 21:14:22. https://www.nllbra.com/de/agh - Open Access - I TEN


https://doi.org/10.5771/9783845298900
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

RELIGION UND MORAL - DIE URSZENE

kollektiven Regentanzes verfallen.” Wenn sich diese Beobachtungen be-
statigen lassen, hat Goodall tatsachlich eine Vorstufe unserer Religiositit
entdeckt. Denn die unwahrscheinlichen und iiberraschenden, ritselhaf-
ten und faszinierenden Naturphidnomene, die auch den dritten Schim-
pansen (ndmlich uns Menschen) beeindrucken, sind ein Paradebeispiel
fur das von Rudolf Otto analysierte Numinose. Aufser Gewittern und
Wasserfillen konnen auch Erdbeben und Stiirme solche Phanomene sein.
Eine besondere Rolle in der menschlichen Religionsgeschichte haben
wahrscheinlich Vulkane gespielt, denn der spatere judische Gott Jahwe
war wohl urspriinglich ein Vulkan-Gott.* Weniger bedeutsam sind sta-
tische Phanomene derselben Art wie grofSe Wasserflichen, hohe Berge,
weite Landschaften oder der bestirnte Nachthimmel.

Im Unterschied zum Animismus geht es hier nicht um die unsichtba-
re Welt, sondern explizit um die sichtbare. Nicht eine verborgene Kraft
16st die ambivalenten Gefiihle aus, sondern das offen zu Tage liegende
Phianomen selbst. Dessen Dimensionen uberragen alles Menschliche so
weit, dass man gar nicht anders kann, als sich klein und ochnmaichtig zu
fithlen, ohne jedoch direkt bedroht zu sein. Eine Naturkatastrophe, die
alles zerstort, wird nur als schrecklich empfunden, nicht als schreck-
lich und faszinierend zugleich. Insofern sind numinose Gefiihle deutlich
von den emotionalen Erschutterungen abzugrenzen, die unsere leibli-
chen Grenzen ginzlich auflosen und auf die man nur mit Weinen reagie-
ren kann (Plessner).

Numinose Erfahrungen erzeugen einen Handlungsdruck, fir den es
keine genetischen Vorprogrammierungen gibt. Auf die » Appellqualitit«
des Numinosen reagiere man als Gruppe, so die plausible Spekulation
Gehlens, mit rhythmisierten Bewegungen, zum Beispiel solchen Tdnzen
wie Goodalls Schimpansen.* Beim Menschen komme es jedoch zu ei-
ner Ritualisierung dieser Akte, die die momentane Erfahrung auf Dau-
er stellen und als Nachahmung (Mimesis) des Naturereignisses verstan-
den werden. Die sekundire objektive Zweckmafigkeit solcher Riten ist
wahrscheinlich die Stirkung der Gemeinschaftsgefithle gewesen. Fiir
Durkheims These aber, dass ohne Riten ein sozialer Zusammenhalt gar
nicht moglich sei, gibt es fur die frithen Zeiten der Menschheitsgeschich-
te keine Belege. Erst in den spateren Hochkulturen dienten Religionen
auch als sozialer Kitt. Zudem hatten Religionen wohl immer mehrere
Funktionen, deren jeweiliges Gewicht sich im Verlauf der Geschichte im-
mer wieder erheblich verschoben hat.*

18 Goodall, Wilde Schimpansen (1971), 69ff. sowie Goodall, Ein Herz fiir
Schimpansen (1991), 16, 277f.

19 Freud, Der Mann Moses und die monotheistische Religion (1939), 484.

20 Gehlen, Urmensch und Spdtkultur (1956), 136f.

21 Diamond, Vermdchtnis (2012), Kap. 9.

108

hitps://dol.org/10.5771/9783845298900 - am 15.01.2026, 21:14:22. https://www.nllbra.com/de/agh - Open Access - I TEN


https://doi.org/10.5771/9783845298900
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

VIER QUELLEN DER RELIGION

Auf die Darstellung des Numinosen durch Tanze konnte die durch
Bilder gefolgt sein. Bei den berithmten Hohlenmalereien des Cro-Ma-
gnon-Menschen werden jedoch andere Naturphdnomene dargestellt,
namlich vorwiegend grofSe Tiere in hinreifsfender Dynamik.>* Konnten
diese auch in vergleichbarer Weise ambivalente Gefiihle ausgelost ha-
ben? Erst die dritte Stufe sind Mythen, durch die der Mensch als animal
symbolicum den numinosen Situationen einen Sinn verleiht. Die Abfol-
ge vom Mimetischen iiber das Tkonische zum Mythischen darf man je-
doch nicht, dhnlich wie den Weg des Animismus tiber den Polytheismus
zum Monotheismus, als unausweichliche Entwicklung verstehen; zudem
ist es nur ein Strang der Religionsgeschichte.>s Dariiber hinaus gibt es in
der Moderne eine Sublimierungsform numinoser Gefiihle, die sich von
der Sphare des Religiosen gelost hat, namlich die dsthetische Erfahrung
des Erhabenen.

(3) Die dritte Quelle liegt nicht in der AufSenwelt, sondern in den Mog-
lichkeiten, unser Inneres zu manipulieren, zu intensivieren und sogar zu
verlassen. Erinnerungen an nichtliche Traume, in denen die Seele schein-
bar ihren Korper und die gewohnte Umgebung hinter sich lisst, mogen
am Anfang gestanden haben. Eine andere Erfahrung sind die kollektiven
Ekstasen bei den eben erwihnten Tanzen. Noch wichtiger sind aber die
Séancen, die von Schamanen abgehalten wurden und bei denen diese in
Trance-Zustande gerieten, sich in Tiere verwandelten und fliegen konnten.

Schamanismus wird heute fiir ein weltweites Phinomen gehalten.*+
Wurde dieser Begriff zunichst nur fir sibirische Nomadenvolker ver-
wendet, so wurden bald dhnliche Erscheinungen bei vielen Indianer-
stimmen, bei den archaischen Jagern Stidwestafrikas und in Stidostasien
beobachtet. Besonders wichtig fiir unsere Fragestellung ist, dass es Scha-
manismus auch bei den Cro-Magnon-Menschen gegeben haben soll.>s
Als Beleg dafiir gelten jungpaldolithische Darstellungen von Mannern
mit Tierkopfen, Tiermasken oder Tierkostiimen, oft mit erigiertem Penis,
also einer sexuellen Erregung, die mit schamanistischen Trance-Zustin-
den verbunden sein konnte. Beriihmte Beispiele sind der Loéwenmensch
von Hohlenstein-Stadel und die Hohlenmalerei in Trois Freres, aus et-
was spaterer Zeit der Ziegendimon vom Gobekli Tepe.*

Der Schamanismus wird oft mit dem Animismus zusammenge-
bracht oder sogar als dessen notwendige Ergdnzung betrachtet: Wenn

22 Bataille, Die Hohlenbilder von Lascaux oder Die Geburt der Kunst (1955).

23 Gegen Bellah, Religion in Human Evolution (2012).

24 Eliade, Schamanismus und archaische Ekstasetechnik (1951) sowie Miiller,
Schamanismus (1997).

25 Clottes/Lewis-Williams, Schamanen (1997).

26 Schmidt, Sie bauten die ersten Tempel (2006), 216.

109

hitps://dol.org/10.5771/9783845298900 - am 15.01.2026, 21:14:22. https://www.nllbra.com/de/agh - Open Access - I TEN


https://doi.org/10.5771/9783845298900
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

RELIGION UND MORAL - DIE URSZENE

es unsichtbare geistige Wesenheiten gibt, braucht man jemanden, der
mit diesen in Kontakt treten kann, einen Mittler zwischen dem Norma-
len und dem Transnormalen. Diese Aufgabe iibernahmen die Schama-
nen, die insofern (als Ergebnis sozialer Arbeitsteilung) auch die ersten
religiosen Spezialisten waren. Eine politische oder militarische Funkti-
on in ihren sozialen Gruppen besaflen sie nicht. Oft waren sie sogar Au-
Benseiter in ihrer Gemeinschaft, eben Verriickte, auf die man jedoch in
besonderen Situationen, vor allem bei schweren physischen oder psy-
chischen Krankheiten, Ungliicksfillen oder vor Beginn der Jagdzeit, an-
gewiesen war. Zumindest standen die meisten Gemeinschaftsmitglieder
zu den Schamanen in einer spannungsvollen Beziehung, einer Mischung
von Bewunderung und Scheu — wie zu allen Phinomenen des Heiligen.

Wichtiger sind die oben erwihnten psychischen Zustande der Scha-
manen. Halluzinationen und trance-ahnliche Zustinde mag es schon bei
Saugetieren geben. Inzwischen wird auch tiber die neurobiologischen
Grundlagen dieser Prozesse geforscht.>” Entscheidend aber ist, dass die
Schamanen als Meister der Ekstase solche psychischen Zustinde willent-
lich herstellen konnten. Tanz und Musik unterstiitzten dies; zur Ausstat-
tung der Schamanen gehorte fast immer eine Trommel.

Die archaische Ekstase liefs sich in zwei Richtungen weiterentwi-
ckeln.>® Der eine Weg fithrt in den durch Drogen erzeugten Rausch. Da-
bei konnte man sich halluzinogener Pflanzen bedienen, die sicher von
den Altpflanzer-Kulturen nach der neolithischen Revolution entdeckt
und geziichtet wurden. Fur religiose Erfahrungen war jedoch der an-
dere Weg wichtiger, namlich die psychische Disziplinierung und menta-
le Konzentration ohne weitere Hilfsmittel, die zu religiosen Praktiken
wie Gebet und Meditation weiterentwickelt wurden. Das Heilige wird
nicht in der AufSenwelt gesucht, sondern in den unheimlichen Tiefen un-
serer Innenwelt. In allen Kulturkreisen entwickelten sich daraus mysti-
sche Stromungen, die die Selbstversenkung bis zur Selbstauflésung ins
Nichts weiterentwickelten. Mystik ist also gewissermaflen das Resultat
einer Rationalisierung der schamanistischen Ekstase.

(4) Es bleibt noch eine vierte Quelle. Diese entspringt aus der Begegnung
mit dem Tod und den menschlichen Bemiihungen, diesen zu verstehen
und zu uberwinden. Die Vorstufen bei den Tieren sind hier ganz spar-
lich. Die grofSen Affen scheinen ein ambivalentes Verhiltnis zu Leichna-
men von Artgenossen zu haben; Trauer lasst sich aber kaum feststellen.
Ein schwer ausrottbarer Mythos sind zudem die sogenannten Elefanten-
friedhofe. Zwar verfiigen Elefanten tiber erstaunliche Fihigkeiten, ein
gutes Erinnerungsvermogen und eine bemerkenswerte Intelligenz. Dass

27 Clottes/Lewis-Williams, Schamanen (1997), 12ff., 81ff.
28 Gehlen, Urmensch und Spatkultur (1956), Kap. 44.

IIO

hitps://dol.org/10.5771/9783845298900 - am 15.01.2026, 21:14:22. https://www.nllbra.com/de/agh - Open Access - I TEN


https://doi.org/10.5771/9783845298900
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

VIER QUELLEN DER RELIGION

es jedoch ausgewihlte Orte gibe, an denen sich die Mitglieder einer Her-
de zum Sterben hinbegeben, ist nur in Tarzan-Filmen der Fall. Tatsich-
lich ist es wohl so, dass bei ilteren Elefanten das Gebiss stark abgenutzt
ist und sie daher auf weichere Nahrung angewiesen sind, die sich eher
in sumpfigem Geldnde abseits der iiblichen Routen einer Herde findet.
Dort verenden alte und schwache Elefanten dann tiberproportional oft,
so dass der Mythos entstehen konnte, dort befinde sich ein >Friedhofx,
der von den Tieren bewusst aufgesucht worden sei.>

Bereits die Neandertaler haben hingegen ihre Toten nicht einfach
entsorgt, sondern gewissenhaft bestattet, oft in kleinen Hohlen, die
mit rotem Ocker (vielleicht als Symbol fiir Blut) sowie mit Grabbei-
gaben wie Tierknochen, bearbeiteten Steinen und Perlen ausgestattet
wurden. Die anrithrende Geschichte, dass die Leichname in ein Blu-
menbett gelegt wurden, stellt man heute wieder in Frage; es konnte
sein, dass die gefundenen Bliitenpollen eher zufillig von Withlmausen
hineingetragen wurden.>° Dass es sich aber um geplante Grabanlagen
handelt, wird nicht bezweifelt. Moglicherweise haben die Neanderta-
ler ihre Bestattungsbriuche sogar vom Homo sapiens, unseren direk-
ten Vorfahren, tibernommen, von denen wir sogar die ilteren Graber
kennen. Signifikante Unterschiede in den Bestattungsbrauchen beider
Arten gibt es jedenfalls nicht. Bemerkenswert ist zunichst einmal, dass
tote Mitglieder der eigenen Gemeinschaft nicht einfach liegen gelassen
oder beseitigt, sondern mit bemerkenswerter Sorgfalt bestattet wurden,
und zwar in eigens dafiir angelegten Grabstitten innerhalb des Sied-
lungsgebietes, oft sogar sehr nahe bei zeitweiligen Lagerstitten. Das ist
zunichst einmal ein Akt der Pietit, abkiinftig vom moralischen Pha-
nomen des Wohlwollens (des starken Altruismus), der hier nicht nur
die lebenden, sondern sogar die toten Mitglieder der eigenen Gemein-
schaft einbezieht.

Lasst sich aus den Grabanlagen auch auf religiose Auffassungen schlie-
en? Man kann nur interpretieren und spekulieren. Zunichst einmal ist
es wichtig, dass keineswegs alle Verstorbenen bestattet wurden, hochst-
wahrscheinlich auch nicht nur herausragende Individuen. Es gibt nim-
lich relativ viele Grabstitten mit den Leichnamen von Kindern, Neuge-
borenen oder sogar Foten. Insofern handelt es sich gewiss nicht um eine
Vorstufe des spateren Ahnenkults. Wurden nur wenige Menschen stell-
vertretend fiir alle beigesetzt? Sodann ist auffillig, dass viele Skelette
in eine Art Embryonalstellung gebracht wurden und entsprechend dem
Sonnenlauf in einer Ost-West-Richtung liegen. Es liegt nahe, dies als Ver-
bundenheit mit dem zyklischen Geschehen der Natur und als eine Hoff-
nung auf Wiedergeburt zu deuten.

29 Elefantenfriedhof (2014).
30 Schrenk/Miiller, Die Neandertaler (2005), 80, 98.

ITIT

hitps://dol.org/10.5771/9783845298900 - am 15.01.2026, 21:14:22. https://www.nllbra.com/de/agh - Open Access - I TEN


https://doi.org/10.5771/9783845298900
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

RELIGION UND MORAL - DIE URSZENE

In diesen Zusammenhang ist ein weiteres Phanomen des Jungpaldo-
lithikums zu stellen: die vielen kleinen Skulpturen (Figurinen) aus Stein,
Knochen, Elfenbein oder gebranntem Ton, die man inzwischen gefun-
den hat. Dargestellt sind immer Frauen mit ausladendem Gesif3, di-
ckem Bauch und grofSen Bristen. Berithmte Beispiele sind die Venus von
Willendorf und die Venus von Hohle Fels. Sind das Darstellungen einer
Schwangerschaft? Auffillig ist, dass die Frauenstatuetten kein Gesicht
haben. Daraus kann man wohl schliefSen, dass es nicht um konkrete Indi-
viduen geht, sondern um das Weibliche tiberhaupt. An Hohlenwande und
auf frei stehende Felsplatten wurden oft Vulven gezeichnet. Dabei handelt
es sich wohl kaum um das Geschmiere eines pubertierenden Steinzeit-
menschen. Auch die feministische These, die sogenannten. Venusfigurinen
seien ein Beleg fuir ein steinzeitliches Matriarchat, gilt als widerlegt.3* Am
weitesten verbreitet ist die Meinung, es handle sich um einen Fruchtbar-
keitskult. Allerdings war Fruchtbarkeit im Sinne einer hohen Kinderzahl
bei nomadisierenden Gruppen keineswegs ein hoher Wert. Zu viele krei-
schende Babys, die noch nicht einmal laufen konnten, waren fir Hor-
den, die von Ort zu Ort ziehen mussten, eine Gefahr; deshalb regulierte
man die Geburtenzahl und brachte unerwiinschte Sauglinge gnadenlos
um. Das konnte uns zuriickbringen zu der Idee, dass es sich um die sym-
bolische Darstellung der kosmischen Regeneration handelt.>*

Die Grabstatten und die Frauenstatuetten wiren dann separate, aber
zusammengehorige religiose Symbole zum Tod und zur Geburt, den bei-
den Endpunkten des Lebenszyklus. Die Venusfigurinen verkorpern die
»Liebe zum Leben« (Duerr). Der Schrecken des Todes wird gedampft
oder iiberwunden durch die Hoffnung auf eine Wiederentstehung, die al-
lerdings nicht im Sinne einer individuellen Wiedergeburt vorgestellt wur-
de, weil es Individualismus in unserem Sinne im Paldolithikum noch gar
nicht gab. Fiir die Vorstellung einer zyklischen Erneuerung des Lebens
spricht auch die oft zu findende Mond-Symbolik, die nach der neolithi-
schen Revolution durch die Sonnen-Symbolik abgelost wird. Das jung-
paldolithische Weltbild wire somit ein zyklischer Ur-Vitalismus, dessen
wirkungsvollste Macht eine sich permanent regenerierende Lebenskraft
ist. Eine solche wird in vielen spateren Hochkulturen postuliert: Qi in
China, prana in Indien, mana in Polynesien, orenda bei den Irokesen,
muntu in Afrika. Diese Lebenskraft ist fur Geburt und Tod verantwort-
lich. Thr zyklisches Wirken gibt eine erste unklare Antwort auf die noch
gar nicht explizit formulierte Frage nach dem Sinn des Lebens. Spater,
nach der Geburt der Gotter, wird daraus das Theodizee-Problem.

31 Gottner-Abendroth, Die Géttin und ibr Heros (1980).
32 Vierzig, Mythen der Steinzeit (2009), 40, 88, 155, 178f.

IT2

hitps://dol.org/10.5771/9783845298900 - am 15.01.2026, 21:14:22. https://www.nllbra.com/de/agh - Open Access - I TEN


https://doi.org/10.5771/9783845298900
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

WAS FOLGT AUS ALLEDEM?

4. Was folgt aus alledem?

Sicher bleiben noch viele Fragen offen; einiges ist kontrollierte Spekulati-
on; manches wird man wohl niemals kliren konnen. Dennoch, so meine
ich, ist deutlich geworden, dass sich Religion und Moral in unterschiedli-
chen Lebenszusammenhdangen entwickelt haben. Wahrend Moral immer
ein konstitutives Moment sozialer Gruppen war, wird mit Religion eher
auf die Natur reagiert, auf die Ubermacht, Ritselhaftigkeit und Kontin-
genz der Auflenwelt sowie auf die geheimnisvollen Tiefen unserer Innen-
welt. Moral regelt das alltagliche Zusammenleben, Religion hingegen ist
unsere Antwort auf das Aufseralltagliche. Je starker aber das AufSerall-
tagliche ins Alltagliche eindringt, umso wichtiger wird wahrscheinlich
die Rolle der Religion. Das sind alles kaum mehr als Stichworte, viel-
leicht ein anthropologisches Forschungsprogramm. Sollten meine Uber-
legungen jedoch zutreffen, dann hitten sie massive Implikationen fiir
Themenkomplexe, die immer wieder diskutiert werden. Dazu gehe ich
die drei Hauptthesen noch einmal in umgekehrter Reihenfolge durch.

(1) Zwei Konsequenzen der Pluralismusthese liegen auf der Hand.
Zum einen verfehlen alle uni-linearen Geschichten der Moral und der
Religion die Komplexitit ihrer Gegenstandsbereiche. Es wurde oben an-
gedeutet, wie unterschiedlich die FlieSgeschwindigkeit in den vier mora-
lischen Stromen ist; im Bereich der Religion scheint die Geschichte noch
komplexer zu sein; zudem wiren die wechselhaften Beziehungen der
beiden Sphiren einzubeziehen. Zum anderen kann man auf sehr unter-
schiedliche Weise moralisch und religios sein. Darauf lassen sich gewiss
manche moralischen Dilemmata und religiosen Konversionen zurick-
fithren: Im Extremfall versteht man die Moralitit oder Religiositit des
anderen gar nicht, so dass es zu starken Konflikten in den beiden Berei-
chen kommt. Ein Beispiel aus der religiosen Sphare sind die Mystiker,
die oft von denjenigen angefeindet werden, die Religion als grofse Welt-
erklirung oder als Glauben an Gott definieren. Man denke heutzutage
an die Sufis in der islamischen Welt. Im Bereich der Moral kann es zu
Spannungen zwischen Mitleid und Gerechtigkeit oder zwischen Loyali-
tat und Vernunft kommen. Aufgabe der Ethik und der Religionsphiloso-
phie ist es, solche Auseinandersetzungen in einen rationalen Diskurs zu
tiberfithren und nach den besseren Argumenten zu suchen.

(2) Was sind die Implikationen der Unabhingigkeitsthese? Wenn
Kernelemente unserer Moral wie Gegenseitigkeit, Altruismus und Mit-
leid alter als alle grofSen Religionen der Menschheit (Hinduismus, Bud-
dhismus, Judentum, Christentum, Islam und so weiter) sind, dann ist es
falsch, genau diese moralischen Haltungen im Nachhinein wieder aus
den Religionen als deren Quintessenz herauszuldsen. Das scheint mir ein
Fehler des ansonsten noblen und gelehrten Weltethos-Projekts von Hans
Kiing zu sein. Auch die Rede von den »judisch-christlichen Wurzeln«

113

hitps://dol.org/10.5771/9783845298900 - am 15.01.2026, 21:14:22. https://www.nllbra.com/de/agh - Open Access - I TEN


https://doi.org/10.5771/9783845298900
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

RELIGION UND MORAL - DIE URSZENE

unserer Moral trifft nicht zu. Die Wurzeln liegen viel tiefer. Man kann
bestenfalls sagen, dass unsere moralischen Vorstellungen durch Juden-
tum und Christentum in einer bestimmten Weise gestiitzt, gefordert und
weiterentwickelt wurden. Ein Beispiel ist die Idee der Menschenwiirde,
die es ganz sicher im Jungpaldolithikum noch nicht gab. Allerdings hat
diese Idee auch sakulare Wurzeln, etwa im Stoizismus. Ganz falsch ist
schlieSlich der Satz »Falls Gott nicht existiert, ist alles erlaubt«. Nicht
nur achsenzeitliche Ethiken wie die von Aristoteles und Konfuzius, son-
dern auch alle Ansitze einer neuzeitlichen Moral- und Rechtsphiloso-
phie, von Hobbes iiber Kant bis zu Rawls, sind sidkular. Das bedeutet
nicht, dass religiose Menschen, Gemeinschaften oder Institutionen nicht
viel zu moralischen Diskussionen beitragen konnten. Eine eigene Be-
trachtung waren unsere Kirchen wert. Als moderne Institutionen sind
diese tiberdeterminiert, das heifdt auf eine Vielzahl von Zwecken ausge-
richtet, eben nicht nur auf religiose, sondern auch moralische und politi-
sche. Insofern betrachte ich die Kirchen in Deutschland nicht als heilige
Institutionen, sondern als hierokratische Verbande und zivilgesellschaft-
liche Akteure.

(3) Zum Schluss komme ich zu den Folgerungen aus der Veranke-
rungsthese. Entgegen aller kulturpessimistischen Unkenrufe muss man
sich um die menschliche Moralitit keine grofsen Sorgen machen. Sie ist
viel dlter als andere anthropologische Universalien. Der Mensch ist zwar
auch das grausamste, aber auch das sozialste Tier, was auf Erden lebt.
Und ohne verbindliche soziale Normen, das heifst ohne Moral, hitten
die kleinen Horden unserer Vorfahren schon vor dem Jungpaldolithi-
kum nicht tiberleben kénnen. Auch in Zukunft werden eine funktionale
Marktintegration und ein strafbewehrtes Rechtssystem allein den sozi-
alen Zusammenhalt nicht sichern konnen: Deshalb werden wir Men-
schen weiterhin auf Moral angewiesen sein.’3 Zudem bleiben alle Wur-
zeln der Moral lebendig.

Bei der Religion sieht es etwas anders aus. Wie ich gezeigt habe, ist sie
junger als die Moral, zumindest vor dem Jungpaldolithikum noch nicht
stark entwickelt. Dennoch aber scheint das Ende der Religion unwahr-
scheinlich zu sein. Sie beruht auf der Endlichkeit des Menschen, vor al-
lem angesichts der uberwiltigenden Grofse der Natur, der Tiefe seines
Innenlebens und seiner Suche nach dem Sinn des Negativen. Allerdings
sind die Strome, die aus den Quellen der Religion sprudelten, teilwei-
se in andere Richtungen gelenkt worden. Die kognitiven Mechanismen,
die zum Animismus fuhrten, spielen in der wissenschaftlich-technischen
Zivilisation keine Rolle mehr. Erfahrungen des Numinosen wird es im-
mer geben, aber sie werden heute eher als dsthetische denn als religio-
se gedeutet. Erhalten geblieben ist ohne Frage die dritte Quelle, der Weg

33 Habermas, Theorie des kommunikativen Handelns (1981).

114

hitps://dol.org/10.5771/9783845298900 - am 15.01.2026, 21:14:22. https://www.nllbra.com/de/agh - Open Access - I TEN


https://doi.org/10.5771/9783845298900
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

WAS FOLGT AUS ALLEDEM?

ins Innere. Aber der schmale Pfad der Mystik ist wohl nur eine Sache
fir Minderheiten.’>* Ebenso wird die vierte Quelle weiter sprudeln, als
Frage nach dem Sinn des Todes und dem Sinn des Lebens. Ob die Reli-
gionen darauf tiberzeugende Antworten haben, steht jedoch auf einem
anderen Blatt.’s

34 Thies, Die philosophische Relevanz der Mystik (2009).
35 Thies, Der Sinn der Sinnfrage (2008).

115

hitps://dol.org/10.5771/9783845298900 - am 15.01.2026, 21:14:22. https://www.nllbra.com/de/agh - Open Access - I TEN


https://doi.org/10.5771/9783845298900
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

Was 1st Rousseauismus?

Befindet sich die Menschheit grundsitzlich seit langer Zeit auf dem fal-
schen Weg? Sind die grofSen zivilisatorischen Errungenschaften unserem
Gluick eher abtriglich? Dass eigentlich ein » Zuriick zur Natur« notwen-
dig wire, ist die Behauptung des Rousseauismus. In den letzten Jahren
wurde in einigen bemerkenswerten Biichern (Diamond, Everett, Graeber
und andere) so argumentiert. Nach einem Blick auf Rousseau selbst und
der Konkretisierung dessen, was hier Rousseauismus heifSen soll, wer-
de ich drei seiner Topoi kritisch tiberpriifen, namlich die anthropologi-
schen Thesen, dass die Menschen in ferner Vergangenheit beziehungs-
weise in einfachen Gesellschaften friedfertiger, gleicher und glucklicher
(gewesen) seien. Am Ende mache ich einen Vorschlag, welchen wissen-
schaftlichen Status man Reflexionen dieser Art zumessen konnte. Insge-
samt scheint mir der Rousseauismus, wenn auch nur in abgeschwichter
Form, berechtigt zu sein.

Rousseaus Grundgedanke

An einem Oktobertag des Jahres 1749 ist Jean-Jacques Rousseau zu Fufs
unterwegs von Paris nach Vincennes. Beim Gehen liest er in der Zeit-
schrift »Mercure de France« und entdeckt die Preisfrage der Akademie
von Dijon, ob der Fortschritt der Wissenschaften und Kiinste denn auch
zum Fortschritt der Sitten gefithrt habe. Mehrfach hat Rousseau spater
geschildert, wie er in dieser Situation einen alles durchdringenden Geis-
tesblitz hatte, namlich »dafs der Mensch von Natur gut ist und daf$ es
lediglich von ihren Einrichtungen herriihrt, wenn die Menschen bose
werden«." Sicher handelt es sich um eine nachtrigliche Stilisierung des
Geschehens, wenn nicht um dessen Erfindung. Aber der Grundgedan-
ke, den Rousseau in den 1750er Jahren entfaltet, wird trefflich zusam-
mengefasst. Als Antwort auf die genannte Preisfrage behauptet er im so-
genannten Ersten Diskurs (1750), dass die Wissenschaften und Kiinste
nicht zum moralischen Fortschritt gefithrt hitten; als problematischer
Orientierungspunkt dienen ihm die 6ffentlichen Tugenden in Sparta und
der frithen romischen Republik. Auf die starke Kritik, die er daraufhin
erfuhr, reagierte er nicht mit differenzierteren Uberlegungen oder gar der
Riicknahme seiner Thesen, sondern mit ihrer Radikalisierung: Im soge-
nannten Zweiten Diskurs (1755) geht er, um die Urspriinge der sozialen

1 12.1.1762, Rousseau, Schriften I: 2625 vgl. den Beginn des 8. Buchs der Be-
kenntnisse.

116

hitps://dol.org/10.5771/9783845298900 - am 15.01.2026, 21:14:22. https://www.nllbra.com/de/agh - Open Access - I TEN


https://doi.org/10.5771/9783845298900
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

ROUSSEAUS GRUNDGEDANKE

Ungleichheit ausfindig zu machen, weit zuriick in die Menschheitsge-
schichte: Friiher, bevor es Privateigentum an Grund und Boden gab, wire
unser Leben friedfertiger und gliicklicher gewesen. Erwihnenswert sind
auch sein Roman »Die neue Heloise« (1761), der die spontanen Leiden-
schaften gegen deren Intellektualisierung und soziale Einhegung vertei-
digt, sowie die Erziehungsschrift » Emile« (1762), die empfiehlt, Kinder
abseits der Stadte aufwachsen zu lassen.

Was also ist Rousseauismus? Kurz gesagt: die Auffassung, dass das
Leben der Menschen unter einfachen Bedingungen, ob in der Frithzeit
der Geschichte oder bei den angeblich so wilden Volkern, besser ist als
in der modernen Welt; dass somit die wissenschaftlichen, technischen,
okonomischen und politisch-rechtlichen Errungenschaften der letzten
Jahrhunderte sich nachteilig auf unser Dasein auswirken. » Zurtck zur
Natur« ist die Parole, die dies auf den Punkt bringt.

Dazu sind gleich mehrere einschrinkende Bemerkungen erforderlich.
Erstens findet sich dieser Appell tiberhaupt nicht in Rousseaus Werk, ob-
wohl sogar Voltaire, wenn man seinen berithmten Brief vom 30.8.1755
liest, ihn dort gefunden zu haben meint.*> Tatsachlich meinte Rousseau,
dass man wenig machen konne. Seine politische Ethik entwickelt er oh-
nehin erst 1762 im Contrat sociale. Zweitens favorisiert Rousseau gar
nicht das friheste Stadium der von ihm rekonstruierten Menschheits-
geschichte. Ausdriicklich heifst es im Zweiten Diskurs, der urspriingli-
che Mensch sei weder gut noch bose, auch mache er von seiner Vernunft
uberhaupt keinen Gebrauch.’ Das Goldene Zeitalter sei eher eine spatere
Phase, »die zwischen der Faulheit des urspriinglichen Zustands und der
torichten Wirksamkeit unserer Eigenliebe die wahre Mitte hilt«.+ Das
entspricht auch der Darstellung in seinem zwischen 1754 und 1761 ge-
schriebenen Essay iiber den Ursprung der Sprache (postum 1781). Drit-
tens schildert Rousseau die urspriinglichen Menschen als vereinzelte We-
sen, die sich erst in einem spateren Stadium zusammenschliefSen. Das ist
als anthropologische Aussage sicherlich falsch: Die »Urmenschen« zo-
gen nicht vereinzelt durch Savannen und Wilder; als ultrasoziale Wesen
leben Menschen immer und tiberall in Gemeinschaften. Aber Rousseau
will, wie er im Zweiten Diskurs mehrfach schreibt,s gar nicht historische
Wahrheiten prasentieren, sondern eine hypothetische Geschichte erzih-
len, die einer philosophischen Zeitdiagnose dient. Dabei orientiert er sich
an den seit Hobbes verbreiteten Gedankenexperimenten zum Naturzu-
stand. An vielen Stellen klingt es dennoch so, als beschreibe Rousseau das
faktische Leben unserer Vorfahren. Man wird wohl insgesamt feststellen

Voltaire, Correspondance 1V, 359ff.
Rousseau, Schriften I: 216ff., 225.
Ebd., 238.

Ebd., 187, 193 u.6.

(O UV

117

hitps://dol.org/10.5771/9783845298900 - am 15.01.2026, 21:14:22. https://www.nllbra.com/de/agh - Open Access - I TEN


https://doi.org/10.5771/9783845298900
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

WAS IST ROUSSEAUISMUS?

miissen, dass seine Schriften in diesen und anderen Punkten inkonsistent
sind; sein literarisches Talent war grofler als sein systematisch-philoso-
phisches. Viertens ist Rousseau keineswegs der erste, der frithere histori-
sche Zustinde idealisiert. In China vertreten die Daoisten seit der Ach-
senzeit vergleichbare Ideale. Im Abendland finden wir die Sehnsucht nach
einem einfachen lindlichen Leben als Bauer oder als Schifer in wirkungs-
machtigen literarischen Werken wie Theokrits Idyllen (ca. 265 v. Cht.),
Vergils Bucolica (ca. 40 v. Chr.) und Sannazaros Arcadia (1504). Rous-
seaus Oper Der Dorfwahrsager (1752) steht ganz in dieser Tradition. In
zugespitzter Form kann man sagen: Bis zu Rousseau war der Rousseau-
ismus die Mehrheitsmeinung der gebildeten Européer; zur Minderheits-
position wird er erst seit dem 18. Jahrhundert, als sich namlich der Glau-
be an den Fortschritt durchsetzt. Die Idee des »edlen Wilden« ist zwar
nicht so verbreitet, lasst sich aber auch tiber Las Casas (1539) bis zu Ta-
citus’ »Germania« (98 n. Chr.) zuriickverfolgen, vielleicht sogar, wie im-
mer, bis zu Homer.® Als der eigentliche Rousseauist der Aufklarungszeit
konnte tbrigens genau diejenige Person gelten, zu der Rousseau an je-
nem Tag im Herbst 1749 unterwegs war, namlich sein damaliger Freund
Denis Diderot. Im postum veroffentlichten Nachtrag zu >Bougainvilles
Reise< (1775/1796) wird namlich beschrieben, wie friedlich, gliicklich
und frei die Bewohner Tahitis sind, vor allem in sexueller Hinsicht. Dies
geschieht jedoch in der literarisch sehr geschickten Form eines Dialogs,
wodurch Diderot die entsprechenden Thesen auch wieder in Frage stellt.

Aber wie dem auch sei, es geht mir hier weder um eine angemes-
sene Rousseau-Interpretation noch um Ideengeschichte. Ebenso wenig
mochte ich im Folgenden die normative Berechtigung einer rousseauis-
tischen Ethik diskutieren. Vielmehr verstehe ich den Rousseauismus als
anthropologische Position, als Aussage tiber das Leben der Menschen
unter einfachen Bedingungen, in kleinen Gruppen, fern der Zivilisati-
on, vor der Griindung von Stidten und Staaten. Ein solcher Rousseau-
ismus ist in den letzten Jahrhunderten immer wieder in neuen Varianten
vertreten worden. Was wurde nicht schon alles intensiv diskutiert? Er-
innert sei beispielsweise an die Behauptungen, am Beginn der Mensch-
heitsgeschichte hatten mutterrechtlich (matriarchalisch) organisierte Ge-
sellschaften gestanden (Bachofen, Gottner-Abendroth und viele andere),
oder es hitte den unverdorbenen Glauben an einen Hochgott gegeben
(Urmonotheismus-These der Wiener Schule von W. Schmidt). Aufsehen
erregte jiingst die entwicklungsbiologisch begriindete These, die Men-
schen hitten vor einigen Jahrtausenden eine hohere Intelligenz beses-
sen als heute.” Ich werde mich im Folgenden auf drei wichtige rousseau-
istische Topoi konzentrieren: Friedfertigkeit, Gleichheit und Glick. Zu

6  Vgl. Kohl, Entzauberter Blick (1983).
7 Crabtree, Our Fragile Intellect (2013).

118

hitps://dol.org/10.5771/9783845298900 - am 15.01.2026, 21:14:22. https://www.nllbra.com/de/agh - Open Access - I TEN


https://doi.org/10.5771/9783845298900
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

ETHNOLOGISCHER ROUSSEAUISMUS

diesem Zwecke ziehe ich drei Autoren heran, die aus meiner Sicht alle-
samt, ohne dass sie sich selbst so nennen wiirden, Rousseauisten sind.
Der erste ist der vielseitig begabte Jared Diamond; interessant fir un-
sere Fragestellung ist vor allem sein bisher letztes Werk Vermdchtnis.®
Zweitens erortere ich das von dem Sprachwissenschaftler Daniel L. Eve-
rett verfasste Buch Das gliicklichste Volk.> Der dritte im Bunde ist David
Graeber, der vor allem als anarchistischer Theoretiker und als einer der
Wortfithrer der Occupy-Bewegung bekannt wurde,'® aber auch durch
wissenschaftliche Publikationen hervortrat.*

Ethnologischer Rousseauismus

Die behandelten Schriften der drei genannten Autoren gehoren im wei-
testen Sinne zur Ethnologie. Denn deren Gegenstandsbereich sind die
langst vergangenen und weit entfernten Formen des menschlichen Zu-
sammenlebens. Dass es gerade in der Ethnologie so viele Rousseau-
ist(inn)en gab und gibt, ist nicht verwunderlich: Wer sich fur ein Studi-
en- und Forschungsgebiet entscheidet, sympathisiert in der Regel auch
mit dessen Gegenstand. Aber kann die Ethnologie wirklich bei der kriti-
schen Priifung des Rousseauismus helfen? Einiges spricht dagegen.
Zunichst gibt es eine Fulle epistemologischer Vorbehalte. Wie gut
konnen wir tiberhaupt die Menschen verstehen, die auf eine uns so frem-
de Weise leben? Neben der sprachlichen Hurde, die sich, wie alle Er-
fahrung zeigt, meistens schnell iberwinden lasst, gibt es allerlei Ver-
zerrungen, die unser Bild der fremden Kultur durchdringen. Mehrfach
ist inzwischen gezeigt worden, dass westliche Forschungsreisende in die
von ihnen besuchten Sozialverbande genau das hineinprojizierten, was
ihnen an ihren eigenen Gesellschaften zu fehlen schien.'* Ein berithm-
tes Beispiel ist das von Margaret Mead beschriebene Samoa. Nach ei-
ner genauen Uberpriifung ihrer Erkenntnisse blieb nichts anderes iibrig,
als dieses »Paradies« zu schliefSen.’> Sodann muss man vor iibereilten

8  Diamond, Vermdchtnis (2012); dazu Kessel, Rezension von Jared Diamond,
Vermdchtnis (2014); vgl. schon Diamond, The Worst Mistake in the Histo-
ry of the Human Race (1987).

9  Everett, Das gliicklichste Volk (2010); dazu Hoge, Ein Leben ohne Angst
und Sorgen (2011); vgl. auch Everett, Die gréfSte Erfindung der Menschheit
(2013).

10 Graeber, Direkte Aktion (2013).

11 Graeber, Frei von Herrschaft (2008); Graeber, Schulden (2012); dazu Bunia,
In der Gewalt der Schulden (2012).

12 Vgl. Kramer, Verkebrte Welten (21981).

13 Freeman, Liebe obne Aggression (1983); dazu Zimmer, Ein Paradies wird
geschlossen (1989); vgl. Edgerton, Triigerische Paradiese (1994).

119

hitps://dol.org/10.5771/9783845298900 - am 15.01.2026, 21:14:22. https://www.nllbra.com/de/agh - Open Access - I TEN


https://doi.org/10.5771/9783845298900
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

WAS IST ROUSSEAUISMUS?

Generalisierungen warnen:' Selbst wenn eine rousseauistische These
sich gut bewihrt (etwa die von Everett tiber eine Gruppe von Amazo-
nas-Indianern), handelt es sich zunachst um eine Einzelaussage, die kei-
neswegs fiir alle Menschen oder Kollektive gelten muss, die auf dhnliche
Weise leben. Zudem sind viele Beobachtungen bei einzelnen Wildbeu-
ter-Gemeinschaften blofSfe Momentaufnahmen, die niemals die gesam-
te Geschichte dieser Gruppe erfassen konnen. Das gilt natiirlich auch
fuir anti-rousseauistische Thesen, wie das berithmte Beispiel der Ik be-
legt: Die egoistischen und brutalen Verhaltensweisen dieses ugandischen
Bergvolks waren wohl bedingt durch eine politisch induzierte Hungers-
not."s SchliefSlich wird oft unreflektiert irgendeine Art Evolutionstheorie
unterstellt, nimlich die Auffassung, dass sich alle Sozialverbinde tiber
bestimmte Stufen hinweg entwickeln, angefangen von den Jagern und
Sammlern uber agrarische Gemeinschaften bis hin zu unserem globali-
sierten Kapitalismus. Geschichtsphilosophische Hypothesen dieser Art
musste man andernorts ausfuhrlich diskutieren. Aber gewiss hat eine
solche Entwicklung nicht in uni-linearer Form stattgefunden. Nur mit
Vorsicht darf man deshalb von rezenten Jager-Sammler-Gemeinschaften
auf die europiische Steinzeitmenschen vom Cro-Magnon-Typ schliefSen.
Wenn man jedoch diese Warntafeln beachtet, konnen ethnologische For-
schungsergebnisse fiir unsere Frage nach der Berechtigung des Rousseau-
ismus durchaus hilfreich sein. Man sollte auch nicht zu skeptisch sein.

Als erstes miissen wir den Gegenstandsbereich genauer fassen. Um
welche menschlichen Gemeinschaften geht es? Ganz falsche Assoziatio-
nen wecken die frither verwendeten Worter »wild «, » primitiv« oder »ar-
chaisch«. Der von Lévi-Strauss vorgeschlagene Ausdruck »authentisch«
ist hingegen zu positiv (zu rousseauistisch!),® der Ausdruck »kalt« un-
gliucklich gewahlt.’” Die marxistische Kategorie »Urgesellschaft« ist ir-
refiihrend, weil man gar keinen Ursprung identifizieren kann, und man
sich zudem in der Regel auf ein spiteres Stadium beziehen muss. Ent-
sprechende Vorbehalte habe ich gegen den Begriff »urproduktive Gesell-
schaft«.® Ganz verfehlt ist Herders Bezeichnung »Naturvélker«, denn
im volligen Einklang mit der Natur lebte nie ein Mensch und kulturelle
Traditionen gibt es sogar schon bei Tieren. Viel zu unspezifisch sind Aus-
driicke wie »traditionell«, »schriftlos« und »fremd«.

Brauchbare Abgrenzungskriterien liefern jedoch Wirtschaftsweise und
Sozialform, die meistens miteinander korrespondieren. Drei Sozialord-
nungen sind zu unterscheiden: Am Anfang waren alle Menschen Jager

14 Vgl. Kuper, The Reinvention of Primitive Society (22005).

15 Turnbull, Das Volk obne Liebe (1973).

16 Lévi-Strauss, Strukturale Anthropologie, Bd. 1 (1977), 391-394.
17 Lévi-Strauss, Das wilde Denken (1962), 270.

18 Bargatzky, Ethnologie (1997), 66ff. u.o.

I20

hitps://dol.org/10.5771/9783845298900 - am 15.01.2026, 21:14:22. https://www.nllbra.com/de/agh - Open Access - I TEN


https://doi.org/10.5771/9783845298900
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

ETHNOLOGISCHER ROUSSEAUISMUS

und Sammler, manchmal auch Fischer. Synonym verwendet wird der Be-
griff »Wildbeuter« (engl. pl. foragers). Was die Sozialform betrifft, leb-
ten unsere Vorfahren zunichst in Horden oder Scharen (engl. bands) von
20-25, hochstens 50 Personen. Die erste soziale Ordnung sind also Wild-
beuter-Gruppen.™ Die zweite Wirtschaftsform beruht auf der Domes-
tikation von Pflanzen und Tieren. Man spricht von Pflanzern, die sich
von niederem Bodenbau oder Gartenkulturen erndhren. Das verbindet
sich meist mit dem Ubergang von einer mobilen zu einer sesshaften Le-
bensweise, also mit der Anlage dauerhafter kleiner Siedlungen. Zugleich
vergrofSern sich die Gruppen zu Stimmen (engl. tribes) mit mehreren
hundert Individuen, die in Verwandtschaftsgruppen und/oder Clans un-
tergliedert sind. Drittens gibt es soziale Verbande, die zwar zur Tier-
zucht iibergehen, aber nicht permanent sesshaft werden, sondern No-
maden bleiben (Hirtenvilker). Einzelne Gruppen konnen zahlenmafSig
so klein bleiben wie die Pflanzer-Siedlungen; tiber verwandtschaftliche
Beziehungen patrilinearer Art entstehen aber auch bereits Gesellschaften
von mehreren zehn- oder sogar hunderttausend Menschen. Zu beachten
ist, dass es sich bei diesen drei Sozialordnungen um Idealtypen handelt,
es also viele Ausnahmen und Mischformen gibt. Zusammenfassend spre-
che ich im Folgenden auch manchmal von einfachen Sozialverbanden.
Um welche Menschen geht es konkret? Besonders interessant sind
kleinere Gruppen, die bisher keinen oder kaum Kontakt mit der moder-
nen Welt hatten. Es gibt wohl noch einige Dutzende solcher »isolierter
Ethnien«, von denen die meisten im Amazonas-Regenwald leben. Ein
anderes beriihmtes Beispiel sind die Sentinelesen auf einer der Anda-
manen-Inseln im Indischen Ozean. Aber wegen des mangelnden Kon-
takts gibt es auch zu wenige Informationen. Am besten geeignet fiir un-
sere Fragestellung sind daher die beiden Ethnien, die genetisch unseren
Vorfahren am nichsten sind und zu denen hervorragende Feldstudien
vorliegen. Gemeint sind zum einen die Stidwestafrika ansidssigen San
(oder Khoisan), die sich selbst als !Kung oder Ju/‘hoansi bezeichnen.>
Wichtig sind zum anderen die im zentralafrikanischen Regenwald le-
benden sogenannten Pygmden mit verschiedenen Untergruppen, etwa
den Mbuti oder den Bayaka.>* Hinzu kommen die Sozialverbande, tiber
die Diamond, Everett und Graeber schreiben: Diamond kennt aus ei-
gener Erfahrung vor allem Neuguinea, von wo es weitere interessante

19 Lee/DeVore, Man the Hunter (1968); Kelly, The Lifeways of Hunter-Ga-
therers (22013).

20 Marshall-Thomas, Meine Freunde die Buschmdinner (1962); Marshall, The
!Kung of Nyae Nyae (1976).

21 Turnbull, Molimo (1963); Turnbull, The Mbuti Pygmies (1983); vgl. Sarno,
Der Gesang des Waldes (2013); in der ethologischen Tradition Heymer, Die

Pygmien (1995).

I2T

hitps://dol.org/10.5771/9783845298900 - am 15.01.2026, 21:14:22. https://www.nllbra.com/de/agh - Open Access - I TEN


https://doi.org/10.5771/9783845298900
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

WAS IST ROUSSEAUISMUS?

rousseauistische Berichte gibt.>* Everett verbrachte viele Jahre bei den
Piraha (ausgesprochen: Pi-da-HAN), einer mehrere hundert Menschen
umfassenden Gruppe im brasilianischen Dschungel. Graeber absolvierte
seine ethnologische Feldforschung hauptsiachlich auf Madagaskar; be-
sonders angetan war er von den Tsimihety im Norden der Insel, die sich
gegeniuiber der Zentralregierung und anderen Institutionen eine starke
Autonomie bewahrt haben.> Ganz ausklammern muss ich leider die po-
litisch-praktische Frage, wie wir mit diesen Menschengruppen umgehen
sollten. Denn alle kimpfen heute um ihr Uberleben, zumindest um ihre
kollektive Identitit in einer Welt, deren 6konomische und technisch-me-
diale Netze sich immer weiter verdichten.*

Friedfertigkeit

Der erste rousseauistische Topos lautet, dass die einfachen Sozialverban-
de weniger gewalttitig seien und keine Kriege fithrten. Fur den Rous-
seau des Zweiten Diskurses ist Mitleid die wichtigste Eigenschaft der Ur-
sprungsmenschen.> »Mord, Elend und Greuel« kamen erst durch das
Privateigentum an Grund und Boden in die Welt,*® was bald zu einem
allgemeinen Kriegszustand fuhre.>” Bei Diderot hilt ein alter Tahitia-
ner, als die Europder heimwirts segeln wollen, eine » Abschiedsrede«,
die eher ein Abschiedsfluch ist. Dort heifst es: »Kaum warst du bei uns
gelandet, da dampfte der Boden von Blut.«** Ein exemplarischer Beleg
fur die Friedfertigkeit der einfachen Menschen konnte Folgendes sein:
1492/93 unternahm Kolumbus seine berithmte (erste) Entdeckungsfahrt,
in deren Verlauf er ab dem 12.10.1492 verschiedene Inseln in der Kari-
bik (Guanahani, Kuba, Hispaniola) »entdeckte « und mit den dort leben-
den Amerikanern in Kontakt trat. Nur ein einziges Mal begegnete man
ihm mit Gewalt, namlich am 18.2.1493: Als er auf der Rickfahrt die
Azoren anlief, wurde ein Teil seiner Mannschaft von den Portugiesen ge-
fangengenommen. Allerdings endete auch das friedliche Zusammensein
zwischen den spanischen Seeleuten und den karibischen Indianern nach
kurzer Zeit in Exzessen von Gewalt, Mord und Krieg.

Was ist also vom rousseauistischen Topos der urspriinglichen Fried-
fertigkeit zu halten? Man sollte zunichst zwei Dimensionen der

22 Kuegler, Dschungelkind (2005); Gloy, Unter Kannibalen (2010).
23 Graeber, Frei von Herrschaft (2008), 15ff., 49f., 53f.,72—-76 u.6.
24 Vgl. Lawler, Making Contact (2015).

25 Rousseau, Schriften I: 185, 218ff., 237.

26 Ebd., 230.

27 Ebd., 244.

28 Diderot, Nachtrag zu Bougainvilles Reise (1965), 22.

I22

hitps://dol.org/10.5771/9783845298900 - am 15.01.2026, 21:14:22. https://www.nllbra.com/de/agh - Open Access - I TEN


https://doi.org/10.5771/9783845298900
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

FRIEDFERTIGKEIT

Gewalttdtigkeit unterscheiden: nach aufSen gegen andere Gruppen (Krie-
ge, Uberfille und anderes) und nach innen gegen Mitglieder der eigenen
Gruppe (Morde, Schligereien und anderes). Eine Doppelmoral nach dem
Freund-Feind-Schema, die sogar zu kontriren Standards fithren kann,
ist leider bis heute eine Universalie: Im engeren Verwandtschaftskreis
ist man ein liebender Vater, bei Angehorigen der eigenen Gruppe zu-
mindest ein verldsslicher Kooperationspartner, aber gegentiber Fremden
darf man sich Gehissigkeiten, Vertragsbriiche und Gewalttaten erlau-
ben, ja diese sind sogar oft geboten. Der rousseauistische Topos ist je-
doch, dass die einfachen Sozialverbinde in beiderlei Hinsicht friedferti-
ger seien als wir.

Fur die Gegenthese, einen dezidierten Anti-Rousseauismus, steht vor
allem Steven Pinker, der zeigen mochte, »dass die Nostalgie fur eine
friedliche Vergangenheit die grofSte aller Tauschungen ist«.* Dazu passt
auch seine kompromisslose Verteidigung der Wissenschaften.3® Soziolo-
gisch stutzt er sich auf das Werk von Norbert Elias; er starkt damit nach-
traglich dessen Position in der berithmten Elias-Duerr-Kontroverse der
1990er Jahre, zumindest was diesen Punkt betrifft. Ob die vormoder-
nen Menschen, wie Hans Peter Duerr behauptet, nicht doch mindestens
genauso schamhaft und diszipliniert sind wie die heutigen »Kulturmen-
schen«, bleibe dahingestellt.>*

Was Krieg und Gewalt betrifft, wird Pinkers Position durch zahllose
empirische Daten bestitigt. Entgegen den ublichen Vormeinungen zei-
gen namlich fast alle Studien, dass die Anzahl sowohl der Mordopfer als
auch der Kriegstoten im 20. Jahrhundert gesunken ist. Der Zweite Welt-
krieg, auch einschliefSlich der Toten durch systematische Ermordung in
Lagern, durch Bombenangriffe auf Stadte und bei brutalen Vertreibun-
gen, war zwar in absoluten Zahlen, aber keineswegs relativ der blutigs-
te der Weltgeschichte.?* Die Zivilisierung der Menschen geschah nicht
kontinuierlich und auch nicht in allen Regionen der Erde gleichermafSen,
aber die grofSen Linien sind doch erkennbar: Die Menschheit wird im-
mer friedfertiger. Gegenwartig lebt man am sichersten, das heifSt mit der
geringsten Mordquote, in den Millionenstddten hochentwickelter Ge-
sellschaften, vor allem in Europa und Japan. Die Gefahr, Opfer von kor-
perlicher Gewalt zu werden, ist in landlichen Gegenden am grofSten, vor
allem im mittleren Afrika, im karibischen Raum und in Ozeanien. Bei
den kleinwiichsigen Eipo auf Neuguinea stirbt jeder vierte Mann eines
gewaltsamen Todes.?3 Die grofse Ausnahme von dieser Regel waren lange

29 Pinker, Gewalt (2011), T029.

30 Pinker, Science is not your enemy (2013).

31 Als Einstieg geeignet: Duerr, Vo Nomaden zur Monade (2002).
32 Pinker, Gewalt (2011), 296ff.

33 Antweiler, Heimat Mensch (2009), 105.

123

hitps://dol.org/10.5771/9783845298900 - am 15.01.2026, 21:14:22. https://www.nllbra.com/de/agh - Open Access - I TEN


https://doi.org/10.5771/9783845298900
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

WAS IST ROUSSEAUISMUS?

Zeit die USA, aber auch hier ist der landliche Siiden deutlich brutaler und
die Mordquote in New York ist in den letzten Jahren stark gesunken.

Eine wichtige Rolle fir den Fortschritt an Friedfertigkeit spielt der
moderne Staat mit seinem Gewaltmonopol. Aber bereits die frithen Staa-
ten in den alten Hochkulturen haben nicht zu mehr, sondern zu weniger
Gewalt gefithrt.3* Der Anarchist Graeber widerspricht zwar: Staat und
Geldwirtschaft hitten die Menschen aus ihren humanen Okonomien he-
rausgepriigelt; zudem verweist er auf die alltiagliche Brutalitat in den Me-
tropolen und auf die stindige Drohung mit Gewalt;3s empirische Belege
kann er aber nicht liefern. Gegenwairtig ist die Gewalttatigkeit dort be-
sonders hoch, wo Staaten zerfallen oder sich nicht konstituieren konnen
(»failed states«). Offensichtlich haben die europaischen Kolonialmach-
te sogar die Anzahl der Totungen in einfachen Sozialverbianden verrin-
gern konnen, etwa bei den Ache in Paraguay und selbst bei den !Kung
in Botswana.3¢ Im rousseauistischen Naturzustand gibt es also erheblich
mehr Gewalt als im hobbesianischen Leviathan.

Immerhin kann man noch eine rousseauistische Restthese halten: Die
Wildbeuter sind (und waren) friedfertiger als die Pflanzer.>” Zwar sind die
Menschen in beiden Gesellschaftsformen brutaler als wir, aber schlimmer
ging es wohl bei den ersten sesshaften Sozialverbianden zu. Sehr kriege-
rische Volker sind namlich die Yanomani im Amazonas-Gebiet oder die
Dani in Westneuguinea, die einfache Formen der Landwirtschaft betrei-
ben. Erst nach der neolithischen Revolution verbreiten sich auch Sklaven-
haltung, grausame Strafen und Tyrannei. Relativ friedfertig sind hinge-
gen kleine nomadisierende Sozialverbiande ohne Eigentum an Grund und
Boden. Das gilt etwa fiir heute noch existierende Wildbeuter wie die Se-
mang in Malaysia, die Siriono-Indianer in Siidamerika und die Aka-Pyg-
mdien in Zentralafrika. Besonders gut erforscht sind die bereits erwihn-
ten !Kung. Entstehen Konflikte zwischen einzelnen Mitgliedern, bemiihen
sich andere, zu ihrer schnellen und gewaltlosen Beilegung beizutragen.
»Der Faden, der sie ans Leben kntipft, ist ganz diinn und erlaubt ihnen
nicht, untereinander zu streiten.«3* Ausschlaggebend sind nicht Mitleid
und Altruismus, sondern vielmehr stindiges Reden, gemeinsames Singen
und Spielen sowie vor allem die fest verankerten Brauche der Teilung der
Jagdbeute und der wechselseitigen Geschenke.? Organisierte Kriege gibt

34 Pinker, Gewalt (2011), 72, 81, 91, 1010ff.; vgl. Antweiler, Heimat Mensch
(2009), TO7-1TO0.

35 Graeber, Schulden (2012), 166ff., 218-221 u.0.

36 Diamond, Vermdchtnis (2012), 336; Pinker, Gewalt (2011), 101.

37 Diamond, Vermdchtnis (2012), 165f.; Pinker, Gewalt (2011), 93; Fry/Soder-
berg, Lethal Aggressions in Mobile Forager Bands and Implications for the
Origin of Wars (2013).

38 Marshall-Thomas, Meine Freunde die Buschmdnner (1962), 26.

39 Marshall, The !Kung of Nyae Nyae (1976), 288—311.

124

hitps://dol.org/10.5771/9783845298900 - am 15.01.2026, 21:14:22. https://www.nllbra.com/de/agh - Open Access - I TEN


https://doi.org/10.5771/9783845298900
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

GLEICHHEIT

es kaum, jedoch sehr wohl Uberfille und Totschlagsdelikte. Dunkle Fle-
cken bei den Wildbeuter-Gruppen sind aber die verbreitete Totung von
Sauglingen (Infantizid) und von alten Menschen (Senilizid).+

Ein Aspekt sei noch ergidnzt: Vollig unbekannt in der Friihzeit der
Menschheitsentwicklung sind religiés motivierte und verbramte Krie-
ge. Der entscheidende Grund dafiir ist, dass Moral und Politik, wenn
man diese Begriffe iberhaupt verwenden darf, kognitiv und sozial deut-
lich vom proto-religiosen Komplex getrennt waren. Die sozialen Nor-
men stiitzten sich vielmehr auf anthropo-biologische Sdulen.+* Die Ver-
kniipfung von Religion und Moral geschah sehr viel spater, ansatzweise
vielleicht in den frithen Hochkulturen, vor allem aber in den spiteren
Imperien. Erst im Romischen Reich konnte sich eine monotheistische
Universalreligion als umfassendes Orientierungssystem durchsetzen. Die
sakulare, fast vollig metaphysik-freie Moral des Aristoteles ist nicht das
Produkt einer Aufklarungsleistung, die die religiosen Elemente ausson-
derte, sondern entspricht ganz einem eigenstandigen moralischen Den-
ken, wie es damals schon lange tublich war.

Gleichheit

Der zweite kulturkritische Topos des Rousseauismus betont die Gleichheit
aller Mitglieder in den frithen menschlichen Gemeinschaften. Das ist das ti-
telgebende Thema von Rousseaus Zweitem Diskurs; erst nach der Einfiih-
rung des Privateigentums komme es zum Wettbewerb der Menschen un-
tereinander, der die Unterschiede hervortreibe und grofSer werden lasse.+

Vieles spricht dafiir, dass dieser rousseauistische Topos berechtigt ist,
und zwar im Hinblick auf materielle, politische und religiose Gleich-
heit. An Besitztimern und Macht gab es zwischen den Mitgliedern ei-
ner Wildbeuter-Horde kaum Unterschiede; es herrschte eine generel-
le Gleichheit bei Abwesenheit politischer und religioser Institutionen.
Meistens werden zwei Grinde genannt, warum Wildbeuter so egalitar
organisiert sind: Erstens konnen umherziehende Verbande gar nicht viele
Gegenstande mitnehmen, was die Entstehung privaten Besitzes aufSeror-
dentlich erschwert. Eigentum an Kleidung, Werkzeugen und Waffen gibt
es sehr wohl, aber nicht an den Arbeitsprodukten. Denn zweitens wer-
den grofere Jagdbeuten unter allen Gruppenmitgliedern aufgeteilt, oft
in Form eines aufwindigen Rituals. Manche Ethnologen sprechen von

40 Diamond, Vermdchtnis (2012), 210ff., 250ff.; vgl. Harris, Kannibalen und
Kénige (1978), 29-33.

41 Vgl. Thies, Wurzeln der Moral, in diesem Band.

42 Rousseau, Schriften I: 237ff.; vgl. Neuhouser, Rousseau’s Critique of In-
equality (2014).

125

hitps://dol.org/10.5771/9783845298900 - am 15.01.2026, 21:14:22. https://www.nllbra.com/de/agh - Open Access - I TEN


https://doi.org/10.5771/9783845298900
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

WAS IST ROUSSEAUISMUS?

einer Art Teilzwang; tatsichlich aber handelt es sich um eine innere Ver-
pflichtung, die gar nicht in Frage gestellt wird.

In einem gewissen Sinne gab es damals sogar eine stirkere Partizipa-
tion an kollektiven Entscheidungsprozessen, meist durch ein Palaver bis
zum Konsens. Aber nicht nur die kleineren Horden, sondern sogar So-
zialverbiande mit mehreren zehntausend Individuen (wie das Hirtenvolk
der Nuer im Stidsudan) blieben lange ohne politische Zentralinstanz; le-
gislative, exekutive und judikative Institutionen hatten sich (noch) nicht
herausgebildet. Bewusst hatte man sich fir die Egalitit in einer so gro-
Ben Gruppe entschieden. Seit den Studien von Evans-Pritchard haben
sich dafirr die Ausdricke »akephaler Staat« und »regulierte Anarchie«
eingebuirgert.+3 Wie es dann im Laufe der Zeit in mehreren Weltregionen
zu einer stratifizierten Gesellschaft beziehungsweise einer staatlichen Or-
ganisation kam, ist Thema zahlloser Studien.++

Noch in anderer Hinsicht herrschte frither mehr Gleichheit, namlich
zwischen den verschiedenen Sozialverbianden. Keine Horde ist reicher
und machtiger als eine andere; Gruppen, die verwandtschaftlich ver-
bunden sind, betrachten sich gegenseitig als gleichberechtigt. Die ver-
tikalen Differenzen wuchsen erst in der Moderne. Die umfangreichen
OECD-Studien der letzten Jahre haben ergeben, dass das Pro-Kopf-Ein-
kommen zurzeit von Christi Geburt und im Jahr tooo wohl in allen Regi-
onen der Erde ungefihr gleich hoch war, mit leichtem Vorsprung fiir Chi-
na. Europa tibernahm zwar schon im 14. Jahrhundert die Fihrung, aber
noch 1820 tibertraf der materielle Reichtum Grofsbritanniens den von
China nur um das Doppelte und den von Afrika blof§ um das Dreifache.
1998 jedoch standen die USA und Afrika im Verhaltnis 20:1.45 Noch viel
dramatischer fillt der Vergleich zwischen einzelnen Liandern aus; selbst
fur das kaufkraftbereinigte Einkommen (PPP) ist nach den IWF-Daten
2013 das Verhiltnis des reichsten Landes (Katar) zum drmsten (Zen-
tralafrikanische Republik) 180:1. Die individuellen Unterschiede tiber-
steigen die Vorstellungskraft: Wahrend der reichste Mensch der Welt ein
Vermogen von fast 8o Milliarden Dollar besitzt, miissen 1,2 Milliarden
Menschen mit weniger als 1,25 Dollar am Tag auskommen. Wie stark
die soziale Ungleichheit auch innerhalb der einzelnen Lander gewachsen
ist, wurde erst jingst intensiv diskutiert.*¢ Hochstwahrscheinlich wer-
den diese Diskrepanzen in den nichsten Jahrzehnten weiter ansteigen.

Obwohl also dieser zweite Topos einiges an Uberzeugungskraft be-
sitzt, sind verschiedene Einschrankungen zu machen. Erstens herrscht

43 Evans-Pritchard, Die Nuer im siidlichen Sudan (1983), 199.

44 Vgl. zuletzt Breuer, Der charismatische Staat (2014).

45 Maddison, The World Economy (2006), 19, 30, 44, 126; Maddison, Con-
tours of the World Economy, 1-2030AD (2007), 70, 174, 309, 382.

46 Piketty, Das Kapital im 21. Jabrbundert (2014).

126

hitps://dol.org/10.5771/9783845298900 - am 15.01.2026, 21:14:22. https://www.nllbra.com/de/agh - Open Access - I TEN


https://doi.org/10.5771/9783845298900
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

GLEICHHEIT

in den Wildbeuter-Horden keine absolute Gleichheit. Man muss nim-
lich zwischen sozialer und natiirlicher Ungleichheit unterscheiden, was
Rousseau gleich zu Beginn des Zweiten Diskurses zugesteht.#” Die bio-
logischen Unterschiede zwischen den Individuen fiithren aber auch bei
Jagern und Sammlern zu vertikalen Differenzen. Macht ist nach Alter
und Geschlecht ungleich verteilt; zusatzlich ergeben sich Unterschie-
de durch die verschiedenen Begabungen und Fihigkeiten der Indivi-
duen. Die besten Jager beanspruchen in der Regel die besten Waffen
und konnen eine zweite Frau erndhren. Die dltesten Ménner tberneh-
men oft die Rolle eines Patriarchen, dessen Autoritit jedoch beschrankt
ist. Die Minner sind in »Altersklassen« eingeteilt, wobei die Ubergin-
ge zwischen diesen oft durch aufwindige Initiationsrituale kontrolliert
sind. Weil alle Menschen ilter werden, ist dies eine kommode Hierar-
chisierung; prinzipiell weifs jeder Heranwachsende, dass er auch ein-
mal an die Reihe kommt. Kranke und behinderte Personen spielen gar
keine Rolle, die meisten sterben, wenige konnen in die Ausnahmerol-
le eines Schamanen schlupfen. Hinsichtlich der Situation der Frauen ist
zu differenzieren. Bei den Pygmaien, die im Urwald mit Netzen jagen,
sind daran meistens auch Frauen beteiligt. Hingegen gibt es bei den
'Kung eine klare geschlechtsspezifische Arbeitsteilung: An der langwie-
rigen Ausdauerjagd, die wohl eine besondere menschliche Begabung
darstellt, sind nur die Manner beteiligt. Die Frauen beschrianken sich
auf das Sammeln von Nahrungspflanzen. Obwohl deren Anteil an der
Erndhrung hoher ist, ist Fleisch beliebter und deshalb der Mann ein-
flussreicher. Bei den mannerzentrierten Hirtenvolkern sind Frauen so-
gar zu Tauschobjekten degradiert. Die mannliche Dominanz ist welt-
weit der Normalfall.+®

Zweitens sind keineswegs alle Wildbeuter-Gruppen egalitir organi-
siert. Neuere Studien unterscheiden zwischen einfachen und komplexen
Jager-Sammler-Gemeinschaften. Die komplexeren Verbdnde sind wohl-
habender und haben stirkere soziale Unterschiede ausgebildet.# Ein be-
rihmtes Beispiel sind Indianerstimme wie die Kwakiutl, die an der nord-
westamerikanischen Kiiste von voriiberziehenden Lachsschwirmen lebten.
Weil diese so reichhaltig waren, konnten Uberschiisse angeeignet und un-
gleich verteilt werden. Die Hauptlinge mussten jedoch, um ihren sozialen
Rang zu legitimieren, zu jeder passenden Gelegenheit grofle Feste veran-
stalten (den sogenannten Potlatch), auf denen die drmeren Gruppenmit-
glieder bewirtet und beschenkt wurden. So wurde auch hier die 6kono-
mische Ungleichheit immer wieder ausgeglichen. Dass der Potlatch, wie
Boas beobachtete, am Ende des 19. Jahrhunderts zu einer regelrechten

47 Rousseau, Schriften I: 191.
48 Edgerton, Triigerische Paradiese (1994), t11ff.
49 Kelly, The Lifeways of Hunter-Gatherers (22013), 241ff.

127

hitps://dol.org/10.5771/9783845298900 - am 15.01.2026, 21:14:22. https://www.nllbra.com/de/agh - Open Access - I TEN


https://doi.org/10.5771/9783845298900
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

WAS IST ROUSSEAUISMUS?

Zerstorungsorgie wurde, ist jedoch ein Verfallsphinomen, das auf europa-
ische Einfliisse zuriickzufithren ist.s°

Drittens ist auf eine Kehrseite der Gleichheit hinzuweisen: Bisher war
von vertikalen Differenzen die Rede, also von materiellen, politischen,
religiosen und geschlechtlichen Hierarchien. AufSer den vertikalen Dif-
ferenzen fehlen aber auch die horizontalen Differenzen: Die Menschen
waren frither einander viel dhnlicher. Natiirlich sind die Mitglieder ei-
ner Wildbeuter-Gruppe Individuen, und zwar nicht nur wegen ihrer ein-
deutigen Raum-Zeit-Stellen (numerische Individualitit), sondern auch
durch besondere Eigenschaften (qualitative Individualitat). Sie sind sich
dieser Besonderheiten bewusst und nehmen sich wechselseitig als Indivi-
duen wahr (reflexive und intersubjektive Individualitit). Aber die Diffe-
renzen, etwa in spezifischen korperlichen und geistigen Fahigkeiten, sind
geringer als dies bei einer vergleichbaren heutigen Menschengruppe der
Fall wire. Nicht nur vertikal, sondern auch horizontal herrscht Gleich-
heit; deren Kehrseite ist also die mangelnde Pluralisierung der Lebensstile.

Gluck

SchlieSlich komme ich zum dritten rousseauistischen Topos: Die Men-
schen seien in einfachen Sozialverbanden gliicklicher. Everett behauptet
dies schon im Titel seines Buches (2010), allerdings nur dem der deut-
schen Ausgabe. Er nennt zwei Biindel von Indizien. Zum einen verweist
er auf die Frohlichkeit und den Humor der Menschen; sie wiirden mehr
als wir lachen und lacheln. Sie hitten nicht einmal ein Wort fiir »Sorge«.
Die harten Probleme des Alltags und die Grenzsituationen des menschli-
chen Lebens (wie Krankheit und Tod) storten diese Zufriedenheit nicht;
ihnen wiirden die Piraha mit einem darwinistischen Pragmatismus be-
gegnen; wer zu schwach sei, der sterbe eben. Zum anderen sind psychi-
sche Krankheiten unbekannt; es gebe weder Depressionen oder chroni-
sche Mudigkeit, weder Phobien noch Neurosen. Hinzu komme, dass die
Menschen ein relativ gesundes Leben fithren.s* Es gibt auch keine Infek-
tionskrankheiten (Pocken, Pest, Grippe, Masern, Ebola und so weiter),
weil diese erst nach der agrarischen Revolution entstanden sind.s*

Die Uberpriifung dieser dritten These ist am schwierigsten, weil beim
Thema Gluck alles umstritten ist. Das gilt sowohl fiir die zahlreichen
philosophischen Theorien als auch fiir die empirische Glicksforschung,

so Kohl, Ethnologie — die Wissenschaft vom kulturell Fremden (22000), 9off.;
Harris, Kulturanthropologie (1989), 134ff.

st Everett, Das gliicklichste Volk (2010), 16, 25, 135, 156, 407 u.0., vgl. Eve-
rett, Die grofSte Erfindung der Menschbeit (2013), 428ff.

52 Diamond, Vermdchtnis (2012), 340ff.

128

hitps://dol.org/10.5771/9783845298900 - am 15.01.2026, 21:14:22. https://www.nllbra.com/de/agh - Open Access - I TEN


https://doi.org/10.5771/9783845298900
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

GLUCK

in der seit einigen Jahrzehnten Psychologen, Soziologen und Wirtschafts-
wissenschaftler eine Fiille von Daten anhaufen, ordnen und interpretie-
ren. Dass sich Gliick eigentlich nicht quantifizieren lasst, hat schon dem
klassischen Utilitarismus erhebliche Probleme bereitet. Man konnte sich
deshalb auf die Position zuriickziehen, dass Menschen zu allen Zeiten
gliicklich und ungliicklich gewesen seien, dass es keinen Fortschritt, aber
auch keinen Riickschritt gebe. Ich mochte im Folgenden aber eine stir-
kere These vertreten: Tatsdchlich waren die Menschen in einfachen So-
zialverbanden gliicklicher als wir.

Was wird hier unter Gliick verstanden? Gemeint ist natirlich nicht
der materielle Reichtum (Lebensstandard), der heute entschieden hoher
ist. Auch in anderer Hinsicht, wie Lebenserwartung und Bildungsgrad,
sind wir in der modernen Welt gewiss besser dran. SchliefSlich verfiigen
wir tber viel mehr individuelle Wahlmoglichkeiten (Optionen) und ein
umfangreicheres Netz sozialer Beziehungen, insgesamt also eine hohe-
re Lebensqualitit. Anders sieht es aus, wenn wir Glick als subjektives
Wobhlbefinden ansehen, also die faktische Zufriedenheit mit dem Leben
insgesamt. Folgende Griinde kann man anfiihren, um die genannte rous-
seauistische These zu stitzen.s

Erstens sei auf die Kindheit bei den Wildbeutern verwiesen. Diese ist
besonders gliicklich, was sich positiv auf das gesamte spatere Leben aus-
wirkt.s+ Hingegen wird unsere Gliicksfahigkeit in der modernen Welt
durch viele Lebensumstande und etliche padagogische Mafsnahmen von
Grund auf zerstort. In vielen Wildbeuter-Horden verbringen Kinder fast
das gesamte erste Lebensjahr am Korper der Mutter; bei den Aka-Pyg-
mien sind sogar die Viter die Halfte der Zeit mit ihren Kindern zusam-
men.’s Zudem sind weitere Bezugspersonen, namlich andere Frauen oder
auch Mainner, sogenannte Allo-Eltern, stindig in Reichweite. Korperli-
che Ziichtigungen gibt es kaum, vor allem nicht bei den Sozialverbanden,
die auch gegeniiber fremden Gruppen friedfertiger sind, also etwa den
Pygmien, den !Kung und den Piraha. Spiter geniefSen die Kinder viele
Freiheiten und spielen mit Kindern verschiedenen Alters. Dabei sind sie
allerdings auch grofsen Gefahren ausgesetzt. Mit der agrarischen Revo-
lution verschlechtert sich wohl die Situation der Kinder.s¢

Zweitens ist die Arbeitszeit niedriger. Nach der bekannten These von
Marshall Sahlins leben die Wildbeuter in einer urspriinglichen Uber-
flussgesellschaft.s” Die empirischen Daten sind zwar nicht eindeutig und

53 Vgl. Kohl, Der gliickliche Wilde (2008).

54 Diamond, Vermdchtnis (2012), 218-242; Everett, Das gliicklichste Volk
(2010), 135, 140ff.; 163ff.; vgl. schon Liedloff, Auf der Suche nach dem
verlorenen Gliick (1980).

55 Antweiler, Was ist den Menschen gemeinsam? (22009), 227.

56 Vgl. Lancy, The Anthropology of Childhood (2008).

57 Sahlins, Stone Age Economics (1972), 1ff.

129

hitps://dol.org/10.5771/9783845298900 - am 15.01.2026, 21:14:22. https://www.nllbra.com/de/agh - Open Access - I TEN


https://doi.org/10.5771/9783845298900
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

WAS IST ROUSSEAUISMUS?

lassen sich unterschiedlich interpretieren. Es scheint jedoch bestitigt,
dass ein !Kung weniger als 20 Stunden in der Woche arbeitet und trotz-
dem gut erndhrt ist.’® Bei Pflanzern liegt die Arbeitszeit hoher, aber kaum
irgendwo wird langer als acht Stunden am Tag geschuftet. Drastisch er-
hoht sich die Arbeitszeit erst nach dem Ubergang zur Intensivlandwirt-
schaft. Einer der Griinde dafiir ist, dass dann auch Arbeit fiir andere zu
tun ist, also fur Priester, Konige, Militarbefehlshaber, die von der Subsis-
tenzwirtschaft freigestellt sind. Zudem ist die Arbeit, die es in einfachen
Sozialverbanden gibt, kaum strukturiert und eher natiirlichen Rhythmen
angepasst; die Menschen leben also ohne Zahl und Zeit, das heifSt ohne
die Realabstraktionen, zu denen uns die moderne Welt zwingt. Schliefs-
lich ist Jagen und auch Sammeln viel spannender als Ackerbau und Vieh-
zucht, Fabrik- oder Biiroarbeit.s

Drittens kann man zurlickverweisen auf den zweiten rousseauisti-
schen Topos, die groffere Gleichbeit. Denn egalitire Sozialverhiltnisse
fordern das Gliick der Menschen. Diese These lasst sich folgendermafSen
plausibilisieren: In einer vom Konkurrenzgedanken beherrschten Gesell-
schaft sind die Sieger gliicklich und die Verlierer unglicklich. Wie empi-
rische Untersuchungen zeigen, ist tatsachlich in den USA und in Europa
das subjektive Wohlbefinden der reichen Menschen hoher.® Das sieht
nach einem Nullsummenspiel aus: Was der eine an Gliick gewinnt, ver-
liert der andere. Die Anti-Rousseauisten behaupten nun, dass von dem
Konkurrenzkampf alle profitieren wiirden, weil alle wohlhabender wer-
den, auch die Verlierer. Das scheint nur bis zu einem bestimmten Punkt
zu gelten; ist dieser Uberschritten, fithrt wachsender materieller Reich-
tum nicht zu mehr Gliick (das sogenannte Easterlin-Paradox). Aber es
gibt eine weitere Auswirkung: Der stindige Konkurrenzkampf verringert
das Gliick aller, sowohl der Sieger als auch der Verlierer. Das ist vor allem
dann der Fall, wenn vieles dafur spricht, dass es beim Wettbewerb nicht
fair zugeht, zumindest Zufille eine Rolle spielen, die Resultate also nicht
gerecht sind. Zudem muss der Sieger standig furchten, in der nachsten
Runde selbst der Verlierer zu sein. Weitere Studien zeigen, dass soziale
Ungleichheit erhebliche Folgeprobleme aufwirft: Angste, Depressionen,
Drogenmissbrauch, Einsamkeit, Fettleibigkeit, Schlaflosigkeit, Stress und
der Verlust des sozialen Vertrauens.®* Wihrend sich unsere moderne Welt
immer mehr dieser absoluten Konkurrenzsituation annahert, gibt es in
einfachen Sozialverbinden eine »humane Okonomie«, die Wettbewerb

58 Vgl. Harris, Kulturanthropologie (1989), 91ff., 146; Kelly, The Lifeways of
Hunter-Gatherers (22013), 14f.

59 Vgl. Sarno, Der Gesang des Waldes (2013), 116.

60 Binswanger, Ein gliickliches Leben statt immer mebr materiellen Woblstand
(2010), 284ff.

61 Wilkinson/Pickett, Gleichheit ist Gliick (2009); vgl. Graham, Happiness
around the World (2009), 161-166.

130

hitps://dol.org/10.5771/9783845298900 - am 15.01.2026, 21:14:22. https://www.nllbra.com/de/agh - Open Access - I TEN


https://doi.org/10.5771/9783845298900
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

GLUCK

durch Solidaritit ersetzt.®* Auf jeden Fall kann man folgern, dass sozia-
le Gleichheit zum Gliick der Menschen beitragt.

Viertens sind die Wildbeuter und Pflanzer mit sich, ihren Mitmen-
schen und der Welt viel stiarker im Reinen. Es gibt keine groffe Diskre-
panz zwischen Erfahrungen und Erwartungen, zwischen Bediirfnissen
und ihrer Erfilllung, zwischen Fahigkeiten und lebenspraktischen Not-
wendigkeiten, zwischen Mitteln und Zielen. Ebenso existiert keine Kluft
zwischen der psychischen Zeit (Lebenszeit) und den grofSen Rhythmen
des Kosmos (Weltzeit). Die Wildbeuter interessieren sich weder fiir die
ferne Vergangenheit noch die ferne Zukunft; sie leben in der Unmit-
telbarkeit.®> Die Menschen sind weder tiberfordert noch leiden sie un-
ter Entfremdung. Man kann auch sagen: Die Gliicksmaf$stibe sind den
Gegebenheiten bestens angepasst. Auch dies findet eine Bestatigung in
der empirischen Gliicksforschung. Diese hat namlich fir die dynami-
schen (»heiflen«) Gesellschaften der Gegenwart zwei Paradoxien her-
ausgearbeitet, eine auf der Makro-, die andere auf der Mikro-Ebene.
In Landern mit hohen Wachstumsraten sind die Individuen ungliickli-
cher als in Liandern ohne diese (»paradox of unhappy growth«). Das
gilt auch innerhalb einer Gesellschaft: Individuen, die erfolgreich sozial
und 6konomisch aufstiegen, sind nicht so glicklich wie die Individuen,
deren Status unverandert blieb (»paradox of the happy peasant and the
frustrated achievers«). Wie ist das zu erklaren? Moglicherweise sind die
Menschen aufgestiegen, die von Natur und/oder durch Erziehung eher
griesgramig waren. Wahrscheinlicher aber ist, dass es eine andere Er-
klarung gibt, die fiir beide Paradoxien gilt: Wenn Erwartungen sich dy-
namisieren, vergroflert sich nicht nur die Gefahr von Enttauschungen,
es verandern sich auch die Maf$stibe, an denen man seine eigene Situ-
ation misst. So geraten die Aufsteiger in eine hedonistische Tretmiihle:
Man strengt sich an, kommt aber in Bezug auf das subjektive Wohlbe-
finden nicht von der Stelle.®s Dafiir spricht auch die dritte Paradoxie: In
den reichen Landern sind die Menschen zwar aus objektiv-medizinischer
Sicht gestinder als in armen Landern, dennoch sind sie subjektiv mit ih-
rem Gesundheitszustand unzufriedener, weil eben die Erwartungen viel
hoher sind.® Die einfachen Sozialverbinde waren gewiss keine offenen
Gesellschaften, aber ihre Geschlossenheit hat auch zum Gliick ihrer Mit-
glieder beigetragen.

62 Graeber, Schulden (2012), 138, 166 u.6.

63 Everett, Das gliicklichste Volk der Welt (2010), 196, 400.

64 Graham, Happiness around the World (2009), 43, 146-155, 213f.; vgl. Hos-
le, Der Wert des eigenen Gliicks (2014), 14f.

65 Binswanger, Ein gliickliches Leben statt immer mebr materiellen Woblstand
(2010), 287ff.

66 Graham, Happiness around the World (2009), 155-158.

I31

hitps://dol.org/10.5771/9783845298900 - am 15.01.2026, 21:14:22. https://www.nllbra.com/de/agh - Open Access - I TEN


https://doi.org/10.5771/9783845298900
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

WAS IST ROUSSEAUISMUS?

Rousseauismus als Kulturkritik

Kann man heute noch Anhinger des Rousseauismus sein? Mein Durch-
gang durch die drei Topoi hat einige Indizien fur dessen Berechtigung
zusammengetragen. Selbst wenn man den ersten Punkt, die Friedfertig-
keit, fallen lisst, bliebe noch ein schwacher Rousseauismus tibrig. Aber
welchen metatheoretischen Status hitte eine solche Position? Ich sehe
drei Moglichkeiten.

Erstens konnte das »Zuriick zur Natur« oder (korrekter) ein »He-
raus aus der Zivilisation« ein normatives Modell sein. Rousseauismus
wire dann die Forderung, unsere Gesellschaft als Ganzes technisch, wirt-
schaftlich, politisch und sozial grundstiirzend umzugestalten. Aus die-
ser Perspektive ist eine Postwachstumsokonomie, wie sie jetzt diskutiert
wird, viel zu wenig. Gefordert wire das » Zuriuickfahren« aller komple-
xen und abstrakten Einrichtungen, wie es gegenwirtig von radikalen
politischen Stromungen wie dem Oko-Anarchismus®” und dem Primiti-
vismus®® vertreten wird. Aber selbst ein Anarchist wie Graeber lehnt das
ab;® schon Rousseau wusste, dass es fiir moderne Gesellschaften keine
Exit-Option gibt; ein abschreckendes Beispiel fiir einen entsprechenden
Versuch ist das Pol-Pot-Regime in Kambodscha 1975-79. Dariiber hi-
naus sind auf der normativen Ebene neben Gluck und Gleichheit weitere
Kriterien zu berticksichtigen. So sind totalitire Systeme ja auch nicht da-
durch legitimiert, dass sich Menschen moglicherweise in ihnen subjektiv
wohl fuhlen; soziale Ungleichheit kann durch unterschiedliche Bediirf-
nislagen, Leistungen und Verdienste sowie erworbene Rechte gerechtfer-
tigt sein. Eine konkrete Utopie ist ein » Zuriick zum einfachen Leben«
wohl nur fir kleine Gruppen und fiir einzelne Menschen. Einer der ers-
ten, der Rousseau auf diese Weise nacheifern wollte, war Kleist: So wie
jener 1765 sechs Wochen auf der St. Petersinsel im Bieler See verbrach-
te, lebte dieser 1802 einige Monate auf der Scherzliginsel bei Thun in
der Schweiz. Die Siidsee, von der Diderots Nachtrag handelt, wurde das
Ziel von Paul Gauguin, August Engelhardt und Jacques Brel. Aber selbst
das ist fiir die meisten von uns nicht moglich. Bereits Voltaire schrieb an
Rousseau, dass er nicht zu den Indianern iibersiedeln konne, weil sein
Arzt nicht mitkommen wiirde.”

Die zweite Option heift: von den Wildbeutern lernen. Das postuliert
Diamond im Untertitel seines Buches und fasst am Ende einige Vor-
schldge zusammen: eine bessere Erndhrung mit mehr frischem Obst und

67 Bookchin, Die Agonie der Stadt (1996).

68 Zerzan, Running on Emptiness (2002). Eine Variante des Primitivismus ist
das einsame Leben in der Wildnis, vgl. Krakauer, In die Wildnis (1997).

69 Graeber, Frei von Herrschaft (2008), 38, 71f. u.6.

70 Voltaire, Correspondance IV, 539 (Brief vom 30.8.1755).

132

hitps://dol.org/10.5771/9783845298900 - am 15.01.2026, 21:14:22. https://www.nllbra.com/de/agh - Open Access - I TEN


https://doi.org/10.5771/9783845298900
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

ROUSSEAUISMUS ALS KULTURKRITIK

weniger Salz sowie langsameres Essen, mehrsprachige und korpernihere
Erziehung unserer Kinder, eine bessere Integration der alten Menschen,
Mediation und eine wiederherstellende Rechtsprechung statt Strafe.”*
Fir das umfangreiche Buch von Diamond sind das erstaunlich weni-
ge konkrete Vorschlige, zudem begrenzt anwendbare und umstrittene.
Dennoch sollte man die Moglichkeit des Lernens, auch fiir andere Berei-
che, etwa den Umgang mit der Natur, nicht a priori ausschliefen. Ubri-
gens gehen machen sogar weiter und postulieren, dass man von Tieren,
ja der gesamten Natur lernen konne (Bionik).

Den dritten Vorschlag macht Kant, der in seinen Anthropologie-Vorle-
sungen sagte: »Rousseau wollte im Grunde nicht, daf§ der Mensch wiede-
rum in den Naturzustand zuriick geben, sondern von der Stufe, auf der er
jetzt steht, dahin zuriick sehen sollte.«* Dann konnen wir namlich erken-
nen, was wir verloren und vergessen, aber auch was wir gewonnen haben.
Gleichheit haben wir beispielsweise verloren, Friedfertigkeit gewonnen.
Das scheint mir der richtige Ansatz zu sein: Rousseauismus ist keine um-
gedrehte Utopie, auch keine Theorie einfacher Sozialverbiande, sondern
eine Form der Kulturkritik, die durch Kontrastierungen und Alternativ-
modelle ihr Anliegen verdeutlicht.”s Kulturkritische Betrachtungen dur-
fen sich keineswegs auf pessimistische Essays tiber Kunst, Wissenschaft
und Bildung beschrianken. Notwendig ist vielmehr eine radikale Kultur-
kritik, die das Ganze unserer Lebensform in den Blick nimmt. Offensicht-
lich besteht, wie Marx vermutete, ein Zusammenhang zwischen der Ab-
lehnung der bestehenden Gesellschaft und der romantischen Vorstellung
eines besseren Lebens zu friheren Zeiten.”+ Vielleicht gilt hier folgende
Regel: Je kritischer man gegeniiber der eigenen Gesellschaft ist, desto wei-
ter wird der Gegenentwurf in Raum und Zeit entriickt. Obwohl man, wie
gesagt, keine direkten normativen oder therapeutischen Folgerungen zie-
hen darf, ist eine solche Art der Kulturkritik fiir unser Selbstverstindnis
erforderlich. So schiitzen wir uns namlich vor ethnozentrischem Hoch-
mut und der Uberschitzung der Gegenwart. Zudem wird der utopische
Speicher, der zurzeit ziemlich leer zu sein scheint, wieder aufgeladen.

Dass die Menschheit seit Urzeiten auf einem falschen Weg sei, wird
man nicht behaupten konnen. Dass aber hier und heute alles besser sei
als anderswo und friiher, ist ebenso wenig richtig.

71 Diamond, Vermdchtnis (2012), 528.535.

72 Kant, XII: Anthropologie in pragmatischer Hinsicht (1798), 681.

73 Vgl. Thies, Alles Kultur? (2016), 108-117.

74 Marx, Grundrisse der Kritik der politischen Okonomie (Rohentwurf,
1857/58), 8o.

133

hitps://dol.org/10.5771/9783845298900 - am 15.01.2026, 21:14:22. https://www.nllbra.com/de/agh - Open Access - I TEN


https://doi.org/10.5771/9783845298900
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

Michael Tomasello und die
philosophische Anthropologie

Die deutsche Philosophische Anthropologie, ublicherweise durch das
Dreigestirn Scheler-Plessner-Gehlen vertreten, war im 20. Jahrhundert
eine wichtige »Denkrichtung«, durchaus vergleichbar mit dem Existen-
zialismus, dem Wiener Kreis oder der Frankfurter Schule.” Dennoch ist
dieses »Forschungsprogramm« seit den r96oer Jahren philosophisch
nicht weitergefithrt worden. Dafiir gibt es mindestens zwei Griinde: Zum
einen fehlte ein kreativer »Kopf«, wie ihn von den genannten Paradig-
men vor allem die zweite Generation der Frankfurter Schule mit Jiirgen
Habermas hatte. Zum anderen ist in den letzten Jahrzehnten das empi-
rische Wissen iiber den Menschen so stark gewachsen, dass man fur des-
sen Verarbeitung ein ganzes Forscherkollektiv braucht. In der Frankfur-
ter Schule wurde dies, bezogen auf einen anderen Gegenstandsbereich,
frithzeitig erkannt: Sie versammelte sich in den 1930er Jahren am »Insti-
tut fiir Sozialforschung«, in den 1970er Jahren in einem Max-Planck-In-
stitut (MPI) in Starnberg und seit einigen Jahren wieder im Rhein-Main-
Gebiet, vor allem im Exzellenzcluster »Normative Ordnungen«. Auch
die Anthropologie bedarf einer groflen wissenschaftlichen Einrichtung,
die ihre Projekte finanziert, organisiert und publiziert.

Tatsachlich gibt es seit einigen Jahren diesen Ort in Deutschland, und
zwar in Leipzig. Frither wirkte dort Wilhelm Wundt (1832-1920), der
schon die Idee einer interdisziplindren » Wissenschaftssynthese« verfolg-
te. Der spite Driesch und der frithe Gehlen standen noch in dieser Tra-
dition, indirekt insofern auch die Philosophische Anthropologie. 1997
wurde dann das Max-Planck-Institut fir evolutiondre Anthropologie
nach Leipzig vergeben. Es ist in verschiedene Abteilungen untergliedert,
die in ihrer Summe eine integrative Anthropologie bilden: evolutionire
Genetik, Humanevolution, Linguistik (bis 201 5), Primatologie, Psycho-
logie und Verhaltensokologie. Der Bereich Psychologie, genauer: »Ver-
gleichende und Entwicklungspsychologie«, sucht am intensivsten das
Gesprach mit der Philosophie. Das ist vor allem ihrem Leiter Michael
Tomasello (*1950) zu verdanken. Tomasello publiziert nicht nur (immer
mit Ko-Autor/innen) die tiblichen englischsprachigen Artikel in Fach-
zeitschriften, sondern hat bereits mehrere umfangreiche Monographi-
en verfasst, die fast alle in deutscher Ubersetzung im Suhrkamp-Verlag
erschienen sind.

1 Vgl. Fischer, Philosophische Anthropologie (2008). Ich danke Joachim Fi-

scher (TU Dresden) auch fiir viele interessante und weiterfithrende Kom-
mentare zu einer fritheren Fassung dieses Artikels.

134

hitps://dol.org/10.5771/9783845298900 - am 15.01.2026, 21:14:22. https://www.nllbra.com/de/agh - Open Access - I TEN


https://doi.org/10.5771/9783845298900
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

MICHAEL TOMASELLO UND DIE PHILOSOPHISCHE ANTHROPOLOGIE

Tomasellos Thesen werden in verschiedenen Wissenschaften intensiv
diskutiert. Als erstes zu nennen ist die Psychologie. Einige der interes-
santesten Beitrige, vor allem diejenigen der Entwicklungspsychologin-
nen Carol S. Dweck und Elizabeth S. Spelke, sind leicht zuginglich in
dem Band Warum wir kooperieren.* Bemerkenswert sind das hohe Ni-
veau und die breite Palette soziologischer Beitrdge in einem Sonderband
der Zeitschrift fiir Theoretische Soziologie (ZTS).> Joachim Fischer und
Karl-Siegbert Rehberg setzen dort das Werk Tomasellos systematisch
mit der deutschen Philosophischen Anthropologie in Verbindung. Peter
Kappelhoff betrachtet Tomasello aus der Perspektive eines methodolo-
gischen Evolutionismus, also eines generalisierten Darwinismus. Ausge-
hend von Mead, Schiitz, Tarde und anderen Klassikern werden speziel-
le soziologische Aspekte erortert (Ofner, Pleyer/Galuschek, Grutzpalk);
hinzu kommen weitere grundlagentheoretische Betrachtungen (Schiitzei-
chel, Nungesser, Renn, Meyer). Besonders hervorzuheben ist die kom-
munikationswissenschaftliche Perspektive, die in dem ZTS-Sonderband
mit einem gemeinsamen Aufsatz von Jens Loenhoff und Rafael Mollen-
hauer vertreten ist. Mollenhauer hat zudem eine gelungene Dissertation
vorgelegt, die sich hauptsichlich auf Tomasellos frithere Monographi-
en Die kulturelle Entwicklung des menschlichen Denkens (2002, engl.
1999) und Die Urspriinge der menschlichen Kommunikation (2009,
engl. 2008) bezieht. Die kognitionstheoretischen Wurzeln Tomasellos
werden iiberzeugend herausgearbeitet. Am umfangreichsten sind wohl
die philosophischen Debatten. Ich erwihne hier nur die beiden Diskus-
sionsrunden in der Deutschen Zeitschrift fiir Philosophie (55. Jg./2007,
Heft 5 und 59. Jg./20171, Heft 1), in denen viele wichtige Aspekte ange-
sprochen werden.s

Ich beginne im Folgenden mit einer Zusammenfassung der beiden letz-
ten Biicher Tomasellos, in denen er seine anthropologische Konzeption
deutlicher als je zuvor prasentiert und vielleicht jetzt schon sein Werk
kront. Die vielen Einzelheiten, Zusammenhinge und Theoriebeziige, die
sich dort finden, muss ich hier vernachldssigen. Dann ordne ich seinen
Ansatz in die deutsche Philosophiegeschichte ein. Meine These wird sein,
dass neben der Philosophischen Anthropologie auch die ebenfalls in den
1920er Jahren entstandene Ich-Du-Philosophie als Vorldufer seiner Kon-
zeption gelten kann. SchliefSlich entwickle ich einige generelle Einwande,
ohne an der uiberragenden Bedeutung von Tomasellos Studien zweifeln

Tomasello, Warum wir kooperieren (2010).
Albert/Greve/Schiitzeichel (Hg.), Kooperation, Sozialitit und Kultur (2016).
Mollenhauer, Tomasellos Kooperationsmodell (2015), 55-118.

(O UV

Vgl. vor allem die Aufsitze von Forster, Menschen und andere Tiere (2007),
Welsch, Just what is it (2007); darauf reagiert: Rakoczy/Tomasello, Kollek-
tive Intentionalitdt und kulturelle Entwicklung (2008); aufSerdem Schmid,
Eine Naturgeschichte demokratischer Werte (2017).

135

hitps://dol.org/10.5771/9783845298900 - am 15.01.2026, 21:14:22. https://www.nllbra.com/de/agh - Open Access - I TEN


https://doi.org/10.5771/9783845298900
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

MICHAEL TOMASELLO UND DIE PHILOSOPHISCHE ANTHROPOLOGIE

zu wollen. Dabei beriicksichtige ich auch die oben erwihnte neuere Se-
kundarliteratur.

Tomasello kurzgefasst

Eine Naturgeschichte des menschlichen Denkens (2014, engl. 2014)
und Eine Naturgeschichte der menschlichen Moral (2016, engl. 2016)
erganzen sich gut: Beiden liegt dasselbe philosophische Konzept zu-
grunde und in beiden geht es um die zweistufige Entwicklung einer
zentralen menschlichen Kompetenz. Zudem liefert Tomasello gewis-
sermafSen die Vorgeschichte zu seinen oben bereits genannten fritheren
Monographien. Weiterhin ist es sein methodischer Ansatzpunkt, Phylo-
genese und Ontogenese sich wechselseitig erhellen zu lassen. Dem die-
nen die immer raffinierteren Experimente, die am Leipziger MPI sowohl
mit Schimpansen als auch mit kleinen Kindern durchgefiihrt werden.
Deren Resultate werden in den neuen Buichern durchgingig miteinan-
der verglichen. Empirische Untersuchungen anderer kommen hinzu. In
den letzten Schriften tritt die Phylogenese immer stirker in den Vorder-
grund; Tomasellos Studien erhalten dadurch zusitzlich eine geschichts-
philosophische Komponente. Hingegen spielen sprachwissenschaftliche
Uberlegungen, wie er sie in den 1990er Jahren vorlegte, keine zentra-
le Rolle mehr.

Ziel der beiden neuen Biicher ist aber nicht primar die Synthese em-
pirischer Forschungsergebnisse.® Vielmehr geht es Tomasello um die sys-
tematische Darlegung seiner Begrifflichkeit und des theoretischen Rah-
mens fiir seine Forschung. Die Differenziertheit und Kohirenz seiner
Terminologie ist beeindruckend. Zudem ist er philosophischer als je zu-
vor. Vielleicht haben gerade deswegen einige Philosophen das neue Buch
in Zeitungsrezensionen relativ kritisch besprochen, allerdings eher im
Hinblick auf moralphilosophische Implikationen.

Wir wollen hier Tomasello als Anthropologen lesen. Die Frage der
philosophischen Anthropologie lautet: Was ist der Mensch? Oder in re-
flexiver Wendung: Wer sind wir? Zu den klassischen Antworten gehoren
Begriffe wie animal rationale (Vernunft), animal symbolicum (Sprache),
animal religiosus (Religion) und homo faber (Arbeit). Tomasello steht
in der Tradition derjenigen, die den Menschen als zoon politikon anse-
hen, als soziales Wesen. Am wichtigsten ist fiir ihn die Fihigkeit unse-
rer Gattung zur Kooperation. Das erfordere keinen starken Altruismus
(also das Zurtickstellen eigener Absichten), sondern nur einen Mutualis-
mus, das heifst die wechselseitige Koordination zur Verwirklichung ge-
meinsamer Absichten.

6  Das findet man eher in Parzinger, Die Kinder des Prometheus (2015).

136

hitps://dol.org/10.5771/9783845298900 - am 15.01.2026, 21:14:22. https://www.nllbra.com/de/agh - Open Access - I TEN


https://doi.org/10.5771/9783845298900
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

TOMASELLO KURZGEFASST

Warum ist Kooperation notwendig? Weil angesichts des dufSeren
Drucks durch 6kologische Umstinde und soziale Konflikte jeder von
uns allein zu schwach ist. Wir sind, mit Gehlen gesprochen, Mingelwe-
sen und nur gemeinsam stark genug. Tomasello fasst dies in seiner »In-
terdependenzhypothese« zusammen (2016: 14, 223, 233 u.0.).

Wie aber ist Kooperation moglich? Aus Tomasellos Sicht miissen wir
zwei Moglichkeiten ausschliefSen: Zum einen sind wir Menschen zwar
soziale Wesen, aber unser Zusammenleben sei nicht von Natur stabil.
Soziobiologische Erklarungen reichen ebenso wenig aus wie diejenigen
der Evolutiondren Psychologie, die beide ein Kontinuum zwischen Affen
und Menschen postulieren. Zum anderen ist Kooperation, so Tomasel-
lo, sowohl phylogenetisch als auch ontogenetisch alter als unsere Spra-
che. Was Kooperation ermogliche, muss »tiefer« liegen. Es sind dies, so
die zentrale These, bestimmte sozial-kognitive Kompetenzen. Zunichst
miissen sich Menschen iiberhaupt gegenseitig als Menschen wahrneh-
men. Dafiir reicht es nicht aus, den Anderen als kausal beeinflussbaren
Gegenstand anzusehen, ebenso wenig in ihm ein Lebewesen mit eigener
innerer Dynamik zu vermuten. Man muss vielmehr unterstellen, dass der
(oder die) Andere uns dhnlich ist und einen eigenen Blick auf die Welt
hat. Diese Fahigkeit wird heute als »theory of mind« bezeichnet. Darii-
ber hinaus muss man annehmen, dass die andere Person auch eigene Ab-
sichten hat, benotigt wird also — um im Jargon zu bleiben — eine »theory
of intentions«. In den 1990er Jahren meinte Tomasello, dass das Intenti-
onsverstehen schon den Tier-Mensch-Unterschied ausmache. Aber viele
neue Studien legen nahe, dass die groffen Affen sehr wohl die Intentio-
nen anderer verstehen und auf diese auch angemessen reagieren konnen.
Aber sie besitzen nicht die Fihigkeit, gemeinsame oder gar kollektive In-
tentionen herauszubilden; das sei also die anthropologische Differenz.
Seit Anfang der 2000er Jahre verfolgt Tomasello deshalb die Hypothese
geteilter Intentionalitit.

Mit den drei zentralen Begriffen Kooperation — Interdependenz — ge-
teilte Intentionalitdt ist das Fundament fiir Tomasellos Theorie gelegt.
Die Urszene besteht aus zwei Menschen und einem Gegenstand. Die In-
terdependenz der beiden Personen besteht darin, dass keiner sich einen
Gegenstand, den er unbedingt braucht, allein verschaffen kann. Dafir ist
Kooperation erforderlich. Aber Kooperation ist, so Tomasellos Haupt-
these, nur moglich bei geteilter Intentionalitit. Der eine verweist mit ge-
strecktem Arm und Zeigefinger auf ein Objekt.” Der andere richtet nicht
nur seinen Blick auf den anvisierten Gegenstand, sondern versteht die
Absicht des anderen und kann dann mit ihm so kooperieren, dass das
gemeinsame Objekt der Begierde zu beschaffen ist.

7 Dazu passt uibrigens die auf Greenberg zuriickgehende Hypothese, dass ei-
nes der altesten Worter der Menschheit eines sei, das sowohl »Finger« als

137

hitps://dol.org/10.5771/9783845298900 - am 15.01.2026, 21:14:22. https://www.nllbra.com/de/agh - Open Access - I TEN


https://doi.org/10.5771/9783845298900
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

MICHAEL TOMASELLO UND DIE PHILOSOPHISCHE ANTHROPOLOGIE

Dreierlei ist also erforderlich: (a) geteilte (kognitive) Aufmerksam-
keit, (b) ein geteilter (semantischer) Hintergrund, der es erlaubt, Ges-
ten dieser Art einvernehmlich zu deuten, (c) geteilte (praktische) Ab-
sichten, also gemeinsame Handlungspliane. Nur so sind auch soziale
Lehr-Lern-Situationen moglich. Wenn im Klassenzimmer oder im Semi-
narraum Aufmerksambkeit, Hintergrund und Absichten auseinanderge-
hen, kann nicht unterrichtet und kein Wissen erworben werden. Ohne
geteilte Intentionalitit wiren keine grofSeren Sozialverbiande moglich,
vor allem aber konnten wir nicht so denken und so moralisch handeln,
wie wir es als Menschen tun. Das will Tomasello in seinen beiden Bi-
chern nachweisen.

Sowohl Denken als auch Moral werden differenziert betrachtet. Drei
Aspekte des Denkens sind wichtig: (a) die mentale Reprisentation von
Phianomenen jeglicher Art, etwa dufSeren Gegenstanden oder inneren Er-
lebnissen, (b) das Schlussfolgern als gedankliche Transformation dieser
Reprisentationen und (c) die Selbstbeobachtung, mit deren Hilfe man
auch einschitzen kann, zu welchen Verhaltensweisen die eigenen Ge-
danken (Uberzeugungen, Intentionen) fithren. Alles zusammen bezeich-
net Tomasello als objektiv-reflexiv-normatives Denken (2014: 17 u.6.).
Ebenso werden verschiedene Aspekte der Moral unterschieden. Zu nen-
nen sind vor allem (a) die Art der sozialen Interaktion, (b) die Gestalt
der praktischen Rationalitidt und (c) die Form der Selbstregulation. Wie
das Denken kann auch die Moral objektiv, reflexiv und normativ sein.

Denken und Moral entwickeln sich in der menschlichen Naturge-
schichte nach Tomasellos Rekonstruktion in zwei Schritten. Ausgangs-
punkt, also gewissermafSen die Null-Stufe, sind die Affen. Diese kon-
nen laut Tomasello schematische Reprasentationen vornehmen, kausale
Schliisse ziehen und sich selbst beobachten. Sie interagieren unterein-
ander, allerdings iberwiegend in hierarchischen Strukturen. Sie verfii-
gen uber eine »machiavellistische Intelligenz«, also die Fahigkeit zum
strategischen Handeln, und sie konnen ihr Verhalten eigenstiandig re-
gulieren. Mehr sei nicht moglich! Denken und Moral werden aber voll-
standig transformiert, wenn ihnen zuerst gemeinsame Intentionalitit,
dann sogar kollektive Intentionalitit zugrunde liege. Das sind die bei-
den Stufen geteilter Intentionalitat, zwischen denen deutlich zu diffe-
renzieren ist.

Der erste »Sprung« ereignete sich vor ungefahr 400.000 Jahren, ir-
gendwo in Afrika. Unter dem Druck duflerer Bedingungen wurden die
hominiden Horden zu einer gemeinsamen Nahrungssuche genotigt, die
die Anforderungen fiir Kooperation erheblich vergrofSerte. Affen koope-
rieren vor allem bei der Jagd auf kleine Beutetiere. Aber dies geschehe

auch »eins« bezeichnet, nimlich das Wort »tik«. Vgl. Ruhlen, On the Ori-
gin of Languages (1994), 322f.

138

hitps://dol.org/10.5771/9783845298900 - am 15.01.2026, 21:14:22. https://www.nllbra.com/de/agh - Open Access - I TEN


https://doi.org/10.5771/9783845298900
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

TOMASELLO KURZGEFASST

relativ selten. Deshalb wirke sich die Organisation solcher gemeinsa-
mer Unternehmungen auch kaum auf die soziale Struktur der Affenhor-
den aus. Hingegen werde die gesamte Sozialstruktur unserer Vorfahren
durch die obligate gemeinsame Nahrungssuche umgestaltet (2014: 60ff.;
2016: 68, 73ff. u.6.). Die Suche nach Aas wird durch spezialisierte Grup-
penjagd ersetzt. Der beste materielle Beleg fiir deren hohe Qualitit sind
tibrigens die Speere, die im niedersidchsischen Schoningen gefunden wur-
den und die tiber 300.000 Jahre alt sind.

Die so entstandene gemeinsame Intentionalitit fithre beim Denken
zu perspektivischen und symbolischen Reprisentationen, zur Kompe-
tenz rekursiven Schlussfolgerns und zur Selbstbeobachtung aus der Per-
spektive einer anderen Person. Im Bereich der Moral komme es zu wech-
selseitiger Handlungskoordination, einer kooperativen Rationalitat und
einer kooperativen Identitit. Die einzelnen Menschen verstehen sich we-
der als isolierte Individuen noch als blofses Element einer Gruppe, son-
dern als Kooperationspartner. Um die soziale Kohision zu erhalten, wer-
den Trittbrettfahrer und Bummler bestraft (2016: 97ff.).* Die in dieser
Phase entwickelte praktische Vernunft ist die erste Quelle moralischen
Sollens. Das lasse sich im Begriff einer »zweitpersonalen Moral« zu-
sammenfassen. Ubersetzt in die entwicklungspsychologische Theorie von
Lawrence Kohlberg, die Tomasello erstaunlicherweise gar nicht erwihnt,
wiurde dies wohl der Stufe 2 entsprechen, wahrend die Affen auf Stufe
1 stehenbleiben.

Der zweite grofSe Entwicklungsschritt begann ungefihr vor 150.000
Jahren, wieder irgendwo in Afrika. Die Menschen sind zu erfolgreich;
dadurch wachsen die Gruppen und miissen sich aufspalten, fihlen sich
aber anderen Gruppen verwandt. Eine schirfere Abgrenzung gibt es ge-
geniiber den fremden »Barbaren«. Diese »Stammesorganisation« hat
also zwei Ebenen: Auf der ersten Ebene existieren soziale Gruppen mit
bis zu 150 Mitgliedern, die wohl vor allem durch Frauentausch mitei-
nander verbunden bleiben. Auf der zweiten Ebene fithlen sich mehre-
re dieser Gruppen gemeinsam einer »Kultur« verpflichtet, die sich von
anderen »Kulturen« unterscheidet (2014: 125ff.; 2016: 138ff., 187f.).
Kulturen zeichnen sich aus durch einen gemeinsamen Hintergrund an
Symbolen und Deutungsmustern, Erfahrungen und Erwartungen, Wer-
ten und Rechtfertigungsstrukturen.

Ermoglicht wird dies aus Tomasellos Sicht durch den Aufbau einer
kollektiven Intentionalitit. Auf der kognitiven Ebene finden wir jetzt
objektive beziehungsweise konventionelle Reprasentationen, reflektie-
rende beziehungsweise begriindete Schlisse und die Fihigkeit zur nor-
mativen Selbststeuerung. Auf der moralischen Ebene entsteht die Per-
spektive einer dritten Person und die Loyalitat gegentuber der Gruppe

8  Zu solchen Prozessen sozialer Exklusion vgl. Williams, Ostracism (2007).

139

hitps://dol.org/10.5771/9783845298900 - am 15.01.2026, 21:14:22. https://www.nllbra.com/de/agh - Open Access - I TEN


https://doi.org/10.5771/9783845298900
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

MICHAEL TOMASELLO UND DIE PHILOSOPHISCHE ANTHROPOLOGIE

tritt in den Vordergrund. Tomasello spricht in diesem Zusammenhang
auch von »objektiver Moral«, »kultureller Rationalitit« und »morali-
scher Identitat« (2016: 134ff., 172ff., 192ff.). Im Kohlberg-Modell wire
dies die Stufe 3 auf dem konventionellen Moral-Niveau.

Sehr interessant ist Tomasellos Hinweis, dass die neuen Stadien die al-
ten nicht aufheben. Vielmehr bleiben alle Moralformen bestehen und so
kann es zwischen ihnen zu schweren Konflikten kommen (2016: 194—
198). Es konkurrieren also die erstpersonale Moral des Mitgefiihls (iiber
die in begrenztem Umfang schon die Affen verfiigen), die zweitpersona-
le Fairnessmoral und die drittpersonale Kulturmoral, fir die Tomasel-
lo den Ausdruck »Gerechtigkeitsmoral« reserviert. Die These mannig-
faltiger Moralformen erinnert an Gehlens Buch Moral und Hypermoral
(1969), in dem sogar ein Kampf zwischen vier »Sozialregulationen« be-
hauptet wird. Zu beachten ist noch, dass nach Tomasellos Auffassung
zwar die zweitpersonale Fairnessmoral universal ist, aber nicht die kul-
turell-konventionelle Gruppenmoral mit ihren partikularen Gerechtig-
keitsvorstellungen, die etwa auch Sklaverei und Apartheid rechtfertigen
konnen. Moralische Virtuosen wie Mahatma Gandhi und Martin Luther
King greifen, so Tomasello, deshalb auf die zweitpersonale Moral zu-
rick: Sie geben dem Anderen, der unterdriickt und zum Schweigen ge-
bracht wird, ihre Stimme (2016: 176f., 206).

Wie geht die Geschichte weiter? Tomasello gibt einen knappen Aus-
blick unter der Kapiteliiberschrift »Koda: Nach dem Garten Eden«
(2016: 198-206). Der niachste grofSe Sprung ist die agrarische Revo-
lution, mit der Menschen beginnen, Pflanzen anzubauen und Nutztie-
re zu zuchten, verbunden mit der dauerhaften Sesshaftwerdung. Dieser
Ubergang begann vor ungefihr 12.000 Jahren in verschiedenen Regi-
onen der Erde. Aus Tomasellos Perspektive waren dafiir zwei weitere
zusitzliche Elemente notwendig: Gesetze und Religion. Moralische Re-
geln gibt es schon, aber sie reichen nicht mehr aus; es muss jetzt so et-
was wie Regeln zweiter Stufe geben, namlich Gesetze. Einige der Re-
geln zweiter Stufe geben Anweisungen dafiir, wie die Gesetze selbst auf
korrekte Weise zustande kommen sollten, etwa durch die Wahl eines
Hiuptlings oder eines Altestenrates, der mit entsprechenden Befugnis-
sen ausgestattet wird. In Kohlbergs Entwicklungsschema wire Stufe 4
erreicht. Das zweite zusitzliche Element sind organisierte Religionen.
Im Anschluss an neuere Forschungen (David Sloan Wilson, Jonathan
Haidt, Ara Norenzayan und andere) weist Tomasello darauf hin, dass
kollektive Rituale, sakrale Reinheitsvorstellungen und der Glaube an
tbernatiirliche Entititen besonders geeignet sind, um grofSere Sozial-
verbande zu integrieren.

140

hitps://dol.org/10.5771/9783845298900 - am 15.01.2026, 21:14:22. https://www.nllbra.com/de/agh - Open Access - I TEN


https://doi.org/10.5771/9783845298900
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

ZUR PHILOSOPHIEHISTORISCHEN EINORDNUNG

Zur philosophiehistorischen Einordnung

Wie ist Tomasellos Ansatz in die Philosophiegeschichte einzuordnen? To-
masello selbst sieht sich wohl am ehesten in der Tradition des US-ame-
rikanischen Pragmatismus, vor allem von George Herbert Mead. Auch
den spaten Wittgenstein, der oft zitiert wird, kann man als Pragmatisten
lesen. Allerdings nehmen auch zwei philosophische Stromungen deut-
scher Provenienz zentrale Aspekte seiner Konzeption vorweg.

Die erste ist die anfangs schon erwihnte deutsche Philosophische An-
thropologie. Ich sehe vor allem folgende Gemeinsamkeiten: Erstens ist
Tomasellos Konzeption so interdisziplinar angelegt, wie es auch die An-
satze von Scheler, Plessner und Gehlen waren. Es verbinden sich in ihr
ein philosophisch reflektiertes Fundament und anspruchsvolle theore-
tische Konstruktionen mit der Synthese aktueller Forschungsresultate
aus verschiedenen empirischen Wissenschaften. Inhaltlich sind die Ele-
mente jedoch fast vollstindig ausgetauscht worden. Als philosophische
Grundlage dienen Tomasello primir die neueren Theorien supra-indivi-
dueller Intentionalitat (Bratman, Gilbert, Searle, Tuomela). Die wichtigs-
ten Disziplinen der Humanwissenschaften sind fir Tomasello die Ent-
wicklungspsychologie, vor allem in ihrem kognitivistischen Paradigma
(Piaget, Bruner), und die Primatologie. Rehberg weist jedoch zu Recht
darauf hin, dass bereits die deutsche Philosophische Anthropologie, im
Gegensatz zur behavioristischen Psychologie, wichtige primatologische
Forschungsergebnisse beriicksichtigte, namlich die »Intelligenzpriifun-
gen«, die Wolfgang Kohler wihrend des Ersten Weltkriegs auf Teneriffa
mit Schimpansen durchgeftuhrt hatte.’

Zweitens: Seit den Anfiangen der Philosophie drehte sich ein Grofs-
teil der anthropologischen Diskussionen um das Leib-Seele-Problem. In
den letzten Jahrzehnten lauft diese Debatte unter dem Titel einer »phi-
losophy of mind«. Bereits Scheler hatte den alten Leib-Seele-Dualismus
uberwinden wollen, geriet aber mit seiner Entgegensetzung von Leben
(Drang) und Geist in ein ganz dhnliches Dilemma. In dieser Hinsicht
konsequenter waren Plessner und Gehlen, die mit »dritten« Kategorien
wie » Ausdruck« und »Handlung« neue Wege beschreiten wollten. An-
dere Ansitze, die hier einzuordnen wiren, arbeiten mit Kategorien wie
»Leib« (als Einheit von Korper und Seele), »verkorperter Geist« und
»Sprache«. Bei Tomasello ist der entsprechende Grundbegriff, aus dem
sich alles andere ergeben soll, die »geteilte Intentionalitit« (shared in-
tentionality).

Drittens vertritt Tomasello wie Scheler, Plessner und Gehlen eine inte-
ressante anthropologische Position zwischen Naturalismus und Kultura-
lismus beziehungsweise zwischen Nativismus und Sozialisationstheorien.

9  Rehberg, Sonderstellung oder 6kologische Nische? (2016), 30ff.

141

hitps://dol.org/10.5771/9783845298900 - am 15.01.2026, 21:14:22. https://www.nllbra.com/de/agh - Open Access - I TEN


https://doi.org/10.5771/9783845298900
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

MICHAEL TOMASELLO UND DIE PHILOSOPHISCHE ANTHROPOLOGIE

Auf der einen Seite wird bestritten, dass die grundlegenden Eigenschaf-
ten des Menschen weitgehend genetisch bedingt sind, wie es vor allem
die Soziobiologie und die Evolutionire Psychologie behaupten. Auf der
anderen Seite richten sich sowohl die Philosophische Anthropologie
als auch Tomasello gegen die Auffassung, dass alles blof§ das Ergeb-
nis von Konditionierung und Lernen sowie dufSeren situativen und sys-
tematischen Faktoren sei. Vielmehr musste man beide Seiten angemes-
sen berticksichtigen. Eine dhnliche Verschrankung hatten insbesondere
Plessner (»natiirliche Kiinstlichkeit«) und Gehlen (»von Natur ein Kul-
turwesen«) behauptet. Die entsprechende Position kann aus meiner Sicht
als nicht-reduktiver Naturalismus oder als schwacher Kulturalismus be-
zeichnet werden.*®

So war es denn auch eine gut motivierte Entscheidung, Tomasello zum
ersten Trager des Helmuth-Plessner-Preises der Stadt Wiesbaden zu wih-
len. In seiner gelungenen Laudatio hat Joachim Fischer am 4.9.2014 die
oben geschilderte Urszene als Beispiel fiir exzentrische Positionalitit, die
Grundidee Plessners, gedeutet.'* Allerdings kann man einwenden, dass
die exzentrische Position bei Plessner eigentlich nur die Beschreibung ei-
nes individuellen Selbstverhiltnisses ist: Ich bin Mittelpunkt meiner Welt
und zugleich in reflexiver Distanz zu diesem Zentrum. Insofern gibt es
wohl eine noch grofSere Schnittmenge zwischen Tomasello und Gehlen.
Tom Moderlak hat jedenfalls in einer an der TU Dresden entstandenen
Master-Arbeit die beiden Autoren eng aneinander gertickt. Tatsachlich
bietet sich Gehlen dafiir in besonderer Weise an, weil er den US-ameri-
kanischen Pragmatismus, vor allem Dewey und Mead, intensiv rezipier-
te und so mit Tomasello gemeinsame Wurzeln hat. Dennoch konstatiert
Moderlak zu Recht, dass der Mensch bei Gehlen (und auch bei Plessner
und Scheler) zwar als soziales Wesen gedacht wird, aber die menschliche
Intersubjektivitat unterbestimmt bleibt.™

Man sollte iiberhaupt begrifflich zwischen »Sozialitit« und »Intersub-
jektivitit« unterscheiden. Sozialitit ist eine anthropologische Kategorie,
das heifSt ein Begriff fiir eine menschliche Eigenschaft (Disposition). Der
eine mag sozialer sein als der andere, aber generell sind wir Menschen —
so der humanwissenschaftliche Konsens — soziale Wesen, ja ultra-sozial.
Hingegen bezeichnet Intersubjektivitit eine komplexe Relation, namlich
die wechselseitige Beziehung zweier reflexiver Wesen zueinander. Selbst-
verstandlich haben Scheler, Plessner und Gehlen den Menschen als sozia-
les Wesen konzipiert und dafur entsprechende Begrifflichkeiten geschaffen

1o Vgl. Thies, Alles Kultur? (2016), 22—44.

11 Fischer, Michael Tomasello — Erster Preistriger des Wiesbadener Helmuth
Plessner Preises (2014).

12 Moderlak, Intersubjektivitit als philosophisch-anthropologische Kategorie
(2016), 71-80.

142

hitps://dol.org/10.5771/9783845298900 - am 15.01.2026, 21:14:22. https://www.nllbra.com/de/agh - Open Access - I TEN


https://doi.org/10.5771/9783845298900
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

ZUR PHILOSOPHIEHISTORISCHEN EINORDNUNG

(soziale Wesenseinheiten, Mitwelt, Institution und so weiter). Das unter-
scheidet die Philosophische Anthropologie etwa vom Existenzialismus,
der den Menschen immer als Einzelnen sieht, was in Grenzsituationen wie
dem Tod stimmen mag. Aber selbst bei Plessner ist die Mitwelt nicht vor-
rangig gegeniiber AufSen- und Innenwelt. Metatheoretisches Fundament
bleibt der Mensch im Singular. Obwohl die Philosophische Anthropolo-
gie den cartesianischen Leib-Seele-Dualismus und die Bewusstseinsphilo-
sophie tiberwinden will, steht sie im Bann der neuzeitlichen Subjektphi-
losophie, nur dass sie die epistemische Beziehung zuriickstellt (bei Gehlen
etwa zugunsten des Handelns) und die naturhafte Leiblichkeit des Sub-
jekts berticksichtigt. Thr Ziel ist also eine Anthropologie der praktischen
Vernunft, aber der subjektiven, nicht der intersubjektiven Vernunft.

Mit dem subjektphilosophischen Erbe der neuzeitlichen Philosophie
wird an anderer Stelle gebrochen; dort wird, ohne dass das entsprechen-
de Wort auftaucht, die Kategorie der Intersubjektivitat entwickelt. Ich
meine die oben bereits erwahnte, heute fast vergessene Ich-Du-Philoso-
phie, die auch als Dialogismus bezeichnet wird. Ansitze dafur gab es
schon in der grofSen Zeit der klassischen deutschen Philosophie, etwa
bei Friedrich Heinrich Jacobi und dem frithen Hegel.

Der eigentliche Begrunder ist aber Ludwig Feuerbach. Dieser ist vor
allem fir zwei Grundgedanken bekannt: zum einen seine Religionskritik,
zum anderen seine Hervorhebung der sinnlich-leiblichen Natur des Men-
schen. Aber es gibt noch ein drittes Prinzip, das zwar weniger prisent ist,
aber doch immer wieder durchschimmert: die fundamentale Rolle der
inter-individuellen Beziehung. So sollen etwa die theologischen Ideen
der gottlichen Liebe und des dreieinigen Gottes zu Kategorien der Zwi-
schenmenschlichkeit sakularisiert werden. Auch wenn Feuerbach vieler-
orts wieder in die gegenstandstheoretische Subjekt-Objekt-Konstellation
zuriickfillt, kann er doch als der eigentliche Entdecker der Intersubjek-
tivitat gelten, der sowohl epistemologisch als auch normativ eine kon-
stitutive Rolle zugeschrieben wird.

Im 20. Jahrhundert wird dieses Prinzip in der Ich-Du-Philosophie ent-
faltet. Diese beginnt mit Hermann Cohen und reicht iber Franz Rosen-
zweig und Ferdinand Ebner bis zu Eugen Rosenstock-Huessy. Am deut-
lichsten ist die Wende bei Martin Buber: An die Stelle des einseitigen
Verhiltnisses von Ich und Es (oder Subjekt und Objekt) soll die wech-
selseitige Beziehung von Ich und Du (oder Subjekt und Subjekt) treten.
Karl Lowith steht mit seiner Schrift Das Individuum in der Rolle des
Mitmenschen (1928) der Philosophischen Anthropologie am nachsten.*s
Interessante Parallelen bestehen zu Michail Bachtin, Axel Honneth und
Tzvetan Todorov.

13 Die beste Monographie zur gesamten Stromung ist weiterhin Theunissen,
Der Andere (1965/*1977).

143

hitps://dol.org/10.5771/9783845298900 - am 15.01.2026, 21:14:22. https://www.nllbra.com/de/agh - Open Access - I TEN


https://doi.org/10.5771/9783845298900
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

MICHAEL TOMASELLO UND DIE PHILOSOPHISCHE ANTHROPOLOGIE

Einige der verwendeten Grundbegriffe sind »Alteritdt«, » Anerken-
nung«, »Begegnung«, »Dialog«, »Polyphonie«, »Veranderung« und
»Zwischen«. Letztlich ist es aber den Vertretern dieser Stromung kaum
gelungen, tiber ihre metaphernreiche Sprache hinauszukommen. Jedoch
verbindet sie mit Tomasello, dass Intersubjektivitat nicht sprachphilo-
sophisch fundiert wird. Tomasellos Ansatz kann also aus Sicht eines
deutschen Philosophen so interpretiert werden, dass er die Philoso-
phische Anthropologie und die Ich-Du-Philosophie miteinander kom-
biniert.

Kritik an Tomasello

GemaifS der Ausrichtung dieser Sammelrezension mochte ich Tomasello
abschlieflend vor allem als Anthropologen wiirdigen und drei besonders
wichtige Einwinde skizzieren.

Erstens muss man fragen, ob die kognitiven und sozialen Leistun-
gen der groflen Affen nicht unterschitzt werden. Sehr viele Primato-
log(inn)en sind dieser Ansicht, unter ihnen so bekannte Namen wie
Christophe Boesch, Julia Fischer, Volker Sommer und Frans de Waal.
Tatsachlich tiberzeichnet Tomasello wohl die Tier-Mensch-Differenzen.
So stellt er etwa, ohne Zwischentone, die »ausbeuterischen« Gruppen
der groflen Affen den kooperativen Sozialverbanden der Menschen ge-
geniiber (2014: 126, 128). Schimpansen und Bonobos seien unverbes-
serliche Egoisten; bei ihnen gebe es keinen Sinn fiir Fairness (2016:
55ff.). Dagegen hat eine Forschungsgruppe um Frans de Waal kiirz-
lich erneut zu zeigen versucht, dass Schimpansen sehr wohl kooperie-
ren, sogar Zusammenarbeit gegentiber anderen Verhaltensmoglichkei-
ten bevorzugen.™

Bereits einmal ist Tomasello zur Selbstkorrektur gezwungen gewe-
sen.”s In den 1990er Jahren ging er davon aus, dass es Schimpansen nicht
moglich sei, die Intentionen ihrer Artgenossen korrekt zu verstehen. Das
hat sich als Irrtum herausgestellt. Lobenswerterweise ist Tomasello im-
mer bereit, Fehler einzugestehen. So versuchte er vor einigen Jahren, wie
immer gemeinsam mit einem Mitarbeiterstab, zu belegen, dass Schim-
pansen zwar wissen, was ein anderer nicht weifs, aber nicht wissen, dass
ein anderer etwas filschlicherweise glaubt, also falsche Uberzeugungen
hat.*¢ Mit einem raffinierten Versuchsaufbau konnte er nun aber jlingst

14 Suchak u.a., How chimpanzees cooperate in a competitive world (2016).

15 FEinen sehr guten Uberblick zu Tomasellos Entwicklung liefert Wunsch, Was
macht menschliches Denken einzigartig? (2016).

16 Kaminski/Call/Tomasello, Chimpanzees know what others know, but not
what they believe (2008).

144

hitps://dol.org/10.5771/9783845298900 - am 15.01.2026, 21:14:22. https://www.nllbra.com/de/agh - Open Access - I TEN


https://doi.org/10.5771/9783845298900
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

KRITIK AN TOMASELLO

selbst zeigen, dass grofSe Affen sehr wohl die Fahigkeit besitzen, einem
Artgenossen falsche Uberzeugungen zuzuschreiben.””

Ohne dass man als Philosoph solche empirischen Streitfragen letztlich
entscheiden konnte, drangt sich doch der Verdacht auf, dass hier »Riick-
zugsgefechte« stattfinden. Wenn gemeinsame Intentionalitit nicht spe-
zifisch fur uns Menschen sein sollte, bleibt aus Tomasellos Sicht nur die
kollektive Intentionalitdt. Ahnlich erging es der anthropologischen For-
schung im Bereich des Werkzeugverhaltens: Schon lange wusste man,
dass Tiere, vor allem natirlich die Schimpansen, Werkzeuge benutzen.
Deshalb definierte Benjamin Franklin den Menschen als »tool-making
animal«. 1960 entdeckte Jane Goodall, dass ostafrikanische Schimpan-
sen sogar Werkzeuge einfacher Art (Stocke, Schwamme) herstellen. In-
zwischen gibt es immer mehr Belege dafiir, vor allem durch Beobach-
tungen von Tomasellos Leipziger Kollegen Boesch in Westafrika, dass
Schimpansen schon seit langer Zeit, in groffem Umfang und auf ange-
messene Weise auch Steinwerkzeuge nutzen.'® Aber wie dem auch sei,
man sollte sich erkenntniskritisch vor zwei Fehlern huiten: sowohl vor
dem Anthropomorphismus, also der Vermenschlichung der Tiere, als
auch vor einem anthropologischen Narzissmus, also in diesem Fall der
ungerechtfertigten Privilegierung des Menschen.

Nun zum zweiten Einwand: Tomasello will - in guter philosophischer
Tradition — den Punkt X finden, der den Menschen vom Tier unterschei-
det, aristotelisch die differentia specifica. Das sei eben die geteilte In-
tentionalitdt. Wenn man dagegen argumentieren will, sollte man nicht
einfach alle anderen Eigenschaften aufzihlen, die uns von den groflen Af-
fen unterscheiden. Man kann akzeptieren, dass die Naturgeschichte des
menschlichen Denkens und der menschlichen Moral entscheidend durch
Kooperation vorangetrieben wurden. Aber kann diese allein auf geteilte
Intentionalitat zuriickgefiihrt werden? Ist Kooperation moglicherweise
zwar eine notwendige, aber keine hinreichende Bedingung?

Ich mochte hier nur auf zwei weitere Bedingungen aufmerksam ma-
chen. Die erste ist die menschliche Sprache. Wie fiir Husserl und die
Phianomenologen ist fiir Tomasello die Sprache zweitrangig; Koopera-
tion wird bereits durch gestische Kommunikation hervorgebracht, wie
in der oben dargestellten Urszene. Tomasello mochte sogar zeigen, dass
die Entwicklung einer ausdifferenzierten Sprache von kooperativer In-
tentionalitat abhdngig ist. Er richtet sich also sowohl gegen nativistische
Sprachtheorien wie gegen jeden Sprachfundamentalismus. Wenn man
nach einem Hauptgegner von Tomasello sucht, so ist es wohl Choms-
kys Generative Grammatik. Tomasellos inhaltsreiche Kritik von Steven

17 Krupenye u.a., Great Apes anticipate that other individuals will act accord-
ing to false beliefs (2016).
18 Vgl. Die Schimpansen-Steinzeit (2007).

145

hitps://dol.org/10.5771/9783845298900 - am 15.01.2026, 21:14:22. https://www.nllbra.com/de/agh - Open Access - I TEN


https://doi.org/10.5771/9783845298900
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

MICHAEL TOMASELLO UND DIE PHILOSOPHISCHE ANTHROPOLOGIE

Pinkers Language Instinct (1995) kann als Ausgangspunkt aller seiner
weiteren Bemithungen verstanden werden.” AufSerdem distanziert sich
Tomasello von Davidson und Brandom, die sprachunabhingiges Den-
ken fiir unmoglich halten (2014: 220). In seiner Kritik am linguistischen
Universalismus mag er richtig liegen; dennoch ldsst sich nicht bestrei-
ten, dass sprachliche Kommunikation die kulturelle Wissensreprodukti-
on, die soziale Integration und die Sozialisation in menschlichen Grup-
pen erheblich verbessert.

Mein anderer Hinweis richtet sich auf die soziale Struktur der friih-
menschlichen Gemeinschaften. Schimpansen und Bonobos leben in Hor-
den, deren Mitgliedschaft nicht stabil bleibt. Insbesondere die erwach-
senen Mannchen oder auch ganze Teilgruppen wechseln oft von der
einen zur anderen Horde. Wenn solche Fission-Fusion-Gruppen existie-
ren, wird der Genfluss zwischen den Horden nicht verhindert und die
Mechanismen der Gruppenselektion konnen nicht greifen. Das ist bei
frithmenschlichen Sozialverbanden offensichtlich anders. Fiir deren Sta-
bilitat ist aber neben den Zwingen der Nahrungssuche noch ein ande-
rer Umstand verantwortlich, nimlich die Familialisierung des Mannes,
das heifst die Einbindung der Viter in die Familienstrukturen. Wahrend
die kleinen Affen lange bei der Mutter bleiben, ist nicht erkennbar, dass
die Schimpansenviter fiir ihre Kinder eine besondere Rolle spielen. Hin-
gegen werden beim Menschen nicht nur die Viter, sondern auch andere
Hordenmitglieder in die kooperative Kinderbetreuung einbezogen (vgl.
2016: 72). Ich meine also, dass Hypothesen gepriift werden sollten, die
neben geteilter Intentionalitit auch Sprache und Sozialstruktur als wich-
tige Faktoren zur Entwicklung von Kooperation postulieren.

Schliefflich komme ich zum dritten Kritikpunkt: Tomasellos Anthro-
pologie scheint mir zu optimistisch zu sein, auch wenn er am Ende seines
letztes Buches diesen Einwand selbst zuriickweist (2016: 244f.). Zwar
wird er nicht iiberschwinglich, da er weder auf Altruismus noch auf
Mitgefiihl setzt, sondern auf Mutualismus und geteilte Intentionalitit.
Dennoch ist ein impliziter Rousseauismus gut erkennbar.>* Ausdriick-
lich bezeichnet Tomasello etwa Rousseau als »einsichtsreichsten aller
Gesellschaftstheoretiker« (2016: 102f.). Aber was ist mit Gewalt und
Krieg, Mord und Diebstahl, Sklaverei und Kindstotung, Diskriminierung
und Ausbeutung? Manche Beschreibungen, die Tomasello (wenn auch in
Form einer theoretischen Konstruktion) von frithen menschlichen Sozi-
alverbanden gibt, klingen geradezu sozialromantisch.

Hier musste man wiederum zwei Aspekte unterscheiden. Zum ei-
nen die negativen Eigenschaften des Menschen, die gleichsam neben-
her laufen, immer schon existieren und sich tiberall finden lassen. Schon

19 Tomasello, Language is not an instinct (1995).
20 Vgl. Thies, Was ist Rousseauismus? (2016).

146

hitps://dol.org/10.5771/9783845298900 - am 15.01.2026, 21:14:22. https://www.nllbra.com/de/agh - Open Access - I TEN


https://doi.org/10.5771/9783845298900
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

KRITIK AN TOMASELLO

Aristoteles nennt Rohheit, Disziplinlosigkeit und Lasterhaftigkeit; die
Christen sprechen vom Teuflischen, die Psychologen von Aggressivi-
tat, Freud postulierte einen Todestrieb. Interessanter als dies ewige Bose
ist zum anderen aber das Negative, das erst durch die von Tomasel-
lo beschriebenen Fortschritte moglich wird, gleichsam die Schattensei-
te des neuen Lichts. Frithjof Nungesser hat dies in seinem Beitrag zum
ZTS-Sonderband eindrucksvoll beschrieben.** Der entscheidende Punkt
ist: Je besser die Kooperation innerhalb der Gruppe (worauf auch immer
diese beruhen mag), desto grofSer die Abgrenzung, ja die Aggressivitat
gegenliber anderen Gruppen. Innen- und Auflenmoral fallen auseinan-
der. Die Wir-Intentionalitit ist eigentlich eine Wir/Sie-Intentionalitat.>*
Wenn das stimmt, miisste es zwischen Menschengruppen mehr Kriege
geben als zwischen Affenhorden.

Die Frage »Hobbes oder Rousseau?« scheint mir also weiterhin offen
zu sein. Dass man sie aber seit einigen Jahren auf hoherem Niveau stel-
len kann, ist in erster Linie Michael Tomasello zu verdanken.

21 Nungesser, Die intrinsische Sozialitdt riicksichtslosen Handelns (2016).
22 Kappelhoff, Wir/Sie-Intentionalitit und die Evolution der kulturellen Ni-
sche (2016), 64ff.

147

hitps://dol.org/10.5771/9783845298900 - am 15.01.2026, 21:14:22. https://www.nllbra.com/de/agh - Open Access - I TEN


https://doi.org/10.5771/9783845298900
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

Adornos Mimesis
Zur Funktion dieses Begriffs in seinem Werk

Die akademisch-philosophische Diskussion tiber das Denken von Theo-
dor W. Adorno ist seit mehreren Jahren abgeflaut. Denn zu den meisten
der Themen, die uns heute bewegen, kann er wenig beitragen. Der Suhr-
kamp-Verlag und das Adorno-Archiv haben durch ihre Politik der Mu-
sealisierung diese Entwicklung befordert. Aber Adorno ist auch selbst fiir
seine sinkende wissenschaftliche Relevanz verantwortlich. Denn aus the-
oriestrategischen, ja man kann sagen: aus ideologischen Griinden hat er
eine Reihe von Positionen, sogar ganze philosophische Disziplinen abge-
lehnt: Hermeneutik, Anthropologie, Ethik. Seine getreuen Anhianger be-
mithen sich, diese Verdikte zu beachten, und schreiben iiber Adorno fast
nur in den Begriffen Adornos. Umso mehr sind die Forschungsarbeiten
zu loben, die seine versteckten Beitrdage zu den verschmihten Disziplinen
rekonstruieren.* Ein weiteres Problem ergibt sich aus den hegelmarxisti-
schen und freudianischen Primissen Adornos, die in dieser Form heute
kaum noch zu vertreten sind. Im Folgenden mochte ich zeigen, dass ei-
ner seiner interessantesten Begriffe, Mimesis, ganz auf diesen Rahmen,
namlich eine totalisierende negative Gesellschaftstheorie und einen spe-
kulativen Naturalismus, zugeschnitten ist.*

1. Was ist Mimesis?

Leider gibt es zum Substantiv >Mimesis< kein entsprechendes Verb;
auf ein solches kann man jedoch schwerlich verzichten, da meist eine

1 Fur den Bereich der Ethik waren wegweisend Schweppenhauser, Ethik nach
Auschwitz (1993) und Wischke, Kritik der Ethik des Gehorsams (1993).

2 Die Schriften Adornos werden im laufenden Text durch Siglen angegeben,
und zwar in der Regel nach seinen Gesammelten Schriften (1971ff.), Ab-
kirzung TWA, mit Bandnummer und Seitenzahl. Eigene Siglen haben die
Hauptwerke Adornos:
® ND = Negative Dialektik (21967 = TWA VI);

o AT = Asthetische Theorie (posthum 1973 = TWA VII);

® MM = Minima Moralia (mit Nummer des jeweiligen Aphorismus, 1951 =
TWA IV);

e DAA = Dialektik der Aufklirung (1944/47, zitiert nach der besten Aus-
gabe im Rahmen der Gesammelten Schriften von Max Horkheimer, Bd. 5,
1987).

Auflerdem beziehe ich mich auf den Briefwechsel mit Walter Benjamin
(1994) und die Vorlesung »Probleme der Moralphilosophie« (1963/1996).

148

hitps://dol.org/10.5771/9783845298900 - am 15.01.2026, 21:14:22. https://www.nllbra.com/de/agh - Open Access - I TEN


https://doi.org/10.5771/9783845298900
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

WAS IST MIMESIS?

Verhaltensweise gemeint ist (>sich mimetisch verhalten), die auf einer
entsprechenden Fihigkeit beruht, dem mimetischen Vermogen. Meistens
benutzt man Ausdriicke wie snachahmen< oder >darstellen<. Ein Grenz-
fall von Mimesis ist es, wenn ein Mensch sich selbst darzustellen ver-
sucht, etwa seine innere Befindlichkeit anderen gegeniiber ausdriicken
mochte. Zum Zwecke einer besseren Ubersichtlichkeit kann man des-
halb unterscheiden:

e Mimesis in Bezug auf die objektive Welt (zum Beispiel Naturereignis-
se): Darstellung

e Mimesis in Bezug auf die soziale Welt (zum Beispiel andere Men-
schen): Nachahmung

e Mimesis in Bezug auf die subjektive Welt (zum Beispiel Gefiihle): Aus-
druck

Der Begriff der Mimesis ldsst sich weiter konkretisieren, wenn man einen
Blick in die Geschichte wirft. Zunichst spielt er eine wichtige Rolle in
der klassischen Asthetik.3 Platon bezieht ihn kritisch auf Dichtkunst und
Malerei; diese wirden nur die Erscheinungswelt nachahmen - im Gegen-
satz zum Denken, das es zu einer Teilhabe (methexis) an den Ideen brin-
ge. Bei Aristoteles taucht der Begriff >Mimesis«< fast nur in der »Poetik«
auf; Kunst sei Nachahmung der Natur, womit der Stagirit die schopferi-
sche Darstellung der immanenten Moglichkeiten einer teleologisch ver-
standenen Natur meint. Aristoteles sieht in den mimetischen Fahigkeiten,
die den Menschen angeboren seien, sogar eine spezifische Differenz zu
den tibrigen Lebewesen.* Ein zweiter Verwendungsbereich kommt Mit-
te des 19. Jahrhunderts hinzu: In der Biologie bezeichnet -Mimese« oder
>Mimikry« ein extremes Anpassungsverhalten von Tieren, bei dem diese
im Laufe der Evolution sich in Korpergestalt oder Verhaltensweisen ih-
rer Umwelt angeglichen haben. Bertihmte Beispiele sind Schmetterlinge,
die wie Hornissen aussehen, oder kleine Vogel, die wie Schlangen zischen
konnen. In seiner kritischen Aneignung des Darwinismus tibernimmt
Nietzsche diesen Begriff. Die Menschen, so schreibt er, setzen das tieri-
sche Anpassungsvermégen fort. »Ich verstehe unter Geist [...] die Vor-
sicht, die Geduld, die List, die Verstellung, die grosse Selbstbeherrschung
und Alles, was mimicry ist (zu letzterem gehort ein grosser Theil der so-
genannten Tugend).«s SchliefSlich wird >Nachahmung< am Ende des 19.

3 Vgl. Gebauer/Wulf, Mimesis (1992); der klassische Text aus der verglei-
chenden Literaturwissenschaft ist Auerbach, Mimesis (1946), fir die kunst-
padagogische Diskussion siehe Glas, Mimesis in aktuellen Kunstdidaktiken
(2017).

4  Aristoteles, Poetik, 1448b.

5 Nietzsche, KSA VI: Gotzen-Ddammerung, 121; Nietzsche, KSA III: Morgen-
rote, 36f.

149

hitps://dol.org/10.5771/9783845298900 - am 15.01.2026, 21:14:22. https://www.nllbra.com/de/agh - Open Access - I TEN


https://doi.org/10.5771/9783845298900
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

ADORNOS MIMESIS

Jahrhunderts zu einem Grundbegriff der Wissenschaften, die das Ver-
halten der Individuen in den modernen Massengesellschaften erklaren
mochten, nimlich der Soziologie und der Massenpsychologie. Sehr ein-
flussreich ist Gabriel Tarde mit seinem 1890 veroffentlichten Buch tiber
die Nachahmung (Les lois de I'imitation).® Auch die Psychoanalyse, vor
allem mit Freuds Schrift Massenpsychologie und Ich-Analyse (1921), ist
in diesem Zusammenhang zu erwihnen.

Zum Aufgreifen der Kategorie -Mimesis< wird Adorno durch Walter
Benjamin inspiriert. Dessen kurzer, 1933 geschriebener und nicht verof-
fentlichter Aufsatz Uber das mimetische Vermdgen beginnt mit Sitzen,
die Adornos Konzeption sehr nahe kommen:

»Die Natur erzeugt Ahnlichkeiten. Man braucht nur an die Mimikry zu
denken. Die hochste Fihigkeit im Produzieren von Ahnlichkeiten aber hat
der Mensch. Die Gabe, Ahnlichkeiten zu sehen, die er besitzt, ist nichts als
ein Rudiment des ehemals gewaltigen Zwanges, dhnlich zu werden und
sich zu verhalten. Vielleicht besitzt er keine hohere Funktion, die nicht ent-
scheidend durch mimetisches Vermogen mitbedingt ist.«”

Es handele sich, so Benjamin weiter, um ein phylogenetisch frithes Ver-
mogen der Wahrnehmung und Stiftung unsinnlicher Ahnlichkeiten, das
sich noch im Spielen von Kindern zeige, etwa wenn diese Windmiihlen
darstellen. Adorno konnte sich Benjamins Gedanken aber erst dann pro-
duktiv aneignen, als er entsprechende empirische Indizien gefunden zu
haben meinte: namlich bei dem franzosischen Soziologen Roger Caillois,
der sich, wie viele Vertreter der Durkheim-Schule, intensiv mit Ethnolo-
gie und dariiber hinaus mit Biologie beschiftigte. Benjamin selbst hatte
Mitte der dreifSiger Jahre in Paris Kontakt mit Caillois, der zum Kreis
um Bataille gehorte.®

Der Ausdruck »le mimétisme« wird in der »Dialektik der Aufkla-
rung« eingefiihrt mit dem Hinweis auf Caillois’ Buch Le Mythe et
I’'Homme von 1938 (DdA 259). Seine Schrift La Mante religieuse. Re-
cherche sur la nature et la signification du mythe (1937) hatte Adorno
in der Zeitschrift fiir Sozialforschung rezensiert. Der Titel La Mante re-
ligieuse bezieht sich auf eine stideuropaische Fangheuschrecke, die Got-
tesanbeterin, deren auffilligste Verhaltensweise ist, dass die Weibchen
die Minnchen wihrend oder unmittelbar nach der Begattung verspei-
sen. »Fir Caillois ist der Mensch ein Wesen, das dem Ritual der Gottes-
anbeterin gewissermafSen gerade nur entronnen ist« (TWA 20.1: 229).

6  Vgl. Borch/Staheli (Hg.), Soziologie der Nachahmung und des Begehrens
(2009), bes. 258ff.

7 Benjamin, II: Uber das mimetische Vermégen (1933), 204—213, hier 204; zu
Benjamin siehe jetzt Raulet, Mimesis (2016).

8  Vgl. Moebius, Die Zauberlebrlinge (2006), 362ff., 370ff.

150

hitps://dol.org/10.5771/9783845298900 - am 15.01.2026, 21:14:22. https://www.nllbra.com/de/agh - Open Access - I TEN


https://doi.org/10.5771/9783845298900
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

DER EINFUHRUNGSKONTEXT DES MIMESIS-BEGRIFFS

Vergleichbare biologische Urerfahrungen, so wird geschlossen, beherr-
schen immer noch die Vorstellungswelt der Menschen. Adornos Urteil
bleibt aber gespalten: Einerseits lobt er Caillois’ Studie als den materi-
alistischen Versuch, »psychologische Tendenzen nicht auf das BewufSt-
seinsleben des autonomen Individuums, sondern auf reale somatische
Tatbestande zurtickzufithren« (TWA 20.1: 230). Andererseits findet sich
bei Caillois eine »kryptofascistische Naturglaubigkeit« (Brief an Ben-
jamin 22.9.1937). Im Januar 1939 diskutiert Adorno mit Horkheimer
uber Caillois.® In diesen Gespriachen entstanden die Grundlinien der Di-
alektik der Aufklirung.

2. Der Einfiihrungskontext des Mimesis-Begriffs

Das Mimesis-Konzept steht in einem gesellschaftstheoretischen Rahmen,
ndmlich der aus der Marx'schen Kapitalismuskritik entwickelten Theo-
rie der totalen Gesellschaft. Mit dieser wollen Horkheimer und Adorno
sakulare Tendenzen auf den Begriff bringen, die sich sowohl im stalinis-
tischen Sowjet-Russland und im nationalsozialistischen Deutschland als
auch in westlichen Gesellschaften wie den USA abzeichneten. In allen
Systemen, so legten es um 1940 Pollocks 6konomische Analysen nahe,
setze sich die Planwirtschaft durch, also die politische Steuerung der
okonomischen Sphire. Dadurch wird der alte Begriff der Herrschaft wie-
der aktuell. Uberall spielen der technische Fortschritt und die Massen-
medien mit ihren Scheinwelten eine besonders wichtige Rolle. Anschei-
nend konnten, so wird (falschlicherweise) gefolgert, Wirtschaftskrisen
und Klassenkdmpfe auf diese Weise iberwunden werden.

Um 1930 hatte Horkheimer eine planwirtschaftliche Ordnung auf
der Grundlage weitgehender Naturbeherrschung noch als Verwirkli-
chung der Vernunft angesehen. Diese Vision scheint sich um 1940 zu
realisieren, aber mit umgekehrten Vorzeichen: Jetzt habe »Vernunft sel-
ber als Unvernunft sich enthiillt«.’ Diese Umkehrung wirkt sich insbe-
sondere auf den Begriff der Arbeit aus. Bei Marx hat dieser einen Dop-
pelcharakter. Einerseits wird der Begriff normativ verwendet; Arbeit ist
die Selbstverwirklichung des Menschen, die produktive Betatigung un-
serer Wesenskrafte. Andererseits ist die entfremdete Arbeit in der kapi-
talistischen Gesellschaft der Gegenstand der Kritik, ein Tiefpunkt der
menschlichen Selbsterniedrigung. In der Kritik der politischen Okono-
mie mochte Marx diesen Grundgedanken ohne anthropologische und
geschichtsphilosophische Pramissen reformulieren: Der Doppelcharak-
ter zeigt sich in der Aufspaltung in »konkrete« und »abstrakte« Arbeit.

9  Vgl. Horkheimer, XII: 458-461.
10 Horkheimer, Vi Vernunft und Selbsterbaltung (1942), 348.

I51

hitps://dol.org/10.5771/9783845298900 - am 15.01.2026, 21:14:22. https://www.nllbra.com/de/agh - Open Access - I TEN


https://doi.org/10.5771/9783845298900
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

ADORNOS MIMESIS

An dieser Rolle des Begriffs der Arbeit wollen Horkheimer und Ador-
no um 1940 nicht mehr festhalten: Als Grundlage eines prinzipiell fal-
schen Naturverhiltnisses wird Arbeit durchgingig negativ bewertet; sie
sei die Verkorperung »instrumenteller Vernunft«. Die stheoriebautech-
nische« Funktion des Arbeitsbegriffes ibernimmt eine andere Kategorie,
eben der Begriff der Mimesis. Sowohl die negativen als auch die posi-
tiven Momente der totalen Gesellschaft sollen sich auf diese Weise be-
greifen lassen. Sowohl unsere Verankerung in einer dunklen Vergangen-
heit als auch der Blick in eine ideale Zukunft konnen so erhellt werden.

Noch in anderer Hinsicht hat der Begriff der Mimesis einen Doppel-
charakter, der wiederum auf Hegel zuriickgefithrt werden kann. Die-
ser hatte namlich die Bildungsgeschichte der Menschheit mit derjeni-
gen des Individuums parallelisiert.’* Dementsprechend lasse sich mit der
Mimesis-Theorie sowohl die Phylogenese als auch die Ontogenese des
Menschen erfassen. Wihrend in der phylogenetischen Dimension die
Marx’sche Geschichtsphilosophie erweitert wird, ist es in der ontogene-
tischen die Freud'sche Psychoanalyse. Horkheimer schreibt: »Der kultu-
relle Fortschritt insgesamt wie auch die individuelle Erziehung ... besteht
weitgehend darin, daf$ mimetische in rationale Verhaltensweisen tiber-
fuhrt werden.«™ Bei kleinen Kindern ist, wie schon Benjamin bemerk-
te, die Mimesis noch vorhanden; bevor sie mit einem Tabu belegt wird,
ist sie das wichtigste Medium des Lernens (vgl. TWA 8: 75). Adorno be-
hauptet, dass im Individuum »Urgeschichte tiberlebt. Es fangt in aller
Regel immer wieder von vorn an.« (AT 172)

Allerdings darf man solche Ausfithrungen nicht wortlich nehmen. Auf
den ersten Blick liest sich die Dialektik der Aufklirung so, als woll-
ten Horkheimer und Adorno tatsichlich die Geschichte der abendlin-
dischen Zivilisation rekonstruieren. Dann wiren ihre Aussagen nicht
nur einer Fiille von empirischen Einwidnden ausgesetzt, das ganze Un-
ternehmen wiirde in den Verdacht philosophischen GrofSenwahns gera-
ten. Wichtige Theoriestiicke bekommen »etwas Marchenhaftes«'3, sie
werden zu einem »Sozialmythos«™ oder einer Neufassung der Erbsiin-
denlehre. Entsprechende Vorbehalte wiren auch gegeniiber dem empiri-
schen Gehalt der ontogenetischen Dimension der Konzeption geltend zu
machen. Adorno verteidigt sich mit einer philosophiehistorischen Ana-
logie (ND 315):

Diese von Adorno selbst vorgenommene Parallele zu den frithneu-
zeitlichen Vertragstheorien kann uns als Leitfaden der folgenden Re-
konstruktion dienen: In den Vertragstheorien wird bekanntlich ein

11 Hegel, Il: Phinomenologie des Geistes (1807), 32.

12 Horkheimer, VI: Zur Kritik der instrumentellen Vernunft (1944/47), 125.
13 Wiggershaus, Adorno (1987), 41.

14 Schnidelbach, Zur Rehabilitierung des animal rationale (1992), 23 5ff.

152

hitps://dol.org/10.5771/9783845298900 - am 15.01.2026, 21:14:22. https://www.nllbra.com/de/agh - Open Access - I TEN


https://doi.org/10.5771/9783845298900
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

DIE URFORMEN DER MIMESIS

Naturzustand entworfen, jedoch nicht als historische Erziahlung oder
Geschichtsphilosophie. Vielmehr erfiillen diese Konstruktionen als Ge-
dankenexperimente einen dhnlichen Zweck wie die Experimente in den
Naturwissenschaften; sie dienen der Uberpriifung von Hypothesen an
einem abstrakten Modell, etwa bei Hobbes der Legitimation eines abso-
lutistischen Staates oder bei Rousseau zur Kritik an der zeitgenossischen
Gesellschaft. Adorno verfolgt zwei argumentative Intentionen: Er moch-
te sowohl die Ursachen des gegenwirtigen Unbheils als auch die objekti-
ve Moglichkeit einer anderen Welt aufzeigen.

Das eigentliche Gedankenexperiment besteht aus zwei Teilen, der Ver-
suchsanordnung und den sich daraus ergebenden Konsequenzen.'s Die
Versuchsanordnung ist der Naturzustand; in ihn werden anthropolo-
gische Pramissen eingespeist, bekanntlich unterschiedliche bei den ver-
schiedenen frithneuzeitlichen Denkern. Adorno fiihrt an dieser Stelle den
Begriff der Mimesis ein. Aus dieser Ursituation ergeben sich bestimm-
te Szenarien, hypothetische Abliufe, die Adorno als »Urgeschichte« be-
zeichnet. Auch in dieser Hinsicht war Benjamin seinem jingeren Freund
vorangegangen, allerdings meinte er die »Urgeschichte der Moderne« an
den Pariser Passagen des 19. Jahrhunderts ablesen zu konnen. Um 1940
wird Adorno und Horkheimer jedoch klar, dass es nicht um eine Krise
der burgerlichen Gesellschaft geht, sondern um eine der abendldndischen
Zivilisation. Deshalb ist nicht mehr die kapitalistische Produktionswei-
se das erkliarungsbediirftige Phanomen, sondern das menschliche Natur-
verhiltnis. Dass Phasen der (fiktiven) Urgeschichte mit Epochen der (re-
alen) Menschheitsgeschichte Ahnlichkeiten aufweisen, muss als Zufall
deklariert werden. Historische Einwidnde kénnen gegen die Urgeschich-
te nicht vorgebracht werden. Sicher hat die »Dialektik der Aufklarung«
auch einen geschichtsphilosophischen Gehalt; aber mich interessiert hier
in erster Linie die versteckte Anthropologie.

3. Die Urformen der Mimesis

In seiner spekulativen Erzdhlung unterscheidet Adorno zwei Phasen, den
Naturzustand und den urgeschichtlichen Zustand. Als Naturzustand
postuliert er eine Ausgangssituation, in der Mensch und Natur nicht zu
trennen sind. Es handelt sich nicht um eine Einheit, denn eine solche setzt
logisch Verschiedenheit voraus. Vielmehr ist es ein Zustand der Unge-
schiedenheit, in dem Mensch und Natur unentwirrbar verflochten sind.
Adorno warnt energisch davor, diese Situation romantisch zu verherrli-
chen: Es war der Zustand des Grauens, in dem die Menschen sich noch
nicht aus dem »Schrecken des blinden Naturzusammenhangs« erhoben

15 Vgl. Hoffe, Politische Gerechtigkeit (1989), 294ff. u. 342ff.

153

hitps://dol.org/10.5771/9783845298900 - am 15.01.2026, 21:14:22. https://www.nllbra.com/de/agh - Open Access - I TEN


https://doi.org/10.5771/9783845298900
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

ADORNOS MIMESIS

hatten (TWA 10.2: 743), »dumpf und zwangvoll zugleich« (TWA 6:
453). Insofern kann man sagen, dass es richtig war, den Naturzustand
zu verlassen. Nur weil das neue Zeitalter ebenso entsetzlich ist wie das
alte, erscheint dieses oft in milderem Lichte.

Es folgt der urgeschichtliche Zustand, aus dem sich Adornos anthro-
pologische Pramissen ablesen lassen. Die »biologische Urgeschichte« der
Menschheit (DdA 210) beginnt mit dem Auseinanderfallen der prima-
ren Ungeschiedenheit. Die Menschen zerreifSen den »fluktuierenden Zu-
sammenhang mit der Natur« (DdA 75). Dazu kommt es, wenn die Men-
schen sich ihrer Differenz zur Umwelt bewusst werden, wenn sie innere
und duflere Wahrnehmung zu separieren gelernt haben. Das geschieht
durch Reflexion. Deren Ergebnis ist die so erzeugte Differenz: Es gibt
einen Unterschied zwischen mir und dem Anderen. Dann beginnt das
»neue Grauen, das der Trennung« (TWA 10.2: 743).

Denn das Bewusstsein der Eigenstindigkeit 16st zunichst nur das
blanke Entsetzen aus. Am Anfang war der Schrecken! So konnte es in
Adornos spekulativer Erzidhlung heifSen. Die Menschen fiihlen sich be-
droht und ohnmaichtig. Das dominierende Gefiihl ist Angst. Die ganze
Theorie des Individuums, so sagt Horkheimer einmal zu Adorno, sei ein-
zubetten in eine »Geschichtsphilosophie der Angst«.*¢ Auf der phyloge-
netischen Ebene ist es die Furcht vor der Natur, die die Menschen jetzt
uberhaupt erst als Anderes wahrnehmen. Auf der ontogenetischen Ebe-
ne ist es die Furcht vor den Eltern; der Freudianer Adorno denkt wohl
vor allem an die Kastrationsangst. Die Angst setzt, psychoanalytisch ge-
sprochen, Abwehrmechanismen in Gang.

An dieser Stelle wird der Begriff der Mimesis eingefiihrt. Der mime-
tische Impuls des Menschen richtet sich auf die Uberwindung der Tren-
nung. Das Ziel dieser »in die biologische Schicht zuriickreichende(n)«
Verhaltensweise (AT 487) sei die Herstellung der Finheit mit dem Ande-
ren. Um dies zu erreichen, scheint es prinzipiell zwei Moglichkeiten zu
geben: Entweder die Menschen machen sich der Natur gleich — oder die
Menschen machen die Natur sich gleich. Wie wir sehen werden, fihren
beide Wege ins Verderben.

Der erste Weg ist die Anpassung des Menschen an die Natur. Man un-
terwirft sich dem, was Schrecken auslost und was machtiger erscheint
als man selbst. Dabei konnen sich die Menschen zunidchst nur ihres ei-
genen Korpers bedienen, in zwei mimetischen Verhaltensweisen. Die eine
Variante ist der Totstellreflex. Unwillkiirlich, wie nach dem Reiz-Reak-
tions-Schema, kommt es zu dieser Verhaltensweise: Bei Zeichen hochs-
ter Gefahr fiigen sich die einzelnen Organe nicht mehr unserem Willen,
die Glieder erstarren. Vor Schreck steht das Herz still. Es handelt sich
um eine Art Selbstausloschung, um eine (wie Adorno sagt) Mimesis ans

16 Horkheimer, XII: 456 (Diskussionsbemerkung vom 19.1.1939).

154

hitps://dol.org/10.5771/9783845298900 - am 15.01.2026, 21:14:22. https://www.nllbra.com/de/agh - Open Access - I TEN


https://doi.org/10.5771/9783845298900
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

DIE URFORMEN DER MIMESIS

Tote. Der entsprechende psychoanalytische Abwehrmechanismus ist die
Identifikation mit dem Angreifer. Bei der zweiten Variante gleicht man
sich nicht dem Toten an, sondern tarnt sich durch Nachahmung der le-
bendigen Natur. Der entsprechende Abwehrmechanismus ist die Regres-
sion, die Riickkehr in den gerade iberwundenen Zustand und zu primi-
tiveren Verhaltensweisen. Zudem meinen die Menschen etwas opfern zu
miissen, das einzige, was sie besitzen, ihre gerade errungene Eigenstin-
digkeit. »Escape from Freedom« (in der deutschen Fassung »Furcht vor
der Freiheit«) nannte dies Erich Fromm.

Beide Verhaltensweisen funktionieren noch heute; allerdings beziehen
sie sich nicht mehr auf die erste Natur, sondern primar auf die zweite Na-
tur, auf die verselbstindigten gesellschaftlichen Strukturen. Bei der ers-
ten Variante versucht man moglichst vollstandig abzutauchen, sich un-
sichtbar zu machen, etwa in der Privatsphire; bei der zweiten Variante
verhalt man sich konsequent konformistisch, durch Anpassung an die
vermeintliche Mehrheit.

Der zweite Weg ist nicht so einfach zu gehen, denn die Aufgabe be-
steht hier darin, die Natur zu unterwerfen. Dies geschieht durch Arbeit.
Am Anfang stehen magische Praktiken, bei denen der Schamane oder
Zauberer der Natur etwas vormacht, was diese nachmachen soll. Man
will Ahnliches durch Ahnliches erreichen. Erfolg hat man jedoch erst,
wenn es gelingt, technische Mittel zur Naturiiberlistung zu konstruie-
ren. Adorno und Horkheimer sehen einen Entwicklungspfad vom magi-
schen Zeitalter iiber das mythische und das metaphysische bis zur Epo-
che der gesellschaftlichen Arbeit in der Gegenwart (DdA 210). So wie
bei Marx (in den Friihschriften) die industrielle Lohnarbeit die entfrem-
dete Gestalt der Arbeit darstellt, ist bei Adorno die Arbeit insgesamt,
gleichgesetzt mit dem Streben nach Naturbeherrschung, eine entfrem-
dete Form der Mimesis.

Voraussetzung dafiir ist, dass die Menschen ihre unwillkiirliche Re-
aktionsformen, vor allem das Geftihl der Angst und den mimetischen
Impuls, in den Griff bekommen. Naturbeherrschung setzt Selbstbeberr-
schung voraus, die Beherrschung der eigenen inneren Natur. Um sich ge-
gen die eigene Leiblichkeit abzuschotten, werden die mimetischen Im-
pulse unterdrickt und verpont. Das nennt Adorno das mimetische Tabu,
das sich seit Urzeiten hilt. Wo sich etwas von den ursprunglichen mime-
tischen Verhaltensweisen findet, wirkt es anstofig und fremd. Die Men-
schen machen sich hart, man darf seine Affekte nicht zeigen und muss
seine leiblichen Regungen kontrollieren; in der Ontogenese ist beispiels-
weise das Weinen dem mimetischen Tabu unterworfen. Nur so gelingt es
den Menschen, sich riickfallsicher aus der Natur herauszuarbeiten. Der
zugrunde liegende Abwehrmechanismus ist die Verdrangung. Der Pro-
totyp eines Vertreters dieses Weges ist Odysseus: Einerseits kann er die
Mimesis bewusst einsetzen, als listige Verstellung; andererseits hat er die

155

hitps://dol.org/10.5771/9783845298900 - am 15.01.2026, 21:14:22. https://www.nllbra.com/de/agh - Open Access - I TEN


https://doi.org/10.5771/9783845298900
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

ADORNOS MIMESIS

mimetischen Sehnsiichte, den Drang nach Verschmelzung, zum Zwecke
der Selbsterhaltung »gefesselt«.

In diesem Zusammenhang ist ein weiterer Abwehrmechanismus wich-
tig: Die abgespaltenen Emotionen und Impulse, die der Mensch nicht
zulassen kann, werden nach aufSen projiziert. Dann braucht man nichts
Eigenes, sondern kann das Andere (oder den Anderen) opfern. Deshalb
steht am Ende dieses Weges die Vernichtung des Anderen, zum einen in
der Gestalt der Zerstorung der Natur, zum anderen in der Ermordung
der Fremden, prototypisch in der Vernichtung der europdischen Juden
durch die Nazis wahrend des Zweiten Weltkriegs.

Damit ist der erste argumentative Zweck des Gedankenexperiments
der Urgeschichte erfillt. Adorno kann hervorstechende Phianomene der
totalen Gesellschaften (die vollstindige Anpassung der Individuen, Na-
turbeherrschung und Antisemitismus) aus der Mimesis-Konzeption »ab-
leiten<. Es bleibt die zweite Intention, die Hoffnung auf eine andere Welt
aufrechtzuerhalten, die Utopie der Versohnung zu begriinden.

Dies lasst sich ebenfalls mit dem Mimesis-Begriff erreichen. Eine wei-
tere Moglichkeit besteht namlich darin, das Ur-Gefiihl der Angst, die
Ur-Erfahrung des Schreckens, zum Ausdruck zu bringen — das ist der Ur-
sprung der Kunst. Kunst ist, nach Adornos Ansicht, immer Ausdruck von
Leiden: »Freude hat gegen allen Ausdruck sprode sich gezeigt, vielleicht
weil noch gar keine ist, und Seligkeit wire ausdruckslos.« (AT 169) Im
Naturzustand »waren die Menschen vielleicht ausdruckslos wie die Tie-
re, die nicht lachen und weinen« (AT 486). Denn in der Ungeschieden-
heit kann man keine Erfahrungen machen. Ausdruck gibt es erst, wenn
sich Differenzen gebildet haben, also im urgeschichtlichen Zustand. Die
ersten Erfahrungen, etwa der Schrecken angesichts gewaltiger Naturer-
scheinungen, 16sen unmittelbar korperliche Reaktionen aus. Das asthe-
tische Verhalten ist deshalb urspriinglich »die Fahigkeit, irgend zu er-
schauern, so als wire Ginsehaut das erste dsthetische Bild« (AT 489).
Mimesis ist zwar mit einem Tabu belegt, aber die Kunst bildet eine » Zu-
flucht des mimetischen Verhaltens« (AT 86). Der zugrunde liegende Ab-
wehrmechanismus ist die Sublimierung.

So kann Adorno auch den Wahrheitsanspruch der Kunst begriinden.
Da die Mimesis aus Zeiten vor der Entstehung des Individuums stammt,
handelt es sich um ein universales Potential. Die Kiinstler sind die »Statt-
halter des gesellschaftlichen Gesamtsubjekts« (TWA 11: 126), aber nicht
weil sie Genies sind oder Agenten objektiver Tendenzen, sondern weil
sie allgemein-menschliche Potentiale der Mimesis zum Ausdruck brin-
gen.”” Das Wahrheitsmoment der Kunstwerke liegt nicht in individu-
ellen Botschaften, im Ausdruck subjektiver Befindlichkeiten, »sondern

17 Friichtl, Mimesis (1986), 89—94.

156

hitps://dol.org/10.5771/9783845298900 - am 15.01.2026, 21:14:22. https://www.nllbra.com/de/agh - Open Access - I TEN


https://doi.org/10.5771/9783845298900
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

SPEKULATIVER NATURALISMUS

wo sie von der Urgeschichte der Subjektivitit, der von Beseelung erzit-
tern« (AT 172).

Die Kunst ist nicht das einzige Reservat der Mimesis. Auch moralische
Regungen sind mimetische Restbestande.™ Diese zeigen sich dariiber hi-
naus in der »ansteckende(n) Gestik der von der Zivilisation unterdriick-
ten Unmittelbarkeit: Berithren, Anschmiegen, Beschwichtigen, Zureden «
(DdA 211f.). Zudem wiren Gliick und Liebe in dieser Welt vollends un-
moglich, wenn es keine mimetischen Impulse mehr geben wiirde. Jedes
Gliick zehrt von der menschlichen Urgeschichte (DdA 87f.). Jede Liebe
ist, wenn auch nur im Kleinen, die Uberwindung einer Spaltung. Und
Menschen, die lieben konnen, sehen auch die ganze Welt anders: »Lie-
be ist die Fahigkeit, Ahnliches an Unihnlichem wahrzunehmen.« (MM
§ 122, vgl. ebd. § 99)™ Allerdings bestehe die Gefahr, so Adornos pessi-
mistische Zeitdiagnose, dass die mimetischen Restbestinde immer wei-
ter zuriickgedrangt werden.

4. Spekulativer Naturalismus

Gibt es noch eine vierte Moglichkeit? Die Unterwerfung des Eigenen un-
ter das Andere ist die falsche Versohnung, die Unterwerfung des Anderen
unter das Eigene ist die erpresste Versohnung. Weder Adaptation noch
Assimilation ist der richtige Weg. Besser ist der dritte Weg, denn Kunst-
werke antizipieren nicht einen Zustand diesseits, sondern »jenseits der
Spaltung zwischen dem einzelnen und den anderen.« (AT 198). Aber sie
stehen tiber der Praxis und sind deshalb blof§ das Symbol der Versoh-
nung (so wie in Kants »Kritik der Urteilskraft« die Schonheit das Sym-
bol des Moralischen ist). Die Versohnung selbst kann nur die Verwirkli-
chung einer neuen Einbeit sein, in der das Selbst und das Andere, Subjekt
und Objekt bestehen bleiben, aber doch miteinander vermittelt. Utopie
ist die Versohnung von Mensch und Natur in einem »Miteinander des
Verschiedenen« (ND 153).

Dieses Miteinander lisst sich noch durch einen anderen Begriff um-
schreiben: objektive Kommunikation. Eine von Adorno kurz vor seinem
Tode niedergeschriebene Notiz lautet: »die Kommunikation zwischen
allem was ist, die Objektivitdt der Mimesis. Hochst wichtig, ausfuh-
ren.«* Richtet sich Adorno implizit gegen die Kommunikationstheo-
rie von Habermas, die dieser damals gerade entwickelte? Aus dem Jahr

18 Vgl. Thies, Die Krise des Individuums (1997), 206—210.

19 Ganz dhnlich hatte Novalis geschrieben: »Was man liebt, findet man tiber-
all, und sieht iiberall Ahnlichkeiten. Je grofer die Liebe, desto weiter und
mannigfaltiger diese dhnliche Welt.« (Glauben und Liebe, Vorrede, 1798)

20 Zit. nach Friichtl, Mimesis (1986), 278.

157

hitps://dol.org/10.5771/9783845298900 - am 15.01.2026, 21:14:22. https://www.nllbra.com/de/agh - Open Access - I TEN


https://doi.org/10.5771/9783845298900
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

ADORNOS MIMESIS

1969 stammt auch folgende AufSerung Adornos: Der gegenwirtige Be-
griff der Kommunikation (Habermas?) »ist so schmahlich, weil er das
Beste, das Potential des Einverstiandnisses zwischen Subjekten nach den
Erfordernissen subjektiver Vernunft verrat« (TWA r1o0.2: 743). Unser mi-
metisches Vermogen ist die Grundlage nicht nur der intersubjektiven
Kommunikation, sondern einer objektiven Harmonie mit allem Seien-
den, auch der Natur. Das ist zumindest die Perspektive, innerhalb derer
Versohnung zu denken ist.

Wenn Adorno allein der Mimesis vertrauen wiirde, konnte man ihn als
Romantiker bezeichnen. Aber er weifs, dass ohne Korrektiv die Gefahr
der Regression besteht. Das gilt schon fiir den Bereich der Kunst; bedeu-
tende Kunstwerke gelingen nicht allein auf dem Boden der Mimesis. Die
notwendige zusitzliche Fihigkeit bezeichnet Adorno als Konstruktion.
Bei herausragenden Kiinstlern der Moderne (Adorno nennt Schonberg,
Klee und Picasso) »finden das expressiv mimetische Moment und das
konstruktive sich in gleicher Intensitit, und zwar nicht in der schlech-
ten Mitte des Ubergangs sondern nach den Extremen hin« (AT 381).
In der Kunst der Weimarer Republik, durch die Adorno gepragt wur-
de, steht der Expressionismus fur das mimetische und die Sachlichkeit
fiir das konstruktive Moment. Entsprechendes gilt fiir die Philosophie.
Die komplementire Fahigkeit ist hier die Reflexion — also genau das,
was den Riss zwischen Natur und Mensch verursacht hat. Denn Ahnli-
ches kann nur durch Ahnliches geheilt werden. Deshalb zitiert Adorno
gern aus Wagners »Parsifal«: »[...] die Wunde schliefSt / der Speer nur,
der sie schlug.« (vgl. TWA 5: 313, AT 202). Eine Philosophie, in der das
mimetische und das reflexive Moment gleichermaflen zur Geltung ka-
men, wire eine Art kritischer Erinnerung, das Eingedenken der Natur
im Subjekt. Dartiber hinaus sollten auch Kunst und Philosophie in inter-
ner Verbindung stehen. Die Richtung geben die mimetischen Impulse an,
also das Streben nach einer Uberwindung der Widerspriiche. Aber Kunst
ist Schein und Philosophie blofd Theorie; der Weg zur Versohnung selbst
wire hingegen Sache einer Praxis, die sich in der Welt, wie sie nun ein-
mal beschaffen ist, nicht (mehr) verwirklichen lisst. Kunst und Philoso-
phie konnen blof$ an die objektive Moglichkeit der Versohnung erinnern.

Letztlich vertritt Adorno, so kann man diese Uberlegungen auf den
Begriff bringen, einen spekulativen Naturalismus. Dieser stellt die Um-
kehrung von Hegels spekulativem Idealismus dar, ankniipfend an die be-
ruhmtesten Hegel-Kritiker, an den jungen Marx der »Pariser Manuskrip-
te« und an Schelling. Der marxistische Schelling — das ist Adorno. Der
spekulative Grundgedanke lautet, dass nicht die Natur die Entauflerung
der Idee ist, sondern vielmehr die Idee (der Geist) die Entduflerung der
Natur. Urspringlich war nur Natur; aus dieser entsprang der Mensch,
der selbst Natur ist (natura naturata), aber schopferische Natur (natura
naturans). SchliefSlich findet die Versohnung von Natur und Geist nicht

158

hitps://dol.org/10.5771/9783845298900 - am 15.01.2026, 21:14:22. https://www.nllbra.com/de/agh - Open Access - I TEN


https://doi.org/10.5771/9783845298900
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

AUSBLICK

im Geist statt (wie bei Hegel), sondern in der Natur. Am Ende eines Es-
says tiber Holderlin schreibt Adorno (TWA 11: 490):

Adornos Hoffnungen richten sich offensichtlich auf eine neue Natur,
eine nova natura oder »Ubernatur« (ND 285, TWA 11: 568 u.6.). In ei-
ner Vorlesung spekuliert er iiber »eine entfernte Absicht der Natur, [...]
mit dem Reich der Freiheit« zu koinzidieren (1963: 135). Das wird be-
sonders deutlich in seinen Uberlegungen zum Naturschonen, der » Chiff-
re des noch nicht Seienden« (AT 115). Eine »zweite Technik« oder »Al-
lianztechnik «, wie Benjamin*' beziehungsweise Bloch sagen wiirden*?,
konnte der Natur »beistehen und auf der armen Erde ihr zu dem verhel-
fen, wohin sie vielleicht mochte« (AT 107). Natur ist bei Adorno dasje-
nige, was bisher keiner kennt.

Wie lautet Adornos Losungswort? Er pragte es einmal, um die Kom-
positionstechnik von Arnold Schonberg zu charakterisieren: » Vorwirts
zur Natur!« (TWA 17: 202) Dieser Weg ist allerdings auf unabsehbare
Zeit versperrt.

5. Ausblick

Es sollte deutlich geworden sein, von wie vielen problematischen Pri-
missen das Mimesis-Konzept Adornos abhingt. Dabei handelt es sich
unbestreitbar um einen seiner zentralen Begriffe. Wenn man, wofir
wobhl vieles spricht, weder den spekulativen Naturalismus noch die ge-
sellschaftstheoretische Zeitdiagnose tibernehmen mochte, stellt sich die
Frage, was von der Mimesis-Konzeption bleibt. An dieser Stelle kann
ich nur andeuten, dass ich dessen Weiterentwicklung fiir wichtig halte.
Allerdings miisste man es in kleinere Theoriestiicke zerlegen. Die phylo-
genetische und die ontogenetische Dimension wiren ebenso getrennt zu
behandeln wie die verschiedenen Weltbeziige, also Darstellung, (soziale)
Nachahmung und die expressiv-dsthetische Mimesis. Auf der theoreti-
schen Ebene finden sich dann verschiedene Ankniipfungspunkte bei den
Autoren der deutschen Philosophischen Anthropologie. Man denke an
Schelers ausfiihrliche Beschiftigung mit dem Phianomen der Sympathie,
an Plessners Uberlegungen zur interindividuellen Nachahmung und an
Gehlens Theorie des rituell-darstellenden Handelns.>* Wichtiger als wei-
tere geistesgeschichtliche und theoretische Studien sind aber empirische

21 Benjamin, VIL1: Das Kunstwerk im Zeitalter seiner technischen Reprodu-
zierbarkeit, Zweite Fassung (1935/36), 350-384, hier 359f. u. 368.

22 Bloch, Das Prinzip Hoffnung (1959), 802—-807.

23 Scheler, VII: Wesen und Formen der Sympathie (1913,21922); Plessner, VII:
Zur Anthropologie der Nachabmung (1948); Gehlen, Urmensch und Spat-
kultur (1956), 54-59, 145-156 u.0.

159

hitps://dol.org/10.5771/9783845298900 - am 15.01.2026, 21:14:22. https://www.nllbra.com/de/agh - Open Access - I TEN


https://doi.org/10.5771/9783845298900
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

ADORNOS MIMESIS

Untersuchungen, etwa zur Mimikry bei den grofen Affen, zum Nach-
ahmungsverhalten von Kindern und den Phinomenen konformistischen
Handelns. Die Einstellung gegeniiber der Mimesis-Konzeption Adornos
miisste der gleichen, die dieser gegeniiber der klassischen Philosophie
hegte: Verteidigen lasst sie sich nicht, bestenfalls kann man einiges retten.

160

hitps://dol.org/10.5771/9783845298900 - am 15.01.2026, 21:14:22. https://www.nllbra.com/de/agh - Open Access - I TEN


https://doi.org/10.5771/9783845298900
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

Frankfurter Schule und
Philosophische Anthropologie
— Ist eine Kernfusion moglich?

Das Verhaltnis der deutschen Philosophischen Anthropologie zur kriti-
schen Gesellschaftstheorie der Frankfurter Schule ist ein viel zu grofSes
Thema, um es hier abzuhandeln.” Es bedurfte einer umfangreichen Mo-
nographie, die auf die verschiedenen Denker und die unterschiedlichen
Themen differenziert eingeht, wobei sowohl historische als auch syste-
matische Aspekte zu beachten wiren.> An dieser Stelle kann es nur um
eine Argumentationsskizze gehen, in denen Begriindungen eher ange-
deutet als ausgefithrt werden. Zumindest aber sollte meine Position klar
werden, gegen die, wie mir bewusst ist, etliche Vorbehalte und Einwin-
de moglich sind.

Meine Uberzeugung ist niamlich, dass die Philosophische Anthropo-
logie und die Frankfurter Schule prinzipiell als gleichrangige Strémun-
gen anzusehen sind, die sogar viele Gemeinsamkeiten aufweisen. Wenn
man sie nicht als Paradigmen im Sinne Kuhns, sondern als Forschungs-
programme im Sinne von Lakatos deutet, dann sollte eine Fusion ihrer
»harten Kerne« moglich sein (siehe Text 1). Anders gesagt: Die deutsche
Philosophische Anthropologie und die Frankfurter Schule sind koali-
tionsfahig. Ja, eine solche Zusammenarbeit ist sogar erforderlich, weil
die Gegenstandsbereiche der beiden Denkschulen sich zwar iiberschnei-
den, aber nicht aufeinander reduzierbar sind. Nur durch einen integra-
tiven Ansatz kann man die menschliche Lebenssituation angesichts der
komplexen Herausforderungen unserer Zeit wissenschaftlich angemes-
sen erfassen. Allerdings ist die Frankfurter Schule das leistungsstarke-
re Projekt.

1 Der folgende Text beruht auf meinem Vortrag vom 11.2.2016 in Potsdam
auf der Konferenz »Mensch und Gesellschaft zwischen Natur und Geschich-
te: Zum Verhiltnis von Philosophischer Anthropologie und Kritischer Theo-
rie«. Einwinde und Vorschlige aus dem Publikum, fiir die ich sehr dankbar
bin, habe ich beriicksichtigt, soweit mir dies moglich war. Die anderen Bei-
triage der Konferenz sind erschienen in Ebke u.a. (Hg.), Mensch und Gesell-
schaft (2z017).

2 Als Vorstudie: Thies, Die Krise des Individuums (1997). Vgl. auch meine
kurzen Ausfihrungen in Thies, Einfithrung in die philosophische Anthro-
pologie (2013), 25-29.

161

hitps://dol.org/10.5771/9783845298900 - am 15.01.2026, 21:14:22. https://www.nllbra.com/de/agh - Open Access - I TEN


https://doi.org/10.5771/9783845298900
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

FRANKFURTER SCHULE UND PHILOSOPHISCHE ANTHROPOLOGIE

Wias ist die Frankfurter Schule?

Die Bezeichnung »Frankfurter Schule« ist dorten unbeliebt; ihre An-
hanger verwenden den Ausdruck »Kritische Theorie«. Das finde ich un-
angemessen, weil es zweifellos noch andere Theorien gibt, die sich auf
denselben Gegenstandsbereich richten und ebenfalls kritisch sind, oft so-
gar radikaler in ihren Einwinden gegen die bestehende gesellschaftliche
Wirklichkeit. Zudem gibt es kritische Theorien ganz anderer Art; man
denke nur an die erkenntnis-, moral- und sinnkritischen Ansitze von
Kant tiber Nietzsche bis Wittgenstein. Zwar spricht gegen den Ausdruck
»Frankfurter Schule«, dass diese gar nicht durchgingig in der Mainme-
tropole ansissig war. Aber auch in den USA (1934-1949) und in Starn-
berg (1971-81) blieben die Frankfurter ihren in der Heimat entwickel-
ten Gedanken treu. Als »Geburtsdatum« gilt nicht die Grindung des
Instituts fiir Sozialforschung 1923, sondern die Ubernahme von dessen
Direktorenposten durch Max Horkheimer im Herbst 1930, der am 24.
Januar 1931 eine wegweisende Antrittsrede hielt. Seitdem lassen sich
mindestens drei Generationen unterscheiden.

Die Hauptvertreter der ersten Generation, die vor dem Ersten Welt-
krieg geboren wurden, sind Max Horkheimer (1895-1973), Theodor W.
Adorno (1903-1969) und Herbert Marcuse (1898-1979). Trotz vieler
Ubereinstimmungen stehen alle drei fiir unterschiedliche theoretische An-
sdtze. Der frihe Horkheimer geht um 1930 davon aus, dass sich die kapi-
talistische Klassengesellschaft in einer schweren Krise befindet, zu deren
Analyse man einen interdisziplinaren Materialismus brauche. Dafiir mus-
se man den Marxismus mit anderen Ansitzen kombinieren, vor allem der
Psychoanalyse. In der Emigration, zunichst in der Schweiz, dann in den
USA wird der Ansatz weiterentwickelt. In einem Aufsatz von 1937 pragt
Horkheimer den Ausdruck »kritische Theorie«.5 In den 1940er Jahren
schliefst er sich zeitweilig der von Adorno vertretenen Theorie einer to-
talen Gesellschaft an, die auch dem gemeinsamen Hauptwerk Dialektik
der Aufklirung (1944/47) zugrunde liegt. In diesem Ansatz setzt der Ka-
pitalismus nur das Unheil der allgegenwirtigen Naturbeherrschung fort.

3 Horkheimer, III: Die gegenwirtige Lage der Sozialphilosophie (1931), 20-3 5.

4  Zur Geschichte der Frankfurter Schule gibt es inzwischen eine Unmenge
an Literatur. Ich nenne nur die fiir mich wichtigsten Titel: Jay, Dialekti-
sche Phantasie (1976); Held, Introduction to Critical Theory (1980); Geuss,
The Idea of Critical Theory (1981); Brunkhorst, Paradigmakern und Theo-
riedynamik der kritischen Theorie (1983); Breuer, Horkheimer oder Ador-
no (1985); Wiggershaus, Die Frankfurter Schule (1986); Dubiel, Kritische
Theorie der Gesellschaft (1988); Honneth, Kritische Theorie. Vom Zentrum
zur Peripherie einer Denktradition (1989); zuletzt noch: Breuer, Kritische
Theorie (2016); Freyenhagen, Was ist orthodoxe Kritische Theorie? (2017).

5 Horkheimer, IV: Traditionelle und kritische Theorie (1937), 162—216.

162

hitps://dol.org/10.5771/9783845298900 - am 15.01.2026, 21:14:22. https://www.nllbra.com/de/agh - Open Access - I TEN


https://doi.org/10.5771/9783845298900
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

WAS IST DIE FRANKFURTER SCHULE?

Das fuhre nicht blof§ zu Krisen, sondern zu Katastrophen wie dem Zwei-
ten Weltkrieg, der industriellen Vernichtung ganzer Menschengruppen
und einem drohenden Atomkrieg. Politisch-praktisch konne man kaum
etwas verdndern. Herbert Marcuse arbeitet einige Jahre ebenfalls eng
mit Horkheimer zusammen (vor allem 1936/37). Nach 1945 kehrt er,
im Unterschied zu Horkheimer und Adorno, nicht nach Europa zuriick.¢
In den USA entwickelt er einen eigenen Ansatz, fiir dessen Fundamente
er auf Freud zuruickgreift (Eros and Civilization, 1955). Die westlichen
Gesellschaften seien, so Marcuse, durch eine technische Rationalitit be-
stimmt, die Herrschaft verschleiert, zugleich aber die Moglichkeit schafft,
die menschlichen Potentiale zu befreien. Nicht mehr die Arbeiter, sondern
neue soziale Bewegungen konnten eine solche qualitative Verdnderung
bewirken (The One Dimensional Man, 1964).

Fiir die zweite Generation, die in der Zwischenkriegszeit geboren wur-
de, steht Jurgen Habermas (*1929). Als philosophische Nebenfigur ist
vor allem Karl-Otto Apel (1922—2017) zu nennen. Ubrigens haben so-
wohl Habermas als auch Apel bei Erich Rothacker studiert und promo-
viert, der zwar nicht zum engeren Kreis der Philosophischen Anthropolo-
gie gehorte, dieser aber als geisteswissenschaftlicher Kulturanthropologe
doch erheblich niher stand als der Frankfurter Schule. Man kann sagen:
Die Leistung Adornos, die er sogar gegen Horkheimer durchsetzen muss-
te, bestand darin, aus Habermas seinen eigenen Schiiler gemacht zu ha-
ben. In Habermas’ Entwicklung lassen sich wiederum mehrere Phasen
unterscheiden, auf die ich spater noch eingehen kann. Zentral fiir sein
Werk sind zwei Biicher: die 1981 erschienene Theorie des kommunika-
tiven Handelns und das 1992 publizierte Werk Faktizitdt und Geltung.
Die erste Schrift ldsst sich als Weiterfiihrung des Forschungsprogramms
der ersten Generation verstehen, aber mit mindestens drei markanten
Unterschieden.” Zunichst einmal werden die modernen Gesellschaften,
insofern sie demokratisch-rechtsstaatlich organisiert sind, nicht mehr
vollig abgelehnt; gefordert seien nur radikale Reformen.® Sodann ist das
gesellschaftstheoretische Modell nicht mehr ausschliefSlich an Marx ori-
entiert, sondern folgt dem Differenzierungstheorem der soziologischen
Klassiker. Deshalb ist neben dem 6konomischen auch das politisch-ad-
ministrative Subsystem kritisch in den Blick zu nehmen. SchliefSlich sol-
len die normativen Grundlagen, die den Einwanden tiberhaupt erst ihre

6  Dass Marcuse sich in den USA in einem ganz anderen Umfeld bewegte als
Adorno und Horkheimer in Frankfurt, zeigt Miiller, Krieger und Gelehrte
(20710).

7 Vgl. Habermas’ eigene Formulierung der Schwichen der alteren Frankfurter
Schule in Habermas, Die Neue Uniibersichtlichkeit (1985), 171ff.; vgl. auch
die frithen Einwinde gegen den orthodoxen Marxismus in Habermas, Zwi-
schen Philosophie und Wissenschaft: Marxismus als Kritik (1963), 228ff.

8  Vgl. Brunkhorst, Art. Radikaler Reformismus (2015).

163

hitps://dol.org/10.5771/9783845298900 - am 15.01.2026, 21:14:22. https://www.nllbra.com/de/agh - Open Access - I TEN


https://doi.org/10.5771/9783845298900
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

FRANKFURTER SCHULE UND PHILOSOPHISCHE ANTHROPOLOGIE

Legitimation verleihen, offen gelegt werden. Dieses Vorhaben wird in
den 1980er Jahren mit der Diskursethik weiterverfolgt und mindet 1992
in das zweite, oben erwihnte Hauptwerk.

Inzwischen gibt es bereits eine nach dem Zweiten Weltkrieg geborene
dritte Generation, eventuell sogar schon eine vierte. Allein in Frankfurt
existieren zwei unterschiedliche, auch institutionell getragene Ansitze.
Fur den einen steht Axel Honneth (*1949), der den gesellschaftstheore-
tischen Faden des ersten Hauptwerks von Habermas weiterspinnt. Der
philosophische Hintergrund ist jedoch eindeutig hegelianisch, die wich-
tigste Bezugswissenschaft ist die Soziologie geblieben. Eher dem zweiten
Hauptwerk von Habermas folgt der andere Ansatz, dessen wichtigster
Kopf, Rainer Forst (*1964), sich als Kantianer versteht. Im Vordergrund
steht die normative Reflexion von Gerechtigkeitsproblemen; gute Kon-
takte bestehen vor allem zu den Rechtswissenschaften. Geht es bei Ha-
bermas um Verstindigung, so bei Honneth um Anerkennung und bei
Forst um Rechtfertigung.

Trotz der markanten Differenzen zwischen den verschiedenen Ver-
tretern der Frankfurter Schule, sogar innerhalb einer Generation, gibt
es Ubergreifende inhaltliche Gemeinsamkeiten. Das wichtigste Merkmal
ist wohl die radikale Kapitalismuskritik, der ein Begriff sozialer Freiheit
zugrunde liegt. Durch die Ausrichtung auf die Zukunft grenzt sich die
Frankfurter Schule von konservativen und romantisch-reaktiondren An-
sdtzen ab; die Kritik am kapitalistischen Wirtschaftssystem unterscheidet
sie von kultur- und staatszentrierten Theorien; das Prinzip der sozialen
Freiheit ist unvereinbar mit autoritdren und liberal-individualistischen
Positionen. Das ist selbstverstandlich eine ganz unzureichende Skizze,
die aber fir unsere Zwecke ausreichend sein sollte.

Im Unterschied zur Frankfurter Schule gibt es bis zur Gegenwart kei-
ne bedeutsame Fortfiihrung der Philosophischen Anthropologie.® Die
erste Generation bilden bekanntlich Max Scheler (1874-1928), Hel-
muth Plessner (1892-1985) und Arnold Gehlen (1904-1976). Nach
dem Zweiten Weltkrieg konnte tiberhaupt nur Gehlen weitere wichti-
ge Schriften vorlegen. Plessner war hingegen primir wissenschaftspo-
litisch tatig. Obwohl beide, vor allem in der Soziologie, einflussreich
waren®®, entwickelten sie ihre anthropologischen Modelle nicht weiter.
Der einzige origindre Vertreter einer zweiten Generation, der aber bis
heute keine grofle Wirkung entfalten konnte, ist Glinter Dux (*1933)."

9  Auch die Literatur ist iiberschaubar. Das Standardwerk ist Fischer, Philoso-
phische Anthropologie (2008).

1o Dazu Fischer, Bundesrepublikanische Soziologie (2015), 11f.

11 Vgl jetzt Dux, Gesammelte Schriften, Bd. 1: Die Evolution der humanen
Lebensform als geistige Lebensform (2017), zur Einfithrung geeignet Dux,
Das historische BewufStsein der Neuzeit (1988).

164

hitps://dol.org/10.5771/9783845298900 - am 15.01.2026, 21:14:22. https://www.nllbra.com/de/agh - Open Access - I TEN


https://doi.org/10.5771/9783845298900
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

WAS IST DIE FRANKFURTER SCHULE?

Erwihnenswert ist dariiber hinaus nur noch Dieter Claessens (1921—
1997), vor allem mit seinem Buch »Das Konkrete und das Abstrakte«
(1980).

Von den 1960er Jahren bis in die 198cer Jahre hatte die Philosophi-
sche Anthropologie ganz schwere Zeiten zu iiberstehen. Den Auftakt bil-
dete 1958 ein kritischer Artikel von Habermas in einem mit hoher Auf-
lage verbreiteten Philosophie-Lexikon.** Zum magischen Datum 1968
etablierte sich in den Wissenschaften, den Feuilletons und den offentli-
chen Debatten das neue Paradigma »Gesellschaft«, mit dem anthropo-
logische Ansitze nicht vereinbar schienen. Konkurrenz erwuchs diesem
erst in den 1980er Jahren mit dem Paradigma »Kultur«'3, das anthro-
pologischen Gedanken wieder Spielraum verschaffte, oft aber in ganz
anderer Form als bei der Philosophischen Anthropologie. Man denke
an die Historische Anthropologie und an die Medienanthropologie, an
Clifford Geertz und an Ernst Cassirer. Der Startschuss fiir den Wieder-
aufstieg der Philosophischen Anthropologie war 1992 eine Tagung in
Bad Homburg.'# Aber die Renaissance blieb beschriankt auf einen der
drei Hauptvertreter (namlich auf Plessner), auf Deutschland und auf die
Philosophie. Dass man sich auf Plessner konzentrierte's, war nicht nur
durch die Genialitit seines anthropologischen Ansatzes bedingt, son-
dern auch durch seine sozialphilosophischen Gedanken, die sich bereits
1924 in seiner Schrift »Die Grenzen der Gemeinschaft« finden und fiir
die gegenwirtige Liberalismus-Kommunitarismus-Debatte fruchtbar ge-
macht werden konnten."

Zwar gibt es auch in der Philosophischen Anthropologie inzwischen
eine dritte Generation, aus der Joachim Fischer (* 1951) und Hans-Peter
Kriiger (*1954) hervorzuheben sind. Thre wissenschaftlichen Leistungen
sind sicher aller Ehren wert, aber eine kreative Weiterentwicklung des
interdisziplindaren Forschungsprogramms der Philosophischen Anthro-
pologie vermag ich nicht zu erkennen. Vor allem ist der Bezug zu den in
den letzten Jahrzehnten rasant vorangeschrittenen biologischen Wissen-
schaften fast vollig abgerissen.

Drei weitere Vorzige der Frankfurter Schule sind zu nennen: Ers-
tens hat sie tiber fast den gesamten Zeitraum einen institutionellen Rah-
men besessen. Neben dem Institut fur Sozialforschung (seit 1923) ist
auch das Max-Planck-Institut zur Erforschung der Lebensbedingungen

12 Habermas, Philosophische Anthropologie (ein Lexikonartikel) (1958).

13 Vgl. Thies, Alles Kultur? (2016), 7-10.

14 So auch Fischer, Philosophische Anthropologie (2008), 17 Fn.

15 Sowohl bei Kriger, Philosophische Anthropologie als Lebenspolitik (2009),
als auch bei Fischer, Exzentrische Positionalitit (2016). Kriger will sogar
Gehlen aus der Philosophischen Anthropologie ausgrenzen; zu Recht dage-
gen Rehberg, Wider Arnold Geblens >Austreibung< (2010).

16 Vgl. Efbach u.a. (Hg.), Plessners » Grenzen der Gemeinschaft« (2002).

165

hitps://dol.org/10.5771/9783845298900 - am 15.01.2026, 21:14:22. https://www.nllbra.com/de/agh - Open Access - I TEN


https://doi.org/10.5771/9783845298900
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

FRANKFURTER SCHULE UND PHILOSOPHISCHE ANTHROPOLOGIE

in der wissenschaftlich-technischen Welt (1971-1980) zu erwihnen; in
den letzten Jahren haben sich in Frankfurt am Main das Exzellenzcluster
»Die Herausbildung normativer Ordnungen« (seit 2007) und die Kolleg-
forschergruppe » Justitia Amplificata: Erweiterte Gerechtigkeit — konkret
und global« (seit 2009) gebildet. Hingegen hat sich die Philosophische
Anthropologie nirgendwo dauerhaft einrichten konnen. Zudem waren
ihre Hauptvertreter oft stark zerstritten, frither Scheler und Plessner,
jetzt Fischer und Kriiger. Selbst im lockeren Verbund der geisteswissen-
schaftlichen Forschergruppe »Poetik und Hermeneutik« (1963-1994)
gab es zwischen so unterschiedlichen Gelehrten wie Blumenberg, Jaufs
und Marquard einen dichteren Gesprachszusammenhang.

Zweitens hat sich die Frankfurter Schule erfolgreich internationali-
siert. Habermas ist weltweit einer der angesehensten Denker tiberhaupt;
beide neuen Zweige stehen in intensivem Austausch mit zeitgenossi-
schen angloamerikanischen und franzosischen Ansatzen. Wichtige Bei-
trage zu ihrer Theoriebildung stammen inzwischen von nicht-deutschen
Personen, zudem oft von Frauen wie Seyla Benhabib und Nancy Fra-
ser.”” Fragt man im Ausland nach einem wichtigen deutschen Beitrag zur
(Praktischen) Philosophie, wird bestimmt die Kritische Theorie genannt.
Hingegen blieb die Philosophische Anthropologie ein typischer Ansatz
kontinentaler, ja deutscher Philosophie, der in der Englisch sprechenden
Wissenschaftswelt bisher kaum Fuf§ fassen konnte.

Drittens hat es die Frankfurter Schule geschafft, ihr grofStes Defizit ab-
zuarbeiten, namlich die Unklarheit tiber die normativen Grundlagen ih-
rer kritischen Theorie. Die Vertreter der ersten Generation konnten oder
wollten dazu keine Auskunft geben. Genau in diesem Bereich lag viele
Jahre der Arbeitsschwerpunkt von Habermas, assistiert von Apel. Im
Forst-Zweig der dritten Generation sind die normativen Reflexionen so
stark in den Vordergrund geriickt, dass der alte gesellschaftstheoretische
Schwerpunkt verloren zu gehen droht. Dadurch entsteht die fur kantia-
nische Ansitze typische Sein-Sollens-Kluft. Honneth sieht darin die Ge-
fahr eines inhaltsleeren Idealismus, die er durch sein Projekt der norma-
tiven Rekonstruktion bannen mochte.*®

Ist die Reflexion auf die normativen Grundlagen wirklich ein Vorzug
der Frankfurter Schule gegeniiber der Philosophischen Anthropologie?
Man mag einwenden, dass diese sich nie selbst als »kritisch« bezeich-
nete.” Wenn sich die Philosophische Anthropologie als deskriptive The-
orie verstehen wiirde, die auf Werturteile verzichtet, stellte sich ein sol-
ches Begrundungsproblem tatsichlich gar nicht. Dennoch machen auch

17 Siehe schon Benhabib, Critiqgue, Norm, and Utopia (1986) und neuerdings
Fraser, Fortunes of Feminism (2013).

18 Vgl. Honneth, Das Recht der Freibeit (2011), 10, 20-23,119ff. U.0.

19 Vgl neuerdings Kriiger, Kritische Anthropologie? (2016).

166

hitps://dol.org/10.5771/9783845298900 - am 15.01.2026, 21:14:22. https://www.nllbra.com/de/agh - Open Access - I TEN


https://doi.org/10.5771/9783845298900
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

ANTHROPOLOGIE IN DER FRANKFURTER SCHULE

Scheler, Plessner und Gehlen immer wieder normative Aussagen. Pless-
ner war diesbeziiglich am vorsichtigsten. Allerdings finden sich in seiner
Schrift Macht und menschliche Natur (193 1) manche aus heutiger Sicht
sehr problematische Thesen, etwa die von der » Gebundenheit an ein
Volk«, die sich aus seinem Ansatz ergeben wiirde.>® Scheler kann immer-
hin auf seine materiale Wertethik verweisen, die von Nicolai Hartmann
systematisiert wurde, aber mit ihrem Intuitionismus heutigen Begriin-
dungsstandards nicht gerecht wird. Am durftigsten ist in dieser Hinsicht
der Ansatz von Gehlen, der eine normative Institutionentheorie entwirft
und sogar fiir eine »pluralistische Ethik« eintritt, aber zur Rechtferti-
gung seiner gegen die Moderne gerichteten Uberlegungen kaum etwas
auszufuhren vermag.

So ist also die Frankfurter Schule, insbesondere bei Einbeziehung al-
ler Generationen, viel umfangreicher, komplexer und wirkungsmachti-
ger als die Philosophische Anthropologie. Thre intellektuelle Strahlkraft
ist kaum zu unterschitzen; war Hegel der preufSische Staatsphilosoph,
so ist Habermas der Chefideologe der neuen Bundesrepublik Deutsch-
land.>* Vielleicht ist deshalb die von mir befurwortete Synthese der bei-
den Forschungsprogramme eher als Erganzung der Frankfurter Schule
aufzufassen. Die Koalition von Philosophischer Anthropologie (PA) und
Kritischer Theorie (KT) wire also kein PAKT, sondern eher die Einge-
meindung verstreuter Bezirke zu einem » Grof$-Frankfurt«.

Anthropologie in der Frankfurter Schule

Man kann nicht behaupten, dass Anthropologie gar kein Fach in der
Frankfurter Schule war, aber sie war bestenfalls immer blofS ein Neben-
fach.

Der frithe Horkheimer hatte ein relativ entspanntes Verhaltnis zur An-
thropologie. Sicher kritisiert er metaphysische und essentialistische Versi-
onen dieser Disziplin. Auch warnt er vor ihrem Missbrauch: »Die gegen
notwendige historische Veranderungen seit je erhobene Rede, dafs die
Natur des Menschen dawider sei, soll endlich verstummen. «** Das konn-
te gegen Gehlen gerichtet sein, der zeitgleich schrieb: » Gegeniiber Utopi-
en wie Pazifismus, Liberalismus und so weiter mufS dann auch praktisch
auf Wesenskonstanten des Menschen bestanden werden, die derartiges

20 Vgl. Plessner, V: Macht und menschliche Natur (1931), 228ff., vgl. 142,
220f.; siehe auch ebd., 191f. zum Freund-Feind-Verhailtnis.

21 Albrecht u.a., Die intellektuelle Griindung der Bundesrepublik (1999); Rofs,
Hegel der Bundesrepublik (2001).

22 Horkheimer, IIl: Bemerkungen zur philosophischen Anthropologie (1935),
249-276, hier 275.

167

hitps://dol.org/10.5771/9783845298900 - am 15.01.2026, 21:14:22. https://www.nllbra.com/de/agh - Open Access - I TEN


https://doi.org/10.5771/9783845298900
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

FRANKFURTER SCHULE UND PHILOSOPHISCHE ANTHROPOLOGIE

ausschliefSen.«*3 An manchen Stellen gesteht Horkheimer sogar zu, dass
es trotz aller gesellschaftlichen Bedingtheit durchaus menschliche Ei-
genschaften gebe, die invariant seien.** Spater heifst es, »anthropologi-
sche Studien [...] [konnen] die Erkenntnis der geschichtlichen Tenden-
zen weiterfihren und verfeinern«.>s Eine historische Anthropologie wire
also akzeptabel.

Fur sehr viel leistungsfihiger als eine philosophische Anthropologie
hielt er jedoch die Psychoanalyse Freuds. Abgelehnt wurden allerdings
die Ansidtze von Siegfried Bernfeld, Otto Fenichel und Wilhelm Reich,
die die Psychoanalyse selbst als Gesellschaftstheorie verstanden, mit der
man dann auch den Faschismus erkliaren konnte.*¢ Stattdessen beauf-
tragte Horkheimer seinen Mitarbeiter Erich Fromm, aus der Psycho-
analyse eine analytische Sozialpsychologie zu machen, die der kritischen
Gesellschaftstheorie als »Hilfswissenschaft« willkommen sei.?” Ende der
1930er Jahre brach die Zusammenarbeit ab; Fromm fiithrte seinen An-
satz allein weiter. Diese Spur kann hier nicht weiterverfolgt werden, ob-
wohl Fromm immerhin schon in den 1940er Jahren erkannte, dass man
in einer kritischen Theorie auf eine Ethik nicht verzichten diirfe.*

Die schirfste Ablehnung erfihrt die Anthropologie bei Adorno. Schon
in den 1930er Jahren wendet er sich kritisch gegen den »anthropologi-
schen Materialismus«, den Walter Benjamin 1929 im Surrealismus-Auf-
satz erstmalig erwiahnte und der auch ins Passagen-Werk einfliefSen soll-
te.* Zwar verwendet Adorno selbst oft das Wort » Anthropologie«, aber
durchgingig ist damit die gesellschaftlich determinierte Verkruppelung
der gegenwirtigen Menschen gemeint. Insofern diirfe Anthropologie
nie statisch sein; Invariantenlehren seien abzulehnen. Der Psychoanaly-
se wird vorgeworfen, sich am biirgerlichen Individuum der Jahrhundert-
wende zu orientieren, das es gar nicht mehr gebe. Anfang der 1940er Jah-
re arbeitet Adorno dementsprechend an einer »neuen Anthropologie«,
zu der kiirzlich einige bisher unbekannte Manuskripte von seiner Hand

23 Gehlen, II: Der Idealismus und die Lebre vom Handeln (1935), 311-345,
hier 339.

24 Horkheimer, II: Anfinge der biirgerlichen Geschichtsphilosophie (1930),
177-268, hier 201.

25 Horkheimer, IIl: Bemerkungen zur philosophischen Anthropologie (1935),
249276, hier 260.

26 Das Standardwerk zu diesem Thema ist weiterhin Dahmer, Libido und Ge-
sellschaft (*2z015).

27 Horkheimer, III: Geschichte und Psychologie (1932), 48—69, hier 57.

28 Fromm, II: Psychoanalyse und Ethik (1947), 1-157. Der Ethiker Fromm
wird gewlirdigt in Tugendhat, Vorlesungen iiber Ethik (1993), 263—274.

29 Benjamin, II: 309f. u. V: 971ff., dazu instruktiv Bolz/van Reijen, Walter Ben-
jamin (1991), 87-106; Adornos Kritik findet sich im Adorno-Benjamin-
Briefwechsel (1994), 147, 193, 368 u. 416.

168

hitps://dol.org/10.5771/9783845298900 - am 15.01.2026, 21:14:22. https://www.nllbra.com/de/agh - Open Access - I TEN


https://doi.org/10.5771/9783845298900
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

ANTHROPOLOGIE IN DER FRANKFURTER SCHULE

aufgetaucht sind.>° Die Ideen fliefen ein in die »dialektische Anthropo-
logie«, die er zusammen mit Horkheimer in der Vorrede der »Dialek-
tik der Aufklarung« ankiindigt.’* Das neue Konzept dreht sich um den
schwierigen Begriff der Mimesis und beruht auf einem spekulativen Na-
turalismus (siche dazu Text 9).

Adornos negative Anthropologie wird heute noch von einigen sei-
ner versprengten Anhinger vertreten. Abgesehen von den begrifflichen
Problemen, die mit dem Mimesis-Konzept verbunden sind, ist zu be-
zweifeln, dass wir Menschen in der Weise, wie Adorno unterstellt, in
Strukturen und Systeme auflosbar sind. Das menschliche Denken, Spre-
chen, Fithlen, Wollen und Handeln gehorcht auch eigenen Regeln, die
sich wissenschaftlich erforschen lassen. Sonst wiren alle empirischen
Humanwissenschaften auf dem Holzweg. Ob diese Regeln eher auf ge-
netisch-biologische oder allgemein-kulturelle Determinanten zuriickzu-
fithren sind, kann an dieser Stelle offen bleiben. Auf jeden Fall ist jeder
einzelne von uns mehr als ein Produkt seiner Sozialisation und der Ver-
hiltnisse. Sowohl fur unsere Humanitit als auch fir unsere Brutalitat
sind wir als Menschen auch selbst verantwortlich.

Aus der ersten Generation hat Herbert Marcuse das positivste Ver-
hiltnis zur Anthropologie. Ja, mehr noch: Seit dem Ende der 1920er Jah-
re verfolgt er das Ziel, den Marxismus durch eine Wesensanthropologie
zu ergdnzen. Dabei lassen sich drei Phasen unterscheiden: Von 1928 bis
1931 will er mit der von Dilthey und Heidegger zur Verfiigung gestellten
Begrifflichkeit eine phanomenologische Ontologie des menschlichen Da-
seins entwickeln.>* Nachdem 1932 die »Pariser Manuskripte« von Marx
veroffentlicht worden waren, meint Marcuse wohl, aus diesen allein,
also ohne Riickgriff auf burgerliche Denker, eine Anthropologie gewin-
nen zu konnen.’’ Zentral sei ein angemessener Begriff vom » Wesen des
Menschen«.3# In der dritten Phase verlasst er sich ganz auf Freuds » The-
orie des Menschen«.35 Der Triebdualismus konne tiberwunden werden,
die kreativen Potentiale des Menschen liefSen sich nie ganz verschiitten,
von Seiten der menschlichen Natur gebe es fur eine befreite Gesellschaft

30 Adorno, Individuum und Gesellschaft (2003); das wichtigste Manuskript
»Notizen zur neuen Anthropologie« ist jetzt publiziert in Adorno/Horkheimer,
Briefwechsel (2004), Bd. II: 453—471; das zweitwichtigste Manuskript »Pro-
bleme des neuen Menschentypus« ist publiziert in Adorno, Current of Music
(2006), 650-661; vgl. Coomann, » [m Schema: ,Caput mortuum‘« (2017).

31 Horkheimer/Adorno, MH V: Dialektik der Aufklirung (1944-47/1969), 23.

32 Vgl. Marcuse, I: Beitrige zu einer Phidnomenologie des Historischen Mate-
rialismus (1928), 347-384.

33 Marcuse, I: Neue Quellen zur Grundlegung des Historischen Materialismus
(1932), 509-555.

34 Marcuse, IIl: Zum Begriff des Wesens (1936), 45—-84, hier 71.

35 Marcuse, V: Triebstruktur und Gesellschaft (engl. 1955), 14.

169

hitps://dol.org/10.5771/9783845298900 - am 15.01.2026, 21:14:22. https://www.nllbra.com/de/agh - Open Access - I TEN


https://doi.org/10.5771/9783845298900
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

FRANKFURTER SCHULE UND PHILOSOPHISCHE ANTHROPOLOGIE

keinerlei Hindernisse. Man miisse nur wahre und falsche Beduirfnisse
unterscheiden. Dann konne das »elementare, organische Fundament der
Moral im Menschen« aktiviert werden.3

Diese anthropologische Konzeption ist einer Fiille von Einwanden aus-
gesetzt: Die Freud-Interpretation ist fragwiirdig.’” Kann man sich tiber-
haupt so stark auf diesen Ansatz stiitzen und andere Forschungsrichtun-
gen einfach ignorieren? Marcuse, aber auch Horkheimer und Adorno
halten nicht nur Marx, sondern auch Freud in verschwiegener Orthodoxie
die Treue. Eine ernsthafte Auseinandersetzung mit den vielen Einwanden
gegen die Psychoanalyse findet nicht statt.>® Ist es dariiber hinaus wirk-
lich vorstellbar, dass wir zum Beispiel unsere sexuellen Bediirfnisse so un-
kontrolliert ausleben, wie es Marcuse hofft? Wird zudem nicht das Bose
im Menschen unterschatzt? Eine kritische Beschaftigung mit den gingigen
Aggressionstheorien, wie etwa bei Fromm?®, hat Marcuse versaumt. Er ist,
so kann man sagen, Vertreter eines tiefenpsychologischen Rousseauismus.
Wenn man aber ganz auf die Natur des Menschen setzt, besteht leider im-
mer die Gefahr, dass sich das Recht des Stirkeren durchsetzt.

Innerhalb der ersten Generation der Frankfurter Schule scheint mir
also die Position des friihen Horkheimer am sinnvollsten zu sein: In ei-
nem Verbund von Philosophie und verschiedenen empirischen Wissen-
schaften kann die Anthropologie als periphere Disziplin durchaus zu
ihrem Recht kommen. Allerdings wire zu fragen, ob diese die Gestalt ei-
ner analytischen Sozialpsychologie annehmen sollte und wie tiberhaupt
die neueren Kenntnisse der Humanwissenschaften einzubeziehen wiren.

Kommen wir jetzt zu Habermas, dessen Verhiltnis zur Anthropologie
kompliziert ist.#> Zunachst einmal war er als Schiiler Rothackers ein gu-
ter Kenner der Philosophischen Anthropologie, die nach Honneths Auf-
fassung sogar »die tiefliegendste, basalste Schicht des Habermas’schen
Werkes« bildet.#* Aber spitestens mit dem Lexikon-Artikel von 1958
endet Habermas® Sympathie mit dieser Stromung. Er hat spater zuge-
standen, auf Gehlens Denken »negativ fixiert« gewesen zu sein.+* Inner-
halb der Frankfurter Schule ist Habermas nach Adorno sicher der zweit-
scharfste Kritiker der Philosophischen Anthropologie.

36 Marcuse, VIII: Versuch iiber die Befreiung (1969), 237—317, hier 250.

37 So schon Fromm, VIII: Eine Erwiderung auf Herbert Marcuse (engl. 1956),
121f.

38 Als Beispiel einer neueren radikalen Freud-Kritik siehe Zimmer, Tiefen-
schwindel (1990).

39 Fromm, VII: Anatomie der menschlichen Destruktivitit (engl 1973).

40 Vgl. Jorke, Anthropologische Motive im Werk von Habermas (2006) u. Jor-
ke, Kommunikative Anthropologie (2015).

41 Honneth, Geschichtsphilosophie, Anthropologie und Marxismus (2015), 15.

42 Habermas, Nach dreifSig Jabren: Bemerkungen zu >Erkenntnis und Interes-
se« (2008), 359.

170

hitps://dol.org/10.5771/9783845298900 - am 15.01.2026, 21:14:22. https://www.nllbra.com/de/agh - Open Access - I TEN


https://doi.org/10.5771/9783845298900
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

ANTHROPOLOGIE IN DER FRANKFURTER SCHULE

Dennoch wies die Position, die er nach dem Positivismusstreit in der
zweiten Hilfte der t960er Jahre entwickelte, noch zwei anthropologi-
sche Elemente auf. In Erkenntnis und Interesse (1968) unterscheidet er
namlich drei vorgingige Erkenntnisinteressen, das technische, das ver-
standigungsorientierte und das kritische. Das erste anthropologische
Element ist nun, dass diese grundsitzlichen Wissensformen gattungsge-
schichtlich verankert seien, also verbunden mit der menschlichen Na-
tur und ihrer Entwicklung. Der zweite Punkt betrifft auch hier die Psy-
choanalyse, die aber nicht anthropologisch, sondern metatheoretisch
wichtig ist, namlich als (angeblich) einzige Wissenschaft, die selbstre-
flexiv verfahre und damit paradigmatisch fir das kritisch-emanzipa-
torische Erkenntnisinteresse stehe. Aber schon kurz darauf distanziert
sich Habermas von diesem Ansatz, bedingt durch die kommunikations-
theoretische (oder linguistisch-pragmatische) Wende seines Denkens,
die dem Paradigmenwechsel von der Bewusstseins- zur Sprachphiloso-
phie entspricht.#* Texte, die vor 1970 erschienen sind, hat Habermas
2009 gar nicht in die Studienausgabe seiner Schriften aufgenommen.

Auflerdem wechselt Habermas nach Starnberg, wo er in den 1970er
Jahren ein interdisziplindres Forschungsprogramm entwickeln mochte,
ganz wie Horkheimer es 1930 wollte. Ein faszinierendes Ergebnis dieser
produktiven Zeit ist seine geschichtsphilosophische Theorie der sozia-
len Evolution, die anthropologische Elemente enthalt, die leider an die-
ser Stelle nicht gewiirdigt werden konnen.# Dartuber hinaus ist in un-
serem Zusammenhang interessant, dass die Psychoanalyse jetzt durch
die kognitive Entwicklungspsychologie (Piaget, Kohlberg und andere)
ersetzt wurde. Aber niemand wiirde diesen Ansatz als vollwertige An-
thropologie betrachten. Denn Piaget und Kohlberg interessieren sich nur
fur die verniinftige Seite des Subjekts, fir seine kognitiven und mora-
lischen Urteile. Andere psychologische Konzeptionen sind anthropolo-
gisch fruchtbarer, vor allem diejenigen, die produktiv an Wilhelm Wundt
ankniipfen.+ Sowohl die Theorie der sozialen Evolution als auch die An-
kniipfung an die kognitive Entwicklungspsychologie werden von Haber-
mas nicht widerrufen, aber auch nicht weiterverfolgt, nachdem er seit
1983 wieder an der Frankfurter Universitit lehrte. Diese Riickkehr ist
zugleich eine in die Philosophie — obwohl er genau diese » Rephilosophie-
rung« an der ersten Generation kritisiert hatte.+¢

43 Vgl. Schnadelbach, Philosophie (1985).

44 Habermas, Zur Rekonstruktion des Historischen Materialismus (1976),
145-T52.

45 Vgl. Juttemann, Personlichkeit und Selbstgestaltung (2007) u. Fahrenberg,
Pladoyer fiir eine interdisziplindre Anthropologie (2012).

46 Vgl. Habermas, Theorie des kommunikativen Handelns (1981), Bd. I: 517
u. Bd. II: 554f., vgl. Dubiel, Wissenschaftsorganisation und politische Er-
fabrung (1978), 113f., 125f. u.0.

171

hitps://dol.org/10.5771/9783845298900 - am 15.01.2026, 21:14:22. https://www.nllbra.com/de/agh - Open Access - I TEN


https://doi.org/10.5771/9783845298900
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

FRANKFURTER SCHULE UND PHILOSOPHISCHE ANTHROPOLOGIE

Einige Interpreten meinen, dass der spate Habermas die Anthropo-
logie rehabilitiert. Als er nimlich um die Jahrtausendwende in die Dis-
kussionen tiber das reproduktive Klonieren verwickelt wird, nimmt sein
normatives Denken eine bemerkenswerte Wendung. Ahnlich wie Hans
Jonas meint Habermas nun, dass die besten normativen Ethiken nicht
mehr ausreichen, vielmehr zu fragen wire, »wie wir uns anthropologisch
als Gattungswesen verstehen«.+” Die deontologisch-formale Diskursthe-
orie sei blof$ eine »abstrakte Vernunftmoral«, die in einem gattungs-
ethischen Selbstverstindnis »ihren Halt« finden miisse.* Die Unverfug-
barkeit unserer organischen Existenz sei als notwendige Voraussetzung
unserer Freiheit und unserer moralischen Rechte anzusehen.* In diesem
Zusammenhang rekurriert Habermas auch einmal auf Plessners bekann-
te Formulierung, dass wir zugleich ein Leib sind und einen Korper ha-
ben.s° Der Bezug auf Plessner ist fiir die Argumentation jedoch entbehr-
lich; anthropologische Modelle werden nicht in Anspruch genommen.
Immerhin kann man sagen: Nach mehreren Jahrzehnten taucht in Ha-
bermas’ Schriften wieder der Leib auf; eine Aufwertung der Philosophi-
schen Anthropologie ist damit aber nicht verbunden.

In der dritten Generation der Frankfurter Schule spielen - je nach
Ausrichtung — anthropologische Fragen eine unterschiedliche Rolle. Bei
Rainer Forst steht die Absicht, einen normativ aussagekriftigen An-
satz zu entwickeln, so sehr im Vordergrund, dass Personen nur noch
als »Rechtfertigungswesen« und Gesellschaften als »Rechtfertigungs-
ordnungen« angesehen werden.s* Zwar fordert auch er die interdiszi-
plindre Zusammenarbeit mit den empirischen Wissenschaften, aber der
Weg von der normativen Ordnung zur menschlichen Natur und den
faktischen Lebensverhiltnissen scheint weit. — Ganz anders bei Axel
Honneth: Zunichst einmal findet sich bei ihm, wie in den beiden ers-
ten Generationen, eine affirmative Einstellung zur Psychoanalyse.s* Fiir
seine Theorie der Anerkennung spielt ein neuerer Ansatz der Tiefen-
psychologie, die Objektbeziehungstheorie von Donald W. Winnicott,
eine wichtige Rolle.s> Dariiber hinaus hat er sogar Gehlens Schrift Mo-
ral und Hypermoral positiv rezipiert.5* Bereits vor seiner Promotion
verfasste er zusammen mit Hans Joas eine sehr lehrreiche Darstellung

47 Habermas, Die Zukunft der menschlichen Natur (2002), 54.

48 Ebd., 74.

49 Ebd., 104, vgl. 29, 130f. u.06.

so Ebd., 89.

st Forst, Kritik der Rechtfertigungsverhdaltnisse (2011), 16, 120, 129 u.0.

52 Vgl. die beiden Aufsitze Honneth, Aneignung von Freibeit (2006) u. Hon-
neth, Das Werk der Negativitit (2001).

53 Honneth, Kampf um Anerkennung (1992), 154-172.

54 Honneth, Problems of Ethical Pluralism (2009).

172

hitps://dol.org/10.5771/9783845298900 - am 15.01.2026, 21:14:22. https://www.nllbra.com/de/agh - Open Access - I TEN


https://doi.org/10.5771/9783845298900
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

ANTHROPOLOGIEKRITIK UND ANTHROPOLOGISCHE DEFIZITE BEl HABERMAS

wichtiger anthropologischer Ansitze.ss Wahrscheinlich ist Axel Hon-
neth derjenige von allen Hauptvertretern der Frankfurter Schule, der
fir anthropologische Fragen am offensten ist. Er hat in seiner kritischen
Beschiftigung mit Habermas’ Schriften neben vielen anderen auch ei-
nige Aspekte angesprochen, die als anthropologische Defizite bezeich-
net werden konnen.

Anthropologiekritik und anthropologische Defizite
bei Habermas

Insgesamt steht es also in der Frankfurter Schule um die Anthropologie
nicht zum Besten. Aber ist deren Ablehnung moglicherweise berechtigt?
Ich konzentriere mich im Folgenden auf Habermas, den wichtigsten le-
benden Vertreter der Frankfurter Schule, und erortere drei seiner Ein-
wande gegen die (Philosophische) Anthropologie.

Erstens: Im oben bereits erwdhnten Lexikon-Artikel des frithen Ha-
bermas heift es: »... >den< Menschen gibt es sowenig wie >die< Sprache.
Weil Menschen sich erst zu dem machen, was sie sind, und das, den Um-
stinden nach, je auf eine andere Weise, gibt es sehr wohl Gesellschaften
und Kulturen, iiber die sich, wie tiber Pflanzenarten oder Tiergattungen,
allgemeine Aussagen machen lassen; aber nicht tiber >den< Menschen. «5¢
Abgesehen davon, dass Habermas seit seiner kommunikationstheoreti-
schen Wende wie selbstverstandlich davon ausgeht, dass es »die< Spra-
che gibt, zumindest in Form universaler formaler Strukturen, spricht
viel mehr fur die gegenteilige Behauptung: Gesellschaften und Kulturen,
dariiber haben uns Historiker und Ethnologen belehrt, sind so unter-
schiedlich, dass allgemeine Aussagen tiber menschliche Vergesellschaf-
tungsformen wohl schwerer zu haben sind als allgemeine Aussagen tiber
die Menschen, die allesamt einen genetischen Code, einen biologischen
Organismus und wohl auch universale kulturelle Handlungsmuster ge-
meinsam haben.s7

Zweitens: Als sich Habermas von seinem erkenntnisanthropologi-
schen Programm verabschiedet, formuliert er den folgenden Einwand:
» Anthropologien stehen allemal vor der Schwierigkeit, dafd empirische
Verallgemeinerungen von Verhaltensmerkmalen zu schwach, ontologi-
sche Aussagen tiber das Wesen des Menschen zu stark sind.«5® Das ist

55 Honneth/Joas, Soziales Handeln und menschliche Natur (1980).

56 Habermas, Philosophische Anthropologie (1958), 106.

57 Dazu sehr treffend Holenstein, Menschliches Selbstverstindnis (1985),
147f.; zu menschlichen Universalien sieche Antweiler, Was ist den Menschen
gemeinsams (22009).

58 Habermas, Erkenntnis und Interesse, Nachwort (1973), 373.

173

hitps://dol.org/10.5771/9783845298900 - am 15.01.2026, 21:14:22. https://www.nllbra.com/de/agh - Open Access - I TEN


https://doi.org/10.5771/9783845298900
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

FRANKFURTER SCHULE UND PHILOSOPHISCHE ANTHROPOLOGIE

aber eindeutig eine unvollstindige Alternative. Zwar gehen in die Ansat-
ze von Scheler, Plessner und Gehlen sowohl empirisches Wissen als auch
klassische philosophische Konzepte ein. Aber das, was man stichwort-
artig mit » Geist«, »exzentrische Position« und » Mangelwesen « bezeich-
net, ist weder eine empirische Verallgemeinerung noch eine Wesensaus-
sage — auch wenn sich die Autoren manchmal unvorsichtigerweise so
ausdricken. Tatsachlich handelt es sich um theoretische Modelle, wie
sie in allen komplexen Wissenschaften entwickelt werden, nicht zuletzt
auch in der von Habermas favorisierten Gesellschaftstheorie. Diese ha-
ben keinen transzendentalen, aber doch einen forschungsleitenden Cha-
rakter. In Forschungsprogrammen, wie sie Lakatos versteht, gehoren sie
nicht zum harten Kern, sondern zum Schutzgiirtel.

Ein dritter Einwand richtet sich nicht generell gegen die Anthropo-
logie, sondern nur gegen naturalistische Positionen. »Sowohl Piaget als
auch Chomsky nehmen >angeborene« Programme an, die durch pha-
senspezifische Reizstimulierung »ausgelost« werden; das Problem, das mit
dieser Annahme geklart werden soll, ist strukturell analog zu dem oben
beriihrten Problem der naturgeschichtlichen Entstehung transzendenta-
ler Bedingungen moglicher Erfahrung. Deshalb vermute ich, daf$ die Hy-
pothese angeborener< Programme bereits aus logischen Griinden unzu-
langlich ist.«3? Die >logischen Griinde« sind aber nicht zwingend, weil wir
zwischen der transzendentalen und der empirischen Ebene unterschei-
den miissen. Jede Erkenntnis ist ein kultureller Akt, ebenso deren Refle-
xion, aber nicht jeder Gegenstand einer Erkenntnis ist deswegen kultu-
rell. Den anthropologischen Naturalismus kann man nicht mit formalen
Argumenten zuriickweisen.

Aber wie dem auch sei, aus welchen philosophischen Griinden und
ideologischen Vorbehalten auch immer, nach 1970 spielt die Anthropo-
logie im Werk von Habermas keine Rolle mehr. Zwar werden durch die
1981 vorgelegte Theorie des kommunikativen Handelns viele Grundfra-
gen einer kritischen Gesellschaftstheorie besser beantwortet als vorher.
Aber wo viel Licht ist, gibt es auch Schatten. Es seien drei blinde Fle-
cken erwihnt, drei Problembereiche, zu denen die neue Konzeption kei-
nen angemessenen Zugang gewinnt, was ubrigens auch fur andere kan-
tianisch-sprachtheoretische Ansitze gilt.

Die erste Liicke betrifft die moralische Motivation. Sicher hat Ha-
bermas als erster Vertreter der Frankfurter Schule einen relevanten Bei-
trag zur Ethik geleistet (oder, wie er sagen wiirde, zur Moralphiloso-
phie). Aber er konzentriert sich auf das Begriindungsproblem, also die
Frage, wie normative Aussagen universaler Art rational zu legitimie-
ren seien. Eben dafiir ist die Diskurstheorie der Moral (kurz: Diskurs-
ethik) entwickelt worden. Auch fiir Anwendungsprobleme, das heift die

59 Ebd., 414.

174

hitps://dol.org/10.5771/9783845298900 - am 15.01.2026, 21:14:22. https://www.nllbra.com/de/agh - Open Access - I TEN


https://doi.org/10.5771/9783845298900
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

ANTHROPOLOGIEKRITIK UND ANTHROPOLOGISCHE DEFIZITE BEl HABERMAS

Konkretisierung abstrakter Normen, soll es Diskurse geben; Habermas
verweist dafir regelmifSig auf eine Schrift seines Schiilers Klaus Giin-
ther.®

Ungelost bleibt jedoch das Motivationsproblem: Was sind die Trieb-
krifte moralischen Handelns? Negativ formuliert: Warum handeln viele
Menschen trotz besserer Einsicht nicht moralisch? Habermas weifS, dass
man sich nicht allein auf verniinftige Argumente verlassen kann; Griin-
de sind nicht immer zugleich Motive. Hier besteht, wie er konstatiert,
sogar ein Nachholbedarf fir die Forschung: »Das wichtige Konzept der
rationalen Motivation ist [...] noch nicht befriedigend analysiert.«** Zur
praktischen Losung des Motivationsproblems sieht er drei Wege.

Zunichst einmal verweist Habermas auf die »schwache Motivations-
kraft guter Grunde«.* Eine rationale Motivation, also allein durch ver-
nuinftige Argumente, wire zwar besser, aber vollig machtlos sei die Ver-
nunft auch nicht. Dennoch fragt man sich, ob nicht Gehlen mit seinem
Vorwurf richtig liegt, »dafs unsere Bildung unabanderlich mit Lehrer-
ideologien verkniipft ist und vom Aberglauben nicht wegkommt, man
konne das Handeln vom Kopfe her sicherstellen«.6 Damit behaupte ich
nicht, dass wir direkt an Gehlens Anthropologie anknitipfen sollten. Aber
in der Philosophischen Anthropologie finden sich viele Uberlegungen, die
fur eine Theorie moralischer Motivation fruchtbar gemacht werden kon-
nen. Dazu gehoren auf jeden Fall Schelers Theorie der Sympathiegefiihle
und Gehlens Theorie der Sozialregulationen (siehe Text §).

Die zweite Karte, die Habermas zieht, sind »entgegenkommende Le-
bensformen«.* Wenn unsere Sozialisation so verliuft, dass die Werte
und Normen einer Vernunftmoral internalisiert werden konnen, dann
wirden wir gemeinsam als rationale Personen wie von selbst tugendhaft
handeln. Ob es eine solche Entwicklungstendenz der real existierenden
Lebenswelten gibt oder ob diese nicht in eine andere Richtung driften,
muss hier offen bleiben.

Die dritte und wichtigste Antwort ist das Recht. Das Rechtssystem
entlastet uns von zu hohen normativ-praktischen Anforderungen. »Die
moralisch urteilende und handelnde Person [...] steht unter unerhorten
(a) kognitiven, (b) motivationalen und (c) organisatorischen Anforde-
rungen, von denen sie als Rechtsperson entlastet wird.«® Diese Antwort

60 Ginther, Der Sinn fiir Angemessenbeit (1988).

61 Habermas, Theorie des kommunikativen Handelns (1981), Bd. I: 50 Fn.

62 Habermas, Faktizitdt und Geltung (1992), 146, vgl. ebd. 19, 183, 202 u.6.;
auch Habermas, Erlduterungen zur Diskursethik (1991), 135.

63 Gehlen, VII: Die Gesellschaftsordnung im Widerstreit der Interessengrup-
pen (1964), 209—222, hier 218.

64 Habermas, Erlduterungen zur Diskursethik (1991), 25, vgl. Habermas, Mo-
ralbewufltsein und kommunikatives Handeln (1983), 119 u.0.

65 Habermas, Faktizitit und Geltung (1992), 146.

175

hitps://dol.org/10.5771/9783845298900 - am 15.01.2026, 21:14:22. https://www.nllbra.com/de/agh - Open Access - I TEN


https://doi.org/10.5771/9783845298900
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

FRANKFURTER SCHULE UND PHILOSOPHISCHE ANTHROPOLOGIE

hitte Gehlen gefallen, der eine Uberforderung der Individuen in der mo-
dernen Welt diagnostiziert und dessen zentraler Begriff der Entlastung
sich in erster Linie auf Institutionen wie das Rechtssystem bezieht.*¢

Gegen die drei aufgefithrten Wege zur Losung des Motivationspro-
blems ist nichts einzuwenden. Dennoch wire eine anthropologische Un-
termauerung weiterfithrend. Mit Hilfe eines ausgearbeiteten anthropo-
logischen Modells konnte man beispielsweise besser beurteilen, welche
Antwort in welchem Bereich besser trigt, was also eher den Individu-
en, was den sozialen Gemeinschaften einer Lebenswelt und was dem
Rechtssystem aufzubuirden ist. Hingegen halte ich es fiir hoffnungslos,
wie immer wieder vorgeschlagen, die Anthropologie selbst als normati-
ve Disziplin aufzubauen.®” Zum einen besteht dann die Gefahr, Sein-Sol-
lens-Fehlschliisse zu produzieren; zum anderen ist die normative Ethik
so hoch entwickelt, dass sie auf Beitrdge aus der Philosophischen An-
thropologie gar nicht angewiesen ist.

Das zweite Defizit betrifft die sprachliche Verstindigung, aus der sich
gemifs Habermas uberhaupt erst ein soziales Zusammenleben aufbaut.
Wie sich in kommunikativen Akten gemeinsame Situationsdeutungen
und geteilte Verbindlichkeiten ergeben, ist das zentrale Thema seiner
Theorie des kommunikativen Handelns. Im Vordergrund geht es um den
expliziten Austausch von Sprechakten; im Hintergrund wird eine im-
plizite Vorverstandigung durch eine gemeinsame Lebenswelt gesichert.
Zwar schreibt er zu Recht: »Das Zentrum [des lebensweltlichen Hinter-
grundverstandnisses] [...] bildet die gemeinsame Sprechsituation — und
nicht etwa mein jeweiliger Leib, wie die anthropologisierende Phinome-
nologie behauptet hat.«% An der Peripherie der Verstindigungsprozes-
se, so meine ich, spielt aber der Leib sehr wohl eine Rolle. Denn hinter
der sprachlichen Verstindigung verbaler Art stehen einfachere Stufen der
Kommunikation, nimlich gestenvermittelte Interaktionen und korperge-
bundene Ausdrucksbewegungen willkiirlicher, aber auch unwillkiirlicher
Art. Wahrend sich Sprechakte durch die Schrift, den Buchdruck, elektro-
nische Medien und das Internet immer weiter vom menschlichen Korper
ablosen lassen, bleiben die anderen Verstindigungsformen leibgebun-
den. Konnen sich aber virtuelle Gemeinschaften, die in den letzten Jah-
ren im globalen Internet entstehen, stabilisieren? Oder sind Lebenswel-
ten nicht doch auf die leibliche Gegenwart der Beteiligten angewiesen?
In einer neueren Stromung, der Philosophie der Verkorperung, sind gute
Argumente dafiir entwickelt worden, dass das Bewusstsein (mind) nie

66 Vgl. Thies, Geblen zur Einfiihrung (32017), 105ff.; vgl. Thies, Die Krise des
Individuums (1997), 156f., 166-171.

67 Zuletzt SchlofSberger, Phinomenologie der Normativitdt (2014, unverof-
fentl. Habil.).

68 Habermas, Nachmetaphysisches Denken (1988), 92f.

176

hitps://dol.org/10.5771/9783845298900 - am 15.01.2026, 21:14:22. https://www.nllbra.com/de/agh - Open Access - I TEN


https://doi.org/10.5771/9783845298900
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

ANTHROPOLOGIEKRITIK UND ANTHROPOLOGISCHE DEFIZITE BEl HABERMAS

losgelost auftritt, sondern immer »eingebettet« (embedded) oder »ver-
korpert« (embodied).® Damit wird einer der Grundgedanken der Philo-
sophischen Anthropologie reaktiviert. Denn alle Hauptvertreter wollten
den klassischen Leib-Seele-Dualismus vermeiden; die Kategorien sollten
»psychophysisch« neutral sein; dritte Begriffe wie » Geist«, » Ausdruck«
oder »Handlung« sollten an die Stelle der alten Dualismen treten. Fiir
die Verstindigungsformen, die leibgebunden und subsemantisch ablau-
fen, kann Plessner weiterhin die besten Anregungen liefern. Seine an-
thropologische Hermeneutik thematisiert auch die Sprache der Musik,
Ausdrucksbewegungen und sogar Grenzreaktionen wie Lachen und Wei-
nen.”® Habermas hat einmal zugestanden, dass dieser Ansatz den »lin-
guistischen Imperialismus« der giangigen Sprachphilosophie widerlege.”*

Der dritte Punkt betrifft eines der Folgeprobleme des kapitalistischen
Wachstums. Abgesehen von allen internen Krisen gebe es, so Habermas
schon 1973, drei externe Folgeprobleme: erstens das Verhaltnis zwischen
den Gesellschaften (etwa den Nord-Siid-Konflikt), zweitens das Verhalt-
nis zur dufleren Natur (also 6kologische Probleme) und drittens — das
ist fur uns hier relevant — das Verhaltnis zur inneren Natur. Sehr tref-
fend spricht Habermas von der Gefihrdung der »anthropologische(n)
Balance«.” Wie in den anderen beiden Dimensionen handelt es sich um
einen Externalisierungsprozess. Systemintern, so sei unterstellt, gibt es
ungebrochene Fortschrittstendenzen: 6konomisches Wachstum, techni-
sche Innovationen, politische Reformen, soziale Differenzierung, kultu-
rellen Wandel und so weiter. Digitalisierung und Globalisierung treiben
die Entwicklung voran. Aber die Kosten dieses gesellschaftlichen Fort-
schritts werden »nach auflen« abgewilzt, eben auch auf Leib und Seele.
Dies geschieht beispielsweise durch permanenten Leistungs- und Kon-
kurrenzdruck, allgemeine Beschleunigung und zunehmende Mobilisie-
rung in verschiedenen Dimensionen. Die Gefdhrdung der anthropologi-
schen Balance drickt sich dann in sozialen Pathologien aus, die in der
Soziologie eher in der Durkheim- als in der Marx- oder Weber-Tradi-
tion behandelt wurden, dariiber hinaus in der Tiefenpsychologie und
in der Kulturkritik: psychosomatische Krankheiten, Allergien, Drogen-
konsum, Suizid, chronische Erschopfungszustinde, Panikattacken, ag-
gressive Ausbriiche und so weiter.”> Aus Habermas’ gesellschaftstheore-
tischer Konzeption ldsst sich dazu wenig ableiten; auch hier bedurfte es

69 Fingerhut u.a. (Hg.), Philosophie der Verkorperung (2013).

70 Plessner, VI: Lachen und Weinen (1941).

71 Habermas, Philosophisch-politische Profile (2(1991), 140 (Brief an Plessner,
1972).

72 Habermas, Legitimationsprobleme im Spatkapitalismus (1973), 63.

73 Vgl. Thies, Die Krise des Individuums (1997); Ehrenberg, Das erschipfte
Selbst (1998/2015); mit Bezug auf Digitalisierung siehe jetzt: Thies, So viel
Seele war nie (2018).

177

hitps://dol.org/10.5771/9783845298900 - am 15.01.2026, 21:14:22. https://www.nllbra.com/de/agh - Open Access - I TEN


https://doi.org/10.5771/9783845298900
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

FRANKFURTER SCHULE UND PHILOSOPHISCHE ANTHROPOLOGIE

des interdisziplindren Forschungsprogramms einer philosophischen An-
thropologie.

Warum eine Kernfusion moglich ist

Ist es denn uberhaupt moglich, die Philosophische Anthropologie und
die Frankfurter Schule zu kombinieren? Die Chancen daftr stehen nach
meiner Auffassung recht gut, weil es ohnehin eine grofSe Niahe der bei-
den Denkschulen gibt. Die Ahnlichkeiten lie3en sich gewiss durch die ge-
meinsame Herkunft beider Ansitze aus der deutschen Geistesgeschich-
te und durch den spezifischen gemeinsamen Entstehungskontext in der
Zeit der Weimarer Republik erklaren. Es sind vier Elemente zu nennen,
die sich in beiden Ansitzen finden lassen: interdisziplinares Forschungs-
programm, philosophischer Holismus, impliziter Pragmatismus, schwa-
cher Materialismus. Die entsprechenden Erlduterungen im Hinblick auf
die Philosophische Anthropologie habe ich oben bereits gegeben, so dass
ich mich diesbeztiglich kiirzer fassen kann.

Zunichst einmal handelt es sich um zwei interdisziplindre Forschungs-
programme. Damit stehen beide in der Philosophie um 1930 zwischen
der Existenzphilosophie, die die empirischen Wissenschaften ganz ab-
lehnt, und dem Logischen Empirismus des Wiener Kreises, der, wie der
Name schon sagt, aufler der Logik nur empirische Aussagen akzeptiert.
Sowohl in der Frankfurter Schule als auch in der Philosophischen An-
thropologie bleibt trotzdem die Philosophie das Fundament, obwohl
der frithe Horkheimer eine gleichberechtigte Zusammenarbeit verkiin-
dete und sich Gehlen zum Oxymoron einer empirischen Philosophie be-
kennt. Unter den empirischen Wissenschaften spielt in beiden Fallen die
Soziologie eine besondere Rolle. Die drei Griinderviter der Philosophi-
schen Anthropologie haben sich zudem intensiv mit der Humanbiolo-
gie beschaftigt.

In der heutigen philosophischen Szene ist ein interdisziplinirer An-
spruch, obwohl immer wieder beschworen, selten geworden. In Kern-
disziplinen wie Logik, Sprachphilosophie und Ethik wird in der Regel
apriorisch (reflexiv-rekonstruktiv) verfahren. Das gilt auch fiir das heu-
te dominierende Paradigma, die analytische Philosophie in ihren vielen
Varianten, aber auch einen wichtigen Gegenspieler wie die Phinome-
nologie. Dass der Kontakt zu den empirischen Wissenschaften weitge-
hend abgebrochen ist, liegt aber auch einfach daran, dass sich die uni-
versitire Philosophie immer weiter spezialisiert und professionalisiert
hat. Sicher kann man die Ausdifferenzierung des Wissenschaftsbetriebs
nicht riickgingig machen; auch neu eingefithrte Facher wiirden tiber
kurz oder lang dieses Schicksal erleiden. Gerade deshalb sollten aber

178

hitps://dol.org/10.5771/9783845298900 - am 15.01.2026, 21:14:22. https://www.nllbra.com/de/agh - Open Access - I TEN


https://doi.org/10.5771/9783845298900
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

WARUM EINE KERNFUSION MOGLICH IST

interdisziplinare Forschungsprogramme wie unsere beiden ein Stachel
im Fleisch des Wissenschaftsbetriebes sein. Sonst geraten die grofSen Fra-
gen in Vergessenheit.

Das fiihrt direkt zum zweiten Punkt: Beide Denkschulen erstreben ei-
nen Gesamtentwurf, entweder ein anthropologisches Modell des Men-
schen oder eine Theorie der ganzen Gesellschaft. Insofern sind beide
Forschungsprogramme holistisch und auf eine Totalitdt bezogen, die zu-
mindest als regulative Idee vorschwebt. Wissenschaftstheoretisch han-
delt es sich, mit Popper gesagt, um kiithne Theorien mit vielen starken
Thesen, die gerade deswegen riskant sind und viel Widerspruch erfah-
ren.”* Gegner dieses Anspruchs ist, philosophisch gesprochen, der Em-
pirismus. Zu diesem seien hier auch diejenigen gezahlt, die im Sinne
von Robert K. Merton fiir Theorien mittlerer Reichweite pliadieren, in
der Soziologie etwa auf der Linie von Max Weber uiber René Konig bis
Thomas Schwinn.”s Noch stirker als in den Sozial- ist die Ablehnung in
den Humanwissenschaften. Beispielsweise dufSern die Vertreter der His-
torischen Anthropologie den Verdacht, dass die Philosophische Anthro-
pologie mit einem Substanz- oder Wesensbegriff des Menschen arbeite
(Essentialismus-Vorwurf, siche Text 1). Aber ist eine Soziologie ohne Ge-
sellschaft und eine Anthropologie ohne Mensch tiberhaupt moglich? Es
besteht die Gefahr, dass in der kleinteiligen Forschung nur unverbunde-
ne, weitgehend irrelevante Aussagen produziert werden — und sich hin-
terriicks lebensweltliche Gesellschafts- und Menschenbilder durchsetzen.

Denn es ist ein weiteres Merkmal der Frankfurter Schule und der Phi-
losophischen Anthropologie, dass in ihnen solche vorgiangigen »Bilder«
kritisch reflektiert werden (siehe Text 4). Die Reflexivitit solcher »Su-
pertheorien«, wie Luhmann sagen wiirde, besteht dariiber hinaus darin,
dass sie zu ihrem eigenen Gegenstandsbereich gehoren. Der Verfasser ei-
nes Buches tiber den Menschen ist ein Mensch und zu der Gesellschaft,
die eine Gesellschaftstheorie erfassen mochte, gehort auch diese Theo-
rie selbst. Deshalb thematisieren holistische Theorien auch ihre Entste-
hungsbedingungen: Warum ist sich der Mensch, der erstaunlicherweise
lange gar kein philosophisches Thema war, gerade jetzt fraglich gewor-
den? Aus welcher Perspektive beobachtet die Gesellschaftstheorie die
Gesellschaft?

Ferner zeichnen sich beiden Denkschulen durch ihren impliziten Prag-
matismus aus. Im Rahmen der Anthropologie fuhrt dies vor allem zur
Kritik an der alten Bestimmung des Menschen als »animal rationale«.
Am deutlichsten ist dieser Punkt bei Gehlen, der den Menschen iiber
den Handlungsbegriff erfassen will und frihzeitig den US-Pragmatis-
mus in seinen theoretischen Ansatz integrierte, auch die im deutschen

74 Popper, Objektive Erkenntnis (1973/1998), 54, 82 u.0.
75 Zuletzt Schwinn, Differenzierung ohne Gesellschaft (2001).

179

hitps://dol.org/10.5771/9783845298900 - am 15.01.2026, 21:14:22. https://www.nllbra.com/de/agh - Open Access - I TEN


https://doi.org/10.5771/9783845298900
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

FRANKFURTER SCHULE UND PHILOSOPHISCHE ANTHROPOLOGIE

Sprachraum noch véllig unbekannten Uberlegungen von George Her-
bert Mead. Auch Plessner lisst sich zwanglos mit dem Pragmatismus zu-
sammenfithren.”® Obwohl die Pragmatisten mit ihren radikaldemokra-
tischen Ansichten der Frankfurter Schule viel niher stehen, wurden sie
von deren erster Generation aus ideologischen Griinden abgelehnt. Erst
in der zweiten und dritten Generation wird der US-Pragmatismus rezi-
piert, bei Apel vor allem Peirce, bei Habermas vor allem Mead, bei Hon-
neth vor allem Dewey.

Allerdings kommt es dabei auch zu einer wichtigen Verschiebung im
harten Kern der Frankfurter Schule. Fiir die erste Generation war der
grundlegende Handlungstyp, getreu der marxistischen Tradition, die
produktive Arbeit, positiv im ersten Theoriemodell (Horkheimer), ne-
gativ im zweiten und dritten Theoriemodell, bei denen die Gegenbegriffe
Mimesis (Adorno) und Spiel (Marcuse) zum krypto-normativen Funda-
ment wurden.”” Habermas hat sich lange Zeit intensiv mit handlungs-
theoretischen Grundfragen beschiftigt, die ihn tiber die Entgegensetzung
von Arbeit und Interaktion zu einem neuen Leitbegriff fihrten, namlich
dem des kommunikativen Handelns. Eine dhnliche Entwicklung findet
sich auch bei Gehlen, sogar schon frither: In Der Mensch (1940) sind
Handeln und Arbeiten fast identisch, verstanden im Sinne einer zweck-
rationalen Tatigkeit im Verhiltnis Mensch-Natur. Aber bereits in den
1950er Jahren wird Gehlen klar, dass sich auf diese Weise nicht erkld-
ren lasst, wie Institutionen und Religionen entstanden sind. Dafur brau-
che man zwei weitere Handlungstypen, namlich das rituell-darstellende
Handeln und ein selbstbeziigliches Verhalten, die sogenannte Umkehr
der Antriebsrichtung.”®

Dariiber hinaus verweist der implizite Pragmatismus beider For-
schungsprogramme auch auf die Praxisorientierung beider Schulen:
Man will keineswegs nur im Elfenbeinturm arbeiten, sondern auch in
der Welt wirken. Ohnehin sprengen Supertheorien der besagten Art den
akademischen Rahmen. Praxisfelder wie Erziehung und Medizin, Poli-
tik und Rechtsprechung sind an solchen Konzeptionen interessiert. Bei-
de Schulen reflektieren aber diese Verwendungszusammenhinge. So wird
die Moglichkeit des ideologischen Missbrauchs ihrer Theoreme bedacht.

SchlieSlich wird in beiden Denkschulen ein schwacher Materialismus
vertreten. Dieser bezieht sich, pointiert gesagt, bei der Philosophischen
Anthropologie auf das Menschliche, in der Frankfurter Schule auf das
Zwischenmenschliche. Auf die Frage, was unser Handeln und die soziale

76 Fiir Plessner zeigt dies vor allem Kriiger, Philosophische Anthropologie als
Lebenspolitik (2009), 336-347.

77 Vgl. Thies, Was wufSte die dltere Kritische Theorie von industrieller Arbeit?
(1990).

78  Gehlen, Urmensch und Spdtkultur (1956), 260ff. u.o.

180

hitps://dol.org/10.5771/9783845298900 - am 15.01.2026, 21:14:22. https://www.nllbra.com/de/agh - Open Access - I TEN


https://doi.org/10.5771/9783845298900
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

WARUM EINE KERNFUSION MOGLICH IST

Dynamik bestimmt, wird in beiden Fillen eine Position zwischen Idea-
lismus und starkem Materialismus eingenommen.

Die Philosophische Anthropologie steht zwischen Biologismus und
Platonismus. Ganz dhnlich konzipiert der spate Habermas in seiner Aus-
einandersetzung mit neurobiologischen Ansitzen einen »schwachen Na-
turalismus«.” Gesellschaftstheoretisch wollte die Frankfurter Schule im-
mer schon zwischen Okonomismus und Kulturalismus hindurchsteuern:
Weder soll alles auf ein materielles Fundament reduziert werden — noch
ist der geistige Uberbau im Menschen und in der Gesellschaft vollig von
diesem losgeldst. Damit richtete man sich sowohl gegen den Okonomis-
mus des orthodoxen Marxismus als auch den Technizismus einiger mo-
dernisierungstheoretischer Ansitze. Der frithe Horkheimer betont, dass
man die Rolle intermediirer Instanzen, etwa von Sozialisationsagentu-
ren wie der Familie und von kulturellen Faktoren, nicht unterschitzen
diirfe. Habermas hat immer darauf bestanden, dass man die intervenie-
rende Rolle des modernen Staates beriicksichtigen miisse; in seiner aus-
gearbeiteten Gesellschaftstheorie sind das konomische und das admi-
nistrativ-staatliche Subsysteme mit ihren jeweiligen Medien Geld und
Macht prinzipiell gleichrangig; vor allem diirfe man die Rolle der poli-
tischen Offentlichkeit nicht unterschitzen.

Gegen die idealistischen Konzeptionen in Anthropologie und Gesell-
schaftstheorie wird vor allem empirisch argumentiert, also unter He-
ranziehung empirisch bewahrter Theorien aus den Human- und So-
zialwissenschaften sowie historischen Evidenzen. Gegen den starken
Materialismus kann man dartiber hinaus reflexiv (apriorisch) argumen-
tieren: Philosophische Reflexionen sind gar nicht moglich, wenn alles
durch >niedere« Krifte determiniert wire. Die These, alle Thesen seien
blof§ Symptom sexueller Leidenschaft oder Ausdruck okonomischer In-
teressen, fiihrt in einen performativen Widerspruch, weil sie auch fur die
These selbst gelten miisste, die damit ihren Wahrheitsanspruch verliert.

Die Chancen fiir eine Anndherung von Philosophischer Anthropologie
und Frankfurter Schule stehen auch deshalb gut, weil es heute ein neues
Verbindungsglied gibt. Ich meine die Theorie der geteilten Intentionali-
tit von Michael Tomasello (siche Text 8). Tomasellos Ansatz wird von
Vertretern beider Forschungsprogramme gelobt, obwohl er selbst mit
beiden Denkschulen nicht verbunden ist: 2014 war Tomasello der ers-
te Trager des Wiesbadener Helmuth-Plessner-Preises, den gegenwirtige
Vertreter der Philosophischen Anthropologie mafSgeblich mitbestimmen
konnen. Als Tomasello 2009 den Stuttgarter Hegel-Preis bekam, hielt
Habermas, der auch dessen Schriften positiv rezensierte, die Laudatio.
Auf die Gemeinsamkeiten von Tomasellos Ansatz mit dem interdiszipli-
ndren Forschungsprogramm der Philosophischen Anthropologie bin ich

79 Habermas, Wahrbeit und Rechtfertigung (1999), 32ff., 3 8ff.

181

hitps://dol.org/10.5771/9783845298900 - am 15.01.2026, 21:14:22. https://www.nllbra.com/de/agh - Open Access - I TEN


https://doi.org/10.5771/9783845298900
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

FRANKFURTER SCHULE UND PHILOSOPHISCHE ANTHROPOLOGIE

oben bereits eingegangen. Sollte man eine Kernfusion anstreben, wiir-
de diese also hinauslaufen auf eine Kooperation der bestehenden Frank-
furter Einrichtungen mit dem Leipziger Max-Planck-Institut fir evolu-
tiondre Anthropologie, an dem Michael Tomasello viele Jahre wirkte.

Verpasste Chance?

Wenn es die erlduterten Parallelen zwischen der Philosophischen An-
thropologie und der Frankfurter Schule gibt, so fragt sich, warum es
denn in den vielen Jahrzehnten der gemeinsamen Existenz nicht zu ei-
ner besseren Verstandigung zwischen den beiden Forschungsprogram-
men gekommen ist. Da die Philosophische Anthropologie immer nur aus
Einzelgingern bestand, richtet sich diese Frage vor allem an die Frank-
furter Schule. Diese hat sich, vor allem in der ersten Generation, in der
Auseinandersetzung mit anderen Ansitzen nicht gerade mit Ruhm be-
kleckert. In der Beziehung zu Heidegger wird von »Kommunikationsver-
weigerung«, in der zum Wiener Kreis (vor allem zu Otto Neurath) von
»verpafsten Chancen« geredet.® Dafiir sind politische Griinde, ideologi-
sche Vorbehalte und schulorganisatorische Abgrenzungen verantwort-
lich, die heute keine Rolle mehr spielen sollten. Gerade im Verhiltnis
zur Philosophischen Anthropologie blieben einige Gelegenheiten unge-
nutzt, unter anderem Plessners Aufenthalt in Frankfurt/M. als Vertreter
fir Adorno 1952/53, Habermas’ Schiilerschaft zu Rothacker und Ador-
nos Gesprache mit Gehlen in den 1960er Jahren.

Es gab sogar eine Situation, die vielleicht dazu hatte fithren konnen,
dass beide Schulen von Anbeginn als gemeinsame Gruppe hitten auftre-
ten konnen. Ich meine die Berufung von Max Scheler an die Frankfurter
Universitdt 1928. Diese blieb jedoch folgenlos. Denn wenige Tage nach
seiner ersten Offentlichen Vorlesung zum Thema »Politik und Moral« er-
litt Scheler in der Nacht vom 12. auf den 13. Mai einen Herzinfarkt, am
19. Mai 1928 starb er in Frankfurt, wurde dann aber in Kéln begraben.

Was wire geschehen, wenn Scheler noch einige Jahre gelebt hatte? Im-
merhin hatte er sich inzwischen weit von seinen fritheren Uberzeugungen
entfernt, sympathisierte sogar mit den Ideen eines christlichen Sozialis-
mus. Die Vortrage, die er 1927 an der Berliner »Hochschule fiir Politik«
und im Reichswehrministerium hielt, nimlich »Der Mensch im Weltal-
ter des Ausgleichs« und »Zur Idee des Ewigen Friedens und des Pazifis-
mus«®', weisen ihn als interessierten und weitblickenden Zeitgenossen

8o Morchen, Adorno und Horkheimer (1981); Dahms, Positivismusstreit
(1994), 259ff.

81 Scheler, IX: Der Mensch im Weltalter des Ausgleichs (1927), 145-170 u.
XI: Zur Idee des Ewigen Friedens (1927), 77-121.

182

hitps://dol.org/10.5771/9783845298900 - am 15.01.2026, 21:14:22. https://www.nllbra.com/de/agh - Open Access - I TEN


https://doi.org/10.5771/9783845298900
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

VERPASSTE CHANCE?

aus. Vor allem war er sehr offen fiir neue Anregungen. Man weifs, dass
er trotz aller inhaltlichen Distanz von Horkheimer durchaus geschitzt
wurde.®* Selbst Adorno hat sich spater manchmal zu Scheler respekt-
voll gedufSert.®s Hitte er sich mit Horkheimer anfreunden, hitte er den
Ansatz der frithen Frankfurter Schule beeinflussen konnen? Ich glaube,
dass die Chancen dafiir sehr gut standen. Ein Indiz ist, dass sein Schii-
ler Paul Ludwig Landsberg einige Jahre spiter problemlos in der »Zeit-
schrift fiir Sozialforschung« publizieren konnte.® Moglicherweise hatte
also, wenn Scheler einige Jahre linger gelebt hitte, das interdisziplinire
Forschungsprogramm der Frankfurter Schule von vornherein starkere
anthropologische Anteile besessen.

Scheler hat aber nicht nur die Philosophische Anthropologie inspi-
riert, sondern auch die Wissenssoziologie, deren wichtigster Vertreter
Karl Mannheim 1930 in Frankfurt den Lehrstuhl fur Soziologie tiber-
nahm. Vielleicht hatte man, mit Scheler als Vermittler, sogar Mannheim
und dessen Assistenten Norbert Elias einbeziehen konnen.®s Eine Frank-
furter Schule dieser Spannweite wire bis heute auf keine Kernfusion an-
gewiesen. Mein Vorhaben, Frankfurter Schule und Philosophische An-
thropologie nachtriglich zu versohnen, wire tberflussig.

82 Vgl. Breuer, Kritische Theorie (2016), 99f.

83 Beispielsweise in Adorno, Philosophische Terminologie, Bd. I, 212
(26.7.1962).

84 Vgl. Landsberg, Rassenideologie und Rassenwissenschaft (1933); vgl. ders.,
Einfiihrung in die philosophische Anthropologie (193 4).

85 Vgl. die Beitrige, die dem Mannheim-Kreis gewidmet sind, in: Herrschaft/
Lichtblau, Soziologie in Frankfurt (2010).

183

hitps://dol.org/10.5771/9783845298900 - am 15.01.2026, 21:14:22. https://www.nllbra.com/de/agh - Open Access - I TEN


https://doi.org/10.5771/9783845298900
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

Textnachweise

»Philosophische Anthropologie als Forschungsprogramme«, zuerst veroffent-
licht in: Ada Neschke/Hans Rainer Sepp (Hg.): Philosophische Anthropo-
logie. Urspriinge und Aufgaben. Nordhausen 2008, S. 230-248.

»Gehlens >Der Mensch«von 1940«, bisher unveroffentlicht, Ausarbeitung ei-
nes Vortrags auf der Konferenz »Philosophische Anthropologie — Haupt-
autoren und Grundschriften« in der Villa Vigoni (Italien) am 11.4.2006.

»Art. Mensch«, zuerst veroffentlicht in: Petra Kolmer/Armin G. Wildfeuer
(Hg.): Neues Handbuch philosophischer Grundbegriffe. Freiburg/Miin-
chen 20171. Bd. 2, S. 1515-1526. Allgemeine Literaturhinweise wurden
gestrichen.

»Menschenbilder und Ethik«, zuerst veroffentlicht in: ITan Kaplow (Hg.):
Mensch - Bild — Menschenbild. Weilerswist 2009, S. 21-3 4.

»Die Wurzeln der menschlichen Moral«, unveréffentlicht, eine Kurzfassung
mit dem Titel »Bausteine der Moral« ist erschienen in: Gerd Jiittemann
(Hg.): Die Entwicklung der Psyche in der Geschichte der Menschheit. Len-
gerich 2013, S. 93-102.

»Religion und Moral — die Urszene«, zuerst veroffentlicht in: Marie-Luise
Raters (Hg.): Warum Religion? Pragmatische und pragmatistische Uber-
legungen zur Funktion von Religion im Leben. Freiburg/Miinchen 2013,
S. 27—49.

»Was ist Rousseauismus? «, zuerst veroffentlicht in: Interdisziplinare Anth-
ropologie, Jahrbuch 3/2015, hg. von G. Hartung und M. Herrgen. Wies-
baden 2016, S. 141-164.

»Michael Tomasello und die philosophische Anthropologie«, zuerst verof-
fentlicht in: Philosophische Rundschau. Eine Zeitschrift fiir philosophi-
sche Kritik, hg. von M. Gessmann u.a., Bd. 64, Heft 2, Jg. 2017, S. 107~
121.

» Adornos Mimesis. Zur Funktion dieses Begriffs in seinem Werk«, zuerst
veroffentlicht in: Mirko Wischke (Hg.): 1. Jahresband des Deutschspra-
chigen Forschungszentrums fiir Philosophie Olomouc. Olomouc 2005, S.
188-198, geringfligig tiberarbeitet.

»Frankfurter Schule und Philosophische Anthropologie — Ist eine Kernfusi-
on moglich? «, bisher unveroffentlicht, Ausarbeitung eines Vortrags an der
Universitit Potsdam am 11.2.2016.

Alle Texte wurden durchgesehen und teilweise bibliographisch erginzt. Den
Inhabern der Rechte sei fur die Druckerlaubnis gedankt.

184

hitps://dol.org/10.5771/9783845298900 - am 15.01.2026, 21:14:22. https://www.nllbra.com/de/agh - Open Access - I TEN


https://doi.org/10.5771/9783845298900
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

Literaturverzeichnis

Adorno, Theodor W.: Gesammelte Schriften in 20 Bianden. Frankfurt a. M.
1970ff.

Adorno, Theodor W.: Probleme der Moralphilosophie (1963). Frankfurt a.
M. 1996 (= Nachgelassene Schriften, Abt. IV, Bd. 10).

Adorno, Theodor W./Benjamin, Walter: Briefwechsel 1928-1940, hg. von H.
Lonitz. Frankfurt a. M. 1994.

Adorno, Theodor W./Horkheimer, Max: Briefwechsel 1927-1969 in 4 Bin-
den, Bd. II: 1938-1944, hg. von C. Gédde u. H. Lonitz. Frankfurt a. M.
2004.

Adorno, Theodor W.: Current of Music. Elements of a Radio Theory, hg. von
R. Hullot-Kentor. Frankfurt a. M. 2006 (= Adorno, Theodor W.: Nachge-
lassene Schriften, Abt. I, Bd. 3).

Adorno, Theodor W.: Individuum und Gesellschaft. Entwiirfe und Skizzen.
In: R. Tiedemann (Hg.): Frankfurter Adorno Blatter VIII. Miinchen 2003,
S. 60-94.

Adorno, Theodor W.: Philosophische Terminologie, 2 Bde. (1962/63), hg.
von R. zur Lippe. Frankfurt a. M. 1973.

Albert, Gert/Greve, Jens/Schutzeichel, Rainer (Hg.): Kooperation, Soziali-
tat und Kultur. Michael Tomasellos Arbeiten in der soziologischen Dis-
kussion (= Zeitschrift fiir Theoretische Soziologie, ZTS, 3. Sonderband).
Weinheim 2016.

Albrecht, Clemens u.a. (inkl. Friedrich H. Tenbruck): Die intellektuelle
Griindung der Bundesrepublik. Eine Wirkungsgeschichte der Frankfurter
Schule. Frankfurt/New York 1999.

Anders, Gunther: Die Antiquiertheit des Menschen, 2 Bde. (1956 u. 1980).
Miinchen 1987.

Antes, Peter: Grundriss der Religionsgeschichte. Von der Prihistorie bis zur
Gegenwart. Stuttgart 2006.

Antweiler, Christoph: Was ist den Menschen gemeinsam? Uber Kultur und
Kulturen. Darmstadt 22009.

Antweiler, Christoph: Heimat Mensch. Was uns alle verbindet. Hamburg
2009.

Ardrey, Robert: Der Wolf in uns. Die Jagd als Urmotiv menschlichen Verhal-
tens (engl. 1976). Frankfurt a. M. 1977.

Aristoteles: Philosophische Schriften in 6 Banden, dt. von E. Rolfes, hg. v. G.
Bien. Hamburg 1995.

Auerbach, Erich: Mimesis. Dargestellte Wirklichkeit in der abendlandischen
Literatur (1946). Tiibingen/Basel 1994.

Axelrod, Robert: Die Evolution der Kooperation (engl. 1984). Miinchen
2000.

185

hitps://dol.org/10.5771/9783845298900 - am 15.01.2026, 21:14:22. https://www.nllbra.com/de/agh - Open Access - I TEN


https://doi.org/10.5771/9783845298900
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

LITERATURVERZEICHNIS

Bach, Maurizio: Jenseits des rationalen Handelns. Zur Soziologie Vilfredo
Paretos. Wiesbaden 2004.

Baeumler, Alfred: Weltdemokratie und Nationalsozialismus. In: Internatio-
nale Zeitschrift fur Erziehung, XI. Jg./1942,S. 163-179.

Bargatzky, Thomas: Ethnologie. Eine Einfithrung in die Wissenschaft von
den urproduktiven Gesellschaften. Hamburg 1997.

Bataille, Georges: Die Hohlenbilder von Lascaux oder Die Geburt der Kunst
(frz. 1955). Stuttgart u.a. 1984.

Baumeister, Roy/Tierney, John: Die Macht der Disziplin. Wie wir unseren Wil-
len trainieren konnen (engl. 2o11: » Willpower«). Frankfurt a. M. 2012.

Bayertz, Kurt (Hg.): Evolution und Ethik. Stuttgart 1993.

Beck, Birgit: Ein neues Menschenbild? Der Anspruch der Neurowissenschaf-
ten auf Revision unseres Selbstverstindnisses. Miinster 2013.

Bellah, Robert: Religion in Human Evolution. From the Paleolithic to the
Axial Age. Cambridge/Mass. 20712.

Benhabib, Seyla: Critique, Norm, and Utopia. A Study of the Foundations
of Critical Theory. New York 1986.

Benjamin, Walter: Gesammelte Schriften in 7 Binden. Frankfurt a. M.

1977ff..
Bergson, Henri: Die beiden Quellen der Moral und der Religion (frz. 1932).

Jena 1933.

Bermbach, Udo: Houston Stewart Chamberlain. Wagners Schwiegersohn,
Hitlers Vordenker. Stuttgart 2015.

Bialas, Wolfgang: Moralische Ordnungen des Nationalsozialismus. Gottin-
gen 2014.

Binswanger, Mathias: Ein gliickliches Leben statt immer mehr materiellen
Wohlstand. Konsequenzen der Gliicksforschung fiir die Okonomie. In: A.
Bellebaum/R. Hettlage (Hg.): Gluck hat viele Gesichter. Anndherungen an
eine gekonnte Lebensfiihrung. Wiesbaden 2010, S. 275-292.

Bischof, Norbert: Psychologie. Ein Grundkurs fiir Anspruchsvolle. Stuttgart
22009.

Bischof, Norbert: Moral. Thre Natur, ihre Dynamik und ihr Schatten. Wien
u.a. 20712.

Bischof-Kohler, Doris: Art. Empathie. In: E. Bohlken/C. Thies (Hg.): Hand-
buch Anthropologie. Der Mensch zwischen Natur, Kultur und Technik.
Stuttgart/Weimar 2009, S. 312-316.

Blaffer-Hrdy, Sarah: Miitter und andere. Wie die Evolution uns zu sozialen
Wesen gemacht hat (engl. 2009). Berlin 20710.

Bloch, Ernst: Das Prinzip Hoffnung, 3 Bde. (1959). Frankfurt a. M. 71980.

Bloom, Paul: Against Empathy. The Case for Rational Compassion. New
York 2016.

Bobbio, Norberto: Rechts und Links. Griinde und Bedeutungen einer poli-
tischen Unterscheidung (ital. 1994). Berlin 1994.

Bohler, Dietrich: A. Gehlen, Handlung und Institution. In: J. Speck (Hg.):
Grundprobleme der grofSen Philosophen: Gegenwart II. Gottingen 1970,
S. 231-280.

186

hitps://dol.org/10.5771/9783845298900 - am 15.01.2026, 21:14:22. https://www.nllbra.com/de/agh - Open Access - I TEN


https://doi.org/10.5771/9783845298900
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

LITERATURVERZEICHNIS

Bohnigk, Volker: Kulturanthropologie als Rassenlehre. Nationalsozialisti-
sche Kulturphilosophie aus der Sicht des Philosophen Erich Rothacker.
Wirzburg 2002.

Bohlken, Eike/Thies, Christian (Hg): Handbuch Anthropologie. Der Mensch
zwischen Natur, Kultur und Technik. Stuttgart/Weimar 2009.

Bolz, Norbert/van Reijen, Willem: Walter Benjamin. Frankfurt/New York
199T.

Bookchin, Murray: Die Agonie der Stadt. Stadte ohne Biirger oder Aufstieg
und Niedergang des freien Biirgers (engl. 1987: Urbanization without Ci-
ties). Grafenau 1996.

Borch, Christian/Staheli, Urs (Hg.): Soziologie der Nachahmung und des Be-
gehrens. Materialien zu Gabriel Tarde. Frankfurt a. M. 2009.

Bosinski, Gerhard: Die Steinzeit. In: Welt- und Kultur-Weltgeschichte, Bd.1.
Hrsg. vom Zeit-Verlag. Hamburg 2006, S. 73-1713.

Brandt, Reinhard: Konnen Tiere denken? Ein Beitrag zur Tierphilosophie.
Frankfurt a. M. 2009.

Breithaupt, Fritz: Kulturen der Empathie. Frankfurt a. M. 2009.

Breuer, Stefan: Horkheimer oder Adorno: Differenzen im Paradigmakern der
kritischen Theorie. In: Leviathan, 13. Jg./1985, S. 357-376.

Breuer, Stefan: Die radikale Rechte in Deutschland 1871-1945. Eine politi-
sche Ideengeschichte. Stuttgart 2010.

Breuer, Stefan: Der charismatische Staat. Urspriinge und Frithformen staat-
licher Herrschaft. Darmstadt 2014.

Breuer, Stefan: Kritische Theorie. Tiibingen 2016.

Brunkhorst, Hauke: Paradigmakern und Theoriedynamik der kritischen
Theorie. In: Soziale Welt, 34. Jg./1983, S. 22—56.

Brunkhorst, Hauke/Kreide, Regina/Lafont, Cristina (Hg.): Habermas-Hand-
buch. Sonderausgabe. Stuttgart 2015.

Brunkhorst, Hauke: Art. Radikaler Reformismus: In: H. Brunkhorst/R. Krei-
de/C. Lafont (Hg.): Habermas-Handbuch. Stuttgart 2015, S. 362-364.
Bunia, Remigius: In der Gewalt der Schulden. David Graebers Entwurf ei-
ner anderen Wirtschaft. In: Merkur. Deutsche Zeitschrift fiir europaisches

Denken, 66. Jg./2012, S. §35-542.

Call, Josep/Tomasello, Michael: Does the Chimpanzee have a Theory of
Mind? 30 Years Later. In: Trends in Cognitive Sciences, 12(5)/2008, S.
187-192 (doi: https://doi.org/10.1016/].tics.2008.02.010).

Claessens, Dieter: Das Konkrete und das Abstrakte. Soziologische Skizzen
zur Anthropologie. Frankfurt a. M. 1980.

Clottes, Jean/Lewis-Williams, David: Schamanen. Trance und Magie in der
Hohlenkunst der Steinzeit (frz. 1996). Sigmaringen 1997.

Colpe, Carsten: Uber das Heilige. Versuch, seiner Verkennung kritisch vor-
zubeugen. Frankfurt a. M. 1990.

Coomann, Nicholas: »Im Schema: >Caput mortuum««. Adornos Fragmente
einer dialektischen Anthropologie. In: Deutsche Zeitschrift fir Philoso-
phie, 65. Jg./2017, S. 51-66.

187

hitps://dol.org/10.5771/9783845298900 - am 15.01.2026, 21:14:22. https://www.nllbra.com/de/agh - Open Access - I TEN


https://doi.org/10.5771/9783845298900
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

LITERATURVERZEICHNIS

Crabtree, Gerald: Our Fragile Intellect. In: Trends in Genetics, 29. Jg./2013,
1, S. 1—5 (doi: https://doi.org/10.1016/j.tig.2012.10.002).

Dahmer, Helmut: Libido und Gesellschaft. Studien iiber Freud und die
Freudsche Linke (1973/21982). Frankfurt a. M. 32015.

Dahms, Hans-Joachim: Positivismusstreit. Die Auseinandersetzungen
der Frankfurter Schule mit dem logischen Positivismus, dem ameri-
kanischen Pragmatismus und dem kritischen Rationalismus. Frank-
furt a. M. 1994.

Darwin, Charles: Die Abstammung des Menschen (engl. 1871). Dreieich
21992.

Delitz, Heike: Arnold Gehlen (= Klassiker der Wissenssoziologie, Bd. 14).
Konstanz 2011.

Dewey, John: Der Einfluss des Darwinismus auf die Philosophie (engl. 1909).
In: ders.: Erfahrung, Erkenntnis und Wert, hg. von M. Suhr. Frankfurt a.
M. 2004, S. 31—43.

Diamond, Jared: The Worst Mistake in the History of the Human Race. In:
Discover, 8. Jg./1987, 5, S. 64—66.

Diamond, Jared: Der dritte Schimpanse. Evolution und Zukunft des Men-
schen (engl. 1992). Frankfurt a. M. 1994.

Diamond, Jared: Vermachtnis. Was wir von traditionellen Gesellschaften ler-
nen konnen (engl. 2012). Frankfurt a. M. 2012.

Diderot, Denis: Nachtrag zu »Bougainvilles Reise« oder Gesprach zwischen
A. und B. iiber die Unsitte, moralische Ideen an gewisse physische Hand-
lungen zu kniipfen, zu denen sie nicht passen (frz. 1775/1796). Frankfurt
a. M. 1965.

Dubiel, Helmut: Wissenschaftsorganisation und politische Erfahrung. Studi-
en zur frithen Kritischen Theorie. Frankfurt a. M. 1978.

Dubiel, Helmut: Kritische Theorie der Gesellschaft. Eine einfithrende Rekon-
struktion von den Anfingen im Horkheimer-Kreis bis Habermas. Wein-
heim/Miinchen 1988.

Duerr, Hans Peter: Sedna oder Die Liebe zum Leben. Frankfurt a. M. 1984.

Duerr, Hans Peter: Vom Nomaden zur Monade. 10.000 Jahre Menschheits-
geschichte. Graz 2002.

Diilmen, Richard van: Historische Anthropologie. Entwicklung — Probleme
— Aufgaben. Kéln u.a. 2000.

Dunbar, Robin: Klatsch und Tratsch. Wie der Mensch zur Sprache fand
(engl. 1996). Miunchen 1998.

Dunbar, Robin: The Social Brain Hypothesis. In: Evolutionary Anthropology, 6.
Jg./1998,S. 178-190 (doi: 10.1002/(SICI) 1 520-6505(1998)6:5<178::AID—
EVAN5§>3.0.CO;2-8).

Dunbar, Robin: Warum die Menschen vollig anders wurden. In: E. P. Fi-
scher/K. Wiegandt (Hg.): Evolution und Kultur des Menschen. Frankfurt
a. M. 2010, S. 244—269.

Duve, Freimut: Der Basiliskenblick. In: Die Zeit, 6.2.1976 (online http://
www.zeit.de/1976/o7/der-basiliskenblick, letzter Zugriff: 15.7.2018).

188

hitps://dol.org/10.5771/9783845298900 - am 15.01.2026, 21:14:22. https://www.nllbra.com/de/agh - Open Access - I TEN


https://doi.org/10.5771/9783845298900
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

LITERATURVERZEICHNIS

Dux, Giinter: Die Evolution der humanen Lebensform als geistige Lebens-
form. Handeln — Denken — Sprechen (= Gesammelte Schriften, Bd. 1).
Wiesbaden 2017.

Dux, Gunter: Historisch-genetische Theorie der Kultur. Instabile Welten —
Zur Prozessualen Logik im kulturellen Wandel. Weilerswist 2000 (= Ge-
sammelte Schriften, Bd. 2, Wiesbaden 2017).

Dux, Giinter: Das historische BewufStsein der Neuzeit. Anthropologie als
Grundlagenwissenschaft. In: Saeculum. Jahrbuch fiir Universalgeschich-
te, 39. Jg./1988,S. 82—95.

Ebke, Thomas/Edinger, Sebastian/Miiller, Frank/Yos, Roman (Hg.): Mensch
und Gesellschaft zwischen Natur und Geschichte (= Internationales Jahr-
buch fiir Philosophische Anthropologie, Bd. 6). Berlin/Boston 2017.

Edgerton, Robert B.: Triigerische Paradiese. Der Mythos von den gliicklichen
Naturvolkern (engl. 1992: »Sick Societies«). Hamburg 1994.

Ehrenberg, Alain: Das erschopfte Selbst. Depression und Gesellschaft in
der Gegenwart (zuerst frz. 1998, dt. 2004/2008). Frankfurt/New York
2015.

Elefantenfriedhof (2014). In: Wikipedia (deutschsprachig, letzter Zugriff
18.7.2018).

Eliade, Mircea: Das Heilige und das Profane. Vom Wesen des Religiosen (frz.
1957). Frankfurt a. M. 1998.

Eliade, Mircea: Schamanismus und archaische Ekstasetechnik (frz. 1951).
Frankfurt a. M. 1975..

Efsbach, W./Fischer, J./Lethen, H. (Hg.): Plessners »Grenzen der Gemein-
schaft«. Eine Debatte. Frankfurt a. M. 2002.

Evans-Pritchard, Edward E.: Die Nuer im stidlichen Sudan (engl. 1940). In:
F. Kramer/C. Sigrist (Hg.): Gesellschaften ohne Staat. Gleichheit und Ge-
rechtigkeit. Frankfurt a. M. 1983, S. 175-200.

Everett, Daniel L.: Das gliicklichste Volk. Sieben Jahre bei den Piraha-India-
nern am Amazonas (engl. 2008: »Don’t Sleep, There are Snakes. Life and
Language in the Amazonas Jungle«). Miinchen 2070.

Everett, Daniel L.: Die grofSte Erfindung der Menschheit. Was mich mei-
ne Jahre am Amazonas tiber das Wesen der Sprache gelehrt haben (engl.
2012: »Language. The Cultural Tool«). Miinchen 2013.

Fahrenberg, Jochen: Plidoyer fur eine interdisziplindre Anthropologie auf
empirischer Basis. In: G. Godde/M.B. Buchholz (Hg.): Wissenschaft und
Therapeutik des Unbewussten, Bd. 2. GiefSen 2012, S. 249-278.

Fingerhut, Joerg/Hufendiek, Rebekka/Wild, Markus (Hg.): Philosophie der
Verkorperung. Grundlagentexte zu einer aktuellen Debatte. Frankfurt a.
M. 2013.

Fischer, Joachim: Philosophische Anthropologie. Eine Denkrichtung des 2o0.
Jahrhunderts. Freiburg/Miinchen 2008.

Fischer, Joachim: Exzentrische Positionalitit. Studien zu Helmuth Plessner.
Weilerswist 2016.

189

hitps://dol.org/10.5771/9783845298900 - am 15.01.2026, 21:14:22. https://www.nllbra.com/de/agh - Open Access - I TEN


https://doi.org/10.5771/9783845298900
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

LITERATURVERZEICHNIS

Fischer, Joachim: Michael Tomasello — Erster Preistriager des Wiesbadener
Helmuth Plessner Preises (2014), im Internet unter http://helmuth-pless-
ner.de/wp-content/uploads/2o14/12/Fischer-Laudatio-Tomasello.pdf
(letzter Zugriff 18.7.2018).

Fischer, Joachim: Bundesrepublikanische Soziologie 1949 bis heute. Versuch
einer neuen Skizze ihrer Geschichte. In: Zyklos 2. Jahrbuch fiir Theorie
und Geschichte der Soziologie, hg. von M. Endref§ u.a., Wiesbaden 20135,
S.73-99.

Fischer, Julia: Affengesellschaft. Berlin 2012.

Forst, Rainer: Kritik der Rechtfertigungsverhaltnisse. Perspektiven einer kri-
tischen Theorie der Politik. Berlin 20171.

Forster, Michael N.: Menschen und andere Tiere. Uber das Verhiltnis von
Mensch und Tier bei Tomasello. In: Deutsche Zeitschrift firr Philosophie,
55.Jg./2007,S. 761-767.

Fraser, Nancy: Fortunes of Feminism. From State-Managed Capitalism to
Neoliberal Crisis. London/New York 2013.

Freeman, Derek: Liebe ohne Aggression. Margaret Meads Legende von der
Friedfertigkeit der Naturvolker (engl. 1983). Miinchen 1983.

Freud, Sigmund: Studienausgabe in To Bianden, hg. von A. Mitscherlich u.a.
Frankfurt a. M. 1969ff.

Freyenhagen, Fabian: Was ist orthodoxe Kritische Theorie? In: Deutsche
Zeitschrift fur Philosophie, 65. Jg./2017, S. 456—469.

Fromm, Erich: Gesamtausgabe in 12 Binden. Stuttgart 1999ff.

Friichtl, Josef: Mimesis. Konstellation eines Zentralbegriffs bei Adorno.
Wiirzburg 1986.

Fry, Douglas P./Soderberg, Patrik: Lethal Aggressions in Mobile Forager
Bands and Implications for the Origin of Wars. In: Science, Vol. 341
(2013), S. 270-273 (doi: To.1126/science.123567).

Fuchs, Thomas: Das Gehirn - ein Beziehungsorgan. Eine phinomenolo-
gisch-6kologische Konzeption. Stuttgart 42013.

Fukuyama, Francis: Das Ende des Menschen (engl. »Our Posthuman Fu-
ture«). Stuttgart/Miinchen 2002.

Gebauer, Gunter/Wulf, Christoph: Mimesis. Kultur — Kunst — Gesellschaft.
Reinbek 1992.

Geertz, Clifford: Kulturbegriff und Menschenbild (engl. 1966). In: R. Ha-
bermas/N. Minkmar (Hg.): Das Schwein des Hauptlings. Berlin 1992, S.
56—82.

Geertz, Clifford: Dichte Beschreibung. Beitrage zum Verstehen kultureller
Systeme. Frankfurt am Main 1983.

Geissmann, Thomas: Vergleichende Primatologie. Berlin u.a. 2003.

Gehlen, Arnold: Gesamtausgabe in 10 Binden, hg. von L. Samson u. K.-S.
Rehberg. Frankfurt a. M. 1978ff.

Gehlen, Arnold: Urmensch und Spatkultur. Philosophische Ergebnisse und
Aussagen (1956). Wiesbaden 1986.

Gehlen, Arnold: Moral und Hypermoral (1969). Wiesbaden 1986.

190

hitps://dol.org/10.5771/9783845298900 - am 15.01.2026, 21:14:22. https://www.nllbra.com/de/agh - Open Access - I TEN


https://doi.org/10.5771/9783845298900
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

LITERATURVERZEICHNIS

Gehlen, Arnold: Uber den Cartesianismus Nicolai Hartmanns (1952). In: B.
Accarino/M. SchlofSberger (Hg.): Expressivitit und Stil. Helmuth Pless-
ners Sinnes- und Ausdrucksphilosophie (= Internationales Jahrbuch fiir
Philosophische Anthropologie, Bd. 1). Berlin 2008, S. 277-284.

Gethmann, Carl Friedrich: Vom BewufStsein zum Handeln. Pragmatische
Tendenzen in der Deutschen Philosophie der ersten Jahrzehnte des 20.
Jahrhunderts. In: H. Stachowiak (Hg.): Pragmatik, Bd.2. Hamburg 1987,
S. 202-232.

Geuss, Raymond: The Idea of a Critical Theory. Habermas and the Frank-
furt School. Cambridge/Mass. 1981.

Gintis, Herbert/Bowles, Samuel/Boyd, Robert/Fehr, Ernst (Hg.): Moral Sen-
timents and Material Interests. The Foundations of Cooperation in Eco-
nomic Life. Cambridge/Mass. 2005.

Glas, Alexander: Mimesis in aktuellen Kunstdidaktiken. In: Imago. Zeit-
schrift fiir Kunstpiadagogik, 2017/4, S. 90-94.

Gloy, Karen: Unter Kannibalen. Eine Philosophin im Urwald von Westpa-
pua. Darmstadt 20710.

Graham, Carol: Happiness around the World. Oxford 2009.

Goebel, Bernd/Hauk, Anna Maria/Kruip, Gerhard (Hg.): Probleme des Na-
turalismus. Paderborn 2004.

Goodall, Jane: Wilde Schimpansen. Verhaltensforschung am Gombe-Fluf§
(engl. 1971). Reinbek 1991a.

Goodall, Jane: Ein Herz fiir Schimpansen. Meine 30 Jahre am Gombe-Strom
(engl. 1990). Reinbek 1991b.

Gottner-Abendroth, Heide: Die Gottin und ihr Heros. Die matriarchalen Re-
ligionen in Mythen, Miarchen, Dichtung. Miinchen 1980.

Graeber, David: Frei von Herrschaft. Fragmente einer anarchistischen Anthro-
pologie (engl. 2004). Wuppertal 2008.

Graeber, David: Schulden. Die ersten 5000 Jahre (engl. 2011). Stuttgart
2012.

Graeber, David: Direkte Aktion. Ein Handbuch (engl. 2009). Hamburg 2013.

Gray, John: Von Menschen und anderen Tieren. Abschied vom Humanismus
(engl. 2002: »Straw Dogs«). Stuttgart 2010.

Giinther, Klaus: Der Sinn fiir Angemessenheit. Anwendungsdiskurse in Mo-
ral und Recht. Frankfurt a. M. 1988.

Habermas, Jurgen: Philosophische Anthropologie (ein Lexikonartikel) 1958.
In: ders.: Kultur und Kritik. Verstreute Aufsitze. Frankfurt a. M. 1973,
S.89-111.

Habermas, Jiirgen: Zwischen Philosophie und Wissenschaft: Marxismus als
Kritik (Vortrag 1960, publiziert 1963). In: ders.: Theorie und Praxis. So-
zialphilosophische Studien. Frankfurt a. M. 1971, S. 228-289.

Habermas, Jirgen: Erkenntnis und Interesse (1968). Mit einem neuen Nach-
wort (S. 367—420). Frankfurt a. M. 1973.

Habermas, Jurgen: Nachgeahmte Substantialitit (1970). In: ders.: Philoso-
phisch-politische Profile. Frankfurt a. M. 1987, S. 107-126.

191

hitps://dol.org/10.5771/9783845298900 - am 15.01.2026, 21:14:22. https://www.nllbra.com/de/agh - Open Access - I TEN


https://doi.org/10.5771/9783845298900
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

LITERATURVERZEICHNIS

Habermas, Jiirgen: Legitimationsprobleme im Spitkapitalismus. Frankfurt
a. M. 1973.

Habermas, Jirgen: Zur Rekonstruktion des Historischen Materialismus.
Frankfurt a. M. 1976.

Habermas, Jurgen: Theorie des kommunikativen Handelns, 2 Bde. Frank-
furt a. M. 1981.

Habermas, Jiirgen: Die Philosophie als Platzhalter und Interpret (1981). In:
ders.: MoralbewufStsein und kommunikatives Handeln. Frankfurt a. M.
1983, S. 9—28.

Habermas, Jirgen: Diskursethik — Notizen zu einem Begriindungsprogramm.
In: ders.: Moralbewuf$tsein und kommunikatives Handeln. Frankfurt a.
M. 1983, S. 5§3-125.

Habermas, Jiirgen: Die Neue Uniibersichtlichkeit. Kleine Politische Schrif-
ten V. Frankfurt a. M. 1985.

Habermas, Jirgen: Nachmetaphysisches Denken. Philosophische Aufsitze.
Frankfurt a. M. 1988.

Habermas, Jurgen: Erlduterungen zur Diskursethik. Frankfurt a. M. 1991.

Habermas, Jiirgen: Philosophisch-politische Profile. Erweiterte Ausgabe.
Frankfurt a. M. 219971.

Habermas, Jurgen: Faktizitit und Geltung. Beitriage zur Diskurstheorie des
Rechts und des demokratischen Rechtsstaats. Frankfurt a. M. 1992.

Habermas, Jurgen: Wahrheit und Rechtfertigung. Philosophische Aufsitze.
Frankfurt a. M. 1999.

Habermas, Jirgen: Die Zukunft der menschlichen Natur. Auf dem Weg zu
einer liberalen Eugenik? Erweiterte Ausgabe. Frankfurt a. M. 2002.

Habermas, Jirgen: Nach dreifSig Jahren: Bemerkungen zu >Erkenntnis und
Interesse« (1998). In: ders.: Erkenntnis und Interesse, hg. von Anke Thyen.
Hamburg 2008, S. 359-366.

Habermas, Rebekka/Minkmar, Nils (Hg.): Das Schwein des Hauptlings.
Sechs Aufsitze zur historischen Anthropologie. Berlin 1992.

Hagemann-White, Carol: Legitimation als Anthropologie. Eine Kritik der
Philosophie Arnold Gehlens. Stuttgart u.a. 1973.

Haidt, Jonathan: The New Synthesis in Moral Psychology. In: Science, Vol.
316/2007, S. 998—1002 (doi: T0.1126/science.1137651).

Haidt, Jonathan: The Righteous Mind. Why Good People Are Divided by
Politics and Religion. New York 20712.

Harris, Marvin: Kannibalen und Konige. Aufstieg und Niedergang der
Menschheitskulturen (engl. 1977). Frankfurt a. M. 1978.

Harris, Marvin: Kulturanthropologie. Ein Lehrbuch (engl. 1987). Frank-
furt a. M. 1989.

Hartmann, Max: Die Welt des Organischen. In: Grote, Louis R. u.a.: Das
Weltbild der Naturwissenschaften. Stuttgart 1931, S. 24—71.

Hartmann, Nicolai: Der Aufbau der realen Welt (1940). Berlin-West 3196 4.

Hartmann, Nicolai (1941): Neue Anthropologie in Deutschland. Betrachtun-
gen zu Arnold Gehlens Werk >Der Mensch, seine Natur und seine Stellung in
der Welt. In: Blatter fur deutsche Philosophie, Bd. XV, Heft 1/2,S. 159-177.

192

hitps://dol.org/10.5771/9783845298900 - am 15.01.2026, 21:14:22. https://www.nllbra.com/de/agh - Open Access - I TEN


https://doi.org/10.5771/9783845298900
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

LITERATURVERZEICHNIS

Hauser, Marc D.: Moral Minds. How Nature Designed Our Sense of Right
and Wrong. New York 2006.

Hegel, Georg Wilhelm Friedrich: Werke in 20 Banden. Frankfurt a. M.
1970/1986.

Heidegger, Martin: Gesamtausgabe in 102 Banden. Frankfurt a. M. 1976ff.

Held, David: Introduction to Critical Theory. Horkheimer to Habermas. Ber-
keley/Los Angeles 1980.

Hentig, Hartmut von/Frisch, Max: Zwei Reden zum Friedenspreis des Deut-
schen Buchhandels 1976. Frankfurt a. M. 1976.

Herrschaft, Felicia/Lichtblau, Klaus (Hg.): Soziologie in Frankfurt. Eine
Zwischenbilanz. Wiesbaden 2o010.

Heymer, Armin: Die Pygmien. Menschenforschung im afrikanischen Regen-
wald. Geschichte, Evolution, Soziologie, Okologie, Ethologie, Akkultura-
tion, Zukunft. Miinchen und Leipzig 1995.

Hitler, Adolf: Mein Kampf, 2 Bde. (zuerst 1925/1927). Eine kritische Editi-
on, hg. von C. Hartmann u.a. Miinchen/Berlin 2016.

Hock, Klaus: Einfithrung in die Religionswissenschaft. Darmstadt 2002.

Hoffe, Otfried: Politische Gerechtigkeit. Grundlegung einer kritischen Phi-
losophie von Recht und Staat. Frankfurt a. M. 1989.

Hoffe, Otfried: Gibt es ein interkulturelles Strafrecht? Ein philosophischer
Versuch. Frankfurt am Main 1999.

Hoffe, Otfried (Hg.): Lesebuch zur Ethik. Philosophische Texte von der An-
tike bis zur Gegenwart. Miinchen 1998.

Hoge, Helmut: Ein Leben ohne Angst und Sorgen (Rezension von Everett,
Das gliicklichste Volk). In: taz, 5.9.2011 (im Internet unter http://www.
taz.de/!5112728, letzter Zugriff: 18.7.2018).

Holenstein, Elmar: Menschliches Selbstverstindnis. Ichbewuf3tsein — Inter-
subjektive Verantwortung — Interkulturelle Verstandigung. Frankfurt a.
M. 1985.

Honneth, Axel: Kritische Theorie. Vom Zentrum zur Peripherie einer Denk-
tradition. In: Kélner Zeitschrift fir Soziologie und Sozialpsychologie, 41.
Jg./1989,S. 1—-32 (auch in: ders.: Die zerrissene Welt des Sozialen. Frank-
furt a. M. 1999, S. 25-72).

Honneth, Axel: Kampf um Anerkennung. Zur moralischen Grammatik so-
zialer Konflikte. Frankfurt a. M. 1992.

Honneth, Axel: Aneignung von Freiheit. Freuds Konzeption der individuel-
len Selbstbeziehung (2006). In: ders.: Pathologien der Vernunft. Geschichte
und Gegenwart der Kritischen Theorie. Frankfurt a. M. 2007, S. 157-179.

Honneth, Axel: Das Werk der Negativitat. Eine anerkennungstheoretische
Revision der Psychoanalyse (2001). In: ders.: Das Ich im Wir. Studien zur
Anerkennungstheorie. Frankfurt a. M. 2010, S. 251-260.

Honneth, Axel: Problems of Ethical Pluralism: Arnold Gehlen’s Anthropo-
logical Ethics. In: Iris. European Journal of Philosophy and Public Deba-
te, Vol. I, No. 1 (April 2009), S. 187-194.

Honneth, Axel: Das Recht der Freiheit. GrundrifS einer demokratischen Sitt-
lichkeit. Berlin 20171.

193

hitps://dol.org/10.5771/9783845298900 - am 15.01.2026, 21:14:22. https://www.nllbra.com/de/agh - Open Access - I TEN


https://doi.org/10.5771/9783845298900
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

LITERATURVERZEICHNIS

Honneth, Axel: Geschichtsphilosophie, Anthropologie und Marxismus. In:
H. Brunkhorst/R. Kreide/C. Lafont (Hg.): Habermas-Handbuch. Stutt-
gart 2015, S. 15-17.

Honneth, Axel/Joas, Hans: Soziales Handeln und menschliche Natur. Anthro-
pologische Grundlagen der Sozialwissenschaften. Frankfurt/New York 198o.

Horkheimer, Max: Gesammelte Schriften in 19 Binden. Frankfurt a. M.
198 5ff.

Horkheimer, Max/Adorno, Theodor W.: Dialektik der Aufklarung. Philoso-
phische Fragmente (1944/1947, Neuausgabe 1969). In: Max Horkheimer:
Gesammelte Schriften, Bd. 5. Frankfurt a. M. 1987, S. 11—290.

Horstmann, Ulrich: Das Untier. Konturen einer Philosophie der Menschen-
flucht. Frankfurt a. M. 1985.

Haosle, Vittorio: Eine kurze Geschichte der deutschen Philosophie. Riickblick
auf den deutschen Geist. Miinchen 2013.

Hosle, Vittorio: Der Wert des eigenen Gliicks. In: Information Philosophie
42 (2014), Heft 4, S. 8—20.

Huber, Ludwig: Evolution von Erkenntnis und Moral. In: U.H.]J. Kortner/M.
Popp (Hg.): Schopfung und Evolution — zwischen Sein und Design. Neuer
Streit um die Evolutionstheorie. Wien u.a. 2007, S. 127-157.

Hume, David: Ein Traktat tber die menschliche Natur, 2 Bde. (engl.
1739/40). Hamburg 1973.

Illies, Christian: Philosophische Anthropologie im biologischen Zeitalter.
Zur Konvergenz von Moral und Natur. Frankfurt a. M. 2006.

Jackel, Eberhard: Hitlers Weltanschauung. Entwurf einer Herrschaft (zuerst
1969). Stuttgart 31986.

Jay, Martin: Dialektische Phantasie. Die Geschichte der Frankfurter Schu-
le und des Instituts fir Sozialforschung 1923-1950 (engl. 1973). Frank-
furt a. M. 1976.

Jorke, Dirk: Anthropologische Motive im Werk von Jiirgen Habermas. In:
Archiv fiir Rechts- und Sozialphilosophie 92/2006, S. 304—32T1.

Jorke, Dirk: Art. Kommunikative Anthropologie. In: H. Brunkhorst/R.Krei-
de/C. Lafont (Hg.): Habermas-Handbuch. Sonderausgabe. Stuttgart/Wei-
mar 2015, S. 331f.

Juttemann, Gerd: Personlichkeit und Selbstgestaltung. Der Mensch in der
Autogenese. Gottingen 2007.

Juttemann, Gerd: Historische Psychologie und die Erforschung der Mensch-
heit. Die Perspektive einer Fundamentaltheorie. In: Erwidgen Wissen Ethik
(EWE), Jg. 22/2011, Heft 1, S. 3-16.

Kahneman, Daniel: Schnelles Denken, langsames Denken (engl. 2o11). Miin-
chen 2012.

Kaminski, Juliane/Call, Josep/Tomasello, Michael: Chimpanzees know what
others know, but not what they believe. In: Cognition, 109/2008, Issue 2,
S. 224234 (doi:10.1016/j.cognition.2008.08.010).

194

hitps://dol.org/10.5771/9783845298900 - am 15.01.2026, 21:14:22. https://www.nllbra.com/de/agh - Open Access - I TEN


https://doi.org/10.5771/9783845298900
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

LITERATURVERZEICHNIS

Kanitscheider, Bernulf: Kosmologie. Stuttgart 21991.

Kant, Immanuel: Werkausgabe in 12 Bianden, hg. von W. Weischedel. Frank-
furt a. M. 1977.

Kaplow, Ian (Hg.): Mensch — Bild — Menschenbild. Anthropologie und Ethik
in Ost-West-Perspektive. Weilerswist 2009.

Kappelhoff, Peter: Wir/Sie-Intentionalitiat und die Evolution der kulturellen
Nische. In: G. Albert u.a. (Hg.): Kooperation, Sozialitit und Kultur. Micha-
el Tomasellos Arbeiten in der soziologischen Diskussion (= Zeitschrift fiir
Theoretische Soziologie, ZTS, 3. Sonderband). Weinheim 2016, S. 45-74.

Keil, Geert/Schnadelbach, Herbert (Hg.): Naturalismus. Frankfurt a.M.
2000.

Kelly, Robert L.: The Lifeways of Hunter-Gatherers. The Foraging Spectrum.
Cambridge/Mass. 22013.

Kessel, Thomas: Rezension von Jared Diamond, Vermichtnis. In: Interdis-
ziplinire Anthropologie, Jahrbuch 1/2013, Wiesbaden 2014, S. 172-178.

Ki-Zerbo, Joseph: Afrikanische Personlichkeit und die neue afrikanische Ge-
sellschaft. In: A. Imfeld (Hg.): Verlernen, was uns stumm macht. Ziirich
1980, S. 89-103

Kleist, Heinrich von: Anekdote aus dem letzten preufSischen Kriege (1810).
In: ders.: Simtliche Werke und Briefe in 4 Banden, 3. Bd. Miinchen/Wien
1982, S. 264.

Kohl, Karl-Heinz: Entzauberter Blick. Das Bild vom Guten Wilden und die
Erfahrung der Zivilisation. Frankfurt und Paris 1983.

Kohl, Karl-Heinz: Ethnologie — die Wissenschaft vom kulturell Fremden.
Eine Einfithrung, Miinchen 22000.

Kohl, Karl-Heinz: Der gliickliche Wilde. Imagination oder Realitit? In: Uber
das Gliick. Ein Symposion, hg. von Heinrich Meier. Miinchen und Ziirich
2008, S. 119-148.

Koran, Die Botschaft des, ibersetzt und kommentiert von Muhammad Asad
(engl. 1980). Diisseldorf 2009.

Krakauer, Jon: In die Wildnis (engl. 1996). Miinchen 1997.

Kramer, Fritz: Verkehrte Welten. Zur imaginiren Ethnographie des 19. Jahr-
hunderts. Frankfurt a. M. 21981.

Krockow, Christian Graf von: Die Deutschen in ihrem Jahrhundert 1890~
1990. Reinbek 1990.

Kruger, Hans-Peter: Philosophische Anthropologie als Lebenspolitik.
Deutsch-jiidische und pragmatistische Moderne-Kritik. Berlin 2009.

Kriiger, Hans-Peter: Kritische Anthropologie? Zum Verhiltnis von Philoso-
phischer Anthropologie und Kritischer Theorie. In: Deutsche Zeitschrift
fir Philosophie 64. Jg./2016,S. 553-580.

Krupenye, Christopher et. al. and Michael Tomasello: Great Apes anticipate
that other individuals will act according to false beliefs. In: Science, Vol.
354/2016, Issue 6308, S. 110-114 (doi:10.1126/science.aaf8§110).

Kuegler, Sabine: Dschungelkind. Miinchen 2005.

Kuper, Adam: The Reinvention of Primitive Society. Transformation of a
Myth. London 22005.

195

hitps://dol.org/10.5771/9783845298900 - am 15.01.2026, 21:14:22. https://www.nllbra.com/de/agh - Open Access - I TEN


https://doi.org/10.5771/9783845298900
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

LITERATURVERZEICHNIS

Kurzweil, Ray: Homo s@piens. Leben im 21. Jahrhundert — Was bleibt vom
Menschen? (engl. 1999). Miinchen 320071.

Lakatos, Imre: Die Geschichte der Wissenschaft und ihre rationalen Rekon-
struktionen (engl. 1971). In: W. Diederich (Hg.): Theorien der Wissen-
schaftsgeschichte. Frankfurt a. M. 1974, S. 55-119.

Lakatos, Imre: Falsifikation und die Methodologie wissenschaftlicher For-
schungsprogramme (engl. 1972). In: I. Lakatos/A. Musgrave (Hg.): Kritik
und Erkenntnisfortschritt. Braunschweig 1974, S. 89-189.

Lancy, David E.: The Anthropology of Childhood. Cherubs, Chattel, Change-
lings. Cambridge/GrofSbritannien 2008.

Landmann, Valentin: Das Bose. Geschichte eines Urphdnomens. Miinchen
1985.

Landsberg, Paul Ludwig: Rassenideologie und Rassenwissenschaft. Zur
neuesten Literatur iiber das Rassenproblem. In: Zeitschrift fiir Sozialfor-
schung 2.]Jg./1933, S. 388—406.

Landsberg, Paul Ludwig: Einfithrung in die philosophische Anthropologie.
Frankfurt a. M. 1934.

Laudan, Larry: Progress and its Problems. London 1977.

Lawler, Andrew: Making Contact. In: Science, Vol. 348/2015, Issue 6239,
S. 1072-1079 (doi : TO.TT26/science.348.6239.1072).

Lee, Robert/DeVore, Irven: Man the Hunter. Chicago 1968.

Lehmann, Gerhard: Die deutsche Philosophie der Gegenwart. Stuttgart
1943.

Leick, Romain: Das Reich der Liige. In: Der Spiegel, 16.4.2016 (Heft
16/2016), S. T16-120.

Lenk, Hans: Konkrete Humanitat. Frankfurt a.M. 1998.

Leroi-Gourhan, André: Hand und Wort. Die Evolution von Technik, Spra-
che und Kunst (frz. 1964). Frankfurt a. M. 1988.

Lévi-Strauss, Claude: Das wilde Denken (frz. 1962). Frankfurt a. M. 41981.

Lévi-Strauss, Claude: Strukturale Anthropologie, 2 Bde. Frankfurt a. M.
1977.

Liedloff, Jean: Auf der Suche nach dem verlorenen Gliick. Gegen die Zer-
storung unserer Gliicksfahigkeit in der frithen Kindheit (engl. 1977: »The
Continuum Concept«). Miinchen 198o0.

Litt, Theodor: Mensch und Welt. Grundlinien einer Philosophie des Geistes
(zuerst 1948). Heidelberg 21961.

Lovejoy, Arthur O.: Die grofse Kette der Wesen. Geschichte eines Gedankens
(engl. 1936). Frankfurt a.M. 1993.

Miackler, Andreas/Schifers, Christiane (Hg.): Was ist der Mensch...? t111
Zitate geben 1111 Antworten. Kéln 1989.

Maddison, Angus (im Auftrag der OECD): The World Economy, 2 Volu-
mes. Paris 2006.

Maddison, Angus: Contours of the World Economy, 1—2030AD. Essays in
Macro-Economic History. Oxford 2007.

196

hitps://dol.org/10.5771/9783845298900 - am 15.01.2026, 21:14:22. https://www.nllbra.com/de/agh - Open Access - I TEN


https://doi.org/10.5771/9783845298900
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

LITERATURVERZEICHNIS

Malinowski, Bronislaw: Argonauten des westlichen Pazifik. Ein Bericht iiber
Unternehmungen und Abenteuer der Eingeborenen in den Inselwelten von
Melanesisch-Neuguinea (engl. 1922). Frankfurt a. M. 1979.

Marcuse, Herbert: Schriften in 9 Banden. Frankfurt a. M. 1978ff.

Markl, Hubert: Durch den menschlichen Geist sieht die Natur sich selbst an.
In: Merkur. Deutsche Zeitschrift fiir europiisches Denken, 64. Jg./2010,
S. 467—476.

Marshall, Lorna: The !Kung of Nyae Nyae. Cambridge und London 1976.

Marshall-Thomas, Elisabeth: Meine Freunde die Buschminner. Bei den No-
maden der Kalahari (engl. 1959: »The Harmless People«). West-Berlin
u.a. 1962.

Marx, Karl: Grundrisse der Kritik der politischen Okonomie (Rohentwurf,
1857/58). Moskau 1939.

Mauss, Marcel: Die Gabe. Form und Funktion des Austauschs in archai-
schen Gesellschaften (frz. 1923/24). In: ders.: Soziologie und Anthropo-
logie, Bd. 2. Frankfurt a. M. 1989, S. 9-144.

Mayr, Ernst: Die Entwicklung der biologischen Gedankenwelt (engl. 1982).
Berlin-West 1984.

Mayr, Ernst: ... und Darwin hat doch recht. Charles Darwin, seine Lehre
und die moderne Evolutionsbiologie (engl. 1991: »One Long Argument«).
Miinchen 1994.

Mayr, Ernst: Das ist Biologie. Die Wissenschaft des Lebens (engl. 1998). Hei-
delberg/Berlin 2000.

McDowell, John: Geist und Welt (engl. 1994). Paderborn 1998.

Mehring, Reinhard: Enttiuschende Entwicklung? Arnold Gehlens Briefe an
Carl Schmitt. In: Berliner Debatte Initial, Bd. 18/2007, Heft 1, S. T05-T112.

Mehring, Reinhard: Carl Schmitt. Aufstieg und Fall. Miinchen 2009.

Mirow, Jiirgen: Weltgeschichte. Munchen/Ziirich 2009.

Moderlak, Tom: Intersubjektivitit als philosophisch-anthropologische Kate-
gorie. Arnold Gehlen und Michael Tomasello. Hamburg 2016.

Moebius, Stephan: Die Zauberlehrlinge. Soziologiegeschichte des College de
Sociologie (1937-1939). Konstanz 2006.

Mollenhauer, Rafael: Tomasellos Kooperationsmodell. Michael Tomasellos
Forschung im Kontext kommunikationstheoretischer Fragenstellungen.
Konstanz/Miinchen 2015.

Morchen, Hermann: Adorno und Horkheimer. Untersuchung einer philoso-
phischen Kommunikationsverweigerung. Stuttgart 1981.

Miiller, Klaus E.: Schamanismus. Heiler — Geister — Rituale. Miinchen 1997.

Miiller, Tim B.: Krieger und Gelehrte. Herbert Marcuse und die Denksyste-
me im Kalten Krieg. Hamburg 2010.

Nauman, Bruce: Interviews 1967-1988. Amsterdam 1996.

Neuhouser, Frederick: Rousseau’s Critique of Inequality. Reconstructing the
Second Discourse. Cambridge/GB 2014.

Nietzsche, Friedrich: Samtliche Werke. Kritische Studienausgabe (KSA) in 15
Binden, hg. von G. Colli u. M. Montinari. Miinchen 1999.

197

hitps://dol.org/10.5771/9783845298900 - am 15.01.2026, 21:14:22. https://www.nllbra.com/de/agh - Open Access - I TEN


https://doi.org/10.5771/9783845298900
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

LITERATURVERZEICHNIS

Nungesser, Frithjof: Die intrinsische Sozialitit riicksichtslosen Handelns. Uber
Michael Tomasello und die dunklen Seiten humanspezifischer Kooperation.
In: G. Albert u.a. (Hg.): Kooperation, Sozialitit und Kultur. Michael To-
masellos Arbeiten in der soziologischen Diskussion (= Zeitschrift fiir The-
oretische Soziologie, ZTS, 3. Sonderband). Weinheim 2016, S. 128-162.

Nussbaum, Martha C.: Gerechtigkeit oder Das gute Leben (engl. 1988-93).
Frankfurt am Main 1999.

Otto, Rudolf: Das Heilige. Uber das Irrationale in der Idee des Géttlichen
und sein Verhiltnis zum Rationalen (1917). Miinchen 2014.

Parzinger, Hermann: Die Kinder des Prometheus. Eine Geschichte der
Menschheit vor der Erfindung der Schrift. Miinchen 2015.

Pauen, Michael: Ohne Ich kein Wir. Warum wir Egoisten brauchen. Ber-
lin 2012.

Paul, Andreas: Von Affen und Menschen. Verhaltensbiologie der Primaten.
Darmstadt 1998.

Perler, Dominik/Wild, Markus (Hg.): Der Geist der Tiere. Philosophische
Texte zu einer aktuellen Diskussion. Frankfurt a. M. 2005.

Perler, Dominik: Kénnen Tiere denken? Eine Uberlegung. In: Neue Rund-
schau, 117. Jg./2006, S. TT10-127.

Peterson, Dale/Wrangham, Richard: Bruder Affe. Menschenaffen und die
Urspriinge menschlicher Gewalt (engl. 1996: »Demonic males«). Kreuz-
lingen 2001.

Piaget, Jean: Die geistige Entwicklung des Kindes (frz. 1940). In: ders.: The-
orien und Methoden der modernen Erziehung. Frankfurt a. M. 1984, S.
153—210.

Piketty, Thomas: Das Kapital im 21. Jahrhundert (frz. 2013). Miinchen 2014.

Pinker, Steven: Der Sprachinstinkt. Wie der Geist die Sprache bildet (engl.
1994). Miinchen 1996.

Pinker, Steven: Das unbeschriebene Blatt. Die moderne Leugnung der
menschlichen Natur (engl. 2002). Berlin 2003.

Pinker, Steven: Gewalt. Eine neue Geschichte der Menschheit (engl. 20171).
Frankfurt a. M. 20171.

Pinker, Steven: Science is not your enemy. In: New Republic, 6. August 2013
(im Internet unter https://newrepublic.com/article/t14127/science-not-
enemy-humanities, letzter Zugriff 18.7.2018)

Piper, Ernst: Alfred Rosenberg. Hitlers Chefideologe. Miinchen 20053.

Platon: Samtliche Werke in 6 Bianden, dt. von F. Schleiermacher u.a. Rein-
bek 1957ff.

Plessner, Helmuth: Gesammelte Schriften in 1o Banden, hg. von G. Dux u.a.
Frankfurt a. M. 1980ff.

Popper, Karl R.: Objektive Erkenntnis. Ein evolutiondrer Entwurf (engl. zu-
erst 1973). Hamburg 41998.

Poser, Hans: Wissenschaftstheorie. Eine philosophische Einfuhrung. Stutt-
gart 2001.

198

hitps://dol.org/10.5771/9783845298900 - am 15.01.2026, 21:14:22. https://www.nllbra.com/de/agh - Open Access - I TEN


https://doi.org/10.5771/9783845298900
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

LITERATURVERZEICHNIS

Premack, David: Why Humans Are Unique: Three Theories. In: Perspectives on
Psychological Science, 2010, 5,S. 22~32 (doi: 10.1177/17456916093 56782).

Rakoczy, Hannes/Tomasello, Michael: Kollektive Intentionalitit und kultu-
relle Entwicklung. In: Deutsche Zeitschrift fiir Philosophie 56. Jg./2008,
S. 401—4710.

Raulet, Gérard: Mimesis. Uber anthropologische Motive bei Walter Benja-
min — Ansitze zu einer anthropologischen kritischen Theorie. In: T. Eb-
ke/S. Edinger/F. Muller/R. Yos (Hg.): Mensch und Gesellschaft. Zwischen
Natur und Geschichte: Zum Verhiltnis von Philosophischer Anthropolo-
gie und Kritischer Theorie. Berlin/Boston 2016, S. 55-74.

Rawls, John: Eine Theorie der Gerechtigkeit (engl. 1971). Frankfurt a. M.
1975.

Reemtsma, Jan Philipp: Gewalt als Lebensform. Zwei Reden. Stuttgart 2016.

Rehberg, Karl-Siegbert: Die Theorie der Intersubjektivitit als eine Lehre vom
Menschen. George Herbert Mead und die deutsche Tradition der >Philo-
sophischen Anthropologie«. In: H. Joas (Hg.): Das Problem der Intersub-
jektivitdt. Frankfurt a. M. 1985, S. 60-92.

Rehberg, Karl-Siegbert: Nicolai Hartmann und Arnold Gehlen. Anmerkun-
gen iiber eine Zusammenarbeit aus der Distanz. In: Accarino, Bruno/
SchlofSberger, Matthias (Hg.): Expressivitit und Stil. Helmuth Plessners
Sinnes- und Ausdrucksphilosophie (= Internationales Jahrbuch fir Philo-
sophische Anthropologie, Bd. 1). Berlin 2008, S. 273-276.

Rehberg, Karl-Siegbert: Wider Arnold Gehlens >Austreibung« aus der Philo-
sophischen Anthropologie. In: R. Becker u.a. (Hg.): Philosophische An-
thropologie im Aufbruch. Max Scheler und Helmuth Plessner im Ver-
gleich (= Internationales Jahrbuch fur Philosophische Anthropologie, Bd.
2). Berlin 2010, S. 175-195.

Rehberg, Karl-Siegbert: Sonderstellung oder ckologische Nische? Wolfgang
Kohler und Michael Tomasello aus der Sicht der Philosophischen Anthro-
pologie. In: G. Albert u.a. (Hg.): Kooperation, Sozialitit und Kultur. Micha-
el Tomasellos Arbeiten in der soziologischen Diskussion (= Zeitschrift fiir
Theoretische Soziologie, ZTS, 3. Sonderband). Weinheim 2016, S. 28—44.

Reinhard, Wolfgang: Lebensformen Europas. Eine historische Kulturanthro-
pologie. Miinchen 2004.

Ridley, Matt: The Rational Optimist. How Prosperity Evolves. New York
2010 (dt. unter dem Titel »Wenn Ideen Sex haben«, 2011).

Rifkin, Jeremy: Die empathische Zivilisation. Wege zu einem globalen Be-
wusstsein (engl. 2009). Frankfurt/New York 20710.

Ritter, Joachim u.a. (Hg.): Historisches Worterbuch der Philosophie, 12 Bde.
Basel 1971ff.

Rizzolatti, Giacomo/Sinigaglia, Corrado: Empathie und Spiegelneurone. Die
biologische Basis des Mitgefiihls (Italien 2006: »So quel che fai«). Frank-
furt a. M. 2010.

Rohrmoser, Giinter: Konservatives Denken im Kontext der Moderne. Bie-
tigheim 2006.

199

hitps://dol.org/10.5771/9783845298900 - am 15.01.2026, 21:14:22. https://www.nllbra.com/de/agh - Open Access - I TEN


https://doi.org/10.5771/9783845298900
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

LITERATURVERZEICHNIS

RofS, Jan: Hegel der Bundesrepublik. In: Die Zeit, Nr. 42/2001, 11. Okto-
ber 2001.

Rousseau, Jean-Jacques: Schriften, 2 Bde, hg. von H. Ritter. Frankfurt a. M.
1988.

Ruhlen, Merritt: On the Origin of Languages. Studies in Linguistic Taxo-
nomy. Stanford 1994.

Sahlins, Marshall: Stone Age Economics. Chicago/New York 1972.

Sarno, Louis: Der Gesang des Waldes. Mein Leben bei den Pygmaen (engl.
1993). Miinchen 2013.

Scheler, Max: Gesammelte Werke in 15 Banden, hg. von Maria Scheler u. M.
Frings. Bern/Miinchen 1952ff.

Die Schimpansen-Steinzeit. In: Max-Planck-Gesellschaft, 13.2.2007, im
Internet unter https://www.mpg.de/542879/pressemitteilung20070207
(letzter Zugriff 17.7.2018).

Schingnitz, Werner/Schondorff, Joachim: Philosophisches Worterbuch. to.
Auflage. Stuttgart 1943.

Schloflberger, Matthias: Die Erfahrung des Anderen. Gefiihle im menschli-
chen Miteinander. Berlin 2005.

SchlofSberger, Matthias: Phianomenologie der Normativitit. Versuch einer
materialen Anthropologie. Unveroffentlichte Habilitationsschrift (Pots-
dam 2014).

Schmidt, Hans Bernhard: Eine Naturgeschichte demokratischer Werte. In:
Deutsche Zeitschrift fiir Philosophie 65. Jg./2017, S. 963-968.

Schmidt, Klaus: Sie bauten die ersten Tempel. Das ritselhafte Heiligtum der
Steinzeitjager. Die archidologische Entdeckung am Gobekli Tepe. Miin-
chen 2006.

Schmitt, Carl: Der Begriff des Politischen (1932). Berlin 1996.

Schnidelbach, Herbert: Philosophie in Deutschland 1831-1933. Frankfurt
a. M. 1983.

Schnidelbach, Herbert: Art. Philosophie. In: E. Martens/H. Schniadelbach
(Hg.): Philosophie. Ein Grundkurs. Reinbek 1985, S. 37-76.

Schnidelbach, Herbert: Zur Rehabilitierung des animal rationale. Frank-
furt a. M. 1992

Sen, Amartya: Rational Fools: A Critique of the Behavioral Foundations
of Economic Theory. In: Philosophy and Public Affairs 6 (1977), 4,
S. 317-344 (dt. Rationalclowns: Eine Kritik der behavioristischen Grund-
lagen der Wirtschaftstheorie. In: L. Herzog/A. Honneth, Hg., Der Wert des
Marktes, Berlin 2014, S. 438-469)

Schrenk, Friedemann: Die Friihzeit des Menschen. Der Weg zum Homo sa-
piens. Miinchen 32001.

Schrenk, Friedemann/Miiller, Stephanie: Die Neandertaler. Miinchen 2005.

Schweppenhiuser, Gerhard: Ethik nach Auschwitz. Adornos negative Mo-
ralphilosophie. Hamburg 1993.

Schwinn, Thomas: Differenzierung ohne Gesellschaft. Umstellung eines so-
ziologischen Konzepts. Weilerswist 2001.

200

hitps://dol.org/10.5771/9783845298900 - am 15.01.2026, 21:14:22. https://www.nllbra.com/de/agh - Open Access - I TEN


https://doi.org/10.5771/9783845298900
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

LITERATURVERZEICHNIS

Silver, Lee M.: Das geklonte Paradies. Kiinstliche Zeugung und Lebensde-
sign im neuen Jahrtausend (engl. 1997). Miinchen 1998.

Singer, Peter: Wie sollen wir leben? Ethik in einer egoistischen Zeit (engl.
1993). Miinchen 1999.

Singer, Peter: Moral, Vernunft und die Tierrechte, in: Frans de Waal: Prima-
ten und Philosophen (engl. 2006). Miinchen 2008, S. 158-176.

Singer, Peter: The Expanding Circle. Ethics, Evolution, and Moral Progress
(zuerst 1981). Princeton 2011.

Singer, Peter: Praktische Ethik (engl. zuerst 1979, 32011). Stuttgart 32013.

Sofsky, Wolfgang: Das Buch der Laster. Miinchen 2009.

Strawson, Peter F.: Freiheit und Ubelnehmen (1962). In: U. Pothast (Hg.):
Seminar: Freies Handeln und Determinismus. Frankfurt a. M. 1978,
S. 201-246.

Suchak, Malini et. al. and Frans de Waal: How chimpanzees coopera-
te in a competitive world. In: Proceedings of the National Academy of
Sciences (PNAS), vol. 113/2016, no. 36, S. 10215-10220 (doi:T0.TO73/
pnas.1611826113).

Suddendorf, Thomas: Der Unterschied. Was den Menschen zum Menschen
macht (engl. 2013). Berlin 2014.

Theunissen, Michael: Der Andere. Studien zur Sozialontologie der Gegen-
wart (1965). Berlin-West/New York 21977

Thies, Christian: Was wufSte die altere Kritische Theorie von industrieller
Arbeit? Hamburg 1990 (nicht publiziert, aber zugdnglich auf meinen In-
ternet-Seiten).

Thies, Christian: Die Krise des Individuums. Zur Kritik der Moderne bei
Adorno und Gehlen. Reinbek 1997.

Thies, Christian: Arnold Gehlen zur Einfithrung (zuerst 2000). Hamburg
32017.

Thies, Christian: Einfiihrung in die philosophische Anthropologie (zuerst
2004). Darmstadt 32013.

Thies, Christian: Moral bei Gehlen. Anthropologische, zeitdiagnostische und
ethische Uberlegungen. In: Philokles. Zeitschrift fiir populire Philosophie,
Sonderheft Nr. 2, 2003, S. 93-108.

Thies, Christian: Der Sinn der Sinnfrage. Metaphysische Reflexionen auf
kantianischer Grundlage. Freiburg/Miinchen 2008.

Thies, Christian: Moralisches Fiihlen. In: fiph-Journal 13 (Frithjahr 2009),
S. 6/7.

Thies, Christian: Die philosophische Relevanz der Mystik. In: ders. (Hg.):
Religiose Erfahrung in der Moderne. William James und die Folgen. Wies-
baden 2009, S. 133-151.

Thies, Christian: Rezension von Julia Fischer, » Affengesellschaft«. In: G.
Hartung/M. Herrgen (Hg.): Interdisziplinire Anthropologie, Jahrbuch
1/2013: Soziale Kognition. Wiesbaden 2013, S. 179-183.

Thies, Christian: Alles Kultur? Eine kritische Bestandsaufnahme. Stuttgart
2016.

201

hitps://dol.org/10.5771/9783845298900 - am 15.01.2026, 21:14:22. https://www.nllbra.com/de/agh - Open Access - I TEN


https://doi.org/10.5771/9783845298900
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

LITERATURVERZEICHNIS

Thies, Christian: So viel Seele war nie. Arnold Gehlens Diagnose des tech-
nischen Zeitalters. In: der blaue reiter — Journal fiir Philosophie, Ausga-
be 41 (1/2018), S. 6-9.

Tilitzki, Christian: Die deutsche Universitatsphilosophie in der Weimarer Re-
publik und im Dritten Reich, 2 Bde. Berlin 2002.

Tomasello, Michael: Language is not an instinct. In: Cognitive Development,
10/1995,S. 131-154.

Tomasello, Michael: Die kulturelle Entwicklung des menschlichen Denkens.
Zur Evolution der Kognition (engl. 1999). Frankfurt a. M. 2002.

Tomasello, Michael: Die Urspriinge der menschlichen Kommunikation (engl.
2008). Frankfurt a. M. 2009.

Tomasello, Michael: Warum wir kooperieren (engl. 2009). Berlin 2010.

Tomasello, Michael: Eine Naturgeschichte des menschlichen Denkens (engl.
2014). Berlin 2014.

Tomasello, Michael: Eine Naturgeschichte der menschlichen Moral (engl.
2016). Berlin 2016.

Tratz, Eduard/Heck, Heinz: Der afrikanische Anthropoide »Bonobo«, eine
neue Menschenaffengattung. In: Sdugetierkundliche Mitteilungen 2/195 4,
S. 97-10T1.

Trivers, Robert L.: The Evolution of Reciprocal Altruism. In: The Quarterly
Review of Biology. Vol. 46, No. 1 (Mirz), 1971, S. 35-57.

Tugendhat, Ernst: Vorlesungen uber Ethik. Frankfurt a. M. 1993.

Turnbull, Colin M.: Molimo. Drei Jahre bei den Pygmaien (engl. 1961: »The
Forest People«). Koln 1963.

Turnbull, Colin M.: Das Volk ohne Liebe. Der soziale Untergang der Ik (engl.
1972: »The Mountain People«). Reinbek 1973.

Turnbull, Colin M.: The Mbuti Pygmies. Change and Adaptation. New York
u.a. 1983.

Uvnis-Moberg, Kerstin: Oxytocin, das Hormon der Nihe. Gesundheit —
Wohlbefinden — Beziehung (schwed. 2009). Berlin/Heidelberg 2016.

Vaas, Rudiger/Blume, Michael: Gott, Gene und Gehirn. Warum Glaube
niitzt. Die Evolution der Religion. Stuttgart 32012.

Vierzig, Siegfried: Mythen der Steinzeit. Das religiose Weltbild der frithen
Menschen. Oldenburg 2009.

Voland, Eckart: Gruppenkonkurrenz und Gruppenselektion (2009). In:
http://www.darwin-jahr.de/evo-magazin/gruppenkonkurrenz-und-grup-
penselektion (letzter Zugriff 15.7.2018).

Voland, Eckart: Soziobiologie. Die Evolution von Kooperation und Konkur-
renz. Heidelberg 42013.

Voland, Eckart/Voland, Renate: Evolution des Gewissens. Strategien zwi-
schen Egoismus und Gehorsam. Stuttgart 2014.

Voltaire: Correspondance IV (jan. 1754 — déc. 1757), hg. von Th. Bester-
man. Paris 1978.

202

hitps://dol.org/10.5771/9783845298900 - am 15.01.2026, 21:14:22. https://www.nllbra.com/de/agh - Open Access - I TEN


https://doi.org/10.5771/9783845298900
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

LITERATURVERZEICHNIS

de Waal, Frans: Wilde Diplomaten. Versohnung und Entspannungspolitik bei
Affen und Menschen (engl. 1989). Miinchen/Wien 1991.

de Waal, Frans: Der gute Affe. Der Ursprung von Recht und Unrecht bei
Menschen und anderen Tieren (engl. 1996). Miinchen/Wien 1997.

de Waal, Frans: Bonobos. Die zartlichen Menschenaffen (engl. 1997). Ba-
sel u.a. 1998.

de Waal, Frans: Der Affe in uns. Warum wir sind, wie wir sind (engl. 2005).
Miinchen/Wien 2006.

de Waal, Frans: Primaten und Philosophen. Wie die Evolution die Moral her-
vorbrachte (engl. 2006). Munchen 2008.

de Waal, Frans: Das Prinzip Empathie. Was wir von der Natur fiir eine bes-
sere Gesellschaft lernen konnen (engl. 2009). Miinchen 2011.

WeifSmann, Karlheinz: Arnold Gehlen. Vordenker eines neuen Realismus.
Bad Vilbel 2000a.

Weifsmann, Karlheinz: Mingelwesen und Prometheus. Die Aktualitit der An-
thropologie Arnold Gehlens. In: ders.: Alles, was recht(s) ist. Ideen, Kopfe
und Perspektiven der politischen Rechten. Graz/Stuttgart 2000b, S.161-175.

Welsch, Wolfgang: Just what is it that makes homo sapiens so different, so
appealing? In: Deutsche Zeitschrift fiir Philosophie, 55. Jg./2007,S. 751
760.

Wetz, Franz Josef: Die Wirde des Menschen ist antastbar. Eine Provokati-
on. Stuttgart 1998.

Wiggershaus, Rolf: Die Frankfurter Schule. Geschichte — Theoretische Ent-
wicklung — Politische Bedeutung. Miinchen/Wien 1986.

Wiggershaus, Rolf: Theodor W. Adorno. Miinchen 1987.

Wild, Markus: Die anthropologische Differenz. Berlin 2006.

Wilkinson, Richard/Pickett, Kate: Gleichheit ist Glick. Warum gerechte Ge-
sellschaften fiir alle besser sind (engl. 2009: »The Spirit Level«). Berlin
2009.

Williams, Kipling D.: Ostracism. In: Annual Review of Psychology, 58/2007,
S. 425—452 (doi:To.1146/annurev.psych.§8.110405.085641).

Wilson, David Sloan: Does Altruism Exist? Culture, Genes, and the Welfare
of Others. New Haven 20135.

Wilson, David Sloan/Wilson, Edward O.: Rethinking the Theoretical Foun-
dation of Sociobiology. In: The Quarterly Review of Biology. Vol. 82/2007,
No. 4, S. 327-348.

Wilson, David Sloan/Wilson, Edward O.: Evolution — Gruppe oder Indivi-
duum? In: Spektrum der Wissenschaft, Jan. 2009, S. 32—41.

Wilson, Edward O.: Die soziale Eroberung der Erde. Eine biologische Ge-
schichte der Menschheit (engl. 2012). Miinchen 2013.

Wischke, Mirko: Kritik der Ethik des Gehorsams. Zum Moralproblem bei
Theodor W. Adorno. Frankfurt a. M. u.a. 1993.

Wittgenstein, Ludwig: Philosophische Untersuchungen (1953 = Werkausga-
be, Bd. I). Frankfurt a. M. 1984.

Wohrle, Patrick: Metamorphosen des Miangelwesens. Zu Werk und Wirkung
Arnold Gehlens. Frankfurt/New York 20710.

203

hitps://dol.org/10.5771/9783845298900 - am 15.01.2026, 21:14:22. https://www.nllbra.com/de/agh - Open Access - I TEN


https://doi.org/10.5771/9783845298900
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

LITERATURVERZEICHNIS

Wolters, Gereon: Philosophie im Nationalsozialismus. In: Sandkiihler, Hans
Jorg (Hg.): Philosophie im Nationalsozialismus. Hamburg 2009, S. 57—
81.

Wulf, Christoph: Anthropologie. Geschichte — Kultur — Philosophie. Rein-
bek 2004.

Waunsch, Matthias: Was macht menschliches Denken einzigartig? Zum For-
schungsprogramm Michael Tomasellos. In: Interdisziplindre Anthropo-
logie, Jahrbuch 3/2015, hg. von G. Hartung u. M.Herrgen, Wiesbaden
2016, S. 259—288.

Young, Simon: Designer Evolution. A Transhumanist Manifesto. Amherst/
N.Y. 2006.

Zehnpfennig, Barbara: Hitlers »Mein Kampf«. Eine Interpretation. Miinchen
32006.

Zehnpfennig, Barbara: Adolf Hitler, »Mein Kampf<«. Weltanschauung und
Programm. Studienausgabe. Miinchen 2011.

Zerzan, John: Running on Emptiness. The Pathology of Civilisation. Los
Angeles 2002.

Zichy, Michael: Menschenbilder. Eine Grundlegung. Freiburg/Miinchen
2017.

Zimbardo, Philip: Der Luzifer-Effekt. Die Macht der Umstande und die Psy-
chologie des Bosen (engl. 2007). Heidelberg 2008.

Zimmer, Dieter E.: Ein Paradies wird geschlossen. Uber Liebe in Samoa.
Margaret Mead, Derek Freeman und die unerreichbare Leichtigkeit des
Seins. In: ders.: Experimente des Lebens. Ziirich 1989, S. 1o9-130.

Zimmer, Dieter E.: Tiefenschwindel. Die endlose und die beendbare Psycho-
analyse. Reinbek 1990.

Zimmer, Dieter E.: Ist Intelligenz erblich? Eine Klarstellung. Reinbek 2012.

204

hitps://dol.org/10.5771/9783845298900 - am 15.01.2026, 21:14:22. https://www.nllbra.com/de/agh - Open Access - I TEN


https://doi.org/10.5771/9783845298900
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

Personenregister

Nicht aufgenommen wurden Namen, die nur in den Fuinoten auftauchen.

Adorno 8f., 69f., 148-160, 162f.,
168ff., 180, 182f.

Anders 45

Antweiler 9, 123f., 129, 173

Apel 163, 166, 180

Aristoteles 13, 43, 45, 49, 51, 54,
70, 85,90, 104, 114, 125, 145,
147, 149

Bachofen 118
Bachtin 143

Bacon, E 51
Baeumler 31f., 32, 34, 39
Bataille To9, 150
Baumeister 84
Benhabib 166
Benjamin 150-153, 159, 168
Benn 68

Bergson 77,98
Bernfeld 168
Bischof 78f., 83, 100
Bloch 159
Blumenberg 166
Boas 127

Boesch 144f.

Bolk 35

Bollnow 56
Brandom 86, 146
Bratman 141

Brel 132

Bruner 141

Buber 143

Butler, J. 22
Buytendijk 29, 56

Caillois T150f.

Carnap 37

Cassirer 37, 51, 56, 165
Céline 68

Chamberlain, H.S. 30
Chomsky 93, 145, 174

Claessens 165
Clauf$ 33f.
Cohen 38, 143
Cohn 37

Dahrendorf 24

Dart 76

Darwin 13, 20f., 31, 33, 45, 48,
55,59, 63, 87, 106f., 128, 135,
149

Davidson 146

Dawkins 9, 92

Derrida 22

Descartes 23, 69, 143

Dewey 15, 21, 28, 40, 142, 180

Diamond 88, 97, 108, 116, 119,
21, 124f., 128f., 132f.

Diderot 118, 122, 132

Dilthey 37ff., 169

Dingler 29

Dobzhansky 21

Driesch 21, 134

Duerr 105, 112, 123

Durkheim 108, 150, 177

Dux 164

Dweck 135

Easterlin 130

Ebbinghaus, J. 37

Ebner 143

Eibl-Eibesfeldt 21

Einstein 64

Elias 84, 93-96, 123, 183
Engelhardt 132

Evans-Pritchard 126

Everett 116, 119-122, 128f., 131

Fenichel 168
Feuerbach, L. 143
Feyerabend 55, 70
Fichte 33, 69

205

hitps://dol.org/10.5771/9783845298900 - am 15.01.2026, 21:14:22. https://www.nllbra.com/de/agh - Open Access - I TEN


https://doi.org/10.5771/9783845298900
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

PERSONENREGISTER

Fischer, Joachim 38, 56, 134f., 142,
164ff.

Fischer, Julia 88, 103, 144

Forst 9, 164, 166, 172

Foucault 22, 47, 70

Franklin 51, 145

Fraser 166

Freud 29, 32, 35, 76, 78, 84, 86,
108, 147f., 150, 152, 154, 163,
168ff.

Friedman, A. 64

Frisch 67

Fromm 62, 155, 168, 170

Gadamer 19

Galuschek 135

Gandhi 140

Gauguin 132

Geertz 62, 72, 165

Gehlen 7ff., 11-18, 2036, 38—42,
55tf., 70, 74, 77, 82£., 89, 95,
100, 107f., 110, 134, 137,
140-143, 159, 164f., 167f., 170,
172, 174ff., 178ff., 182

Geiger, M. 37

Gilbert 141

Goethe 67

Goodall 9, 79, 88, 101, 107f., 145

Gotthold-Thies 1o

Gottner-Abendroth 112, 118

Gould 92

Graeber 9, 116, 119, 121f., 124,
131f.

Grutzpalk 135

Guinther, H.EK. 39

Ginther, Klaus 175

Habermas 9, 11, 23, 70, 72ff.,
78, 114, 134, 157f., 163-167,
170-177, 180ff.

Haidt 77, 83f., 100, 140

Hartmann, Max 39

Hartmann, N. 17f., 37, 39f., 53,
56, 167

Hauser 79

Hegel 51, 143, 148, 152, 158f.,
164,167,181

Heidegger 29, 35, 37f., 45, 49, 69f.,
169, 182

Heidepeter 10

Heraklit 51

Herder 69, 120

Heyse 39

Hildebrand 37

Hitler 3off.

Hobbes 8, 73, 76,96, 114, 117,
124, 147,153

Hoffe 72f., 84, 153

Holderlin 38, 159

Homer 118

Honigswald 37

Honneth 9, 23, 143, 162, 164, 166,
170, 172f., 180

Horkheimer 37, 85, 151153,
162f., 167-171, 178, 180-183

Hosle 25, 31, 131

Hume 52, 85f., 105

Husserl 37, 145

Huxley, J. 21

Huxley, T. H. 87

Illies, C. 87, 92

Jacobi, . H. 143
Jacoby 37, 39
James 28

Jaspers 37f., 50
Jauf 166

Joas 172f.

Jonas 53, 172
Junger, E. 32
Juttemann 93, 171

Kant 7, 9, 19, 371., 41, 49, 53, 69,
71f., 85, 95ff., 104, 114, 133,
157,162,164, 166, 174

Kappelhoff 135, 147

Kerler 53

King, M.L. 140

Klee 158

Kleist 44, 132

Kohlberg 103, 139f., 171

Kohler 141

Koller 10

206

hitps://dol.org/10.5771/9783845298900 - am 15.01.2026, 21:14:22. https://www.nllbra.com/de/agh - Open Access - I TEN


https://doi.org/10.5771/9783845298900
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

PERSONENREGISTER

Kolumbus 122

Konfuzius 114

Konig, Josef 37

Konig, René 179

Krieck 29, 34, 39

Krockow 23, 29f.
Kropotkin 87

Kriger 165f., 180

Kuhn 9, 12, 24, 55,70, 161
King 113

Lakatos 9, 12ff., 24, 161, 174
Landsberg 183

Las Casas 118

Lavater 67

Lehmann 3 8f.
Lévi-Strauss 47, 120
Liebert 37f.

Lincoln 77

Litt 37, 39, 41, 56
Loenhoff 135

Lorenz 21, 28, 35, 76, 92
Lotze 50

Lowith 32, 143

Liibbe, H. 27
Ludendorff, M. 39
Luhmann 179

Maimon 38

Malinowski 78

Mannheim 183

Marcuse, H. 162f., 169f., 180

Marquard 166

Marx 31f., 37, 41, 51, 67, 120,
133, 148, 151f., 155, 158, 162f,,
169f., 177, 180f.

Mayr 21, 47f., 92

McDowell 19

McMillan 26

Mead, G.H. 15, 28, 135, 141f., 180

Mollenhauer 135
Mussolini 29

Nauman 68

Neurath 37, 182

Newton 13

Nietzsche 7, 32, 52, 149, 162
Norenzayan 140

Nungesser 135, 147
Nussbaum 72f.

Ofner 135
Otto, R. 82, 106, 108

Palagyi 29

Pareto 29, 40

Parmenides 51

Parsons 41

Pascal 69

Peirce 51, 180

Pfahler 33

Pfiander 37

Piaget 103, 107, 141, 171, 174

Picasso 158

Pillemer 26

Pinker 9, 67, 76f., 8of., 8§4-87,
93-96, 100, 123f., 146

Platon 7, 19, 45, 47, 51f., 64, 105,
149, 181

Plessner 7, 9, 11-24, 29, 37f., 40,
55ff., 70, 82, 91, 102, 108, 134,
141f., 159, 164-167, 172, 174,
177, 180ff.

Pleyer 135

Pollock 151

Pol Pot 132

Popper 37, 179
Portmann 28, 56

Rawls 71, 84, 114

Mead, M. 119 Rehberg 15, 40, 135, 141, 165
Mendel 21 Reich, W. 168
Merton, R.K. 179 Reichenbach 37
Meyer 135 Renn 135
Milgram 94 Rensch 21
Misch 37, 39 Rickert 37
Moderlak 142 Ridley 93
207

hitps://dol.org/10.5771/9783845298900 - am 15.01.2026, 21:14:22. https://www.nllbra.com/de/agh - Open Access - I TEN


https://doi.org/10.5771/9783845298900
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

PERSONENREGISTER

Rintelen 37

Rorty 22, 69

Rosenberg 25ff., 29, 39

Rosenstock-Huessy 143

Rosenzweig 143

Rothacker 29, 34, 37f., 40, 56,
163,170, 182

Rousseau 8, 69, 76, 95f., 116-133,
146f., 153, 170

Sahlins 129

Sannazaro 118

Sapir 67

Sartre 40, 53

Scheler 7, 9, 1120, 22ff., 29, 32,
37-40, 49, 52f., 55ff., 69f., 81,
95, 134, 141f., 159, 164, 166f.,
174f., 182f.

Schelling 158

Schelsky 28f.

Schingnitz 3 8f.

Schlick 37

Schmidt, W. 105, 118

Schmitt, C. 29, 34f., 43

Schénberg 158

Schondorff 3 8f.

Schopenhauer 52

Schiitz 135

Schiitzeichel 135

Schwarz 39

Schwinn 179

Searle 141

Sellars 62

Simpson 21

Singer, P. 94, 97, 102f.

Sommer 144

Spelke 135

Spengler 32

Spranger 37

Stein, E. 37

Steinbiichel 37

Storch 28

Strawson 82

Tacitus 118
Tarde 135, 150
Thales 69

Theokrit 118

Todorov 143

Tomasello 8f., 76, 8o, 82, 86f., 92,
97, 100, 134—147, 181f.

Tuomela 141

Trivers 79

Tylor 105, 107

Uexkiill 18f., 21

Vergil 118
Voltaire 69, 117, 132

Wagner, R. 158

de Waal 9, 76f., 79-82, 87ff., 97,
100, 144

Warburg 37, 56

Weber, M. 41, 64, 177, 179

Weinhandl 39

Weismann 21

Westermarck 87

Whorf 67

Wilson, D.S. 92, 140

Wilson, E.O. 9, 92

Winnicott 172

Wittgenstein 13, 37, 141, 162

Wundt, W. 134, 171

Wust 37

Wynne-Edwards 92

Zarathustra 50
Zimbardo 94

208

hitps://dol.org/10.5771/9783845298900 - am 15.01.2026, 21:14:22. https://www.nllbra.com/de/agh - Open Access - I TEN


https://doi.org/10.5771/9783845298900
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

hitps://dol.org/10.5771/9783845298900 - am 15.01.2026, 21

:22. hitps://www.Inllbra.com/de/agh - Open Access - TITTRE


https://doi.org/10.5771/9783845298900
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

hitps://dol.org/10.5771/9783845298900 - am 15.01.2026, 21

:22. hitps://www.Inllbra.com/de/agh - Open Access - TITTRE


https://doi.org/10.5771/9783845298900
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

hitps://dol.org/10.5771/9783845298900 - am 15.01.2026, 21

:22. hitps://www.Inllbra.com/de/agh - Open Access - TITTRE


https://doi.org/10.5771/9783845298900
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

hitps://dol.org/10.5771/9783845298900 - am 15.01.2026, 21

:22. hitps://www.Inllbra.com/de/agh - Open Access - TITTRE


https://doi.org/10.5771/9783845298900
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

	Cover
	Vorwort
	Philosophische Anthropologie als Forschungsprogramm
	Gehlens Der Mensch von 1940. Zwischen Nationalsozialismus und Philosophischer Anthropologie
	Mensch
	Menschenbilder und Ethik
	Die Wurzeln der menschlichen Moral
	Religion und Moral – die Urszene
	Was ist Rousseauismus?
	Michael Tomasello und die philosophische Anthropologie
	Adornos Mimesis. Zur Funktion dieses Begriffs in seinem Werk
	Frankfurter Schule und Philosophische Anthropologie – Ist eine Kernfusion möglich?
	Textnachweise
	Literaturverzeichnis
	Personenregister

