
ISBN 978-3-95832-159-5

In den 1920er Jahren entstand mit den Arbeiten von Max 
Scheler und Helmuth Plessner, wenig später ergänzt um die 
Studien Arnold Gehlens, die deutsche Philosophische Anthro
pologie. Die starke Weiterentwicklung der Philosophie wie 
auch der empirischen Humanwissenschaften macht es unaus
weichlich, die Philosophische Anthropologie neu zu justieren. 

Zum einen muss ein Anschluss an andere philosophische 
Strömungen gefunden werden. Dabei bietet sich die Kritische 
Theorie der Frankfurter Schule als Koalitionspartner an. Der 
Autor diskutiert die zahlreichen Gemeinsamkeiten der beiden 
Ansätze – etwa die interdisziplinäre Ausrichtung –, ohne je-
doch die gravierenden Unterschiede zu verschweigen. Zum 
anderen ist es notwendig, sich vorbehaltlos für neue empi-
risch-theoretische Konzepte zu öffnen. Dazu unternimmt der 
vorliegende Band erste Schritte. Das Spektrum reicht dabei 
von der Primatologie (Goodall, de Waal) über die Soziobiolo-
gie (Wilson, Dawkins) und die neuere Ethnologie (Antweiler, 
Graeber) bis zu aktuellen Ansätzen einer vergleichenden Psy-
chologie (Pinker, Tomasello).

Der Autor plädiert für eine integrative Anthropologie, denn 
nur diese macht verständlich, was uns Menschen gegenüber 
anderen Tieren auszeichnet und wie wir uns selbst verstehen 
sollten. 

Christian Thies ist seit 2009 Professor für Philosophie an der Uni-
versität Passau. Er promovierte mit einer vergleichenden Studie zu 
Adorno und Gehlen und habilitierte sich mit einer Arbeit zum Sinn 
der Sinnfrage. Er ist Autor mehrerer Bücher zur (Philosophischen) 
Anthropologie. Th

ie
s •

 P
hi

lo
so

ph
is

ch
e 

A
nt

hr
op

ol
og

ie Christian Thies

Philosophische  
Anthropologie 

auf neuen Wegen 

www.velbrueck-wissenschaft.de

VELBRÜCK
WISSENSCHAFTV

EL
BR

Ü
CK

W
IS

SE
N

SC
H

A
FT

https://doi.org/10.5771/9783845298900 - am 15.01.2026, 21:14:22. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783845298900
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


Christian Thies
Philosophische Anthropologie auf neuen Wegen

https://doi.org/10.5771/9783845298900 - am 15.01.2026, 21:14:22. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783845298900
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


https://doi.org/10.5771/9783845298900 - am 15.01.2026, 21:14:22. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783845298900
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


Christian Thies

Philosophische Anthropologie

auf neuen Wegen

 

 

VELBRÜCK
WISSENSCHAFT

https://doi.org/10.5771/9783845298900 - am 15.01.2026, 21:14:22. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783845298900
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


Erste Auflage 2018
© Velbrück Wissenschaft, Weilerswist 2018  

www.velbrueck-wissenschaft.de
Printed in Germany

ISBN 978-3-95832-159-5

Bibliografische Information der Deutschen Nationalbibliothek
Die Deutsche Nationalbibliothek verzeichnet diese Publikation in der

Deutschen Nationalbibliografie; detaillierte bibliografische Daten
sind im Internet über http://dnb.ddb.de abrufbar.

https://doi.org/10.5771/9783845298900 - am 15.01.2026, 21:14:22. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783845298900
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


Inhalt

Vorwort  .    .    .    .    .    .    .    .    .    .    .    .    .    .    .    .    .    .    .    .  	 7

Philosophische Anthropologie als  
Forschungsprogramm  .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   . 	 11

Gehlens Der Mensch von 1940.  
Zwischen Nationalsozialismus und  
Philosophischer Anthropologie .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   . 	 25

Mensch  .    .    .    .    .    .    .    .    .    .    .    .    .    .    .    .    .    .    .    .   	 43

Menschenbilder und Ethik  .    .    .    .    .    .    .    .    .    .    .    .    .  	 62

Die Wurzeln der menschlichen Moral  .   .   .   .   .   .   .   .   . 	 76

Religion und Moral – die Urszene  .    .    .    .    .    .    .    .    .    .   	 98

Was ist Rousseauismus?  .    .    .    .    .    .    .    .    .    .    .    .    .    .  	 116

Michael Tomasello und die  
philosophische Anthropologie  .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   . 	 134

Adornos Mimesis.  
Zur Funktion dieses Begriffs in seinem Werk .    .    .    .    .    .   	 148

Frankfurter Schule und  
Philosophische Anthropologie  
– Ist eine Kernfusion möglich? .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   . 	 161

Textnachweise .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   . 	 184

Literaturverzeichnis  .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   . 	 185

Personenregister .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   .  	 205

https://doi.org/10.5771/9783845298900 - am 15.01.2026, 21:14:22. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783845298900
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


https://doi.org/10.5771/9783845298900 - am 15.01.2026, 21:14:22. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783845298900
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


7

Vorwort

»Philosophische Anthropologie« ist ein zweideutiger Ausdruck.1  
Mit großem »P« bezeichnet man damit eine theoretische Strömung, 

die ihre Blütezeit zwischen 1928 und 1958 erlebte. Ihre wichtigsten Ver-
treter waren Max Scheler, Helmuth Plessner und Arnold Gehlen, deren 
Hauptwerke Die Stellung des Menschen im Kosmos (1928), Die Stufen 
des Organischen und der Mensch (1928) und Der Mensch. Seine Na-
tur und seine Stellung in der Welt (1940) heute immer noch lesenswert 
sind. Allerdings blieb deren Wirkung weitgehend auf Mitteleuropa, ja 
auf Deutschland beschränkt. Zudem fanden sich in den letzten Jahrzehn-
ten keine gleichwertigen Nachfolger. 

Mit kleinem »p« (das sich am Satzbeginn und in der mündlichen Rede 
nicht erkennen lässt) ist eine philosophische Disziplin gemeint, die sich, 
wenn auch nicht unter diesem Namen, bis in die Antike zurückverfol-
gen lässt. Fast alle Klassiker der Philosophie, von Platon über Kant bis 
Nietzsche, haben dazu wichtige Beiträge geliefert. Obwohl dies von au-
ßen anders aussehen mag, war aber die philosophische Anthropologie in 
der akademischen Philosophie immer eine periphere Disziplin, vor allem 
im Vergleich mit Ontologie, Erkenntnistheorie und Ethik. Das änderte 
sich auch nicht, als seit den 1920er Jahren im deutschen Sprachraum 
die entsprechenden Debatten durch die Philosophische Anthropologie 
geprägt wurden. 

In den zehn Texten dieses Bandes soll es um beides gehen: sowohl 
um die inzwischen fast hundert Jahre alte Strömung der Philosophi-
schen Anthropologie als auch um die Disziplin der philosophischen 
Anthropologie. Jedoch sind meine Interessen nicht historischer, son-
dern systematischer Art, nicht auf die Vergangenheit, sondern auf die 
Zukunft gerichtet. Vor allem möchte ich meine bisherigen Publikatio-
nen zur philosophischen Anthropologie2  durch wichtige neue Aspek-
te ergänzen. 

Deshalb erörtere ich gleich im ersten Text die Frage, ob die deutsche 
Philosophische Anthropologie noch aktuell ist. Meine Antwort lautet, 
dass dies nur unter zwei Bedingungen der Fall ist: Zum einen dürfen 
wir die Ansätze ihrer drei Gründerväter nicht gegeneinander ausspielen, 
sondern müssen sie zusammenführen. Zum anderen sind die inzwischen 

1		  Die Unterscheidung findet sich vielleicht zuerst bei Schnädelbach, Philoso-
phie in Deutschland 1831–1933 (1983), 272. 

2		  Vgl. Thies, Einführung in die philosophische Anthropologie (³2013), und 
Thies, Arnold Gehlen zur Einführung (³2017); außerdem Bohlken/Thies 
(Hg.), Handbuch Anthropologie (2009), dort insbesondere die Einleitung 
der Herausgeber, 1-10.

https://doi.org/10.5771/9783845298900 - am 15.01.2026, 21:14:22. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783845298900
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


8

überholten empirisch-humanwissenschaftlichen Bestandteile durch neu-
ere Forschungsresultate zu ersetzen. Wir sollten also, so meine These, 
die Philosophische Anthropologie als interdisziplinäres Forschungspro-
gramm verstehen, das ständig weiterzuentwickeln ist. 

Der einzige der drei Gründerväter, der seinen Ansatz nach 1945 in 
wesentlichen Punkten revidierte und ergänzte, ist Arnold Gehlen. Den-
noch steht gerade er heute in schlechtem Licht da, vor allem wegen 
seines Verhaltens in der Zeit des Nationalsozialismus. Im zweiten Text 
möchte ich jedoch zeigen, dass selbst die 1940 erschienene Erstausga-
be seines Hauptwerks nicht umstandslos einer nationalsozialistischen 
Weltanschauung zugeschlagen werden kann. Zudem nenne ich mehrere 
inhaltliche Stärken seines anthropologischen Modells. 

Der dritte Text, ursprünglich ein Handbuch-Artikel, erörtert den Aus-
druck »Mensch«, skizziert idealtypisch einige weit verbreitete histori-
sche »Menschenbilder« und stellt Grundzüge einer zeitgemäßen philo-
sophischen Anthropologie vor. 

»Menschenbilder« sind auch ein Thema des vierten Textes. Entgegen 
weit verbreiteten Auffassungen bin ich hinsichtlich der Redeweise und 
der Rolle von Menschenbildern skeptisch; als Fundament normativer 
Argumente taugen sie jedenfalls nicht. Damit wird nicht bestritten, dass 
anthropologische Überlegungen für die praktische Philosophie und erst 
recht für die politische Praxis relevant sein können. 

Die Texte 5 bis 8 stehen im Zusammenhang. Sie bilden den Versuch, 
neuere empirische Forschungen aus verschiedenen Humanwissenschaf-
ten zu rezipieren und für eine zeitgemäße philosophische Anthropolo-
gie fruchtbar zu machen. Pointiert gesagt, geht es im fünften Text um 
die Wurzeln der Moral, im sechsten Text um die Wurzeln der Religion, 
im siebten Text um die Wurzeln menschlicher Sozialverbände und im 
achten Text um die Wurzeln menschlicher Intersubjektivität. Ein Leit-
faden ist die alte Kontroverse zwischen optimistischen und pessimis-
tischen Ansätzen der philosophischen Anthropologie, zwischen Rous-
seauisten und Hobbesianern. Besondere Bedeutung haben die Schriften 
von Michael Tomasello (Text 8), der vielfach als wichtigster Vertreter 
einer erneuerten Anthropologie betrachtet wird. Darüber hinaus wei-
se ich auf eine philosophische Strömung hin, die neben der deutschen 
Philosophischen Anthropologie für gegenwärtige Forschungen frucht-
bar gemacht werden könnte: die Ich-Du-Philosophie der Zwischen-
kriegszeit. 

Sehr viel wichtiger ist aber die Kritische Theorie der Frankfurter Schule, 
die in den beiden letzten Texten behandelt wird. Philosophische Anthro
pologie und Frankfurter Schule galten lange als Antipoden, als unverein-
bar. Insbesondere Adorno hat immer wieder die Anthropologie scharf kri-
tisiert, sowohl die Strömung (mit großem P) als auch die Disziplin (mit 
kleinem p). Das ist aber eher ideologiekritisch motiviert; neben vielen 

VORWORT

https://doi.org/10.5771/9783845298900 - am 15.01.2026, 21:14:22. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783845298900
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


9

Unterschieden gibt es gewiss etliche Gemeinsamkeiten.3 Tatsächlich spielen 
anthropologische Aspekte in seinem Denken eine wichtige Rolle. Zentral 
ist der Begriff der Mimesis, dessen Bedeutung und systematischen Gehalt 
ich im vorletzten Text rekonstruiere. 

Der zehnte und letzte Text erörtert ausführlich das Verhältnis von 
Philosophischer Anthropologie und Frankfurter Schule. Neben Adorno, 
der zur ersten Generation der Kritischen Theorie zählt, werden auch die 
Vertreter der jüngeren Generationen berücksichtigt (Habermas, dann 
Honneth und Forst). Beide Ansätze werden nicht als inkommensurable 
Paradigmen (Kuhn) betrachtet, sondern als interdisziplinäre Forschungs-
programme (Lakatos). Können sich die beiden Ansätze gegenseitig er-
gänzen und befruchten? Ja, das ist aus meiner Sicht der Fall: Eine Fusion 
der harten Kerne beider Forschungsprogramme ist möglich und notwen-
dig. Auf diese Weise wäre die deutsche Philosophische Anthropologie an-
schlussfähig für neuere Theoriedebatten und die Kritische Gesellschafts-
theorie könnte ihr anthropologisches Defizit abbauen. 

Meine zentrale These in diesem Buch ist also, dass man die deutsche 
Philosophische Anthropologie als interdisziplinäres Forschungspro-
gramm verstehen sollte. Sie ist nicht nur ein abgestorbener Zweig der 
klassischen deutschen Philosophie, auch nicht bloß ein weitgehend über-
holter soziologischer Ansatz. Gegenüber den Modellen der Gründerväter 
Scheler, Plessner und Gehlen sind jedoch Weiterentwicklungen in zwei 
Dimensionen erforderlich: Zum einen sollte der philosophische Kern re-
vidiert werden, vor allem durch Gedanken und Theoriestücke aus der 
Frankfurter Schule. Zum anderen ist es notwendig, sich vorbehaltlos für 
neue empirisch-theoretische Konzepte zu öffnen, wobei das Spektrum 
von der Primatologie (Goodall, de Waal) über die Soziobiologie (Wilson, 
Dawkins) und die neuere Ethnologie (Antweiler, Graeber) bis zur verglei-
chenden Psychologie (Pinker, Tomasello) reichen muss. 

Obwohl dieser Sammelband viele der üblichen Schwächen solcher 
Formate aufweist, hoffe ich, dass aufmerksame und wohlwollende Leser 
merken, in welche Richtung meine Gedanken zielen. Zum einen möchte 
ich zur kritischen Aufklärung unseres menschlichen Selbstverständnis-
ses beitragen. Die auf Kant zurückgehende Frage »Was ist der Mensch?« 
lässt sich in die Frage »Wer sind wir (als Menschen)?« umformulieren. 
Wir sind Individuen und wir sind Angehörige zahlreicher Kollektive (von 
der Familie über Berufsgruppen bis zur Nation), aber wir alle, nämlich 
alle, die wir wir sagen können, sind auch Menschen. Eine empirisch 
informierte und begrifflich reflektierte philosophische Anthropologie 
kann uns bei unserer humanen Selbstvergewisserung helfen. Insbeson-
dere brauchen wir sie, um uns darüber klar zu werden, was uns gegen-
über den (anderen) Tieren auszeichnet, im Guten wie im Schlechten. 

3		  Siehe Thies, Die Krise des Individuums (1997).

VORWORT

https://doi.org/10.5771/9783845298900 - am 15.01.2026, 21:14:22. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783845298900
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


10

Zum anderen sollen meine Überlegungen dazu beitragen, den recht 
verstandenen menschlichen Faktor im komplexen Gefüge der Welt zu 
identifizieren. Naturgesetze sind nicht von Menschen gemacht und durch 
uns nicht zu ändern. Anders ist es um die Strukturen und Prozesse der 
sozialen Welt bestellt: Sie beruhen auf menschlichen Handlungen, al-
lerdings sind ihre Resultate größtenteils gegenüber unseren Intentionen 
verselbständigt. Solche suprahumanen Dynamiken sind das Thema von 
kritischer Gesellschaftstheorie, soziologischer Systemtheorie und histori-
schen Strukturanalysen. Dennoch ist die soziale Welt veränderbar; politi-
sches, pädagogisches, kreatives, soziales oder ökologisches Engagement 
ist nicht aussichtslos. Allerdings bedarf es dafür auch realistischer an-
thropologischer Grundannahmen. Nicht alles ist naturnotwendig, nicht 
alles ist gesellschaftlich bedingt, aber es ist auch nicht alles praktisch 
möglich, weil wir die tiefliegenden anthropologischen Voraussetzungen 
unseres Zusammenlebens einkalkulieren müssen: unsere Verschiedenheit 
trotz aller Gemeinsamkeiten, neben unseren Stärken auch unsere Schwä-
chen, unsere Grenzen bei aller prinzipiellen Offenheit. 

Bei der Erstellung der Druckvorlagen haben mir Cornelia Koller und 
Philipp Heidepeter sehr geholfen; beiden gilt mein herzlicher Dank. 
Die wichtigste Unterstützung erhielt ich wie immer von Beatrix Gott-
hold-Thies, der dieser Sammelband gewidmet ist. 

VORWORT

https://doi.org/10.5771/9783845298900 - am 15.01.2026, 21:14:22. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783845298900
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


11

Philosophische Anthropologie  
als Forschungsprogramm

Kaum eine philosophische Disziplin leidet unter solchen Identitätspro-
blemen wie die Anthropologie. Für die einen ist die gesamte Philosophie 
kaum mehr als eine erweiterte Lehre vom Menschen; für die anderen 
kann Anthropologie überhaupt nicht philosophisch betrieben werden, 
sondern nur empirisch. Tatsächlich ist die Anthropologie der einzige Teil-
bereich unseres Faches, der sich mittels des Adjektivs »philosophisch« 
abgrenzen muss, sowohl von ganzen Wissenschaften wie der Physischen 
Anthropologie (= Humanbiologie) und der Kulturanthropologie (= Eth-
nologie) als auch von Teildisziplinen anderer Wissenschaften wie der me-
dizinischen oder der soziologischen Anthropologie.

Diese Vielfalt an Anthropologien und Anthropologie-Begriffen hat ih-
ren Grund in der Sache: Die Menschen sind so komplexe Wesen, dass 
eine einzelne Wissenschaft sie überhaupt nicht fassen kann. Gerade die-
se Mannigfaltigkeit des Menschen und die ihr entsprechende Speziali-
sierung der Humanwissenschaften erfordern aber eine philosophische 
Anthropologie. Sie kann nämlich die beiden Aufgaben erfüllen, die Ha-
bermas einmal in einem anderen Zusammenhang der Philosophie zuge-
sprochen hat.1 Zum einen ist sie Platzhalter für eine umfassende Lehre 
vom Menschen. Nur ein empirisch gesicherter und theoretisch reflektier-
ter Entwurf, der alle Aspekte menschlichen Lebens bedenkt, kann uns 
in der unübersichtlichen Datenflut der Humanwissenschaften eine Ori-
entierung verschaffen. Zum anderen übersteigt die Philosophische An-
thropologie nicht nur die Grenzen einer Disziplin, sondern die des Wis-
senschaftssystems überhaupt: Sie vermittelt zwischen diesem und der 
Lebenswelt, interpretiert das humanwissenschaftliche Wissen und dient 
damit unserer intersubjektiven Selbstverständigung. Orientierungswis-
sen und die reflexiven Erträge von Selbstverständigungsprozessen sind 
unverzichtbar in vielen lebensweltlichen Situationen, ob in pädagogi-
schen Prozessen, bei politischen Entscheidungen oder angesichts anth-
ropotechnischer Fortschritte.

Deshalb lohnt sich, so meine Überzeugung, heute noch der Rückgriff 
auf die deutsche Philosophische Anthropologie. Sie bildet den letzten 
großen Versuch, alle Aspekte des menschlichen Daseins in einer Gesamt-
vision zu erfassen. In vielen Punkten ist diese Konzeption inzwischen 
überholt. In manch anderer Hinsicht kann man jedoch immer noch an 
sie anknüpfen. Das gilt insbesondere, wenn wir Max Scheler, Helmuth 
Plessner und Arnold Gehlen nicht als Konkurrenten sehen, sondern die 

1		  Habermas, Die Philosophie als Platzhalter und Interpret (1981), 22ff.

https://doi.org/10.5771/9783845298900 - am 15.01.2026, 21:14:22. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783845298900
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


12

Vorzüge, die aus heutiger Sicht jeder dieser drei Ansätze bietet, aufgrei-
fen und zusammenfügen. Die Stärken der drei Autoren liegen, sehr ver-
kürzt gesagt, auf unterschiedlichen Ebenen: Schelers Entwurf zeichnet 
sich aus durch die Verarbeitung klassischer philosophischer Themen und 
seine Anschlussfähigkeit für philosophische Disziplinen wie Ethik und 
Metaphysik; Plessner hat die methodologischen und naturphilosophi-
schen Grundlagen der Anthropologie am besten reflektiert und führt 
seinen Ansatz am konsequentesten durch; Gehlens Konzeption besticht 
durch die Integration empirischen Wissens aus unterschiedlichen Dis-
ziplinen.2 

In diesem Artikel möchte ich folgende Thesen plausibel machen: Man 
sollte die deutsche Philosophische Anthropologie als ein Forschungspro-
gramm begreifen. Dieses degeneriert zwar seit einigen Jahrzehnten; den-
noch lässt es sich weiterhin gegen viele Angriffe verteidigen. Ich erläute-
re zunächst den Begriff des Forschungsprogramms. Dann werden einige 
Elemente herausgearbeitet, die zum harten Kern der deutschen Philoso-
phischen Anthropologie gehören. Schließlich stelle ich einige Einwände 
dar, die von Seiten der empirischen Wissenschaften kommen. Obwohl 
diese teilweise zutreffend sind, kann sich die Philosophische Anthropo-
logie, so denke ich, nach einer Auffrischung durch einige neue Gedan-
ken wieder in ein progredierendes Forschungsprogramm verwandeln.

Was ist ein philosophisches Forschungsprogramm?

Imre Lakatos hat den Begriff des Forschungsprogramms in die Wissen-
schaftstheorie eingeführt.3 Wie auch Kuhns berühmter Paradigma-Be-
griff ist er eigentlich nur auf Wissenschaften wie Physik und Mathematik 
anwendbar. Deshalb spreche ich von einem philosophischen Forschungs-
programm. Zwar muss ein solches auch den üblichen wissenschaftli-
chen Kriterien wie formale Konsistenz, begriffliche Kohärenz, empiri-
sche Validität und so weiter genügen. Aber diese Kriterien kann man 
auf die Philosophische Anthropologie nicht in derselben Strenge anwen-
den wie auf Forschungsprogramme, deren Überprüfung in idealen Wel-
ten, im luftleeren Raum oder in künstlichen Laborsituationen stattfin-
det. Jede Wissenschaft kann nur so genau sein, wie es ihre Gegenstände 

2		  Ich beziehe mich im Folgenden vor allem auf die Hauptwerke der drei Au-
toren: Scheler, IX: Die Stellung des Menschen im Kosmos (1928), Plessner, 
IV: Die Stufen des Organischen und der Mensch (1928) und Gehlen, III: Der 
Mensch (1940/1962).

3		  Lakatos, Die Geschichte der Wissenschaft und ihre rationalen Rekonstruk-
tionen (1974), 55–119, bes. 69ff.; Lakatos, Falsifikation und die Methodo-
logie wissenschaftlicher Forschungsprogramme (1974), 89–189.

PHILOSOPHISCHE ANTHROPOLOGIE ALS FORSCHUNGSPROGRAMM

https://doi.org/10.5771/9783845298900 - am 15.01.2026, 21:14:22. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783845298900
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


13

erlauben. Dieser aristotelische Gedanke4 findet sich auch beim späten 
Wittgenstein: Gegen sein eigenes Frühwerk wendet er ein, dass »Kris-
tallreinheit« kein erstrebenswertes Ziel für die Philosophie ist. Wenn 
die Bedingungen so optimiert werden, dass man einen total glatten Un-
tergrund erzeugt hat (so sein metaphorisches Argument), rutscht man 
aus und kann überhaupt nicht mehr vorankommen.5 Während sich zu-
dem die Qualität empirisch-wissenschaftlicher Forschungsprogramme 
an ihrer prognostischen Kraft misst (also der Fähigkeit, neue Tatsachen 
vorherzusagen), kommt es bei philosophischen Forschungsprogrammen 
auch darauf an, andere Theorien und prinzipiell bekannte Tatsachen zu 
integrieren beziehungsweise neu zu deuten. Die Philosophische Anthro-
pologie ist deshalb nicht nur ein Forschungs-, sondern darüber hinaus 
ein Deutungsprogramm.

Trotz dieser Unterschiede lassen sich drei Elemente der Lakatos’schen 
Forschungsprogramme aufgreifen. Erstens gibt es einen harten Kern von 
philosophischen Annahmen, die in der empirischen Forschung nicht zur 
Disposition gestellt werden. Allerdings kann es interne Gründe philo-
sophischer Art geben, die zu Korrekturen führen.6 Den harten Kern der 
Philosophischen Anthropologie, so meine Rekonstruktion, bilden eini-
ge der Thesen, die sich bei allen Gründervätern finden lassen. Um den 
harten Kern liegt zweitens, wie Lakatos so schön sagt, ein Schutzgürtel. 
In diesem befinden sich die Theorien, die in der empirischen Forschung 
überprüft sowie gegebenenfalls durch Hilfshypothesen ergänzt oder fal-
lengelassen werden können. Im letzteren Fall werden sie durch eine an-
dere Theorie ersetzt. Selbst bei mehrfachen Falsifikationen bleibt also 
der harte Kern unberührt; stattdessen kommt es zu einer Abfolge von 
Theorien im Schutzgürtel. Unterschiede in den Konzeptionen von Sche-
ler, Plessner und Gehlen ordne ich diesem Bereich zu. Das dritte Ele-
ment sind Angaben über den Geltungs- und Anwendungsbereich des 
Forschungsprogramms. Bei Falsifikationen, die man nicht durch Hilfshy-
pothesen oder eine neue Theorie auffangen kann, bleibt noch die Mög-
lichkeit, den Anwendungsbereich des Forschungsprogramms zu verklei-
nern; umgekehrt kann es sein, dass sich das Forschungsprogramm auch 
in anderen Bereichen als aussagekräftig erweist. Lakatos spricht hier 
von degenerativen beziehungsweise progressiven Problemverschiebun-
gen. Bekannte Beispiele dafür sind zum einen die Einschränkung der 
Newton`schen Mechanik auf geringe Geschwindigkeiten, zum anderen 
die Ausweitung von Darwins Evolutionstheorie auf nicht-biologische 

4		  Aristoteles, Nikomachische Ethik, 1094 b 23ff., vgl. ebd. 1098 a 27f., 1094 
a 25 und 1113 a 14.

5		  Wittgenstein, Philosophische Untersuchungen (1953), § 107.
6		  Vgl. Laudan, Progress and its Problems (1977); vgl. Poser, Wissenschafts-

theorie (2001), 165–169.

WAS IST EIN PHILOSOPHISCHES FORSCHUNGSPROGRAMM?

https://doi.org/10.5771/9783845298900 - am 15.01.2026, 21:14:22. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783845298900
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


14

Phänomene. Jede Anthropologie steht seit vielen Jahrzenten unter dem 
Verdacht, dass ihre Aussagen, die eigentlich für alle Menschen gelten 
sollten, in Wahrheit nur auf den männlichen, heterosexuellen, erwach-
senen, westeuropäischen Bildungsbürger zutreffen. Wie dem auch sei, 
die deutsche Philosophische Anthropologie ist sicherlich eher ein dege-
neriertes Forschungsprogramm. Für sie interessiert sich in den empiri-
schen Humanwissenschaften außer einigen Soziologen und Kulturwis-
senschaftlern kaum noch jemand. Aber Lakatos’ Pointe ist, dass man 
auch an degenerierenden Forschungsprogrammen festhalten kann (weil 
der harte Kern jeder Widerlegung entzogen wird) und sogar festhalten 
sollte. In der Astronomie war der Heliozentrismus viele Jahrhunderte 
ein degeneriertes Forschungsprogramm – bis es im 16. Jahrhundert wie-
der progredierte.

Der harte Kern der deutschen  
Philosophischen Anthropologie

Welche gemeinsamen Grundannahmen von Scheler, Plessner und Geh-
len gehören zum harten Kern der Philosophischen Anthropologie? Das 
erste Kernstück ist die Auffassung, dass es überhaupt möglich sei, einen 
philosophischen Gesamtentwurf des Menschen vorzulegen. Diese Idee 
will man sich nicht ausreden lassen. Ihre Verwirklichung ist nur möglich, 
wenn die unterschiedlichen Zugänge zum Menschen integriert werden. 
Sonst zerfällt die Anthropologie in Einzelwissenschaften oder gerät un-
ter die Dominanz einer Herangehensweise.

Alle drei Gründerväter bemühen in diesem Zusammenhang den Be-
griff der psychophysischen Neutralität.7 Scheler erläutert diesen an ei-
ner Stelle folgendermaßen: »Was wir als ›physiologisch‹ und ›psycholo-
gisch‹ nennen, sind nur zwei Seiten der Betrachtung eines und desselben 
Lebensvorganges. Es gibt eine ›Biologie von innen‹ und eine ›Biologie 
von außen‹.«8 Bei Plessner finden sich vergleichbare Formulierungen. Es 
geht also nicht um den Unterschied zweier ontologischer Schichten, son-
dern um zwei Perspektiven. Die anthropologischen Kategorien sind so 
zu wählen, dass sie nicht nur für eine Seite gelten.

Dabei sieht keiner der drei Autoren deutlich, dass zweimal eine Kluft 
zu überwinden ist: Zum einen muss man die naturwissenschaftliche 
und die nicht-naturwissenschaftliche Herangehensweise zusammenbrin-
gen. Das bezieht sich einerseits auf die Biologie (mit unterschiedlichen 

7		  Scheler, IX: Die Stellung des Menschen im Kosmos (1928), 17; Plessner, IV: 
Die Stufen des Organischen und der Mensch (1928), 66, 70, 310f., 364 u. 
ö.; Gehlen, III: Der Mensch (1940/1962), 139, 216, 305, 312.

8		  Scheler, IX: Die Stellung des Menschen im Kosmos (1928), 58.

PHILOSOPHISCHE ANTHROPOLOGIE ALS FORSCHUNGSPROGRAMM

https://doi.org/10.5771/9783845298900 - am 15.01.2026, 21:14:22. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783845298900
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


15

Disziplinen wie Morphologie, Ethologie, Paläoontologie, Molekularge-
netik und ähnlichen), andererseits auf verschiedene Sozialwissenschaften 
(Soziologie, Ethnologie und ähnliche). Die alte Erklären-Verstehen-Kon-
troverse bildet diese Dichotomie nur sehr ungenau ab; denn Linguistik, 
Soziologie und Psychologie haben sich diesem Dualismus immer entzo-
gen. Aber es ist bekannt, dass die biologischen und die soziologischen 
Forschungsergebnisse beispielsweise über Intelligenz und über die Un-
terschiede zwischen den Geschlechtern nicht ohne weiteres zusammen-
passen. Hier kann die Philosophische Anthropologie vielleicht die Rolle 
des Moderators übernehmen. Die zweite Kluft besteht zwischen den em-
pirisch-wissenschaftlichen Ansätzen insgesamt und der phänomenologi-
schen Herangehensweise, zwischen objektivierenden Verfahren und sol-
chen, die als Ausgangspunkt die individuelle Subjektivität haben. Heute 
spricht man meistens von der Differenz zwischen der Perspektive der 
dritten Person und der Perspektive der ersten Person. Letztere wurde 
gegen die Philosophische Anthropologie vor allem durch Vertreter der 
Existenzphilosophie geltend gemacht. Tatsächlich sind aber unsere drei 
Helden (wenn auch in unterschiedlichem Ausmaß) stark durch die Phä-
nomenologie beeinflusst und haben immer versucht, auch diesem An-
spruch gerecht zu werden. Bei Scheler und Plessner ist dies offensicht-
lich. Aber selbst Gehlen, der sich programmatisch zu einer empirischen 
Philosophie bekannte, hat seine Methode manchmal als phänomenolo-
gisch bezeichnet und sich aus anderen Quellen phänomenologischer Ein-
sichten bedient, etwa denen der Gestaltpsychologie.9  

Ein zweiter Bestandteil des harten Kerns ist der hohe theoretische Stel-
lenwert des Handelns. Der Mensch ist nicht (nur) ein denkendes und ein 
fühlendes, sondern vor allem ein handelndes Wesen. Man kann alle drei 
Autoren als Wegbereiter der pragmatischen Wende in der Philosophie 
des 20. Jahrhunderts ansehen.10 Dieser Punkt tritt bei Gehlen am deut-
lichsten hervor; er ist einer der ersten deutschsprachigen Autoren, der 
die beiden amerikanischen Pragmatisten Dewey und Mead rezipierte.11 
»Handlung« ist seine zentrale Kategorie. Auch die klassischen Probleme 
der Erkenntnistheorie sollen pragmatistisch gelöst werden. Bereits Sche-
ler hatte sich mit den erkenntnistheoretischen Konsequenzen des Prag-
matismus intensiv beschäftigt und sprach diesem ein begrenztes Recht 
zu.12 Der Fehler des Pragmatismus sei es bloß, eine Wissensform zu ver-
absolutieren, nämlich das funktionale Arbeitswissen; dieses ist nämlich 

9		  Gehlen, VI: Die Seele im technischen Zeitalter (1957), 104 u. 136; IX: 
Zeit-Bilder (1960), 148.

10		 Vgl. Gethmann, Vom Bewußtsein zum Handeln (1987), 216–219.
11		 Rehberg, Die Theorie der Intersubjektivität (1985).
12		 Scheler, VIII: Erkenntnis und Arbeit. Eine Studie über Wert und Grenzen des 

pragmatischen Motivs in der Erkenntnis der Welt (1926).

DER HARTE KERN DER DEUTSCHEN PHILOSOPHISCHEN ANTHROPOLOGIE

https://doi.org/10.5771/9783845298900 - am 15.01.2026, 21:14:22. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783845298900
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


16

nach Schelers Auffassung dem Bildungs- und dem Heilswissen unterzu-
ordnen. Auch sei es nicht falsch, so Scheler, den Menschen als Tier mit 
besonders hoher praktischer Intelligenz zu bezeichnen, als homo faber. 
Jenseits der praktischen Intelligenz steht aber noch der Geist. Bei Pless-
ner spielt der Pragmatismus die geringste Rolle. Dennoch heißt es auch 
bei ihm: »Denn der Mensch muß tun, um zu leben.«13 Das folgende Zitat 
wird fast wörtlich von Gehlen übernommen: »Der Mensch lebt nur, in-
dem er ein Leben führt.«14 Wichtiger als die Kategorie der Handlung ist 
bei Plessner aber die des Ausdrucks. Damit bezieht er sich auf die Not-
wendigkeit, mit der jeder Mensch sein Inneres entäußern muss, in Aus-
drucksgebärden und symbolischen Gebilden, durch Verkörperung seiner 
selbst in sozialen Rollen und so weiter. Bei allen drei Autoren verbindet 
sich die pragmatische Wende mit einer Kritik an einer Überbetonung 
der Innerlichkeit, des Rückzugs auf ein kontemplatives Leben in einem 
mentalen Binnenraum.

Aus dem Pragmatismus folgt implizit ein Humanismus. Denn eine 
Handlung setzt immer ein Handlungssubjekt voraus; sonst wäre der 
Begriff des Handelns ein Kategorienfehler. Damit sperrt sich die Phi-
losophische Anthropologie gegen die Auflösung des Menschen in seine 
Bestandteile. Sub-humane Anthropologien wollen hingegen den Men-
schen auf Einheiten wie das Gehirn oder Gene reduzieren. Dagegen set-
zen Scheler und Plessner einen emphatischen Begriff der Person. Selbst 
Gehlen, der auf alle metaphysischen Begriffe verzichten wollte und in 
der modernen Welt überhaupt Zerfallstendenzen beobachtete, hat an 
der Einheitlichkeit des Menschen festgehalten. Dadurch bleibt die An
thropologie anschlussfähig für sozialwissenschaftliche Handlungstheori-
en und für die praktische Philosophie, etwa für die Frage nach den Gren-
zen und Möglichkeiten moralischen Handelns.

Das dritte Kernelement ist ein schwacher Materialismus. Darunter 
verstehe ich die Auffassung, dass die höheren Eigenschaften des Men-
schen durch niedere Eigenschaften bedingt und in ihrem Spielraum be-
grenzt sind. Dagegen behauptet ein starker Materialismus, dass die 
höheren Eigenschaften vollständig durch die niederen bestimmt (deter-
miniert) seien. Eine dritte Position, die ich Idealismus nenne, postuliert 
die Autonomie der höheren Funktionen. Alle drei Positionen setzen ein 
Schichtenmodell voraus, das menschliche Eigenschaften (Funktionen, 
Kompetenzen, Verhaltensweisen) in eine hierarchische Ordnung bringt. 
Beispielsweise ist im klassischen Modell der Erkenntnistheorie die Wahr-
nehmung eine niedere und das Denken eine höhere Funktion; in der 

13		 Plessner, IV: Die Stufen des Organischen und der Mensch (1928), 395. – In 
den Zitaten wurde die jeweils verwendete Rechtschreibung beibehalten.

14		 Ebd., 384, vgl. 391 u. 397; vgl. ders.: VIII: Die Frage nach der Conditio hu-
mana (1961), 192; Gehlen, III: Der Mensch (1940/1962), 12, 190, 355, 431.

PHILOSOPHISCHE ANTHROPOLOGIE ALS FORSCHUNGSPROGRAMM

https://doi.org/10.5771/9783845298900 - am 15.01.2026, 21:14:22. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783845298900
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


17

Handlungstheorie gelten triebgesteuerte oder bedürfnisbedingte Verhal-
tensweisen als niedere Tätigkeit, hingegen als höhere das moralische und 
das ästhetische Handeln.

Ein solches Schichtenmodell entwickelt Scheler zunächst als Abfolge 
von Leistungsstufen des Lebens (Gefühlsdrang, Instinkt, assoziatives Ge-
dächtnis, praktische Intelligenz); später unterscheidet er ganz traditio-
nell vier Wesensstufen (Anorganisches, Pflanze, Tier, Mensch).15 Zudem 
steht über allen Schichten des Lebendigen noch die Sphäre des Geistes. 
Bei Plessner findet sich der Hinweis auf »Stufen des Organischen« be-
reits im Titel seines Hauptwerks. Sein Ziel ist es, diese Stufen aus einem 
Prinzip zu entwickeln, der Positionalität des Organismus gegenüber sei-
ner Umwelt beziehungsweise Welt.16  Erläuterungen zum Begriff der Stu-
fe gibt er allerdings nur wenige. Gehlen hingegen hat das Schichtenmo-
dell in der ersten Auflage von »Der Mensch« ausdrücklich abgelehnt; 
es passt nicht zu seiner zentralen These, dass der Mensch ein Mängel-
wesen sei. Wie Nicolai Hartmann in einer ausführlichen Besprechung 
zeigte, kann Gehlen aber auf schichtentheoretische Annahmen gar nicht 
verzichten.17 Im Briefwechsel mit Hartmann hat Gehlen dies zugestan-
den. In späteren Auflagen macht er deshalb deutlich, dass es ihm in ers-
ter Linie darum gehe, Kategorien zu finden, die durch alle Schichten des 
Menschen hindurchlaufen, etwa die Kategorie der Entlastung.18 Aber 
selbst dieser Begriff setzt Unterschiede zwischen den Schichten voraus. 
Denn Gehlens These ist, dass die Entlastung einer niederen Funktion, 
beispielsweise des Strebens nach der Befriedigung elementarer Bedürf-
nisse durch eine gesicherte Hintergrunderfüllung, zu Spielräumen auf ei-
ner höheren Ebene führt.

Der schwache Materialismus der Philosophischen Anthropologie ist 
vor allem als Kritik am Idealismus zu verstehen; alle drei Gründervä-
ter halten die klassische Auffassung des Menschen als animal rationa-
le für unzureichend. Dabei werden unterschiedliche Schwerpunkte ge-
setzt: Scheler möchte dem Fühlen den Status des Geistigen verleihen; nur 
durch emotionale Akte bekämen wir Zugang zur Sphäre der moralischen 
Werte.19 Plessner bemüht sich ausführlich, die konstruktiven und ratio-
nalen Leistungen unserer Sinne aufzuzeigen.20 Gehlens Anliegen ist es, 
das spezifisch Menschliche bereits in einfachen Körperbewegungen zu 
entdecken. Vernunftkritische Elemente spielen besonders bei Gehlen eine 

15		 Scheler, IX: Die Stellung des Menschen im Kosmos (1928), 13–30, 35f.
16		 Plessner, IV: Die Stufen des Organischen und der Mensch (1928), 18f., 127ff.
17		 Hartmann, Neue Anthropologie in Deutschland (1941), 159–176, bes. 173 

ff.
18		 Gehlen, III: Der Mensch (1940/1962), 7 u. 72, außerdem ebd. 891.
19		 Scheler, II: Der Formalismus in der Ethik und die materiale Wertethik 

(1916).
20		 Plessner, III: Anthropologie der Sinne.

DER HARTE KERN DER DEUTSCHEN PHILOSOPHISCHEN ANTHROPOLOGIE

https://doi.org/10.5771/9783845298900 - am 15.01.2026, 21:14:22. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783845298900
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


18

Rolle: Seit seinem Frühwerk warnt er vor den Gefahren eines verselb-
ständigten Geistes beziehungsweise einer übermäßigen Reflexion. Wir 
Menschen seien eben keine reinen Vernunftwesen; das Bewusstsein rei-
che keineswegs aus, um unser Handeln zu steuern. Dafür bedarf es an-
derer Instanzen: im Individuum einer festgefügten Charakterstruktur, im 
Sozialen stabiler Institutionen.21 Hingegen setzt sich Scheler von den ir-
rationalistischen Tendenzen, die er in der Lebensphilosophie und ande-
ren zeitgenössischen Strömungen wahrnimmt, eindeutig ab: Der Geist 
ist die höchste Kompetenz des Menschen. Der idealistische Fehlschluss 
war es nur, ihn deshalb auch als stärkste Kraft im Menschen anzusehen. 
Tatsächlich aber sei der Geist zwar das edelste, aber auch das kraftlo-
seste Moment im Menschen. »Der Kraft- und Wirkstrom, der allein Da-
sein und zufälliges Sosein zu setzen vermag, läuft in der Welt, die wir be-
wohnen, nicht von oben nach unten, sondern von unten nach oben!«22  
Während Scheler diesen Gedanken jedoch eher intuitiv fasst, wird er in 
der Schichtenontologie von Nicolai Hartmann ausführlich entfaltet.23 

Als viertes Element ist der Begriff der Weltoffenheit zu nennen.24 Die-
se Kategorie wurde in der Auseinandersetzung mit der Umweltlehre von 
Jakob von Uexküll entwickelt. Der wegweisende Ansatz Uexkülls be-
stand darin, ein Tier nicht isoliert zu betrachten, sondern es immer zu 
seiner Umwelt in einen Bezug zu setzen; Organismus und ökologische 
Nische gehören zusammen. Uexküll wollte diesen Ansatz auch auf den 
Menschen übertragen. Dagegen behauptet die Philosophische Anthropo-
logie, dass wir Menschen umweltentbunden sind, eben weltoffen. Der 
Mensch hat keine Umwelt, sondern eine Welt. Aus Sicht Schelers ist 
dafür der Geist verantwortlich, der es dem Menschen ermöglicht, ge-
schlossene Funktionskreise durch offene Handlungsprogramme zu er-
setzen. Gehlen verwendet, ohne dies deutlich zu machen, zwei verschie-
dene Begriffe von Weltoffenheit: Zum einen wird herausgestrichen, dass 
wir Menschen nicht an eine spezifische Umwelt, eine ökologische Nische 
gebunden sind. Wir können unsere Umgebung umgestalten, die Natur 
zur Kultur umbauen. Diese Feststellung kann man aus der Außenper
spektive vornehmen. Zum anderen betont er wie Scheler, dass wir keine 
angeborenen Strukturen unseres kognitiven Weltzugangs besitzen; auch 
aus der Innenperspektive sind wir keineswegs an das gebunden, was für 
uns funktional ist. Wir Menschen transzendieren immer den vorgege-
benen Horizont. Plessner möchte dies nicht ohne Einschränkung gelten 
lassen: Sofern wir uns in exzentrischer Position befinden, können wir 

21		 Vgl. Thies, Die Krise des Individuums (1997), 135–139, 241–249.
22		 Scheler, IX: Die Stellung des Menschen im Kosmos (1928), 51.
23		 Hartmann, Der Aufbau der realen Welt (1940); vgl. Thies, Alles Kultur? 

(2016), 40–44.
24		 Vgl. Thies, Arnold Gehlen zur Einführung (³2017), 52–59.

PHILOSOPHISCHE ANTHROPOLOGIE ALS FORSCHUNGSPROGRAMM

https://doi.org/10.5771/9783845298900 - am 15.01.2026, 21:14:22. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783845298900
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


19

tatsächlich alle Grenzen überschreiten. Aber wir bleiben dennoch leibli-
che Wesen, die deshalb auch ihre natürlichen Grenzen besitzen. Gerade 
weil wir Menschen prinzipiell weltoffen sind, bedürfen wir eines schüt-
zenden Rahmens. Dazu dienen uns Kulturkreise, soziale Milieus und 
so weiter. Diese weisen Ähnlichkeiten mit den Uexküll`schen Umwel-
ten auf. Dennoch unterscheiden sie sich von ihnen: Zum einen bilden 
sie keine monolithischen, nebeneinander stehenden Blöcke, sondern sie 
befruchten, überschneiden und durchdringen sich; deshalb ist auch der 
Wechsel von einer Kultur in eine andere, wie historische Beispiele zeigen, 
durchaus möglich. Zum anderen steht unsere Lebenswelt für uns im-
mer vor dem Horizont einer offenen Welt; das Eigene wird immer durch 
das Fremde vervollständigt; welche Beziehung auch zwischen diesen bei-
den Polen herrschen mag. In Anlehnung an Kant unterscheidet Plessner 
deshalb zwischen Grenzen und Schranken.25 Grenzen können wir über-
schreiten, aber wir kommen doch immer wieder zu einer Schranke, die 
sich nicht beseitigen lässt.

Mit dem Welt-Umwelt-Gegensatz arbeitet gegenwärtig auch John 
McDowell. Dabei greift er auf Gadamer zurück; denn das originale For-
schungsprogramm der Philosophischen Anthropologie ist im angelsäch-
sischen Raum weitgehend unbekannt. McDowell unterscheidet drei Po-
sitionen, die den oben von mir charakterisierten entsprechen. Zwischen 
dem unverblümten Naturalismus (starker Materialismus) und dem zü-
gellosen Platonismus (Idealismus) positioniert sich McDowell mit sei-
nem Naturalismus der zweiten Natur. Wir Menschen besitzen eine zwei-
te Natur, deren Hauptmerkmal darin besteht, für Gründe empfänglich zu 
sein. Deshalb sind wir als sprechende und vernunftbegabte Tiere nicht an 
unsere Umwelt gebunden.26 McDowell steht Schelers Version am nächs-
ten; unsere menschenspezifische zweite Natur ist der Geist.

Biologische und sozialwissenschaftliche Einwände

Durch den Versuch, biologische und sozialwissenschaftliche Erkennt-
nisse zu synthetisieren, zieht sich die Philosophische Anthropologie die 
Gegnerschaft beider Seiten zu. Im Folgenden betrachte ich vier Einwän-
de: Aus beiden Richtungen kommt (um es militärisch auszudrücken) 
ein Vernichtungsangriff, der aber abgewehrt werden kann. Die beiden 
schwächeren Einwände sind hingegen zutreffend und sollten zu Revisi-
onen am harten Kern der Philosophischen Anthropologie führen. 

25		 Kant, V: Prolegomena (1783), § 57; Plessner, IV: Die Stufen des Organischen 
und der Mensch (1928), 213f.; Plessner, VIII: Conditio humana (1961), 77–
87, 180–189, 357.

26		 McDowell, Geist und Welt (1998), 142ff.

BIOLOGISCHE UND SOZIALWISSENSCHAFTLICHE EINWÄNDE

https://doi.org/10.5771/9783845298900 - am 15.01.2026, 21:14:22. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783845298900
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


20

Der weitergehende Einwand lautet, der Mensch sei durch seine phy-
sischen Anlagen determiniert; seine Eigenschaften können auf naturale 
Elemente zurückgeführt werden. Diese Debatte wird zurzeit am Beispiel 
der Willensfreiheit zwischen Hirnforschern und Philosophen geführt. 
Mit welchen Argumenten sich ein solcher Reduktionismus und Deter-
minismus zurückweisen lässt, kann hier nicht gezeigt werden.27 Es sei 
hier nur darauf hingewiesen, dass die Einwände der Deterministen dazu 
führen würden, den gesamten harten Kern fallenzulassen; an die Stelle 
der Kategorie der Handlung müsste die des Verhaltens treten, der schwa-
che Materialismus würde zu einem starken und die Kategorie der Weltof-
fenheit müsste zumindest umformuliert werden.

Die biologischen Gegner der Philosophischen Anthropologie haben 
aber Recht, dass in diesem Forschungsprogramm die naturale Prägung 
des Menschen unterschätzt wird. Tatsächlich vertreten alle drei Grün-
derväter einen extremen Kulturalismus. Zwar haben sich Scheler, Pless-
ner und Gehlen sehr intensiv mit dem biologischen Wissen ihrer Zeit be-
schäftigt, aber schließlich landen alle drei bei einem nicht-biologischen 
Menschenbild, einem negativen Naturalismus. Bei Scheler zeigt sich dies 
an der Überordnung des Geistes über den Drang. Plessner und Geh-
len vertreten mit ihren Formeln der »natürlichen Künstlichkeit«28 und 
»Der Mensch ist von Natur ein Kulturwesen«29 exakt dieselbe Positi-
on. Es gibt, so ihre Auffassung, überhaupt keine biologische Natur des 
Menschen, die sich unabhängig von ihrer kulturellen Ausprägung er-
fassen ließe. Während Gehlen in seinem Spätwerk immer mehr natura-
le Restbestände zuzugestehen bereit ist, bleibt Plessner hartnäckig bei 
seinem extremen Kulturalismus. Von dieser Warte kritisiert er auch den 
Versuch des späten Gehlen, instinktive Wurzeln für moralisches Verhal-
ten zu finden.30 

Dass die Philosophische Anthropologie einen negativen Naturalismus 
vertreten konnte, hängt mit der falschen Einschätzung des Darwinismus 
zusammen. Keiner der drei Gründerväter hat die ganze Stärke von Dar-
wins Evolutionstheorie erkannt. Scheler hält den Darwinismus für »völ-
lig erschüttert«; auch Plessner spricht vom Darwinismus wie von einem 
überholten Paradigma und blendet die phylogenetische Dimension ex-
plizit aus.31 Gehlen hat sich mit Abstammungsfragen am intensivsten be-
schäftigt; dabei leugnet er nicht die Evolutionstheorie, gibt dieser aber 

27		 Vgl. aber Thies, Einführung in die philosophische Anthropologie (³2013), 
18–22 u. 118–123.

28		 Plessner, IV: Die Stufen des Organischen und der Mensch (1928), 383.
29		 Gehlen, III: Der Mensch (1940/1962), 88 u. 138; Gehlen, Moral und Hy-

permoral (1969), 9.
30		 Plessner, VIII: Trieb und Leidenschaft (1971), 370f.
31		 Scheler, IX: Die Stellung des Menschen im Kosmos (1928), 11; Plessner, IV: 

Die Stufen des Organischen und der Mensch (1928), 64 u. 431.

PHILOSOPHISCHE ANTHROPOLOGIE ALS FORSCHUNGSPROGRAMM

https://doi.org/10.5771/9783845298900 - am 15.01.2026, 21:14:22. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783845298900
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


21

eine sehr eigenwillige Deutung: Die Evolution des Menschen soll über 
eine Abfolge von Großmutationen (Saltationen) erfolgt sein, der Selek-
tionsmechanismus spielte keine Rolle. Die wichtigsten biologischen Ge-
währsleute für die Philosophische Anthropologie sind bekennende An-
ti-Darwinisten wie Hans Driesch und Jakob von Uexküll. Driesch wollte 
einen neuen Vitalismus begründen, Uexküll eine verstehende Biologie. 
Nur Gehlen hat ab 1940 über Konrad Lorenz (und später über dessen 
Schüler Irenäus Eibl-Eibesfeldt) darwinistische Positionen rezipiert.

Tatsächlich wies der ursprüngliche Ansatz Darwins einige Schwächen 
auf; ein Beleg dafür sind lamarckistische Restbestände. Erst August Weis-
mann tilgte diese in den 1880er Jahren. Gregor Mendel hatte zwar schon 
zu Darwins Lebzeiten einige Gesetzmäßigkeiten der Vererbung gefun-
den, diese wurden aber erst nach 1900 von verschiedenen Forschern 
wiederentdeckt. Die Integration dieser beiden biologischen Theorien, 
der Darwin`schen Entwicklungslehre und der Mendel`schen Vererbungs-
lehre, gelang einige Jahrzehnte später in der Synthetischen Evolutions-
theorie. Zu deren Begründern gehörten Theodosius Dobzhansky, Juli-
an Huxley, Ernst Mayr, Bernhard Rensch, G. G. Simpson und andere.32  
Gehlen und Plessner hätten diesen Ansatz also noch rezipieren können; 
aber sie beschäftigten sich nach 1945 vorrangig mit anderen Fragen.

Dagegen hat der amerikanische Pragmatismus die philosophische Re-
levanz des Darwinismus bald erkannt: Die Evolutionstheorie zwingt au-
ßer der Anthropologie auch Moral, Politik und Religion zu einer neuen 
Begrifflichkeit.33 Inzwischen ist die Darwin`sche Evolutionstheorie auf 
vielfältige Weise bestätigt worden. Auch die Philosophie darf die rasan-
ten Fortschritte der Biowissenschaften in den letzten Jahrzehnten, von 
der Entdeckung der DNS-Doppelhelix bis zur Entzifferung des menschli-
chen Genoms, nicht ignorieren. Es ist sehr zweifelhaft, ob Neurobiologie 
und Soziobiologie etwas zur Erkenntnistheorie und Moralphilosophie 
beitragen können; aber anthropologisch relevant sind deren Erkenntnis-
se allemal. Das Forschungsprogramm der Philosophischen Anthropolo-
gie wird nur dann wieder progredieren können, wenn man diese neue-
ren biologischen Erkenntnisse integriert.

An der anderen Front kämpft die Philosophische Anthropologie ge-
gen sozialwissenschaftliche Ansätze im weitesten Sinne. In den letzten 
beiden Jahrzehnten haben sich verschiedene Konzeptionen einer Histo-
rischen Anthropologie entwickelt. Die geschichtswissenschaftliche For-
schung ist durch diese vorangetrieben worden, vor allem für die Epoche 
der Frühen Neuzeit.

32		 Vgl. Mayr, … und Darwin hat doch recht (1994), Kap. 8 (zum Neodarwi-
nismus von Weismann) u. Kap. 9 (zur synthetischen Evolutionstheorie); vgl. 
Mayr, Die Entwicklung der biologischen Gedankenwelt (1984).

33		 Vgl. Dewey, Der Einfluss des Darwinismus auf die Philosophie (engl. 1909).

BIOLOGISCHE UND SOZIALWISSENSCHAFTLICHE EINWÄNDE

https://doi.org/10.5771/9783845298900 - am 15.01.2026, 21:14:22. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783845298900
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


22

Der weitergehende Einwand lautet, dass die deutsche Philosophische 
Anthropologie letztlich dem Ansatz einer metaphysischen Wesenswissen-
schaft verhaftet bleibe, in dürren Abstraktionen ende und alle Menschen 
aneinander angleiche.34  Philosophische Unterstützung findet dieser An-
griff vor allem bei den postmodernen Differenz-Denkern (im Anschluss 
an so unterschiedliche Autoren wie Rorty, Derrida und Foucault), in der 
feministischen Theorie (Judith Butler) und bei vielen Globalisierungs-
kritikern.

Dagegen ist Folgendes zu sagen: Sicherlich ist es sinnvoll, die vielen 
Differenzen zwischen den Menschen in den unterschiedlichen Kulturen 
und Epochen zu betonen und zu erforschen. Aber auch die Betonung des 
Plurals »die Menschen« setzt voraus, dass es etwas gibt, was alle diese 
Menschen gemeinsam haben. Insofern kann man sagen, dass die Diffe-
renz-Denker sich in einen performativen Widerspruch verstricken: Man 
kann nicht einen Begriff verwenden und zugleich bestreiten, dass sich 
dieser Begriff verwenden lässt. Wenn etwa in Büchern der Historischen 
Anthropologie Kapitel über Leidenschaften, Rituale, Phantasie und so 
weiter zu finden sind, so wird damit implizit zweierlei behauptet: Leiden-
schaften, Rituale, Phantasie und so weiter gehören zu den allgemeinen 
Aspekten menschlichen Daseins – und Leidenschaften, Rituale, Phantasie 
und so weiter weisen in allen Kulturen und Epochen Gemeinsamkeiten 
auf, die es erlauben, sie trotz aller Differenzen als solche zu identifizieren. 
Jeder Vergleich setzt voraus, dass das Unterschiedene auch Übereinstim-
mungen besitzt. Sonst könnte man eben nur über das Bosseln der Ost-
friesen oder das Baumstammweitwerfen der Schotten schreiben – aber 
selbst diese lokalen Sitten haben Pendants in anderen Teilen der Welt.

Zudem liegt diesem Vernichtungsangriff eine Unterstellung zugrunde, 
die zwar gegenüber früheren anthropologischen Ansätzen durchaus ihre 
Berechtigung hat, für die Philosophische Anthropologie aber nicht unbe-
dingt zutreffend ist. Gemeint ist der Verdacht, ein universalistisches Men-
schenbild führe notwendigerweise zur Festschreibung einer Norm, an der 
sich alle Menschen orientieren sollten. Scheler hat seine moralphilosophi-
schen und seine anthropologischen Überlegungen klar getrennt. Gehlen 
hat bestritten, dass normative Aussagen überhaupt möglich seien, sich je-
doch dadurch in einen Widerspruch verwickelt, dass seine Schriften von 
impliziten normativen Aussagen durchtränkt sind. Allerdings beziehen 
sich diese selten direkt auf den Menschen; eher indirekt wird aus seiner 
Schwäche und Bosheit auf die Notwendigkeit starker Institutionen ge-
schlossen.35 Plessner hat am deutlichsten herausgestellt; dass die Aussagen 
der Philosophischen Anthropologie nicht normativ, sondern deskriptiv zu 

34		 Vgl. Van Dülmen, Historische Anthropologie (2000), 32; Reinhard, Lebens-
formen Europas (2004), 13f.; Wulf, Anthropologie (2004), 64.

35		 Vgl. Thies, Moral bei Gehlen (2005).

PHILOSOPHISCHE ANTHROPOLOGIE ALS FORSCHUNGSPROGRAMM

https://doi.org/10.5771/9783845298900 - am 15.01.2026, 21:14:22. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783845298900
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


23

verstehen sind: »Wem das zu wenig ist, und wer von der Anthropologie 
Anweisungen zum seligen Leben oder auch nur Direktiven für das täglich 
allzu tägliche Leben erwartet, hat sich in der Adresse geirrt.«36 Er oder 
sie müsste sich nämlich an die normativen Disziplinen der praktischen 
Philosophie wenden (Ethik, Moralphilosophie, Politische Philosophie).

Der Revisionsvorschlag betrifft das intersubjektivitätstheoretische De-
fizit der Philosophischen Anthropologie. Mit der pragmatischen Wende 
wird zwar das Bewusstseinsparadigma überwunden; aber dem damit 
seit Descartes verbundenen Paradigma der Subjektivität bleiben alle drei 
Gründerväter verhaftet. Es finden sich zwar viele interessante Gedanken 
zur sozialen Dimension des menschlichen Daseins. Bei Scheler ist vor al-
lem auf seine Analyse der sozialen Gefühle zu verweisen.37 Plessner hat 
in seinem Hauptwerk die Kategorie der Mitwelt entwickelt und im Spät-
werk interessante Überlegungen angestellt zum Begriff der Rolle. In den 
Nachkriegsschriften Gehlens stehen Institutionen und Sozialregulatio-
nen im Mittelpunkt. In ihren Grundlagen bleiben jedoch alle drei dem 
Subjektivitätsparadigma verhaftet, Scheler mit seinem Begriff der Per-
son, Plessner mit dem der exzentrischen Positionalität. Gehlen arbeitet 
in seinem Hauptwerk, wie er selbst zugibt, »mit einer Art Abstraktum 
des einzelnen handelnden Menschen«.38 

Um das intersubjektivitätstheoretische Defizit zu beheben, müsste zu-
nächst die Sprachtheorie der Philosophischen Anthropologie weiterent-
wickelt werden. Bei Plessner finden sich wichtige Gedanken zu den vor-
sprachlichen Grundlagen der menschlichen Kommunikation, also zu 
unseren unwillkürlichen und willkürlichen Ausdrucksbewegungen. Geh-
len hat in seinem Hauptwerk eine inhaltsreiche Theorie der Sprachwur-
zeln und der Ontogenese des menschlichen Sprechens vorgelegt. Darüber 
hinaus sind in den harten Kern der Philosophischen Anthropologie Kate-
gorien aufzunehmen, die nicht auf einen einzelnen Menschen zurückge-
führt werden können: Formen des Zusammenlebens (Partnerschaft und 
Ehe, Familie und Haushalt), mentale Phänomene wie kollektives Ge-
dächtnis und kollektive Identitäten, soziale Phänomene wie Abweichung 
und Fremdheit, kollektive Handlungen wie Spiele, Feste, Inszenierungen 
und so weiter. Für alle diese Bereiche gibt es in der Historischen Anthro-
pologie inzwischen interessante Forschungsergebnisse. Noch wichtiger 
ist eine anthropologische Theorie der Verständigungsformen und Aner-
kennungsverhältnisse, in denen Menschen sich befinden.39 Hier geht es 

36		 Plessner, X: Selbstdarstellung (1975), 328.
37		 Scheler, VII: Wesen und Formen der Sympathie (1912/21922).
38		 Gehlen, III: Der Mensch (1940/1962), 453; vgl. Böhler, A. Gehlen, Hand-

lung und Institution (1973).
39		 Habermas, Theorie des kommunikativen Handelns (1981); Honneth, 

Kampf um Anerkennung (1992).

BIOLOGISCHE UND SOZIALWISSENSCHAFTLICHE EINWÄNDE

https://doi.org/10.5771/9783845298900 - am 15.01.2026, 21:14:22. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783845298900
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


24

um die anthropologische Verankerung dessen, was Dahrendorf auf der 
soziologischen Ebene als Ligaturen bezeichnet: die Formen, die die In-
dividuen miteinander verbinden und ein Zusammenleben wertvoll er-
scheinen lassen.40 

Externer und interner Pluralismus

Lakatos hat mit seiner wissenschaftstheoretischen Konzeption der For-
schungsprogramme den Gedanken verbunden, dass es immer mehr als 
nur ein Forschungsprogramm gibt und auch geben sollte. Deren Plurali-
tät sollte sogar aufrecht erhalten bleiben, wenn sich eines (wie etwa die 
Evolutionstheorie in der Abstammungslehre) durchgesetzt hat. Entge-
gen der Vorstellung von Kuhn, dass Paradigmen sich inkommensurabel 
gegenüberstehen, also sich ihre Anhänger einander gar nicht verständ-
lich machen können, geht Lakatos zudem davon aus, dass sich die For-
schungsprogramme teilweise überlappen und deshalb ein Vergleich 
zwischen ihnen möglich ist. Zeitgenössische Konkurrenten der Philoso-
phischen Anthropologie sind beispielsweise die kritische Gesellschafts-
theorie der frühen Frankfurter Schule, das geschichtswissenschaftliche 
Programm der französischen »Annales«-Schule, der Funktionalismus in 
der Ethnologie, die Gestaltpsychologie und die Wissenssoziologie. Bei 
einem philosophischen Forschungsprogramm wie der deutschen Philo-
sophischen Anthropologie gibt es sogar interne Konkurrenz: Die Ansät-
ze von Scheler, Plessner und Gehlen bilden keine Theorienreihe, in der 
die spätere Konzeption als eine Folge der Falsifikation einer früheren zu 
verstehen ist. Sie lösen sich nicht ab, sondern bleiben als Theorie-Ange-
bote erhalten. Da Konkurrenz das Geschäft belebt, ist gegen eine solche 
Vielfalt überhaupt nichts einzuwenden.

40		 Vgl. Thies, Die Krise des Individuums (1997), 118ff.

PHILOSOPHISCHE ANTHROPOLOGIE ALS FORSCHUNGSPROGRAMM

https://doi.org/10.5771/9783845298900 - am 15.01.2026, 21:14:22. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783845298900
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


25

Gehlens Der Mensch von 1940
Zwischen Nationalsozialismus und  

Philosophischer Anthropologie

»Arnold Gehlen [hat] in seinem Werk eine, nein: die faschistische The-
orie entworfen und vollendet, auf dem allerhöchsten Reflexionsniveau, 
das sie überhaupt zu erreichen vermag.« Das schrieb 1990 ein angesehe-
ner und sehr bekannter Publizist.1 Sind Gehlens Schriften tatsächlich na-
tionalsozialistisches Gedankengut? Dafür scheint zu sprechen, dass sein 
Hauptwerk, Der Mensch, 1940 in einem nationalsozialistischen Verlag 
erschien und einige positive Bemerkungen über den Nazi-Chefideologen 
Rosenberg enthielt. Dennoch möchte ich Krockows These zurückweisen, 
und zwar sogar für die 1940 publizierte Fassung. Die konstitutiven Ele-
mente der NS-Weltanschauung sind dort nicht oder bestenfalls am Ran-
de zu finden.2 Zunächst aber wird dargestellt, inwiefern sich spätere Auf-
lagen von der Erstausgabe unterscheiden. Im letzten Abschnitt möchte 
ich diese in die philosophische Landschaft ihrer Zeit einordnen, in der 
Gehlens Buch einer der wenigen Lichtblicke war. 

Einige Besonderheiten der Erstausgabe von 1940

Anhand der hervorragend edierten Gehlen-Gesamtausgabe kann man 
die Unterschiede der zahlreichen Auflagen von Der Mensch sehr gut 
überprüfen. Hier ein Überblick zur Publikationsgeschichte: 

Auflage Jahr Bemerkungen

1 1940 Erstausgabe (Berlin: Junker und Dünnhaupt)

2 1941 unveränderter Wiederabdruck

3 1944 viele kleine Änderungen

4 1950 Umbau u. viele größere Änderungen (Verlag jetzt Athenäum 
Bonn)

5 1955 unverändert (Entscheidung gegen weitere Revisionen)

6 1958 unverändert

7 1962 durchgesehen (Ausgabe letzter Hand)

1		  Krockow, Die Deutschen in ihrem Jahrhundert 1890–1990 (1990), 362.
2		  Eine gelungene Einordnung Gehlens findet sich in Hösle, Eine kurze Ge-

schichte der deutschen Philosophie (2013), 272–277.

https://doi.org/10.5771/9783845298900 - am 15.01.2026, 21:14:22. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783845298900
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


26

8 1966 unverändert

9 1971 unverändert

10 1974 unverändert

11 1976 unverändert

12 1978 unverändert

13 1986 unverändert

Englisch 1988 Man. His Nature and Place in the World (New York: Co-
lumbia University Press), übersetzt von Clare McMillan und 
Karl Pillemer

GA 1993 Bd. 3.1 und 3.2 in der Gesamtausgabe (Klostermann, 
Frankfurt/M.)

TB 1997 Taschenbuchausgabe (UTB Quelle & Meyer, Wiesbaden)

14 2004 unverändert (Verlagsort Aula jetzt Wiebelsheim)

15 2009 unverändert (Aula und Quelle & Meyer)

16 2014 unverändert (Aula)

TB 2016 Taschenbuchausgabe (Klostermann, Frankfurt/M.)

Wichtig sind also nur die Modifikationen der 3. und 4. Auflage.3 Wenn 
man sich die Inhaltsverzeichnisse anschaut, fallen diese sofort auf. Die 
Architektonik mit einer langen Einführung und drei Teilen bleibt zwar er-
halten, aber die 35 Kapitel des zweiten Teils wurden 1950 zu 25 zusam-
mengelegt; vieles wurde gestrafft, einiges umgestellt. Aber nur der dritte 
Teil bekam auch einen anderen Titel: Was 1940 noch Antriebsüberschuss, 
Haltungsgefüge und Führungsordnungen hieß, wurde in der vierten Auf-
lage zu Antriebsgesetze. Charakter. Das Geistproblem. Dahinter stehen 
zwei einschneidende Änderungen, mit denen sich Gehlens anthropologi-
sche Position verschiebt. Beide Punkte betreffen die in den letzten Kapi-
teln der Erstausgabe dargestellten »Obersten Führungssysteme«. 

Führungssysteme sind für Gehlen Ideenkomplexe, die dem menschli-
chen Leben eine verlässliche und dauerhafte Orientierung geben können. 
In diesem Zusammenhang finden sich auch die immer wieder erwähn-
ten Bezüge auf Alfred Rosenberg: Was er, Gehlen, Führungssystem nen-
ne, heiße bei Rosenberg »Zuchtbild« (III: 710, vgl. 733 u. 711).4 Explizit 
klammert Gehlen Geltungsfragen aus; nicht die Wahrheit, sondern nur 
die Funktion der Führungssysteme solle analysiert werden. Sehr gut un-
terscheidet er drei Leistungen. Erstens liefern die obersten Führungssys-
teme eine abschließende Weltdeutung, »ein System von Aussagen über 
die Wirklichkeit im ganzen und über die Rolle, die dem Einzelnen oder 

3		  Vgl. Hagemann-White, Legitimation als Anthropologie (1973), 244–247.
4		  Im Folgenden steht die römische Ziffer immer für den entsprechenden Band 

der Gehlen-Gesamtausgabe.

GEHLENS DER MENSCH VON 1940

https://doi.org/10.5771/9783845298900 - am 15.01.2026, 21:14:22. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783845298900
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


27

der Gemeinschaft in dieser Wirklichkeit zukommt« (III: 713). Zweitens 
dienen sie der Handlungsformierung, das heißt der Orientierung unserer 
überschießenden Antriebe und der Bildung von Charakteren; ohne obers-
te Führungssysteme sei überhaupt keine soziale Ordnung möglich. Drit-
tens befriedigen sie die »Interessen der Ohnmacht«, denn in ihnen fin-
den wir Antworten auf unsere Sinnfragen und Kompensationen für das 
Negative dieser Welt, für Leid und Tod. Der technische Fortschritt habe 
dies nicht bewirken können, sondern nur die »Einbruchsstellen des Un-
glücks« potenziert (729). Wenn wir aber resigniert oder sogar verzwei-
felt seien, bieten die obersten Führungssysteme metaphysischen Trost. 

Im letzten Kapitel der Erstausgabe untersucht Gehlen, wie sich die-
se drei Aufgaben der obersten Führungssysteme seit der Französischen 
Revolution gewandelt haben: In Europa hätte die christliche Religion 
früher alle drei Funktionen übernommen; jetzt beschränke sie sich auf 
die dritte; sie werde, wie Lübbe es später nannte, zur Kontingenzbewäl-
tigungspraxis. Die ersten beiden Aufgaben könnten Weltanschauungen 
wie der Nationalsozialismus übernehmen, wobei die erste Leistung, eine 
abschließende Weltdeutung, ohne wissenschaftliche Fundierung nicht 
mehr möglich sei. Dann heißt es weiter: »es ist in Deutschland durch 
Tatbeweis gesichert, daß ein immanentes Zuchtbild imstande ist, tragen-
de Grundsätze des Handelns aufzustellen und durchzuführen, eine feste 
Organisation des Wachstums und der Leistung des Volkes aufzustellen 
sowie notwendige, gemeinsame Aufgaben anzuweisen und zu realisieren. 
Dieses Gebiet ist also das der Weltanschauung in dem Sinne, den der Na-
tionalsozialismus dem Wort gegeben hat, und den Rosenberg in dem Be-
griff der Durchsetzung germanischer Charakterwerte zusammenfaßte.« 
(III: 739) Schon für die dritte Auflage 1944 wurde jedoch diese Stelle ge-
strichen, der entsprechende Abschnitt stark gekürzt.

In der vierten Auflage (1950) heißt das letzte Kapitel »Exposition ei-
niger Probleme des Geistes«; dort werden die beiden Selbsteinwände auf 
überzeugende Weise ausgeführt. Der erste Punkt betrifft die institutionel-
le Verankerung der Führungssysteme. An diesem Begriff möchte Gehlen 
prinzipiell festhalten; jedoch wird hier und in späteren Texten deutlich, 
dass es nach seiner Auffassung oberste Führungssysteme in der Gegen-
wart gar nicht mehr geben könne; letztlich seien wir Menschen in der 
Moderne orientierungslos. Vor allem aber betont er, dass Führungssys-
teme sich überhaupt nur etablieren und dauerhaft halten können, wenn 
sie sich in stabilen Institutionen verkörpern. Dass er 1940 die intermedi-
ären Instanzen vernachlässigte und einen direkten Bezug der Führungs-
systeme auf die menschliche Natur konstruierte, hält er nun für einen 
»Kurzschluß« (III: 454). 

Der zweite Punkt der Selbstkritik setzt noch tiefer an: Gehlen bestimmt 
den Menschen in seiner elementaren Anthropologie als handelndes We-
sen. In der Erstausgabe kommt Handeln aber nur als instrumentelles 

EINIGE BESONDERHEITEN DER ERSTAUSGABE VON 1940

https://doi.org/10.5771/9783845298900 - am 15.01.2026, 21:14:22. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783845298900
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


28

vor, als technische Umgestaltung der Natur zur Kultur durch Arbeit. 
1950 ist Gehlen klar, dass man mehrere Handlungstypen unterschei-
den muss. Neben das zweckrationale Handeln tritt vor allem das ritu-
ell-darstellende Handeln, dem auf der mentalen Ebene ein »ideatives Be-
wußtsein« entspricht (III: 465). Es gebe verschiedene Einstellungen zur 
Objektivität; die Moderne bevorzuge jedoch die instrumentelle bezie-
hungsweise zweckrationale. In Urmensch und Spätkultur, seinem zwei-
ten anthropologischen Hauptwerk, wird Gehlen diese Gedanken 1956 
weiterentwickeln. 

Neben solchen Positionsverschiebungen gibt es weitere inhaltliche 
Korrekturen, die aber nicht dasselbe Gewicht haben. Nur eine sei an 
dieser Stelle erwähnt, nämlich die intensivierte Rezeption des Pragma-
tismus. Bemerkenswerterweise hatte Gehlen bereits 1940 US-amerika-
nischen Philosophen wie John Dewey und William James breiten Raum 
gegeben; beide werden im Hinblick auf handlungs- und erkenntnis-the-
oretische Probleme oft zustimmend zitiert. Nach dem Ende des Zwei-
ten Weltkriegs studiert Gehlen, zusammen mit seinem Freund Helmut 
Schelsky, ein weiteres Hauptwerk des Pragmatismus: George Herbert 
Meads nachgelassene Schrift Mind, Self, and Society (1934). Mehrfach 
referiert er die entscheidende Idee, dass wir uns in unserem sozialen 
Handeln in die Rolle des anderen versetzen können (III: 306ff. u.ö.). 
Eine besondere Relevanz für die menschliche Sozialisation besitze des-
halb das Spiel (game), in dem sich Kinder an gemeinsamen Regeln ori-
entieren (III: 242f.).

Hinzu kommen Ergänzungen, die die inhaltliche Substanz der ersten 
Auflage verstärken, also in dieselbe Richtung weisen wie deren Ausführun-
gen. Hier zu nennen sind vor allem Gedanken, die sich in Gehlens Män-
gelwesen-Konzeption einfügen: Von Konrad Lorenz, der in den 1930er 
Jahren eine tragfähige Instinkt-Theorie ausarbeitete, übernimmt er die 
Auffassung, dass sich der Mensch als biologisches Wesen durch eine In
stinktreduktion auszeichne. Nach Adolf Portmann sind die niederen Tie-
re Nesthocker und die höheren Säugetiere (die dem Menschen eigentlich 
näher stehen) Nestflüchter; der Mensch selbst müsse jedoch als sekundä-
rer Nesthocker eingestuft werden. Schließlich sieht sich Gehlen durch den 
Wiener Zoologen Otto Storch bestätigt, der bei allen Tieren eine Erbmo-
torik, nur beim Menschen eine Erwerbmotorik gefunden hatte. Die Schrif-
ten der genannten Autoren waren erst nach 1940 erschienen oder Gehlen 
bekannt geworden. Ob er die entsprechenden Ansätze immer korrekt re-
zipiert hat, ist fraglich; insbesondere für Konrad Lorenz ist der Mensch 
eigentlich kein Mängelwesen. Dennoch wird man nicht sagen können, 
Gehlen habe hier etwas verfälscht; es sind eher Umdeutungen, die einem 
Philosophen, der empirisches Material aufgreift, erlaubt sein sollten. 

Schließlich gibt es redaktionelle Änderungen. In diese Rubrik gehört, 
dass Gehlen jetzt Autoren jüdischer Herkunft öfter zitiert und positiv 

GEHLENS DER MENSCH VON 1940

https://doi.org/10.5771/9783845298900 - am 15.01.2026, 21:14:22. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783845298900
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


29

kommentiert. Das betrifft Sigmund Freud und Max Scheler sowie vor 
allem Helmuth Plessner, der bis 1944 überhaupt nicht auftauchte. Pless-
ner hatte selbst darauf gedrungen, dass seine Schriften, auch seine Mit-
arbeit an einem Text von Buytendijk, erwähnt werden. Der einzige jüdi-
sche Denker, der 1940 ausführlich referiert wurde, wahrscheinlich weil 
seine Herkunft und sein Geburtsname Silberstein unbekannt waren, ist 
Melchior Palagyi (1859–1924). Auf der anderen Seite werden anstößige 
Stellen entfernt. So beseitigt Gehlen etwa die Bemerkung, dass Vilfredo 
Pareto der Lehrer Mussolinis (III: 646) gewesen sei. Gestrichen werden 
auch die positiven Bezüge auf Alfred Rosenberg. Dass sich dieser selbst 
für diese interessierte, ist übrigens nicht bekannt.5  

Warum Der Mensch nicht nationalsozialistisch ist

Wenn Gehlen selbst die Erstausgabe von Der Mensch auf diese Weise 
entnazifizierte – ist das nicht ein Beleg dafür, dass Krockow mit seiner 
These wenigstens für das Buch von 1940 richtig liegt? Wenn es um die 
heikle Frage geht, wieweit sich jemand dem Nationalsozialismus annä-
herte, sollte man zunächst die Handlungsebene von der Theorieebene 
unterscheiden, das Leben von den publizierten Gedanken.

Gehlens Verhalten in den Jahren 1933 bis 1945 erlaubt es, ihn als 
Nazi zu bezeichnen.6 Am 1. Mai 1933 tritt er, wie viele andere promi-
nente Zeitgenossen, der NSDAP bei, betätigt sich dann in Parteigliede-
rungen und macht Karriere in diesem System, was einem Nicht-Nazi 
nicht so leicht möglich gewesen wäre. Zu Beginn des Dritten Reiches 
ist Gehlen so begeistert, dass er eine Philosophie des Nationalsozialis-
mus entwickeln will. Dasselbe Vorhaben verfolgen auch andere Denker: 
Hugo Dingler, Martin Heidegger, Erich Rothacker und Carl Schmitt. 
Viele wollen damals »den Führer führen«. Allen bleibt aber die offizi-
elle Anerkennung versagt. Als Gehlen dies merkt, vor allem nach hefti-
ger Kritik etablierter Nazi-Philosophen wie Ernst Krieck (vgl. II: 358–
361), lässt sein Engagement nach und er vollzieht 1935 seinen eigenen 
Paradigmenwechsel hin zur Anthropologie. An seinem grundsätzlichen 
Konsens mit der neuen Ordnung ändert sich aber nichts. Besonders be-
merkenswert ist der umfangreiche Bericht, den der NS-Sicherheitsdienst 
1941/42 über alle deutschen Philosophieprofessoren anfertigte.7 Wie üb-
rigens auch Schelsky wird Gehlen als einer der wenigen überzeugten 

5		  Piper, Alfred Rosenberg (2005).
6		  Vgl. Thies, Die Krise des Individuums (1997), 27–42; Thies, Arnold Gehlen 

zur Einführung (³2017), 11–19.
7		  Tilitzki, Die deutsche Universitätsphilosophie in der Weimarer Republik 

und im Dritten Reich (2002), 15ff., 852f.

WARUM DER MENSCH NICHT NATIONALSOZIALISTISCH IST

https://doi.org/10.5771/9783845298900 - am 15.01.2026, 21:14:22. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783845298900
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


30

Nationalsozialisten geführt, während viele andere als »politisch Positi-
ve«, »Indifferente«, »Liberale« und »Konfessionell Gebundene« gelten. 
Bis zum Ende des Krieges hält Gehlen offenbar dem nationalsozialisti-
schen Staat die Treue. Diese Streiflichter ergeben gewiss noch kein Ge-
samtbild. Wie insgesamt Gehlens Leben und Wirken von 1933 bis 1945 
– und auch vorher und nachher – einzuschätzen ist, bedürfte der histo-
rischen Forschung. Mir ist nicht bekannt, dass er in dieser Zeit irgend-
jemandem direkten Schaden zufügte, ebenso wenig aber, dass er gefähr-
deten Menschen geholfen hätte.

Wie steht es jedoch um Gehlens Philosophie, insbesondere um die 
Schrift Der Mensch, die 1940 in einem angesehenen nationalsozialisti-
schen Verlag erschien und viele Besprechungen erhielt? Handelt es sich 
wirklich, wie Krockow behauptet, um eine »faschistische Theorie«? Ob 
eine übergreifende Faschismus- oder Totalitarismus-Theorie tragfähig 
ist, soll hier nicht entschieden werden; deshalb spreche ich im Folgen-
den, wie die Nazis selbst, von »nationalsozialistischer Weltanschauung«. 
Über die Frage, was darunter zu verstehen sei, ist inzwischen eine Un-
menge von Literatur erschienen; zudem sind ganz unterschiedliche Per-
spektiven auf dieses Thema möglich, nämlich historisch, soziologisch, 
politikwissenschaftlich und philosophisch.8 Über die im Folgenden her-
auspräparierten konstitutiven Elemente des nationalsozialistischen Den-
kens, die sich weitgehend schon in Hitlers Mein Kampf finden, scheint 
man sich weitgehend einig zu sein.

Als erstes zu nennen ist selbstverständlich der Antisemitismus. Dahin-
ter steht, philosophisch gesprochen, ein normativer Holismus. Träger 
von moralischen Eigenschaften sind für den Nationalsozialismus nicht 
individuelle menschliche Personen (wie es uns heute selbstverständlich 
zu sein scheint), sondern Kollektive. Diese werden nicht über Sprache, 
Traditionen oder Werte definiert, sondern über vermeintliche gemeinsa-
me Wurzeln in »Blut und Boden«. Unklar ist, ob es sich dabei um Völ-
ker oder um Rassen handelt. In mancherlei Hinsicht kann Hitler dabei 
an Houston Stewart Chamberlain anknüpfen, der die europäische Ge-
schichte als Kampf ungleichwertiger Rassen interpretiert hatte.9 Hitler 
benutzte zudem das zweifelhafte Konstrukt ›Arier‹: Ursprünglich wurde 
damit eine Sprachfamilie bezeichnet, jetzt dient es zur Abgrenzung einer 
Herkunftsgemeinschaft. In der Praxis lassen sich solche Trennlinien je-
doch kaum ziehen. Schließlich wird ignoriert, dass die Angehörigen eines 

8		  Wegweisend: Jäckel, Hitlers Weltanschauung (1969/³1986); außerdem aus 
unterschiedlichen Perspektiven: Breuer, Die radikale Rechte in Deutschland 
1871–1945 (2010), 266–286; Zehnpfennig, Hitlers Mein Kampf (³2006), 
dies., Adolf Hitler, Mein Kampf (2011); Wolters, Philosophie im National-
sozialismus (2009), 65f.; Bialas, Moralische Ordnungen des Nationalsozia-
lismus (2015).

9		  Vgl. Bermbach, Houston Stewart Chamberlain (2015), 553ff.

GEHLENS DER MENSCH VON 1940

https://doi.org/10.5771/9783845298900 - am 15.01.2026, 21:14:22. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783845298900
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


31

Kollektivs sich untereinander stärker unterscheiden als zwei Kollektive 
voneinander in ihren Durchschnittseigenschaften. 

Gegenüber dem Nationalismus des 19. Jahrhunderts und selbst einem 
gemäßigten völkischen Denken aus dem ersten Drittel des 20. Jahrhun-
derts sind die Nationalsozialisten fest davon überzeugt, dass nicht alle 
Kollektive den gleichen Wert besitzen, sondern vielmehr eine eindeutige 
dreistufige Hierarchie existiere. Hitler unterscheidet zwischen Kulturbe-
gründern, Kulturbewahrern und Kulturzerstörern.10 Als alleiniger Kul-
turschöpfer gilt die arische Rasse beziehungsweise das deutsche Volk. 
Deren Führungsrolle zeige sich in allen wichtigen Gebieten menschli-
chen Schaffens, im Politisch-Militärischen, im Technischen, in den Wis-
senschaften, in der Kunst, im Sport und so weiter. Es gebe auch nur ein 
kulturzerstörerisches Kollektiv, nämlich die Juden. Aus eigener Kraft sei-
en die entwurzelten und international orientierten Juden zu nichts fähig; 
das Denken jüdischer Philosophen wird immer wieder als abstrakt, for-
mal, zerstückelnd und so weiter charakterisiert. Für die Nazis zeigt sich 
der jüdische »Ungeist« in zwei universalistischen Ideologien, zum einen 
im Marxismus beziehungsweise Bolschewismus, zum anderen im Libe-
ralismus, den sich die plutokratischen Demokratien des Westens auf ihre 
Fahnen geschrieben haben.11 

Das zweite Merkmal der nationalsozialistischen Weltanschauung ist 
die Auffassung, dass diese völkisch-rassischen Kollektive miteinander in 
einem immerwährenden Kampf stehen. Denkbar wäre ja auch ein Ne-
ben- oder sogar ein Miteinander. Dies sei aber aus zwei Gründen nicht 
möglich: wegen der gegenseitigen »Artfremdheit« der Rassen und wegen 
der Knappheit an Ressourcen, vor allem an Lebensraum. Deshalb seien 
Zusammenarbeit und Friedenszeiten nur Erholungspausen für die nächs-
te Phase des blutigen Kampfes auf Leben und Tod. Wer sich im Krieg 
durchsetze, sei im Recht; im ewigen Daseinskampf herrsche gleichsam 
ein permanenter Ausnahmezustand mit Notwehrrechten. Diese Auffas-
sung kann man (mit einem Ausdruck von Vittorio Hösle) als »Machtpo-
sitivismus« bezeichnen: Nur Macht wird als normatives Prinzip akzep-
tiert; alle anderen Kriterien des Guten seien partikular, funktional oder 
bloßer Schein. Ein solcher Machtpositivismus kann sich zu einer qua-
si-religiösen Verehrung von brutaler Gewalt steigern. 

Die These, dass Kollektive immer in einem heftigen Kampf stehen, 
wird in zwei Fassungen vertreten: Hitler beruft sich auf »die eiserne 
Logik der Natur«12, etwa den von den Sozialdarwinisten postulierten 
Kampf ums Dasein, der übrigens ein grobes Missverständnis der eigentli-
chen Einsichten Darwins darstellt. Bei Darwin, um es pointiert zu sagen, 

10		 Vgl. Hitler, Mein Kampf (1925/27), Bd. I, 11. Kap.: Volk und Rasse.
11		 Vgl. Baeumler, Weltdemokratie und Nationalsozialismus (1942).
12		 Hitler, Mein Kampf (1925/27), 747 (aus Bd. I, Kap. 11).

WARUM DER MENSCH NICHT NATIONALSOZIALISTISCH IST

https://doi.org/10.5771/9783845298900 - am 15.01.2026, 21:14:22. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783845298900
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


32

konkurrieren gar nicht Arten miteinander, schon gar nicht Rassen, son-
dern individuelle Organismen; außerdem geht es nicht um Sieg, son-
dern um Anpassung. Eine andere ideologische Quelle ist, etwa bei Alfred 
Baeumler, die von Nietzsche begründete Lebensphilosophie. Es sei zwar 
nicht schön, dass immer so viel Blut fließen müsse; da es jedoch nicht zu 
verhindern sei, müsse man den Tatsachen mutig ins Auge blicken; gerade 
dadurch bilde sich eine neue Elite. Ein solcher »heroischer Realismus« 
ist in der Zwischenkriegszeit von vielen Autoren vertreten worden, un-
ter anderem von Oswald Spengler und Ernst Jünger. Die Erfahrungen 
des Ersten Weltkriegs haben solche Ansichten sicher befördert. In beiden 
Begründungen wird verkannt, dass es in Natur und Geschichte auch Ge-
genseitigkeit und Wohlwollen, Zusammenarbeit und Frieden gibt. Zu-
dem darf man nicht (wie es Hitler ausdrücklich tut) von einem Sein (den 
ehernen Naturgesetzen) auf ein Sollen schließen. 

Das dritte konstitutive Moment ist nicht außen-, sondern innenpoli-
tisch gemeint. Zum Zwecke des Kampfes, dem sich alles unterzuordnen 
hat, ist die totalitäre Vergemeinschaftung eines Volkes notwendig. Der 
Staat ist in diesem Zusammenhang nur Mittel zum Zweck; er muss den 
völkisch-rassischen Zielen dienen.13  Wichtiger sei die Partei. Eine beson-
dere Rolle spielt das Führerprinzip; Adolf Hitler, so hieß es, sei durch 
Leben und Tat das geliebte Vorbild für alle Deutschen. Die Individuen 
müssten ihre Rechte zugunsten der »Verbreitung ihres Blutes« zurück-
zustellen. Freie Partnerwahl ist nicht mehr möglich und bestehende Part-
nerschaften sind zu lösen, wenn sie gegen »Rassengesetze« verstoßen; 
die Erhöhung der Geburtenrate tritt so stark in den Vordergrund, dass 
sogar die Überwindung der monogamen Ehe erwogen wird. Statt ihrer 
Familie sollten sich deren Angehörige dem Volk beziehungsweise dem 
Führer verpflichtet fühlen. 

Finden sich diese drei ideologischen Konzepte auch in Der Mensch 
von 1940? Es ist ganz eindeutig, dass Gehlen die erste und entscheiden-
de Basisüberzeugung nicht teilt. In seinen Schriften findet sich, soweit 
ich sehe, kein aktiver Antisemitismus; nicht einmal verdeckte anti-jü-
dische Stereotypen sind mir aufgefallen. Er selbst verweist darauf in ei-
nem Brief an Karl Löwith vom 19.3.1958 (III: 876f.) Vorwerfen kann 
man ihm aber, dass er 1940 in der Erstausgabe seines Hauptwerks viele 
wichtige jüdische Denker nicht oder kaum erwähnt (passiver Antisemi-
tismus). Das gilt vor allem für Freud, Marx und Scheler, mit deren Wer-
ken er sich in den 1930er Jahren nachweislich intensiv beschäftigte. 

Darüber hinaus ist eine Anthropologie gleichsam per definitionem jeder 
Rassenlehre vorgeordnet. Das stellt Gehlen gleich zu Beginn ausdrück-
lich fest (III: 6, für die Erstausgabe III: 487). Man kann sogar sagen: Je 
mehr Anthropologie, desto weniger Rassismus. Äußerliche Unterschiede 

13		 Hitler, Mein Kampf (1925/27), Bd. II, 2. Kap.: Der Staat.

GEHLENS DER MENSCH VON 1940

https://doi.org/10.5771/9783845298900 - am 15.01.2026, 21:14:22. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783845298900
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


33

zwischen Menschen, vor allem in Bezug auf die Hautfarbe, werden kor-
rekt auf Klimaanpassungen zurückgeführt (III: 88, 528). An einer Stel-
le referiert Gehlen allerdings rassistische Äußerungen seines Gewährs-
mannes Louis Bolk; diese laufen aber erstaunlicherweise darauf hinaus, 
dass »die mongolische Rasse« besser abschneidet als die weiße (III: 126). 
Darüber hinaus gibt es in der Erstausgabe noch das Kapitel 54 über die 
»Erblichkeit der Wesensart«; dieses bezieht sich aber auf individuelle An-
lagen, die (wie wir heute sagen könnten) genetisch vorprogrammiert sind. 
Nur am Rande erläutert Gehlen kollektive Charakterzüge, etwa die Un-
terschiede germanischer (nordischer), ostischer und morgenländischer 
Tapferkeit (III: 705f.); die Darstellung ist weitgehend deskriptiv; insbe-
sondere wird auf diskriminierende Äußerungen gegenüber Juden völlig 
verzichtet, obwohl sich diese bei seinen Gewährsleuten Ludwig Ferdinand 
Clauß und Gerhard Pfahler sehr wohl finden lassen. Ausführlich woll-
te sich Gehlen 1933/34 im Rahmen der geplanten »Philosophie des Na-
tionalsozialismus« mit Rassentheorien beschäftigen. Deren biologische 
Grundlegung lehnt er jedoch ab. ›Rasse‹ sei eher ein kraftvoller Mythos 
mit sozial-integrativer und handlungsleitender Funktion (III: 790–795). 

Auch die zweite Basisüberzeugung spielt bei Gehlen bestenfalls eine 
Nebenrolle. In seinen politischen und geschichtsphilosophischen Äuße-
rungen findet sich kein Bellizismus; die Lebensphilosophie ist ihm oh-
nehin suspekt. Er distanziert sich sogar ausdrücklich von der sozialdar-
winistischen Grundannahme, alles Leben sei »Kampf ums Dasein« (III: 
128 u. 141) – übrigens mit schlechten Argumenten. Nicht Dynamik, son-
dern Stabilität wird von Gehlen propagiert. Elemente eines heroischen 
Realismus finden sich sehr wohl in Gehlens Denken, meistens jedoch 
nicht auf Kollektivsubjekte bezogen. Eine Ausnahme ist folgende Text-
stelle: »Die Aufgabe des Menschen besteht in erster Linie darin, über-
haupt am Leben zu bleiben – es wird dies darin deutlich, daß wir z.B. 
für eine menschliche Gemeinschaft, ein Volk, gar keine andere Aufgabe 
als die setzen können, sich im Dasein zu erhalten. Ein Blick auf die Ge-
schichte genügt, um zu zeigen, wie schwierig eine solche Leistung ist – 
wo sind die Carthager oder die Burgunder, einst mächtige Völker?« (III: 
66) Ansonsten wird Selbsterhaltung eher als individueller Handlungs-
imperativ ausgegeben.

Schließlich ist in Der Mensch auch keine Rechtfertigung einer totali-
tären Vergemeinschaftung unter einem Führer zu finden. Die oben dar-
gestellten letzten Kapitel handelten von obersten Führungssystemen in 
Form von Ideensystemen, nicht von charismatischer Herrschaft. Tat-
sächlich befürwortet Gehlen starke Institutionen, 1933 bis 1935 un-
ter Berufung auf Argumente von Fichte und dann nach 1945 mit an-
thropologischen Begründungen. Der Staat sollte, so Gehlen, sehr wohl 
als Selbstzweck angesehen werden, ebenso andere zentrale Institutionen 
wie die Familie. 

WARUM DER MENSCH NICHT NATIONALSOZIALISTISCH IST

https://doi.org/10.5771/9783845298900 - am 15.01.2026, 21:14:22. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783845298900
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


34

Der Opportunismus Gehlens wird daran deutlich, dass er genau die 
beiden ersten Merkmale, Rasse und Kampf, in einem Aufsatz von 1941 
in den Vordergrund rückt. Dieser Text mit dem Titel »Anlage, Verer-
bung und Erziehung« erschien in Baeumlers Internationaler Zeitschrift 
für Erziehung. Gehlen referiert Krieck und Baeumler (III: 858), betont 
die Determination durch Vererbung und legt ein Bekenntnis zur Rassen
ideologie ab. Der Aufsatz endet – linientreu nationalsozialistisch – mit 
den Sätzen: »unsere Weltanschauung […] enthält zwei Sätze über das 
Leben überhaupt: Daß Leben Kampf ist, und daß menschliches Leben 
unter dem Gesetz der Rasse steht« (III: 865). Gehlen wollte sich damit 
wohl bei den Machthabern beziehungsweise deren Vertretern im Wis-
senschaftsbereich anbiedern.

Aber wie dem auch sei, andere bekannte Namen stehen dem National-
sozialismus gewiss sehr viel näher als Gehlen. Ein besonders drastischer 
Fall ist Carl Schmitt. Man denke an die Dramatisierung des Freund-
Feind-Denkens, an die damit verbundene Legitimierung von Kriegen, 
an Schmitts berüchtigten Text »Der Führer schützt das Recht« vom 
1.8.1934, seine Rede »Die deutsche Rechtswissenschaft im Kampf ge-
gen den jüdischen Geist« auf einer von ihm organisierten Tagung im 
Oktober 1936 und die mythopolitische Verklärung des »Dritten Rei-
ches« als kat’echon bis in die letzte Kriegszeit.14 Auch der Briefwech-
sel zwischen Schmitt und Gehlen belegt deren Meinungsverschiedenhei-
ten.15 Sogar Erich Rothackers Denken ist stärker nationalsozialistisch 
überformt. Der beste Beleg ist seine Rassentheorie, die sich an der phä-
nomenologischen Kollektivpsychologie von Ludwig Ferdinand Clauß 
orientiert; zwar nicht durch die Gene, aber durch ihre Kultur seien die 
Angehörigen einer Rasse an einen gemeinsamen Stil gebunden, der ihr 
ganzes Leben prägt und prägen sollte.16 Wer abweicht, sei stillos. 

Nach 1945 hat sich Gehlen selten öffentlich zum Nationalsozialis-
mus und gar zu seinem Verhalten während der Nazi-Zeit geäußert. 
Auch seine letzten Äußerungen in der Schrift Moral und Hypermoral 
sind zwiespältig: »[D]ie Moral duldet kein Vakuum, so fühlen wir uns 
mitschuldig an dem, was an Untaten geschah und was kein menschlicher 
Verstand aufrechnet, statt bloß haftbar; wir haben die Verpflichtung, 
für den Untergang des Reiches und für die Greuel einzustehen, die die-
ser mit sich brachte.«17  Also zweierlei Schuld, für die Kriegsniederlage 
und für die deutschen Verbrechen! Am Ende dieses Buches steht die Fra-
ge, was eigentlich das Böse sei. In diesem Zusammenhang schreibt Geh-
len: »Das, was man den Deutschen nicht verzeiht, ist die mechanische 

14		 Vgl. Mehring, Carl Schmitt (2009), 206ff., 352f., 373ff., 430ff. u.a.
15		 Mehring, Enttäuschende Entwicklung? (2007).
16		 Böhnigk, Kulturanthropologie als Rassenlehre (2002).
17		 Gehlen, Moral und Hypermoral (1969), 142.

GEHLENS DER MENSCH VON 1940

https://doi.org/10.5771/9783845298900 - am 15.01.2026, 21:14:22. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783845298900
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


35

Massentötung von Wehrlosen im letzten Kriege, aber tiefer gesehen ist 
das wohl auch ein geistiger Mordversuch gewesen, etwas wie eine kol-
lektive Entwürdigung.« Es gebe so etwas wie »geistigen Völkermord«, 
der darin bestehe, »ein Volk gewaltsam von seiner Geschichte abzu-
trennen oder zu entehren«.18 Dies praktizieren, so suggeriert Gehlen, 
die US-Amerikaner in der Nachkriegszeit an den Deutschen. Heidegger 
und Schmitt haben sich jedoch noch sehr viel weniger einsichtig gezeigt.

Wenn sich also Gehlens Philosophie nicht als nationalsozialistisch 
charakterisieren lässt – welches Etikett bietet sich denn stattdessen an? 
Mein Vorschlag lautet: moderner Konservatismus. Ohne hier ausführ-
lich auf Geschichte und Struktur des konservativen Denkens eingehen 
zu können, nenne ich mehrere zentrale Elemente von Gehlens Denken, 
die diesem entsprechen.

Als erstes zu erwähnen ist die pessimistische Anthropologie. Wir Men-
schen sind für Gehlen »Mängelwesen«, von der Naturgeschichte unzu-
reichend ausgestattet, ständig gefährdet und verführbar. Im Spätwerk 
radikalisiert Gehlen diese Auffassung, weil er dann den Menschen nicht 
mehr nur für unvollkommen und schwach, sondern sogar für gewalt-
tätig und böse hält. Er bezieht sich dabei auf Erkenntnisse der Paläo-
anthropologie und die sowohl bei Freud wie bei Lorenz zu findende 
These eines tiefverankerten Aggressionstriebes – übrigens Auffassungen, 
die heute als überholt gelten. Explizit wendet sich Gehlen damit ge-
gen die Linken, die unrealistischerweise die guten Seiten des Menschen 
hervorheben würden (entweder romantisch-gefühlsorientiert oder ide-
alistisch-vernunftorientiert). Auch mit dem liberalen Menschenbild des 
homo oeconomicus, also dem rationalen Egoismus des nutzenmaximie-
renden Individuums, wäre er nicht einverstanden.

Zweitens bräuchten wir zur Abwehr eines drohenden Chaos vor allem 
eines: eine stabile Ordnung. Als Schutz vor allen Risiken und Konflikten 
hätten wir nichts Besseres als die in einer langen Geschichte bewährten 
sozialen Institutionen: Recht und Staat, Ehe und Familie, auch Militär 
und Kirche. Deshalb seien diese Einrichtungen vor Kritik in Schutz zu 
nehmen; jeder Einwand, ja bereits Ironie und Desinteresse gleichen ei-
nem Zerstörungsversuch. Radikal abzulehnen ist deshalb der Anarchis-
mus, der ganz ohne Institutionen auskommen möchte; falsch sei aber 
auch die liberal-demokratische Auffassung, dass man diese reflexiv und 
kooperativ weiterentwickeln könne. 

Drittens ist Gehlens Denken nicht rückwärtsgewandt (reaktionär) 
oder allein auf die Bewahrung des Bestehenden bedacht (das wäre tra-
ditionalistisch), sondern durchaus offen gegenüber den Errungenschaf-
ten der Neuzeit, vor allem gegenüber Wissenschaft, Technik und Indus-
triekapitalismus. Man dürfe diese zivilisatorischen Elemente, die sich zu 

18		 Gehlen, Moral und Hypermoral (1969), 185.

WARUM DER MENSCH NICHT NATIONALSOZIALISTISCH IST

https://doi.org/10.5771/9783845298900 - am 15.01.2026, 21:14:22. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783845298900
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


36

einer globalen Superstruktur zusammengeschlossen hätten, zwar nicht 
überschätzen, aber sie auch nicht ablehnen.

Viertens findet sich bei Gehlen eine »preußische Ethik«: Freiheit wird 
begriffen als Pflichterfüllung durch Dienst in den Institutionen, ja in völ-
liger Aufopferung für diese. Kriegerische Tugenden und disziplinierte Ar-
beit sollten das Leben prägen, bis hin zur Askese. Treue und Wahrhaftig-
keit sind wichtige Werte. Die tief verankerte Ungleichheit der Menschen 
dürfe nicht ignoriert werden; nur eine Elite kann sich der Vermassung 
entziehen.19 

Einen solchen modernen Konservatismus hat Gehlen, mit leichten 
Veränderungen, seit den 1930er Jahren vertreten. Wie wir aber wis-
sen, sind leider die meisten Konservativen, wie auch viele Vertreter der 
anderen politischen Strömungen, 1933 mit fliegenden Fahnen zu den 
Nationalsozialisten übergelaufen; zeitweise meinten sie mit diesen ge-
meinsame Interessen zu haben. In den 1950er stand Gehlens moder-
ner Konservatismus offensichtlich in Affinität zum Zeitgeist, danach 
in Opposition. Heute befände sich Gehlen mit vielen seiner Auffassun-
gen am rechten Rand des politischen Spektrums; gerade rechts-konser-
vative Autoren haben Gehlen noch in den letzten Jahren für ihre Sache 
in Anspruch genommen.20 – Aber Gehlen war kein Politiker und auch 
kein politischer Ideologe, sondern ein rücksichtsloser Analytiker mit ei-
nem »preußischen Kälteblick«, der nicht nur jedes linksliberale, son-
dern auch jedes rechtskonservative Politikprojekt an der Wirklichkeit 
scheitern lässt.21 

Gehlen im Umfeld der deutschen Philosophie 1940 

Wenn man die deutsche akademische Philosophie um 1940 betrachtet, 
so gab es keineswegs nur noch nationalsozialistische Lehrstuhlinhaber.  
22Vielmehr sticht hervor, wie grau, provinziell und niveaulos die philoso-
phische Arbeit in Deutschland (und Österreich) geworden ist. Das steht 
in einem scharfen Gegensatz zur Situation um 1930, also nur zehn Jah-
re vorher: eine blühende geistige Landschaft mit unterschiedlichsten phi-
losophischen Positionen, einige schon mit ehrwürdiger Geschichte, an-
dere gerade im Entstehen. Wenn wir uns auf die Zahl 10 beschränken, 
die überall vorhandenen internen Differenzen und die vielen Außenseiter 

19		 Thies, Die Krise des Individuums (1997), 247ff., 257ff.
20		 Rohrmoser, Konservatives Denken im Kontext der Moderne (2006), 279–

325; Weißmann, Arnold Gehlen (2000a); Weißmann, Mängelwesen und 
Prometheus (2000b); dazu kritisch Leick, Das Reich der Lüge (2016).

21		 Vgl. Duve, Basiliskenblick (1976).
22		 Unentbehrliches Hilfsmittel: Tilitzki, Die deutsche Universitätsphilosophie 

(2002).

GEHLENS DER MENSCH VON 1940

https://doi.org/10.5771/9783845298900 - am 15.01.2026, 21:14:22. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783845298900
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


37

ignorieren, dann kann man für die Endphase der Weimarer Republik in 
alphabetischer Reihenfolge auflisten: 

• 	 die Dilthey-Schule, die in enger Verbindung zur Pädagogik und den 
Geisteswissenschaften steht; zu ihr gehören (wiederum nach dem Al-
phabet) Josef König, Theodor Litt, Georg Misch, Erich Rothacker, 
Eduard Spranger und andere;

• 	 die Existenzphilosophie, deren berühmteste Vertreter Martin Hei-
degger und Karl Jaspers seit 1922 eine »Kampfgemeinschaft« bilden 
wollten und 1927 (Sein und Zeit) beziehungsweise 1932 (Philoso-
phie) ihre Hauptwerke vorlegten;

• 	 die Frankfurter Schule um das Institut für Sozialforschung, dessen Di-
rektor 1930 Max Horkheimer geworden war; in undogmatischer Ori-
entierung an Marx entwickelte man dort eine interdisziplinäre kriti-
sche Gesellschaftstheorie; 

• 	 die Hamburger Schule um die Kulturwissenschaftliche Bibliothek von 
Aby Warburg, philosophisch getragen von Ernst Cassirer, der eine 
drei-bändige Philosophie der symbolischen Formen (1923–1929) pu-
bliziert hatte; 

• 	 die Kantianer, die aus der Marburger oder der Südwestdeutschen 
Schule kamen und sich größtenteils in der Kant-Gesellschaft zusam-
mengeschlossen hatten (Jonas Cohn, Julius Ebbinghaus, Richard Hö-
nigswald, Arthur Liebert, Heinrich Rickert und viele andere); 

• 	 die katholischen Denker unterschiedlicher Ausrichtung (Dietrich von 
Hildebrand, Fritz-Joachim von Rintelen, Theodor Steinbüchel, Peter 
Wust und viele andere); 

• 	 die Neue Ontologie von Nicolai Hartmann; eine verwandte Position 
entwickelte Günther Jacoby in Greifswald; 

• 	 die Phänomenologie mit ihrem Gründer Edmund Husserl und seinen 
zahlreichen Schülern (Moritz Geiger, Alexander Pfänder, Edith Stein 
und viele andere); 

• 	 die Philosophische Anthropologie, hervorgetreten 1928 durch die 
wichtigen Schriften von Helmuth Plessner (Die Stufen des Organi-
schen und der Mensch) und Max Scheler (Die Stellung des Menschen 
im Kosmos); 

• 	 der Wiener Kreis mit seinem Logischen Empirismus; zu den wichtigs-
ten Mitgliedern gehörten Rudolf Carnap, Moritz Schlick, Otto Neu-
rath und andere; gute Kontakte bestanden zu anderen Österreichern 
wie Karl Popper und Ludwig Wittgenstein sowie zu der entsprechen-
den Berliner Gruppe um Hans Reichenbach.

Wie erging es diesen zehn Schulen nach 1933? Um diese Frage zu be-
antworten, kann man sich auf zwei interessante Selbstdarstellungen 
stützen, nämlich das traditionsreiche Philosophische Wörterbuch (Hg. 

GEHLEN IM UMFELD DER DEUTSCHEN PHILOSOPHIE 1940

https://doi.org/10.5771/9783845298900 - am 15.01.2026, 21:14:22. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783845298900
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


38

Schingnitz/Schondorff) und Gerhard Lehmanns umfangreiche Schrift 
Die deutsche Philosophie der Gegenwart, beide 1943 erschienen. Klar 
ist jedenfalls: Keine der philosophischen Strömungen kam ungeschoren 
davon. Ganz aus Deutschland (beziehungsweise 1938 aus Österreich) 
vertrieben wurden die Frankfurter Schule, die Hamburger Schule und 
der Wiener Kreis. Weitere Ansätze wurden marginalisiert: Die Phänome-
nologie galt als typisch jüdisch und wurde deshalb fast vollständig ver-
drängt. Das katholische Denken wurde sogar als »der weltanschaulich 
gefährlichste Gegner des Nationalsozialismus« angesehen23 und konnte 
sich nur in Nischen halten. Besonders interessant ist das Schicksal des 
Kantianismus: Einerseits galt Kant als großer deutscher Philosoph, des-
halb war er weiterhin Gegenstand vieler akademischer Schriften und 
Lehrveranstaltungen. Andererseits passte den Nazis natürlich Kants auf-
klärerische und kosmopolitisch-universalistische Ausrichtung nicht, zu-
mal viele der besten Neukantianer Juden waren; oft wurde ausdrück-
lich eine Linie von Maimon über Cohen zu Liebert gezogen. Im Ergebnis 
spielte der Kantianismus in der Nazi-Zeit keine Rolle mehr. Auch Gehlen 
zitiert Kant zwar oft, aber ohne systematische Relevanz; er sieht in ihm 
primär ein Vorbild für seine preußische Ethik (II: 397–406). Die Exis-
tenzphilosophie wurde wegen ihres individualistischen und pessimisti-
schen Tons von den Nazis ebenfalls bekämpft: Jaspers stand früh in Di-
stanz zum Regime; 1937/38 erhielt er Lehr- und Publikationsverbot. Ein 
oft diskutierter Fall ist Heidegger, der sich bekanntlich 1933 energisch 
für das neue Regime engagiert hatte, sich aber bald enttäuscht zurück-
zog; zwischen 1935 und 1945 veröffentlichte er nur wenig, vor allem 
kleinere Schriften über Hölderlin; seine kürzlich publizierten Schwarzen 
Hefte sind aber voller antisemitischer Bemerkungen. 

Wie steht es um die Philosophische Anthropologie? Aus heutiger Sicht 
scheint es so, als gäbe es eine Denk-Schule, die seit 1928 oder sogar schon 
seit den ersten anthropologischen Publikationen Schelers 1913 existierte 
und sich bis in die 1960er Jahre kontinuierlich weiterentwickelte.24 Ein Be-
wusstsein der Schulzugehörigkeit existierte aber lange Zeit nicht und ent-
stand wohl erst nach dem Zweiten Weltkrieg. Als Verbindungsglied zwi-
schen Plessner/Scheler und Gehlen wird indes der Bonner Philosoph Erich 
Rothacker genannt.25 Aus heutiger Sicht mag das stimmen. Aber Roth
acker galt damals eher als ein Kulturphilosoph mit geisteswissenschaftli-
cher Ausrichtung aus der Dilthey-Schule.26 Gerhard Lehmann kennt über-
haupt keine eigenständige Philosophische Anthropologie; Plessner wird 

23		 Schingnitz/Schondorff, Philosophisches Wörterbuch (1943), 300.
24		 Fischer, Philosophische Anthropologie (2008).
25		 Fischer, Philosophische Anthropologie (2008), 135–152.
26		 Lehmann, Die deutsche Philosophie der Gegenwart (1943), 232f.; Sching-

nitz/Schondorff, Philosophisches Wörterbuch (1943), 498.

GEHLENS DER MENSCH VON 1940

https://doi.org/10.5771/9783845298900 - am 15.01.2026, 21:14:22. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783845298900
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


39

von ihm gar nicht erwähnt, Scheler einer phänomenologischen Metaphy-
sik und Gehlen der politischen Philosophie zugeordnet.27 Das Philoso-
phische Wörterbuch erwähnt nur einmal die uns heute vertraute Philoso-
phische Anthropologie, und zwar im Rahmen eines polemischen Artikels 
zur Phänomenologie; dort wird der Biologe Max Hartmann28 zitiert und 
ich gebe buchstabengetreu mit den Herausgeber-Ergänzungen wieder: Die 
Phänomenologie führe »zu einem leeren Generalisieren und Formalisie-
ren, da jede kausalanalytische Theorie ausscheidet, und sie tritt zudem mit 
dem überheblichen Anspruch auf, echte synthetische Theorienbildung zu 
sein. Schelers [NB: Halbjude] ›Stellung des Menschen im Kosmos‹ und die 
›Stufen des Organischen‹ von Hans Pleßner [NB: Jude] mit ihren an mit-
telalterliche Scholastik erinnernden Klassifikationen biologischer Sachver-
halte scheinen mir dafür drastische Beispiele zu sein.«29 

Insgesamt konnten sich nur zwei Strömungen halten: die Dilthey-Schu-
le (obwohl auch Litt und Misch entlassen wurden) und die Neue On-
tologie von Nicolai Hartmann (obwohl auch Jacoby 1937 zwangspen-
sioniert wurde). Beide Ansätze waren eher unpolitisch und in ihren 
Publikationen philosophiehistorisch ausgerichtet. Aus heutiger Sicht gel-
ten beide als typisch deutsch und blieben insgesamt ohne größeres inter-
nationales Echo, im Gegensatz zu den vertriebenen Richtungen. Exem
plarisch ist die Situation an der Friedrich-Wilhelms-Universität in Berlin: 
Dort gab es nämlich drei Lehrstuhlinhaber, Eduard Spranger und Nico-
lai Hartmann sowie Alfred Baeumler. 

Der Letztgenannte steht für die einzige Strömung, die hinzukam, näm-
lich eine neue politische Philosophie, der Lehmann das Schlusskapitel 
seines Buches widmet. Die wichtigsten Nazi-Philosophen waren Baeum-
ler und Krieck; beide wurden, wenn auch in unterschiedlichem Maße, 
durch Rosenberg unterstützt.30 Sie vertraten beide einen anti-christlich 
geprägten, sich seiner weltanschaulichen Partikularität bewussten he-
roischen Realismus auf völkisch-rassischer Grundlage. Andere erstreb-
ten eine metaphysische Ergänzung der politischen Erziehung, am besten 
durch eine neue deutsch-völkische Religiosität. Als wichtige Vertreter 
dieser pseudo-wissenschaftlichen Richtung, die heute allesamt zu Recht 
vergessen sind, gelten H.F.K. Günther, Hans Heyse, Hermann Schwarz 
und Ferdinand Weinhandl. Dass das Philosophische Wörterbuch in die-
sem Zusammenhang auch Mathilde Ludendorff ausführlich als Philo-
sophin präsentiert, zeigt deutlich, wie weit das Niveau inzwischen ge-
sunken war. 

27		 Lehmann, Die deutsche Philosophie der Gegenwart (1943), 307–316 u. 
504–508.

28		 Max Hartmann, Die Welt des Organischen (1931), 46, vgl. ebd. 71.	
29		 Schingnitz/Schondorff, Philosophisches Wörterbuch (1943), 440.
30		 Piper, Alfred Rosenberg (2005), 272, 358–362, 472 u.ö.

GEHLEN IM UMFELD DER DEUTSCHEN PHILOSOPHIE 1940

https://doi.org/10.5771/9783845298900 - am 15.01.2026, 21:14:22. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783845298900
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


40

Wenn man sich der erbärmlichen Situation der damaligen deutschen 
Universitätsphilosophie bewusst ist, wird klar, warum Nicolai Hartmann 
1941 in einer prominenten Rezension die Schrift Gehlens so empha-
tisch begrüßte. Dies ist auch deshalb bemerkenswert, weil Hartmann 
und Gehlen philosophisch eigentlich nicht viel gemein hatten; beide hat-
ten vorher kaum miteinander zu tun. Die keineswegs unkritische Re-
zension Hartmanns wurde von Gehlen als Gesprächs- und Koalitions-
angebot aufgefasst. Tatsächlich entwickelte sich jetzt ein guter Kontakt: 
Gehlen veröffentlichte 1942, wie übrigens auch Rothacker, einen Bei-
trag in einem repräsentativen Sammelband, der von Hartmann heraus-
gegeben wurde; in einem 1944 geschriebenen Studienführer stellt Gehlen 
ausführlich Hartmanns Philosophie dar. Beides ging übrigens nicht ohne 
politische Komplikationen (IV: 411; III: 881f.). Auch inhaltlich mach-
te Gehlen einige Zugeständnisse; Hartmanns Gedanken über Kategori-
en und Schichten fanden Eingang in die dritte Auflage von Der Mensch. 
Insgesamt blieb aber Gehlens ablehnende Haltung gegenüber der Neuen 
Ontologie erhalten: Nachdem Hartmann 1950 gestorben war und Geh-
len um einen Beitrag für eine Gedenkschrift gebeten wurde, entwickelte 
er auf schmaler Textgrundlage eine so scharfe Kritik, dass diese nicht in 
die Publikation aufgenommen wurde.31  

Inwiefern sticht Gehlens Buch aus der großen Zahl akademischer Pu
blikationen klar heraus? Dafür lassen sich schon einige äußere Gründe 
anführen. Zunächst einmal wird der Ansatz der Philosophischen Anthro-
pologie, so wie er von Scheler und Plessner 1928 zur Welt gebracht wor-
den war und den Hartmann aus der gemeinsamen Kölner Zeit gut kann-
te, wiederbelebt. Rothacker war wohl auch aus Hartmanns Sicht nur 
begrenzt dazuzählen. Sodann hält Gehlen den Anschluss an die ausländi-
sche Philosophie, wie sich an der Rezeption wichtiger Autoren wie Dewey 
und Pareto zeigt; in beiden Fällen gehörte er zu den ersten deutschspra-
chigen Denkern, die solche wichtige Ansätze überhaupt produktiv auf-
genommen haben.32 Während zu Pareto eine politische Affinität bestand, 
ist dies beim radikaldemokratischen und fortschrittsorientierten US-Prag-
matismus gerade nicht der Fall, was Gehlen aber nicht davon abhielt, 
sich deutlich für dieses Paradigma auszusprechen. 1944 wird sogar schon 
auf Sartres Aufsatz Structure intentionnelle de l’image (1938) hingewie-
sen (III: 660 mit Bezug auf III: 372f.). Schließlich gelingt es Gehlen auf 
vorbildliche Art, etliche empirisch-wissenschaftliche Theorien aus Biolo-
gie, Paläoanthropologie, Psychologie, Ethnologie und Soziologie einzube-
ziehen. Die unseriöse Rassenkunde hingegen wird weitgehend ignoriert. 

31		 Gehlen, Über den Cartesianismus Nicolai Hartmanns (1952); dazu Reh-
berg, Nicolai Hartmann und Arnold Gehlen (2008).

32		 Zu Pareto vgl. Bach, Jenseits des rationalen Handelns (2004), dort zu Geh-
len 126, 139, 147, 154, 245, 255, 291, 327 u.ö.

GEHLENS DER MENSCH VON 1940

https://doi.org/10.5771/9783845298900 - am 15.01.2026, 21:14:22. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783845298900
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


41

Vor allem sind aber die inhaltlichen Innovationen Gehlens hervorzu-
heben, die ich hier nur andeuten kann.33 Als erstes ist seine These zu nen-
nen, dass der Mensch ein »Mängelwesen« sei. Zwar hat diese Aussage 
schon eine lange Tradition, aber sie stand fast immer in einem metaphy-
sischen und teleologischen Rahmen: Letztlich würden sich die Schwä-
chen des Menschen doch zum Positiven auswirken. Bei Gehlen wird hin-
gegen das Mängelwesen-Konzept empirisch belegt und konsequent zu 
Ende gedacht. Zwar werden die Defizite unnötig dramatisiert, aber vor 
romantischen und idealistischen Vollkommenheitsillusionen wird man 
sich tatsächlich hüten müssen. 

Zweitens regt Gehlen an, dass Verhältnis von Natur und Kultur auf 
eine neue Weise zu denken. Dass »der Mensch von Natur ein Kulturwe-
sen« sei (III: 88)34, kann heißen, dass wir auf biologischen Fundamen-
ten einen kulturellen Überbau errichten, der es unmöglich macht, sinn-
voll zwischen Natur (Anlage, Gene) und Kultur (Umwelt, Erziehung) zu 
unterscheiden. Wegen der Mängelwesen-These schlägt das Pendel bei 
Gehlen letztlich doch in Richtung eines schwachen Kulturalismus aus. 
Dass aber überhaupt die biologische Seite des Menschen ein solches Ge-
wicht bekommt, erregte damals die Ablehnung vieler klassisch orientier-
ter Philosophen.35  

Drittens wird der Mensch, wie bereits erwähnt, als handelndes Wesen 
bestimmt, was Gehlen in die Nähe des Pragmatismus und des Marxis-
mus bringt. ›Handlung‹, so meint er, ist eine Kategorie, mit der sich die 
ausweglosen Debatten zum Leib-Seele-Dualismus methodisch umgehen 
lassen. Auf der einen Seite lehnt er bewusstseinsphilosophische Ansät-
ze wie Phänomenologie und Neukantianismus ab; das Bewusstsein sei 
vielmehr als Moment des Handlungsprozesses zu konzipieren. Auf der 
anderen Seite grenzt sich Gehlen vom ursprünglichen Behaviorismus ab, 
der nur Verhalten beobachtet und die menschliche Innenseite gänzlich ig-
noriert. Stattdessen hält die philosophische Anthropologie Anschluss an 
die handlungstheoretisch fundierte Soziologie, wie sie etwa Max Weber 
und später Talcott Parsons entwickelten. Wichtig ist eine anthropologi-
sche Handlungstheorie auch für die Ethik; aus diesem Grund hat Geh-
len in Moral und Hypermoral eine kaum beachtete, aber sehr interessan-
te Theorie der moralischen Motivation vorgelegt.36 

Viertens wird durch eine Kategorie wie ›Weltoffenheit‹ betont, dass 
menschliches Leben nicht umweltgebunden, sondern weitgehend frei 
von ökologischen, sozialen und kulturellen Zwängen sei. Die ›Plastizität‹ 

33		 Ausführlich: Thies, Arnold Gehlen zur Einführung (³2017), 35–103; Delitz, 
Arnold Gehlen (2011).

34		 Auch in Gehlen, Moral und Hypermoral (1969), 9.
35		 Siehe vor allem Litt, Mensch und Welt (²1961), 281–297.
36		 Thies, Moral bei Gehlen (2005), 96ff.

GEHLEN IM UMFELD DER DEUTSCHEN PHILOSOPHIE 1940

https://doi.org/10.5771/9783845298900 - am 15.01.2026, 21:14:22. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783845298900
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


42

unseres Handelns erlaube uns die Anpassung an ganz unterschiedliche 
Habitate und sogar deren Veränderung. Tatsächlich hat sich kein an-
deres höheres Lebewesen über den gesamten Erdball verbreiten und so 
enorm vermehren können. Der Mensch ist bei Gehlen also nicht nur ein 
handelndes, sondern auch ein lernfähiges und kreatives Wesen, nicht nur 
Mängelwesen, sondern auch Prometheus (IV: 52ff.). 

Fünftens zeigt Gehlen, dass wir Menschen lebendige Wesen aus ei-
nem Guss sind. Die besonderen Eigenschaften des Menschen seien kein 
x, das irgendwie und irgendwann zu den Fähigkeiten hinzukomme, die 
unsere tierischen Verwandten, also vor allem die großen Affen, besitzen. 
Unsere artspezifischen Dispositionen seien vielmehr schon in sogenann-
ten niederen Tätigkeiten zu finden, etwa in unseren Körperbewegungen, 
elementaren sozialen Handlungsweisen und Sprechakten. Nicht erst im 
abstrakten Denken gibt es reflexive Rückkopplungen und die Synthesis 
unterschiedlichster Elemente; ein gutes Beispiel ist die Hand-Auge-Ko-
operation.

Sechstens entwickelt Gehlen auf der Grundlage seiner elementaren 
Anthropologie von 1940 eine Institutionentheorie, die in der westdeut-
schen Soziologie seit den 1950er Jahren breit rezipiert wurde.37 Für viele 
Fragestellungen, auch in Kunst- und Religionswissenschaft, ist die deut-
sche Philosophische Anthropologie weiterhin aktuell, sicherlich nicht 
mehr in ihren empirisch oft überholten Einzelheiten, aber doch als in-
terdisziplinäres Forschungsprogramm.38 

37		 Vgl. Wöhrle, Metamorphosen des Mängelwesens (2010).
38		 Vgl. Thies, Philosophische Anthropologie als Forschungsprogramm (2008), 

hier als Kap. 1.

GEHLENS DER MENSCH VON 1940

https://doi.org/10.5771/9783845298900 - am 15.01.2026, 21:14:22. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783845298900
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


43

Mensch

Der Begriff »Mensch« ist ein unverzichtbarer Bestandteil unseres Selbst-
verständnisses und der Philosophie. Dennoch steht die philosophische 
Lehre vom Menschen (Anthropologie) vor nicht geringen Problemen, 
von denen ich einige skizzieren möchte. Danach stelle ich die deutsche 
Philosophische Anthropologie vor, die die vorwissenschaftlichen Men-
schenbilder überwindet; an ihr kann sich das systematische Nachdenken 
über den Menschen auch in Zukunft orientieren.

1. Schwierigkeiten für die Anthropologie entstehen aus Unzulänglichkei-
ten unseres Sprachgebrauchs. Man kann mehrere Verwendungsweisen 
von »Mensch« beziehungsweise davon abgeleiteten Wörtern unterschei-
den. Erstens dient »Mensch« als expressive Vokabel in einer affektiv auf-
geladenen Situation. Als Ausruf des Staunens oder des Schreckens ha-
ben »o Mensch« und »Menschenskind« eine ähnliche Funktion wie »o 
Gott« oder »Mann-o-Mann«. Philosophisch wichtiger ist zweitens die 
Möglichkeit, Wörter aus dem Umfeld von »Mensch« entweder entschul-
digend oder lobend zu verwenden. Wenn wir einerseits eine Eigenschaft 
oder eine Verhaltensweise als »typisch menschlich« bezeichnen, so han-
delt es sich in der Regel um etwas, wofür wir mit dem Hinweis auf die 
Unvollkommenheit unseres Geschlechts um Nachsicht bitten; das beste 
Beispiel ist das Sprichwort »Irren ist menschlich«. Wo es »menschelt«, 
treten menschliche Schwächen hervor. Das altgriechische Verb »anthro-
pologein« taucht einmal bei Aristoteles auf und bezeichnet dort das Trat-
schen über die negativen Eigenschaften anderer; der Großgesinnte tue so 
etwas aber nicht.1 Andererseits kann das Adjektiv »menschlich« ein gro-
ßes Lob sein und dementsprechend »unmenschlich« eine scharfe Kritik. 
Wer sich »wahrhaft menschlich« verhalten hat, darf mit unserer Bewun-
derung rechnen. Eine solche, oft mit Pathos vorgetragene Redeweise ist 
allerdings erst seit dem 18. Jahrhundert verbreitet; sie ist heute in Kom-
posita wie »Menschenwürde« und »Menschenrecht« geläufig. Wohl-
feile und politisch folgenlose Beschwörungen des Menschen oder des 
Menschlichen haben jedoch viele Philosophen dazu veranlasst, gänzlich 
auf entsprechende Ausdrücke zu verzichten. Der Satz »Wer Menschheit 
sagt, will betrügen«2 gilt sicher nicht immer, hat aber als ideologiekriti-
sche Warnung seine Berechtigung. Wir können das Wort »Mensch« drit-
tens ganz sachlich und wertneutral einsetzen, etwa beim Zählen (»Wie 

1		  Aristoteles, Nikomachische Ethik, IV 8, 1125 a 5.
2		  Schmitt, Der Begriff des Politischen (1932), 55 mit einem unbelegten Bezug 

auf Proudhon.

https://doi.org/10.5771/9783845298900 - am 15.01.2026, 21:14:22. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783845298900
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


44

viele Menschen leben in Rostock?«). Denn »Mensch« ist auch ein klassi-
fikatorischer Ausdruck (»x ist ein Mensch«), jedoch mit unscharfen Ver-
wendungsregeln: Bezeichnet er eine Art oder eine Gattung? Nach heu-
tiger Kenntnis ist der Homo sapiens eine biologische Art, die als einzige 
Vertreterin ihrer Gattung (Homo), nach einer veralteten Taxonomie so-
gar als einzige der gesamten Familie (Hominidae) überlebt hat. Schwierig 
ist zudem die Abgrenzung in der phylogenetischen und der ontogeneti-
schen Dimension: Sollen wir die Neandertaler als Menschen bezeich-
nen? Ist ein Embryo im Alter von vier Monaten oder sogar schon eine 
befruchtete Eizelle ein Wesen, dem Menschenwürde zukommt? 

Auch die Etymologie hilft nicht weiter, obwohl sie zu einigen interes-
santen Spekulationen Anlass gibt. So könnten »Mann« und »Mensch« 
wortgeschichtlich zusammenhängen mit »mahnen«, dessen indogerma-
nische Wurzel auch »überlegen« und »denken« bedeutet. Der Wort
ursprung würde also mit der klassischen philosophischen Definition 
des Menschen als animal rationale konvergieren. Das lateinische Wort 
»homo« ist verwandt mit »humus«, der Erde, wie auch das hebräische 
»Adam«. Der Mensch ist also derjenige, so könnte man dies deuten, der 
aus Erde geschaffen wurde, der Erde verbunden bleibt und wieder zu 
Erde zerfallen wird. Außerdem ließe sich daraus eine Anspielung auf den 
Gegensatz von irdischen und himmlischen Wesen herauslesen. Für das 
alt-griechische Wort »anthropos« wird spekuliert, ob dieses verwandt sei 
mit »ano athron«, auf Deutsch: der Hinaufblickende. Der Mensch wäre 
demnach derjenige, dessen Kopf sich am oberen Ende des aufrechten 
Körpers befindet und der sich nicht an der Erde orientiert, sondern am 
Himmel, konkret an den Sternen, im übertragenen Sinne am Göttlichen. 

Zwei weitere Probleme ergeben sich aus der Wortbedeutung. Erstens 
ist bekanntlich in vielen indogermanischen Sprachen, außer im Deut-
schen und Niederländischen, das Wort für »Mensch« mit der Bezeich-
nung für »Mann« identisch (engl. man, frz. homme, span. hombre). Die 
Frau wurde als Männin bezeichnet. Komplementär dazu war bis ins 
20. Jahrhundert noch »das Mensch« gebräuchlich, als abschätzige Be-
zeichnung für Frauen und weibliches Hauspersonal (Plural: die Men-
scher).3 Entsprechendes gilt für das alte Hebräisch, in dem »Adam« 
für »Mensch« und für »Mann« steht. Auch im Sumerischen, das we-
der zur indogermanischen noch zur semitischen Sprachfamilie gehört, 
meint »lu« beides. Im heutigen Deutsch gibt es noch einige Wörter und 
Redewendungen, in denen diese Bedeutung hervortritt: »Mannschaft«, 
»mit Mann und Maus« sowie das unbestimmte Pronomen »man«. Im 

3		  »He, Liese, ruf ich das Mädchen, und während der Kerl sich die Pfeife stopft, 
schafft das Mensch ihm Feuer.« (Kleist, Anekdote aus dem letzten preußi-
schen Kriege (1810), 264). Ein gutes Beispiel für »das Mensch« ist auch die 
Marie aus Büchners Woyzeck.

MENSCH

https://doi.org/10.5771/9783845298900 - am 15.01.2026, 21:14:22. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783845298900
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


45

Englischen wird deshalb, wenn ausdrücklich beide Geschlechter einbe-
zogen werden sollen, von »human beings« oder »people« gesprochen. 
Zweitens bezeichnet in vielen Sprachen das Wort für »Mensch« zugleich 
die eigene Gruppe. Beispiele sind Namen wie Zuni, Kiowa, Inuit und 
viele andere. Diese und andere Unklarheiten haben dazu beigetragen, 
dass in allen Wissenschaften, ob Biologie, Soziologie oder Rechtswis-
senschaft, das Wort »Mensch« durch präzisere Begriffe ersetzt wurde: 
Homo sapiens, Individuum, Person und so weiter. Ein prominentes Bei-
spiel aus der Philosophie des 20. Jahrhundert ist Martin Heidegger, der 
nicht vom Menschen, sondern vom Dasein sprach.

2. Philosophisch hat es sich oft als fruchtbar erwiesen, Begriffe dadurch 
zu bestimmen, dass man sich an Gegenbegriffen oder Leitdifferenzen 
orientiert. Das gilt auch für den Ausdruck »Mensch«. Diese Verfahrens-
weise lässt sich sogar selbst anthropologisch deuten: Wir Menschen kön-
nen uns unserer Identität nur bewusst werden im Kontrast zum Anderen 
oder zumindest auf dem Umweg über die Alterität. Historisch wichtige 
Gegenbegriffe waren »Gott« und »Maschine«, aber immer schon spiel-
te die Unterscheidung von den (anderen) Tieren eine wichtige Rolle. Vor 
allem seit der wissenschaftlichen Revolution, die Darwins Evolutions-
theorie bewirkte, stellt der Tier-Mensch-Vergleich alle anderen Entgegen-
setzungen in den Schatten; auch das lebensweltliche Verständnis dessen, 
was uns als Menschen charakterisiert, nimmt oft diesen Ausgangspunkt. 
Dennoch sind auf der metatheoretischen Ebene gegen den üblichen Tier-
Mensch-Vergleich einige grundsätzliche Bedenken vorzubringen. 

Erstens: Aus biologischer Sicht ist der Mensch (Homo sapiens) eine 
Art. Der Begriff »Tier« hingegen umfasst Arten, Gattungen, Familien, 
Ordnungen, Klassen und so weiter. Es ist offensichtlich unsinnig und 
»anthropologischer Größenwahn«4, Millionen von Tierarten der einen 
einzigen Art Homo sapiens gegenüberzustellen. Bereits Platon machte 
sich über die Aufteilung in Pflanzen, Tiere und Menschen lustig: Die Kra-
niche würden unterscheiden zwischen Pflanzen, Tieren und Kranichen.5 
Günther Anders hat vorgeschlagen, auch einmal etwas über die Stellung 
des Pferdes im Kosmos zu schreiben.6 An diesen Polemiken ist richtig, 
dass jede Art mindestens eine Eigenschaft besitzt, die sie (wie man so 
schön sagt) einzigartig macht.

Wenn die generalisierende Gegenüberstellung von Mensch und Tier 
entfällt, bricht auch das klassische Stufenschema zusammen. Dieses be-
ruhte vor allem auf der aristotelischen Definitionsmethode und führte 

4		  Anders, Die Antiquiertheit des Menschen, Bd. II (1980), 386.
5		  Platon, Politikos, 263 d.
6		  Anders, Die Antiquiertheit des Menschen, Bd. II (1980), 129, vgl. ebd., Bd. 

I (1956), 327.

MENSCH

https://doi.org/10.5771/9783845298900 - am 15.01.2026, 21:14:22. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783845298900
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


46

deshalb zu einer differentia specifica, zu einem wesentlichen Unterschied 
zwischen Mensch und Tier. Ganz abgesehen von dem fragwürdigen Es-
sentialismus, der damit verbunden ist, stimmt es einfach nicht, dass der 
Mensch alle Eigenschaften der Tiere besitzt plus die eine spezifische Dif-
ferenz. Der in diesem Zusammenhang oft verwendete Spruch »Alles Tie-
rische findet sich im Menschen, aber nicht alles Menschliche im Tier« ist 
falsch. Es gibt zwar Eigenschaften, die wir Menschen mit allen Tieren ge-
meinsam haben, beispielsweise sinnliche Wahrnehmung und räumliche 
Bewegung. Aber zum einen haben die Wahrnehmungen von Amöben, 
Fledermäusen und Menschen wenig gemein; der Vergleich ist also nicht 
sehr informativ. Zum anderen gibt es nicht für alle relevanten Merkma-
le, die die verschiedenen Arten, Gattungen, Familien und so weiter der 
Tiere haben, bei uns Äquivalente.

Zweitens sollten wir uns davor hüten, die Naturgeschichte als Fort-
schritt und die biologische Taxonomie als Wertordnung zu verstehen. Es 
fehlt der einheitliche objektive Maßstab, um die funktionalen Leistungen 
der verschiedenen Tiere mit unseren menschlichen Kompetenzen verglei-
chen zu können. Instinktive Verhaltensweisen, bedingte Reflexe und er-
lernte Handlungen lassen sich nicht ohne weiteres hierarchisch ordnen. 
Stattdessen bieten sich abstrakte Kriterien wie reproduktiver Erfolg (Ver-
mehrung der Anzahl der Angehörigen einer Art), morphologische Kom-
plexität und Umweltanpassung an. Aber auch die Anwendung dieser 
Parameter kann die Fortschrittshypothese nicht belegen. Bevölkerungs-
vermehrung hat viele negative Nebenwirkungen (ökologische Schäden, 
Steigerung der intraspezifischen Aggressivität und so weiter). Auch ein 
Komplexitätszuwachs ist keineswegs nur positiv zu bewerten: Komple-
xe Organismen verbrauchen mehr Energie, entwickeln größere destruk-
tive Kräfte, sind anfälliger für innere und äußere Störungen und so wei-
ter. Die optimale Anpassung an die eigene ökologische Nische finden wir 
eher bei primitiven Organismen wie Bakterien und Insekten. Überhaupt 
hat die Evolution, wie jede intensive Beschäftigung mit Flora und Fau-
na schnell bestätigt, auf vielen Zweigen des großen Baumes der Natur 
Meisterwerke und Spitzenleistungen hervorgebracht. Der evolutionäre 
Prozess lässt sich nicht teleologisch deuten; am besten unterlassen wir 
seine normative Bewertung.

Drittens ist der Status des Begriffs »Art« zu klären. Sowohl nomina-
listische als auch begriffsrealistische Positionen sind zurückzuweisen. Ein 
konsequenter Nominalismus müsste auf den Begriff der Art gänzlich ver-
zichten, weil es für ihn nur Individuen gibt, die untereinander mehr oder 
weniger Gemeinsamkeiten aufweisen. Arten wären nach dieser Auffas-
sung beliebige Konstrukte, die etwa von den jeweiligen Interessen des 
erkennenden Subjekts abhängen. Richtig ist, dass alle mehrzelligen bio-
logischen Lebewesen nicht nur eine numerische, sondern auch eine qua-
litative Identität aufweisen, also außer ihrem raumzeitlichen Standort 

MENSCH

https://doi.org/10.5771/9783845298900 - am 15.01.2026, 21:14:22. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783845298900
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


47

durch mindestens ein Merkmal eindeutig als Individuum zu identifizie-
ren sind. Selbst eineiige Zwillinge sind bloß genotypisch identisch, un-
terscheiden sich aber phänotypisch, schon aufgrund unterschiedlicher 
Umweltbedingungen im Mutterleib. Gegen den Nominalismus spricht 
aber, dass die Gesamtheit aller biologischen Individuen keineswegs kon-
tinuierlich oder chaotisch über ein Spektrum verstreut ist. Die Mengen-
bildung innerhalb des Reichs des Lebendigen ist nicht schwer zu erken-
nen. Tatsächlich haben isolierte Bergstämme in Neuguinea, weitgehend 
unabhängig von praktischen Erwägungen, exakt dieselben Arten unter-
schieden wie moderne Biologen.7 Die Rede von Arten hat also einen 
Rückhalt in der Realität. Deshalb lassen sich bessere und schlechtere Art-
konzepte argumentativ unterscheiden. Problemlos zurückweisen kann 
man beispielsweise die alte chinesische Klassifikation der Tiere, die Mi-
chel Foucault am Anfang seiner Schrift Die Ordnung der Dinge zitiert 
und die ohnehin nur eine literarische Fiktion ist. Ein anderes Beispiel 
ist die Einteilung der Menschen in Hellenen und Barbaren, die, wie Pla-
ton sehr richtig feststellte, viel schlechter ist als die in Männliches und 
Weibliches.8 Ebenso unbrauchbar wäre es, alle Lebewesen, die 65 bis 75 
kg wiegen, zu einer Art zusammenzufassen, obwohl dies für bestimmte 
Zwecke nützlich sein könnte, etwa für die Berechnung der Kapazitäten 
eines Transportmittels. 

Diese Argumente könnten für einen Begriffsrealismus sprechen. In 
der Tradition des Platonismus behaupten dessen Vertreter, dass es eine 
begrenzte Anzahl unveränderlicher Formen gibt, die sich in den Indivi-
duen verkörpern oder sogar eine gesonderte Existenzform aufweisen. 
Abweichungen vom Urbild sind bloß akzidentiell und zufällig sowie in 
normativer Hinsicht als Verfall oder minderwertige Gestalt zu bewerten. 
Auch Entwicklungsprozesse wurden traditionell als unmöglich angese-
hen oder abgelehnt. Demgegenüber ist festzuhalten, dass sowohl Abwei-
chungen als auch Veränderungen wesentlich sind. Zum einen könnte der 
Evolutionsprozess ohne die genetische Variabilität innerhalb einer Popu-
lation gar nicht vorangehen; nur die Unterschiede erlauben die Selekti-
on der fittesten Individuen. Die Variabilität ist also, essentialistisch for-
muliert, das »Wesen« der Evolution und somit auch der Art »Mensch«. 
Wir können bestenfalls einen Durchschnittswert bilden. Wegen der sta-
tistischen Verteilung der Individuen über ein bestimmtes Spektrum wird 
dieser nur durch eine sehr kleine Minderheit repräsentiert; es kann sogar 
passieren, dass es für ihn überhaupt keine Vertreter gibt. Zum anderen 
haben sich die gesamte Streuung und damit auch der Durchschnittswert 
dessen, was die biologische Art des Homo sapiens ausmacht, zweifellos 

7		  Lévi-Strauss, Das wilde Denken (1962), 19f.; Mayr, Das ist Biologie (2000), 
182.

8		  Platon, Politikos, 262 d/e.

MENSCH

https://doi.org/10.5771/9783845298900 - am 15.01.2026, 21:14:22. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783845298900
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


48

im Laufe der Naturgeschichte verändert. Es gibt also keine im Ideen-
himmel abgespeicherten Muster für jede Art. Dies lässt sich anschaulich 
am Beispiel der Körpergröße erläutern. Die durchschnittliche Länge der 
Menschheit ist im Laufe der letzten Jahrzehnte gestiegen, aufgrund ge-
sünderer Ernährung, verbesserter medizinischer Versorgung und so wei-
ter. Selbstverständlich darf man nun diesen Durchschnittswert (»Nor-
malität«) nicht mit »Norm« (also einer moralischen oder rechtlichen 
Vorschrift) verwechseln; was normal ist, muss keineswegs normativ ver-
langt sein.

Auf Grund dieser Überlegungen ist in anthropologischen Zusammen-
hängen der Konzeptualismus die beste Lösung: Real existieren zwar nur 
Individuen; aber wir verfügen nicht bloß über Eigennamen, sondern 
auch über einen Allgemeinbegriff wie »Mensch«, mit dem wir uns auf 
alle Lebewesen beziehen, die mindestens ein gemeinsames Merkmal be-
sitzen, das wir identifizieren können. Die Zusammenfassung der Indivi-
duen zu einer Art beruht auf einem konstruktiven Akt, der aber nicht 
von irgendwelchen Zwecksetzungen abhängig, sondern empirisch über-
prüfbar ist. Dabei kann es sich herausstellen, dass bestimmte Arten (etwa 
das Einhorn) gar keine Vertreter haben, dass zwei Arten tatsächlich nur 
eine bilden, eine Art in zwei zerfällt und so weiter. Solche Falsifikati-
onen sind nur mittels bewährter wissenschaftlicher Theorien möglich. 
Grundlegend ist die von Charles Darwin begründete Evolutionstheorie, 
nach der Arten Abstammungsgemeinschaften sind, die sich in der Zeit 
zurückverfolgen lassen. Dieser Ansatz ist aber unzureichend, weil mit 
ihm die Aufspaltung einer Art in zwei neue nicht berücksichtigt werden 
kann. Eine anspruchsvollere Version bestimmt Arten als Reproduktions-
gemeinschaften: Individuen einer Population gehören dann zur selben 
Art, wenn sie untereinander fortpflanzungsfähige Nachkommen zeugen 
können.9 Beispielsweise bilden sowohl Pferde wie Esel eine Art; sie kön-
nen zwar auch miteinander Nachkommen zeugen, nämlich das Maultier 
beziehungsweise den Maulesel, aber solche Tiere sind in der Regel nicht 
selbst fortpflanzungsfähig. 

Trotz dieser kritischen Überlegungen kann die Methode des Vergleichs 
in der philosophischen Anthropologie eine wichtige Rolle spielen. Sinn-
voll sind sicherlich (a) Vergleiche unserer Art mit ausgestorbenen Vor-
läufer-Arten, etwa den Neandertalern oder den Australopethicinen, (b) 
Vergleiche unserer Gattung mit nahe verwandten Gattungen, vor allem 
den großen Affen, sowie (c) Vergleiche einzelner Eigenschaften (Körper-
bau, Verhaltensweisen und so weiter) mit ähnlichen Eigenschaften bei 
anderen Tieren. Man darf aber nicht vergessen, dass es sich dabei immer 
um den Vergleich von Konzepten handelt, der möglichst werturteilsfrei 
vorgenommen werden sollte.

9		  Mayr, Das ist Biologie (2000), 177–185.

MENSCH

https://doi.org/10.5771/9783845298900 - am 15.01.2026, 21:14:22. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783845298900
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


49

3. Das dritte große Problem für das anthropologische Denken ist die 
Vielzahl möglicher inhaltlicher Bestimmungen des Menschen. Man kann 
ohne große Mühe 1111 Antworten auf die Frage »Was ist der Mensch?« 
und 203 verschiedene Homo-Definitionen zusammenstellen.10 Diese las-
sen sich aber, wie vor allem Max Scheler in seinem Aufsatz Mensch und 
Geschichte (1926) gezeigt hat, zu wenigen »Grundtypen der Selbstauf-
fassung des Menschen« zusammenfassen.11 In Anlehnung an Schelers 
Typologie unterscheide ich sieben Menschenbilder, wobei das letzte und 
modernste jedoch erst am Ende dieses Artikels vorgestellt wird. Es han-
delt sich jeweils um Idealtypen, von denen unterschiedliche Mischfor-
men auftreten können. Zudem ist die dargestellte Abfolge nur begrenzt 
chronologisch zu verstehen und auf eine Bewertung wird ausdrücklich 
verzichtet. Ich beschränke mich auf wenige Aspekte der Ontologie, Ethik 
und Metaphysik. 

Das erste Menschenbild, das von Scheler nicht erwähnt wird, besagt, 
dass der Mensch ein Glied in einem umfassenden Zusammenhang ist, 
in der großen Kette der Wesen, die alles Seiende umfasst, vom Anorga-
nischen bis zu den Göttern. Dieses Modell findet sich in den mythischen 
Weltbildern aller Kulturen und in der gesamten Geschichte des abend-
ländischen Denkens bis zur Moderne.12 Auch der Kreislauf des Lebens 
(Samsara) aus dem klassischen indischen Denken ist ein Beispiel. Die 
zugrunde liegende Ontologie ist monistisch; es existieren keine unüber-
windbaren Schranken zwischen Tieren, Menschen und Göttern. Wich-
tig ist jedoch die hierarchische Anordnung der Kettenglieder. Dabei hat 
der Mensch keineswegs den höchsten Wert; vielmehr wird ihm meis-
tens, sogar noch beim frühen Kant, eine mittlere Position zugeschrie-
ben.13 Andere Lebewesen sind vollkommener, klüger und moralischer 
als der Mensch. Dies können Elfen, Zentauren und andere Fabelwe-
sen sein, aber auch real existierende Tiere. Im antiken Denken, etwa 
bei Aristoteles, sind die Sterne wertvoller als der Mensch.14 Im mittel-
alterlich-christlichen Weltbild stehen zwischen uns und Gott die Engel 
und die himmlischen Heerscharen. Allerdings wird dem Menschen oft 
eine Schlüsselrolle zugesprochen. Er hätte einen privilegierten Zugang 
zum Göttlichen oder die Aufgabe, das Allerheiligste zu bewachen, so 
bei Heidegger als Hirt (lat. pastor) des Seins. Eine raffiniertere Versi-
on dieses Menschenbilds ist das Mikrokosmos-Makrokosmos-Modell. 
Der Mensch ist kein Glied einer Kette, vielmehr repräsentiert er diese 

10		 Mäckler/Schäfers (Hg.), Was ist der Mensch…? (1989); Lenk, Konkrete Hu-
manität (1998), 49–71.

11		 Scheler, IX: Mensch und Geschichte (1926), 122f.; vgl. Scheler IX: Die Stel-
lung des Menschen im Kosmos (1928), 11.

12		 Vgl. Lovejoy, Die große Kette der Wesen (1936).
13		 Kant, I: Allgemeine Naturgeschichte und Theorie des Himmels (1755), 386.
14	 Aristoteles, Nikomachische Ethik, VI 7, 1141b 1.

MENSCH

https://doi.org/10.5771/9783845298900 - am 15.01.2026, 21:14:22. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783845298900
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


50

in ihrer Gesamtheit; als kleine Welt spiegelt er die große Ordnung. Be-
sonders ausgeprägt ist dieses Modell im chinesischen Denken, sowohl 
im Harmonieideal des sogenannten Universismus wie in den Lehren der 
klassischen philosophischen Strömungen. Man findet es aber auch in 
der abendländischen Geistesgeschichte, vom Stoizismus über das Renais-
sance-Denken bis hin zu Rudolf Hermann Lotze. Der Grundgedanke 
ist, dass es zwischen Mensch, Gemeinwesen und Kosmos eine Struk-
turanalogie gibt. Beispielsweise werden Parallelen hergestellt zwischen 
der Hierarchie unserer wichtigsten Seelenkräfte (Fühlen, Wollen, Den-
ken), dem menschlichen Körper (Unterleib, Herz, Kopf), dem Staats-
aufbau (Bauern, Krieger, Könige) und der Ordnung der Natur (Pflanze, 
Tier, Mensch). Ethisch folgt aus diesem Menschenbild, dass es am bes-
ten ist, sich der bestehenden Ordnung anzupassen. Wenn diese gestört 
sein sollte, muss man in den Ausgangszustand zurückkehren; Verände-
rungen sind generell nicht wünschenswert. Im besten Fall entsteht aus 
diesem holistischen Weltbild die Solidarität mit allem Lebendigen bezie-
hungsweise die Idee einer umfassenden Sympathie. Verbreitet ist die Auf-
fassung, dass man nach dem Tod in veränderter Gestalt weiterexistiert, 
etwa in anderen Lebewesen. 

Während das holistisch-mythische Weltbild monistisch ist, ist das re-
ligiöse dualistisch. Es gibt zwei Sphären, die allerdings nicht denselben 
Wert haben; vielmehr ist die eine gut, die andere schlecht. Das historisch 
früheste Beispiel ist wahrscheinlich die aus Persien stammende Lehre des 
Zarathustra. Eine wichtige Zäsur bildet nach Ansicht von Karl Jaspers 
die Achsenzeit, im Kern das sechste bis vierte vorchristliche Jahrhundert. 
Die erste Sphäre wird nun als transzendent gedacht, als ein Jenseits, das 
vollkommener und mächtiger ist als die Sphäre des Diesseits. Allein der 
Mensch steht im Schnittpunkt beider Sphären; nur er als einziges Lebe-
wesen wird aus dem Zusammenhang des Natürlichen herausgenommen. 
Dieses Menschenbild ist im Christentum eigentümlich gebrochen: Auf 
der einen Seite ist der Mensch das Ebenbild Gottes, auf der anderen Sei-
te ist er durch die Erbsünde ein für alle Mal dem Bösen verfallen. Hinzu 
kommt die paradoxe Figur des Heilands, zum einen Mensch, zum ande-
ren Gottes Sohn. Der Islam ist insofern konsistenter: Der Mensch steht 
höher als alle Engel und Geister; Satan, der sich nicht vor dem Menschen 
niederwerfen wollte, wurde daraufhin gestürzt.15 Zwar kennt auch der 
Islam die Sündhaftigkeit des Menschen, aber keine Erbsünde; prinzipi-
ell ist der Mensch gut. Ethisch folgt aus dem religiösen Weltbild der ab-
solute Gehorsam gegenüber Gott und (man könnte sagen, als Entschä-
digung dafür) die Herrschaft des Menschen über die entgötterte Natur. 
Zwar ist das Weltbild dualistisch, aber nicht unbedingt das Menschen-
bild; denn die religiösen Hoffnungen richten sich, im frühen Christentum 

15		 Koran, 15. Sure, 30ff. u. 38. Sure, 73ff.

MENSCH

https://doi.org/10.5771/9783845298900 - am 15.01.2026, 21:14:22. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783845298900
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


51

und der neuzeitlichen Theologie ebenso wie im Islam, auf die Auferste-
hung der ganzen Person. 

Vom religiösen Weltbild zu unterscheiden ist das metaphysische. Bei-
de sind dualistisch, aber im metaphysischen Weltbild gibt es keine per-
sonale Gottheit, sondern eine ideelle Ordnung des Kosmos, ein Weltge-
setz, bei den alten Griechen ist es der Logos, in Indien das transzendente 
Dharma. Dieses Weltbild beherrscht die abendländische Philosophiege-
schichte von Heraklit und Parmenides bis Hegel. Der Mensch ist zoon 
logon echon beziehungsweise animal rationale. Durch seine Vernunft hat 
er als einziges Wesen auf der Erde teil an der nicht sichtbaren Struktur 
der Welt. So wie die Welt ist auch der Mensch in sich zerrissen, in Leib 
und Seele, in Sinnlichkeit und Vernunft, in sterbliche und unsterbliche 
Komponenten. Nicht die ganze Person wird auferstehen, vielmehr exis-
tiert allein die Seele fort. Im Abendland findet sich ein solcher Dualis-
mus im Platonismus. In Abweichung davon vertritt der Aristotelismus 
einen Trialismus: Der Leib und auch die Seele als Lebensprinzip sind 
vergänglich; ewig ist allein der Geist, an dem wir partizipieren; eine in-
dividuelle Unsterblichkeit gibt es insofern nicht. Ethisch folgt aus die-
sem Menschenbild das Bestreben, sich vom Sinnlichen zu lösen und das 
Nichtvernünftige auszuschalten; auch im klassischen indischen Denken 
ist es das höchste Ziel, das Selbst aus seinem irdischen Gefängnis zu be-
freien. Das Verhältnis zur äußeren Natur ist demgegenüber unwichtig; 
dem Handeln ist die Seelenruhe, die versunkene Betrachtung oder die 
Meditation vorzuziehen (vita contemplativa). – Eine abgeschwächte mo-
derne Variante dieses Menschenbildes ist die Lehre vom animal symbo-
licum, wie wir sie etwa bei Charles Sanders Peirce oder Ernst Cassirer 
finden. Nicht die Vernunft, sondern unsere Kompetenz der Zeichenver-
wendung oder der Symbolisierung gilt als das wesentliche Merkmal des 
Menschen; durch diese erhebt er sich über die anderen Lebewesen und 
kann die Ordnung alles Seienden erfassen.

Das vierte Menschenbild, das im Europa der Neuzeit immer stärker in 
den Vordergrund tritt, ist der homo faber. Ansätze zu diesem promethe-
ischen Menschenbild finden sich schon in der Renaissance; paradigma-
tisch für die spätere Entwicklung sind die Konzepte von Francis Bacon 
und Karl Marx. Der Mensch ist kein besonderes Lebewesen, er ist nicht 
mächtig und vollkommen, aber er kann es werden, wenn er seine Anla-
gen entwickelt; die Sonderstellung des Menschen ist nicht gegeben, son-
dern aufgegeben. Um die Natur zu beherrschen, setzt er eigentätig ge-
schaffene technische Hilfsmittel ein; deshalb kann man den Menschen 
auch, wie zuerst Benjamin Franklin, als tool-making animal bezeich-
nen. Eine wichtige Prämisse ist die Freiheit des Menschen, in schwa-
cher Form als Entbundenheit von strenger Umwelteinpassung, in starker 
Form als absolute Willensfreiheit. Ethisch impliziert diese Anthropolo-
gie das Streben nach Naturbeherrschung oder einen Utilitarismus des 

MENSCH

https://doi.org/10.5771/9783845298900 - am 15.01.2026, 21:14:22. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783845298900
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


52

größten Glücks der größten Zahl. Individuelle Unsterblichkeit ist nicht 
vorgesehen, aber ein Weiterleben durch ruhmreiche Taten und vor allem 
in der Gattung, deren zukünftigen Generationen man ein besseres Leben 
zu verschaffen bemüht ist. An die Stelle von Religion und Metaphysik 
tritt der Fortschrittsglaube: Die Menschheit entwickelt sich permanent 
zum Besseren; die Individuen befinden sich gleichsam in einem Strom, 
der sie mit nach oben reißt.

Die bisher aufgezählten Menschenbilder sind alle mehr oder weniger 
optimistisch: Der Kosmos ist im Grunde richtig aufgebaut; der Mensch 
ist das Ebenbild Gottes oder hat teil am Weltgesetz; er kann sich sei-
ne eigene Welt schaffen. Dazu steht das folgende pessimistische Men-
schenbild in einem krassen Gegensatz. Der Mensch ist unvollkommen, 
schwach oder sogar böse. Alle großen Leistungen, die nicht geleugnet 
werden, sind nur Kompensationen der menschlichen Schwäche und 
Ohnmacht, motiviert durch Machtstreben oder Hybris, zudem extrem 
gefährdet. Biologisch ist der Mensch ein Mängelwesen, ein Irrläufer der 
Evolution, ja ein Untier. Was uns vor den Tieren auszeichnet, ist tatsäch-
lich (wie im metaphysischen Menschenbild behauptet) unsere Vernunft 
– aber das ist gerade das Problem: Die Hypertrophie unseres Gehirns 
hat wichtige Lebensinstinkte verdrängt oder zerstört; Arbeit und Tech-
nik treten an die Stelle von Liebe und Kunst. Der Leib-Seele-Dualismus 
wird vorausgesetzt, aber seine Bewertung umgedreht: Der Mensch muss 
sich aus dem Würgegriff der Vernunft befreien. Nicht das Apollinische, 
die Klarheit der Vernunft, das Licht der Aufklärung gilt als Maßstab, 
sondern das Dionysische, das Chaos der Leidenschaften, das Dunkel 
esoterischen Raunens. Ebenso wird das prometheische Menschenbild 
in sein Gegenteil verkehrt: Der Mensch verfügt tatsächlich über beson-
dere Handlungsfähigkeiten, die jedoch in erster Linie Zerstörungskräfte 
sind. Ansätze für diese Auffassung gibt es zu allen Zeiten; die defizitä-
re Ausstattung des Menschen ist bereits Thema des Prometheus-Mythos 
in Platons »Protagoras«. Solange jedoch alles in einem teleologischen 
Kontext steht, konnte das Mängelwesen-Konzept positiv gewendet wer-
den: Gerade weil der Mensch nicht optimal ausgestattet ist, entwickelt 
er seine herausragenden Fähigkeiten. Erst nach dem Zusammenbruch 
der Teleologie bekommt die Mängelwesen-Diagnose ein pessimistisches 
Vorzeichen, schon bei David Hume, dann bei Arthur Schopenhauer und 
Friedrich Nietzsche. Große Meinungsunterschiede bestehen hinsichtlich 
des Zeitpunktes, seit dem es bergab ging. Als Daten werden angebo-
ten: 1968, 1914, 1789, das fünfte vorchristliche Jahrhundert oder sogar 
der Beginn der Menschwerdung. Ethisch folgt aus diesem Menschenbild 
die Forderung nach Askese, tendenziell sogar nach Selbstvernichtung. 
Manchmal verbindet sich dies mit der Hoffnung auf Erlösung. 

Das sechste und für Scheler letzte Menschenbild betont als besonde-
res Merkmal nicht die Verbundenheit mit dem Göttlichen, die Vernunft 

MENSCH

https://doi.org/10.5771/9783845298900 - am 15.01.2026, 21:14:22. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783845298900
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


53

oder unsere Arbeitsfähigkeit, sondern unsere Moralität. Wie im pro-
metheischen Menschenbild wird ein tätiges Leben propagiert (vita acti-
va), aber nicht als die Aktualisierung unserer technisch-pragmatischen, 
sondern unserer moralisch-sittlichen Kompetenzen. Der große Unter-
schied zum religiösen, metaphysischen und prometheischen Menschen-
bild ist, dass jede Rückendeckung durch Gott, Weltgesetz oder Geschich-
te fehlt. Scheler spricht deshalb zu Recht von einem »postulatorischen 
Atheismus des Ernstes und der Verantwortung«.16 Der Mensch ist das 
einzige (uns bekannte) Lebewesen, das sich dem Sittengesetz unterstellen 
und ihm folgen kann. Deshalb hat der Pessimismus Recht, dass nur der 
Mensch zum Bösen fähig ist; diese Möglichkeit ist aber keine Notwen-
digkeit, sie sollte vielmehr als Herausforderung begriffen werden. Als 
Vertreter nennt Scheler seine Zeitgenossen Nicolai Hartmann und Diet
rich Heinrich Kerler. So unterschiedliche Denker wie Jean-Paul Sartre 
und Hans Jonas heben ebenfalls unsere absolute Verantwortung hervor. 
Auch Kant favorisiert ein moral-zentriertes Menschenbild; durch seine 
Zweiweltenlehre und die moraltheologischen Postulate entfernt er sich 
jedoch wieder davon. Denn dem moralischen Menschenbild, das Scheler 
meint, liegt eine Form des heroischen Realismus zugrunde: Wir sollten 
moralisch handeln, obwohl wir wissen, dass wir in einer a-moralischen 
Welt leben und dass wir als endliche und sterbliche Wesen keinen Lohn 
für unsere Taten erwarten dürfen. 

Außer der Vielfalt, ja Unvereinbarkeit und Gegensätzlichkeit dieser 
sechs Menschenbilder sind einige weitere Umstände bemerkenswert. Ers-
tens ist in ihnen allen der Mensch auf irgendeine Weise privilegiert, zum 
Positiven oder (wie im Pessimismus) zum Negativen, im Sinne einer Er-
lösungshoffnung oder einer Aufgabenlast. Wahrscheinlich ist es für Zwe-
cke der Selbsterhaltung und Selbststeigerung funktional, sich für zentral 
zu halten. Dafür spricht auch die Tatsache, dass die Ideologie des auser-
wählten Volkes immer wieder auftaucht, von den Juden über die Deut-
schen bis zu den Amerikanern. Sogar jeder Einzelne braucht wohl einen 
Schuss Narzissmus, um sein Leben zu meistern. Aber das, was funkti-
onal ist, muss nicht wahr sein – zumindest bedürfte die Sonderstellung 
des Menschen eine von ihrer Zweckmäßigkeit unabhängigen Rechtfer-
tigung. 

Zweitens bleibt der Status dieser Menschenbilder unklar. Nicht nur 
sind sie meistens bloß implizit in Weltbildern enthalten. Selbst aus der 
klassischen Philosophie der Antike kennen wir keine Schriften, die sich 
ausdrücklich mit dem Menschen beschäftigen. Der Prozess der Bewusst-
werdung der Menschheit dauerte eben lange und ist auch heute noch 
nicht abgeschlossen. Darüber hinaus war nie klar, ob die anthropolo-
gischen Aussagen deskriptiv oder normativ zu verstehen sind. Das ist 

16		 Scheler, IX: Mensch und Geschichte (1926), 142.

MENSCH

https://doi.org/10.5771/9783845298900 - am 15.01.2026, 21:14:22. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783845298900
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


54

nicht verwunderlich, denn die Unterscheidung zwischen Seins- und Sol-
lensaussagen ist erst seit dem 18. Jahrhundert bekannt. Die Leitdifferenz 
aller klassischen Weltbilder ist nicht Sein und Sollen, sondern Sein und 
Schein (beziehungsweise Wesen und Erscheinung): Was dem Ideal nicht 
entspricht, wird als defizitäres Oberflächenphänomen abgewertet. Inso-
fern sind die genannten Menschenbilder essentialistische Hintergrun-
dannahmen für Alltagsleben, politisches Handeln und religiöse Vorstel-
lungen der Menschen. Ein solcher Essentialismus ist nicht mehr haltbar. 
Zumindest darf man ihn nicht normativ-praktisch wenden: Auch wenn 
sich eine wesentliche Differenz des Menschen zu den Tieren finden ließe, 
ergibt sich daraus nicht notwendigerweise ein Maßstab für unser Selbst-
verständnis und unser Leben. Auch Zwillinge machen ihre Identität nicht 
an den minimalen Unterschieden untereinander fest. 

Drittens waren diese krypto-normativen Menschenbilder bis ins 20. 
Jahrhundert exklusiv. Oft bezog man sie nur auf die erwachsenen männ-
lichen Mitglieder der privilegierten Klasse der eigenen Ethnie; für alle 
anderen Menschen sollten die entsprechenden Auffassungen gar nicht 
oder nur mit Abstrichen gelten. Charakteristisch sind einige Aussagen 
von Aristoteles: Zwar haben alle Menschen am Logos teil, aber die Kin-
der noch nicht, die Frauen ohne Entscheidungskraft und die Sklaven nur 
insoweit, dass sie Befehlen gehorchen können.17 Ein Spezifikum der aris-
totelischen Anthropologie ist zudem, dass es Sklaven von Natur gibt – 
nämlich sämtliche Nicht-Griechen, also (wie man grob schätzen kann) 
99 Prozent der Menschheit! Im alten indischen Denken haben die Un-
terschiede zwischen den Hauptkasten sogar denselben Rang wie Unter-
schiede zwischen biologischen Arten. Aufgrund dieser Einschränkungen 
finden die klassischen Menschenbilder immer wieder ihr Echo in he-
terodoxen Gegenbildern, die aber nie dominant werden konnten: die 
gefühlvolle Frau, der demütige Knecht, das unschuldige Kind. Eine be-
sonders große Rolle innerhalb der abendländischen Philosophie spielte 
dieses Kontrastprogramm in der Neuzeit, seit dem plötzlichen Kontakt 
mit völlig unbekannten Kulturen: Der edle Wilde wurde in der westli-
chen Welt zu einem wichtigen Mythos; entweder in der sanften Version 
des naturverbundenen und friedlichen Südseeinsulaners oder in der har-
ten Version des mutigen Indianers, der jeden Schmerz aushalten kann. 
Erfreulicherweise hat sich aber im 20. Jahrhundert zumindest in der aka-
demischen Philosophie der Anwendungsbereich der klassischen Men-
schenbilder ausgeweitet: Allen Angehörigen unserer Art werden jetzt die 
grundlegenden Eigenschaften zugeschrieben. Einige Philosophen fordern 
inzwischen sogar schon, über den Kreis der Menschheit hinauszugehen 
und den großen Affen dieselben Rechte zuzugestehen wie allen mensch-
lichen Personen.

17		 Aristoteles, Politik, I 4, 1254b 20f. u. I 13, 1260a 11ff.

MENSCH

https://doi.org/10.5771/9783845298900 - am 15.01.2026, 21:14:22. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783845298900
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


55

4. Alle sechs genannten Menschenbilder finden heute noch ihre Vertre-
ter. Aber philosophisch können sie nicht mehr genügen, seitdem sich 
Ende des 18. Jahrhunderts eine wissenschaftliche Anthropologie entwi-
ckelt hat, vor allem nach dem entscheidenden Durchbruch, den die Evo-
lutionstheorie von Darwin markiert. Ein »Bild« des Menschen reicht 
nicht mehr, so wenig wie eine »Weltanschauung«; das Mangelhafte wird 
in beiden Fällen schon durch die optischen Metaphern angedeutet. An 
die Stelle des Bildes sollte der Begriff treten, an die Stelle der Anschau-
ung die Theorie; Grundlage dafür können allein die empirischen Hu-
manwissenschaften sein. Auch die Philosophie darf deren Erkenntnisse 
nicht ignorieren; anthropologische Theorien dürfen dem fortgeschrit-
tenen empirischen Wissen zumindest nicht widersprechen. Apriorische, 
transzendentale oder spekulative Anthropologien sind zurückzuweisen. 

Sicherlich sind auch gegen das empirisch-wissenschaftliche Wissen ge-
wichtige Einwände möglich: Erstens ist es niemals definitiv, sondern im-
mer vorläufig. Viele scheinbar unwiderlegbare Erkenntnisse haben sich 
als falsch erwiesen. Zudem kann auch die beste Wissenschaft viele Fra-
gen nicht beantworten; außer den Rätseln, die noch zu lösen sind, gibt 
es vielleicht undurchdringliche Geheimnisse. Zweitens haben die empi-
rischen Wissenschaften Schwierigkeiten mit ihrer Selbstbegründung; das 
gilt seit Thomas Kuhn und Paul Feyerabend sogar für die vermeintlich so 
unanfechtbare Physik. Drittens kommen die empirischen Humanwissen-
schaften hinsichtlich mancher Fragen zu sehr unterschiedlichen Ergebnis-
sen; sogar intern wird in jeder Einzelwissenschaft heftig gestritten. Vier-
tens lassen sich aus den Resultaten der empirischen Wissenschaften keine 
normativen Aussagen ableiten; das wäre ein Sein-Sollens-Fehlschluss. 
Trotz dieser und anderer Einschränkungen liefern die empirischen Wis-
senschaften, vor allem im Vergleich mit den Konkurrenzangeboten von 
Mythos, Religion und Weltanschauung, die zuverlässigsten und frucht-
barsten Erkenntnisse, auch für den Gegenstandsbereich »Mensch«. In-
dizien dafür sind zum einen die weltweite Akzeptanz der modernen Na-
turwissenschaften, ihre gleichsam globale Geltung, zum anderen die 
Treffsicherheit ihrer Prognosen und die technische Anwendbarkeit ihrer 
Gesetzesaussagen, etwa in der Medizin, aber auch in Verwaltungswissen-
schaft, Organisationssoziologie, Wirtschaftspsychologie und so weiter. 

Es ist das große Verdienst der deutschen Philosophischen Anthropo-
logie, mit der Rezeption der empirischen Humanwissenschaften in ihrer 
ganzen Breite einen ersten Anfang gemacht zu haben. Als Hauptvertre-
ter dieser Strömung, die (im Unterschied zur gleichnamigen Disziplin) 
nicht mit kleinem »p«, sondern mit großem »P« geschrieben wird, gel-
ten zu Recht Max Scheler, Helmuth Plessner und Arnold Gehlen. Wie 
bei allen philosophischen Strömungen schwindet jedoch, wenn man sie 
aus der Nähe betrachtet, der Stammvorrat der Gemeinsamkeiten. Zwi-
schen ihren Vertretern gab es keine Kooperation, wie in der »Frankfurter 

MENSCH

https://doi.org/10.5771/9783845298900 - am 15.01.2026, 21:14:22. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783845298900
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


56

Schule« der Kritischen Theorie oder in der »Hamburger Schule« um das 
kulturwissenschaftliche Warburg-Institut, bestenfalls eine gegenseitige 
Beobachtung. Erst im Nachhinein, nach dem Zweiten Weltkrieg, wur-
de deutlich, dass es sich bei der Philosophischen Anthropologie um ei-
nen einheitlichen Ansatz mit einem gemeinsamen Forschungsprogramm 
handelte.18  

Ihr Begründer ist zweifellos Scheler. Bereits um 1915 formulierte er 
mehrere Gedanken, die Plessner und vor allem Gehlen später aufgrif-
fen.19 Erstens sei der Mensch nicht die Krone der Schöpfung, sondern 
ein (im Vergleich mit den zahllosen Tierarten) unvollkommenes Wesen. 
Zweitens zeige sich die Unvollkommenheit des Menschen gerade in sei-
ner Nichtspezialisierung. Drittens argumentiert bereits der frühe Sche-
ler kompensationstheoretisch: Denken, Werkzeuggebrauch und anderes 
sind nicht als Fortsetzungen beziehungsweise Steigerungen tierischer Ei-
genschaften zu begreifen, sondern gerade als Ersatz (Surrogat) für deren 
Fehlen. In diesen Punkten vertritt Scheler also eine pessimistische An
thropologie. Aber auch Elemente der anderen Menschenbilder kommen 
bei ihm zum Zuge: etwa die Vorstellung einer hierarchisch geordneten 
Natur sowie die partielle Rechtfertigung von Gottesbezug und prakti-
scher Intelligenz als wesentlichen Merkmalen des Menschen. Entschei-
dend für ihn ist aber, dass die Menschen sich kraft des Geistes vom Leben 
distanzieren können; mit seinem Begriff der exzentrischen Positionalität 
knüpft Plessner daran an. Jedoch ist der Geist keine mächtige Instanz (wie 
der Logos im metaphysischen Menschenbild), er ist vielmehr auf vitale 
Antriebskräfte angewiesen. Die welthistorische Mission des Menschen ist 
es, alle wesentlichen Aspekte des Seins zum Ausgleich zu bringen.

1928 publiziert Scheler mit Die Stellung des Menschen im Kosmos 
eine vorläufige Synopse seiner Anthropologie, die er wegen seines un-
erwarteten Todes kurz darauf nicht weiterentwickeln konnte. Im selben 
Jahr legt Plessner sein anthropologisches Hauptwerk Die Stufen des Or-
ganischen und der Mensch vor; zwölf Jahre später folgt Gehlen mit der 
Erstausgabe von Der Mensch. Zum Umkreis der deutschen Philosophi-
schen Anthropologie gehören einige weitere Autoren aus dem benach-
barten Ausland (Buytendijk, Portmann und andere) und aus verwand-
ten philosophischen Strömungen (Bollnow, Cassirer, N. Hartmann, Litt, 
Rothacker und andere). Wirkungsgeschichtlich wurde zunächst alles von 
Scheler überragt, der sich bereits in anderen philosophischen Diszip-
linen einen Namen gemacht hatte; nur Experten kannten Plessner. In 
den fünfziger und sechziger Jahren dominierte Gehlen, vor allem durch 

18		 Vgl. Fischer, Philosophische Anthropologie (2008).
19		 Scheler, III: Zur Idee des Menschen (1914), 171–195, hier 185 u. 192; 

vgl. Scheler, II: Der Formalismus in der Ethik und die materiale Wertethik 
(1913/16), 289–294.

MENSCH

https://doi.org/10.5771/9783845298900 - am 15.01.2026, 21:14:22. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783845298900
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


57

seine zeitdiagnostischen Publikationen. In den siebziger und achtziger 
Jahren stand anthropologisches Denken unter Ideologieverdacht: Hier 
würde der Mensch als unhistorisch und nicht verbesserungsfähig kon-
zipiert; Anthropologie sei konservativ und zudem eine schlechte Onto-
logie; schließlich ignoriere man bedeutsame Differenzen, etwa zwischen 
Mann und Frau. In den neunziger Jahren kam es dann zu einer Pless-
ner-Renaissance, die allerdings keine Wiederbelebung der Philosophi-
schen Anthropologie insgesamt nach sich zog. 

Dennoch lohnt es sich, an diese Strömung anzuknüpfen, vor allem 
wenn man sie als Einheit betrachtet. Denn die Stärken der drei genannten 
Hauptvertreter liegen, sehr verkürzt gesagt, auf unterschiedlichen Ebe-
nen: Schelers Entwurf zeichnet sich aus durch die Verarbeitung klassi-
scher philosophischer Themen sowie seine Anschlussfähigkeit für Ethik 
und Metaphysik; Plessner hat die methodologischen und naturphiloso-
phischen Grundlagen der Anthropologie am besten reflektiert und führt 
seinen Ansatz am konsequentesten durch; Gehlens Konzeption besticht 
durch die Integration empirischen Wissens aus verschiedenen Diszipli-
nen. Die unterschiedlichen Konzepte können sich also ergänzen und zum 
Ausgangspunkt für weitere Überlegungen gemacht werden, für das Denk- 
und Forschungsprogramm einer neuen philosophischen Anthropologie.20 

5. Einige weitere Leitlinien für die philosophische Anthropologie möchte 
ich hier in knappen Thesen zusammenfassen.21  Erstens sollte sich diese 
Disziplin von allen normativen Ansprüchen verabschieden. Die Anthro-
pologie darf nicht an die Stelle der Ethik oder der Politischen Philosophie 
treten; dabei würde immer die Gefahr eines naturalistischen Fehlschlus-
ses bestehen. Das bedeutet selbstverständlich nicht, dass die philosophi-
sche Anthropologie nicht dennoch zu moralischen und politischen Fra-
gen etwas beitragen kann. Die letzte Entscheidung über Normen und 
Werte gebührt ihr jedoch nicht. 

Die philosophische Anthropologie ist zweitens eine unverzichtbare, 
aber nicht zentrale Disziplin der Philosophie. Sie hat einen ähnlichen 
Status wie Naturphilosophie und Kultur- beziehungsweise Sozialphilo-
sophie. Alle diese Disziplinen richten sich auf einen relativ eindeutig 
abgrenzbaren Bereich der Wirklichkeit, dem sich auch jeweils mehre-
re empirische Wissenschaften widmen. Die genannten philosophischen 
Disziplinen können für diese weder das erkenntnistheoretische noch das 
normative Fundament bereitstellen; vielmehr verarbeiten sie deren Er-
kenntnisse. Dabei ist die Aufgabe der Anthropologie am schwierigsten, 
denn zu den korrespondierenden Humanwissenschaften gehören sowohl 

20		 Vgl. Thies, Philosophische Anthropologie als Forschungsprogramm (2008), 
in diesem Sammelband als erster Text.

21		 Vgl. Thies, Einführung in die philosophische Anthropologie (³2013), 9–42.

MENSCH

https://doi.org/10.5771/9783845298900 - am 15.01.2026, 21:14:22. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783845298900
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


58

natur- als auch kultur- und sozialwissenschaftliche Disziplinen, die we-
gen ihrer unterschiedlichen Methoden, Vokabulare und Argumentations-
weisen kaum vereinbar erscheinen. 

Drittens: In der interdisziplinären Kooperation übernimmt die phi-
losophische Anthropologie mehrere Aufgaben. Zunächst einmal ob-
liegt ihr die Deutung der humanwissenschaftlichen Erkenntnisse. Wel-
che anthropologischen Konsequenzen etwa die molekularbiologischen 
oder paläontologischen Forschungsergebnisse haben, ist keineswegs of-
fensichtlich; um diese mit unserem Selbstverständnis in Verbindung zu 
bringen, brauchen wir eine philosophische Anthropologie, die empiri-
sche Informationen kritisch beleuchtet und konstruktiv deutet. Dem je-
weiligen Forschungsstand werden auf diese Weise zwar keine neuen Tat-
sachenbehauptungen hinzugefügt, aber Einsichten in Bedingungs- und 
Verweisungszusammenhänge. Zudem möchte die philosophische An
thropologie weitere humanwissenschaftliche Forschungen anregen. An-
thropologische Aussagen bilden deshalb keinen definitiven Abschluss, 
sondern eher den Auftakt für Gespräche und Forschungsprojekte. Eine 
weitere Aufgabe der philosophischen Anthropologie ergibt sich aus dem 
einfachen Umstand, dass es die Humanwissenschaften im Plural gibt, 
die philosophische Anthropologie nur im Singular. Ihr Ziel ist es des-
halb, der Zerstreuung des Wissens über den Menschen entgegenzuwir-
ken; sie muss integrativ sein. Schließlich ist es Sache der Philosophie, die 
Orientierung am Ganzen des Menschen aufrechtzuerhalten. Deshalb ist 
die philosophische Anthropologie nicht nur interpretativ und integrativ, 
sondern auch holistisch. Ziel ist ein begrifflicher Rahmen, vergleichbar 
den Weltmodellen der Kosmologie oder den Gesellschaftsbegriffen der 
Sozialphilosophie. Mit Modellen dieser Art kann man nicht die gesamte 
Welt in ihrer Komplexität und ihrem Detailreichtum erfassen. Aber eine 
solche Idee des Ganzen ist unentbehrlich, um den Stellenwert und den 
Zusammenhang einzelner Aussagen oder Theorien zu erfassen. 

Viertens: Die Anthropologie würde aber ihren Rang als philosophi-
sche Disziplin einbüßen, wenn nicht die Innenperspektive, die Perspek-
tive der ersten Person, zu ihrem Recht kommt. Die philosophische An
thropologie muss also nicht nur die unterschiedlichen wissenschaftlichen 
Sichtweisen zusammenbringen, sondern zudem die objektivierende Per
spektive der Wissenschaften insgesamt mit der phänomenologischen He-
rangehensweise beziehungsweise unserer subjektiven Innenperspektive 
verbinden. Die beiden Zugänge sind prinzipiell gleichberechtigt. Einige 
Phänomene lassen sich nur aus der Ich-Perspektive erfassen (zum Bei-
spiel Intentionalität, affektives Betroffensein, normative Einstellungen), 
andere nur aus der Perspektive der dritten Person (zum Beispiel die na-
turwissenschaftlich gewonnenen Erkenntnisse über das menschliche Ge-
hirn). Beide Perspektiven sind miteinander verschränkt. Einerseits ist die 
menschliche Innenperspektive zweifellos ein onto- und phylogenetisches 

MENSCH

https://doi.org/10.5771/9783845298900 - am 15.01.2026, 21:14:22. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783845298900
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


59

Produkt, deren Entstehung, Funktion und Rahmenbedingungen aus der 
Außenperspektive beschrieben werden können. Andererseits beruht die-
se selbst auf einem Abstraktionsprozess aus unserem natürlichen Welt-
zugang. Wegen der Verschränkung der beiden Perspektiven spreche ich 
nicht von einer dualistischen, sondern einer dialektischen Anthropologie. 

6. Weitere detaillierte Ausführungen sind im Rahmen dieses Artikels 
nicht möglich. So seien am Ende nur drei Themen genannt, mit denen 
sich die philosophische Anthropologie in den nächsten Jahren und Jahr-
zehnten wohl beschäftigen wird. 

Die erste Herausforderung ist der starke Naturalismus, der dem oben 
angekündigten siebenten und vorläufig letzten Menschenbild zugrun-
de liegt. In gewisser Weise kehrt der Mensch in die Ordnung des mythi-
schen Weltbildes zurück, allerdings ist die Natur jetzt radikal entzaubert. 
Prinzipiell ist schon seit 1859 klar, dass es nur graduelle Unterschie-
de zwischen Mensch und Schimpanse gibt. Es dauerte aber eine Zeit, 
bis sich die Evolutionstheorie nach einigen Fehlinterpretationen, von 
denen der Sozialdarwinismus die schlimmste war, durchsetzen konnte. 
Aber nicht nur die Evolutionstheorie, alle Biowissenschaften haben in 
den letzten Jahrzehnten gewaltige Fortschritte gemacht. Die Entdeckung 
der DNS-Doppelhelix 1953 und die Entzifferung des menschlichen Gen-
codes im Jahr 2000 sind nur zwei markante Ereignisse in diesem fortlau-
fenden Prozess. Hat die Biologie nicht inzwischen sogar die Physik als 
wissenschaftliche Leitdisziplin abgelöst? Auf jeden Fall wurde die Grenze 
zwischen dem Anorganischen und dem Organischen, von deren Existenz 
viele Philosophen fest überzeugt waren, definitiv niedergerissen. In einem 
monistischen Materialismus, wie ihn die moderne Wissenschaft nahe-
legt, ist eine physikalistische Theorie des Menschen prinzipiell möglich, 
wenn auch faktisch noch in weiter Ferne. Doch schon jetzt behaupten 
die Naturalisten, Phänomene des menschlichen Daseins wie moralisches 
Handeln, Liebe, spirituelle Erfahrungen und so weiter erklären zu kön-
nen; ehrwürdige Begriffe wie »Selbstbewusstsein« und »Willensfreiheit« 
werden in Frage gestellt. Außer der Soziobiologie und der evolutionären 
Psychologie hat dazu vor allem die neurobiologisch ansetzende Hirnfor-
schung beigetragen. Zumindest wissen wir jetzt, dass sich unser angebli-
ches Spezialorgan nur graduell von dem verwandter Tiere unterscheidet. 
Die philosophische Anthropologie kann auf solche Forschungsergebnisse 
nicht mit Arroganz und Ignoranz reagieren. Man muss sich ernsthaft die 
Frage stellen, inwieweit das naturalistische Menschenbild zutreffend ist 
und welche menschlichen Eigenschaften sich nicht naturalisieren lassen.22 

22		 Vgl. Keil/Schnädelbach (Hg.), Naturalismus (2000); Goebel/Hauk/Kruip (Hg.), 
Probleme des Naturalismus (2004); Beck, Ein neues Menschenbild? (2013).

MENSCH

https://doi.org/10.5771/9783845298900 - am 15.01.2026, 21:14:22. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783845298900
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


60

Die zweite Herausforderung ist der Transhumanismus.23 Damit sind 
die technischen Bemühungen gemeint, unseren Organismus, einschließ-
lich des Gehirns, teilweise oder ganz so umzugestalten, dass die Gren-
ze des Menschlichen gleichsam nach vorne überschritten wird. Dahinter 
steht die alte Idee vom Neuen Menschen. Es gibt zwei große Fraktionen 
innerhalb des Transhumanismus. Die erste setzt auf die Kombination 
der Reproduktionsmedizin, der Gentechnik und der Keimbahnmanipu-
lation, auf Reprogenetik.24 Auf diese Weise könnte man in den nächsten 
Jahrzehnten nicht nur die menschliche Fortpflanzung optimieren und 
viele Krankheiten beseitigen, sondern auch in das menschliche Erbgut 
eingreifen. Zunächst ließen sich genetische Defekte, dann die Anlagen 
zu unerwünschten Eigenschaften beseitigen, um schließlich konstruk-
tiv unsere DNS-Struktur zu verbessern. Noch radikaler sind die Vor-
schläge der computertechnischen Version des Neuen Menschen.25  Die 
menschlichen Rechenkapazitäten könnten mit Implantaten bis ins Un-
endliche gesteigert werden. Letztlich soll der »Geist« gänzlich von un-
serem schwachen und vergänglichen Körper abgekoppelt werden, da-
mit die Evolution auf einem neuen, leistungs- und widerstandsfähigeren 
Substrat weitergehen kann. 

Der Transhumanismus muss auch deshalb als Herausforderung ernst 
genommen werden, weil er eine Kombination klassischer Menschenbil-
der darstellt. In ihrer Ablehnung des real existierenden Menschen folgen 
die Transhumanisten den Pessimisten; die Technikfixierung haben sie aus 
dem prometheischen Weltbild übernommen. Die Computertechniker ra-
dikalisieren die alte metaphysische Unterscheidung zwischen Geist und 
Körper. Weil eine der großen Hoffnungen der Transhumanisten in der 
Überwindung des Todes liegt, treten sie auch das Erbe der Religion an. 
In ethischer Hinsicht verweisen die Transhumanisten darauf, dass sie nie-
mandem schaden wollen; das moderne Freiheitsideal wird sogar gestei-
gert, wie am Motto »mein Genom gehört mir« deutlich wird. Zudem 
wollen die Transhumanisten die Menschheit besser gegen künftige kos-
mische Katastrophen wappnen. 

Tatsächlich wird die Menschheit, so wie sie entstanden ist, auch eines 
Tages vergehen. Dafür könnten, wie bei den Dinosauriern, kontingen-
te äußere Einflüsse sorgen, etwa ein Meteoriteneinschlag mit verhäng-
nisvollen Folgen. Aber selbst wenn alles einen normalen Verlauf nimmt, 
ist die irdische Existenz unserer Gattung begrenzt. Die Erde hat wahr-
scheinlich gerade die Hälfte ihres Lebens hinter sich. Denn in 4 bis 5 Mil-
liarden Jahren wird sich die Sonne in einen Roten Riesen verwandeln, 

23		 Vgl. Young, Designer Evolution (2006); dagegen Fukuyama, Das Ende des 
Menschen (2002).

24		 Vgl. Silver, Das geklonte Paradies (1998).
25		 Vgl. Kurzweil, Homo s@piens (³2001).

MENSCH

https://doi.org/10.5771/9783845298900 - am 15.01.2026, 21:14:22. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783845298900
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


61

der die inneren Planeten verschluckt und alles Leben auf unserem Hei-
matplaneten zerstört. Die einzige Rettung für die Menschheit ist es wohl, 
in andere Teile der unendlichen Weiten des Weltraums auszuwandern; 
neuere Beobachtungen machen es wahrscheinlich, dass es sehr viele Pla-
neten im All gibt, von denen ein kleiner Prozentsatz lebensfreundliche 
Umweltbedingungen bieten könnte. 

Wichtiger aus philosophischer Sicht (und deshalb die dritte Heraus-
forderung) ist aber die Gefahr einer Selbstzerstörung des Menschen. Eine 
solche wäre auf unterschiedliche Weise möglich: durch einen nuklearen 
Krieg, durch ein biochemisches Desaster, durch die Zerstörung unserer 
natürlichen Lebensgrundlagen, durch die Ausbreitung eines neuen töd-
lichen Krankheitserregers, durch Selbstzerfleischung der Menschheit in 
Bürgerkriegen, interreligiösen Konflikten und so weiter. Sicherlich kön-
nen Philosophen solche Katastrophen nicht verhindern. Dafür sind in 
erster Linie gesellschaftliche Veränderungen und politische Maßnahmen 
erforderlich. Aber zu den Voraussetzungen für ein gedeihliches Zusam-
menleben aller Menschen gehört auch ein Bewusstsein der Zusammen-
gehörigkeit, ein Wissen um Gemeinsamkeiten und Unterschiede. Deshalb 
darf man hoffen, dass die Bemühungen der philosophischen Anthropo-
logie nicht völlig nutzlos sein müssen.

MENSCH

https://doi.org/10.5771/9783845298900 - am 15.01.2026, 21:14:22. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783845298900
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


62

Menschenbilder und Ethik

Mit meiner zentralen These möchte ich gleich ins Haus fallen: Ich bin 
der Auffassung, dass wir uns alle von unseren Menschenbildern befrei-
en sollten, dass diese zumindest in der Philosophie nichts zu suchen ha-
ben. Dafür werde ich vier Argumente vortragen (2). Alles hängt jedoch 
davon ab, was man überhaupt unter dem Ausdruck »Menschenbild« 
versteht (1). Es wird zudem nicht bestritten, dass anthropologische Aus-
sagen für die Begründung normativ-praktischer Aussagen relevant sein 
können (3).

1. Begriffsklärungen

Zunächst zum Ausdruck »Ethik«: Damit meine ich die philosophische 
Disziplin, die sich systematisch um die Begründung moralischer Prinzi-
pien bemüht. Die Grundfrage der Ethik heißt: »Was soll ich tun?« Dies 
ist nicht im Sinne einer Philosophie der Lebenskunst zu verstehen, also 
nicht als Frage nach dem besten Weg zu einem glücklichen Leben. Es 
geht vielmehr um die Prinzipien und Normen, die unbedingt (katego-
risch) unsere Beachtung und Befolgung verlangen. Manchmal wird dafür 
auch der strengere Begriff der Moralphilosophie verwendet. Für Fragen 
der Lebenskunst hat anthropologisches Wissen sicherlich eine größe-
re Relevanz als für Probleme der Moral, auf die ich mich hier aber be-
schränken werde.

Schwieriger ist der Begriff des Menschenbildes.1 Im Grunde handelt 
es sich gar nicht um einen philosophischen Terminus; die meisten Philo-
sophielexika verzeichnen überhaupt kein entsprechendes Stichwort. In 
der englischsprachigen Welt hat der Begriff, wenn man ihn mit »image 
of man« übersetzt, eine noch geringere Bedeutung; der berühmte Auf-
satz von Wilfrid Sellars, Philosophy and the Scientific Image of Man 
(1962), ist eine Ausnahme. Etwas gebräuchlicher ist der Ausdruck »con-
cept of man«, der von Erich Fromm (1961) und Clifford Geertz (1966) 
in Buch- beziehungsweise Aufsatztiteln verwendet wurde; statt des wört-
lichen »Begriff des Menschen« wählten die Übersetzer in beiden Fällen 
den Ausdruck »Menschenbild«2 

Was aber sind überhaupt Menschenbilder? Darunter verstehen wir 
mentale Gebilde, mit denen beansprucht wird, das Wesen des Menschen 

1		  Jetzt dazu als Standardwerk: Zichy, Menschenbilder (2017).
2		  Fromm, Marx’ Concept of Man (1961), dt. 1963 unter dem Titel Das Men-

schenbild bei Marx, jetzt in Fromm V: 335–393; Geertz, The Impact of 

https://doi.org/10.5771/9783845298900 - am 15.01.2026, 21:14:22. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783845298900
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


63

zu erfassen. Meistens liegt dem eine zweifache Totalisierung zugrun-
de: Menschenbilder beziehen sich auf die grundlegenden Eigenschaften, 
Möglichkeiten und Fähigkeiten des Menschen in seiner Gesamtheit, und 
zwar von allen Menschen.

Betrachten wir den Wortbestandteil »-bilder«, den Menschenbil-
der mit Weltbildern, Leit- und Vorbildern, aber auch Feindbildern ge-
meinsam haben. Das halte ich nicht für einen Zufall. Tatsächlich sind 
Menschenbilder immer ein zentrales Element von Weltbildern, also von 
Überzeugungssystemen, die sich nicht nur auf das Wesen des Menschen, 
sondern auf die Gesamtheit alles Seienden beziehen. Allerdings würde 
ich »Weltbilder« von den (sprachlich verwandten) »Weltanschauungen« 
unterscheiden. Ein Weltbild hat jede(r); Menschen in allen Kulturen und 
Epochen haben irgendeine Auffassung vom Wesen der Welt, einschließ-
lich eines Menschenbildes. Weltanschauungen gibt es hingegen erst in 
der Moderne – wenn man damit diejenigen Weltbilder meint, die nach 
der Aufklärung und im Zuge der Verwissenschaftlichung des Wissens 
aufkamen. Auf der vermeintlich sicheren Grundlage empirischer Gesetze 
beanspruchen Weltanschauungen, alle soziokulturellen (und manchmal 
auch alle natürlichen) Phänomene lückenlos erklären und daraus ein-
deutige Handlungsanweisungen ableiten zu können. Die besten Beispie-
le sind der Sozialdarwinismus, der dialektische Materialismus und der 
Nationalsozialismus. Gegenwärtig finden wir Weltanschauungen dieses 
Typs fast nur noch bei obskuren Sekten. Die beiden deutschen Begriffe 
»Weltbild« und »Weltanschauung« sind übrigens erst seit dem Ende des 
18. Jahrhunderts gebräuchlich; sie haben entsprechende Wortbildungen 
in anderen Sprachen nach sich gezogen beziehungsweise sind als Fremd-
wort in deren Bildungssprache aufgenommen worden.3 

Wieso wird aber von »Bildern« gesprochen? Das Wort »Bild« ist un-
klar. Ganz sicher nicht gemeint sind ästhetische Bilder (obwohl auf vielen 
Gemälden Menschen dargestellt sind und man aus Kunstwerken Men-
schenbilder erschließen kann), auch nicht sprachliche Bilder, also Meta-
phern und ähnliches, und ebenfalls nicht gedankliche Bilder wie Sche-
mata oder geometrische Figuren. Interessanter sind die folgenden vier 
Kandidaten:

- 	 Vision (von lat. visio, der Anblick, die Erscheinung) im Sinne einer 
Utopie: Wenn dies gemeint ist, wären Menschenbilder gedankliche 

the Concept of Culture on the Concept of Man (1966), dt. unter dem Titel 
»Kulturbegriff und Menschenbild« in: R. Habermas/Minkmar (Hg.), Das 
Schwein des Häuptlings (1992), 56–82.

3		  Vgl. Ritter u.a. (Hg.), Historisches Wörterbuch der Philosophie (1971ff.), 
Bd. 12, Sp. 453–460 u. 460–463. Übrigens gab es anfangs auch noch das 
Wort »Weltansicht«, vor allem bei Wilhelm von Humboldt.

BEGRIFFSKLÄRUNGEN

https://doi.org/10.5771/9783845298900 - am 15.01.2026, 21:14:22. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783845298900
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


64

Zukunftsentwürfe von dem, wie Menschen irgendwann einmal sein 
sollten, also normative Vorgaben ohne direkte Verwirklichungschance 
und Handlungsanweisungen. In vielen Utopien stehen technische, po-
litische und soziale Aspekte im Vordergrund; es gibt aber immer wie-
der auch Utopien, die einen »neuen Menschen« postulieren, der durch 
biologische, pädagogische oder politische Maßnahmen zu schaffen 
sei. Die Vision dieses neuen Menschen wird man aber korrekterweise 
nicht als Menschenbild bezeichnen, denn ein solches soll sich gerade 
auf die heutigen Menschen beziehen, wenn auch inklusive ihrer Mög-
lichkeiten zur Weiterentwicklung.

- 	 Abbilder (griech. Eikon): Ein Abbild ist die möglichst exakte Wieder-
gabe empirischer Tatsachen. Menschenbilder in diesem Sinne finden 
wir etwa in einem »Lehrbuch der Anatomie« oder in einem »Ethno-
graphischen Atlas«. Das ist aber offensichtlich nicht gemeint, denn 
Menschenbilder enthalten nicht nur deskriptive, sondern auch evalua-
tive beziehungsweise normative Elemente. Zudem ist es fraglich, ob 
die zahllosen Erkenntnisse der empirischen Wissenschaften sich zu ei-
nem (Ab)Bild des Menschen zusammenführen lassen.

- 	 Urbilder (griech. eidos): Das scheint mir die Hauptbedeutung zu sein. 
Ein Menschenbild ist eine Auffassung vom Wesen des Menschen, eine 
Idee (im platonischen Sinne) von dem, was Menschen eigentlich sind 
und sein sollten. Der große Unterschied zum Platonismus ist aber, dass 
wir es mit einer Mehrzahl von konkurrierenden Ideen zu tun haben 
(siehe unten).

- 	 Modelle (von lat. modulus, der Maßstab): Darunter verstehe ich in 
unserem Zusammenhang wissenschaftliche Konstruktionen, die be-
grifflich reflektiert sind, sich empirisch bewährt haben und mit denen 
man eine möglichst große Zahl von Phänomenen erklären oder ver-
stehen kann. Es sind weniger abschließende Zusammenfassungen von 
Erkenntnissen als vielmehr theoretische Entwürfe, die ein Sachgebiet 
erschließen und empirische Forschung anleiten. Integrative Diszipli-
nen wie Kosmologie, Sozialphilosophie und Anthropologie müssen 
wohl auf solche »comprehensive doctrines« zurückgreifen, um in ih-
ren komplexen Gegenstandsbereichen überhaupt etwas erkennen zu 
können. Beispiele sind das aus Einsteins allgemeiner Relativitätsthe-
orie entwickelte Friedman-Modell für die Kosmologie,4  Max Webers 
Idealtyp des Kapitalismus für die Sozialphilosophie und der Begriff 
des Mängelwesens für die Anthropologie. Modelle sind jedoch eigent-
lich keine Bilder; dazu fehlt ihnen die Geschlossenheit und sie bean-
spruchen auch keine Wesenserkenntnis.

4		  Vgl. Kanitscheider, Kosmologie (²1991), 407ff. (auch zum wissenschaftsthe-
oretischen Stellenwert von Modellen).

MENSCHENBILDER UND ETHIK

https://doi.org/10.5771/9783845298900 - am 15.01.2026, 21:14:22. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783845298900
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


65

Die letzten beiden Typen können wir auf den Gegensatz von Menschen-
bildern und anthropologischen Modellen zuspitzen. Im folgenden Ab-
schnitt (2) trage ich meine Kritik an Menschenbildern vor; danach geht 
es um die mögliche Relevanz anthropologischer Aussagen und Modelle 
für die praktische Philosophie.

2. Einwände gegen Menschenbilder

Vier Argumente sind es vor allem, die aus philosophischer Sicht generell 
gegen Menschenbilder sprechen, nicht gegen ein bestimmtes, sondern 
gegen die Relevanz von Menschenbildern überhaupt. Alle Kritikpunkte 
treffen auch auf Weltbilder zu.

Erstens: Menschenbilder sind holistische Gebilde, die uns ein Bild vom 
Menschen als Ganzes liefern, meistens und größtenteils aber in implizi-
ter Form. Wenn wir uns durch ein Menschenbild leiten lassen, dann ge-
schieht dies in der Regel unbewusst. Aus dem prädiskursiven Charak-
ter von Menschenbildern ergibt sich die Schwierigkeit, diese dingfest zu 
machen. Ferner folgt daraus, dass Menschenbilder nicht kritisch über-
prüft sind. Sie sind oft nicht kohärent, manchmal nicht einmal konsis-
tent. Selbst wenn diese relativ eindeutig umrissen sind, ist darunter zu 
verschiedenen Zeiten und an verschiedenen Orten sehr Unterschiedli-
ches verstanden worden. So stand im Fall des christlichen Menschenbil-
des einmal die Würde des Menschen und seine Gottesebenbildlichkeit 
im Vordergrund, ein anderes Mal die Erbsünde und der Gehorsam ge-
genüber Gottes Geboten.

Auch die Entstehung und Bewährung von Menschenbildern verläuft 
prädiskursiv. Sie beruhen in der Regel auf spezifischen Erfahrungen. Wer 
etwa in Kriegs- oder Notzeiten aufwächst und deshalb viele schreckli-
che Erlebnisse mit der Niedertracht anderer Personen macht, wird häu-
fig ein eher pessimistisches Menschenbild entwickeln, das (solange sich 
die Umstände nicht ändern) immer wieder Bestätigung findet. Es han-
delt sich also um existenztragende Überzeugungssysteme, die kulturelles 
Wissen zusammenfassen, Erfahrungen vorstrukturieren und als Hand-
lungsorientierung dienen. In einer wissenschaftlichen Zivilisation wer-
den Welt- und Menschenbilder manchmal bewusst gegen die begriffli-
che Erfassung der Wirklichkeit ausgespielt; so haben einige Befürworter 
der oben erwähnten Weltanschauungen eine intuitive Entscheidung für 
ihren Standpunkt vorausgesetzt und dies sogar als Vorzug ausgegeben.

Zweitens: In Menschenbildern sind ontologische, moralische und reli-
giöse beziehungsweise metaphysische Elemente auf undurchsichtige Wei-
se vermischt. Der Zusammenhang zwischen diesen Vorstellungen wird 
weniger durch logisch-argumentative als vielmehr durch ästhetische oder 

EINWÄNDE GEGEN MENSCHENBILDER

https://doi.org/10.5771/9783845298900 - am 15.01.2026, 21:14:22. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783845298900
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


66

narrative Brücken hergestellt. Ein Beispiel für letzteres ist die alttestamen-
tarische Geschichte vom Sündenfall, die die Vereinbarkeit zwischen Gottes
ebenbildlichkeit und Erbsünde sichert. Werden Menschenbilder expliziert 
oder gar in schriftliche Form überführt, fällt vor allem auf, dass sowohl de-
skriptive wie normative Aussagen auftauchen. Zum einen wird etwas dar-
über gesagt, wie Menschen sind, zum anderen darüber, wie Menschen sein 
sollten. Meistens wird die Kluft zwischen diesen beiden Satztypen nicht 
bedacht. Dadurch besteht die Gefahr des Sein-Sollens-Fehlschlusses; wenn 
man korrekt argumentiert, kann man aus den deskriptiven Aussagen ei-
nes Menschenbildes keine moralischen Sätze ableiten. Dies wäre prinzipi-
ell möglich als Folgerung aus den normativen Elementen eines Menschen-
bildes. In den meisten Fällen macht man sich darüber jedoch überhaupt 
keine Gedanken. Zudem fehlt die Begründung der normativen Aussagen 
selbst; sie hängen gleichsam in der Luft und haben sich bestenfalls prag-
matisch bewährt. Aus philosophischer Sicht kann man deshalb nicht da-
mit zufrieden sein, dass es im neuen Grundsatzprogramm der CDU (be-
schlossen Anfang Dezember 2007 in Hannover) heißt: »Das christliche 
Verständnis vom Menschen gibt uns die ethische Grundlage für verant-
wortliche Politik. … Auf diesem Menschenbild beruhen die Grundlagen 
der demokratischen Rechts- und Verfassungsstaaten.«5 Auf die Rolle von 
Menschenbildern in der Politik komme ich noch zurück.

Drittens: Menschenbilder gibt es immer im Plural; sie sind insofern 
Indiz für einen Partikularismus und unaufhebbaren Relativismus. Wer 
sich also auf Menschenbilder zurückzieht, diese als letzte Grundlage un-
seres Denkens und Handelns ansieht, gesteht implizit ein, dass eine Eini-
gung nicht erzielt werden kann. Zudem folgt aus der Vielzahl der Men-
schenbilder ein weiteres Problem: Wer ist eigentlich Träger oder Besitzer 
eines Menschenbildes? Ein Individuum, ein soziales Kollektiv, eine Ge-
sellschaft, eine religiöse Gemeinschaft? Wir stoßen hier auf dieselben 
Probleme wie bei der unklaren Redeweise von »Kultur«. Denn Indivi-
duen in komplexen Gesellschaften, erst recht in der globalisierten Welt, 
besitzen immer mehrere »Identitäten« und gehören unterschiedlichen 
Kollektiven an, die sich überlagern, durchdringen und kreuzen. Gibt es 
ein abendländisches Menschenbild mit einem deutschen Menschenbild 
als Teilmenge? Gibt es ein christliches und davon unterschieden noch ein 
katholisches Menschenbild? Haben Naturwissenschaftler, die einer Reli-
gionsgemeinschaft angehören, zwei Menschenbilder?

Etwas klarer ist die Rede vom »Menschenbild des Grundgesetzes«, 
die sogar in neueren Urteilen des Bundesverfassungsgerichts auftaucht.6 

5		  Freiheit und Sicherheit. Grundsätze für Deutschland. Das CDU-Grundsatz-
programm, o. O. o. J. (Hannover 2007), 4 u. 6.

6		  Etwa in der Ablehnung des Luftsicherheitsgesetzes durch das Urteil des Ers-
ten Senats vom 15.2.2006 (1 BvR 357/05), Abs. 134.

MENSCHENBILDER UND ETHIK

https://doi.org/10.5771/9783845298900 - am 15.01.2026, 21:14:22. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783845298900
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


67

Denn hier existiert zumindest eine eindeutige Bezugsbasis in Form eines 
fixierten Textbestandes. Dennoch fragt man sich: Handelt es sich um 
eine Prämisse oder eine Implikation aus dem deutschen Grundgesetz? 
Gibt es auch ein Menschenbild der verschiedenen Länderverfassungen, 
des Bürgerlichen Gesetzbuches oder gar der Straßenverkehrsordnung? 
Ich denke, dass die Rede vom »Menschenbild des Grundgesetzes« ein 
Überbleibsel aus den fünfziger Jahren ist, in denen der Menschenwür-
de-Artikel metaphysisch interpretiert wurde. Heute dominiert jedoch 
die Auffassung, die Menschenwürde nicht als Wesensmerkmal, sondern 
als Gestaltungsauftrag zu begreifen.7 Menschenwürde ist demnach nicht 
etwas, das alle Menschen als unverlierbare Eigenschaft haben (daraus 
würde folgen, dass man die Würde eines Menschen nicht verletzen könn-
te), sondern dass wir jeden Menschen würdig behandeln sollten, durch 
unbedingte Achtung seiner individuellen Persönlichkeit.

Auch die zeitweise verbreitete Ansicht, dass Weltbilder (und somit 
die in ihnen enthaltenen Menschenbilder) an eine Sprache oder Sprach-
familie geknüpft sind, ist inzwischen widerlegt worden. Weitreichende 
Schlussfolgerungen, wie sie etwa aus der Sapir-Whorf-These gezogen 
wurden, sind schon deshalb nicht überzeugend, weil die determinie-
rende Kraft der Sprache für unser Weltbild nach neueren Forschungen 
sehr stark in Frage gestellt werden muss und weil alle Sprachen (sogar 
nicht-verbale wie die Taubstummensprache) dieselbe Tiefengrammatik 
aufweisen.8 

Der vierte und letzte Einwand stützt sich auf das jüdische Gebot »Du 
sollst dir kein Bildnis machen!«. Das war auf Gott bezogen; interessan-
terweise richtete es sich in erster Linie gegen den Polytheismus, also die 
Vielzahl von Gottheiten in den altorientalischen Religionen – so wie 
Menschenbilder (wie eben ausgeführt) ebenfalls immer in irreduzibler 
Mehrzahl auftreten. Die beiden großen monotheistischen Religionen ha-
ben dieses Bilderverbot, unterschiedlich nach Konfession und Epoche, 
übernommen. Bei einigen unorthodoxen Marxisten gilt es für die Uto-
pie einer besseren Gesellschaft, die nicht ausgepinselt und dadurch von 
einer kleinen Gruppe im Vorhinein festgelegt werden dürfe. Schließlich 
wird bei Max Frisch (etwa in seinen großen Romanen Stiller und Mein 
Name sei Gantenbein) eindrücklich davor gewarnt, sich ein Bild von ei-
nem anderen Menschen, einem Individuum zu machen.9 

Menschenbilder sind Vereinfachungen. »Individuum est ineffabi-
le«, schrieb Goethe am 20.9.1780 an Lavater – ein Individuum kann 
in der Fülle seiner Eigenschaften und Möglichkeiten sowie auf Grund 

7		  Vgl. Wetz, Die Würde des Menschen ist antastbar (1998).
8		  Vgl. Pinker, Der Sprachinstinkt (1996).
9		  Bei der Verleihung des Friedenspreises des Deutschen Buchhandels an Max 

Frisch hat dies der Laudator überzeugend als Kerngedanken von dessen 

EINWÄNDE GEGEN MENSCHENBILDER

https://doi.org/10.5771/9783845298900 - am 15.01.2026, 21:14:22. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783845298900
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


68

von deren Veränderbarkeit niemals vollständig erfasst werden. Durch 
»Bilder« wird der andere festgelegt, so dass man nicht mehr offen ist 
für Abweichendes, Neues, Widerstreitendes. Sie können deshalb zu sich 
selbst erfüllenden Prophezeiungen werden: Wenn ich den anderen als 
verschlossen betrachte und mich ihm gegenüber selbst so verhalte, wer-
de ich wahrscheinlich die gemutmaßte Verschlossenheit erst erzeugen. 
Menschenbilder sind insofern identisch mit Vorurteilen oder ideologi-
schen Verblendungen.

Dieses Argument richtet sich, so muss man allerdings klarstellen, ge-
gen die moralischen und politischen Konsequenzen von Menschenbil-
dern, nicht gegen die ästhetischen. Es lässt sich wohl kaum bezweifeln, 
dass viele berühmte Künstler sich unter anderem von ihren Menschen-
bildern inspirieren ließen und daraus großartige Werke entstanden sind. 
Interessanterweise scheinen mir negative, pessimistische Menschenbil-
der produktiver zu sein (die positiven verführen zum Kitsch): Ich nenne 
nur Céline und dessen Roman Reise ans Ende der Nacht (1932), Gott-
fried Benn und viele seiner Gedichte (»Die Krone der Schöpfung, das 
Schwein, der Mensch«) sowie Bruce Nauman und seine Installationen.10 

Meine Kritikpunkte gelten ebenfalls für Bilder von Menschengruppen. 
Beispielsweise ist gerade in den letzten Jahren wieder viel von »Amerika-
bildern« die Rede, also totalisierenden Auffassungen von den USA, die 
man demoskopisch in verschiedenen Ländern in Europa oder anders-
wo feststellen kann. Die vier genannten Einwände treffen auch auf diese 
»Amerikabilder« zu (und ebenso auf »Deutschlandbilder«, »Frankreich-
bilder« etc.): Es sind prädiskursive, die Ebenen vermischende, im Plural 
auftretende und unzulässig vereinfachende Auffassungen eines komple-
xen Gebildes – letztlich nichts anderes als Stereotypen und Denkscha-
blonen. Politisches Handeln sollte sich prinzipiell von jeglichen Bildern 
dieser Art lösen. Nicht nur aus pragmatischen, sondern auch aus mora-
lischen Gründen: Mit solchen Pauschalurteilen werden wir der Indivi-
dualität der betroffenen Menschen und der internen Komplexität eines 
Kollektivs nicht gerecht.

Als wissenssoziologisches Thema bleiben selbstverständlich Men-
schenbilder interessant. Wenn wir danach fragen, wie Menschen sich 
gegenüber anderen verhalten, so sind wir gut beraten, auch ihre Men-
schenbilder als langfristig wirksame Faktoren in Betracht zu ziehen. Eine 
vergleichende Betrachtung kann zu einer Typologie von Menschenbildern 

Werk herausgearbeitet: Hentig, »Wahrheitsarbeit« und Friede (1976), 54–
62.

10		 Nauman, Interviews 1967–1988 (1996), 170: »Mein Werk kommt aus der 
Enttäuschung über die ›conditio humana‹. Es frustriert mich, daß Menschen 
sich weigern, andere Menschen zu verstehen, und daß sie so grausam zuei-
nander sein können.« (Äußerung von 1987)

MENSCHENBILDER UND ETHIK

https://doi.org/10.5771/9783845298900 - am 15.01.2026, 21:14:22. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783845298900
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


69

gelangen.11 So lassen sich ein mythisches, ein religiöses, ein metaphysi-
sches und ein wissenschaftliches Menschenbild unterscheiden, ein pessi-
mistisches und ein optimistisches, ein abendländisches und ein fernöstli-
ches und so weiter. Dabei ist jedoch zu bedenken, dass solche Typologien 
gedankliche Konstruktionen sind. Kaum einer hat ein solches Menschen-
bild je in Reinkultur vertreten. Zudem gibt es in jeder Kultur interne Ge-
gensätze. In der europäischen Philosophiegeschichte wurde etwa die Idee 
des animal rationale regelmäßig gekontert durch die Idee, dass für den 
Menschen Herz und Fühlen entscheidend seien: Pascal gegen Descartes, 
Rousseau gegen Voltaire, Herder gegen Kant, die Romantiker gegen 
Fichte und so weiter. Darüber hinaus gab es immer weitere Minderhei-
tenpositionen und Gegenentwürfe. Übrigens gilt dies auch für das indi-
sche und das chinesische Denken – nirgendwo monolithische Blöcke.

Ähnliche Einwände gegen Welt- und Menschenbilder finden sich so-
wohl bei Heidegger wie bei Adorno: Wer ein Bild von etwas hat, der ist 
»im Bilde«, der weiß Bescheid und muss sich gar nicht mehr mit dem 
Gegenstand auseinandersetzen, Erfahrungen machen oder sich besin-
nen.12 Entgegen manchen populärphilosophischen Ansichten behaupte 
ich sogar, dass kein bedeutender Philosoph (von Thales bis Rorty) ein 
Menschenbild gehabt hat – ein solches hätte ihr Denken bloß behindert. 
Philosophie ist eben nicht abhängig von Welt- und Menschenbildern, 
sondern eher das Bestreben, diese zu überwinden. Damit ist nicht be-
stritten, dass es manchem Denker nicht gelungen ist, alle seine Voraus-
setzungen zu reflektieren.

Warum haben aber die Rede von Menschenbildern sowie die Berufung 
auf solche in den letzten Jahren einen solchen Auftrieb bekommen? Das 
ist meines Erachtens bedingt durch den rasanten human-biologischen 
Fortschritt (etwa in der Hirnforschung) und die Möglichkeiten techni-
scher Veränderung am menschlichen Körper, zumal deren Protagonisten 
oft selbst ein neues Menschenbild fordern. Sollte es sich jedoch als zu-
treffend herausstellen, dass die Neurobiologie die Existenz eines freien 
menschlichen Willens widerlegen kann, so wäre es nicht nur argumen-
tativ verfehlt, sondern in einer wissenschaftlichen Zivilisation auch fak-
tisch hoffnungslos, wahrscheinlich sogar kontraproduktiv, dagegen im 
Namen eines anderen Menschenbildes zu protestieren. Vielmehr muss 
gegen empirisch-wissenschaftliche Behauptungen (wie etwa das Postu-
lieren einer vollständigen Determiniertheit menschlicher Handlungsent-
scheidungen) auf der wissenschaftlichen Ebene argumentiert werden, 
durch empirische Gegenbelege, durch methodologische und begriffliche 

11		 Vorbildlich bei Scheler, IX: Mensch und Geschichte (1926), 120–144.
12		 Heidegger, V: Die Zeit des Weltbildes (1938), 75–113, bes. 89ff.; Adorno, 

VI: Jargon der Eigentlichkeit (1964), 453; vgl. auch Adornos Essay Ohne 
Leitbild (X: 1, 291ff.), der 1967 einem seiner Bücher als Titel diente.

EINWÄNDE GEGEN MENSCHENBILDER

https://doi.org/10.5771/9783845298900 - am 15.01.2026, 21:14:22. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783845298900
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


70

Argumente, durch philosophische Reflexionen. Der Rückzug auf ein ver-
meintlich unangreifbares Menschenbild bringt überhaupt nichts, auch 
nicht die Unterstellung, die Wissenschaften würden selbst ein Menschen-
bild zugrunde legen. Es mag sein, dass wissenschaftliche Forschung ab-
hängig ist von Vorannahmen, Paradigmen, Begriffsschemata – dass aber 
ein Menschenbild zum Fundament der Wissenschaften gehören soll, ist 
eine Laienvermutung, die die (nun wirklich nicht unkritische) Wissen-
schaftstheorie seit Kuhn und Feyerabend nicht bestätigen kann.

Sollten alle Aussagen über den Menschen ersatzlos gestrichen wer-
den? Einige Philosophen, außer Adorno und Heidegger auch Habermas 
und Foucault, scheinen dieser Auffassung zuzuneigen. Für ein Wissen 
vom Menschen ist in ihren philosophischen Lehren kein Platz. Damit 
würde man aber das Kind mit dem Bade ausschütten. Außer Menschen-
bildern existieren nämlich noch zwei andere Formen des Wissens vom 
Menschen.

Zum einen gibt es das empirisch-wissenschaftliche Wissen. Dieses ist 
äußerst umfangreich, so umfangreich, dass es heutzutage keiner mehr 
überblicken kann. Es wird nach überprüfbaren Kriterien und in me-
thodisch kontrollierter Weise von unterschiedlichsten wissenschaftlichen 
Disziplinen produziert: von der Molekulargenetik und Hirnforschung 
über die Linguistik und Ethnologie bis zur Psychologie und Soziologie. 
Dieses humanwissenschaftliche Wissen ist also unübersichtlich und zer-
splittert, vielleicht sogar genauso widersprüchlich wie manches Men-
schenbild oder mehrere Menschenbilder im Vergleich. Deshalb kann es 
als Aufgabe der Philosophie betrachtet werden, das humanwissenschaft-
liche Wissen zusammenzuführen, kategorial zu durchdringen und zu re-
flektieren. Diesen Versuch hat vor allem die deutsche Philosophische An-
thropologie des 20. Jahrhunderts (Scheler, Plessner, Gehlen und andere) 
unternommen. In einem weiten Sinne gibt es aber eine philosophische 
Anthropologie bereits seit Aristoteles. Über deren Konzeption, Leitbe-
griffe und Methoden habe ich mich an anderer Stelle ausführlich geäu-
ßert.13 

In unserem Zusammenhang ist nur wichtig, dass die philosophische 
Anthropologie (wie die Humanwissenschaften) keine normativen Aussa-
gen macht. Worauf sollten sich diese auch beziehen? Betrachten wir die 
klassische Einteilung der drei Vermögen des Menschen in Denken (be-
ziehungsweise Erkennen), Fühlen und Wollen. Normen für das Denken 
liefern Logik, Argumentationstheorie und Erkenntnistheorie; ansonsten 
gilt »Die Gedanken sind frei«. Normen für unser Fühlen kann es nicht 
geben, denn Gefühle lassen sich nicht vorschreiben. Und für das Wollen 
(beziehungsweise deren Produkte, die Handlungen) ist die Ethik zustän-
dig. Wofür also eine normative Anthropologie? Als einzige Möglichkeit 

13		 Vgl. Thies, Einführung in die philosophische Anthropologie (³2013).

MENSCHENBILDER UND ETHIK

https://doi.org/10.5771/9783845298900 - am 15.01.2026, 21:14:22. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783845298900
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


71

bliebe noch die menschliche Leiblichkeit. Eine normative Anthropolo-
gie könnte Regeln entwerfen, wie der menschliche Körper beschaffen 
sein sollte – doch damit kommen wir entweder in den Bereich der oben 
bereits angesprochenen Utopien eines »neuen Menschen« oder auf den 
Weg des »enhancement«, also der technischen Verbesserung unseres Lei-
bes. Aber auch deren Chancen und Risiken müssen in der Ethik verhan-
delt werden, nicht in der Anthropologie.

Zur Relevanz der Anthropologie für die  
Praktische Philosophie

Um zu erörtern, welche Bedeutung anthropologische Aussagen und Mo-
delle für die Ethik haben könnten, unterscheide ich idealtypisch vier 
Schritte einer normativ-praktischen Argumentation: Zunächst muss man 
das moralische Grundprinzip begründen, sei dies das christliche Liebes-
gebot, der Kategorische Imperativ, das utilitaristische Nutzenprinzip, die 
Menschenwürde oder irgendein anderer fundamentaler Wert. In einem 
zweiten Schritt werden die Menschenrechte begründet. Diese stehen zwi-
schen Moralprinzip und Recht; sie sind zwar im deutschen Grundge-
setz, aber keineswegs überall in positives Recht überführt. Es folgt der 
dritte Schritt, die Begründung des Rechtssystems selbst. Schließlich geht 
es um politische Projekte zur Ausgestaltung und Weiterentwicklung ei-
nes konkreten Rechtssystems; entsprechende Ideen sind in Deutschland 
hauptsächlich in den Grundsatzprogrammen der politischen Parteien 
niedergelegt. Normative Argumentationen verlaufen selten so geradli-
nig und deduktiv; der vierstufige Aufbau dient nur dazu, verschiedene 
Ebenen und die jeweilige Rolle anthropologischer Aussagen besser er-
läutern zu können.14 

Die erste Frage lautet also: Beruht das moralische Grundprinzip auf 
anthropologischen Voraussetzungen oder gar einem Menschenbild? Die 
Antwort liegt auf der Hand: Deskriptive Aussagen über den Menschen 
(wie sie Humanwissenschaften und Anthropologie liefern) kann man 
nicht zur Begründung normativer Aussagen heranziehen; genau das wäre 
der klassische Fall eines Sein-Sollens-Fehlschlusses. Aber vielleicht ma-
chen wir es uns hier zu einfach: Könnte es nicht doch sein, dass unsere 
universalistische Moral auf rational nicht einholbaren Voraussetzungen 
beruht? Drei anthropologische Annahmen seien genannt, die in gewis-
ser Weise unserem Moralverständnis vorausliegen. Die erste Prämisse 
ist, dass wir Menschen prinzipiell frei sind. Kant hält es für notwendig, 
in der theoretischen Philosophie die Möglichkeit einer absoluten Wil-
lensfreiheit aufzuzeigen (in der dritten Antinomie im Dialektik-Kapitel 

14		 Vgl. ähnlich bei Rawls, Eine Theorie der Gerechtigkeit (1971), Kap. 31.

ZUR RELEVANZ DER ANTHROPOLOGIE FÜR DIE PRAKTISCHE PHILOSOPHIE

https://doi.org/10.5771/9783845298900 - am 15.01.2026, 21:14:22. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783845298900
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


72

der »Kritik der reinen Vernunft«), um so überhaupt erst das Tor für die 
praktische Philosophie aufzustoßen. Ist die Freiheitsprämisse nicht eine 
anthropologische Aussage? Heutzutage sind jedoch die meisten Philoso-
phen (und Rechtstheoretiker) der Ansicht, dass Kant zu hohe Anforde-
rungen stellt: Für die moralische und (straf)rechtliche Zurechenbarkeit 
reicht eine ›schwache‹ Freiheitsprämisse, nämlich die Möglichkeit, dass 
man anders hätte handeln können. Die zweite Prämisse ist, dass Men-
schen als Einzelne die Subjekte von Handlungen sind, dass nicht das Kol-
lektiv oder die Autorität zählt, sondern das (volljährige, gesunde) Indivi-
duum. Das ist keineswegs selbstverständlich: Es ist noch nicht lange her, 
da hielten die meisten Deutschen das Diktum »Du bist nichts, dein Volk 
ist alles« für zutreffend. Auch in vielen afrikanischen und asiatischen 
Gesellschaften galt (gilt?) ein anderes Persönlichkeitsideal, das den Ein-
zelnen primär als Glied einer Gemeinschaft sieht (die oft auch die ver-
storbenen Vorfahren einschließt).15 Drittens bezieht sich das Moralprin-
zip nach unserem modernen Verständnis auf alle Menschen, auch auf 
Frauen, Mittellose, Fremde, Behinderte, Atheisten und so weiter. In die-
sen drei Prämissen (Freiheit, Individualität, Inklusion aller) könnte man 
ein Minimal-Menschenbild erkennen. Die moralphilosophischen Ansät-
ze der Gegenwart, etwa die Diskurstheorie von Habermas, bemühen sich 
allerdings, diese Prämissen rational einzuholen, etwa als transzendentale 
Voraussetzungen, die sich aus dem Diskursprinzip ableiten lassen.16 Tat-
sächlich wäre es verheerend, wenn das moralische Grundprinzip durch 
konkrete anthropologische Aussagen bedingt sein sollte. Denn zum einen 
müssten diese anthropologischen Aussagen prinzipiell empirisch wider-
legbar sein, zum anderen wären diejenigen, die (aus welchen Gründen 
auch immer) andere anthropologische Aussagen für zutreffend halten, 
nicht an das Moralprinzip gebunden. Dann stünde es schlecht um die 
Begründung und Durchsetzung universalistischer moralischer Normen.

Auf der zweiten Ebene geht es um die Frage, ob die Menschenrechte 
einer anthropologischen Grundlegung bedürfen. Stellvertretend sei Ot-
fried Höffe genannt, der als Begründungsansatz das Motto »Ethik plus 
Anthropologie« vertritt. Ein Sein-Sollens-Fehlschluss liegt hier nicht vor; 
vielmehr verwenden Höffe (und viele andere Autoren) einen gemisch-
ten Syllogismus: Aus einem normativen Obersatz (Moralprinzip) und 
einem deskriptiven Untersatz (anthropologische Aussage) folgt als Kon-
klusion eine spezifizierte moralische Norm. Noch weiter geht Martha 
Nussbaum, deren Ansatz so verstanden werden kann, dass sie sämtliche 
Menschenrechte aus anthropologischen Grundbestimmungen, nämlich 

15		 Vgl. Ki-Zerbo, Afrikanische Persönlichkeit und die neue afrikanische Ge-
sellschaft (1980); Geertz, Dichte Beschreibung (1983), 293ff.

16		 Habermas, Moralbewußtsein und kommunikatives Handeln (1983), 96–
104; Habermas, Erläuterungen zur Diskursethik (1991), 132ff., 154f.

MENSCHENBILDER UND ETHIK

https://doi.org/10.5771/9783845298900 - am 15.01.2026, 21:14:22. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783845298900
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


73

elementaren Fähigkeiten (capabilities), ableiten möchte.17 Das klingt 
auf den ersten Blick einleuchtend. Betrachten wir einige Aussagen: (a) 
Der Mensch ist ein leibliches und daher verletzbares Lebewesen. Daraus 
folgt die Notwendigkeit negativer Abwehrrechte, etwa des unbedingten 
Rechts auf leibliche Integrität. Das scheint unproblematisch zu sein. Aber 
schon mit der zweiten Aussage ist es schwieriger: (b) Der Mensch ist ein 
Wesen, das sich nicht fremdbestimmen lassen möchte. Daraus folgt die 
Notwendigkeit von demokratischen Mitwirkungsrechten. Aber ist das 
wirklich so? Erstens könnte man die anthropologische Aussage bezwei-
feln: Viele Menschen haben nichts gegen Fremdbestimmung, sind viel-
leicht gar nicht zur Selbstbestimmung in einem anspruchsvollen Sinne 
fähig. Noch problematischer ist es aber mit einer dritten, wohl zutreffen-
den Aussage: (c) Der Mensch ist ein aggressives, gewalttätiges, potentiell 
grausames Wesen. Darf man daraus ableiten, dass der Mensch diese An-
lage ›ausleben‹ können sollte? Wir brauchen offensichtlich ein voranth-
ropologisches Kriterium, um die guten von den schlechten menschlichen 
Eigenschaften zu unterscheiden. Insbesondere der Ansatz von Martha 
Nussbaum leidet durchgängig an der Vernachlässigung solcher negativer 
Eigenschaften; sie tauchen in ihrer Liste menschlicher Grundfähigkeiten 
nicht auf. Damit wird aber nicht bestritten, dass anthropologische Aus-
sagen, so wie im gemischten Syllogismus vorgesehen, zum Moralprinzip 
hinzutreten müssen; jene stehen zu diesem in gewisser Weise im selben 
Verhältnis wie raumzeitliche Rahmenbedingungen zu einer naturwissen-
schaftlichen Gesetzesaussage. Der Unterschied ist eben nur, dass nicht 
alle menschlichen Eigenschaften verwirklicht werden sollten.

Auf der dritten Ebene geht es um die Begründung des Rechtssys-
tems. (Wohlgemerkt: die philosophische Begründung, nicht die fakti-
sche Grundlegung oder die rechtspositivistische Implementierung.) Wa-
rum gibt es überhaupt ein Rechtssystem? Insbesondere die Anarchisten 
sind der Ansicht, dass moralische Normen ausreichen und wir (unter 
günstigen Umständen) auf Institutionen wie Staat und Politik verzichten 
könnten. Zur Widerlegung dieser ehrenwerten Position muss man anth-
ropologische Argumente heranziehen, die darauf hinauslaufen, dass die 
Moral der Ergänzung durch das positive Recht bedarf.18 Dafür sprechen 
drei Gründe, die sozialkognitive, die motivatorische und die organisa-
torische Überforderung des moralischen Subjekts. Denn in Konfliktsitu-
ationen und neuen Problemkonstellationen fällt es oft sehr schwer, die 

17		 Vgl. Höffe, Politische Gerechtigkeit (1989), 381; Höffe, Gibt es ein inter-
kulturelles Strafrecht? (1999), 52f.; Nussbaum, Gerechtigkeit oder Das gute 
Leben (1999), 49ff. u. ö.

18		 Habermas, Faktizität und Geltung (1992), 143–151. Die Widerlegung des 
Anarchismus leistet auch das Hobbes’sche Gedankenexperiment vom Na-
turzustand.

ZUR RELEVANZ DER ANTHROPOLOGIE FÜR DIE PRAKTISCHE PHILOSOPHIE

https://doi.org/10.5771/9783845298900 - am 15.01.2026, 21:14:22. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783845298900
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


74

richtige Norm zu finden und sie angemessen anzuwenden. Ferner wird 
von jedem Einzelnen die Willensstärke verlangt, moralischen Geboten 
im Ernstfall gegenüber eigenen Neigungen den Vorzug zu geben und im 
Extremfall sogar als einziger unter allen Beteiligten zu folgen. Schließ-
lich ergibt sich insbesondere in modernen Gesellschaften bei positiven 
Pflichten das Problem, wie diese in die Tat umgesetzt werden sollen. 
Eine nachhaltige Hilfe für die Armen in der eigenen Nachbarschaft, erst 
recht für die in entfernten Weltreligionen ist ohne größeren organisato-
rischen Aufwand überhaupt nicht zu bewerkstelligen. Diese von Haber-
mas übernommenen Erläuterungen folgen einem Argument von Arnold 
Gehlen: Der Mensch ist ein unvollkommenes Wesen; deshalb bedarf er 
der Entlastung, in normativ-praktischer Hinsicht durch Institutionen. 
(In anderer Hinsicht dient vor allem die Technik der Entlastung des 
Menschen.) Für diesen Gedankengang brauchen wir gar nicht die star-
ke Version der Mängelwesen-These, die Gehlen bevorzugt und zu poli-
tisch fatalen Konsequenzen führen könnte. Es reicht die wohlbegründe-
te Aussage, dass wir Menschen unvollkommene Wesen sind, die durch 
die Komplexität und Abstraktheit der gesellschaftlichen Ordnung über-
fordert sind.19 

Schließlich, auf der vierten Ebene, geht es um die unterschiedlichen po-
litischen Gestaltungsideen für eine Gesellschaft. Auf dieser Ebene spielen 
nicht nur anthropologische Modelle, sondern auch Menschenbilder eine 
Rolle; wir verlassen hier aber auch den Bereich der Wissenschaft und be-
geben uns in den nicht-konsensfähigen Bereich der Politik. Grob lassen 
sich den drei wichtigsten politischen Strömungen europäischer Politik im 
19. und 20. Jahrhundert die folgenden Menschenbilder zuordnen:20  Der 
klassische Liberalismus favorisiert das Menschenbild des homo oecono-
micus, zugespitzt: die Idee von ungebundenen Individuen, die in forma-
ler Hinsicht alle gleich sind und ihre Interessen zweckrational verfolgen. 
Davon grenzt sich auf der einen Seite der klassische Konservatismus ab: 
Menschen sind ungleich (Mann/Frau, im aristokratischen Konservatis-
mus auch noch Adel/Bürgertum), durch Erziehung, aber auch schon von 
Geburt (Begabungsunterschiede). Die Menschen sind keine Einzelgän-
ger, sondern soziale Wesen, die auf eine Gemeinschaft (grundlegend die 
Familie) angewiesen sind, die deshalb auch schützenswert ist. In seinen 
Handlungen ist der Mensch weniger rational, als der Liberalismus meint; 
Tradition, Sitte und Religion spielen eine nicht vernachlässigenswerte 
Rolle. Auf der anderen Seite des politischen Spektrums steht der Sozia-
lismus, später die sozialdemokratische Bewegung. Auch aus deren Sicht 
ist das individualistische Menschenbild falsch; Menschen sind soziale 
Wesen und sollten es auch sein. Aber im Gegensatz zum Konservatismus 

19		 Vgl. Thies, Arnold Gehlen zur Einführung (³2017).
20		 In Anlehnung an Bobbio, Rechts und Links (1994).

MENSCHENBILDER UND ETHIK

https://doi.org/10.5771/9783845298900 - am 15.01.2026, 21:14:22. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783845298900
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


75

und in Übereinstimmung mit dem Liberalismus hält der Sozialismus die 
Menschen für gleich (was auch immer dies heißen mag). Handlungs-
theoretisch setzen Sozialisten voraus, dass wir nicht nur zweckrational, 
sondern auch wertrational (also moralisch) handeln. In der heutigen po-
litischen Landschaft sind allerdings die drei idealtypisch skizzierten Po-
sitionen nicht mehr deutlich auszumachen.

Zusammenfassend ergibt sich aus meiner Sicht das Folgende: Anthro-
pologische Aussagen und Modelle spielen in der Ethik auf verschiedenen 
Ebenen eine Rolle; universale Prinzipien und Normen können sie aber 
nicht begründen. Ganz zu verabschieden haben wir uns darüber hinaus 
von essentialistischen Menschenbildern (im Sinne von Urbildern). Die 
Philosophie kann dabei helfen, diese zu überwinden und in eine empi-
risch informierte wie begrifflich reflektierte philosophische Anthropolo-
gie zu transformieren. Ohne allzu große Übertreibung wäre ein solcher 
Schritt vergleichbar dem vom Mythos zum Logos, den unser Wissen von 
der Natur schon längst gegangen ist.

ZUR RELEVANZ DER ANTHROPOLOGIE FÜR DIE PRAKTISCHE PHILOSOPHIE

https://doi.org/10.5771/9783845298900 - am 15.01.2026, 21:14:22. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783845298900
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


76

Die Wurzeln der menschlichen Moral 

Wie auch andere Disziplinen wird die philosophische Anthropologie seit 
Jahrhunderten durch einige wenige Grundprobleme bewegt. Genannt 
seien nur die Frage nach der Stellung des Menschen im Kosmos, das 
Leib-Seele-Problem, die Naturalismus-Kulturalismus-Kontroverse sowie 
die Diskussion über die Rolle der Vernunft (animal rationale vs. animal 
emotionale). Ein weiterer Dauerbrenner ist der Optimismus-Pessimis-
mus-Streit, also die Frage, ob der Mensch im Grunde gut oder böse sei. 
Auf diesen Themenbereich, der für die Praktische Philosophie besonders 
relevant ist, möchte ich mich im Folgenden konzentrieren. Sind wir mit-
einander konkurrierende oder eher kooperative Wesen? Was ist, um ex-
treme Phänomene zu nennen, eher typisch für den Menschen, die gna-
denlose Ausübung von Gewalt oder das tätige Mitgefühl mit Leidenden? 
Noch einmal anders gefragt: Sind wir Menschen von Grund auf mora-
lische Wesen oder nicht?

Historisch greift man in diesen Diskussionen oft auf die frühe Neu-
zeit zurück, nämlich auf die, wie verkürzend gesagt wird, konträren Po-
sitionen von Thomas Hobbes und Jean-Jacques Rousseau. Vor einigen 
Jahrzehnten dominierten noch die Hobbesianer, die sich innerhalb der 
Wissenschaften in zwei Gruppen sammelten: Die eine Fraktion sah in 
jedem Individuum einen rationalen Nutzenmaximierer, der letztlich al-
les zum eigenen Vorteil tue; das war das Paradigma des politikwissen-
schaftlichen Realismus und der Wirtschaftswissenschaften. Die andere 
Gruppe von Theoretikern hielt den Menschen nicht nur für egoistisch, 
sondern sogar für ausgesprochen böse, entweder aufgrund seines an-
geborenen Aggressions- beziehungsweise Todestriebes (Lorenz, Freud) 
oder seiner evolutionären Vergangenheit als blutrünstiger Jäger (Ray-
mond Dart).1  

In den letzten Jahren gewinnen aber die Rousseauisten an Boden; die 
optimistischen Ansätze werden zahlreicher und stärker. In den Wirt-
schaftswissenschaften gerät der homo oeconomicus, der rationale Ego-
ist, von vielen Seiten unter Beschuss.2 Noch weiter gehen die Optimis-
ten, die die Empathie und die Friedfertigkeit des Menschen betonen. 
Wichtige Autoren, auf die ich im Folgenden ausführlicher eingehen wer-
de, sind Frans de Waal und Steven Pinker sowie (in Text 8) Michael To-
masello. Vielleicht täuscht der Eindruck einer Tendenzwende. Sicherlich 

1		  Vgl. Ardrey, Der Wolf in uns (1977).
2		  Zwei Wegbereiter: Sen, Rational Fools (1977) u. Kahneman, Schnelles Den-

ken, langsames Denken (2012); vgl. auch Gintis/Bowles/Boyd/Fehr (Hg.), 
Moral Sentiments and Material Interests (2005).

https://doi.org/10.5771/9783845298900 - am 15.01.2026, 21:14:22. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783845298900
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


77

könnte man auch interessante Gegenbeispiele aufzählen.3 Möglicher-
weise handelt es sich bloß um eine Mode, wofür spricht, dass einige der 
genannten Bücher ausdrücklich für ein breites Publikum geschrieben 
wurden. Dennoch sollten wir die optimistische Wende ernst nehmen, 
zumal es hier, wie gesagt, um ein zentrales Problem der Anthropolo-
gie geht. Darüber hinaus sind zwei neuere Entwicklungen aus wich-
tigen Humanwissenschaften zu rezipieren: In der weltweit führenden 
US-Psychologie steht seit einigen Jahren die »moral psychology«, de-
ren Hauptvertreter wohl Jonathan Haidt ist, hoch im Kurs. Und in der 
Biologie wachsen die Zweifel an der Soziobiologie, die die Diskussio-
nen über die anthropologischen Wurzeln der Moral vor einigen Jahr-
zehnten noch dominierte.4 

Selbstverständlich lässt sich die entscheidende Frage, ob der Mensch 
gut oder böse sei, nicht in einem kurzen Aufsatz beantworten. Im Fol-
genden werde ich deshalb bloß einige begriffliche beziehungsweise me-
tatheoretische Reflexionen zu drei Teilproblemen (die immer noch riesig 
sind) vorstellen. Die drei Teilfragen lauten:

(1) Aus welchen Elementen setzt sich die menschliche Moralfähigkeit 
zusammen? 

(2) Wie tief ist die menschliche Moralfähigkeit naturgeschichtlich ver-
ankert? 

(3) Ist der Mensch im Laufe der Geschichte moralischer geworden? 

Bausteine der Moral 

Die menschliche Moral ist ein komplexes Phänomen, das nach Ansicht 
der meisten Anthropologen und Humanwissenschaftler nicht auf eine 
einzige Grundlage zurückgeführt werden kann. Bereits Bergson vermu-
tete »zwei Quellen«, Gehlen hat ausdrücklich einen Pluralismus von 
vier »Sozialregulationen« postuliert.5 Von den neueren Autoren spricht 
de Waal von »Bausteinen« der Moral, Haidt von »psychological foun-
dations«, Pinker (mit einem Lincoln-Zitat) von den »besseren Engeln« 
in unserer Natur. 

3		  Einige Pessimisten seien genannt: Gray, Von Menschen und anderen Tieren 
(2010); Sofsky, Das Buch der Laster (2009); Reemtsma, Gewalt als Lebens-
form (2016). Ungewöhnlicher Blick: Landmann, Das Böse (1985); unüber-
troffen: Horstmann, Das Untier (1985).

4		  Vgl. die schöne Textsammlung von Bayertz (Hg.), Evolution und Ethik 
(1993).

5		  Bergson, Die beiden Quellen der Moral und Religion (1932); Gehlen, Mo-
ral und Hypermoral (1969); vgl. Thies, Moral bei Gehlen (2005).

BAUSTEINE DER MORAL

https://doi.org/10.5771/9783845298900 - am 15.01.2026, 21:14:22. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783845298900
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


78

Welche Funktionen haben diese »Wurzeln« der Moral im Ganzen des 
menschlichen Lebensgefüges? Epistemisch dienen sie dazu, moralische 
Probleme überhaupt als solche wahrzunehmen; wem jeder moralische 
Sinn fehlt, der wird Ungerechtigkeiten, selbst Grausamkeiten gar nicht 
als solche erkennen. Auf der argumentativen Ebene ermöglichen sie es, 
eine intuitiv vollzogene Handlung zu begründen; sie dienen also primär, 
wie Freud sagen würde, zur nachträglichen Rationalisierung. Vor allem 
aber wirken die Bausteine als Motive.6  Wenn diese in dieselbe Richtung 
zielen wie eine normativ geforderte Handlung, wird deren Ausführung 
leichter von der Hand gehen. Es muss der weiteren empirischen For-
schung überlassen bleiben, ob es Wahlverwandtschaften zwischen diesen 
drei Ebenen und einzelnen Bausteinen gibt. Andere Fragen, auf die ich im 
Folgenden leider nur am Rande eingehen kann, betreffen die Phylogene-
se und die Ontogenese der verschiedenen Elemente sowie das Verhältnis 
von genetischen Vorprogrammierungen, allgemein-kulturellen Faktoren 
und individuellem moralischen Lernen.

Aber jetzt zu den Bausteinen selbst. Der erste ist die Gegenseitigkeit 
(Reziprozität). In unterschiedlichen Formen ist sie weltweit verbreitet, 
sowohl zwischen Individuen als auch zwischen Gruppen oder Institutio-
nen. Formeln wie »quid pro quo«, »do ut des«, »Eine Hand wäscht die 
andere« und »tit for tat« bringen dieses Prinzip auf den Punkt. Eine erste 
Differenzierung ist die zwischen positiver und negativer Gegenseitigkeit. 
Erstere bezieht sich auf den Austausch von Worten und symbolischen 
Akten (etwa Grußformeln), von Gütern und Dienstleistungen, von In-
formationen und Menschen. Für negative Gegenseitigkeit stehen Strafen, 
Revanchefouls und Racheaktionen (»Auge um Auge«). Eine zweite Dif-
ferenzierung betrifft die Abfolge der wechselseitigen Akte. Die Grund-
form ist der direkte Austausch. Darüber hinaus gibt es aber auch zeitlich 
versetzte Gegenseitigkeit. Zunächst profitiert also nur ein Partner, der 
andere erst später, wobei dies von Stunden bis zu Jahren dauern kann. 
Noch indirekter sind Ringtausch-Formen der Gegenseitigkeit: A gibt B 
etwas, weil dieser C etwas gegeben hat, der wiederum A etwas geben 
wird. Das berühmteste Beispiel ist der rituelle Kula-Handel, den Ma-
linowski in der Südsee beobachtete.7 Aber ob positiv oder negativ, wenn 
es funktioniert, dann ist die Gegenseitigkeit wohl die stabilste Grundla-
ge für unser Zusammenleben. In der ethnologischen Forschung und in 
spieltheoretischen Simulationen ist das immer wieder bestätigt worden.8

Doppelt falsch ist aber Habermas’ Auffassung, Gegenseitigkeit sei 
»die einzige Wurzel der Ethik überhaupt – und zwar keineswegs eine 

6		  Vgl. Bischof, Psychologie (2009), Kap. 15–17.
7		  Malinowski, Argonauten des westlichen Pazifik (1922).	
8		  Als Klassiker gelten Mauss, Die Gabe (frz. 1923/24) und Axelrod, Die Evo-

lution der Kooperation (engl. 1984).

DIE WURZELN DER MENSCHLICHEN MORAL

https://doi.org/10.5771/9783845298900 - am 15.01.2026, 21:14:22. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783845298900
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


79

biologische Wurzel«.9 Denn erstens gibt es, wie im Folgenden darge-
legt werden soll, mehrere Wurzeln. Und zweitens bildet die Reziprozität 
seit Robert Trivers eine der Stützen soziobiologischer Theoriebildung: 
Zahllose Beispiele aus dem Tierreich sprechen dafür, dass es eine gene-
tische Vorprogrammierung für diesen Baustein gibt.10 Auch Marc Hau-
ser sieht die Gegenseitigkeit als das angeborene Zentrum unseres »Mo-
ralinstinkts«.11 Darauf aufbauend, so meint de Waal, habe sich bei den 
Affen sogar ein Sinn für Fairness ausgebildet; in Schimpansenhorden 
gebe es bereits soziale Systeme wechselseitiger Hilfe.12 Andere Autoren 
bestreiten dies: Unter Tieren könne es überhaupt keine Wechselseitigkeit 
geben, weil dafür generell die kognitiven Voraussetzungen fehlen, näm-
lich die Möglichkeit, gleichsam Buch zu führen über diejenigen Artge-
nossen, die Anspruch auf Gegenleistung haben oder (wegen verweiger-
ter Vorleistung) eben nicht.13 

Insgesamt handelt es sich bei den aus der Gegenseitigkeit entspringen-
den Verhaltensweisen um einen schwachen Altruismus. Der eigene und 
der fremde Vorteil konvergieren (win-win-Situation): Wenn ich dir den 
Rücken kraule, kraulst du auch meinen – so dass wir beide etwas da-
von haben. Würden wir es nicht machen, sind wir beide schlechter dran. 

Hingegen ist der zweite Baustein ein starker Altruismus, der bis zur 
Selbstaufopferung gehen kann und der nach Ansicht der meisten Sozio-
biologen nur unter genetisch verwandten Organismen funktioniert (kin 
selection). Deshalb sprechen einige auch von einem nepotischen Altruis-
mus. Allerdings hatte schon Jane Goodall beobachtet, dass sich Schim-
pansen auch uneigennützig für nicht-verwandte Artgenossen einsetzen.14  
Beim Menschen kann sich diese Moral-Wurzel von verwandtschaftli-
chen Beziehungen ablösen und auf immer größere Zugehörigkeitsgrup-
pen übertragen werden. Eine Rolle spielt wahrscheinlich das Hormon 
Oxytocin, das die Angst vor Nähe mindert und enge Bindungen unter-
stützt, also Sicherheit und Vertrauen schafft.15  

Aus dieser Wurzel der Moral entspringen auch die Gefühle der Grup-
penzugehörigkeit und Loyalität, die eher egalitär oder eher hierar-
chisch ausgerichtet sein können; auf der einen Seite gibt es einen Sinn 
für Gleichberechtigung innerhalb der eigenen Gruppe, auf der anderen 
Seite die Neigung zur Unterordnung unter die anerkannten Autoritäten. 
Proto-egalitäre und proto-hierarchische Tendenzen finden wir schon im 
Tierreich. 

9		  Habermas, Nachgeahmte Substantialität (1970), 107–126, hier 117.
10		 Trivers, The Evolution of Reciprocal Altruism (1971).
11		 Hauser, Moral Minds (2006); kritisch dazu Bischof, Moral (2012), 228ff.
12		 de Waal, Primaten und Philosophen (2008), 64.
13		 Bischof, Moral (2012), 218f., 367 u.ö.
14		 Goodall, Ein Herz für Schimpansen (1991), 243f.
15		 Vgl. Uvnäs-Moberg, Oxytocin, das Hormon der Nähe (2016).

BAUSTEINE DER MORAL

https://doi.org/10.5771/9783845298900 - am 15.01.2026, 21:14:22. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783845298900
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


80

Hingewiesen sei hier noch auf Tomasellos These, dass alle Formen des 
Altruismus auf mutualistischer Kooperation gründen. Im 19. Jahrhundert 
verstand man unter Mutualismus den solidarischen Zusammenschluss 
von Arbeitern, etwa in Genossenschaften; in der Biologie wurde Mutu-
alismus früher nur auf die Kooperation von Angehörigen verschiedener 
Arten bezogen (Musterbeispiel Symbiose). Inzwischen wird der Ausdruck 
verwendet für Kooperationen mit simultanem Nutzen für alle beteilig-
ten Parteien, etwa bei einer arbeitsteilig organisierten Jagd mehrerer Af-
fen, bei der alle etwas von der Beute abbekommen. Tomasello betont, 
dass zunächst einmal mutalistische Kooperationsformen zu entwickeln 
sind, um Vertrauen zu schaffen; erst auf dieser Grundlage, gleichsam in 
einem geschützten Raum, sei dann reziproker Altruismus möglich.16 Für 
den Mutualismus wiederum, so Tomasellos zentrale Überzeugung, sei ein 
wechselseitiges Verstehen notwendig, eine gemeinsame Intentionalität. 

Der dritte Baustein sind moralische Gefühle; das Paradebeispiel ist 
das Mitleid oder Mitgefühl. Grundlage aller sozialen Gefühle, so wird 
jetzt vielfach behauptet, sei die Empathie.17 Einige Autoren wollen auf 
diese Weise auch die soziale Kälte des globalisierten Kapitalismus kriti-
sieren. Hier geht es aber nicht um Soziologie, sondern um Anthropolo-
gie. Insbesondere bei de Waal spielt die Empathie eine zentrale Rolle.18  
Er empfiehlt uns, die Empathie zur Grundlage unseres Zusammenlebens 
zu machen und dabei im Sinne einer moralischen Bionik von der Na-
tur zu lernen.

Gegen diese Empathie-Euphorie sind einige Bedenken vorzubringen.19 
Zunächst einmal berufen sich deren Protagonisten meist auf die neuro-
biologische Fundierung der Empathie in den jüngst entdeckten Spiegel-
neuronen.20 Deren Funktion ist aber umstritten: Zum einen gibt es sie 
auch bei kleinen Affen, die zu Mitgefühl gar nicht in der Lage sind; zum 
anderen finden sie sich beim Menschen in einem Hirnareal, das mit Em-
pathie gar nichts zu tun hat.21  

Sodann mag richtig sein, dass Empathie die Grundlage aller sozialen 
Gefühle ist – damit ist sie es aber auch der negativen. Die Einfühlung in 
das Leid eines anderen kann bedauerlicherweise zu egoistischer Selbst
sorge (personal distress), ja zum Selbstmitleid führen. Vor allem aber 
setzen auch Sensationslust, Schadenfreude, Missgunst und Grausamkeit 

16		 Tomasello, Warum wir kooperieren (2010), 50 u. 72; Tomasello, Eine Na-
turgeschichte der menschlichen Moral (2016), 27ff.

17		 Vgl. Rifkin, Die empathische Zivilisation (2010); Breithaupt, Kulturen der 
Empathie (2009) u.v.a.

18		 de Waal, Das Prinzip Empathie (2011); vgl. de Waal, Primaten und Philo-
sophen (2008), 33, 40–61, 88–92 u.ö.; de Waal, Bonobos (1998), 153–160.

19		 Vgl. Bloom, Against Empathy (2016).
20		 Rizzolatti/Sinigaglia, Empathie und Spiegelneurone (2010).
21		 Pinker, Gewalt (2011), 855.

DIE WURZELN DER MENSCHLICHEN MORAL

https://doi.org/10.5771/9783845298900 - am 15.01.2026, 21:14:22. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783845298900
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


81

empathische Fähigkeiten voraus. Insbesondere der Sadist muss genau 
wissen, was dem Anderen Leid zufügt, sich also in sein Opfer einfüh-
len können. 

Schließlich muss man wohl begrifflich noch etwas genauer vorgehen, 
als es de Waal und Pinker immerhin schon tun.22 Bis heute unübertrof-
fen ist die genaue Analyse des Mitgefühls von Max Scheler.23 In leichter 
Abwandlung seiner Ausführungen nenne ich sechs Phänomene, die man 
unterscheiden muss: 

(a) die Nachahmung, die weder Verstehen noch Mitfühlen voraussetzt 
und dennoch eine so komplexe Verhaltensweise ist, dass Affen das 
Nachäffen sehr schwer fällt; Nachahmungstätigkeiten gibt es in un-
terschiedlicher Form, etwa als unwillkürliche Mimikry beobachteter 
Bewegungen (ideomotorischer Effekt), als bewusste Imitation oder 
als ästhetisch gestaltete Mimese; 

(b) das Miteinander-Fühlen, wenn also zwei Personen ähnliche Gefühle 
in Bezug auf etwas Drittes empfinden (Beispiel: Vater und Mutter an 
der Leiche des geliebten Kindes); 

(c) die Einsfühlung, die von Scheler besonders genau und differenziert 
untersucht wird, mit Beispielen wie der mystischen Vereinigung, der 
sexuellen Ekstase, der Hypnose, der frühkindlichen Mutter-Kind-Ein-
heit und so weiter; 

(d) die Gefühlsansteckung, die es nicht nur bei Tieren und kleinen Kin-
dern gibt, die vielmehr auch für einige massenpsychologische Phäno-
mene verantwortlich ist (lustige Stimmung bei einer Party, panikarti-
ge Reaktionen bei Menschenansammlungen); 

(e) 	erst jetzt kommt das Mitgefühl, bei dem Scheler noch einmal mehrere 
Stufen unterscheidet: das distanzierte Bedauern, die emotionale An-
teilnahme, das aktiv werdende Erbarmen, die zur Haltung geworde-
ne Barmherzigkeit. Entscheidend ist das affektive Betroffensein, das 
die Fähigkeit zur Einfühlung voraussetzt. Diese wiederum ist, wie 
Studien mit kleinen Kindern zeigen, gekoppelt an das Bewusstsein 
der eigenen Identität, das von uns Menschen in der Mitte des zwei-
ten Lebensjahres erworben wird.24  Offensichtlich sind aber auch die 
großen Affen dazu in der Lage, wie nicht zuletzt die berühmten Spie-
gel-Tests zeigen.

(f) 	Am Ende steht die kognitive Empathie, das heißt die Fähigkeit zu 
einem Perspektivenwechsel. Diese ermöglicht es, dass man sich 

22		 de Waal, Primaten und Philosophen (2008), 43ff.; Pinker, Gewalt (2011), 
846–877.

23		 Scheler, VII: Wesen und Formen der Sympathie (1912/²1922), 19–48, 142f. 
u.ö.; vgl. Schloßberger, Die Erfahrung des Anderen (2005), 192ff.

24		 Bischof-Köhler, Art. Empathie (2009).

BAUSTEINE DER MORAL

https://doi.org/10.5771/9783845298900 - am 15.01.2026, 21:14:22. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783845298900
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


82

Konzepte davon macht, wie die anderen wohl die Welt wahrneh-
men, strukturieren und bewerten. Für diese Fähigkeit hat sich in hu-
manwissenschaftlichen Diskussionen der Ausdruck »theory of mind« 
durchgesetzt. Kinder sind dazu wohl im vierten Lebensjahr in der 
Lage. Im Gegensatz zu einigen anderen Forschern ist de Waal der fes-
ten Überzeugung, dass schon Affen über eine »theory of mind« ver-
fügen; die Diskussionen dauern aber an.25 Voraussetzung für die Fä-
higkeit, sich in andere hineinzuversetzen, ist auf jeden Fall die von 
Plessner so genannte »exzentrische Position«26: Wenn wir affektiv 
und kognitiv nicht auf unserem Platz in der Mitte der eigenen Wirk-
lichkeit festgenagelt sind, können wir uns selbst gleichsam von au-
ßen durch die Augen eines Anderen betrachten.

Mit diesen Vorbehalten und Differenzierungen kann aber sehr wohl die 
Empathie als dritter Baustein der Moral angesehen werden. Aufbauend 
auf dieser wäre eine Phänomenologie der moralischen Gefühle zu ent-
wickeln. Klassisch ist die zuerst von Strawson skizzierte folgende Trias: 
Aus der Perspektive der dritten Person, also als nichtbetroffener unpar-
teiischer Zuschauer, fühle ich Empörung über moralische Ungerechtig-
keiten. Aus der Perspektive der zweiten Person, also als Betroffener ei-
ner unmoralischen Handlung, fühle ich Groll (Übelnehmen, resentment). 
Aus der Perspektive der ersten Person, wenn ich also selbst unmoralisch 
gehandelt habe, fühle ich Schuld und/oder Scham.27 Es handelt sich also 
in allen Fällen um negative Affekte. Man könnte aber auch positive Ge-
fühle nennen, etwa Wohlwollen, Dankbarkeit und Respekt gegenüber 
Personen, denen wir uns verbunden fühlen, die uns Gutes getan haben 
oder die wir als moralische Wesen achten. Eigenes moralisches Handeln 
erfüllt uns mit einem Gefühl der eigenen Würde; für das moralische Ver-
halten anderer empfinden wir Bewunderung. 

Gibt es noch weitere Wurzeln der Moral? Bei Gehlen ist die Ach-
tung vor Institutionen die vierte Sozialregulation. Ausführlich rekon-
struiert er die Genealogie der Verpflichtungsgefühle, die mit sozialen 
Normen und Normgefügen verbunden sind.28 Der Ursprung ist religiö-
ser Art: Übermächtige Phänomene haben eine ambivalente Wirkung auf 
uns; wir fühlen uns, wie Rudolf Otto schon 1917 besonders überzeu-
gend darstellte, zugleich bedroht und fasziniert.29 Es durchläuft uns ein 

25		 Vgl. Call/Tomasello, Does the Chimpanzee have a Theory of Mind? (2008).
26		 Plessner, IV: Die Stufen des Organischen und der Mensch (1928), 364.
27		 Strawson, Freiheit und Übelnehmen (engl. 1962), sehr gut bei Tugendhat, 

Vorlesungen über Ethik (1993), 20ff., 57ff., 237f.; vgl. meine Skizze in Thies, 
Moralisches Fühlen (2009).

28		 Gehlen, Moral und Hypermoral (1969), Kap. 7; Gehlen, Urmensch und 
Spätkultur (1956), Kap. 14, 29 u.ö.

29		 Otto, Das Heilige (1917).

DIE WURZELN DER MENSCHLICHEN MORAL

https://doi.org/10.5771/9783845298900 - am 15.01.2026, 21:14:22. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783845298900
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


83

Schauer, der uns aber über uns erhebt, wenn wir uns mit einer solchen 
größeren Macht identifizieren können. So wird den Institutionen eine 
gleichsam über-menschliche Erhabenheit zugeschrieben, eine quasi-re-
ligiöse Autorität, die unbedingt zu respektieren sei. Interessanterweise 
wird diese Wurzel in der neueren Forschung rehabilitiert. Denn Jona
than Haidt, der wichtigste Vertreter der gegenwärtigen Moralpsycholo-
gie, nennt »authority« beziehungsweise »respect« als eine von fünf se-
paraten Quellen der Moral.30  

Noch eine weitere Wurzel steht bei Haidt mit der religiösen Sphä-
re in Verbindung: Reinheit beziehungsweise Heiligkeit. Gemeint ist da-
mit (negativ) das Vermeiden verabscheuter Personen, Verhaltensweisen, 
Tiere, Orte, Dinge und so weiter und (positiv) die Anziehungskraft be-
stimmter für heilig gehaltener Entitäten. Phylogenetisch beruht dieser 
Baustein vielleicht auf körperlichen Schutzmaßnahmen gegen Krank-
heitserreger und Parasiten; später wurde der gesamte Komplex vom 
Physischen auf das Psychische verschoben: Nicht nur der Körper, son-
dern in erster Linie die Seele müsse rein gehalten und gegebenenfalls 
geläutert werden. Im Extremfall sei sogar eine Selbsttötung erforder-
lich. Gehlen hat diese Wurzel der Moral nicht zu seinen Sozialregulati-
onen gezählt, aber entsprechende Verhaltensweisen stehen bei ihm un-
ter dem Begriff der Askese dennoch hoch im Kurs.31 Auch Bischof sieht 
die Reinheit als eigenen Wert, der sich vor allem auf die eigene Integri-
tät beziehe. Reinheit sei sogar neben der Gerechtigkeit, die sich in Ge-
genseitigkeit (Reziprozität) und gruppenbezogenen Altruismus (Solida-
rität) verzweige, das zweite »Standbein« der Moral.32  Ob es sich dabei 
tatsächlich um eine separate Wurzel des Moralischen handelt, bedürfte 
weiterer empirischer Forschungen, historischer Analysen und theoreti-
scher Reflexionen. 

Haidt hatte zunächst fünf psychologische Fundamente der Moral un-
terschieden, die sehr gut mit unseren fünf Bausteinen zusammenpassen: 

• 	 Fairness oder Gerechtigkeit (abzuleiten aus dem reziproken Altruis-
mus), 

• 	Gruppenloyalität (abzuleiten aus dem nepotischem Altruismus), 
• 	 Schadensvermeidung/Fürsorge (abzuleiten aus den moralischen Ge-

fühlen), 
• 	Respekt vor Autoritäten und Institutionen,
• 	Reinheit und Heiligkeit.

30		 Haidt, The New Synthesis (2007), 999f.
31		 Vgl. meine Rekonstruktion in Thies, Die Krise des Individuums (1997), 

224ff.
32		 Bischof, Moral (2012), 354–362.

BAUSTEINE DER MORAL

https://doi.org/10.5771/9783845298900 - am 15.01.2026, 21:14:22. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783845298900
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


84

Später ergänzt Haidt eine sechste Wurzel, das Streben nach Freiheit und 
den Widerstand gegen jede Tyrannei.33 Besonders interessant ist aber, was 
Haidt über die Verteilung seiner fünf Elemente bei liberalen und konser-
vativen Versuchspersonen zu berichten weiß: Konservative stützen sich 
bei ihren Werturteilen gleichermaßen auf alle fünf Prinzipien. Dagegen 
haben bei den Liberalen zwei Prinzipien absoluten Vorrang: Gerechtig-
keit und Schadensvermeidung; die anderen drei spielen fast keine Rolle.34 
Zudem zeigen historische Vergleiche, dass die eher konservativen Werte 
an sozialer Durchsetzungskraft verlieren, was ja eines der Themen von 
Pinkers großem Buch ist. Übrigens passen Haidts Thesen auch gut zu 
dem, was uns die moderne Ethik lehrt: Partikulare, autoritäre und religi-
ös fundierte Ansätze lassen sich nicht mehr begründen. Als legitim gelten 
nur noch universalistische Ansätze, wobei das eine Prinzip, Gerechtigkeit, 
eher zu einer kontraktualistischen oder deontologischen Position führt, 
das andere Prinzip, Schadensvermeidung/Fürsorge, besser zum utilitaris-
tischen Paradigma passt. Wirkungsmächtige normative Theorien der Ge-
genwart, etwa die von Rawls, verknüpfen beide Positionen. 

Steven Pinker nennt bei seiner Aufzählung der »besseren Engel« un-
serer Natur noch zwei weitere Faktoren, die aber nicht uneingeschränkt 
zu den Wurzeln der Moral gezählt werden können. Die erste Fähigkeit 
ist die der Selbstbeherrschung.35 Wir brauchen diese, um unsere nega-
tiven Phantasien (bis hin zu Mordgelüsten) zu disziplinieren, plötzli-
che Gewaltimpulse abzulenken und aggressive Tendenzen zu sublimie-
ren. Pinker kann sich auf Norbert Elias berufen, der eine langfristige 
historische Tendenz vom Fremd- zum Selbstzwang diagnostizierte. Das 
Nachlassen der Selbstbeherrschung bezeichnet Pinker mit Roy Baumeis-
ter auch als Ich-Erschöpfung, weil bei Freud das Ich die Instanz der 
Selbstkontrolle war.36 Im Grunde handelt es sich um einen alten Hut, 
der bei den alten Griechen sophrosyne hieß und bei in der lateinischen 
Literatur temperantia, übersetzt als Besonnenheit und Mäßigung. Man 
kann sogar noch weiter zurückgehen: Bereits im zweiten vorchristlichen 
Jahrtausend wird in den altägyptischen Weisheitslehren die Selbstbe-
herrschung als wichtige Tugend propagiert.37 Das Problem ist nur, dass 
auch derjenige, der ein Verbrechen plant, über diese Fähigkeit verfü-
gen muss. Besonnenheit, so können wir auch sagen, ist eine prä-mora-
lische Tugend. Richtig ist aber, dass eine angemessene Selbstregulation 
(wie überhaupt ein reflektiertes Selbstbewusstsein oder ein elaboriertes 

33		 Haidt, The Righteous Mind (2012), 185 u.ö.
34		 Haidt (2007), 1000; vgl. Pinker, Gewalt (2011), 939, 943ff., 1026 u.ö.
35		 Pinker, Gewalt (2011), 877–907.
36		 Pinker, Gewalt (2011), 894; vgl. Baumeister/Tierney, Die Macht der Diszi-

plin (2012).
37		 Vgl. Höffe (Hg.), Lesebuch zur Ethik (1998), 30, vgl. ebd. 33.

DIE WURZELN DER MENSCHLICHEN MORAL

https://doi.org/10.5771/9783845298900 - am 15.01.2026, 21:14:22. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783845298900
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


85

Selbstkonzept) unser moralisches Handeln konsistenter und effektiver 
machen kann. 

Der letzte »Engel« ist bei Pinker die Vernunft. Leider ist das, was Pin-
ker in diesem Abschnitt schreibt, nicht überzeugend; sein Begriff von 
Vernunft bleibt blass.38 Als Philosophen wissen wir eigentlich schon 
seit Aristoteles, dass Vernunft ein Plural ist. Es seien nur zwei sehr un-
terschiedliche Formen genannt: die instrumentelle Vernunft (im Sinne 
Horkheimers) und die praktische Vernunft (im Sinne Kants). Die in
strumentelle Vernunft nützt auch dem a- oder unmoralischen Menschen, 
seine egoistischen oder destruktiven Ziele besser durchzusetzen. Ohne 
eine bestimmte Institutionalisierung instrumenteller Vernunft wären so-
gar die deutschen Massenverbrechen des Zweiten Weltkriegs nicht mög-
lich gewesen. Die praktische Vernunft sollte jedoch ihren Platz unter den 
Wurzeln der Moral bekommen. Aber hier muss noch einmal differen-
ziert werden. 

Zunächst einmal ist die praktische Vernunft eine Art sozial-kogniti-
ver Urteilskraft, mit der wir komplexe intersubjektive Beziehungen an-
gemessen analysieren und deuten können. Für moralisches Handeln ist 
es wichtig, die anderen Menschen und soziale Situationen zu verstehen. 
In diesem Sinne ist die praktische Vernunft die anspruchsvollste Form 
der Hermeneutik. 

Sodann ist die praktische Vernunft die Kompetenz des normativen 
Denkens. Was moralisch richtig ist, entscheidet sich nicht »aus dem 
Bauch heraus«, sondern letztlich nur aufgrund der besseren Argumente. 
Insbesondere Gerechtigkeit erfordert, dass man von konkreten Einzel-
heiten abstrahieren und diese im Hinblick auf abstrakte Muster verglei-
chen kann. Genau dies ist aber eine entscheidende Kompetenz der allge-
meinen analytisch-symbolischen Kompetenz, die auch in Intelligenztests 
gemessen wird. In diesem Sinne sind kluge Menschen, wie auch Pinker 
behauptet, moralischer als dumme. Aber das normative Denken geht da-
rüber hinaus: Wie wir gerade gesehen haben, gibt es wohl nicht nur eine, 
sondern mehrere Triebkräfte der Moral. Diese können zu denselben mo-
ralischen Urteilen und Handlungen führen; sie können aber auch, was 
gar nicht selten vorkommt, miteinander kollidieren oder zumindest in 
verschiedene Richtungen weisen. Dann ist ein Abwägungsprozess nötig, 
der nicht nur Klarheit über die eigenen Gefühle und die Bedürfnisse der 
anderen erfordert, sondern auch eine diskursive Vernunft, die Alternati-
ven durchgeht, normativ vergleicht und zu begründeten Urteilen gelangt. 

Schließlich gibt es noch Vernunft als rationales Wollen, das sich au-
tonom moralische Zwecke setzt und diese mit seinen Handlungen zu 
verwirklichen sucht. Ganz sicher hat David Hume nicht Recht, wenn 
er behauptet, dass die Vernunft immer nur Sklave der Leidenschaften 

38		 Pinker, Gewalt (2011), 953–995.

BAUSTEINE DER MORAL

https://doi.org/10.5771/9783845298900 - am 15.01.2026, 21:14:22. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783845298900
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


86

sein kann.39 Ebenso falsch ist gewiss das andere Extrem, dass wir Men-
schen primär rational motiviert handeln. Die Wahrheit liegt wahrschein-
lich irgendwo dazwischen. Am besten hat es wohl Sigmund Freud for-
muliert: »Wir mögen noch so oft betonen, der menschliche Intellekt sei 
kraftlos im Vergleich zum menschlichen Triebleben, und recht damit ha-
ben. Aber es ist doch etwas Besonderes um diese Schwäche; die Stimme 
des Intellekts ist leise, aber sie ruht nicht, ehe sie sich Gehör verschafft 
hat. Am Ende, nach unzählig oft wiederholten Anweisungen, findet sie 
es doch.«40  

Fassen wir zusammen: Einige ältere Wurzeln (Respekt vor Autoritäten, 
Reinheit) sind verblasst und eher dem religiösen Bereich zuzuordnen; an-
dere (wie die Selbstbeherrschung oder die instrumentelle Vernunft) sind 
ambivalent. Unbestritten sind aber die folgenden vier Wurzeln: Gegen-
seitigkeit, das gruppenbezogene Wohlwollen, soziale Affekte (aufbauend 
auf der Empathie) und die praktische Vernunft.

Affe und Mensch

Kommen wir jetzt zu der zweiten Teilfrage: Wie tief ist unsere Moral in 
der Naturgeschichte verankert? Finden sich deren »Bausteine« auch bei 
den großen Affen oder sogar noch bei anderen Spezies? 

In diesem Punkt besteht keine Einigkeit, selbst wenn man die Evolu-
tionstheorie als bewährtes Paradigma akzeptiert. Die einen, bezeichnen-
derweise insbesondere Primatologen, behaupten die Kontinuität proso-
zialer Eigenschaften; die anderen sehen eher Diskontinuitäten.41 Letztere 
sind übrigens keineswegs immer Kulturalisten. Beispielsweise betont ge-
rade Pinker, für den der Mensch kein leeres Blatt ist, wie stark wir uns 
von allen (anderen) Affen unterscheiden. Auch kleine genetische Dif-
ferenzen, wie schon die zwischen Schimpansen und Bonobos, könnten 
enorme Auswirkungen haben.42 Zudem kann auch die Kontinuitätsthe-
se in einer pessimistischen und einer optimistischen Variante vertreten 
werden: Die Pessimisten finden das Böse, das uns Menschen auszeichnet, 
bereits bei den Tieren; die gesamte Natur sei nur ein Hauen und Stechen, 
bei dem die Großen die Kleinen fressen. Dagegen dominieren heute, 

39		 Hume, Ein Traktat über die menschliche Natur (1739/40), 2. Buch, 3. Teil, 
3. Abschnitt.

40		 Freud, IX: Die Zukunft einer Illusion (1927), 186.
41		 Weniger eingängig ist die (von Robert Brandom eingeführte) Entgegenset-

zung von Assimilationismus und Differentialismus, etwa bei Wild, Die an-
thropologische Differenz (2006), 2ff.

42		 Pinker, Das unbeschriebene Blatt (2003), 73, 94 (unter Berufung auf Toma-
sello) u.ö.

DIE WURZELN DER MENSCHLICHEN MORAL

https://doi.org/10.5771/9783845298900 - am 15.01.2026, 21:14:22. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783845298900
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


87

entsprechend zu meiner Ausgangsbeobachtung, optimistische Kontinu-
itätstheorien. 

Dafür steht in erster Linie der Primatologe Frans de Waal, für den 
schon die Affen, wenn man so will, gute Menschen sind.43 Der Evolu-
tionsprozess sei kein erbarmungsloser Kampf ums Überleben, sondern 
eine Geschichte von Kooperation und Zuwendung. Ausdrücklich wen-
det sich de Waal gegen die von ihm so genannte Fassadentheorie der 
Moral.44 Nach dieser wäre das beobachtbare moralische Verhalten des 
Menschen nur der späte, dünne und irreführende Anstrich eines verrot-
teten Gebäudes; jederzeit könnte die dunkle Innenseite wieder hervor-
treten. Im Klartext: Eigentlich sei der Mensch böse, von seinen Anla-
gen her egoistisch und destruktiv. Erzwungen durch externe Sanktionen, 
aufgrund der List einer kalkulierenden Intelligenz oder einfach aus Ge-
wohnheit handeln wir dennoch oft moralisch – aber das sei eben bloß 
Fassade. De Waal setzt dagegen: Wir Menschen sind nicht nur soziale 
Wesen, also Herden- oder Gruppentiere, sondern auch von Grund auf 
prosozial. Wenn wir moralisch handeln, geschieht dies nicht gegen die 
Natur, sondern mit ihr; Christian Illies postuliert, weniger metaphorisch, 
die Konvergenz von Moral und Natur.45 Eine dualistische Anthropologie 
(in dem Sinne, dass man zwischen Außen- und Innenseite, Fassade und 
Kern, unterscheiden müsste) wird überflüssig. Besser als die Fassadenthe-
orie sei das Matroschka-Modell: Wie in einer russischen Puppe stecken 
in jedem Menschen prähumäne Wesen ähnlicher Art, nämlich auch mit 
moralischen Anlagen.46 De Waal ist also Naturalist: Das Gute ist ein ge-
meinsames Erbe aller Affen, einschließlich des Menschen. 

Ausdrücklich werden in diesem Zusammenhang auch Tomasello und 
Pinker kritisiert.47 Hauptgegner de Waals ist aber Thomas H. Huxley; 
dagegen beruft er sich unter anderem auf Darwin, Kropotkin und Wes-
termarck. Alle Bausteine der Moral, bei ihm Gegenseitigkeit, Empathie 
und Sinn für Fairness, findet de Waal auch bei großen Affen (»Menschen-
affen«), ansatzweise sogar schon bei den anderen Affenarten (»Tieraf-
fen«). So zeigten sich etwa bei Kapuzineräffchen ein »Sinn für sozia-
le Regelmäßigkeit« und eine »Aversion gegen Ungleichheit«; nur den 
Standpunkt eines unparteiischen Beobachters könnten sie noch nicht 

43		 de Waal, Der gute Affe (1997); de Waal, Wilde Diplomaten (1991).
44		 de Waal, Primaten und Philosophen (2008); de Waal, Der Affe in uns 

(2006), 32ff., 44 u.ö.
45		 Illies, Philosophische Anthropologie im biologischen Zeitalter (2006).
46		 de Waal, Primaten und Philosophen (2008), 40, 56ff. u.ö.; de Waal, Das 

Prinzip Empathie (2011), 269f. Das Matroschka-Modell wird auch in ei-
nem anderen Zusammenhang verwendet, nämlich für das Konzept der 
Mehr-Ebenen-Selektion (siehe unten).

47		 de Waal, Primaten und Philosophen (2008), 40, 88; de Waal, Das Prinzip 
Empathie (2011), 314.

AFFE UND MENSCH

https://doi.org/10.5771/9783845298900 - am 15.01.2026, 21:14:22. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783845298900
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


88

einnehmen.48 Auch über die kleinen Spinnenaffen in Südamerika wird 
viel Positives berichtet. Die moralischen Anlagen des Menschen seien 
also kein Ergebnis soziokultureller Entwicklungen oder ständig erneu-
erter Sozialisationsprozesse, sondern Ausdruck unserer Affennatur. An-
dere Biologen beobachten proto-moralische Verhaltensweisen auch bei 
Delphinen und Elefanten; möglicherweise handele es sich also um ein 
gemeinsames Erbe aller Säugetiere. Sogar bei Vögeln und vielen ande-
ren Tieren ließen sich erstaunliche kognitive und normative Fähigkei-
ten entdecken.49  

Im Mittelpunkt der Debatte stehen aber weiterhin die Affen, vor al-
lem die Schimpansen.50 Was wir über diese wissen, hat sich seit den 
1960er Jahren stark erweitert und verändert, vor allem durch die groß-
artigen Feldforschungen von Jane Goodall. Allerdings passen ihre Beob-
achtungen eher zur pessimistischen Position. Trotz all der erstaunlichen 
Eigenschaften, von denen wir jetzt Kenntnis haben (Werkzeugherstel-
lung, komplexe soziale Ordnung und so weiter), zeichnete Goodall ein 
anderes Bild dieser Spezies: Diese führen kleine bewaffnete und blutige 
Auseinandersetzungen (1974 begann etwa am Gombe-Strom ein mehr-
jähriger Krieg zwischen zwei Schimpansen-Horden); es gibt Kanniba-
lismus, sogar innerhalb der eigenen Gruppe; alle verhalten sich mitleid-
los gegenüber kranken, alten, behinderten und schwachen Tieren. Nur 
absichtliche systematische Grausamkeit wollte Goodall ihnen nicht zu-
schreiben.51  

Dem stehen die Beobachtungen an den Bonobos entgegen, auf die 
sich auch de Waal überwiegend beruft.52 Überhaupt ist die Entdeckung 
der Bonobos (der Zwergschimpansen) einer der Gründe für den Auf-
stieg des anthropologischen Optimismus. Der erste wissenschaftliche Ar-
tikel über Bonobos erschien 1954.53 Erst seit den 1970er Jahren werden 
sie in freier Wildbahn beobachtet. Folgende Besonderheiten sind festzu-
stellen: Während in den Schimpansenhorden die Alpha-Männchen do-
minieren, gibt es bei den Bonobos keine großen Unterschiede zwischen 

48		 de Waal, Primaten und Philosophen (2008), 64–68; de Waal, Der gute Affe 
(1997), 114ff. u.ö.

49		 Vgl. Huber, Evolution von Erkenntnis und Moral (2007), 127–157, bes. 
142, 151 u.ö.

50		 Vgl. Diamond, Der dritte Schimpanse (1994); Paul, Von Affen und Men-
schen (1998); Geissmann, Vergleichende Primatologie (2003); zuletzt Fi-
scher, Affengesellschaft (2012), dazu meine Rezension Thies (2013).

51		 Goodall, Wilde Schimpansen (1971), 87f., 256ff., 279ff., 316f.; Goodall, 
Ein Herz für Schimpansen (1991), 124, 131, 246 u.ö.; vgl. Peterson/Wrang-
ham, Bruder Affe (2001).

52		 Vgl. das großartige Buch von de Waal, Bonobos (1998).
53		 Tratz/Heck, Der afrikanische Anthropoide »Bonobo«, eine neue Menschen-

affengattung (1954).

DIE WURZELN DER MENSCHLICHEN MORAL

https://doi.org/10.5771/9783845298900 - am 15.01.2026, 21:14:22. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783845298900
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


89

den erwachsenen Mitgliedern der beiden Geschlechtern. Den Weibchen 
gebührt sogar ein gewisser Vorrang, unter anderem deshalb, weil die 
Männchen ihren Müttern lebenslang verbunden bleiben, was in der 
Männergesellschaft der Schimpansen nicht der Fall ist. Im Gegensatz zu 
den derben und leicht erregbaren Schimpansen sind die Bonobos emp-
findlich und auf Versöhnung bedacht. In Bezug auf Friedfertigkeit und 
Streitschlichtung könnten wir, so de Waal, von den Bonobos viel lernen. 

Allerdings zweifeln manche Forscher daran, dass die Bonobos so ein 
gutes Objekt für anthropologische Reflexionen sind. Denn sie gleichen 
sicherlich kaum den gemeinsamen Vorfahren von Mensch und Men-
schenaffe; die Bonobos sind eher eine Ausnahme, deren phylogenetische 
Entwicklung wahrscheinlich durch geographische Isolation (südwestlich 
des Kongo) und durch Neotenie geprägt wurde. Bereits Gehlen hatte ja 
mit solchen Hypothesen einige Besonderheiten der menschlichen Stam-
mesgeschichte erklären wollen.54  

Ob also die großen Affen wirklich moralisch handeln, ist genauso um-
stritten wie die Frage, ob Tiere denken können.55  Zu empirischen Fra-
gen dieser Art kann ich als Philosoph direkt nichts beitragen, sehr wohl 
aber indirekt, auf der meta-theoretischen Ebene. Dem sollen die folgen-
den fünf Bemerkungen dienen.

Erstens ist methodologische Vorsicht angebracht. Insbesondere die Ter-
minologie ist mit Bedacht zu wählen. Das betrifft vor allem Begriffe wie 
›Handlung‹, ›Gefühl‹, ›moralisch‹, ›Intention‹ und so weiter. Darf über-
haupt ein mentales Vokabular verwendet werden? De Waal bekennt sich 
ausdrücklich zu seinem Anthropomorphismus.56 Man solle, was die Ver-
wendung von Begriffen angeht, die wir normalerweise auf uns Menschen 
beziehen, nicht so knauserig sein wie etwa früher die Behavioristen. Si-
cherlich gebe es das Problem, überhaupt Fremdpsychisches zu identifizie-
ren und zu verstehen. Wenn man aber zu strenge Kriterien anlege, weiß 
niemand, ob nicht sogar die engsten Vertrauten Supermaschinen sind. 

Man muss allerdings, so meine ich, zwei Stufen des Anthropomor-
phismus unterscheiden: Die erste Stufe, der epistemische Anthropomor-
phismus, ist unvermeidbar: Wir können gar nicht anders als mit unse-
ren Wahrnehmungsorganen, Begriffen und Deutungsmustern an die Welt 
heranzugehen. Jede Erkenntnis ist als die unsrige eine menschliche Er-
kenntnis. Das muss aber nicht dazu führen, dass auf der zweiten Stufe 
ein biologischer oder objektsprachlicher Anthropomorphismus vertre-
ten wird. Dieser besteht beispielsweise darin, dass wir den Genen, ein-
zelnen Tieren, dem Evolutionsprozess oder der gesamten Natur einen 

54		 Vgl. Thies, Arnold Gehlen zur Einführung (³2017), 38–41 u. 96f.
55		 Perler/Wild (Hg.), Der Geist der Tiere (2005); zusammenfassend Perler, 

Können Tiere denken? (2006); vgl. Brandt, Können Tiere denken? (2009).
56		 de Waal, Primaten und Philosophen (2008), 43, 79–87 u.ö.

AFFE UND MENSCH

https://doi.org/10.5771/9783845298900 - am 15.01.2026, 21:14:22. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783845298900
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


90

Subjekt-Status zusprechen und ihnen Absichten zuschreiben; zumindest 
sollten wir deutlich machen, welchen Status ein intentionalistisches oder 
teleologisches Vokabular hat. Weitere epistemologische Probleme kom-
men hinzu: So ist die Beobachtung der Tiere in ihrer natürlichen Umge-
bung sehr schwierig, es gibt weder Kontrollgruppen noch eine experi-
mentelle Überprüfbarkeit. Kaum lösbar ist das Problem, wo genau die 
Grenze zwischen geschlossenen und offenen Programmen gezogen wer-
den soll, also zwischen genetisch determinierten und erworbenen Ver-
haltensweisen.

Zweitens darf man fragen, ob dem Tier-Mensch-Vergleich überhaupt 
der Stellenwert gebührt, der ihm manchmal beigemessen wird (vgl. auch 
Text 3). Zunächst einmal ist es anthropozentrischer Größenwahn, den 
Menschen (eine einzige Art) allen Tieren (Millionen von Arten) oder ei-
nem fragwürdigen Gesamtkonstrukt »das Tier« entgegenzustellen. So-
dann darf man nicht Äpfel mit Birnen vergleichen, also Menschen etwa 
mit Delphinen oder gar mit Ameisen. Bestenfalls einzelne Funktionskrei-
se oder Eigenschaften können auf dieser Ebene sinnvoll in Beziehung ge-
bracht werden. Aussagekräftig ist allein der Vergleich mit den (anderen) 
Affen. Schließlich: Was soll überhaupt diese Suche nach der Wesensdiffe-
renz? Früher diente so etwas der Legitimation einer vermeintlichen Über-
legenheit. Selbst wenn dies heute nicht mehr der Fall sein sollte, ist doch 
die Idee, das eigene Selbstverständnis über den abgrenzenden Vergleich 
mit anderen zu gewinnen, problematisch. Das erinnert daran, dass sich 
die Deutschen früher über ihre »Erbfeindschaft« zu den Franzosen defi-
nierten. Darüber sollten wir hinaus sein. 

Drittens erscheint es mir empirisch gut begründet und intuitiv plausi-
bel, dass es nicht die eine herausragende menschliche Eigenschaft gibt, 
sondern einen ganzen Strauß von Merkmalen. Das hatten wir analog 
oben schon für die Quellen der Moral festgestellt. Das aristotelische Mo-
dell einer differentia specifica, also die Gleichung Mensch = Tier plus X, 
führt in die Irre. Es gibt eben mehrere Eigenschaften, die in ihrer Additi-
on oder (wahrscheinlicher) ihrem Zusammenwirken uns Menschen aus-
zeichnen. Die Differenzen zu den Affen sind dabei höchstwahrscheinlich 
nur gradueller Art, auch wenn es sich um qualitativ höchst bedeutsame 
Unterschiede handeln mag. Man darf aber nicht vergessen, dass es auch 
Eigenschaften gibt, in denen die (anderen) Affen uns überlegen sind. Das 
Hangeln an Baumzweigen scheint mir ein gesicherter Punkt zu sein; ob 
uns die Bonobos auch durch ihre sexuellen Konfliktbeseitigungsrituale 
voraus sind, mag dahingestellt bleiben. Stichpunktartig möchte ich ei-
nige der wichtigsten Merkmale aufzählen, die uns positiv von den an-
deren Affen unterscheiden könnten: morphologische Differenzen (etwa 
aufrechter Gang, Hirnstruktur und Stimmwerkzeuge), domänen-un-
abhängige Intelligenz, rekursive Grammatik, Metakognition (inklusi-
ve Selbstreflexion und Kritik, Humor und Ironie), autobiographisches 

DIE WURZELN DER MENSCHLICHEN MORAL

https://doi.org/10.5771/9783845298900 - am 15.01.2026, 21:14:22. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783845298900
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


91

Gedächtnis mit Sekundärzeit, theory of mind, gemeinsame Intentiona-
lität, familiales Verhalten und romantische Liebe, systematische Grau-
samkeit (Folter und ähnliches), spezifische Werkzeugtraditionen und so 
weiter.57  Zu jedem der Merkmale könnte es ganze Sonderforschungsbe-
reiche oder Max-Planck-Institute geben.

Viertens: Könnte man nicht doch eine apriorische, nicht-empirische 
Differenz zwischen Mensch und Tier benennen? Der einzige Weg, der 
philosophisch möglich wäre, ist die Einbeziehung der Innenperspektive 
beziehungsweise des Umstands, dass der Gegenstand (das Objekt) der 
philosophischen Anthropologie auch deren Träger (das Subjekt) ist, wo-
bei dieser wiederum mit anderen dieser Art im Austausch steht. Das ist 
meine Version von Plessners These von der exzentrischen Positionali-
tät des Menschen, die, so wie ich sie interpretiere, zu einer dialektischen 
Anthropologie führt.58 Diesen Gedanken darf man nicht als empirische 
These verstehen. Seine Pointe wird verpasst, wenn man ihn objektiviert; 
die exzentrische Positionalität lässt sich nicht empirisch überprüfen oder 
widerlegen; vielmehr wäre eine empirische Prüfung immer nur unter Vo-
raussetzung der exzentrischen Positionalität möglich.

Schließlich ein fünfter und letzter Gedanke: Die entscheidenden Un-
terschiede zwischen Menschen und Affen liegen gar nicht auf der indi-
viduellen, sondern auf der sozialen Ebene, also zwischen einem Wir und 
einem nicht-menschlichen Ihr. Als Gruppe, als Gemeinschaft, als Kol-
lektiv sind die Menschen den anderen Affen überlegen, zumindest im 
Kampf ums Überleben. Der Mensch übertrifft alle Tierarten in seiner 
bloßen Anzahl, in seiner weltweiten Ausbreitung und umgestaltenden 
Kraft. Folgender Vergleich sei erlaubt: Im 19. Jahrhundert war das (re-
lativ kleine und historisch junge) Großbritannien dem alten Kaiserreich 
China in militärischer, politischer und ökonomischer Hinsicht haus-
hoch überlegen; wenn man nach den Gründen dafür sucht, wäre es we-
nig förderlich, einen einzelnen konstruierten Durchschnittsengländer 
mit einem Chinesen seiner Zeit zu vergleichen. Während aber Groß-
britannien dem chinesischen Kaiserreich vor allem technisch überlegen 
war, spielten Werkzeuge und Waffen, so nehmen wir an, für die Ausei-
nandersetzungen zwischen verschiedenen Populationen in der Entste-
hungsgeschichte der Menschheit keine ausschlaggebende Rolle. Die ent-
scheidende Differenz zwischen Mensch und Affe liegt nicht nur auf der 
sozialen Ebene, sondern ist auch sozialer Art: Durchsetzen wird sich 
das Kollektiv, dessen Mitglieder den stärksten Altruismus an den Tag 
legen, also ihren individuellen Egoismus zugunsten des Gemeinwohls 
zurückstellen.

57		 Vgl. Premack, Why Humans Are Unique (2010); Suddendorf, Der Unter-
schied (2014).

58		 Thies, Einführung in die philosophische Anthropologie (³2013), 38ff., 43f.

AFFE UND MENSCH

https://doi.org/10.5771/9783845298900 - am 15.01.2026, 21:14:22. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783845298900
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


92

Viel spricht für folgendes Szenario: Über lange Zeiträume, vielleicht 
mehrere Jahrzehntausende, konkurrierten in schwieriger ökologischer 
Umgebung viele menschliche Horden (von bis zu 150 Mitgliedern) mit 
Populationen anderer Homo-Arten und Menschenaffen. Durchsetzen 
konnten sich keine Individuen, sondern nur geschlossene Sozialverbän-
de, die durch Inzestscheu und Exogamiegebot zusätzliche Netzwerke 
mit verwandten Gruppen bildeten. Wenn alles vom Überleben des Kol-
lektivs abhängt, werden deren Mitglieder super-soziale Verhaltenswei-
sen ausbilden und Egoisten gnadenlos bestrafen, etwa durch Ausschluss 
aus der Gruppe. Das Phänomen eines solchen Ostrakismus scheint bei 
Affenhorden unbekannt zu sein. So wurden nicht nur Kooperations-, 
sondern auch Konformitätsnormen verankert.59 Vielleicht gibt es sogar 
genetische Anlagen für die Konstruktion kollektiver Identitäten. Jeden-
falls sind diejenigen Gruppen erfolgreicher, die durch das altruistische 
Verhalten ihrer Mitglieder geschlossener auftreten konnten. Wenn iso-
lierte Individuen in Konflikt geraten, mag sich der Egoist besser stellen; 
wenn aber Gruppen miteinander konkurrieren, setzen sich die Altruisten 
gegenüber den Egoisten durch: »Selfishness beats altruism within single 
groups. Altruistic groups beat selfish groups.«60  

Müssten wir auf die Ebene der Sozialverbände wechseln, hätte dies 
Konsequenzen für die gesamte Evolutionstheorie. Bekanntlich kennt die-
se kein Subjekt – aber was ist deren Objekt, also der Punkt, an dem die 
Selektionsmechanismen ansetzen? Ist es das Gen (Dawkins), das Indivi-
duum (Mayr, Gould) oder doch die Population (Wynne-Edwards) oder 
eventuell sogar die Art (Konrad Lorenz)? Der US-amerikanische Biologe 
David Sloan Wilson hat in den letzten Jahren ein Modell der Mehr-Ebe-
nen-Selektion vorgeschlagen, dass mir aus philosophischer Sicht attrak-
tiv zu sein scheint.61 In diesem Ansatz sind Gen, Individuum und Gruppe 
emergente Einheiten der Evolution. Rehabilitiert wird damit überra-
schenderweise die Idee der Gruppenselektion, die die Soziobiologie seit 
den 1970er Jahren gerade überwinden wollte. Dennoch hat sich sogar 
deren Begründer Edward O. Wilson inzwischen von diesem Forschungs-
programm überzeugen lassen.62 Ob es wirklich tragfähig ist, lässt sich 
selbstverständlich noch nicht abschließend beurteilen.63  

59		 Tomasello, Warum wir kooperieren (2010), 12, 40, 74ff., 83f.
60		 D. S. Wilson/E. O. Wilson, Rethinking the Theoretical Foundation of Socio

biology (2007), 327–348, hier: 335 u. 345; vgl. Illies, Philosophische An
thropologie im biologischen Zeitalter (2006), 119, 132ff, 199 u.ö.	

61		 Wilson, Does Altruism Exist? (2015).
62		 Wilson, Die soziale Eroberung der Erde (2013); D. S. Wilson/E. O. Wilson, 

Evolution – Gruppe oder Individuum? (2009).
63		 Kritisch dazu Voland, Gruppenkonkurrenz und Gruppenselektion (2009).

DIE WURZELN DER MENSCHLICHEN MORAL

https://doi.org/10.5771/9783845298900 - am 15.01.2026, 21:14:22. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783845298900
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


93

Fortschritt zum Besseren

Die dritte Teilfrage lautet: Ist der Mensch im Laufe der Geschichte mo-
ralischer geworden? Dass dies so sei, hat vor allem Steven Pinker mit 
Nachdruck vertreten. 

Pinker begann als Linguist, muss aber heute nach vielen Buchpublika-
tionen als einer der wichtigsten nordamerikanischen Intellektuellen be-
trachtet werden. In seinem monumentalen Werk über Gewalt behaup-
tet er, dass wir heute zwar nicht in der besten aller möglichen, jedoch in 
der besten aller bisherigen Welten leben. Pinker beginnt so: »Dieses Buch 
handelt vom Wichtigsten, was in der Menschheitsgeschichte jemals ge-
schehen ist. Ob Sie es glauben oder nicht – und ich weiß, dass die meis-
ten Menschen es nicht glauben: Die Gewalt ist über lange Zeiträume im-
mer weiter zurückgegangen, und heute dürften wir in der friedlichsten 
Epoche leben, seit unsere Spezies existiert.«64 Pinker, der vor allem durch 
Chomsky beeinflusst wurde, ist radikaler Naturalist; in einem früheren 
Buch übte er scharfe Kritik an dem Kulturalismus, wie er in den Sozial- 
und Geisteswissenschaften weiterhin dominiert.65 Davon nimmt er nichts 
zurück. Weil die menschliche Natur aber so ist, wie sie ist und war und 
immer bleiben wird, ist für den fast linearen Rückgang unserer Gewalt-
tätigkeit ein sehr langfristiger historisch-sozialer Prozess verantwortlich. 
Sein theoretischer Gewährsmann für diese These ist überraschenderwei-
se niemand anderes als Norbert Elias.66 Einen ähnlichen Optimismus wie 
Pinker verbreiten auch der britische Zoologe Matt Ridley und der deut-
sche Psychologe Gerd Jüttemann, der von einer »Erfolgsgeschichte der 
menschlichen Seele« spricht.67  

Welche Belege kann Pinker für seine These anführen, dass wir in der 
friedlichsten aller bisherigen Welten leben? Die Abschaffung der Sklave-
rei, die Ächtung der Folter, die geringere Zahl von Kriegen, wobei die-
se heute auch weniger Opfer fordern, gesunkene Kriminalitätsraten in 
fast allen Staaten (vor allem in den US-Millionenstädten), die Durchset-
zung der Idee individueller Menschenrechte und so weiter. Die Belege 
sind überwältigend. Aber warum hat Gewalt so stark abgenommen? Die 
menschliche Natur, so betont Pinker ausdrücklich, sei eigentlich die glei-
che geblieben. Das gelte für unsere genetische Ausstattung, aber auch für 
mögliche kulturelle Universalien. Die Bausteine der Moral gab es immer 

64		 Pinker, Gewalt (2011), 11.
65		 Pinker, Das unbeschriebene Blatt (2003); vgl. zur Naturalismus-Kulturalis-

mus-Debatte auch Thies, Alles Kultur? (2016), 22–44.
66		 Pinker (2011, 107) führt ihn folgendermaßen ein: »Diese Erleuchtung ver-

danke ich dem wichtigsten Denker, von dem Sie vielleicht nie gehört haben: 
Norbert Elias.«

67		 Ridley, The Rational Optimist (2010); Jüttemann, Historische Psychologie 
und die Erforschung der Menschheit (2011).

FORTSCHRITT ZUM BESSEREN

https://doi.org/10.5771/9783845298900 - am 15.01.2026, 21:14:22. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783845298900
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


94

schon, aber es wurde viel weniger aus ihnen gemacht. Dafür verantwort-
lich sind die sozialen Verhältnisse, in denen Menschen leben. Zimbar-
do, der Organisator des berühmten Stanford-Prison-Experiments, würde 
sagen: Nicht die dispositionellen, sondern die situativen und die syste-
mischen Kräfte sind entscheidend.68 Dieselbe Erkenntnis folgt auch aus 
dem noch berühmteren und immer wieder bestätigten Milgram-Experi-
ment.69 Insofern vertritt Pinker gar keine psychologische, sondern eine 
historische These. Wir überschreiten hier gleichsam die Grenzen der An-
thropologie. 

Allerdings können historische Kräfte beziehungsweise soziale Ver-
hältnisse auf menschliche Fähigkeiten zurückwirken. Das führt zu zwei 
Phänomenen, die Pinker nicht genau genug von den überindividuellen 
Faktoren unterscheidet. In beiden Punkten orientiert er sich an Peter Sin-
ger.70 Das erste Phänomen ist der expanding circle, der sich erweiternde 
Kreis. Oben wurde bereits erwähnt, dass sich schon bei Affen der nepoti-
sche Altruismus über den Kreis der Verwandten erstreckt. Diese Ausdeh-
nung setzt sich bei uns Menschen fort; tendenziell erweitern sich unsere 
moralischen Einstellungen heute auf den gesamten Erdkreis. Das zwei-
te Phänomen bezeichnet Pinker mit Singer als escalator of reason, die 
Rolltreppe der Vernunft. Wenn wir erst einmal mit dem normativ-prak-
tischen Räsonieren angefangen haben, tragen uns Gedanken und Argu-
mente mit einer gewissen Logik immer weiter. Wer beispielsweise den 
Menschen, die ihm sympathisch sind, bestimmte individuelle Rechte zu-
spricht, wird sich bald fragen, warum nicht auch andere und schließlich 
alle Menschen dieselben Rechte beanspruchen können. 

Welche historischen Umstände begünstigen unsere friedfertigen Mo-
tive? Pinker diskutiert vielerlei, lässt dann aber nur drei Faktoren gel-
ten, einen politischen, einen ökonomischen und einen sozialen. Als erstes 
nennt Pinker die Entstehung von Staaten. Insofern war die neolithische 
Revolution, also die Sesshaftwerdung des Menschen mit dem Übergang 
zu Ackerbau und Viehzucht, kein moralisch bedeutsamer Fortschritt, 
sehr wohl aber die Entstehung der ersten staatlich organisierten Ge-
sellschaften an den Flussufern von Nil, Euphrat und Tigris, Indus und 
Hwanghe, die später zu den Imperien der Alten Welt wurden. Noch 
wichtiger war aber die Entstehung des neuzeitlichen Staates in Europa, 
der sich über verschiedene Stufen bis zum demokratischen Rechtsstaat 
weiterentwickelte. Pinker beruft sich in diesem Punkt wieder auf Elias; 

68		 Zimbardo, Der Luzifer-Effekt (2008), xii–xvii, 5f., 208 u.ö.
69		 Vgl. Thies, Einführung in die philosophische Anthropologie (³2013), 134ff.
70		 Pinker, Gewalt (2011), 1022–1027 mit Bezug auf Singer, The expanding 

circle (1981/2011); vgl. Singer, Wie sollen wir leben? (1999), 254ff.; Singer, 
Moral, Vernunft und die Tierrechte, in: de Waal, Primaten und Philosophen 
(2008), 158–176, bes. 163ff.

DIE WURZELN DER MENSCHLICHEN MORAL

https://doi.org/10.5771/9783845298900 - am 15.01.2026, 21:14:22. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783845298900
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


95

die Notwendigkeit von Institutionen wird aber bekanntlich auch von 
Gehlen betont, anthropologisch besser begründet als bei Elias, jedoch 
historisch schlechter untermauert und sowohl begrifflich wie normativ 
undifferenziert entwickelt.71 Der zweite Faktor ist, ganz im Geiste der 
Aufklärung, die wirtschaftliche Zusammenarbeit, einschließlich der da-
durch intensivierten Kommunikation und des Reisens. Pinker stellt fest: 
Wirtschaftliches Wachstum ist keine Voraussetzung; dieses liberale Dog-
ma sei falsch. Schon die Polizeiakten belegen, dass einem Mord häufi-
ge ideelle Motive zugrunde liegen (Ehrverletzungen, Untreue und ande-
re) als materielle. In Kriegen schlachten sich reiche Menschen genauso 
ab wie arme.72 Aber der gegenseitige Austausch von Gütern, Dienstleis-
tungen und Informationen zwischen sozialen Gemeinschaften scheint 
die Feindseligkeit zu dämpfen. Der dritte Faktor ist die Feminisierung. 
Männer sind in jeglicher Weise gewalttätiger als Frauen, vor allem iso-
lierte Männer, die sich zu Banden zusammenschließen, und junge Män-
ner vor der Ehe. »Unbeaufsichtigte reine Männermilieus … sind fast im-
mer von Gewalt geprägt.«73 Man könne also Gewalt weiter verringern, 
wenn Frauen Zugang zu solchen männlichen Sphären bekommen, über-
haupt mehr Einfluss haben würden sowie über sich und ihre Kinder mit
entscheiden könnten. Dass eine solche Verweiblichung zum menschli-
chen Fortschritt beitrage, war übrigens schon einer der Punkte, die Max 
Scheler in seinen großartigen geschichtsphilosophischen Überlegungen 
der 1920er Jahre unter den Oberbegriff »Ausgleich« brachte.74  

Was aber zeigt Pinker? Kann er belegen, dass wir Heutigen morali-
scher sind als unsere Eltern, Großeltern und so weiter? Nein, denn wir 
sollten verschiedene Entwicklungstendenzen unterscheiden. Dafür kön-
nen wir auf Pinkers Gewährsmann Elias und über diesen hinaus auf Kant 
zurückgehen. Kant hat mehrere, aufeinander aufbauende Dimensionen 
des Fortschritts unterschieden, die hier in aller Kürze dargestellt seien.75  
Die erste Dimension ist die Kultivierung. Rousseau hatte bekanntlich 
die Frage, ob der Fortschritt der Wissenschaft und Künste zur Morali-
sierung der Menschen beigetragen habe, mit »Nein« beantwortet. Kant 
hätte nicht so radikal Stellung bezogen, aber auf jeden Fall auch die 
Kultivierung als eine eigene Dimension angesetzt. Im Grunde handelt 
es hier um technische Fortschritte. Der Mensch erwirbt Fertigkeiten, die 
er zu beliebigen Zwecken einsetzen kann, zum Guten und zum Bösen. 

71		 Thies, Arnold Gehlen zur Einführung (³2017), 115–129.
72		 Pinker, Gewalt (2011), 1001–1004.
73		 Ebd., 1019.
74		 Scheler, IX: Der Mensch im Weltalter des Ausgleichs (1927), 145–170, hier 

158f.
75		 Kant, XI: Idee zu einer allgemeinen Geschichte in weltbürgerlicher Absicht 

(1784), 7. Satz; Kant, X: Kritik der Urteilskraft, § 83; Kant, XI: Über Päda
gogik (1803), 706f., 729 u.ö.

FORTSCHRITT ZUM BESSEREN

https://doi.org/10.5771/9783845298900 - am 15.01.2026, 21:14:22. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783845298900
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


96

Sicherlich kann derjenige, der beispiellos hungernden Menschen in or-
ganisierter Weise und mit technischen Geräten hilft, mehr bewirken als 
ein einzelner barmherziger Samariter; aber moralischer ist er deswegen 
nicht. Die zweite Dimension ist die Zivilisierung. Es entstehen (wie Eli-
as meint, zuerst an den königlichen Höfen) Umgangsformen, die für ein 
enges menschliches Zusammenleben erforderlich sind. Rousseau übte, 
wie vor ihm schon einige Moralisten, heftige Kritik an diesem auf Äußer-
lichkeiten fixierten Leben. Kant hätte hervorgehoben, dass der Weg von 
der Rohheit zur Tugend auch über den Schein führen kann. Eine fortge-
schrittene Form der Zivilisierung ist die Achtung der positiven Gesetze. 
Aber normkonformes Handeln, selbst für gut begründete Regeln, fällt 
für Kant unter den Begriff der Legalität und bleibt damit vor der eigent-
lichen Moralität stehen. Diese bildet die dritte Dimension, die der Mora-
lisierung. Sie betrifft weder die Mittel noch die äußere Form, sondern das 
Innere. Moralisch handelt nur die Person, die dies aus innerer Überzeu-
gung tut. Zivilisierung kann die Moralisierung vorbereiten, aber sie ist 
nicht mit ihr identisch. Dass es die Menschheit bereits so weit gebracht 
hat, ist aber auch als Fortschritt zu bewerten. 

Schlussbemerkungen

Ich komme zu einem kurzen Fazit, das keineswegs die humanwissen-
schaftliche Forschung abschließend bewerten und anthropologischen 
Kontroversen beenden soll, was weder möglich noch wünschenswert 
ist. Es handelt sich bestenfalls um ein kleines Zwischenergebnis, das ich 
in drei Thesen zusammenfassen möchte. 

Erstens: Der Mensch ist durchaus ein moralisch begabtes Wesen – aber 
so gut nun auch wieder nicht. Die moralischen Anlagen sind, wie oben 
gezeigt, vielfältiger Art. Sollte ein Baustein einmal ausfallen (durch Erb-
fehler, Krankheit, Unfall, schwarze Pädagogik, Gehirnwäsche et cetera), 
gibt es glücklicherweise noch andere. Aber die Anlagen zum Schlech-
ten und Bösen sind ebenfalls vielfältig und nicht zu beseitigen. Pinker 
nennt fünf »innere Dämonen«, die zu gewalttätigen Handlungen füh-
ren: strategisch eingesetzte Gewalt, das menschliche Herrschafts- oder 
Dominanzstreben, unser Bedürfnis nach Rache, der bis ins Krankhaf-
te gehende Sadismus und schließlich Ideologien, die zur Anstachelung 
und Ausübung von Gewalt eingesetzt werden.76  Zwischen Hobbes und 
Rousseau kommt es somit zu einem Patt. Wir sollten vielmehr, wie Kant 
es vorschlägt, zwischen Anlagen (im Plural) und dem Hang des Men-
schen unterscheiden. Wir Menschen haben Anlagen zum Guten und zum 
Bösen. Erziehung, Aufklärung und soziale Verhältnisse, nicht zuletzt aber 

76		 Pinker, Gewalt (2011), Kap. 8 (712–845).

DIE WURZELN DER MENSCHLICHEN MORAL

https://doi.org/10.5771/9783845298900 - am 15.01.2026, 21:14:22. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783845298900
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


97

wir selbst sind verantwortlich dafür, welche Anlagen sich zu einem Hang 
verdichten.77 

Zweitens: Ob wir nun der Kontinuitäts- oder der Diskontinuitätsthe-
se beipflichten – der Mensch ist ein Naturwesen, und zwar (wie Jared 
Diamond formulierte) der dritte Schimpanse. Zwar haben alle wichtigen 
Kompetenzen eine kulturelle Dimension, aber deren genetische Vorpro-
grammierung ist nicht zu übersehen. Das gilt auch für die moralischen 
Anlagen des Menschen; selbst Tomasello hält die gemeinsame Intentio-
nalität für natural verankert. Ein starker Kulturalismus, wie er in den An-
sätzen der deutschen Philosophischen Anthropologie dominierte, kann 
heute nicht mehr vertreten werden. Gerade im deutschsprachigen Raum 
wird aber die naturale Seite des Menschen immer noch unterschätzt oder 
sogar unter Ideologieverdacht gestellt. Tatsächlich ist der Naturalismus 
politisch unbequem. Sollte er nämlich zutreffen, wird man sich damit 
abfinden müssen, dass wir Menschen von Natur nicht gleich sind, we-
der in körperlicher Hinsicht noch in Bezug auf Intelligenz oder morali-
sche Kompetenz. Leider werden sich diese graduellen Differenzen auch 
nicht durch Erziehung oder Sozialpolitik aufheben lassen.78 Damit ist 
aber nichts gesagt gegen berechtigte normative Forderungen nach recht-
licher und politischer Gleichheit sowie nach sozialer Gerechtigkeit.79

Drittens: In einem Punkt scheint Einigkeit zu bestehen – der Mensch 
ist ein soziales Wesen. In dieser Einsicht konvergieren Soziobiologie, Pri-
matologie, Evolutionspsychologie, Hirnforschung, Ethnologie und viele 
andere Humanwissenschaften.80 Die soziale Natur des Menschen speist 
sich schon aus seinem Säugetier-Erbe. Auch alle Affen sind sehr soziale 
Wesen, aber wir Menschen übertreffen diese noch einmal. Bereits oben 
wurde bemerkt, dass sich überhaupt nur auf der sozialen Ebene die Un-
terschiede zwischen Affen und Menschen auswirken. Die Vor- und Früh-
menschen lebten wohl in kleinen Horden mit bis zu 150 Mitgliedern zu-
sammen.81 Demgegenüber sind wir heutigen Menschen ultra-soziale und 
ultra-kooperative Wesen. Dass wir von Natur nicht gern allein sind, kann 
man auch daran sehen, dass Einzelhaft als eine so schwere Strafe gilt und 
dass alleinstehende Personen eine geringere Lebenserwartung haben.82 

77		 Kant, VIII: Die Religion innerhalb der Grenzen der bloßen Vernunft (1793), 
Erstes Stück, I und II.

78		 Dazu weitgehend richtig Zimmer, Ist Intelligenz erblich? (2012).
79		 Vgl. Singer, Praktische Ethik (³2013), 58–75.
80		 Vgl. Blaffer-Hrdy, Mütter und andere (2010); Markl, Durch den menschli-

chen Geist sieht die Natur sich selbst an (2010); vor einer Übersteigerung 
dieses Aspekts warnt Pauen, Ohne Ich kein Wir (2012).

81		 Dunbar, The Social Brain Hypothesis (1998); vgl. Dunbar, Klatsch und Tratsch 
(1998), 92ff.; Dunbar, Warum die Menschen völlig anders wurden (2010).

82		 de Waal, Primaten und Philosophen (2008), 22ff.

SCHLUSSBEMERKUNGEN

https://doi.org/10.5771/9783845298900 - am 15.01.2026, 21:14:22. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783845298900
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


98

Religion und Moral – die Urszene

Religion und Moral werden oft in einem Atemzuge genannt; religiöse 
Würdenträger gelten mancherorts noch immer als Experten für Moral; 
in vielen Bundesländern ist ›Ethik‹ das sogenannte Ersatzfach für den Re-
ligionsunterricht. Solche Auffassungen über das Verhältnis von Religion 
und Moral sind aus meiner Sicht der Aufklärung bedürftig. Das möch-
te ich in dieser philosophischen Skizze mittels dreier Thesen begründen. 

Erstens, so behaupte ich, sind Moral und Religion tief in der menschli-
chen Lebensform verankert; in beiden Fällen handelt es sich um anthropo-
logische Universalien wie Sprache und Technik. Nicht jeder Mensch ist auf 
die gleiche Weise moralisch oder im besonderen Maße religiös musikalisch, 
aber Dispositionen für beide Eigenschaften finden sich bei Mitgliedern 
menschlicher Gemeinschaften in jeder Epoche und in jedem Kulturkreis. 
Die konkrete Gestalt von Moral und erst recht von Religion ist immer so-
ziokulturell bedingt; teilweise aber lassen sich sogar genetische Vorpro-
grammierungen finden. Für diese Verankerungsthese spricht auch, dass 
es proto-religiöse und proto-moralische Phänomene bei hoch entwickel-
ten Tieren gibt, vor allem bei den Affen als unseren nächsten Verwandten. 
Zweitens haben Moral und Religion unterschiedliche Quellen. Am Beginn 
der Menschheitsgeschichte hatten sie eigentlich gar nichts miteinander zu 
tun; sie entspringen, um im Bild zu bleiben, in voneinander weit entfernten 
Regionen. Erst in späteren Epochen (was ich in diesem Artikel nicht mehr 
ausführen kann) konvergieren die beiden Sphären und verschmelzen so-
gar, so dass für lange Zeit die unterschiedliche Herkunft beider unsichtbar 
wurde. Einige Implikationen dieser Unabhängigkeitsthese, wie auch der 
anderen beiden Behauptungen, werde ich am Ende des Textes darstellen. 

Die dritte These lautet, dass sowohl Moral als auch Religion nicht aus 
einer einzelnen, sondern aus mehreren Quellen entsprungen sind. Nach 
meiner Auffassung gibt es derer jeweils vier. Mit dieser Pluralismusthese 
verdoppele ich also das Angebot, das uns Henri Bergson auf ganz ande-
re Weise 1932 unterbreitete. Die religiösen und moralischen Phänomene 
können selbstverständlich auf mehrfache Weise miteinander verwoben 
sein. Zudem mag es weitere Quellen geben, die erst in späteren Epochen 
zu sprudeln begannen. Den weiteren Verlauf der acht Ströme möchte ich 
an einigen Stellen wenigstens andeuten. 

Es sei ausdrücklich darauf hingewiesen, dass ich hier keine norma-
tiven Überlegungen anstelle. Die zentralen Fragen der Ethik (›Was sol-
len wir tun?‹, ›An welchen moralischen Prinzipien sollten wir uns ori-
entieren?‹) bleiben ausgeklammert. Es ist jedoch einzuräumen, dass 
grundlegende normative Differenzierungen, vor allem die zwischen 
Gut und Böse, vorausgesetzt sind. Stattdessen bleibe ich im Felde einer 

https://doi.org/10.5771/9783845298900 - am 15.01.2026, 21:14:22. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783845298900
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


99

philosophischen Anthropologie, die sich konstruktiv auf die ganze Viel-
falt empirisch-humanwissenschaftlicher Erkenntnisse bezieht.1 Für die 
Fragestellung dieses Beitrags sind vor allem soziobiologische, neurobio-
logische, paläoanthropologische, ethnologische und religionshistorische 
Forschungsergebnisse wichtig.2

Die metaphorische Redeweise von den Quellen (oder Wurzeln) bedarf 
ebenso der Konkretisierung wie die sonst üblichen pauschalen Hinweise 
auf eine ›Urgesellschaft‹, auf ›Stammesgemeinschaften‹ oder auf ›archai-
sche Kulturen‹. Die Indizien für meine Thesen beziehen sich größtenteils 
auf die jüngere Altsteinzeit, das Jungpaläolithikum. Nach allgemeinem 
Verständnis begann diese Epoche vor über 40.000 Jahren und endete vor 
ca. 15.000 Jahren. Mit einer Dauer von 25.000 Jahren ist sie also erheb-
lich länger als die gesamte folgende Menschheitsgeschichte! Dass wir alle 
ein Erbe dieser Zeit in uns tragen, kann man insofern schwerlich bestrei-
ten. Im Jungpaläolithikum lebten die Menschen als Jäger und Sammler, 
mancherorts auch als Fischer. Mit Landbau und Tierhaltung begannen 
unsere Vorfahren erst einige Jahrtausende später in der Jungsteinzeit; 
deshalb wird dieser wichtige Übergang auch als neolithische Revolution 
bezeichnet. Sicher änderten sich in den einfachen Agrargesellschaften die 
moralischen und religiösen Vorstellungen in ähnlicher Weise, wie es auch 
nach der industriellen Revolution am Ende des 18. Jahrhunderts gesche-
hen ist. Ich möchte mich hier aber auf das Jungpaläolithikum konzen
trieren, in dem ich die Urszene des Verhältnisses von Religion und Mo-
ral zeitlich verorte. Zusätzlich könnte man, obschon mit Vorsicht, auch 
Beobachtungen heranziehen, die Ethnologen in den letzten Jahrzehnten 
bei rezenten Wildbeutern machten.3

1. Die vier Quellen der Moral 

Beim ersten Phänomenbereich kann ich mich relativ kurz fassen, weil ich 
meine diesbezüglichen Überlegungen bereits mehrfach publiziert habe.4 

1		  Vgl. allgemein Thies, Einführung in die philosophische Anthropologie 
(³2013) sowie Bohlken/Thies (Hg.), Handbuch Anthropologie (2009).

2		  Für Überblicksdarstellungen vgl. Voland, Soziobiologie (42013); Voland/Vo-
land, Evolution des Gewissens (2014); Vaas/Blume, Gott, Gene und Gehirn 
(³2012); Schrenk, Die Frühzeit des Menschen (³2001); Bosinski, Die Stein-
zeit (2006); Harris, Kulturanthropologie (1989); Kohl, Ethnologie – die 
Wissenschaft vom kulturell Fremden (²2000); Hock, Einführung in die Reli-
gionswissenschaft (2002); Antes, Grundriss der Religionsgeschichte (2006).

3		  Kelly, The Lifeways of Hunter-Gatherers (²2013).
4		  Vgl. hier Die Wurzeln der menschlichen Moral (Text 5) sowie Thies, Ein-

führung in die philosophische Anthropologie (³2013), Kap. 3.2.

DIE VIER QUELLEN DER MORAL

https://doi.org/10.5771/9783845298900 - am 15.01.2026, 21:14:22. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783845298900
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


100

Ich stütze mich dabei auf eine breite Literaturbasis aus unterschiedlichen 
Wissenschaften.5 Die Abfolge der vier ›Bausteine‹ spiegelt deren Stärke 
wider; die erste Quelle ist die stärkste, die letzte wohl die schwächste.

(1) Die erste Wurzel der Moral ist die Gegenseitigkeit. In unterschiedli-
chen Formen ist sie weltweit verbreitet, zwischen Individuen und Grup-
pen, im Austausch von Gütern und Dienstleistungen, von Informatio-
nen und Menschen. Dabei ist nicht nur positive, sondern auch negative 
Gegenseitigkeit möglich, wofür Strafen und Racheaktionen als Beispie-
le stehen. Wenn es funktioniert, dann ist das ›do ut des‹, ›tit-for-tat‹ und 
›Auge um Auge‹ wohl die stabilste Grundlage für unser Zusammenleben. 
In dieser Annahme konvergieren Soziobiologie, Ethnologie und Sozial-
wissenschaften. Vorstufen finden sich bei vielen Tieren. In Schimpansen-
horden spielen etwa Systeme wechselseitiger Hilfe eine große Rolle. Al-
lerdings vergrößert sich beim Menschen wegen der höheren kognitiven 
Fähigkeiten der zeitliche Abstand, der zwischen der Gabe und der Ge-
gengabe liegen kann. Dies kann von Stunden bis zu Jahren dauern. Noch 
indirekter sind Ringtausch-Formen der Gegenseitigkeit: A gibt B etwas, 
weil dieser C etwas gegeben hat, der wiederum A etwas geben wird. Das 
berühmteste Beispiel ist der rituelle Kula-Handel zwischen den Trobri-
and-Inseln vor der Küste Papua-Neuguineas. In allen diesen Fällen kann 
man von einem reziproken Altruismus sprechen.

Noch grundlegender ist die Gegenseitigkeit in kooperativen Interakti-
onen, genannt Mutualismus. Dieser Ausdruck wurde in der Biologie frü-
her nur auf das Zusammenwirken von Angehörigen verschiedener Ar-
ten bezogen; ein Musterbeispiel wäre die Symbiose. Inzwischen steht er 
für Kooperationen mit simultanem Nutzen für alle beteiligten Parteien, 
etwa bei einer arbeitsteilig organisierten Jagd mehrerer Affen, bei der 
alle etwas von der Beute abbekommen. Höchstwahrscheinlich müssen 
sich zunächst einmal mutualistische Interaktionsformen entwickeln, um 
Vertrauen zu schaffen. Erst auf diesem Fundament ist dann reziproker 
Altruismus möglich. Für den Mutualismus wiederum (so lautet Toma-
sellos grundlegende Überzeugung) sei ein wechselseitiges Verstehen not-
wendig, eine gemeinsame Intentionalität.6 

Es kann keinen Zweifel geben, dass sich die Menschen im Jungpa-
läolithikum mutualistisch-kooperativ und reziprok-altruistisch verhal-
ten haben. Insbesondere die Jagd auf größere Tiere ist nur in komplexer 
Zusammenarbeit möglich; im alltäglichen Leben war man in extremer 

5		  Grundlegend Gehlen, Moral und Hypermoral (1969). Vgl. zum Stand der 
Forschung Bischof, Moral (2012); Haidt, The Righteous Mind (2012); Pin-
ker, Gewalt (2011); de Waal, Primaten und Philosophen (2008); de Waal, 
Das Prinzip Empathie (2011).

6		  Tomasello, Warum wir kooperieren (2010).

RELIGION UND MORAL – DIE URSZENE

https://doi.org/10.5771/9783845298900 - am 15.01.2026, 21:14:22. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783845298900
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


101

Weise aufeinander angewiesen. Störrische Kooperationsverweigerer 
wird man ausgeschlossen haben. Für die Existenz reziprok-altruisti-
scher Handlungsformen sprechen Tauschbeziehungen: mit Muscheln 
und Bernstein, gewiss auch mit Ideen und Liedern, vor allem aber (wegen 
der instinktiv verankerten Inzestscheu) mit jungen Frauen. Austausch-
beziehungen gab es wahrscheinlich sogar zwischen dem Homo sapiens 
und dem Homo neanderthalensis, die bis vor ca. 27.000 Jahren in Eu-
ropa und im Vorderen Orient noch nebeneinander lebten. 

Diese Quelle der Moral lässt sich kontinuierlich erweitern: Bei güns-
tigen Rahmenbedingungen und der Unterstützung durch Kommunika-
tionstechnologien, angefangen bei der Schrift, können wir mit immer 
mehr Menschen immer öfter interagieren. Der weltweite Handel und 
das globale multi-mediale Kommunikationsnetz (Internet) sind dafür 
gute Beispiele. Insgesamt handelt es sich bei den aus der Gegenseitigkeit 
entspringenden Verhaltensweisen um einen schwachen Altruismus: Man 
tut dem Anderen etwas Gutes, weiß aber, dass dieser es erwidern wird. 

(2) Hingegen ist der zweite Baustein ein starker Altruismus, der von ei-
ner einfachen Hilfeleistung bis zur Selbstaufopferung gehen kann und der 
nach Ansicht der meisten Soziobiologen nur unter genetisch verwandten 
Organismen funktioniert: Daher rührt der Ausdruck ›nepotischer Altru-
ismus‹. Wenn Jane Goodall Recht hat, setzen sich allerdings Schimpan-
sen uneigennützig für nicht-verwandte Artgenossen ein.7 Beim Menschen 
hat sich diese Moral-Wurzel von verwandtschaftlichen Beziehungen ab-
gelöst und ist generell auf Zugehörigkeitsgruppen übertragbar. Aus die-
ser Quelle der Moral entspringen die Gefühle der Gruppenzugehörigkeit 
und Loyalität, die eher egalitär oder eher hierarchisch ausgerichtet sein 
können. Auf der einen Seite gibt es einen Sinn für Gleichberechtigung in-
nerhalb der eigenen Gruppe, auf der anderen Seite die Neigung zur Un-
terordnung unter die anerkannten Autoritäten, die wir als proto-egalitäre 
und proto-hierarchische Tendenzen schon im Tierreich finden. Die Kehr-
seite unseres gruppenbezogenen Verhaltens, gleichsam die dunkle Seite 
des Guten, sind negative Gefühle gegenüber Außenstehenden und strenge 
Strafen gegen gruppeninterne Abweichler, die es unter Tieren nicht gibt. 

Dass die Menschen des Jungpaläolithikums in Gruppen lebten und 
nur gemeinsam überleben konnten, ist offensichtlich. Deshalb wurden 
wohl interne Konflikte eher vermieden. Vor allem aber wurde schwä-
cheren Gruppenmitgliedern geholfen. Einen Beleg dafür liefert der Zu-
stand vieler der aufgefundenen Skelette. Beispielsweise konnte der im 
Neandertal 1856 gefundene ca. 60jährige Mann viele Jahre seinen ge-
brochenen linken Arm nicht bewegen; er war also auf Unterstützung 
durch Gruppenangehörige angewiesen, die er offensichtlich erhalten hat. 

7		  Goodall, Ein Herz für Schimpansen (1991), 243f.

DIE VIER QUELLEN DER MORAL

https://doi.org/10.5771/9783845298900 - am 15.01.2026, 21:14:22. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783845298900
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


102

Allerdings finden sich selten Knochenbrüche an den Beinen: Wer nicht 
mehr gehen konnte, wurde wahrscheinlich einfach zurückgelassen – so 
weit ging die Unterstützungsbereitschaft nun doch nicht.

Der aus dieser Quelle entspringende Strom hat sich im Laufe der 
Menschheitsgeschichte diskontinuierlich erweitert: Innerhalb weniger 
Jahrtausende erstreckte er sich von der Familie und der Horde über die 
Siedlungseinheit und den Stadtstaat bis zu den Imperien der alten Welt. 
In der Neuzeit können vor allem Nationen auf Loyalität rechnen. Dafür 
waren aber besondere Integrations- und Legitimationsideologien erfor-
derlich, zu denen man auch die Volks- und Universalreligionen zählen 
muss. Im 21. Jahrhundert stellt sich die Frage, ob der »expanding circle« 
(Peter Singer) sich bereits auf die Menschheit insgesamt bezieht, um glo-
bale Herausforderungen bewältigen zu können. 

(3) Der dritte Baustein sind unsere sozialen Gefühle. Diese können nega-
tiv oder positiv sein; im Sinne eines normativen Moralbegriffs sind vor 
allem die positiven Emotionen wichtig. Diese beginnen mit einfacher 
Sympathie und steigern sich bis zu bedingungsloser Liebe. Die Kehrsei-
te sind Antipathie und Hass. Das Paradebeispiel für ein moralisches Ge-
fühl ist das Mitleid. Wer Mitleid empfindet, sorgt sich um andere, wenn 
diese leiden. Das bezieht sich keineswegs nur auf Angehörige unserer ei-
genen Gruppe oder auf Personen, mit denen wir in einem wechselseiti-
gen Austausch stehen. Mitleid empfinden wir auch für ein fremdes Kind; 
sogar das Mitglied einer feindlichen Gruppe kann uns sympathisch sein. 

Grundlage der sozialen Gefühle ist die Einfühlung beziehungsweise 
die Empathie. Eine ihrer Bedingungen sind möglicherweise die jüngst 
entdeckten Spiegelneuronen. Wie Studien an kleinen Kindern zeigen, ist 
Empathie an ein Bewusstsein der eigenen Identität gekoppelt, das bei uns 
Menschen in der Mitte des zweiten Lebensjahres erworben wird. Auf 
dieser Grundlage ist ein affektives Betroffensein von der Situation ande-
rer möglich. Leistungsfähiger ist aber die kognitive Empathie, das heißt 
die Kompetenz zu einem Perspektivenwechsel. Diese ermöglicht es, dass 
man sich Konzepte davon macht, wie die anderen die Welt wahrnehmen, 
strukturieren und bewerten (theory of mind). Kinder sind dazu im vier-
ten Lebensjahr in der Lage. Es ist jedoch umstritten, ob auch Affen diese 
Entwicklungsstufe erklimmen können. Wir Menschen können uns jeden-
falls durch diese Fähigkeit in andere hineinversetzen und insofern eine 
»exzentrische Position« (Plessner) einnehmen. Empathie ist aber nicht 
nur die Grundlage der positiven, sondern auch die der negativen sozia-
len Gefühle, etwa von Schadenfreude und Missgunst. Insbesondere der 
grausame Sadist muss genau wissen, was dem Anderen Leid zufügt: Er 
muss sich also in sein Opfer einfühlen können. 

Die Erweiterungsmöglichkeiten dieser Wurzel der Moral sind gering. 
Mitleid empfinden wir eigentlich nur für einzelne Lebewesen, deren 

RELIGION UND MORAL – DIE URSZENE

https://doi.org/10.5771/9783845298900 - am 15.01.2026, 21:14:22. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783845298900
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


103

Schmerz uns klar vor Augen steht. Immerhin lassen sich Gefühle kulti-
vieren. Man kann sich daran gewöhnen, sein Mitleid zu verdrängen oder 
zu einem passiven Bedauern zu degradieren. Man kann es aber auch von 
einer emotionalen Anteilnahme über aktiv werdende Einzelfallhilfe zur 
habitualisierten Großzügigkeit weiterentwickeln.

(4) Der vierte Baustein ist die praktische Vernunft. Wenn wir diesen Be-
griff heute alltagssprachlich für den Bereich unseres Handelns verwen-
den, ist in der Regel Zweckrationalität oder einfach Effizienz gemeint, 
also die Wahl der besten Mittel für geeignete Ziele. Auch diese Kompe-
tenz kann moralisch wichtig sein, etwa um die eigenen Gruppenmitglie-
der erfolgreich zu schützen oder ihnen in Not wirksam zu helfen. Drei 
Spielarten der Vernunft kommen aber hinzu. Zunächst ist die praktische 
Vernunft als sozial-kognitive Urteilskraft zu nennen, mit der wir komple-
xe intersubjektive Beziehungen angemessen analysieren und deuten kön-
nen. Schon die Affen sind, im Vergleich mit anderen Säugetieren, insofern 
sehr soziale Wesen, als sie den größten Teil ihrer kognitiven Fähigkeiten 
für die Beobachtung der anderen Hordenmitglieder und die Analyse ih-
rer Beziehungen untereinander einsetzen.8 Mit seinem ›sozialen Hirn‹ ist 
der Mensch aber sogar ein super-soziales Wesen.9 Sodann ist die prakti-
sche Vernunft die Kompetenz, im normativen Bereich rational zu denken 
und zu argumentieren. Schließlich gibt es noch Vernunft als rationales 
Wollen, das sich autonom moralische Zwecke setzt und diese mit seinen 
Handlungen zu verwirklichen sucht. Insbesondere zur Lösung schwieri-
ger Probleme sozialer Gerechtigkeit wird man sich nicht allein auf Ge-
genseitigkeit, Wohlwollen und Empathie stützen können. Dazu brauchen 
wir unsere praktische Vernunft.

Da der Homo sapiens im Jungpaläolithikum fast dieselbe genetische 
Ausstattung besaß wie wir, kann man auch ihn als vernunftbegabtes Tier 
(animal rationabile) oder, noch besser, als vernunft- und sprachbegabtes 
Tier (zoon logon echon) ansprechen. Es wird sogar darüber spekuliert, 
ob sein Gehirn nicht größer war als das unsrige. Aber wie dem auch sei, 
wer einmal anfängt, kritisch und systematisch nachzudenken, kann da-
mit nicht aufhören und wird seine Reflexionen immer weiter ausdehnen. 
Das nennt Peter Singer die »Rolltreppe der Vernunft«. Oder handelt es 
sich doch um eine ganz normale Treppe mit einer begrenzten Zahl von 
Stufen? Das ist die These derjenigen, die die Stadienmodelle der Entwick-
lungspsychologie (Piaget, Kohlberg) von der Ontogenese auf die Phylo-
genese (die Menschheitsgeschichte) übertragen wollen. 

8		  Fischer, Affengesellschaft (2012), 10f., 28ff., 136ff., 162, 249ff.; vgl. meine 
Rezension Thies (2013).

9		  Dunbar, The Social Brain Hypothesis (1998) sowie Fuchs, Das Gehirn – ein 
Beziehungsorgan (42013).

DIE VIER QUELLEN DER MORAL

https://doi.org/10.5771/9783845298900 - am 15.01.2026, 21:14:22. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783845298900
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


104

Nun könnte man einwenden: Wenn es immer und überall diese vier 
›Bausteine‹ gibt, warum bietet die Menschheitsgeschichte so ein grauen-
haftes Bild von Krieg, Mord, Raub, Betrug und so weiter? Woher kommt 
das Böse? Dazu ist als erstes auf die schon erwähnten negativen Aspek-
te der vier Bausteine zu verweisen: Gegenseitigkeit führt zu fortdauern-
den Racheaktionen; Wohlwollen bezieht sich nur auf die Angehörigen 
der eigenen Gruppe; Empathie ist auch Voraussetzung negativer sozialer 
Gefühle; Vernunft lässt sich missbrauchen. Darüber hinaus gibt es neben 
den Quellen des Guten auch die des Bösen. Auch hier muss man sich vor 
zu simplen Schemata hüten; wie das Gute ist auch das Böse ein Plural. 
Man kann sogar sechs Formen unterscheiden. 

Bereits Aristoteles nennt gleich drei Phänomene, die wir heute zum 
Bösen rechnen würden. Das erste ist die tierische Rohheit, gleichsam 
die Barbarei, aus der sich eine soziale Gruppe noch gar nicht heraus
entwickelt hat. Das zweite ist die Unbeherrschtheit, also der momen-
tane, aber immer wieder auftretende Verlust der Kontrolle über die ag-
gressiven und destruktiven Affekte, die jeder Mensch in sich trägt. Das 
dritte ist die Lasterhaftigkeit, also die Habitualisierung schlechter Ge-
wohnheiten wie etwa Feigheit, Geiz oder Unfreundlichkeit.10 Drei wei-
tere Spielarten des Bösen hat uns spätestens das 20. Jahrhundert gelehrt. 
Zunächst gibt es das von Kant so bezeichnete radikale Böse, das darin 
besteht, die moralischen Maximen bewusst zu verkehren, das Böse also 
um des Bösen willen zu wollen. In den Dienst des radikal Bösen kann 
sich sodann die kalte Grausamkeit stellen, die höchst bedacht und kon-
trolliert zu Werke geht: Die Vorgehensweise von Folterknechten und 
KZ-Schergen müsste man hier einordnen. Letztlich gibt es noch das ba-
nale Böse, ein Handeln ohne Urteilskraft und Mitgefühl, mit dem man 
seinen vermeintlichen Pflichten nachkommt, ohne zu bedenken, was 
man damit anderen antut.

2. Religion im Jungpaläothikum

Kommen wir jetzt zur Religion. Wenn wir nach deren Quellen suchen, 
können wir nicht einfach die heutigen Formen bis zu ihren Ursprün-
gen zurückverfolgen. Irgendwann reißt nämlich der Faden der Überlie-
ferungen: Religion entsteht im Dunkel der Geschichte. Wir müssen den 
Sprung in fernste Zeiten (und Räume) wagen und dort religiöse Phäno-
mene identifizieren. Manche meinen, dass dies in vorhochkulturellen 
Zeiten gar nicht möglich sei und dass der Begriff der Religion lediglich 
ein europäisches Konstrukt darstelle. Andere wollen das Religiöse voll-
ständig auf andere Phänomene (etwa Sexualität, Ökonomie oder Politik) 

10		 Aristoteles, Nikomachische Ethik, 1145a 15ff. 

RELIGION UND MORAL – DIE URSZENE

https://doi.org/10.5771/9783845298900 - am 15.01.2026, 21:14:22. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783845298900
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


105

reduzieren. Wer jedoch nach den Ursprüngen sucht (was zumindest die 
Philosophie nicht aufgeben darf), wird am Religionsbegriff auch für 
die Anfänge der Menschheitsgeschichte festhalten wollen. Die generelle 
Skepsis, wir wüssten viel zu wenig über frühere Epochen, hilft uns nicht 
weiter.11 Richtig ist jedoch, dass zwei scheinbar konstitutive Merkmale 
von Religionen im Jungpaläolithikum nicht zu finden sind. 

Zum einen gibt es keine Götter. Erst recht steht am Anfang der 
Menschheitsgeschichte kein Urmonotheismus; der entsprechende Nach-
weis ist jedenfalls Wilhelm Schmidt mit seiner Wiener Schule nicht ge-
lungen. Der Monotheismus tritt offensichtlich, wie schon Hume ver-
mutete, historisch später als der Polytheismus auf, ohne dass hier eine 
unausweichliche Evolution vorliegen muss. Nicht jedes Ensemble von 
Göttern wird im Laufe der Zeit durch den Einen ersetzt. Aber auch die 
Verehrung einer Vielzahl von Gottheiten hat sich wohl erst nach der 
neolithischen Revolution entwickelt. Insofern spricht vieles für die An-
sicht der älteren Religionsgeschichte (vor allem von Tylor), dass alles 
mit dem Animismus oder anderen nicht-theistischen Formen der Reli-
giosität begann. Immerhin kennen die meisten Wildbeutergesellschaften 
mehrere ›Übergeistmächte‹ männlichen oder weiblichen Geschlechts, die 
über bestimmte Tierarten herrschen und für diese sorgen. Ein Beispiel 
ist Sedna, in der die Inuit die auf dem Meeresboden lebende Herrin ih-
rer Jagdtiere sahen.12 

Zum anderen kann man Religionen auch nicht durch ihren Bezug 
auf Transzendenz definieren. Zwar wird in den Weltbildern archaischer 
Gesellschaften zwischen dem Sichtbaren und dem Unsichtbaren, zwi-
schen dem Körperlichen und dem Geistigen unterschieden. Oft findet 
man auch Dreiteilungen: beim Menschen in seine physischen, vitalen 
und psychischen Bestandteile; für den gesamten Kosmos in drei ›Stock-
werke‹: in der Mitte die eigene Lebenswelt, umgeben von einer Ober-
welt und einer Unterwelt. Dennoch sind alle Sphären prinzipiell mit 
denselben Kategorien erfassbar; es gibt Übergänge und Zwischenzo-
nen, die vor allem von guten und bösen Geistern sowie den Schama-
nen genutzt werden. Zwischen Transzendenz und Immanenz wird also 
nicht klar getrennt; zudem dient die Oberwelt nicht als normative Ori-
entierung. Noch die Götter der Griechen, Römer und Germanen wa-
ren ja keineswegs moralische Vorbilder. Eine ideale transzendente Welt 
(man denke an Platons ›Ideenhimmel‹) ist wahrscheinlich eine Errun-
genschaft der sogenannten Achsenzeit vom achten bis dritten vorchrist-
lichen Jahrhundert.

11		 Zu einer solchen Skepsis tendiert beispielsweise Leroi-Gourhan, Hand und 
Wort (1988).

12		 Duerr, Sedna oder die Liebe zum Leben (1984); vgl. auch Müller, Schama-
nismus (1997), 18, 23, 55f., 116f.

RELIGION IM JUNGPALÄOTHIKUM

https://doi.org/10.5771/9783845298900 - am 15.01.2026, 21:14:22. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783845298900
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


106

Den besten Zugriff auf das Religiöse bietet, zumindest für meine Fra-
gestellung, der Begriff des Heiligen. Dabei ist zu bedenken, dass das Hei-
lige in der Urgesellschaft sicherlich ein Plural, ja ein Sammelsurium war 
– vieles und sogar sehr Unterschiedliches war heilig. Es gab heilige Räu-
me und heilige Zeiten, heilige Lebewesen und heilige Dinge, heilige Zu-
stände und heilige Eigenschaften.13 

Was aber ist das Heilige? Zwei Begriffsmerkmale sollen hier ausrei-
chen. Erstens tritt es nie ohne seinen Gegensatz auf. Wenn es das Heili-
ge gibt, muss auch das Profane existieren; neben heiligen Räumen muss 
es beispielsweise immer auch profane Örtlichkeiten geben. Dies ist bei 
den frankokantabrischen Höhlen tatsächlich gegeben. Denn die wun-
derbaren Malereien, die etwa Altamira, Lascaux oder die Grotte Chau-
vet berühmt machten, finden sich fast immer in schwer zugänglichen 
Abschnitten der oft verzweigten Höhlen. Es wird ersichtlich zwischen 
zwei Arten von Räumen unterschieden, eben den profanen (für das all-
tägliche Leben) und den sakralen (für religiöse Verrichtungen). Zwei-
tens ist das Heilige auf besondere Weise verehrungswürdig. Das bedeu-
tet keineswegs, dass es ausschließlich positiv besetzt ist: Wie Rudolf Otto 
1917 überzeugend beschrieb, kann es ambivalente Gefühle auslösen, an-
ziehend und abstoßend, faszinierend und erschreckend sein. Das Heili-
ge ist nämlich nicht in erster Linie gut, sondern vor allem mächtig. Sei-
ne bezwingende Kraft übersteigt die von uns Menschen. Das Heilige ist 
also nicht übernatürlich, aber doch übermenschlich. Inwiefern dies für 
die vier Wurzeln des Religiösen zutrifft, wird gleich deutlich werden.

3. Vier Quellen der Religion

(1) Die erste Quelle der Religion sind kognitive Mechanismen, die uns 
dazu verleiten, in natürlichen Vorgängen mehr zu sehen, als sie wirk-
lich sind. Vor allem neigen wir dazu, in der belebten, aber auch in der 
unbelebten Natur ›Subjekte‹ zu vermuten, die analog zu uns Menschen 
gedacht sind. Der Hintergrund ist die schon erwähnte ultra-soziale 
Struktur der menschlichen Lebensform. Das führt beispielsweise zur Pa-
reidolie, also der fälschlichen Wahrnehmung von Gesichtern in Wolken, 
Bäumen und Felsformationen. Noch wichtiger ist aber, dass wir dazu 
neigen, verborgene Mächte für empirische Prozesse verantwortlich zu 
machen. Dieses Phänomen gibt es schon bei Tieren: Darwin schildert in 
seinem zweiten Hauptwerk anschaulich, wie sein Hund auf die durch 
einen leichten Windzug ausgelösten Bewegungen eines Sonnenschirms 
mit einem Knurren und Bellen so reagierte, als ob er annehme, dass eine 

13		 Eliade, Das Heilige und das Profane (1957/1998) sowie Colpe, Über das 
Heilige (1990).

RELIGION UND MORAL – DIE URSZENE

https://doi.org/10.5771/9783845298900 - am 15.01.2026, 21:14:22. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783845298900
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


107

unbekannte Wesenheit dieses Geschehen bewusst herbeigeführt habe. 
Dies sei vergleichbar mit dem »Glauben an unsichtbare oder geistige 
Kräfte«14, für den Tylor im selben Jahr den Ausdruck Animismus ein-
führte. Aus der Sicht einer funktionalistisch, nämlich evolutionstheore-
tisch argumentierenden Biologie ist ein kognitives Phänomen dieser Art 
zweckmäßig: Für eine Gazelle ist es besser, zwanzigmal fälschlicherwei-
se im Rauschen des Laubwerks einen Löwen zu vermuten, als dies ein-
mal nicht zu tun, wenn dort wirklich einer lauert. Auch unsere Sprache 
mit ihrer Subjekt-Prädikat-Struktur ist davon geprägt: Wo es einen Pro-
zess gibt, ausgedrückt durch ein Verb, erwarten wir auch ein Subjekt. 

Solche »subjektivistische[n] Deutungen«15 sind zunächst einmal völ-
lig unabhängig von religiösen Gehalten. Dies gilt auch dann, wenn un-
persönliche Kräfte postuliert werden (Dynamismus). Bedeutsam für das, 
was wir heute ›Religion‹ nennen, wird eine solche »Außenwelt-Besee-
lung«16 erst, wenn die überempirischen Wirkkräfte immer weiter aus un-
serer Lebenswelt herausgerückt, vergrößert und idealisiert werden – bis 
es zur Annahme anthropomorpher Gottheiten kommt, die die Welt re-
gieren und mit denen wir in Interaktion treten können. Da diese Mäch-
te Gutes und Böses bewirken, besteht zu ihnen die oben angesprochene 
ambivalente Haltung.

Wenn der Animismus die einzige Quelle der Religion wäre, stünde es 
heute schlecht um diese. Die Wissenschaften liefern so überzeugende Er-
klärungen fast aller Naturvorgänge (und deren Anwendung in der Tech-
nik einen so guten Schutz), dass diese Strömung religiösen Lebens na-
hezu ausgetrocknet ist. Was früher unerklärlich war, wird nun schon in 
der Schule gelernt. Keiner glaubt mehr an einen Gott, der Blitze schleu-
dert, oder an Geister, die die Jagd (oder heutige Arbeitsvorgänge) be-
einflussen. Der Animismus ist nichts weiter als eine frühe Stufe unserer 
kognitiven Entwicklung. Piaget ordnete ihn dem prä-operationalen Sta-
dium von zwei- bis siebenjährigen Kindern zu, die glauben, dass Kugeln 
rollen wollen und dass der Mond sie auf ihren Nachtspaziergängen be-
gleitet. Zu Recht wurde das von ihm auch als eine Form des Egozentris-
mus gedeutet.17 Schon im konkret-operationalen Stadium wird dies al-
les überwunden. 

(2) Die zweite Quelle ist der ambivalente Eindruck außerordentlicher 
Naturphänomene. Jane Goodall hat beobachtet, dass Schimpansen an-
gesichts eines überwältigenden Wasserfalls Gefühle wie ehrfurchtsvolles 
Erstaunen zeigen und bei einsetzendem Gewitter manchmal in eine Art 

14		 Darwin, Die Abstammung des Menschen (²1992), 103.
15		 Mirow, Weltgeschichte (2009), 105.
16		 Gehlen, Urmensch und Spätkultur (1956), Kap. 34.
17		 Piaget, Die geistige Entwicklung des Kindes (1940), 171ff.

VIER QUELLEN DER RELIGION

https://doi.org/10.5771/9783845298900 - am 15.01.2026, 21:14:22. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783845298900
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


108

kollektiven Regentanzes verfallen.18 Wenn sich diese Beobachtungen be-
stätigen lassen, hat Goodall tatsächlich eine Vorstufe unserer Religiosität 
entdeckt. Denn die unwahrscheinlichen und überraschenden, rätselhaf-
ten und faszinierenden Naturphänomene, die auch den dritten Schim-
pansen (nämlich uns Menschen) beeindrucken, sind ein Paradebeispiel 
für das von Rudolf Otto analysierte Numinose. Außer Gewittern und 
Wasserfällen können auch Erdbeben und Stürme solche Phänomene sein. 
Eine besondere Rolle in der menschlichen Religionsgeschichte haben 
wahrscheinlich Vulkane gespielt, denn der spätere jüdische Gott Jahwe 
war wohl ursprünglich ein Vulkan-Gott.19 Weniger bedeutsam sind sta-
tische Phänomene derselben Art wie große Wasserflächen, hohe Berge, 
weite Landschaften oder der bestirnte Nachthimmel.

Im Unterschied zum Animismus geht es hier nicht um die unsichtba-
re Welt, sondern explizit um die sichtbare. Nicht eine verborgene Kraft 
löst die ambivalenten Gefühle aus, sondern das offen zu Tage liegende 
Phänomen selbst. Dessen Dimensionen überragen alles Menschliche so 
weit, dass man gar nicht anders kann, als sich klein und ohnmächtig zu 
fühlen, ohne jedoch direkt bedroht zu sein. Eine Naturkatastrophe, die 
alles zerstört, wird nur als schrecklich empfunden, nicht als schreck-
lich und faszinierend zugleich. Insofern sind numinose Gefühle deutlich 
von den emotionalen Erschütterungen abzugrenzen, die unsere leibli-
chen Grenzen gänzlich auflösen und auf die man nur mit Weinen reagie-
ren kann (Plessner).

Numinose Erfahrungen erzeugen einen Handlungsdruck, für den es 
keine genetischen Vorprogrammierungen gibt. Auf die »Appellqualität« 
des Numinosen reagiere man als Gruppe, so die plausible Spekulation 
Gehlens, mit rhythmisierten Bewegungen, zum Beispiel solchen Tänzen 
wie Goodalls Schimpansen.20 Beim Menschen komme es jedoch zu ei-
ner Ritualisierung dieser Akte, die die momentane Erfahrung auf Dau-
er stellen und als Nachahmung (Mimesis) des Naturereignisses verstan-
den werden. Die sekundäre objektive Zweckmäßigkeit solcher Riten ist 
wahrscheinlich die Stärkung der Gemeinschaftsgefühle gewesen. Für 
Durkheims These aber, dass ohne Riten ein sozialer Zusammenhalt gar 
nicht möglich sei, gibt es für die frühen Zeiten der Menschheitsgeschich-
te keine Belege. Erst in den späteren Hochkulturen dienten Religionen 
auch als sozialer Kitt. Zudem hatten Religionen wohl immer mehrere 
Funktionen, deren jeweiliges Gewicht sich im Verlauf der Geschichte im-
mer wieder erheblich verschoben hat.21 

18		 Goodall, Wilde Schimpansen (1971), 69ff. sowie Goodall, Ein Herz für 
Schimpansen (1991), 16, 277f.

19		 Freud, Der Mann Moses und die monotheistische Religion (1939), 484.
20		 Gehlen, Urmensch und Spätkultur (1956), 136f.
21		 Diamond, Vermächtnis (2012), Kap. 9.

RELIGION UND MORAL – DIE URSZENE

https://doi.org/10.5771/9783845298900 - am 15.01.2026, 21:14:22. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783845298900
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


109

Auf die Darstellung des Numinosen durch Tänze könnte die durch 
Bilder gefolgt sein. Bei den berühmten Höhlenmalereien des Cro-Ma-
gnon-Menschen werden jedoch andere Naturphänomene dargestellt, 
nämlich vorwiegend große Tiere in hinreißender Dynamik.22 Könnten 
diese auch in vergleichbarer Weise ambivalente Gefühle ausgelöst ha-
ben? Erst die dritte Stufe sind Mythen, durch die der Mensch als animal 
symbolicum den numinosen Situationen einen Sinn verleiht. Die Abfol-
ge vom Mimetischen über das Ikonische zum Mythischen darf man je-
doch nicht, ähnlich wie den Weg des Animismus über den Polytheismus 
zum Monotheismus, als unausweichliche Entwicklung verstehen; zudem 
ist es nur ein Strang der Religionsgeschichte.23 Darüber hinaus gibt es in 
der Moderne eine Sublimierungsform numinoser Gefühle, die sich von 
der Sphäre des Religiösen gelöst hat, nämlich die ästhetische Erfahrung 
des Erhabenen. 

(3) Die dritte Quelle liegt nicht in der Außenwelt, sondern in den Mög-
lichkeiten, unser Inneres zu manipulieren, zu intensivieren und sogar zu 
verlassen. Erinnerungen an nächtliche Träume, in denen die Seele schein-
bar ihren Körper und die gewohnte Umgebung hinter sich lässt, mögen 
am Anfang gestanden haben. Eine andere Erfahrung sind die kollektiven 
Ekstasen bei den eben erwähnten Tänzen. Noch wichtiger sind aber die 
Séancen, die von Schamanen abgehalten wurden und bei denen diese in 
Trance-Zustände gerieten, sich in Tiere verwandelten und fliegen konnten.

Schamanismus wird heute für ein weltweites Phänomen gehalten.24 
Wurde dieser Begriff zunächst nur für sibirische Nomadenvölker ver-
wendet, so wurden bald ähnliche Erscheinungen bei vielen Indianer-
stämmen, bei den archaischen Jägern Südwestafrikas und in Südostasien 
beobachtet. Besonders wichtig für unsere Fragestellung ist, dass es Scha-
manismus auch bei den Cro-Magnon-Menschen gegeben haben soll.25 
Als Beleg dafür gelten jungpaläolithische Darstellungen von Männern 
mit Tierköpfen, Tiermasken oder Tierkostümen, oft mit erigiertem Penis, 
also einer sexuellen Erregung, die mit schamanistischen Trance-Zustän-
den verbunden sein konnte. Berühmte Beispiele sind der Löwenmensch 
von Hohlenstein-Stadel und die Höhlenmalerei in Trois Frères, aus et-
was späterer Zeit der Ziegendämon vom Göbekli Tepe.26 

Der Schamanismus wird oft mit dem Animismus zusammenge-
bracht oder sogar als dessen notwendige Ergänzung betrachtet: Wenn 

22		 Bataille, Die Höhlenbilder von Lascaux oder Die Geburt der Kunst (1955).
23		 Gegen Bellah, Religion in Human Evolution (2012).
24		 Eliade, Schamanismus und archaische Ekstasetechnik (1951) sowie Müller, 

Schamanismus (1997).
25		 Clottes/Lewis-Williams, Schamanen (1997).
26		 Schmidt, Sie bauten die ersten Tempel (2006), 216.

VIER QUELLEN DER RELIGION

https://doi.org/10.5771/9783845298900 - am 15.01.2026, 21:14:22. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783845298900
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


110

es unsichtbare geistige Wesenheiten gibt, braucht man jemanden, der 
mit diesen in Kontakt treten kann, einen Mittler zwischen dem Norma-
len und dem Transnormalen. Diese Aufgabe übernahmen die Schama-
nen, die insofern (als Ergebnis sozialer Arbeitsteilung) auch die ersten 
religiösen Spezialisten waren. Eine politische oder militärische Funkti-
on in ihren sozialen Gruppen besaßen sie nicht. Oft waren sie sogar Au-
ßenseiter in ihrer Gemeinschaft, eben Verrückte, auf die man jedoch in 
besonderen Situationen, vor allem bei schweren physischen oder psy-
chischen Krankheiten, Unglücksfällen oder vor Beginn der Jagdzeit, an-
gewiesen war. Zumindest standen die meisten Gemeinschaftsmitglieder 
zu den Schamanen in einer spannungsvollen Beziehung, einer Mischung 
von Bewunderung und Scheu – wie zu allen Phänomenen des Heiligen. 

Wichtiger sind die oben erwähnten psychischen Zustände der Scha-
manen. Halluzinationen und trance-ähnliche Zustände mag es schon bei 
Säugetieren geben. Inzwischen wird auch über die neurobiologischen 
Grundlagen dieser Prozesse geforscht.27 Entscheidend aber ist, dass die 
Schamanen als Meister der Ekstase solche psychischen Zustände willent-
lich herstellen konnten. Tanz und Musik unterstützten dies; zur Ausstat-
tung der Schamanen gehörte fast immer eine Trommel.

Die archaische Ekstase ließ sich in zwei Richtungen weiterentwi-
ckeln.28 Der eine Weg führt in den durch Drogen erzeugten Rausch. Da-
bei konnte man sich halluzinogener Pflanzen bedienen, die sicher von 
den Altpflanzer-Kulturen nach der neolithischen Revolution entdeckt 
und gezüchtet wurden. Für religiöse Erfahrungen war jedoch der an-
dere Weg wichtiger, nämlich die psychische Disziplinierung und menta-
le Konzentration ohne weitere Hilfsmittel, die zu religiösen Praktiken 
wie Gebet und Meditation weiterentwickelt wurden. Das Heilige wird 
nicht in der Außenwelt gesucht, sondern in den unheimlichen Tiefen un-
serer Innenwelt. In allen Kulturkreisen entwickelten sich daraus mysti-
sche Strömungen, die die Selbstversenkung bis zur Selbstauflösung ins 
Nichts weiterentwickelten. Mystik ist also gewissermaßen das Resultat 
einer Rationalisierung der schamanistischen Ekstase. 

(4) Es bleibt noch eine vierte Quelle. Diese entspringt aus der Begegnung 
mit dem Tod und den menschlichen Bemühungen, diesen zu verstehen 
und zu überwinden. Die Vorstufen bei den Tieren sind hier ganz spär-
lich. Die großen Affen scheinen ein ambivalentes Verhältnis zu Leichna-
men von Artgenossen zu haben; Trauer lässt sich aber kaum feststellen. 
Ein schwer ausrottbarer Mythos sind zudem die sogenannten Elefanten-
friedhöfe. Zwar verfügen Elefanten über erstaunliche Fähigkeiten, ein 
gutes Erinnerungsvermögen und eine bemerkenswerte Intelligenz. Dass 

27		 Clottes/Lewis-Williams, Schamanen (1997), 12ff., 81ff.
28		 Gehlen, Urmensch und Spätkultur (1956), Kap. 44.

RELIGION UND MORAL – DIE URSZENE

https://doi.org/10.5771/9783845298900 - am 15.01.2026, 21:14:22. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783845298900
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


111

es jedoch ausgewählte Orte gäbe, an denen sich die Mitglieder einer Her-
de zum Sterben hinbegeben, ist nur in Tarzan-Filmen der Fall. Tatsäch-
lich ist es wohl so, dass bei älteren Elefanten das Gebiss stark abgenutzt 
ist und sie daher auf weichere Nahrung angewiesen sind, die sich eher 
in sumpfigem Gelände abseits der üblichen Routen einer Herde findet. 
Dort verenden alte und schwache Elefanten dann überproportional oft, 
so dass der Mythos entstehen konnte, dort befände sich ein ›Friedhof‹, 
der von den Tieren bewusst aufgesucht worden sei.29 

Bereits die Neandertaler haben hingegen ihre Toten nicht einfach 
entsorgt, sondern gewissenhaft bestattet, oft in kleinen Höhlen, die 
mit rotem Ocker (vielleicht als Symbol für Blut) sowie mit Grabbei-
gaben wie Tierknochen, bearbeiteten Steinen und Perlen ausgestattet 
wurden. Die anrührende Geschichte, dass die Leichname in ein Blu-
menbett gelegt wurden, stellt man heute wieder in Frage; es könnte 
sein, dass die gefundenen Blütenpollen eher zufällig von Wühlmäusen 
hineingetragen wurden.30 Dass es sich aber um geplante Grabanlagen 
handelt, wird nicht bezweifelt. Möglicherweise haben die Neanderta-
ler ihre Bestattungsbräuche sogar vom Homo sapiens, unseren direk-
ten Vorfahren, übernommen, von denen wir sogar die älteren Gräber 
kennen. Signifikante Unterschiede in den Bestattungsbräuchen beider 
Arten gibt es jedenfalls nicht. Bemerkenswert ist zunächst einmal, dass 
tote Mitglieder der eigenen Gemeinschaft nicht einfach liegen gelassen 
oder beseitigt, sondern mit bemerkenswerter Sorgfalt bestattet wurden, 
und zwar in eigens dafür angelegten Grabstätten innerhalb des Sied-
lungsgebietes, oft sogar sehr nahe bei zeitweiligen Lagerstätten. Das ist 
zunächst einmal ein Akt der Pietät, abkünftig vom moralischen Phä-
nomen des Wohlwollens (des starken Altruismus), der hier nicht nur 
die lebenden, sondern sogar die toten Mitglieder der eigenen Gemein-
schaft einbezieht.

Lässt sich aus den Grabanlagen auch auf religiöse Auffassungen schlie-
ßen? Man kann nur interpretieren und spekulieren. Zunächst einmal ist 
es wichtig, dass keineswegs alle Verstorbenen bestattet wurden, höchst-
wahrscheinlich auch nicht nur herausragende Individuen. Es gibt näm-
lich relativ viele Grabstätten mit den Leichnamen von Kindern, Neuge-
borenen oder sogar Föten. Insofern handelt es sich gewiss nicht um eine 
Vorstufe des späteren Ahnenkults. Wurden nur wenige Menschen stell-
vertretend für alle beigesetzt? Sodann ist auffällig, dass viele Skelette 
in eine Art Embryonalstellung gebracht wurden und entsprechend dem 
Sonnenlauf in einer Ost-West-Richtung liegen. Es liegt nahe, dies als Ver-
bundenheit mit dem zyklischen Geschehen der Natur und als eine Hoff-
nung auf Wiedergeburt zu deuten. 

29		 Elefantenfriedhof (2014).
30		 Schrenk/Müller, Die Neandertaler (2005), 80, 98.

VIER QUELLEN DER RELIGION

https://doi.org/10.5771/9783845298900 - am 15.01.2026, 21:14:22. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783845298900
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


112

In diesen Zusammenhang ist ein weiteres Phänomen des Jungpaläo-
lithikums zu stellen: die vielen kleinen Skulpturen (Figurinen) aus Stein, 
Knochen, Elfenbein oder gebranntem Ton, die man inzwischen gefun-
den hat. Dargestellt sind immer Frauen mit ausladendem Gesäß, di-
ckem Bauch und großen Brüsten. Berühmte Beispiele sind die Venus von 
Willendorf und die Venus von Hohle Fels. Sind das Darstellungen einer 
Schwangerschaft? Auffällig ist, dass die Frauenstatuetten kein Gesicht 
haben. Daraus kann man wohl schließen, dass es nicht um konkrete Indi-
viduen geht, sondern um das Weibliche überhaupt. An Höhlenwände und 
auf frei stehende Felsplatten wurden oft Vulven gezeichnet. Dabei handelt 
es sich wohl kaum um das Geschmiere eines pubertierenden Steinzeit-
menschen. Auch die feministische These, die sogenannten. Venusfigurinen 
seien ein Beleg für ein steinzeitliches Matriarchat, gilt als widerlegt.31 Am 
weitesten verbreitet ist die Meinung, es handle sich um einen Fruchtbar-
keitskult. Allerdings war Fruchtbarkeit im Sinne einer hohen Kinderzahl 
bei nomadisierenden Gruppen keineswegs ein hoher Wert. Zu viele krei-
schende Babys, die noch nicht einmal laufen konnten, waren für Hor-
den, die von Ort zu Ort ziehen mussten, eine Gefahr; deshalb regulierte 
man die Geburtenzahl und brachte unerwünschte Säuglinge gnadenlos 
um. Das könnte uns zurückbringen zu der Idee, dass es sich um die sym-
bolische Darstellung der kosmischen Regeneration handelt.32 

Die Grabstätten und die Frauenstatuetten wären dann separate, aber 
zusammengehörige religiöse Symbole zum Tod und zur Geburt, den bei-
den Endpunkten des Lebenszyklus. Die Venusfigurinen verkörpern die 
»Liebe zum Leben« (Duerr). Der Schrecken des Todes wird gedämpft 
oder überwunden durch die Hoffnung auf eine Wiederentstehung, die al-
lerdings nicht im Sinne einer individuellen Wiedergeburt vorgestellt wur-
de, weil es Individualismus in unserem Sinne im Paläolithikum noch gar 
nicht gab. Für die Vorstellung einer zyklischen Erneuerung des Lebens 
spricht auch die oft zu findende Mond-Symbolik, die nach der neolithi-
schen Revolution durch die Sonnen-Symbolik abgelöst wird. Das jung-
paläolithische Weltbild wäre somit ein zyklischer Ur-Vitalismus, dessen 
wirkungsvollste Macht eine sich permanent regenerierende Lebenskraft 
ist. Eine solche wird in vielen späteren Hochkulturen postuliert: Qi in 
China, prana in Indien, mana in Polynesien, orenda bei den Irokesen, 
muntu in Afrika. Diese Lebenskraft ist für Geburt und Tod verantwort-
lich. Ihr zyklisches Wirken gibt eine erste unklare Antwort auf die noch 
gar nicht explizit formulierte Frage nach dem Sinn des Lebens. Später, 
nach der Geburt der Götter, wird daraus das Theodizee-Problem.

31		 Göttner-Abendroth, Die Göttin und ihr Heros (1980).
32		 Vierzig, Mythen der Steinzeit (2009), 40, 88, 155, 178f.

RELIGION UND MORAL – DIE URSZENE

https://doi.org/10.5771/9783845298900 - am 15.01.2026, 21:14:22. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783845298900
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


113

4. Was folgt aus alledem?

Sicher bleiben noch viele Fragen offen; einiges ist kontrollierte Spekulati-
on; manches wird man wohl niemals klären können. Dennoch, so meine 
ich, ist deutlich geworden, dass sich Religion und Moral in unterschiedli-
chen Lebenszusammenhängen entwickelt haben. Während Moral immer 
ein konstitutives Moment sozialer Gruppen war, wird mit Religion eher 
auf die Natur reagiert, auf die Übermacht, Rätselhaftigkeit und Kontin-
genz der Außenwelt sowie auf die geheimnisvollen Tiefen unserer Innen-
welt. Moral regelt das alltägliche Zusammenleben, Religion hingegen ist 
unsere Antwort auf das Außeralltägliche. Je stärker aber das Außerall-
tägliche ins Alltägliche eindringt, umso wichtiger wird wahrscheinlich 
die Rolle der Religion. Das sind alles kaum mehr als Stichworte, viel-
leicht ein anthropologisches Forschungsprogramm. Sollten meine Über-
legungen jedoch zutreffen, dann hätten sie massive Implikationen für 
Themenkomplexe, die immer wieder diskutiert werden. Dazu gehe ich 
die drei Hauptthesen noch einmal in umgekehrter Reihenfolge durch. 

(1) Zwei Konsequenzen der Pluralismusthese liegen auf der Hand. 
Zum einen verfehlen alle uni-linearen Geschichten der Moral und der 
Religion die Komplexität ihrer Gegenstandsbereiche. Es wurde oben an-
gedeutet, wie unterschiedlich die Fließgeschwindigkeit in den vier mora-
lischen Strömen ist; im Bereich der Religion scheint die Geschichte noch 
komplexer zu sein; zudem wären die wechselhaften Beziehungen der 
beiden Sphären einzubeziehen. Zum anderen kann man auf sehr unter-
schiedliche Weise moralisch und religiös sein. Darauf lassen sich gewiss 
manche moralischen Dilemmata und religiösen Konversionen zurück-
führen: Im Extremfall versteht man die Moralität oder Religiosität des 
anderen gar nicht, so dass es zu starken Konflikten in den beiden Berei-
chen kommt. Ein Beispiel aus der religiösen Sphäre sind die Mystiker, 
die oft von denjenigen angefeindet werden, die Religion als große Welt
erklärung oder als Glauben an Gott definieren. Man denke heutzutage 
an die Sufis in der islamischen Welt. Im Bereich der Moral kann es zu 
Spannungen zwischen Mitleid und Gerechtigkeit oder zwischen Loyali-
tät und Vernunft kommen. Aufgabe der Ethik und der Religionsphiloso-
phie ist es, solche Auseinandersetzungen in einen rationalen Diskurs zu 
überführen und nach den besseren Argumenten zu suchen. 

(2) Was sind die Implikationen der Unabhängigkeitsthese? Wenn 
Kernelemente unserer Moral wie Gegenseitigkeit, Altruismus und Mit-
leid älter als alle großen Religionen der Menschheit (Hinduismus, Bud-
dhismus, Judentum, Christentum, Islam und so weiter) sind, dann ist es 
falsch, genau diese moralischen Haltungen im Nachhinein wieder aus 
den Religionen als deren Quintessenz herauszulösen. Das scheint mir ein 
Fehler des ansonsten noblen und gelehrten Weltethos-Projekts von Hans 
Küng zu sein. Auch die Rede von den ›jüdisch-christlichen Wurzeln‹ 

WAS FOLGT AUS ALLEDEM?

https://doi.org/10.5771/9783845298900 - am 15.01.2026, 21:14:22. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783845298900
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


114

unserer Moral trifft nicht zu. Die Wurzeln liegen viel tiefer. Man kann 
bestenfalls sagen, dass unsere moralischen Vorstellungen durch Juden-
tum und Christentum in einer bestimmten Weise gestützt, gefördert und 
weiterentwickelt wurden. Ein Beispiel ist die Idee der Menschenwürde, 
die es ganz sicher im Jungpaläolithikum noch nicht gab. Allerdings hat 
diese Idee auch säkulare Wurzeln, etwa im Stoizismus. Ganz falsch ist 
schließlich der Satz »Falls Gott nicht existiert, ist alles erlaubt«. Nicht 
nur achsenzeitliche Ethiken wie die von Aristoteles und Konfuzius, son-
dern auch alle Ansätze einer neuzeitlichen Moral- und Rechtsphiloso-
phie, von Hobbes über Kant bis zu Rawls, sind säkular. Das bedeutet 
nicht, dass religiöse Menschen, Gemeinschaften oder Institutionen nicht 
viel zu moralischen Diskussionen beitragen könnten. Eine eigene Be-
trachtung wären unsere Kirchen wert. Als moderne Institutionen sind 
diese überdeterminiert, das heißt auf eine Vielzahl von Zwecken ausge-
richtet, eben nicht nur auf religiöse, sondern auch moralische und politi-
sche. Insofern betrachte ich die Kirchen in Deutschland nicht als heilige 
Institutionen, sondern als hierokratische Verbände und zivilgesellschaft-
liche Akteure. 

(3) Zum Schluss komme ich zu den Folgerungen aus der Veranke-
rungsthese. Entgegen aller kulturpessimistischen Unkenrufe muss man 
sich um die menschliche Moralität keine großen Sorgen machen. Sie ist 
viel älter als andere anthropologische Universalien. Der Mensch ist zwar 
auch das grausamste, aber auch das sozialste Tier, was auf Erden lebt. 
Und ohne verbindliche soziale Normen, das heißt ohne Moral, hätten 
die kleinen Horden unserer Vorfahren schon vor dem Jungpaläolithi-
kum nicht überleben können. Auch in Zukunft werden eine funktionale 
Marktintegration und ein strafbewehrtes Rechtssystem allein den sozi-
alen Zusammenhalt nicht sichern können: Deshalb werden wir Men-
schen weiterhin auf Moral angewiesen sein.33 Zudem bleiben alle Wur-
zeln der Moral lebendig. 

Bei der Religion sieht es etwas anders aus. Wie ich gezeigt habe, ist sie 
jünger als die Moral, zumindest vor dem Jungpaläolithikum noch nicht 
stark entwickelt. Dennoch aber scheint das Ende der Religion unwahr-
scheinlich zu sein. Sie beruht auf der Endlichkeit des Menschen, vor al-
lem angesichts der überwältigenden Größe der Natur, der Tiefe seines 
Innenlebens und seiner Suche nach dem Sinn des Negativen. Allerdings 
sind die Ströme, die aus den Quellen der Religion sprudelten, teilwei-
se in andere Richtungen gelenkt worden. Die kognitiven Mechanismen, 
die zum Animismus führten, spielen in der wissenschaftlich-technischen 
Zivilisation keine Rolle mehr. Erfahrungen des Numinosen wird es im-
mer geben, aber sie werden heute eher als ästhetische denn als religiö-
se gedeutet. Erhalten geblieben ist ohne Frage die dritte Quelle, der Weg 

33		 Habermas, Theorie des kommunikativen Handelns (1981).

RELIGION UND MORAL – DIE URSZENE

https://doi.org/10.5771/9783845298900 - am 15.01.2026, 21:14:22. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783845298900
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


115

ins Innere. Aber der schmale Pfad der Mystik ist wohl nur eine Sache 
für Minderheiten.34 Ebenso wird die vierte Quelle weiter sprudeln, als 
Frage nach dem Sinn des Todes und dem Sinn des Lebens. Ob die Reli-
gionen darauf überzeugende Antworten haben, steht jedoch auf einem 
anderen Blatt.35

34		 Thies, Die philosophische Relevanz der Mystik (2009).
35		 Thies, Der Sinn der Sinnfrage (2008).

WAS FOLGT AUS ALLEDEM?

https://doi.org/10.5771/9783845298900 - am 15.01.2026, 21:14:22. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783845298900
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


116

Was ist Rousseauismus?

Befindet sich die Menschheit grundsätzlich seit langer Zeit auf dem fal-
schen Weg? Sind die großen zivilisatorischen Errungenschaften unserem 
Glück eher abträglich? Dass eigentlich ein »Zurück zur Natur« notwen-
dig wäre, ist die Behauptung des Rousseauismus. In den letzten Jahren 
wurde in einigen bemerkenswerten Büchern (Diamond, Everett, Graeber 
und andere) so argumentiert. Nach einem Blick auf Rousseau selbst und 
der Konkretisierung dessen, was hier Rousseauismus heißen soll, wer-
de ich drei seiner Topoi kritisch überprüfen, nämlich die anthropologi-
schen Thesen, dass die Menschen in ferner Vergangenheit beziehungs-
weise in einfachen Gesellschaften friedfertiger, gleicher und glücklicher 
(gewesen) seien. Am Ende mache ich einen Vorschlag, welchen wissen-
schaftlichen Status man Reflexionen dieser Art zumessen könnte. Insge-
samt scheint mir der Rousseauismus, wenn auch nur in abgeschwächter 
Form, berechtigt zu sein. 

Rousseaus Grundgedanke

An einem Oktobertag des Jahres 1749 ist Jean-Jacques Rousseau zu Fuß 
unterwegs von Paris nach Vincennes. Beim Gehen liest er in der Zeit-
schrift »Mercure de France« und entdeckt die Preisfrage der Akademie 
von Dijon, ob der Fortschritt der Wissenschaften und Künste denn auch 
zum Fortschritt der Sitten geführt habe. Mehrfach hat Rousseau später 
geschildert, wie er in dieser Situation einen alles durchdringenden Geis-
tesblitz hatte, nämlich »daß der Mensch von Natur gut ist und daß es 
lediglich von ihren Einrichtungen herrührt, wenn die Menschen böse 
werden«.1 Sicher handelt es sich um eine nachträgliche Stilisierung des 
Geschehens, wenn nicht um dessen Erfindung. Aber der Grundgedan-
ke, den Rousseau in den 1750er Jahren entfaltet, wird trefflich zusam-
mengefasst. Als Antwort auf die genannte Preisfrage behauptet er im so-
genannten Ersten Diskurs (1750), dass die Wissenschaften und Künste 
nicht zum moralischen Fortschritt geführt hätten; als problematischer 
Orientierungspunkt dienen ihm die öffentlichen Tugenden in Sparta und 
der frühen römischen Republik. Auf die starke Kritik, die er daraufhin 
erfuhr, reagierte er nicht mit differenzierteren Überlegungen oder gar der 
Rücknahme seiner Thesen, sondern mit ihrer Radikalisierung: Im soge-
nannten Zweiten Diskurs (1755) geht er, um die Ursprünge der sozialen 

1		  12.1.1762, Rousseau, Schriften I: 262; vgl. den Beginn des 8. Buchs der Be-
kenntnisse.

https://doi.org/10.5771/9783845298900 - am 15.01.2026, 21:14:22. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783845298900
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


117

Ungleichheit ausfindig zu machen, weit zurück in die Menschheitsge-
schichte: Früher, bevor es Privateigentum an Grund und Boden gab, wäre 
unser Leben friedfertiger und glücklicher gewesen. Erwähnenswert sind 
auch sein Roman »Die neue Heloise« (1761), der die spontanen Leiden-
schaften gegen deren Intellektualisierung und soziale Einhegung vertei-
digt, sowie die Erziehungsschrift »Emile« (1762), die empfiehlt, Kinder 
abseits der Städte aufwachsen zu lassen.

Was also ist Rousseauismus? Kurz gesagt: die Auffassung, dass das 
Leben der Menschen unter einfachen Bedingungen, ob in der Frühzeit 
der Geschichte oder bei den angeblich so wilden Völkern, besser ist als 
in der modernen Welt; dass somit die wissenschaftlichen, technischen, 
ökonomischen und politisch-rechtlichen Errungenschaften der letzten 
Jahrhunderte sich nachteilig auf unser Dasein auswirken. »Zurück zur 
Natur« ist die Parole, die dies auf den Punkt bringt. 

Dazu sind gleich mehrere einschränkende Bemerkungen erforderlich. 
Erstens findet sich dieser Appell überhaupt nicht in Rousseaus Werk, ob-
wohl sogar Voltaire, wenn man seinen berühmten Brief vom 30.8.1755 
liest, ihn dort gefunden zu haben meint.2 Tatsächlich meinte Rousseau, 
dass man wenig machen könne. Seine politische Ethik entwickelt er oh-
nehin erst 1762 im Contrat sociale. Zweitens favorisiert Rousseau gar 
nicht das früheste Stadium der von ihm rekonstruierten Menschheits-
geschichte. Ausdrücklich heißt es im Zweiten Diskurs, der ursprüngli-
che Mensch sei weder gut noch böse, auch mache er von seiner Vernunft 
überhaupt keinen Gebrauch.3 Das Goldene Zeitalter sei eher eine spätere 
Phase, »die zwischen der Faulheit des ursprünglichen Zustands und der 
törichten Wirksamkeit unserer Eigenliebe die wahre Mitte hält«.4 Das 
entspricht auch der Darstellung in seinem zwischen 1754 und 1761 ge-
schriebenen Essay über den Ursprung der Sprache (postum 1781). Drit-
tens schildert Rousseau die ursprünglichen Menschen als vereinzelte We-
sen, die sich erst in einem späteren Stadium zusammenschließen. Das ist 
als anthropologische Aussage sicherlich falsch: Die »Urmenschen« zo-
gen nicht vereinzelt durch Savannen und Wälder; als ultrasoziale Wesen 
leben Menschen immer und überall in Gemeinschaften. Aber Rousseau 
will, wie er im Zweiten Diskurs mehrfach schreibt,5 gar nicht historische 
Wahrheiten präsentieren, sondern eine hypothetische Geschichte erzäh-
len, die einer philosophischen Zeitdiagnose dient. Dabei orientiert er sich 
an den seit Hobbes verbreiteten Gedankenexperimenten zum Naturzu-
stand. An vielen Stellen klingt es dennoch so, als beschreibe Rousseau das 
faktische Leben unserer Vorfahren. Man wird wohl insgesamt feststellen 

2		  Voltaire, Correspondance IV, 359ff. 
3		  Rousseau, Schriften I: 216ff., 225.
4		  Ebd., 238. 
5		  Ebd., 187, 193 u.ö.

ROUSSEAUS GRUNDGEDANKE

https://doi.org/10.5771/9783845298900 - am 15.01.2026, 21:14:22. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783845298900
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


118

müssen, dass seine Schriften in diesen und anderen Punkten inkonsistent 
sind; sein literarisches Talent war größer als sein systematisch-philoso-
phisches. Viertens ist Rousseau keineswegs der erste, der frühere histori-
sche Zustände idealisiert. In China vertreten die Daoisten seit der Ach-
senzeit vergleichbare Ideale. Im Abendland finden wir die Sehnsucht nach 
einem einfachen ländlichen Leben als Bauer oder als Schäfer in wirkungs-
mächtigen literarischen Werken wie Theokrits Idyllen (ca. 265 v. Chr.), 
Vergils Bucolica (ca. 40 v. Chr.) und Sannazaros Arcadia (1504). Rous-
seaus Oper Der Dorfwahrsager (1752) steht ganz in dieser Tradition. In 
zugespitzter Form kann man sagen: Bis zu Rousseau war der Rousseau-
ismus die Mehrheitsmeinung der gebildeten Europäer; zur Minderheits-
position wird er erst seit dem 18. Jahrhundert, als sich nämlich der Glau-
be an den Fortschritt durchsetzt. Die Idee des »edlen Wilden« ist zwar 
nicht so verbreitet, lässt sich aber auch über Las Casas (1539) bis zu Ta-
citus’ »Germania« (98 n. Chr.) zurückverfolgen, vielleicht sogar, wie im-
mer, bis zu Homer.6 Als der eigentliche Rousseauist der Aufklärungszeit 
könnte übrigens genau diejenige Person gelten, zu der Rousseau an je-
nem Tag im Herbst 1749 unterwegs war, nämlich sein damaliger Freund 
Denis Diderot. Im postum veröffentlichten Nachtrag zu ›Bougainvilles 
Reise‹ (1775/1796) wird nämlich beschrieben, wie friedlich, glücklich 
und frei die Bewohner Tahitis sind, vor allem in sexueller Hinsicht. Dies 
geschieht jedoch in der literarisch sehr geschickten Form eines Dialogs, 
wodurch Diderot die entsprechenden Thesen auch wieder in Frage stellt.

Aber wie dem auch sei, es geht mir hier weder um eine angemes-
sene Rousseau-Interpretation noch um Ideengeschichte. Ebenso wenig 
möchte ich im Folgenden die normative Berechtigung einer rousseauis-
tischen Ethik diskutieren. Vielmehr verstehe ich den Rousseauismus als 
anthropologische Position, als Aussage über das Leben der Menschen 
unter einfachen Bedingungen, in kleinen Gruppen, fern der Zivilisati-
on, vor der Gründung von Städten und Staaten. Ein solcher Rousseau-
ismus ist in den letzten Jahrhunderten immer wieder in neuen Varianten 
vertreten worden. Was wurde nicht schon alles intensiv diskutiert? Er-
innert sei beispielsweise an die Behauptungen, am Beginn der Mensch-
heitsgeschichte hätten mutterrechtlich (matriarchalisch) organisierte Ge-
sellschaften gestanden (Bachofen, Göttner-Abendroth und viele andere), 
oder es hätte den unverdorbenen Glauben an einen Hochgott gegeben 
(Urmonotheismus-These der Wiener Schule von W. Schmidt). Aufsehen 
erregte jüngst die entwicklungsbiologisch begründete These, die Men-
schen hätten vor einigen Jahrtausenden eine höhere Intelligenz beses-
sen als heute.7 Ich werde mich im Folgenden auf drei wichtige rousseau-
istische Topoi konzentrieren: Friedfertigkeit, Gleichheit und Glück. Zu 

6		  Vgl. Kohl, Entzauberter Blick (1983). 
7		  Crabtree, Our Fragile Intellect (2013). 

WAS IST ROUSSEAUISMUS?

https://doi.org/10.5771/9783845298900 - am 15.01.2026, 21:14:22. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783845298900
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


119

diesem Zwecke ziehe ich drei Autoren heran, die aus meiner Sicht alle-
samt, ohne dass sie sich selbst so nennen würden, Rousseauisten sind. 
Der erste ist der vielseitig begabte Jared Diamond; interessant für un-
sere Fragestellung ist vor allem sein bisher letztes Werk Vermächtnis.8 
Zweitens erörtere ich das von dem Sprachwissenschaftler Daniel L. Eve
rett verfasste Buch Das glücklichste Volk.9 Der dritte im Bunde ist David 
Graeber, der vor allem als anarchistischer Theoretiker und als einer der 
Wortführer der Occupy-Bewegung bekannt wurde,10 aber auch durch 
wissenschaftliche Publikationen hervortrat.11

Ethnologischer Rousseauismus

Die behandelten Schriften der drei genannten Autoren gehören im wei-
testen Sinne zur Ethnologie. Denn deren Gegenstandsbereich sind die 
längst vergangenen und weit entfernten Formen des menschlichen Zu-
sammenlebens. Dass es gerade in der Ethnologie so viele Rousseau-
ist(inn)en gab und gibt, ist nicht verwunderlich: Wer sich für ein Studi-
en- und Forschungsgebiet entscheidet, sympathisiert in der Regel auch 
mit dessen Gegenstand. Aber kann die Ethnologie wirklich bei der kriti-
schen Prüfung des Rousseauismus helfen? Einiges spricht dagegen. 

Zunächst gibt es eine Fülle epistemologischer Vorbehalte. Wie gut 
können wir überhaupt die Menschen verstehen, die auf eine uns so frem-
de Weise leben? Neben der sprachlichen Hürde, die sich, wie alle Er-
fahrung zeigt, meistens schnell überwinden lässt, gibt es allerlei Ver-
zerrungen, die unser Bild der fremden Kultur durchdringen. Mehrfach 
ist inzwischen gezeigt worden, dass westliche Forschungsreisende in die 
von ihnen besuchten Sozialverbände genau das hineinprojizierten, was 
ihnen an ihren eigenen Gesellschaften zu fehlen schien.12 Ein berühm-
tes Beispiel ist das von Margaret Mead beschriebene Samoa. Nach ei-
ner genauen Überprüfung ihrer Erkenntnisse blieb nichts anderes übrig, 
als dieses »Paradies« zu schließen.13 Sodann muss man vor übereilten 

8		  Diamond, Vermächtnis (2012); dazu Kessel, Rezension von Jared Diamond, 
Vermächtnis (2014); vgl. schon Diamond, The Worst Mistake in the Histo-
ry of the Human Race (1987).

9		  Everett, Das glücklichste Volk (2010); dazu Höge, Ein Leben ohne Angst 
und Sorgen (2011); vgl. auch Everett, Die größte Erfindung der Menschheit 
(2013). 

10		 Graeber, Direkte Aktion (2013). 
11		 Graeber, Frei von Herrschaft (2008); Graeber, Schulden (2012); dazu Bunia, 

In der Gewalt der Schulden (2012). 
12		 Vgl. Kramer, Verkehrte Welten (²1981).
13		 Freeman, Liebe ohne Aggression (1983); dazu Zimmer, Ein Paradies wird 

geschlossen (1989); vgl. Edgerton, Trügerische Paradiese (1994). 

ETHNOLOGISCHER ROUSSEAUISMUS

https://doi.org/10.5771/9783845298900 - am 15.01.2026, 21:14:22. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783845298900
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


120

Generalisierungen warnen:14 Selbst wenn eine rousseauistische These 
sich gut bewährt (etwa die von Everett über eine Gruppe von Amazo-
nas-Indianern), handelt es sich zunächst um eine Einzelaussage, die kei-
neswegs für alle Menschen oder Kollektive gelten muss, die auf ähnliche 
Weise leben. Zudem sind viele Beobachtungen bei einzelnen Wildbeu-
ter-Gemeinschaften bloße Momentaufnahmen, die niemals die gesam-
te Geschichte dieser Gruppe erfassen können. Das gilt natürlich auch 
für anti-rousseauistische Thesen, wie das berühmte Beispiel der Ik be-
legt: Die egoistischen und brutalen Verhaltensweisen dieses ugandischen 
Bergvolks waren wohl bedingt durch eine politisch induzierte Hungers-
not.15 Schließlich wird oft unreflektiert irgendeine Art Evolutionstheorie 
unterstellt, nämlich die Auffassung, dass sich alle Sozialverbände über 
bestimmte Stufen hinweg entwickeln, angefangen von den Jägern und 
Sammlern über agrarische Gemeinschaften bis hin zu unserem globali-
sierten Kapitalismus. Geschichtsphilosophische Hypothesen dieser Art 
müsste man andernorts ausführlich diskutieren. Aber gewiss hat eine 
solche Entwicklung nicht in uni-linearer Form stattgefunden. Nur mit 
Vorsicht darf man deshalb von rezenten Jäger-Sammler-Gemeinschaften 
auf die europäische Steinzeitmenschen vom Cro-Magnon-Typ schließen. 
Wenn man jedoch diese Warntafeln beachtet, können ethnologische For-
schungsergebnisse für unsere Frage nach der Berechtigung des Rousseau-
ismus durchaus hilfreich sein. Man sollte auch nicht zu skeptisch sein. 

Als erstes müssen wir den Gegenstandsbereich genauer fassen. Um 
welche menschlichen Gemeinschaften geht es? Ganz falsche Assoziatio-
nen wecken die früher verwendeten Wörter »wild«, »primitiv« oder »ar-
chaisch«. Der von Lévi-Strauss vorgeschlagene Ausdruck »authentisch« 
ist hingegen zu positiv (zu rousseauistisch!),16 der Ausdruck »kalt« un-
glücklich gewählt.17 Die marxistische Kategorie »Urgesellschaft« ist ir-
reführend, weil man gar keinen Ursprung identifizieren kann, und man 
sich zudem in der Regel auf ein späteres Stadium beziehen muss. Ent-
sprechende Vorbehalte habe ich gegen den Begriff »urproduktive Gesell-
schaft«.18 Ganz verfehlt ist Herders Bezeichnung »Naturvölker«, denn 
im völligen Einklang mit der Natur lebte nie ein Mensch und kulturelle 
Traditionen gibt es sogar schon bei Tieren. Viel zu unspezifisch sind Aus-
drücke wie »traditionell«, »schriftlos« und »fremd«. 

Brauchbare Abgrenzungskriterien liefern jedoch Wirtschaftsweise und 
Sozialform, die meistens miteinander korrespondieren. Drei Sozialord-
nungen sind zu unterscheiden: Am Anfang waren alle Menschen Jäger 

14		 Vgl. Kuper, The Reinvention of Primitive Society (²2005).
15		 Turnbull, Das Volk ohne Liebe (1973). 
16		 Lévi-Strauss, Strukturale Anthropologie, Bd. 1 (1977), 391–394.
17		 Lévi-Strauss, Das wilde Denken (1962), 270.
18		 Bargatzky, Ethnologie (1997), 66ff. u.ö.

WAS IST ROUSSEAUISMUS?

https://doi.org/10.5771/9783845298900 - am 15.01.2026, 21:14:22. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783845298900
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


121

und Sammler, manchmal auch Fischer. Synonym verwendet wird der Be-
griff »Wildbeuter« (engl. pl. foragers). Was die Sozialform betrifft, leb-
ten unsere Vorfahren zunächst in Horden oder Scharen (engl. bands) von 
20–25, höchstens 50 Personen. Die erste soziale Ordnung sind also Wild-
beuter-Gruppen.19 Die zweite Wirtschaftsform beruht auf der Domes-
tikation von Pflanzen und Tieren. Man spricht von Pflanzern, die sich 
von niederem Bodenbau oder Gartenkulturen ernähren. Das verbindet 
sich meist mit dem Übergang von einer mobilen zu einer sesshaften Le-
bensweise, also mit der Anlage dauerhafter kleiner Siedlungen. Zugleich 
vergrößern sich die Gruppen zu Stämmen (engl. tribes) mit mehreren 
hundert Individuen, die in Verwandtschaftsgruppen und/oder Clans un-
tergliedert sind. Drittens gibt es soziale Verbände, die zwar zur Tier-
zucht übergehen, aber nicht permanent sesshaft werden, sondern No-
maden bleiben (Hirtenvölker). Einzelne Gruppen können zahlenmäßig 
so klein bleiben wie die Pflanzer-Siedlungen; über verwandtschaftliche 
Beziehungen patrilinearer Art entstehen aber auch bereits Gesellschaften 
von mehreren zehn- oder sogar hunderttausend Menschen. Zu beachten 
ist, dass es sich bei diesen drei Sozialordnungen um Idealtypen handelt, 
es also viele Ausnahmen und Mischformen gibt. Zusammenfassend spre-
che ich im Folgenden auch manchmal von einfachen Sozialverbänden. 

Um welche Menschen geht es konkret? Besonders interessant sind 
kleinere Gruppen, die bisher keinen oder kaum Kontakt mit der moder-
nen Welt hatten. Es gibt wohl noch einige Dutzende solcher »isolierter 
Ethnien«, von denen die meisten im Amazonas-Regenwald leben. Ein 
anderes berühmtes Beispiel sind die Sentinelesen auf einer der Anda-
manen-Inseln im Indischen Ozean. Aber wegen des mangelnden Kon-
takts gibt es auch zu wenige Informationen. Am besten geeignet für un-
sere Fragestellung sind daher die beiden Ethnien, die genetisch unseren 
Vorfahren am nächsten sind und zu denen hervorragende Feldstudien 
vorliegen. Gemeint sind zum einen die Südwestafrika ansässigen San 
(oder Khoisan), die sich selbst als !Kung oder Ju/‘hoansi bezeichnen.20 
Wichtig sind zum anderen die im zentralafrikanischen Regenwald le-
benden sogenannten Pygmäen mit verschiedenen Untergruppen, etwa 
den Mbuti oder den Bayaka.21 Hinzu kommen die Sozialverbände, über 
die Diamond, Everett und Graeber schreiben: Diamond kennt aus ei-
gener Erfahrung vor allem Neuguinea, von wo es weitere interessante 

19		 Lee/DeVore, Man the Hunter (1968); Kelly, The Lifeways of Hunter-Ga
therers (²2013).

20		 Marshall-Thomas, Meine Freunde die Buschmänner (1962); Marshall, The 
!Kung of Nyae Nyae (1976).

21		 Turnbull, Molimo (1963); Turnbull, The Mbuti Pygmies (1983); vgl. Sarno, 
Der Gesang des Waldes (2013); in der ethologischen Tradition Heymer, Die 
Pygmäen (1995). 

ETHNOLOGISCHER ROUSSEAUISMUS

https://doi.org/10.5771/9783845298900 - am 15.01.2026, 21:14:22. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783845298900
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


122

rousseauistische Berichte gibt.22 Everett verbrachte viele Jahre bei den 
Pirahã (ausgesprochen: Pi-da-HAN), einer mehrere hundert Menschen 
umfassenden Gruppe im brasilianischen Dschungel. Graeber absolvierte 
seine ethnologische Feldforschung hauptsächlich auf Madagaskar; be-
sonders angetan war er von den Tsimihety im Norden der Insel, die sich 
gegenüber der Zentralregierung und anderen Institutionen eine starke 
Autonomie bewahrt haben.23 Ganz ausklammern muss ich leider die po-
litisch-praktische Frage, wie wir mit diesen Menschengruppen umgehen 
sollten. Denn alle kämpfen heute um ihr Überleben, zumindest um ihre 
kollektive Identität in einer Welt, deren ökonomische und technisch-me-
diale Netze sich immer weiter verdichten.24 

Friedfertigkeit

Der erste rousseauistische Topos lautet, dass die einfachen Sozialverbän-
de weniger gewalttätig seien und keine Kriege führten. Für den Rous-
seau des Zweiten Diskurses ist Mitleid die wichtigste Eigenschaft der Ur-
sprungsmenschen.25 »Mord, Elend und Greuel« kamen erst durch das 
Privateigentum an Grund und Boden in die Welt,26 was bald zu einem 
allgemeinen Kriegszustand führe.27 Bei Diderot hält ein alter Tahitia-
ner, als die Europäer heimwärts segeln wollen, eine »Abschiedsrede«, 
die eher ein Abschiedsfluch ist. Dort heißt es: »Kaum warst du bei uns 
gelandet, da dampfte der Boden von Blut.«28 Ein exemplarischer Beleg 
für die Friedfertigkeit der einfachen Menschen könnte Folgendes sein: 
1492/93 unternahm Kolumbus seine berühmte (erste) Entdeckungsfahrt, 
in deren Verlauf er ab dem 12.10.1492 verschiedene Inseln in der Kari-
bik (Guanahani, Kuba, Hispaniola) »entdeckte« und mit den dort leben-
den Amerikanern in Kontakt trat. Nur ein einziges Mal begegnete man 
ihm mit Gewalt, nämlich am 18.2.1493: Als er auf der Rückfahrt die 
Azoren anlief, wurde ein Teil seiner Mannschaft von den Portugiesen ge-
fangengenommen. Allerdings endete auch das friedliche Zusammensein 
zwischen den spanischen Seeleuten und den karibischen Indianern nach 
kurzer Zeit in Exzessen von Gewalt, Mord und Krieg.

Was ist also vom rousseauistischen Topos der ursprünglichen Fried-
fertigkeit zu halten? Man sollte zunächst zwei Dimensionen der 

22		 Kuegler, Dschungelkind (2005); Gloy, Unter Kannibalen (2010).
23		 Graeber, Frei von Herrschaft (2008), 15ff., 49f., 53f.,72–76 u.ö.
24		 Vgl. Lawler, Making Contact (2015). 
25		 Rousseau, Schriften I: 185, 218ff., 237.
26		 Ebd., 230.
27		 Ebd., 244.
28		 Diderot, Nachtrag zu Bougainvilles Reise (1965), 22. 

WAS IST ROUSSEAUISMUS?

https://doi.org/10.5771/9783845298900 - am 15.01.2026, 21:14:22. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783845298900
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


123

Gewalttätigkeit unterscheiden: nach außen gegen andere Gruppen (Krie-
ge, Überfälle und anderes) und nach innen gegen Mitglieder der eigenen 
Gruppe (Morde, Schlägereien und anderes). Eine Doppelmoral nach dem 
Freund-Feind-Schema, die sogar zu konträren Standards führen kann, 
ist leider bis heute eine Universalie: Im engeren Verwandtschaftskreis 
ist man ein liebender Vater, bei Angehörigen der eigenen Gruppe zu-
mindest ein verlässlicher Kooperationspartner, aber gegenüber Fremden 
darf man sich Gehässigkeiten, Vertragsbrüche und Gewalttaten erlau-
ben, ja diese sind sogar oft geboten. Der rousseauistische Topos ist je-
doch, dass die einfachen Sozialverbände in beiderlei Hinsicht friedferti-
ger seien als wir. 

Für die Gegenthese, einen dezidierten Anti-Rousseauismus, steht vor 
allem Steven Pinker, der zeigen möchte, »dass die Nostalgie für eine 
friedliche Vergangenheit die größte aller Täuschungen ist«.29 Dazu passt 
auch seine kompromisslose Verteidigung der Wissenschaften.30 Soziolo-
gisch stützt er sich auf das Werk von Norbert Elias; er stärkt damit nach-
träglich dessen Position in der berühmten Elias-Duerr-Kontroverse der 
1990er Jahre, zumindest was diesen Punkt betrifft. Ob die vormoder-
nen Menschen, wie Hans Peter Duerr behauptet, nicht doch mindestens 
genauso schamhaft und diszipliniert sind wie die heutigen »Kulturmen-
schen«, bleibe dahingestellt.31 

Was Krieg und Gewalt betrifft, wird Pinkers Position durch zahllose 
empirische Daten bestätigt. Entgegen den üblichen Vormeinungen zei-
gen nämlich fast alle Studien, dass die Anzahl sowohl der Mordopfer als 
auch der Kriegstoten im 20. Jahrhundert gesunken ist. Der Zweite Welt-
krieg, auch einschließlich der Toten durch systematische Ermordung in 
Lagern, durch Bombenangriffe auf Städte und bei brutalen Vertreibun-
gen, war zwar in absoluten Zahlen, aber keineswegs relativ der blutigs-
te der Weltgeschichte.32 Die Zivilisierung der Menschen geschah nicht 
kontinuierlich und auch nicht in allen Regionen der Erde gleichermaßen, 
aber die großen Linien sind doch erkennbar: Die Menschheit wird im-
mer friedfertiger. Gegenwärtig lebt man am sichersten, das heißt mit der 
geringsten Mordquote, in den Millionenstädten hochentwickelter Ge-
sellschaften, vor allem in Europa und Japan. Die Gefahr, Opfer von kör-
perlicher Gewalt zu werden, ist in ländlichen Gegenden am größten, vor 
allem im mittleren Afrika, im karibischen Raum und in Ozeanien. Bei 
den kleinwüchsigen Eipo auf Neuguinea stirbt jeder vierte Mann eines 
gewaltsamen Todes.33 Die große Ausnahme von dieser Regel waren lange 

29		 Pinker, Gewalt (2011), 1029.
30		 Pinker, Science is not your enemy (2013). 
31		 Als Einstieg geeignet: Duerr, Vom Nomaden zur Monade (2002). 
32		 Pinker, Gewalt (2011), 296ff.
33		 Antweiler, Heimat Mensch (2009), 105.

FRIEDFERTIGKEIT

https://doi.org/10.5771/9783845298900 - am 15.01.2026, 21:14:22. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783845298900
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


124

Zeit die USA, aber auch hier ist der ländliche Süden deutlich brutaler und 
die Mordquote in New York ist in den letzten Jahren stark gesunken. 

Eine wichtige Rolle für den Fortschritt an Friedfertigkeit spielt der 
moderne Staat mit seinem Gewaltmonopol. Aber bereits die frühen Staa-
ten in den alten Hochkulturen haben nicht zu mehr, sondern zu weniger 
Gewalt geführt.34 Der Anarchist Graeber widerspricht zwar: Staat und 
Geldwirtschaft hätten die Menschen aus ihren humanen Ökonomien he-
rausgeprügelt; zudem verweist er auf die alltägliche Brutalität in den Me-
tropolen und auf die ständige Drohung mit Gewalt;35 empirische Belege 
kann er aber nicht liefern. Gegenwärtig ist die Gewalttätigkeit dort be-
sonders hoch, wo Staaten zerfallen oder sich nicht konstituieren können 
(»failed states«). Offensichtlich haben die europäischen Kolonialmäch-
te sogar die Anzahl der Tötungen in einfachen Sozialverbänden verrin-
gern können, etwa bei den Ache in Paraguay und selbst bei den !Kung 
in Botswana.36 Im rousseauistischen Naturzustand gibt es also erheblich 
mehr Gewalt als im hobbesianischen Leviathan.

Immerhin kann man noch eine rousseauistische Restthese halten: Die 
Wildbeuter sind (und waren) friedfertiger als die Pflanzer.37 Zwar sind die 
Menschen in beiden Gesellschaftsformen brutaler als wir, aber schlimmer 
ging es wohl bei den ersten sesshaften Sozialverbänden zu. Sehr kriege-
rische Völker sind nämlich die Yanomani im Amazonas-Gebiet oder die 
Dani in Westneuguinea, die einfache Formen der Landwirtschaft betrei-
ben. Erst nach der neolithischen Revolution verbreiten sich auch Sklaven-
haltung, grausame Strafen und Tyrannei. Relativ friedfertig sind hinge-
gen kleine nomadisierende Sozialverbände ohne Eigentum an Grund und 
Boden. Das gilt etwa für heute noch existierende Wildbeuter wie die Se-
mang in Malaysia, die Siriono-Indianer in Südamerika und die Aka-Pyg-
mäen in Zentralafrika. Besonders gut erforscht sind die bereits erwähn-
ten !Kung. Entstehen Konflikte zwischen einzelnen Mitgliedern, bemühen 
sich andere, zu ihrer schnellen und gewaltlosen Beilegung beizutragen. 
»Der Faden, der sie ans Leben knüpft, ist ganz dünn und erlaubt ihnen 
nicht, untereinander zu streiten.«38 Ausschlaggebend sind nicht Mitleid 
und Altruismus, sondern vielmehr ständiges Reden, gemeinsames Singen 
und Spielen sowie vor allem die fest verankerten Bräuche der Teilung der 
Jagdbeute und der wechselseitigen Geschenke.39 Organisierte Kriege gibt 

34		 Pinker, Gewalt (2011), 72, 81, 91, 1010ff.; vgl. Antweiler, Heimat Mensch 
(2009), 107–110.

35		 Graeber, Schulden (2012), 166ff., 218–221 u.ö.
36		 Diamond, Vermächtnis (2012), 336; Pinker, Gewalt (2011), 101.
37		 Diamond, Vermächtnis (2012), 165f.; Pinker, Gewalt (2011), 93; Fry/Söder-

berg, Lethal Aggressions in Mobile Forager Bands and Implications for the 
Origin of Wars (2013).

38		 Marshall-Thomas, Meine Freunde die Buschmänner (1962), 26.
39		 Marshall, The !Kung of Nyae Nyae (1976), 288–311.

WAS IST ROUSSEAUISMUS?

https://doi.org/10.5771/9783845298900 - am 15.01.2026, 21:14:22. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783845298900
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


125

es kaum, jedoch sehr wohl Überfälle und Totschlagsdelikte. Dunkle Fle-
cken bei den Wildbeuter-Gruppen sind aber die verbreitete Tötung von 
Säuglingen (Infantizid) und von alten Menschen (Senilizid).40 

Ein Aspekt sei noch ergänzt: Völlig unbekannt in der Frühzeit der 
Menschheitsentwicklung sind religiös motivierte und verbrämte Krie-
ge. Der entscheidende Grund dafür ist, dass Moral und Politik, wenn 
man diese Begriffe überhaupt verwenden darf, kognitiv und sozial deut-
lich vom proto-religiösen Komplex getrennt waren. Die sozialen Nor-
men stützten sich vielmehr auf anthropo-biologische Säulen.41 Die Ver-
knüpfung von Religion und Moral geschah sehr viel später, ansatzweise 
vielleicht in den frühen Hochkulturen, vor allem aber in den späteren 
Imperien. Erst im Römischen Reich konnte sich eine monotheistische 
Universalreligion als umfassendes Orientierungssystem durchsetzen. Die 
säkulare, fast völlig metaphysik-freie Moral des Aristoteles ist nicht das 
Produkt einer Aufklärungsleistung, die die religiösen Elemente ausson-
derte, sondern entspricht ganz einem eigenständigen moralischen Den-
ken, wie es damals schon lange üblich war. 

Gleichheit

Der zweite kulturkritische Topos des Rousseauismus betont die Gleichheit 
aller Mitglieder in den frühen menschlichen Gemeinschaften. Das ist das ti-
telgebende Thema von Rousseaus Zweitem Diskurs; erst nach der Einfüh-
rung des Privateigentums komme es zum Wettbewerb der Menschen un-
tereinander, der die Unterschiede hervortreibe und größer werden lasse.42 

Vieles spricht dafür, dass dieser rousseauistische Topos berechtigt ist, 
und zwar im Hinblick auf materielle, politische und religiöse Gleich-
heit. An Besitztümern und Macht gab es zwischen den Mitgliedern ei-
ner Wildbeuter-Horde kaum Unterschiede; es herrschte eine generel-
le Gleichheit bei Abwesenheit politischer und religiöser Institutionen. 
Meistens werden zwei Gründe genannt, warum Wildbeuter so egalitär 
organisiert sind: Erstens können umherziehende Verbände gar nicht viele 
Gegenstände mitnehmen, was die Entstehung privaten Besitzes außeror-
dentlich erschwert. Eigentum an Kleidung, Werkzeugen und Waffen gibt 
es sehr wohl, aber nicht an den Arbeitsprodukten. Denn zweitens wer-
den größere Jagdbeuten unter allen Gruppenmitgliedern aufgeteilt, oft 
in Form eines aufwändigen Rituals. Manche Ethnologen sprechen von 

40		 Diamond, Vermächtnis (2012), 210ff., 250ff.; vgl. Harris, Kannibalen und 
Könige (1978), 29–33.

41		 Vgl. Thies, Wurzeln der Moral, in diesem Band.
42		 Rousseau, Schriften I: 237ff.; vgl. Neuhouser, Rousseau’s Critique of In-

equality (2014). 

GLEICHHEIT

https://doi.org/10.5771/9783845298900 - am 15.01.2026, 21:14:22. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783845298900
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


126

einer Art Teilzwang; tatsächlich aber handelt es sich um eine innere Ver-
pflichtung, die gar nicht in Frage gestellt wird. 

In einem gewissen Sinne gab es damals sogar eine stärkere Partizipa-
tion an kollektiven Entscheidungsprozessen, meist durch ein Palaver bis 
zum Konsens. Aber nicht nur die kleineren Horden, sondern sogar So-
zialverbände mit mehreren zehntausend Individuen (wie das Hirtenvolk 
der Nuer im Südsudan) blieben lange ohne politische Zentralinstanz; le-
gislative, exekutive und judikative Institutionen hatten sich (noch) nicht 
herausgebildet. Bewusst hatte man sich für die Egalität in einer so gro-
ßen Gruppe entschieden. Seit den Studien von Evans-Pritchard haben 
sich dafür die Ausdrücke »akephaler Staat« und »regulierte Anarchie« 
eingebürgert.43 Wie es dann im Laufe der Zeit in mehreren Weltregionen 
zu einer stratifizierten Gesellschaft beziehungsweise einer staatlichen Or-
ganisation kam, ist Thema zahlloser Studien.44

Noch in anderer Hinsicht herrschte früher mehr Gleichheit, nämlich 
zwischen den verschiedenen Sozialverbänden. Keine Horde ist reicher 
und mächtiger als eine andere; Gruppen, die verwandtschaftlich ver-
bunden sind, betrachten sich gegenseitig als gleichberechtigt. Die ver-
tikalen Differenzen wuchsen erst in der Moderne. Die umfangreichen 
OECD-Studien der letzten Jahre haben ergeben, dass das Pro-Kopf-Ein-
kommen zurzeit von Christi Geburt und im Jahr 1000 wohl in allen Regi-
onen der Erde ungefähr gleich hoch war, mit leichtem Vorsprung für Chi-
na. Europa übernahm zwar schon im 14. Jahrhundert die Führung, aber 
noch 1820 übertraf der materielle Reichtum Großbritanniens den von 
China nur um das Doppelte und den von Afrika bloß um das Dreifache. 
1998 jedoch standen die USA und Afrika im Verhältnis 20:1.45 Noch viel 
dramatischer fällt der Vergleich zwischen einzelnen Ländern aus; selbst 
für das kaufkraftbereinigte Einkommen (PPP) ist nach den IWF-Daten 
2013 das Verhältnis des reichsten Landes (Katar) zum ärmsten (Zen
tralafrikanische Republik) 180:1. Die individuellen Unterschiede über-
steigen die Vorstellungskraft: Während der reichste Mensch der Welt ein 
Vermögen von fast 80 Milliarden Dollar besitzt, müssen 1,2 Milliarden 
Menschen mit weniger als 1,25 Dollar am Tag auskommen. Wie stark 
die soziale Ungleichheit auch innerhalb der einzelnen Länder gewachsen 
ist, wurde erst jüngst intensiv diskutiert.46 Höchstwahrscheinlich wer-
den diese Diskrepanzen in den nächsten Jahrzehnten weiter ansteigen. 

Obwohl also dieser zweite Topos einiges an Überzeugungskraft be-
sitzt, sind verschiedene Einschränkungen zu machen. Erstens herrscht 

43		 Evans-Pritchard, Die Nuer im südlichen Sudan (1983), 199. 
44		 Vgl. zuletzt Breuer, Der charismatische Staat (2014). 
45		 Maddison, The World Economy (2006), 19, 30, 44, 126; Maddison, Con-

tours of the World Economy, 1–2030AD (2007), 70, 174, 309, 382.
46		 Piketty, Das Kapital im 21. Jahrhundert (2014).

WAS IST ROUSSEAUISMUS?

https://doi.org/10.5771/9783845298900 - am 15.01.2026, 21:14:22. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783845298900
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


127

in den Wildbeuter-Horden keine absolute Gleichheit. Man muss näm-
lich zwischen sozialer und natürlicher Ungleichheit unterscheiden, was 
Rousseau gleich zu Beginn des Zweiten Diskurses zugesteht.47 Die bio-
logischen Unterschiede zwischen den Individuen führen aber auch bei 
Jägern und Sammlern zu vertikalen Differenzen. Macht ist nach Alter 
und Geschlecht ungleich verteilt; zusätzlich ergeben sich Unterschie-
de durch die verschiedenen Begabungen und Fähigkeiten der Indivi-
duen. Die besten Jäger beanspruchen in der Regel die besten Waffen 
und können eine zweite Frau ernähren. Die ältesten Männer überneh-
men oft die Rolle eines Patriarchen, dessen Autorität jedoch beschränkt 
ist. Die Männer sind in »Altersklassen« eingeteilt, wobei die Übergän-
ge zwischen diesen oft durch aufwändige Initiationsrituale kontrolliert 
sind. Weil alle Menschen älter werden, ist dies eine kommode Hierar-
chisierung; prinzipiell weiß jeder Heranwachsende, dass er auch ein-
mal an die Reihe kommt. Kranke und behinderte Personen spielen gar 
keine Rolle, die meisten sterben, wenige können in die Ausnahmerol-
le eines Schamanen schlüpfen. Hinsichtlich der Situation der Frauen ist 
zu differenzieren. Bei den Pygmäen, die im Urwald mit Netzen jagen, 
sind daran meistens auch Frauen beteiligt. Hingegen gibt es bei den 
!Kung eine klare geschlechtsspezifische Arbeitsteilung: An der langwie-
rigen Ausdauerjagd, die wohl eine besondere menschliche Begabung 
darstellt, sind nur die Männer beteiligt. Die Frauen beschränken sich 
auf das Sammeln von Nahrungspflanzen. Obwohl deren Anteil an der 
Ernährung höher ist, ist Fleisch beliebter und deshalb der Mann ein-
flussreicher. Bei den männerzentrierten Hirtenvölkern sind Frauen so-
gar zu Tauschobjekten degradiert. Die männliche Dominanz ist welt-
weit der Normalfall.48 

Zweitens sind keineswegs alle Wildbeuter-Gruppen egalitär organi-
siert. Neuere Studien unterscheiden zwischen einfachen und komplexen 
Jäger-Sammler-Gemeinschaften. Die komplexeren Verbände sind wohl-
habender und haben stärkere soziale Unterschiede ausgebildet.49 Ein be-
rühmtes Beispiel sind Indianerstämme wie die Kwakiutl, die an der nord-
westamerikanischen Küste von vorüberziehenden Lachsschwärmen lebten. 
Weil diese so reichhaltig waren, konnten Überschüsse angeeignet und un-
gleich verteilt werden. Die Häuptlinge mussten jedoch, um ihren sozialen 
Rang zu legitimieren, zu jeder passenden Gelegenheit große Feste veran-
stalten (den sogenannten Potlatch), auf denen die ärmeren Gruppenmit-
glieder bewirtet und beschenkt wurden. So wurde auch hier die ökono-
mische Ungleichheit immer wieder ausgeglichen. Dass der Potlatch, wie 
Boas beobachtete, am Ende des 19. Jahrhunderts zu einer regelrechten 

47		 Rousseau, Schriften I: 191.
48		 Edgerton, Trügerische Paradiese (1994), 111ff.
49		 Kelly, The Lifeways of Hunter-Gatherers (²2013), 241ff.

GLEICHHEIT

https://doi.org/10.5771/9783845298900 - am 15.01.2026, 21:14:22. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783845298900
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


128

Zerstörungsorgie wurde, ist jedoch ein Verfallsphänomen, das auf europä-
ische Einflüsse zurückzuführen ist.50

Drittens ist auf eine Kehrseite der Gleichheit hinzuweisen: Bisher war 
von vertikalen Differenzen die Rede, also von materiellen, politischen, 
religiösen und geschlechtlichen Hierarchien. Außer den vertikalen Dif-
ferenzen fehlen aber auch die horizontalen Differenzen: Die Menschen 
waren früher einander viel ähnlicher. Natürlich sind die Mitglieder ei-
ner Wildbeuter-Gruppe Individuen, und zwar nicht nur wegen ihrer ein-
deutigen Raum-Zeit-Stellen (numerische Individualität), sondern auch 
durch besondere Eigenschaften (qualitative Individualität). Sie sind sich 
dieser Besonderheiten bewusst und nehmen sich wechselseitig als Indivi-
duen wahr (reflexive und intersubjektive Individualität). Aber die Diffe-
renzen, etwa in spezifischen körperlichen und geistigen Fähigkeiten, sind 
geringer als dies bei einer vergleichbaren heutigen Menschengruppe der 
Fall wäre. Nicht nur vertikal, sondern auch horizontal herrscht Gleich-
heit; deren Kehrseite ist also die mangelnde Pluralisierung der Lebensstile. 

Glück

Schließlich komme ich zum dritten rousseauistischen Topos: Die Men-
schen seien in einfachen Sozialverbänden glücklicher. Everett behauptet 
dies schon im Titel seines Buches (2010), allerdings nur dem der deut-
schen Ausgabe. Er nennt zwei Bündel von Indizien. Zum einen verweist 
er auf die Fröhlichkeit und den Humor der Menschen; sie würden mehr 
als wir lachen und lächeln. Sie hätten nicht einmal ein Wort für »Sorge«. 
Die harten Probleme des Alltags und die Grenzsituationen des menschli-
chen Lebens (wie Krankheit und Tod) störten diese Zufriedenheit nicht; 
ihnen würden die Pirahã mit einem darwinistischen Pragmatismus be-
gegnen; wer zu schwach sei, der sterbe eben. Zum anderen sind psychi-
sche Krankheiten unbekannt; es gebe weder Depressionen oder chroni-
sche Müdigkeit, weder Phobien noch Neurosen. Hinzu komme, dass die 
Menschen ein relativ gesundes Leben führen.51 Es gibt auch keine Infek-
tionskrankheiten (Pocken, Pest, Grippe, Masern, Ebola und so weiter), 
weil diese erst nach der agrarischen Revolution entstanden sind.52

Die Überprüfung dieser dritten These ist am schwierigsten, weil beim 
Thema Glück alles umstritten ist. Das gilt sowohl für die zahlreichen 
philosophischen Theorien als auch für die empirische Glücksforschung, 

50		 Kohl, Ethnologie – die Wissenschaft vom kulturell Fremden (²2000), 90ff.; 
Harris, Kulturanthropologie (1989), 134ff.

51		 Everett, Das glücklichste Volk (2010), 16, 25, 135, 156, 407 u.ö., vgl. Eve-
rett, Die größte Erfindung der Menschheit (2013), 428ff.

52		 Diamond, Vermächtnis (2012), 340ff.

WAS IST ROUSSEAUISMUS?

https://doi.org/10.5771/9783845298900 - am 15.01.2026, 21:14:22. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783845298900
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


129

in der seit einigen Jahrzehnten Psychologen, Soziologen und Wirtschafts-
wissenschaftler eine Fülle von Daten anhäufen, ordnen und interpretie-
ren. Dass sich Glück eigentlich nicht quantifizieren lässt, hat schon dem 
klassischen Utilitarismus erhebliche Probleme bereitet. Man könnte sich 
deshalb auf die Position zurückziehen, dass Menschen zu allen Zeiten 
glücklich und unglücklich gewesen seien, dass es keinen Fortschritt, aber 
auch keinen Rückschritt gebe. Ich möchte im Folgenden aber eine stär-
kere These vertreten: Tatsächlich waren die Menschen in einfachen So-
zialverbänden glücklicher als wir. 

Was wird hier unter Glück verstanden? Gemeint ist natürlich nicht 
der materielle Reichtum (Lebensstandard), der heute entschieden höher 
ist. Auch in anderer Hinsicht, wie Lebenserwartung und Bildungsgrad, 
sind wir in der modernen Welt gewiss besser dran. Schließlich verfügen 
wir über viel mehr individuelle Wahlmöglichkeiten (Optionen) und ein 
umfangreicheres Netz sozialer Beziehungen, insgesamt also eine höhe-
re Lebensqualität. Anders sieht es aus, wenn wir Glück als subjektives 
Wohlbefinden ansehen, also die faktische Zufriedenheit mit dem Leben 
insgesamt. Folgende Gründe kann man anführen, um die genannte rous-
seauistische These zu stützen.53 

Erstens sei auf die Kindheit bei den Wildbeutern verwiesen. Diese ist 
besonders glücklich, was sich positiv auf das gesamte spätere Leben aus-
wirkt.54 Hingegen wird unsere Glücksfähigkeit in der modernen Welt 
durch viele Lebensumstände und etliche pädagogische Maßnahmen von 
Grund auf zerstört. In vielen Wildbeuter-Horden verbringen Kinder fast 
das gesamte erste Lebensjahr am Körper der Mutter; bei den Aka-Pyg-
mäen sind sogar die Väter die Hälfte der Zeit mit ihren Kindern zusam-
men.55 Zudem sind weitere Bezugspersonen, nämlich andere Frauen oder 
auch Männer, sogenannte Allo-Eltern, ständig in Reichweite. Körperli-
che Züchtigungen gibt es kaum, vor allem nicht bei den Sozialverbänden, 
die auch gegenüber fremden Gruppen friedfertiger sind, also etwa den 
Pygmäen, den !Kung und den Pirahã. Später genießen die Kinder viele 
Freiheiten und spielen mit Kindern verschiedenen Alters. Dabei sind sie 
allerdings auch großen Gefahren ausgesetzt. Mit der agrarischen Revo-
lution verschlechtert sich wohl die Situation der Kinder.56

Zweitens ist die Arbeitszeit niedriger. Nach der bekannten These von 
Marshall Sahlins leben die Wildbeuter in einer ursprünglichen Über-
flussgesellschaft.57 Die empirischen Daten sind zwar nicht eindeutig und 

53		 Vgl. Kohl, Der glückliche Wilde (2008). 
54		 Diamond, Vermächtnis (2012), 218–242; Everett, Das glücklichste Volk 

(2010), 135, 140ff., 163ff.; vgl. schon Liedloff, Auf der Suche nach dem 
verlorenen Glück (1980). 

55		 Antweiler, Was ist den Menschen gemeinsam? (²2009), 227.
56		 Vgl. Lancy, The Anthropology of Childhood (2008). 
57		 Sahlins, Stone Age Economics (1972), 1ff.

GLÜCK

https://doi.org/10.5771/9783845298900 - am 15.01.2026, 21:14:22. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783845298900
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


130

lassen sich unterschiedlich interpretieren. Es scheint jedoch bestätigt, 
dass ein !Kung weniger als 20 Stunden in der Woche arbeitet und trotz-
dem gut ernährt ist.58 Bei Pflanzern liegt die Arbeitszeit höher, aber kaum 
irgendwo wird länger als acht Stunden am Tag geschuftet. Drastisch er-
höht sich die Arbeitszeit erst nach dem Übergang zur Intensivlandwirt-
schaft. Einer der Gründe dafür ist, dass dann auch Arbeit für andere zu 
tun ist, also für Priester, Könige, Militärbefehlshaber, die von der Subsis-
tenzwirtschaft freigestellt sind. Zudem ist die Arbeit, die es in einfachen 
Sozialverbänden gibt, kaum strukturiert und eher natürlichen Rhythmen 
angepasst; die Menschen leben also ohne Zahl und Zeit, das heißt ohne 
die Realabstraktionen, zu denen uns die moderne Welt zwingt. Schließ-
lich ist Jagen und auch Sammeln viel spannender als Ackerbau und Vieh-
zucht, Fabrik- oder Büroarbeit.59 

Drittens kann man zurückverweisen auf den zweiten rousseauisti-
schen Topos, die größere Gleichheit. Denn egalitäre Sozialverhältnisse 
fördern das Glück der Menschen. Diese These lässt sich folgendermaßen 
plausibilisieren: In einer vom Konkurrenzgedanken beherrschten Gesell-
schaft sind die Sieger glücklich und die Verlierer unglücklich. Wie empi-
rische Untersuchungen zeigen, ist tatsächlich in den USA und in Europa 
das subjektive Wohlbefinden der reichen Menschen höher.60 Das sieht 
nach einem Nullsummenspiel aus: Was der eine an Glück gewinnt, ver-
liert der andere. Die Anti-Rousseauisten behaupten nun, dass von dem 
Konkurrenzkampf alle profitieren würden, weil alle wohlhabender wer-
den, auch die Verlierer. Das scheint nur bis zu einem bestimmten Punkt 
zu gelten; ist dieser überschritten, führt wachsender materieller Reich-
tum nicht zu mehr Glück (das sogenannte Easterlin-Paradox). Aber es 
gibt eine weitere Auswirkung: Der ständige Konkurrenzkampf verringert 
das Glück aller, sowohl der Sieger als auch der Verlierer. Das ist vor allem 
dann der Fall, wenn vieles dafür spricht, dass es beim Wettbewerb nicht 
fair zugeht, zumindest Zufälle eine Rolle spielen, die Resultate also nicht 
gerecht sind. Zudem muss der Sieger ständig fürchten, in der nächsten 
Runde selbst der Verlierer zu sein. Weitere Studien zeigen, dass soziale 
Ungleichheit erhebliche Folgeprobleme aufwirft: Ängste, Depressionen, 
Drogenmissbrauch, Einsamkeit, Fettleibigkeit, Schlaflosigkeit, Stress und 
der Verlust des sozialen Vertrauens.61 Während sich unsere moderne Welt 
immer mehr dieser absoluten Konkurrenzsituation annähert, gibt es in 
einfachen Sozialverbänden eine »humane Ökonomie«, die Wettbewerb 

58		 Vgl. Harris, Kulturanthropologie (1989), 91ff., 146; Kelly, The Lifeways of 
Hunter-Gatherers (²2013), 14f.

59		 Vgl. Sarno, Der Gesang des Waldes (2013), 116.
60		 Binswanger, Ein glückliches Leben statt immer mehr materiellen Wohlstand 

(2010), 284ff.
61		 Wilkinson/Pickett, Gleichheit ist Glück (2009); vgl. Graham, Happiness 

around the World (2009), 161–166.

WAS IST ROUSSEAUISMUS?

https://doi.org/10.5771/9783845298900 - am 15.01.2026, 21:14:22. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783845298900
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


131

durch Solidarität ersetzt.62 Auf jeden Fall kann man folgern, dass sozia-
le Gleichheit zum Glück der Menschen beiträgt. 

Viertens sind die Wildbeuter und Pflanzer mit sich, ihren Mitmen-
schen und der Welt viel stärker im Reinen. Es gibt keine große Diskre-
panz zwischen Erfahrungen und Erwartungen, zwischen Bedürfnissen 
und ihrer Erfüllung, zwischen Fähigkeiten und lebenspraktischen Not-
wendigkeiten, zwischen Mitteln und Zielen. Ebenso existiert keine Kluft 
zwischen der psychischen Zeit (Lebenszeit) und den großen Rhythmen 
des Kosmos (Weltzeit). Die Wildbeuter interessieren sich weder für die 
ferne Vergangenheit noch die ferne Zukunft; sie leben in der Unmit-
telbarkeit.63 Die Menschen sind weder überfordert noch leiden sie un-
ter Entfremdung. Man kann auch sagen: Die Glücksmaßstäbe sind den 
Gegebenheiten bestens angepasst. Auch dies findet eine Bestätigung in 
der empirischen Glücksforschung. Diese hat nämlich für die dynami-
schen (»heißen«) Gesellschaften der Gegenwart zwei Paradoxien her-
ausgearbeitet, eine auf der Makro-, die andere auf der Mikro-Ebene.64 
In Ländern mit hohen Wachstumsraten sind die Individuen unglückli-
cher als in Ländern ohne diese (»paradox of unhappy growth«). Das 
gilt auch innerhalb einer Gesellschaft: Individuen, die erfolgreich sozial 
und ökonomisch aufstiegen, sind nicht so glücklich wie die Individuen, 
deren Status unverändert blieb (»paradox of the happy peasant and the 
frustrated achievers«). Wie ist das zu erklären? Möglicherweise sind die 
Menschen aufgestiegen, die von Natur und/oder durch Erziehung eher 
griesgrämig waren. Wahrscheinlicher aber ist, dass es eine andere Er-
klärung gibt, die für beide Paradoxien gilt: Wenn Erwartungen sich dy-
namisieren, vergrößert sich nicht nur die Gefahr von Enttäuschungen, 
es verändern sich auch die Maßstäbe, an denen man seine eigene Situ-
ation misst. So geraten die Aufsteiger in eine hedonistische Tretmühle: 
Man strengt sich an, kommt aber in Bezug auf das subjektive Wohlbe-
finden nicht von der Stelle.65 Dafür spricht auch die dritte Paradoxie: In 
den reichen Ländern sind die Menschen zwar aus objektiv-medizinischer 
Sicht gesünder als in armen Ländern, dennoch sind sie subjektiv mit ih-
rem Gesundheitszustand unzufriedener, weil eben die Erwartungen viel 
höher sind.66 Die einfachen Sozialverbände waren gewiss keine offenen 
Gesellschaften, aber ihre Geschlossenheit hat auch zum Glück ihrer Mit-
glieder beigetragen. 

62		 Graeber, Schulden (2012), 138, 166 u.ö.
63		 Everett, Das glücklichste Volk der Welt (2010), 196, 400.
64		 Graham, Happiness around the World (2009), 43, 146–155, 213f.; vgl. Hös-

le, Der Wert des eigenen Glücks (2014), 14f.
65		 Binswanger, Ein glückliches Leben statt immer mehr materiellen Wohlstand 

(2010), 287ff.
66		 Graham, Happiness around the World (2009), 155–158.

GLÜCK

https://doi.org/10.5771/9783845298900 - am 15.01.2026, 21:14:22. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783845298900
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


132

Rousseauismus als Kulturkritik

Kann man heute noch Anhänger des Rousseauismus sein? Mein Durch-
gang durch die drei Topoi hat einige Indizien für dessen Berechtigung 
zusammengetragen. Selbst wenn man den ersten Punkt, die Friedfertig-
keit, fallen lässt, bliebe noch ein schwacher Rousseauismus übrig. Aber 
welchen metatheoretischen Status hätte eine solche Position? Ich sehe 
drei Möglichkeiten.

Erstens könnte das »Zurück zur Natur« oder (korrekter) ein »He
raus aus der Zivilisation« ein normatives Modell sein. Rousseauismus 
wäre dann die Forderung, unsere Gesellschaft als Ganzes technisch, wirt-
schaftlich, politisch und sozial grundstürzend umzugestalten. Aus die-
ser Perspektive ist eine Postwachstumsökonomie, wie sie jetzt diskutiert 
wird, viel zu wenig. Gefordert wäre das »Zurückfahren« aller komple-
xen und abstrakten Einrichtungen, wie es gegenwärtig von radikalen 
politischen Strömungen wie dem Öko-Anarchismus67 und dem Primiti-
vismus68 vertreten wird. Aber selbst ein Anarchist wie Graeber lehnt das 
ab;69 schon Rousseau wusste, dass es für moderne Gesellschaften keine 
Exit-Option gibt; ein abschreckendes Beispiel für einen entsprechenden 
Versuch ist das Pol-Pot-Regime in Kambodscha 1975–79. Darüber hi
naus sind auf der normativen Ebene neben Glück und Gleichheit weitere 
Kriterien zu berücksichtigen. So sind totalitäre Systeme ja auch nicht da-
durch legitimiert, dass sich Menschen möglicherweise in ihnen subjektiv 
wohl fühlen; soziale Ungleichheit kann durch unterschiedliche Bedürf-
nislagen, Leistungen und Verdienste sowie erworbene Rechte gerechtfer-
tigt sein. Eine konkrete Utopie ist ein »Zurück zum einfachen Leben« 
wohl nur für kleine Gruppen und für einzelne Menschen. Einer der ers-
ten, der Rousseau auf diese Weise nacheifern wollte, war Kleist: So wie 
jener 1765 sechs Wochen auf der St. Petersinsel im Bieler See verbrach-
te, lebte dieser 1802 einige Monate auf der Scherzliginsel bei Thun in 
der Schweiz. Die Südsee, von der Diderots Nachtrag handelt, wurde das 
Ziel von Paul Gauguin, August Engelhardt und Jacques Brel. Aber selbst 
das ist für die meisten von uns nicht möglich. Bereits Voltaire schrieb an 
Rousseau, dass er nicht zu den Indianern übersiedeln könne, weil sein 
Arzt nicht mitkommen würde.70 

Die zweite Option heißt: von den Wildbeutern lernen. Das postuliert 
Diamond im Untertitel seines Buches und fasst am Ende einige Vor-
schläge zusammen: eine bessere Ernährung mit mehr frischem Obst und 

67		 Bookchin, Die Agonie der Stadt (1996). 
68		 Zerzan, Running on Emptiness (2002). Eine Variante des Primitivismus ist 

das einsame Leben in der Wildnis, vgl. Krakauer, In die Wildnis (1997). 
69		 Graeber, Frei von Herrschaft (2008), 38, 71f. u.ö.
70		 Voltaire, Correspondance IV, 539 (Brief vom 30.8.1755). 

WAS IST ROUSSEAUISMUS?

https://doi.org/10.5771/9783845298900 - am 15.01.2026, 21:14:22. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783845298900
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


133

weniger Salz sowie langsameres Essen, mehrsprachige und körpernähere 
Erziehung unserer Kinder, eine bessere Integration der alten Menschen, 
Mediation und eine wiederherstellende Rechtsprechung statt Strafe.71 
Für das umfangreiche Buch von Diamond sind das erstaunlich weni-
ge konkrete Vorschläge, zudem begrenzt anwendbare und umstrittene. 
Dennoch sollte man die Möglichkeit des Lernens, auch für andere Berei-
che, etwa den Umgang mit der Natur, nicht a priori ausschließen. Übri-
gens gehen machen sogar weiter und postulieren, dass man von Tieren, 
ja der gesamten Natur lernen könne (Bionik).

Den dritten Vorschlag macht Kant, der in seinen Anthropologie-Vorle-
sungen sagte: »Rousseau wollte im Grunde nicht, daß der Mensch wiede-
rum in den Naturzustand zurück gehen, sondern von der Stufe, auf der er 
jetzt steht, dahin zurück sehen sollte.«72 Dann können wir nämlich erken-
nen, was wir verloren und vergessen, aber auch was wir gewonnen haben. 
Gleichheit haben wir beispielsweise verloren, Friedfertigkeit gewonnen. 
Das scheint mir der richtige Ansatz zu sein: Rousseauismus ist keine um-
gedrehte Utopie, auch keine Theorie einfacher Sozialverbände, sondern 
eine Form der Kulturkritik, die durch Kontrastierungen und Alternativ-
modelle ihr Anliegen verdeutlicht.73 Kulturkritische Betrachtungen dür-
fen sich keineswegs auf pessimistische Essays über Kunst, Wissenschaft 
und Bildung beschränken. Notwendig ist vielmehr eine radikale Kultur-
kritik, die das Ganze unserer Lebensform in den Blick nimmt. Offensicht-
lich besteht, wie Marx vermutete, ein Zusammenhang zwischen der Ab-
lehnung der bestehenden Gesellschaft und der romantischen Vorstellung 
eines besseren Lebens zu früheren Zeiten.74 Vielleicht gilt hier folgende 
Regel: Je kritischer man gegenüber der eigenen Gesellschaft ist, desto wei-
ter wird der Gegenentwurf in Raum und Zeit entrückt. Obwohl man, wie 
gesagt, keine direkten normativen oder therapeutischen Folgerungen zie-
hen darf, ist eine solche Art der Kulturkritik für unser Selbstverständnis 
erforderlich. So schützen wir uns nämlich vor ethnozentrischem Hoch-
mut und der Überschätzung der Gegenwart. Zudem wird der utopische 
Speicher, der zurzeit ziemlich leer zu sein scheint, wieder aufgeladen.

Dass die Menschheit seit Urzeiten auf einem falschen Weg sei, wird 
man nicht behaupten können. Dass aber hier und heute alles besser sei 
als anderswo und früher, ist ebenso wenig richtig.

71		 Diamond, Vermächtnis (2012), 528.535.
72		 Kant, XII: Anthropologie in pragmatischer Hinsicht (1798), 681.
73		 Vgl. Thies, Alles Kultur? (2016), 108–117. 
74		 Marx, Grundrisse der Kritik der politischen Ökonomie (Rohentwurf, 

1857/58), 80.

ROUSSEAUISMUS ALS KULTURKRITIK

https://doi.org/10.5771/9783845298900 - am 15.01.2026, 21:14:22. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783845298900
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


134

Michael Tomasello und die  
philosophische Anthropologie

Die deutsche Philosophische Anthropologie, üblicherweise durch das 
Dreigestirn Scheler-Plessner-Gehlen vertreten, war im 20. Jahrhundert 
eine wichtige »Denkrichtung«, durchaus vergleichbar mit dem Existen-
zialismus, dem Wiener Kreis oder der Frankfurter Schule.1 Dennoch ist 
dieses »Forschungsprogramm« seit den 1960er Jahren philosophisch 
nicht weitergeführt worden. Dafür gibt es mindestens zwei Gründe: Zum 
einen fehlte ein kreativer »Kopf«, wie ihn von den genannten Paradig-
men vor allem die zweite Generation der Frankfurter Schule mit Jürgen 
Habermas hatte. Zum anderen ist in den letzten Jahrzehnten das empi-
rische Wissen über den Menschen so stark gewachsen, dass man für des-
sen Verarbeitung ein ganzes Forscherkollektiv braucht. In der Frankfur-
ter Schule wurde dies, bezogen auf einen anderen Gegenstandsbereich, 
frühzeitig erkannt: Sie versammelte sich in den 1930er Jahren am »Insti-
tut für Sozialforschung«, in den 1970er Jahren in einem Max-Planck-In-
stitut (MPI) in Starnberg und seit einigen Jahren wieder im Rhein-Main-
Gebiet, vor allem im Exzellenzcluster »Normative Ordnungen«. Auch 
die Anthropologie bedarf einer großen wissenschaftlichen Einrichtung, 
die ihre Projekte finanziert, organisiert und publiziert. 

Tatsächlich gibt es seit einigen Jahren diesen Ort in Deutschland, und 
zwar in Leipzig. Früher wirkte dort Wilhelm Wundt (1832–1920), der 
schon die Idee einer interdisziplinären »Wissenschaftssynthese« verfolg-
te. Der späte Driesch und der frühe Gehlen standen noch in dieser Tra-
dition, indirekt insofern auch die Philosophische Anthropologie. 1997 
wurde dann das Max-Planck-Institut für evolutionäre Anthropologie 
nach Leipzig vergeben. Es ist in verschiedene Abteilungen untergliedert, 
die in ihrer Summe eine integrative Anthropologie bilden: evolutionäre 
Genetik, Humanevolution, Linguistik (bis 2015), Primatologie, Psycho-
logie und Verhaltensökologie. Der Bereich Psychologie, genauer: »Ver-
gleichende und Entwicklungspsychologie«, sucht am intensivsten das 
Gespräch mit der Philosophie. Das ist vor allem ihrem Leiter Michael 
Tomasello (*1950) zu verdanken. Tomasello publiziert nicht nur (immer 
mit Ko-Autor/innen) die üblichen englischsprachigen Artikel in Fach-
zeitschriften, sondern hat bereits mehrere umfangreiche Monographi-
en verfasst, die fast alle in deutscher Übersetzung im Suhrkamp-Verlag 
erschienen sind.

1		  Vgl. Fischer, Philosophische Anthropologie (2008). Ich danke Joachim Fi-
scher (TU Dresden) auch für viele interessante und weiterführende Kom-
mentare zu einer früheren Fassung dieses Artikels. 

https://doi.org/10.5771/9783845298900 - am 15.01.2026, 21:14:22. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783845298900
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


135

Tomasellos Thesen werden in verschiedenen Wissenschaften intensiv 
diskutiert. Als erstes zu nennen ist die Psychologie. Einige der interes-
santesten Beiträge, vor allem diejenigen der Entwicklungspsychologin-
nen Carol S. Dweck und Elizabeth S. Spelke, sind leicht zugänglich in 
dem Band Warum wir kooperieren.2 Bemerkenswert sind das hohe Ni-
veau und die breite Palette soziologischer Beiträge in einem Sonderband 
der Zeitschrift für Theoretische Soziologie (ZTS).3 Joachim Fischer und 
Karl-Siegbert Rehberg setzen dort das Werk Tomasellos systematisch 
mit der deutschen Philosophischen Anthropologie in Verbindung. Peter 
Kappelhoff betrachtet Tomasello aus der Perspektive eines methodolo-
gischen Evolutionismus, also eines generalisierten Darwinismus. Ausge-
hend von Mead, Schütz, Tarde und anderen Klassikern werden speziel-
le soziologische Aspekte erörtert (Ofner, Pleyer/Galuschek, Grutzpalk); 
hinzu kommen weitere grundlagentheoretische Betrachtungen (Schützei-
chel, Nungesser, Renn, Meyer). Besonders hervorzuheben ist die kom-
munikationswissenschaftliche Perspektive, die in dem ZTS-Sonderband 
mit einem gemeinsamen Aufsatz von Jens Loenhoff und Rafael Mollen-
hauer vertreten ist. Mollenhauer hat zudem eine gelungene Dissertation 
vorgelegt, die sich hauptsächlich auf Tomasellos frühere Monographi-
en Die kulturelle Entwicklung des menschlichen Denkens (2002, engl. 
1999) und Die Ursprünge der menschlichen Kommunikation (2009, 
engl. 2008) bezieht. Die kognitionstheoretischen Wurzeln Tomasellos 
werden überzeugend herausgearbeitet.4 Am umfangreichsten sind wohl 
die philosophischen Debatten. Ich erwähne hier nur die beiden Diskus-
sionsrunden in der Deutschen Zeitschrift für Philosophie (55. Jg./2007, 
Heft 5 und 59. Jg./2011, Heft 1), in denen viele wichtige Aspekte ange-
sprochen werden.5 

Ich beginne im Folgenden mit einer Zusammenfassung der beiden letz-
ten Bücher Tomasellos, in denen er seine anthropologische Konzeption 
deutlicher als je zuvor präsentiert und vielleicht jetzt schon sein Werk 
krönt. Die vielen Einzelheiten, Zusammenhänge und Theoriebezüge, die 
sich dort finden, muss ich hier vernachlässigen. Dann ordne ich seinen 
Ansatz in die deutsche Philosophiegeschichte ein. Meine These wird sein, 
dass neben der Philosophischen Anthropologie auch die ebenfalls in den 
1920er Jahren entstandene Ich-Du-Philosophie als Vorläufer seiner Kon-
zeption gelten kann. Schließlich entwickle ich einige generelle Einwände, 
ohne an der überragenden Bedeutung von Tomasellos Studien zweifeln 

2		  Tomasello, Warum wir kooperieren (2010).
3		  Albert/Greve/Schützeichel (Hg.), Kooperation, Sozialität und Kultur (2016). 
4		  Mollenhauer, Tomasellos Kooperationsmodell (2015), 55–118.
5	  	Vgl. vor allem die Aufsätze von Forster, Menschen und andere Tiere (2007), 

Welsch, Just what is it (2007); darauf reagiert: Rakoczy/Tomasello, Kollek-
tive Intentionalität und kulturelle Entwicklung (2008); außerdem Schmid, 
Eine Naturgeschichte demokratischer Werte (2017).

MICHAEL TOMASELLO UND DIE PHILOSOPHISCHE ANTHROPOLOGIE

https://doi.org/10.5771/9783845298900 - am 15.01.2026, 21:14:22. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783845298900
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


136

zu wollen. Dabei berücksichtige ich auch die oben erwähnte neuere Se-
kundärliteratur. 

Tomasello kurzgefasst

Eine Naturgeschichte des menschlichen Denkens (2014, engl. 2014) 
und Eine Naturgeschichte der menschlichen Moral (2016, engl. 2016)
ergänzen sich gut: Beiden liegt dasselbe philosophische Konzept zu-
grunde und in beiden geht es um die zweistufige Entwicklung einer 
zentralen menschlichen Kompetenz. Zudem liefert Tomasello gewis-
sermaßen die Vorgeschichte zu seinen oben bereits genannten früheren 
Monographien. Weiterhin ist es sein methodischer Ansatzpunkt, Phylo-
genese und Ontogenese sich wechselseitig erhellen zu lassen. Dem die-
nen die immer raffinierteren Experimente, die am Leipziger MPI sowohl 
mit Schimpansen als auch mit kleinen Kindern durchgeführt werden. 
Deren Resultate werden in den neuen Büchern durchgängig miteinan-
der verglichen. Empirische Untersuchungen anderer kommen hinzu. In 
den letzten Schriften tritt die Phylogenese immer stärker in den Vorder-
grund; Tomasellos Studien erhalten dadurch zusätzlich eine geschichts-
philosophische Komponente. Hingegen spielen sprachwissenschaftliche 
Überlegungen, wie er sie in den 1990er Jahren vorlegte, keine zentra-
le Rolle mehr. 

Ziel der beiden neuen Bücher ist aber nicht primär die Synthese em-
pirischer Forschungsergebnisse.6 Vielmehr geht es Tomasello um die sys-
tematische Darlegung seiner Begrifflichkeit und des theoretischen Rah-
mens für seine Forschung. Die Differenziertheit und Kohärenz seiner 
Terminologie ist beeindruckend. Zudem ist er philosophischer als je zu-
vor. Vielleicht haben gerade deswegen einige Philosophen das neue Buch 
in Zeitungsrezensionen relativ kritisch besprochen, allerdings eher im 
Hinblick auf moralphilosophische Implikationen. 

Wir wollen hier Tomasello als Anthropologen lesen. Die Frage der 
philosophischen Anthropologie lautet: Was ist der Mensch? Oder in re-
flexiver Wendung: Wer sind wir? Zu den klassischen Antworten gehören 
Begriffe wie animal rationale (Vernunft), animal symbolicum (Sprache), 
animal religiosus (Religion) und homo faber (Arbeit). Tomasello steht 
in der Tradition derjenigen, die den Menschen als zoon politikon anse-
hen, als soziales Wesen. Am wichtigsten ist für ihn die Fähigkeit unse-
rer Gattung zur Kooperation. Das erfordere keinen starken Altruismus 
(also das Zurückstellen eigener Absichten), sondern nur einen Mutualis-
mus, das heißt die wechselseitige Koordination zur Verwirklichung ge-
meinsamer Absichten. 

6		  Das findet man eher in Parzinger, Die Kinder des Prometheus (2015). 

MICHAEL TOMASELLO UND DIE PHILOSOPHISCHE ANTHROPOLOGIE

https://doi.org/10.5771/9783845298900 - am 15.01.2026, 21:14:22. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783845298900
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


137

Warum ist Kooperation notwendig? Weil angesichts des äußeren 
Drucks durch ökologische Umstände und soziale Konflikte jeder von 
uns allein zu schwach ist. Wir sind, mit Gehlen gesprochen, Mängelwe-
sen und nur gemeinsam stark genug. Tomasello fasst dies in seiner »In-
terdependenzhypothese« zusammen (2016: 14, 223, 233 u.ö.).

Wie aber ist Kooperation möglich? Aus Tomasellos Sicht müssen wir 
zwei Möglichkeiten ausschließen: Zum einen sind wir Menschen zwar 
soziale Wesen, aber unser Zusammenleben sei nicht von Natur stabil. 
Soziobiologische Erklärungen reichen ebenso wenig aus wie diejenigen 
der Evolutionären Psychologie, die beide ein Kontinuum zwischen Affen 
und Menschen postulieren. Zum anderen ist Kooperation, so Tomasel-
lo, sowohl phylogenetisch als auch ontogenetisch älter als unsere Spra-
che. Was Kooperation ermögliche, muss »tiefer« liegen. Es sind dies, so 
die zentrale These, bestimmte sozial-kognitive Kompetenzen. Zunächst 
müssen sich Menschen überhaupt gegenseitig als Menschen wahrneh-
men. Dafür reicht es nicht aus, den Anderen als kausal beeinflussbaren 
Gegenstand anzusehen, ebenso wenig in ihm ein Lebewesen mit eigener 
innerer Dynamik zu vermuten. Man muss vielmehr unterstellen, dass der 
(oder die) Andere uns ähnlich ist und einen eigenen Blick auf die Welt 
hat. Diese Fähigkeit wird heute als »theory of mind« bezeichnet. Darü-
ber hinaus muss man annehmen, dass die andere Person auch eigene Ab-
sichten hat, benötigt wird also – um im Jargon zu bleiben – eine »theory 
of intentions«. In den 1990er Jahren meinte Tomasello, dass das Intenti-
onsverstehen schon den Tier-Mensch-Unterschied ausmache. Aber viele 
neue Studien legen nahe, dass die großen Affen sehr wohl die Intentio-
nen anderer verstehen und auf diese auch angemessen reagieren können. 
Aber sie besitzen nicht die Fähigkeit, gemeinsame oder gar kollektive In-
tentionen herauszubilden; das sei also die anthropologische Differenz. 
Seit Anfang der 2000er Jahre verfolgt Tomasello deshalb die Hypothese 
geteilter Intentionalität.

Mit den drei zentralen Begriffen Kooperation – Interdependenz – ge-
teilte Intentionalität ist das Fundament für Tomasellos Theorie gelegt. 
Die Urszene besteht aus zwei Menschen und einem Gegenstand. Die In-
terdependenz der beiden Personen besteht darin, dass keiner sich einen 
Gegenstand, den er unbedingt braucht, allein verschaffen kann. Dafür ist 
Kooperation erforderlich. Aber Kooperation ist, so Tomasellos Haupt-
these, nur möglich bei geteilter Intentionalität. Der eine verweist mit ge-
strecktem Arm und Zeigefinger auf ein Objekt.7 Der andere richtet nicht 
nur seinen Blick auf den anvisierten Gegenstand, sondern versteht die 
Absicht des anderen und kann dann mit ihm so kooperieren, dass das 
gemeinsame Objekt der Begierde zu beschaffen ist. 

7		  Dazu passt übrigens die auf Greenberg zurückgehende Hypothese, dass ei-
nes der ältesten Wörter der Menschheit eines sei, das sowohl »Finger« als 

TOMASELLO KURZGEFASST

https://doi.org/10.5771/9783845298900 - am 15.01.2026, 21:14:22. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783845298900
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


138

Dreierlei ist also erforderlich: (a) geteilte (kognitive) Aufmerksam-
keit, (b) ein geteilter (semantischer) Hintergrund, der es erlaubt, Ges-
ten dieser Art einvernehmlich zu deuten, (c) geteilte (praktische) Ab-
sichten, also gemeinsame Handlungspläne. Nur so sind auch soziale 
Lehr-Lern-Situationen möglich. Wenn im Klassenzimmer oder im Semi-
narraum Aufmerksamkeit, Hintergrund und Absichten auseinanderge-
hen, kann nicht unterrichtet und kein Wissen erworben werden. Ohne 
geteilte Intentionalität wären keine größeren Sozialverbände möglich, 
vor allem aber könnten wir nicht so denken und so moralisch handeln, 
wie wir es als Menschen tun. Das will Tomasello in seinen beiden Bü-
chern nachweisen. 

Sowohl Denken als auch Moral werden differenziert betrachtet. Drei 
Aspekte des Denkens sind wichtig: (a) die mentale Repräsentation von 
Phänomenen jeglicher Art, etwa äußeren Gegenständen oder inneren Er-
lebnissen, (b) das Schlussfolgern als gedankliche Transformation dieser 
Repräsentationen und (c) die Selbstbeobachtung, mit deren Hilfe man 
auch einschätzen kann, zu welchen Verhaltensweisen die eigenen Ge-
danken (Überzeugungen, Intentionen) führen. Alles zusammen bezeich-
net Tomasello als objektiv-reflexiv-normatives Denken (2014: 17 u.ö.). 
Ebenso werden verschiedene Aspekte der Moral unterschieden. Zu nen-
nen sind vor allem (a) die Art der sozialen Interaktion, (b) die Gestalt 
der praktischen Rationalität und (c) die Form der Selbstregulation. Wie 
das Denken kann auch die Moral objektiv, reflexiv und normativ sein. 

Denken und Moral entwickeln sich in der menschlichen Naturge-
schichte nach Tomasellos Rekonstruktion in zwei Schritten. Ausgangs-
punkt, also gewissermaßen die Null-Stufe, sind die Affen. Diese kön-
nen laut Tomasello schematische Repräsentationen vornehmen, kausale 
Schlüsse ziehen und sich selbst beobachten. Sie interagieren unterein-
ander, allerdings überwiegend in hierarchischen Strukturen. Sie verfü-
gen über eine »machiavellistische Intelligenz«, also die Fähigkeit zum 
strategischen Handeln, und sie können ihr Verhalten eigenständig re-
gulieren. Mehr sei nicht möglich! Denken und Moral werden aber voll-
ständig transformiert, wenn ihnen zuerst gemeinsame Intentionalität, 
dann sogar kollektive Intentionalität zugrunde liege. Das sind die bei-
den Stufen geteilter Intentionalität, zwischen denen deutlich zu diffe-
renzieren ist. 

Der erste »Sprung« ereignete sich vor ungefähr 400.000 Jahren, ir-
gendwo in Afrika. Unter dem Druck äußerer Bedingungen wurden die 
hominiden Horden zu einer gemeinsamen Nahrungssuche genötigt, die 
die Anforderungen für Kooperation erheblich vergrößerte. Affen koope-
rieren vor allem bei der Jagd auf kleine Beutetiere. Aber dies geschehe 

auch »eins« bezeichnet, nämlich das Wort »tik«. Vgl. Ruhlen, On the Ori-
gin of Languages (1994), 322f.

MICHAEL TOMASELLO UND DIE PHILOSOPHISCHE ANTHROPOLOGIE

https://doi.org/10.5771/9783845298900 - am 15.01.2026, 21:14:22. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783845298900
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


139

relativ selten. Deshalb wirke sich die Organisation solcher gemeinsa-
mer Unternehmungen auch kaum auf die soziale Struktur der Affenhor-
den aus. Hingegen werde die gesamte Sozialstruktur unserer Vorfahren 
durch die obligate gemeinsame Nahrungssuche umgestaltet (2014: 60ff.; 
2016: 68, 73ff. u.ö.). Die Suche nach Aas wird durch spezialisierte Grup-
penjagd ersetzt. Der beste materielle Beleg für deren hohe Qualität sind 
übrigens die Speere, die im niedersächsischen Schöningen gefunden wur-
den und die über 300.000 Jahre alt sind.

Die so entstandene gemeinsame Intentionalität führe beim Denken 
zu perspektivischen und symbolischen Repräsentationen, zur Kompe-
tenz rekursiven Schlussfolgerns und zur Selbstbeobachtung aus der Per-
spektive einer anderen Person. Im Bereich der Moral komme es zu wech-
selseitiger Handlungskoordination, einer kooperativen Rationalität und 
einer kooperativen Identität. Die einzelnen Menschen verstehen sich we-
der als isolierte Individuen noch als bloßes Element einer Gruppe, son-
dern als Kooperationspartner. Um die soziale Kohäsion zu erhalten, wer-
den Trittbrettfahrer und Bummler bestraft (2016: 97ff.).8 Die in dieser 
Phase entwickelte praktische Vernunft ist die erste Quelle moralischen 
Sollens. Das lasse sich im Begriff einer »zweitpersonalen Moral« zu-
sammenfassen. Übersetzt in die entwicklungspsychologische Theorie von 
Lawrence Kohlberg, die Tomasello erstaunlicherweise gar nicht erwähnt, 
würde dies wohl der Stufe 2 entsprechen, während die Affen auf Stufe 
1 stehenbleiben. 

Der zweite große Entwicklungsschritt begann ungefähr vor 150.000 
Jahren, wieder irgendwo in Afrika. Die Menschen sind zu erfolgreich; 
dadurch wachsen die Gruppen und müssen sich aufspalten, fühlen sich 
aber anderen Gruppen verwandt. Eine schärfere Abgrenzung gibt es ge-
genüber den fremden »Barbaren«. Diese »Stammesorganisation« hat 
also zwei Ebenen: Auf der ersten Ebene existieren soziale Gruppen mit 
bis zu 150 Mitgliedern, die wohl vor allem durch Frauentausch mitei-
nander verbunden bleiben. Auf der zweiten Ebene fühlen sich mehre-
re dieser Gruppen gemeinsam einer »Kultur« verpflichtet, die sich von 
anderen »Kulturen« unterscheidet (2014: 125ff.; 2016: 138ff., 187f.). 
Kulturen zeichnen sich aus durch einen gemeinsamen Hintergrund an 
Symbolen und Deutungsmustern, Erfahrungen und Erwartungen, Wer-
ten und Rechtfertigungsstrukturen. 

Ermöglicht wird dies aus Tomasellos Sicht durch den Aufbau einer 
kollektiven Intentionalität. Auf der kognitiven Ebene finden wir jetzt 
objektive beziehungsweise konventionelle Repräsentationen, reflektie-
rende beziehungsweise begründete Schlüsse und die Fähigkeit zur nor-
mativen Selbststeuerung. Auf der moralischen Ebene entsteht die Per
spektive einer dritten Person und die Loyalität gegenüber der Gruppe 

8		  Zu solchen Prozessen sozialer Exklusion vgl. Williams, Ostracism (2007). 

TOMASELLO KURZGEFASST

https://doi.org/10.5771/9783845298900 - am 15.01.2026, 21:14:22. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783845298900
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


140

tritt in den Vordergrund. Tomasello spricht in diesem Zusammenhang 
auch von »objektiver Moral«, »kultureller Rationalität« und »morali-
scher Identität« (2016: 134ff., 172ff., 192ff.). Im Kohlberg-Modell wäre 
dies die Stufe 3 auf dem konventionellen Moral-Niveau.

Sehr interessant ist Tomasellos Hinweis, dass die neuen Stadien die al-
ten nicht aufheben. Vielmehr bleiben alle Moralformen bestehen und so 
kann es zwischen ihnen zu schweren Konflikten kommen (2016: 194–
198). Es konkurrieren also die erstpersonale Moral des Mitgefühls (über 
die in begrenztem Umfang schon die Affen verfügen), die zweitpersona-
le Fairnessmoral und die drittpersonale Kulturmoral, für die Tomasel-
lo den Ausdruck »Gerechtigkeitsmoral« reserviert. Die These mannig-
faltiger Moralformen erinnert an Gehlens Buch Moral und Hypermoral 
(1969), in dem sogar ein Kampf zwischen vier »Sozialregulationen« be-
hauptet wird. Zu beachten ist noch, dass nach Tomasellos Auffassung 
zwar die zweitpersonale Fairnessmoral universal ist, aber nicht die kul-
turell-konventionelle Gruppenmoral mit ihren partikularen Gerechtig-
keitsvorstellungen, die etwa auch Sklaverei und Apartheid rechtfertigen 
können. Moralische Virtuosen wie Mahatma Gandhi und Martin Luther 
King greifen, so Tomasello, deshalb auf die zweitpersonale Moral zu-
rück: Sie geben dem Anderen, der unterdrückt und zum Schweigen ge-
bracht wird, ihre Stimme (2016: 176f., 206).

Wie geht die Geschichte weiter? Tomasello gibt einen knappen Aus-
blick unter der Kapitelüberschrift »Koda: Nach dem Garten Eden« 
(2016: 198–206). Der nächste große Sprung ist die agrarische Revo-
lution, mit der Menschen beginnen, Pflanzen anzubauen und Nutztie-
re zu züchten, verbunden mit der dauerhaften Sesshaftwerdung. Dieser 
Übergang begann vor ungefähr 12.000 Jahren in verschiedenen Regi-
onen der Erde. Aus Tomasellos Perspektive waren dafür zwei weitere 
zusätzliche Elemente notwendig: Gesetze und Religion. Moralische Re-
geln gibt es schon, aber sie reichen nicht mehr aus; es muss jetzt so et-
was wie Regeln zweiter Stufe geben, nämlich Gesetze. Einige der Re-
geln zweiter Stufe geben Anweisungen dafür, wie die Gesetze selbst auf 
korrekte Weise zustande kommen sollten, etwa durch die Wahl eines 
Häuptlings oder eines Ältestenrates, der mit entsprechenden Befugnis-
sen ausgestattet wird. In Kohlbergs Entwicklungsschema wäre Stufe 4 
erreicht. Das zweite zusätzliche Element sind organisierte Religionen. 
Im Anschluss an neuere Forschungen (David Sloan Wilson, Jonathan 
Haidt, Ara Norenzayan und andere) weist Tomasello darauf hin, dass 
kollektive Rituale, sakrale Reinheitsvorstellungen und der Glaube an 
übernatürliche Entitäten besonders geeignet sind, um größere Sozial-
verbände zu integrieren. 

MICHAEL TOMASELLO UND DIE PHILOSOPHISCHE ANTHROPOLOGIE

https://doi.org/10.5771/9783845298900 - am 15.01.2026, 21:14:22. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783845298900
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


141

Zur philosophiehistorischen Einordnung

Wie ist Tomasellos Ansatz in die Philosophiegeschichte einzuordnen? To-
masello selbst sieht sich wohl am ehesten in der Tradition des US-ame-
rikanischen Pragmatismus, vor allem von George Herbert Mead. Auch 
den späten Wittgenstein, der oft zitiert wird, kann man als Pragmatisten 
lesen. Allerdings nehmen auch zwei philosophische Strömungen deut-
scher Provenienz zentrale Aspekte seiner Konzeption vorweg. 

Die erste ist die anfangs schon erwähnte deutsche Philosophische An-
thropologie. Ich sehe vor allem folgende Gemeinsamkeiten: Erstens ist 
Tomasellos Konzeption so interdisziplinär angelegt, wie es auch die An-
sätze von Scheler, Plessner und Gehlen waren. Es verbinden sich in ihr 
ein philosophisch reflektiertes Fundament und anspruchsvolle theore-
tische Konstruktionen mit der Synthese aktueller Forschungsresultate 
aus verschiedenen empirischen Wissenschaften. Inhaltlich sind die Ele-
mente jedoch fast vollständig ausgetauscht worden. Als philosophische 
Grundlage dienen Tomasello primär die neueren Theorien supra-indivi-
dueller Intentionalität (Bratman, Gilbert, Searle, Tuomela). Die wichtigs-
ten Disziplinen der Humanwissenschaften sind für Tomasello die Ent-
wicklungspsychologie, vor allem in ihrem kognitivistischen Paradigma 
(Piaget, Bruner), und die Primatologie. Rehberg weist jedoch zu Recht 
darauf hin, dass bereits die deutsche Philosophische Anthropologie, im 
Gegensatz zur behavioristischen Psychologie, wichtige primatologische 
Forschungsergebnisse berücksichtigte, nämlich die »Intelligenzprüfun-
gen«, die Wolfgang Köhler während des Ersten Weltkriegs auf Teneriffa 
mit Schimpansen durchgeführt hatte.9 

Zweitens: Seit den Anfängen der Philosophie drehte sich ein Groß-
teil der anthropologischen Diskussionen um das Leib-Seele-Problem. In 
den letzten Jahrzehnten läuft diese Debatte unter dem Titel einer »phi-
losophy of mind«. Bereits Scheler hatte den alten Leib-Seele-Dualismus 
überwinden wollen, geriet aber mit seiner Entgegensetzung von Leben 
(Drang) und Geist in ein ganz ähnliches Dilemma. In dieser Hinsicht 
konsequenter waren Plessner und Gehlen, die mit »dritten« Kategorien 
wie »Ausdruck« und »Handlung« neue Wege beschreiten wollten. An-
dere Ansätze, die hier einzuordnen wären, arbeiten mit Kategorien wie 
»Leib« (als Einheit von Körper und Seele), »verkörperter Geist« und 
»Sprache«. Bei Tomasello ist der entsprechende Grundbegriff, aus dem 
sich alles andere ergeben soll, die »geteilte Intentionalität« (shared in-
tentionality). 

Drittens vertritt Tomasello wie Scheler, Plessner und Gehlen eine inte-
ressante anthropologische Position zwischen Naturalismus und Kultura-
lismus beziehungsweise zwischen Nativismus und Sozialisationstheorien. 

9		  Rehberg, Sonderstellung oder ökologische Nische? (2016), 30ff. 

ZUR PHILOSOPHIEHISTORISCHEN EINORDNUNG

https://doi.org/10.5771/9783845298900 - am 15.01.2026, 21:14:22. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783845298900
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


142

Auf der einen Seite wird bestritten, dass die grundlegenden Eigenschaf-
ten des Menschen weitgehend genetisch bedingt sind, wie es vor allem 
die Soziobiologie und die Evolutionäre Psychologie behaupten. Auf der 
anderen Seite richten sich sowohl die Philosophische Anthropologie 
als auch Tomasello gegen die Auffassung, dass alles bloß das Ergeb-
nis von Konditionierung und Lernen sowie äußeren situativen und sys-
tematischen Faktoren sei. Vielmehr müsste man beide Seiten angemes-
sen berücksichtigen. Eine ähnliche Verschränkung hatten insbesondere 
Plessner (»natürliche Künstlichkeit«) und Gehlen (»von Natur ein Kul-
turwesen«) behauptet. Die entsprechende Position kann aus meiner Sicht 
als nicht-reduktiver Naturalismus oder als schwacher Kulturalismus be-
zeichnet werden.10 

So war es denn auch eine gut motivierte Entscheidung, Tomasello zum 
ersten Träger des Helmuth-Plessner-Preises der Stadt Wiesbaden zu wäh-
len. In seiner gelungenen Laudatio hat Joachim Fischer am 4.9.2014 die 
oben geschilderte Urszene als Beispiel für exzentrische Positionalität, die 
Grundidee Plessners, gedeutet.11 Allerdings kann man einwenden, dass 
die exzentrische Position bei Plessner eigentlich nur die Beschreibung ei-
nes individuellen Selbstverhältnisses ist: Ich bin Mittelpunkt meiner Welt 
und zugleich in reflexiver Distanz zu diesem Zentrum. Insofern gibt es 
wohl eine noch größere Schnittmenge zwischen Tomasello und Gehlen. 
Tom Moderlak hat jedenfalls in einer an der TU Dresden entstandenen 
Master-Arbeit die beiden Autoren eng aneinander gerückt. Tatsächlich 
bietet sich Gehlen dafür in besonderer Weise an, weil er den US-ameri-
kanischen Pragmatismus, vor allem Dewey und Mead, intensiv rezipier-
te und so mit Tomasello gemeinsame Wurzeln hat. Dennoch konstatiert 
Moderlak zu Recht, dass der Mensch bei Gehlen (und auch bei Plessner 
und Scheler) zwar als soziales Wesen gedacht wird, aber die menschliche 
Intersubjektivität unterbestimmt bleibt.12 

Man sollte überhaupt begrifflich zwischen »Sozialität« und »Intersub-
jektivität« unterscheiden. Sozialität ist eine anthropologische Kategorie, 
das heißt ein Begriff für eine menschliche Eigenschaft (Disposition). Der 
eine mag sozialer sein als der andere, aber generell sind wir Menschen – 
so der humanwissenschaftliche Konsens – soziale Wesen, ja ultra-sozial. 
Hingegen bezeichnet Intersubjektivität eine komplexe Relation, nämlich 
die wechselseitige Beziehung zweier reflexiver Wesen zueinander. Selbst-
verständlich haben Scheler, Plessner und Gehlen den Menschen als sozia-
les Wesen konzipiert und dafür entsprechende Begrifflichkeiten geschaffen 

10		 Vgl. Thies, Alles Kultur? (2016), 22–44.
11		 Fischer, Michael Tomasello – Erster Preisträger des Wiesbadener Helmuth 

Plessner Preises (2014).
12		 Moderlak, Intersubjektivität als philosophisch-anthropologische Kategorie 

(2016), 71–80. 

MICHAEL TOMASELLO UND DIE PHILOSOPHISCHE ANTHROPOLOGIE

https://doi.org/10.5771/9783845298900 - am 15.01.2026, 21:14:22. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783845298900
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


143

(soziale Wesenseinheiten, Mitwelt, Institution und so weiter). Das unter-
scheidet die Philosophische Anthropologie etwa vom Existenzialismus, 
der den Menschen immer als Einzelnen sieht, was in Grenzsituationen wie 
dem Tod stimmen mag. Aber selbst bei Plessner ist die Mitwelt nicht vor-
rangig gegenüber Außen- und Innenwelt. Metatheoretisches Fundament 
bleibt der Mensch im Singular. Obwohl die Philosophische Anthropolo-
gie den cartesianischen Leib-Seele-Dualismus und die Bewusstseinsphilo-
sophie überwinden will, steht sie im Bann der neuzeitlichen Subjektphi-
losophie, nur dass sie die epistemische Beziehung zurückstellt (bei Gehlen 
etwa zugunsten des Handelns) und die naturhafte Leiblichkeit des Sub-
jekts berücksichtigt. Ihr Ziel ist also eine Anthropologie der praktischen 
Vernunft, aber der subjektiven, nicht der intersubjektiven Vernunft. 

Mit dem subjektphilosophischen Erbe der neuzeitlichen Philosophie 
wird an anderer Stelle gebrochen; dort wird, ohne dass das entsprechen-
de Wort auftaucht, die Kategorie der Intersubjektivität entwickelt. Ich 
meine die oben bereits erwähnte, heute fast vergessene Ich-Du-Philoso-
phie, die auch als Dialogismus bezeichnet wird. Ansätze dafür gab es 
schon in der großen Zeit der klassischen deutschen Philosophie, etwa 
bei Friedrich Heinrich Jacobi und dem frühen Hegel. 

Der eigentliche Begründer ist aber Ludwig Feuerbach. Dieser ist vor 
allem für zwei Grundgedanken bekannt: zum einen seine Religionskritik, 
zum anderen seine Hervorhebung der sinnlich-leiblichen Natur des Men-
schen. Aber es gibt noch ein drittes Prinzip, das zwar weniger präsent ist, 
aber doch immer wieder durchschimmert: die fundamentale Rolle der 
inter-individuellen Beziehung. So sollen etwa die theologischen Ideen 
der göttlichen Liebe und des dreieinigen Gottes zu Kategorien der Zwi-
schenmenschlichkeit säkularisiert werden. Auch wenn Feuerbach vieler-
orts wieder in die gegenstandstheoretische Subjekt-Objekt-Konstellation 
zurückfällt, kann er doch als der eigentliche Entdecker der Intersubjek-
tivität gelten, der sowohl epistemologisch als auch normativ eine kon
stitutive Rolle zugeschrieben wird. 

Im 20. Jahrhundert wird dieses Prinzip in der Ich-Du-Philosophie ent-
faltet. Diese beginnt mit Hermann Cohen und reicht über Franz Rosen-
zweig und Ferdinand Ebner bis zu Eugen Rosenstock-Huessy. Am deut-
lichsten ist die Wende bei Martin Buber: An die Stelle des einseitigen 
Verhältnisses von Ich und Es (oder Subjekt und Objekt) soll die wech-
selseitige Beziehung von Ich und Du (oder Subjekt und Subjekt) treten. 
Karl Löwith steht mit seiner Schrift Das Individuum in der Rolle des 
Mitmenschen (1928) der Philosophischen Anthropologie am nächsten.13 
Interessante Parallelen bestehen zu Michail Bachtin, Axel Honneth und 
Tzvetan Todorov. 

13		 Die beste Monographie zur gesamten Strömung ist weiterhin Theunissen, 
Der Andere (1965/²1977). 

ZUR PHILOSOPHIEHISTORISCHEN EINORDNUNG

https://doi.org/10.5771/9783845298900 - am 15.01.2026, 21:14:22. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783845298900
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


144

Einige der verwendeten Grundbegriffe sind »Alterität«, »Anerken-
nung«, »Begegnung«, »Dialog«, »Polyphonie«, »Veranderung« und 
»Zwischen«. Letztlich ist es aber den Vertretern dieser Strömung kaum 
gelungen, über ihre metaphernreiche Sprache hinauszukommen. Jedoch 
verbindet sie mit Tomasello, dass Intersubjektivität nicht sprachphilo-
sophisch fundiert wird. Tomasellos Ansatz kann also aus Sicht eines 
deutschen Philosophen so interpretiert werden, dass er die Philoso-
phische Anthropologie und die Ich-Du-Philosophie miteinander kom-
biniert. 

Kritik an Tomasello

Gemäß der Ausrichtung dieser Sammelrezension möchte ich Tomasello 
abschließend vor allem als Anthropologen würdigen und drei besonders 
wichtige Einwände skizzieren. 

Erstens muss man fragen, ob die kognitiven und sozialen Leistun-
gen der großen Affen nicht unterschätzt werden. Sehr viele Primato-
log(inn)en sind dieser Ansicht, unter ihnen so bekannte Namen wie 
Christophe Boesch, Julia Fischer, Volker Sommer und Frans de Waal. 
Tatsächlich überzeichnet Tomasello wohl die Tier-Mensch-Differenzen. 
So stellt er etwa, ohne Zwischentöne, die »ausbeuterischen« Gruppen 
der großen Affen den kooperativen Sozialverbänden der Menschen ge-
genüber (2014: 126, 128). Schimpansen und Bonobos seien unverbes-
serliche Egoisten; bei ihnen gebe es keinen Sinn für Fairness (2016: 
55ff.). Dagegen hat eine Forschungsgruppe um Frans de Waal kürz-
lich erneut zu zeigen versucht, dass Schimpansen sehr wohl kooperie-
ren, sogar Zusammenarbeit gegenüber anderen Verhaltensmöglichkei-
ten bevorzugen.14

Bereits einmal ist Tomasello zur Selbstkorrektur gezwungen gewe-
sen.15 In den 1990er Jahren ging er davon aus, dass es Schimpansen nicht 
möglich sei, die Intentionen ihrer Artgenossen korrekt zu verstehen. Das 
hat sich als Irrtum herausgestellt. Lobenswerterweise ist Tomasello im-
mer bereit, Fehler einzugestehen. So versuchte er vor einigen Jahren, wie 
immer gemeinsam mit einem Mitarbeiterstab, zu belegen, dass Schim-
pansen zwar wissen, was ein anderer nicht weiß, aber nicht wissen, dass 
ein anderer etwas fälschlicherweise glaubt, also falsche Überzeugungen 
hat.16 Mit einem raffinierten Versuchsaufbau konnte er nun aber jüngst 

14		 Suchak u.a., How chimpanzees cooperate in a competitive world (2016). 
15		 Einen sehr guten Überblick zu Tomasellos Entwicklung liefert Wunsch, Was 

macht menschliches Denken einzigartig? (2016). 
16		 Kaminski/Call/Tomasello, Chimpanzees know what others know, but not 

what they believe (2008). 

MICHAEL TOMASELLO UND DIE PHILOSOPHISCHE ANTHROPOLOGIE

https://doi.org/10.5771/9783845298900 - am 15.01.2026, 21:14:22. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783845298900
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


145

selbst zeigen, dass große Affen sehr wohl die Fähigkeit besitzen, einem 
Artgenossen falsche Überzeugungen zuzuschreiben.17 

Ohne dass man als Philosoph solche empirischen Streitfragen letztlich 
entscheiden könnte, drängt sich doch der Verdacht auf, dass hier »Rück-
zugsgefechte« stattfinden. Wenn gemeinsame Intentionalität nicht spe-
zifisch für uns Menschen sein sollte, bleibt aus Tomasellos Sicht nur die 
kollektive Intentionalität. Ähnlich erging es der anthropologischen For-
schung im Bereich des Werkzeugverhaltens: Schon lange wusste man, 
dass Tiere, vor allem natürlich die Schimpansen, Werkzeuge benutzen. 
Deshalb definierte Benjamin Franklin den Menschen als »tool-making 
animal«. 1960 entdeckte Jane Goodall, dass ostafrikanische Schimpan-
sen sogar Werkzeuge einfacher Art (Stöcke, Schwämme) herstellen. In-
zwischen gibt es immer mehr Belege dafür, vor allem durch Beobach-
tungen von Tomasellos Leipziger Kollegen Boesch in Westafrika, dass 
Schimpansen schon seit langer Zeit, in großem Umfang und auf ange-
messene Weise auch Steinwerkzeuge nutzen.18 Aber wie dem auch sei, 
man sollte sich erkenntniskritisch vor zwei Fehlern hüten: sowohl vor 
dem Anthropomorphismus, also der Vermenschlichung der Tiere, als 
auch vor einem anthropologischen Narzissmus, also in diesem Fall der 
ungerechtfertigten Privilegierung des Menschen. 

Nun zum zweiten Einwand: Tomasello will – in guter philosophischer 
Tradition – den Punkt X finden, der den Menschen vom Tier unterschei-
det, aristotelisch die differentia specifica. Das sei eben die geteilte In-
tentionalität. Wenn man dagegen argumentieren will, sollte man nicht 
einfach alle anderen Eigenschaften aufzählen, die uns von den großen Af-
fen unterscheiden. Man kann akzeptieren, dass die Naturgeschichte des 
menschlichen Denkens und der menschlichen Moral entscheidend durch 
Kooperation vorangetrieben wurden. Aber kann diese allein auf geteilte 
Intentionalität zurückgeführt werden? Ist Kooperation möglicherweise 
zwar eine notwendige, aber keine hinreichende Bedingung?

Ich möchte hier nur auf zwei weitere Bedingungen aufmerksam ma-
chen. Die erste ist die menschliche Sprache. Wie für Husserl und die 
Phänomenologen ist für Tomasello die Sprache zweitrangig; Koopera-
tion wird bereits durch gestische Kommunikation hervorgebracht, wie 
in der oben dargestellten Urszene. Tomasello möchte sogar zeigen, dass 
die Entwicklung einer ausdifferenzierten Sprache von kooperativer In-
tentionalität abhängig ist. Er richtet sich also sowohl gegen nativistische 
Sprachtheorien wie gegen jeden Sprachfundamentalismus. Wenn man 
nach einem Hauptgegner von Tomasello sucht, so ist es wohl Choms-
kys Generative Grammatik. Tomasellos inhaltsreiche Kritik von Steven 

17		 Krupenye u.a., Great Apes anticipate that other individuals will act accord-
ing to false beliefs (2016). 

18		 Vgl. Die Schimpansen-Steinzeit (2007). 

KRITIK AN TOMASELLO

https://doi.org/10.5771/9783845298900 - am 15.01.2026, 21:14:22. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783845298900
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


146

Pinkers Language Instinct (1995) kann als Ausgangspunkt aller seiner 
weiteren Bemühungen verstanden werden.19 Außerdem distanziert sich 
Tomasello von Davidson und Brandom, die sprachunabhängiges Den-
ken für unmöglich halten (2014: 220). In seiner Kritik am linguistischen 
Universalismus mag er richtig liegen; dennoch lässt sich nicht bestrei-
ten, dass sprachliche Kommunikation die kulturelle Wissensreprodukti-
on, die soziale Integration und die Sozialisation in menschlichen Grup-
pen erheblich verbessert. 

Mein anderer Hinweis richtet sich auf die soziale Struktur der früh-
menschlichen Gemeinschaften. Schimpansen und Bonobos leben in Hor-
den, deren Mitgliedschaft nicht stabil bleibt. Insbesondere die erwach-
senen Männchen oder auch ganze Teilgruppen wechseln oft von der 
einen zur anderen Horde. Wenn solche Fission-Fusion-Gruppen existie-
ren, wird der Genfluss zwischen den Horden nicht verhindert und die 
Mechanismen der Gruppenselektion können nicht greifen. Das ist bei 
frühmenschlichen Sozialverbänden offensichtlich anders. Für deren Sta-
bilität ist aber neben den Zwängen der Nahrungssuche noch ein ande-
rer Umstand verantwortlich, nämlich die Familialisierung des Mannes, 
das heißt die Einbindung der Väter in die Familienstrukturen. Während 
die kleinen Affen lange bei der Mutter bleiben, ist nicht erkennbar, dass 
die Schimpansenväter für ihre Kinder eine besondere Rolle spielen. Hin-
gegen werden beim Menschen nicht nur die Väter, sondern auch andere 
Hordenmitglieder in die kooperative Kinderbetreuung einbezogen (vgl. 
2016: 72). Ich meine also, dass Hypothesen geprüft werden sollten, die 
neben geteilter Intentionalität auch Sprache und Sozialstruktur als wich-
tige Faktoren zur Entwicklung von Kooperation postulieren.

Schließlich komme ich zum dritten Kritikpunkt: Tomasellos Anthro-
pologie scheint mir zu optimistisch zu sein, auch wenn er am Ende seines 
letztes Buches diesen Einwand selbst zurückweist (2016: 244f.). Zwar 
wird er nicht überschwänglich, da er weder auf Altruismus noch auf 
Mitgefühl setzt, sondern auf Mutualismus und geteilte Intentionalität. 
Dennoch ist ein impliziter Rousseauismus gut erkennbar.20 Ausdrück-
lich bezeichnet Tomasello etwa Rousseau als »einsichtsreichsten aller 
Gesellschaftstheoretiker« (2016: 102f.). Aber was ist mit Gewalt und 
Krieg, Mord und Diebstahl, Sklaverei und Kindstötung, Diskriminierung 
und Ausbeutung? Manche Beschreibungen, die Tomasello (wenn auch in 
Form einer theoretischen Konstruktion) von frühen menschlichen Sozi-
alverbänden gibt, klingen geradezu sozialromantisch. 

Hier müsste man wiederum zwei Aspekte unterscheiden. Zum ei-
nen die negativen Eigenschaften des Menschen, die gleichsam neben-
her laufen, immer schon existieren und sich überall finden lassen. Schon 

19		 Tomasello, Language is not an instinct (1995). 
20		 Vgl. Thies, Was ist Rousseauismus? (2016). 

MICHAEL TOMASELLO UND DIE PHILOSOPHISCHE ANTHROPOLOGIE

https://doi.org/10.5771/9783845298900 - am 15.01.2026, 21:14:22. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783845298900
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


147

Aristoteles nennt Rohheit, Disziplinlosigkeit und Lasterhaftigkeit; die 
Christen sprechen vom Teuflischen, die Psychologen von Aggressivi-
tät, Freud postulierte einen Todestrieb. Interessanter als dies ewige Böse 
ist zum anderen aber das Negative, das erst durch die von Tomasel-
lo beschriebenen Fortschritte möglich wird, gleichsam die Schattensei-
te des neuen Lichts. Frithjof Nungesser hat dies in seinem Beitrag zum 
ZTS-Sonderband eindrucksvoll beschrieben.21 Der entscheidende Punkt 
ist: Je besser die Kooperation innerhalb der Gruppe (worauf auch immer 
diese beruhen mag), desto größer die Abgrenzung, ja die Aggressivität 
gegenüber anderen Gruppen. Innen- und Außenmoral fallen auseinan-
der. Die Wir-Intentionalität ist eigentlich eine Wir/Sie-Intentionalität.22 
Wenn das stimmt, müsste es zwischen Menschengruppen mehr Kriege 
geben als zwischen Affenhorden.

Die Frage »Hobbes oder Rousseau?« scheint mir also weiterhin offen 
zu sein. Dass man sie aber seit einigen Jahren auf höherem Niveau stel-
len kann, ist in erster Linie Michael Tomasello zu verdanken. 

21		 Nungesser, Die intrinsische Sozialität rücksichtslosen Handelns (2016). 
22		 Kappelhoff, Wir/Sie-Intentionalität und die Evolution der kulturellen Ni-

sche (2016), 64ff. 

KRITIK AN TOMASELLO

https://doi.org/10.5771/9783845298900 - am 15.01.2026, 21:14:22. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783845298900
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


148

Adornos Mimesis
Zur Funktion dieses Begriffs in seinem Werk

Die akademisch-philosophische Diskussion über das Denken von Theo-
dor W. Adorno ist seit mehreren Jahren abgeflaut. Denn zu den meisten 
der Themen, die uns heute bewegen, kann er wenig beitragen. Der Suhr-
kamp-Verlag und das Adorno-Archiv haben durch ihre Politik der Mu-
sealisierung diese Entwicklung befördert. Aber Adorno ist auch selbst für 
seine sinkende wissenschaftliche Relevanz verantwortlich. Denn aus the-
oriestrategischen, ja man kann sagen: aus ideologischen Gründen hat er 
eine Reihe von Positionen, sogar ganze philosophische Disziplinen abge-
lehnt: Hermeneutik, Anthropologie, Ethik. Seine getreuen Anhänger be-
mühen sich, diese Verdikte zu beachten, und schreiben über Adorno fast 
nur in den Begriffen Adornos. Umso mehr sind die Forschungsarbeiten 
zu loben, die seine versteckten Beiträge zu den verschmähten Disziplinen 
rekonstruieren.1 Ein weiteres Problem ergibt sich aus den hegelmarxisti-
schen und freudianischen Prämissen Adornos, die in dieser Form heute 
kaum noch zu vertreten sind. Im Folgenden möchte ich zeigen, dass ei-
ner seiner interessantesten Begriffe, Mimesis, ganz auf diesen Rahmen, 
nämlich eine totalisierende negative Gesellschaftstheorie und einen spe-
kulativen Naturalismus, zugeschnitten ist.2 

1. Was ist Mimesis?

Leider gibt es zum Substantiv ›Mimesis‹ kein entsprechendes Verb; 
auf ein solches kann man jedoch schwerlich verzichten, da meist eine 

1		  Für den Bereich der Ethik waren wegweisend Schweppenhäuser, Ethik nach 
Auschwitz (1993) und Wischke, Kritik der Ethik des Gehorsams (1993). 

2		  Die Schriften Adornos werden im laufenden Text durch Siglen angegeben, 
und zwar in der Regel nach seinen Gesammelten Schriften (1971ff.), Ab-
kürzung TWA, mit Bandnummer und Seitenzahl. Eigene Siglen haben die 
Hauptwerke Adornos: 

		  • ND = Negative Dialektik (²1967 = TWA VI);
		  • ÄT = Ästhetische Theorie (posthum 1973 = TWA VII);
		  • MM = Minima Moralia (mit Nummer des jeweiligen Aphorismus, 1951 = 

TWA IV);
		  • DdA = Dialektik der Aufklärung (1944/47, zitiert nach der besten Aus-

gabe im Rahmen der Gesammelten Schriften von Max Horkheimer, Bd. 5, 
1987).

		  Außerdem beziehe ich mich auf den Briefwechsel mit Walter Benjamin 
(1994) und die Vorlesung »Probleme der Moralphilosophie« (1963/1996).

https://doi.org/10.5771/9783845298900 - am 15.01.2026, 21:14:22. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783845298900
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


149

Verhaltensweise gemeint ist (›sich mimetisch verhalten‹), die auf einer 
entsprechenden Fähigkeit beruht, dem mimetischen Vermögen. Meistens 
benutzt man Ausdrücke wie ›nachahmen‹ oder ›darstellen‹. Ein Grenz-
fall von Mimesis ist es, wenn ein Mensch sich selbst darzustellen ver-
sucht, etwa seine innere Befindlichkeit anderen gegenüber ausdrücken 
möchte. Zum Zwecke einer besseren Übersichtlichkeit kann man des-
halb unterscheiden:

• 	Mimesis in Bezug auf die objektive Welt (zum Beispiel Naturereignis-
se): Darstellung 

• 	Mimesis in Bezug auf die soziale Welt (zum Beispiel andere Men-
schen): Nachahmung

• 	Mimesis in Bezug auf die subjektive Welt (zum Beispiel Gefühle): Aus-
druck

Der Begriff der Mimesis lässt sich weiter konkretisieren, wenn man einen 
Blick in die Geschichte wirft. Zunächst spielt er eine wichtige Rolle in 
der klassischen Ästhetik.3 Platon bezieht ihn kritisch auf Dichtkunst und 
Malerei; diese würden nur die Erscheinungswelt nachahmen – im Gegen-
satz zum Denken, das es zu einer Teilhabe (methexis) an den Ideen brin-
ge. Bei Aristoteles taucht der Begriff ›Mimesis‹ fast nur in der »Poetik« 
auf; Kunst sei Nachahmung der Natur, womit der Stagirit die schöpferi-
sche Darstellung der immanenten Möglichkeiten einer teleologisch ver-
standenen Natur meint. Aristoteles sieht in den mimetischen Fähigkeiten, 
die den Menschen angeboren seien, sogar eine spezifische Differenz zu 
den übrigen Lebewesen.4 Ein zweiter Verwendungsbereich kommt Mit-
te des 19. Jahrhunderts hinzu: In der Biologie bezeichnet ›Mimese‹ oder 
›Mimikry‹ ein extremes Anpassungsverhalten von Tieren, bei dem diese 
im Laufe der Evolution sich in Körpergestalt oder Verhaltensweisen ih-
rer Umwelt angeglichen haben. Berühmte Beispiele sind Schmetterlinge, 
die wie Hornissen aussehen, oder kleine Vögel, die wie Schlangen zischen 
können. In seiner kritischen Aneignung des Darwinismus übernimmt 
Nietzsche diesen Begriff. Die Menschen, so schreibt er, setzen das tieri-
sche Anpassungsvermögen fort. »Ich verstehe unter Geist [...] die Vor-
sicht, die Geduld, die List, die Verstellung, die grosse Selbstbeherrschung 
und Alles, was mimicry ist (zu letzterem gehört ein grosser Theil der so-
genannten Tugend).«5 Schließlich wird ›Nachahmung‹ am Ende des 19. 

3		  Vgl. Gebauer/Wulf, Mimesis (1992); der klassische Text aus der verglei-
chenden Literaturwissenschaft ist Auerbach, Mimesis (1946), für die kunst-
pädagogische Diskussion siehe Glas, Mimesis in aktuellen Kunstdidaktiken 
(2017).

4		  Aristoteles, Poetik, 1448b.
5		  Nietzsche, KSA VI: Götzen-Dämmerung, 121; Nietzsche, KSA III: Morgen-

röte, 36f.

WAS IST MIMESIS?

https://doi.org/10.5771/9783845298900 - am 15.01.2026, 21:14:22. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783845298900
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


150

Jahrhunderts zu einem Grundbegriff der Wissenschaften, die das Ver-
halten der Individuen in den modernen Massengesellschaften erklären 
möchten, nämlich der Soziologie und der Massenpsychologie. Sehr ein-
flussreich ist Gabriel Tarde mit seinem 1890 veröffentlichten Buch über 
die Nachahmung (Les lois de l’imitation).6 Auch die Psychoanalyse, vor 
allem mit Freuds Schrift Massenpsychologie und Ich-Analyse (1921), ist 
in diesem Zusammenhang zu erwähnen. 

Zum Aufgreifen der Kategorie ›Mimesis‹ wird Adorno durch Walter 
Benjamin inspiriert. Dessen kurzer, 1933 geschriebener und nicht veröf-
fentlichter Aufsatz Über das mimetische Vermögen beginnt mit Sätzen, 
die Adornos Konzeption sehr nahe kommen:

»Die Natur erzeugt Ähnlichkeiten. Man braucht nur an die Mimikry zu 
denken. Die höchste Fähigkeit im Produzieren von Ähnlichkeiten aber hat 
der Mensch. Die Gabe, Ähnlichkeiten zu sehen, die er besitzt, ist nichts als 
ein Rudiment des ehemals gewaltigen Zwanges, ähnlich zu werden und 
sich zu verhalten. Vielleicht besitzt er keine höhere Funktion, die nicht ent-
scheidend durch mimetisches Vermögen mitbedingt ist.«7

Es handele sich, so Benjamin weiter, um ein phylogenetisch frühes Ver-
mögen der Wahrnehmung und Stiftung unsinnlicher Ähnlichkeiten, das 
sich noch im Spielen von Kindern zeige, etwa wenn diese Windmühlen 
darstellen. Adorno konnte sich Benjamins Gedanken aber erst dann pro-
duktiv aneignen, als er entsprechende empirische Indizien gefunden zu 
haben meinte: nämlich bei dem französischen Soziologen Roger Caillois, 
der sich, wie viele Vertreter der Durkheim-Schule, intensiv mit Ethnolo-
gie und darüber hinaus mit Biologie beschäftigte. Benjamin selbst hatte 
Mitte der dreißiger Jahre in Paris Kontakt mit Caillois, der zum Kreis 
um Bataille gehörte.8

Der Ausdruck »le mimétisme« wird in der »Dialektik der Aufklä-
rung« eingeführt mit dem Hinweis auf Caillois’ Buch Le Mythe et 
l’Homme von 1938 (DdA 259). Seine Schrift La Mante religieuse. Re-
cherche sur la nature et la signification du mythe (1937) hatte Adorno 
in der Zeitschrift für Sozialforschung rezensiert. Der Titel La Mante re-
ligieuse bezieht sich auf eine südeuropäische Fangheuschrecke, die Got-
tesanbeterin, deren auffälligste Verhaltensweise ist, dass die Weibchen 
die Männchen während oder unmittelbar nach der Begattung verspei-
sen. »Für Caillois ist der Mensch ein Wesen, das dem Ritual der Gottes-
anbeterin gewissermaßen gerade nur entronnen ist« (TWA 20.1: 229). 

6		  Vgl. Borch/Stäheli (Hg.), Soziologie der Nachahmung und des Begehrens 
(2009), bes. 258ff.

7		  Benjamin, II: Über das mimetische Vermögen (1933), 204–213, hier 204; zu 
Benjamin siehe jetzt Raulet, Mimesis (2016). 

8		  Vgl. Moebius, Die Zauberlehrlinge (2006), 362ff., 370ff.

ADORNOS MIMESIS

https://doi.org/10.5771/9783845298900 - am 15.01.2026, 21:14:22. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783845298900
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


151

Vergleichbare biologische Urerfahrungen, so wird geschlossen, beherr-
schen immer noch die Vorstellungswelt der Menschen. Adornos Urteil 
bleibt aber gespalten: Einerseits lobt er Caillois’ Studie als den materi-
alistischen Versuch, »psychologische Tendenzen nicht auf das Bewußt-
seinsleben des autonomen Individuums, sondern auf reale somatische 
Tatbestände zurückzuführen« (TWA 20.1: 230). Andererseits findet sich 
bei Caillois eine »kryptofascistische Naturgläubigkeit« (Brief an Ben-
jamin 22.9.1937). Im Januar 1939 diskutiert Adorno mit Horkheimer 
über Caillois.9 In diesen Gesprächen entstanden die Grundlinien der Di-
alektik der Aufklärung.

2. Der Einführungskontext des Mimesis-Begriffs 

Das Mimesis-Konzept steht in einem gesellschaftstheoretischen Rahmen, 
nämlich der aus der Marx`schen Kapitalismuskritik entwickelten Theo-
rie der totalen Gesellschaft. Mit dieser wollen Horkheimer und Adorno 
säkulare Tendenzen auf den Begriff bringen, die sich sowohl im stalinis-
tischen Sowjet-Russland und im nationalsozialistischen Deutschland als 
auch in westlichen Gesellschaften wie den USA abzeichneten. In allen 
Systemen, so legten es um 1940 Pollocks ökonomische Analysen nahe, 
setze sich die Planwirtschaft durch, also die politische Steuerung der 
ökonomischen Sphäre. Dadurch wird der alte Begriff der Herrschaft wie-
der aktuell. Überall spielen der technische Fortschritt und die Massen-
medien mit ihren Scheinwelten eine besonders wichtige Rolle. Anschei-
nend könnten, so wird (fälschlicherweise) gefolgert, Wirtschaftskrisen 
und Klassenkämpfe auf diese Weise überwunden werden.

Um 1930 hatte Horkheimer eine planwirtschaftliche Ordnung auf 
der Grundlage weitgehender Naturbeherrschung noch als Verwirkli-
chung der Vernunft angesehen. Diese Vision scheint sich um 1940 zu 
realisieren, aber mit umgekehrten Vorzeichen: Jetzt habe »Vernunft sel-
ber als Unvernunft sich enthüllt«.10 Diese Umkehrung wirkt sich insbe-
sondere auf den Begriff der Arbeit aus. Bei Marx hat dieser einen Dop-
pelcharakter. Einerseits wird der Begriff normativ verwendet; Arbeit ist 
die Selbstverwirklichung des Menschen, die produktive Betätigung un-
serer Wesenskräfte. Andererseits ist die entfremdete Arbeit in der kapi-
talistischen Gesellschaft der Gegenstand der Kritik, ein Tiefpunkt der 
menschlichen Selbsterniedrigung. In der Kritik der politischen Ökono-
mie möchte Marx diesen Grundgedanken ohne anthropologische und 
geschichtsphilosophische Prämissen reformulieren: Der Doppelcharak-
ter zeigt sich in der Aufspaltung in »konkrete« und »abstrakte« Arbeit.

9		  Vgl. Horkheimer, XII: 458–461.
10		 Horkheimer, V: Vernunft und Selbsterhaltung (1942), 348.

DER EINFÜHRUNGSKONTEXT DES MIMESIS-BEGRIFFS

https://doi.org/10.5771/9783845298900 - am 15.01.2026, 21:14:22. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783845298900
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


152

An dieser Rolle des Begriffs der Arbeit wollen Horkheimer und Ador-
no um 1940 nicht mehr festhalten: Als Grundlage eines prinzipiell fal-
schen Naturverhältnisses wird Arbeit durchgängig negativ bewertet; sie 
sei die Verkörperung »instrumenteller Vernunft«. Die ›theoriebautech-
nische‹ Funktion des Arbeitsbegriffes übernimmt eine andere Kategorie, 
eben der Begriff der Mimesis. Sowohl die negativen als auch die posi-
tiven Momente der totalen Gesellschaft sollen sich auf diese Weise be-
greifen lassen. Sowohl unsere Verankerung in einer dunklen Vergangen-
heit als auch der Blick in eine ideale Zukunft können so erhellt werden.

Noch in anderer Hinsicht hat der Begriff der Mimesis einen Doppel-
charakter, der wiederum auf Hegel zurückgeführt werden kann. Die-
ser hatte nämlich die Bildungsgeschichte der Menschheit mit derjeni-
gen des Individuums parallelisiert.11 Dementsprechend lasse sich mit der 
Mimesis-Theorie sowohl die Phylogenese als auch die Ontogenese des 
Menschen erfassen. Während in der phylogenetischen Dimension die 
Marx`sche Geschichtsphilosophie erweitert wird, ist es in der ontogene-
tischen die Freud`sche Psychoanalyse. Horkheimer schreibt: »Der kultu-
relle Fortschritt insgesamt wie auch die individuelle Erziehung … besteht 
weitgehend darin, daß mimetische in rationale Verhaltensweisen über-
führt werden.«12 Bei kleinen Kindern ist, wie schon Benjamin bemerk-
te, die Mimesis noch vorhanden; bevor sie mit einem Tabu belegt wird, 
ist sie das wichtigste Medium des Lernens (vgl. TWA 8: 75). Adorno be-
hauptet, dass im Individuum »Urgeschichte überlebt. Es fängt in aller 
Regel immer wieder von vorn an.« (ÄT 172) 

Allerdings darf man solche Ausführungen nicht wörtlich nehmen. Auf 
den ersten Blick liest sich die Dialektik der Aufklärung so, als woll-
ten Horkheimer und Adorno tatsächlich die Geschichte der abendlän-
dischen Zivilisation rekonstruieren. Dann wären ihre Aussagen nicht 
nur einer Fülle von empirischen Einwänden ausgesetzt, das ganze Un-
ternehmen würde in den Verdacht philosophischen Größenwahns gera-
ten. Wichtige Theoriestücke bekommen »etwas Märchenhaftes«13, sie 
werden zu einem »Sozialmythos«14 oder einer Neufassung der Erbsün-
denlehre. Entsprechende Vorbehalte wären auch gegenüber dem empiri-
schen Gehalt der ontogenetischen Dimension der Konzeption geltend zu 
machen. Adorno verteidigt sich mit einer philosophiehistorischen Ana-
logie (ND 315):

Diese von Adorno selbst vorgenommene Parallele zu den frühneu-
zeitlichen Vertragstheorien kann uns als Leitfaden der folgenden Re-
konstruktion dienen: In den Vertragstheorien wird bekanntlich ein 

11		 Hegel, III: Phänomenologie des Geistes (1807), 32.
12		 Horkheimer, VI: Zur Kritik der instrumentellen Vernunft (1944/47), 125.
13		 Wiggershaus, Adorno (1987), 41.
14		 Schnädelbach, Zur Rehabilitierung des animal rationale (1992), 235ff.

ADORNOS MIMESIS

https://doi.org/10.5771/9783845298900 - am 15.01.2026, 21:14:22. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783845298900
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


153

Naturzustand entworfen, jedoch nicht als historische Erzählung oder 
Geschichtsphilosophie. Vielmehr erfüllen diese Konstruktionen als Ge-
dankenexperimente einen ähnlichen Zweck wie die Experimente in den 
Naturwissenschaften; sie dienen der Überprüfung von Hypothesen an 
einem abstrakten Modell, etwa bei Hobbes der Legitimation eines abso-
lutistischen Staates oder bei Rousseau zur Kritik an der zeitgenössischen 
Gesellschaft. Adorno verfolgt zwei argumentative Intentionen: Er möch-
te sowohl die Ursachen des gegenwärtigen Unheils als auch die objekti-
ve Möglichkeit einer anderen Welt aufzeigen. 

Das eigentliche Gedankenexperiment besteht aus zwei Teilen, der Ver-
suchsanordnung und den sich daraus ergebenden Konsequenzen.15 Die 
Versuchsanordnung ist der Naturzustand; in ihn werden anthropolo-
gische Prämissen eingespeist, bekanntlich unterschiedliche bei den ver-
schiedenen frühneuzeitlichen Denkern. Adorno führt an dieser Stelle den 
Begriff der Mimesis ein. Aus dieser Ursituation ergeben sich bestimm-
te Szenarien, hypothetische Abläufe, die Adorno als »Urgeschichte« be-
zeichnet. Auch in dieser Hinsicht war Benjamin seinem jüngeren Freund 
vorangegangen, allerdings meinte er die »Urgeschichte der Moderne« an 
den Pariser Passagen des 19. Jahrhunderts ablesen zu können. Um 1940 
wird Adorno und Horkheimer jedoch klar, dass es nicht um eine Krise 
der bürgerlichen Gesellschaft geht, sondern um eine der abendländischen 
Zivilisation. Deshalb ist nicht mehr die kapitalistische Produktionswei-
se das erklärungsbedürftige Phänomen, sondern das menschliche Natur-
verhältnis. Dass Phasen der (fiktiven) Urgeschichte mit Epochen der (re-
alen) Menschheitsgeschichte Ähnlichkeiten aufweisen, muss als Zufall 
deklariert werden. Historische Einwände können gegen die Urgeschich-
te nicht vorgebracht werden. Sicher hat die »Dialektik der Aufklärung« 
auch einen geschichtsphilosophischen Gehalt; aber mich interessiert hier 
in erster Linie die versteckte Anthropologie. 

3. Die Urformen der Mimesis

In seiner spekulativen Erzählung unterscheidet Adorno zwei Phasen, den 
Naturzustand und den urgeschichtlichen Zustand. Als Naturzustand 
postuliert er eine Ausgangssituation, in der Mensch und Natur nicht zu 
trennen sind. Es handelt sich nicht um eine Einheit, denn eine solche setzt 
logisch Verschiedenheit voraus. Vielmehr ist es ein Zustand der Unge-
schiedenheit, in dem Mensch und Natur unentwirrbar verflochten sind. 
Adorno warnt energisch davor, diese Situation romantisch zu verherrli-
chen: Es war der Zustand des Grauens, in dem die Menschen sich noch 
nicht aus dem »Schrecken des blinden Naturzusammenhangs« erhoben 

15		 Vgl. Höffe, Politische Gerechtigkeit (1989), 294ff. u. 342ff.

DIE URFORMEN DER MIMESIS

https://doi.org/10.5771/9783845298900 - am 15.01.2026, 21:14:22. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783845298900
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


154

hatten (TWA 10.2: 743), »dumpf und zwangvoll zugleich« (TWA 6: 
453). Insofern kann man sagen, dass es richtig war, den Naturzustand 
zu verlassen. Nur weil das neue Zeitalter ebenso entsetzlich ist wie das 
alte, erscheint dieses oft in milderem Lichte.

Es folgt der urgeschichtliche Zustand, aus dem sich Adornos anthro-
pologische Prämissen ablesen lassen. Die »biologische Urgeschichte« der 
Menschheit (DdA 210) beginnt mit dem Auseinanderfallen der primä-
ren Ungeschiedenheit. Die Menschen zerreißen den »fluktuierenden Zu-
sammenhang mit der Natur« (DdA 75). Dazu kommt es, wenn die Men-
schen sich ihrer Differenz zur Umwelt bewusst werden, wenn sie innere 
und äußere Wahrnehmung zu separieren gelernt haben. Das geschieht 
durch Reflexion. Deren Ergebnis ist die so erzeugte Differenz: Es gibt 
einen Unterschied zwischen mir und dem Anderen. Dann beginnt das 
»neue Grauen, das der Trennung« (TWA 10.2: 743).

Denn das Bewusstsein der Eigenständigkeit löst zunächst nur das 
blanke Entsetzen aus. Am Anfang war der Schrecken! So könnte es in 
Adornos spekulativer Erzählung heißen. Die Menschen fühlen sich be-
droht und ohnmächtig. Das dominierende Gefühl ist Angst. Die ganze 
Theorie des Individuums, so sagt Horkheimer einmal zu Adorno, sei ein-
zubetten in eine »Geschichtsphilosophie der Angst«.16 Auf der phyloge-
netischen Ebene ist es die Furcht vor der Natur, die die Menschen jetzt 
überhaupt erst als Anderes wahrnehmen. Auf der ontogenetischen Ebe-
ne ist es die Furcht vor den Eltern; der Freudianer Adorno denkt wohl 
vor allem an die Kastrationsangst. Die Angst setzt, psychoanalytisch ge-
sprochen, Abwehrmechanismen in Gang. 

An dieser Stelle wird der Begriff der Mimesis eingeführt. Der mime-
tische Impuls des Menschen richtet sich auf die Überwindung der Tren-
nung. Das Ziel dieser »in die biologische Schicht zurückreichende(n)« 
Verhaltensweise (ÄT 487) sei die Herstellung der Einheit mit dem Ande-
ren. Um dies zu erreichen, scheint es prinzipiell zwei Möglichkeiten zu 
geben: Entweder die Menschen machen sich der Natur gleich – oder die 
Menschen machen die Natur sich gleich. Wie wir sehen werden, führen 
beide Wege ins Verderben.

Der erste Weg ist die Anpassung des Menschen an die Natur. Man un-
terwirft sich dem, was Schrecken auslöst und was mächtiger erscheint 
als man selbst. Dabei können sich die Menschen zunächst nur ihres ei-
genen Körpers bedienen, in zwei mimetischen Verhaltensweisen. Die eine 
Variante ist der Totstellreflex. Unwillkürlich, wie nach dem Reiz-Reak-
tions-Schema, kommt es zu dieser Verhaltensweise: Bei Zeichen höchs-
ter Gefahr fügen sich die einzelnen Organe nicht mehr unserem Willen, 
die Glieder erstarren. Vor Schreck steht das Herz still. Es handelt sich 
um eine Art Selbstauslöschung, um eine (wie Adorno sagt) Mimesis ans 

16		 Horkheimer, XII: 456 (Diskussionsbemerkung vom 19.1.1939).

ADORNOS MIMESIS

https://doi.org/10.5771/9783845298900 - am 15.01.2026, 21:14:22. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783845298900
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


155

Tote. Der entsprechende psychoanalytische Abwehrmechanismus ist die 
Identifikation mit dem Angreifer. Bei der zweiten Variante gleicht man 
sich nicht dem Toten an, sondern tarnt sich durch Nachahmung der le-
bendigen Natur. Der entsprechende Abwehrmechanismus ist die Regres-
sion, die Rückkehr in den gerade überwundenen Zustand und zu primi-
tiveren Verhaltensweisen. Zudem meinen die Menschen etwas opfern zu 
müssen, das einzige, was sie besitzen, ihre gerade errungene Eigenstän-
digkeit. »Escape from Freedom« (in der deutschen Fassung »Furcht vor 
der Freiheit«) nannte dies Erich Fromm.

Beide Verhaltensweisen funktionieren noch heute; allerdings beziehen 
sie sich nicht mehr auf die erste Natur, sondern primär auf die zweite Na-
tur, auf die verselbständigten gesellschaftlichen Strukturen. Bei der ers-
ten Variante versucht man möglichst vollständig abzutauchen, sich un-
sichtbar zu machen, etwa in der Privatsphäre; bei der zweiten Variante 
verhält man sich konsequent konformistisch, durch Anpassung an die 
vermeintliche Mehrheit.

Der zweite Weg ist nicht so einfach zu gehen, denn die Aufgabe be-
steht hier darin, die Natur zu unterwerfen. Dies geschieht durch Arbeit. 
Am Anfang stehen magische Praktiken, bei denen der Schamane oder 
Zauberer der Natur etwas vormacht, was diese nachmachen soll. Man 
will Ähnliches durch Ähnliches erreichen. Erfolg hat man jedoch erst, 
wenn es gelingt, technische Mittel zur Naturüberlistung zu konstruie-
ren. Adorno und Horkheimer sehen einen Entwicklungspfad vom magi-
schen Zeitalter über das mythische und das metaphysische bis zur Epo-
che der gesellschaftlichen Arbeit in der Gegenwart (DdA 210). So wie 
bei Marx (in den Frühschriften) die industrielle Lohnarbeit die entfrem-
dete Gestalt der Arbeit darstellt, ist bei Adorno die Arbeit insgesamt, 
gleichgesetzt mit dem Streben nach Naturbeherrschung, eine entfrem-
dete Form der Mimesis.

Voraussetzung dafür ist, dass die Menschen ihre unwillkürliche Re-
aktionsformen, vor allem das Gefühl der Angst und den mimetischen 
Impuls, in den Griff bekommen. Naturbeherrschung setzt Selbstbeherr-
schung voraus, die Beherrschung der eigenen inneren Natur. Um sich ge-
gen die eigene Leiblichkeit abzuschotten, werden die mimetischen Im-
pulse unterdrückt und verpönt. Das nennt Adorno das mimetische Tabu, 
das sich seit Urzeiten hält. Wo sich etwas von den ursprünglichen mime-
tischen Verhaltensweisen findet, wirkt es anstößig und fremd. Die Men-
schen machen sich hart, man darf seine Affekte nicht zeigen und muss 
seine leiblichen Regungen kontrollieren; in der Ontogenese ist beispiels-
weise das Weinen dem mimetischen Tabu unterworfen. Nur so gelingt es 
den Menschen, sich rückfallsicher aus der Natur herauszuarbeiten. Der 
zugrunde liegende Abwehrmechanismus ist die Verdrängung. Der Pro-
totyp eines Vertreters dieses Weges ist Odysseus: Einerseits kann er die 
Mimesis bewusst einsetzen, als listige Verstellung; andererseits hat er die 

DIE URFORMEN DER MIMESIS

https://doi.org/10.5771/9783845298900 - am 15.01.2026, 21:14:22. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783845298900
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


156

mimetischen Sehnsüchte, den Drang nach Verschmelzung, zum Zwecke 
der Selbsterhaltung »gefesselt«. 

In diesem Zusammenhang ist ein weiterer Abwehrmechanismus wich-
tig: Die abgespaltenen Emotionen und Impulse, die der Mensch nicht 
zulassen kann, werden nach außen projiziert. Dann braucht man nichts 
Eigenes, sondern kann das Andere (oder den Anderen) opfern. Deshalb 
steht am Ende dieses Weges die Vernichtung des Anderen, zum einen in 
der Gestalt der Zerstörung der Natur, zum anderen in der Ermordung 
der Fremden, prototypisch in der Vernichtung der europäischen Juden 
durch die Nazis während des Zweiten Weltkriegs.

Damit ist der erste argumentative Zweck des Gedankenexperiments 
der Urgeschichte erfüllt. Adorno kann hervorstechende Phänomene der 
totalen Gesellschaften (die vollständige Anpassung der Individuen, Na-
turbeherrschung und Antisemitismus) aus der Mimesis-Konzeption ›ab-
leiten‹. Es bleibt die zweite Intention, die Hoffnung auf eine andere Welt 
aufrechtzuerhalten, die Utopie der Versöhnung zu begründen. 

Dies lässt sich ebenfalls mit dem Mimesis-Begriff erreichen. Eine wei-
tere Möglichkeit besteht nämlich darin, das Ur-Gefühl der Angst, die 
Ur-Erfahrung des Schreckens, zum Ausdruck zu bringen – das ist der Ur-
sprung der Kunst. Kunst ist, nach Adornos Ansicht, immer Ausdruck von 
Leiden: »Freude hat gegen allen Ausdruck spröde sich gezeigt, vielleicht 
weil noch gar keine ist, und Seligkeit wäre ausdruckslos.« (ÄT 169) Im 
Naturzustand »waren die Menschen vielleicht ausdruckslos wie die Tie-
re, die nicht lachen und weinen« (ÄT 486). Denn in der Ungeschieden-
heit kann man keine Erfahrungen machen. Ausdruck gibt es erst, wenn 
sich Differenzen gebildet haben, also im urgeschichtlichen Zustand. Die 
ersten Erfahrungen, etwa der Schrecken angesichts gewaltiger Naturer-
scheinungen, lösen unmittelbar körperliche Reaktionen aus. Das ästhe-
tische Verhalten ist deshalb ursprünglich »die Fähigkeit, irgend zu er-
schauern, so als wäre Gänsehaut das erste ästhetische Bild« (ÄT 489). 
Mimesis ist zwar mit einem Tabu belegt, aber die Kunst bildet eine »Zu-
flucht des mimetischen Verhaltens« (ÄT 86). Der zugrunde liegende Ab-
wehrmechanismus ist die Sublimierung. 

So kann Adorno auch den Wahrheitsanspruch der Kunst begründen. 
Da die Mimesis aus Zeiten vor der Entstehung des Individuums stammt, 
handelt es sich um ein universales Potential. Die Künstler sind die »Statt-
halter des gesellschaftlichen Gesamtsubjekts« (TWA 11: 126), aber nicht 
weil sie Genies sind oder Agenten objektiver Tendenzen, sondern weil 
sie allgemein-menschliche Potentiale der Mimesis zum Ausdruck brin-
gen.17 Das Wahrheitsmoment der Kunstwerke liegt nicht in individu-
ellen Botschaften, im Ausdruck subjektiver Befindlichkeiten, »sondern 

17		 Früchtl, Mimesis (1986), 89–94.

ADORNOS MIMESIS

https://doi.org/10.5771/9783845298900 - am 15.01.2026, 21:14:22. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783845298900
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


157

wo sie von der Urgeschichte der Subjektivität, der von Beseelung erzit-
tern« (ÄT 172). 

Die Kunst ist nicht das einzige Reservat der Mimesis. Auch moralische 
Regungen sind mimetische Restbestände.18 Diese zeigen sich darüber hi-
naus in der »ansteckende(n) Gestik der von der Zivilisation unterdrück-
ten Unmittelbarkeit: Berühren, Anschmiegen, Beschwichtigen, Zureden« 
(DdA 211f.). Zudem wären Glück und Liebe in dieser Welt vollends un-
möglich, wenn es keine mimetischen Impulse mehr geben würde. Jedes 
Glück zehrt von der menschlichen Urgeschichte (DdA 87f.). Jede Liebe 
ist, wenn auch nur im Kleinen, die Überwindung einer Spaltung. Und 
Menschen, die lieben können, sehen auch die ganze Welt anders: »Lie-
be ist die Fähigkeit, Ähnliches an Unähnlichem wahrzunehmen.« (MM 
§ 122, vgl. ebd. § 99)19 Allerdings bestehe die Gefahr, so Adornos pessi-
mistische Zeitdiagnose, dass die mimetischen Restbestände immer wei-
ter zurückgedrängt werden. 

4. Spekulativer Naturalismus

Gibt es noch eine vierte Möglichkeit? Die Unterwerfung des Eigenen un-
ter das Andere ist die falsche Versöhnung, die Unterwerfung des Anderen 
unter das Eigene ist die erpresste Versöhnung. Weder Adaptation noch 
Assimilation ist der richtige Weg. Besser ist der dritte Weg, denn Kunst-
werke antizipieren nicht einen Zustand diesseits, sondern »jenseits der 
Spaltung zwischen dem einzelnen und den anderen.« (ÄT 198). Aber sie 
stehen über der Praxis und sind deshalb bloß das Symbol der Versöh-
nung (so wie in Kants »Kritik der Urteilskraft« die Schönheit das Sym-
bol des Moralischen ist). Die Versöhnung selbst kann nur die Verwirkli-
chung einer neuen Einheit sein, in der das Selbst und das Andere, Subjekt 
und Objekt bestehen bleiben, aber doch miteinander vermittelt. Utopie 
ist die Versöhnung von Mensch und Natur in einem »Miteinander des 
Verschiedenen« (ND 153). 

Dieses Miteinander lässt sich noch durch einen anderen Begriff um-
schreiben: objektive Kommunikation. Eine von Adorno kurz vor seinem 
Tode niedergeschriebene Notiz lautet: »die Kommunikation zwischen 
allem was ist, die Objektivität der Mimesis. Höchst wichtig, ausfüh-
ren.«20 Richtet sich Adorno implizit gegen die Kommunikationstheo-
rie von Habermas, die dieser damals gerade entwickelte? Aus dem Jahr 

18		 Vgl. Thies, Die Krise des Individuums (1997), 206–210.
19		 Ganz ähnlich hatte Novalis geschrieben: »Was man liebt, findet man über-

all, und sieht überall Ähnlichkeiten. Je größer die Liebe, desto weiter und 
mannigfaltiger diese ähnliche Welt.« (Glauben und Liebe, Vorrede, 1798)

20		 Zit. nach Früchtl, Mimesis (1986), 278.

SPEKULATIVER NATURALISMUS

https://doi.org/10.5771/9783845298900 - am 15.01.2026, 21:14:22. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783845298900
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


158

1969 stammt auch folgende Äußerung Adornos: Der gegenwärtige Be-
griff der Kommunikation (Habermas?) »ist so schmählich, weil er das 
Beste, das Potential des Einverständnisses zwischen Subjekten nach den 
Erfordernissen subjektiver Vernunft verrät« (TWA 10.2: 743). Unser mi-
metisches Vermögen ist die Grundlage nicht nur der intersubjektiven 
Kommunikation, sondern einer objektiven Harmonie mit allem Seien-
den, auch der Natur. Das ist zumindest die Perspektive, innerhalb derer 
Versöhnung zu denken ist.

Wenn Adorno allein der Mimesis vertrauen würde, könnte man ihn als 
Romantiker bezeichnen. Aber er weiß, dass ohne Korrektiv die Gefahr 
der Regression besteht. Das gilt schon für den Bereich der Kunst; bedeu-
tende Kunstwerke gelingen nicht allein auf dem Boden der Mimesis. Die 
notwendige zusätzliche Fähigkeit bezeichnet Adorno als Konstruktion. 
Bei herausragenden Künstlern der Moderne (Adorno nennt Schönberg, 
Klee und Picasso) »finden das expressiv mimetische Moment und das 
konstruktive sich in gleicher Intensität, und zwar nicht in der schlech-
ten Mitte des Übergangs sondern nach den Extremen hin« (ÄT 381). 
In der Kunst der Weimarer Republik, durch die Adorno geprägt wur-
de, steht der Expressionismus für das mimetische und die Sachlichkeit 
für das konstruktive Moment. Entsprechendes gilt für die Philosophie. 
Die komplementäre Fähigkeit ist hier die Reflexion – also genau das, 
was den Riss zwischen Natur und Mensch verursacht hat. Denn Ähnli-
ches kann nur durch Ähnliches geheilt werden. Deshalb zitiert Adorno 
gern aus Wagners »Parsifal«: »[...] die Wunde schließt / der Speer nur, 
der sie schlug.« (vgl. TWA 5: 313, ÄT 202). Eine Philosophie, in der das 
mimetische und das reflexive Moment gleichermaßen zur Geltung kä-
men, wäre eine Art kritischer Erinnerung, das Eingedenken der Natur 
im Subjekt. Darüber hinaus sollten auch Kunst und Philosophie in inter-
ner Verbindung stehen. Die Richtung geben die mimetischen Impulse an, 
also das Streben nach einer Überwindung der Widersprüche. Aber Kunst 
ist Schein und Philosophie bloß Theorie; der Weg zur Versöhnung selbst 
wäre hingegen Sache einer Praxis, die sich in der Welt, wie sie nun ein-
mal beschaffen ist, nicht (mehr) verwirklichen lässt. Kunst und Philoso-
phie können bloß an die objektive Möglichkeit der Versöhnung erinnern.

Letztlich vertritt Adorno, so kann man diese Überlegungen auf den 
Begriff bringen, einen spekulativen Naturalismus. Dieser stellt die Um-
kehrung von Hegels spekulativem Idealismus dar, anknüpfend an die be-
rühmtesten Hegel-Kritiker, an den jungen Marx der »Pariser Manuskrip-
te« und an Schelling. Der marxistische Schelling – das ist Adorno. Der 
spekulative Grundgedanke lautet, dass nicht die Natur die Entäußerung 
der Idee ist, sondern vielmehr die Idee (der Geist) die Entäußerung der 
Natur. Ursprünglich war nur Natur; aus dieser entsprang der Mensch, 
der selbst Natur ist (natura naturata), aber schöpferische Natur (natura 
naturans). Schließlich findet die Versöhnung von Natur und Geist nicht 

ADORNOS MIMESIS

https://doi.org/10.5771/9783845298900 - am 15.01.2026, 21:14:22. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783845298900
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


159

im Geist statt (wie bei Hegel), sondern in der Natur. Am Ende eines Es-
says über Hölderlin schreibt Adorno (TWA 11: 490):

Adornos Hoffnungen richten sich offensichtlich auf eine neue Natur, 
eine nova natura oder »Übernatur« (ND 285, TWA 11: 568 u.ö.). In ei-
ner Vorlesung spekuliert er über »eine entfernte Absicht der Natur, [...] 
mit dem Reich der Freiheit« zu koinzidieren (1963: 135). Das wird be-
sonders deutlich in seinen Überlegungen zum Naturschönen, der »Chiff-
re des noch nicht Seienden« (ÄT 115). Eine »zweite Technik« oder »Al-
lianztechnik«, wie Benjamin21 beziehungsweise Bloch sagen würden22, 
könnte der Natur »beistehen und auf der armen Erde ihr zu dem verhel-
fen, wohin sie vielleicht möchte« (ÄT 107). Natur ist bei Adorno dasje-
nige, was bisher keiner kennt. 

Wie lautet Adornos Losungswort? Er prägte es einmal, um die Kom-
positionstechnik von Arnold Schönberg zu charakterisieren: »Vorwärts 
zur Natur!« (TWA 17: 202) Dieser Weg ist allerdings auf unabsehbare 
Zeit versperrt. 

5. Ausblick

Es sollte deutlich geworden sein, von wie vielen problematischen Prä-
missen das Mimesis-Konzept Adornos abhängt. Dabei handelt es sich 
unbestreitbar um einen seiner zentralen Begriffe. Wenn man, wofür 
wohl vieles spricht, weder den spekulativen Naturalismus noch die ge-
sellschaftstheoretische Zeitdiagnose übernehmen möchte, stellt sich die 
Frage, was von der Mimesis-Konzeption bleibt. An dieser Stelle kann 
ich nur andeuten, dass ich dessen Weiterentwicklung für wichtig halte. 
Allerdings müsste man es in kleinere Theoriestücke zerlegen. Die phylo-
genetische und die ontogenetische Dimension wären ebenso getrennt zu 
behandeln wie die verschiedenen Weltbezüge, also Darstellung, (soziale) 
Nachahmung und die expressiv-ästhetische Mimesis. Auf der theoreti-
schen Ebene finden sich dann verschiedene Anknüpfungspunkte bei den 
Autoren der deutschen Philosophischen Anthropologie. Man denke an 
Schelers ausführliche Beschäftigung mit dem Phänomen der Sympathie, 
an Plessners Überlegungen zur interindividuellen Nachahmung und an 
Gehlens Theorie des rituell-darstellenden Handelns.23 Wichtiger als wei-
tere geistesgeschichtliche und theoretische Studien sind aber empirische 

21		 Benjamin, VII.1: Das Kunstwerk im Zeitalter seiner technischen Reprodu-
zierbarkeit, Zweite Fassung (1935/36), 350–384, hier 359f. u. 368.

22		 Bloch, Das Prinzip Hoffnung (1959), 802–807.
23		 Scheler, VII: Wesen und Formen der Sympathie (1913, ²1922); Plessner, VII: 

Zur Anthropologie der Nachahmung (1948); Gehlen, Urmensch und Spät-
kultur (1956), 54–59, 145–156 u.ö.

AUSBLICK

https://doi.org/10.5771/9783845298900 - am 15.01.2026, 21:14:22. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783845298900
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


160

Untersuchungen, etwa zur Mimikry bei den großen Affen, zum Nach-
ahmungsverhalten von Kindern und den Phänomenen konformistischen 
Handelns. Die Einstellung gegenüber der Mimesis-Konzeption Adornos 
müsste der gleichen, die dieser gegenüber der klassischen Philosophie 
hegte: Verteidigen lässt sie sich nicht, bestenfalls kann man einiges retten. 

ADORNOS MIMESIS

https://doi.org/10.5771/9783845298900 - am 15.01.2026, 21:14:22. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783845298900
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


161

Frankfurter Schule und  
Philosophische Anthropologie 
– Ist eine Kernfusion möglich?

Das Verhältnis der deutschen Philosophischen Anthropologie zur kriti-
schen Gesellschaftstheorie der Frankfurter Schule ist ein viel zu großes 
Thema, um es hier abzuhandeln.1 Es bedürfte einer umfangreichen Mo-
nographie, die auf die verschiedenen Denker und die unterschiedlichen 
Themen differenziert eingeht, wobei sowohl historische als auch syste-
matische Aspekte zu beachten wären.2 An dieser Stelle kann es nur um 
eine Argumentationsskizze gehen, in denen Begründungen eher ange-
deutet als ausgeführt werden. Zumindest aber sollte meine Position klar 
werden, gegen die, wie mir bewusst ist, etliche Vorbehalte und Einwän-
de möglich sind. 

Meine Überzeugung ist nämlich, dass die Philosophische Anthropo-
logie und die Frankfurter Schule prinzipiell als gleichrangige Strömun-
gen anzusehen sind, die sogar viele Gemeinsamkeiten aufweisen. Wenn 
man sie nicht als Paradigmen im Sinne Kuhns, sondern als Forschungs-
programme im Sinne von Lakatos deutet, dann sollte eine Fusion ihrer 
»harten Kerne« möglich sein (siehe Text 1). Anders gesagt: Die deutsche 
Philosophische Anthropologie und die Frankfurter Schule sind koali-
tionsfähig. Ja, eine solche Zusammenarbeit ist sogar erforderlich, weil 
die Gegenstandsbereiche der beiden Denkschulen sich zwar überschnei-
den, aber nicht aufeinander reduzierbar sind. Nur durch einen integra-
tiven Ansatz kann man die menschliche Lebenssituation angesichts der 
komplexen Herausforderungen unserer Zeit wissenschaftlich angemes-
sen erfassen. Allerdings ist die Frankfurter Schule das leistungsstärke-
re Projekt. 

1		  Der folgende Text beruht auf meinem Vortrag vom 11.2.2016 in Potsdam 
auf der Konferenz »Mensch und Gesellschaft zwischen Natur und Geschich-
te: Zum Verhältnis von Philosophischer Anthropologie und Kritischer Theo-
rie«. Einwände und Vorschläge aus dem Publikum, für die ich sehr dankbar 
bin, habe ich berücksichtigt, soweit mir dies möglich war. Die anderen Bei-
träge der Konferenz sind erschienen in Ebke u.a. (Hg.), Mensch und Gesell-
schaft (2017).

2		  Als Vorstudie: Thies, Die Krise des Individuums (1997). Vgl. auch meine 
kurzen Ausführungen in Thies, Einführung in die philosophische Anthro-
pologie (2013), 25–29.

https://doi.org/10.5771/9783845298900 - am 15.01.2026, 21:14:22. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783845298900
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


162

Was ist die Frankfurter Schule?

Die Bezeichnung »Frankfurter Schule« ist dorten unbeliebt; ihre An-
hänger verwenden den Ausdruck »Kritische Theorie«. Das finde ich un-
angemessen, weil es zweifellos noch andere Theorien gibt, die sich auf 
denselben Gegenstandsbereich richten und ebenfalls kritisch sind, oft so-
gar radikaler in ihren Einwänden gegen die bestehende gesellschaftliche 
Wirklichkeit. Zudem gibt es kritische Theorien ganz anderer Art; man 
denke nur an die erkenntnis-, moral- und sinnkritischen Ansätze von 
Kant über Nietzsche bis Wittgenstein. Zwar spricht gegen den Ausdruck 
»Frankfurter Schule«, dass diese gar nicht durchgängig in der Mainme-
tropole ansässig war. Aber auch in den USA (1934–1949) und in Starn-
berg (1971–81) blieben die Frankfurter ihren in der Heimat entwickel-
ten Gedanken treu. Als »Geburtsdatum« gilt nicht die Gründung des 
Instituts für Sozialforschung 1923, sondern die Übernahme von dessen 
Direktorenposten durch Max Horkheimer im Herbst 1930, der am 24. 
Januar 1931 eine wegweisende Antrittsrede hielt.3 Seitdem lassen sich 
mindestens drei Generationen unterscheiden.4 

Die Hauptvertreter der ersten Generation, die vor dem Ersten Welt-
krieg geboren wurden, sind Max Horkheimer (1895–1973), Theodor W. 
Adorno (1903–1969) und Herbert Marcuse (1898–1979). Trotz vieler 
Übereinstimmungen stehen alle drei für unterschiedliche theoretische An-
sätze. Der frühe Horkheimer geht um 1930 davon aus, dass sich die kapi-
talistische Klassengesellschaft in einer schweren Krise befindet, zu deren 
Analyse man einen interdisziplinären Materialismus brauche. Dafür müs-
se man den Marxismus mit anderen Ansätzen kombinieren, vor allem der 
Psychoanalyse. In der Emigration, zunächst in der Schweiz, dann in den 
USA wird der Ansatz weiterentwickelt. In einem Aufsatz von 1937 prägt 
Horkheimer den Ausdruck »kritische Theorie«.5 In den 1940er Jahren 
schließt er sich zeitweilig der von Adorno vertretenen Theorie einer to-
talen Gesellschaft an, die auch dem gemeinsamen Hauptwerk Dialektik 
der Aufklärung (1944/47) zugrunde liegt. In diesem Ansatz setzt der Ka-
pitalismus nur das Unheil der allgegenwärtigen Naturbeherrschung fort. 

3		  Horkheimer, III: Die gegenwärtige Lage der Sozialphilosophie (1931), 20–35.
4		  Zur Geschichte der Frankfurter Schule gibt es inzwischen eine Unmenge 

an Literatur. Ich nenne nur die für mich wichtigsten Titel: Jay, Dialekti-
sche Phantasie (1976); Held, Introduction to Critical Theory (1980); Geuss, 
The Idea of Critical Theory (1981); Brunkhorst, Paradigmakern und Theo-
riedynamik der kritischen Theorie (1983); Breuer, Horkheimer oder Ador-
no (1985); Wiggershaus, Die Frankfurter Schule (1986); Dubiel, Kritische 
Theorie der Gesellschaft (1988); Honneth, Kritische Theorie. Vom Zentrum 
zur Peripherie einer Denktradition (1989); zuletzt noch: Breuer, Kritische 
Theorie (2016); Freyenhagen, Was ist orthodoxe Kritische Theorie? (2017). 

5		  Horkheimer, IV: Traditionelle und kritische Theorie (1937), 162–216.

FRANKFURTER SCHULE UND PHILOSOPHISCHE ANTHROPOLOGIE

https://doi.org/10.5771/9783845298900 - am 15.01.2026, 21:14:22. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783845298900
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


163

Das führe nicht bloß zu Krisen, sondern zu Katastrophen wie dem Zwei-
ten Weltkrieg, der industriellen Vernichtung ganzer Menschengruppen 
und einem drohenden Atomkrieg. Politisch-praktisch könne man kaum 
etwas verändern. Herbert Marcuse arbeitet einige Jahre ebenfalls eng 
mit Horkheimer zusammen (vor allem 1936/37). Nach 1945 kehrt er, 
im Unterschied zu Horkheimer und Adorno, nicht nach Europa zurück.6 
In den USA entwickelt er einen eigenen Ansatz, für dessen Fundamente 
er auf Freud zurückgreift (Eros and Civilization, 1955). Die westlichen 
Gesellschaften seien, so Marcuse, durch eine technische Rationalität be-
stimmt, die Herrschaft verschleiert, zugleich aber die Möglichkeit schafft, 
die menschlichen Potentiale zu befreien. Nicht mehr die Arbeiter, sondern 
neue soziale Bewegungen könnten eine solche qualitative Veränderung 
bewirken (The One Dimensional Man, 1964). 

Für die zweite Generation, die in der Zwischenkriegszeit geboren wur-
de, steht Jürgen Habermas (*1929). Als philosophische Nebenfigur ist 
vor allem Karl-Otto Apel (1922–2017) zu nennen. Übrigens haben so-
wohl Habermas als auch Apel bei Erich Rothacker studiert und promo-
viert, der zwar nicht zum engeren Kreis der Philosophischen Anthropolo-
gie gehörte, dieser aber als geisteswissenschaftlicher Kulturanthropologe 
doch erheblich näher stand als der Frankfurter Schule. Man kann sagen: 
Die Leistung Adornos, die er sogar gegen Horkheimer durchsetzen muss-
te, bestand darin, aus Habermas seinen eigenen Schüler gemacht zu ha-
ben. In Habermas’ Entwicklung lassen sich wiederum mehrere Phasen 
unterscheiden, auf die ich später noch eingehen kann. Zentral für sein 
Werk sind zwei Bücher: die 1981 erschienene Theorie des kommunika-
tiven Handelns und das 1992 publizierte Werk Faktizität und Geltung. 
Die erste Schrift lässt sich als Weiterführung des Forschungsprogramms 
der ersten Generation verstehen, aber mit mindestens drei markanten 
Unterschieden.7 Zunächst einmal werden die modernen Gesellschaften, 
insofern sie demokratisch-rechtsstaatlich organisiert sind, nicht mehr 
völlig abgelehnt; gefordert seien nur radikale Reformen.8 Sodann ist das 
gesellschaftstheoretische Modell nicht mehr ausschließlich an Marx ori-
entiert, sondern folgt dem Differenzierungstheorem der soziologischen 
Klassiker. Deshalb ist neben dem ökonomischen auch das politisch-ad-
ministrative Subsystem kritisch in den Blick zu nehmen. Schließlich sol-
len die normativen Grundlagen, die den Einwänden überhaupt erst ihre 

6		  Dass Marcuse sich in den USA in einem ganz anderen Umfeld bewegte als 
Adorno und Horkheimer in Frankfurt, zeigt Müller, Krieger und Gelehrte 
(2010).

7		  Vgl. Habermas’ eigene Formulierung der Schwächen der älteren Frankfurter 
Schule in Habermas, Die Neue Unübersichtlichkeit (1985), 171ff.; vgl. auch 
die frühen Einwände gegen den orthodoxen Marxismus in Habermas, Zwi-
schen Philosophie und Wissenschaft: Marxismus als Kritik (1963), 228ff.

8		  Vgl. Brunkhorst, Art. Radikaler Reformismus (2015).

WAS IST DIE FRANKFURTER SCHULE?

https://doi.org/10.5771/9783845298900 - am 15.01.2026, 21:14:22. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783845298900
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


164

Legitimation verleihen, offen gelegt werden. Dieses Vorhaben wird in 
den 1980er Jahren mit der Diskursethik weiterverfolgt und mündet 1992 
in das zweite, oben erwähnte Hauptwerk.

Inzwischen gibt es bereits eine nach dem Zweiten Weltkrieg geborene 
dritte Generation, eventuell sogar schon eine vierte. Allein in Frankfurt 
existieren zwei unterschiedliche, auch institutionell getragene Ansätze. 
Für den einen steht Axel Honneth (*1949), der den gesellschaftstheore-
tischen Faden des ersten Hauptwerks von Habermas weiterspinnt. Der 
philosophische Hintergrund ist jedoch eindeutig hegelianisch, die wich-
tigste Bezugswissenschaft ist die Soziologie geblieben. Eher dem zweiten 
Hauptwerk von Habermas folgt der andere Ansatz, dessen wichtigster 
Kopf, Rainer Forst (*1964), sich als Kantianer versteht. Im Vordergrund 
steht die normative Reflexion von Gerechtigkeitsproblemen; gute Kon-
takte bestehen vor allem zu den Rechtswissenschaften. Geht es bei Ha-
bermas um Verständigung, so bei Honneth um Anerkennung und bei 
Forst um Rechtfertigung.

Trotz der markanten Differenzen zwischen den verschiedenen Ver-
tretern der Frankfurter Schule, sogar innerhalb einer Generation, gibt 
es übergreifende inhaltliche Gemeinsamkeiten. Das wichtigste Merkmal 
ist wohl die radikale Kapitalismuskritik, der ein Begriff sozialer Freiheit 
zugrunde liegt. Durch die Ausrichtung auf die Zukunft grenzt sich die 
Frankfurter Schule von konservativen und romantisch-reaktionären An-
sätzen ab; die Kritik am kapitalistischen Wirtschaftssystem unterscheidet 
sie von kultur- und staatszentrierten Theorien; das Prinzip der sozialen 
Freiheit ist unvereinbar mit autoritären und liberal-individualistischen 
Positionen. Das ist selbstverständlich eine ganz unzureichende Skizze, 
die aber für unsere Zwecke ausreichend sein sollte.

Im Unterschied zur Frankfurter Schule gibt es bis zur Gegenwart kei-
ne bedeutsame Fortführung der Philosophischen Anthropologie.9 Die 
erste Generation bilden bekanntlich Max Scheler (1874–1928), Hel-
muth Plessner (1892–1985) und Arnold Gehlen (1904–1976). Nach 
dem Zweiten Weltkrieg konnte überhaupt nur Gehlen weitere wichti-
ge Schriften vorlegen. Plessner war hingegen primär wissenschaftspo-
litisch tätig. Obwohl beide, vor allem in der Soziologie, einflussreich 
waren10, entwickelten sie ihre anthropologischen Modelle nicht weiter. 
Der einzige originäre Vertreter einer zweiten Generation, der aber bis 
heute keine große Wirkung entfalten konnte, ist Günter Dux (*1933).11 

9		  Auch die Literatur ist überschaubar. Das Standardwerk ist Fischer, Philoso-
phische Anthropologie (2008).

10		 Dazu Fischer, Bundesrepublikanische Soziologie (2015), 11f.
11		 Vgl. jetzt Dux, Gesammelte Schriften, Bd. 1: Die Evolution der humanen 

Lebensform als geistige Lebensform (2017), zur Einführung geeignet Dux, 
Das historische Bewußtsein der Neuzeit (1988).

FRANKFURTER SCHULE UND PHILOSOPHISCHE ANTHROPOLOGIE

https://doi.org/10.5771/9783845298900 - am 15.01.2026, 21:14:22. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783845298900
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


165

Erwähnenswert ist darüber hinaus nur noch Dieter Claessens (1921–
1997), vor allem mit seinem Buch »Das Konkrete und das Abstrakte« 
(1980). 

Von den 1960er Jahren bis in die 1980er Jahre hatte die Philosophi-
sche Anthropologie ganz schwere Zeiten zu überstehen. Den Auftakt bil-
dete 1958 ein kritischer Artikel von Habermas in einem mit hoher Auf-
lage verbreiteten Philosophie-Lexikon.12 Zum magischen Datum 1968 
etablierte sich in den Wissenschaften, den Feuilletons und den öffentli-
chen Debatten das neue Paradigma »Gesellschaft«, mit dem anthropo-
logische Ansätze nicht vereinbar schienen. Konkurrenz erwuchs diesem 
erst in den 1980er Jahren mit dem Paradigma »Kultur«13, das anthro-
pologischen Gedanken wieder Spielraum verschaffte, oft aber in ganz 
anderer Form als bei der Philosophischen Anthropologie. Man denke 
an die Historische Anthropologie und an die Medienanthropologie, an 
Clifford Geertz und an Ernst Cassirer. Der Startschuss für den Wieder-
aufstieg der Philosophischen Anthropologie war 1992 eine Tagung in 
Bad Homburg.14 Aber die Renaissance blieb beschränkt auf einen der 
drei Hauptvertreter (nämlich auf Plessner), auf Deutschland und auf die 
Philosophie. Dass man sich auf Plessner konzentrierte15, war nicht nur 
durch die Genialität seines anthropologischen Ansatzes bedingt, son-
dern auch durch seine sozialphilosophischen Gedanken, die sich bereits 
1924 in seiner Schrift »Die Grenzen der Gemeinschaft« finden und für 
die gegenwärtige Liberalismus-Kommunitarismus-Debatte fruchtbar ge-
macht werden konnten.16 

Zwar gibt es auch in der Philosophischen Anthropologie inzwischen 
eine dritte Generation, aus der Joachim Fischer (*1951) und Hans-Peter 
Krüger (*1954) hervorzuheben sind. Ihre wissenschaftlichen Leistungen 
sind sicher aller Ehren wert, aber eine kreative Weiterentwicklung des 
interdisziplinären Forschungsprogramms der Philosophischen Anthro-
pologie vermag ich nicht zu erkennen. Vor allem ist der Bezug zu den in 
den letzten Jahrzehnten rasant vorangeschrittenen biologischen Wissen-
schaften fast völlig abgerissen.

Drei weitere Vorzüge der Frankfurter Schule sind zu nennen: Ers-
tens hat sie über fast den gesamten Zeitraum einen institutionellen Rah-
men besessen. Neben dem Institut für Sozialforschung (seit 1923) ist 
auch das Max-Planck-Institut zur Erforschung der Lebensbedingungen 

12		 Habermas, Philosophische Anthropologie (ein Lexikonartikel) (1958). 
13		 Vgl. Thies, Alles Kultur? (2016), 7–10.
14		 So auch Fischer, Philosophische Anthropologie (2008), 17 Fn.
15		 Sowohl bei Krüger, Philosophische Anthropologie als Lebenspolitik (2009), 

als auch bei Fischer, Exzentrische Positionalität (2016). Krüger will sogar 
Gehlen aus der Philosophischen Anthropologie ausgrenzen; zu Recht dage-
gen Rehberg, Wider Arnold Gehlens ›Austreibung‹ (2010).

16		 Vgl. Eßbach u.a. (Hg.), Plessners »Grenzen der Gemeinschaft« (2002).

WAS IST DIE FRANKFURTER SCHULE?

https://doi.org/10.5771/9783845298900 - am 15.01.2026, 21:14:22. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783845298900
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


166

in der wissenschaftlich-technischen Welt (1971–1980) zu erwähnen; in 
den letzten Jahren haben sich in Frankfurt am Main das Exzellenzcluster 
»Die Herausbildung normativer Ordnungen« (seit 2007) und die Kolleg-
forschergruppe »Justitia Amplificata: Erweiterte Gerechtigkeit – konkret 
und global« (seit 2009) gebildet. Hingegen hat sich die Philosophische 
Anthropologie nirgendwo dauerhaft einrichten können. Zudem waren 
ihre Hauptvertreter oft stark zerstritten, früher Scheler und Plessner, 
jetzt Fischer und Krüger. Selbst im lockeren Verbund der geisteswissen-
schaftlichen Forschergruppe »Poetik und Hermeneutik« (1963–1994) 
gab es zwischen so unterschiedlichen Gelehrten wie Blumenberg, Jauß 
und Marquard einen dichteren Gesprächszusammenhang. 

Zweitens hat sich die Frankfurter Schule erfolgreich internationali-
siert. Habermas ist weltweit einer der angesehensten Denker überhaupt; 
beide neuen Zweige stehen in intensivem Austausch mit zeitgenössi-
schen angloamerikanischen und französischen Ansätzen. Wichtige Bei-
träge zu ihrer Theoriebildung stammen inzwischen von nicht-deutschen 
Personen, zudem oft von Frauen wie Seyla Benhabib und Nancy Fra-
ser.17 Fragt man im Ausland nach einem wichtigen deutschen Beitrag zur 
(Praktischen) Philosophie, wird bestimmt die Kritische Theorie genannt. 
Hingegen blieb die Philosophische Anthropologie ein typischer Ansatz 
kontinentaler, ja deutscher Philosophie, der in der Englisch sprechenden 
Wissenschaftswelt bisher kaum Fuß fassen konnte. 

Drittens hat es die Frankfurter Schule geschafft, ihr größtes Defizit ab-
zuarbeiten, nämlich die Unklarheit über die normativen Grundlagen ih-
rer kritischen Theorie. Die Vertreter der ersten Generation konnten oder 
wollten dazu keine Auskunft geben. Genau in diesem Bereich lag viele 
Jahre der Arbeitsschwerpunkt von Habermas, assistiert von Apel. Im 
Forst-Zweig der dritten Generation sind die normativen Reflexionen so 
stark in den Vordergrund gerückt, dass der alte gesellschaftstheoretische 
Schwerpunkt verloren zu gehen droht. Dadurch entsteht die für kantia-
nische Ansätze typische Sein-Sollens-Kluft. Honneth sieht darin die Ge-
fahr eines inhaltsleeren Idealismus, die er durch sein Projekt der norma-
tiven Rekonstruktion bannen möchte.18 

Ist die Reflexion auf die normativen Grundlagen wirklich ein Vorzug 
der Frankfurter Schule gegenüber der Philosophischen Anthropologie? 
Man mag einwenden, dass diese sich nie selbst als »kritisch« bezeich-
nete.19 Wenn sich die Philosophische Anthropologie als deskriptive The-
orie verstehen würde, die auf Werturteile verzichtet, stellte sich ein sol-
ches Begründungsproblem tatsächlich gar nicht. Dennoch machen auch 

17		 Siehe schon Benhabib, Critique, Norm, and Utopia (1986) und neuerdings 
Fraser, Fortunes of Feminism (2013).

18		 Vgl. Honneth, Das Recht der Freiheit (2011), 10, 20–23,119ff. u.ö.
19		 Vgl. neuerdings Krüger, Kritische Anthropologie? (2016).

FRANKFURTER SCHULE UND PHILOSOPHISCHE ANTHROPOLOGIE

https://doi.org/10.5771/9783845298900 - am 15.01.2026, 21:14:22. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783845298900
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


167

Scheler, Plessner und Gehlen immer wieder normative Aussagen. Pless-
ner war diesbezüglich am vorsichtigsten. Allerdings finden sich in seiner 
Schrift Macht und menschliche Natur (1931) manche aus heutiger Sicht 
sehr problematische Thesen, etwa die von der »Gebundenheit an ein 
Volk«, die sich aus seinem Ansatz ergeben würde.20 Scheler kann immer-
hin auf seine materiale Wertethik verweisen, die von Nicolai Hartmann 
systematisiert wurde, aber mit ihrem Intuitionismus heutigen Begrün-
dungsstandards nicht gerecht wird. Am dürftigsten ist in dieser Hinsicht 
der Ansatz von Gehlen, der eine normative Institutionentheorie entwirft 
und sogar für eine »pluralistische Ethik« eintritt, aber zur Rechtferti-
gung seiner gegen die Moderne gerichteten Überlegungen kaum etwas 
auszuführen vermag. 

So ist also die Frankfurter Schule, insbesondere bei Einbeziehung al-
ler Generationen, viel umfangreicher, komplexer und wirkungsmächti-
ger als die Philosophische Anthropologie. Ihre intellektuelle Strahlkraft 
ist kaum zu unterschätzen; war Hegel der preußische Staatsphilosoph, 
so ist Habermas der Chefideologe der neuen Bundesrepublik Deutsch-
land.21 Vielleicht ist deshalb die von mir befürwortete Synthese der bei-
den Forschungsprogramme eher als Ergänzung der Frankfurter Schule 
aufzufassen. Die Koalition von Philosophischer Anthropologie (PA) und 
Kritischer Theorie (KT) wäre also kein PAKT, sondern eher die Einge-
meindung verstreuter Bezirke zu einem »Groß-Frankfurt«. 

Anthropologie in der Frankfurter Schule

Man kann nicht behaupten, dass Anthropologie gar kein Fach in der 
Frankfurter Schule war, aber sie war bestenfalls immer bloß ein Neben-
fach. 

Der frühe Horkheimer hatte ein relativ entspanntes Verhältnis zur An-
thropologie. Sicher kritisiert er metaphysische und essentialistische Versi-
onen dieser Disziplin. Auch warnt er vor ihrem Missbrauch: »Die gegen 
notwendige historische Veränderungen seit je erhobene Rede, daß die 
Natur des Menschen dawider sei, soll endlich verstummen.«22 Das könn-
te gegen Gehlen gerichtet sein, der zeitgleich schrieb: »Gegenüber Utopi-
en wie Pazifismus, Liberalismus und so weiter muß dann auch praktisch 
auf Wesenskonstanten des Menschen bestanden werden, die derartiges 

20		 Vgl. Plessner, V: Macht und menschliche Natur (1931), 228ff., vgl. 142, 
220f.; siehe auch ebd., 191f. zum Freund-Feind-Verhältnis.

21		 Albrecht u.a., Die intellektuelle Gründung der Bundesrepublik (1999); Roß, 
Hegel der Bundesrepublik (2001).

22		 Horkheimer, III: Bemerkungen zur philosophischen Anthropologie (1935), 
249–276, hier 275.

ANTHROPOLOGIE IN DER FRANKFURTER SCHULE

https://doi.org/10.5771/9783845298900 - am 15.01.2026, 21:14:22. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783845298900
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


168

ausschließen.«23 An manchen Stellen gesteht Horkheimer sogar zu, dass 
es trotz aller gesellschaftlichen Bedingtheit durchaus menschliche Ei-
genschaften gebe, die invariant seien.24 Später heißt es, »anthropologi-
sche Studien […] [können] die Erkenntnis der geschichtlichen Tenden-
zen weiterführen und verfeinern«.25 Eine historische Anthropologie wäre 
also akzeptabel.

Für sehr viel leistungsfähiger als eine philosophische Anthropologie 
hielt er jedoch die Psychoanalyse Freuds. Abgelehnt wurden allerdings 
die Ansätze von Siegfried Bernfeld, Otto Fenichel und Wilhelm Reich, 
die die Psychoanalyse selbst als Gesellschaftstheorie verstanden, mit der 
man dann auch den Faschismus erklären könnte.26 Stattdessen beauf-
tragte Horkheimer seinen Mitarbeiter Erich Fromm, aus der Psycho-
analyse eine analytische Sozialpsychologie zu machen, die der kritischen 
Gesellschaftstheorie als »Hilfswissenschaft« willkommen sei.27 Ende der 
1930er Jahre brach die Zusammenarbeit ab; Fromm führte seinen An-
satz allein weiter. Diese Spur kann hier nicht weiterverfolgt werden, ob-
wohl Fromm immerhin schon in den 1940er Jahren erkannte, dass man 
in einer kritischen Theorie auf eine Ethik nicht verzichten dürfe.28 

Die schärfste Ablehnung erfährt die Anthropologie bei Adorno. Schon 
in den 1930er Jahren wendet er sich kritisch gegen den »anthropologi-
schen Materialismus«, den Walter Benjamin 1929 im Surrealismus-Auf-
satz erstmalig erwähnte und der auch ins Passagen-Werk einfließen soll-
te.29 Zwar verwendet Adorno selbst oft das Wort »Anthropologie«, aber 
durchgängig ist damit die gesellschaftlich determinierte Verkrüppelung 
der gegenwärtigen Menschen gemeint. Insofern dürfe Anthropologie 
nie statisch sein; Invariantenlehren seien abzulehnen. Der Psychoanaly-
se wird vorgeworfen, sich am bürgerlichen Individuum der Jahrhundert-
wende zu orientieren, das es gar nicht mehr gebe. Anfang der 1940er Jah-
re arbeitet Adorno dementsprechend an einer »neuen Anthropologie«, 
zu der kürzlich einige bisher unbekannte Manuskripte von seiner Hand 

23		 Gehlen, II: Der Idealismus und die Lehre vom Handeln (1935), 311–345, 
hier 339.

24		 Horkheimer, II: Anfänge der bürgerlichen Geschichtsphilosophie (1930), 
177–268, hier 201.

25		 Horkheimer, III: Bemerkungen zur philosophischen Anthropologie (1935), 
249–276, hier 260. 

26		 Das Standardwerk zu diesem Thema ist weiterhin Dahmer, Libido und Ge-
sellschaft (32015).

27		 Horkheimer, III: Geschichte und Psychologie (1932), 48–69, hier 57.
28		 Fromm, II: Psychoanalyse und Ethik (1947), 1–157. Der Ethiker Fromm 

wird gewürdigt in Tugendhat, Vorlesungen über Ethik (1993), 263–274.
29		 Benjamin, II: 309f. u. V: 971ff., dazu instruktiv Bolz/van Reijen, Walter Ben-

jamin (1991), 87–106; Adornos Kritik findet sich im Adorno-Benjamin-
Briefwechsel (1994), 147, 193, 368 u. 416.

FRANKFURTER SCHULE UND PHILOSOPHISCHE ANTHROPOLOGIE

https://doi.org/10.5771/9783845298900 - am 15.01.2026, 21:14:22. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783845298900
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


169

aufgetaucht sind.30 Die Ideen fließen ein in die »dialektische Anthropo-
logie«, die er zusammen mit Horkheimer in der Vorrede der »Dialek-
tik der Aufklärung« ankündigt.31 Das neue Konzept dreht sich um den 
schwierigen Begriff der Mimesis und beruht auf einem spekulativen Na-
turalismus (siehe dazu Text 9).

Adornos negative Anthropologie wird heute noch von einigen sei-
ner versprengten Anhänger vertreten. Abgesehen von den begrifflichen 
Problemen, die mit dem Mimesis-Konzept verbunden sind, ist zu be-
zweifeln, dass wir Menschen in der Weise, wie Adorno unterstellt, in 
Strukturen und Systeme auflösbar sind. Das menschliche Denken, Spre-
chen, Fühlen, Wollen und Handeln gehorcht auch eigenen Regeln, die 
sich wissenschaftlich erforschen lassen. Sonst wären alle empirischen 
Humanwissenschaften auf dem Holzweg. Ob diese Regeln eher auf ge-
netisch-biologische oder allgemein-kulturelle Determinanten zurückzu-
führen sind, kann an dieser Stelle offen bleiben. Auf jeden Fall ist jeder 
einzelne von uns mehr als ein Produkt seiner Sozialisation und der Ver-
hältnisse. Sowohl für unsere Humanität als auch für unsere Brutalität 
sind wir als Menschen auch selbst verantwortlich. 

Aus der ersten Generation hat Herbert Marcuse das positivste Ver-
hältnis zur Anthropologie. Ja, mehr noch: Seit dem Ende der 1920er Jah-
re verfolgt er das Ziel, den Marxismus durch eine Wesensanthropologie 
zu ergänzen. Dabei lassen sich drei Phasen unterscheiden: Von 1928 bis 
1931 will er mit der von Dilthey und Heidegger zur Verfügung gestellten 
Begrifflichkeit eine phänomenologische Ontologie des menschlichen Da-
seins entwickeln.32 Nachdem 1932 die »Pariser Manuskripte« von Marx 
veröffentlicht worden waren, meint Marcuse wohl, aus diesen allein, 
also ohne Rückgriff auf bürgerliche Denker, eine Anthropologie gewin-
nen zu können.33 Zentral sei ein angemessener Begriff vom »Wesen des 
Menschen«.34 In der dritten Phase verlässt er sich ganz auf Freuds »The-
orie des Menschen«.35 Der Triebdualismus könne überwunden werden, 
die kreativen Potentiale des Menschen ließen sich nie ganz verschütten, 
von Seiten der menschlichen Natur gebe es für eine befreite Gesellschaft 

30		 Adorno, Individuum und Gesellschaft (2003); das wichtigste Manuskript 
»Notizen zur neuen Anthropologie« ist jetzt publiziert in Adorno/Horkheimer, 
Briefwechsel (2004), Bd. II: 453–471; das zweitwichtigste Manuskript »Pro-
bleme des neuen Menschentypus« ist publiziert in Adorno, Current of Music 
(2006), 650–661; vgl. Coomann, »Im Schema: ‚Caput mortuum‘« (2017).

31		 Horkheimer/Adorno, MH V: Dialektik der Aufklärung (1944-47/1969), 23.
32		 Vgl. Marcuse, I: Beiträge zu einer Phänomenologie des Historischen Mate-

rialismus (1928), 347–384.
33		 Marcuse, I: Neue Quellen zur Grundlegung des Historischen Materialismus 

(1932), 509–555.
34		 Marcuse, III: Zum Begriff des Wesens (1936), 45–84, hier 71.
35		 Marcuse, V: Triebstruktur und Gesellschaft (engl. 1955), 14.

ANTHROPOLOGIE IN DER FRANKFURTER SCHULE

https://doi.org/10.5771/9783845298900 - am 15.01.2026, 21:14:22. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783845298900
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


170

keinerlei Hindernisse. Man müsse nur wahre und falsche Bedürfnisse 
unterscheiden. Dann könne das »elementare, organische Fundament der 
Moral im Menschen« aktiviert werden.36

Diese anthropologische Konzeption ist einer Fülle von Einwänden aus-
gesetzt: Die Freud-Interpretation ist fragwürdig.37 Kann man sich über-
haupt so stark auf diesen Ansatz stützen und andere Forschungsrichtun-
gen einfach ignorieren? Marcuse, aber auch Horkheimer und Adorno 
halten nicht nur Marx, sondern auch Freud in verschwiegener Orthodoxie 
die Treue. Eine ernsthafte Auseinandersetzung mit den vielen Einwänden 
gegen die Psychoanalyse findet nicht statt.38 Ist es darüber hinaus wirk-
lich vorstellbar, dass wir zum Beispiel unsere sexuellen Bedürfnisse so un-
kontrolliert ausleben, wie es Marcuse hofft? Wird zudem nicht das Böse 
im Menschen unterschätzt? Eine kritische Beschäftigung mit den gängigen 
Aggressionstheorien, wie etwa bei Fromm39, hat Marcuse versäumt. Er ist, 
so kann man sagen, Vertreter eines tiefenpsychologischen Rousseauismus. 
Wenn man aber ganz auf die Natur des Menschen setzt, besteht leider im-
mer die Gefahr, dass sich das Recht des Stärkeren durchsetzt.

Innerhalb der ersten Generation der Frankfurter Schule scheint mir 
also die Position des frühen Horkheimer am sinnvollsten zu sein: In ei-
nem Verbund von Philosophie und verschiedenen empirischen Wissen-
schaften kann die Anthropologie als periphere Disziplin durchaus zu 
ihrem Recht kommen. Allerdings wäre zu fragen, ob diese die Gestalt ei-
ner analytischen Sozialpsychologie annehmen sollte und wie überhaupt 
die neueren Kenntnisse der Humanwissenschaften einzubeziehen wären.

Kommen wir jetzt zu Habermas, dessen Verhältnis zur Anthropologie 
kompliziert ist.40 Zunächst einmal war er als Schüler Rothackers ein gu-
ter Kenner der Philosophischen Anthropologie, die nach Honneths Auf-
fassung sogar »die tiefliegendste, basalste Schicht des Habermas’schen 
Werkes« bildet.41 Aber spätestens mit dem Lexikon-Artikel von 1958 
endet Habermas’ Sympathie mit dieser Strömung. Er hat später zuge-
standen, auf Gehlens Denken »negativ fixiert« gewesen zu sein.42 Inner-
halb der Frankfurter Schule ist Habermas nach Adorno sicher der zweit-
schärfste Kritiker der Philosophischen Anthropologie. 

36		 Marcuse, VIII: Versuch über die Befreiung (1969), 237–317, hier 250.
37		 So schon Fromm, VIII: Eine Erwiderung auf Herbert Marcuse (engl. 1956), 

121f.
38		 Als Beispiel einer neueren radikalen Freud-Kritik siehe Zimmer, Tiefen-

schwindel (1990).
39		 Fromm, VII: Anatomie der menschlichen Destruktivität (engl 1973).
40		 Vgl. Jörke, Anthropologische Motive im Werk von Habermas (2006) u. Jör-

ke, Kommunikative Anthropologie (2015).
41		 Honneth, Geschichtsphilosophie, Anthropologie und Marxismus (2015), 15.
42		 Habermas, Nach dreißig Jahren: Bemerkungen zu ›Erkenntnis und Interes-

se‹ (2008), 359.

FRANKFURTER SCHULE UND PHILOSOPHISCHE ANTHROPOLOGIE

https://doi.org/10.5771/9783845298900 - am 15.01.2026, 21:14:22. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783845298900
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


171

Dennoch wies die Position, die er nach dem Positivismusstreit in der 
zweiten Hälfte der 1960er Jahre entwickelte, noch zwei anthropologi-
sche Elemente auf. In Erkenntnis und Interesse (1968) unterscheidet er 
nämlich drei vorgängige Erkenntnisinteressen, das technische, das ver-
ständigungsorientierte und das kritische. Das erste anthropologische 
Element ist nun, dass diese grundsätzlichen Wissensformen gattungsge-
schichtlich verankert seien, also verbunden mit der menschlichen Na-
tur und ihrer Entwicklung. Der zweite Punkt betrifft auch hier die Psy-
choanalyse, die aber nicht anthropologisch, sondern metatheoretisch 
wichtig ist, nämlich als (angeblich) einzige Wissenschaft, die selbstre-
flexiv verfahre und damit paradigmatisch für das kritisch-emanzipa-
torische Erkenntnisinteresse stehe. Aber schon kurz darauf distanziert 
sich Habermas von diesem Ansatz, bedingt durch die kommunikations-
theoretische (oder linguistisch-pragmatische) Wende seines Denkens, 
die dem Paradigmenwechsel von der Bewusstseins- zur Sprachphiloso-
phie entspricht.43 Texte, die vor 1970 erschienen sind, hat Habermas 
2009 gar nicht in die Studienausgabe seiner Schriften aufgenommen. 

Außerdem wechselt Habermas nach Starnberg, wo er in den 1970er 
Jahren ein interdisziplinäres Forschungsprogramm entwickeln möchte, 
ganz wie Horkheimer es 1930 wollte. Ein faszinierendes Ergebnis dieser 
produktiven Zeit ist seine geschichtsphilosophische Theorie der sozia-
len Evolution, die anthropologische Elemente enthält, die leider an die-
ser Stelle nicht gewürdigt werden können.44 Darüber hinaus ist in un-
serem Zusammenhang interessant, dass die Psychoanalyse jetzt durch 
die kognitive Entwicklungspsychologie (Piaget, Kohlberg und andere) 
ersetzt wurde. Aber niemand würde diesen Ansatz als vollwertige An
thropologie betrachten. Denn Piaget und Kohlberg interessieren sich nur 
für die vernünftige Seite des Subjekts, für seine kognitiven und mora-
lischen Urteile. Andere psychologische Konzeptionen sind anthropolo-
gisch fruchtbarer, vor allem diejenigen, die produktiv an Wilhelm Wundt 
anknüpfen.45 Sowohl die Theorie der sozialen Evolution als auch die An-
knüpfung an die kognitive Entwicklungspsychologie werden von Haber-
mas nicht widerrufen, aber auch nicht weiterverfolgt, nachdem er seit 
1983 wieder an der Frankfurter Universität lehrte. Diese Rückkehr ist 
zugleich eine in die Philosophie – obwohl er genau diese »Rephilosophie-
rung« an der ersten Generation kritisiert hatte.46

43		 Vgl. Schnädelbach, Philosophie (1985).
44		 Habermas, Zur Rekonstruktion des Historischen Materialismus (1976), 

145–152.
45		 Vgl. Jüttemann, Persönlichkeit und Selbstgestaltung (2007) u. Fahrenberg, 

Plädoyer für eine interdisziplinäre Anthropologie (2012).
46		 Vgl. Habermas, Theorie des kommunikativen Handelns (1981), Bd. I: 517 

u. Bd. II: 554f., vgl. Dubiel, Wissenschaftsorganisation und politische Er-
fahrung (1978), 113f., 125f. u.ö.

ANTHROPOLOGIE IN DER FRANKFURTER SCHULE

https://doi.org/10.5771/9783845298900 - am 15.01.2026, 21:14:22. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783845298900
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


172

Einige Interpreten meinen, dass der späte Habermas die Anthropo-
logie rehabilitiert. Als er nämlich um die Jahrtausendwende in die Dis-
kussionen über das reproduktive Klonieren verwickelt wird, nimmt sein 
normatives Denken eine bemerkenswerte Wendung. Ähnlich wie Hans 
Jonas meint Habermas nun, dass die besten normativen Ethiken nicht 
mehr ausreichen, vielmehr zu fragen wäre, »wie wir uns anthropologisch 
als Gattungswesen verstehen«.47 Die deontologisch-formale Diskursthe-
orie sei bloß eine »abstrakte Vernunftmoral«, die in einem gattungs-
ethischen Selbstverständnis »ihren Halt« finden müsse.48 Die Unverfüg-
barkeit unserer organischen Existenz sei als notwendige Voraussetzung 
unserer Freiheit und unserer moralischen Rechte anzusehen.49 In diesem 
Zusammenhang rekurriert Habermas auch einmal auf Plessners bekann-
te Formulierung, dass wir zugleich ein Leib sind und einen Körper ha-
ben.50 Der Bezug auf Plessner ist für die Argumentation jedoch entbehr-
lich; anthropologische Modelle werden nicht in Anspruch genommen. 
Immerhin kann man sagen: Nach mehreren Jahrzehnten taucht in Ha-
bermas’ Schriften wieder der Leib auf; eine Aufwertung der Philosophi-
schen Anthropologie ist damit aber nicht verbunden.

In der dritten Generation der Frankfurter Schule spielen – je nach 
Ausrichtung – anthropologische Fragen eine unterschiedliche Rolle. Bei 
Rainer Forst steht die Absicht, einen normativ aussagekräftigen An-
satz zu entwickeln, so sehr im Vordergrund, dass Personen nur noch 
als »Rechtfertigungswesen« und Gesellschaften als »Rechtfertigungs-
ordnungen« angesehen werden.51 Zwar fordert auch er die interdiszi
plinäre Zusammenarbeit mit den empirischen Wissenschaften, aber der 
Weg von der normativen Ordnung zur menschlichen Natur und den 
faktischen Lebensverhältnissen scheint weit. – Ganz anders bei Axel 
Honneth: Zunächst einmal findet sich bei ihm, wie in den beiden ers-
ten Generationen, eine affirmative Einstellung zur Psychoanalyse.52 Für 
seine Theorie der Anerkennung spielt ein neuerer Ansatz der Tiefen-
psychologie, die Objektbeziehungstheorie von Donald W. Winnicott, 
eine wichtige Rolle.53 Darüber hinaus hat er sogar Gehlens Schrift Mo-
ral und Hypermoral positiv rezipiert.54 Bereits vor seiner Promotion 
verfasste er zusammen mit Hans Joas eine sehr lehrreiche Darstellung 

47		 Habermas, Die Zukunft der menschlichen Natur (2002), 54.
48		 Ebd., 74.
49		 Ebd., 104, vgl. 29, 130f. u.ö.
50		 Ebd., 89.
51		 Forst, Kritik der Rechtfertigungsverhältnisse (2011), 16, 120, 129 u.ö.
52		 Vgl. die beiden Aufsätze Honneth, Aneignung von Freiheit (2006) u. Hon-

neth, Das Werk der Negativität (2001).
53		 Honneth, Kampf um Anerkennung (1992), 154–172.
54		 Honneth, Problems of Ethical Pluralism (2009).

FRANKFURTER SCHULE UND PHILOSOPHISCHE ANTHROPOLOGIE

https://doi.org/10.5771/9783845298900 - am 15.01.2026, 21:14:22. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783845298900
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


173

wichtiger anthropologischer Ansätze.55 Wahrscheinlich ist Axel Hon-
neth derjenige von allen Hauptvertretern der Frankfurter Schule, der 
für anthropologische Fragen am offensten ist. Er hat in seiner kritischen 
Beschäftigung mit Habermas’ Schriften neben vielen anderen auch ei-
nige Aspekte angesprochen, die als anthropologische Defizite bezeich-
net werden können.

Anthropologiekritik und anthropologische Defizite  
bei Habermas 

Insgesamt steht es also in der Frankfurter Schule um die Anthropologie 
nicht zum Besten. Aber ist deren Ablehnung möglicherweise berechtigt? 
Ich konzentriere mich im Folgenden auf Habermas, den wichtigsten le-
benden Vertreter der Frankfurter Schule, und erörtere drei seiner Ein-
wände gegen die (Philosophische) Anthropologie.

Erstens: Im oben bereits erwähnten Lexikon-Artikel des frühen Ha-
bermas heißt es: »… ›den‹ Menschen gibt es sowenig wie ›die‹ Sprache. 
Weil Menschen sich erst zu dem machen, was sie sind, und das, den Um-
ständen nach, je auf eine andere Weise, gibt es sehr wohl Gesellschaften 
und Kulturen, über die sich, wie über Pflanzenarten oder Tiergattungen, 
allgemeine Aussagen machen lassen; aber nicht über ›den‹ Menschen.«56 
Abgesehen davon, dass Habermas seit seiner kommunikationstheoreti-
schen Wende wie selbstverständlich davon ausgeht, dass es ›die‹ Spra-
che gibt, zumindest in Form universaler formaler Strukturen, spricht 
viel mehr für die gegenteilige Behauptung: Gesellschaften und Kulturen, 
darüber haben uns Historiker und Ethnologen belehrt, sind so unter-
schiedlich, dass allgemeine Aussagen über menschliche Vergesellschaf-
tungsformen wohl schwerer zu haben sind als allgemeine Aussagen über 
die Menschen, die allesamt einen genetischen Code, einen biologischen 
Organismus und wohl auch universale kulturelle Handlungsmuster ge-
meinsam haben.57 

Zweitens: Als sich Habermas von seinem erkenntnisanthropologi-
schen Programm verabschiedet, formuliert er den folgenden Einwand: 
»Anthropologien stehen allemal vor der Schwierigkeit, daß empirische 
Verallgemeinerungen von Verhaltensmerkmalen zu schwach, ontologi-
sche Aussagen über das Wesen des Menschen zu stark sind.«58 Das ist 

55		 Honneth/Joas, Soziales Handeln und menschliche Natur (1980).
56		 Habermas, Philosophische Anthropologie (1958), 106.
57		 Dazu sehr treffend Holenstein, Menschliches Selbstverständnis (1985), 

147f.; zu menschlichen Universalien siehe Antweiler, Was ist den Menschen 
gemeinsam? (²2009). 

58		 Habermas, Erkenntnis und Interesse, Nachwort (1973), 373.

ANTHROPOLOGIEKRITIK UND ANTHROPOLOGISCHE DEFIZITE BEI HABERMAS

https://doi.org/10.5771/9783845298900 - am 15.01.2026, 21:14:22. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783845298900
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


174

aber eindeutig eine unvollständige Alternative. Zwar gehen in die Ansät-
ze von Scheler, Plessner und Gehlen sowohl empirisches Wissen als auch 
klassische philosophische Konzepte ein. Aber das, was man stichwort-
artig mit »Geist«, »exzentrische Position« und »Mängelwesen« bezeich-
net, ist weder eine empirische Verallgemeinerung noch eine Wesensaus-
sage – auch wenn sich die Autoren manchmal unvorsichtigerweise so 
ausdrücken. Tatsächlich handelt es sich um theoretische Modelle, wie 
sie in allen komplexen Wissenschaften entwickelt werden, nicht zuletzt 
auch in der von Habermas favorisierten Gesellschaftstheorie. Diese ha-
ben keinen transzendentalen, aber doch einen forschungsleitenden Cha-
rakter. In Forschungsprogrammen, wie sie Lakatos versteht, gehören sie 
nicht zum harten Kern, sondern zum Schutzgürtel. 

Ein dritter Einwand richtet sich nicht generell gegen die Anthropo-
logie, sondern nur gegen naturalistische Positionen. »Sowohl Piaget als 
auch Chomsky nehmen ›angeborene‹ Programme an, die durch pha-
senspezifische Reizstimulierung ›ausgelöst‹ werden; das Problem, das mit 
dieser Annahme geklärt werden soll, ist strukturell analog zu dem oben 
berührten Problem der naturgeschichtlichen Entstehung transzendenta-
ler Bedingungen möglicher Erfahrung. Deshalb vermute ich, daß die Hy-
pothese ›angeborener‹ Programme bereits aus logischen Gründen unzu-
länglich ist.«59 Die ›logischen Gründe‹ sind aber nicht zwingend, weil wir 
zwischen der transzendentalen und der empirischen Ebene unterschei-
den müssen. Jede Erkenntnis ist ein kultureller Akt, ebenso deren Refle-
xion, aber nicht jeder Gegenstand einer Erkenntnis ist deswegen kultu-
rell. Den anthropologischen Naturalismus kann man nicht mit formalen 
Argumenten zurückweisen. 

Aber wie dem auch sei, aus welchen philosophischen Gründen und 
ideologischen Vorbehalten auch immer, nach 1970 spielt die Anthropo-
logie im Werk von Habermas keine Rolle mehr. Zwar werden durch die 
1981 vorgelegte Theorie des kommunikativen Handelns viele Grundfra-
gen einer kritischen Gesellschaftstheorie besser beantwortet als vorher. 
Aber wo viel Licht ist, gibt es auch Schatten. Es seien drei blinde Fle-
cken erwähnt, drei Problembereiche, zu denen die neue Konzeption kei-
nen angemessenen Zugang gewinnt, was übrigens auch für andere kan-
tianisch-sprachtheoretische Ansätze gilt.

Die erste Lücke betrifft die moralische Motivation. Sicher hat Ha-
bermas als erster Vertreter der Frankfurter Schule einen relevanten Bei-
trag zur Ethik geleistet (oder, wie er sagen würde, zur Moralphiloso-
phie). Aber er konzentriert sich auf das Begründungsproblem, also die 
Frage, wie normative Aussagen universaler Art rational zu legitimie-
ren seien. Eben dafür ist die Diskurstheorie der Moral (kurz: Diskurs
ethik) entwickelt worden. Auch für Anwendungsprobleme, das heißt die 

59		 Ebd., 414.

FRANKFURTER SCHULE UND PHILOSOPHISCHE ANTHROPOLOGIE

https://doi.org/10.5771/9783845298900 - am 15.01.2026, 21:14:22. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783845298900
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


175

Konkretisierung abstrakter Normen, soll es Diskurse geben; Habermas 
verweist dafür regelmäßig auf eine Schrift seines Schülers Klaus Gün-
ther.60 

Ungelöst bleibt jedoch das Motivationsproblem: Was sind die Trieb-
kräfte moralischen Handelns? Negativ formuliert: Warum handeln viele 
Menschen trotz besserer Einsicht nicht moralisch? Habermas weiß, dass 
man sich nicht allein auf vernünftige Argumente verlassen kann; Grün-
de sind nicht immer zugleich Motive. Hier besteht, wie er konstatiert, 
sogar ein Nachholbedarf für die Forschung: »Das wichtige Konzept der 
rationalen Motivation ist […] noch nicht befriedigend analysiert.«61 Zur 
praktischen Lösung des Motivationsproblems sieht er drei Wege. 

Zunächst einmal verweist Habermas auf die »schwache Motivations-
kraft guter Gründe«.62 Eine rationale Motivation, also allein durch ver-
nünftige Argumente, wäre zwar besser, aber völlig machtlos sei die Ver-
nunft auch nicht. Dennoch fragt man sich, ob nicht Gehlen mit seinem 
Vorwurf richtig liegt, »daß unsere Bildung unabänderlich mit Lehrer
ideologien verknüpft ist und vom Aberglauben nicht wegkommt, man 
könne das Handeln vom Kopfe her sicherstellen«.63 Damit behaupte ich 
nicht, dass wir direkt an Gehlens Anthropologie anknüpfen sollten. Aber 
in der Philosophischen Anthropologie finden sich viele Überlegungen, die 
für eine Theorie moralischer Motivation fruchtbar gemacht werden kön-
nen. Dazu gehören auf jeden Fall Schelers Theorie der Sympathiegefühle 
und Gehlens Theorie der Sozialregulationen (siehe Text 5). 

Die zweite Karte, die Habermas zieht, sind »entgegenkommende Le-
bensformen«.64 Wenn unsere Sozialisation so verläuft, dass die Werte 
und Normen einer Vernunftmoral internalisiert werden können, dann 
würden wir gemeinsam als rationale Personen wie von selbst tugendhaft 
handeln. Ob es eine solche Entwicklungstendenz der real existierenden 
Lebenswelten gibt oder ob diese nicht in eine andere Richtung driften, 
muss hier offen bleiben. 

Die dritte und wichtigste Antwort ist das Recht. Das Rechtssystem 
entlastet uns von zu hohen normativ-praktischen Anforderungen. »Die 
moralisch urteilende und handelnde Person […] steht unter unerhörten 
(a) kognitiven, (b) motivationalen und (c) organisatorischen Anforde-
rungen, von denen sie als Rechtsperson entlastet wird.«65 Diese Antwort 

60		 Günther, Der Sinn für Angemessenheit (1988).
61		 Habermas, Theorie des kommunikativen Handelns (1981), Bd. I: 50 Fn.
62		 Habermas, Faktizität und Geltung (1992), 146, vgl. ebd. 19, 183, 202 u.ö.; 

auch Habermas, Erläuterungen zur Diskursethik (1991), 135.
63		 Gehlen, VII: Die Gesellschaftsordnung im Widerstreit der Interessengrup-

pen (1964), 209–222, hier 218.
64		 Habermas, Erläuterungen zur Diskursethik (1991), 25, vgl. Habermas, Mo-

ralbewußtsein und kommunikatives Handeln (1983), 119 u.ö.
65		 Habermas, Faktizität und Geltung (1992), 146.

ANTHROPOLOGIEKRITIK UND ANTHROPOLOGISCHE DEFIZITE BEI HABERMAS

https://doi.org/10.5771/9783845298900 - am 15.01.2026, 21:14:22. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783845298900
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


176

hätte Gehlen gefallen, der eine Überforderung der Individuen in der mo-
dernen Welt diagnostiziert und dessen zentraler Begriff der Entlastung 
sich in erster Linie auf Institutionen wie das Rechtssystem bezieht.66 

Gegen die drei aufgeführten Wege zur Lösung des Motivationspro-
blems ist nichts einzuwenden. Dennoch wäre eine anthropologische Un-
termauerung weiterführend. Mit Hilfe eines ausgearbeiteten anthropo-
logischen Modells könnte man beispielsweise besser beurteilen, welche 
Antwort in welchem Bereich besser trägt, was also eher den Individu-
en, was den sozialen Gemeinschaften einer Lebenswelt und was dem 
Rechtssystem aufzubürden ist. Hingegen halte ich es für hoffnungslos, 
wie immer wieder vorgeschlagen, die Anthropologie selbst als normati-
ve Disziplin aufzubauen.67 Zum einen besteht dann die Gefahr, Sein-Sol-
lens-Fehlschlüsse zu produzieren; zum anderen ist die normative Ethik 
so hoch entwickelt, dass sie auf Beiträge aus der Philosophischen An
thropologie gar nicht angewiesen ist. 

Das zweite Defizit betrifft die sprachliche Verständigung, aus der sich 
gemäß Habermas überhaupt erst ein soziales Zusammenleben aufbaut. 
Wie sich in kommunikativen Akten gemeinsame Situationsdeutungen 
und geteilte Verbindlichkeiten ergeben, ist das zentrale Thema seiner 
Theorie des kommunikativen Handelns. Im Vordergrund geht es um den 
expliziten Austausch von Sprechakten; im Hintergrund wird eine im-
plizite Vorverständigung durch eine gemeinsame Lebenswelt gesichert. 
Zwar schreibt er zu Recht: »Das Zentrum [des lebensweltlichen Hinter-
grundverständnisses] […] bildet die gemeinsame Sprechsituation – und 
nicht etwa mein jeweiliger Leib, wie die anthropologisierende Phänome-
nologie behauptet hat.«68 An der Peripherie der Verständigungsprozes-
se, so meine ich, spielt aber der Leib sehr wohl eine Rolle. Denn hinter 
der sprachlichen Verständigung verbaler Art stehen einfachere Stufen der 
Kommunikation, nämlich gestenvermittelte Interaktionen und körperge-
bundene Ausdrucksbewegungen willkürlicher, aber auch unwillkürlicher 
Art. Während sich Sprechakte durch die Schrift, den Buchdruck, elektro-
nische Medien und das Internet immer weiter vom menschlichen Körper 
ablösen lassen, bleiben die anderen Verständigungsformen leibgebun-
den. Können sich aber virtuelle Gemeinschaften, die in den letzten Jah-
ren im globalen Internet entstehen, stabilisieren? Oder sind Lebenswel-
ten nicht doch auf die leibliche Gegenwart der Beteiligten angewiesen? 
In einer neueren Strömung, der Philosophie der Verkörperung, sind gute 
Argumente dafür entwickelt worden, dass das Bewusstsein (mind) nie 

66		 Vgl. Thies, Gehlen zur Einführung (³2017), 105ff.; vgl. Thies, Die Krise des 
Individuums (1997), 156f., 166–171.

67		 Zuletzt Schloßberger, Phänomenologie der Normativität (2014, unveröf-
fentl. Habil.).

68		 Habermas, Nachmetaphysisches Denken (1988), 92f.

FRANKFURTER SCHULE UND PHILOSOPHISCHE ANTHROPOLOGIE

https://doi.org/10.5771/9783845298900 - am 15.01.2026, 21:14:22. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783845298900
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


177

losgelöst auftritt, sondern immer »eingebettet« (embedded) oder »ver-
körpert« (embodied).69 Damit wird einer der Grundgedanken der Philo-
sophischen Anthropologie reaktiviert. Denn alle Hauptvertreter wollten 
den klassischen Leib-Seele-Dualismus vermeiden; die Kategorien sollten 
»psychophysisch« neutral sein; dritte Begriffe wie »Geist«, »Ausdruck« 
oder »Handlung« sollten an die Stelle der alten Dualismen treten. Für 
die Verständigungsformen, die leibgebunden und subsemantisch ablau-
fen, kann Plessner weiterhin die besten Anregungen liefern. Seine an-
thropologische Hermeneutik thematisiert auch die Sprache der Musik, 
Ausdrucksbewegungen und sogar Grenzreaktionen wie Lachen und Wei-
nen.70 Habermas hat einmal zugestanden, dass dieser Ansatz den »lin-
guistischen Imperialismus« der gängigen Sprachphilosophie widerlege.71 

Der dritte Punkt betrifft eines der Folgeprobleme des kapitalistischen 
Wachstums. Abgesehen von allen internen Krisen gebe es, so Habermas 
schon 1973, drei externe Folgeprobleme: erstens das Verhältnis zwischen 
den Gesellschaften (etwa den Nord-Süd-Konflikt), zweitens das Verhält-
nis zur äußeren Natur (also ökologische Probleme) und drittens – das 
ist für uns hier relevant – das Verhältnis zur inneren Natur. Sehr tref-
fend spricht Habermas von der Gefährdung der »anthropologische(n) 
Balance«.72 Wie in den anderen beiden Dimensionen handelt es sich um 
einen Externalisierungsprozess. Systemintern, so sei unterstellt, gibt es 
ungebrochene Fortschrittstendenzen: ökonomisches Wachstum, techni-
sche Innovationen, politische Reformen, soziale Differenzierung, kultu-
rellen Wandel und so weiter. Digitalisierung und Globalisierung treiben 
die Entwicklung voran. Aber die Kosten dieses gesellschaftlichen Fort-
schritts werden »nach außen« abgewälzt, eben auch auf Leib und Seele. 
Dies geschieht beispielsweise durch permanenten Leistungs- und Kon-
kurrenzdruck, allgemeine Beschleunigung und zunehmende Mobilisie-
rung in verschiedenen Dimensionen. Die Gefährdung der anthropologi-
schen Balance drückt sich dann in sozialen Pathologien aus, die in der 
Soziologie eher in der Durkheim- als in der Marx- oder Weber-Tradi-
tion behandelt wurden, darüber hinaus in der Tiefenpsychologie und 
in der Kulturkritik: psychosomatische Krankheiten, Allergien, Drogen-
konsum, Suizid, chronische Erschöpfungszustände, Panikattacken, ag-
gressive Ausbrüche und so weiter.73 Aus Habermas’ gesellschaftstheore-
tischer Konzeption lässt sich dazu wenig ableiten; auch hier bedürfte es 

69		 Fingerhut u.a. (Hg.), Philosophie der Verkörperung (2013).
70		 Plessner, VI: Lachen und Weinen (1941).
71		 Habermas, Philosophisch-politische Profile (²1991), 140 (Brief an Plessner, 

1972).
72		 Habermas, Legitimationsprobleme im Spätkapitalismus (1973), 63.
73		 Vgl. Thies, Die Krise des Individuums (1997); Ehrenberg, Das erschöpfte 

Selbst (1998/2015); mit Bezug auf Digitalisierung siehe jetzt: Thies, So viel 
Seele war nie (2018).

ANTHROPOLOGIEKRITIK UND ANTHROPOLOGISCHE DEFIZITE BEI HABERMAS

https://doi.org/10.5771/9783845298900 - am 15.01.2026, 21:14:22. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783845298900
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


178

des interdisziplinären Forschungsprogramms einer philosophischen An-
thropologie. 

Warum eine Kernfusion möglich ist

Ist es denn überhaupt möglich, die Philosophische Anthropologie und 
die Frankfurter Schule zu kombinieren? Die Chancen dafür stehen nach 
meiner Auffassung recht gut, weil es ohnehin eine große Nähe der bei-
den Denkschulen gibt. Die Ähnlichkeiten ließen sich gewiss durch die ge-
meinsame Herkunft beider Ansätze aus der deutschen Geistesgeschich-
te und durch den spezifischen gemeinsamen Entstehungskontext in der 
Zeit der Weimarer Republik erklären. Es sind vier Elemente zu nennen, 
die sich in beiden Ansätzen finden lassen: interdisziplinäres Forschungs-
programm, philosophischer Holismus, impliziter Pragmatismus, schwa-
cher Materialismus. Die entsprechenden Erläuterungen im Hinblick auf 
die Philosophische Anthropologie habe ich oben bereits gegeben, so dass 
ich mich diesbezüglich kürzer fassen kann.

Zunächst einmal handelt es sich um zwei interdisziplinäre Forschungs-
programme. Damit stehen beide in der Philosophie um 1930 zwischen 
der Existenzphilosophie, die die empirischen Wissenschaften ganz ab-
lehnt, und dem Logischen Empirismus des Wiener Kreises, der, wie der 
Name schon sagt, außer der Logik nur empirische Aussagen akzeptiert. 
Sowohl in der Frankfurter Schule als auch in der Philosophischen An-
thropologie bleibt trotzdem die Philosophie das Fundament, obwohl 
der frühe Horkheimer eine gleichberechtigte Zusammenarbeit verkün-
dete und sich Gehlen zum Oxymoron einer empirischen Philosophie be-
kennt. Unter den empirischen Wissenschaften spielt in beiden Fällen die 
Soziologie eine besondere Rolle. Die drei Gründerväter der Philosophi-
schen Anthropologie haben sich zudem intensiv mit der Humanbiolo-
gie beschäftigt. 

In der heutigen philosophischen Szene ist ein interdisziplinärer An-
spruch, obwohl immer wieder beschworen, selten geworden. In Kern-
disziplinen wie Logik, Sprachphilosophie und Ethik wird in der Regel 
apriorisch (reflexiv-rekonstruktiv) verfahren. Das gilt auch für das heu-
te dominierende Paradigma, die analytische Philosophie in ihren vielen 
Varianten, aber auch einen wichtigen Gegenspieler wie die Phänome-
nologie. Dass der Kontakt zu den empirischen Wissenschaften weitge-
hend abgebrochen ist, liegt aber auch einfach daran, dass sich die uni-
versitäre Philosophie immer weiter spezialisiert und professionalisiert 
hat. Sicher kann man die Ausdifferenzierung des Wissenschaftsbetriebs 
nicht rückgängig machen; auch neu eingeführte Fächer würden über 
kurz oder lang dieses Schicksal erleiden. Gerade deshalb sollten aber 

FRANKFURTER SCHULE UND PHILOSOPHISCHE ANTHROPOLOGIE

https://doi.org/10.5771/9783845298900 - am 15.01.2026, 21:14:22. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783845298900
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


179

interdisziplinäre Forschungsprogramme wie unsere beiden ein Stachel 
im Fleisch des Wissenschaftsbetriebes sein. Sonst geraten die großen Fra-
gen in Vergessenheit. 

Das führt direkt zum zweiten Punkt: Beide Denkschulen erstreben ei-
nen Gesamtentwurf, entweder ein anthropologisches Modell des Men-
schen oder eine Theorie der ganzen Gesellschaft. Insofern sind beide 
Forschungsprogramme holistisch und auf eine Totalität bezogen, die zu-
mindest als regulative Idee vorschwebt. Wissenschaftstheoretisch han-
delt es sich, mit Popper gesagt, um kühne Theorien mit vielen starken 
Thesen, die gerade deswegen riskant sind und viel Widerspruch erfah-
ren.74 Gegner dieses Anspruchs ist, philosophisch gesprochen, der Em-
pirismus. Zu diesem seien hier auch diejenigen gezählt, die im Sinne 
von Robert K. Merton für Theorien mittlerer Reichweite plädieren, in 
der Soziologie etwa auf der Linie von Max Weber über René König bis 
Thomas Schwinn.75 Noch stärker als in den Sozial- ist die Ablehnung in 
den Humanwissenschaften. Beispielsweise äußern die Vertreter der His-
torischen Anthropologie den Verdacht, dass die Philosophische Anthro-
pologie mit einem Substanz- oder Wesensbegriff des Menschen arbeite 
(Essentialismus-Vorwurf, siehe Text 1). Aber ist eine Soziologie ohne Ge-
sellschaft und eine Anthropologie ohne Mensch überhaupt möglich? Es 
besteht die Gefahr, dass in der kleinteiligen Forschung nur unverbunde-
ne, weitgehend irrelevante Aussagen produziert werden – und sich hin-
terrücks lebensweltliche Gesellschafts- und Menschenbilder durchsetzen. 

Denn es ist ein weiteres Merkmal der Frankfurter Schule und der Phi-
losophischen Anthropologie, dass in ihnen solche vorgängigen »Bilder« 
kritisch reflektiert werden (siehe Text 4). Die Reflexivität solcher »Su-
pertheorien«, wie Luhmann sagen würde, besteht darüber hinaus darin, 
dass sie zu ihrem eigenen Gegenstandsbereich gehören. Der Verfasser ei-
nes Buches über den Menschen ist ein Mensch und zu der Gesellschaft, 
die eine Gesellschaftstheorie erfassen möchte, gehört auch diese Theo-
rie selbst. Deshalb thematisieren holistische Theorien auch ihre Entste-
hungsbedingungen: Warum ist sich der Mensch, der erstaunlicherweise 
lange gar kein philosophisches Thema war, gerade jetzt fraglich gewor-
den? Aus welcher Perspektive beobachtet die Gesellschaftstheorie die 
Gesellschaft? 

Ferner zeichnen sich beiden Denkschulen durch ihren impliziten Prag-
matismus aus. Im Rahmen der Anthropologie führt dies vor allem zur 
Kritik an der alten Bestimmung des Menschen als »animal rationale«. 
Am deutlichsten ist dieser Punkt bei Gehlen, der den Menschen über 
den Handlungsbegriff erfassen will und frühzeitig den US-Pragmatis-
mus in seinen theoretischen Ansatz integrierte, auch die im deutschen 

74		 Popper, Objektive Erkenntnis (1973/1998), 54, 82 u.ö.
75		 Zuletzt Schwinn, Differenzierung ohne Gesellschaft (2001).

WARUM EINE KERNFUSION MÖGLICH IST

https://doi.org/10.5771/9783845298900 - am 15.01.2026, 21:14:22. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783845298900
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


180

Sprachraum noch völlig unbekannten Überlegungen von George Her-
bert Mead. Auch Plessner lässt sich zwanglos mit dem Pragmatismus zu-
sammenführen.76 Obwohl die Pragmatisten mit ihren radikaldemokra-
tischen Ansichten der Frankfurter Schule viel näher stehen, wurden sie 
von deren erster Generation aus ideologischen Gründen abgelehnt. Erst 
in der zweiten und dritten Generation wird der US-Pragmatismus rezi-
piert, bei Apel vor allem Peirce, bei Habermas vor allem Mead, bei Hon-
neth vor allem Dewey. 

Allerdings kommt es dabei auch zu einer wichtigen Verschiebung im 
harten Kern der Frankfurter Schule. Für die erste Generation war der 
grundlegende Handlungstyp, getreu der marxistischen Tradition, die 
produktive Arbeit, positiv im ersten Theoriemodell (Horkheimer), ne-
gativ im zweiten und dritten Theoriemodell, bei denen die Gegenbegriffe 
Mimesis (Adorno) und Spiel (Marcuse) zum krypto-normativen Funda-
ment wurden.77 Habermas hat sich lange Zeit intensiv mit handlungs-
theoretischen Grundfragen beschäftigt, die ihn über die Entgegensetzung 
von Arbeit und Interaktion zu einem neuen Leitbegriff führten, nämlich 
dem des kommunikativen Handelns. Eine ähnliche Entwicklung findet 
sich auch bei Gehlen, sogar schon früher: In Der Mensch (1940) sind 
Handeln und Arbeiten fast identisch, verstanden im Sinne einer zweck-
rationalen Tätigkeit im Verhältnis Mensch-Natur. Aber bereits in den 
1950er Jahren wird Gehlen klar, dass sich auf diese Weise nicht erklä-
ren lässt, wie Institutionen und Religionen entstanden sind. Dafür brau-
che man zwei weitere Handlungstypen, nämlich das rituell-darstellende 
Handeln und ein selbstbezügliches Verhalten, die sogenannte Umkehr 
der Antriebsrichtung.78 

Darüber hinaus verweist der implizite Pragmatismus beider For-
schungsprogramme auch auf die Praxisorientierung beider Schulen: 
Man will keineswegs nur im Elfenbeinturm arbeiten, sondern auch in 
der Welt wirken. Ohnehin sprengen Supertheorien der besagten Art den 
akademischen Rahmen. Praxisfelder wie Erziehung und Medizin, Poli-
tik und Rechtsprechung sind an solchen Konzeptionen interessiert. Bei-
de Schulen reflektieren aber diese Verwendungszusammenhänge. So wird 
die Möglichkeit des ideologischen Missbrauchs ihrer Theoreme bedacht. 

Schließlich wird in beiden Denkschulen ein schwacher Materialismus 
vertreten. Dieser bezieht sich, pointiert gesagt, bei der Philosophischen 
Anthropologie auf das Menschliche, in der Frankfurter Schule auf das 
Zwischenmenschliche. Auf die Frage, was unser Handeln und die soziale 

76		 Für Plessner zeigt dies vor allem Krüger, Philosophische Anthropologie als 
Lebenspolitik (2009), 336–347.

77		 Vgl. Thies, Was wußte die ältere Kritische Theorie von industrieller Arbeit? 
(1990).

78		 Gehlen, Urmensch und Spätkultur (1956), 260ff. u.ö.

FRANKFURTER SCHULE UND PHILOSOPHISCHE ANTHROPOLOGIE

https://doi.org/10.5771/9783845298900 - am 15.01.2026, 21:14:22. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783845298900
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


181

Dynamik bestimmt, wird in beiden Fällen eine Position zwischen Idea-
lismus und starkem Materialismus eingenommen.

Die Philosophische Anthropologie steht zwischen Biologismus und 
Platonismus. Ganz ähnlich konzipiert der späte Habermas in seiner Aus-
einandersetzung mit neurobiologischen Ansätzen einen »schwachen Na-
turalismus«.79 Gesellschaftstheoretisch wollte die Frankfurter Schule im-
mer schon zwischen Ökonomismus und Kulturalismus hindurchsteuern: 
Weder soll alles auf ein materielles Fundament reduziert werden – noch 
ist der geistige Überbau im Menschen und in der Gesellschaft völlig von 
diesem losgelöst. Damit richtete man sich sowohl gegen den Ökonomis-
mus des orthodoxen Marxismus als auch den Technizismus einiger mo-
dernisierungstheoretischer Ansätze. Der frühe Horkheimer betont, dass 
man die Rolle intermediärer Instanzen, etwa von Sozialisationsagentu-
ren wie der Familie und von kulturellen Faktoren, nicht unterschätzen 
dürfe. Habermas hat immer darauf bestanden, dass man die intervenie-
rende Rolle des modernen Staates berücksichtigen müsse; in seiner aus-
gearbeiteten Gesellschaftstheorie sind das ökonomische und das admi-
nistrativ-staatliche Subsysteme mit ihren jeweiligen Medien Geld und 
Macht prinzipiell gleichrangig; vor allem dürfe man die Rolle der poli-
tischen Öffentlichkeit nicht unterschätzen.

Gegen die idealistischen Konzeptionen in Anthropologie und Gesell-
schaftstheorie wird vor allem empirisch argumentiert, also unter He-
ranziehung empirisch bewährter Theorien aus den Human- und So-
zialwissenschaften sowie historischen Evidenzen. Gegen den starken 
Materialismus kann man darüber hinaus reflexiv (apriorisch) argumen-
tieren: Philosophische Reflexionen sind gar nicht möglich, wenn alles 
durch ›niedere‹ Kräfte determiniert wäre. Die These, alle Thesen seien 
bloß Symptom sexueller Leidenschaft oder Ausdruck ökonomischer In-
teressen, führt in einen performativen Widerspruch, weil sie auch für die 
These selbst gelten müsste, die damit ihren Wahrheitsanspruch verliert. 

Die Chancen für eine Annäherung von Philosophischer Anthropologie 
und Frankfurter Schule stehen auch deshalb gut, weil es heute ein neues 
Verbindungsglied gibt. Ich meine die Theorie der geteilten Intentionali-
tät von Michael Tomasello (siehe Text 8). Tomasellos Ansatz wird von 
Vertretern beider Forschungsprogramme gelobt, obwohl er selbst mit 
beiden Denkschulen nicht verbunden ist: 2014 war Tomasello der ers-
te Träger des Wiesbadener Helmuth-Plessner-Preises, den gegenwärtige 
Vertreter der Philosophischen Anthropologie maßgeblich mitbestimmen 
können. Als Tomasello 2009 den Stuttgarter Hegel-Preis bekam, hielt 
Habermas, der auch dessen Schriften positiv rezensierte, die Laudatio. 
Auf die Gemeinsamkeiten von Tomasellos Ansatz mit dem interdiszipli-
nären Forschungsprogramm der Philosophischen Anthropologie bin ich 

79		 Habermas, Wahrheit und Rechtfertigung (1999), 32ff., 38ff. 

WARUM EINE KERNFUSION MÖGLICH IST

https://doi.org/10.5771/9783845298900 - am 15.01.2026, 21:14:22. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783845298900
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


182

oben bereits eingegangen. Sollte man eine Kernfusion anstreben, wür-
de diese also hinauslaufen auf eine Kooperation der bestehenden Frank
furter Einrichtungen mit dem Leipziger Max-Planck-Institut für evolu-
tionäre Anthropologie, an dem Michael Tomasello viele Jahre wirkte. 

Verpasste Chance?

Wenn es die erläuterten Parallelen zwischen der Philosophischen An
thropologie und der Frankfurter Schule gibt, so fragt sich, warum es 
denn in den vielen Jahrzehnten der gemeinsamen Existenz nicht zu ei-
ner besseren Verständigung zwischen den beiden Forschungsprogram-
men gekommen ist. Da die Philosophische Anthropologie immer nur aus 
Einzelgängern bestand, richtet sich diese Frage vor allem an die Frank-
furter Schule. Diese hat sich, vor allem in der ersten Generation, in der 
Auseinandersetzung mit anderen Ansätzen nicht gerade mit Ruhm be-
kleckert. In der Beziehung zu Heidegger wird von »Kommunikationsver-
weigerung«, in der zum Wiener Kreis (vor allem zu Otto Neurath) von 
»verpaßten Chancen« geredet.80 Dafür sind politische Gründe, ideologi-
sche Vorbehalte und schulorganisatorische Abgrenzungen verantwort-
lich, die heute keine Rolle mehr spielen sollten. Gerade im Verhältnis 
zur Philosophischen Anthropologie blieben einige Gelegenheiten unge-
nutzt, unter anderem Plessners Aufenthalt in Frankfurt/M. als Vertreter 
für Adorno 1952/53, Habermas’ Schülerschaft zu Rothacker und Ador-
nos Gespräche mit Gehlen in den 1960er Jahren. 

Es gab sogar eine Situation, die vielleicht dazu hätte führen können, 
dass beide Schulen von Anbeginn als gemeinsame Gruppe hätten auftre-
ten können. Ich meine die Berufung von Max Scheler an die Frankfurter 
Universität 1928. Diese blieb jedoch folgenlos. Denn wenige Tage nach 
seiner ersten öffentlichen Vorlesung zum Thema »Politik und Moral« er-
litt Scheler in der Nacht vom 12. auf den 13. Mai einen Herzinfarkt, am 
19. Mai 1928 starb er in Frankfurt, wurde dann aber in Köln begraben.

Was wäre geschehen, wenn Scheler noch einige Jahre gelebt hätte? Im-
merhin hatte er sich inzwischen weit von seinen früheren Überzeugungen 
entfernt, sympathisierte sogar mit den Ideen eines christlichen Sozialis-
mus. Die Vorträge, die er 1927 an der Berliner »Hochschule für Politik« 
und im Reichswehrministerium hielt, nämlich »Der Mensch im Weltal-
ter des Ausgleichs« und »Zur Idee des Ewigen Friedens und des Pazifis-
mus«81, weisen ihn als interessierten und weitblickenden Zeitgenossen 

80		 Mörchen, Adorno und Horkheimer (1981); Dahms, Positivismusstreit 
(1994), 259ff.

81		 Scheler, IX: Der Mensch im Weltalter des Ausgleichs (1927), 145–170 u. 
XIII: Zur Idee des Ewigen Friedens (1927), 77–121.

FRANKFURTER SCHULE UND PHILOSOPHISCHE ANTHROPOLOGIE

https://doi.org/10.5771/9783845298900 - am 15.01.2026, 21:14:22. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783845298900
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


183

aus. Vor allem war er sehr offen für neue Anregungen. Man weiß, dass 
er trotz aller inhaltlichen Distanz von Horkheimer durchaus geschätzt 
wurde.82 Selbst Adorno hat sich später manchmal zu Scheler respekt-
voll geäußert.83 Hätte er sich mit Horkheimer anfreunden, hätte er den 
Ansatz der frühen Frankfurter Schule beeinflussen können? Ich glaube, 
dass die Chancen dafür sehr gut standen. Ein Indiz ist, dass sein Schü-
ler Paul Ludwig Landsberg einige Jahre später problemlos in der »Zeit-
schrift für Sozialforschung« publizieren konnte.84 Möglicherweise hätte 
also, wenn Scheler einige Jahre länger gelebt hätte, das interdisziplinäre 
Forschungsprogramm der Frankfurter Schule von vornherein stärkere 
anthropologische Anteile besessen. 

Scheler hat aber nicht nur die Philosophische Anthropologie inspi-
riert, sondern auch die Wissenssoziologie, deren wichtigster Vertreter 
Karl Mannheim 1930 in Frankfurt den Lehrstuhl für Soziologie über-
nahm. Vielleicht hätte man, mit Scheler als Vermittler, sogar Mannheim 
und dessen Assistenten Norbert Elias einbeziehen können.85 Eine Frank-
furter Schule dieser Spannweite wäre bis heute auf keine Kernfusion an-
gewiesen. Mein Vorhaben, Frankfurter Schule und Philosophische An-
thropologie nachträglich zu versöhnen, wäre überflüssig. 

82		 Vgl. Breuer, Kritische Theorie (2016), 99f.
83		 Beispielsweise in Adorno, Philosophische Terminologie, Bd. I, 212 

(26.7.1962).
84		 Vgl. Landsberg, Rassenideologie und Rassenwissenschaft (1933); vgl. ders., 

Einführung in die philosophische Anthropologie (1934). 
85		 Vgl. die Beiträge, die dem Mannheim-Kreis gewidmet sind, in: Herrschaft/

Lichtblau, Soziologie in Frankfurt (2010).

VERPASSTE CHANCE?

https://doi.org/10.5771/9783845298900 - am 15.01.2026, 21:14:22. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783845298900
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


184

Textnachweise

»Philosophische Anthropologie als Forschungsprogramm«, zuerst veröffent-
licht in: Ada Neschke/Hans Rainer Sepp (Hg.): Philosophische Anthropo-
logie. Ursprünge und Aufgaben. Nordhausen 2008, S. 230–248. 

»Gehlens ›Der Mensch‹ von 1940«, bisher unveröffentlicht, Ausarbeitung ei-
nes Vortrags auf der Konferenz »Philosophische Anthropologie – Haupt-
autoren und Grundschriften« in der Villa Vigoni (Italien) am 11.4.2006.

»Art. Mensch«, zuerst veröffentlicht in: Petra Kolmer/Armin G. Wildfeuer 
(Hg.): Neues Handbuch philosophischer Grundbegriffe. Freiburg/Mün-
chen 2011. Bd. 2, S. 1515–1526. Allgemeine Literaturhinweise wurden 
gestrichen.

»Menschenbilder und Ethik«, zuerst veröffentlicht in: Ian Kaplow (Hg.): 
Mensch – Bild – Menschenbild. Weilerswist 2009, S. 21–34.

»Die Wurzeln der menschlichen Moral«, unveröffentlicht, eine Kurzfassung 
mit dem Titel »Bausteine der Moral« ist erschienen in: Gerd Jüttemann 
(Hg.): Die Entwicklung der Psyche in der Geschichte der Menschheit. Len-
gerich 2013, S. 93–102.

»Religion und Moral – die Urszene«, zuerst veröffentlicht in: Marie-Luise 
Raters (Hg.): Warum Religion? Pragmatische und pragmatistische Über-
legungen zur Funktion von Religion im Leben. Freiburg/München 2015, 
S. 27–49.

»Was ist Rousseauismus?«, zuerst veröffentlicht in: Interdisziplinäre Anth-
ropologie, Jahrbuch 3/2015, hg. von G. Hartung und M. Herrgen. Wies-
baden 2016, S. 141–164.

»Michael Tomasello und die philosophische Anthropologie«, zuerst veröf-
fentlicht in: Philosophische Rundschau. Eine Zeitschrift für philosophi-
sche Kritik, hg. von M. Gessmann u.a., Bd. 64, Heft 2, Jg. 2017, S. 107–
121.

»Adornos Mimesis. Zur Funktion dieses Begriffs in seinem Werk«, zuerst 
veröffentlicht in: Mirko Wischke (Hg.): 1. Jahresband des Deutschspra-
chigen Forschungszentrums für Philosophie Olomouc. Olomouc 2005, S. 
188–198, geringfügig überarbeitet.

»Frankfurter Schule und Philosophische Anthropologie – Ist eine Kernfusi-
on möglich?«, bisher unveröffentlicht, Ausarbeitung eines Vortrags an der 
Universität Potsdam am 11.2.2016.

Alle Texte wurden durchgesehen und teilweise bibliographisch ergänzt. Den 
Inhabern der Rechte sei für die Druckerlaubnis gedankt.

https://doi.org/10.5771/9783845298900 - am 15.01.2026, 21:14:22. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783845298900
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


185

Literaturverzeichnis 

Adorno, Theodor W.: Gesammelte Schriften in 20 Bänden. Frankfurt a. M. 
1970ff.

Adorno, Theodor W.: Probleme der Moralphilosophie (1963). Frankfurt a. 
M. 1996 (= Nachgelassene Schriften, Abt. IV, Bd. 10).

Adorno, Theodor W./Benjamin, Walter: Briefwechsel 1928–1940, hg. von H. 
Lonitz. Frankfurt a. M. 1994.

Adorno, Theodor W./Horkheimer, Max: Briefwechsel 1927–1969 in 4 Bän-
den, Bd. II: 1938–1944, hg. von C. Gödde u. H. Lonitz. Frankfurt a. M. 
2004. 

Adorno, Theodor W.: Current of Music. Elements of a Radio Theory, hg. von 
R. Hullot-Kentor. Frankfurt a. M. 2006 (= Adorno, Theodor W.: Nachge-
lassene Schriften, Abt. I, Bd. 3).

Adorno, Theodor W.: Individuum und Gesellschaft. Entwürfe und Skizzen. 
In: R. Tiedemann (Hg.): Frankfurter Adorno Blätter VIII. München 2003, 
S. 60–94.

Adorno, Theodor W.: Philosophische Terminologie, 2 Bde. (1962/63), hg. 
von R. zur Lippe. Frankfurt a. M. 1973.

Albert, Gert/Greve, Jens/Schützeichel, Rainer (Hg.): Kooperation, Soziali-
tät und Kultur. Michael Tomasellos Arbeiten in der soziologischen Dis-
kussion (= Zeitschrift für Theoretische Soziologie, ZTS, 3. Sonderband). 
Weinheim 2016.

Albrecht, Clemens u.a. (inkl. Friedrich H. Tenbruck): Die intellektuelle 
Gründung der Bundesrepublik. Eine Wirkungsgeschichte der Frankfurter 
Schule. Frankfurt/New York 1999.

Anders, Günther: Die Antiquiertheit des Menschen, 2 Bde. (1956 u. 1980). 
München 1987.

Antes, Peter: Grundriss der Religionsgeschichte. Von der Prähistorie bis zur 
Gegenwart. Stuttgart 2006.

Antweiler, Christoph: Was ist den Menschen gemeinsam? Über Kultur und 
Kulturen. Darmstadt ²2009.

Antweiler, Christoph: Heimat Mensch. Was uns alle verbindet. Hamburg 
2009.

Ardrey, Robert: Der Wolf in uns. Die Jagd als Urmotiv menschlichen Verhal-
tens (engl. 1976). Frankfurt a. M. 1977.

Aristoteles: Philosophische Schriften in 6 Bänden, dt. von E. Rolfes, hg. v. G. 
Bien. Hamburg 1995.

Auerbach, Erich: Mimesis. Dargestellte Wirklichkeit in der abendländischen 
Literatur (1946). Tübingen/Basel 1994.

Axelrod, Robert: Die Evolution der Kooperation (engl. 1984). München 
2000.

https://doi.org/10.5771/9783845298900 - am 15.01.2026, 21:14:22. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783845298900
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


186

Bach, Maurizio: Jenseits des rationalen Handelns. Zur Soziologie Vilfredo 
Paretos. Wiesbaden 2004.

Baeumler, Alfred: Weltdemokratie und Nationalsozialismus. In: Internatio-
nale Zeitschrift für Erziehung, XI. Jg./1942, S. 163–179.

Bargatzky, Thomas: Ethnologie. Eine Einführung in die Wissenschaft von 
den urproduktiven Gesellschaften. Hamburg 1997.

Bataille, Georges: Die Höhlenbilder von Lascaux oder Die Geburt der Kunst 
(frz. 1955). Stuttgart u.a. 1984.

Baumeister, Roy/Tierney, John: Die Macht der Disziplin. Wie wir unseren Wil-
len trainieren können (engl. 2011: »Willpower«). Frankfurt a. M. 2012.

Bayertz, Kurt (Hg.): Evolution und Ethik. Stuttgart 1993.
Beck, Birgit: Ein neues Menschenbild? Der Anspruch der Neurowissenschaf-

ten auf Revision unseres Selbstverständnisses. Münster 2013.
Bellah, Robert: Religion in Human Evolution. From the Paleolithic to the 

Axial Age. Cambridge/Mass. 2012.
Benhabib, Seyla: Critique, Norm, and Utopia. A Study of the Foundations 

of Critical Theory. New York 1986.
Benjamin, Walter: Gesammelte Schriften in 7 Bänden. Frankfurt a. M. 

1977ff.. 
Bergson, Henri: Die beiden Quellen der Moral und der Religion (frz. 1932). 

Jena 1933.
Bermbach, Udo: Houston Stewart Chamberlain. Wagners Schwiegersohn, 

Hitlers Vordenker. Stuttgart 2015.
Bialas, Wolfgang: Moralische Ordnungen des Nationalsozialismus. Göttin-

gen 2014.
Binswanger, Mathias: Ein glückliches Leben statt immer mehr materiellen 

Wohlstand. Konsequenzen der Glücksforschung für die Ökonomie. In: A. 
Bellebaum/R. Hettlage (Hg.): Glück hat viele Gesichter. Annäherungen an 
eine gekonnte Lebensführung. Wiesbaden 2010, S. 275–292.

Bischof, Norbert: Psychologie. Ein Grundkurs für Anspruchsvolle. Stuttgart 
²2009.

Bischof, Norbert: Moral. Ihre Natur, ihre Dynamik und ihr Schatten. Wien 
u.a. 2012.

Bischof-Köhler, Doris: Art. Empathie. In: E. Bohlken/C. Thies (Hg.): Hand-
buch Anthropologie. Der Mensch zwischen Natur, Kultur und Technik. 
Stuttgart/Weimar 2009, S. 312–316.

Blaffer-Hrdy, Sarah: Mütter und andere. Wie die Evolution uns zu sozialen 
Wesen gemacht hat (engl. 2009). Berlin 2010.

Bloch, Ernst: Das Prinzip Hoffnung, 3 Bde. (1959). Frankfurt a. M. 71980.
Bloom, Paul: Against Empathy. The Case for Rational Compassion. New 

York 2016.
Bobbio, Norberto: Rechts und Links. Gründe und Bedeutungen einer poli-

tischen Unterscheidung (ital. 1994). Berlin 1994.
Böhler, Dietrich: A. Gehlen, Handlung und Institution. In: J. Speck (Hg.): 

Grundprobleme der großen Philosophen: Gegenwart II. Göttingen 1970, 
S. 231–280.

LITERATURVERZEICHNIS

https://doi.org/10.5771/9783845298900 - am 15.01.2026, 21:14:22. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783845298900
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


187

Böhnigk, Volker: Kulturanthropologie als Rassenlehre. Nationalsozialisti-
sche Kulturphilosophie aus der Sicht des Philosophen Erich Rothacker. 
Würzburg 2002.

Bohlken, Eike/Thies, Christian (Hg): Handbuch Anthropologie. Der Mensch 
zwischen Natur, Kultur und Technik. Stuttgart/Weimar 2009.

Bolz, Norbert/van Reijen, Willem: Walter Benjamin. Frankfurt/New York 
1991.

Bookchin, Murray: Die Agonie der Stadt. Städte ohne Bürger oder Aufstieg 
und Niedergang des freien Bürgers (engl. 1987: Urbanization without Ci-
ties). Grafenau 1996.

Borch, Christian/Stäheli, Urs (Hg.): Soziologie der Nachahmung und des Be-
gehrens. Materialien zu Gabriel Tarde. Frankfurt a. M. 2009.

Bosinski, Gerhard: Die Steinzeit. In: Welt- und Kultur-Weltgeschichte, Bd.1. 
Hrsg. vom Zeit-Verlag. Hamburg 2006, S. 73–113.

Brandt, Reinhard: Können Tiere denken? Ein Beitrag zur Tierphilosophie. 
Frankfurt a. M. 2009. 

Breithaupt, Fritz: Kulturen der Empathie. Frankfurt a. M. 2009.
Breuer, Stefan: Horkheimer oder Adorno: Differenzen im Paradigmakern der 

kritischen Theorie. In: Leviathan, 13. Jg./1985, S. 357–376.
Breuer, Stefan: Die radikale Rechte in Deutschland 1871–1945. Eine politi-

sche Ideengeschichte. Stuttgart 2010.
Breuer, Stefan: Der charismatische Staat. Ursprünge und Frühformen staat-

licher Herrschaft. Darmstadt 2014.
Breuer, Stefan: Kritische Theorie. Tübingen 2016.
Brunkhorst, Hauke: Paradigmakern und Theoriedynamik der kritischen 

Theorie. In: Soziale Welt, 34. Jg./1983, S. 22–56.
Brunkhorst, Hauke/Kreide, Regina/Lafont, Cristina (Hg.): Habermas-Hand-

buch. Sonderausgabe. Stuttgart 2015. 
Brunkhorst, Hauke: Art. Radikaler Reformismus: In: H. Brunkhorst/R. Krei-

de/C. Lafont (Hg.): Habermas-Handbuch. Stuttgart 2015, S. 362–364.
Bunia, Remigius: In der Gewalt der Schulden. David Graebers Entwurf ei-

ner anderen Wirtschaft. In: Merkur. Deutsche Zeitschrift für europäisches 
Denken, 66. Jg./2012, S. 535–542.

Call, Josep/Tomasello, Michael: Does the Chimpanzee have a Theory of 
Mind? 30 Years Later. In: Trends in Cognitive Sciences, 12(5)/2008, S. 
187–192 (doi: https://doi.org/10.1016/j.tics.2008.02.010).

Claessens, Dieter: Das Konkrete und das Abstrakte. Soziologische Skizzen 
zur Anthropologie. Frankfurt a. M. 1980.

Clottes, Jean/Lewis-Williams, David: Schamanen. Trance und Magie in der 
Höhlenkunst der Steinzeit (frz. 1996). Sigmaringen 1997.

Colpe, Carsten: Über das Heilige. Versuch, seiner Verkennung kritisch vor-
zubeugen. Frankfurt a. M. 1990.

Coomann, Nicholas: »Im Schema: ›Caput mortuum‹«. Adornos Fragmente 
einer dialektischen Anthropologie. In: Deutsche Zeitschrift für Philoso-
phie, 65. Jg./2017, S. 51–66.

LITERATURVERZEICHNIS

https://doi.org/10.5771/9783845298900 - am 15.01.2026, 21:14:22. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783845298900
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


188

Crabtree, Gerald: Our Fragile Intellect. In: Trends in Genetics, 29. Jg./2013, 
1, S. 1–5 (doi: https://doi.org/10.1016/j.tig.2012.10.002).

Dahmer, Helmut: Libido und Gesellschaft. Studien über Freud und die 
Freudsche Linke (1973/21982). Frankfurt a. M. 32015.

Dahms, Hans-Joachim: Positivismusstreit. Die Auseinandersetzungen 
der Frankfurter Schule mit dem logischen Positivismus, dem ameri-
kanischen Pragmatismus und dem kritischen Rationalismus. Frank-
furt a. M. 1994.

Darwin, Charles: Die Abstammung des Menschen (engl. 1871). Dreieich 
²1992.

Delitz, Heike: Arnold Gehlen (= Klassiker der Wissenssoziologie, Bd. 14). 
Konstanz 2011.

Dewey, John: Der Einfluss des Darwinismus auf die Philosophie (engl. 1909). 
In: ders.: Erfahrung, Erkenntnis und Wert, hg. von M. Suhr. Frankfurt a. 
M. 2004, S. 31–43.

Diamond, Jared: The Worst Mistake in the History of the Human Race. In: 
Discover, 8. Jg./1987, 5, S. 64–66.

Diamond, Jared: Der dritte Schimpanse. Evolution und Zukunft des Men-
schen (engl. 1992). Frankfurt a. M. 1994.

Diamond, Jared: Vermächtnis. Was wir von traditionellen Gesellschaften ler-
nen können (engl. 2012). Frankfurt a. M. 2012.

Diderot, Denis: Nachtrag zu »Bougainvilles Reise« oder Gespräch zwischen 
A. und B. über die Unsitte, moralische Ideen an gewisse physische Hand-
lungen zu knüpfen, zu denen sie nicht passen (frz. 1775/1796). Frankfurt 
a. M. 1965. 

Dubiel, Helmut: Wissenschaftsorganisation und politische Erfahrung. Studi-
en zur frühen Kritischen Theorie. Frankfurt a. M. 1978.

Dubiel, Helmut: Kritische Theorie der Gesellschaft. Eine einführende Rekon-
struktion von den Anfängen im Horkheimer-Kreis bis Habermas. Wein-
heim/München 1988.

Duerr, Hans Peter: Sedna oder Die Liebe zum Leben. Frankfurt a. M. 1984.
Duerr, Hans Peter: Vom Nomaden zur Monade. 10.000 Jahre Menschheits-

geschichte. Graz 2002.
Dülmen, Richard van: Historische Anthropologie. Entwicklung – Probleme 

– Aufgaben. Köln u.a. 2000.
Dunbar, Robin: Klatsch und Tratsch. Wie der Mensch zur Sprache fand 

(engl. 1996). München 1998.
Dunbar, Robin: The Social Brain Hypothesis. In: Evolutionary Anthropology, 6. 

Jg./1998, S. 178–190 (doi: 10.1002/(SICI)1520–6505(1998)6:5<178::AID–
EVAN5>3.0.CO;2–8).

Dunbar, Robin: Warum die Menschen völlig anders wurden. In: E. P. Fi-
scher/K. Wiegandt (Hg.): Evolution und Kultur des Menschen. Frankfurt 
a. M. 2010, S. 244–269.

Duve, Freimut: Der Basiliskenblick. In: Die Zeit, 6.2.1976 (online http://
www.zeit.de/1976/07/der-basiliskenblick, letzter Zugriff: 15.7.2018).

LITERATURVERZEICHNIS

https://doi.org/10.5771/9783845298900 - am 15.01.2026, 21:14:22. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783845298900
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


189

Dux, Günter: Die Evolution der humanen Lebensform als geistige Lebens-
form. Handeln – Denken – Sprechen (= Gesammelte Schriften, Bd. 1). 
Wiesbaden 2017.

Dux, Günter: Historisch-genetische Theorie der Kultur. Instabile Welten – 
Zur Prozessualen Logik im kulturellen Wandel. Weilerswist 2000 (= Ge-
sammelte Schriften, Bd. 2, Wiesbaden 2017).

Dux, Günter: Das historische Bewußtsein der Neuzeit. Anthropologie als 
Grundlagenwissenschaft. In: Saeculum. Jahrbuch für Universalgeschich-
te, 39. Jg./1988, S. 82–95.

Ebke, Thomas/Edinger, Sebastian/Müller, Frank/Yos, Roman (Hg.): Mensch 
und Gesellschaft zwischen Natur und Geschichte (= Internationales Jahr-
buch für Philosophische Anthropologie, Bd. 6). Berlin/Boston 2017. 

Edgerton, Robert B.: Trügerische Paradiese. Der Mythos von den glücklichen 
Naturvölkern (engl. 1992: »Sick Societies«). Hamburg 1994. 

Ehrenberg, Alain: Das erschöpfte Selbst. Depression und Gesellschaft in 
der Gegenwart (zuerst frz. 1998, dt. 2004/2008). Frankfurt/New York 
2015.

Elefantenfriedhof (2014). In: Wikipedia (deutschsprachig, letzter Zugriff 
18.7.2018). 

Eliade, Mircea: Das Heilige und das Profane. Vom Wesen des Religiösen (frz. 
1957). Frankfurt a. M. 1998.

Eliade, Mircea: Schamanismus und archaische Ekstasetechnik (frz. 1951). 
Frankfurt a. M. 1975..

Eßbach, W./Fischer, J./Lethen, H. (Hg.): Plessners »Grenzen der Gemein-
schaft«. Eine Debatte. Frankfurt a. M. 2002.

Evans-Pritchard, Edward E.: Die Nuer im südlichen Sudan (engl. 1940). In: 
F. Kramer/C. Sigrist (Hg.): Gesellschaften ohne Staat. Gleichheit und Ge-
rechtigkeit. Frankfurt a. M. 1983, S. 175–200.

Everett, Daniel L.: Das glücklichste Volk. Sieben Jahre bei den Pirahã-India-
nern am Amazonas (engl. 2008: »Don’t Sleep, There are Snakes. Life and 
Language in the Amazonas Jungle«). München 2010.

Everett, Daniel L.: Die größte Erfindung der Menschheit. Was mich mei-
ne Jahre am Amazonas über das Wesen der Sprache gelehrt haben (engl. 
2012: »Language. The Cultural Tool«). München 2013. 

Fahrenberg, Jochen: Plädoyer für eine interdisziplinäre Anthropologie auf 
empirischer Basis. In: G. Gödde/M.B. Buchholz (Hg.): Wissenschaft und 
Therapeutik des Unbewussten, Bd. 2. Gießen 2012, S. 249–278.

Fingerhut, Joerg/Hufendiek, Rebekka/Wild, Markus (Hg.): Philosophie der 
Verkörperung. Grundlagentexte zu einer aktuellen Debatte. Frankfurt a. 
M. 2013.

Fischer, Joachim: Philosophische Anthropologie. Eine Denkrichtung des 20. 
Jahrhunderts. Freiburg/München 2008.

Fischer, Joachim: Exzentrische Positionalität. Studien zu Helmuth Plessner. 
Weilerswist 2016.

LITERATURVERZEICHNIS

https://doi.org/10.5771/9783845298900 - am 15.01.2026, 21:14:22. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783845298900
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


190

Fischer, Joachim: Michael Tomasello – Erster Preisträger des Wiesbadener 
Helmuth Plessner Preises (2014), im Internet unter http://helmuth-pless-
ner.de/wp-content/uploads/2014/12/Fischer-Laudatio-Tomasello.pdf 
(letzter Zugriff 18.7.2018).

Fischer, Joachim: Bundesrepublikanische Soziologie 1949 bis heute. Versuch 
einer neuen Skizze ihrer Geschichte. In: Zyklos 2. Jahrbuch für Theorie 
und Geschichte der Soziologie, hg. von M. Endreß u.a., Wiesbaden 2015, 
S. 73–99.

Fischer, Julia: Affengesellschaft. Berlin 2012.
Forst, Rainer: Kritik der Rechtfertigungsverhältnisse. Perspektiven einer kri-

tischen Theorie der Politik. Berlin 2011.
Forster, Michael N.: Menschen und andere Tiere. Über das Verhältnis von 

Mensch und Tier bei Tomasello. In: Deutsche Zeitschrift für Philosophie, 
55. Jg./2007, S. 761–767.

Fraser, Nancy: Fortunes of Feminism. From State-Managed Capitalism to 
Neoliberal Crisis. London/New York 2013.

Freeman, Derek: Liebe ohne Aggression. Margaret Meads Legende von der 
Friedfertigkeit der Naturvölker (engl. 1983). München 1983.

Freud, Sigmund: Studienausgabe in 10 Bänden, hg. von A. Mitscherlich u.a. 
Frankfurt a. M. 1969ff. 

Freyenhagen, Fabian: Was ist orthodoxe Kritische Theorie? In: Deutsche 
Zeitschrift für Philosophie, 65. Jg./2017, S. 456–469.

Fromm, Erich: Gesamtausgabe in 12 Bänden. Stuttgart 1999ff.
Früchtl, Josef: Mimesis. Konstellation eines Zentralbegriffs bei Adorno. 

Würzburg 1986. 
Fry, Douglas P./Söderberg, Patrik: Lethal Aggressions in Mobile Forager 

Bands and Implications for the Origin of Wars. In: Science, Vol. 341 
(2013), S. 270–273 (doi: 10.1126/science.123567).

Fuchs, Thomas: Das Gehirn – ein Beziehungsorgan. Eine phänomenolo-
gisch-ökologische Konzeption. Stuttgart 42013.

Fukuyama, Francis: Das Ende des Menschen (engl. »Our Posthuman Fu-
ture«). Stuttgart/München 2002.

Gebauer, Gunter/Wulf, Christoph: Mimesis. Kultur – Kunst – Gesellschaft. 
Reinbek 1992.

Geertz, Clifford: Kulturbegriff und Menschenbild (engl. 1966). In: R. Ha-
bermas/N. Minkmar (Hg.): Das Schwein des Häuptlings. Berlin 1992, S. 
56–82.

Geertz, Clifford: Dichte Beschreibung. Beiträge zum Verstehen kultureller 
Systeme. Frankfurt am Main 1983.

Geissmann, Thomas: Vergleichende Primatologie. Berlin u.a. 2003.
Gehlen, Arnold: Gesamtausgabe in 10 Bänden, hg. von L. Samson u. K.-S. 

Rehberg. Frankfurt a. M. 1978ff.
Gehlen, Arnold: Urmensch und Spätkultur. Philosophische Ergebnisse und 

Aussagen (1956). Wiesbaden 1986. 
Gehlen, Arnold: Moral und Hypermoral (1969). Wiesbaden 1986.

LITERATURVERZEICHNIS

https://doi.org/10.5771/9783845298900 - am 15.01.2026, 21:14:22. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783845298900
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


191

Gehlen, Arnold: Über den Cartesianismus Nicolai Hartmanns (1952). In: B. 
Accarino/M. Schloßberger (Hg.): Expressivität und Stil. Helmuth Pless-
ners Sinnes- und Ausdrucksphilosophie (= Internationales Jahrbuch für 
Philosophische Anthropologie, Bd. 1). Berlin 2008, S. 277–284.

Gethmann, Carl Friedrich: Vom Bewußtsein zum Handeln. Pragmatische 
Tendenzen in der Deutschen Philosophie der ersten Jahrzehnte des 20. 
Jahrhunderts. In: H. Stachowiak (Hg.): Pragmatik, Bd.2. Hamburg 1987, 
S. 202–232.

Geuss, Raymond: The Idea of a Critical Theory. Habermas and the Frank-
furt School. Cambridge/Mass. 1981.

Gintis, Herbert/Bowles, Samuel/Boyd, Robert/Fehr, Ernst (Hg.): Moral Sen-
timents and Material Interests. The Foundations of Cooperation in Eco-
nomic Life. Cambridge/Mass. 2005.

Glas, Alexander: Mimesis in aktuellen Kunstdidaktiken. In: Imago. Zeit-
schrift für Kunstpädagogik, 2017/4, S. 90-94.

Gloy, Karen: Unter Kannibalen. Eine Philosophin im Urwald von Westpa-
pua. Darmstadt 2010.

Graham, Carol: Happiness around the World. Oxford 2009.
Goebel, Bernd/Hauk, Anna Maria/Kruip, Gerhard (Hg.): Probleme des Na-

turalismus. Paderborn 2004.
Goodall, Jane: Wilde Schimpansen. Verhaltensforschung am Gombe-Fluß 

(engl. 1971). Reinbek 1991a.
Goodall, Jane: Ein Herz für Schimpansen. Meine 30 Jahre am Gombe-Strom 

(engl. 1990). Reinbek 1991b. 
Göttner-Abendroth, Heide: Die Göttin und ihr Heros. Die matriarchalen Re-

ligionen in Mythen, Märchen, Dichtung. München 1980.
Graeber, David: Frei von Herrschaft. Fragmente einer anarchistischen Anthro

pologie (engl. 2004). Wuppertal 2008.
Graeber, David: Schulden. Die ersten 5000 Jahre (engl. 2011). Stuttgart 

2012.
Graeber, David: Direkte Aktion. Ein Handbuch (engl. 2009). Hamburg 2013.
Gray, John: Von Menschen und anderen Tieren. Abschied vom Humanismus 

(engl. 2002: »Straw Dogs«). Stuttgart 2010.
Günther, Klaus: Der Sinn für Angemessenheit. Anwendungsdiskurse in Mo-

ral und Recht. Frankfurt a. M. 1988.

Habermas, Jürgen: Philosophische Anthropologie (ein Lexikonartikel) 1958. 
In: ders.: Kultur und Kritik. Verstreute Aufsätze. Frankfurt a. M. 1973, 
S. 89–111.

Habermas, Jürgen: Zwischen Philosophie und Wissenschaft: Marxismus als 
Kritik (Vortrag 1960, publiziert 1963). In: ders.: Theorie und Praxis. So-
zialphilosophische Studien. Frankfurt a. M. 1971, S. 228–289.

Habermas, Jürgen: Erkenntnis und Interesse (1968). Mit einem neuen Nach-
wort (S. 367–420). Frankfurt a. M. 1973.

Habermas, Jürgen: Nachgeahmte Substantialität (1970). In: ders.: Philoso-
phisch-politische Profile. Frankfurt a. M. 1987, S. 107–126.

LITERATURVERZEICHNIS

https://doi.org/10.5771/9783845298900 - am 15.01.2026, 21:14:22. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783845298900
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


192

Habermas, Jürgen: Legitimationsprobleme im Spätkapitalismus. Frankfurt 
a. M. 1973.

Habermas, Jürgen: Zur Rekonstruktion des Historischen Materialismus. 
Frankfurt a. M. 1976.

Habermas, Jürgen: Theorie des kommunikativen Handelns, 2 Bde. Frank-
furt a. M. 1981.

Habermas, Jürgen: Die Philosophie als Platzhalter und Interpret (1981). In: 
ders.: Moralbewußtsein und kommunikatives Handeln. Frankfurt a. M. 
1983, S. 9–28.

Habermas, Jürgen: Diskursethik – Notizen zu einem Begründungsprogramm. 
In: ders.: Moralbewußtsein und kommunikatives Handeln. Frankfurt a. 
M. 1983, S. 53–125.

Habermas, Jürgen: Die Neue Unübersichtlichkeit. Kleine Politische Schrif-
ten V. Frankfurt a. M. 1985.

Habermas, Jürgen: Nachmetaphysisches Denken. Philosophische Aufsätze. 
Frankfurt a. M. 1988.

Habermas, Jürgen: Erläuterungen zur Diskursethik. Frankfurt a. M. 1991.
Habermas, Jürgen: Philosophisch-politische Profile. Erweiterte Ausgabe. 

Frankfurt a. M. ²1991.
Habermas, Jürgen: Faktizität und Geltung. Beiträge zur Diskurstheorie des 

Rechts und des demokratischen Rechtsstaats. Frankfurt a. M. 1992.
Habermas, Jürgen: Wahrheit und Rechtfertigung. Philosophische Aufsätze. 

Frankfurt a. M. 1999.
Habermas, Jürgen: Die Zukunft der menschlichen Natur. Auf dem Weg zu 

einer liberalen Eugenik? Erweiterte Ausgabe. Frankfurt a. M. 2002.
Habermas, Jürgen: Nach dreißig Jahren: Bemerkungen zu ›Erkenntnis und 

Interesse‹ (1998). In: ders.: Erkenntnis und Interesse, hg. von Anke Thyen. 
Hamburg 2008, S. 359–366.

Habermas, Rebekka/Minkmar, Nils (Hg.): Das Schwein des Häuptlings. 
Sechs Aufsätze zur historischen Anthropologie. Berlin 1992.

Hagemann-White, Carol: Legitimation als Anthropologie. Eine Kritik der 
Philosophie Arnold Gehlens. Stuttgart u.a. 1973.

Haidt, Jonathan: The New Synthesis in Moral Psychology. In: Science, Vol. 
316/2007, S. 998–1002 (doi: 10.1126/science.1137651).

Haidt, Jonathan: The Righteous Mind. Why Good People Are Divided by 
Politics and Religion. New York 2012.

Harris, Marvin: Kannibalen und Könige. Aufstieg und Niedergang der 
Menschheitskulturen (engl. 1977). Frankfurt a. M. 1978.

Harris, Marvin: Kulturanthropologie. Ein Lehrbuch (engl. 1987). Frank-
furt a. M. 1989.

Hartmann, Max: Die Welt des Organischen. In: Grote, Louis R. u.a.: Das 
Weltbild der Naturwissenschaften. Stuttgart 1931, S. 24–71.

Hartmann, Nicolai: Der Aufbau der realen Welt (1940). Berlin-West 31964.
Hartmann, Nicolai (1941): Neue Anthropologie in Deutschland. Betrachtun-

gen zu Arnold Gehlens Werk ›Der Mensch, seine Natur und seine Stellung in 
der Welt‹. In: Blätter für deutsche Philosophie, Bd. XV, Heft 1/2, S. 159–177.

LITERATURVERZEICHNIS

https://doi.org/10.5771/9783845298900 - am 15.01.2026, 21:14:22. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783845298900
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


193

Hauser, Marc D.: Moral Minds. How Nature Designed Our Sense of Right 
and Wrong. New York 2006.

Hegel, Georg Wilhelm Friedrich: Werke in 20 Bänden. Frankfurt a. M. 
1970/1986.

Heidegger, Martin: Gesamtausgabe in 102 Bänden. Frankfurt a. M. 1976ff.
Held, David: Introduction to Critical Theory. Horkheimer to Habermas. Ber-

keley/Los Angeles 1980.
Hentig, Hartmut von/Frisch, Max: Zwei Reden zum Friedenspreis des Deut-

schen Buchhandels 1976. Frankfurt a. M. 1976.
Herrschaft, Felicia/Lichtblau, Klaus (Hg.): Soziologie in Frankfurt. Eine 

Zwischenbilanz. Wiesbaden 2010.
Heymer, Armin: Die Pygmäen. Menschenforschung im afrikanischen Regen-

wald. Geschichte, Evolution, Soziologie, Ökologie, Ethologie, Akkultura-
tion, Zukunft. München und Leipzig 1995.

Hitler, Adolf: Mein Kampf, 2 Bde. (zuerst 1925/1927). Eine kritische Editi-
on, hg. von C. Hartmann u.a. München/Berlin 2016. 

Hock, Klaus: Einführung in die Religionswissenschaft. Darmstadt 2002.
Höffe, Otfried: Politische Gerechtigkeit. Grundlegung einer kritischen Phi-

losophie von Recht und Staat. Frankfurt a. M. 1989. 
Höffe, Otfried: Gibt es ein interkulturelles Strafrecht? Ein philosophischer 

Versuch. Frankfurt am Main 1999.
Höffe, Otfried (Hg.): Lesebuch zur Ethik. Philosophische Texte von der An-

tike bis zur Gegenwart. München 1998.
Höge, Helmut: Ein Leben ohne Angst und Sorgen (Rezension von Everett, 

Das glücklichste Volk). In: taz, 5.9.2011 (im Internet unter http://www.
taz.de/!5112728, letzter Zugriff: 18.7.2018).

Holenstein, Elmar: Menschliches Selbstverständnis. Ichbewußtsein – Inter-
subjektive Verantwortung – Interkulturelle Verständigung. Frankfurt a. 
M. 1985.

Honneth, Axel: Kritische Theorie. Vom Zentrum zur Peripherie einer Denk-
tradition. In: Kölner Zeitschrift für Soziologie und Sozialpsychologie, 41. 
Jg./1989, S. 1–32 (auch in: ders.: Die zerrissene Welt des Sozialen. Frank-
furt a. M. 1999, S. 25–72).

Honneth, Axel: Kampf um Anerkennung. Zur moralischen Grammatik so-
zialer Konflikte. Frankfurt a. M. 1992.

Honneth, Axel: Aneignung von Freiheit. Freuds Konzeption der individuel-
len Selbstbeziehung (2006). In: ders.: Pathologien der Vernunft. Geschichte 
und Gegenwart der Kritischen Theorie. Frankfurt a. M. 2007, S. 157–179.

Honneth, Axel: Das Werk der Negativität. Eine anerkennungstheoretische 
Revision der Psychoanalyse (2001). In: ders.: Das Ich im Wir. Studien zur 
Anerkennungstheorie. Frankfurt a. M. 2010, S. 251–260.

Honneth, Axel: Problems of Ethical Pluralism: Arnold Gehlen’s Anthropo-
logical Ethics. In: Iris. European Journal of Philosophy and Public Deba-
te, Vol. I, No. 1 (April 2009), S. 187–194.

Honneth, Axel: Das Recht der Freiheit. Grundriß einer demokratischen Sitt-
lichkeit. Berlin 2011.

LITERATURVERZEICHNIS

https://doi.org/10.5771/9783845298900 - am 15.01.2026, 21:14:22. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783845298900
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


194

Honneth, Axel: Geschichtsphilosophie, Anthropologie und Marxismus. In: 
H. Brunkhorst/R. Kreide/C. Lafont (Hg.): Habermas-Handbuch. Stutt-
gart 2015, S. 15–17.

Honneth, Axel/Joas, Hans: Soziales Handeln und menschliche Natur. Anthro
pologische Grundlagen der Sozialwissenschaften. Frankfurt/New York 1980. 

Horkheimer, Max: Gesammelte Schriften in 19 Bänden. Frankfurt a. M. 
1985ff.

Horkheimer, Max/Adorno, Theodor W.: Dialektik der Aufklärung. Philoso-
phische Fragmente (1944/1947, Neuausgabe 1969). In: Max Horkheimer: 
Gesammelte Schriften, Bd. 5. Frankfurt a. M. 1987, S. 11–290.

Horstmann, Ulrich: Das Untier. Konturen einer Philosophie der Menschen-
flucht. Frankfurt a. M. 1985.

Hösle, Vittorio: Eine kurze Geschichte der deutschen Philosophie. Rückblick 
auf den deutschen Geist. München 2013.

Hösle, Vittorio: Der Wert des eigenen Glücks. In: Information Philosophie 
42 (2014), Heft 4, S. 8–20.

Huber, Ludwig: Evolution von Erkenntnis und Moral. In: U.H.J. Körtner/M. 
Popp (Hg.): Schöpfung und Evolution – zwischen Sein und Design. Neuer 
Streit um die Evolutionstheorie. Wien u.a. 2007, S. 127–157.

Hume, David: Ein Traktat über die menschliche Natur, 2 Bde. (engl. 
1739/40). Hamburg 1973.

Illies, Christian: Philosophische Anthropologie im biologischen Zeitalter. 
Zur Konvergenz von Moral und Natur. Frankfurt a. M. 2006.

Jäckel, Eberhard: Hitlers Weltanschauung. Entwurf einer Herrschaft (zuerst 
1969). Stuttgart ³1986.

Jay, Martin: Dialektische Phantasie. Die Geschichte der Frankfurter Schu-
le und des Instituts für Sozialforschung 1923–1950 (engl. 1973). Frank-
furt a. M. 1976. 

Jörke, Dirk: Anthropologische Motive im Werk von Jürgen Habermas. In: 
Archiv für Rechts- und Sozialphilosophie 92/2006, S. 304–321.

Jörke, Dirk: Art. Kommunikative Anthropologie. In: H. Brunkhorst/R.Krei-
de/C. Lafont (Hg.): Habermas-Handbuch. Sonderausgabe. Stuttgart/Wei-
mar 2015, S. 331f.

Jüttemann, Gerd: Persönlichkeit und Selbstgestaltung. Der Mensch in der 
Autogenese. Göttingen 2007. 

Jüttemann, Gerd: Historische Psychologie und die Erforschung der Mensch-
heit. Die Perspektive einer Fundamentaltheorie. In: Erwägen Wissen Ethik 
(EWE), Jg. 22/2011, Heft 1, S. 3–16.

Kahneman, Daniel: Schnelles Denken, langsames Denken (engl. 2011). Mün-
chen 2012.

Kaminski, Juliane/Call, Josep/Tomasello, Michael: Chimpanzees know what 
others know, but not what they believe. In: Cognition, 109/2008, Issue 2, 
S. 224–234 (doi:10.1016/j.cognition.2008.08.010).

LITERATURVERZEICHNIS

https://doi.org/10.5771/9783845298900 - am 15.01.2026, 21:14:22. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783845298900
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


195

Kanitscheider, Bernulf: Kosmologie. Stuttgart ²1991.
Kant, Immanuel: Werkausgabe in 12 Bänden, hg. von W. Weischedel. Frank-

furt a. M. 1977.
Kaplow, Ian (Hg.): Mensch – Bild – Menschenbild. Anthropologie und Ethik 

in Ost-West-Perspektive. Weilerswist 2009.
Kappelhoff, Peter: Wir/Sie-Intentionalität und die Evolution der kulturellen 

Nische. In: G. Albert u.a. (Hg.): Kooperation, Sozialität und Kultur. Micha-
el Tomasellos Arbeiten in der soziologischen Diskussion (= Zeitschrift für 
Theoretische Soziologie, ZTS, 3. Sonderband). Weinheim 2016, S. 45–74. 

Keil, Geert/Schnädelbach, Herbert (Hg.): Naturalismus. Frankfurt a.M. 
2000.

Kelly, Robert L.: The Lifeways of Hunter-Gatherers. The Foraging Spectrum.
Cambridge/Mass. ²2013.

Kessel, Thomas: Rezension von Jared Diamond, Vermächtnis. In: Interdis-
ziplinäre Anthropologie, Jahrbuch 1/2013, Wiesbaden 2014, S. 172–178.

Ki-Zerbo, Joseph: Afrikanische Persönlichkeit und die neue afrikanische Ge-
sellschaft. In: A. Imfeld (Hg.): Verlernen, was uns stumm macht. Zürich 
1980, S. 89–103

Kleist, Heinrich von: Anekdote aus dem letzten preußischen Kriege (1810). 
In: ders.: Sämtliche Werke und Briefe in 4 Bänden, 3. Bd. München/Wien 
1982, S. 264.

Kohl, Karl-Heinz: Entzauberter Blick. Das Bild vom Guten Wilden und die 
Erfahrung der Zivilisation. Frankfurt und Paris 1983.

Kohl, Karl-Heinz: Ethnologie – die Wissenschaft vom kulturell Fremden. 
Eine Einführung, München ²2000.

Kohl, Karl-Heinz: Der glückliche Wilde. Imagination oder Realität? In: Über 
das Glück. Ein Symposion, hg. von Heinrich Meier. München und Zürich 
2008, S. 119–148.

Koran, Die Botschaft des, übersetzt und kommentiert von Muhammad Asad 
(engl. 1980). Düsseldorf 2009.

Krakauer, Jon: In die Wildnis (engl. 1996). München 1997.
Kramer, Fritz: Verkehrte Welten. Zur imaginären Ethnographie des 19. Jahr-

hunderts. Frankfurt a. M. ²1981.
Krockow, Christian Graf von: Die Deutschen in ihrem Jahrhundert 1890–

1990. Reinbek 1990.
Krüger, Hans-Peter: Philosophische Anthropologie als Lebenspolitik. 

Deutsch-jüdische und pragmatistische Moderne-Kritik. Berlin 2009.
Krüger, Hans-Peter: Kritische Anthropologie? Zum Verhältnis von Philoso-

phischer Anthropologie und Kritischer Theorie. In: Deutsche Zeitschrift 
für Philosophie 64. Jg./2016, S. 553–580.

Krupenye, Christopher et. al. and Michael Tomasello: Great Apes anticipate 
that other individuals will act according to false beliefs. In: Science, Vol. 
354/2016, Issue 6308, S. 110–114 (doi:10.1126/science.aaf8110).

Kuegler, Sabine: Dschungelkind. München 2005.
Kuper, Adam: The Reinvention of Primitive Society. Transformation of a 

Myth. London ²2005.

LITERATURVERZEICHNIS

https://doi.org/10.5771/9783845298900 - am 15.01.2026, 21:14:22. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783845298900
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


196

Kurzweil, Ray: Homo s@piens. Leben im 21. Jahrhundert – Was bleibt vom 
Menschen? (engl. 1999). München 32001.

Lakatos, Imre: Die Geschichte der Wissenschaft und ihre rationalen Rekon-
struktionen (engl. 1971). In: W. Diederich (Hg.): Theorien der Wissen-
schaftsgeschichte. Frankfurt a. M. 1974, S. 55–119.

Lakatos, Imre: Falsifikation und die Methodologie wissenschaftlicher For-
schungsprogramme (engl. 1972). In: I. Lakatos/A. Musgrave (Hg.): Kritik 
und Erkenntnisfortschritt. Braunschweig 1974, S. 89–189.

Lancy, David F.: The Anthropology of Childhood. Cherubs, Chattel, Change
lings. Cambridge/Großbritannien 2008.

Landmann, Valentin: Das Böse. Geschichte eines Urphänomens. München 
1985.

Landsberg, Paul Ludwig: Rassenideologie und Rassenwissenschaft. Zur 
neuesten Literatur über das Rassenproblem. In: Zeitschrift für Sozialfor-
schung 2.Jg./1933, S. 388–406.

Landsberg, Paul Ludwig: Einführung in die philosophische Anthropologie. 
Frankfurt a. M. 1934.

Laudan, Larry: Progress and its Problems. London 1977.
Lawler, Andrew: Making Contact. In: Science, Vol. 348/2015, Issue 6239,  

S. 1072–1079 (doi : 10.1126/science.348.6239.1072). 
Lee, Robert/DeVore, Irven: Man the Hunter. Chicago 1968.
Lehmann, Gerhard: Die deutsche Philosophie der Gegenwart. Stuttgart 

1943.
Leick, Romain: Das Reich der Lüge. In: Der Spiegel, 16.4.2016 (Heft 

16/2016), S. 116–120.
Lenk, Hans: Konkrete Humanität. Frankfurt a.M. 1998.
Leroi-Gourhan, André: Hand und Wort. Die Evolution von Technik, Spra-

che und Kunst (frz. 1964). Frankfurt a. M. 1988.
Lévi-Strauss, Claude: Das wilde Denken (frz. 1962). Frankfurt a. M. 41981.
Lévi-Strauss, Claude: Strukturale Anthropologie, 2 Bde. Frankfurt a. M. 

1977.
Liedloff, Jean: Auf der Suche nach dem verlorenen Glück. Gegen die Zer-

störung unserer Glücksfähigkeit in der frühen Kindheit (engl. 1977: »The 
Continuum Concept«). München 1980.

Litt, Theodor: Mensch und Welt. Grundlinien einer Philosophie des Geistes 
(zuerst 1948). Heidelberg ²1961.

Lovejoy, Arthur O.: Die große Kette der Wesen. Geschichte eines Gedankens 
(engl. 1936). Frankfurt a.M. 1993.

Mäckler, Andreas/Schäfers, Christiane (Hg.): Was ist der Mensch…? 1111 
Zitate geben 1111 Antworten. Köln 1989.

Maddison, Angus (im Auftrag der OECD): The World Economy, 2 Volu-
mes. Paris 2006.

Maddison, Angus: Contours of the World Economy, 1–2030AD. Essays in 
Macro-Economic History. Oxford 2007.

LITERATURVERZEICHNIS

https://doi.org/10.5771/9783845298900 - am 15.01.2026, 21:14:22. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783845298900
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


197

Malinowski, Bronislaw: Argonauten des westlichen Pazifik. Ein Bericht über 
Unternehmungen und Abenteuer der Eingeborenen in den Inselwelten von 
Melanesisch-Neuguinea (engl. 1922). Frankfurt a. M. 1979. 

Marcuse, Herbert: Schriften in 9 Bänden. Frankfurt a. M. 1978ff.
Markl, Hubert: Durch den menschlichen Geist sieht die Natur sich selbst an. 

In: Merkur. Deutsche Zeitschrift für europäisches Denken, 64. Jg./2010, 
S. 467–476.

Marshall, Lorna: The !Kung of Nyae Nyae. Cambridge und London 1976.
Marshall-Thomas, Elisabeth: Meine Freunde die Buschmänner. Bei den No-

maden der Kalahari (engl. 1959: »The Harmless People«). West-Berlin 
u.a. 1962.

Marx, Karl: Grundrisse der Kritik der politischen Ökonomie (Rohentwurf, 
1857/58). Moskau 1939.

Mauss, Marcel: Die Gabe. Form und Funktion des Austauschs in archai-
schen Gesellschaften (frz. 1923/24). In: ders.: Soziologie und Anthropo-
logie, Bd. 2. Frankfurt a. M. 1989, S. 9–144.

Mayr, Ernst: Die Entwicklung der biologischen Gedankenwelt (engl. 1982). 
Berlin-West 1984.

Mayr, Ernst: … und Darwin hat doch recht. Charles Darwin, seine Lehre 
und die moderne Evolutionsbiologie (engl. 1991: »One Long Argument«). 
München 1994.

Mayr, Ernst: Das ist Biologie. Die Wissenschaft des Lebens (engl. 1998). Hei-
delberg/Berlin 2000.

McDowell, John: Geist und Welt (engl. 1994). Paderborn 1998.
Mehring, Reinhard: Enttäuschende Entwicklung? Arnold Gehlens Briefe an 

Carl Schmitt. In: Berliner Debatte Initial, Bd. 18/2007, Heft 1, S. 105–112. 
Mehring, Reinhard: Carl Schmitt. Aufstieg und Fall. München 2009.
Mirow, Jürgen: Weltgeschichte. München/Zürich 2009.
Moderlak, Tom: Intersubjektivität als philosophisch-anthropologische Kate-

gorie. Arnold Gehlen und Michael Tomasello. Hamburg 2016. 
Moebius, Stephan: Die Zauberlehrlinge. Soziologiegeschichte des Collège de 

Sociologie (1937–1939). Konstanz 2006.
Mollenhauer, Rafael: Tomasellos Kooperationsmodell. Michael Tomasellos 

Forschung im Kontext kommunikationstheoretischer Fragenstellungen. 
Konstanz/München 2015.

Mörchen, Hermann: Adorno und Horkheimer. Untersuchung einer philoso-
phischen Kommunikationsverweigerung. Stuttgart 1981.

Müller, Klaus E.: Schamanismus. Heiler – Geister – Rituale. München 1997.
Müller, Tim B.: Krieger und Gelehrte. Herbert Marcuse und die Denksyste-

me im Kalten Krieg. Hamburg 2010.

Nauman, Bruce: Interviews 1967–1988. Amsterdam 1996.
Neuhouser, Frederick: Rousseau’s Critique of Inequality. Reconstructing the 

Second Discourse. Cambridge/GB 2014. 
Nietzsche, Friedrich: Sämtliche Werke. Kritische Studienausgabe (KSA) in 15 

Bänden, hg. von G. Colli u. M. Montinari. München 1999.

LITERATURVERZEICHNIS

https://doi.org/10.5771/9783845298900 - am 15.01.2026, 21:14:22. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783845298900
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


198

Nungesser, Frithjof: Die intrinsische Sozialität rücksichtslosen Handelns. Über 
Michael Tomasello und die dunklen Seiten humanspezifischer Kooperation. 
In: G. Albert u.a. (Hg.): Kooperation, Sozialität und Kultur. Michael To-
masellos Arbeiten in der soziologischen Diskussion (= Zeitschrift für The-
oretische Soziologie, ZTS, 3. Sonderband). Weinheim 2016, S. 128–162. 

Nussbaum, Martha C.: Gerechtigkeit oder Das gute Leben (engl. 1988–93). 
Frankfurt am Main 1999. 

Otto, Rudolf: Das Heilige. Über das Irrationale in der Idee des Göttlichen 
und sein Verhältnis zum Rationalen (1917). München 2014.

Parzinger, Hermann: Die Kinder des Prometheus. Eine Geschichte der 
Menschheit vor der Erfindung der Schrift. München 2015.

Pauen, Michael: Ohne Ich kein Wir. Warum wir Egoisten brauchen. Ber-
lin 2012.

Paul, Andreas: Von Affen und Menschen. Verhaltensbiologie der Primaten. 
Darmstadt 1998.

Perler, Dominik/Wild, Markus (Hg.): Der Geist der Tiere. Philosophische 
Texte zu einer aktuellen Diskussion. Frankfurt a. M. 2005.

Perler, Dominik: Können Tiere denken? Eine Überlegung. In: Neue Rund-
schau, 117. Jg./2006, S. 110–127.

Peterson, Dale/Wrangham, Richard: Bruder Affe. Menschenaffen und die 
Ursprünge menschlicher Gewalt (engl. 1996: »Demonic males«). Kreuz-
lingen 2001.

Piaget, Jean: Die geistige Entwicklung des Kindes (frz. 1940). In: ders.: The-
orien und Methoden der modernen Erziehung. Frankfurt a. M. 1984, S. 
153–210.

Piketty, Thomas: Das Kapital im 21. Jahrhundert (frz. 2013). München 2014.
Pinker, Steven: Der Sprachinstinkt. Wie der Geist die Sprache bildet (engl. 

1994). München 1996. 
Pinker, Steven: Das unbeschriebene Blatt. Die moderne Leugnung der 

menschlichen Natur (engl. 2002). Berlin 2003.
Pinker, Steven: Gewalt. Eine neue Geschichte der Menschheit (engl. 2011). 

Frankfurt a. M. 2011.
Pinker, Steven: Science is not your enemy. In: New Republic, 6. August 2013 

(im Internet unter https://newrepublic.com/article/114127/science-not-
enemy-humanities, letzter Zugriff 18.7.2018)

Piper, Ernst: Alfred Rosenberg. Hitlers Chefideologe. München 2005.
Platon: Sämtliche Werke in 6 Bänden, dt. von F. Schleiermacher u.a. Rein-

bek 1957ff. 
Plessner, Helmuth: Gesammelte Schriften in 10 Bänden, hg. von G. Dux u.a. 

Frankfurt a. M. 1980ff.
Popper, Karl R.: Objektive Erkenntnis. Ein evolutionärer Entwurf (engl. zu-

erst 1973). Hamburg 41998.
Poser, Hans: Wissenschaftstheorie. Eine philosophische Einführung. Stutt-

gart 2001.

LITERATURVERZEICHNIS

https://doi.org/10.5771/9783845298900 - am 15.01.2026, 21:14:22. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783845298900
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


199

Premack, David: Why Humans Are Unique: Three Theories. In: Perspectives on 
Psychological Science, 2010, 5, S. 22–32 (doi: 10.1177/1745691609356782).

Rakoczy, Hannes/Tomasello, Michael: Kollektive Intentionalität und kultu-
relle Entwicklung. In: Deutsche Zeitschrift für Philosophie 56. Jg./2008, 
S. 401–410.

Raulet, Gérard: Mimesis. Über anthropologische Motive bei Walter Benja-
min – Ansätze zu einer anthropologischen kritischen Theorie. In: T. Eb-
ke/S. Edinger/F. Müller/R. Yos (Hg.): Mensch und Gesellschaft. Zwischen 
Natur und Geschichte: Zum Verhältnis von Philosophischer Anthropolo-
gie und Kritischer Theorie. Berlin/Boston 2016, S. 55-74.

Rawls, John: Eine Theorie der Gerechtigkeit (engl. 1971). Frankfurt a. M. 
1975.

Reemtsma, Jan Philipp: Gewalt als Lebensform. Zwei Reden. Stuttgart 2016.
Rehberg, Karl-Siegbert: Die Theorie der Intersubjektivität als eine Lehre vom 

Menschen. George Herbert Mead und die deutsche Tradition der ›Philo-
sophischen Anthropologie‹. In: H. Joas (Hg.): Das Problem der Intersub-
jektivität. Frankfurt a. M. 1985, S. 60–92.

Rehberg, Karl-Siegbert: Nicolai Hartmann und Arnold Gehlen. Anmerkun-
gen über eine Zusammenarbeit aus der Distanz. In: Accarino, Bruno/
Schloßberger, Matthias (Hg.): Expressivität und Stil. Helmuth Plessners 
Sinnes- und Ausdrucksphilosophie (= Internationales Jahrbuch für Philo-
sophische Anthropologie, Bd. 1). Berlin 2008, S. 273–276.

Rehberg, Karl-Siegbert: Wider Arnold Gehlens ›Austreibung‹ aus der Philo-
sophischen Anthropologie. In: R. Becker u.a. (Hg.): Philosophische An
thropologie im Aufbruch. Max Scheler und Helmuth Plessner im Ver-
gleich (= Internationales Jahrbuch für Philosophische Anthropologie, Bd. 
2). Berlin 2010, S. 175–195.

Rehberg, Karl-Siegbert: Sonderstellung oder ökologische Nische? Wolfgang 
Köhler und Michael Tomasello aus der Sicht der Philosophischen Anthro-
pologie. In: G. Albert u.a. (Hg.): Kooperation, Sozialität und Kultur. Micha-
el Tomasellos Arbeiten in der soziologischen Diskussion (= Zeitschrift für 
Theoretische Soziologie, ZTS, 3. Sonderband). Weinheim 2016, S. 28–44.

Reinhard, Wolfgang: Lebensformen Europas. Eine historische Kulturanthro
pologie. München 2004.

Ridley, Matt: The Rational Optimist. How Prosperity Evolves. New York 
2010 (dt. unter dem Titel »Wenn Ideen Sex haben«, 2011).

Rifkin, Jeremy: Die empathische Zivilisation. Wege zu einem globalen Be-
wusstsein (engl. 2009). Frankfurt/New York 2010.

Ritter, Joachim u.a. (Hg.): Historisches Wörterbuch der Philosophie, 12 Bde. 
Basel 1971ff.

Rizzolatti, Giacomo/Sinigaglia, Corrado: Empathie und Spiegelneurone. Die 
biologische Basis des Mitgefühls (Italien 2006: »So quel che fai«). Frank-
furt a. M. 2010.

Rohrmoser, Günter: Konservatives Denken im Kontext der Moderne. Bie-
tigheim 2006.

LITERATURVERZEICHNIS

https://doi.org/10.5771/9783845298900 - am 15.01.2026, 21:14:22. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783845298900
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


200

Roß, Jan: Hegel der Bundesrepublik. In: Die Zeit, Nr. 42/2001, 11. Okto-
ber 2001.

Rousseau, Jean-Jacques: Schriften, 2 Bde, hg. von H. Ritter. Frankfurt a. M. 
1988.

Ruhlen, Merritt: On the Origin of Languages. Studies in Linguistic Taxo-
nomy. Stanford 1994.

Sahlins, Marshall: Stone Age Economics. Chicago/New York 1972.
Sarno, Louis: Der Gesang des Waldes. Mein Leben bei den Pygmäen (engl. 

1993). München 2013.
Scheler, Max: Gesammelte Werke in 15 Bänden, hg. von Maria Scheler u. M. 

Frings. Bern/München 1952ff.
Die Schimpansen-Steinzeit. In: Max-Planck-Gesellschaft, 13.2.2007, im 

Internet unter https://www.mpg.de/542879/pressemitteilung20070207 
(letzter Zugriff 17.7.2018).

Schingnitz, Werner/Schondorff, Joachim: Philosophisches Wörterbuch. 10. 
Auflage. Stuttgart 1943.

Schloßberger, Matthias: Die Erfahrung des Anderen. Gefühle im menschli-
chen Miteinander. Berlin 2005.

Schloßberger, Matthias: Phänomenologie der Normativität. Versuch einer 
materialen Anthropologie. Unveröffentlichte Habilitationsschrift (Pots-
dam 2014). 

Schmidt, Hans Bernhard: Eine Naturgeschichte demokratischer Werte. In: 
Deutsche Zeitschrift für Philosophie 65. Jg./2017, S. 963–968.

Schmidt, Klaus: Sie bauten die ersten Tempel. Das rätselhafte Heiligtum der 
Steinzeitjäger. Die archäologische Entdeckung am Göbekli Tepe. Mün-
chen 2006.

Schmitt, Carl: Der Begriff des Politischen (1932). Berlin 1996.
Schnädelbach, Herbert: Philosophie in Deutschland 1831–1933. Frankfurt 

a. M. 1983.
Schnädelbach, Herbert: Art. Philosophie. In: E. Martens/H. Schnädelbach 

(Hg.): Philosophie. Ein Grundkurs. Reinbek 1985, S. 37–76.
Schnädelbach, Herbert: Zur Rehabilitierung des animal rationale. Frank-

furt a. M. 1992
Sen, Amartya: Rational Fools: A Critique of the Behavioral Foundations 

of Economic Theory. In: Philosophy and Public Affairs 6 (1977), 4,  
S. 317–344 (dt. Rationalclowns: Eine Kritik der behavioristischen Grund-
lagen der Wirtschaftstheorie. In: L. Herzog/A. Honneth, Hg., Der Wert des 
Marktes, Berlin 2014, S. 438–469)

Schrenk, Friedemann: Die Frühzeit des Menschen. Der Weg zum Homo sa-
piens. München ³2001.

Schrenk, Friedemann/Müller, Stephanie: Die Neandertaler. München 2005.
Schweppenhäuser, Gerhard: Ethik nach Auschwitz. Adornos negative Mo-

ralphilosophie. Hamburg 1993.
Schwinn, Thomas: Differenzierung ohne Gesellschaft. Umstellung eines so-

ziologischen Konzepts. Weilerswist 2001.

LITERATURVERZEICHNIS

https://doi.org/10.5771/9783845298900 - am 15.01.2026, 21:14:22. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783845298900
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


201

Silver, Lee M.: Das geklonte Paradies. Künstliche Zeugung und Lebensde-
sign im neuen Jahrtausend (engl. 1997). München 1998.

Singer, Peter: Wie sollen wir leben? Ethik in einer egoistischen Zeit (engl. 
1993). München 1999.

Singer, Peter: Moral, Vernunft und die Tierrechte, in: Frans de Waal: Prima-
ten und Philosophen (engl. 2006). München 2008, S. 158–176.

Singer, Peter: The Expanding Circle. Ethics, Evolution, and Moral Progress 
(zuerst 1981). Princeton 2011.

Singer, Peter: Praktische Ethik (engl. zuerst 1979, ³2011). Stuttgart ³2013.
Sofsky, Wolfgang: Das Buch der Laster. München 2009.
Strawson, Peter F.: Freiheit und Übelnehmen (1962). In: U. Pothast (Hg.): 

Seminar: Freies Handeln und Determinismus. Frankfurt a. M. 1978,  
S. 201–246.

Suchak, Malini et. al. and Frans de Waal: How chimpanzees coopera-
te in a competitive world. In: Proceedings of the National Academy of 
Sciences (PNAS), vol. 113/2016, no. 36, S. 10215–10220 (doi:10.1073/
pnas.1611826113).

Suddendorf, Thomas: Der Unterschied. Was den Menschen zum Menschen 
macht (engl. 2013). Berlin 2014.

Theunissen, Michael: Der Andere. Studien zur Sozialontologie der Gegen-
wart (1965). Berlin-West/New York ²1977

Thies, Christian: Was wußte die ältere Kritische Theorie von industrieller 
Arbeit? Hamburg 1990 (nicht publiziert, aber zugänglich auf meinen In-
ternet-Seiten).

Thies, Christian: Die Krise des Individuums. Zur Kritik der Moderne bei 
Adorno und Gehlen. Reinbek 1997.

Thies, Christian: Arnold Gehlen zur Einführung (zuerst 2000). Hamburg 
³2017.

Thies, Christian: Einführung in die philosophische Anthropologie (zuerst 
2004). Darmstadt ³2013.

Thies, Christian: Moral bei Gehlen. Anthropologische, zeitdiagnostische und 
ethische Überlegungen. In: Philokles. Zeitschrift für populäre Philosophie, 
Sonderheft Nr. 2, 2005, S. 93–108.

Thies, Christian: Der Sinn der Sinnfrage. Metaphysische Reflexionen auf 
kantianischer Grundlage. Freiburg/München 2008.

Thies, Christian: Moralisches Fühlen. In: fiph-Journal 13 (Frühjahr 2009), 
S. 6/7.

Thies, Christian: Die philosophische Relevanz der Mystik. In: ders. (Hg.): 
Religiöse Erfahrung in der Moderne. William James und die Folgen. Wies-
baden 2009, S. 133–151.

Thies, Christian: Rezension von Julia Fischer, »Affengesellschaft«. In: G. 
Hartung/M. Herrgen (Hg.): Interdisziplinäre Anthropologie, Jahrbuch 
1/2013: Soziale Kognition. Wiesbaden 2013, S. 179–183.

Thies, Christian: Alles Kultur? Eine kritische Bestandsaufnahme. Stuttgart 
2016.

LITERATURVERZEICHNIS

https://doi.org/10.5771/9783845298900 - am 15.01.2026, 21:14:22. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783845298900
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


202

Thies, Christian: So viel Seele war nie. Arnold Gehlens Diagnose des tech-
nischen Zeitalters. In: der blaue reiter – Journal für Philosophie, Ausga-
be 41 (1/2018), S. 6–9. 

Tilitzki, Christian: Die deutsche Universitätsphilosophie in der Weimarer Re-
publik und im Dritten Reich, 2 Bde. Berlin 2002.

Tomasello, Michael: Language is not an instinct. In: Cognitive Development, 
10/1995, S. 131–154.

Tomasello, Michael: Die kulturelle Entwicklung des menschlichen Denkens. 
Zur Evolution der Kognition (engl. 1999). Frankfurt a. M. 2002.

Tomasello, Michael: Die Ursprünge der menschlichen Kommunikation (engl. 
2008). Frankfurt a. M. 2009.

Tomasello, Michael: Warum wir kooperieren (engl. 2009). Berlin 2010.
Tomasello, Michael: Eine Naturgeschichte des menschlichen Denkens (engl. 

2014). Berlin 2014. 
Tomasello, Michael: Eine Naturgeschichte der menschlichen Moral (engl. 

2016). Berlin 2016. 
Tratz, Eduard/Heck, Heinz: Der afrikanische Anthropoide »Bonobo«, eine 

neue Menschenaffengattung. In: Säugetierkundliche Mitteilungen 2/1954, 
S. 97–101.

Trivers, Robert L.: The Evolution of Reciprocal Altruism. In: The Quarterly 
Review of Biology. Vol. 46, No. 1 (März), 1971, S. 35–57.

Tugendhat, Ernst: Vorlesungen über Ethik. Frankfurt a. M. 1993.
Turnbull, Colin M.: Molimo. Drei Jahre bei den Pygmäen (engl. 1961: »The 

Forest People«). Köln 1963. 
Turnbull, Colin M.: Das Volk ohne Liebe. Der soziale Untergang der Ik (engl. 

1972: »The Mountain People«). Reinbek 1973. 
Turnbull, Colin M.: The Mbuti Pygmies. Change and Adaptation. New York 

u.a. 1983.

Uvnäs-Moberg, Kerstin: Oxytocin, das Hormon der Nähe. Gesundheit – 
Wohlbefinden – Beziehung (schwed. 2009). Berlin/Heidelberg 2016.

Vaas, Rüdiger/Blume, Michael: Gott, Gene und Gehirn. Warum Glaube 
nützt. Die Evolution der Religion. Stuttgart ³2012.

Vierzig, Siegfried: Mythen der Steinzeit. Das religiöse Weltbild der frühen 
Menschen. Oldenburg 2009.

Voland, Eckart: Gruppenkonkurrenz und Gruppenselektion (2009). In: 
http://www.darwin-jahr.de/evo-magazin/gruppenkonkurrenz-und-grup-
penselektion (letzter Zugriff 15.7.2018). 

Voland, Eckart: Soziobiologie. Die Evolution von Kooperation und Konkur-
renz. Heidelberg 42013.

Voland, Eckart/Voland, Renate: Evolution des Gewissens. Strategien zwi-
schen Egoismus und Gehorsam. Stuttgart 2014.

Voltaire: Correspondance IV (jan. 1754 – déc. 1757), hg. von Th. Bester-
man. Paris 1978.

LITERATURVERZEICHNIS

https://doi.org/10.5771/9783845298900 - am 15.01.2026, 21:14:22. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783845298900
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


203

de Waal, Frans: Wilde Diplomaten. Versöhnung und Entspannungspolitik bei 
Affen und Menschen (engl. 1989). München/Wien 1991.

de Waal, Frans: Der gute Affe. Der Ursprung von Recht und Unrecht bei 
Menschen und anderen Tieren (engl. 1996). München/Wien 1997.

de Waal, Frans: Bonobos. Die zärtlichen Menschenaffen (engl. 1997). Ba-
sel u.a. 1998. 

de Waal, Frans: Der Affe in uns. Warum wir sind, wie wir sind (engl. 2005). 
München/Wien 2006. 

de Waal, Frans: Primaten und Philosophen. Wie die Evolution die Moral her-
vorbrachte (engl. 2006). München 2008.

de Waal, Frans: Das Prinzip Empathie. Was wir von der Natur für eine bes-
sere Gesellschaft lernen können (engl. 2009). München 2011.

Weißmann, Karlheinz: Arnold Gehlen. Vordenker eines neuen Realismus. 
Bad Vilbel 2000a.

Weißmann, Karlheinz: Mängelwesen und Prometheus. Die Aktualität der An-
thropologie Arnold Gehlens. In: ders.: Alles, was recht(s) ist. Ideen, Köpfe 
und Perspektiven der politischen Rechten. Graz/Stuttgart 2000b, S.161–175.

Welsch, Wolfgang: Just what is it that makes homo sapiens so different, so 
appealing? In: Deutsche Zeitschrift für Philosophie, 55. Jg./2007, S. 751–
760. 

Wetz, Franz Josef: Die Würde des Menschen ist antastbar. Eine Provokati-
on. Stuttgart 1998.

Wiggershaus, Rolf: Die Frankfurter Schule. Geschichte – Theoretische Ent-
wicklung – Politische Bedeutung. München/Wien 1986.

Wiggershaus, Rolf: Theodor W. Adorno. München 1987.
Wild, Markus: Die anthropologische Differenz. Berlin 2006.
Wilkinson, Richard/Pickett, Kate: Gleichheit ist Glück. Warum gerechte Ge-

sellschaften für alle besser sind (engl. 2009: »The Spirit Level«). Berlin 
2009.

Williams, Kipling D.: Ostracism. In: Annual Review of Psychology, 58/2007, 
S. 425–452 (doi:10.1146/annurev.psych.58.110405.085641).

Wilson, David Sloan: Does Altruism Exist? Culture, Genes, and the Welfare 
of Others. New Haven 2015.

Wilson, David Sloan/Wilson, Edward O.: Rethinking the Theoretical Foun-
dation of Sociobiology. In: The Quarterly Review of Biology. Vol. 82/2007, 
No. 4, S. 327–348.

Wilson, David Sloan/Wilson, Edward O.: Evolution – Gruppe oder Indivi-
duum? In: Spektrum der Wissenschaft, Jan. 2009, S. 32–41.

Wilson, Edward O.: Die soziale Eroberung der Erde. Eine biologische Ge-
schichte der Menschheit (engl. 2012). München 2013.

Wischke, Mirko: Kritik der Ethik des Gehorsams. Zum Moralproblem bei 
Theodor W. Adorno. Frankfurt a. M. u.a. 1993.

Wittgenstein, Ludwig: Philosophische Untersuchungen (1953 = Werkausga-
be, Bd. I). Frankfurt a. M. 1984.

Wöhrle, Patrick: Metamorphosen des Mängelwesens. Zu Werk und Wirkung 
Arnold Gehlens. Frankfurt/New York 2010.

LITERATURVERZEICHNIS

https://doi.org/10.5771/9783845298900 - am 15.01.2026, 21:14:22. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783845298900
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


204

Wolters, Gereon: Philosophie im Nationalsozialismus. In: Sandkühler, Hans 
Jörg (Hg.): Philosophie im Nationalsozialismus. Hamburg 2009, S. 57–
81.

Wulf, Christoph: Anthropologie. Geschichte – Kultur – Philosophie. Rein-
bek 2004. 

Wunsch, Matthias: Was macht menschliches Denken einzigartig? Zum For-
schungsprogramm Michael Tomasellos. In: Interdisziplinäre Anthropo-
logie, Jahrbuch 3/2015, hg. von G. Hartung u. M.Herrgen, Wiesbaden 
2016, S. 259–288.

Young, Simon: Designer Evolution. A Transhumanist Manifesto. Amherst/
N.Y. 2006.

Zehnpfennig, Barbara: Hitlers ›Mein Kampf‹. Eine Interpretation. München 
³2006.

Zehnpfennig, Barbara: Adolf Hitler, ›Mein Kampf‹. Weltanschauung und 
Programm. Studienausgabe. München 2011.

Zerzan, John: Running on Emptiness. The Pathology of Civilisation. Los 
Angeles 2002. 

Zichy, Michael: Menschenbilder. Eine Grundlegung. Freiburg/München 
2017.

Zimbardo, Philip: Der Luzifer-Effekt. Die Macht der Umstände und die Psy-
chologie des Bösen (engl. 2007). Heidelberg 2008.

Zimmer, Dieter E.: Ein Paradies wird geschlossen. Über Liebe in Samoa. 
Margaret Mead, Derek Freeman und die unerreichbare Leichtigkeit des 
Seins. In: ders.: Experimente des Lebens. Zürich 1989, S. 109–130.

Zimmer, Dieter E.: Tiefenschwindel. Die endlose und die beendbare Psycho-
analyse. Reinbek 1990.

Zimmer, Dieter E.: Ist Intelligenz erblich? Eine Klarstellung. Reinbek 2012.

LITERATURVERZEICHNIS

https://doi.org/10.5771/9783845298900 - am 15.01.2026, 21:14:22. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783845298900
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


205

Personenregister

Adorno 8f., 69f., 148–160, 162f., 
168ff., 180, 182f.

Anders 45
Antweiler 9, 123f., 129, 173
Apel 163, 166, 180
Aristoteles 13, 43, 45, 49, 51, 54, 

70, 85, 90, 104, 114, 125, 145, 
147, 149

Bachofen 118
Bachtin 143
Bacon, F. 51
Baeumler 31f., 32, 34, 39
Bataille 109, 150
Baumeister 84
Benhabib 166
Benjamin 150–153, 159, 168
Benn 68
Bergson 77, 98
Bernfeld 168
Bischof 78f., 83, 100
Bloch 159
Blumenberg 166
Boas 127
Boesch 144f.
Bolk 35
Bollnow 56
Brandom 86, 146
Bratman 141
Brel 132
Bruner 141
Buber 143
Butler, J. 22
Buytendijk 29, 56

Caillois 150f.
Carnap 37
Cassirer 37, 51, 56, 165
Céline 68
Chamberlain, H. S. 30
Chomsky 93, 145, 174

Claessens 165
Clauß 33f.
Cohen 38, 143
Cohn 37

Dahrendorf 24
Dart 76
Darwin 13, 20f., 31, 33, 45, 48, 

55, 59, 63, 87, 106f., 128, 135, 
149

Davidson 146
Dawkins 9, 92
Derrida 22
Descartes 23, 69, 143
Dewey 15, 21, 28, 40, 142, 180
Diamond 88, 97, 108, 116, 119, 

21, 124f., 128f., 132f.
Diderot 118, 122, 132
Dilthey 37ff., 169
Dingler 29
Dobzhansky 21
Driesch 21, 134
Duerr 105, 112, 123
Durkheim 108, 150, 177
Dux 164
Dweck 135

Easterlin 130
Ebbinghaus, J. 37
Ebner 143
Eibl-Eibesfeldt 21
Einstein 64
Elias 84, 93–96, 123, 183
Engelhardt 132
Evans-Pritchard 126
Everett 116, 119–122, 128f., 131

Fenichel 168
Feuerbach, L. 143
Feyerabend 55, 70
Fichte 33, 69

Nicht aufgenommen wurden Namen, die nur in den Fußnoten auftauchen.

https://doi.org/10.5771/9783845298900 - am 15.01.2026, 21:14:22. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783845298900
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


206

Fischer, Joachim 38, 56, 134f., 142, 
164ff.

Fischer, Julia 88, 103, 144
Forst 9, 164, 166, 172
Foucault 22, 47, 70
Franklin 51, 145
Fraser 166
Freud 29, 32, 35, 76, 78, 84, 86, 

108, 147f., 150, 152, 154, 163, 
168ff.

Friedman, A. 64
Frisch 67
Fromm 62, 155, 168, 170

Gadamer 19
Galuschek 135
Gandhi 140
Gauguin 132
Geertz 62, 72, 165
Gehlen 7ff., 11–18, 20–36, 38–42, 

55ff., 70, 74, 77, 82f., 89, 95, 
100, 107f., 110, 134, 137, 
140–143, 159, 164f., 167f., 170, 
172, 174ff., 178ff., 182 

Geiger, M. 37
Gilbert 141
Goethe 67
Goodall 9, 79, 88, 101, 107f., 145
Gotthold-Thies 10
Göttner-Abendroth 112, 118
Gould 92
Graeber 9, 116, 119, 121f., 124, 

131f.
Grutzpalk 135
Günther, H. F. K. 39
Günther, Klaus 175

Habermas 9, 11, 23, 70, 72ff., 
78, 114, 134, 157f., 163–167, 
170–177, 180ff.

Haidt 77, 83f., 100, 140
Hartmann, Max 39
Hartmann, N. 17f., 37, 39f., 53, 

56, 167
Hauser 79
Hegel 51, 143, 148, 152, 158f., 

164, 167, 181

Heidegger 29, 35, 37f., 45, 49, 69f., 
169, 182

Heidepeter 10
Heraklit 51
Herder 69, 120
Heyse 39
Hildebrand 37
Hitler 30ff.
Hobbes 8, 73, 76, 96, 114, 117, 

124, 147, 153
Höffe 72f., 84, 153
Hölderlin 38, 159
Homer 118
Hönigswald 37
Honneth 9, 23, 143, 162, 164, 166, 

170, 172f., 180
Horkheimer 37, 85, 151–155, 

162f., 167–171, 178, 180–183
Hösle 25, 31, 131
Hume 52, 85f., 105
Husserl 37, 145
Huxley, J. 21
Huxley, T.  H. 87

Illies, C. 87, 92

Jacobi, F.  H. 143
Jacoby 37, 39
James 28
Jaspers 37f., 50
Jauß 166
Joas 172f.
Jonas 53, 172
Jünger, E. 32
Jüttemann 93, 171

Kant 7, 9, 19, 37f., 41, 49, 53, 69, 
71f., 85, 95ff., 104, 114, 133, 
157, 162, 164, 166, 174

Kappelhoff 135, 147
Kerler 53
King, M. L. 140
Klee 158
Kleist 44, 132
Kohlberg 103, 139f., 171
Köhler 141
Koller 10

PERSONENREGISTER

https://doi.org/10.5771/9783845298900 - am 15.01.2026, 21:14:22. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783845298900
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


207

Kolumbus 122
Konfuzius 114
König, Josef 37
König, René 179
Krieck 29, 34, 39
Krockow 25, 29f.
Kropotkin 87
Krüger 165f., 180
Kuhn 9, 12, 24, 55, 70, 161
Küng 113

Lakatos 9, 12ff., 24, 161, 174
Landsberg 183
Las Casas 118
Lavater 67
Lehmann 38f.
Lévi-Strauss 47, 120
Liebert 37f.
Lincoln 77
Litt 37, 39, 41, 56
Loenhoff 135
Lorenz 21, 28, 35, 76, 92
Lotze 50
Löwith 32, 143
Lübbe, H. 27
Ludendorff, M. 39
Luhmann 179

Maimon 38
Malinowski 78
Mannheim 183
Marcuse, H. 162f., 169f., 180
Marquard 166
Marx 31f., 37, 41, 51, 67, 120, 

133, 148, 151f., 155, 158, 162f., 
169f., 177, 180f.

Mayr 21, 47f., 92
McDowell 19
McMillan 26
Mead, G. H. 15, 28, 135, 141f., 180
Mead, M. 119
Mendel 21
Merton, R. K. 179
Meyer 135
Milgram 94
Misch 37, 39
Moderlak 142

Mollenhauer 135
Mussolini 29

Nauman 68
Neurath 37, 182
Newton 13
Nietzsche 7, 32, 52, 149, 162
Norenzayan 140
Nungesser 135, 147
Nussbaum 72f.

Ofner 135
Otto, R. 82, 106, 108

Palagyi 29
Pareto 29, 40
Parmenides 51
Parsons 41
Pascal 69
Peirce 51, 180
Pfahler 33
Pfänder 37
Piaget 103, 107, 141, 171, 174
Picasso 158
Pillemer 26
Pinker 9, 67, 76f., 80f., 84–87, 

93–96, 100, 123f., 146
Platon 7, 19, 45, 47, 51f., 64, 105, 

149, 181
Plessner 7, 9, 11-24, 29, 37f., 40, 

55ff., 70, 82, 91, 102, 108, 134, 
141f., 159, 164-167, 172, 174, 
177, 180ff.

Pleyer 135
Pollock 151
Pol Pot 132
Popper 37, 179
Portmann 28, 56

Rawls 71, 84, 114
Rehberg 15, 40, 135, 141, 165
Reich, W. 168
Reichenbach 37
Renn 135
Rensch 21
Rickert 37
Ridley 93

PERSONENREGISTER

https://doi.org/10.5771/9783845298900 - am 15.01.2026, 21:14:22. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783845298900
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


208

Rintelen 37
Rorty 22, 69
Rosenberg 25ff., 29, 39
Rosenstock-Huessy 143
Rosenzweig 143
Rothacker 29, 34, 37f., 40, 56, 

163, 170, 182
Rousseau 8, 69, 76, 95f., 116–133, 

146f., 153, 170

Sahlins 129
Sannazaro 118
Sapir 67
Sartre 40, 53
Scheler 7, 9, 11–20, 22ff., 29, 32, 

37–40, 49, 52f., 55ff., 69f., 81, 
95, 134, 141f., 159, 164, 166f., 
174f., 182f.

Schelling 158
Schelsky 28f.
Schingnitz 38f.
Schlick 37
Schmidt, W. 105, 118
Schmitt, C. 29, 34f., 43
Schönberg 158
Schondorff 38f.
Schopenhauer 52
Schütz 135
Schützeichel 135
Schwarz 39
Schwinn 179
Searle 141
Sellars 62
Simpson 21
Singer, P. 94, 97, 102f.
Sommer 144
Spelke 135
Spengler 32
Spranger 37
Stein, E. 37
Steinbüchel 37
Storch 28
Strawson 82

Tacitus 118
Tarde 135, 150
Thales 69

Theokrit 118
Todorov 143
Tomasello 8f., 76, 80, 82, 86f., 92, 

97, 100, 134–147, 181f.
Tuomela 141
Trivers 79
Tylor 105, 107

Uexküll 18f., 21

Vergil 118
Voltaire 69, 117, 132

Wagner, R. 158
de Waal 9, 76f., 79–82, 87ff., 97, 

100, 144
Warburg 37, 56
Weber, M. 41, 64, 177, 179
Weinhandl 39
Weismann 21
Westermarck 87
Whorf 67
Wilson, D. S. 92, 140
Wilson, E. O. 9, 92
Winnicott 172
Wittgenstein 13, 37, 141, 162
Wundt, W. 134, 171
Wust 37
Wynne-Edwards 92

Zarathustra 50
Zimbardo 94

PERSONENREGISTER

https://doi.org/10.5771/9783845298900 - am 15.01.2026, 21:14:22. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783845298900
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


https://doi.org/10.5771/9783845298900 - am 15.01.2026, 21:14:22. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783845298900
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


https://doi.org/10.5771/9783845298900 - am 15.01.2026, 21:14:22. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783845298900
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


https://doi.org/10.5771/9783845298900 - am 15.01.2026, 21:14:22. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783845298900
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


https://doi.org/10.5771/9783845298900 - am 15.01.2026, 21:14:22. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783845298900
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

	Cover
	Vorwort
	Philosophische Anthropologie als Forschungsprogramm
	Gehlens Der Mensch von 1940. Zwischen Nationalsozialismus und Philosophischer Anthropologie
	Mensch
	Menschenbilder und Ethik
	Die Wurzeln der menschlichen Moral
	Religion und Moral – die Urszene
	Was ist Rousseauismus?
	Michael Tomasello und die philosophische Anthropologie
	Adornos Mimesis. Zur Funktion dieses Begriffs in seinem Werk
	Frankfurter Schule und Philosophische Anthropologie – Ist eine Kernfusion möglich?
	Textnachweise
	Literaturverzeichnis
	Personenregister

