3. Entfremdung — Autonomie

Doug Quaid: 1If I’'m not me, then who the hell
am I?

Lori Quaid: How would 1 know? I just work
here.'

TOTAL RECALL; LEN WISEMAN

Erstens, welche Bedeutung hat der Begriff der Entfremdung in Castoriadis’ poli-
tischer Philosophie? Die zweite damit zusammenhingende Frage lautet: Warum
kann Castoriadis dem Kernbegriff Autonomie iiberhaupt normativen Wert bei-
messen? Insofern wird es hilfreich sein, die Entfremdung bei Marx wenigstens
rudimentér nochmals zu kldren.

3.1 ENTFREMDUNG

Im Folgenden wird dem Begriff der Entfremdung bei Castoriadis nachgegangen.
Dabei benutze ich den Begriff der Entfremdung (aliénation), um den Begriff der
Heteronomie, wie ihn Castoriadis braucht, zu verdeutlichen.? Verkniipft ist diese
Ubersetzung mit der Bedeutung der Entfremdung bei Marx. Im Weiteren werden
die Verkniipfungen zum Verstidndnis des Begriffs bei Marx herausgearbeitet, um
zum Schluss die Schwierigkeiten, die bei letzterem und insofern bei Castoriadis
bestehen, klarzustellen.

1 TOTAL RECALL (USA 2012, R: Len Wiseman).
2 Castoriadis: Gesellschaft als imagindre Institution, S. 175; 185f. bzw. Castoriadis:

L’Institution imaginaire de la société, S. 138; 148f.

https://dol.org/10.14361/9783830431894-003 - am 14.02.2026, 09:56:38. https://www.Inllbra.com/de/agb - Open Access - (=) EETm


https://doi.org/10.14361/9783839431894-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc/4.0/

114 | VOM IMAGINAREN ZUR AUTONOMIE

3.1.1 Entfremdung bei Castoriadis

Was versteht Castoriadis unter Entfremdung? Um die Frage zu beantworten,
kann man den Faden am Ende des letzten Kapitels wieder aufnehmen: »Ich
mochte, dass der andere frei ist, denn meine Freiheit beginnt dort, wo die Frei-
heit des anderen beginnt [...].«’ Diesen Begriff der Autonomie verfolgt Castoria-
dis auch mit der Formulierung: »Unsere Auffassung von Autonomie macht deut-
lich, dal3 man Autonomie einerseits nur wollen kann, wenn man sie fiir alle will,
und daB andererseits ihre volle Verwirklichung nur als kollektives Unternechmen
denkbar ist.«* Nun stellt sich zuerst die Frage, inwiefern die Menschen, wie sie
sich Castoriadis vorstellt, von der Autonomie entfremdet sind. Das Verstdndnis
der Autonomie ergibt sich mit der Kldrung des Begriffes des Gesellschaftlichen
und was mit »kollektives Unternehmen« gemeint ist.

Wie erldutert wurde, entsteht jedes Subjekt als Subjekt erst durch das Auf-
brechen der psychischen Monade und damit dem EinflieBen gesellschaftlicher
imagindrer Bedeutungen, das heifit Sinn. Damit wird Subjekt, wer Gesellschaft
reinldsst<. Subjekt sein bedeutet dann nichts anderes als in einer bestimmten Zeit,
an einem bestimmten Ort Subjekt zu werden. Genau das meint Castoriadis, wenn
er schreibt, »dall das Subjekt in sich selbst auf einen Sinn stoBt, der nicht der
seine ist [...]«’. Damit ist Autonomie niemals nur als Autonomie eines Subjekts
denkbar, sondern immer schon ein gesellschaftliches Verhéltnis. Damit ist aber
nicht nur ein Verhiltnis von Subjekten unter sich, sondern irgendetwas dariiber
hinaus gemeint. Castoriadis spricht insofern von »dem Gesellschaftlichen im ei-
gentlichen Sinne«’. Darauf wurde mit den Erlduterungen zu den gesellschaftli-
chen imagindren Bedeutungen und den gesellschaftlichen imaginéren Institutio-
nen bereits eingegangen.’

Das Ziel der Autonomie ist also auch niemals erreichbar als subjektives Ziel.
Autonomie kann nur kollektiv bzw. gesellschaftlich verstidndlich und erreichbar
sein. Genauso wie Autonomie muss umgekehrt auch Entfremdung gesellschaft-
lich verstanden werden. Castoriadis spricht von instituierter Heteronomie, also
Fremdbestimmung.® Neben der psychoanalytischen Dimension und der Freiheit
im Verhéltnis zu anderen Menschen wurzle Entfremdung in der gesellschaftli-

Ebd., S. 158. [Herv. 1.0.]

Castoriadis: Gesellschaft als imaginére Institution, S. 183.
Ebd.

Ebd. [Herv.i.0.]

Vgl. Abs. 2.1.2.

Ebd., S. 185f.

0 N N L W

https://dol.org/10.14361/9783830431894-003 - am 14.02.2026, 09:56:38. https://www.Inllbra.com/de/agb - Open Access - (=) EETm


https://doi.org/10.14361/9783839431894-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc/4.0/

ENTFREMDUNG — AUTONOMIE | 115

chen Welt. Diese Bereiche bleiben eng aneinander gebunden. Was heifit nun
aber gesellschaftliche Heteronomie, also Fremdgesetzlichkeit? Dass dieser Dis-
kurs des anderen, wie er bereits angedeutet wurde, das Subjekt nicht génzlich
umgreift, ist eine konzeptuelle Bedingung, da Autonomie sonst nicht mehr
denkbar wire. Aber Castoriadis behauptet zudem, dass die gesellschaftliche He-
teronomie etwas dariiber hinaus sei. An dieser Stelle kommen die Institutionen
und ihre imagindren Bedeutungen ins Spiel. Gerade von diesen sei das Subjekt,
betrachte man die Gesellschaft als Ganzes, entfremdet, in dem Moment, wenn
die Institutionen nicht mehr als eingerichtete, gesetzte durchschaut wiirden. Cas-
toriadis spricht sogar von Verselbstindigung. Kurz: Die Institution knechte die
Gesellschaft.

»Die Institution ist ein symbolisches, gesellschaftlich sanktioniertes Netz, in dem sich ein
funktionaler und ein imaginédrer Anteil in wechselnden Proportionen miteinander verbin-
den. Entfremdung ist die Verselbstdndigung und Vorherrschaft des imagindren Moments
der Institution, deren Folge wiederum die Verselbstdndigung und Vormachtstellung der

Institution gegeniiber der Gesellschaft ist.«’
Oder:

»Wir haben vielmehr die erheblich wichtigere Tatsache im Auge, daf sich die Institution
nach ihrer Einsetzung zu verselbstandigen scheint, [...] daf sie in ihrem Fortbestand und
ihren Wirkungen iiber ihre Aufgabe, ihre >Ziele< und ihre >Rechtfertigungen< hinaus ein
Eigenleben annimmt. [...] Was >zunéchst« wie ein Ensemble von Institutionen im Dienst

der Gesellschaft aussah, wird zu einer Gesellschaft im Dienste von Institutionen.«'”

Die Entfremdung besteht — kurz gesagt — darin, dass die Institutionen nicht mehr
verdnderbar scheinen, dass sie von der Gesellschaft entfernt und verselbsténdigt
sind / scheinen. Die Authebung dieser Entfremdung besteht darin, dieses Ver-
héltnis so umzukehren, dass die Institutionen wiederum in den Dienst der Ge-
sellschaft treten und neu gestaltet werden und immer umgestaltet werden kon-
nen, das bedeutet in der Verfligungsgewalt der Gesellschaft verbleiben. Dazu
braucht es ein Wissen gegeniiber den imaginidren Bedeutungen und ein Wollen
gegeniiber der Veriinderung der Institutionen.'" Etwas konkreter geht Castoriadis
auf diesen Anspruch der Aufhebung dieser Verselbstindigung ein, wenn er von

9 Ebd, S.226.
10 Ebd., S. 188.
11 Ebd., S. 186.

https://dol.org/10.14361/9783830431894-003 - am 14.02.2026, 09:56:38. https://www.Inllbra.com/de/agb - Open Access - (=) EETm


https://doi.org/10.14361/9783839431894-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc/4.0/

116 | VOM IMAGINAREN ZUR AUTONOMIE

der autogestion, d.h. Selbstverwaltung, spricht.'> Worin besteht nun gemif Cas-
toriadis die Losung gegeniiber der Fremdgesetzlichkeit oder Fremdherrschaft,
wie sie in einem Unternchmen vorherrscht (er spricht auch von Kontrolle und
Zwang)? Die Antwort kann kurz ausfallen: Die Losung besteht in der Selbstver-
waltung oder demokratischen Verwaltung der Arbeitenden.” Indem er festhilt,
dass die vorherrschende Produktionsweise durch hierarchische Verhiltnisse
strukturiert werde, zeigt er umgekehrt, dass die Auflosung der Hierarchie durch
Selbstbestimmung die Heteronomie ablose. Er verdeutlicht dies an der Organisa-
tion von Betrieben oder Unternehmen — und das ist nun entscheidend fiir sein
Verstindnis dessen, was er mit Entfremdung meint:

»Und warum muss man Zwang organisieren, warum ist es notig, dass es Zwang gibt?
Weil die Arbeitnehmenden normalerweise keinen iiberschwénglichen Enthusiasmus zei-
gen, um den Anweisungen der Direktion zu folgen. Und warum ist das so? Weil ihnen
weder ihre Arbeit noch ihr Produkt eignet, weil sie sich entfremdet und ausgebeutet fiih-
len, weil sie nicht selbst entschieden haben, das zu tun, was sie tun; kurz, weil ein immer-
wihrender Konflikt zwischen jenen, die arbeiten, und jenen, die die Arbeit von anderen

bestimmen und daraus Profit schlagen, besteht.«'*

Castoriadis" begriindet hier, warum es Zwang in hierarchisch organisierten Un-
ternehmen brauche und bezieht sich auf den Begriff der Entfremdung. An ande-
rer Stelle kommt Castoriadis auf die wahren sozialen Werte gegeniiber der Hie-
rarchie und Konkurrenz zu sprechen, die diesen Faden aufnehmen: das Interesse
an der Arbeit selbst, das Vergniigen etwas gut zu tun, was man selber gewahlt
hat zu tun, Schopfung oder Erfindung, Kreativitit, Achtung und Anerkennung

12 Castoriadis, Cornelius: Le contenu du socialisme, Paris: Union Générale d’édition
(10 / 18) et Cornelius Castoriadis 1979, S. 301-322.

13 Ebd., S. 305f.

14 Ebd., S. 307: »Et pourquoi faut-il organiser la contrainte, pourquoi faut-il qu’il y ait
contrainte? Parce que les travailleurs ne manifestent pas en général spontanément un
enthousiasme débordant pour faire ce que la direction veut qu’ils fassent. Et pourquoi
cela? Parce que ni leur travail, ni son produit ne leur appartiennent, parce qu’ils se
sentent aliénés et exploités, parce qu’ils n’ont pas décidé eux-mémes ce-qu’ils ont
fait; bref, parce qu’il y a un conflit perpétuel entre ceux qui travaillent et ceux qui di-
rigent le travail des autres et en profitent.« [Dt. Ubers. v. nc; Herv. i.0.]

15 Es gilt zu beachten, dass der Artikel in Zusammenarbeit mit Daniel Mothé verfasst

wurde.

https://dol.org/10.14361/9783830431894-003 - am 14.02.2026, 09:56:38. https://www.Inllbra.com/de/agb - Open Access - (=) EETm


https://doi.org/10.14361/9783839431894-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc/4.0/

ENTFREMDUNG — AUTONOMIE | 117

der anderen.'® Am Schluss des Artikels kommt Castoriadis zur politischen Di-
mension mit der Abschaffung ungleicher Lohnverhiltnisse, wenn er folgert, dass
dies das einzige Mittel zum Zweck einer Produktionsweise im Sinne der Bediirf-
nisse der Gesellschaft sei. Damit ist der Stein des AnstoBes genannt. Diese von
Castoriadis verurteilte Verselbstindigung der Institution findet sich analog am
Beispiel des Unternehmens — oder eigentlich: umgekehrt vom Unternehmen aus-
gehend, erst in der Gesellschaft als politisches Problem.'” Wenn Castoriadis von
der Freiheit als gemeinsames Wollen der Freiheit eines jeden spricht, dann ist
damit nicht nur politische Freiheit als kollektive Bedingung und Verwirklichung
gemeint, sie referiert zurlick auf die >reale Basis< von der Castoriadis denkend
herkommt, den 6konomisch ungleichen (Produktions-)Verhiltnissen, die ent-
fremdet sind. So wie er in Le contenu du socialisme I bzw. Uber den Inhalt des
Sozialismus I'® erklirt und damit die Bedeutung der Entfremdung seit seiner Zeit
bei der Gruppe Socialisme ou Barbarie aufnimmt: »Entfremdung ist also das
Gegenteil freien schopferischen Handelns in einer vom Menschen geschaffenen
Welt. [...] Jede Entfremdung ist eine Form menschlicher Vergegenstandlichung,
d.h. hat ihren Ursprung in menschlichem Handeln [...].«" Die Lésung dieser
Entfremdung verweist auf den Begriff der Autonomie, wie ihn Castoriadis spater
umfassend fiir gesellschaftliche Belange benutzt und wie er ihn hier bereits iiber
den Produktionsprozess hinaus auch fiir Familie, Erziehung und Kultur ein-
bringt.”’ Wesentlich bleibt, dass sich Castoriadis mit seinem Anspruch auf Auto-
nomie auf das Konzept der Entfremdung bei Marx bezieht, und dass dieses, wie
eben erldutert, auch noch in spiteren Texten weiter seine Bedeutung behilt.
Trotz seiner stindigen Behauptung, er habe sich vom Marxismus verabschiedet.
Damit ist ein erster Schritt getan, dass der Begriff der Entfremdung bei Castoria-
dis noch auf die Marx’sche Bedeutung referiert. Ein weiterer Schritt muss aber
noch getan werden, um die Verkniipfung zwischen den Begriffen klarzustellen.
Es gilt also zu fragen: Wenn der Begriff der Entfremdung noch Anleihen bei
Marx macht, wie hiangt er dann mit dem Begriff des Imaginédren zusammen? Be-

16 Ebd., S.319.

17 Castoriadis verdeutlicht dies, insofern er behauptet, dass die Machtfiille in Unterneh-
men durch ihre Demokratisierung eingeholt werden konne. Sozialismus bedeutet die
Selbstverwaltung der Arbeitenden in ihren Betrieben. Vgl. Castoriadis: Le contenu du
socialisme bzw. Castoriadis: Vom Sozialismus zur autonomen Gesellschaft, Bd. 2.1,
S. 65-221.

18 Ebd., S. 65-93.

19 Ebd., S. 85.

20 Ebd.,S. 89.

https://dol.org/10.14361/9783830431894-003 - am 14.02.2026, 09:56:38. https://www.Inllbra.com/de/agb - Open Access - (=) EETm


https://doi.org/10.14361/9783839431894-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc/4.0/

118 | VOM IMAGINAREN ZUR AUTONOMIE

vor auf die Frage eingegangen werden kann, muss zuerst der Begriff der Ent-
fremdung bei Marx erldutert werden.

3.1.2 Entfremdung bei Marx

Der Begriff der Entfremdung bei Marx hat eine konzeptuell grundlegende Be-
deutung. Im Folgenden wird diese Bedeutung kurz umschrieben, um dann auf
eine Kritik einzugehen, die sich mit dem damit zusammenhédngenden Problem
der Begriindung beschiftigt.”’

Seit der Herausgabe der Pariser Manuskripte Anfang der 1930er Jahre und
seit der breiten Rezeption wéhrend der 1960er und 1970er Jahre wird dem Be-
griff der Entfremdung eine zentrale Rolle im Konzept von Marx zugesprochen.
Um die spiter folgenden Probleme, die damit verbunden sind deutlich machen
zu konnen, bedarf es zuerst einer, wenn auch kurzen, Zusammenfassung wesent-
licher Aspekte dieses Begriffs. Allerdings kann es hier nicht darum gehen, den
Begriff in seiner ganzen Rezeptionsgeschichte wiederzugeben, sondern wesent-
liche Pfeiler der von Marx referierten Bedeutung in den Manuskripten und in
Ansitzen in anderen Schriften aufzusuchen und klarzustellen. Es wird systema-
tisch von den Pariser Manuskripten ausgegangen, wobei angenommen wird, dass
die Entfremdung bei Marx in seinem Werk eine durchgehend zentrale Bedeu-
tung behielt.”>

Gattungswesen Mensch?

Der Begriff der Entfremdung bezieht sich auf das Gattungswesen Mensch. Was
ist dieses Gattungswesen Mensch, von dem sich die Individuen entfremden bzw.
entfremdet haben? Was macht die entfremdete Situation aus?

»In der Art der Lebenstétigkeit liegt der ganze Charakter einer species, ihr Gattungscha-
rakter, und die freie bewufite Tatigkeit ist der Gattungscharakter des Menschen. [...] Das
Tier ist unmittelbar eins mit seiner Lebenstitigkeit. Es unterscheidet sich nicht von ihr. Es
ist sie. Der Mensch macht seine Lebenstitigkeit selbst zum Gegenstand seines Wollens
und seines BewuBtseins. Er hat bewulite Lebenstitigkeit. Er ist nicht eine Bestimmtheit,

mit der er unmittelbar zusammenflieBt. Die bewulite Lebenstétigkeit unterscheidet den

21 Djindji¢, Zoran: Marx’ kritische Gesellschaftstheorie und das Problem der Begriin-
dung, Dissertation, Universitdt Konstanz, Konstanz 1979.

22 Vgl. Mészaros, Istvan: Der Entfremdungsbegriff bei Marx, Miinchen: Paul List Verlag
KG 1973; Fetscher, Iring: Grundbegriffe des Marxismus, Hamburg: Hoffmann und
Campe Verlag 1976, S. 73.

https://dol.org/10.14361/9783830431894-003 - am 14.02.2026, 09:56:38. https://www.Inllbra.com/de/agb - Open Access - (=) EETm


https://doi.org/10.14361/9783839431894-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc/4.0/

ENTFREMDUNG — AUTONOMIE | 119

Menschen unmittelbar von der tierischen Lebenstétigkeit. Eben nur dadurch ist er ein Gat-

23
tungswesen.«

Marx geht von einer bestimmten Anlage aus, die Praxis, das Tun der Menschen

in den Vordergrund riickt. Die Menschen vollbringen sich insofern und dufiern

sich in ihrem Tun. Dass dies keine statische oder substanzielle Festsetzung be-

deutet, darauf deutet Marx, wenn er schreibt, dass der Mensch keine Bestimmt-

heit sei. Der Mensch als Gattung Mensch vollbringt sich nur in einer freien und

bewussten (produktiven) Tétigkeit. Diese Tatigkeit bedeutet, das scheinen ge-

. . 2 . . .
wisse Autoren zu verkiirzen™, nicht nur Arbeit als Produktion von Waren, was

23

24

Marx, Karl: Pariser Manuskripte. Okonomisch-philosophische Manuskripte aus dem
Jahre 1844, hg. v. Robert Katzenstein, Westberlin: Verlag Das Europidische Buch
1987, S. 62. [Herv. 1.0.]

Miiller, Friedrich: Entfremdung. Folgeprobleme der anthropologischen Begriindung
der Staatstheorie bei Rousseau, Hegel, Marx, Berlin: Duncker & Humblot 1985 S.
74f.: »Spezifisch im Kapitalismus ist der Arbeiter gegeniiber der Natur, gegeniiber
seinem Produkt, seiner Arbeit und gegeniiber der Gesellschaft entfremdet. Die Ent-
fremdung des Nichtarbeiters als Fehlen wirklicher Verbindung mit dem allein ver-
menschlichenden Produktionsakt ergénzt die des Arbeiters — vergleichbar der Form
der Entfremdung des nicht-arbeitenden >Herrn« in der >Phdanomenologie des Geistes<.«
— Miiller ist an mehreren Stellen unpréazise: Einerseits interpretiert er den Bourgeois
als Nichtarbeiter so, dass dieser tiberhaupt nicht produktiv sein kdnnte, zum anderen
spricht er dem Produktionsakt des Arbeiters vermenschlichenden Charakter zu, bleibt
also ungenau, da er sagen miisste dem Produktionsakt des Menschen, da der Arbei-
tende im Sinne der kapitalistischen Produktionsweise nicht vermenschlicht, sondern
umgekehrt entfremdet wird. Einen dritten Fehler begeht Miiller, indem er das Herr-
schaftsverhéltnis zwar richtigerweise auf Hegel bezieht, aber wiederum ungenau, in-
dem er es mit der Wechselseitigkeit von Herr und Knecht vergleicht, wenn es um den
Begriff der Entfremdung geht. Bei begrifflich genauer Betrachtung sieht man so-
gleich, dass der Begriff der Entfremdung von Marx zwar von Hegel iibernommen
wird, aber in konzeptueller Hinsicht eine andere Bedeutung hat. Wahrend es bei Hegel
um eine Frage der Erkenntnis und Bezugnahme auf die Welt geht, handelt es sich bei
Marx um eine materialistische Beschreibung der Produktionsverhéltnisse und -weisen.
Miiller widerspricht sich zudem eine Seite spater, wenn er wiederum behauptet, dass
Marx den Aspekt der Anerkennung weggelassen habe, obwohl er kurz zuvor behaup-
tet, dass die Verhéltnisse Herr-Knecht vergleichbar seien mit jenen von Arbeiter-
Nichtarbeiter.

https://dol.org/10.14361/9783830431894-003 - am 14.02.2026, 09:56:38. https://www.Inllbra.com/de/agb - Open Access - (=) EETm


https://doi.org/10.14361/9783839431894-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc/4.0/

120 | VOM IMAGINAREN ZUR AUTONOMIE

inkoharent wire, sondern auch intellektuell oder kiinstlerisch titig zu sein.”> Es
verdeutlicht insgesamt das Verhiltnis zu sich selbst als Mensch, das nachgerade
nur in dieser gemeinsamen Produktivtitigkeit zum Ausdruck kommt.”® Anders
formuliert:

»Er [Marx; nc] spricht nicht einfach von der Entfremdung des Menschen von der »Natur«
als solcher, sondern von der Entfremdung des Menschen von seiner eigenen Natur, von
der >anthropologischen Natur¢ [...]. Eben dieser Begriff der >eigenen anthropologischen
Natur< impliziert notwendig die ontologisch fundamentale Selbstvermittlung des Men-
schen mit der Natur durch seine Produktiv-(und Selbstproduktiv-)Tétigkeit.«’’

Es bleibt die Frage, ob diese »anthropologische Natur« und mit ihr die notwen-
dige ontologisch fundamentale Selbstvermittlung in der Praxis dadurch normati-
ven Charakter hat, indem die Riickgewinnung dieser Menschlichkeit nur durch
eine grundlegende Verdnderung der entfremdeten und entfremdenden Verhilt-
nisse zu erreichen ist. Insofern miisste wiederum gezeigt werden, worauf dieser
normative Anspruch ruht bzw. was diese anthropologische Natur ist und warum
gerade diese Natur entscheidend ist. Es wurde und wird seit der Veroffentli-
chung der Pariser Manuskripte dariiber gestritten, welche Bedeutung das Kon-
zept der Entfremdung in den spiteren Werken iiberhaupt noch habe. Der Begriff
tauche bei Marx — so 6fters ein Einwand — nicht mehr systematisch auf. Fromm
und Mészaros erwidern, dass die Kategorie der Entfremdung bei Marx durchge-
hend seine Relevanz behalte.®® Auch Oppolzer betont, wenn auch umgekehrt
sich darauf beziehend, dass das Konzept der Entfremdung bereits in den frithen
Schriften die wichtige Funktion einer kritischen Kategorie inne habe, — also auch
spiter behilt.”” Diese Annahme wird im Folgenden geteilt. Die Bewertung der
entfremdeten Verhiltnisse ist nur denkbar durch ein Kriterium bzw. eine Norm,
welches bzw. welche erst die Entfremdung als negatives Phdnomen ausweist —
angesichts der moglichen Selbstvermittlung der Menschen in der Produktivtitig-

25 Fromm, Erich: Das Menschenbild bei Marx: mit den wichtigsten Teilen der Friih-
schriften von Karl Marx, Frankfurt am Main: Européische Verlagsanstalt 1980, S. 52.

26 Mészaros: Der Entfremdungsbegriff bei Marx, S. 134.

27 Ebd., S. 135. [Herv. 1.0.]

28 Vgl. Fromm: Das Menschenbild bei Marx, S. 55; Mészaros: Der Entfremdungsbegriff
bei Marx, S. 116: »Die Manuskripte legen [...] die Fundamente des Marxschen Sys-
tems, zentriert um den Entfremdungsbegriff.« [Herv. i.0.]

29 Oppolzer, Alfred A.: Entfremdung und Industriearbeit: Die Kategorie der Entfrem-
dung bei Karl Marx, K6ln: Pahl-Rugenstein-Verlag 1974, S. 70.

https://dol.org/10.14361/9783830431894-003 - am 14.02.2026, 09:56:38. https://www.Inllbra.com/de/agb - Open Access - (=) EETm


https://doi.org/10.14361/9783839431894-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc/4.0/

ENTFREMDUNG — AUTONOMIE | 121

keit.”® Dass allerdings Marx und Engels sich von anthropologischen Konstanten
distanziert und diese kritisiert haben, ist bekannt. In der Deutschen Ideologie
bemerken sie, dass ihre dltere Ausdrucksweise von Menschen als »Wesen« oder
»Gattung« mehr Anlass fiir substantielle Zuschreibungen von Seiten ihrer Geg-
ner gegeben habe, als iiberhaupt intendiert.”’ Worauf sie damit deuten, ist der
Umstand, dass Wesen nicht als Substanz verstanden wird, sondern ein der beo-
bachteten Wirklichkeit entnommenes Faktum und kein theoretisch unterstelltes,
d.h. iiberhistorisches Sein, darstellt. Dafiir spricht auch die Interpretation, dass
Marx von der Entfremdung als grundlegend 6konomischer spreche, indem er
»allein von der Bediirftigkeit des empirischen Menschen als eines leiblich-
sinnlichen Wesens« voraussetze.”> Das erldutert in anderer Weise Mészaros,
wenn er zeigt, dass es Marx bei der Rede vom wirklichen Menschen um den his-
torischen Menschen gehe und wie er sich im Verhiltnis zur Natur produziert.”
Insofern bleibt aber die Frage noch unbeantwortet, warum die freie und bewusste
Tétigkeit als Norm und Spezifikum der menschlichen Wirklichkeit hervorgeho-
ben wird. Wird damit nicht doch eine iiber die faktische Bediirftigkeit notwendi-
ge Eigenschaft gesetzt, die erwiesenermallen nicht iiberzeitlich und iiberhisto-
risch gesetzt werden diirfte?

Entfremdete Arbeit, die Arbeit entfremdeter Menschen unter kapitalistischer
Herrschaft, bedeutet bei Marx immer schon entfremdete Tétigkeit. Diese Ent-
fremdung im Zusammenhang mit der Arbeit duflert sich in verschiedener Hin-
sicht.

»Worin besteht nun die Entauflerung der Arbeit?

Erstens, dafl die Arbeit dem Arbeiter duferlich ist, d.h. nicht zu seinem Wesen gehort, dafl
er sich daher in seiner Arbeit nicht bejaht, sondern verneint, nicht wohl, sondern ungliick-
lich fiihlt, keine freie physische und geistige Energie entwickelt, sondern seine Physis [...]
und seinen Geist ruiniert. Der Arbeiter fiihlt sich daher erst auller der Arbeit bei sich und
in der Arbeit auler sich. Zu Hause ist er, wenn er nicht arbeitet, und wenn er arbeitet, ist
er nicht zu Hause. Seine Arbeit ist daher nicht freiwillig, sondern gezwungen, Zwangsar-
beit. Sie ist daher nicht die Befriedigung eines Bediirfnisses, sondern sie ist nur ein Mittel,
um Bediirfnisse auBler ihr zu befriedigen. Thre Fremdheit tritt darin rein hervor, daf, sobald

kein physischer oder sonstiger Zwang existiert, die Arbeit als eine Pest geflohen wird. Die

30 Vgl. dazu Djindji¢: Marx’ kritische Gesellschaftstheorie.

31 Marx, Karl / Engels, Friedrich: Werke, Band 3, Berlin / DDR: Dietz Verlag 1959, S.
218.

32 Miiller: Entfremdung, S. 79.

33 Meészaros: Der Entfremdungsbegriff bei Marx, S. 130.

https://dol.org/10.14361/9783830431894-003 - am 14.02.2026, 09:56:38. https://www.Inllbra.com/de/agb - Open Access - (=) EETm


https://doi.org/10.14361/9783839431894-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc/4.0/

122 | VOM IMAGINAREN ZUR AUTONOMIE

duflerliche Arbeit, die Arbeit, in welcher der Mensch sich entduflert, ist eine Arbeit der
Selbstaufopferung, der Kasteiung. Endlich erscheint die AuBerlichkeit der Arbeit fiir den
Arbeiter darin, daf} sie nicht sein Eigen, sondern eines anderen ist, dafl sie ihm nicht ge-

hort, daB er in ihr nicht sich selbst, sondern einem anderen angehéﬁ.«34

Erstens, die Menschen arbeiten in einem Zwangsverhiltnis, sind also unfrei,
zweitens, sie konnen die Art und Weise des Arbeitens nicht selber bestimmen,
sind also unfrei und »bewusstloser< Teil einer Maschine. Drittens, sie erarbeiten
Gegenstinde, Produkte, die ihnen nicht gehéren™, wie dies in der folgenden Pas-
sage deutlich wird:

»Der Gegenstand, den die Arbeit produziert, ihr Produkt, tritt ihr als ein fremdes Wesen,
als eine von dem Produzenten unabhdngige Macht gegeniiber. Das Produkt der Arbeit ist
die Arbeit, die sich in einem Gegenstand fixiert, sachlich gemacht hat, es ist die Vergegen-
stdndlichung der Arbeit. Diese Verwirklichung der Arbeit erscheint [...] als Entwirkli-
chung des Arbeiters, die Vergegenstindlichung als Verlust und Knechtschaft des Gegen-

standes, die Aneignung als Entfremdung, als Entiufierung.«*®

Insofern sind die Verarbeitung der Natur und damit die Entduflerung in der Ar-
beit nicht durch die Aneignung der Natur aufgehoben. Im Gegenteil bekréftigen
die arbeitenden Menschen durch das fremde Eigentum, das dem Bourgeois insti-
tutionalisierterweise zugehort, ihr — ihnen fremdes — Selbstverhéltnis. Die ent-
fremdete Arbeit bedeutet also zugleich die perpetuierte Entfremdung von sich
selbst im Akt der Produktion. Die sozialen Verhéltnisse scheinen dabei nicht
damit zusammenzuhdngen. Die vermeintlich natiirlichen Verhéltnisse bezeich-
nen die von Marx eingeklagte Naturwiichsigkeit der zu zerschlagenden Klassen-
verhéltnisse. Damit ist die zentrale Kategorie des Eigentums und der Eigentums-
verhéltnisse im Sinne des Besitzes an den Produktionsmitteln wenigstens ange-
deutet. Durch den fremdgesteuerten Vorgang in der Produktion bzw. Arbeit, dem
ebenso fremdbestimmten Ziel eines Produkts bzw. einer Ware, das dem Arbei-
tenden nicht mehr gehort, ergibt sich fiir Marx eine mehrfache Folge im Verhilt-
nis der Menschen untereinander. Einerseits bestehen Abhdngigkeitsverhéltnisse,
die als Herrschaftsverhaltnisse beschrieben werden kdnnen.

34 Marx: Pariser Manuskripte, S. 60. [Herv. i.0.]
35 Oppolzer: Entfremdung und Industriearbeit, S. 68f.
36 Marx: Pariser Manuskripte, S. 57f. [Herv. i.0.]

https://dol.org/10.14361/9783830431894-003 - am 14.02.2026, 09:56:38. https://www.Inllbra.com/de/agb - Open Access - (=) EETm


https://doi.org/10.14361/9783839431894-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc/4.0/

ENTFREMDUNG — AUTONOMIE | 123

»Die Entfremdung des Menschen, iiberhaupt jedes Verhéltnis, in dem der Mensch zu sich
selbst [steht] [sic; nc], ist erst verwirklicht, driickt sich aus in dem Verhéltnis, in welchem
der Mensch zu d[em] [sic; nc] andern Menschen steht. [...]

Wenn das Produkt der Arbeit mir fremd ist, mir als fremde Macht gegeniibertritt, wem ge-
hort es dann?

Wenn meine eigne Tatigkeit nicht mir gehort, eine fremde, eine erzwungne Téatigkeit ist,
wem gehort sie dann? [...]

Wenn das Produkt der Arbeit nicht dem Arbeiter gehort, eine fremde Macht ihm gegen-
iiber ist, so ist dies nur dadurch moglich, dal es einem andern Menschen aufler dem Ar-
beiter gehort. Wenn seine Tétigkeit ihm Qual ist, so muss sie einem andern Genuf und die
Lebensfreude eines andern sein. [...] Wenn er [der Mensch; nc] sich also zu dem Produkt
seiner Arbeit, zu seiner vergegenstindlichten Arbeit als einem fremden, feindlichen, méch-
tigen, von ihm unabhéngigen Gegenstand verhilt, so verhélt er sich zu ihm so, dal} ein an-
derer, ihm fremder, feindlicher, méachtiger, von ihm unabhédngiger Mensch der Herr dieses
Gegenstandes ist. Wenn er sich zu seiner eignen Tétigkeit als einer unfreien verhilt, so
verhélt er sich zu ihr als der Tatigkeit im Dienst, unter der Herrschaft, dem Zwang und

. 37
dem Joch eines andern Menschen.«

Dariiber hinaus konnten sich die Menschen nicht mehr im Sinne ihres Gattungs-
charakters aufeinander beziehen:

»Jede Selbstentfremdung des Menschen von sich und der Natur erscheint in dem Verhalt-
nis, welches er sich und der Natur zu andern, von ihm unterschiednen Menschen gibt. [...]
In der praktischen wirklichen Welt kann die Selbstentfremdung nur durch das praktische,
wirkliche Verhiltnis zu andern Menschen erscheinen. Das Mittel, wodurch die Entfrem-
dung vorgeht, ist selbst ein praktisches. Durch die entfremdete Arbeit erzeugt der Mensch
also nicht nur sein Verhéltnis zu dem Gegenstand und dem Akt der Produktion als frem-
den und ihm feindlichen Méchten; er erzeugt auch das Verhéltnis, in welchem andre Men-
schen zu seiner Produktion und seinem Produkt stehn, und das Verhéltnis, in welchem er

. 38
zu diesen andern Menschen steht.«

In der bloBen Warenwelt, die bestimmend wiirde, zeigten sich nicht mehr zwi-
schenmenschliche Verhiltnisse, sondern nur noch Verhéltnisse zu Waren. Die
Arbeit bestimmt in dieser Konzeption nicht nur den Produktionsprozess, sondern
auch alle Verhéltnisse zwischen den Menschen: also iiber das Produktionsver-
hiltnis von Arbeitendem und Kapitalisten hinausgehend, auch das Verhiltnis

37 Marx: Pariser Manuskripte, S. 64f. [Herv. i.0.]
38 Ebd, S. 65. [Herv. 1.0.]

https://dol.org/10.14361/9783830431894-003 - am 14.02.2026, 09:56:38. https://www.Inllbra.com/de/agb - Open Access - (=) EETm


https://doi.org/10.14361/9783839431894-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc/4.0/

124 | VOM IMAGINAREN ZUR AUTONOMIE

zwischen den Arbeitenden. Indem die reale Basis und ihre Produktionsweise ent-
fremdet sind, sind es auch alle anderen Verhiltnisse, seien sie sozialer oder poli-
tischer Art. Darauf bezieht sich der Kommentar von Miiller, wenn er schreibt:

»Sie [juristische und politische Strukturen; nc] spiegeln als politische Entfremdung [...]
die 6konomische Entfremdung des Waren-Menschen wider, der nur noch eine Art kennt,
sich — neben seinem Eingespanntsein in entfremdete Produktion — zur dufleren Welt in Be-

. : ; . 39
ziehung zu setzen: indem er sie hat und konsumiert.«

Diese entfremdete Beziehung zwischen den Menschen beschreibt Marx im Kapi-
tal unter dem Titel des Fetischcharakters der Ware.* Darauf weist auch Miiller
hin, der in diesem »Fetischismus von Wert und Ware« die Wurzel der gesell-
schaftlichen Entfremdung sicht."’ Was Marx an dieser Stelle beschreibt, ist das
Verhiltnis zwischen den Menschen, das im Warenaustausch durch das Verhalt-
nis zwischen Produkten ihrer Arbeit ersetzt wird. Da es sich — verkiirzt gesagt —
um entfremdete Produkte ihrer entfremdeten Tétigkeit handelt, konnen die zwi-
schenmenschlichen Beziehungen auch nicht einer freien und bewussten Form
entsprechen. Marx schreibt: »Es ist nur das bestimmte gesellschaftliche Verhalt-
nis der Menschen selbst, welches hier fiir sie die phantasmagorische Form eines
Verhiltnisses von Dingen annimmt.«** Damit betont Marx den verdeckten Cha-
rakter des Verhéltnisses zwischen den Menschen, deren »Naturwiichsigkeit«, die
sich imagindren Verhéltnissen — man konnte mit Castoriadis von imaginédren
instituierten Bedeutungen sprechen — anhand des Warenwerts hingeben.” Die

39 Miiller: Entfremdung, S. 76. [Herv. 1.0.]

40 Marx, Karl / Engels, Friedrich: Werke, Band 23, Berlin / DDR: Dietz Verlag 1962, S.
85-98.

41 Miller: Entfremdung, S. 75.

42 Marx / Engels: Werke, Bd. 23, S. 86.

43 Diese Anndherung an Castoriadis wiirde von Sommer / Wolf wohl bestritten. Das
Verhiltnis unter Menschen sei grundlegend von der Arbeit geprégt, Arbeitsprodukte
seien Trdger gesellschaftlicher Bedeutung, nicht imaginire Bedeutungen: »Die Men-
schen schaffen von der Warenzirkulation angefangen iiber den Produktionsprozess bis
zu den komplexesten Verschlingungen der Kapitalkreisldufe im kapitalistischen Ge-
samtreproduktionsprozess gesellschaftliche Verhiltnisse, die iiber die von den Men-
schen geschaffenen gesellschaftlichen Verhiltnissen von Sachen (Arbeitsprodukte in
der Zirkulation und der Produktion) vermittelt sind.« Sommer / Wolf: Imaginire Be-
deutungen und historische Schranken der Erkenntnis. Eine Kritik an Cornelius Casto-
riadis, S. 94.

https://dol.org/10.14361/9783830431894-003 - am 14.02.2026, 09:56:38. https://www.Inllbra.com/de/agb - Open Access - (=) EETm


https://doi.org/10.14361/9783839431894-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc/4.0/

ENTFREMDUNG — AUTONOMIE | 125

Verinderung dieser Verhiltnisse verlduft iiber die Anderung der Eigentumsver-
hiltnisse und der damit verbundenen Verinderung der Arbeitsweise.*

Es bleibt die Frage zuriick, welches Kriterium entfremdete Verhiltnisse als
solche bezeichnet. Wie Mészaros schreibt, bilden bei Marx »Mensch«, »Natur«
und »Industrie« bzw. »Produktivtitigkeit« die Bezugsgrofien. Letztere sei »ent-
scheidend wichtig«®, was sich mit den Ausziigen aus den Pariser Manuskripten
verdeutlichte. Dennoch bilden alle drei Begriffe in ihrer VerhéltnisméBigkeit das
Kriterium im Hinblick auf die Entfremdung durch das Verhéltnis der Arbeit zum
Privateigentum, welche den Platz des >Menschen« eingenommen hat.** Wie wird
diese entscheidend wichtige Bezugsgrofie der »Produktivtitigkeit« bei Marx be-
griindet?

3.1.3 Begriindung bei Marx

In diesem Abschnitt wird der Frage nachgegangen, ob der Begriff der Entfrem-
dung bei Marx wohlbegriindet ist. Es zeigt sich ein Begriindungsproblem. Weiter
unten wird die Frage nach der Begriindung analog auf Castoriadis’ Begriff der
Entfremdung iibertragen. Damit ldsst sich zeigen, ob Castoriadis in derselben
Weise an einer bestimmten Vorstellung des Menschen haften bleibt oder nicht.
Dabei ist die Rezeption einer Arbeit, die dieses Problem behandelt, wesentlich,
namlich jene von Zoran Djindjié¢." Djindji¢ stellt in seiner Arbeit die Frage nach
der Begriindung von Marx Gesellschaftstheorie. Die Frage nach der Begriindung
zielt auf die Erkldrung bzw. normative Grundlage, die Marx im Hinblick auf
zentrale Begriffe wie die Entfremdung liefert. Er bezieht sich insofern vor allem
auf die Frihschriften von Marx. Dabei stellt er fest, dass ein wesentlicher Aus-
gangpunkt eine »implizite Anthropologie« darstellt.”® So diirfte die Analyse der
entfremdeten Arbeit gerade nicht bloB in 6konomischer Hinsicht gelesen wer-
den, sondern muss, so Djindji¢, umfassender mit Bezug auf diese Anthropologie
verstanden werden: »die Voraussetzung dieser Strategie ist die Annahme, dal3
die ybewuBite gegenstindliche Tatigkeit« mit der Selbstverwirklichung des Men-
schen identisch ist«®. Die Frage ist also, ob und wie Marx diese vorausgesetzte
Anthropologie bzw. das Gattungswesen des Menschen begriindet. Die Antwort

44 Mészaros: Der Entfremdungsbegriff bei Marx, S. 183.
45 Ebd., S. 130.

46 Ebd., 135f.

47 Djindji¢, Zoran: Marx” kritische Gesellschaftstheorie.
48 Ebd., S. 11.

49 Ebd., S. 11f.

https://dol.org/10.14361/9783830431894-003 - am 14.02.2026, 09:56:38. https://www.Inllbra.com/de/agb - Open Access - (=) EETm


https://doi.org/10.14361/9783839431894-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc/4.0/

126 | VOM IMAGINAREN ZUR AUTONOMIE

sei vorausgeschickt: »Was aber in der Marxschen Kritik unbewiesen bleibt, ist
die These, daB die Produktivitét tatsdchlich >Gattungstétigkeit¢ ist, d.h. dafl der
Mensch als Gattungswesen sich hauptséchlich in der »bewuBiten gegensténdli-
chen Titigkeit« realisiert.«’’ Ausgehend von der Behauptung von Marx, dass der
Begriff der Entfremdung aus der Analyse der tatsdchlichen Verhiltnisse und
Umsténde der Arbeit im Kapitalismus gewonnen wurde, sucht Djindji¢ nach den
Hintergriinden. Dabei stellt er fest, dass Marx’ Behauptung, dass unter den biir-
gerlichen Produktionsprozessen die Arbeit dem Arbeiter duBlerlich sei, von ei-
nem Begriff des Wesens des Menschen ausgehen miisse.”’ Dabei gelte es zu be-
achten, dass aus Sicht der Beschreibung der Verhiltnisse die Arbeit im Kapita-
lismus als unfrei bezeichnet werden und man von Ausbeutung sprechen konne.
Von Entfremdung als entfremdete Tatigkeit konne aber nur im Hinblick auf ein
Wesen des Menschen gesprochen werden.”> Das Kriterium der Beurteilung bzw.
Bewertung der Tatigkeit als entfremdete bedarf also eines Malistabes, welchen
das Gattungswesen liefere: »und insofern ist auch die entfremdete Arbeit kein
»Faktum«®. Da nun Marx mit seinem vorausgesetzten Verstdndnis des Gat-
tungswesens eine Kritik an den bestehenden Verhiltnissen verbindet, so habe,
schreibt Djindji¢, diese Annahme konzeptuell groBere Dringlichkeit, was ihre
Begriindung angehe, denn »[d]ie Differenz vom Wesen des Menschen und der
biirgerlichen Realitit ist die Hauptthese seiner Kritik«**. Innerhalb der von Marx
analysierten biirgerlichen Gesellschaft gebe es gerade keine andere Moglichkeit
der Produktivitit auller der Arbeit. Wenn aber diese Art der Arbeit alle Produkti-
vitdt dominiere, sei auch die Verwirklichung des Gattungswesens bzw. des Gat-
tungscharakters der Menschen damit unmoglich. Damit sind die prekdren Ar-
beits- und allgemeiner Produktionsverhéltnisse eingeholt. Wenn nun die Produk-

50 Djindji¢: Marx” kritische Gesellschaftstheorie, S. 12.

51 Ebd,S. 19.

52 Dass auch die Nationalokonomen von einem biologistischen Menschenbild, dem klu-
gen Nutzenmaximierer, ausgehen, erwdhnt Djindji¢ entsprechend. Vgl. Djindji¢:
Marx’ kritische Gesellschaftstheorie, S. 23-26; vgl. dazu auch Israel, Joachim: Der
Begriff Entfremdung. Makrosoziologische Untersuchung von Marx bis zur Soziologie
der Gegenwart, Reinbek bei Hamburg: Rowohlt 1972, S. 86-102; allerdings verbleibt
Israel bei der Bemerkung dieser normativen Voraussetzung und der Aufzéhlung ihrer
Interpretationen. Auflerdem fehlt bei Israel in der Aufzédhlung zur Differenz zwischen
Mensch und Tier die sehr bekannte Unterscheidung der Vorstellung und Planung, die
im Hinblick auf das Menschenbild und die Praxis aber entscheidend ist, vgl. S. 97f.

53 Djindji¢: Marx” kritische Gesellschaftstheorie, S. 19.

54 Ebd, S.22.

https://dol.org/10.14361/9783830431894-003 - am 14.02.2026, 09:56:38. https://www.Inllbra.com/de/agb - Open Access - (=) EETm


https://doi.org/10.14361/9783839431894-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc/4.0/

ENTFREMDUNG — AUTONOMIE | 127

tivitét als freie und bewusste Tétigkeit nicht verwirklicht werde, dann werde das
Gattungsleben nicht verwirklicht. Der Mensch wird gerade nicht menschlich
bzw. dem Anspruch seiner eigenen Gattung gerecht.”” Da mit dieser Verwirkli-
chung auch das Verhiltnis unter den Menschen gestaltet wiirde, werde das Gat-
tungsleben verhindert. Das wechselseitige Verhéltnis der Menschen untereinan-
der wird durch den verhinderten Vorgang der Selbstverwirklichung (als Produk-
tivitdt), unmenschlich. Zentral sei dafiir auch das Verstdndnis von Geschichte bei
Marx: »Die Geschichte wird von Marx als ein Entstehungsprozess des Menschen
gedeutet.«”® Nur so sei verstindlich, wie die Verhiltnisse unter den Menschen
als unmenschlich bezeichnet werden konnten. Nur wenn die Menschen in ihrer
Geschichte sich als Menschen verwirklichen und nicht bestimmte Eigenschaften
damit zum Ausdruck kommen, wird dies denkbar. Damit ist die Geschichtlich-
keit die Bedingung der Verwirklichung der Gattung Mensch — allerdings konnte
offen bleiben, ob diese Verwirklichung auch realisierbar ist oder eher als regula-
tiv verstanden werden konnte. Die entscheidende Frage dazu ist, warum die
Menschen immer schon oder immer noch in entfremdeten Verhéltnissen von ih-
rem eigenen Gattungscharakter lebten.”” Die Antwort darauf miisse von einer
Einheit des Gattungswesens, die vorausgesetzt werde, und der geschichtlich tat-
séchlichen Existenz der Menschen ausgehen. Dies sei konzeptuell notwendig, da
ansonsten der Begriff der Entfremdung keinen Sinn mehr mache. Entweder er
entbehrte jeglicher Tatsache oder das Wesen ist absolut und jenseits jeglicher
Verwirklichung. Wie also diese Einheit denken? Wie ist, anders gefragt, jede r
Einzelne Teil der Gattung? Antwort: Jedes Individuum wird in seinem Leben
oder eben seiner Arbeit von der eigentlichen (moglichen) Produktivitit entfernt
und das heifit entfremdet, gerade darin, »dal die Arbeit dem Arbeiter duferlich
ist, d.h. nicht zu seinem Wesen gehort«. Im Folgenden stellt Djindji¢ fest, dass
die Ursache der Entfremdung in der »unentwickelten >Produktivkraft« liege.”
Das heif3t auch, dass die Entfremdung, so Djindji¢, sich erst unter den angemes-
senen gesellschaftlich-geschichtlichen Umsténden aufheben lasse, also von Marx
auf einer Stufe der Entwicklung als eine Stufe, die sich einstellen miisse, ergebe
(»vor allem wegen der 6konomischen Not«®): »Um >wirklich< zu sein, muB das
»Gattungwesen« sich geschichtlich realisieren, geschichtlich sich entduflert ha-

55 Vgl. dazu Mészaros: Der Entfremdungsbegriff bei Marx, S. 183.
56 Djindji¢: Marx” kritische Gesellschaftstheorie, S. 27.

57 Ebd,S.28.

58 Marx: Pariser Manuskripte, S. 60. [Herv. i.0.]

59 Djindji¢: Marx” kritische Gesellschaftstheorie, S. 29.

60 Ebd.

https://dol.org/10.14361/9783830431894-003 - am 14.02.2026, 09:56:38. https://www.Inllbra.com/de/agb - Open Access - (=) EETm


https://doi.org/10.14361/9783839431894-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc/4.0/

128 | VOM IMAGINAREN ZUR AUTONOMIE

ben.«” Daran anschlieBend geht Djindji¢ auf die Probleme und Widerspriiche
bei Marx ein. Ein wesentliches Problem ist, dass Marx keine Begriindung fiir
den Begriff des Gattungswesens des Menschen liefere.”” Dabei zeige sich auch,
dass es iiberhaupt nicht so klar sei, was iiberhaupt mit der freien bewussten Ta-
tigkeit gemeint sei. Da diese nicht dasselbe wie Arbeit sei, und da Marx darauf
nicht eingehe, kdnne man nicht so leicht sagen, in »welchem konkreten Verhilt-
nis die »Gattungstitigkeit« zu verschidenen [sic; nc] empirischen Lebenstétigkei-
ten des Menschen [stehe]«®. Djindji¢ betont in der Folge, dass Marx von diesem
Gattungscharakter ausgehend den Charakter der Arbeit als entfremdete definiere,
ohne mogliche Bedeutungen der gleichen Arbeit in unterschiedlichen konkreten
Gesellschaften zu beachten.

Man kann zusammenfassend festhalten, dass Djindji¢ aufzeigt, dass Marx
den Begriff des Gattungscharakters des Menschen nicht begriindet und damit der
Begriff der Entfremdung problematisch wird. Marx miisse den Gattungscharak-
ter »dogmatisch«™ setzen, da er von einer Geschichte mit einer bestimmten Ent-
wicklungstendenz ausgehe, die entsprechend dieses Gattungsbegriffs seine Ver-
wirklichung und Aufhebung zum Ziel habe. Das Vorgehen von Djindji¢ wird
sich insofern also produktiv erweisen, als — das ist die Annahme — auch Castori-
adis zeigen muss, inwiefern der Begriff der Autonomie begriindet ist und somit
normative Geltung entfaltet. Es wird sich zeigen, ob mit der von Castoriadis vo-
rausgesetzten und erwdhnten Grundbedeutung der Entfremdung sein Verstdndnis
der Autonomie zusammenstimmt, seine Konzeption insgesamt kohérent ist. Es
muss also gezeigt werden, ob Castoriadis mit seinem Begriff der Autonomie
bzw. Heteronomie auf eine normative Grundlage referiert, d&hnlich wie sie hier
im Sinne der Begriindungsproblematik bei Marx beschrieben wurde. Wenn dies
der Fall ist, miisste gezeigt werden, welche Bedingungen, ausgesprochen oder
nicht, Castoriadis normativ leiten, was im letzten Teil dieses Kapitels untersucht
wird.

3.1.4 Begriindung bei Castoriadis
Im Folgenden Abschnitt wird auf die Frage eingegangen, ob und wie Castoriadis

in analoger Weise ein Begriindungsproblem hat. Die Frage nach dem Zusam-
menhang zwischen dem Begriff der Entfremdung und jenem des Imagindren

61 Ebd., S. 30.
62 Ebd., S. 33.
63 Ebd., S.34. [Herv.1.0.]
64 Ebd., S. 33.

https://dol.org/10.14361/9783830431894-003 - am 14.02.2026, 09:56:38. https://www.Inllbra.com/de/agb - Open Access - (=) EETm


https://doi.org/10.14361/9783839431894-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc/4.0/

ENTFREMDUNG — AUTONOMIE | 129

wird zuerst den Weg dahin weisen und erortert werden miissen und soll entspre-
chend die Begriindungsprobleme bei Castoriadis eroffnen. Die Parallele zwi-
schen den Begriffen wird von Castoriadis im Abschnitt Die Entfremdung und
das Imagindre” seiner Gesellschaft als imagindre Institution beschrieben, wo er
gegeniiber Marx kritisch Stellung bezieht:

»Vor allem aber verkennt diese Auffassung vollig die Rolle des Imaginéren, in dem so-
wohl die Entfremdung als auch die Schopfung alles Neuen in der Geschichte wurzelt.

Denn die Schopfung setzt — genau wie die Entfremdung — die Fahigkeit voraus, sich etwas
vorzustellen, das nicht ist, das weder in der Wahrnehmung noch in den Symbolketten des

bereits konstituierten rationalen Denkens vorliegt.«*

Es gilt zu beachten, dass Castoriadis an dieser Stelle seinen Begriff der Entfrem-
dung benutzt, der von einer Diskrepanz zwischen Gesellschaft und Institution
ausgeht. Dann gilt es zu fragen, welche Bedeutung dem Imaginéren als Bedin-
gung der Entfremdung zukommt. Entfremdung kann es im Sinne von Castoriadis
nur geben, wenn die radikale Imagination, allgemeiner das radikal Imaginére,
vorausgehe und Institutionen als von Menschen fiir ihr Zusammenleben wichtige
Einrichtungen angenommen werden. Castoriadis liefert an dieser Stelle seines
Hauptwerkes einen wichtigen Zusammenhang zwischen seinem Begriff der Ent-
fremdung und jenem von Marx, wenn er sich zitierend auf das Kapital bezieht:*’
»Die Gestalt des gesellschaftlichen Lebensprozesses, d.h. des materiellen Pro-
duktionsprozesses, streift nur ihren mystischen Nebelschleier ab, sobald sie als
Produkt frei vergesellschafteter Menschen unter deren bewufter planméBiger
Kontrolle steht.«®® Castoriadis lehnt es ab von einer moglichen Stufe der Aufhe-
bung der Entfremdung zu sprechen, da er von der Herrschaft eines Imaginiren
ausgeht, die nicht durch rationale und technologische Errungenschaften iiber-
wunden werden konnte.” Er unterstellt Marx an dieser Stelle eben jene Auffas-
sung, die zum Ausdruck bringe, dass Entfremdung als Mangel aufgehoben wer-
den miisse — angesichts eines angenommenen Gattungswesens. Dies konne auf-
grund der falschen 6konomischen Analysen und der falschen Geschichtsauffas-

65 Castoriadis: Gesellschaft als imaginére Institution, S. 226.

66 Ebd., S.228f.

67 Ebd., S.227.

68 Marx / Engels: Werke, Bd. 23, S. 94.

69 Es ist gerade umgekehrt bei Castoriadis, dass /egein und teukein sich auf ein radikal
Imagindres als Bedingung beziehen. Vgl. Castoriadis: Gesellschaft als imaginére In-
stitution, Abs. V.

https://dol.org/10.14361/9783830431894-003 - am 14.02.2026, 09:56:38. https://www.Inllbra.com/de/agb - Open Access - (=) EETm


https://doi.org/10.14361/9783839431894-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc/4.0/

130 | VOM IMAGINAREN ZUR AUTONOMIE

sung von Marx nicht erreicht werden.”” Die Alternative, die Castoriadis also gel-
tend macht, ist aber nicht, dass die Entfremdung von Marx falsch begriffen wur-
de, sondern dass er diese falsch begriindete. Darauf deutet er, wenn er schreibt:
»Denn die Schopfung setzt — genau wie die Entfremdung — die Fahigkeit voraus,
sich etwas vorzustellen, das nicht ist [...].«”" Daran anschlieBend verteidigt Cas-
toriadis seine Auffassung des Imaginidren als Bedingung der Gesellschaften sich
eine bestimmte Institution zu geben.

»Der Mensch kann nur existieren, wenn er sich jeweils als ein Ensemble von Bediirfnissen
und entsprechenden Gegenstanden definiert, aber diese Definition stets wieder tiberschrei-
tet. [...] Der Mensch iiberschreitet seine Definitionen stets wieder, weil er sie selbst

schafft, indem er etwas schafft und damit auch sich selbst erschafft; [...].«”

Castoriadis behauptet also, dass, im Gegensatz zu den von ihm referierten Mar-
xisten und insofern auch gegeniiber Marx selbst, sein Begriff des Imagindren
keinen Mangel des Menschen bezeichne, sondern gewissermal3en die Bedingung
dessen, was dann im Gesellschaftlich-Geschichtlichen zu dem wird, was die
Menschen jeweils sind.” Getreu seiner Aussage, dass etwas vorgestellt werde —
an dieser Stelle das Bild des Menschen — das noch nicht ist. Ist es damit ange-
zeigt, das Imaginédre als eine transzendentale Bedingung zu verstehen? Im Ge-
gensatz zu Marx, der in der Produktivtitigkeit ein entscheidendes Vermdgen der
Menschen ausmacht, behauptet Castoriadis, dass die Menschen eine Fahigkeit
hitten, etwas zu schaffen oder aus einem unversiegbaren Quell zu schopfen,
welchen er das radikal Imagindre nennt. Die berechtigte Frage, die sich nun
stellt, ist, weshalb es in der Geschichte der Menschen nur in kurzen Zeitabschnit-
ten zu einer im Sinne von Castoriadis entsprechenden Verwirklichung autono-

70 Der Vorwurf von Sommer / Wolf, dass diese Interpretation von Castoriadis falsch sei,
bezieht sich, was die Geschichtsinterpretation betrifft, darauf, dass Marx den Verlauf
der Geschichte nicht als deterministisch, also entsprechend unabénderlicher Gesetze
ablaufend, interpretiert habe. Es gehe im Gegenteil darum, dass diesen 6konomischen
Gesetzen ein naturwiichsiger Charakter zukommt, der von Menschen gemacht, aber
den Menschen nicht als dieser bewusst sei und deshalb als eine Art Naturgesetz er-
scheine. Vgl. Sommer / Wolf: Imagindre Bedeutungen und historische Schranken der
Erkenntnis, S. 26f.

71 Castoriadis: Gesellschaft als imaginére Institution, S. 229.

72 Ebd., S.233. [Herv.1.0.]

73 Vgl. Abs. 2.2.1.

https://dol.org/10.14361/9783830431894-003 - am 14.02.2026, 09:56:38. https://www.Inllbra.com/de/agb - Open Access - (=) EETm


https://doi.org/10.14361/9783839431894-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc/4.0/

ENTFREMDUNG — AUTONOMIE | 131

mer Gesellschaften gekommen ist?”* Da er mit seinem Verstindnis von Auto-
nomie implizit voraussetzt, dass Heteronomie etwas schlechtes sei, also die Los-
16sung bestimmter Institutionen von einer Gesellschaft, die sie urspriinglich setz-
te, als solche aber nicht mehr durchschaute, miisste Castoriadis auch angeben,
warum dies so sein soll. Als Grund kann er nur von gesellschaftlich-geschicht-
lichen Umsténden ausgehen. Die Diskrepanz zwischen Gesellschaft und Institu-
tionen hat mit der Verfiigungsgewalt der Gesellschaft iiber die Gestaltung der In-
stitutionen zu tun. Diese Verfligungsgewalt — das ist der entscheidende Punkt —
bezieht sich auf die Vorstellung bei Castoriadis, dass dem radikal Imagindren
nicht nur eine Bedeutung als transzendentale Bestimmung zukommt, sondern
auch eine normative Bedeutung. Diese verdeutlicht sich, wenn das radikal Ima-
ginire einer sich stdndig instituierenden Gesellschaft, einer Gesellschaft, die ihre
Institutionen stidndig verdndern kann, entspricht. Wenn er aber iiber das radikal
Imaginére, als Bedingung der Mdglichkeit Gesellschaften deskriptiv zu verste-
hen, hinausgeht, dann wird der Begriff normativ und entsprechend kritisierbar.
Die entsprechende Frage lautet also, was denn das Kriterium sei, zu entscheiden,
ob eine Gesellschaft entfremdet sei. Die Antwort lautet bei Castoriadis: Sobald
sie die Institutionen, die sie urspriinglich fiir sich erfunden hatte, nicht mehr in
ihrer Verfiigungsgewalt hat und das heifit umgestalten kann. Die daran anschlie-
ende Frage muss lauten, wer denn entscheidet, wann eine Gesellschaft nicht
mehr autonom, sondern heteronom beherrscht werde. Oder umgekehrt, wann ei-
ne Gesellschaft als autonom zu gelten habe. Autonom sei eine Gesellschaft dann,
wenn sie ihre Institutionen bspw. basisdemokratisch einsetze bzw. einrichte und
jederzeit dndern konne. Wir haben also zwei relevante Punkte zu beachten: ers-
tens, dass die Einrichtung gleichgestellt geschehen sollte und frei, zweitens, dass
die Einrichtung jederzeit dnderbar ist. Der erste Punkt bedarf einer Erlduterung,
um den Begriff der Anerkennung, so die Annahme, einzufiithren. Die zweite
kann mit Verweis auf diese Anerkennung und die Art und Weise wie Castoriadis
das radikal Imaginére versteht, kurz erlautert werden.

Das radikal Imagindre wurde als Begriff eingefiihrt, welcher zwei Seiten um-
fasst, einerseits die der Psyche zukommende radikale Imagination, andererseits
die instituierende Gesellschaft bzw. das Gesellschaftlich-Geschichtliche. Beide
werden von Castoriadis als Vorstellungsstrom bzw. Magma beschrieben, letzte-
res verweist auf das stindige FlieBen der gesellschaftlichen imaginidren Bedeu-
tungen. Da Castoriadis nicht meinen kann, dass eine autonome Gesellschaft wie-
der in die Entfremdung wenigstens unmittelbar gerédt, muss er annehmen, dass
das, was er die instituierende Gesellschaft nennt, soweit organisiert ist, dass sie

74 Analog zu Marx, siche Djindji¢: Marx’ kritische Gesellschaftstheorie, S. 28.

https://dol.org/10.14361/9783830431894-003 - am 14.02.2026, 09:56:38. https://www.Inllbra.com/de/agb - Open Access - (=) EETm


https://doi.org/10.14361/9783839431894-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc/4.0/

132 | VOM IMAGINAREN ZUR AUTONOMIE

als Kollektiv in der Geschichte die von ihr institutionell beabsichtigten gesell-
schaftlichen imagindren Bedeutungssetzungen beherrscht. Kohdrent mit einem
autonomen Entwurf beherrscht sie sich aber nur, wenn sie als Ausdruck sozialer
Praxis offen bleibt fiir stindige Verdnderung. Dies verweist zugleich auf das,
was Psyche bei Castoriadis bedeutet, ndmlich einen stindigen Strom von Vor-
stellungen / Intentionen / Affekten, die durch Institutionen und entsprechend ge-
sellschaftliche imagindre Bedeutungen mit der Gesellschaft vermittelt werden.

Der Begriff der Heteronomie im Rahmen des Imaginédren verweist auf den
politischen Begriff der Autonomie. Letzterer bedeutet nicht nur Selbstgesetzge-
bung. Er ist konzeptuell mit dem radikalen Imagindren verkniipft. Das, was Cas-
toriadis unter Autonomie versteht, wird erst verstdndlich, wenn die implizite Be-
deutung des Imagindren zur Geltung kommt. Diese verweist auf das stindige
FlieBen, den Vorstellungsstrom genauso wie das Magma gesellschaftlicher ima-
gindrer Bedeutungen in der Gesellschaft-Geschichte. Wenn nur Autonomie die-
sem Stromen entspricht, die angenommene Organisationsweise der Menschen
angemessen aufnimmt, kommt dieser Bedingung zugleich eine normative Be-
deutung zu.

Wir haben also zwei Bedeutungen worauf Autonomie bei Castoriadis ver-
weist: Entfremdung ist nur unter bestimmten Bedingungen aufzuheben: Die
Menschen leben in einer Gesellschaft, in der die Institutionen stindig verfligbar
sind. Sie sollen stindig verfligbar bleiben, da dies der Anlage des offenen Stré-
mens durch das radikal Imaginédre entspricht und nur so in Anbetracht dieser An-
lage die volle Freiheit der anderen erreichbar ist. Freiheit, das wird im Folgenden
erldutert werden miissen, ist erst durch wechselseitige Anerkennung fiir alle er-
reicht. Diese Entsprechung, die in der Anlage des radikal Imaginédren gesetzt
wird, ist der Ursprung und die Bedingung fiir die Aufhebung der Entfremdung.
Diese Anlage ist als anthropologische Konstante vorausgesetzt. Den einzigen
Grund, den Castoriadis angibt, warum diese Konstante sein soll, ist, dass anders
Gesellschaft-Geschichte nicht erklart werden koénne.

Im Folgenden wird der Faden nochmals im Hinblick auf den Begriff der An-
erkennung, wie er in den grundlegenden Annahmen bei Castoriadis steckt, auf-
genommen werden. Damit dies deutlich wird, muss der Aspekt der Autonomie
als Norm betrachtet werden. Geht man vom radikal Imaginéren als einer anthro-
pologischen Konstante soweit aus, dass sie eine transzendentale Eigenschaft be-
schreibt, die nicht wiederum definitorisch wirkt, kann Castoriadis’ Konzept so-
weit produktiv sein, als die Geschichte der verschiedenen Gesellschaften als eine
Geschichte der verschiedenen Vorstellungen (als gesellschaftliche imaginire
Bedeutungen) und ihrer Verwirklichung, also Praxis, gelesen wird: »Ohne Kate-
gorie des Imaginéren ist die bisherige und gegenwirtige Geschichte der Mensch-

https://dol.org/10.14361/9783830431894-003 - am 14.02.2026, 09:56:38. https://www.Inllbra.com/de/agb - Open Access - (=) EETm


https://doi.org/10.14361/9783839431894-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc/4.0/

ENTFREMDUNG — AUTONOMIE | 133

heit nicht zu begreifen.«”” Castoriadis geht aber weiter: Er behauptet, dass aus
dieser Eigenschaft auch ein Anspruch an die Gestaltung einer bestimmten Gesell-
schaft, die anzustreben sei, formuliert wird. Er behauptet mehr oder weniger
explizit, dass das Imaginére als Schaffenskraft mit einem fieien Schaffen verbun-
den sein sollte, dass sich stindig verwirklichen wolle.” Nur deshalb ist es plau-
sibel, dass er von der Autonomie als Selbstherrschaft oder in anderer Formu-
lierung von der autogestion ausgeht. Damit ist eine weitere Implikation heraus-
gearbeitet: Castoriadis’ Verstdndnis der Freiheit, die dort ihren Ausgangspunkt
habe, wo der andere frei sei. Jede und jeder ist insofern qua ihrer / seiner Féahig-
keit sich (etwas) vorzustellen, frei die Welt zu gestalten. Dies wechselseitig aner-
kennend, muss Castoriadis Autonomie verlangen. Im Abschnitt zur Autonomie
als Norm, wird dies nochmals aufgegriffen werden miissen.

Inwiefern ist dieses Verstdndnis noch unterschieden von der Marx’schen
Version des weiter oben problematisierten Gattungscharakters der Menschen,
der lautete, frei und bewusst titig zu sein? Es stellen sich zwei Fragen, die zur
gleichen Problematisierung fithren. Wenn es einen Zusammenhang gibt, stellt
sich erstens die Frage, ob Castoriadis (dhnlich wie Marx) damit ein Begriin-
dungsproblem hat, und wenn ja in welcher Form. Wenn es keinen Zusammen-
hang gibt, stellt sich dennoch die Frage, ob Castoriadis damit zeigen miisste, wa-
rum Autonomie als Norm eingesetzt werden sollte. Zunéchst aber: Gibt es abge-
sehen von analogen Begriindungsproblemen auch inhaltliche Bezugspunkte zwi-
schen Marx und Castoriadis?

Die Schwierigkeit, die sich bei einem solchen Vergleich einstellt, ist, wie
dies bereits Djindji¢ bemerkte, was genau diese freie und bewusste Tétigkeit bei
Marx bedeuten sollte.”” Wenn keine vergangene Gesellschaft jemals dem An-
spruch einer aufgehobenen Tatigkeit jenseits der Arbeit (und das heiflit immer
schon entfremdeten Arbeit) gerecht wurde, die jedem Einzelnen ermoglichte zu
tun und zu lassen was er wollte, wie kann diese dann genauer umschrieben wer-
den? Marx liefert selbst Hinweise dazu. Djindji¢ wird also Marx nicht ganz ge-
recht. Eine entsprechende Gesellschaft sei beispiclsweise, so Marx, wenn sie
»als Produkt frei vergesellschafteter Menschen unter deren bewusster planméfi-
ger Kontrolle steht«”®. Es ist umgekehrt der aus den ungerechten Umstéinden ab-
geleitete Anspruch, Freiheit gemeinsam zu verwirklichen und zwar auf der Ebe-

75 Castoriadis: Gesellschaft als imaginére Institution, S. 274.

76 Es stimmt insofern nur bedingt, wenn Castoriadis behauptet, dass Schopfung keinerlei
wertenden Gehalt habe. Vgl. Castoriadis: Philosophie, Demokratie, Poiesis, S. 183.

77 Djindji¢: Marx” kritische Gesellschaftstheorie, S. 34.

78 Marx / Engels: Werke, Bd. 23, S. 94.

https://dol.org/10.14361/9783830431894-003 - am 14.02.2026, 09:56:38. https://www.Inllbra.com/de/agb - Open Access - (=) EETm


https://doi.org/10.14361/9783839431894-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc/4.0/

134 | VOM IMAGINAREN ZUR AUTONOMIE

ne der realen Basis, wo rationale und das heifit entsprechend bewusste Planung
grundlegend sind. Damit ist zwar die Kritik nicht eingeholt, warum gerade die
freie und bewusste Tatigkeit das Gattungwesen ausmachen sollte. Aber es ist
deutlicher, was Marx damit meinte. Diesem Sinn entspricht Castoriadis in seiner
frithen Schrift Uber den Inhalt des Sozialismus”. Die sehr bekannte Bemerkung
aus der Deutschen Ideologie von Marx bringt das nochmals auf den Punkt:

»Und endlich bietet uns die Teilung der Arbeit gleich das erste Beispiel davon dar, daB,
solange die Menschen sich in der naturwiichsigen Gesellschaft befinden, solange also die
Spaltung zwischen dem besondern und gemeinsamen Interesse existiert, solange die Ta-
tigkeit also nicht freiwillig, sondern naturwiichsig geteilt ist, die eigne Tat des Menschen
ihm zu einer fremden, gegeniiberstehenden Macht wird, die ihn unterjocht, statt daf3 er sie
beherrscht. Sowie ndmlich die Arbeit verteilt zu werden anfangt, hat Jeder einen bestimm-
ten ausschlieBlichen Kreis der Tatigkeit, der ihm aufgedréngt wird, aus dem er nicht her-
aus kann; er ist Jager, Fischer oder Hirt oder kritischer Kritiker und muf} es bleiben, wenn
er nicht die Mittel zum Leben verlieren will — wihrend in der kommunistischen Gesell-
schaft, wo Jeder nicht einen ausschlieBlichen Kreis der Téatigkeit hat, sondern sich in je-
dem beliebigen Zweige ausbilden kann, die Gesellschaft die allgemeine Produktion regelt
und mir eben dadurch moglich macht, heute dies, morgen jenes zu tun, morgens zu jagen,
nachmittags zu fischen, abends Viehzucht zu treiben, nach dem Essen zu kritisieren, wie
ich gerade Lust habe, ohne je Jager, Fischer, Hirt oder Kritiker zu werden. Dieses Sich-
festsetzen der sozialen Tétigkeit, diese Konsolidation unsres eignen Produkts zu einer
sachlichen Gewalt iiber uns, die unsrer Kontrolle entwéchst, unsre Erwartungen durch-
kreuzt, unsre Berechnungen zunichte macht, ist eines der Hauptmomente in der bisherigen
geschichtlichen Entwicklung, und eben aus diesem Widerspruch des besondern und ge-
meinschaftlichen Interesses nimmt das gemeinschaftliche Interesse als Staat eine selbstdn-
dige Gestaltung, getrennt von den wirklichen Einzel- und Gesamtinteressen, an, und zu-
gleich als illusorische Gemeinschaftlichkeit, aber stets auf der realen Basis der in jedem
Familien- und Stamm-Konglomerat vorhandenen Bénder, wie Fleisch und Blut, Sprache,
Teilung der Arbeit im groferen MaBstabe und sonstigen Interessen — und besonders, wie

wir spater entwickeln werden, der durch die Teilung der Arbeit bereits bedingten Klassen,

79 Vgl. Castoriadis: Vom Sozialismus zur autonomen Gesellschaft. Er bestitigt deren
Bedeutung im spateren Fait et a faire bzw. Getan und zu tun nochmals, wenn er
schreibt, dass wesentliche Punkte des Programms, das er damals beschrieb, auch noch
wihrend der Niederschrift von »Getan und zu tun« Geltung habe. Ein Aspekt sei inso-
fern allerdings veraltet: dem Proletariat komme keine »privilegierte Rolle« mehr zu.

Vgl. Castoriadis: Philosophie, Demokratie, Poiesis, S. 253.

https://dol.org/10.14361/9783830431894-003 - am 14.02.2026, 09:56:38. https://www.Inllbra.com/de/agb - Open Access - (=) EETm


https://doi.org/10.14361/9783839431894-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc/4.0/

ENTFREMDUNG — AUTONOMIE | 135

die in jedem derartigen Menschenhaufen sich absondern und von denen eine alle andern

beherrscht.«*

Wir haben mit dem erweiterten Zitat einen entscheidenden Bezugspunkt zwi-
schen Marx und Castoriadis gewonnen. Marx verdeutlicht an dieser Stelle, dass
das Festschreiben auf eine Tatigkeit eine der Hauptursachen bezeichne, wodurch
die Verwirklichung des Einzelnen vom Interesse einer herrschenden Gemein-
schaft und das heif3t natiirlich einer herrschenden Klasse verhindert wird. Noch
mehr: Gerade aus diesem Widerspruch ergebe sich Fremdherrschaft, wenn der
Staat ein Interesse vertrete, das nicht mehr dem Einzelinteresse und insofern dem
gemeinschaftlichen Interesse entspreche. Damit ist der Begriff der Heteronomie,
wie ihn Castoriadis benutzt, eingeholt, wenn auch nicht genau deckungsgleich in
der Bedeutung. An dieser Stelle bezeichnen Marx und Engels eine Folge aus der
Entfremdung. Castoriadis behauptete zwar auch in diesem Sinne eine Entfrem-
dung, aber als Folge der Loslosung zwischen freier Gestaltung und festgesetzter
Institution. Die freie und bewusste Tétigkeit ist nicht verwirklicht. Erst aus die-
ser Unterscheidung zwischen Einzelinteresse und gemeinschaftlichem Interesse
ergibt sich, dass eine herrschende Klasse und damit der Staat den beherrschten
Einzelnen bestimmte Tatigkeiten mittel- oder unmittelbar vorschreibe. Will man
umgekehrt dem freien und bewussten Tétigsein des Einzelnen gerecht werden,
muss das gemeinschaftliche Interesse soweit mit dem Gesamtinteresse vermittelt
werden, dass das Uberleben einer Gesellschaft gesichert ist, und zwar so, dass
trotzdem jeder Einzelne tun und lassen kann, was er will. Soweit Marx.
Castoriadis ersetzt diese Heteronomie, wenn auch nicht in jeder Hinsicht.
Wiéhrend Marx von der Entfremdung als Phanomen durch entsprechend biirger-
liche Produktionsverhéltnisse spricht, geht Castoriadis von ihr aufgrund der Los-
16sung der institutionellen Herrschaft gegeniiber der Gesellschaft aus. Die beiden
Konzepte iiberschneiden sich dort, wo es um die Verhinderung der freien Gestal-
tung der eigenen Tatigkeit, im weiteren Sinne Autonomie, geht, und damit beim
Begriff der Praxis. Wahrend Marx sich mit der Entfremdung auf einen Gattungs-
charakter, auch blof3 geschichtlich, bezieht, beschreibt Castoriadis diese Begriffe
ohne einen solchen Bezug: Freiheit ist die verwirklichte wechselseitige Aner-
kennung. Sie formuliert die Bedingung fiir die eigene Freiheit als Mdglichkeit.
Bewusstsein ist die Einsicht, dass Institutionen selbstgeschopfte sind. Die Be-
zugnahme von Castoriadis ist aber nur scheinbar nicht ontologisch. Sein Ver-
stindnis von Freiheit und Bewusstsein ist nur in Bezug auf sein Konzept des
Imaginéren zu verstehen. Damit wird allerdings wiederum ein Gattungscharakter

80 Marx / Engels: Werke, Bd. 3, S. 33. [Herv. i.0.]

https://dol.org/10.14361/9783830431894-003 - am 14.02.2026, 09:56:38. https://www.Inllbra.com/de/agb - Open Access - (=) EETm


https://doi.org/10.14361/9783839431894-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc/4.0/

136 | VOM IMAGINAREN ZUR AUTONOMIE

deutlich: Castoriadis setzt im Unterschied zu Marx das radikal Imaginére voraus.
Dieses freie phantastische Schaffen und Erschaffen von Bedeutungen, die die
Welt ordnen, ist aber nicht weiter begriindet. Warum genau diese Fahigkeit so
grundlegend sein soll, kann gar nicht weiter erklédrt werden. Es ist — so Castoria-
dis — einfach die Voraussetzung, dass wir uns etwas vorstellen konnen. Sie muss
gemacht werden, um die Geschichte und ihre Gesellschaften begreifen zu kon-
nen. Das radikal Imaginére ist insofern transzendental.

Im Weiteren wird zu zeigen sein, ob bzw. inwiefern die Voraussetzung des
radikal Imaginédren einen normativen Gehalt hat, womit auch nochmals der Be-
griff der Freiheit aufgenommen wird. Obwohl man es als bloBes Transzendental
annehmen kann, kommt Castoriadis, sobald er von Autonomie spricht, nicht um-
hin, letztere dariiber hinaus auch normativ zu gebrauchen.

3.2 AUTONOMIE ALS NORM

Wie ist Autonomie {iberhaupt moglich, wenn Castoriadis schreibt: »Unter dem
Druck des »Diskurses des anderen«< wird individuelle Autonomie nahezu unmog-
lich, zumindest sind ihr enge Grenzen gezogen«®''? Damit muss auf die Frage
nach der Subjekt-Werdung zuriickgekommen werden. Wenn Subjekt-Sein bei
Castoriadis bedeutet, dass dieses Subjekt selbst erst durch die gesellschaftlichen
imagindren Bedeutungen, die in die urspriingliche Monade der Psyche einflie-
en, zustande kommt, inwiefern kann dieses Subjekt autonom sein oder werden?
Castoriadis gibt eine nur scheinbar widerspriichliche Antwort. Das Subjekt ist
gesellschaftlich und geschichtlich bestimmt. Es kann sich seiner kontingenten
Existenzbedingungen bewusst werden.® Es begreift dadurch zugleich die Mog-
lichkeiten, die sich erdéffnen, andere imaginidre Bedeutungen zu setzen, anders
gesagt die Gesellschaft und ihre Institutionen zu verdndern.” Nun schweifen
diese Moglichkeiten fiir Castoriadis mit dieser Erkenntnis nicht im leeren Raum
umher, sondern sind durch die Gesellschaft-Geschichte vermittelt. Die Bedin-
gung der Moglichkeit ist das radikal Imagindre bzw. die radikale Imagination.
Autonomes Subjekt zu sein bedeutet insofern, sich seiner historischen Bedingt-
heit bewusst zu sein und im Sinne von Castoriadis revolutionire Entwiirfe zu

81 Castoriadis: Gesellschaft als imaginére Institution, S. 185.

82 Castoriadis bezieht sich insofern immer wieder gern auf die Entstehung der antiken
demokratischen polis und der Philosophie. Vgl. Castoriadis: Philosophie, Demokratie,
Poiesis, S. 17-68.

83 Vgl. dazu Abs. 2.2.1 und 2.3.

https://dol.org/10.14361/9783830431894-003 - am 14.02.2026, 09:56:38. https://www.Inllbra.com/de/agb - Open Access - (=) EETm


https://doi.org/10.14361/9783839431894-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc/4.0/

ENTFREMDUNG — AUTONOMIE | 137

schmieden, als auch diese Entwiirfe auf das Ziel einer autonomen Gesellschaft
zu richten. Aber warum sollte das Ziel eine autonome Gesellschaft sein? Anders
formuliert: Wieso sollte das Ziel Autonomie sein? Um darauf eine Antwort ge-
ben zu kénnen, folge man zuerst den Konfessionen von Castoriadis im Abschnitt
iiber die Subjektive Wurzel des revolutiondiren Entwurfs* . Castoriadis gibt darin
zu, dass alles, was er dazu schreibe, blofl subjektiv sei. Das ist allerdings eine
Untertreibung. Dennoch geben seine Ausfithrungen Aufschluss iiber einen An-
kniipfungspunkt, der entscheidend sein wird. Am Anfang steht: »Ich habe den
Wunsch und ich fithle das Bediirfnis, in einer anderen Gesellschaft zu leben als
der, die mich gegenwirtig umgibt.«** Dieser Wunsch ist aber nur scheinbar blo-
Be Idiosynkrasie. Das wird deutlich, wenn Castoriadis seine Erwartungen auf-
zdhlt. Die instituierte Gesellschaft und ihre Organisation sei fiir ihn wie fiir alle
anderen unzugénglich, die gerne Einfluss nehmen wollten. Er will mitentschei-
den konnen.* Noch deutlicher: »Das Gesetz soll mir nicht einfach vorgegeben
werden, ich will es mir zugleich selbst geben.«*” Und insofern: »was ich will, ist
die Macht aller«®™. Zweitens verlange er, dass »vor allem« seine Arbeit einen
Sinn habe (wozu und wie).” Drittens méchte er, dass gesellschaftliche Vorginge
transparent seien (»Umfang und Qualitdt der verbreiteten Information tiberprii-
fen konnen«’). Er will — viertens — den anderen als gleichen und »vollkommen
verschiedenen Wesen« gegeniiber treten konnen (und nicht als Ziffer oder Kon-
kurrent).”’ Damit hingt der bereits erwihnte Begriff der Freiheit des oder der
anderen zusammen, die wiederum Bedingung fiir die eigene Freiheit sei. In dhn-
licher Weise formuliert: »Die Anerkennung des anderen hat fiir mich nur Wert,
soweit ich ihn selber anerkenne.«’> Man kann diese vier Punkte auf drei reduzie-
ren, wenn die Transparenz und Information auf die politische Mitentscheidung
bezogen wird, was naheliegt, da dies nur insofern tatsdchliche Relevanz hat.
Folgende drei Punkte bleiben:

84 Castoriadis: Gesellschaft als imaginére Institution, S. 155-161.
85 Ebd., S. 156. [Herv. i.0.]

86 Ebd., S. 157f.

87 Ebd., S. 160.

88 Ebd.

89 Ebd., S. 157.

90 Ebd., S. 157.

91 Ebd, S. 157f.

92 Ebd., S. 160.

https://dol.org/10.14361/9783830431894-003 - am 14.02.2026, 09:56:38. https://www.Inllbra.com/de/agb - Open Access - (=) EETm


https://doi.org/10.14361/9783839431894-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc/4.0/

138 | VOM IMAGINAREN ZUR AUTONOMIE

Autonomie als Selbstgesetzgebung (Selbstbestimmung)

2. Arbeit, als selbstbestimmte und gemeinsame Tétigkeit

3. Freiheit und Anerkennung (oder: die wechselseitige Anerkennung als Bedin-
gung von Autonomie)

Auf die ersten beiden Punkte wurde verschiedentlich eingegangen.” Hier soll
vor allem der dritte Punkt der Freiheit und Anerkennung aufgenommen werden —
wobei auf die beiden anderen Aspekte wenigstens indirekt eingegangen wird. Es
driangt sich die Vermutung auf, dass an dieser Stelle die normative Grundlage fiir
die Autonomie als gesellschaftliches Ziel formuliert wird. Es wird zu erweisen
sein, inwiefern dies der Fall ist.

Freiheit hat keinen Sinn — wenigstens keinen unmittelbaren. Wer von Frei-
heit spricht, der spricht — miisste man nicht erst mit Castoriadis zugeben — schon
immer aus einer Epoche heraus. Was Castoriadis also nicht meinen kann, wenn
er von der Bedeutsamkeit der Freiheit spricht, ist, dass sie eine der Geschichte
jenseitige Bedeutung habe. Dennoch ist Freiheit nicht einfach bedeutungslos,
was die gesellschaftlich-geschichtliche Dimension betrifft. Castoriadis ndhert
sich ihr durch einen dezidierten Anspruch der Aufkldrung: dem Erkannten ist
beizukommen. Die gesellschaftlichen Verhéltnisse sind in ihren imaginiren Be-
deutungen entlarvt und verdnderbar: »Unser Projekt einer Aufkldrung vergange-
ner Formen menschlicher Existenz gewinnt seinen vollen Sinn erst als Teil eines
Projekts der Aufkldrung unserer eigenen Existenz, die ihrerseits von unserem ak-
tuellen Handeln nicht zu trennen ist.«’* Natiirlich kénnen die instituierten imagi-
ndren Bedeutungen der Gesellschaft nur in bzw. aus derselben Gesellschaft ent-
larvt werden (Verstehen im Rahmen unserer »eigenen Formen des Imagini-
ren«’). Aber in dieser » Aufkldrung unserer eigenen Existenz« wird nicht nur die
eigene Geschichte und Gesellschaft verstehbar, sie wird zugleich verdnderbar.

»Was der spekulativen Vernunft als uniiberwindliche Antinomie erscheint, bekommt
gleich einen anderen Sinn, wenn man die Geschichtsbetrachtung in den Rahmen unseres
Entwurfs einer theoretischen Aufklarung der Welt, insbesondere der menschlichen, stellt;
wenn man darin einen Teil unseres Versuchs sieht, die Welt zu interpretieren, um sie zu

. 9
verindern.«’®

93 Autonomie, vgl. v.a. Abs. 2.3; Arbeit, vgl. v.a. Abs. 3.1.
94 Ebd., S.282. [Herv.i.0.]

95 Ebd., S. 281.

96 Ebd. [Herv.i.0.]

https://dol.org/10.14361/9783830431894-003 - am 14.02.2026, 09:56:38. https://www.Inllbra.com/de/agb - Open Access - (=) EETm


https://doi.org/10.14361/9783839431894-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc/4.0/

ENTFREMDUNG — AUTONOMIE | 139

Nun stellt sich die Frage, wohin der Weg der Verdnderung gehen soll. Wie ist zu
bestimmen, was nicht blo3 aus der gegenwirtigen Situation zu bestimmen ist?
Es muss dariiber hinaus in diesem Begreifen der Umsténde eine praktische Di-
mension liegen, wie sie Castoriadis andeutet. Nur, woraufhin deutet diese Di-
mension? Es ist insofern hilfreich nicht nach einem Sinn zu suchen, sondern ein
Verhiltnis hervorzuheben, das diesem Sinn vorausgeht. Die theoretische Aufkla-
rung der Welt nédhrt ihren Anspruch nicht nur hin zu einem Ziel, das bei Castori-
adis Autonomie lautet, sondern auch von diesem aus. Das scheint nur vorder-
griindig ein Zirkel zu sein. Dieses Ziel ist eine bestimmte Freiheit, eine mittelba-
re. Erst jetzt gewinnt die Formulierung »Ich mochte, daB3 der andere frei ist, denn
meine Freiheit beginnt dort, wo die Freiheit des anderen beginnt«’’ ihren vollen
Sinn. Sie bezeichnet ein wechselseitiges Bedingungsverhiltnis. Dieses Bedin-
gungsverhiltnis ist die Grundlage, der Kern, des Castoriad’schen Anspruchs sei-
ner Autonomie. Autonomie ist kein Selbstzweck, sondern sie erfiillt und kann ih-
ren Sinn nur erfiillen als Zweck fiir jemanden, was aber eine noch ungenaue
Formulierung darstellt. Erst durch den anderen, erst durch das Gegeniiber ge-
winnt Freiheit Sinn. Sie nimmt ihren Ausgang in diesem wechselseitigen Ver-
hiltnis von Subjekten. Entgegen dem landldufigen Verstdndnis, dass andere
meiner Freiheit Abbruch tun konnen oder sie mindestens beschranken, kehrt
Castoriadis dies um. Freiheit hat nur dann und genau dann Sinn, wenn andere
diese mittragen. Was aber heiflit diese wechselseitig bedingte Freiheit als Bedin-
gung der Moglichkeit einer autonomen Gesellschaft? Wir kdnnen jetzt genauer
antworten, welchen normativen Anspruch Castoriadis formuliert. Er formuliert
als Bedingung der Moglichkeit individueller Freiheit die Anerkennung des ande-
ren. Indem dies wechselseitig die Ermoglichungsbedingung {iberhaupt von Au-
tonomie ist, wird Anerkennung grundlegend. In welcher Weise geht aber Casto-
riadis tiberhaupt auf Anerkennung als wechselseitiges Verhiltnis ein? Da die
grundlegenden menschlichen Beziehungen durch die gesellschaftlichen imagini-
ren Bedeutungen reguliert werden, kann es sich nicht um ein unmittelbares Ver-
héltnis handeln. Wie soll dies nicht in einem Zirkel oder Selbstwiderspruch en-
den?”

Weiter oben wurde auf die Subjektgenese eingegangen. Es muss erneut da-
rauf zuriickgekommen werden, um die Anerkennung als wechselseitiges Ver-
hltnis zu begriinden.” Es wurde festgestellt, dass Castoriadis das urspriingliche

97 Ebd., S. 158. [Herv. 1.0.]

98 Dews, Peter: »Imagination and the Symbolic: Castoriadis and Lacan, in: Constella-
tions 9.4 (2002), S. 516-521, hier S. 520.

99 Vgl. Abs. 2.2.1.

https://dol.org/10.14361/9783830431894-003 - am 14.02.2026, 09:56:38. https://www.Inllbra.com/de/agb - Open Access - (=) EETm


https://doi.org/10.14361/9783839431894-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc/4.0/

140 | VOM IMAGINAREN ZUR AUTONOMIE

Aufbrechen der psychischen Monade mit der Vergesellschaftung identifiziert.
Nun bedeutet dieses Aufbrechen und das EinflieBen der gesellschaftlichen ima-
gindren Bedeutungen nicht nur eine Subjektgenese — es bedeutet, man kann inso-
fern Reitter in seiner Interpretation folgen — dass diese Genese nur durch die Be-
zugsperson oder Bezugspersonen, andere als Auflen, begriffen wird bzw. wer-
den. Erst die anderen bedeuteten dem Kind, »daf} die Objekte des Begehrens in
der offentlichen Welt Dinge mit Bedeutung und gesellschaftliche Individuen
sind.«'® Das heiBt, dass es sich insofern um eine Proto-Setzung handelt, die
nicht von den jeweils gesellschaftlichen imagindren Bedeutungen abhéngig ist,
sondern iliberhaupt als Ermoglichungsbedingung betrachtet werden muss. Diese
Proto-Setzung ist gemiB Reitter nur durch andere Subjekte moglich.'”" Damit
kommt aber der Begegnung, der intersubjektiven Beziehung vor der Institutiona-
lisierung von imagindren Bedeutungen eine besondere Rolle zu. Erst wenn die
Psyche das Auflen »Sein« ldsst, und der Vorstellungstrom sich in einem grundle-
genden Sinn zu ordnen beginnt, wird die gesellschaftliche Institution von Bedeu-
tungen iiberhaupt moglich. Es bedarf also einer Begegnung als Anerkennung,
wenn auch noch nicht als Anerkennung Gleichgestellter, sondern als zwischen-

menschlicher Verbindung.'”

Wenn aber diese Setzung vorausgesetzt und be-
deutsam fiir das Verstidndnis des Begriffs der Autonomie ist, hat dieser nicht eine
genuin normative Bedeutung wie dies Dews annimmt, wenn er schreibt: »[O]ne
could also raise the obvious normative question: if both autonomy and unlimi-
ted mastery are imaginary significations, why should one be preferred to the
other?«'® Es muss bedacht werden, das vernachldssigt Dews, dass Castoriadis
dem radikal Imaginédren vor allem eine transzendentale Bedeutung zuspricht.
Letztere ist aber, wie eben festgestellt wurde, keine bloBe Setzung einer aktual
imagindren Bedeutung unter anderen, sondern ihr kommt ein Primat zu, auf das
sich Castoriadis konzeptuell berufen muss. Dieses Primat liegt, so die Annahme,
in der Subjektgenese, die zugleich eine Genese der Intersubjektivitat bedeutet

100 Reitter: Perspektiven der Freud-Rezeption, S. 125.

101 Castoriadis spricht insofern im Zusammenhang mit der Erziehung von Menschwer-
dung: »Ziel der Pdadagogik ist — und ich spreche hier natiirlich von einem normativen
Standpunkt aus —, dem Neugeborenen, diesem hopeful und dreadful monster, dabei
zu helfen, ein menschliches Wesen zu werden. Mit anderen Worten, die paideia ist
bestrebt, dieses Biindel aus Triebimpulsen und Phantasien zu einem anthropos zu
machen.« Castoriadis: Psychische Monade und autonomes Subjekt, S. 117f. [Herv.
i.0.]

102 Zur Bedeutung des Begriffs bei Honneth: vgl. Kap. 4.

103 Dews, Peter: Imagination and the Symbolic, S. 520.

https://dol.org/10.14361/9783830431894-003 - am 14.02.2026, 09:56:38. https://www.Inllbra.com/de/agb - Open Access - (=) EETm


https://doi.org/10.14361/9783839431894-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc/4.0/

ENTFREMDUNG — AUTONOMIE | 141

und auf eine Anerkennung zuriickgeht, die erst die Trennung von Individuum
und Gesellschaft sinnfillig macht.

Inwiefern sollte der Begriff Autonomie auf die Anerkennung des anderen zu-
riickgehen? Was heif3t es, dass Autonomie darauf zuriickgehend keine »spitere«
gesellschaftliche imagindre Bedeutung darstellt, sondern um eine auf die Sub-
jektgenese griilndende Struktur menschlicher Wechselseitigkeit? Wie héingt dies
wiederum mit dem tatséchlich normativen Anspruch auf Autonomie zusammen,
den Castoriadis geltend macht? Wie Waldenfels'™* festhilt, bedeutet Autonomie
»Kritik des Instituierten« und »ein erster Riff im (instituierten) Imaginéren«'®.
Er reduziert den Begriff der Autonomie zuletzt auf den Anspruch eines »perfor-
mativen Faktums des Wollens« und sieht das Problem in einer fehlenden Ausei-
nandersetzung seitens Castoriadis mit dem Fremden (als Fremdich).'” Gerade
dies scheint, wie oben angedeutet wurde, nicht der Fall zu sein. Dennoch bleibt,
wie Waldenfels korrekt feststellt, die Frage, wie dieses performative Faktum des
Wollens einen normativen Anspruch geltend machen kann. Eine Antwort: Der
Riss im instituierten Imaginéren zeitigt die »Kontingenz< einer gegebenen Ge-
sellschaft und ihren imagindren Bedeutungen. Diese reflexive Einsicht dessen

107 e .
. Dies verweist

wie es ist, aber nicht sein miisste, ist ein »praktisches Problem«
auf die Praxis, bei Castoriadis vor allem gemeinsame Praxis, die sich auf das
Wissen griindet, »daB8 auch andere Menschen diesen Willen [der Uberwindung

1% Es gibt bei dieser Antwort drei Vorausset-

der Selbstentfremdung; nc] haben«
zungen, die einen normativen Anspruch der Autonomie begriinden: erstens die
Einsicht in die »Zufilligkeit, Armut und Unbedeutendheit«'” der hergebrachten
Institutionen, zweitens den gemeinsamen Willen diese zu verdndern, drittens die
Selbstentfremdung, die es zu iiberwinden gilt. Beim zweiten ist nicht blof das
performative Faktum des Wollens wichtig, sondern auch der gemeinsame Wille.
In dieser anerkennenden Wechselseitigkeit liegt ein normativer Anspruch die
Selbstentfremdung aufzuheben — nicht nur als Einsicht, sondern auch als Praxis.
Aber erst das Aufbrechen der Psyche, die Subjektgenese, bildet die Mdglichkeit

hergebrachtes instituiertes Imaginéres zu bearbeiten. Dieser Bruch und die Ent-

104 Waldenfels, Bernhard: »Revolutionédre Praxis und ontologische Kreation, in: Bern-
hard Waldenfels / Harald Wolf (Hg.), Das Imagindre im Sozialen, Gottingen: Wall-
stein Verlag 2012, S. 82-101, hier S. 95.

105 Castoriadis: Gesellschaft als imaginére Institution, S. 267.

106 Waldenfels: Revolutiondre Praxis und ontologische Kreation, S. 97-99.

107 Castoriadis: Gesellschaft als imaginére Institution, S. 267.

108 Ebd., S. 609.

109 Ebd., S. 267.

https://dol.org/10.14361/9783830431894-003 - am 14.02.2026, 09:56:38. https://www.Inllbra.com/de/agb - Open Access - (=) EETm


https://doi.org/10.14361/9783839431894-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc/4.0/

142 | VOM IMAGINAREN ZUR AUTONOMIE

fremdung bei Castoriadis sind der Ausgangspunkt des normativen Anspruchs der
Autonomie. Damit ist sein Projekt der Aufklarung immer schon ein Projekt der
vergesellschafteten Subjekte. Der Anspruch fiir Autonomie griindet im radikal
Imaginéren, das standig schafft. Wichtiger ist aber, dass die normative Dimensi-
on erst mit dem Bruch zustande kommt. Der Einbruch der heteronomen Bedeu-
tungen, der durch die Instituierung eines Innen-Auflen zustande kommt und da-
mit die psychische Monade aufreifit, begriindet das Wollen, mit der Erkenntnis
dieser Art der Entfremdung iiber diese Bedeutungen hinaus zu reflektieren und
zu verdndern. Der Bruch bedeutet aber zugleich eine (mogliche) anerkennende
Wechselseitigkeit, die wiederum auf die gemeinsame Praxis hinweist. Diese
Praxis kann erst die Uberwindung der heteronomen Bedeutungen erreichen. Bei
der Subjektgenese wurde eine bestimmte gesellschaftlich instituierte imaginére
Bedeutung absorbiert. Diese, das behauptet Castoriadis, vereinnahme aber nicht
die ganze Psyche, die radikale Imagination, die schaffende Kraft, bleibe davon
unangetastet. Nun besteht der Zusammenhang in einem negativen Verhéltnis.
Die radikale Imagination, die ihren Anspruch auf das stdndige Schaffen geltend
macht, auch mit der Institution einer autonomen Gesellschaft, dringt die bei der
Subjektgenese aufgenommenen imagindren Bedeutungen mit der Einsicht ihrer
Zufalligkeit zur Verdnderung. Der aufgezwungene Bruch der sich der Psyche bei
der Sozialisation aufdriangt, wird mit der reflexiven Einsicht aber nicht riickgén-
gig gemacht, sondern produktiv eingeholt, indem das Gegeniiber konstitutiv fiir
die Verwirklichung oder Instituierung von Autonomie wird. Damit erreicht Cas-
toriadis zweierlei: Die heteronomen gesellschaftlichen Bedeutungen, die das
Subjekt generieren und ausmachen, werden von diesem zu einer kollektiven Pra-
xis auf eine autonome Gesellschaft hin gewendet — die zugleich bereits autono-
me Ziige hat, aber noch nicht die Autonomie aller erreicht hat. Castoriadis er-
fiillt also einen doppelten aufkidrerischen Anspruch. Er ermoglicht dem Subjekt
aus der Heteronomie zu finden. Aber es kann dies nicht im Alleingang erreichen
— Autonomie gibt es nur als Moglichkeit der Autonomie aller in der gemeinsa-
men Praxis. Denn nur wenn in der gemeinsamen Praxis neue gesellschaftliche
imagindre Bedeutungen und ihre Institutionen geschaffen werden, kann Hetero-

L . 110
nomie eingeholt und iberwunden werden.

110 Vgl. dazu Jaeggi, Rahel: Entfremdung. Zur Aktualitit eines sozialphilosophischen
Problems, Frankfurt am Main: Campus Verlag 2005, S. 19-50: »[E]ine Lebensform
konnte unter dem Gesichtspunkt der Entfremdung als falsch kritisiert werden, ohne
dass dem ein subjektiv wahrgenommener Leidensdruck entspricht. Kann nun aber
jemand in dem bisher skizzierten Sinne jseiner selbst entfremdet< sein, wenn er

selbst das gar nicht wahrnimmt?« (S. 47f.) — Castoriadis konnte in dem bisher refe-

https://dol.org/10.14361/9783830431894-003 - am 14.02.2026, 09:56:38. https://www.Inllbra.com/de/agb - Open Access - (=) EETm


https://doi.org/10.14361/9783839431894-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc/4.0/

ENTFREMDUNG — AUTONOMIE | 143

Aufkldrung heiflt insofern der gemeinsame Ausgang aus der bewusst gewor-
denen Unmiindigkeit.

Wir haben damit also eine klare Antwort auf die Frage nach der normativen
Begriindung der Autonomie. Die Norm griindet in der von Castoriadis beschrie-
benen Subjektgenese. Diese Genese vollzieht sich, indem die psychische Mona-
de aufbricht und sozialisiert wird. Sozialisation bedeutet die Aufnahme fremder
gesellschaftlicher imagindrer Bedeutungen. Die Genese bedeutet aber auch die
Instituierung anderer Subjekte und ihrer Anspriiche. Beiden Aspekten kommt ei-
ne wechselseitige Bedeutung zu, den Anspruch der Autonomie zu begriinden.
Wechselseitige Anerkennung erfiillt sich im Sinne von Castoriadis also nicht als
bloBes Anerkennungsverhiltnis von Personen wie spéter bei Honneth, sondern
auch als gemeinsames Handeln in und iiber vorgegebene gesellschaftliche Insti-
tutionen hinaus. In diesem gemeinsamen Handeln liegt die Anerkennung als
Grund der Freiheit, die damit zugleich verwirklicht wird. Im Unterschied zu
Marx’ Verstindnis steht also nicht die Erfiillung eines Gattungswesens oder Gat-
tungscharakters im Vordergrund, sondern das gemeinsame freie Tun im Verhélt-
nis zu gesellschaftlich-geschichtlichen imagindren Bedeutungen. Damit ist wie-
derum das Verstindnis auch des revolutioniren Entwurfs eingeholt.'"’

Ein Hauptproblem allerdings bleibt: Sollte es stimmen, dass das radikal Ima-
gindre nicht nur Bedingung der Moglichkeit ist, sondern auch die Vorstellung
dessen bestimmt, was Autonomie fiir Castoriadis bedeutet, wirkt sich das auf
den normativen Gehalt, wie er eben beschrieben wurde, aus. Wenn das Ziel der
Aufhebung von Entfremdung durch die bestimmte Form der Autonomie erreicht
werden soll, bedarf es des radikal Imagindren als anthropologischer Konstante,
die nicht weiter begriindet wird bzw. werden kann. Obwohl diese als Transzen-
dental nicht bewiesen werden kann, hilt Castoriadis diese konzeptuelle Schranke
nicht durch, wenn sein Verstdndnis von Autonomie durch das radikal Imaginére

rierten Sinne mit Ja antworten und zwar auf zweierlei Weise: Einerseits begreift sich
das Subjekt selbst nicht als gesellschaftlich fabriziertes und andererseits ergreift es
nicht die Moglichkeit einer gemeinsamen Praxis zur Autonomie. Letzteres bezieht
sich wiederum auf jenen normativen Bezugspunkt, den es gemaf3 Jaeggi in den Ent-
fremdungskonzepten nicht mehr geben konne. Dieser wurde in diesem Abschnitt bei
Castoriadis herausgearbeitet und verweist darauf, dass zwar »Entfremdung konstitu-
tiv und unausweichlich [wird]« (S. 50) damit aber nicht — uniiberwindbar. Das von
Jaeggi vorgeschlagene Konzept des »Uber-sich-verfiigen-Kénnen« iiberschneidet
sich in einigen Aspekten mit meiner Auslegung von Castoriadis normativer Bedeu-
tung von Autonomie.
111 Vgl Abs. 2.3.

https://dol.org/10.14361/9783830431894-003 - am 14.02.2026, 09:56:38. https://www.Inllbra.com/de/agb - Open Access - (=) EETm


https://doi.org/10.14361/9783839431894-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc/4.0/

144 | VOM IMAGINAREN ZUR AUTONOMIE

soweit bestimmt wird, dass es die gemeinsame Praxis bestimmt. Er 1ddt den Be-
griff normativ auf. Obwohl Castoriadis’ Entwurf einer politischen Philosophie
das Problem der Begriindung mit dem Begriff des radikal Imaginéren als unein-
holbar »>16st¢, zeigt dieses zugleich die Grenzen seines Entwurfs auf. Wahrend
Castoriadis mit seinem Konzept tatsdchlich den moglichen Erklarungshorizont
weit spannt, begeht er mit dem Anspruch der Autonomie einen Fehler, wenn
letzterer mafigeblich auf das radikal Imagindre zuriickgeht, welches den letzten
Grund seines Konzepts darstellt. Der Nachweis, dass die normative Dimension
vor allem auch mit dem Bruch der psychischen Monade, also der Subjektgenese,
zusammenhingt, kann dieses urspriingliche Problem seiner Theorie nicht mehr
autheben.

3.3 FazT

In diesem Kapitel wurde nach der normativen Begriindung von Autonomie bei
Castoriadis gesucht. Dabei dridngte sich ein Riickgang zu friihen Texten von
Marx auf. In diesem Riickgang wurde der Begriff der Entfremdung genauer um-
rissen und in seiner Begriindungproblematik erldutert. Dabei wurden begriffliche
Uberschneidungen mit dem Begriff der Heteronomie bei Castoriadis herausgear-
beitet. Diese Uberschneidungen hatten wiederum Einfluss auf die Frage nach der
Begriindung eines normativen Anspruchs im Konzept der Autonomie bei Casto-
riadis. Davon ausgehend wurde festgehalten, dass das Verstindnis von Freiheit
eng mit einer reziproken Anerkennung zusammenhédngt und den normativen
Kern dessen ausmacht, was er unter Autonomie versteht.

In einem ersten Abschnitt wurde dem Begriff der Entfremdung bei Castoria-
dis nachgegangen. Dabei wurde eine inhaltliche Verkniipfung zwischen der
Marx’schen Bedeutung und seinem Verstindnis von Heteronomie, als Fremdge-
setzlichkeit, vorausgesetzt, welche sich bestitigte. Im Zuge der Begriffsanalyse
wurde deutlich, dass Heteronomie drei Aspekte umfasst. Der erste Aspekt war
die Sozialisation, die gemal Castoriadis im Aufbrechen der psychischen Monade
und ihrer Aufnahme gesellschaftlicher imagindrer Bedeutungen besteht. Dieser
Vorgang schuf zugleich den Bezug zum zweiten Aspekt, der Abhdngigkeit von
anderen Menschen bzw. Subjekten. Diese Abhéngigkeit allerdings wurde mit
dem Anspruch auf Autonomie positiv als gemeinsame Praxis verstanden — bei
Marx wie auch bei Castoriadis als gemeinsame Arbeit. Drittens bedeutete Hete-
ronomie eine Entfremdung gegeniiber der gesellschaftlichen Welt, die institutio-
nalisierte gesellschaftliche imagindre Bedeutungen umfasste, die nicht einfach
eingeholt oder verdndert werden konnen. Allerdings bleiben diese verdnderbar,

https://dol.org/10.14361/9783830431894-003 - am 14.02.2026, 09:56:38. https://www.Inllbra.com/de/agb - Open Access - (=) EETm


https://doi.org/10.14361/9783839431894-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc/4.0/

ENTFREMDUNG — AUTONOMIE | 145

wenn auch nur in einer gemeinsamen politischen Praxis. Entfremdung verweise
immer auf eine von der Gesellschaft verselbstdndigte Institution. Letztere sei ein
symbolisches, gesellschaftlich sanktioniertes Netz, wobei der imaginidre Anteil
die Vorherrschaft der Institution gegeniiber der Gesellschaft begriinde.'” Das
heift, dass die Geltung einer Institution unabénderlich scheint.

Es wurde beispielhaft auf die Selbstverwaltung von Arbeitenden verwiesen,
wobei begriffliche Ahnlichkeiten mit Marx vorweggenommen wurden. Diese
Ahnlichkeiten bezogen sich unter anderem auf die Art und Weise der Selbstver-
waltung, die davon ausgeht, dass diese der freien Produktivitit jedes Einzelnen
besser gerecht wird. Bei Marx bezog sich dies auf den Gattungscharakter, bei
Castoriadis auf das radikal Imaginédre, das ein schopferischer Vorstellungsstrom
sei.

Im Folgenden wurde der Entfremdungsbegriff bei Marx erklért. Dabei wurde
vor allem auf die Frithschriften Bezug genommen. Marx formuliert darin einen
Gattungsbegriff, der ein Spezifikum des Menschen annimmt. Diese Eigenheit
des Menschen umfasst im Kern seine freie und bewusste Téatigkeit. Dieses Gat-
tungswesen wird in verschiedener Hinsicht entfremdet, was den Arbeitsvorgang,
die Produktionsverhéltnisse, das Produkt und die zwischenmenschlichen Bezie-
hungen betrifft.

Es wurde vor allem auf die Untersuchung von Zoran Djindji¢ Bezug ge-
nommen, der die Begriindungsprobleme bei Marx untersucht hat. Dieser stellte
fest, dass Marx das Gattungswesen Mensch ohne Begriindung bzw. Erkldrung
voraussetzt. Er verdeutlichte insofern, dass Marx von einer solchen Vorausset-
zung fiir die Kritik an den bestehenden Verhéltnissen angewiesen gewesen sei.

Es stellte sich die Frage, ob nicht auch Castoriadis ein Begriindungsproblem
hat, da er seinem Autonomie-Begriff programmatischen Charakter beimisst.
Dieser steht ebenso in einem engen Verhéltnis zum Verstdndnis der Heterono-
mie, weshalb eine analoge Untersuchung der Begriindung bei Castoriadis unter-
nommen wurde. Es zeigte sich, dass der konzeptuell zentrale Begriff des radikal
Imagindren zwei Dimensionen hat, die es zu unterscheiden gilt: einerseits eine
transzendentale, andererseits eine normative. Die transzendentale Dimension
umschreibt das radikal Imaginére als Eigenschaft der Menschen, die es als Be-
dingung der Mdoglichkeit brauche, um die Gesellschaft-Geschichte iiberhaupt be-
greifen zu konnen. Die normative Dimension wurde Castoriadis unterstellt, da
sein Anspruch auf Autonomie nur damit begriindet werden kann. Die Fahigkeit
sich eine andere Gesellschaft vorzustellen, gehe auf das radikal Imaginére zu-
riick. Sich diese Welt als autonome zu denken, griindet in der Annahme die He-

112 Vgl. dazu Abs. 2.1.2.

https://dol.org/10.14361/9783830431894-003 - am 14.02.2026, 09:56:38. https://www.Inllbra.com/de/agb - Open Access - (=) EETm


https://doi.org/10.14361/9783839431894-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc/4.0/

146 | VOM IMAGINAREN ZUR AUTONOMIE

teronomie zu iiberwinden. Diese Uberwindung ldsst sich nur erreichen, wenn die
Schaffung der politischen Welt gemeinsam erreicht wird. Dazu bedarf es einer
bedingten wechselseitigen Anerkennung, dass Freiheit qua Politik nur durch die
Anerkennung des anderen als frei, erreichbar ist. Autonomie hatte, so wurde dies
zusammengefasst, bei Castoriadis drei grundlegende Dimensionen. Erstens die
Autonomie als Selbstgesetzgebung, zweitens als freie selbstbestimmte und ge-
meinsame Tétigkeit, was auch die Arbeit miteinbezieht, drittens Autonomie als
Anerkennung der Freiheit des anderen als Bedingung der Moglichkeit fiir die ei-
gene Freiheit. Damit wurde zuletzt die Frage beantwortet, ob Castoriadis im Ge-
gensatz zu Marx ein Begriindungsproblem hat oder nicht. Er kommt dem Be-
griindungsproblem soweit bei, als er nicht wie Marx von einem materialen Gat-
tungsbegriff, den es zu verwirklichen gilt, ausgeht. Er spricht vielmehr von einer
formalen Bedingung der Begreifbarkeit der Welt und einem normativen An-
spruch, die institutionelle Heteronomie zu iiberwinden. Letztere ist konzeptuell
kohérent und konsequent. Die Bedeutung der Autonomie als wechselseitige An-
erkennung von Freiheit ist nicht idealistisch in einem weiten Sinne, sondern ent-
spricht einem Verstdndnis, bei welchen Freiheit erst durch gemeinsame Politik
erreichbar ist und konzeptuell durch die Subjektgenese, als Bruch oder Aufbre-
chen der psychischen Monade durch Anerkennung, ausgeldst und verankert
wird. Es wurde deutlich, dass sein Verstdndnis von Autonomie nicht eine Herr-
schaftsform unter anderen ist, sondern, dass dieser eine besondere Stellung in
seiner Konzeption zukommt, die es zu beachten gilt. Diese besondere Stellung
hingt mit einer doppelten Dimension des Begriffs des radikal Imagindren zu-
sammen, welche Castoriadis allerdings in seinen Texten oft zu wenig klar her-
ausstellte und woran eine entsprechende Kritik kniipfte. Es wurde schlussendlich
bemerkt, dass diese formale Bedingung des radikal Imagindren von Castoriadis
angenommen wird und prinzipiellen Charakter hat. Er setzt diesen Begriff vo-
raus. Insofern jedoch hat Castoriadis ein Begriindungsproblem, welches er nicht
16st.

https://dol.org/10.14361/9783830431894-003 - am 14.02.2026, 09:56:38. https://www.Inllbra.com/de/agb - Open Access - (=) EETm


https://doi.org/10.14361/9783839431894-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc/4.0/

