
 

3.  Entfremdung – Autonomie 

 
Doug Quaid: If I’m not me, then who the hell 
am I?  
Lori Quaid: How would I know? I just work 
here.1 
TOTAL RECALL; LEN WISEMAN  

 
 
 
Erstens, welche Bedeutung hat der Begriff der Entfremdung in Castoriadis’ poli-
tischer Philosophie? Die zweite damit zusammenhängende Frage lautet: Warum 
kann Castoriadis dem Kernbegriff Autonomie überhaupt normativen Wert bei-
messen? Insofern wird es hilfreich sein, die Entfremdung bei Marx wenigstens 
rudimentär nochmals zu klären.  
 
 
3.1  ENTFREMDUNG 
 
Im Folgenden wird dem Begriff der Entfremdung bei Castoriadis nachgegangen. 
Dabei benutze ich den Begriff der Entfremdung (aliénation), um den Begriff der 
Heteronomie, wie ihn Castoriadis braucht, zu verdeutlichen.2 Verknüpft ist diese 
Übersetzung mit der Bedeutung der Entfremdung bei Marx. Im Weiteren werden 
die Verknüpfungen zum Verständnis des Begriffs bei Marx herausgearbeitet, um 
zum Schluss die Schwierigkeiten, die bei letzterem und insofern bei Castoriadis 
bestehen, klarzustellen.  
 

                                                           
1  TOTAL RECALL (USA 2012, R: Len Wiseman). 
2  Castoriadis: Gesellschaft als imaginäre Institution, S. 175; 185f. bzw. Castoriadis: 

L’Institution imaginaire de la société, S. 138; 148f. 

https://doi.org/10.14361/9783839431894-003 - am 14.02.2026, 09:56:38. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839431894-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc/4.0/


114 | VOM IMAGINÄREN ZUR AUTONOMIE 

3.1.1  Entfremdung bei Castoriadis 
 
Was versteht Castoriadis unter Entfremdung? Um die Frage zu beantworten, 
kann man den Faden am Ende des letzten Kapitels wieder aufnehmen: »Ich 
möchte, dass der andere frei ist, denn meine Freiheit beginnt dort, wo die Frei-
heit des anderen beginnt [...].«3 Diesen Begriff der Autonomie verfolgt Castoria-
dis auch mit der Formulierung: »Unsere Auffassung von Autonomie macht deut-
lich, daß man Autonomie einerseits nur wollen kann, wenn man sie für alle will, 
und daß andererseits ihre volle Verwirklichung nur als kollektives Unternehmen 
denkbar ist.«4 Nun stellt sich zuerst die Frage, inwiefern die Menschen, wie sie 
sich Castoriadis vorstellt, von der Autonomie entfremdet sind. Das Verständnis 
der Autonomie ergibt sich mit der Klärung des Begriffes des Gesellschaftlichen 
und was mit »kollektives Unternehmen« gemeint ist.  

Wie erläutert wurde, entsteht jedes Subjekt als Subjekt erst durch das Auf-
brechen der psychischen Monade und damit dem Einfließen gesellschaftlicher 
imaginärer Bedeutungen, das heißt Sinn. Damit wird Subjekt, wer Gesellschaft 
›einlässt‹. Subjekt sein bedeutet dann nichts anderes als in einer bestimmten Zeit, 
an einem bestimmten Ort Subjekt zu werden. Genau das meint Castoriadis, wenn 
er schreibt, »daß das Subjekt in sich selbst auf einen Sinn stößt, der nicht der 
seine ist [...]«5. Damit ist Autonomie niemals nur als Autonomie eines Subjekts 
denkbar, sondern immer schon ein gesellschaftliches Verhältnis. Damit ist aber 
nicht nur ein Verhältnis von Subjekten unter sich, sondern irgendetwas darüber 
hinaus gemeint. Castoriadis spricht insofern von »dem Gesellschaftlichen im ei-
gentlichen Sinne«6. Darauf wurde mit den Erläuterungen zu den gesellschaftli-
chen imaginären Bedeutungen und den gesellschaftlichen imaginären Institutio-
nen bereits eingegangen.7  

Das Ziel der Autonomie ist also auch niemals erreichbar als subjektives Ziel. 
Autonomie kann nur kollektiv bzw. gesellschaftlich verständlich und erreichbar 
sein. Genauso wie Autonomie muss umgekehrt auch Entfremdung gesellschaft-
lich verstanden werden. Castoriadis spricht von instituierter Heteronomie, also 
Fremdbestimmung.8 Neben der psychoanalytischen Dimension und der Freiheit 
im Verhältnis zu anderen Menschen wurzle Entfremdung in der gesellschaftli-

                                                           
3  Ebd., S. 158. [Herv. i.O.] 
4  Castoriadis: Gesellschaft als imaginäre Institution, S. 183. 
5  Ebd. 
6  Ebd. [Herv. i.O.] 
7  Vgl. Abs. 2.1.2. 
8  Ebd., S. 185f. 

https://doi.org/10.14361/9783839431894-003 - am 14.02.2026, 09:56:38. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839431894-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc/4.0/


ENTFREMDUNG – AUTONOMIE | 115 

chen Welt. Diese Bereiche bleiben eng aneinander gebunden. Was heißt nun 
aber gesellschaftliche Heteronomie, also Fremdgesetzlichkeit? Dass dieser Dis-
kurs des anderen, wie er bereits angedeutet wurde, das Subjekt nicht gänzlich 
umgreift, ist eine konzeptuelle Bedingung, da Autonomie sonst nicht mehr 
denkbar wäre. Aber Castoriadis behauptet zudem, dass die gesellschaftliche He-
teronomie etwas darüber hinaus sei. An dieser Stelle kommen die Institutionen 
und ihre imaginären Bedeutungen ins Spiel. Gerade von diesen sei das Subjekt, 
betrachte man die Gesellschaft als Ganzes, entfremdet, in dem Moment, wenn 
die Institutionen nicht mehr als eingerichtete, gesetzte durchschaut würden. Cas-
toriadis spricht sogar von Verselbständigung. Kurz: Die Institution knechte die 
Gesellschaft.  
 
»Die Institution ist ein symbolisches, gesellschaftlich sanktioniertes Netz, in dem sich ein 
funktionaler und ein imaginärer Anteil in wechselnden Proportionen miteinander verbin-
den. Entfremdung ist die Verselbständigung und Vorherrschaft des imaginären Moments 
der Institution, deren Folge wiederum die Verselbständigung und Vormachtstellung der 
Institution gegenüber der Gesellschaft ist.«9  
 
Oder:  
 
»Wir haben vielmehr die erheblich wichtigere Tatsache im Auge, daß sich die Institution 
nach ihrer Einsetzung zu verselbständigen scheint, [...] daß sie in ihrem Fortbestand und 
ihren Wirkungen über ihre Aufgabe, ihre ›Ziele‹ und ihre ›Rechtfertigungen‹ hinaus ein 
Eigenleben annimmt. [...] Was ›zunächst‹ wie ein Ensemble von Institutionen im Dienst 
der Gesellschaft aussah, wird zu einer Gesellschaft im Dienste von Institutionen.«10  
 
Die Entfremdung besteht – kurz gesagt – darin, dass die Institutionen nicht mehr 
veränderbar scheinen, dass sie von der Gesellschaft entfernt und verselbständigt 
sind / scheinen. Die Aufhebung dieser Entfremdung besteht darin, dieses Ver-
hältnis so umzukehren, dass die Institutionen wiederum in den Dienst der Ge-
sellschaft treten und neu gestaltet werden und immer umgestaltet werden kön-
nen, das bedeutet in der Verfügungsgewalt der Gesellschaft verbleiben. Dazu 
braucht es ein Wissen gegenüber den imaginären Bedeutungen und ein Wollen 
gegenüber der Veränderung der Institutionen.11 Etwas konkreter geht Castoriadis 
auf diesen Anspruch der Aufhebung dieser Verselbständigung ein, wenn er von 

                                                           
9  Ebd., S. 226. 
10  Ebd., S. 188. 
11  Ebd., S. 186. 

https://doi.org/10.14361/9783839431894-003 - am 14.02.2026, 09:56:38. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839431894-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc/4.0/


116 | VOM IMAGINÄREN ZUR AUTONOMIE 

der autogestion, d.h. Selbstverwaltung, spricht.12 Worin besteht nun gemäß Cas-
toriadis die Lösung gegenüber der Fremdgesetzlichkeit oder Fremdherrschaft, 
wie sie in einem Unternehmen vorherrscht (er spricht auch von Kontrolle und 
Zwang)? Die Antwort kann kurz ausfallen: Die Lösung besteht in der Selbstver-
waltung oder demokratischen Verwaltung der Arbeitenden.13 Indem er festhält, 
dass die vorherrschende Produktionsweise durch hierarchische Verhältnisse 
strukturiert werde, zeigt er umgekehrt, dass die Auflösung der Hierarchie durch 
Selbstbestimmung die Heteronomie ablöse. Er verdeutlicht dies an der Organisa-
tion von Betrieben oder Unternehmen – und das ist nun entscheidend für sein 
Verständnis dessen, was er mit Entfremdung meint:  
 
»Und warum muss man Zwang organisieren, warum ist es nötig, dass es Zwang gibt? 
Weil die Arbeitnehmenden normalerweise keinen überschwänglichen Enthusiasmus zei-
gen, um den Anweisungen der Direktion zu folgen. Und warum ist das so? Weil ihnen 
weder ihre Arbeit noch ihr Produkt eignet, weil sie sich entfremdet und ausgebeutet füh-
len, weil sie nicht selbst entschieden haben, das zu tun, was sie tun; kurz, weil ein immer-
währender Konflikt zwischen jenen, die arbeiten, und jenen, die die Arbeit von anderen 
bestimmen und daraus Profit schlagen, besteht.«14  
 
Castoriadis15 begründet hier, warum es Zwang in hierarchisch organisierten Un-
ternehmen brauche und bezieht sich auf den Begriff der Entfremdung. An ande-
rer Stelle kommt Castoriadis auf die wahren sozialen Werte gegenüber der Hie-
rarchie und Konkurrenz zu sprechen, die diesen Faden aufnehmen: das Interesse 
an der Arbeit selbst, das Vergnügen etwas gut zu tun, was man selber gewählt 
hat zu tun, Schöpfung oder Erfindung, Kreativität, Achtung und Anerkennung 

                                                           
12  Castoriadis, Cornelius: Le contenu du socialisme, Paris: Union Générale d’édition  

(10 / 18) et Cornelius Castoriadis 1979, S. 301-322.  
13  Ebd., S. 305f. 
14  Ebd., S. 307: »Et pourquoi faut-il organiser la contrainte, pourquoi faut-il qu’il y ait 

contrainte? Parce que les travailleurs ne manifestent pas en général spontanément un 
enthousiasme débordant pour faire ce que la direction veut qu’ils fassent. Et pourquoi 
cela? Parce que ni leur travail, ni son produit ne leur appartiennent, parce qu’ils se 
sentent aliénés et exploités, parce qu’ils n’ont pas décidé eux-mêmes ce-qu’ils ont 
fait; bref, parce qu’il y a un conflit perpétuel entre ceux qui travaillent et ceux qui di-
rigent le travail des autres et en profitent.« [Dt. Übers. v. nc; Herv. i.O.] 

15  Es gilt zu beachten, dass der Artikel in Zusammenarbeit mit Daniel Mothé verfasst 
wurde. 

https://doi.org/10.14361/9783839431894-003 - am 14.02.2026, 09:56:38. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839431894-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc/4.0/


ENTFREMDUNG – AUTONOMIE | 117 

der anderen.16 Am Schluss des Artikels kommt Castoriadis zur politischen Di-
mension mit der Abschaffung ungleicher Lohnverhältnisse, wenn er folgert, dass 
dies das einzige Mittel zum Zweck einer Produktionsweise im Sinne der Bedürf-
nisse der Gesellschaft sei. Damit ist der Stein des Anstoßes genannt. Diese von 
Castoriadis verurteilte Verselbständigung der Institution findet sich analog am 
Beispiel des Unternehmens – oder eigentlich: umgekehrt vom Unternehmen aus-
gehend, erst in der Gesellschaft als politisches Problem.17 Wenn Castoriadis von 
der Freiheit als gemeinsames Wollen der Freiheit eines jeden spricht, dann ist 
damit nicht nur politische Freiheit als kollektive Bedingung und Verwirklichung 
gemeint, sie referiert zurück auf die ›reale Basis‹ von der Castoriadis denkend 
herkommt, den ökonomisch ungleichen (Produktions-)Verhältnissen, die ent-
fremdet sind. So wie er in Le contenu du socialisme I bzw. Über den Inhalt des 
Sozialismus I18 erklärt und damit die Bedeutung der Entfremdung seit seiner Zeit 
bei der Gruppe Socialisme ou Barbarie aufnimmt: »Entfremdung ist also das 
Gegenteil freien schöpferischen Handelns in einer vom Menschen geschaffenen 
Welt. [...] Jede Entfremdung ist eine Form menschlicher Vergegenständlichung, 
d.h. hat ihren Ursprung in menschlichem Handeln [...].«19 Die Lösung dieser 
Entfremdung verweist auf den Begriff der Autonomie, wie ihn Castoriadis später 
umfassend für gesellschaftliche Belange benutzt und wie er ihn hier bereits über 
den Produktionsprozess hinaus auch für Familie, Erziehung und Kultur ein-
bringt.20 Wesentlich bleibt, dass sich Castoriadis mit seinem Anspruch auf Auto-
nomie auf das Konzept der Entfremdung bei Marx bezieht, und dass dieses, wie 
eben erläutert, auch noch in späteren Texten weiter seine Bedeutung behält. 
Trotz seiner ständigen Behauptung, er habe sich vom Marxismus verabschiedet. 
Damit ist ein erster Schritt getan, dass der Begriff der Entfremdung bei Castoria-
dis noch auf die Marx’sche Bedeutung referiert. Ein weiterer Schritt muss aber 
noch getan werden, um die Verknüpfung zwischen den Begriffen klarzustellen. 
Es gilt also zu fragen: Wenn der Begriff der Entfremdung noch Anleihen bei 
Marx macht, wie hängt er dann mit dem Begriff des Imaginären zusammen? Be-

                                                           
16  Ebd., S. 319. 
17  Castoriadis verdeutlicht dies, insofern er behauptet, dass die Machtfülle in Unterneh-

men durch ihre Demokratisierung eingeholt werden könne. Sozialismus bedeutet die 
Selbstverwaltung der Arbeitenden in ihren Betrieben. Vgl. Castoriadis: Le contenu du 
socialisme bzw. Castoriadis: Vom Sozialismus zur autonomen Gesellschaft, Bd. 2.1, 
S. 65-221. 

18  Ebd., S. 65-93. 
19  Ebd., S. 85. 
20  Ebd., S. 89. 

https://doi.org/10.14361/9783839431894-003 - am 14.02.2026, 09:56:38. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839431894-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc/4.0/


118 | VOM IMAGINÄREN ZUR AUTONOMIE 

vor auf die Frage eingegangen werden kann, muss zuerst der Begriff der Ent-
fremdung bei Marx erläutert werden.  
 
3.1.2  Entfremdung bei Marx 
 
Der Begriff der Entfremdung bei Marx hat eine konzeptuell grundlegende Be-
deutung. Im Folgenden wird diese Bedeutung kurz umschrieben, um dann auf 
eine Kritik einzugehen, die sich mit dem damit zusammenhängenden Problem 
der Begründung beschäftigt.21  

Seit der Herausgabe der Pariser Manuskripte Anfang der 1930er Jahre und 
seit der breiten Rezeption während der 1960er und 1970er Jahre wird dem Be-
griff der Entfremdung eine zentrale Rolle im Konzept von Marx zugesprochen. 
Um die später folgenden Probleme, die damit verbunden sind deutlich machen 
zu können, bedarf es zuerst einer, wenn auch kurzen, Zusammenfassung wesent-
licher Aspekte dieses Begriffs. Allerdings kann es hier nicht darum gehen, den 
Begriff in seiner ganzen Rezeptionsgeschichte wiederzugeben, sondern wesent-
liche Pfeiler der von Marx referierten Bedeutung in den Manuskripten und in 
Ansätzen in anderen Schriften aufzusuchen und klarzustellen. Es wird systema-
tisch von den Pariser Manuskripten ausgegangen, wobei angenommen wird, dass 
die Entfremdung bei Marx in seinem Werk eine durchgehend zentrale Bedeu-
tung behielt.22  

 
Gattungswesen Mensch?  
Der Begriff der Entfremdung bezieht sich auf das Gattungswesen Mensch. Was 
ist dieses Gattungswesen Mensch, von dem sich die Individuen entfremden bzw. 
entfremdet haben? Was macht die entfremdete Situation aus?  
 
»In der Art der Lebenstätigkeit liegt der ganze Charakter einer species, ihr Gattungscha-
rakter, und die freie bewußte Tätigkeit ist der Gattungscharakter des Menschen. [...] Das 
Tier ist unmittelbar eins mit seiner Lebenstätigkeit. Es unterscheidet sich nicht von ihr. Es 
ist sie. Der Mensch macht seine Lebenstätigkeit selbst zum Gegenstand seines Wollens 
und seines Bewußtseins. Er hat bewußte Lebenstätigkeit. Er ist nicht eine Bestimmtheit, 
mit der er unmittelbar zusammenfließt. Die bewußte Lebenstätigkeit unterscheidet den 

                                                           
21  Djindjić, Zoran: Marx’ kritische Gesellschaftstheorie und das Problem der Begrün-

dung, Dissertation, Universität Konstanz, Konstanz 1979. 
22  Vgl. Mészàros, Istvàn: Der Entfremdungsbegriff bei Marx, München: Paul List Verlag 

KG 1973; Fetscher, Iring: Grundbegriffe des Marxismus, Hamburg: Hoffmann und 
Campe Verlag 1976, S. 73. 

https://doi.org/10.14361/9783839431894-003 - am 14.02.2026, 09:56:38. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839431894-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc/4.0/


ENTFREMDUNG – AUTONOMIE | 119 

Menschen unmittelbar von der tierischen Lebenstätigkeit. Eben nur dadurch ist er ein Gat-
tungswesen.«23  
 
Marx geht von einer bestimmten Anlage aus, die Praxis, das Tun der Menschen 
in den Vordergrund rückt. Die Menschen vollbringen sich insofern und äußern 
sich in ihrem Tun. Dass dies keine statische oder substanzielle Festsetzung be-
deutet, darauf deutet Marx, wenn er schreibt, dass der Mensch keine Bestimmt-
heit sei. Der Mensch als Gattung Mensch vollbringt sich nur in einer freien und 
bewussten (produktiven) Tätigkeit. Diese Tätigkeit bedeutet, das scheinen ge-
wisse Autoren zu verkürzen24, nicht nur Arbeit als Produktion von Waren, was 

                                                           
23  Marx, Karl: Pariser Manuskripte. Ökonomisch-philosophische Manuskripte aus dem 

Jahre 1844, hg. v. Robert Katzenstein, Westberlin: Verlag Das Europäische Buch 
1987, S. 62. [Herv. i.O.] 

24  Müller, Friedrich: Entfremdung. Folgeprobleme der anthropologischen Begründung 
der Staatstheorie bei Rousseau, Hegel, Marx, Berlin: Duncker & Humblot 1985 S. 
74f.: »Spezifisch im Kapitalismus ist der Arbeiter gegenüber der Natur, gegenüber 
seinem Produkt, seiner Arbeit und gegenüber der Gesellschaft entfremdet. Die Ent-
fremdung des Nichtarbeiters als Fehlen wirklicher Verbindung mit dem allein ver-
menschlichenden Produktionsakt ergänzt die des Arbeiters – vergleichbar der Form 
der Entfremdung des nicht-arbeitenden ›Herrn‹ in der ›Phänomenologie des Geistes‹.« 
– Müller ist an mehreren Stellen unpräzise: Einerseits interpretiert er den Bourgeois 
als Nichtarbeiter so, dass dieser überhaupt nicht produktiv sein könnte, zum anderen 
spricht er dem Produktionsakt des Arbeiters vermenschlichenden Charakter zu, bleibt 
also ungenau, da er sagen müsste dem Produktionsakt des Menschen, da der Arbei-
tende im Sinne der kapitalistischen Produktionsweise nicht vermenschlicht, sondern 
umgekehrt entfremdet wird. Einen dritten Fehler begeht Müller, indem er das Herr-
schaftsverhältnis zwar richtigerweise auf Hegel bezieht, aber wiederum ungenau, in-
dem er es mit der Wechselseitigkeit von Herr und Knecht vergleicht, wenn es um den 
Begriff der Entfremdung geht. Bei begrifflich genauer Betrachtung sieht man so-
gleich, dass der Begriff der Entfremdung von Marx zwar von Hegel übernommen 
wird, aber in konzeptueller Hinsicht eine andere Bedeutung hat. Während es bei Hegel 
um eine Frage der Erkenntnis und Bezugnahme auf die Welt geht, handelt es sich bei 
Marx um eine materialistische Beschreibung der Produktionsverhältnisse und -weisen. 
Müller widerspricht sich zudem eine Seite später, wenn er wiederum behauptet, dass 
Marx den Aspekt der Anerkennung weggelassen habe, obwohl er kurz zuvor behaup-
tet, dass die Verhältnisse Herr-Knecht vergleichbar seien mit jenen von Arbeiter-
Nichtarbeiter. 

https://doi.org/10.14361/9783839431894-003 - am 14.02.2026, 09:56:38. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839431894-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc/4.0/


120 | VOM IMAGINÄREN ZUR AUTONOMIE 

inkohärent wäre, sondern auch intellektuell oder künstlerisch tätig zu sein.25 Es 
verdeutlicht insgesamt das Verhältnis zu sich selbst als Mensch, das nachgerade 
nur in dieser gemeinsamen Produktivtätigkeit zum Ausdruck kommt.26 Anders 
formuliert:  
 
»Er [Marx; nc] spricht nicht einfach von der Entfremdung des Menschen von der ›Natur‹ 
als solcher, sondern von der Entfremdung des Menschen von seiner eigenen Natur, von 
der ›anthropologischen Natur‹ [...]. Eben dieser Begriff der ›eigenen anthropologischen 
Natur‹ impliziert notwendig die ontologisch fundamentale Selbstvermittlung des Men-
schen mit der Natur durch seine Produktiv-(und Selbstproduktiv-)Tätigkeit.«27  
 
Es bleibt die Frage, ob diese »anthropologische Natur« und mit ihr die notwen-
dige ontologisch fundamentale Selbstvermittlung in der Praxis dadurch normati-
ven Charakter hat, indem die Rückgewinnung dieser Menschlichkeit nur durch 
eine grundlegende Veränderung der entfremdeten und entfremdenden Verhält-
nisse zu erreichen ist. Insofern müsste wiederum gezeigt werden, worauf dieser 
normative Anspruch ruht bzw. was diese anthropologische Natur ist und warum 
gerade diese Natur entscheidend ist. Es wurde und wird seit der Veröffentli-
chung der Pariser Manuskripte darüber gestritten, welche Bedeutung das Kon-
zept der Entfremdung in den späteren Werken überhaupt noch habe. Der Begriff 
tauche bei Marx – so öfters ein Einwand – nicht mehr systematisch auf. Fromm 
und Mészàros erwidern, dass die Kategorie der Entfremdung bei Marx durchge-
hend seine Relevanz behalte.28 Auch Oppolzer betont, wenn auch umgekehrt 
sich darauf beziehend, dass das Konzept der Entfremdung bereits in den frühen 
Schriften die wichtige Funktion einer kritischen Kategorie inne habe, – also auch 
später behält.29 Diese Annahme wird im Folgenden geteilt. Die Bewertung der 
entfremdeten Verhältnisse ist nur denkbar durch ein Kriterium bzw. eine Norm, 
welches bzw. welche erst die Entfremdung als negatives Phänomen ausweist – 
angesichts der möglichen Selbstvermittlung der Menschen in der Produktivtätig-

                                                           
25  Fromm, Erich: Das Menschenbild bei Marx: mit den wichtigsten Teilen der Früh-

schriften von Karl Marx, Frankfurt am Main: Europäische Verlagsanstalt 1980, S. 52. 
26  Mészàros: Der Entfremdungsbegriff bei Marx, S. 134. 
27  Ebd., S. 135. [Herv. i.O.] 
28  Vgl. Fromm: Das Menschenbild bei Marx, S. 55; Mészàros: Der Entfremdungsbegriff 

bei Marx, S. 116: »Die Manuskripte legen [...] die Fundamente des Marxschen Sys-
tems, zentriert um den Entfremdungsbegriff.« [Herv. i.O.] 

29  Oppolzer, Alfred A.: Entfremdung und Industriearbeit: Die Kategorie der Entfrem-
dung bei Karl Marx, Köln: Pahl-Rugenstein-Verlag 1974, S. 70. 

https://doi.org/10.14361/9783839431894-003 - am 14.02.2026, 09:56:38. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839431894-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc/4.0/


ENTFREMDUNG – AUTONOMIE | 121 

keit.30 Dass allerdings Marx und Engels sich von anthropologischen Konstanten 
distanziert und diese kritisiert haben, ist bekannt. In der Deutschen Ideologie 
bemerken sie, dass ihre ältere Ausdrucksweise von Menschen als »Wesen« oder 
»Gattung« mehr Anlass für substantielle Zuschreibungen von Seiten ihrer Geg-
ner gegeben habe, als überhaupt intendiert.31 Worauf sie damit deuten, ist der 
Umstand, dass Wesen nicht als Substanz verstanden wird, sondern ein der beo-
bachteten Wirklichkeit entnommenes Faktum und kein theoretisch unterstelltes, 
d.h. überhistorisches Sein, darstellt. Dafür spricht auch die Interpretation, dass 
Marx von der Entfremdung als grundlegend ökonomischer spreche, indem er 
»allein von der Bedürftigkeit des empirischen Menschen als eines leiblich-
sinnlichen Wesens« voraussetze.32 Das erläutert in anderer Weise Mészàros, 
wenn er zeigt, dass es Marx bei der Rede vom wirklichen Menschen um den his-
torischen Menschen gehe und wie er sich im Verhältnis zur Natur produziert.33 
Insofern bleibt aber die Frage noch unbeantwortet, warum die freie und bewusste 
Tätigkeit als Norm und Spezifikum der menschlichen Wirklichkeit hervorgeho-
ben wird. Wird damit nicht doch eine über die faktische Bedürftigkeit notwendi-
ge Eigenschaft gesetzt, die erwiesenermaßen nicht überzeitlich und überhisto-
risch gesetzt werden dürfte?  

Entfremdete Arbeit, die Arbeit entfremdeter Menschen unter kapitalistischer 
Herrschaft, bedeutet bei Marx immer schon entfremdete Tätigkeit. Diese Ent-
fremdung im Zusammenhang mit der Arbeit äußert sich in verschiedener Hin-
sicht.  
 
»Worin besteht nun die Entäußerung der Arbeit?  
Erstens, daß die Arbeit dem Arbeiter äußerlich ist, d.h. nicht zu seinem Wesen gehört, daß 
er sich daher in seiner Arbeit nicht bejaht, sondern verneint, nicht wohl, sondern unglück-
lich fühlt, keine freie physische und geistige Energie entwickelt, sondern seine Physis [...] 
und seinen Geist ruiniert. Der Arbeiter fühlt sich daher erst außer der Arbeit bei sich und 
in der Arbeit außer sich. Zu Hause ist er, wenn er nicht arbeitet, und wenn er arbeitet, ist 
er nicht zu Hause. Seine Arbeit ist daher nicht freiwillig, sondern gezwungen, Zwangsar-
beit. Sie ist daher nicht die Befriedigung eines Bedürfnisses, sondern sie ist nur ein Mittel, 
um Bedürfnisse außer ihr zu befriedigen. Ihre Fremdheit tritt darin rein hervor, daß, sobald 
kein physischer oder sonstiger Zwang existiert, die Arbeit als eine Pest geflohen wird. Die 

                                                           
30  Vgl. dazu Djindjić: Marx’ kritische Gesellschaftstheorie. 
31  Marx, Karl / Engels, Friedrich: Werke, Band 3, Berlin / DDR: Dietz Verlag 1959, S. 

218. 
32  Müller: Entfremdung, S. 79. 
33  Mészàros: Der Entfremdungsbegriff bei Marx, S. 130. 

https://doi.org/10.14361/9783839431894-003 - am 14.02.2026, 09:56:38. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839431894-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc/4.0/


122 | VOM IMAGINÄREN ZUR AUTONOMIE 

äußerliche Arbeit, die Arbeit, in welcher der Mensch sich entäußert, ist eine Arbeit der 
Selbstaufopferung, der Kasteiung. Endlich erscheint die Äußerlichkeit der Arbeit für den 
Arbeiter darin, daß sie nicht sein Eigen, sondern eines anderen ist, daß sie ihm nicht ge-
hört, daß er in ihr nicht sich selbst, sondern einem anderen angehört.«34  
 
Erstens, die Menschen arbeiten in einem Zwangsverhältnis, sind also unfrei, 
zweitens, sie können die Art und Weise des Arbeitens nicht selber bestimmen, 
sind also unfrei und ›bewusstloser‹ Teil einer Maschine. Drittens, sie erarbeiten 
Gegenstände, Produkte, die ihnen nicht gehören35, wie dies in der folgenden Pas-
sage deutlich wird:  
 
»Der Gegenstand, den die Arbeit produziert, ihr Produkt, tritt ihr als ein fremdes Wesen, 
als eine von dem Produzenten unabhängige Macht gegenüber. Das Produkt der Arbeit ist 
die Arbeit, die sich in einem Gegenstand fixiert, sachlich gemacht hat, es ist die Vergegen-
ständlichung der Arbeit. Diese Verwirklichung der Arbeit erscheint [...] als Entwirkli-
chung des Arbeiters, die Vergegenständlichung als Verlust und Knechtschaft des Gegen-
standes, die Aneignung als Entfremdung, als Entäußerung.«36  
 
Insofern sind die Verarbeitung der Natur und damit die Entäußerung in der Ar-
beit nicht durch die Aneignung der Natur aufgehoben. Im Gegenteil bekräftigen 
die arbeitenden Menschen durch das fremde Eigentum, das dem Bourgeois insti-
tutionalisierterweise zugehört, ihr – ihnen fremdes – Selbstverhältnis. Die ent-
fremdete Arbeit bedeutet also zugleich die perpetuierte Entfremdung von sich 
selbst im Akt der Produktion. Die sozialen Verhältnisse scheinen dabei nicht 
damit zusammenzuhängen. Die vermeintlich natürlichen Verhältnisse bezeich-
nen die von Marx eingeklagte Naturwüchsigkeit der zu zerschlagenden Klassen-
verhältnisse. Damit ist die zentrale Kategorie des Eigentums und der Eigentums-
verhältnisse im Sinne des Besitzes an den Produktionsmitteln wenigstens ange-
deutet. Durch den fremdgesteuerten Vorgang in der Produktion bzw. Arbeit, dem 
ebenso fremdbestimmten Ziel eines Produkts bzw. einer Ware, das dem Arbei-
tenden nicht mehr gehört, ergibt sich für Marx eine mehrfache Folge im Verhält-
nis der Menschen untereinander. Einerseits bestehen Abhängigkeitsverhältnisse, 
die als Herrschaftsverhältnisse beschrieben werden können.  

 

                                                           
34  Marx: Pariser Manuskripte, S. 60. [Herv. i.O.] 
35  Oppolzer: Entfremdung und Industriearbeit, S. 68f. 
36  Marx: Pariser Manuskripte, S. 57f. [Herv. i.O.] 

https://doi.org/10.14361/9783839431894-003 - am 14.02.2026, 09:56:38. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839431894-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc/4.0/


ENTFREMDUNG – AUTONOMIE | 123 

»Die Entfremdung des Menschen, überhaupt jedes Verhältnis, in dem der Mensch zu sich 
selbst [steht] [sic; nc], ist erst verwirklicht, drückt sich aus in dem Verhältnis, in welchem 
der Mensch zu d[em] [sic; nc] andern Menschen steht. [...]  
Wenn das Produkt der Arbeit mir fremd ist, mir als fremde Macht gegenübertritt, wem ge-
hört es dann?  
Wenn meine eigne Tätigkeit nicht mir gehört, eine fremde, eine erzwungne Tätigkeit ist, 
wem gehört sie dann? [...]  
Wenn das Produkt der Arbeit nicht dem Arbeiter gehört, eine fremde Macht ihm gegen-
über ist, so ist dies nur dadurch möglich, daß es einem andern Menschen außer dem Ar-
beiter gehört. Wenn seine Tätigkeit ihm Qual ist, so muss sie einem andern Genuß und die 
Lebensfreude eines andern sein. [...] Wenn er [der Mensch; nc] sich also zu dem Produkt 
seiner Arbeit, zu seiner vergegenständlichten Arbeit als einem fremden, feindlichen, mäch-
tigen, von ihm unabhängigen Gegenstand verhält, so verhält er sich zu ihm so, daß ein an-
derer, ihm fremder, feindlicher, mächtiger, von ihm unabhängiger Mensch der Herr dieses 
Gegenstandes ist. Wenn er sich zu seiner eignen Tätigkeit als einer unfreien verhält, so 
verhält er sich zu ihr als der Tätigkeit im Dienst, unter der Herrschaft, dem Zwang und 
dem Joch eines andern Menschen.«37  
 
Darüber hinaus könnten sich die Menschen nicht mehr im Sinne ihres Gattungs-
charakters aufeinander beziehen:  
 
»Jede Selbstentfremdung des Menschen von sich und der Natur erscheint in dem Verhält-
nis, welches er sich und der Natur zu andern, von ihm unterschiednen Menschen gibt. [...] 
In der praktischen wirklichen Welt kann die Selbstentfremdung nur durch das praktische, 
wirkliche Verhältnis zu andern Menschen erscheinen. Das Mittel, wodurch die Entfrem-
dung vorgeht, ist selbst ein praktisches. Durch die entfremdete Arbeit erzeugt der Mensch 
also nicht nur sein Verhältnis zu dem Gegenstand und dem Akt der Produktion als frem-
den und ihm feindlichen Mächten; er erzeugt auch das Verhältnis, in welchem andre Men-
schen zu seiner Produktion und seinem Produkt stehn, und das Verhältnis, in welchem er 
zu diesen andern Menschen steht.«38  
 
In der bloßen Warenwelt, die bestimmend würde, zeigten sich nicht mehr zwi-
schenmenschliche Verhältnisse, sondern nur noch Verhältnisse zu Waren. Die 
Arbeit bestimmt in dieser Konzeption nicht nur den Produktionsprozess, sondern 
auch alle Verhältnisse zwischen den Menschen: also über das Produktionsver-
hältnis von Arbeitendem und Kapitalisten hinausgehend, auch das Verhältnis 

                                                           
37  Marx: Pariser Manuskripte, S. 64f. [Herv. i.O.] 
38  Ebd., S. 65. [Herv. i.O.] 

https://doi.org/10.14361/9783839431894-003 - am 14.02.2026, 09:56:38. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839431894-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc/4.0/


124 | VOM IMAGINÄREN ZUR AUTONOMIE 

zwischen den Arbeitenden. Indem die reale Basis und ihre Produktionsweise ent-
fremdet sind, sind es auch alle anderen Verhältnisse, seien sie sozialer oder poli-
tischer Art. Darauf bezieht sich der Kommentar von Müller, wenn er schreibt:  
 
»Sie [juristische und politische Strukturen; nc] spiegeln als politische Entfremdung [...] 
die ökonomische Entfremdung des Waren-Menschen wider, der nur noch eine Art kennt, 
sich – neben seinem Eingespanntsein in entfremdete Produktion – zur äußeren Welt in Be-
ziehung zu setzen: indem er sie hat und konsumiert.«39  
 
Diese entfremdete Beziehung zwischen den Menschen beschreibt Marx im Kapi-
tal unter dem Titel des Fetischcharakters der Ware.40 Darauf weist auch Müller 
hin, der in diesem »Fetischismus von Wert und Ware« die Wurzel der gesell-
schaftlichen Entfremdung sieht.41 Was Marx an dieser Stelle beschreibt, ist das 
Verhältnis zwischen den Menschen, das im Warenaustausch durch das Verhält-
nis zwischen Produkten ihrer Arbeit ersetzt wird. Da es sich – verkürzt gesagt – 
um entfremdete Produkte ihrer entfremdeten Tätigkeit handelt, können die zwi-
schenmenschlichen Beziehungen auch nicht einer freien und bewussten Form 
entsprechen. Marx schreibt: »Es ist nur das bestimmte gesellschaftliche Verhält-
nis der Menschen selbst, welches hier für sie die phantasmagorische Form eines 
Verhältnisses von Dingen annimmt.«42 Damit betont Marx den verdeckten Cha-
rakter des Verhältnisses zwischen den Menschen, deren »Naturwüchsigkeit«, die 
sich imaginären Verhältnissen – man könnte mit Castoriadis von imaginären 
instituierten Bedeutungen sprechen – anhand des Warenwerts hingeben.43 Die 

                                                           
39  Müller: Entfremdung, S. 76. [Herv. i.O.] 
40  Marx, Karl / Engels, Friedrich: Werke, Band 23, Berlin / DDR: Dietz Verlag 1962, S. 

85-98. 
41  Müller: Entfremdung, S. 75. 
42  Marx / Engels: Werke, Bd. 23, S. 86. 
43  Diese Annäherung an Castoriadis würde von Sommer / Wolf wohl bestritten. Das 

Verhältnis unter Menschen sei grundlegend von der Arbeit geprägt, Arbeitsprodukte 
seien Träger gesellschaftlicher Bedeutung, nicht imaginäre Bedeutungen: »Die Men-
schen schaffen von der Warenzirkulation angefangen über den Produktionsprozess bis 
zu den komplexesten Verschlingungen der Kapitalkreisläufe im kapitalistischen Ge-
samtreproduktionsprozess gesellschaftliche Verhältnisse, die über die von den Men-
schen geschaffenen gesellschaftlichen Verhältnissen von Sachen (Arbeitsprodukte in 
der Zirkulation und der Produktion) vermittelt sind.« Sommer / Wolf: Imaginäre Be-
deutungen und historische Schranken der Erkenntnis. Eine Kritik an Cornelius Casto-
riadis, S. 94. 

https://doi.org/10.14361/9783839431894-003 - am 14.02.2026, 09:56:38. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839431894-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc/4.0/


ENTFREMDUNG – AUTONOMIE | 125 

Veränderung dieser Verhältnisse verläuft über die Änderung der Eigentumsver-
hältnisse und der damit verbundenen Veränderung der Arbeitsweise.44  

Es bleibt die Frage zurück, welches Kriterium entfremdete Verhältnisse als 
solche bezeichnet. Wie Mészàros schreibt, bilden bei Marx »Mensch«, »Natur« 
und »Industrie« bzw. »Produktivtätigkeit« die Bezugsgrößen. Letztere sei »ent-
scheidend wichtig«45, was sich mit den Auszügen aus den Pariser Manuskripten 
verdeutlichte. Dennoch bilden alle drei Begriffe in ihrer Verhältnismäßigkeit das 
Kriterium im Hinblick auf die Entfremdung durch das Verhältnis der Arbeit zum 
Privateigentum, welche den Platz des ›Menschen‹ eingenommen hat.46 Wie wird 
diese entscheidend wichtige Bezugsgröße der »Produktivtätigkeit« bei Marx be-
gründet?  
 
3.1.3  Begründung bei Marx 
 
In diesem Abschnitt wird der Frage nachgegangen, ob der Begriff der Entfrem-
dung bei Marx wohlbegründet ist. Es zeigt sich ein Begründungsproblem. Weiter 
unten wird die Frage nach der Begründung analog auf Castoriadis’ Begriff der 
Entfremdung übertragen. Damit lässt sich zeigen, ob Castoriadis in derselben 
Weise an einer bestimmten Vorstellung des Menschen haften bleibt oder nicht. 
Dabei ist die Rezeption einer Arbeit, die dieses Problem behandelt, wesentlich, 
nämlich jene von Zoran Djindjić.47 Djindjić stellt in seiner Arbeit die Frage nach 
der Begründung von Marx Gesellschaftstheorie. Die Frage nach der Begründung 
zielt auf die Erklärung bzw. normative Grundlage, die Marx im Hinblick auf 
zentrale Begriffe wie die Entfremdung liefert. Er bezieht sich insofern vor allem 
auf die Frühschriften von Marx. Dabei stellt er fest, dass ein wesentlicher Aus-
gangpunkt eine »implizite Anthropologie« darstellt.48 So dürfte die Analyse der 
entfremdeten Arbeit gerade nicht bloß in ökonomischer Hinsicht gelesen wer-
den, sondern muss, so Djindjić, umfassender mit Bezug auf diese Anthropologie 
verstanden werden: »die Voraussetzung dieser Strategie ist die Annahme, daß 
die ›bewußte gegenständliche Tätigkeit‹ mit der Selbstverwirklichung des Men-
schen identisch ist«49. Die Frage ist also, ob und wie Marx diese vorausgesetzte 
Anthropologie bzw. das Gattungswesen des Menschen begründet. Die Antwort 

                                                           
44  Mészàros: Der Entfremdungsbegriff bei Marx, S. 183. 
45  Ebd., S. 130. 
46  Ebd., 135f. 
47  Djindjić, Zoran: Marx’ kritische Gesellschaftstheorie. 
48  Ebd., S. 11. 
49  Ebd., S. 11f. 

https://doi.org/10.14361/9783839431894-003 - am 14.02.2026, 09:56:38. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839431894-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc/4.0/


126 | VOM IMAGINÄREN ZUR AUTONOMIE 

sei vorausgeschickt: »Was aber in der Marxschen Kritik unbewiesen bleibt, ist 
die These, daß die Produktivität tatsächlich ›Gattungstätigkeit‹ ist, d.h. daß der 
Mensch als Gattungswesen sich hauptsächlich in der ›bewußten gegenständli-
chen Tätigkeit‹ realisiert.«50 Ausgehend von der Behauptung von Marx, dass der 
Begriff der Entfremdung aus der Analyse der tatsächlichen Verhältnisse und 
Umstände der Arbeit im Kapitalismus gewonnen wurde, sucht Djindjić nach den 
Hintergründen. Dabei stellt er fest, dass Marxʼ Behauptung, dass unter den bür-
gerlichen Produktionsprozessen die Arbeit dem Arbeiter äußerlich sei, von ei-
nem Begriff des Wesens des Menschen ausgehen müsse.51 Dabei gelte es zu be-
achten, dass aus Sicht der Beschreibung der Verhältnisse die Arbeit im Kapita-
lismus als unfrei bezeichnet werden und man von Ausbeutung sprechen könne. 
Von Entfremdung als entfremdete Tätigkeit könne aber nur im Hinblick auf ein 
Wesen des Menschen gesprochen werden.52 Das Kriterium der Beurteilung bzw. 
Bewertung der Tätigkeit als entfremdete bedarf also eines Maßstabes, welchen 
das Gattungswesen liefere: »und insofern ist auch die entfremdete Arbeit kein 
›Faktum‹«53. Da nun Marx mit seinem vorausgesetzten Verständnis des Gat-
tungswesens eine Kritik an den bestehenden Verhältnissen verbindet, so habe, 
schreibt Djindjić, diese Annahme konzeptuell größere Dringlichkeit, was ihre 
Begründung angehe, denn »[d]ie Differenz vom Wesen des Menschen und der 
bürgerlichen Realität ist die Hauptthese seiner Kritik«54. Innerhalb der von Marx 
analysierten bürgerlichen Gesellschaft gebe es gerade keine andere Möglichkeit 
der Produktivität außer der Arbeit. Wenn aber diese Art der Arbeit alle Produkti-
vität dominiere, sei auch die Verwirklichung des Gattungswesens bzw. des Gat-
tungscharakters der Menschen damit unmöglich. Damit sind die prekären Ar-
beits- und allgemeiner Produktionsverhältnisse eingeholt. Wenn nun die Produk-

                                                           
50  Djindjić: Marx’ kritische Gesellschaftstheorie, S. 12. 
51  Ebd., S. 19. 
52  Dass auch die Nationalökonomen von einem biologistischen Menschenbild, dem klu-

gen Nutzenmaximierer, ausgehen, erwähnt Djindjić entsprechend. Vgl. Djindjić: 
Marx’ kritische Gesellschaftstheorie, S. 23-26; vgl. dazu auch Israel, Joachim: Der 
Begriff Entfremdung. Makrosoziologische Untersuchung von Marx bis zur Soziologie 
der Gegenwart, Reinbek bei Hamburg: Rowohlt 1972, S. 86-102; allerdings verbleibt 
Israel bei der Bemerkung dieser normativen Voraussetzung und der Aufzählung ihrer 
Interpretationen. Außerdem fehlt bei Israel in der Aufzählung zur Differenz zwischen 
Mensch und Tier die sehr bekannte Unterscheidung der Vorstellung und Planung, die 
im Hinblick auf das Menschenbild und die Praxis aber entscheidend ist, vgl. S. 97f. 

53  Djindjić: Marx’ kritische Gesellschaftstheorie, S. 19. 
54  Ebd., S. 22. 

https://doi.org/10.14361/9783839431894-003 - am 14.02.2026, 09:56:38. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839431894-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc/4.0/


ENTFREMDUNG – AUTONOMIE | 127 

tivität als freie und bewusste Tätigkeit nicht verwirklicht werde, dann werde das 
Gattungsleben nicht verwirklicht. Der Mensch wird gerade nicht menschlich 
bzw. dem Anspruch seiner eigenen Gattung gerecht.55 Da mit dieser Verwirkli-
chung auch das Verhältnis unter den Menschen gestaltet würde, werde das Gat-
tungsleben verhindert. Das wechselseitige Verhältnis der Menschen untereinan-
der wird durch den verhinderten Vorgang der Selbstverwirklichung (als Produk-
tivität), unmenschlich. Zentral sei dafür auch das Verständnis von Geschichte bei 
Marx: »Die Geschichte wird von Marx als ein Entstehungsprozess des Menschen 
gedeutet.«56 Nur so sei verständlich, wie die Verhältnisse unter den Menschen 
als unmenschlich bezeichnet werden könnten. Nur wenn die Menschen in ihrer 
Geschichte sich als Menschen verwirklichen und nicht bestimmte Eigenschaften 
damit zum Ausdruck kommen, wird dies denkbar. Damit ist die Geschichtlich-
keit die Bedingung der Verwirklichung der Gattung Mensch – allerdings könnte 
offen bleiben, ob diese Verwirklichung auch realisierbar ist oder eher als regula-
tiv verstanden werden könnte. Die entscheidende Frage dazu ist, warum die 
Menschen immer schon oder immer noch in entfremdeten Verhältnissen von ih-
rem eigenen Gattungscharakter lebten.57 Die Antwort darauf müsse von einer 
Einheit des Gattungswesens, die vorausgesetzt werde, und der geschichtlich tat-
sächlichen Existenz der Menschen ausgehen. Dies sei konzeptuell notwendig, da 
ansonsten der Begriff der Entfremdung keinen Sinn mehr mache. Entweder er 
entbehrte jeglicher Tatsache oder das Wesen ist absolut und jenseits jeglicher 
Verwirklichung. Wie also diese Einheit denken? Wie ist, anders gefragt, jede_r 
Einzelne Teil der Gattung? Antwort: Jedes Individuum wird in seinem Leben 
oder eben seiner Arbeit von der eigentlichen (möglichen) Produktivität entfernt 
und das heißt entfremdet, gerade darin, »daß die Arbeit dem Arbeiter äußerlich 
ist, d.h. nicht zu seinem Wesen gehört«58. Im Folgenden stellt Djindjić fest, dass 
die Ursache der Entfremdung in der »unentwickelten ›Produktivkraft‹« liege.59 
Das heißt auch, dass die Entfremdung, so Djindjić, sich erst unter den angemes-
senen gesellschaftlich-geschichtlichen Umständen aufheben lasse, also von Marx 
auf einer Stufe der Entwicklung als eine Stufe, die sich einstellen müsse, ergebe 
(»vor allem wegen der ökonomischen Not«60): »Um ›wirklich‹ zu sein, muß das 
›Gattungwesen‹ sich geschichtlich realisieren, geschichtlich sich entäußert ha-

                                                           
55  Vgl. dazu Mészàros: Der Entfremdungsbegriff bei Marx, S. 183. 
56  Djindjić: Marx’ kritische Gesellschaftstheorie, S. 27. 
57  Ebd., S. 28. 
58  Marx: Pariser Manuskripte, S. 60. [Herv. i.O.] 
59  Djindjić: Marx’ kritische Gesellschaftstheorie, S. 29. 
60  Ebd. 

https://doi.org/10.14361/9783839431894-003 - am 14.02.2026, 09:56:38. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839431894-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc/4.0/


128 | VOM IMAGINÄREN ZUR AUTONOMIE 

ben.«61 Daran anschließend geht Djindjić auf die Probleme und Widersprüche 
bei Marx ein. Ein wesentliches Problem ist, dass Marx keine Begründung für 
den Begriff des Gattungswesens des Menschen liefere.62 Dabei zeige sich auch, 
dass es überhaupt nicht so klar sei, was überhaupt mit der freien bewussten Tä-
tigkeit gemeint sei. Da diese nicht dasselbe wie Arbeit sei, und da Marx darauf 
nicht eingehe, könne man nicht so leicht sagen, in »welchem konkreten Verhält-
nis die ›Gattungstätigkeit‹ zu verschidenen [sic; nc] empirischen Lebenstätigkei-
ten des Menschen [stehe]«63. Djindjić betont in der Folge, dass Marx von diesem 
Gattungscharakter ausgehend den Charakter der Arbeit als entfremdete definiere, 
ohne mögliche Bedeutungen der gleichen Arbeit in unterschiedlichen konkreten 
Gesellschaften zu beachten.  

Man kann zusammenfassend festhalten, dass Djindjić aufzeigt, dass Marx 
den Begriff des Gattungscharakters des Menschen nicht begründet und damit der 
Begriff der Entfremdung problematisch wird. Marx müsse den Gattungscharak-
ter »dogmatisch«64 setzen, da er von einer Geschichte mit einer bestimmten Ent- 
wicklungstendenz ausgehe, die entsprechend dieses Gattungsbegriffs seine Ver-
wirklichung und Aufhebung zum Ziel habe. Das Vorgehen von Djindjić wird 
sich insofern also produktiv erweisen, als – das ist die Annahme – auch Castori-
adis zeigen muss, inwiefern der Begriff der Autonomie begründet ist und somit 
normative Geltung entfaltet. Es wird sich zeigen, ob mit der von Castoriadis vo-
rausgesetzten und erwähnten Grundbedeutung der Entfremdung sein Verständnis 
der Autonomie zusammenstimmt, seine Konzeption insgesamt kohärent ist. Es 
muss also gezeigt werden, ob Castoriadis mit seinem Begriff der Autonomie 
bzw. Heteronomie auf eine normative Grundlage referiert, ähnlich wie sie hier 
im Sinne der Begründungsproblematik bei Marx beschrieben wurde. Wenn dies 
der Fall ist, müsste gezeigt werden, welche Bedingungen, ausgesprochen oder 
nicht, Castoriadis normativ leiten, was im letzten Teil dieses Kapitels untersucht 
wird.  
 
3.1.4  Begründung bei Castoriadis 
 
Im Folgenden Abschnitt wird auf die Frage eingegangen, ob und wie Castoriadis 
in analoger Weise ein Begründungsproblem hat. Die Frage nach dem Zusam-
menhang zwischen dem Begriff der Entfremdung und jenem des Imaginären 

                                                           
61  Ebd., S. 30. 
62  Ebd., S. 33. 
63  Ebd., S. 34. [Herv. i.O.] 
64  Ebd., S. 33. 

https://doi.org/10.14361/9783839431894-003 - am 14.02.2026, 09:56:38. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839431894-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc/4.0/


ENTFREMDUNG – AUTONOMIE | 129 

wird zuerst den Weg dahin weisen und erörtert werden müssen und soll entspre-
chend die Begründungsprobleme bei Castoriadis eröffnen. Die Parallele zwi-
schen den Begriffen wird von Castoriadis im Abschnitt Die Entfremdung und 
das Imaginäre65 seiner Gesellschaft als imaginäre Institution beschrieben, wo er 
gegenüber Marx kritisch Stellung bezieht:  
 
»Vor allem aber verkennt diese Auffassung völlig die Rolle des Imaginären, in dem so-
wohl die Entfremdung als auch die Schöpfung alles Neuen in der Geschichte wurzelt.  
Denn die Schöpfung setzt – genau wie die Entfremdung – die Fähigkeit voraus, sich etwas 
vorzustellen, das nicht ist, das weder in der Wahrnehmung noch in den Symbolketten des 
bereits konstituierten rationalen Denkens vorliegt.«66  
 
Es gilt zu beachten, dass Castoriadis an dieser Stelle seinen Begriff der Entfrem-
dung benutzt, der von einer Diskrepanz zwischen Gesellschaft und Institution 
ausgeht. Dann gilt es zu fragen, welche Bedeutung dem Imaginären als Bedin-
gung der Entfremdung zukommt. Entfremdung kann es im Sinne von Castoriadis 
nur geben, wenn die radikale Imagination, allgemeiner das radikal Imaginäre, 
vorausgehe und Institutionen als von Menschen für ihr Zusammenleben wichtige 
Einrichtungen angenommen werden. Castoriadis liefert an dieser Stelle seines 
Hauptwerkes einen wichtigen Zusammenhang zwischen seinem Begriff der Ent-
fremdung und jenem von Marx, wenn er sich zitierend auf das Kapital bezieht:67 
»Die Gestalt des gesellschaftlichen Lebensprozesses, d.h. des materiellen Pro-
duktionsprozesses, streift nur ihren mystischen Nebelschleier ab, sobald sie als 
Produkt frei vergesellschafteter Menschen unter deren bewußter planmäßiger 
Kontrolle steht.«68 Castoriadis lehnt es ab von einer möglichen Stufe der Aufhe-
bung der Entfremdung zu sprechen, da er von der Herrschaft eines Imaginären 
ausgeht, die nicht durch rationale und technologische Errungenschaften über-
wunden werden könnte.69 Er unterstellt Marx an dieser Stelle eben jene Auffas-
sung, die zum Ausdruck bringe, dass Entfremdung als Mangel aufgehoben wer-
den müsse – angesichts eines angenommenen Gattungswesens. Dies könne auf-
grund der falschen ökonomischen Analysen und der falschen Geschichtsauffas-

                                                           
65  Castoriadis: Gesellschaft als imaginäre Institution, S. 226. 
66  Ebd., S. 228f. 
67  Ebd., S. 227. 
68  Marx / Engels: Werke, Bd. 23, S. 94. 
69  Es ist gerade umgekehrt bei Castoriadis, dass legein und teukein sich auf ein radikal 

Imaginäres als Bedingung beziehen. Vgl. Castoriadis: Gesellschaft als imaginäre In-
stitution, Abs. V. 

https://doi.org/10.14361/9783839431894-003 - am 14.02.2026, 09:56:38. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839431894-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc/4.0/


130 | VOM IMAGINÄREN ZUR AUTONOMIE 

sung von Marx nicht erreicht werden.70 Die Alternative, die Castoriadis also gel-
tend macht, ist aber nicht, dass die Entfremdung von Marx falsch begriffen wur-
de, sondern dass er diese falsch begründete. Darauf deutet er, wenn er schreibt: 
»Denn die Schöpfung setzt – genau wie die Entfremdung – die Fähigkeit voraus, 
sich etwas vorzustellen, das nicht ist [...].«71 Daran anschließend verteidigt Cas-
toriadis seine Auffassung des Imaginären als Bedingung der Gesellschaften sich 
eine bestimmte Institution zu geben.  
 
»Der Mensch kann nur existieren, wenn er sich jeweils als ein Ensemble von Bedürfnissen 
und entsprechenden Gegenständen definiert, aber diese Definition stets wieder überschrei-
tet. [...] Der Mensch überschreitet seine Definitionen stets wieder, weil er sie selbst 
schafft, indem er etwas schafft und damit auch sich selbst erschafft; […].«72  
 
Castoriadis behauptet also, dass, im Gegensatz zu den von ihm referierten Mar-
xisten und insofern auch gegenüber Marx selbst, sein Begriff des Imaginären 
keinen Mangel des Menschen bezeichne, sondern gewissermaßen die Bedingung 
dessen, was dann im Gesellschaftlich-Geschichtlichen zu dem wird, was die 
Menschen jeweils sind.73 Getreu seiner Aussage, dass etwas vorgestellt werde – 
an dieser Stelle das Bild des Menschen – das noch nicht ist. Ist es damit ange-
zeigt, das Imaginäre als eine transzendentale Bedingung zu verstehen? Im Ge-
gensatz zu Marx, der in der Produktivtätigkeit ein entscheidendes Vermögen der 
Menschen ausmacht, behauptet Castoriadis, dass die Menschen eine Fähigkeit 
hätten, etwas zu schaffen oder aus einem unversiegbaren Quell zu schöpfen, 
welchen er das radikal Imaginäre nennt. Die berechtigte Frage, die sich nun 
stellt, ist, weshalb es in der Geschichte der Menschen nur in kurzen Zeitabschnit-
ten zu einer im Sinne von Castoriadis entsprechenden Verwirklichung autono-

                                                           
70  Der Vorwurf von Sommer / Wolf, dass diese Interpretation von Castoriadis falsch sei, 

bezieht sich, was die Geschichtsinterpretation betrifft, darauf, dass Marx den Verlauf 
der Geschichte nicht als deterministisch, also entsprechend unabänderlicher Gesetze 
ablaufend, interpretiert habe. Es gehe im Gegenteil darum, dass diesen ökonomischen 
Gesetzen ein naturwüchsiger Charakter zukommt, der von Menschen gemacht, aber 
den Menschen nicht als dieser bewusst sei und deshalb als eine Art Naturgesetz er-
scheine. Vgl. Sommer / Wolf: Imaginäre Bedeutungen und historische Schranken der 
Erkenntnis, S. 26f. 

71  Castoriadis: Gesellschaft als imaginäre Institution, S. 229. 
72  Ebd., S. 233. [Herv. i.O.] 
73  Vgl. Abs. 2.2.1. 

https://doi.org/10.14361/9783839431894-003 - am 14.02.2026, 09:56:38. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839431894-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc/4.0/


ENTFREMDUNG – AUTONOMIE | 131 

mer Gesellschaften gekommen ist?74 Da er mit seinem Verständnis von Auto-
nomie implizit voraussetzt, dass Heteronomie etwas schlechtes sei, also die Los-
lösung bestimmter Institutionen von einer Gesellschaft, die sie ursprünglich setz-
te, als solche aber nicht mehr durchschaute, müsste Castoriadis auch angeben, 
warum dies so sein soll. Als Grund kann er nur von gesellschaftlich-geschicht-
lichen Umständen ausgehen. Die Diskrepanz zwischen Gesellschaft und Institu-
tionen hat mit der Verfügungsgewalt der Gesellschaft über die Gestaltung der In-
stitutionen zu tun. Diese Verfügungsgewalt – das ist der entscheidende Punkt – 
bezieht sich auf die Vorstellung bei Castoriadis, dass dem radikal Imaginären 
nicht nur eine Bedeutung als transzendentale Bestimmung zukommt, sondern 
auch eine normative Bedeutung. Diese verdeutlicht sich, wenn das radikal Ima-
ginäre einer sich ständig instituierenden Gesellschaft, einer Gesellschaft, die ihre 
Institutionen ständig verändern kann, entspricht. Wenn er aber über das radikal 
Imaginäre, als Bedingung der Möglichkeit Gesellschaften deskriptiv zu verste-
hen, hinausgeht, dann wird der Begriff normativ und entsprechend kritisierbar. 
Die entsprechende Frage lautet also, was denn das Kriterium sei, zu entscheiden, 
ob eine Gesellschaft entfremdet sei. Die Antwort lautet bei Castoriadis: Sobald 
sie die Institutionen, die sie ursprünglich für sich erfunden hatte, nicht mehr in 
ihrer Verfügungsgewalt hat und das heißt umgestalten kann. Die daran anschlie-
ßende Frage muss lauten, wer denn entscheidet, wann eine Gesellschaft nicht 
mehr autonom, sondern heteronom beherrscht werde. Oder umgekehrt, wann ei-
ne Gesellschaft als autonom zu gelten habe. Autonom sei eine Gesellschaft dann, 
wenn sie ihre Institutionen bspw. basisdemokratisch einsetze bzw. einrichte und 
jederzeit ändern könne. Wir haben also zwei relevante Punkte zu beachten: ers-
tens, dass die Einrichtung gleichgestellt geschehen sollte und frei, zweitens, dass 
die Einrichtung jederzeit änderbar ist. Der erste Punkt bedarf einer Erläuterung, 
um den Begriff der Anerkennung, so die Annahme, einzuführen. Die zweite 
kann mit Verweis auf diese Anerkennung und die Art und Weise wie Castoriadis 
das radikal Imaginäre versteht, kurz erläutert werden.  

Das radikal Imaginäre wurde als Begriff eingeführt, welcher zwei Seiten um-
fasst, einerseits die der Psyche zukommende radikale Imagination, andererseits 
die instituierende Gesellschaft bzw. das Gesellschaftlich-Geschichtliche. Beide 
werden von Castoriadis als Vorstellungsstrom bzw. Magma beschrieben, letzte-
res verweist auf das ständige Fließen der gesellschaftlichen imaginären Bedeu-
tungen. Da Castoriadis nicht meinen kann, dass eine autonome Gesellschaft wie-
der in die Entfremdung wenigstens unmittelbar gerät, muss er annehmen, dass 
das, was er die instituierende Gesellschaft nennt, soweit organisiert ist, dass sie 

                                                           
74  Analog zu Marx, siehe Djindjić: Marx’ kritische Gesellschaftstheorie, S. 28. 

https://doi.org/10.14361/9783839431894-003 - am 14.02.2026, 09:56:38. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839431894-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc/4.0/


132 | VOM IMAGINÄREN ZUR AUTONOMIE 

als Kollektiv in der Geschichte die von ihr institutionell beabsichtigten gesell-
schaftlichen imaginären Bedeutungssetzungen beherrscht. Kohärent mit einem 
autonomen Entwurf beherrscht sie sich aber nur, wenn sie als Ausdruck sozialer 
Praxis offen bleibt für ständige Veränderung. Dies verweist zugleich auf das, 
was Psyche bei Castoriadis bedeutet, nämlich einen ständigen Strom von Vor-
stellungen / Intentionen / Affekten, die durch Institutionen und entsprechend ge-
sellschaftliche imaginäre Bedeutungen mit der Gesellschaft vermittelt werden.  

Der Begriff der Heteronomie im Rahmen des Imaginären verweist auf den 
politischen Begriff der Autonomie. Letzterer bedeutet nicht nur Selbstgesetzge-
bung. Er ist konzeptuell mit dem radikalen Imaginären verknüpft. Das, was Cas-
toriadis unter Autonomie versteht, wird erst verständlich, wenn die implizite Be-
deutung des Imaginären zur Geltung kommt. Diese verweist auf das ständige 
Fließen, den Vorstellungsstrom genauso wie das Magma gesellschaftlicher ima-
ginärer Bedeutungen in der Gesellschaft-Geschichte. Wenn nur Autonomie die-
sem Strömen entspricht, die angenommene Organisationsweise der Menschen 
angemessen aufnimmt, kommt dieser Bedingung zugleich eine normative Be-
deutung zu.  

Wir haben also zwei Bedeutungen worauf Autonomie bei Castoriadis ver-
weist: Entfremdung ist nur unter bestimmten Bedingungen aufzuheben: Die 
Menschen leben in einer Gesellschaft, in der die Institutionen ständig verfügbar 
sind. Sie sollen ständig verfügbar bleiben, da dies der Anlage des offenen Strö-
mens durch das radikal Imaginäre entspricht und nur so in Anbetracht dieser An-
lage die volle Freiheit der anderen erreichbar ist. Freiheit, das wird im Folgenden 
erläutert werden müssen, ist erst durch wechselseitige Anerkennung für alle er-
reicht. Diese Entsprechung, die in der Anlage des radikal Imaginären gesetzt 
wird, ist der Ursprung und die Bedingung für die Aufhebung der Entfremdung. 
Diese Anlage ist als anthropologische Konstante vorausgesetzt. Den einzigen 
Grund, den Castoriadis angibt, warum diese Konstante sein soll, ist, dass anders 
Gesellschaft-Geschichte nicht erklärt werden könne.  

Im Folgenden wird der Faden nochmals im Hinblick auf den Begriff der An-
erkennung, wie er in den grundlegenden Annahmen bei Castoriadis steckt, auf-
genommen werden. Damit dies deutlich wird, muss der Aspekt der Autonomie 
als Norm betrachtet werden. Geht man vom radikal Imaginären als einer anthro-
pologischen Konstante soweit aus, dass sie eine transzendentale Eigenschaft be-
schreibt, die nicht wiederum definitorisch wirkt, kann Castoriadis’ Konzept so-
weit produktiv sein, als die Geschichte der verschiedenen Gesellschaften als eine 
Geschichte der verschiedenen Vorstellungen (als gesellschaftliche imaginäre 
Bedeutungen) und ihrer Verwirklichung, also Praxis, gelesen wird: »Ohne Kate-
gorie des Imaginären ist die bisherige und gegenwärtige Geschichte der Mensch- 

https://doi.org/10.14361/9783839431894-003 - am 14.02.2026, 09:56:38. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839431894-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc/4.0/


ENTFREMDUNG – AUTONOMIE | 133 

heit nicht zu begreifen.«75 Castoriadis geht aber weiter: Er behauptet, dass aus 
dieser Eigenschaft auch ein Anspruch an die Gestaltung einer bestimmten Gesell-
schaft, die anzustreben sei, formuliert wird. Er behauptet mehr oder weniger 
explizit, dass das Imaginäre als Schaffenskraft mit einem freien Schaffen verbun-
den sein sollte, dass sich ständig verwirklichen wolle.76 Nur deshalb ist es plau- 
sibel, dass er von der Autonomie als Selbstherrschaft oder in anderer Formu-
lierung von der autogestion ausgeht. Damit ist eine weitere Implikation heraus- 
gearbeitet: Castoriadis’ Verständnis der Freiheit, die dort ihren Ausgangspunkt
habe, wo der andere frei sei. Jede und jeder ist insofern qua ihrer / seiner Fähig-
keit sich (etwas) vorzustellen, frei die Welt zu gestalten. Dies wechselseitig aner-
kennend, muss Castoriadis Autonomie verlangen. Im Abschnitt zur Autonomie
als Norm, wird dies nochmals aufgegriffen werden müssen.  

Inwiefern ist dieses Verständnis noch unterschieden von der Marx’schen 
Version des weiter oben problematisierten Gattungscharakters der Menschen, 
der lautete, frei und bewusst tätig zu sein? Es stellen sich zwei Fragen, die zur 
gleichen Problematisierung führen. Wenn es einen Zusammenhang gibt, stellt 
sich erstens die Frage, ob Castoriadis (ähnlich wie Marx) damit ein Begrün-
dungsproblem hat, und wenn ja in welcher Form. Wenn es keinen Zusammen-
hang gibt, stellt sich dennoch die Frage, ob Castoriadis damit zeigen müsste, wa-
rum Autonomie als Norm eingesetzt werden sollte. Zunächst aber: Gibt es abge-
sehen von analogen Begründungsproblemen auch inhaltliche Bezugspunkte zwi-
schen Marx und Castoriadis?  

Die Schwierigkeit, die sich bei einem solchen Vergleich einstellt, ist, wie 
dies bereits Djindjić bemerkte, was genau diese freie und bewusste Tätigkeit bei 
Marx bedeuten sollte.77 Wenn keine vergangene Gesellschaft jemals dem An-
spruch einer aufgehobenen Tätigkeit jenseits der Arbeit (und das heißt immer 
schon entfremdeten Arbeit) gerecht wurde, die jedem Einzelnen ermöglichte zu 
tun und zu lassen was er wollte, wie kann diese dann genauer umschrieben wer-
den? Marx liefert selbst Hinweise dazu. Djindjić wird also Marx nicht ganz ge-
recht. Eine entsprechende Gesellschaft sei beispielsweise, so Marx, wenn sie 
»als Produkt frei vergesellschafteter Menschen unter deren bewusster planmäßi-
ger Kontrolle steht«78. Es ist umgekehrt der aus den ungerechten Umständen ab-
geleitete Anspruch, Freiheit gemeinsam zu verwirklichen und zwar auf der Ebe-

                                                           
75  Castoriadis: Gesellschaft als imaginäre Institution, S. 274. 
76  Es stimmt insofern nur bedingt, wenn Castoriadis behauptet, dass Schöpfung keinerlei 

wertenden Gehalt habe. Vgl. Castoriadis: Philosophie, Demokratie, Poiesis, S. 183. 
77  Djindjić: Marx’ kritische Gesellschaftstheorie, S. 34. 
78  Marx / Engels: Werke, Bd. 23, S. 94. 

https://doi.org/10.14361/9783839431894-003 - am 14.02.2026, 09:56:38. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839431894-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc/4.0/


134 | VOM IMAGINÄREN ZUR AUTONOMIE 

ne der realen Basis, wo rationale und das heißt entsprechend bewusste Planung 
grundlegend sind. Damit ist zwar die Kritik nicht eingeholt, warum gerade die 
freie und bewusste Tätigkeit das Gattungwesen ausmachen sollte. Aber es ist 
deutlicher, was Marx damit meinte. Diesem Sinn entspricht Castoriadis in seiner 
frühen Schrift Über den Inhalt des Sozialismus79. Die sehr bekannte Bemerkung 
aus der Deutschen Ideologie von Marx bringt das nochmals auf den Punkt:  
 
»Und endlich bietet uns die Teilung der Arbeit gleich das erste Beispiel davon dar, daß, 
solange die Menschen sich in der naturwüchsigen Gesellschaft befinden, solange also die 
Spaltung zwischen dem besondern und gemeinsamen Interesse existiert, solange die Tä-
tigkeit also nicht freiwillig, sondern naturwüchsig geteilt ist, die eigne Tat des Menschen 
ihm zu einer fremden, gegenüberstehenden Macht wird, die ihn unterjocht, statt daß er sie 
beherrscht. Sowie nämlich die Arbeit verteilt zu werden anfängt, hat Jeder einen bestimm-
ten ausschließlichen Kreis der Tätigkeit, der ihm aufgedrängt wird, aus dem er nicht her-
aus kann; er ist Jäger, Fischer oder Hirt oder kritischer Kritiker und muß es bleiben, wenn 
er nicht die Mittel zum Leben verlieren will – während in der kommunistischen Gesell-
schaft, wo Jeder nicht einen ausschließlichen Kreis der Tätigkeit hat, sondern sich in je-
dem beliebigen Zweige ausbilden kann, die Gesellschaft die allgemeine Produktion regelt 
und mir eben dadurch möglich macht, heute dies, morgen jenes zu tun, morgens zu jagen, 
nachmittags zu fischen, abends Viehzucht zu treiben, nach dem Essen zu kritisieren, wie 
ich gerade Lust habe, ohne je Jäger, Fischer, Hirt oder Kritiker zu werden. Dieses Sich-
festsetzen der sozialen Tätigkeit, diese Konsolidation unsres eignen Produkts zu einer 
sachlichen Gewalt über uns, die unsrer Kontrolle entwächst, unsre Erwartungen durch-
kreuzt, unsre Berechnungen zunichte macht, ist eines der Hauptmomente in der bisherigen 
geschichtlichen Entwicklung, und eben aus diesem Widerspruch des besondern und ge-
meinschaftlichen Interesses nimmt das gemeinschaftliche Interesse als Staat eine selbstän-
dige Gestaltung, getrennt von den wirklichen Einzel- und Gesamtinteressen, an, und zu-
gleich als illusorische Gemeinschaftlichkeit, aber stets auf der realen Basis der in jedem 
Familien- und Stamm-Konglomerat vorhandenen Bänder, wie Fleisch und Blut, Sprache, 
Teilung der Arbeit im größeren Maßstabe und sonstigen Interessen – und besonders, wie 
wir später entwickeln werden, der durch die Teilung der Arbeit bereits bedingten Klassen, 

                                                           
79  Vgl. Castoriadis: Vom Sozialismus zur autonomen Gesellschaft. Er bestätigt deren 

Bedeutung im späteren Fait et à faire bzw. Getan und zu tun nochmals, wenn er 
schreibt, dass wesentliche Punkte des Programms, das er damals beschrieb, auch noch 
während der Niederschrift von »Getan und zu tun« Geltung habe. Ein Aspekt sei inso-
fern allerdings veraltet: dem Proletariat komme keine »privilegierte Rolle« mehr zu. 
Vgl. Castoriadis: Philosophie, Demokratie, Poiesis, S. 253. 

https://doi.org/10.14361/9783839431894-003 - am 14.02.2026, 09:56:38. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839431894-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc/4.0/


ENTFREMDUNG – AUTONOMIE | 135 

die in jedem derartigen Menschenhaufen sich absondern und von denen eine alle andern 
beherrscht.«80  
 
Wir haben mit dem erweiterten Zitat einen entscheidenden Bezugspunkt zwi-
schen Marx und Castoriadis gewonnen. Marx verdeutlicht an dieser Stelle, dass 
das Festschreiben auf eine Tätigkeit eine der Hauptursachen bezeichne, wodurch 
die Verwirklichung des Einzelnen vom Interesse einer herrschenden Gemein-
schaft und das heißt natürlich einer herrschenden Klasse verhindert wird. Noch 
mehr: Gerade aus diesem Widerspruch ergebe sich Fremdherrschaft, wenn der 
Staat ein Interesse vertrete, das nicht mehr dem Einzelinteresse und insofern dem 
gemeinschaftlichen Interesse entspreche. Damit ist der Begriff der Heteronomie, 
wie ihn Castoriadis benutzt, eingeholt, wenn auch nicht genau deckungsgleich in 
der Bedeutung. An dieser Stelle bezeichnen Marx und Engels eine Folge aus der 
Entfremdung. Castoriadis behauptete zwar auch in diesem Sinne eine Entfrem-
dung, aber als Folge der Loslösung zwischen freier Gestaltung und festgesetzter 
Institution. Die freie und bewusste Tätigkeit ist nicht verwirklicht. Erst aus die-
ser Unterscheidung zwischen Einzelinteresse und gemeinschaftlichem Interesse 
ergibt sich, dass eine herrschende Klasse und damit der Staat den beherrschten 
Einzelnen bestimmte Tätigkeiten mittel- oder unmittelbar vorschreibe. Will man 
umgekehrt dem freien und bewussten Tätigsein des Einzelnen gerecht werden, 
muss das gemeinschaftliche Interesse soweit mit dem Gesamtinteresse vermittelt 
werden, dass das Überleben einer Gesellschaft gesichert ist, und zwar so, dass 
trotzdem jeder Einzelne tun und lassen kann, was er will. Soweit Marx.  

Castoriadis ersetzt diese Heteronomie, wenn auch nicht in jeder Hinsicht. 
Während Marx von der Entfremdung als Phänomen durch entsprechend bürger-
liche Produktionsverhältnisse spricht, geht Castoriadis von ihr aufgrund der Los-
lösung der institutionellen Herrschaft gegenüber der Gesellschaft aus. Die beiden 
Konzepte überschneiden sich dort, wo es um die Verhinderung der freien Gestal-
tung der eigenen Tätigkeit, im weiteren Sinne Autonomie, geht, und damit beim 
Begriff der Praxis. Während Marx sich mit der Entfremdung auf einen Gattungs-
charakter, auch bloß geschichtlich, bezieht, beschreibt Castoriadis diese Begriffe 
ohne einen solchen Bezug: Freiheit ist die verwirklichte wechselseitige Aner-
kennung. Sie formuliert die Bedingung für die eigene Freiheit als Möglichkeit. 
Bewusstsein ist die Einsicht, dass Institutionen selbstgeschöpfte sind. Die Be-
zugnahme von Castoriadis ist aber nur scheinbar nicht ontologisch. Sein Ver-
ständnis von Freiheit und Bewusstsein ist nur in Bezug auf sein Konzept des 
Imaginären zu verstehen. Damit wird allerdings wiederum ein Gattungscharakter 

                                                           
80  Marx / Engels: Werke, Bd. 3, S. 33. [Herv. i.O.] 

https://doi.org/10.14361/9783839431894-003 - am 14.02.2026, 09:56:38. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839431894-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc/4.0/


136 | VOM IMAGINÄREN ZUR AUTONOMIE 

deutlich: Castoriadis setzt im Unterschied zu Marx das radikal Imaginäre voraus. 
Dieses freie phantastische Schaffen und Erschaffen von Bedeutungen, die die 
Welt ordnen, ist aber nicht weiter begründet. Warum genau diese Fähigkeit so 
grundlegend sein soll, kann gar nicht weiter erklärt werden. Es ist – so Castoria-
dis – einfach die Voraussetzung, dass wir uns etwas vorstellen können. Sie muss 
gemacht werden, um die Geschichte und ihre Gesellschaften begreifen zu kön-
nen. Das radikal Imaginäre ist insofern transzendental.  

Im Weiteren wird zu zeigen sein, ob bzw. inwiefern die Voraussetzung des 
radikal Imaginären einen normativen Gehalt hat, womit auch nochmals der Be-
griff der Freiheit aufgenommen wird. Obwohl man es als bloßes Transzendental 
annehmen kann, kommt Castoriadis, sobald er von Autonomie spricht, nicht um-
hin, letztere darüber hinaus auch normativ zu gebrauchen.  
 
 
3.2  AUTONOMIE ALS NORM 
 
Wie ist Autonomie überhaupt möglich, wenn Castoriadis schreibt: »Unter dem 
Druck des ›Diskurses des anderen‹ wird individuelle Autonomie nahezu unmög-
lich, zumindest sind ihr enge Grenzen gezogen«81? Damit muss auf die Frage 
nach der Subjekt-Werdung zurückgekommen werden. Wenn Subjekt-Sein bei 
Castoriadis bedeutet, dass dieses Subjekt selbst erst durch die gesellschaftlichen 
imaginären Bedeutungen, die in die ursprüngliche Monade der Psyche einflie-
ßen, zustande kommt, inwiefern kann dieses Subjekt autonom sein oder werden? 
Castoriadis gibt eine nur scheinbar widersprüchliche Antwort. Das Subjekt ist 
gesellschaftlich und geschichtlich bestimmt. Es kann sich seiner kontingenten 
Existenzbedingungen bewusst werden.82 Es begreift dadurch zugleich die Mög-
lichkeiten, die sich eröffnen, andere imaginäre Bedeutungen zu setzen, anders 
gesagt die Gesellschaft und ihre Institutionen zu verändern.83 Nun schweifen 
diese Möglichkeiten für Castoriadis mit dieser Erkenntnis nicht im leeren Raum 
umher, sondern sind durch die Gesellschaft-Geschichte vermittelt. Die Bedin-
gung der Möglichkeit ist das radikal Imaginäre bzw. die radikale Imagination. 
Autonomes Subjekt zu sein bedeutet insofern, sich seiner historischen Bedingt-
heit bewusst zu sein und im Sinne von Castoriadis revolutionäre Entwürfe zu 

                                                           
81  Castoriadis: Gesellschaft als imaginäre Institution, S. 185. 
82  Castoriadis bezieht sich insofern immer wieder gern auf die Entstehung der antiken 

demokratischen polis und der Philosophie. Vgl. Castoriadis: Philosophie, Demokratie, 
Poiesis, S. 17-68. 

83  Vgl. dazu Abs. 2.2.1 und 2.3. 

https://doi.org/10.14361/9783839431894-003 - am 14.02.2026, 09:56:38. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839431894-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc/4.0/


ENTFREMDUNG – AUTONOMIE | 137 

schmieden, als auch diese Entwürfe auf das Ziel einer autonomen Gesellschaft 
zu richten. Aber warum sollte das Ziel eine autonome Gesellschaft sein? Anders 
formuliert: Wieso sollte das Ziel Autonomie sein? Um darauf eine Antwort ge-
ben zu können, folge man zuerst den Konfessionen von Castoriadis im Abschnitt 
über die Subjektive Wurzel des revolutionären Entwurfs84. Castoriadis gibt darin 
zu, dass alles, was er dazu schreibe, bloß subjektiv sei. Das ist allerdings eine 
Untertreibung. Dennoch geben seine Ausführungen Aufschluss über einen An-
knüpfungspunkt, der entscheidend sein wird. Am Anfang steht: »Ich habe den 
Wunsch und ich fühle das Bedürfnis, in einer anderen Gesellschaft zu leben als 
der, die mich gegenwärtig umgibt.«85 Dieser Wunsch ist aber nur scheinbar blo-
ße Idiosynkrasie. Das wird deutlich, wenn Castoriadis seine Erwartungen auf-
zählt. Die instituierte Gesellschaft und ihre Organisation sei für ihn wie für alle 
anderen unzugänglich, die gerne Einfluss nehmen wollten. Er will mitentschei-
den können.86 Noch deutlicher: »Das Gesetz soll mir nicht einfach vorgegeben 
werden, ich will es mir zugleich selbst geben.«87 Und insofern: »was ich will, ist 
die Macht aller«88. Zweitens verlange er, dass »vor allem« seine Arbeit einen 
Sinn habe (wozu und wie).89 Drittens möchte er, dass gesellschaftliche Vorgänge 
transparent seien (»Umfang und Qualität der verbreiteten Information überprü-
fen können«90). Er will – viertens – den anderen als gleichen und »vollkommen 
verschiedenen Wesen« gegenüber treten können (und nicht als Ziffer oder Kon-
kurrent).91 Damit hängt der bereits erwähnte Begriff der Freiheit des oder der 
anderen zusammen, die wiederum Bedingung für die eigene Freiheit sei. In ähn-
licher Weise formuliert: »Die Anerkennung des anderen hat für mich nur Wert, 
soweit ich ihn selber anerkenne.«92 Man kann diese vier Punkte auf drei reduzie-
ren, wenn die Transparenz und Information auf die politische Mitentscheidung 
bezogen wird, was naheliegt, da dies nur insofern tatsächliche Relevanz hat. 
Folgende drei Punkte bleiben:  

                                                           
84  Castoriadis: Gesellschaft als imaginäre Institution, S. 155-161. 
85  Ebd., S. 156. [Herv. i.O.] 
86  Ebd., S. 157f. 
87  Ebd., S. 160. 
88  Ebd. 
89  Ebd., S. 157. 
90  Ebd., S. 157. 
91  Ebd., S. 157f. 
92  Ebd., S. 160. 

https://doi.org/10.14361/9783839431894-003 - am 14.02.2026, 09:56:38. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839431894-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc/4.0/


138 | VOM IMAGINÄREN ZUR AUTONOMIE 

1. Autonomie als Selbstgesetzgebung (Selbstbestimmung)  
2. Arbeit, als selbstbestimmte und gemeinsame Tätigkeit  
3. Freiheit und Anerkennung (oder: die wechselseitige Anerkennung als Bedin-

gung von Autonomie) 
 
Auf die ersten beiden Punkte wurde verschiedentlich eingegangen.93 Hier soll 
vor allem der dritte Punkt der Freiheit und Anerkennung aufgenommen werden – 
wobei auf die beiden anderen Aspekte wenigstens indirekt eingegangen wird. Es 
drängt sich die Vermutung auf, dass an dieser Stelle die normative Grundlage für 
die Autonomie als gesellschaftliches Ziel formuliert wird. Es wird zu erweisen 
sein, inwiefern dies der Fall ist. 

Freiheit hat keinen Sinn – wenigstens keinen unmittelbaren. Wer von Frei-
heit spricht, der spricht – müsste man nicht erst mit Castoriadis zugeben – schon 
immer aus einer Epoche heraus. Was Castoriadis also nicht meinen kann, wenn 
er von der Bedeutsamkeit der Freiheit spricht, ist, dass sie eine der Geschichte 
jenseitige Bedeutung habe. Dennoch ist Freiheit nicht einfach bedeutungslos, 
was die gesellschaftlich-geschichtliche Dimension betrifft. Castoriadis nähert 
sich ihr durch einen dezidierten Anspruch der Aufklärung: dem Erkannten ist 
beizukommen. Die gesellschaftlichen Verhältnisse sind in ihren imaginären Be-
deutungen entlarvt und veränderbar: »Unser Projekt einer Aufklärung vergange-
ner Formen menschlicher Existenz gewinnt seinen vollen Sinn erst als Teil eines 
Projekts der Aufklärung unserer eigenen Existenz, die ihrerseits von unserem ak-
tuellen Handeln nicht zu trennen ist.«94 Natürlich können die instituierten imagi-
nären Bedeutungen der Gesellschaft nur in bzw. aus derselben Gesellschaft ent-
larvt werden (Verstehen im Rahmen unserer »eigenen Formen des Imaginä-
ren«95). Aber in dieser »Aufklärung unserer eigenen Existenz« wird nicht nur die 
eigene Geschichte und Gesellschaft verstehbar, sie wird zugleich veränderbar.  
 
»Was der spekulativen Vernunft als unüberwindliche Antinomie erscheint, bekommt 
gleich einen anderen Sinn, wenn man die Geschichtsbetrachtung in den Rahmen unseres 
Entwurfs einer theoretischen Aufklärung der Welt, insbesondere der menschlichen, stellt; 
wenn man darin einen Teil unseres Versuchs sieht, die Welt zu interpretieren, um sie zu 
verändern.«96  
 

                                                           
93  Autonomie, vgl. v.a. Abs. 2.3; Arbeit, vgl. v.a. Abs. 3.1. 
94  Ebd., S. 282. [Herv. i.O.] 
95  Ebd., S. 281.  
96  Ebd. [Herv. i.O.] 

https://doi.org/10.14361/9783839431894-003 - am 14.02.2026, 09:56:38. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839431894-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc/4.0/


ENTFREMDUNG – AUTONOMIE | 139 

Nun stellt sich die Frage, wohin der Weg der Veränderung gehen soll. Wie ist zu 
bestimmen, was nicht bloß aus der gegenwärtigen Situation zu bestimmen ist? 
Es muss darüber hinaus in diesem Begreifen der Umstände eine praktische Di-
mension liegen, wie sie Castoriadis andeutet. Nur, woraufhin deutet diese Di-
mension? Es ist insofern hilfreich nicht nach einem Sinn zu suchen, sondern ein 
Verhältnis hervorzuheben, das diesem Sinn vorausgeht. Die theoretische Aufklä-
rung der Welt nährt ihren Anspruch nicht nur hin zu einem Ziel, das bei Castori-
adis Autonomie lautet, sondern auch von diesem aus. Das scheint nur vorder-
gründig ein Zirkel zu sein. Dieses Ziel ist eine bestimmte Freiheit, eine mittelba-
re. Erst jetzt gewinnt die Formulierung »Ich möchte, daß der andere frei ist, denn 
meine Freiheit beginnt dort, wo die Freiheit des anderen beginnt«97 ihren vollen 
Sinn. Sie bezeichnet ein wechselseitiges Bedingungsverhältnis. Dieses Bedin-
gungsverhältnis ist die Grundlage, der Kern, des Castoriad’schen Anspruchs sei-
ner Autonomie. Autonomie ist kein Selbstzweck, sondern sie erfüllt und kann ih-
ren Sinn nur erfüllen als Zweck für jemanden, was aber eine noch ungenaue 
Formulierung darstellt. Erst durch den anderen, erst durch das Gegenüber ge-
winnt Freiheit Sinn. Sie nimmt ihren Ausgang in diesem wechselseitigen Ver-
hältnis von Subjekten. Entgegen dem landläufigen Verständnis, dass andere 
meiner Freiheit Abbruch tun können oder sie mindestens beschränken, kehrt 
Castoriadis dies um. Freiheit hat nur dann und genau dann Sinn, wenn andere 
diese mittragen. Was aber heißt diese wechselseitig bedingte Freiheit als Bedin-
gung der Möglichkeit einer autonomen Gesellschaft? Wir können jetzt genauer 
antworten, welchen normativen Anspruch Castoriadis formuliert. Er formuliert 
als Bedingung der Möglichkeit individueller Freiheit die Anerkennung des ande-
ren. Indem dies wechselseitig die Ermöglichungsbedingung überhaupt von Au-
tonomie ist, wird Anerkennung grundlegend. In welcher Weise geht aber Casto-
riadis überhaupt auf Anerkennung als wechselseitiges Verhältnis ein? Da die 
grundlegenden menschlichen Beziehungen durch die gesellschaftlichen imaginä-
ren Bedeutungen reguliert werden, kann es sich nicht um ein unmittelbares Ver-
hältnis handeln. Wie soll dies nicht in einem Zirkel oder Selbstwiderspruch en-
den?98  

Weiter oben wurde auf die Subjektgenese eingegangen. Es muss erneut da-
rauf zurückgekommen werden, um die Anerkennung als wechselseitiges Ver-
hältnis zu begründen.99 Es wurde festgestellt, dass Castoriadis das ursprüngliche 

                                                           
97  Ebd., S. 158. [Herv. i.O.] 
98  Dews, Peter: »Imagination and the Symbolic: Castoriadis and Lacan«, in: Constella-

tions 9.4 (2002), S. 516-521, hier S. 520. 
99  Vgl. Abs. 2.2.1.  

https://doi.org/10.14361/9783839431894-003 - am 14.02.2026, 09:56:38. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839431894-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc/4.0/


140 | VOM IMAGINÄREN ZUR AUTONOMIE 

Aufbrechen der psychischen Monade mit der Vergesellschaftung identifiziert. 
Nun bedeutet dieses Aufbrechen und das Einfließen der gesellschaftlichen ima-
ginären Bedeutungen nicht nur eine Subjektgenese – es bedeutet, man kann inso-
fern Reitter in seiner Interpretation folgen – dass diese Genese nur durch die Be-
zugsperson oder Bezugspersonen, andere als Außen, begriffen wird bzw. wer-
den. Erst die anderen bedeuteten dem Kind, »daß die Objekte des Begehrens in 
der öffentlichen Welt Dinge mit Bedeutung und gesellschaftliche Individuen 
sind.«100 Das heißt, dass es sich insofern um eine Proto-Setzung handelt, die 
nicht von den jeweils gesellschaftlichen imaginären Bedeutungen abhängig ist, 
sondern überhaupt als Ermöglichungsbedingung betrachtet werden muss. Diese 
Proto-Setzung ist gemäß Reitter nur durch andere Subjekte möglich.101 Damit 
kommt aber der Begegnung, der intersubjektiven Beziehung vor der Institutiona-
lisierung von imaginären Bedeutungen eine besondere Rolle zu. Erst wenn die 
Psyche das Außen ›Sein‹ lässt, und der Vorstellungstrom sich in einem grundle-
genden Sinn zu ordnen beginnt, wird die gesellschaftliche Institution von Bedeu-
tungen überhaupt möglich. Es bedarf also einer Begegnung als Anerkennung, 
wenn auch noch nicht als Anerkennung Gleichgestellter, sondern als zwischen-
menschlicher Verbindung.102 Wenn aber diese Setzung vorausgesetzt und be-
deutsam für das Verständnis des Begriffs der Autonomie ist, hat dieser nicht eine 
genuin normative Bedeutung wie dies Dews annimmt, wenn er schreibt: »[O]ne 
could also raise the obvious normative question: if both autonomy and unlimi-
ted mastery are imaginary significations, why should one be preferred to the 
other?«103 Es muss bedacht werden, das vernachlässigt Dews, dass Castoriadis 
dem radikal Imaginären vor allem eine transzendentale Bedeutung zuspricht. 
Letztere ist aber, wie eben festgestellt wurde, keine bloße Setzung einer aktual 
imaginären Bedeutung unter anderen, sondern ihr kommt ein Primat zu, auf das 
sich Castoriadis konzeptuell berufen muss. Dieses Primat liegt, so die Annahme, 
in der Subjektgenese, die zugleich eine Genese der Intersubjektivität bedeutet 

                                                           
100  Reitter: Perspektiven der Freud-Rezeption, S. 125. 
101  Castoriadis spricht insofern im Zusammenhang mit der Erziehung von Menschwer-

dung: »Ziel der Pädagogik ist – und ich spreche hier natürlich von einem normativen 
Standpunkt aus –, dem Neugeborenen, diesem hopeful und dreadful monster, dabei 
zu helfen, ein menschliches Wesen zu werden. Mit anderen Worten, die paideia ist 
bestrebt, dieses Bündel aus Triebimpulsen und Phantasien zu einem anthropos zu 
machen.« Castoriadis: Psychische Monade und autonomes Subjekt, S. 117f. [Herv. 
i.O.] 

102  Zur Bedeutung des Begriffs bei Honneth: vgl. Kap. 4. 
103  Dews, Peter: Imagination and the Symbolic, S. 520. 

https://doi.org/10.14361/9783839431894-003 - am 14.02.2026, 09:56:38. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839431894-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc/4.0/


ENTFREMDUNG – AUTONOMIE | 141 

und auf eine Anerkennung zurückgeht, die erst die Trennung von Individuum 
und Gesellschaft sinnfällig macht.  

Inwiefern sollte der Begriff Autonomie auf die Anerkennung des anderen zu-
rückgehen? Was heißt es, dass Autonomie darauf zurückgehend keine ›spätere‹ 
gesellschaftliche imaginäre Bedeutung darstellt, sondern um eine auf die Sub-
jektgenese gründende Struktur menschlicher Wechselseitigkeit? Wie hängt dies 
wiederum mit dem tatsächlich normativen Anspruch auf Autonomie zusammen, 
den Castoriadis geltend macht? Wie Waldenfels104 festhält, bedeutet Autonomie 
»Kritik des Instituierten« und »ein erster Riß im (instituierten) Imaginären«105. 
Er reduziert den Begriff der Autonomie zuletzt auf den Anspruch eines »perfor-
mativen Faktums des Wollens« und sieht das Problem in einer fehlenden Ausei-
nandersetzung seitens Castoriadis mit dem Fremden (als Fremdich).106 Gerade 
dies scheint, wie oben angedeutet wurde, nicht der Fall zu sein. Dennoch bleibt, 
wie Waldenfels korrekt feststellt, die Frage, wie dieses performative Faktum des 
Wollens einen normativen Anspruch geltend machen kann. Eine Antwort: Der 
Riss im instituierten Imaginären zeitigt die ›Kontingenz‹ einer gegebenen Ge-
sellschaft und ihren imaginären Bedeutungen. Diese reflexive Einsicht dessen 
wie es ist, aber nicht sein müsste, ist ein »praktisches Problem«107. Dies verweist 
auf die Praxis, bei Castoriadis vor allem gemeinsame Praxis, die sich auf das 
Wissen gründet, »daß auch andere Menschen diesen Willen [der Überwindung 
der Selbstentfremdung; nc] haben«108. Es gibt bei dieser Antwort drei Vorausset-
zungen, die einen normativen Anspruch der Autonomie begründen: erstens die 
Einsicht in die »Zufälligkeit, Armut und Unbedeutendheit«109 der hergebrachten 
Institutionen, zweitens den gemeinsamen Willen diese zu verändern, drittens die 
Selbstentfremdung, die es zu überwinden gilt. Beim zweiten ist nicht bloß das 
performative Faktum des Wollens wichtig, sondern auch der gemeinsame Wille. 
In dieser anerkennenden Wechselseitigkeit liegt ein normativer Anspruch die 
Selbstentfremdung aufzuheben – nicht nur als Einsicht, sondern auch als Praxis. 
Aber erst das Aufbrechen der Psyche, die Subjektgenese, bildet die Möglichkeit 
hergebrachtes instituiertes Imaginäres zu bearbeiten. Dieser Bruch und die Ent-

                                                           
104  Waldenfels, Bernhard: »Revolutionäre Praxis und ontologische Kreation«, in: Bern-

hard Waldenfels / Harald Wolf (Hg.), Das Imaginäre im Sozialen, Göttingen: Wall-
stein Verlag 2012, S. 82-101, hier S. 95. 

105  Castoriadis: Gesellschaft als imaginäre Institution, S. 267. 
106  Waldenfels: Revolutionäre Praxis und ontologische Kreation, S. 97-99. 
107  Castoriadis: Gesellschaft als imaginäre Institution, S. 267. 
108  Ebd., S. 609. 
109  Ebd., S. 267. 

https://doi.org/10.14361/9783839431894-003 - am 14.02.2026, 09:56:38. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839431894-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc/4.0/


142 | VOM IMAGINÄREN ZUR AUTONOMIE 

fremdung bei Castoriadis sind der Ausgangspunkt des normativen Anspruchs der 
Autonomie. Damit ist sein Projekt der Aufklärung immer schon ein Projekt der 
vergesellschafteten Subjekte. Der Anspruch für Autonomie gründet im radikal 
Imaginären, das ständig schafft. Wichtiger ist aber, dass die normative Dimensi-
on erst mit dem Bruch zustande kommt. Der Einbruch der heteronomen Bedeu-
tungen, der durch die Instituierung eines Innen-Außen zustande kommt und da-
mit die psychische Monade aufreißt, begründet das Wollen, mit der Erkenntnis 
dieser Art der Entfremdung über diese Bedeutungen hinaus zu reflektieren und 
zu verändern. Der Bruch bedeutet aber zugleich eine (mögliche) anerkennende 
Wechselseitigkeit, die wiederum auf die gemeinsame Praxis hinweist. Diese 
Praxis kann erst die Überwindung der heteronomen Bedeutungen erreichen. Bei 
der Subjektgenese wurde eine bestimmte gesellschaftlich instituierte imaginäre 
Bedeutung absorbiert. Diese, das behauptet Castoriadis, vereinnahme aber nicht 
die ganze Psyche, die radikale Imagination, die schaffende Kraft, bleibe davon 
unangetastet. Nun besteht der Zusammenhang in einem negativen Verhältnis. 
Die radikale Imagination, die ihren Anspruch auf das ständige Schaffen geltend 
macht, auch mit der Institution einer autonomen Gesellschaft, drängt die bei der 
Subjektgenese aufgenommenen imaginären Bedeutungen mit der Einsicht ihrer 
Zufälligkeit zur Veränderung. Der aufgezwungene Bruch der sich der Psyche bei 
der Sozialisation aufdrängt, wird mit der reflexiven Einsicht aber nicht rückgän-
gig gemacht, sondern produktiv eingeholt, indem das Gegenüber konstitutiv für 
die Verwirklichung oder Instituierung von Autonomie wird. Damit erreicht Cas-
toriadis zweierlei: Die heteronomen gesellschaftlichen Bedeutungen, die das 
Subjekt generieren und ausmachen, werden von diesem zu einer kollektiven Pra-
xis auf eine autonome Gesellschaft hin gewendet – die zugleich bereits autono-
me Züge hat, aber noch nicht die Autonomie aller erreicht hat. Castoriadis er-
füllt also einen doppelten aufklärerischen Anspruch. Er ermöglicht dem Subjekt 
aus der Heteronomie zu finden. Aber es kann dies nicht im Alleingang erreichen 
– Autonomie gibt es nur als Möglichkeit der Autonomie aller in der gemeinsa-
men Praxis. Denn nur wenn in der gemeinsamen Praxis neue gesellschaftliche 
imaginäre Bedeutungen und ihre Institutionen geschaffen werden, kann Hetero-
nomie eingeholt und überwunden werden.110  

                                                           
110  Vgl. dazu Jaeggi, Rahel: Entfremdung. Zur Aktualität eines sozialphilosophischen 

Problems, Frankfurt am Main: Campus Verlag 2005, S. 19-50: »[E]ine Lebensform 
könnte unter dem Gesichtspunkt der Entfremdung als falsch kritisiert werden, ohne 
dass dem ein subjektiv wahrgenommener Leidensdruck entspricht. Kann nun aber 
jemand in dem bisher skizzierten Sinne ›seiner selbst entfremdet‹ sein, wenn er 
selbst das gar nicht wahrnimmt?« (S. 47f.) – Castoriadis könnte in dem bisher refe-

https://doi.org/10.14361/9783839431894-003 - am 14.02.2026, 09:56:38. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839431894-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc/4.0/


ENTFREMDUNG – AUTONOMIE | 143 

Aufklärung heißt insofern der gemeinsame Ausgang aus der bewusst gewor-
denen Unmündigkeit.  

Wir haben damit also eine klare Antwort auf die Frage nach der normativen 
Begründung der Autonomie. Die Norm gründet in der von Castoriadis beschrie-
benen Subjektgenese. Diese Genese vollzieht sich, indem die psychische Mona-
de aufbricht und sozialisiert wird. Sozialisation bedeutet die Aufnahme fremder 
gesellschaftlicher imaginärer Bedeutungen. Die Genese bedeutet aber auch die 
Instituierung anderer Subjekte und ihrer Ansprüche. Beiden Aspekten kommt ei-
ne wechselseitige Bedeutung zu, den Anspruch der Autonomie zu begründen. 
Wechselseitige Anerkennung erfüllt sich im Sinne von Castoriadis also nicht als 
bloßes Anerkennungsverhältnis von Personen wie später bei Honneth, sondern 
auch als gemeinsames Handeln in und über vorgegebene gesellschaftliche Insti-
tutionen hinaus. In diesem gemeinsamen Handeln liegt die Anerkennung als 
Grund der Freiheit, die damit zugleich verwirklicht wird. Im Unterschied zu 
Marx’ Verständnis steht also nicht die Erfüllung eines Gattungswesens oder Gat-
tungscharakters im Vordergrund, sondern das gemeinsame freie Tun im Verhält-
nis zu gesellschaftlich-geschichtlichen imaginären Bedeutungen. Damit ist wie-
derum das Verständnis auch des revolutionären Entwurfs eingeholt.111  

Ein Hauptproblem allerdings bleibt: Sollte es stimmen, dass das radikal Ima-
ginäre nicht nur Bedingung der Möglichkeit ist, sondern auch die Vorstellung 
dessen bestimmt, was Autonomie für Castoriadis bedeutet, wirkt sich das auf  
den normativen Gehalt, wie er eben beschrieben wurde, aus. Wenn das Ziel der 
Aufhebung von Entfremdung durch die bestimmte Form der Autonomie erreicht 
werden soll, bedarf es des radikal Imaginären als anthropologischer Konstante, 
die nicht weiter begründet wird bzw. werden kann. Obwohl diese als Transzen-
dental nicht bewiesen werden kann, hält Castoriadis diese konzeptuelle Schranke 
nicht durch, wenn sein Verständnis von Autonomie durch das radikal Imaginäre 

                                                           
rierten Sinne mit Ja antworten und zwar auf zweierlei Weise: Einerseits begreift sich 
das Subjekt selbst nicht als gesellschaftlich fabriziertes und andererseits ergreift es 
nicht die Möglichkeit einer gemeinsamen Praxis zur Autonomie. Letzteres bezieht 
sich wiederum auf jenen normativen Bezugspunkt, den es gemäß Jaeggi in den Ent-
fremdungskonzepten nicht mehr geben könne. Dieser wurde in diesem Abschnitt bei 
Castoriadis herausgearbeitet und verweist darauf, dass zwar »Entfremdung konstitu-
tiv und unausweichlich [wird]« (S. 50) damit aber nicht – unüberwindbar. Das von 
Jaeggi vorgeschlagene Konzept des »Über-sich-verfügen-Können« überschneidet 
sich in einigen Aspekten mit meiner Auslegung von Castoriadis normativer Bedeu-
tung von Autonomie. 

111  Vgl. Abs. 2.3. 

https://doi.org/10.14361/9783839431894-003 - am 14.02.2026, 09:56:38. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839431894-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc/4.0/


144 | VOM IMAGINÄREN ZUR AUTONOMIE 

soweit bestimmt wird, dass es die gemeinsame Praxis bestimmt. Er lädt den Be-
griff normativ auf. Obwohl Castoriadis’ Entwurf einer politischen Philosophie 
das Problem der Begründung mit dem Begriff des radikal Imaginären als unein-
holbar ›löst‹, zeigt dieses zugleich die Grenzen seines Entwurfs auf. Während 
Castoriadis mit seinem Konzept tatsächlich den möglichen Erklärungshorizont 
weit spannt, begeht er mit dem Anspruch der Autonomie einen Fehler, wenn 
letzterer maßgeblich auf das radikal Imaginäre zurückgeht, welches den letzten 
Grund seines Konzepts darstellt. Der Nachweis, dass die normative Dimension 
vor allem auch mit dem Bruch der psychischen Monade, also der Subjektgenese, 
zusammenhängt, kann dieses ursprüngliche Problem seiner Theorie nicht mehr 
aufheben.  
 
 
3.3  FAZIT 
 
In diesem Kapitel wurde nach der normativen Begründung von Autonomie bei 
Castoriadis gesucht. Dabei drängte sich ein Rückgang zu frühen Texten von 
Marx auf. In diesem Rückgang wurde der Begriff der Entfremdung genauer um-
rissen und in seiner Begründungproblematik erläutert. Dabei wurden begriffliche 
Überschneidungen mit dem Begriff der Heteronomie bei Castoriadis herausgear-
beitet. Diese Überschneidungen hatten wiederum Einfluss auf die Frage nach der 
Begründung eines normativen Anspruchs im Konzept der Autonomie bei Casto-
riadis. Davon ausgehend wurde festgehalten, dass das Verständnis von Freiheit 
eng mit einer reziproken Anerkennung zusammenhängt und den normativen 
Kern dessen ausmacht, was er unter Autonomie versteht.  

In einem ersten Abschnitt wurde dem Begriff der Entfremdung bei Castoria-
dis nachgegangen. Dabei wurde eine inhaltliche Verknüpfung zwischen der 
Marx’schen Bedeutung und seinem Verständnis von Heteronomie, als Fremdge-
setzlichkeit, vorausgesetzt, welche sich bestätigte. Im Zuge der Begriffsanalyse 
wurde deutlich, dass Heteronomie drei Aspekte umfasst. Der erste Aspekt war 
die Sozialisation, die gemäß Castoriadis im Aufbrechen der psychischen Monade 
und ihrer Aufnahme gesellschaftlicher imaginärer Bedeutungen besteht. Dieser 
Vorgang schuf zugleich den Bezug zum zweiten Aspekt, der Abhängigkeit von 
anderen Menschen bzw. Subjekten. Diese Abhängigkeit allerdings wurde mit 
dem Anspruch auf Autonomie positiv als gemeinsame Praxis verstanden – bei 
Marx wie auch bei Castoriadis als gemeinsame Arbeit. Drittens bedeutete Hete-
ronomie eine Entfremdung gegenüber der gesellschaftlichen Welt, die institutio-
nalisierte gesellschaftliche imaginäre Bedeutungen umfasste, die nicht einfach 
eingeholt oder verändert werden können. Allerdings bleiben diese veränderbar, 

https://doi.org/10.14361/9783839431894-003 - am 14.02.2026, 09:56:38. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839431894-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc/4.0/


ENTFREMDUNG – AUTONOMIE | 145 

wenn auch nur in einer gemeinsamen politischen Praxis. Entfremdung verweise 
immer auf eine von der Gesellschaft verselbständigte Institution. Letztere sei ein 
symbolisches, gesellschaftlich sanktioniertes Netz, wobei der imaginäre Anteil 
die Vorherrschaft der Institution gegenüber der Gesellschaft begründe.112 Das 
heißt, dass die Geltung einer Institution unabänderlich scheint.  

Es wurde beispielhaft auf die Selbstverwaltung von Arbeitenden verwiesen, 
wobei begriffliche Ähnlichkeiten mit Marx vorweggenommen wurden. Diese 
Ähnlichkeiten bezogen sich unter anderem auf die Art und Weise der Selbstver-
waltung, die davon ausgeht, dass diese der freien Produktivität jedes Einzelnen 
besser gerecht wird. Bei Marx bezog sich dies auf den Gattungscharakter, bei 
Castoriadis auf das radikal Imaginäre, das ein schöpferischer Vorstellungsstrom 
sei.  

Im Folgenden wurde der Entfremdungsbegriff bei Marx erklärt. Dabei wurde 
vor allem auf die Frühschriften Bezug genommen. Marx formuliert darin einen 
Gattungsbegriff, der ein Spezifikum des Menschen annimmt. Diese Eigenheit 
des Menschen umfasst im Kern seine freie und bewusste Tätigkeit. Dieses Gat-
tungswesen wird in verschiedener Hinsicht entfremdet, was den Arbeitsvorgang, 
die Produktionsverhältnisse, das Produkt und die zwischenmenschlichen Bezie-
hungen betrifft.  

Es wurde vor allem auf die Untersuchung von Zoran Djindjić Bezug ge-
nommen, der die Begründungsprobleme bei Marx untersucht hat. Dieser stellte 
fest, dass Marx das Gattungswesen Mensch ohne Begründung bzw. Erklärung 
voraussetzt. Er verdeutlichte insofern, dass Marx von einer solchen Vorausset-
zung für die Kritik an den bestehenden Verhältnissen angewiesen gewesen sei.  

Es stellte sich die Frage, ob nicht auch Castoriadis ein Begründungsproblem 
hat, da er seinem Autonomie-Begriff programmatischen Charakter beimisst. 
Dieser steht ebenso in einem engen Verhältnis zum Verständnis der Heterono-
mie, weshalb eine analoge Untersuchung der Begründung bei Castoriadis unter-
nommen wurde. Es zeigte sich, dass der konzeptuell zentrale Begriff des radikal 
Imaginären zwei Dimensionen hat, die es zu unterscheiden gilt: einerseits eine 
transzendentale, andererseits eine normative. Die transzendentale Dimension 
umschreibt das radikal Imaginäre als Eigenschaft der Menschen, die es als Be-
dingung der Möglichkeit brauche, um die Gesellschaft-Geschichte überhaupt be-
greifen zu können. Die normative Dimension wurde Castoriadis unterstellt, da 
sein Anspruch auf Autonomie nur damit begründet werden kann. Die Fähigkeit 
sich eine andere Gesellschaft vorzustellen, gehe auf das radikal Imaginäre zu-
rück. Sich diese Welt als autonome zu denken, gründet in der Annahme die He-

                                                           
112  Vgl. dazu Abs. 2.1.2. 

https://doi.org/10.14361/9783839431894-003 - am 14.02.2026, 09:56:38. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839431894-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc/4.0/


146 | VOM IMAGINÄREN ZUR AUTONOMIE 

teronomie zu überwinden. Diese Überwindung lässt sich nur erreichen, wenn die 
Schaffung der politischen Welt gemeinsam erreicht wird. Dazu bedarf es einer 
bedingten wechselseitigen Anerkennung, dass Freiheit qua Politik nur durch die 
Anerkennung des anderen als frei, erreichbar ist. Autonomie hatte, so wurde dies 
zusammengefasst, bei Castoriadis drei grundlegende Dimensionen. Erstens die 
Autonomie als Selbstgesetzgebung, zweitens als freie selbstbestimmte und ge-
meinsame Tätigkeit, was auch die Arbeit miteinbezieht, drittens Autonomie als 
Anerkennung der Freiheit des anderen als Bedingung der Möglichkeit für die ei-
gene Freiheit. Damit wurde zuletzt die Frage beantwortet, ob Castoriadis im Ge-
gensatz zu Marx ein Begründungsproblem hat oder nicht. Er kommt dem Be-
gründungsproblem soweit bei, als er nicht wie Marx von einem materialen Gat-
tungsbegriff, den es zu verwirklichen gilt, ausgeht. Er spricht vielmehr von einer 
formalen Bedingung der Begreifbarkeit der Welt und einem normativen An-
spruch, die institutionelle Heteronomie zu überwinden. Letztere ist konzeptuell 
kohärent und konsequent. Die Bedeutung der Autonomie als wechselseitige An-
erkennung von Freiheit ist nicht idealistisch in einem weiten Sinne, sondern ent-
spricht einem Verständnis, bei welchen Freiheit erst durch gemeinsame Politik 
erreichbar ist und konzeptuell durch die Subjektgenese, als Bruch oder Aufbre-
chen der psychischen Monade durch Anerkennung, ausgelöst und verankert 
wird. Es wurde deutlich, dass sein Verständnis von Autonomie nicht eine Herr-
schaftsform unter anderen ist, sondern, dass dieser eine besondere Stellung in 
seiner Konzeption zukommt, die es zu beachten gilt. Diese besondere Stellung 
hängt mit einer doppelten Dimension des Begriffs des radikal Imaginären zu-
sammen, welche Castoriadis allerdings in seinen Texten oft zu wenig klar her-
ausstellte und woran eine entsprechende Kritik knüpfte. Es wurde schlussendlich 
bemerkt, dass diese formale Bedingung des radikal Imaginären von Castoriadis 
angenommen wird und prinzipiellen Charakter hat. Er setzt diesen Begriff vo-
raus. Insofern jedoch hat Castoriadis ein Begründungsproblem, welches er nicht 
löst.  

https://doi.org/10.14361/9783839431894-003 - am 14.02.2026, 09:56:38. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839431894-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc/4.0/

