
Die ›Weimarer Idee‹ und das Ereignis Bayreuth

Nicholas Vazsonyi

»In Deutschland ist wahrhaf tig nur der ›Winkel‹, nicht aber die große Haupt-
stadt produktiv gewesen. […] Ein guter Geist waltete über unsren großen 
Dichtern und Denkern, als er sie aus diesen Großstädten Deutschlands ver-
bannt hielt. […] Aber in unsrem Winkel fühlen wir uns ungeniert und hegen 
noch Originale. Da wir nichts von öf fentlicher Kunst zu schmecken bekom-
men, haben wir auch keinen verdorbenen Geschmack. – Da wir für uns allein 
in dem großen Vaterlande nicht viel bedeuten, pflegen wir aber die gute alt-
deutsche Gewohnheit der periodischen bundesschaf tlichen Vereinigungen; 
und siehe da, wenn wir so als Schützen, Turner oder Sänger aus allen ›Win-
keln‹ zusammenkommen, steht plötzlich der eigentliche ›Deutsche‹ da, wie 
er eben ist, und wie aus ihm zu Zeiten schon so manches Tüchtige gemacht 
worden ist.«1

Der Verfasser dieses Zitats ist Richard Wagner, und der »Winkel«, den er hier 
meint, ist Bayreuth. Diese Sätze erschienen im allerersten Aufsatz der neu-
gegründeten Bayreuther Blätter, dem Hausorgan der Bayreuther Festspiele 
und des Hauses Wahnfried, das ohne Unterbrechung von 1878 bis 1938, dem 
Sterbejahr des ersten und einzigen Herausgebers Hans von Wolzogen, veröf-
fentlicht wurde. Seit ungefähr 1872, also ungefähr sechs Jahre vor der ersten 
Ausgabe der Bayreuther Blätter, bemühte sich Wagner, die Wahl Bayreuths 
als Schauplatz für sein Theater und als Zentrale des ›Wagner-Konzerns‹ dem 
deutschen Publikum gegenüber zu begründen.

1 � Wagner, Richard: »Bayreuth. Bayreuther Blätter. 3. Zur Einführung. (Bayreuther Blätter. 
Erstes Stück.)«, in: Ders.: Sämtliche Schrif ten und Dichtungen (SSD), Bd. 10, Leipzig 6o. J. [1911], 
S. 19-24, hier: S. 22f.

https://doi.org/10.14361/9783839448656-003 - am 13.02.2026, 10:55:57. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839448656-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Nicholas Vazsonyi40

Die Bedeutung des Begriffs »Winkel« spielt für Wagner eine bedeutende 
Rolle, denn damit verband er sowohl das Deutsche als auch das Christliche. 
In seinem späteren Essay Religion und Kunst schrieb er: »[…] in einem Winkel 
des Winkellandes Judäa war Jesus von Nazareth geboren.«2 Das heißt, der 
ursprüngliche »Winkel« war Bethlehem. Ist das als Zufall oder als ein Echo 
der berühmten Worte Goethes zu verstehen:

»O Weimar! dir fiel ein besonder Los!
Wie Bethlehem in Juda, klein und groß.«3

Der »Winkel« im Gegensatz zur Hauptstadt und Metropole gibt daher einen 
wichtigen Hinweis auf die Antwort der von Wagner gestellten Frage: »Was ist 
deutsch?«. So lautete auch der Titel seines für Ludwig II., König von Bayern 
verfassten Aufsatzes, den er bereits 1865 zu schreiben begann, ihn aber erst 
1878 in der zweiten Nummer der Bayreuther Blätter veröffentlichte.4 Der Be-
griff »Winkel« kombiniert und verkörpert für Wagner etwas tief Christliches 
und echt Deutsches: Den zentralen Gedanken seines späten Lebens, der im 
Parsifal seinen musikdramatischen Ausdruck und Höhepunkt fand. Das ers-
te Beispiel eines solchen »Winkels«, so meine These, ist Weimar.

Liest man die früheren Schriften Wagners aus dem Zürcher Exil, so 
werden dort die ersten Ideen eines Festspiels als Aufführungsideal für seine 
neukonzipierten Bühnenwerke, die sogenannten Gesamtkunstwerke, er-
örtert. Es werden die altgriechischen Ursprünge und Grundprinzipien des 
Festspiels und des dort aufgeführten Gesamtkunstwerkes eingebracht. Die 
Idee der Festspiele in Bayreuth hat dagegen ihre Wurzeln in der deutschen 
Kulturgeschichte und stammt vor allem aus Weimar: sowohl geographisch 
verstanden als »Winkel« als auch – kulturgeschichtlich begriffen – als die 
Verwirklichung einer Idee.

Der Begriff »Weimarer Idee« ist als Gegensatz zur dessen Deutung sei-
tens des Forschungsprojekts »Ereignis Weimar-Jena. Kultur um 1800« (ge-
fördert von der Deutschen Forschungsgemeinschaft im Sonderforschungs-
bereich 482) gewählt, das sich auf die Jahre um 1800 konzentrierte. Der 

2 � Wagner, Richard: »Religion und Kunst«, in: SSD, Bd. 10, S. 211-253, hier: S. 232.
3 � Goethe, Johann Wolfgang von: »Auf Miedings Tod«, in: Ders.: Berliner Ausgabe. Poetische 

Werke. Gedichte und Singspiele, Bd. 2, Berlin 21973, S. 75-82, hier: S. 76.
4 � Siehe Wagner, Richard: »Was ist deutsch?«, in: SSD, Bd. 10, S. 36-53.

https://doi.org/10.14361/9783839448656-003 - am 13.02.2026, 10:55:57. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839448656-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Die ›Weimarer Idee‹ und das Ereignis Bayreuth 41

Unterschied besteht in zweifacher Hinsicht. Erstens spielt das »Ereignis 
Weimar« in der Herausbildung der Ideen Wagners und entsprechend für die 
Rezeption seiner Werke und seiner Schriften von 1770 bis tief in das 20. Jahr-
hundert durchgehend eine Rolle. Zweitens ist das Faustische Wort »Ereig-
nis« ein Produkt, dem einigermaßen empirisch nachgegangen werden kann. 
Dagegen verstehe ich unter »Idee« etwas, was als Vorstellung präsent ist und 
nicht unbedingt mit den historischen, faktischen Tatsachen übereinstim-
men muss.

Joachim Berger zeigte, dass Anna Amalia eigentlich weniger mit dem 
»Ereignis Weimar« zu tun hatte, als die historische Legende andeutet.5 So 
interessant und richtig das sein mag, wird man Anna Amalia auch weiterhin 
als eine Art Spiritus Rector betrachten, die den sogenannten Musenhof in 
die Wege geleitet hat. Berger zeigte ebenfalls, inwiefern Goethe selbst ein 
Gründer der Legende von Anna Amalia gewesen ist und dass die »Marke 
Weimar®« in vielerlei Hinsicht seine Erfindung ist.6

Der Begriff »Weimarer Idee«, so wie er hier verwendet wird, hat meh-
rere und zum Teil widersprüchliche Komponenten – wie es die Moderne an 
sich hat. Richard Klein sprach über »Wagners plurale Moderne«7. Moderne 
wird hier nicht als »Modernismus«, d. h. eine geschlossene Epoche um die 
Jahrhundertwende 1900, verstanden, die eine Reihe von unterschiedlichen 
ästhetischen Bewegungen ausgelöst hat und deren Impetus trotz divergie-
render Tendenzen und Auswirkungen dennoch einheitlich war, sondern als 
die Moderne im Sinne von »Modernität«, vergleichbar mit Charles Baude-
laires »modernité«8 oder dem englischen »modernity«. Der Begriff »Moder-
ne« bezeichnet damit eine eher offene kulturhistorische Periode mit vielen 
möglichen Anfängen und Impulsen, die zwischen ungefähr 1500 und 1600 

5 � Vgl. Berger, Joachim: »Anna Amalia und das ›Ereignis-Weimar‹«, in: Seemann, Hellmut Th. 
(Hg.): Anna Amalia, Carl August und das Ereignis Weimar, Göttingen 2007, S. 13-30, hier: S. 24 
sowie S. 29.

6 � Berger, Leonie/Berger, Joachim: Anna Amalia von Weimar. Eine Biographie, München 2006, 
S. 234f.

7 � Klein, Richard: »Wagners plurale Moderne: Eine Konstruktion von Unvereinbarkeiten«, in: 
Mahnkopf, Claus-Stef fen (Hg.): Richard Wagner. Konstrukteur der Moderne. Sonderband Musik 
& Ästhetik, Stuttgart 1999, S. 185-225, hier: S. 185.

8 � Baudelaire, Charles: »Le Peintre de la vie moderne«, in: Pichois, Claude (Hg.): Charles Baude-
laire. Œuvres complétes, Bd. 2, Paris 1990, S. 683-724, hier: S. 694-697.

https://doi.org/10.14361/9783839448656-003 - am 13.02.2026, 10:55:57. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839448656-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Nicholas Vazsonyi42

zu verorten sind. Ein Zeitalter also, in dem wir in vielerlei Hinsicht immer 
noch leben.

Was Modernität eigentlich bedeutet, ist zu komplex, als dass es hier 
auch nur oberf lächlich definiert werden könnte. Man kann jedoch sagen, 
dass es einen Paradigmenwechsel im Vergleich zum Mittelalter und – grob 
gesagt – zu allen früheren historischen Epochen gegeben hat, eine radikale 
Umwertung des Denkens und Handelns, die sämtliche Facetten des Lebens 
beeinf lusste. Die Moderne versucht unter anderem und ohne Präzedenz, 
die Natur allein durch Vernunft erklärbar zu machen und dadurch auch 
zu beherrschen, damit die Menschen ihr gesamtes Entwicklungspotenzial 
ausschöpfen und damit existenzielle Grundfragen beantworten können. 
Diesen Ansatz kann man als die größte Errungenschaft der Menschheitsge-
schichte betrachten. Die Moderne stellt aber zugleich einen ebenso großen 
Misserfolg dar. Sie ist in vielen Aspekten widersprüchlich, bisweilen sogar 
inkommensurabel und wirkt deswegen oft paradox. Richard Kleins Unter-
titel zu seinem Wagner-Aufsatz lautet: »Eine Konstruktion von Unvereinbar-
keiten« und ich denke, dies gilt nicht nur für Wagner, sondern schlichtweg 
für die Moderne an sich.9

Richard Wagners Beziehung zur Moderne ist fast genauso komplex wie 
diese selbst, eine Tatsache, die Friedrich Nietzsche kurz nach Wagners Tod 
zusammenfassend so formuliert hat: »Durch Wagner redet die Modernität 
ihre intimste Sprache: sie verbirgt weder ihr Gutes, noch ihr Böses […]. Und 
umgekehrt: man hat beinahe eine Abrechnung über den Werth des Moder-
nen gemacht, wenn man über Gut und Böse bei Wagner mit sich im Klaren 
ist […]. ›Wagner resümiert die Modernität. Es hilft nichts, man muss erst 
Wagnerianer sein.‹«10 Wie so oft bei Nietzsche ist diese Bemerkung zugleich 
nichtssagend und unermesslich tief. Denn wenn wir Nietzsche beim Wort 
nehmen, können wir die Moderne erst dann wirklich verstehen, wenn wir 
Wagner und dessen Beziehung zur Moderne verstanden haben. Das ist, ge-
linde gesagt, eine große Herausforderung. Kein Wunder, dass, wie John  
Deathridge mehrmals erwähnt hat, Wagner eine »nicht unwichtige Rolle in 
der Geschichte des Begriffs ›Moderne‹ gespielt [hat] – eine Rolle aber, die 

9 � Klein: »Wagners plurale Moderne«, S. 185.
10 � Nietzsche, Friedrich: »Der Fall Wagner«, in: Colli, Giorgio/Montinari, Mazzino (Hg.): Nietz-

sche Werke. Kritische Gesamtausgabe, Abt. 6, Bd. 3, Berlin 1969, S. 1-48, hier: S. 4.

https://doi.org/10.14361/9783839448656-003 - am 13.02.2026, 10:55:57. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839448656-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Die ›Weimarer Idee‹ und das Ereignis Bayreuth 43

selten beachtet wird und deren genaue Einschätzung noch aussteht.«11 Nicht 
dass das Thema und Nietzsches Herausforderung bis jetzt völlig unbeleuch-
tet geblieben sind. Nur erörtert das, was beispielsweise Theodor W. Adorno, 
Ernst Bloch, Hans Mayer und Alain Badiou bis dato geschrieben haben, le-
diglich Teilaspekte der Frage. Vielleicht ist mehr auch gar nicht möglich.

Denkt man an Weimar in der Moderne, so kommen selbstredend Goe-
the, Schiller und das sogenannte Goldene Zeitalter zuerst in den Sinn. Da-
bei vergisst man leicht, dass weder Goethe noch Schiller ohne die Berufung 
durch den Herzog Karl August von Sachsen-Weimar-Eisenach nach Weimar 
gekommen wären: Eine Beförderung von Intellektuellen und Künstlern, die 
bereits seine Mutter, die Prinzessin Anna Amalia von Braunschweig-Wol-
fenbüttel (spätere Herzogin von Sachsen-Weimar-Eisenach), durch die Ein-
ladung von Christoph Martin Wieland als Prinzenerzieher für ihren Sohn 
im Jahre 1772 eingeführt hatte. Vielleicht schon hier der erste Widerspruch: 
Die Erziehung des Sohnes, d.  h. das moderne, aufgeklärte Denken wurde 
ermöglicht, propagiert und finanziert durch den Adel, also wiederum durch 
eine Sozialstruktur aus dem Mittelalter. Es ist ein Beispiel dessen, was der 
Historiker Rudolf Schlögl über die Gesellschaften Europas in der ersten 
Hälfte des 19. Jahrhunderts schrieb:

»Die Gleichzeitigkeit des Ungleichzeitigen, das Nebeneinander von tiefgrei-
fender gesellschaf tlicher Modernisierung und traditionalen sozialen For-
men und Argumentationsmustern war Kennzeichen einer Transformations-
gesellschaf t, die ihre Gestalt und ihre Modernität erst noch auf den Begrif f 
bringen musste.«12

Mit »Gleichzeitigkeit des Ungleichzeitigen« berief sich Schlögl auf Ernst 
Bloch, der diesen Begriff verwendete, um das Phänomen des Nationalsozia-
lismus in Deutschland zu beschreiben.13 Thomas Nipperdey sprach von:

11 � Deathridge, John: »Moderne«, in: Sorgner, Stefan Lorenz et al. (Hg.): Wagner und Nietzsche. 
Kultur – Werk – Wirkung, Reinbek bei Hamburg 2008, S. 106-120, hier: S. 108; siehe auch 
Deathridge, John: »Modernity«, in: Vazsonyi, Nicholas (Hg.): Cambridge Wagner Encyclope-
dia, Cambridge 2013, S. 312f.

12 � Schlögl, Rudolf: Alter Glaube und moderne Welt, Frankfurt a.M. 2013, S. 158.
13 � Bloch, Ernst: Erbschaf t dieser Zeit, Frankfurt a.M. 1962, S. 113.

https://doi.org/10.14361/9783839448656-003 - am 13.02.2026, 10:55:57. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839448656-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Nicholas Vazsonyi44

»[…] [dem] komplexe[n] Gemenge von vormodernen und modernen Elemen-
ten und zumal Einstellungen. Sozialpsychologisch geht es um die durch das 
Tempo der Modernisierung verursachten Verunsicherungen und Verwerfun-
gen, um Unbehagen und Widerstand gegen die Modernität, der man gleich-
zeitig doch zugehörte und zugehören wollte.«14

Dies bildet sich in Weimar ab. Wieland, Goethe und Schiller waren natürlich 
nicht die Einzigen in Weimar. Auch Johann Gottfried Herder lebte dort. Das 
bedeutet also, dass neben den Vertretern der Auf klärung und der Weimarer 
Klassik auch derjenige in der Stadt wirkte, dessen Projekt ›to make Germany 
great again‹ als fast antithetisch zu den universalistischen Ansprüchen der 
auf Vernunft basierten Auf klärung und auf ästhetischen Normen basierten 
Klassik wirkte. Etwas zugespitzt formuliert, wohnten die Keime des heuti-
gen Internationalismus und der Globalisierung auf der einen und des Na-
tionalismus und Regionalpatriotismus auf der anderen Seite in den engen 
Straßen von Weimar nahezu einander gegenüber.

Etwas präziser formuliert könnte man sagen, dass Herders Vorstellun-
gen natürlich genauso modern waren wie die Wielands. Gemeint sind die 
Frage nach der nationalen Identität im Allgemeinen und nach der Bedeutung 
des Begriffs »authentische Kultur«. An erster Stelle steht dabei die Frage: 
»Was ist deutsch?«; eine Frage, die von Herder so nur ansatzweise formuliert 
werden konnte, die aber in der Folge für das 19. Jahrhundert zur Hauptbe-
schäftigung für Denker und Künstler von Wackenroder bis Wagner wurde. 
Es war in vielerlei Hinsicht eine Reaktion auf den Universalisierungsdrang 
der Auf klärung, wo Prinzipien des Humanismus auf der Vernunft basie-
rend formuliert und mit globaler Gültigkeit gesucht wurden. Für Herder war 
der Verlust von Individualität und Einzigartigkeit der verschiedenen Kultu-
ren und in erster Linie der Deutschen etwas, das verarbeitet werden musste. 
Sein Verdienst war die Neubewertung des deutschen Mittelalters und die 
Rückgewinnung des altgermanischen Kulturgutes.

Dass Herders radikal neue Vorstellung, eine authentische deutsche Na-
tionalidentität zu gestalten, sich allmählich in einen aggressiven Nationalis-
mus umkehrte, spiegelt die unberechenbare Multidimensionalität der Mo-

14 � Nipperdey, Thomas: »1933 und die Kontinuität der deutschen Geschichte«, in: Stürmer, 
Michael (Hg.): Die Weimarer Republik. Belagerte Civitas, Königstein im Taunus 1980, S. 374-
392, hier: S. 381.

https://doi.org/10.14361/9783839448656-003 - am 13.02.2026, 10:55:57. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839448656-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Die ›Weimarer Idee‹ und das Ereignis Bayreuth 45

derne mit ihrer Mischung von Theorie, Politik und Ideologie als Ersatz für 
›Gottes Tod‹ und den Zerfall der Kirche als moralische Instanz wider. Auch 
wenn Herders Ideen von Begriffen wie Geist und Gefühl gesteuert werden 
und sich daher paradoxerweise nicht zum Rationalismus der Auf klärung 
zählen lassen, bleibt sein Versuch, die zentrale psychologische Rolle der kul-
turellen Identität zu begreifen und zu berücksichtigen, bis heute eine Auf-
gabe der Moderne. Wagners Ideen sind ohne Herder und seine Nachfolger 
wie die Gebrüder Grimm, Achim von Arnim und Clemens Brentano unvor-
stellbar.

Daher stellt bereits Ende des 18. Jahrhunderts die »Weimarer Idee« weit 
mehr als ›nur‹ die Weimarer Klassik dar, die durch Goethe und Schiller re-
präsentiert wurde. Die »Weimarer Idee« weist darüber hinaus darauf hin, 
dass sich tatsächlich in einem deutschen »Winkel« – durch einen Hof finan-
ziell wie auch geistig unterstützt – bedeutende Intellektuelle unmittelbar 
nebeneinander zusammenfanden, die ein breites Spektrum von Denkrich-
tungen repräsentierten, die normalerweise nur in einer Metropole zu fin-
den sind. Weimar verkörpert die Moderne gerade aus diesem Grund: Weil 
Repräsentanten vermeintlich unvereinbarer Positionen auf engstem Raum 
agieren.

Hinzu kam im 19. Jahrhundert der musikalische Aspekt, der bereits von 
Anna Amalia befördert wurde. Das sogenannte Silberne Zeitalter wurde zu-
erst von dem Pianisten und Komponisten Johann Nepomuk Hummel, der 
1819 nach Goethes Rücktritt als Direktor des Weimarer Hoftheaters die 
Stelle des Hof kapellmeisters übernahm, in die Wege geleitet und erreichte 
mit Franz Liszt in den 1840er Jahren seinen Höhepunkt. Genau zu diesem 
Zeitpunkt wurde die ›Weimarer Idee‹ oder die »Marke Weimar®« – um mit 
Leonie und Joachim Berger zu sprechen – mit der Einführung des Begriffs 
»Musenhof« im Jahre 1844 begründet.15

Die Beziehung war jedoch wechselseitig. Soviel Liszt auch zur ›Weima-
rer Idee‹ beigetragen hatte, so verlieh diese ›Idee‹ und deren Nimbus auch 
ihm eine Art Ernsthaftigkeit und Seriosität, sodass er selbst eine neue Phase 
seines Lebens und das Ende seiner Wander- und Virtuosenjahre einleitete. 
Dieselbe Konstellation fand auch der steckbrief lich gesuchte Kapellmeister 
Richard Wagner im Mai 1849 vor. Im darauffolgenden Jahr 1850, während 

15 � »Musenhof« wurde in Verbindung mit Weimar zum ersten Mal von Wilhelm Wachsmuth 
verwendet. Vgl. Berger/Berger: Anna Amalia von Weimar, S. 243.

https://doi.org/10.14361/9783839448656-003 - am 13.02.2026, 10:55:57. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839448656-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Nicholas Vazsonyi46

der Feierlichkeiten anlässlich Goethes 101. Geburtstag am 28. August, diri-
gierte Liszt die Uraufführung von Lohengrin. Wagner war damals in Luzern, 
versuchte aber der Aufführung in ›real time‹ am »Gasthof zum Schwan« we-
nigstens im Geiste beizuwohnen. Heute hätte er Skype verwendet. Es war 
eine Sternstunde in Wagners Lauf bahn. Als ob der Komponist Goethes Geist 
aus Liszts Händen erhalten hätte, einen Segen unter der Ägide Weimars als 
Symbolträger des deutschen Kulturstaates und der deutschen Kulturge-
schichte zu wirken, deren Leitfigur Richard Wagner für die nächsten hun-
dert Jahre wurde.

Es ist natürlich diese Konstellation, die 1919 wegweisend für Deutschland 
nach dem Ersten Weltkrieg und dem Ende des Kaiserreiches werden sollte. 
Die Versammlung im Nationaltheater – buchstäblich unter den Augen von 
Goethe und Schiller –, die zum Ziel hatte, eine neue Verfassung zu formu-
lieren, war ein Zeichen der Abkehr vom preußischen Militarismus. Nun war 
aber Preußen wohl der ursprüngliche Ort der Auf klärung im deutschspra-
chigen Raum. Sämtliche Denker dieser Bewegung im 18.  Jahrhundert ver-
traten die Toleranz anderen Religionen gegenüber oder die Notwendigkeit 
zur Rationalisierung des Militärs: das alles wäre ohne Auf klärung und ohne 
Preußen undenkbar.

Die Reform der preußischen Armee kann daher auch als Konsequenz der 
Auf klärung und der Prinzipien der Moderne bezeichnet werden. Aber die-
se falsche Polarisierung, Weimar mit verweichlichter Kunst und verfehlter 
Demokratie gleichzusetzen und Preußen als das echte Deutschland zu se-
hen, wurde im Jahr 1929 von dem emporsteigenden Adolf Hitler hervorgeho-
ben, um den damals gegenwärtigen deutschen Staat abfällig als »Weimarer 
Republik« zu bezeichnen. Der Terminus »Weimarer Republik« stammt, so-
weit ich es erforschen konnte, tatsächlich von Adolf Hitler selbst und wurde 
selbstredend als Negativum verwendet: die Weimarer Republik als Feind der 
Nationalsozialisten und daher als Feind der Deutschen.16 Es grenzt an Ironie, 

16 � Erstmals als »Republik von Weimar« formuliert in: Hitler, Adolf: »24. Februar 1929. Rede 
auf NSDAP-Versammlung in München«, in: Bärbel, Dusik et al. (Hg.): Hitler. Reden, Schrif-
ten, Anordnungen, Bd.  3/1, München 1994, S.  434-450, hier: S.  444. »Mit anderen Worten: 
Die Republik von Weimar hat die geistige Armee des kommenden Deutschland mühevoll 
geschmiedet.«; und dann als »Weimarer Republik« in: Hitler, Adolf: »16. März 1929. ›Politik 
der Woche‹ Artikel«, in: Lankheit, Klaus A. et al. (Hg.): Hitler. Reden, Schrif ten, Anordnungen, 
Bd. 3/2, München 1994, S. 100-105, hier: S. 104. »Wie gesagt, wenn in Südtirol jemals Deut-
sche von Faschisten ermordet worden wären, wie sie im Schatten der Weimarer Repub-

https://doi.org/10.14361/9783839448656-003 - am 13.02.2026, 10:55:57. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839448656-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Die ›Weimarer Idee‹ und das Ereignis Bayreuth 47

dass man seit dem Ende des Zweiten Weltkriegs diesen Begriff verwendet, 
auch wenn die Charakterisierung ins Positive umgedeutet wurde. Um die 
Formulierung des Forschungsprojekts »Ereignis Weimar-Jena. Kultur um 
1800« zu verwenden: »›Weimar‹ steht in Deutschland als identitätsstiftendes 
Symbol oder Chiffre für eine nicht machtpolitisch bestimmte ›Größe‹ […]«.17 
Nur ist inzwischen auch Buchenwald ein Teil der Weimarer Geschichte ge-
worden, sogar mit seiner unseligen Verbindung zu Goethe.

Dies alles ist aufgrund der höchst problematischen Rolle der Wagner-Re-
zeption in der deutschen Kulturgeschichte von Interesse: wegen Hitlers 
Deutung, Wagner als Vertreter einer echten deutschen Kultur zu sehen und 
nicht zuletzt wegen Wagners Image (besonders nach Kriegsende und dem 
Holocaust bis heute), er repräsentiere das ultimativ Böse in der deutschen 
Geschichte. Genauso wie man den offenbar von Hitler stammenden Begriff 
»Weimarer Republik« übernommen, aber ins Positive umgedeutet hat, hat 
man Hitlers Wagner-Deutung als die eigentliche akzeptiert, ohne sie kri-
tisch zu hinterfragen.

So bleibt dies ein Problem. Eine mögliche Lösung wäre eine Untersu-
chung der Konzeption und Bedeutung von Bayreuth. Genauer gesagt die 
Untersuchung der Frage: Ist Bayreuth der Wegweiser zu Hitlers Deutsch-
land, die Keimzelle eines rabiaten Nationalismus, der geistig wie auch finan-
ziell als Urquelle von Hitlers Aufstieg zu verstehen ist? Es ist nicht zu leug-
nen, dass der sogenannte Bayreuther Kreis, der sich in den letzten Jahren 
seines Lebens um Wagner gebildet hatte und der nach seinem Tod eine stete 
Unterstützung durch seine zweite Ehefrau Cosima fand, und auch durch das 
langjährige Wirken Hans von Wolzogens eine Kontinuität bis 1938 (und da-
mit tief in das von den Nationalsozialisten beherrschte Deutschland hinein) 
erlebt hatte, genau diese Rolle übernommen hatte. Aber – und das möchte 
ich betonen – Wagners ursprüngliche Konzeption von Bayreuth hatte nicht 
im Geringsten etwas mit einem zukünftigen Deutschland unter den Natio-
nalsozialisten oder einem Dritten Reich gemein und war, wie ich im Folgen-
den zeigen möchte, der Versuch, eine Art zweites Weimar zu gründen: also 
das genaue Gegenteil eines nationalsozialistischen Deutschlands.

lik von den Angehörigen unserer sauberen Regierungsparteien abgeschlachtet werden, 
dann würde das ganze Bürgertum brüllen und schreien […]«.

17 � Zitiert nach Zantwijk, Temilo van: »Das Ereignis Weimar-Jena als Symbol einer geistigen 
Welt«, in: Seemann: Anna Amalia, S. 118-131, hier: S. 125.

https://doi.org/10.14361/9783839448656-003 - am 13.02.2026, 10:55:57. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839448656-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Nicholas Vazsonyi48

Was ist unter dem Begriff »Weimarer Idee« zu verstehen? Folgende neun 
Punkte können aufgelistet werden:

1.	 ein »Winkel« mitten in Deutschland, und keineswegs eine Hauptstadt 
oder Metropole;

2.	 eine Provinzstadt (nicht direkt auf der »Chaussee Frankfurt – Erfurt – 
Leipzig«18);

3.	 ein Sammelort für Intellektuelle und Künstler, die den freien Raum hat-
ten, ihren eigenen Ideen nachzugehen: d. h. ein »Musenhof«;

4.	 ein Schauplatz (mit Jena zusammen) einer ästhetischen Revolution 
(durch Schiller und die Romantiker);

5.	 die finanzielle und praktische Unterstützung eines Fürsten, dessen Ziel 
es war, die Kunst und insbesondere die deutsche Kunst zu fördern;

6.	 die Freundschaft zwischen einem Fürsten und einem Dichterfürsten;19

7.	 eine Stadt mit einer Mustertradition, die gleichzeitig Bühnenmusik und 
Schauspiel auf gleichem Niveau pf legt;

8.	 das Nationaltheater mit einem bis heute überregionalen Anspruchs-
niveau;

9.	 der Erscheinungsort einer oder mehrerer Zeitschriften mit überregiona-
ler Bedeutung.

Betrachten wir das Bayreuther Programm von Anfang an, sehen wir all 
diese Komponenten. Bis heute liegt Bayreuth nicht auf der Nord-Süd-Ach-
se der Bahnlinie zwischen Berlin und München. Während der Konzeption 
des Rings dachte Wagner an viele mögliche Ortschaften für seine Festspie-
le. Außer München kam allerdings niemals eine Großstadt in Betracht. Der 
allererste Ort, an den er dachte, war Weimar.20 In einem Brief an seinen 
Freund Theodor Uhlig schrieb Wagner 1851, dass in Weimar ursprünglich der 
Junge Siegfried aufgeführt werden sollte (mittlerweile war dieser zum Ring 

18 � Berger: »Anna Amalia und das ›Ereignis-Weimar‹«, S. 18.
19 � Vgl. Ebersbach, Volker: Carl August von Sachsen-Weimar-Eisenach. Goethes Herzog und Freund, 

Köln 1998.
20 � Brief von Richard Wagner an Ernst Benedikt Kietz vom 2. Juli 1851, in: Strobel, Gertrud/

Wolf, Werner (Hg.): Richard Wagner. Sämtliche Briefe (SBr), Bd. 4, Leipzig 1979, S. 69-71, hier: 
S. 69.

https://doi.org/10.14361/9783839448656-003 - am 13.02.2026, 10:55:57. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839448656-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Die ›Weimarer Idee‹ und das Ereignis Bayreuth 49

des Nibelungen erweitert worden).21 Dass das Beispiel Goethe und Weimar 
immer präsent blieb, sehen wir zehn Jahre später (im Jahre 1862) bestätigt, 
als Wagner – Faust zitierend – von einem reichen Fürsten träumt, der sein 
Projekt finanzieren würde: »Wird dieser Fürst sich finden? – ›Im Anfang war 
die That.‹«22

Und in der Tat kam zwei Jahre später König Ludwig  II., der eine enge 
Freundschaft mit Wagner schloss und ihm finanzielle Sicherheit für den 
Rest seines Lebens versprach. Die Beziehung zwischen Ludwig II. und Wag-
ner war weitaus mehr als nur ein Patronat. Es war eine geistige Beziehung, 
zumindest auf Seiten des Königs. Wagners Einmischung in die Politik Bay-
erns kann durchaus als eine missglückte Nachahmung des Geheimrats Goe-
the verstanden werden. Dass die Idee der Freundschaft eines regierenden 
Fürsten mit einem Künstler eine wesentliche Bedeutung für Wagner hatte, 
zeigt sich in etlichen seiner Bemerkungen, zum Beispiel:

»[…] und am allerwenigsten wollen wir vergessen, daß, während die großen 
Höfe Europas zu politischen Heerlagern intriganter Diplomaten geworden 
waren, in Weimar eine deutsche Fürstenfamilie sorgsam und entzückt den 
kühnsten und anmutigsten Dichtern der deutschen Nation lauschte.«

Ferner:

»Der Beherrscher des öf fentlichen Kunstgeschmackes ist nun aber Derjenige 
geworden, der die Künstler jetzt so bezahlt, wie der Adel sie sonst belohnt 
hatte; […] und dieser Beherrscher und Besteller ist – der Philister. Wie dieser 
Philister die herzloseste und feigste Geburt unserer Zivilisation ist, so ist er 
der eigenwilligste, grausamste und schmutzigste Kunstbrotgeber.«23

Das ist eine völlig antimoderne Bemerkung Wagners und man fragt sich, ob 
die Kapitalismuskritik im Ring des Nibelungen eher eine Sehnsucht nach dem 

21 � Vgl. Brief von Richard Wagner an Theodor Uhlig vom 12.  November 1851, in: SBr, Bd.  4, 
S. 173-176, hier insb.: S. 175.

22 � Wagner, Richard: »Vorwort zur Herausgabe der Dichtung des Bühnenfestspieles ›Der 
Ring des Nibelungen‹«, in: SSD, Bd. 6, S. 272-281, hier: S. 281.

23 � Wagner, Richard: »Oper und Drama. Dritter Teil: Dichtkunst und Tonkunst im Drama der 
Zukunf t«, in: SSD, Bd. 4, S. 103-229, hier: S. 226.

https://doi.org/10.14361/9783839448656-003 - am 13.02.2026, 10:55:57. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839448656-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Nicholas Vazsonyi50

Mittelalter widerspiegelt als eine Befürwortung des Kommunismus, wie von 
manchen Wagnerkennern vermutet. Zusammenfassend schrieb Wagner:

»Die Höfe […] durchaus nur von humanem Wohlwollen erfüllt, überließen 
das Theater kunstverständigen Männern, meistens von Fach, zur artisti-
schen Leitung: der Herzog von Weimar übergab es seinem Freunde Goethe 
[…]. Das war die hof fnungsvolle Zeit; da ging es deutsch und ehrlich her: 
die richtige Abhilfe, der Weg, das deutsche Theater im Sinne aller wirklich 
gesunden deutschen Institutionen, welche ganz andren Bedürfnissen und 
Gewohnheiten als z. B. denen des Pariser Publikums zu entsprechen haben, 
edel produktiv zu organisieren, mußte bald gefunden werden und wäre bald 
gefunden worden.«24

In einem kurzen Absatz finden wir hier den Gegensatz zwischen Paris und 
Weimar bzw. Bayreuth wieder, ebenso wie die idealisierte Beziehung zwi-
schen dem Fürsten und dem Dichterfürsten und der Berücksichtigung eines 
Theaters mit nationalem Anspruch. Dass Weimar durchgehend ein Bezugs-
punkt für Wagner war, sehen wir beispielsweise in den Tagebüchern Cosi-
mas, in denen sie kurz vor Wagners Tod bemerkt:

»Er denkt an Goethe und Schiller, die in Weimar und Jena ausgehalten hät-
ten, er findet es unbegreiflich, wenn es auch gewiß schließlich doch besser 
als Dresden, Wien, Berlin gewesen wäre. Wie ich meine, daß wir gewiß auch 
in Bayreuth ausgehalten hätten, wenn nicht das Klima wäre […].«25

Bei Wagner finden wir immer wieder schöne Sätze über Weimar: »[…] so 
kommt mir Weimar jetzt wie ein seliges asyl vor, in dem ich endlich tief und 
frisch aufathmen und meinem gepreßten herzen luft machen kann.«26 Und: 
»Weimar bildet sich jetzt immer mehr zu einem recht artigen asyl für die 

24 � Wagner, Richard: »Deutsche Kunst und deutsche Politik«, in: SSD, Bd.  8, S.  30-124, hier: 
S. 84.

25 � Tagebucheintrag Cosima Wagners vom 29.  September 1882, in: Gregor-Dellin, Martin/
Mack, Dietrich (Hg.): Cosima Wagner. Die Tagebücher (CT), Bd. 2, München 1977, S. 1009.

26 � Brief von Richard Wagner an Franz Liszt vom 24.  Dezember 1850, in: Strobel, Gertrud/
Wolf, Werner (Hg.): Richard Wagner. Sämtliche Briefe (SBr), Bd. 3, Leipzig 1975, S. 483-488, 
hier: S. 486.

https://doi.org/10.14361/9783839448656-003 - am 13.02.2026, 10:55:57. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839448656-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Die ›Weimarer Idee‹ und das Ereignis Bayreuth 51

kunst heraus.«27 Was Wagner meinte, wenn er über das »kleine […] beschei-
dene […] Weimar«28 schrieb, war, dass es im Gegensatz zu den Franzosen 
und dem übertriebenen Paris bei den Deutschen um die Sache selbst ginge: 
ohne Pracht, ohne Geschrei, ohne großes Getue. Eben Kultur statt Zivilisa-
tion. Das ist es, was er im Kern für Bayreuth vorgesehen hatte.

Ich ende mit Hellmut Seemanns Bemerkung zur Rolle Goethes in der 
Geschichte des ›Ereignis Weimar‹: »Was Goethe zunächst imaginierte, dann 
aber […] regelrecht plante und zielstrebig umsetzte, ist also längst historisch 
geworden […].«29 Ist das ›Ereignis Bayreuth‹ nicht identisch? Was Wagner 
zunächst imaginierte, dann aber regelrecht plante und zielstrebig umsetzte, 
ist längst historisch geworden.

Literatur

Baudelaire, Charles: »Le Peintre de la vie moderne«, in: Pichois, Claude (Hg.): 
Charles Baudelaire. Œuvres complétes, Bd. 2, Paris 1990, S. 683-724.

Berger, Leonie/Berger, Joachim: Anna Amalia von Weimar. Eine Biographie, 
München 2006.

Bloch, Ernst: Erbschaf t dieser Zeit, Frankfurt a.M. 1962.
Deathridge, John: »Moderne«, in: Sorgner, Stefan Lorenz et al. (Hg.): Wag-

ner und Nietzsche. Kultur – Werk – Wirkung, Reinbek bei Hamburg 2008, 
S. 106-120.

Deathridge, John: »Modernity«, in: Vazsonyi, Nicholas (Hg.): Cambridge Wag-
ner Encyclopedia, Cambridge 2013, S. 312f.

Ebersbach, Volker: Carl August von Sachsen-Weimar-Eisenach. Goethes Herzog 
und Freund, Köln 1998.

Goethe, Johann Wolfgang von: »Auf Miedings Tod«, in: Ders.: Berliner Aus-
gabe. Poetische Werke. Gedichte und Singspiele, Bd. 2, Berlin 21973, S. 75-82.

27 � Brief von Richard Wagner an Hans von Bülow vom 02. Juni 1851, in: SBr, Bd. 4, S. 60f., hier: 
S. 61.

28 � Wagner, Richard: »Eine Mitteilung an meine Freunde«, in: SSD, Bd.  4, S.  230-344, hier: 
S. 340.

29 � Seemann, Hellmut Th.: »Vorwort«, in: Ders. (Hg.): Anna Amalia, Carl August und das Ereignis 
Weimar, Weimar 2007, S. 9-12, hier: S. 10.

https://doi.org/10.14361/9783839448656-003 - am 13.02.2026, 10:55:57. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839448656-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Nicholas Vazsonyi52

Gregor-Dellin, Martin/Mack, Dietrich (Hg.): Cosima Wagner. Die Tagebücher 
(CT), 2 Bde., München 1976f.

Hitler, Adolf: »16. März 1929. ›Politik der Woche‹ Artikel«, in: Lankheit, 
Klaus A. et al. (Hg.): Hitler. Reden, Schrif ten, Anordnungen, Band 3/2, Mün-
chen 1994, S. 100-105.

Hitler, Adolf: »24. Februar 1929. Rede auf NSDAP-Versammlung in Mün-
chen«, in: Bärbel, Dusik et al. (Hg.): Hitler. Reden, Schrif ten, Anordnungen, 
Bd. 3/1, München 1994, S. 434-450.

Klein, Richard: »Wagners plurale Moderne: Eine Konstruktion von Unverein-
barkeiten«, in: Mahnkopf, Claus-Steffen (Hg.): Richard Wagner. Konstruk-
teur der Moderne. Sonderband Musik & Ästhetik, Stuttgart 1999, S. 185-225.

Nietzsche, Friedrich: »Der Fall Wagner«, in: Colli, Giorgio/Montinari, Maz-
zino (Hg.): Nietzsche Werke. Kritische Gesamtausgabe, Abt. 6, Bd. 3, Berlin 
1969, S. 1-48.

Nipperdey, Thomas: »1933 und die Kontinuität der deutschen Geschichte«, in: 
Stürmer, Michael (Hg.): Die Weimarer Republik. Belagerte Civitas, König-
stein im Taunus 1980, S. 374-392.

Schlögl, Rudolf: Alter Glaube und moderne Welt, Frankfurt a.M. 2013.
Seeman, Hellmut Th. (Hg.): Anna Amalia, Carl August und das Ereignis Weimar, 

Göttingen 2007.
Strobel, Gertrud/Wolf, Werner (Hg.): Richard Wagner. Sämtliche Briefe (SBr), 

Bd. 3, Leipzig 1975.
Strobel, Gertrud/Wolf, Werner (Hg.): Richard Wagner. Sämtliche Briefe (SBr), 

Bd. 4, Leipzig 1979.
Wagner, Richard: Sämtliche Schrif ten und Dichtungen (SSD), 12  Bde., Leip-

zig 6o. J. [1911].

https://doi.org/10.14361/9783839448656-003 - am 13.02.2026, 10:55:57. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839448656-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

