Kapitel 1
Einleitung: Religion und »Behinderung«

Wie hingen Religion und die soziale Stellung von Einzelnen und Gruppen zusammen?
Dies ist die Frage dieser Arbeit. Sie umfasst zwei Wirkrichtungen: Zunichst zielt die
Frage auf die Wirkung, die Religion auf gesellschaftliche Stellungen hat. Dieser Aspekt
des Zusammenhangs zwischen Religion und sozialer Stellung wird aktuell sowohl in-
nerhalb als auch auflerhalb der Wissenschaft diskutiert. Insbesondere wird er in Be-
zug auf die Integration von MigrantInnen,’ die zunehmend als religiése MigrantInnen
wahrgenommen werden, verhandelt. Der Fokus wird dabei vor allem auf muslimische
MigrantInnen gerichtet.? Parallel zur Diskussion um die Integration muslimischer
MigrantInnen steht auch die Stellung von weiteren Gruppen zur Debatte: Dabei geht
es z.B. um Personen und Gruppen verschiedener Geschlechter und sexueller Orientie-
rungen sowie um Menschen mit »Behinderungen«. Letztere stehen hier im Fokus, und
die Frage dieser Arbeit wird mit Blick auf sie diskutiert.

Je nachdem, um welche Gruppe es geht, werden in der Auseinandersetzung ty-
pischerweise bestimmte Begriffe fiir die angestrebte (oder auch abgelehnte) Stellung
einer Gruppe verwendet: Integration bei MigrantInnen, Gleichstellung bei Frauen, homo-,
trans- oder intersexuellen Menschen, Inklusion bei Menschen mit »Behinderungen.
Zwar verweisen die Begriffe auch auf jeweils unterschiedliche Vorstellungen iiber die
jeweiligen Gruppen und tiber die gesellschaftliche Rolle, die sie idealerweise einneh-
men sollten;? letztendlich geht es jedoch in allen Kontroversen um die soziale Stellung
von Einzelnen, die zu bestimmten Gruppen zusammengefasst werden. Es geht dar-
um, welche Zuginge Personen zu verschiedenen Gesellschaftsbereichen (nicht) wahr-

In dieser Arbeit wird konsequent von der sozialen Konstruktion von Geschlecht(ern) und jeder Ge-

a

schlechtsidentitdt ausgegangen. Dies schliefit ebenfalls die Méglichkeiten weiterer Geschlechter/Ge-
schlechtsidentitidten neben der bindren Einteilung in mannlich und weiblich bzw. ihrer Konstruktion
ein.

Vgl. Elwert 2015, S. 16 und 51f. Die Fokussierung auf muslimische Migrantinnen trifft vor allem auf

N

aufderwissenschaftliche Debatten zu. Innerhalb der Religionswissenschaft und benachbarter Diszipli-
nenwerden auch andere religiése Gruppen in den Blick genommen. Vgl. dazuz.B. Arens et al. 2014 und
2017, Baumann 2000 und 2016, sowie Lehmann 2005 und 2006.

Bei der Integration von Migrantinnen geht es z.B. um die Anpassung der Einstellungen und der Hand-

w

lungsweisen von Migrantinnen. Vgl. dazu Arens et al. 2014, S. 9. Bei der Gleichstellung von Gruppen
verschiedener Geschlechter und sexueller Orientierungen geht es z.B. um eine Angleichung von recht-
lichen Bestimmungen und Umgangsweisen; die Forderung nach Inklusion von »behinderten« Men-
schenrichtetsich vor allem gegen die raumliche und institutionelle Separation dieser Gruppe.

- am 14.02.2026, 16:55:39.


https://doi.org/10.14361/9783839456217-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Religion und Disability

nehmen (kénnen, wollen und sollen), auf welche Weise sie in unterschiedliche soziale
Kontexte (nicht) eingebunden werden bzw. sich (nicht) einbringen (kénnen, wollen und
sollen) und wie diese Situation dahingehend zu verindern ist, dass sie kiinftig einem
jeweils angenommenen Idealzustand entspricht.*

Die 6ffentlichen Auseinandersetzungen um diese Fragen werden hochgradig nor-
mativ gefithrt. Innerhalb der Religionswissenschaft gilt jedoch die Maxime der Wert-
urteilsfreiheit. Folglich sind hier die sozialen Stellungen von Einzelnen und Gruppen
zu beschreiben und ihre Bedingungen und Konsequenzen zu analysieren, ohne darii-
ber zu urteilen, ob diese angemessen sind oder nicht.’

Mit Bezug auf die religionswissenschaftliche Integrationsforschung argumentiert
der Religionswissenschaftler Frederik Elwert, dass eine Engfithrung der Forschung
auf eine bestimmte Religion oder religiése Gruppe nicht wiinschenswert sei: Sie ver-
deckt »den Blick auf systematische Zusammenhinge zwischen Religion und Inte-
gration« und iiberbetont »die religiose Differenz« der fokussierten Gruppe.® Elwert
pladiert daher fiir eine Beriicksichtigung verschiedener religioser Migrantengrup-
pen und fiir eine religionsvergleichende Integrationsforschung in der Religionswis-
senschaft. Die Frage nach der Bedeutung von Religion fiir die soziale Stellung ldsst
sich jedoch nicht ausschlieflich in Verbindung mit Migration bzw. in Verbindung mit
MigrantInnen stellen.” Um den systematischen Zusammenhingen zwischen Religion
und sozialen Stellungen nachzugehen, ist es also nicht nur notwendig, neben musli-
mischen auch nicht-muslimische MigrantInnen in den Blick zu nehmen, sondern da-
ritber hinaus auch andere, nicht-migrantische Gruppen und das Verhiltnis zwischen
Religion und ihrer Stellung in der Gesellschaft zu analysieren. In wissenschaftlichen
und aulerwissenschaftlichen Debatten wird Religion zwar — abgesehen von der Inte-
gration (vermeintlich) religioser MigrantInnen — meistens keine zentrale Bedeutung
fur die soziale Stellung von bestimmten Gruppen in einer gegenwirtigen Gesellschaft
im euroamerikanischen Raum zugeschrieben; es kann aber durchaus danach gefragt
werden, inwiefern Religion auf die soziale Stellung von z.B. Frauen, von Menschen mit
»Behinderungen« und anderen einwirkt: Welchen Einfluss hat Religion darauf, von
welchen sozialen Zusammenhingen Einzelne und Gruppen ausgeschlossen werden
und in welche sie eingebunden werden? Das Interesse richtet sich in dieser Arbeit, wie
gesagt, auf die Gruppe der Menschen, die als »behindert« gelten, und insbesondere auf
diejenigen, denen eine »geistige Behinderung« zugeschrieben wird.

Die Frage nach der Integration oder Inklusion von »behinderten« Menschen ist
nicht nur ein Beispiel fir die normative Verwendung des Begriffs »Integration« im
Rahmen politischer Programme, wie Elwert anmerkt.® Sie kann auch ertragreicher
Gegenstand der Religionswissenschaft sein. Im Zentrum dieser Arbeit steht nicht
die normative, gesellschaftspolitische Argumentation fiir oder gegen eine bestimmte
Position »geistig behinderter« Menschen in der Gesellschaft. Im Vordergrund steht

4 Das Inkrafttreten der Behindertenrechtskonvention der Vereinten Nationen (UN-BRK) 2008 hat der
Debatte um die Inklusion »behinderter« Menschen enormen Auftrieb gegeben.

5 Dies selbst ist eine normative Setzung, die die Religionswissenschaft fiir sich vornimmt. Siehe dazu
Kap.3.

6 Elwert2015,S.16.

7 Dies erwidhntauch Elwert (ebd., S. 29f.).

8 Vgl.ebd.,S.30.

- am 14.02.2026, 16:55:39.



https://doi.org/10.14361/9783839456217-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Kapitel 1- Einleitung: Religion und »Behinderung«

hier vielmehr die Erérterung des Zusammenhangs zwischen Religion und der so-
zialen Stellung auf der Grundlage sozial- und religionswissenschaftlicher Kriterien.
Dabei wird »Behinderung« im Allgemeinen und »geistige Behinderung«im Speziellen
nicht als Eigenschaft von Individuen, die von einem objektiven Normalzustand ab-
weicht, verstanden. »Behinderung« und »geistige Behinderung« werden hier als Pro-
dukte von sozialen Ein- und Ausschlussvorgingen begriffen. Die Bezeichnungen »Be-
hinderung« und »geistige Behinderung« werden infolgedessen als emische Ausdriicke
fiir eine soziale Stellung (oder fiir eine soziale Rolle/Adresse) mit einem bestimmten
Ein- und Ausschlussprofil betrachtet. Wird also nach der Bedeutung von Religion fir
diese Ein- und Ausschlussvorginge gefragt, konnen am Beispiel »geistige Behinde-
rung« Wirkungen von Religion auf soziale Stellungen nachvollzogen werden. So wird
behinderungsbezogene Forschung fiir die Religionswissenschaft und insbesondere
fur die religionswissenschaftliche Integrationsforschung relevant. Mit der skizzier-
ten Behinderungskonzeption, die dieser Arbeit zugrunde liegt, richtet sich also ge-
nau genommen die Aufmerksamkeit auch auf die Frage, wie »geistige Behinderung«
durch Religion hergestellt wird, und nicht nur darauf, inwiefern Religion sich auf die
soziale Stellung von »geistig behinderten« Menschen auswirkt. So wird religionswis-
senschaftliche Forschung fiir das Feld der Disability Studies bedeutsam. In diesem
Forschungsfeld wird »Behinderung« als gesellschaftliches Differenzierungsmerkmal
verstanden und geistes-, sozial- oder kulturwissenschaftlich untersucht, wie Diffe-
renzierungen erfolgen.’

Wie eingangs erwihnt, zielt die Frage nach dem Zusammenhang zwischen Re-
ligion und sozialer Stellung nicht nur auf die Bedeutung von Religion fiir die sozia-
le Stellung einer Person oder Gruppe. Sie zielt auch auf die Bedeutung von sozialen,
nicht-religiésen Rollen und die Erfahrungen, die mit ihnen verbunden sind, fiir die
Gestaltung von Religion. Das heiflt, dass unter der iibergeordneten Fragestellung
auch die Gestaltung von religiosen Lehren, Praktiken und Organisationen sowie die
Stellung einer Person oder Gruppe innerhalb religiéser Zusammenhinge unter dem
Eindruck von sozialen Rollen, die religiose Subjekte und Objekte einnehmen,™ zu er-
ortern ist. Sowohl in der religionswissenschaftlichen Migrations-/Integrationsfor-
schung als auch in der genderbezogenen Religionswissenschaft wird die Gestaltung
von Religion aufgrund der sozialen Stellung oder Rolle diskutiert. Es wird untersucht,
welchen Einfluss es auf religiése Zusammenhinge hat, dass eine Person oder Gruppe
in einem sozialen Kontext als MigrantIn," als Frau, als Homo- oder TranssexuelleR gilt
und sich ihr Alltag entsprechend gestaltet.”” Wird eine Person als »geistig behindert«
befunden, hat dies entscheidenden Einfluss auf die Selbst- und Fremdwahrnehmung
der entsprechenden Person. Die Zuschreibung einer »geistigen Behinderung« kann
folglich bedeutsam sein fiir die eigene religiése Anschauung und Betitigung sowie

9 Vgl. Schneider/Waldschmidt 2012, S.133, und Waldschmidt 2007a, S. 161.

10 Religiose Subjekte meint hier diejenigen, die religiose Ansichten vertreten, religiose Praktiken voll-
ziehen etc; religiose Objekte bezeichnet diejenigen Personen und Gruppen, die Gegenstand religio-
ser Reflexionen, Lehren, sozialfiirsorglicher Praktiken etc. sind.

11 Fir eine Besprechung der Veranderung von Religion nach erfolgter Migration hinsichtlich des Ver-
héltnisses zwischen Religion und Ethnizitit von Migrantinnen vgl. Elwert 2015, S. 54-65. Vgl. auch
Weif 2017.

12 Vgl. Franke 2002, bes. S. 21-31, und Moser/Lanwerd 2010, S. 15-17.

- am 14.02.2026, 16:55:39.



https://doi.org/10.14361/9783839456217-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

20

Religion und Disability

fiir die Rolle, die Personen innerhalb von religiésen Zusammenhingen als Subjekte
und Objekte einnehmen (wollen oder diirfen). Um sich einem vollstindigen Bild der
Wirkungen sozialer Rollen auf die Gestaltung von Religion unter den Bedingungen
einer Gesellschaft in der Gegenwart anzunihern,” ist also auch der Zusammenhang
von »geistiger Behinderung« und Religion zu analysieren.™

Behinderungsbezogene Religionswissenschaft kann, so wird in der vorliegenden
Arbeit deutlich gemacht, zur Beantwortung religionswissenschaftlich relevanter Fra-
gestellungen beitragen. Die religionswissenschaftliche Forschung zur Integration
und zur Gestaltung von Religion sind Beispiele dafiir. Zunichst aber ist die deutsch-
sprachige Religionswissenschaft iiberhaupt erst einmal mit »Behinderung« bzw. mit
der wissenschaftlich-analytischen Kategorie Dis/ability bekannt zu machen und in
das Feld der Disability Studies einzufithren. In den USA hat ein solcher Prozess bereits
begonnen. In der deutschsprachigen Religionswissenschaft gibt es, so die in dieser
Arbeit vertretene These, mit der genderorientierten Religionswissenschaft bereits an-
gelegte Wege, deren weiterer Ausbau in eine behinderungs- bzw. dis/abilitybezogene
Religionswissenschaft miinden kann. Die Zusammenfithrung von Religionswissen-
schaft und Disability Studies ist ein zentrales Anliegen der vorliegenden Arbeit auf
systematischer Ebene. Dafiir soll hier auf empirische Zusammenhinge zwischen
Religion und »Behinderung« hingewiesen werden. Dies erfolgt, indem das komple-
xe Verhiltnis von Religion und sozialer Stellungen am Beispiel anthroposophischer,
evangelischer und katholischer Kontexte einerseits und »geistiger Behinderung« an-
dererseits nachgezeichnet wird.

1.1 Thema und Fragen

Das Thema dieser Arbeit ist das Verhiltnis zwischen Religion und »Behinderung.
Dieses Thema kann, wie oben aufgezeigt, als Teilbereich einer religionswissenschaft-
lichen Forschung, die den Zusammenhingen zwischen Religion und der gesellschaft-
lichen Stellung von Einzelnen und Gruppen nachgeht, verstanden werden. Bearbeitet
wird das Thema, wie schon skizziert, anhand zweier Hauptfragen, die jeweils auf eine
Wirkungsrichtung des Verhiltnisses zwischen Religion und »Behinderung« gerichtet
sind:

1. Welche Bedeutung hat Religion fiir die Herstellung von »Behinderung«?
2. Welche Bedeutung hat »Behinderungx« fiir die Gestaltung von Religion?

13 »Geistige Behinderung« kann als Teil einer modernen Gesellschaft verstanden werden (siehe dazu
Kap.1.3.2).

14 Verhandelt werden dhnliche Fragen in der Religionswissenschaft und in der Soziologie z.B. unter den
Stichworten »Transformation« und »Wandel« von religiosen Gemeinschaftsformen oder Praktiken
in Abhangigkeit>dufierers, d.h. nicht-religiéser Bedingungen (vgl. Elwert 2015, S. 54-65, Franke 2002,
S. 11114, Heiser/Ludwig 2014, Liddeckens/Walthert 2010, Nagel 2012 und Weifk 2017). Die Begriffe
»Transformation«und »Wandel«verweisen auf Prozessanalysen. Im Rahmen der vorliegenden Arbeit
stehtvielmehreine Momentaufnahme als eine Prozessanalyse im Zentrum. Darum wird hier der Aus-
druck der Gestaltung von Religion bevorzugt.

- am 14.02.2026, 16:55:39.



https://doi.org/10.14361/9783839456217-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Kapitel 1- Einleitung: Religion und »Behinderung«

Die erste dieser beiden Fragen, die Frage nach der Herstellung von »Behinderung« in
und durch Religion, ergibt sich aus dem Behinderungsverstindnis, das dieser Arbeit
zugrunde liegt.” »Behinderung« wird hier nicht als objektive, pathologische Eigen-
schaft eines Individuums betrachtet, die Ursache fiir eine bestimmte soziale Reaktion
(z.B. Ausschluss/Diskriminierung oder Therapie/Hilfe) ist. Das Wort »Behinderung«
wird als eine emische Bezeichnung verstanden, die emisch verwendet wird, wenn eine
Person (1) in einem bestimmten historischen Zusammenhang den Erwartungen, die in
diesem Zusammenhang herrschen, nicht entspricht, (2) daher emisch als unfihig gilt
und (3) deshalb aus diesen (und weiteren) sozialen Zusammenhingen ausgeschlossen
wird. Das Wort wird also emisch dann verwendet, so die Annahme, wenn ein »Kon-
flikt zwischen Fahigkeiten und Erwartungen«* vorliegt. Behinderung oder Disability
als sozialer Vorgang besteht jedoch nicht nur aus solchen Ausschliissen. Zum Vorgang
der Behinderung/Disability gehort auch ein bestimmter Einschluss. Die Bezeichnung
»Behinderung« selbst ist eine Form dieses Einschlusses. Mit ihr wird es moglich, je-
manden, der/die als unfihig gilt und ausgeschlossen wird, (auf eine bestimmte Art
und Weise) einzuschliefien. Die Bezeichnung »Behinderung« und die mit »Behinde-
rung« verbundenen Umgangsweisen (sowohl Diskriminierung als auch Hilfe) sind da-
mit Formen des Einschlusses innerhalb eines Behinderungsvorgangs. Auf diese Weise
wird der Konflikt zwischen Fihigkeiten und Erwartungen gelost:” Fahigkeiten und
Erwartungen stimmen unter den verinderten Bedingungen — nimlich dann, wenn
»Behinderung« vorausgesetzt wird — sozusagen (wieder) itberein. Diese Formen des
Einschlusses konnen die bereits erfolgten Ausschliisse verstirken oder Ursache weite-
rer Ausschliisse sein. In dieser Perspektive ist der Ausschluss im Zusammenhang mit
»Behinderung« Folge einer bestimmten Art und Weise des Einschlusses.”

Die Frage nach der Bedeutung von Religion fiir »Behinderung« ist vor dem Hinter-
grund dieses Behinderungsverstindnisses weiter aufzugliedern:

. Inwiefern bedingen religiose Zusammenhinge, dass Unfihigkeit festgestellt und
Ausschliisse vollzogen werden?

Gestellt werden kann diese Frage sowohl mit Bezug auf Unfihigkeitsfeststellungen
und Ausschliisse innerhalb von religiésen Zusammenhingen als auch in Bezug auf
Unfihigkeitsfeststellungen und Ausschliisse in anderen, nicht-religiésen Zusammen-
hingen.

- Inwiefern verstirken und/oder erweitern religiése Zusammenhinge bestehende
Ausschliisse innerhalb und auf3erhalb von Religion?

15 Flreine ausfiihrliche Diskussion des Behinderungsbegriffs siehe Kap. 2.2.

16 Weisser2007,S.240f. Vgl. auch die Definition der American Association on Mental Retardation (1997, S. 9):
»[1]t [mental retardation] describes the>fit«between the capabilities of the individual and the structu-
re and expectations of the individual’s personal and social environment [..].«

17 Vgl. Weisser 2007, S. 241. Je nach sozialem Kontext kdnnen Bezeichnungen und Umgangsweisen va-
riieren.

18 Vgl. Wansing 2007, S. 291.

- am 14.02.2026, 16:55:39.

21


https://doi.org/10.14361/9783839456217-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

22

Religion und Disability

Diese Fragen fokussieren die behindernden und ausschlieffenden Wirkungen von Re-
ligion. Zu fragen ist jedoch auch, inwiefern Religion innerhalb des Behinderungsvor-
gangs befihigend und einschlieflend wirkt:

«+ Inwiefern stellen religiése Zusammenhinge Fihigkeit her und beférdern die Her-
stellung von Fihigkeit sowie den Vollzug von Einschliissen innerhalb und aufier-
halb von Religion?

. Wie schliefien religiése Zusammenhinge diejenigen, die (innerhalb und/oder
auferhalb von religiésen Zusammenhingen) als unfahig befunden werden, ein;
und welche Konsequenzen hat dieser Einschluss fir das weitere Ein- und Aus-
schlussprofil einer Person oder Gruppe?

Wievor allem an der letzten Frage deutlich wird, kénnen die ein- und ausschlieRenden
Wirkungen von Religion miteinander verflochten sein bzw. in Wechselwirkung mit-
einander stehen: Befihigung (d.h. die Herstellung von Fihigkeit) ist nicht unbedingt
und in allen Fillen gleichbedeutend mit einer vollstindigen Aufhebung oder Kompen-
sation davon, dass Unfihigkeit konstatiert wird und sich ein Behinderungsvorgang
vollzieht. Vielmehr ist zu fragen, in welchem Verhiltnis Behinderung und Befihigung
(d-h. die Herstellung von Unfihigkeit und Fihigkeit) zueinander stehen, denn Fihig-
keit und Unfihigkeit kénnen in Bezug zu jeweils unterschiedlichen Bereichen simul-
tan (z.T. auch in Abhingigkeit voneinander) festgestellt werden; oder der Einschluss
(auf eine bestimmte Art und Weise) kann, wie oben schon erwihnt, eine Reaktion auf
einen Ausschluss sein und/oder (weitere) Ausschliisse bedingen. Damit wird, wie ein-
gangs argumentiert, die soziale Stellung, d.h. die Art und Weise der Integration (oder
Inklusion) von Personen, diskutiert. Dies erfolgt im Rahmen dieser Arbeit nicht unter
Bezug auf gingige sozialwissenschaftliche Integrationsmodelle, wie es z.B. Elwert
mit Bezug auf Religion und eine bestimmte Gruppe von MigrantInnen iiberzeugend
getan hat. In der vorliegenden Arbeit ist das Konzept Dis/ability das Modell, mit dessen
Zuhilfenahme soziale Integrationsprozesse nachvollzogen werden. Die Darstellungen
von Behinderung und Befihigung sowie von Ein- und Ausschliissen durch Befragte
werden dabei unter Hinzuziehung systemtheoretischer Uberlegungen (z.B. zu In- und
Exklusion von Personen) interpretiert. Damit wird ein Gesellschaftsmodell fiir die
Interpretation akteurszentrierter Daten verwendet, das iiblicherweise genutzt wird,
um abstrakte soziale Zusammenhinge, die als unabhingig von einzelnen AkteurIn-
nen gedacht werden, zu diskutieren.

Die zweite der beiden genannten Hauptfragen, die auf das Verhiltnis zwischen Re-
ligion und »Behinderung« zielen, ist die Frage nach der Bedeutung von »Behinderung«
fir die Gestaltung von Religion. Diese Frage kann nicht pauschal behandelt werden,
da Religion durchaus verschiedene Elemente (Dimensionen/Formen) umfasst: Es gibt
religiose Vorstellungen und Lehren, schriftlich und miindlich tradierte Erzahlungen,
Handlungen und Organisationen, Gegenstinde und Riume etc.” In der vorliegenden
Arbeit wird die Gestaltung von Religion unter dem Eindruck von Behinderungserfah-
rungen vor allem in Bezug auf Einrichtungen, Praktiken (insbesondere Rituale) sowie
Lehren bzw. Vorstellungen erortert. Gleiches gilt auch fiir die Bedeutung von Religion

19 Fiireine ausfiihrliche Diskussion des Religionsbegriffs siehe Kap. 2.1.

- am 14.02.2026, 16:55:39.



https://doi.org/10.14361/9783839456217-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Kapitel 1- Einleitung: Religion und »Behinderung«

fiir Behinderung und Befihigung. Auch dabei ist jeweils auf konkrete Elemente von
Religion Bezug zu nehmen. Behandelt werden u.a. folgende Fragen:

«  Wie wird uber religiése Einrichtungen, Praktiken und Lehren gesprochen, wenn
sie mit »Behinderung« in Verbindung gebracht werden?

«  Welche Aufgaben werden religiosen Einrichtungen zugeschrieben, wenn sie in
Bezug zu »Behinderungs, d.h. in Bezug zu Un-/Fihigkeitskonstruktionen sowie
Ein- und Ausschlussvorgingen, gesetzt werden?

. Wie werden religiése Praktiken (insbesondere Rituale) unter dem Eindruck von
Behinderungserfahrungen vollzogen und gedeutet?

. Inwiefern beriicksichtigen religiése Lehren und Vorstellungen »Behinderung«?
Das bedeutet fiir die in dieser Arbeit fokussierten Fille: Inwiefern werden religio-
se Lehren und Vorstellungen, die ihre Urspriinge in Zeiten vor der Verwendung
des Begriffs »geistige Behinderung« haben und diesen daher nicht enthalten, auf
»geistige Behinderung« und die mit ihr verbundene soziale Stellung bezogen?

Die Bearbeitung der gestellten Fragen fithrt zu einer Rekonstruktion eines komplexen
Verhiltnisses zwischen Religion und »Behinderung«. Um die verschiedenen Aspekte
dieses Verhiltnisses verdeutlichen zu konnen, erfolgt seine Erorterung entlang ver-
schiedener Wirkungs- und Ebenenkategorien, die im Rahmen der hier vorgestellten
empirischen Untersuchung entwickelt wurden. Am Ende steht eine Grounded Theory of
Dis/abling Religion.

1.2 Aufbau der Arbeit

Die vorliegende Arbeit ist in vier Teile gegliedert: A Grundlagen, B Methodologie, C Ana-
lyse und Interpretation sowie D Schluss. In Teil A werden die Grundlagen fiir diese Arbeit
skizziert: Hier werden in Kapitel 1 Einleitung Thema und Fragen der Arbeit benannt
(1.1), der Aufbau der Arbeit erliautert (1.2), der Gegenstand und sein Kontext vorgestellt (1.3)
und der Forschungsstand besprochen (1.4). Kapitel 2 Terminologie und Theorie bestimmt
die wichtigsten Termini der Arbeit — Religion (2.1) und Dis/ability (2.2) — und zeigt auf,
welche theoretischen Uberlegungen der Begriffsbestimmung zugrunde liegen. Teil A
schlief3t mit Kapitel 3 Programmatische Vorbemerkungen, in dem ein Programm fiir eine
behinderungsbezogene Religionswissenschaft entworfen wird. Dieser Programm-
entwurf weist zunichst auf die Potenziale einer behinderungsbezogenen Religionswis-
senschaft hin (3.1) und skizziert anschlieffend den Rahmen (3.2) fiir eine Verbindung
von Religionswissenschaft und Disability Studies.

Teil B Methodologie ist in zwei Kapitel, nimlich in Datenerhebung (4) und Datenaus-
wertung (5) unterteilt. Teil B dient dazu, transparent zu machen, welche Daten auf wel-
che Weise und aus welchen Uberlegungen heraus erhoben und ausgewertet wurden.
Damit werden das empirische Fundament und das methodische Vorgehen, auf dem
die gesamte Arbeit aufbaut, sowie die Reichweite der getroffenen Aussagen geklirt.

Teil C Analyse und Interpretation ist der Hauptteil der Arbeit. In ihm werden die Er-
gebnisse der am empirischen Material durchgefithrten Untersuchung prisentiert. Zu-
nichst werden in Kapitel 6 Dis/abling Religion Inhalt und Umfang von Wirkungs- (6.1)
und Ebenenkategorien (6.2) erliutert, die im Analyse- und Interpretationsprozess

- am 14.02.2026, 16:55:39.

23


https://doi.org/10.14361/9783839456217-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

2%

Religion und Disability

entwickelt wurden, nimlich die Wirkungen Befahigung (6.1.1), Behinderung (6.1.2) und
Auflosung (6.1.3) sowie die Ebenen Gesellschaft (6.2.1), Gemeinschaft (6.2.2) und transzen-
denzbezogene Vorstellungen (6.2.3). Dabei wird offengelegt, inwiefern die Operationali-
sierung dieser Kategorien, die Interpretation des Materials und seine Zusammenfas-
sung in die genannten Kategorien auf systemtheoretischen Uberlegungen nach Niklas
Luhmann beruhen. Die Wirkungs- und Ebenenkategorien erfassen in systematischer
Weise die unterschiedlichen Ausprigungen des Verhiltnisses zwischen Religion und
»geistiger Behinderungs, die im Zuge der hier vorgestellten Untersuchung ermittelt
wurden. Die weitere Ergebnisprisentation erfolgt daher in Teil C entlang dieser Kate-
gorien. Dabei wird in erster Linie auf die Wirkungen religiser Kontexte fokussiert:
Kapitel 7 Enabling Religion behandelt die befdhigenden Wirkungen, die religiésen Kon-
texten zugeschrieben werden; in Kapitel 8 Disabling Religion geht es um behindernde
Mechanismen religiéser Zusammenhinge, auf die das Material explizit und implizit
verweist, und in Kapitel 9 Releasing Religion werden diejenigen Materialteile diskutiert,
die gemeinsam die Kategorie Behinderung auflosende Wirkungen von Religion bilden. In
zweiter Linie, innerhalb dieser drei Kapitel konzentriert sich die Materialbesprechung
jeweils auf die drei unterschiedenen Ebenen: Die Wirkungen Befihigung, Behinderung
und Aufldsung werden jeweils mit Bezug auf die drei Ebenen, auf denen sie zum Tra-
gen kommen, diskutiert. Das bedeutet, dass in den Kapiteln 7, 8 und 9 jeweils nachein-
ander in jeweils separaten Unterkapiteln auf drei verschiedene Ebenen fokussiert wird,
denen die drei unterschiedenen Wirkungen zugeordnet werden: die gesellschaftliche
Ebene (7.1, 8.1 und 9.1), die gemeinschaftliche Ebene (7.2, 8.2 und 9.2) sowie die Ebene
transzendenzbezogener Vorstellungen (7.3, 8.3 und 9.3).

Teil D Schluss besteht aus dem Kapitel 10 Zusammenfassung, in dem eine Grounded
Theory of Dis/abling Religion skizziert wird. Diese gegenstandsbezogene Theorie fasst
die Ergebnisse der Arbeit mit Blick auf religids gebundene Einrichtungen fiir »geistig behin-
derte« Menschen (10.1), religios-rituelle Kontexte (10.2) und religidse Vorstellungen (10.3) zu-
sammen und riickt die Wechselwirkungen zwischen den unterschiedenen Wirkungen
und Ebenen, die im Hauptteil weitgehend isoliert voneinander betrachtet werden, ins
Zentrum. Die Grounded Theory of Dis/abling Religion bezieht dabei die Befunde, die aus
der Sekundirliteratur zur historischen Entwicklung der Behindertenhilfe von Caritas
und Diakonie und der Sozialtherapie von Anthropoi zusammengetragen wurden, so-
wie die Befunde aus der Besprechung religioser Literatur zum Thema »Behinderung«
mit ein und fithrt damit die verschiedenen Teile dieser Arbeit zusammen. Im Zuge
dessen wird schliefdlich auch noch einmal der konkrete Mehrwert aufgezeigt, der sich
fur die Religionswissenschaft einerseits und die Disability Studies andererseits aus
einer Symbiose dieser beiden Forschungsansitze ergibt. Auflerdem wird darauf hin-
gewiesen, welche weiterfiihrenden oder allgemeinen Perspektiven sich auf der Grund-
lage der gewonnen gegenstandsbezogenen Einsichten er6ffnen.

1.3 Der Gegenstand und sein Kontext

Religion und »Behinderung« sind kontextgebundene, in sich diverse Klassen(-begriffe).
Beide werden in Abhingigkeit von einem jeweiligen Kontext gebildet und umfassen
je nach zugrundeliegendem Verstindnis verschiedene Religionen und »Behinderun-

- am 14.02.2026, 16:55:39.



https://doi.org/10.14361/9783839456217-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Kapitel 1- Einleitung: Religion und »Behinderung«

gen«.?® Das Verhiltnis zwischen Religion und »Behinderung« wird in der vorliegenden
Arbeit nur fir bestimmte Ausprigungen und Elemente dieser beiden Klassen(-be-
griffe) erdrtert: auf der Seite von Religion mit Bezug auf Anthroposophie,” rémischen
Katholizismus und lutherischen Protestantismus — und dort wiederum, wie oben be-
reits festgehalten, mit Konzentration auf Einrichtungen, Praktiken und Lehren. Auf
der Seite von »Behinderung« wird auf »geistige Behinderung« fokussiert. Weiterhin
wird eine regionale und temporale Eingrenzung vorgenommen: Betrachtet wird das
Verhaltnis zwischen Anthroposophie/Katholizismus/Protestantismus und »geistiger
Behinderung« in Deutschland in der Gegenwart und dort insbesondere im Kontext
von religiés gebundenen Einrichtungen der 6ffentlich finanzierten Wohlfahrtspflege.
In diesem historischen Kontext sind zur Generierung einer Datengrundlage im Zeit-
raum von Februar bis Oktober 2015 insgesamt 29 Interviews mit 33 Personen gefithrt
worden. Diese Interviews und ihre Transkripte bilden die Quellen, die dieser Arbeit
zugrunde liegen.

1.3.1 Anthroposophie, Katholizismus und Protestantismus
in Wohlfahrtseinrichtungen fiir Menschen mit »geistiger Behinderung«

Mit Anthroposophie, Katholizismus und Protestantismus auf der einen und »geistiger
Behinderung« auf der anderen Seite innerhalb offizieller, institutionalisierter Struk-
turen in Deutschland in der Gegenwart wird in dieser Arbeit auf einen Gegenstand
fokussiert, der in der deutschsprachigen Religionswissenschaft bislang eher wenig
bis gar keine Aufmerksamkeit entgegengebracht wurde. Anthroposophie, Katholizis-
mus und Protestantismus werden vielmehr in den Theologien und von VertreterInnen
der entsprechenden religiésen Traditionen (selbstreflexiv) betrachtet. Innerhalb der
Religionswissenschaft wurde die religionswissenschaftliche Vernachlissigung der
»Erforschung des konventionellen Christentums der Gegenwart« gelegentlich mo-
niert. Hubert Seiwert pliadiert dort z.B. dafiir, dass »die christlichen Kirchen« als For-
schungsgegenstand nicht linger allein den Theologien iiberlassen werden sollten. Er
erwartet, dass religionswissenschaftliche Forschungen nicht einfach nur die Erkennt-
nisse der Theologien und der Kirchensoziologie wiederholen.?? Das heif3t, Seiwert geht
davon aus, dass eine religionswissenschaftliche Perspektive auf die >traditionell theo-
logischen« Gegenstinde eine lohnende Erkenntniserweiterung bedeutet. Mit der Wahl
ihres Gegenstands tragt diese Arbeit demnach zum einen auch zur religionswissen-
schaftlichen Erschliefung von Anthroposophie, Katholizismus und Protestantismus
der Gegenwart bei. Zum anderen setzt sie der aktuellen (vor allem christlich-)religis-
sen Deutungshoheit in Bezug auf das Verhiltnis zwischen Religion und »Behinde-
rung« eine weitere Perspektive entgegen.

20 Der Religionswissenschaftler Christoph Kleine spricht in Bezug auf Religion als Klassenbegriff von
einer »prototypenbasierten polythetischen Klassifikation« (2013, S. 228 und 227-234). Zu »Behinde-
rung«als Kategorie bzw. Klassifikation vgl. z.B. Waldschmidt 2007a, S. 161. Fiir einen Fokus auf »geis-
tige Behinderung«vgl. Wacker 2012, S. 601-611.

21 Vorallem in der Ausrichtung der Anthroposophischen Gesellschaft und der Camphill-Bewegung. Es
wird weniger auf die Christengemeinschaft fokussiert.

22 Seiwert 2014, S. 20.

- am 14.02.2026, 16:55:39.

25


https://doi.org/10.14361/9783839456217-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

26

Religion und Disability

Den Fokus auf einen sprachlichen, religiésen, regionalen und temporalen Kontext,
der der Verfasserin und den LeserInnen auch aus der Alltagserfahrung bekannt ist,
zu richten, ist des Weiteren dafiir von Vorteil, die deutschsprachige Religionswissen-
schaft im Rahmen einer Einzelarbeit auf »Behinderung« als religionswissenschaftlich
relevanten Gegenstand aufmerksam zu machen. In weltweiter Perspektive ist fest-
zustellen, dass es in vielen gesellschaftlichen Zusammenhingen kein semantisches
Aquivalent zum deutschen Begriff »Behinderung« (oder zum englischen Begriff »di-
sability«) gibt bzw. nicht dieselbe Kategorisierung von Menschen und ihren Eigen-
schaften vorgenommen wird.” Wiirden also z.B. Zusammenhinge auflerhalb des
euroamerikanischen Raums auf Behinderungsvorginge hin befragt, wiirden sich wei-
tere Herausforderungen stellen. Diese konnen hier weitgehend in den Hintergrund
treten. Die Bearbeitung von »Behinderung« als religionswissenschaftlich neues The-
ma iiberschreitet so nicht den angemessenen Umfang dieser Einzelarbeit und bietet
dennoch eine vergleichende Perspektive.**

1.3.2 Historische Entwicklung religios gebundener Einrichtungen fiir Menschen
mit »geistiger Behinderung« in Deutschland

Um den Gegenstand der hier vorgestellten Untersuchung und seine gesellschaftliche
Bedeutung einordnen zu kénnen, ist ein Blick auf Entwicklungen und Ereignisse des
19., 20. und beginnenden 21. Jahrhunderts nétig. Diese historische Perspektive erleich-
tert zudem die Kontextualisierung von Inhalten der Daten, d.h. die Kontextualisie-
rung von Aussagen in den gefiihrten Interviews. Auflerdem kann in einem Uberblick
iiber die historische Entwicklung religios gebundener Einrichtungen der Behinder-
tenhilfe und Sozialtherapie gezeigt werden, inwiefern diese stets mit Religion zu tun
hatte und hat.

19. Jahrhundert. Menschen, die heute als »geistig behindert« gelten, wurden im
Sprachgebrauch des 19. Jahrhunderts (teilweise zusammen mit weiteren Personen-
gruppen) z.B. als »Idioten, »Schwach-« oder »Blédsinnige« bezeichnet.” Sie wurden
in Deutschland vergleichsweise spit zum Objekt christlich-wohltitigen Engagements.
Arme Menschen oder solche mit »Korperbehinderungen« waren bereits frither Adres-
satInnen christlich-wohltitiger Aktivititen. Bemithungen um eine allgemeine Erzie-
hung und Bildung von Menschen mit »geistiger Behinderung« wurden zunichst vor
allem von PidagogInnen und ArztInnen unternommen,? die sich auf die Idee der

23 Vgl. Ingstad/Whyte 1995b, S. 7.

24 Dies heifdt nicht, dass (vergleichende) Perspektiven z.B. auf nicht in dieser Form etablierte Religio-
nen, historische Kontexte und Gesellschaften aufierhalb des euroamerikanischen Raums als weniger
relevant erachtet werden. Ganz im Gegenteil werden sie auch von der Verfasserin als zentral fiir ein
umfingliches Verstandnis des Verhiltnisses zwischen Religion und »Behinderung« erachtet. Ent-
sprechende Untersuchungen sind daher wiinschenswert.

25 Fur Erlauterungen zu diesen historischen Begriffen und ihrem Verhaltnis zur heutigen Bezeichnung
»geistige Behinderung«vgl. Schmuhl 2010, bes. S. 7-10 und 28-45.

26 Allgemein heif3t hier, dass es vor allem um Bildung und Erziehung von »behinderten« Menschen der
6konomisch schwachen Gesellschaftsschichten ging. Angehérige der»hoheren Gesellschaftsschich-
ten« hatten schon immer Zugang zu Bildung und Erziehung, auch wenn sie — nach heutigen Maf3-
stiben eine»Sinnes- oder Kdrperbehinderung« hatten (vgl. Ellger-Riittgardt 2016, S. 18, und Gstach
2016, S. 28).

- am 14.02.2026, 16:55:39.


https://doi.org/10.14361/9783839456217-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Kapitel 1- Einleitung: Religion und »Behinderung«

Aufklirung, dass alle Menschen bildbar sind, bezogen. Dabei sollte »ein Denken und
Handeln, das sich auf Tradition, Religion, Dogmen etc. beruft, entmachtet werden
[..]. Aussagen iiber Beziehungen zwischen Phinomenen sollten nur mehr >aus der
Fille von Erfahrung und Beobachtung hervorgehen«.?” Auf christlicher Seite galten
»geistig behinderte« Menschen bis in die zweite Hilfte des 19. Jahrhunderts hinein
als nichtbildbar und waren daher als AdressatInnen christlicher Fiirsorge uninteres-
sant.” Dies dnderte sich in der Mitte des 19. Jahrhunderts vor dem Hintergrund ver-
schiedener Entwicklungen: Zum einen scheiterte die Realisierung bzw. Etablierung
von aufklirerisch-pidagogisch motivierten Konzepten und erste Umsetzungen einer
»verallgemeinerten« (im heutigen Sprachgebrauch: inklusiven) Beschulung fiir »geis-
tig behinderte« Kinder.” Grund dafiir war nicht zuletzt eine unzureichende politische
Unterstiitzung, die auch darauf basierte, dass sich allmihlich eine medizinische Sicht
auf »geistige Behinderung« durchsetzte, die diese mit Bildungsunfihigkeit gleich-
setzte. Das Scheitern der »verallgemeinerten« Bildung stirkte Priferenzen fiir eine
besondere Beschulung und Unterbringung der betreffenden Kinder.* Schlielich
wurde die Versorgung »geistig behinderter« Menschen z.B. in PreufSen 1859 per staat-
lichen Erlass der privaten Wohltitigkeit zugeschoben — und das hiefd hauptsichlich
der Wohltitigkeit der evangelischen und katholischen Kirchen. Zum anderen wurde
nahezu zeitgleich (Anfang der 1860er-Jahre) auf evangelisch-christlicher Seite ein eige-
nes Verstandnis »geistiger Behinderung« als »Unfreiheit des Willens [...], die es durch
die Dialektik von Liebe und Zucht, Evangelium und Gesetz zu iiberwinden galt«, ent-
wickelt. Dieses »von Pietismus, Erweckung und innerer Mission geprigte«* Verstind-
nis machte nun die (christliche) Erziehung und Bildung derjenigen, die als »geistig be-
hindert« galten, in christlicher Perspektive moglich und nétig.® Fir die 1880er-Jahre
ist am Beispiel der Schriften des evangelischen Pastors Heinrich Sengelmann ein ver-
stirkter Einfluss der Psychiatrie auf die religiése Konzeptualisierung »geistiger Be-
hinderung« festzustellen. Nach Sengelmann ist »Blédsinn« eine Schidigung des Ge-
hirns, die »unter den gew6hnlichen Entwicklungsbedingungen die Entwicklung der
Seele fiir eine hohere Stufe behindert und, wenn verwahrlost oder vernachlissigt, in

27 Ebd. Auf christlich-theologischer Seite wird eher davon ausgegangen, dass die Aufklarung mitihrer
CGrundannahme des verniinftigen Menschen von der Unbildbarkeit »geistig behinderter« Menschen
ausgegangen und vielmehrihre medizinische Behandlungals ihre pidagogische Adressierung prife-
riert habe und damit eine Voraussetzung fir die Ermordung »behinderter« Menschen im »Euthana-
sie«-Programm der Nationalsozialisten geschaffen habe (vgl. Schimann 2001, S. 454).

28 Vgl. Ellger-Riittgardt 2016, S.17ff. und 23, Gstach 2016, S. 28, und Schmuhl 2015, S. 137f.

29 Vgl. Ellger-Riittgardt 2016, S. 18.

30 Diese standen des Weiteren im Zusammenhang mit den Lebens- und Arbeitsbedingungen der zu-
nehmenden Industrialisierung (vgl. Wacker 2012, S. 601).

31 Schmuhl 2015, S.138.

32 Auffillig ist, dass mit Johannes Landenberger ein Pidagoge und nicht ein Theologe als einer der
ersten zu Beginn der 1860er-Jahre aufklarerische Ansichten mit Gedanken des Pietismus, der Er-
weckungsbewegung und der Inneren Mission zu einer theologischen Deutung von »geistiger Behin-
derung« verband. Der Grundgedanke, dass »geistig behinderte« Menschen (wie Kinder) zum freien
Willen erzogen werden missten, bildete, der Argumentation Schmuhls zufolge, den Nihrboden
fir Gewaltanwendungen gegen »geistig behinderte« Menschen in evangelischen Anstalten (vgl.
Schmuhl 2015, S. 139f., und 2010, S. 33ff., sowie Gstach 2016, S. 31).

- am 14.02.2026, 16:55:39.

21


https://doi.org/10.14361/9783839456217-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

28

Religion und Disability

Idiotie itbergeht.«** Transzendenzbezogene Deutungen »geistiger Behinderung« die-
ser Zeit wie die des evangelischen Theologen Friedrich von Bodelschwingh besagten,
dass »geistig Behinderte« aufgrund »der liuternden Wirkung« des Leids, das sie (er-)
triigen, »auf dem Weg in das Haus Gottes (Beth-El) am weitesten vorangeschrittenc
seien.**

In der Konsequenz dieser Entwicklungen boomten ab der Mitte des 19. Jahrhun-
derts Gritndungen von riumlich und sozial separierten, christlichen (zunichst vor
allem evangelischen)® Anstalten fiir »geistig behinderte« Menschen. Diese Anstalten
und ihre organisatorische Struktur erwiesen sich als wirkmachtiger als die vorherigen
aufkldrerisch gepragten, >inklusiven< Ansitze der PidagogInnen.* Die Entwicklung
der Kategorie »geistige Behinderung« — samt ihrer Konsequenzen fiir die soziale Stel-
lung der so kategorisierten Menschen - ist also nicht nur mit wohlfahrtsstaatlichen
Entwicklungen, Padagogik und Medizin, sondern auch eng mit religiésen Vorstellun-
gen, Praktiken und Organisationen verknipft.

1900er-, 1910er- und 1920er-Jahre. Das erste Drittel des 20. Jahrhunderts stellt
eine Phase der Konsolidierung privater und damit vor allem auch kirchlicher Wohl-
tatigkeitsorganisationen dar. Die privaten wohltitigen Einrichtungen schlossen sich
verstirkt in Verbinden zusammen. So griindete sich 1917 z.B. auch die Zentralwohl-
fahrtsstelle der deutschen Juden (spater: Zentralwohlfahrtsstelle der Juden in Deutschland,
kurz ZWST) als Zusammenschluss zahlreicher lokaler jidisch-wohltitiger Akteu-
rInnen - darunter etwa fiinf Anstalten fir »geistig behinderte« Menschen. Die ver-
schiedenen Verbinde betrieben erfolgreich Lobbyarbeit und erreichten in der Weima-
rer Republik, dass ihre Rolle als staatlich finanzierte, gleichzeitig aber eigenstindige
Hauptakteure bei der Versorgung gesellschaftlich benachteiligter Gruppen gesetzlich
verankert wurde.””

Auch mit Blick auf die anthroposophischen Einrichtungen, die ebenso wie evan-
gelische und katholische Einrichtungen den Kontext der Datenerhebung im Rahmen

33 Sengelmann188s5a, S. 8. Vgl. und auch Schmuhl 2010, S. 35. Sengelmann verweist sowohl auf organi-
sche als auch auf soziale Ursachen »geistiger Behinderung« und liefert damit die Legitimation seines
Vorgehens, die so kategorisierten Kinder von ihren (armen und Arbeiter-)Familien zu trennen und
in einer speziellen, raumlich wie sozial abgesonderten Einrichtung (religios) zu erziehen (vgl. Jeli-
nek-Menke 2016, S. 360-363, Konersmann 2013, S. 93, und Sengelmann 1885a, S. 56f).

34 Schmuhl2010,S.38. Diese Vorstellung schlug sichwohlindem Namen nieder, den von Bodelschwingh
1874 der Heil- und Pflegeanstalt gab, die er seit 1872 leitete und die bis heute besteht: Bethel.

35 Vgl. Kaspar1980,S. 570.

36 Vgl. Ellger-Riittgardt 2016, S. 19, sowie Schmuhl 2015, S. 138, und ders. 2010, S. 33. Fiir eine Auflis-
tung evangelischer Anstaltsgriindungen fiir »geistig behinderte« Menschen im 19. Jahrhundert vgl.
Schmuhl/Winkler 2012, S. 36-39. Zu fragen ware, inwiefern in voraufklarerischen und vorindustriel-
len Zeiten tiberhaupt eine entsprechende Klassifizierung von Menschen vorgenommen wurde und
ins padagogische, medizinische und theologische Blickfeld gelangen konnte. AufSerdem wiren in-
nertheologische Entwicklungen zu diskutieren, die dazu fithrten, dass eine solche Klassifizierung
im christlichen Denken und Handeln zu diesem Zeitpunkt an Bedeutung gewann. Die Verfasserin
vertritt die Hypothese, dass eine solche Entwicklung die unter Einfluss der evangelischen Erwe-
ckungsbewegung zunehmende Verbreitung und Aufwertung der Konfirmation bzw. des Konfirma-
tionsunterrichts und damit der Erwartung an ein bestimmtes Verhalten, Handeln und Sprechen als
Uberpriifbares Zeichen dersinneren<Haltungim19.Jahrhundertist (vgl. Jelinek-Menke 2016, S. 356ff.).

37 Vgl. BoeRenecker/Vilain 2013, S. 22f., 34f., 270ff. und 274, sowie Ellger-Riittgardt 2008, S. 216ff.

- am 14.02.2026, 16:55:39.



https://doi.org/10.14361/9783839456217-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Kapitel 1- Einleitung: Religion und »Behinderung«

dieser Arbeit bilden, ist das erste Drittel des 20. Jahrhunderts eine wichtige Phase.
Im zweiten Jahrzehnt des 20. Jahrhunderts begriindete Rudolf Steiner die Anthropo-
sophie; 1923 wurde das erste Heil- und Erziehungsinstitut auf anthroposophischer
Grundlage erdffnet; ein Jahr spiter erfolgte die theoretische Grundlegung der anth-
roposophischen Heilpidagogik durch Rudolf Steiner — dessen Biografie bereits zuvor
auch von Menschen, die als »behindert« eingeordnet werden konnen, geprigt worden
war — in seinem Heilpddagogischen Kurs.*® Bis 1930 entstanden in Deutschland weitere
sieben anthroposophisch-heilpidagogische Institute.” Auf anthroposophischer Seite
wurde und wird »geistige Behinderung« als »Seelenpflege-Bediirftigkeit« bezeichnet
und verstanden. Zum einen wird mit der Bezeichnung eine Abgrenzung gegeniiber
anderen jeweils gingigen Bezeichnungen zum Ausdruck gebracht und sollte (und soll)
dazu dienen, die betreffenden »nicht gleich ab[zu]stempel[n]«.*° Zum anderen ver-
weist die Bezeichnung »Seelenpflege-Bediirftigkeit« darauf, dass bestimmte Konsti-
tutionen von Menschen als »gestorte Verbindung zwischen Leib sowie Seele und Geist,
in Folge derer es »zu einem gestorten Inkarnationsvorgang kommt«,* verstanden wird
und verdeutlicht, was in der anthroposophischen Heilpidagogik und Sozialtherapie
geschehen soll, nimlich die Férderung »ein[es] harmonische[n] Ineinanderwirken[s]
zwischen geistig-seelischen und leiblich-physischen Teilen des Individuums«.*

Die Zeit des Nationalsozialismus (1933-1945). Die nationalsozialistische Herr-
schaft in Deutschland zwischen 1933 und 1945 brachte eine tiefgreifende Zisur fur
Menschen, die als »geistig behindert« galten, und die Einrichtungen, in denen sie
lebten. Die BewohnerInnen der Einrichtungen wurden nach eugenischen Vorstellun-
gen als »lebensunwert« klassifiziert und entsprechend registriert, in zahlreichen Ein-
richtungen zwangsweise sterilisiert, aus den Einrichtungen heraus deportiert und im
Rahmen der sog. Euthanasieaktionen ermordet. Insgesamt wurden mehr als 200.000
Menschen mit »kérperlicheny, »geistigen« und »seelischen Behinderungen« Opfer die-
ser Morde.”

Die Kirchen und christliche AkteurInnen nahmen dabei sehr unterschiedliche
Haltungen und Rollen ein: Wihrend viele KirchenvertreterInnen eugenische Vorstel-
lungen vertraten oder diesen zustimmten und (vor allem evangelische) Einrichtungen
an den genannten Vorgingen beteiligt waren, gab es auch unterschiedliche Formen
der Kritik und des (insgesamt erfolglosen) Widerstands aus evangelisch- und katho-
lisch-kirchlichen Kreisen.* Die jiidische Wohlfahrtspflege wurde bis 1939 vollstindig
zum Erliegen gebracht.” Die Anthroposophische Gesellschaft wurde 1935 verboten. Anth-
roposophische Aktivititen wurden damit in Deutschland massiv eingeschrinkt und
die meisten anthroposophischen Einrichtungen geschlossen.* Neue Entwicklungen

38 Steiner hatte wohl einen gehdrlosen Bruder und unterrichtete als Hauslehrer wahrend seiner Stu-
dienzeit einen Jungen mit Hydrozephalus (vgl. Stamm 2011, S. 30).

39 Vgl. Frielingsdorf/Grimm/Kaldenberg 2013, S. 9,11 und 292.

40 Strohschein 1967, S. 216f., zitiert nach Stamm 2011, S. 30.

41 Stamm 2011, S.37.

42 Ebd.,S.37und30.

43 Vgl. Anonym 1989, S. 11, Schmuhl 2015, S. 142, und Wacker 2012, S. 601.

44 Vgl. Nowack 1984, S.101-106, 111-119 und 131177, und ders. 1989, S. 73-82, sowie Hollen 1989, S. 84-90.

45 Vgl. BoeRenecker/Vilain 2013, S. 273.

46 Vgl. Frielingsdorf/Grimm/Kaldenberg 2013, S. 11 und 292, sowie Grimm 2007, S. 33.

- am 14.02.2026, 16:55:39.

29


https://doi.org/10.14361/9783839456217-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

30

Religion und Disability

der anthroposophischen Heilpidagogik fanden zu dieser Zeit auRerhalb von Deutsch-
land statt. Zu nennen — weil fiir den Kontext der durchgefithrten Erhebung von Bedeu-
tung — ist die Camphill-Bewegung, die 1939 im Umfeld des Arztes und Heilpidagogen
Karl Kénig in Schottland begriindet wurde.”” Zunichst stellte die Camphill-Bewegung
eine anthroposophische Sonderentwicklung dar mit einer teilweise spezifischen (re-
ligios-)gemeinschaftlichen Struktur und Praxis. Ihre organisatorische Integration in
die Anthroposophische Gesellschaft mit Sitz im Schweizer Dornach erfolgte nach einer
Phase der Konflikte 1979. Struktur und Praxis der Arbeit der Camphill-Bewegung ver-
banden u.a. eine anthroposophisch-christologische Grundlage mit pietistischen Ele-
menten der Herrnhuter-Bewegung. Von der Camphill-Bewegung ausgehend, wurde
in den 1950er-Jahren in Schottland die Anthroposophie-basierte Arbeit speziell fiir
und mit Erwachsenen mit »geistiger Behinderungs, die spiter als Sozialtherapie be-
zeichnet wurde, aufgenommen.* Ziel war es, »ein gemeinsames Leben aufzubauen,
in dem es keine Unterschiede zwischen den Menschen gab, sondern ein soziales Mit-
einander, das den Begabungen und Begrenzung der Einzelnen Raum gab und nicht
nur eine kulturelle, sondern auch eine wirtschaftlich-materielle Gemeinschaft bilden
sollte.«*

Nachkriegszeit und Umgang mit »geistig behinderten« Menschen in der DDR.
In der Nachkriegszeit entstanden die Bundesrepublik Deutschland (BRD) und die
Deutsche Demokratische Republik (DDR). Die nationalsozialistische Herrschaft und
der Zweite Weltkrieg hatten nachhaltige Wirkungen auf die alltiglichen Lebensum-
stinde von Menschen, die als »behindert« bezeichnet werden, und den Umgang mit
ihnen: Die systematische, massenhafte Ermordung von Menschen mit »Behinderun-
gen« fithrte dazu, dass es iiber Jahrzehnte in den beiden deutschen Staaten nur wenige
erwachsene und alte Menschen mit »geistiger Behinderung« gab. Die Lebensbedin-
gungen fiir die Uberlebenden in den Einrichtungen nach 1945 bis in die 1950er-Jahre
hinein sind als katastrophal zu bewerten®* — auch dann, wenn von der allgemeinen
Kritik an der Anstaltsunterbringung abgesehen wird. Nicht zu unterschitzen ist auch
der Einfluss, den die Ereignisse zwischen 1933 und 1945 auf die allgemein verbreitete
Einstellung gegeniiber »behinderten« Menschen auch nach Ende der nationalsozialis-
tischen Herrschaft hatten.

Die anthroposophischen Einrichtungen konnten sich auf der Basis von Spenden in
den ersten Jahren nach 1945 in der BRD reorganisieren. In der DDR hingegen schlossen
die beiden anthroposophisch-heilpidagogischen Einrichtungen, die in diesem Gebiet

47 Konig studierte in Wien Medizin, war Schiiler Steiners und lebte spater im Schweizer Arlesheim und
an verschiedenen Orten in Deutschland, wo er in anthroposophisch-heilpiddagogischen Einrichtun-
gen als Arzt tatig war. Wegen seiner politischen Verfolgung aufgrund seinerjtdischen Herkunft und
seiner Mitgliedschaft in der Anthroposophischen Gesellschaft (von der er zusammen mit Ita Weg-
mann und anderen Arztinnen und Heilpidagoglnnen 1935 ausgeschlossen worden war) war Kénig
gezwungen, 1936 zunichst Deutschland in Richtung Wien und 1938 nach dem »Anschluss« Oster-
reichs an das Deutsche Reich schlieflich auch Wien zu verlassen (vgl. Frielingsdorf/Grimm/Kalden-
berg 2013, S.11und 292).

48 Vgl.ebd., 241f. und 368ff., sowie Grimm 2007, S. 38.

49 Frielingsdorf/Grimm/Kaldenberg 2013, S. 321.

50 Vgl. Schmuhl 2015, S. 143f.

- am 14.02.2026, 16:55:39.



https://doi.org/10.14361/9783839456217-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Kapitel 1- Einleitung: Religion und »Behinderung«

die nationalsozialistische Herrschaft iiberdauert hatten.” Die Arbeit kirchlich-cari-
tativer und kirchlich-diakonischer Einrichtungen war in der DDR von wechselhaften
Bedingungen gepragt; kirchlich-wohltitiges Engagement blieb aber die gesamte Zeit
hindurch zuldssig.” Menschen mit »geistiger Behinderung« galten in der DDR als bil-
dungsunfihig. Diese Gruppe fand daher in der Bildungs- und Sozialpolitik der DDR
kaum Beriicksichtigung. Menschen mit »geistigen« oder »schweren Behinderungen«
wurden entweder in staatlichen Einrichtungen der Psychiatrie oder — unabhingig
von ihrem Alter — in Altenheimen untergebracht® oder wurden in evangelischen oder
katholischen Heimen aufgenommen. Die Arbeit mit »geistig behinderten« Menschen
stellte in der DDR einerseits einen Schwerpunkt christlich-wohltitigen Engagements
dar und andererseits war fiir die Versorgung von Menschen mit »geistiger Behinde-
rung« das christlich-wohltitige Engagement von immenser Bedeutung. So befanden
sich z.B. in den 1980er-Jahren rund 50 Prozent aller Plitze fiir »schwerbehinderte«
Menschen in der DDR in diakonischen Einrichtungen.*

1960er-Jahre. Die frithe Bundesrepublik kniipfte beim Aufbau ihres Sozialstaats
an die entsprechenden Konstellationen in der Weimarer Republik an. Die religios ge-
bundenen Wohlfahrtsverbinde erlangten dabei ihre Stellung als Hauptakteure der
Sozialfursorge, die sie in der Weimarer Republik innegehabt hatten, dort nicht nur
zuriick, sondern konnten sie auch festigen und weiter ausbauen.” Das »goldene Zeit-
alter« des bundesdeutschen Sozialstaats, das Anfang der 1960er-Jahre begann, war
damit vor allem ein »goldenes Zeitalter« fiir die religiés gebundenen Wohlfahrtsver-
binde und ihre Einrichtungen — einschliefilich derjenigen der Behindertenhilfe.*

Ein entscheidendes Ereignis fiir die weitere Entwicklung der religiés gebundenen
Behindertenhilfeeinrichtungen stellt das Inkrafttreten des Bundessozialhilfegesetzes
(BSHG) 1962 dar. Mit ihm erhielten erstmals alle Menschen, die als »geistig behindert«
galten — und die von nun an auch verstirkt ebenso genannt wurden —, einen Rechtsan-
spruch auf staatliche Unterstiitzung. An den neuen Bezeichnungen, die sich mit dem
Gesetz durchsetzten, gab es u.a. aus kirchlichen Kreisen Kritik.” Zum einen, weil »die

51 Vgl. Frielingsdorf/Grimm/Kaldenberg 2013, S. 11 und 289-294.

52 Vgl. Hiibner1998, S. 260, und Pilvousek 2014, S. 304.

53 Vgl. Wacker 2012, S. 602.

54 Vgl. Hiilbner1998, S. 263.1973 gab es in der DDR elf Caritasheime mit 750 Platzen fiir »Nichtbildungs-
fahige« (vgl. Pilvousek 2014, S. 303).

55 Vgl. Boeflenecker/Vilain 2013, S. 11 und 22f. Die ZWST griindete sich 1951 wieder und wurde wie in
der Weimarer Republik als Spitzenverband der Freien Wohlfahrtspflege anerkannt (vgl. ebd., S. 36
und 275).

56 Vgl.Jahnichenetal. 2010, S.11.

57 ImZusammenhang mit dem BSHC etablierte sich die Bezeichnung »geistige Behinderungx, die erst-
mals in einem nationalsozialistischen Gesetz verwendet wurde, sich aber nicht durchgesetzt hatte
und daher wohl auch nicht so sehr >nationalsozialistisch belastet« erschien. Zurtckzufiihren ist die
Etablierung der Bezeichnung »geistige Behinderung« (vermutlich in Anlehnung an das englische
»mentally handicapped«) ganz wesentlich auf die Arbeit der1958 gegriindeten Elterninitiative Lebens-
hilfe fiir das geistig behinderte Kind, die damit auf eine Gleichstellung »geistig behinderter« Menschen
mit »korperlich behinderten« Menschen zielten und eine Verbesserung der Lage von »geistig behin-
derten« Menschen verfolgten. Mit dem BSHG erfolgte diese rechtliche Gleichstellung und Verbesse-
rung. Kdrperbehindertenorganisationen wehrten sich allerdings zunachst dagegen. Die kirchlichen
Verbande hatten, nach aktuellem Forschungsstand, in dieser Auseinandersetzung nicht Partei fiir

- am 14.02.2026, 16:55:39.

31


https://doi.org/10.14361/9783839456217-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

32

Religion und Disability

neuen Begrifflichkeiten« mit dem Verstindnis von »Schidigung als Heilsweg« und
»Firsorge fiir die Schwachen als christliches Liebeswerk« nicht vereinbar waren.*
Zum anderen konnte es fiir die anfingliche Ablehnung kirchlicherseits eine Rolle ge-
spielt haben, dass es durch die terminologischen Neuerungen erschwert wurde, eine
direkte Verbindung zwischen biblischen Bezeichnungen und aktuellen Begriftflichkei-
ten, die es so in den biblischen Texten nicht gibt,* herzustellen.

Da »geistig behinderte« Menschen nicht berechtigt waren, selbst iiber die finan-
ziellen Mittel, die ihnen nun zustanden, zu verfiigen, »bedeutete der Wandel der ge-
setzlichen Rahmenbedingungen einen betrichtlichen Zufluss an materiellen Ressour-
cenc fiir die (hauptsichlich religiés gebundenen) Einrichtungen, in denen viele von
ihnen lebten. Den Menschen, die als »geistig behindert« galten, kam die nun rechtlich
verbriefte finanzielle Unterstiitzung insofern zugute, als dass die riumlichen Verhalt-
nisse und die Personalausstattung, unter denen sie lebten, modernisiert und vergro-
Rert wurden.® Diese Entwicklung vollzog sich auch in den anthroposophischen Ein-
richtungen, die »in diesen Jahren als Teil des sozialen Versorgungsnetzes anerkannt«
wurden.®

Ab den 1960er-Jahren gewann die Auseinandersetzung mit erwachsenen und alten
Menschen mit »geistiger Behinderung« sowie die Entwicklung entsprechender Ange-
bote zunehmend an Bedeutung. Auf anthroposophischer Seite wurden zu dieser Zeit
vermehrt Einrichtungen fir »geistig behinderte« bzw. »seelenpflege-bediirftige« Er-
wachsene aufgebaut. Vorbild waren die bereits seit den 1950er-Jahren in Schottland
entstanden Camphill-Lebensgemeinschaften. Als Begriff fiir die Arbeit mit Erwach-
senen wurde in den 1970er-Jahren auf anthroposophischer Seite der Begriff der »So-
zialtherapie« eingefithrt, um sie von der auf Kinder bezogenen »Heilpidagogik« ab-
zugrenzen.® Urspriinglich war das gemeinsame Leben von Menschen mit und ohne
»Behinderung«in einer Gemeinschaft wesentliches Merkmal der anthroposophischen
Sozialtherapie. Teilweise wird dies bis heute fortgefithrt. Die Gemeinschaften sollten
und sollen zum einen eine neue Form der Gesellschaft darstellen, die geschiitzt ist vor
den als negativ empfundenen Aspekten der Gesamtgesellschaft. Zum anderen sollten
und sollen sie erneuernd auf die Gesamtgesellschaft einwirken. Das Leben in dieser
Gemeinschaft wurde und wird dabei im Allgemeinen nicht nur als férderlich fir die
Entwicklung der Menschen, die als »geistig behindert« gelten, angesehen, sondern
auch fir die Menschen, die nicht als »behindert« gelten.®® Im Speziellen sollen »die

die bis dahin deutlich benachteiligte Gruppe der»geistig behinderten« Menschen ergriffen, sondern
sich zuriickgehalten (vgl. Schmuhl 2010, S. 86-89, und ders. 2015, S. 145f.).

58 Ebd,,S.90.

59 Fiir die hebriischen Texte der Bibel vgl. Belser 2016, S. 98. Fiir das Neue Testament vgl. Kellenberger
201, S.15ff.

60 Vgl.Schmuhl 2015, S.144f.

61 Grimm 2007, S.34.

62 Vgl.ebd., S.34 und 38. Der Ursprung des Begriffs »Sozialtherapie« liegt nicht in der Anthroposophie
(vgl. Stamm 2011, S. 47).

63 Vgl. Grimm 2007, S. 42. Die Erfahrungen der nationalsozialistischen Herrschaft, des Zweiten Welt-
kriegs und als Migrantinnen isoliert in einer zunachst fremden Umgebung zu leben, bilden woméog-
lich den Hintergrund fir diese Konzeption. Kénig beschrieb, dass er und die anderen Griinderlnnen
der Camphill-Bewegung sich mit den Kindern, die sie betreuten, verbunden fiihlten. Sie selbst seien

- am 14.02.2026, 16:55:39.


https://doi.org/10.14361/9783839456217-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Kapitel 1- Einleitung: Religion und »Behinderung«

Phinomene, die tiblicherweise mit >Behinderung« verbunden werden, im konkreten
Miteinander eines gemeinsamen Alltags zum Verschwinden gebracht werden kon-
nen«.®*

Eine weitere bedeutsame Entwicklung fiir die Gestaltung von Einrichtungen fiir
Menschen mit »geistiger Behinderung« war das in den 1950er-Jahren in Skandinavien
entwickelte und in den 1960er- und 1970er-Jahren in Skandinavien und Nordamerika
weiter ausgearbeitete sog. Normalisierungsprinzip. Bei diesem Konzept geht es darum,
dass der Alltag »behinderter« Menschen »méglichst so sein soll[], wie bei der Bevélke-
rung insgesamt«. In Skandinavien und Nordamerika resultierte die Umsetzung des
Normalisierungsprinzips in einem »Prozess der De-Institutionalisierung«.® In West-
deutschland fithrte die Orientierung am Normalisierungsprinzip hingegen zu einer
Binnendifferenzierung der Einrichtungen, sodass quasi eine Spiegelung der >norma-
len< Welt in den Innenraum der Einrichtungen entstand und damit eine Sonderwelt
fiir Menschen mit »geistiger Behinderung« aufrechterhalten wurde, die der sNormali-
tit« der >Auflenwelt« zu entsprechen versuchte.®

1970er- und 1980er-Jahre. Im Zuge der Personalaufstockung, die vor allem durch
das BSHG ermoglicht wurde, der zunehmenden Professionalisierung, Ausweitung
und Differenzierung der einzelnen (Arbeits-)Bereiche in den Einrichtungen in den
1960er- und 1970er-Jahren wurden immer mehr und immer mehr verschiedene Men-
schen in das Geschehen in den Einrichtungen involviert. Die Arbeit in den evange-
lischen und katholischen Einrichtungen wurden nicht mehr hauptsichlich von sreli-
giosem Personal« (wie z.B. TheologInnen, DiakonIssen, Ordensfrauen und -mannern)
geleistet, sondern von Fachkriften wie SozialarbeiterInnen, Heilerziehungspflege-
rInnen und Therapeutlnnen, Zivildienstleistenden und PraktikantInnen. Obgleich
auch diese eine religionsspezifische Anbindung vorweisen mussten (und in Teilen bis
heute miissen), um in den Einrichtungen arbeiten zu diirfen, hatte diese Entwicklung
eine »Aufweichung des religiosen Mikromilieus in den Anstalten« zur Folge. Diese
Arbeitskrifte trugen »andere Menschen-, Welt- und Berufsbilder«, »gesellschaftliche
Diskurse«, »den Geist von 1968« und damit schliefRlich auch Kritik an der stationiren
Unterbringung, ihrer Gestaltung und ihren Konsequenzen mitten in die Einrichtun-
gen hinein.” Von den KritikerInnen wurden auch die »Kirchen und Wohlfahrtsver-
binde [..] als Triger eines Unterdriickungsapparats und dezidiert als Gegner empfun-
den«.®® Bei Kritik und Protest spielten seit den 1970er-Jahren zunehmend Menschen

»politische Fliichtlinge«, die Kinder soziale »Fliichtlinge«. Beide wollte »die Gesellschaft nicht als Teil
ihrer Gemeinschaftanerkennen«. Des Weiteren empfanden sie Dankbarkeit gegeniiber den Kindern,
da sie mit deren Betreuung eine nitzliche Aufgabe fiir die Gesellschaft, in der sie Fremde waren, er-
fullen konnten und gleichzeitig durch die Betreuung fiir sich selbst dazulernten (K6nig 1965, S. 10f.,
zitiert nach Frielingsdorf/Grimm/Kaldenberg 2013, S. 237).

64 Grimm 2008, S. 245.

65 Wacker2012,S. 603.

66 Vgl.ebd.

67 Schmuhl 2015, S.148. Vereinzelt hatte es auch schon im19. Jahrhundert Kritik an den Erziehungsprak-
tiken in evangelischen Einrichtungen gegeben (vgl. ebd., S. 140). Die Auflockerung des religiosen Mi-
kromilieus in den Einrichtungen bzw. die Relativierung der»Bedeutung verbandlicher Wertemuster«
wird durch Studien in den1990er-Jahren bestatigt (vgl. BoefSenecker/Vilain 2013, S. 37f.).

68 Bosl 2015, S. 132 und 129-131. Fiir die Diskussion von Konsequenzen in Bezug auf das Interesse an Reli-
gion(en) in den Disability Studies daraus, siehe Kap. 3.

- am 14.02.2026, 16:55:39.

33


https://doi.org/10.14361/9783839456217-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

34

Religion und Disability

mit »Behinderungen« selbst — insbesondere Menschen mit »Korper-« und »Sinnesbe-
hinderungen, dann aber auch vermehrt Menschen mit »geistiger Behinderung« — so-
wie entsprechende (Selbst-)Vertretungsgruppen eine tragende Rolle.® Dies trifft auch
fur die (evangelisch-)theologische Auseinandersetzung mit »Behinderung« und mit
dem kirchlichen Umgang mit Menschen, die als »behindert« galten, zu. Ahnlich wie
bereits (nicht-»behinderte«) TheologInnen und andere vor ihnen betonten nun Theo-
logInnen mit einer »Behinderung« wie Ulrich Bach, Esther Bollag, Wolfgang Déring
und Veronika Zippert den Wert »behinderter« Menschen fiir die Gesellschaft jenseits
ihrer wirtschaftlichen Leistungsfihigkeit. Der nicht-»behinderte« Pastor Werner Di-
cke hatte z.B. argumentiert, dass »behinderte« Menschen eine »besondere Berufung«
haben. »[I]hr Wert fir die Gemeinschaft bestehe, in der Nachfolge Christi Leid zu tra-
gen und einen alternativen Lebensentwurf vorzuleben.«’® TheologInnen mit »Behin-
derungen« forderten zudem eine praktische Anerkennung der Gleichwertigkeit von
Menschen mit und ohne »Behinderung« als gleichermafien géttliche Geschopfe in der
religiosen Gemeinschaft.”

Inwieweit die Personalaufstockung, zunehmende Professionalisierung, Aus-
weitung und Differenzierung, die sich ab dieser Zeit allmihlich auch in anthro-
posophischen Einrichtungen vollzog, dort ebenfalls zur Aufweichung des reli-
gios-weltanschaulichen Mikromilieus fithrte, ist fraglich. Neben Kritik erfuhren die
anthroposophischen Einrichtungen in den 1970er-Jahren auch Zulauf und Anerken-
nung von »enttiuschte[n] Ex-Revolutionire[n]«”* der sog. 68er-Bewegung, die dort
einen (alternativen) Gesellschaftsentwurf im Kleinen verwirklicht sahen, den sie fiir
die Gesellschaft als Ganze nicht hatten erreichen konnen. Diese Anerkennung >von
auflenc fithrte in den anthroposophischen Einrichtungen zwar dazu, dass die Ab-
lehnung des gesellschaftlichen Umfelds und die Abschottung von diesem nun dis-
kussionswiirdig erschien; aber es scheint auch die Tendenz gegeben zu haben, die
vorgebrachte Kritik vielmehr auf andere Einrichtungen zu beziehen, jedoch nicht fiir
die eigenen gelten zu lassen. Kritik oder Proteste von den KlientInnen anthroposophi-
scher Einrichtungen und deren (Selbst-)Vertretungsgruppen werden in dem derzeit
umfinglichsten Werk zur Geschichte der anthroposophischen Heilpiadagogik und So-
zialtherapie, das von Mitgliedern dieses Kreises selbst stammt, nicht erwihnt.”

1990er-Jahre. Das letzte Jahrzehnt vor der Jahrtausendwende ist in Deutschland
zunichst einmal ganz wesentlich durch den Beitritt der DDR zur BRD gepragt. Fir
die Wohlfahrts- und Behindertenhilfeeinrichtungen in den Neuen Bundeslindern
bedeutete dies, dass die wohlfahrtsstaatlichen Prinzipien der Bundesrepublik auf sie

69 Vgl.ebd., S.130, Schmuhl 2015, S. 148, und Wacker 2012, S. 612. Vgl. auch Poore 2010, S. 273-288, und
Stoll 2017. Im Umfeld dieser Kritik und dieses Protests sind auch die Urspriinge der Disability Studies
zuverorten. Siehe auch Kap. 2.2 und 3.1.

70 Bosl 2015, S.123 und 122f.

71 Vgl. z.B. Bach 1980 und 1991. Zur Theologie Bachs vgl. Krauf} 2014. Vgl. auch der Band von Lutz 2001,
darin besonders die Resolution des Konvents von behinderten Seelsorgerlnnen und Behinderten-
seelsorgerlnnen aufS.19.

72 Frielingsdorf/Grimm/Kaldenberg 2013, S. 386 und 468. Sehr kritisch (aber aus den 1990er-Jahren) Tau-
be1994.

73 Vgl. Frielingsdorf/Grimm/Kaldenberg 2013, S. 284, 381, 386f., 461 und 468, sowie Grimm 2007, S. 34.

- am 14.02.2026, 16:55:39.



https://doi.org/10.14361/9783839456217-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Kapitel 1- Einleitung: Religion und »Behinderung«

tibertragen wurden.” Infolgedessen vollzog sich dort ein Ausbau der Behindertenhil-
feeinrichtungen. Da neue (religios gebundene) Einrichtungen entstanden, bereits be-
stehende wuchsen und sich gleichzeitig fiir Menschen mit religidsen Uberzeugungen
und Bindungen nun zahlreiche andere Beschiftigungsoptionen auflerhalb des kirch-
lich-karitativen Dienstes ergaben, wurde es zu dieser Zeit auch in ostdeutschen evan-
gelischen und katholischen Einrichtungen zunehmend schwieriger bis unmaglich, ein
religioses Mikromilieu in den Einrichtungen herzustellen bzw. aufrechtzuerhalten.

In der Mitte der 1990er-Jahre wurden fiir die ost- und westdeutschen Einrichtun-
gen gemeinsam einige grundlegende sozialpolitische Neuerungen virulent. Mit ihnen
endete das goldene Zeitalter des Wohlfahrtsstaats, in dem vor allem freie, spitzen-
verbandlich organisierte Einrichtungen (zu denen die hier untersuchten religios ge-
bundenen Einrichtungen gehoren) profitiert hatten. Zum einen erfolgte eine Gleich-
stellung von spitzenverbandlichen, frei-gemeinniitzigen Organisationen und anderen
privat-gewerblichen AnbieterInnen sozialer Dienstleistungen. Erstere biifdten damit
ihren einst rechtlich verbrieften Handlungsvorrang gegeniiber Letzteren ein. Zum an-
deren galten Wohlfahrtseinrichtungen nun als Wirtschaftseinrichtungen. Ihre Leis-
tungen wurden nicht mehr wie bisher staatlich refinanziert, sondern ihre 6ffentliche
Finanzierung erfolgte nun prospektiv und leistungsabhingig. Es wurden also Wett-
bewerbselemente in den Sozialsektor eingefiihrt. Alles zusammen bedeutete fiir die
religios gebundenen Einrichtungen letztendlich finanzielle Einschnitte und ging mit
mehr staatlichen (Qualitits-)Kontrollen der erbrachten Leistungen einher,” was sei-
tens der Einrichtungen zu Kritik fihrte.”

In Bezug auf den Umgang mit »geistig behinderten« Menschen gewann ab Mitte
der 1990er-Jahre die Diskussion um das Selbstbestimmungsrecht zunehmend an Be-
deutung. Allmé&hlich wurde Selbstbestimmung zu einer Leitidee der entsprechenden
Einrichtungen und der Unterstiitzungsleistungen, die sie anboten. Zumeist blieb die
Selbstbestimmung von Menschen, die als »geistig behindert« galten, dort jedoch ein
Ideal, das kaum praktische Umsetzung fand.”

2000er- und 2010er-Jahre. Auch in den ersten zwei Jahrzehnten des 21. Jahrhun-
derts entfalten gesellschaftspolitische und sozialrechtliche Entwicklungen Wirkung
auf die Lebensbedingungen von Menschen, die als »geistig behindert« gelten, und auf
den Umgang mit ihnen in religios gebundenen Einrichtungen. Dazu zihlt insbeson-
dere das Ubereinkommen iiber die Rechte von Menschen mit Behinderungen der Vereinten
Nationen (kurz UN-Behindertenrechtskonvention oder UN-BRK), das 2008 in Kraft
trat und 2009 von Deutschland ratifiziert wurde. Zwar beschiftigt sich die UN-BRK
speziell mit Menschen, die als »behindert« bezeichnet werden, sie formuliert aber
keine Sonderrechte fiir »behinderte« Menschen, sondern stellt eine Festschreibung
der allgemeinen Menschenrechte fiir diese Gruppe dar. »Sie steht fiir einen Paradig-
menwechsel in der Behindertenpolitik vom traditionellen Fiirsorgegedanken hin zu
einem Gedanken, der Menschenwiirde und Autonomie ins Zentrum driickt.«”® Seit
Inkrafttreten der UN-BRK kommt auflerdem dem Begriff der »Inklusion« enorme

74 Vgl. Boefienecker/Vilain 2013, S. 11f.

75 Vgl.ebd.,S. 23-26.

76 Vgl.z.B. Frielingsdorf/Grimm/Kaldenberg 2013, S. 466, und Stamm 2011, S. 44.
77 Vgl. Wacker 2012, S. 612.

78 Hedderich 2016, S.18.

- am 14.02.2026, 16:55:39.

35


https://doi.org/10.14361/9783839456217-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

36

Religion und Disability

(rhetorische) Bedeutung zu, wenn es um Menschen mit »Behinderungen«, um ihre
Alltagsgestaltung (in und auflerhalb der Einrichtungen) sowie um ihre soziale Stel-
lung geht.” Mit Inklusion wird ein soziales Gestaltungsprinzip bzw. eine bestimmte
Gestalt von Gesellschaft angesprochen. Dabei werden sehr unterschiedliche Maf3-
nahmen und soziale Zustinde als Inklusion oder inklusiv verstanden, und der Begriff
wird entsprechend unterschiedlich verwendet.®® So ist z.B. zwischen verschiedenen
aullerwissenschaftlichen, pidagogischen und systemtheoretischen Verstindnissen
und Verwendungen des Begriffs zu unterscheiden.®

Auf der Ebene sprachpolitischer Entwicklungen ist des Weiteren darauf hinzu-
weisen, dass in jiingster Zeit der Begriff »geistige Behinderung« problematisiert und
infrage gestellt wurde. Zum Teil wird er ersetzt durch Bezeichnungen wie »Menschen
mit kognitiven Beeintrichtigungens, -Menschen mit Lernschwierigkeitens, >anders
Begabte< oder >Menschen mit besonderen Fihigkeiten«.® In Pidagogik, Medizin,
Recht und Behindertenhilfe wird jedoch nach wie vor der Begriff »geistige Behinde-
rung« verwendet.®

Mit Bezug auf die Einrichtungen und die Trigerstruktur im bundesdeutschen
Wohlfahrtssystem wurde bereits oben festgehalten, dass frei-gemeinniitzige Verbin-
de und ihre Einrichtungen seit Mitte der 1990er-Jahre Privilegien eingebiif3t haben.
Dennoch dominieren die frei-gemeinniitzigen Verbinde und ihre Einrichtungen bis
heute »den Markt sozialer Dienstleistungen« — und unter ihnen vor allem die kirch-
lichen Einrichtungen. Ein Grund dafiir ist, dass sie »als Teil kirchlicher Organisations-
strukturen [..] iiber verfassungsrechtliche Schutzgarantien und Ressourcenzuginge
[verfiigen], die anderen Organisationen nicht oder nur sehr eingeschrinkt zuging-
lich sind«.%* So befinden sich zum Zeitpunkt der Erhebung die Angebote fiir die etwa
308.000 Menschen in Deutschland, die offiziell als »geistig behindert« klassifiziert
werden,® nach wie vor zu einem erheblichen Teil in der Trigerschaft von Diakonie
Deutschland — Evangelischer Bundesverband, dem Wohlfahrtsverband der evangelischen

79 Fiir Beispiele der Bedeutung von Inklusion fir religiose Gemeinschaften und religiés gebundene
Einrichtungen vgl. Kunz/Liedke 2013a und Frielingsdorf/Grimm/Kaldenberg 2013, S. 469. In der deut-
schen Ubersetzung der UN-BRK wurde »inclusion« mit »Integration« wiedergegeben. Dies fiihrte
auf verschiedenen Seiten zu massiven Protesten, denn mit Inklusion und Integration sind durchaus
unterschiedliche Konzepte verbunden (vgl. Hedderich 2016, S. 25). Trotz der Ubersetzung von »inclu-
sion« mit»Integration« hat die Rede von Inklusion den Gebrauch des Begriffs »Integration«in Bezug
auf die Stellung »behinderter« Menschen in der 6ffentlichen Debatte scheinbar nahezu komplett ab-
gelost.

80 DieSpannbreite reicht dabeivon Inklusion als Chiffre dafiir, dass etwas (z.B. ein Angebot eines Sport-
vereins oder einer Kirchengemeinde) speziell an Menschen mit »Behinderung/en« gerichtet ist, iber
Inklusion als Ideal einer Gesellschaft, die gemeinsame Teilhabe von unterschiedlichen Menschen er-
moglicht, bis hin zu Inklusion als systemtheoretischen Begriff fiir einen Modus von Kommunikation.

81 Vgl. Hedderich 2016, S. 25f.

82 Schmuhl 2010, S. 90.

83 Vgl. Lescow 2015, S. 51ff., und Wacker 2012, S. 610.

84 Boeflenecker/Vilain 2013, S. 26.

85 Laut Statistischem Bundesamt (2017, S. 5 und 24) besaRen zum Jahresende 2015 dem Jahr, in dem die
Erhebung stattfand, rund 7,6 Millionen Menschen in Deutschland einen Schwerbehindertenausweis
(9,3 Prozent der Gesamtbevolkerung); 308.296 Menschen (4 Prozent) davon aufgrund von»Stérungen
der geistigen Entwicklung (z.B. Lernbehinderung, geistige Behinderung)«.

- am 14.02.2026, 16:55:39.



https://doi.org/10.14361/9783839456217-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Kapitel 1- Einleitung: Religion und »Behinderung«

Kirchen in Deutschland (im Folgenden kurz Diakonie)®* und vom Deutschen Caritas-
verband, dem Wohlfahrtsverband der rémisch-katholischen Kirche in Deutschland
(im Folgenden kurz Caritas).®” Im Verband Anthropoi Bundesverband, dem anthroposo-
phischen Sozialverband (im Folgenden kurz Anthropoi), sind zum selben Zeitpunkt
bundesweit mehr als 250 Einrichtungen zusammengeschlossen, in denen circa 16.000
Menschen »mit geistiger, seelischer oder mehrfacher Behinderung« betreut werden.
Anthropoi wiederum ist Mitglied im Spitzenverband Deutscher Parititischer Wohlfahrts-
verband — Gesamtverband (kurz der Parititische).®® Fiir Menschen mit muslimischen
Bindungen, die als »behindert« gelten, und auch fir die meisten Menschen jiidischen,
anderen oder keinen religiosen Glaubens stehen in der Konsequenz aktuell in den
meisten Fillen nur evangelisch, katholisch oder anthroposophisch geprigte Angebo-
te zur Verfiigung, wenn sie Unterstittzungsmafinahmen in Anspruch nehmen wollen
oder miissen.*

2017, 2018 und 2020 sind erste Teile des 2016 erlassenen Bundesteilhabegesetzes
in Kraft getreten. Weitere Teile werden 2023 wirksam werden. Auch sie werden in Zu-
kunft Einfluss auf die hier untersuchten Einrichtungen, die Lebensbedingungen von
und den Umgang mit Menschen, denen eine »geistige Behinderung« zugeschrieben
wird, haben. Fir die Interviews, die im Rahmen dieser Arbeit hauptsichlich im Zeit-
raum von Februar bis Oktober 2015 gefithrt wurden, spielten diese Neuerungen — ab-
gesehen von einer Ausnahme - keine erkennbare Rolle.

1.4 Forschungsstand

Seit mehreren Jahren nimmt die sozial- und kulturwissenschaftliche Auseinander-
setzung mit »Behinderung« und Disability stetig zu; religionswissenschaftliche For-
schung zu»Behinderung« oder mit der Kategorie Disability fand im deutschsprachigen
Raum dennoch bisher nicht statt. Gleichzeitig wird in den expandierenden deutsch-
sprachigen Disability Studies religidsen Zusammenhingen nur wenig Aufmerksam-
keit entgegengebracht. Mit Blick auf die englischsprachige Wissenschaftslandschaft
zeichnet sich ein anderes Bild ab. Aber auch dieses wird in der deutschsprachigen Reli-
gionswissenschaft und in den deutschsprachigen Disability Studies kaum zur Kennt-
nis genommen. Die Auseinandersetzung mit dem Thema Religion und »Behinderung«
ist sowohl in deutsch- als auch in englischsprachigen Kontexten bisher hauptsichlich
den Theologien iiberlassen worden und daher vornehmlich in emischer Literatur zu
finden und unter entsprechenden Vorzeichen verfasst.”® Die vorliegende Arbeit ist in

86 Dazu gehoren die Kirchen der Evangelischen Kirche in Deutschland (EKD), altkonfessionelle Kirchen
und Freikirchen.

87 Vgl. Wacker 2012, S. 610. Sie bezieht sich dort auf Zahlen aus den Jahren 1996, 1998 und 2003. Fiir sta-
tistische Ubersichten vgl. BoeRenecker/Vilain 2013, S. 51-54.

88 Vgl. Anthropoio.).

89 Vgl. Zentralwohlfahrtsstelle derJuden in Deutschland e.V. 0.]). und Schmitt 2008.

90 Fiir die Feststellung, dass im englischsprachigen Raum die Anzahl theologischer behinderungsbe-
zogener Arbeiten die Anzahl religionswissenschaftlicher Arbeiten zu »Behinderung« iibersteigt, vgl.
Schumm/Stoltzfus 2011b, S. xi.

- am 14.02.2026, 16:55:39.

317


https://doi.org/10.14361/9783839456217-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

38

Religion und Disability

dieser doppelten Forschungsliicke von Religionswissenschaft und Disability Studies
zu verorten.

1.4.1 Wissenschaftliche Forschung zu Religion und »Behinderung«

In den deutschsprachigen Einfithrungswerken der Religionswissenschaft und in
den einschligigen Fachzeitschriften fehlen das Thema »Behinderung« sowie die Be-
griffe und Konzepte der Disability Studies ginzlich.” Des Weiteren fillt auf, dass in
den deutschsprachigen Hand- und Wérterbiichern, die u.a. fiir die Religionswissen-
schaft relevant sind, die Eintrage »Behinderte«,’* »behinderte Menschen,” »geistig
behinderte Menschen«’ und »Menschen mit Behinderungen«® nicht von Religions-
wissenschaftlerInnen verfasst worden sind.”® Die Autoren sind Pfarrer, Theologen und
Sonderpidagogen und sie er6ffnen keine oder kaum religionswissenschaftlich inte-
ressante Perspektiven auf das Verhiltnis von Religion und »Behinderung« oder auf
eine Verbindung von Religionswissenschaft und Disability Studies.”” In anglofonen
einfithrenden Sammelbinden der Religionswissenschaft finden sich hingegen bereits
Perspektiven auf »Behinderung«.” Dort und an anderer Stelle haben die Religions-
wissenschaftlerInnen Anthony Petro 2016 und Sarah Imhoff 2017 gefordert, dass sich
Religionswissenschaft und Disability Studies systematisch aufeinander beziehen und
zu beiderseitigem Nutzen verbinden sollten.” In ihren Plidoyers zeigen Petro und Im-
hoff mogliche Felder und Nutzen einer Verbindung der beiden Ficher bzw. Perspekti-
ven auf; sie erdrtern aber nicht die programmatischen Bedingungen der Zusammen-
fuhrung von Religionswissenschaft und Disability Studies.

Bereits bevor Petro und Imhoff ihre Forderungen nach einer behinderungsbezo-
genen Religionswissenschaft bzw. nach religionsbezogenen Disability Studies formu-
liert haben, sind englischsprachige Monografien und Sammelbinde, die vollstindig
dem Thema Religionen und »Behinderungen« gewidmet sind und mit Konzepten der
Disability Studies arbeiten, erschienen. Insbesondere die von den Religionswissen-
schaftlerInnen Darla Schumm und Michael Stoltzfus 2011 und 2016 herausgegebenen
Binde sind hervorzuheben.’® Schumm und Stoltzfus versammeln in diesen einzelne
(z.T. auch vergleichende) Studien zum Verhiltnis zwischen verschiedenen Religionen
und »Behinderungenc.

91 Exemplarisch sei hier auf einige neuere Einfiihrungswerke verwiesen: Figl 2003, Hock 2014, Kippen-
berg/Stuckrad 2003, Riipke 2007, Zinser 2010 und Stausberg 2012.

92 Vgl.in Metzler Lexikon Religion Gerke 2005, S. 128-129.

93 Vgl.in RGG online Heimbrock 0.].

94 Vgl.in RGG online Theunissen/Danielowski o.].

95 Vgl.im Handbuch der Religionen Barsch 2008.

96 Eintrage zu »Behinderung, »Disability« und »Disability Studies« fehlen in den genannten Werken
ganzlich.

97 Fiireine Ausnahme vgl. den Artikel im Handbuch der Religionen Barsch 2008.

98 Vgl. Promey 2014 und darin Staley 2014 sowie Brintnall 2016 und darin Petro 2016.

99 Vgl. Petro 2016, S. 359-376, und Imhoff 2017, S. 1-10.

100 Vgl. Schumm/Stoltzfus 2011a, dies. 2011c und dies. 2016a. Fiir einige Beispiele englischsprachiger

Monografien vgl. Rispler-Chaim 2007, Ghaly 2011 und Belser 2018.

- am 14.02.2026, 16:55:39.



https://doi.org/10.14361/9783839456217-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Kapitel 1- Einleitung: Religion und »Behinderung«

Mit Blick auf die deutschsprachigen Disability Studies ist zu konstatieren, dass
Analysen mit Bezug auf religiose Zusammenhinge kaum zu finden sind.'” Dies kann
ebenfalls auf die religionswissenschaftliche Vernachlissigung des Themas »Behin-
derung« zuriickgefithrt werden:'** Die Disability Studies sind in erster Linie ein For-
schungsfeld, das durch eine bestimmte Sichtweise auf »Behinderung« gekennzeichnet
ist und zu dem Arbeiten aus unterschiedlichen Disziplinen beitragen. In den Disabi-
lity Studies wird ein Thema also dann bearbeitet, wenn die Perspektive der Disability
Studies angewendet wird. Soll Religion in den Disability Studies bearbeitet werden,
miissen die Religionswissenschaft und die mit ihr verwandten Ficher (wie z.B. die
Islamwissenschaft und Judaistik) dies tun. Tun sie dies nicht, bleibt »Behinderung«
folglich nicht nur ein Desiderat in der Religionswissenschaft, sondern Religion auch
eine Leerstelle in den Disability Studies.

Trotz dieser bis heute bestehenden doppelten Leerstelle ist es nicht so, dass es
keine wissenschaftliche Literatur gibe, die sich mit Bereichen beschiftigt, in denen
sowohl Religion als auch »Behinderung« von Bedeutung sind. Solche gibt es auch in
deutscher Sprache. Diese kann aber weder als religionswissenschaftlich klassifiziert
werden, noch kommt dort die Perspektive der Disability Studies zum Tragen. Gleich-
wohl kénnen behinderungsbezogene religionswissenschaftliche Arbeiten auf diese
Literatur Bezug nehmen. Die Entwicklung der Einrichtungen der religiés gebunde-
nen Behindertenhilfe und Sozialtherapie in Deutschland z.B. ist in geschichtswissen-
schaftlicher Perspektive z.T. recht umfangreich aufgearbeitet worden. Insbesondere
leisten die Historikerin Ulrike Winkler und der Historiker Hans-Walther Schmuhl -
z.T. mit Bezug auf die Konzepte der Disability History — zahlreiche Beitrige zur his-
torischen Erforschung evangelischer und katholischer Einrichtungen fiir Menschen
mit »geistiger Behinderung«.!”® Eine umfangreiche Darstellung der Geschichte der

101 Bis zum Jahr 2016 sind »Religionswissenschaft«, »Religion« und verwandte Stichworte in den
grundlegenden und einfithrenden Werken der Disability Studies nicht nachweisbar. Fiir Beispiele
vgl. Waldschmidt 2003, Waldschmidt/Schneider 2007 und Rathgeb 2012. In dem rund 500-seiti-
gen Band Der (im-)perfekte Mensch (vgl. Lutz 2003) nennt der Philosophieprofessor Marcus Diwell
in seinem siebenseitigen Aufsatz tiber Ethikrite »Kirchen« und »Theologen« als Akteurlnnen (vgl.
2003, bes. S. 355f. und 361). Glinther Cloerkes und Dieter Neubert (1987), Vertreter der Soziologie der
Behinderung, gehen knapp auf religiése Zusammenhinge ein. Das Handbuch Inklusion und Sonder-
pidagogik (vgl. Hedderich et al. 2016) enthilt einen christlich-theologischen Beitrag (vgl. Sedmak
2016, S. 586-590). Im Tagungsband Teilhabe und Vielfalt (vgl. Hedderich/Zahnd 2016) kiindigt die
Erziehungswissenschaftlerin Emese Berzsenyi eine padagogische und religionswissenschaftliche
Arbeit zu Behinderung in den Weltreligionen an (2016, S. 519-525). 2017 beanspruchen die Heraus-
geberinnen eines Bands zur Disability History, religionswissenschaftliche Perspektiven einzubin-
den. In dem Band werden christlich-religiose Zusammenhange an zahlreichen Stellen in Bezug zu
»Behinderung/en« gesetzt (vgl. Nolte/Frohne/Halle 2017, S. 16, 67f., 85-90, 124ff., 157-159, 182f., 194-
201, 234-237, 268-273, 300-307, 349-353 und 404-409). Anne Waldschmidt pladiert in einem Aufsatz
von 2017 schlielich explizit fir Beitrage der Religionswissenschaft zu den Disability Studies (S. 23).
Die Religionswissenschaftlerin Sarah Imhoff (2017, S. 2) kommt fiir entsprechend einschldgige eng-
lischsprachige Publikationen zu einem ganz dhnlichen Ergebnis.

102 Ausnahmen bilden die Ver6ffentlichungen der Verfasserin dieser Arbeit von 2013, 2016, 2019 und
2020.

103 Fiir die Schriftenverzeichnisse der beiden Historikerlnnen vgl. Wissenschaftliche Arbeitsgemein-
schaft Ulrike Winkler und Hans-Walther Schmuhl 0.).a und Wissenschaftliche Arbeitsgemeinschaft
Ulrike Winkler und Hans-Walther Schmuhl 0.).b. Fir die Geschichte religios gebundener Einrichtun-

- am 14.02.2026, 16:55:39.

39


https://doi.org/10.14361/9783839456217-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

40

Religion und Disability

anthroposophischen Heilpidagogik und Sozialtherapie fiir Menschen mit »geistiger
Behinderungx« fiir die Zeit von 1920 bis 1980 bietet der Band Geschichte der anthroposo-
phischen Heilpidagogik und Sozialtherapie von dem Waldorflehrer Volker Frielingsdorf,
dem anthroposophischen Hochschulprofessor Riidiger Grimm und der anthroposo-
phischen Heilpidagogin Brigitte Kaldenberg, der 2013 im Verlag am Goetheanum er-
schienen ist.** Im Kontext der Religionswissenschaft/Religionsgeschichte liegt eine
knappe Auseinandersetzung mit der anthroposophischen Sozialtherapie vor: Das
zweibindige, mehr als 1.800 Seiten umfassende Werk zur Anthroposophie in Deutsch-
land des Religionswissenschaftlers Helmut Zander enthilt zweieinhalb Druckseiten
zur Heilpadagogik und Sozialtherapie.'® Zehn Jahre spiter widmet Zander in seinem
rund 300-seitigen Band Die Anthroposophie ein eigenstindiges fiinfseitiges Kapitel der
anthroposophischen Heilpidagogik, ihrer Entstehung und ihrem Verhiltnis zur ak-
tuellen Inklusionsdebatte.’® Eine eingehende religionswissenschaftliche Bearbeitung
des Verhiltnisses zwischen Anthroposophie und »Behinderung« fehlt bislang.’®”
Neben der Beschiftigung mit den Einrichtungen fiir Menschen, die als »behin-
dert« gelten, findet im Feld der Disability Studies eine Auseinandersetzung mit dem
Phinomen »Behinderung« statt. Diejenigen deutschsprachigen AutorInnen, die sich
mit dem Phinomen »Behinderung« unabhingig von einer eigenen religiosen Posi-
tionierung beschiftigen, greifen das Thema Religion — wenn itberhaupt — meistens
in Beitrigen, die sie aus ihrer eigentlichen Arbeit ausgliedern,’®® auf oder streifen die
Bedeutung von Religion im Zuge historischer Abrisse.'” Dabei ist die Tendenz zu er-
kennen, dass das Verhiltnis von Religion und »Behinderung« eher in Bezug auf die
Vergangenheit als in Bezug auf die Gegenwart erértert wird. So erscheint es auch nicht

gen fiir »behinderte« Menschen in Osterreich vgl. Wegscheider 2012. Die Sozialhistorikerin Ange-
la Wegscheider verortet sich klar in den Disability Studies bzw. in der Disability History. Fir einige
weitere Monografien und Sammelbinde zur Geschichte evangelischer und katholischer Einrich-
tungen fiir Menschen mit »geistiger Behinderung« in Deutschland in chronologischer Reihenfolge
vgl. Kaspar 0.]., Schmidt 1975, Ammon 1986, Wunder/Genkel/Jenner 1987, Stérmer 1991, Doran 1996,
Dinzinger1999, Schiimann 2001, Siegenthaler 2004 und Schaper 2006. Grundlegend fiir die Darstel-
lungen der frithen Geschichte der Einrichtungen ist die entsprechende, deutlich von der Intention
einer Selbstlegitimation gefarbte Darstellung des Pastors Heinrich Matthias Sengelmann von 1885
(S. 63-152).

104 Vgl. Frielingsdorf/Grimm/Kaldenberg 2013. Fir einige weitere Arbeiten, die sich mit der Geschichte
und denweltanschaulichen und anthropologischen Grundlagen der anthroposophischen Sozialthe-
rapie befassen, vgl. Zeller 1978, Taube 1994, Sturny-Bossart 1996, Biewer 2013, Grimm 2007, Buchka
2008, Grimm/Kaschubowski 2008, Schmalenbach 2011 und Stamm 2011. Die meiste Literatur zur
historischen Entwicklung und spirituell begriindeten Konzeption der anthroposophischen Sozial-
therapie ist von Anthroposophlnnen verfasst und/oder in anthroposophischen Verlagen und Zeit-
schriften erschienen. Siehe dazu auch Kap.1.4.2.

105 Vgl.Zander 2008, S.1444-1447.

106 Vgl.Zander 2019, S.102-107.

107 Anthroposophische Medizin ist ein Gebiet, das an das Feld dieser Arbeit angrenzt. Die Erforschung
anthroposophischer Medizin wird z.B. von den Religionswissenschaftlerinnen Dorothea Liidde-
ckens und Barbara Zeugin geleistet (vgl. z.B. Liiddeckens 2018, S. 167-199, und Zeugin/Liiddeckens/
Schrimpft 2018, S. 201-240).

108 Vgl.z.B. Bosl 2015.

109 Vgl. Hedderich 1999, S. 12, und dies. 2006, S. 34, Dederich 2007, S. 85-90, sowie Kastl 2010, S. 23-26,
und dies. 2017, S. 15ff.

- am 14.02.2026, 16:55:39.



https://doi.org/10.14361/9783839456217-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Kapitel 1- Einleitung: Religion und »Behinderung«

zufillig, dass ein Band zur Disability History in der Vormoderne als erster der entspre-
chenden grundlegenden Publikationen ausgiebiger auf religiose Zusammenhinge
eingeht™® und dass eher in der Disability History als in den gegenwartsbezogenen Di-
sability Studies ein religidses Modell von Behinderung diskutiert wird.™ Moéglicherweise
schligt sich in diesem Umstand eine Art Sikularisierungsthese, die Annahme also,
dass Religion in der Gegenwart und erst recht in sog. westlichen Kontexten keine be-
deutende Rolle spiele, nieder. Petro konstatiert mit Bezug auf englischsprachige Pub-
likationen, dass dort teilweise argumentiert wird, dass »Gesundheit Erlésung ersetzt«
(»health replaces salvation«) und »dass die moderne Medizin nun religiose Funktio-
nen ibernimmt« (»that modern medicine now takes on religious functions«)."* Des
Weiteren stellt Imhoff fest, dass in englischsprachigen Publikationen der Disability
Studies Religion wenig beriicksichtigt wird. Die wenigen Ausfithrungen zu Religion
stellen die Wirkung von Religion auf die Haltung gegeniiber »behinderten« Menschen
sowie auf ihre soziale Stellung in der Regel negativ dar. Diese seien verletzend und
ausschliefRend. Zusammen mit weiteren VertreterInnen behinderungs- und religions-
bezogener Forschung konstatiert Imhoff, dass dies insbesondere die Darstellungen
des Judentums betreffe. Dem Christentum hingegen wird noch am ehesten eine posi-
tive (einschlieRende) Wirkung zugeschrieben. Eine behinderungsbezogene Religions-
wissenschaft ermoglicht es, die Sicht auf Religion zu differenzieren und damit neue
Erkenntnisse in Bezug auf das Verhiltnis von Religion und »Behinderung« (auch fir
gegenwirtige >westliche« Kontexte) zu generieren."

In deutschsprachigen Publikationen wird Religion mit Blick auf »Behinderung«
meistens in Form transzendenzbezogener Menschenbilder und ethischer Grund-
sitze,"™ als institutioneller Rahmen (z.B. kirchliche Trigerschaft oder Kloster),™ als
Rechtsordnung™ oder als politische Akteurin beriicksichtigt."” Fast nie werden reli-
giose Praktiken (z.B. »Feste und Feiertage«) als Teil des »Alltag[s] in den Einrichtungen
der Behindertenhilfe« thematisiert.™® Scheinbar wird generell, wie bereits erwihnt,
vor allem bei Beziigen auf die Gegenwart oder auf die jiingste Vergangenheit >west-
licher« und christlicher Kontexte kaum von direkten Wechselwirkungen zwischen Re-
ligion und »Behinderung« ausgegangen.” Wenn dies doch getan wird, dann wird ein

110 Siehe Fn. 101 in diesem Kapitel. Vgl. auch Stiker 2004, Wheatley 2010, bes. S. 1-28 und 63-89, sowie
Goodley 2017, S. 6. Die Literaturwissenschaftlerin Ruth von Bernuth (2003, S. 53f) beschreibt in
ihrem Beitrag zum Band Kulturwissenschaftliche Perspektiven der Disability Studies (vgl. Waldschmidt
2003), dass im Mittelalter und in der Frithen Neuzeit die Konstitution von Menschen, die als »Wun-
der« kategorisiert wurden, auf das Einwirken Cottes zuriickgefiihrt wurde.

111 Vgl. Wheatley 2010, S.10-19, Lee 2013, S. 41, und Wheatley 2017, S. 67f.

112 Petro 2016, S.369 (Ubersetzung der Verfasserin).

113 Vgl. Imhoff 2017, S. 2ff.

114 Flreinige Beispiele vgl. Miiller 2002, Kaluza/Schimek 2004 und Biittner/Wieselhuber 2017.

115 Fir einige Beispiele vgl. Theunissen/Danielowski 0.]., Siebert et al. 2016, Schréder 2002, Biittner
2017, Vanja 2017 und Ritzmann 2017.

116 Fireinige Beispiele vgl. Stohr 2017 und Schmugge 2017.
117 Vgl. Bosl 2009, z.B. S. 138, und 2015, Rudloff 2010, sowie Diiwell 2003.
118 Fireine Ausnahme vgl. Siebertetal. 2016, S. 98-100.

119 Fir den Vergleich von Reaktionen auf »Behinderte« nehmen Cloerkes und Neubert (1987) auch auf
religise Zusammenhinge Bezug. Fiir ihren Vergleich wahlen sie 24 »Kulturen« aus. Dabei wurden

- am 14.02.2026, 16:55:39.

41


https://doi.org/10.14361/9783839456217-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

42

Religion und Disability

Einfluss von Religion auf »Behinderung« beschrieben. Die Bedeutung von religiosen
Praktiken wird dabei kaum reflektiert®® und die Wirkung von »Behinderung« auf die
Gestaltung von Religion wird nicht beriicksichtigt.” Spitestens jedoch seit in den re-
ligionsinternen (theologischen) Debatten eine integrative oder »inklusive Praxis«< dis-
kutiert und gefordert wird,?* ist es uniibersehbar, dass die Wahrnehmung von »Be-
hinderung« Einfluss auf die Gestaltung religiser Praktiken hat.

Schliefilich ist hinsichtlich des deutschsprachigen Forschungsstands zum Thema
Religion und »Behinderung« generell anzumerken, dass so gut wie keine religionsver-
gleichenden Untersuchungen vorliegen — weder zu den hier untersuchten religiésen
Traditionen und Gemeinschaften noch zu anderen.”® Im englischsprachigen Raum
stellt sich der Forschungsstand auch in diesem Punkt anders dar: Dort lassen sich weit
mehr vergleichende Studien und Sammelbinde, die vergleichende Perspektiven an-
regen sollen, finden.”*

Erginzend zum skizzierten allgemeinen deutschen Forschungsstand sind folgen-
de Ausnahmen zu nennen: In Bezug darauf, dass die Rolle von Religion im Zusammen-
hang mit »Behinderung« nur in ausgegliederten Einzelpublikationen diskutiert oder
knapp erwahnt wird, bilden die bereits genannten Arbeiten der Historikerin Ulrike
Winkler und des Historikers Hans-Walter Schmuhl eine Ausnahme. Die Auseinander-
setzung mit »Behinderung« (vor allem »geistiger Behinderung«) im Kontext religios
gebundener Einrichtungen steht im Zentrum ihrer Publikationen. Insbesondere sind
zwei Werke hervorzuheben: Im Band Welt in der Welt, der 2013 in der Reihe Behinde-
rung — Theologie — Kirche erschienen ist,'” versammeln die HerausgeberInnen Aufsit-
ze, die stationidre Einrichtungen der Behindertenhilfe fokussieren und deren Beitrag
zur sozial bedingten Konstruktion sowie die Variabilitit von »geistiger Behinderung«
in historischer Perspektive beleuchten.?® In der Verdffentlichung Exklusion und Inklu-
sion durch Sprache von 2010 diskutiert Schmuhl die christlich-theologischen Hinter-
griinde fir die Gestaltung der Kategorie »Behinderung« bzw. seiner Vorlauferbegriffe
und -konzepte.”” Damit deuten die Arbeiten von der und um die wissenschaftliche

»Industriegesellschaften« bewusst ausgeklammert (S. 26). In der Einfithrung von Kastl (2010), der
sich in die Tradition Cloerkes’ stellt, deutet sich ebenfalls an, dass Religion dann ins Spiel gebracht
wird, wenn es umsnicht westliche<Gesellschaften geht (S. 28).

120 Fiir Ausnahmen in anglophonen Publikationen vgl. Wheatley 2010, S. 10-19, und Schumm/Stoltzfus
2076a.

121 Fiireine Ausnahme vgl. Muschiol 2017.

122 SiehedazuKap.1.4.2.

123 In den 1980er-Jahren hat der Soziologe Giinther Cloerkes vergleichende Arbeiten zu »sozialen Re-
aktionen[en] auf behinderte Menschen«in verschiedenen »Kulturen« publiziert (1985 und Neubert/
Cloerkes1987). Seine Darstellungen verweisen auf die Annahme einer distinkten Kategorie Religion.
Zudem beschreibt er Zusammenhange, die er selbst religios nennt oder die als religios klassifiziert
werden kénnen. Es erfolgtalso punktuell einimpliziter Religionsvergleich (vgl. ebd., z.B. S. 27,59 und
112-123). Auf unterschiedliche religiése Traditionen und ihre »Antworten [..] auf die Frage nach dem
Sinnvon chronischer Krankheit und Behinderung« geht auch Angelika Weirauch ein (2015, S. 25-78).

124 Fiir einige Beispiele vgl. Ingstad/Whyte 1995a, Rao 2004, Ingstad/Reynolds Whyte 2007, sowie
Schumm/Stoltzfus 2011a, 2011c und 2016a.

125 Vgl. Schmuhl/Winkler 2013.

126 Vgl.z.B. Konersmann 2012.

127 Vgl. Schmuhl 2010, S. 28-45, bes. S. 33-38.

- am 14.02.2026, 16:55:39.


https://doi.org/10.14361/9783839456217-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Kapitel 1- Einleitung: Religion und »Behinderung«

Arbeitsgemeinschaft Schmuhl/Winkler einen Aspekt des Verhiltnisses zwischen Re-
ligion und »Behinderung« an, der bei anderen AutorInnen nicht oder deutlich weniger
beriicksichtigt wird: Sie verweisen darauf, dass Religion (in diesem Fall: christliche
Menschenbilder und Akteure) zur Herstellung von »Behinderung« als Kategorie beitra-
gen. Die iibrige bestehende Literatur fokussiert in den meisten Fillen hingegen auf
den Einfluss von Religion auf den Umgang mit »behinderten« Menschen.'

Wihrend sich historische Arbeiten oft auf schriftliche Quellen beziehen, ist es in
der gegenwartsbezogenen Forschung verbreitet, Interviews als Material zu nutzen.
Eine interviewbasierte, gegenwartsbezogene Perspektive auf Zusammenhinge von
christlicher Religion und »Behinderung« bietet die Dissertation Biographisches Wissen
an den Grenzen von Normalitit und Behinderung des katholischen Religionslehrers und
Sonderpidagogen Meinolf Schultebraucks.”® Er prisentiert in seiner Dissertation
implizit Beispiele dafiir, dass und wie Religion die soziale Stellung von Menschen (in
diesem Fall Menschen mit einer »Kérperbehinderung«) beeinflussen kann - dhnlich
wie es auch ein Ziel der vorliegenden Arbeit ist. Zum einen geht der Autor selbst davon
aus, dass aus dem christlichen Glauben an die Gottebenbildlichkeit des Menschen die
Annahme einer Gleichheit aller Menschen resultiere und daraus wiederum ein Verbot,
»behinderte« Menschen zu missachten, abzuleiten sei.’*® Insofern stellt die Schrift
von Schultebraucks selbst ein Beispiel fiir die religios beeinflusste Positionierung von
Menschen dar.” Zum anderen analysiert er in seiner Arbeit, inwieweit sich die ge-
nannte religiose Haltung »in der Praxis kirchlicher oder weltlicher Behindertenein-
richtungen« niederschligt und »ob bzw. welche Gottes- und Solidarititserfahrungen
die Subjektwerdung behinderter Menschen férdern«.** Die Frage nach der »Subjekt-
werdung behinderter Menschen« durch »Gottes- und Solidarititserfahrungen« (die
christlich motiviert sind oder in einer Kirchengemeinde stattfinden) kann als Frage
danach interpretiert werden, inwiefern die soziale Selbstpositionierung von Men-
schen, die als »behindert« gelten, religios beeinflusst sein kann. So gesehen konnten
weiterfithrend die Daten, die in der vorliegenden Arbeit diskutiert werden, mit den
Daten, die Schultebraucks mit seiner Arbeit zur Verfigung stellt, punktuell kontras-

128 Soz.B.dievergleichende Untersuchungzu unterschiedlichen »sozialen Reaktion[en] auf behinderte
Menschen«in verschiedenen Gesellschaften (»Kulturen«) von den Soziologen Giinther Cloerkes und
Dieter Neubert (1987, S. 10 und 19). Ganz besonders trifft dies auch auf die christlich-theologische
Literatur zum Thema Religion und »Behinderung« zu (siehe auch Kap. 1.4.2). Mit der Sozialwissen-
schaftlerin Anne Waldschmidt (2008) kann kritisiert werden, dass solche Arbeiten »naturalistisch
verkiirzt«sind, weil sie auf der Annahme einer naturgegebenen Schiadigung aufbauen»und nurdem
Behindertwerden [..] soziologische Relevanz zugeschrieben«wird (S. 5800).

129 Erschienen ist die Dissertation im Jahr 2006 unter dem Titel Behindert leben (vgl. Schultebraucks
2006). Im Folgenden wird sich auf die Onlineveréffentlichung der Dissertation von 2003 Biographi-
sches Wissen an den Grenzen von Normalitit und Behinderung bezogen (vgl. Schultebraucks 2003). Einige
Verweise auf die Bedeutung von Religion nimmt der Autor auch in seiner zweiten Dissertation vor
(vgl. Schultebraucks 2017).

130 Vgl. Schultebraucks 2003, S. 25f.

131 Schultebraucks bringtin seiner Arbeit mehrfach seine eigene religiose Position zum Ausdruck (vgl.
z.B.ebd., S.162). Darin unterscheidet sich seine Arbeit deutlich von der vorliegenden Arbeit, die reli-
gionswissenschaftlichen Maximen wie dem methodischen Agnostizismus verpflichtet ist.

132 Ebd,, S.26 und13.

- am 14.02.2026, 16:55:39.

43


https://doi.org/10.14361/9783839456217-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

44

Religion und Disability

tiert werden.”® Auch die Studie Anthroposophische Sozialtherapie im Spiegel ausgewdihlter
Lebensgemeinschaften von Christof Stamm, die sowohl auf Interviews als auch auf Be-
obachtungen beruht,”* wiirde die Moglichkeit fiir eine Kontrastierung bieten.
Zusammenfassend lisst sich festhalten: Allgemein steht eine Verbindung von Reli-
gionswissenschaft und Disability Studies und die Erérterung der programmatischen
Grundlagen einer solchen Verbindung in der deutschsprachigen Wissenschaftsland-
schaft aus. Mit Blick auf die Forschung, die bisher zum Thema Religion und »Behin-
derung« geleistet wurde, ist im Speziellen zu konstatieren, dass Arbeiten zur Herstel-
lung von »Behinderung« durch religiése Praktiken fehlen. Auch die Bedeutung von
der Wahrnehmung »Behinderung« fir die Gestaltung von religiésen Anschauungen,
Praktiken und Organisationen ist ein weitgehend unbearbeitetes Thema. Ein Vergleich
von Anthroposophie, Katholizismus und Protestantismus liegt nicht vor. Mit der vor-
liegenden Arbeit soll zur SchlieRung dieser Forschungsliicken beigetragen werden.

1.4.2 Exkurs: Religiose Literatur zum Thema »Behinderung«

Innerhalb von Anthroposophie, Katholizismus und Protestantismus lasst sich aktuell
ein stirker werdendes systematisches Interesse am Thema »Behinderung« feststellen.
Darauf deutet z.B. eine zunehmende Anzahl entsprechender Publikationen von ver-
schiedenen AutorInnen - insbesondere seit etwa 2008 — hin.” Vor allem evangeli-
sche und katholische AutorInnen vertreten gerade in jiingster Zeit den Anspruch, zur
sozial- und kulturwissenschaftlichen Erforschung von »Behinderung« beizutragen.
Gleichwohl stellen anthroposophische, evangelische und katholische Publikationen
fir die vorliegende Arbeit keinen einschlidgigen Forschungsstand im engeren Sinne
dar, obwohl sie auf den ersten Blick das gleiche Thema behandeln wie die vorliegende
Arbeit. So kann diese Literatur nicht ignoriert werden, wenn es um den Forschungs-
stand zum Thema Religion und »Behinderung« geht. Es ist vielmehr notwendig, deut-
lich zu machen, warum genau diese Literatur in der vorliegenden Arbeit nicht als ein-
schligiger Forschungsstand gedeutet wird.

Allgemein ist zu konstatieren, dass die Aussagen iiber den Umgang mit »behinder-
ten« Menschen in der Gesellschaft und z.T. auch iiber das Verhiltnis zwischen »Be-
hinderung« und verschiedenen Religionen in der anthroposophischen, evangelischen
und katholischen Literatur vor dem Hintergrund von Alltagserfahrung und vor allem
vor dem Hintergrund eines jeweiligen religiésen Standpunkts, von dem aus die Auto-
rInnen ihre Argumentationen entfalten, sicher plausibel sind. Sie tragen aber nicht

133 Fiir eine weitere interviewbasierte und gegenwartsbezogene Arbeit vgl. Heek 2015. Diese theolo-
gische Studie kann religionswissenschaftlich interessant sein, weil Religion dort als Krisenbewalti-
gung thematisiert wird. Vgl. aufRerdem Kaluza 2004.

134 Vgl. Stamm 2011.

135 Betrachtet werden im Folgenden hauptsichlich deutschsprachige Monografien und Sammelbinde
aus Deutschland und der Schweiz. Zeitschriften und Zeitschriftenbeitrage sowie nicht-deutsch-
sprachige Publikationen werden in der Besprechung nicht beriicksichtigt. Der Zeitraum, der hier
fokussiert wird, umfasst zwei wichtige Phasen der religiésen Auseinandersetzung mit »Behin-
derung«: Ab 1980 schlagen sich in dieser die Perspektiven nieder, die im Zusammenhang mit der
Behindertenrechtsbewegung stehen (siehe Kap. 1.3.2); 2008 hatte das Inkrafttreten der UN-BRK
enormen Einfluss auf behinderungsbezogene Debatten. Frithere religiose Literatur zum Thema
»Behinderung« (siehe Kap. 1.3.2) wird hier nicht besprochen.

- am 14.02.2026, 16:55:39.


https://doi.org/10.14361/9783839456217-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Kapitel 1- Einleitung: Religion und »Behinderung«

immer unbedingt und unmittelbar zur (Weiter-)Entwicklung analytisch-vergleichen-
der sozial- bzw. religionswissenschaftlicher Erkenntnisse iiber das Verhiltnis von Re-
ligion und Dis/ability bei. Genau dies ist aber Anliegen der vorliegenden Arbeit. Im
Folgenden sollen daher lediglich einige allgemeine Anmerkungen tber die religiose
Literatur zum Thema »Behinderung« gemacht werden. An ausgewahlten Beispielen
wird veranschaulicht, inwiefern sich die hier betrachtete religiése und eine behin-
derungsbezogen-religionswissenschaftliche Perspektive, wie sie in der vorliegenden
Arbeit umgesetzt wird, voneinander unterscheiden.

Evangelisch- und katholisch-theologische Literatur. Mit Blick auf die evange-
lisch-lutherische, evangelisch-reformierte und die rémisch-katholische deutsch-
sprachige Literatur zum Thema »Behinderung« kénnen in Bezug auf ihre AutorInnen,
literarischen Gattungen, Themen und verwendeten Konzepte einige allgemeine Fest-
stellungen getroffen werden:”** Die Arbeiten zwischen 1980 und 2008 stammen, so-
weit die Verfasserin es einzuschitzen vermag, zunichst auch oder gerade von behin-
derungserfahrenen TheologInnen.” Unter den zahlreicher werdenden Publikationen
ab 2008 — dem Jahr des Inkrafttretens der UN-BRK - befinden sich immer mehr wis-
senschaftliche Qualifikationsarbeiten (Dissertationen und Habilitationen),”*® deren
VerfasserInnen sich im Laufe ihrer Karriere an theologischen Fakultiten und Hoch-
schulen etablieren,™
professorInnen herausgegeben und gefiillt werden.”*® Gleichzeitig verschiebt sich in-
nerhalb der theologischen Auseinandersetzung mit »Behinderung« der Fokus von (z.T.
selbst erfahrenen) »Sinnes-« oder »Kérperbehinderung«* auf Abhandlungen iiber an-
deren zugeschriebene »geistigen Behinderung«.”** Ebenfalls ab etwa 2008 nehmen die

und Sammelbinde, die u.a. von Universitits- und Hochschul-

136 Nicht beriicksichtigt werden hier Arbeiten aus dem Bereich der Religionspadagogik und aus ande-
ren praxisbezogenen Feldern. Hier sind hauptsachlich theologisch konzeptionelle Arbeiten zum Be-
hinderungsverstandnis von Interesse.

137 Vgl. z.B. die Arbeiten von Esther Bollag (fiir eine Liste der Publikationen von Esther Bollag vgl. ZeDis
0.].), Bach 1980 und 1994, Herbst 1999, Kollmann 2007, sowie Lutz/Zippert 2001 und dies. 2007. Fiir
eine Arbeit eines »nicht-behinderten« Autors, der eine religions- und behinderungsbezogene Dis-
sertation bereits vor 2008 verfasst hat, vgl. Schultebrauks 2003.

138 Fiir Beispiele vgl. KrauR 2010 und dies. 2014, Joss-Dubach 2014, sowie Jager 2018.

139 Fir Beispiele vgl. Eurich 2008, Liedke 2009, Mohr 2011 und Heek 2015. Die in den beiden vorherigen
Fufdnoten genannten Autorlnnen waren, soweit die Verfasserin sieht, entweder bereits vor>Auftre-
tenihrer Behinderung<oder bereits vor Erscheinen ihrer behinderungsbezogenen Arbeiten anihren
Hochschulen etabliert, waren bzw. sind Pfarrerinnen, Seelsorgerinnen, Privatdozentinnen, Lehre-
rinnen oder etablierten sich erst sehr viel spater (nach 2008) an den Hochschulen.

140 Fur Beispiele vgl. Eurich/Lob-Hidepohl 2011a, Falk/Bieler 2012, Kunz/Liedke 2013a, Eurich/Lob-H-
depohl 2014, Liedke/Wagner 2016 und Geiger/Stracke-Bartholmai 2018a.

141 Vgl. Bach 1994, ZeDis 0.)., Herbst 1999, Lutz 2001, Schultebrauks 2003, Lutz/Zippert 2007, Kollmann
2007, sowie Kraufd 2010 und dies. 2014.

142 Fir Beispiele vgl. Eurich 2008, Kellenberger 2011, Mohr 2011, Joss-Dubach 2014 und Jager 2018.

- am 14.02.2026, 16:55:39.

45


https://doi.org/10.14361/9783839456217-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

46

Religion und Disability

theologischen Arbeiten deutlich verstarkt Schlagworte wie Inklusion,*® Relationalitit**
oder Konstruktion'* von »Behinderung« sowie Disability Studies™* auf.*” »Inklusion«
wird zunichst als sozialpolitischer Programmbegriff verwendet.”® Neuerdings erfihrt
der Begriff der Inklusion innerhalb der Theologie eine systemtheoretisch orientierte
Bestimmung."’ Dabei werden — anders als in der vorliegenden Arbeit - die system-
theoretisch orientierte Definition von Inklusion und die Unterscheidung verschiedener
Gesellschaftsbereiche mithilfe systemtheoretischer Termini mit theologischen Uber-
legungen kombiniert und zur Grundlage fir die Forderung nach »Anerkennung von
Vielfalt« in der Gesellschaft und der »Vorreiterrolle« der Kirche in der Gesellschaft ge-
macht.”® Aufierdem nimmt auf theologischer Seite aktuell der Anspruch zu, zu den
Disability Studies beizutragen oder selbst Disability Studies zu sein."

Hinsichtlich der Argumentationsgrundlage und des methodischen Vorgehens fillt
auf, dass Menschen, die als »geistig behindert« gelten, und ihre Perspektiven in den
betrachteten Schriften weitgehend abwesend sind. »Geistig behinderte« Menschen
erscheinen z.B. in den Schriften von Johannes Eurich und Lars Mohr insgesamt als
passive Objekte sozialer Vorginge, als Menschen, die auf besondere Weise geférdert
und angesprochen werden miissen, wenn sie an sozialen Vorgingen teilhaben sollen,
die selbst nicht Religion gestalten, sondern durch deren »Behinderung« Gott auf an-
dere einwirkt.””* Die Dissertation der Pfarrerin Cornelia Jager, die eine barrierefreie,
inklusive Gottesdienstpraxis diskutiert, stiitzt sich an dem Punkt, an dem es um die
Religiositit »geistig behinderter« Menschen geht, auf die Ausfithrungen von Pfarre-
rInnen, Heil-, Sonder- und ReligionspiddagogInnen, aber nicht in direkter Weise auf

143 Vgl. Liedke 2009, S. 22 (siehe auch den Untertitel der Monografie), Joss-Dubach 2014, S. 36, Krau
2014, S. 219-224, Eurich/Lob-Hiidepohl 2011a (siehe den Titel des Bandes), Kunz/Liedke 2013a (siehe
den Titel des Bandes), Eurich/Lob-Hiidepohl 2014 (siehe den Untertitel des Bandes), Nord 2015, Lied-
ke/Wagner 2016 (siehe den Titel des Bandes), Schiefer Ferrari 2017 (siehe den Untertitel des Bandes),
Schweiker 2017 (siehe den Titel des Bandes) und Geiger/Stracke-Bartholmai 2018a (siehe den Titel des
Bandes).

144 Vgl. Eurich 2006, S. 205, Liedke 2009, S. 609, und Mohr 2011, S. 303ff.

145 Vgl. Eurich 2008, S. 397f.,, Eurich/Lob-Hldepohl 2011a, S. 8, sowie Joss-Dubach 2014, S. 17f. und 23f.

146 Vgl. Eurich 2008, S.17,238-241 und 252-264, Krauf$ 2014, S. 25-27, und Joss-Dubach 2014, S. 36.

147 Vor2008 wird gegen Segregation (»Apartheid«), Benachteiligung sowie Diskriminierung und fir In-
tegration argumentiert (vgl. z.B. den Untertitel Gegen das Apartheidsdenken in Kirche und Gesellschaft
von Bach1994; vgl. auch Herbst1999,z.B. S. 15 und 28). Siehe auch Kap.1.3.2.

148 Explizitsovgl. Kunz/Liedke 2013b, S.18. Nichtimmer wird Inklusion durchweg positiv gesehen (Jager
2018, S. 83). Mohr (2011, S. 60) z.B. strebt zwar eine inklusive Anthropologie an, lehnt aber (implizit)
ein durchweg inklusives Bildungssystem ab.

149 Vgl. Liedke/Wagner 2016, S. 9-37, und Noss 2018, S.179-194.

150 Vgl. Liedke 2016, S. 71, Liedke/Wagner 2016, S. 27f. und 33f., sowie Noss 2018, S. 192. Angemerkt sei
hier, dass Luhmann selbst (1997, S. 746) betont, dass es in einer funktional differenzierten Gesell-
schaft keine Rangordnung der Funktionssysteme geben kann. Vgl. dazu auch Walthert 2010, S. 243.

151 Vgl. den Untertitel der von Eurich und Lob-Hiidepohl herausgegebenen Reihe Behinderung — Theolo-
gie—Kirche. Beitrdge zu diakonisch-caritativen Disability Studies, in der viele der hier betrachteten Arbei-
ten erschienen sind (2008 kritisiert Eurich die Disability Studies noch, siehe unten), den Untertitel
von Hornig/Soderfeldt 2017 und das Netzwerk Disability Studies Interkulturelle Theologie (vgl.
Forschungs-Stiftung Kultur und Religion 0.].).

152 Vgl. Eurich 2008, S. 22, 27, 31f,, 38, 231f,, 264 und 355, sowie Mohr 2011, S. 320.

- am 14.02.2026, 16:55:39.



https://doi.org/10.14361/9783839456217-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Kapitel 1- Einleitung: Religion und »Behinderung«

Schilderungen von Menschen, denen eine »geistige Behinderung« zugeschrieben
wird.”® Die Schweizer Theologen Edgar Kellenberger und Bernhard Joss-Dubach bil-
den Gedichte, Malereien und Fotografien dieser Personengruppe in ihren Arbeiten ab
oder erzihlen Anekdoten iiber sie und von Begegnungen mit ihnen.” In keiner der
genannten Arbeiten werden in systematischer Weise Daten mit Menschen, die als
»geistig behindert« gelten, gemeinsam generiert oder es findet zumindest kein Ver-
weis darauf statt, dass und wie dies erfolgt ist. Wird beansprucht, Perspektiven von
»behinderten« Menschen wiederzugeben, dann wird nicht kenntlich gemacht, worauf
sich diese Aussagen stiitzen. So betont Eurich ohne einen konkreten Verweis auf die
Quelle seiner Aussage,” »dass es viele Menschen gibt, die unter einer kérperlichen
Schwerst- und/oder Mehrfachbehinderung leiden«.”* Folglich wird nicht eindeutig
klar, dass es sich bei dieser Aussage nicht um die Reproduktion einer stereotypen
Vorstellung handelt. In Anbetracht der Wichtigkeit dieses Arguments innerhalb der
Ausfihrungen Eurichs und weil er damit die Sprecherschaft fiir diese Personengrup-
pe beansprucht,” wire dies aber angebracht. An der zitierten Stelle setzt sich Eurich
mit der US-amerikanischen, rollstuhlfahrenden Theologin Nancy Eiesland und ihrem
Werk The Disabled God"™® auseinander. Eurich kritisiert Eieslands Theologie z.B. dafir,
dass sie den Aspekt des Leidens an »Behinderung« nicht ausreichend beriicksichtige.
Eieslands diesbeziigliche »sprachliche Verschleierung« konne sich daher, so konsta-
tiert Eurich — wieder ohne erkennbaren Bezug auf die Aussage einer der Personen, fiir
die er beansprucht zu sprechen - »auf fatale Weise gegen die Betroffenen kehren« und
Eieslands Ansatz stehe »in der Gefahr, auf viele Menschen mit Behinderung zynisch
zu wirken«."” Seine drastische, mit medizinischen Termini gespickte und mit seiner
Deutung versehene Beschreibung von Symptomen einer Zerebralparese dienen ihm an
dieser Stelle als Beleg fiir das vermeintlich objektiv und permanent gegebene Leiden
an zumindest einigen »Behinderungen«. Auflerdem moniert Eurich, dass die Theo-
logie Eieslands den »Betroffenen« die Hoffnung auf »eine Verwandlung ihres Korpers
im Eschaton«**° nehme. Dass diese Hoffnung fiir Menschen, die als »behindert« gelten,

153 Die Hélfte der Arbeiten, die Jager ihren Schlussfolgerungen zugrunde legt, stammen aus den Jah-
ren 1918 bis 1945 (vgl. Jager 2018, S. 63-79) —einer Zeit, in der Ansichten iber»behinderte« Menschen
vertreten wurden, die durchaus kritisch beurteilt werden kénnen.

154 Vgl. Kellenberger 2011, S. 42, sowie Joss-Dubach 2014, z.B. S. 5,12, 21, 25, 44, 86,106 und 108f.

155 Eurich (2008, S. 11) erwéhnt lediglich im Vorwort, er habe »Erfahrungen mit Behinderung« in der
eigenen Familie und habe sich wahrend der Promotionszeit persénlich in einer Diakonieeinrichtung
flir Frauen mit»psychischen Beeintrachtigungen«engagiert. An einer Stelle hilt er fest, dass »Men-
schen mit geistiger Behinderung [..] die Ergebnisse ihrer Selbstreflexion Auflenstehenden in der
Regel nicht vermitteln«kdonnen (S. 210). Zu den Konsequenzen solcher Annahmen siehe Kap. 4.1.2.

156 Ebd,,S.353,vgl. auch S.354. Zuvor halt Eurich noch fest, dass Nicht-»Behinderte« kaum angemesse-
ne Aussagen iiber das Erleben von Menschen mit »geistiger Behinderung« treffen konnen (S. 210).
Zur Assoziation von »Behinderung« und Leid vgl. auch Mohr 2011, S. 317, Joss-Dubach 2014, S. 36,
Haérnig/Soderfeldt 2017, S. 8, und Springhard 2018. Die Betonung des Zusammenhangs von »Behin-
derung«und Leid kann mit einer Affinitat des Christentums zum Leiden und zum Auflenseitertum
in Verbindung gebracht werden (vgl. dazu Ebertz1999).

157 Vgl. auch Eurich 2008, S. 263f.

158 Vgl. Eiesland1994.

159 Eurich 2008, S.353 und 354.

160 Ebd.

- am 14.02.2026, 16:55:39.

47


https://doi.org/10.14361/9783839456217-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

48

Religion und Disability

relevant ist, leitet er wiederum nicht (erkennbar) aus Aussagen von diesen ab. So kann
der Eindruck entstehen, dass seine Vorstellung einer notwendigen Verwandlung des
»behinderten« Korpers im Jenseits vor allem auf seinen Annahmen iiber Behinderungs-
erfahrungen und auf seinen christlichen Vorstellungen iiber notwendige Geschehnisse
nach dem Tod beruhen. Insgesamt kritisiert Eurich an Eiesland und ihrer Theologie,
dass sie eine subjektive, partikulare Deutung Gottes vornehme und vertrete. Eies-
lands Theologie koénne deshalb nicht fiir alle Menschen giiltig sein.’® Eurich betont,
dass seine Gottesvorstellung im Gegensatz zu der von Eiesland im Einklang mit »der
evangelischen Theologie«'** stehe. Es lieRe sich diskutieren, ob »die evangelische Theo-
logie« nicht letztendlich auch eine partikulare, auf subjektiven Alltagserfahrungen be-
ruhende Sichtweise darstellt, nimlich eine Sichtweise, die eine primir privilegierte,
nicht-»behinderte«, minnliche, euroamerikanisch-weife und heterosexuelle Deutung
des Alltags reprasentiert, die ihren Partikularismus erfolgreich verschleiert und der es
zu grofRen Teilen gelingt, ihren Anspruch auf Allgemeingiiltigkeit durchzusetzen. Fir
Eurich stellt sich die Frage, wie der »kohirente[] und in sich konsistente[] Gottesbe-
griff«®® dieser — vermeintlich allgemeingiiltigen — evangelischen Theologie begriindet
und an alle vermittelt werden kann. Er ist nicht daran interessiert, individuelle reli-
giose Vorstellungen und Praktiken zu rekonstruieren, ohne eine Einordnung dieser
Formen von Religion in richtig oder falsch vorzunehmen. Es geht ihm — wie anderen
theologischen Arbeiten — um die Ergriitndung der Beziehung zwischen »Behinderung«
und dem Géttlichen, eine theologische Selbstpositionierung zum Phinomen »Behin-
derung, die auf der zuvor ergriindeten Beziehung aufbaut und »ob die Forderung
nach Teilhabe biblisch-theologisch untermauert werden kann«.'** Fir die vorliegen-
de Arbeit ist eine neutrale Rekonstruktion verschiedener Religionsformen hingegen
konstitutiv. Ihr Anliegen ist es nicht, einen theologischen Standpunkt zu entwerfen,
zu begriinden und durchzusetzen. Es geht hier nicht darum, dass die Thesen »behin-
derter« WissenschaftlerInnen oder »behinderter« TheologInnen generell nicht infrage
gestellt werden diirften, weil sie Diskriminierung erfahren und itber »Behinderung«
schreiben, und auch nicht darum zu behaupten, dass »Behinderung« niemals als Ein-
schrinkung oder Leid erfahren wird. Es soll hier darauf hingewiesen werden, dass
Eurich mit Argumenten arbeitet, deren empirische Fundierung er nicht offenlegt, und
dass er beansprucht, die Perspektive derjenigen zu vertreten, die er nicht oder nicht
angemessen zu Wort kommen lisst —1° so, wie dies in den Theologien und in der Wis-
senschaft allgemein hiufig der Fall ist.”*® Die einzige Stelle, an der Eurich eine Ausei-
nandersetzung mit der emanzipatorischen Perspektive einer Behinderungs-Erfahre-
nen offenlegt, erfolgt mit dem Ziel, diese als partikular zu beurteilen und zugunsten
seiner eigenen theologischen Deutung zuriickzuweisen. Es liefRe sich daher anfragen,
ob Eurichs Auseinandersetzung mit Eiesland ein Versuch ist, die eigene Deutungs-

161 Vgl.ebd.,S.352-355.

162 Ebd,,S.352 (Hervorhebung der Verfasserin).

163 Ebd., S.3s55.

164 Ebd.,S.265. Fiir dhnliche Beispiele vgl. Liedke 2009, S. 21, und Mohr 2011, S. 15.

165 Seine knappe Erwdhnung personlicher Begegnungen im Vorwort kann diese nicht ersetzen.

166 Vgl. Kremsner 2017, S. 76-79.

- am 14.02.2026, 16:55:39.



https://doi.org/10.14361/9783839456217-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Kapitel 1- Einleitung: Religion und »Behinderung«

hoheit zu sichern.”” Da also fraglich ist, inwieweit die theologischen Arbeiten, auf
die in diesem Kapitel Bezug genommen wird, die Perspektiven von Menschen, die als
»behindert« gelten, authentisch wiedergeben, sollen sie der vorliegenden Arbeit nicht
als Referenz in ihrer eigenen Argumentation dienen. Aufierdem ist hier auf den Um-
stand hinzuweisen, dass »Behinderung« theologisch oft, wie am Fall Eurichs gezeigt,
als Ausdruck oder Erfahrung von Einschrinkung und Leid konzeptualisiert wird,*s®
wohingegen das Konstatieren von »Behinderung« in der vorliegenden Arbeit als Kon-
fliktlosungsstrategie gefasst wird.

Der Sonderpidagoge und Hochschuldozent Lars Mohr registriert selbst die Ab-
wesenheit »behinderter« Menschen in seiner Dissertation Schwerste Behinderung und
theologische Anthropologie. Fiir ihn ist dies ein positiver Sachverhalt: Am Ende seiner
Schrift hilt er fest, dass in dieser »Behinderung nur selten explizit Erwihnung fin-
det«.!'®-Er beurteilt dies als Zeichen dafiir, dass er sein Ziel, nimlich die Formulie-
rung einer inklusiven Anthropologie, erreicht habe. Der Umstand, dass in Arbeiten
iiber »Behinderung« und Inklusion Perspektiven von »behinderten« Menschen nicht
ernsthaft, authentisch und systematisch wiedergegeben werden, lisst sich aber auch
als Ausdruck und Reproduktion der gegebenen Machtverhiltnisse deuten:'° Privi-
legierte sprechen iiber Marginalisierte, ohne diese selbst zu Wort kommen zu lassen,
formulieren Aussagen mit allgemeinem Giiltigkeitsanspruch und sichern sich so ihre
Deutungshoheit in der Gesellschaft.” Der Hinweis darauf, dass ein Teil der Menschen,
die als »geistig behindert« gelten, sich nicht verbal dufiern, kann kein Argument dafiir
sein, niemanden, der/die dieser Gruppe zugeordnet wird, einzubeziehen oder nicht
kenntlich zu machen, inwiefern dies erfolgt ist.

Die vorliegende Arbeit ist zweifelsfrei von den gleichen Machtstrukturen geprigt.
Es wird hier zwar das Anliegen verfolgt, in gewisser Weise aufzuklaren und fiir mehr
Aufmerksamkeit fiir Menschen, die als »geistig behindert« gelten, in (Religions-)Wis-
senschaft und Gesellschaft zu pliddieren; jedoch wird hier nicht behauptet, eine sozi-
alstrukturelle Verbesserung marginalisierter Gruppen, die im Sinne der Betreffenden
wire, fordern oder durchsetzen zu kénnen. Auflerdem sollen hier keine Aussagen
iiber das Verhiltnis zwischen Religion und »geistiger Behinderung« getroffen wer-
den, ohne einige derjenigen, denen eine »geistige Behinderung« zugeschrieben wird,
systematisch befragt zu haben. Diese Arbeit bezieht deshalb Menschen mit und ohne

167 Soauch, wenn erdie Disability Studies und Empowerment-Bewegungen fiir ihre Identitdtspolitiken
sowie homogenisierende und ausschlieRende Verkollektivierung kritisiert (vgl. Eurich 2008, S. 259-
264).

168 Obwohl, wie im Fall von Eurich, viele Seiten darauf verwendet werden, darzulegen, dass dem nicht
sosei (vgl. ebd., S. 200-264).

169 Mohr2011,S.332.

170 Vgl. Kremsner 2017, S. 77 und 79.

171 Einen dhnlichen Vorgang hat Davis (2015, bes. S. 62) in Bezug auf das Konzept Diversity festgestellt.
Die Implementierung des Konzepts Diversity stellt laut Davis eine Strategie etablierter Gruppen dar,
ihre soziale Stellung zu sichern, da die Etablierten befiirchten, dass der Fokus auf bestimmte mar-
ginalisierte Gruppen und Affirmative Action zu einer Gefdhrdung ihrer sozialen Vormachtstellung
fithren kénnte. Im Gegensatz zur Affirmative Action umschliefit Diversity nicht nur ebenfalls die
Etablierten, sondernist sogaran den Mafstdben des neoliberalen und vom klinischen Blick geprag-
ten Mainstreams orientiert und schliefdt in der Konsequenz z.B. Menschen mit »Behinderungen«
aus.

- am 14.02.2026, 16:55:39.

49


https://doi.org/10.14361/9783839456217-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

50

Religion und Disability

»geistige Behinderung« gleichermaflen in die Datenerhebung ein und die hier vorge-
stellte Interpretation wird eng und nachvollziehbar an das so entstandene Material
zuriickgebunden. Dazu gehort auch, dass benannt wird, wenn eine Schilderung von
einer Person stammt, deren Alltag davon geprigt ist, dass sie als »geistig behindert«
gilt. Dies wiederum heif3t jedoch nicht, dass die Interpretationen, die auf der Grund-
lage von Aussagen »behinderter« Befragter angestellt werden, ausschlieflich auf diese
spezifische Gruppe bezogen werden.”

Ein weiterer fundamentaler Unterschied zwischen theologischen Arbeiten und
der hier vorgestellten Untersuchung liegt im jeweiligen Verhiltnis zu konstrukti-
vistischen Sichtweisen auf »Behinderung«. Innerhalb der theologischen Literatur
lassen sich zum einen Ablehnungen eines konstruktivistischen Verstindnisses von
»Behinderung« und zum anderen eine Art >theologischer Sozialkonstruktivismus«
feststellen.”” Der Schweizer evangelisch-reformierte Pfarrer im Ruhestand Edgar
Kellenberger lehnt z.B. in seinem Buch Der Schutz der Einfiltigen von 2011 ein konst-
ruktivistisches Verstindnis von »Behinderung« mit der Begriindung ab, dass ein sol-
ches den notwendigen Schutz fiir »geistig behinderte« Menschen gefihrde.”” In der
Habilitationsschrift Gegen die Behinderung des Andersseins des Basler Pfarrers Bernhard
Joss-Dubach, die 2014 erschienen ist, kommt implizit eine gewisse Distanz gegeniiber
einem konstruktivistischen Verstindnis von »Behinderung« zum Ausdruck, wenn
Joss-Dubach zuriickhaltend formuliert, dass Behinderung »als soziales Konstrukt
aufgrund von Deutungsmustern und Sozialverhalten der Umgebung betrachtet wer-
den [kann]. Behindert ist man dann [sic!] nicht, sondern wird man«,"”” wihrend er an
anderen Stellen ohne Umschweife festhilt, was oder wie »Behinderung« istund welche
Schlussfolgerung er daraus zieht.”” Zwar sprechen manche TheologInnen davon, dass
»Behinderung« kein objektives Faktum ist, dass es verschiedene Deutungen und Ver-
stindnisse von »Behinderung« gibt, die Bezeichnung »geistige Behinderung« sowie
die Pauschalisierung, die mit dieser klassifizierenden Bezeichnung verbunden ist, ab-
zulehnen oder zumindest iberdenkenswert ist und medizinische Kategorisierungen
eine dynamische soziale Dimension haben."”’” Gleichbedeutend mit einem Verstindnis
von »Behinderung« gemif3 einem kulturellen Modell, wie es der vorliegenden Arbeit zu-
grunde liegt,”® ist dies jedoch nicht. An zahlreichen Stellen schligt sich - teilweise

172 Zum Thema, wer in dieser Arbeit zu Wort kommt und fiir wen die Ergebnisse in dieser Arbeit spre-
chen kénnen, siehe auch die Einschrankungen in Kap. 4.2.2.

173 Eurich (2008, S. 202) bezieht sich in Abgrenzung zu Konstruktivismus und radikalem Konstruktivis-
mus auf einen Konstruktionismus. Er spricht in seinem Buch dennoch von einer sozialen Konstruk-
tion von Behinderung und verwendet z.B. den Begriff »konstruktivistisch«, was es bei der Lektiire
erschwert, zwischen (radikal) konstruktivistischen Perspektiven und solchen/seinen, die sich auf
den Konstruktionismus beziehen, auseinanderzuhalten.

174 Vgl. Kellenberger 2011, S. 17f. Fiir eine dhnliche Beurteilung vgl. Eurich 2008, S. 205-208. Zu solchen
Missverstandnissen konstruktivistischer, akausaler Ansitze siehe Kap. 2.2.2.

175 Joss-Dubach 2014, S. 17 (erste Hervorhebung der Verfasserin, zweite und dritte Hervorhebung im
Original).

176 Vgl.ebd.,z.B.S.15ff.

177 Fiir einige Beispiele vgl. ebd., S. 18, 22ff. und 35f,, Eurich 2008, S. 35f.,, 202, 207 und 255, Mohr 2011,
S. 303, Liedke 2009, S. 609, und Eurich/Lob-Htdepohl 2011b, S. 8.

178 Siehe Kap.2.2.1.

- am 14.02.2026, 16:55:39.



https://doi.org/10.14361/9783839456217-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Kapitel 1- Einleitung: Religion und »Behinderung«

mehr, teilweise weniger explizit — die Annahme einer objektiv gegebenen Schidigung
nieder, die Vorstellung von »Behinderung«, die physische Ursachen hat, nach ver-
schiedenen Arten (nicht immer eindeutig) unterschieden werden kann, ein Anders-
sein bedingt, und unterschiedlich gedeutet werden kann, die zu einem bestimmten
Zeitpunkt unerkannt ist bzw. erkannt wird — aber eben auch gegeben ist, wenn sie
nicht erkannt oder (korrekt) benannt wird."’

Was aber ist in den hier fokussierten theologischen Arbeiten gemeint, wenn in
ihnen von einer sozialen oder soziokulturellen Konstruktion von »Behinderung« die
Rede ist? Zunichst ist in Bezug auf die grundsitzliche Konzeptualisierung von »Be-
hinderung« der betreffenden theologischen Arbeiten festzuhalten, dass ihnen ein
soziales Modell von Behinderung zugrunde liegt. Es wird also von einer objektiv gege-
benen Beeintrichtigung/Storung/Anomalie (Impairment) ausgegangen, auf die (nicht
zwingend) eine Benachteiligung/Diskriminierung/Behinderung erfolge (Disability)
oder dass individuelle Fehlfunktionen mit sozialen Strukturen in Wechselwirkung
miteinander stehen. Dabei wird angenommen, dass nur die Art der Benachteiligung
bzw. die sozialen Strukturen von dem soziokulturellen Kontext abhingig sind,'® in
dem sie stattfindet, nicht aber die Beeintrichtigung selbst. Diese sei als solche gege-
ben - auch dann, wenn sie nicht erkannt, (korrekt) benannt oder zum Ausgangspunkt
von Benachteiligung gemacht werde.” In ihren Analysen trennen einige AutorIlnnen
des Weiteren implizit zwischen Kultur und Religion bzw. zwischen einer variablen
Deutung von Sachverhalten und dem, wie die Sachverhalte tatsichlich sind.’ Sie set-
zen voraus, dass Gott die Sachverhalte, wie sie tatsichlich, unabhingig vom Sozialen
sind, geschaffen hat — wenigstens insofern, als dass Gott zulisst, dass sie sind, wie
sie sind.*® Aulerdem ist erkennbar, dass sie davon ausgehen, dass eine korrekte Er-
kenntnis der Sachverhalte und ihres tatsichlichen Wesens moglich ist. Dieses korrek-
te Verstindnis bzw. der Weg dorthin ist quasi >richtige Religion< oder Theologie. In
dieser Logik fithrt >richtige Religion< oder Theologie zu einem korrekten Verstindnis
von »Behinderung« und zu einer korrekten Umgangsweise mit »behinderten« Men-
schen, wihrend Kultur oder eine >falsche Theologie« bzw. eine falsch ausgelegte Re-
ligion zu einer falschen (negativen) Deutung von »Behinderung« und einem falschen
(benachteiligenden oder diskriminierenden) Umgang mit »behinderten« Menschen
fithren kann.'® >Falsche Religion«< entsteht demnach unter dem Einfluss von Kultur,

179 Vgl.z.B. Eurich 2008, S.13ff., 22, 31,38, 200fT., 210, 231 und 235, Liedke 2009, S. 614, Kellenberger 2011,
S.9und 23f., Mohr 2011, S. 72 und 303ff., sowie Joss-Dubach 2014, S. 13,16, 18f., 23f., 35f,, 38, 47f., 104f.
und 107.

180 Andieser Stelle soll nicht erértert werden, was genau in den besprochenen theologischen Arbeiten
mit dem Begriff soziokulturell gemeint ist. Zur Verwendung dieses Begriffs in dieser Arbeit siehe
Kap.2.2.1.

181 Eurich (2008, S. 207) etwa setzt sich zwar recht ausgiebig mit der Konstruktion von Impairment und
Disability auseinander und erwahnt auch, dass »soziale[] Aspekte bei der Bestimmung der medizi-
nischen Ursachen der Funktionsstérung« eine Rolle spielen (vgl. auch z.B. S. 202), dennoch bezieht
er bewusst»korperliche Aspekte« (»Beeintrachtigungenc, wie er sie u.a. selbst nennt) als integralen
Bestandteil in seine Behinderungsdefinition mitein (ebd., S. 235 und 254).

182 Fiir Beispiele vgl. Eurich 2008, S. 32 und 352, sowie Mohr 2011, S. 307.

183 Fiirein markantes Beispiel vgl. ebd., S. 305ff.

184 lhre eigene Assoziation von »Behinderung« mit Leid, Unvollstdndigkeit usw. ist in dieser Logik nicht
negativ, da sie auf richtiger Auslegung beruht.

- am 14.02.2026, 16:55:39.

51


https://doi.org/10.14361/9783839456217-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

52

Religion und Disability

worunter implizit bestimmte medizinische Entwicklungen, liberale Wirtschafts- und
Gesellschaftsformen, Tradition, Volksfrommigkeit oder magische Vorstellungen sub-
sumiert werden.”® Die AutorInnen gehen letztendlich, wie dargelegt, nicht im Sinne
eines kulturellen Modells von Behinderung so weit zu sagen, dass auch das, was als Beein-
trachtigung (Impairment) gilt und dass die Bewertungen von Umgangsweisen mit dem,
was als Beeintrachtigung markiert wird, sozial variable Konstruktionen sind.'¢ An ei-
nigen Stellen wird ganz im Gegenteil explizit die medizinische Dimension von »Behin-
derung« betont und die aktuelle swestliche Medizin wird als Maf3stab fiir die Feststel-
lung und Kategorisierung von »Behinderungen« (Impairments) herangezogen.”’ Fiir die
vorliegende Arbeit ist es hingegen der zentrale Aspekt von Disability Studies und
einem Verstindnis von »Behinderung« als sozial konstruiertes Phinomen, dass die so-
ziale Herstellung sowohl von Disability als auch von Impairment rekonstruiert wird.®®
An der Vorstellung eines objektiven Impairments festzuhalten, hat in theologischer
Perspektive insofern durchaus Sinn, als dass dieser zufolge Gott die Wirklichkeit, die
Menschen und ihre Eigenschaften erschafft und eben nicht die Gesellschaft.”® Die
Feststellung, dass »Behinderung« ein soziales Konstrukt ist oder verschiedenen, sozial
abhingigen Deutungen unterliegt, ist fiir theologische Argumentationen die Grundla-
ge, um zwischen richtigen und falschen Deutungen von »Behinderung« und zwischen
richtigen und falschen Umgangsweisen mit »behinderten« Menschen unterscheiden
zu konnen sowie fir diejenigen Deutungen und Umgangsweisen zu werben, die sie
fur richtig halten. Aktuell gilt den theologischen AutorInnen Inklusion (was auch im-
mer sie im Einzelnen genau darunter verstehen) als richtig, wihrend dieser Begriff
vor Inkrafttreten der UN-BRK 2008 in der theologischen Literatur nicht anzutreffen
ist und den Strukturen von caritativen und diakonischen, oft von PfarrerInnen ge-
leiteten Einrichtungen bis dahin offensichtlich andere Paradigmen zugrunde lagen.*
Das Paradigma der Inklusion entstammt in theologischer Perspektive dennoch nicht
primir der Kultur; sondern die Kultur entspricht an dieser Stelle dem Willen Gottes
oder dem Reich Gottes, die als der Kultur iibergeordnet vorgestellt werden — und dies
sei erkennbar, wenn z.B. die Bibel oder auch andere religiose Schriften wie der Koran
richtig ausgelegt werden.” Die eigene Deutung erscheint damit als Anniherung an

185 Vgl. Eurich 2008, S. 31f,, sowie Joss-Dubach 2014, S. 13, 22, 24f., 35, 38 und 47f.

186 Oder sie setzen (zumindest sprachlich) ihren eigenen Anspruch nicht konsequent um.

187 Fiir Beispiele vgl. Eurich 2008, S. 229-235, Eurich/Lob-Hiidepohl 2011b, S. 8, und Joss-Dubach 2014,
S.18f. Cleichzeitig gelten die Verfahren und Haltungen, die mit der aktuellen westlichen (Schul-)Me-
dizin assoziiert werden, als korrekturbedirftig. Fir Beispiele vgl. Eurich 2008, S. 32f.,, sowie Joss-Du-
bach 2014, S.15und 48-74.

188 Siehe Kap.2.2.

189 Siehe Kap. 8.2.1.

190 Siehe Kap.1.3.2.

191 Vgl. Eurich 2008, S. 31f, Eurich/Lob-Hiidepohl 2011b, S. 7, Joss-Dubach 2014, S. 16 und 19, sowie Geiger/
Stracke-Bartholmai 2018b, S. 10. Aus christlich-theologischer Sicht konnen im Zuge einer richtigen
Auslegung auch im Koran wahre Aussagen (iber »Behinderung« entdeckt werden. Die Durchmi-
schung derislamischen Religion mitvorislamischen magischen Vorstellungen (Kultur) bei den Mus-
limlnnen verunmaogliche diesen aber haufig ein richtiges Verstandnis von »Behinderung«. Auf diese
Weise komme es auch in der islamischen Kultur zu einer Diskriminierung der Frau. Auch in diesem
Punkt wiirde die wahre Religion von kulturell bedingten Vorstellungen verdeckt (vgl. Joss-Dubach
2014, S.17f., 47f. und 491ff).

- am 14.02.2026, 16:55:39.



https://doi.org/10.14361/9783839456217-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Kapitel 1- Einleitung: Religion und »Behinderung«

das Verstindnis der Wirklichkeit, wie Gott sie geschaffen hat.””? Die sozialkulturelle
Dimension (anderer, theologischer) Deutungen wird folglich in theologischen Arbei-
ten nur dann analytisch re-/dekonstruiert, wenn diese in Bezug auf die tibersoziale,
gottliche Wirklichkeit als falsch erachtet werden und davon ausgegangen wird, dass
diese (kulturell bedingt) die Ontologie von »Behinderung« verschleiern.”® Dies wurde
hier am Beispiel der Zuriickweisung der Theologie Eieslands durch Eurich kursorisch
gezeigt. In der vorliegenden Arbeit wird im Unterschied dazu die Frage danach, ob es
eine iibergeordnete Wahrheit gibt, ausgeklammert. Die Annahme einer solchen und
konkrete Vorstellungen iiber diese werden hier dementsprechend weder zum Gegen-
stand noch zum Argument der Analyse gemacht."”*

Zentrale Anliegen der hier besprochenen theologischen Arbeiten sind die Er-
griindung der Beziehung zwischen Gott und »Behinderung«, auf dieser Grundlage
behinderungsbezogene Deutungen und Umgangsweisen zu bewerten, zu einer theo-
logischen Selbstpositionierung zu finden, diese zu begriinden und als Ausgangslage
fir theologische Reflexionen sowie innerkirchliches Handeln zu machen.” In den
theologischen Arbeiten wird auferdem der Anspruch erhoben, auf der genannten
Grundlage gesellschaftliche Bereiche iiber die theologischen und kirchlichen Zusam-
menhinge hinaus zu beeinflussen. Genannt werden der Inklusionsdiskurs und seine
theoretischen Grundlagen,” die politische Ethik und sozialpolitische Mafinahmen,
die Medizin und das dortige Heilungsverstindnis, die Pidagogik sowie die Haltungen
und Handlungen nicht-»behinderter« Menschen im Alltag.””” Menschen, die als »be-
hindert« gelten, soll dadurch schliefflich im Rahmen dieser Bereiche zu mehr Wert-
schitzung,”® zur Fihigkeit der »Teilnahme am sozialen Leben« und der »eigenstindi-
ge[n] Lebensfithrung«**® verholfen werden.

Die skizzierten Anliegen zeigen, dass in der theologischen Literatur das Sprechen
iiber eine marginalisierte Gruppe zum Ausgangspunkt gemacht wird, sich selbst in-
nertheologisch zu positionieren sowie die eigene gesellschaftliche Position zu legi-
timieren und zu festigen. Wie bereits gesagt, stellt sich die Frage, ob eher stereoty-
pe Vorstellungen von »Behinderung« und »behinderten« Menschen und weniger die

192 In Bezug auf Inklusion vgl. Eurich/Lob-Hidepohl 2011b, S. 7. H6rnig strebt in einem ganz dhnlichem
Duktus danach, die Wahrheit iber Luthers Aussagen (iber sWechselbilge«zu ergriinden, die in der
Rezeption dieser Aussagen verdeckt worden seien (vgl. Hornig/Soderfeldt 2017, S. 7).

193 Den Beitrag christlicher Zusammenhinge zur neuzeitlichen Konstruktion von »Behinderung« re-
konstruiert Eurich in seinen Ausfithrungen nicht. Er fragt ohnehin eher danach, als was»behinderte
Menschen« konstruiert werden und wie ihr Hilfebedarf angemessen ermittelt werden kann, aber
nichtdanach, wie die Konstruktion der Kategorie »Behinderung«erfolgt (2008, S. 201ff., 229-235 und
255-264).

194 Siehe Kap.3.2. Dies heifdt nicht, dass dieser Arbeit kein eigener Standpunkt zugrunde liegt, der nicht
sozialabhingig und schliefilich nicht kontingent wére. Er ist aber im Unterschied zur Grundlage
theologischer Argumentationen prinzipiell iiberpriifbar und damit falsifizierbar und als Grundlage
einer offenen, wissenschaftlichen Diskussion brauchbar.

195 Vgl. Kunz/Liedke 2013b, S. 5, Mohr 2011, S. 15, und Geiger/Stracke-Bartholmai 2018b, S. of.

196 Vgl. Liedke/Wagner 2016, S. 26.

197 Vgl. Eurich 2008, S.13f,,16, 27 und 32f,, Liedke 2009, S. 22 und 613, Mohr 2011, S. 15, Kellenberger 2011,
S. 9 und 21f,, sowie Eurich/Lob-Hidepohl 2011b, S. 7.

198 Vgl.Joss-Dubach 2014, S.13-22 und 37.

199 Eurich 2008, S.16 und 38.

- am 14.02.2026, 16:55:39.

53


https://doi.org/10.14361/9783839456217-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

54

Religion und Disability

Perspektiven derer, die als »behindert« gelten, die Grundlage aktueller theologischer
Argumentationen bilden und ob diese Vorstellungen wiederum medizinische und
neoliberale Wert(-ungs-)prinzipien beinhalten, von denen sich die AutorInnen vorder-
griindig distanzieren.**°

Anthroposophische Literatur. Wihrend die Theologien offensiv allgemeingiilti-
ge Grundlagen fiir die Gesellschaft und die soziale Stellung »behinderter« Menschen
schaffen wollen, bringen sich anthroposophische AkteurInnen erst allmihlich in den
breiten Diskurs itber »Behinderung« und den Umgang mit »behinderten« Menschen
ein. Nach Einschitzungen aus diesem Kreis selbst 6ffnet sich die anthroposophische
heilpidagogische und sozialtherapeutische Praxis und deren interne Reflexion erst
seit einigen Jahren fiir die wissenschaftliche Sprache und den Austausch mit nicht-an-
throposophischen Fachwissenschaften.? Hauptsichlich richten sich die wenigen vor-
liegenden Sammelbinde und Monografien (unter denen sich einige, hauptsichlich an
Universititen auRerhalb Deutschlands, Osterreichs und der Schweiz eingereichte Dis-
sertationen befinden)*** zum Verhiltnis von Anthroposophie und »Behinderung« an
AkteurInnen pidagogischer Praxisfelder.?®® Vor allem adressieren sie die anthropo-
sophische Heilpidagogik und Sozialtherapie in Waldorfschulen, anthroposophische
Sonder-/Forderschulen sowie heilpidagogische oder sozialtherapeutische Einrich-
tungen wie Kindergirten und Lebensgemeinschaften. Diese starke Orientierung an
der piadagogischen und insbesondere an der spezifisch anthroposophischen Praxis
kann als ein Grund dafiir betrachtet werden, dass diese Publikationen im Vergleich
zu den theologischen Schriften weniger Begriffe und Konzepte enthalten, die aktuell
fir sozial- und kulturwissenschaftliche Disziplinen und die Disability Studies zentral
sind. Anthroposophische AutorInnen suchen, so scheint es, weniger stark als Theo-
logInnen den sozial- und kulturwissenschaftlichen Anschluss. Der emeritierte Uni-
versititsprofessor fiir Heil- und Sonderpidagogik Ferdinand Klein formuliert zwar
— dhnlich wie theologische AutorInnen es fiir die Theologien tun — den Anspruch, dass
die anthroposophische Heilpidagogik und Sozialtherapie notwendige Korrekturen
der aktuellen, aus seiner Sicht destruktiven, weil kontingenten Sozialwissenschaften
und Sonderpidagogik bewirken kénnten und sollten; fordert aber dafiir, »die gewohn-
te analytische Sprache hinter uns zu lassen und uns in die einfach anmutende, aber
gehaltvolle Sprache der spirituellen Ethik der Anthroposophie [..] einzufiithlen«.?%*
Wie oben aufgezeigt, wihlen christliche TheologInnen einen anderen Weg: IThr Stre-
ben nach sozial- und kulturwissenschaftlichem Anschluss findet vor allem in einer
Verwendung entsprechender Begrifflichkeiten und Konzepte Ausdruck. In der Kon-
sequenz der Konzentration auf die (anthroposophische) pidagogische Praxis, der

200 So wird von theologischer Seite die Hegemonie sowohl aktueller, schulmedizinischer als auch neo-
liberaler Deutungen und Bewertungen des Menschen anerkannt und gleichzeitig deren Auswirkun-
gen kritisiert. Indem sich die Theologien als notwendiges Korrektiv zu diesen Auswirkungen (ohne
ihre Urheberlnnen tatséchlich selbst infrage zu stellen) positionieren, versuchen sie, sich ihre ge-
sellschaftliche Anerkennung zu sichern.

201 Vgl.Grimm 2007, S. 34.

202 Vgl. Maschke 2008, Blomaard 2011 und Maschke 2018.

203 Vgl. Grimm/Kaschubowski 2008; vgl. auch Kaschubowski/Maschke/Greving 2013 und Schmalenbach
2016.

204 Klein 2008, S.137 und 135.

- am 14.02.2026, 16:55:39.


https://doi.org/10.14361/9783839456217-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Kapitel 1- Einleitung: Religion und »Behinderung«

Ablehnung der Fachwissenschaften und ihrer Sprache sowie der Anliegen anthropo-
sophischer Arbeiten liegen also sehr viel weniger begriffliche Uberschneidungen zwi-
schen anthroposophischen Schriften und der vorliegenden Arbeit vor, als es zwischen
theologischen Publikationen und dieser Arbeit der Fall ist. Es ist daher nicht notwen-
dig, eine dhnlich ausfithrliche Abgrenzung dieser Arbeit von den anthroposophischen
Publikationen vorzunehmen, wie sie oben in Bezug auf theologische Schriften erfolgt
ist. Die Abgrenzung und der Umstand, dass es sich bei anthroposophischen Arbei-
ten nicht um relevante Forschungsbeitrige fiir diese Arbeit handelt, ist auf den ersten
Blick aufgrund unterschiedlicher Adressatinnen, Zielsetzungen und damit einher-
gehender Begrifflichkeit deutlich erkennbar. Im Folgenden werden daher nur knap-
pe Bemerkungen zur deutschsprachigen anthroposophischen Literatur zum Thema
»Behinderung« (insbesondere »geistige Behinderung«) seit 2008 gemacht und diese
punktuell mit Befunden aus der Besprechung theologischer Literatur verglichen. Im
Fokus liegen dabei vor allem anthroposophisch konzeptionelle Sammelbandbeitrige.
Der Blick auf die Inhaltsverzeichnisse und die Sachregister der betrachteten Bin-
de lasst erkennen, dass anthroposophische Beitrige zur Heilpidagogik und Sozial-
therapie von typisch anthroposophischen Begriffen und Perspektiven geprigt sind.
Diese finden sich in der Regel weder in theologischen noch in sozial- und kultur-
wissenschaftlichen Arbeit zum Thema »Behinderung«. Dazu zihlen Termini wie z.B.
Astralleib, Atherleib, Chirophonetik, (Heil-)Eurythmie, Ich-Bewusstsein, Ich-Impuls,
Ich-Organisation, Inkarnation, Menschenkunde, Punkt-Kreis-Meditation, Sozialthe-
rapie, Wesensglieder.?” Etwa zeitgleich zu den Theologien werden die Begriffe »Inte-
gration« und »Inklusion« verwendet — zunichst nur vereinzelt, zunehmend aber an
exponierteren Stellen und differenzierter sowie umfangreicher. Auf konstruktivisti-
sche Ansitze, die Disability Studies und die fiir diese grundlegenden Modelle von Be-
hinderung wird kein Bezug genommen. Dariiber hinaus vermeiden die AutorInnen den
Begriff »Behinderung« und insbesondere die Bezeichnung »geistige Behinderung«
oder distanzieren sich explizit von diesen. Stattdessen gebrauchen sie den spezifisch
anthroposophischen Terminus »Seelenpflege-Bediirftigkeit«. Die AutorInnen machen
selbst deutlich, dass sich die Bezeichnungen »geistige Behinderung« und »Seelenpfle-
ge-Bediirftigkeit« auf das gleiche Phinomen beziehen, dieses jedoch innerhalb und
auflerhalb anthroposophischen Denkens unterschiedlich gedeutet wird.**® Die anth-
roposophische Bezeichnung »Seelenpflege-Bediirftigkeit« ist eng mit dem spezifisch
anthroposophischen Verstindnis dieses Phinomens verkniipft, welches wiederum auf
der anthroposophischen bzw. steinerschen Anthropologie griindet. Diese unterschei-
det auf spezifische Weise Korper, Geist, Seele und Ich und geht von Wiedergeburten
bzw. mehrmaligen Verkérperungen des Ichs aus. Im Fall des Auftretens dessen, was
als »Seelenpflege-Bediirftigkeit« gefasst wird, werden weder der Geist noch das indi-
viduelle Ich einer Person als beeintrichtigt gedeutet (wie es die Bezeichnung »geistige
Behinderung« nahelegt), sondern es wird angenommen, dass die Seele bzw. die Ver-
bindung zwischen den verschiedenen Leibern des Menschen gestort sei. Auch wenn
sich die Grundlagen und Details des anthroposophischen Konzepts von »Seelenpfle-
ge-Bediirftigkeit« einerseits und des evangelischen und katholischen Behinderungs-

205 Vgl. Kaschubowski/Maschke/Greving 2013, S. 5f. und 239-242, sowie Grimm/Kaschubowski 2008,
S.5-8 und 542-547.
206 Vgl.Grimm 2008, S. 245, und Klein 2008, S.146.

- am 14.02.2026, 16:55:39.

55


https://doi.org/10.14361/9783839456217-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

56

Religion und Disability

konzepts andererseits unterscheiden,?” liegt dem anthroposophischen Konzept der
»Seelenpflege-Bediurftigkeit« letztendlich dhnlich wie dem evangelischen und katho-
lischen Behinderungskonzept ein soziales Modell zugrunde, bei dem von einer Ursache
fir Beeintrichtigung und Hilfebediirftigkeit ausgegangen wird, die unabhingig vom
sozialen Kontext besteht. Als solche kann sie aus dieser Perspektive nicht infrage ge-
stellt oder als konstruiert betrachtet werden, weil ihr Ursprung im metaphysischen
und metasozialen (transzendenten) Bereich verortet wird. Kategorisierungen werden
von Ridiger Grimm, Professor fiir Theorien und Methoden der Heilpidagogik an der
privaten Alanus Hochschule, hingegen als vom Menschen gemacht betrachtet.>*®

In anthroposophischen Texten wird »Seelenpflege-Bediirftigkeit« des Weiteren
mit Leid, Krankheit, Verletzung/Verletzlichkeit, Unvollstindigkeit, Ungleichgewicht
und Hilfebedurftigkeit assoziiert.?*® Diese Assoziationen und die Verortung ihres Ur-
sprungs im Transzendenten sind Ausgangspunkt fiir die Zuschreibung eines spezifi-
schen Zwecks von »Seelenpflege-Bediirftigkeit«: Das individuelle Ich sowie das soziale
Umfeld kénnen und sollen sich unter der Erfahrung von Unvollstindigkeit, Hilfebe-
dirftigkeit etc. weiterentwickeln.”® Wie in evangelischen und katholischen Arbeiten
erhalten Menschen, die als »behindert« bzw. »seelenpflege-bediirftig« gelten, auch in
den hier betrachteten anthroposophischen Texten eine passive Rolle. Ihre Perspekti-
ven werden in diesen nicht oder zumindest nicht systematisch und auf erkennbare
Weise einbezogen. So kann zusammengefasst werden, dass sich anthroposophische
und theologische Deutungen inhaltlich z.T. stark voneinander unterscheiden. Struk-
turell weisen sie jedoch groRe Ahnlichkeiten auf: Die Konzeptualisierungen entspre-
chen einem sozialen Modell von Behinderung, bei dem betont wird, dass eine Storung
objektiv, jenseits jeder sozialen Kontextabhingigkeit als solche vorliegt und seinen Ur-
sprung und Zweck in Vorgingen auflerhalb des Sozialen hat. In beiden Kontexten kon-
zentrieren sich die Arbeiten auf »geistige Behinderungc, ohne dass diejenigen, denen
eine »geistige Behinderung« zugeschrieben wird, auf erkennbare Weise und mit glei-
cher Gewichtung wie nicht-»behinderte« Perspektiven in eine systematische Generie-
rung einer empirischen Grundlage fir die entfalteten Argumentationen einbezogen
werden. Die Literaturbesprechung hat gezeigt, dass zwischen der religiosen Literatur
und der vorliegenden religionswissenschaftlichen Arbeit sowohl auf inhaltlicher als
auch auf struktureller Ebene fundamentale Unterschiede bestehen.

207 SieheKap.7.2.1.

208 Vgl.Grimm 2008, S. 245.

209 Fur Beispiele vgl. Denger 2008, S.107, Gléckler 2016, S. 90-94, und Grimm 2008, S. 243.
210 Vgl. Glockler 2016, S. 92, und Grimm 2008, S. 249. Siehe Kap. 7.21und 8.2.1.

- am 14.02.2026, 16:55:39.



https://doi.org/10.14361/9783839456217-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

