
5. Analysen: Film als Widerstand 257

Protestaktionen und politischer Widerstand bleiben immer Gegenstand von

Diskussionen, insbesondere in Bezug auf ihre Legitimität, Sinnhaftigkeit und An-

gemessenheit. Sind die Forderungen der Guaraní angemessen? Ist es legitim, für

diese Sache einen derartigen Bruch in der Öffentlichkeit zu verursachen, das ge-

sellschaftliche Leben der hegemonialen Gesellschaft zu stören? Teilweise sehr ex-

plizit, teilweise geduldig beobachtend, legt der Film nahe, dass der Widerstand

der Guaraní notwendig und dringlich ist und die Bestrebungen der Gegenseite,

die Proteste – und damit auch ihre Lebensweise – zu kriminalisieren, aufgezeigt

werden müssen.

5.6 Synthese der Filmanalysen

Für die Beantwortung der Fragestellung der vorliegenden Arbeit ist es im letz-

ten Arbeitsschritt der Analyse essenziell, Gemeinsamkeiten und wiederkehrende

Narrative zusammenzufassen, um ein besseres Verständnis dafür zu entwickeln,

inwiefern die Filme als Gegenentwürfe in der Konstitution von Territorien ent-

wickeln, welche Aspekte in der Verhandlung territorialer Konflikte zentral sind

bzw. wie territoriale Forderungen artikuliert werden. Die dokumentarfilmische

Verhandlung der Konfliktsituationen spiegelt nicht nur die Welt wider, sondern

bringt diese mit hervor und trägt aktiv zur Sinnstiftung bei. Eine genaue Wahr-

nehmung der vermittelten Narrative kann helfen, territoriale Konflikte in einem

anderen Licht zu sehen und die darin wirkenden Machtstrukturen und Wertvor-

stellungen bewusster zu registrieren.

Im Folgenden sollen insbesondere die häufig eingesetzten dokumentarfilmi-

schen Modi benannt werden, aber auch rekurrierende Motive und Narrative in der

Argumentationsstruktur. Ebenso von Bedeutung sind die jeweils eingenommene

bzw. nahegelegte Perspektive, aus der der Konflikt erzählt wird, und die dadurch

evozierte Wirkung der Inklusion bzw. Exklusion. Grundsätzlich ist sowohl der In-

halt als auch die Form von Interesse:Was wird wie gezeigt, vor allem auch in Bezug

darauf, welche Stimmen Autorität beanspruchen?Wie fordern diese Visualisierun-

gen zu unterschiedlichen Sichtweisen auf in Bezug auf Raumvorstellungen, Aneig-

nungsprozesse und Dimensionen differierender Mensch-Umwelt-Beziehungen?

5.6.1 Die Anfechtung des Staates: Das Narrativ der Intervention

und Kontrolle

Wie in Kapitel 3.3.2 dargelegt, wurden zur Zeit der Eroberung der Amerikas, aber

auch im Zuge der Etablierung von Nationalstaaten Narrationen über die Geografie

und mediale Darstellungen oftmals dazu eingesetzt, Raum diskursiv zu entleeren,

wie etwa die Idee der ›Entdeckung‹ Amerikas suggeriert. Dies dient(e) dazu, den

https://doi.org/10.14361/9783839464175-018 - am 13.02.2026, 13:08:22. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839464175-018
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


258 Filmischer Widerstand

Anspruch zu erheben, den Raum nach europäischen Vorstellungen zu ›zivilisie-

ren‹. Die Raumdarstellung in den hier analysierten Filmen geht nicht von einem

leeren oder ›wertlosen‹ Raum aus, der von westlich-modernen Akteur*innen be-

treten bzw. von ihnen etwa zu einem wertvollen Kulturraum gemacht wird, wie

Mahlendorff (2000) dies für Bellos Selvas Americanas und den darin artikulierten

Agrarmythos konstatiert. Vielmehr wird der Raum durch Bedeutungseinschrei-

bungen mit nichtwestlichen Vorstellungen an den Anfang der dokumentarfilmi-

schen Argumentationsstruktur gestellt, als bewohnter Raum veranschaulicht und

damit als Ausgangspunkt angenommen, sodass sich die darauffolgenden Hand-

lungen durch den Staat als Interventionen in bestehende Verhältnisse erzählen

lassen. Es werden unterschiedliche Räumlichkeiten und Wissensordnungen ge-

schaffen, die jedoch nicht hierarchisch zueinander positioniert werden. Während

in Paraná – el río und Júba Wajiín zwei klar voneinander abgrenzbare geografische

Räume etabliert werden, wird in Sangre y Tierra und Estamos vivxs die Verstrickung

unterschiedlicher Raumordnungen und deren Gleichzeitigkeit hervorgehoben, in

Ara Pyau insbesondere deren stetige Durchdringung bzw. deren Aushandlungspro-

zess. Júba Wajiín und Paraná – el río verknüpfen den als indigen markierten Raum

mitMotiven der Idylle, der Ruhe, die vor allem über die filmbildliche Ebene vermit-

telt werden, während in Estamos vivxs vorwiegend über die auditive Ebene auf die

rechtmäßige Präsenz der Mapuche verwiesen wird. Der westlich-moderne Raum

wird hingegen – häufig im Zusammenwirken der bildlichen und auditiven Ebe-

ne – als aggressiv bzw. auf weitere Expansion bedacht skizziert. Diese Expansion

wird in den Kontext einer kolonialen Logik gestellt, die geplanten Projekte, die zu

den jeweiligen Konfliktsituationen geführt haben, werden als Intervention im Sin-

ne kolonialer Expansion gedeutet. Der Staat bzw. die jeweilige Regierung agiert

somit nicht als Souverän auf staatlichem Territorium, sondern interveniert in Ge-

bieten, die erst angeeignet werden müssen, so die Aussage der Filme. Im Spiel mit

der Sichtbarkeit bzw. Unsichtbarkeit der Personen bei der Etablierung der filmi-

schen Topografie in Júba Wajiín etwa ist eine filmästhetische Strategie zu finden,

die Fragen nach der An- bzw. Abwesenheit in Bezug auf territoriale Ansprüche

aufwirft, die Abwesenheit des Staates hervorhebt und dessen Vorhaben folglich

als ein Eindringen markiert. Ähnlich vermittelt der Film Paraná – el río die staatli-

chen Akteur*innen vor allem durch ihre Abwesenheit, wobei die Reise in die Stadt

als Ort der politischen Macht als strukturierendes Element des filmischen Raums

diese Abwesenheit besonders hervorhebt. Für Estamos vivxs lässt sich hinsichtlich

des Narrativs der Intervention durch den Staat speziell die Überschreibung der

Ortsnamen nennen, wie sie in der animierten Anfangssequenz zu sehen ist. Durch

die Überschreibung wird ein Reversieren der Kolonialisierung (und damit Beginn

der Dekolonialisierung) visualisiert, das mit einem Beharren auf der eigenen Exis-

tenz vor dem aktuell hegemonialen TerritoriumdesNationalstaates verknüpft wird

und im Kontrast steht zu einer Verweigerung von Gleichzeitigkeit, wie es Fabian

https://doi.org/10.14361/9783839464175-018 - am 13.02.2026, 13:08:22. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839464175-018
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


5. Analysen: Film als Widerstand 259

(2002) für koloniale Diskurse beschreibt (denial of coevalness). Im weiteren Verlauf

steht das Verschweigen bisheriger – mitunter gewaltvoller – Interventionen in be-

stehende Verhältnisse im Vordergrund. In Ara Pyau ist die Intervention wiederum

allgegenwärtig, der filmische Raum wird vor allem im Prozess des Aushandelns

dargestellt. Die drohende Intervention führt zu einer verstärkten Affirmation der

eigenen kulturellen Identität, sodass deren Verstrickungen mit dem eigenen Ter-

ritorium deutlich werden. Die Filme dienen dazu, wie diese Ausführungen zeigen,

Zeugnis über das Eindringen in bestehende territoriale Verhältnisse abzulegen.

Anzeichen staatlicher Präsenz sind häufig visualisiert durch Bilder von Poli-

zeibeamt*innen, von institutionalisierten Akteur*innen staatlicher Macht. In kei-

nemder Filmewerden beispielsweise Einwohner*innen des jeweiligen Staates bzw.

das Leben in jenem staatlichen Territorium gezeigt, imMittelpunkt steht vielmehr

das Phänomen der Kontrolle, das häufig in Unterdrückung mündet. Auch wenn

der Protestzug als zentrales Motiv der filmischen Struktur von Estamos vivxs durch

einzelne Orte zieht, durch scheinbar bewohntes Gebiet, so liegt der Fokus im Ent-

wurf dieses Raums auf starren, fixierten Elementen, auf Gebäuden der institutio-

nalisierten staatlichen Macht, die immer wieder aufgesucht werden. Die wenigen

sichtbaren Menschen, die den Raum bewohnen, zeigen Gesten der Befürwortung,

der Unterstützung des Protests. Paraná – el río zeigt den filmischen Ort der Stadt als

Topografie der Kontrolle und Dominanz des Menschen über seine Umgebung, die

entlang der Achsen von Rationalisierung und Technologisierung konstruiert wird

und in Kontrast zur betont langsamen Alltagsidylle der Flusslandschaft als Hei-

mat der Kukama steht. Detailaufnahmen eines Temperaturreglers oder der Klima-

anlage in konstant langsamer Bewegung mit maschinellem Surren befinden sich

beispielsweise im Fokus der Kamera. Ebenso wird aber auch die Herrschaft über

›andere‹ – sei dies eine andere Kultur oder die Natur als ›das andere‹ zur westlich-

modernen Gesellschaft – zum zentralen Element der westlich-modernen Räum-

lichkeit und untermauert den Wunsch nach Kontrolle als Herrschaft. Júba Wajiín

entwirft das Eindringen des Staates als Drang zur Kontrolle des Raums, insbeson-

dere durch den scheinbaren Versuch der Dominanz über dieMaterie,wie die Bilder

der Tagebaumine, der schweren Kraftfahrzeuge, des Grabens im Schutt verdeutli-

chen. Sangre y Tierra stellt die staatliche Präsenz durch gewaltbereite Akteur*innen

dar, verwebt deren Unterdrückungsdrang mit einer nichtmenschlichen Dimensi-

on, wie die Bilder der Zuckerrohrplantagen vermitteln. In Ara Pyau ist es vor allem

das Motiv der Kriminalisierung nichtwestlicher Lebensweisen, womit das Phäno-

men der Kontrolle bzw. Unterdrückung erzählt wird.

Das topologische Verhältnis zwischen dem Staat auf der einen Seite und dem

indigenen Widerstand auf der anderen, als klare Oppositionsstruktur etabliert,

ist besonders über die gegenwärtige Abwesenheit von ersterem ausgedrückt, wie

eben beschrieben, wodurch staatliche Akteur*innen als ›Eindringlinge‹ markiert

werden, gleichzeitig aber auch als schwer fassbares Gegenüber. In ihrer jeweili-

https://doi.org/10.14361/9783839464175-018 - am 13.02.2026, 13:08:22. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839464175-018
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


260 Filmischer Widerstand

gen Darstellung formen die Filme damit die Wahrnehmung, wie staatliche Prä-

senz und staatliche Macht aussieht bzw. aussehen kann. Während die Rauman-

eignung staatlicher Akteur*innen vor allem mit Aspekten der Kontrolle verbunden

wird, erfolgt die Einschreibung kultureller Erfahrungen der Umgebung der indi-

genen Akteur*innen zumeist über das Motiv des Alltags. Diese bildliche Darstel-

lung dient der Festlegung einer bestimmten Wahrnehmung des Raums, ihn als

Heimat der jeweiligen indigenen Gemeinschaft zu verstehen. Die Repräsentation

des Raums über Alltagsmotive schafft somit Verhältnisse der Zugehörigkeit. In Pa-

raná – el río wird die filmische Erzählung des Konflikts in ihrer Gesamtheit in eine

Alltagsstruktur gegossen, wodurch auf den Umweltrassismus postkolonialer Ge-

sellschaften verwiesen wird. Bilder alltäglicher Tätigkeiten der Kukama am Fluss

lassen diesen als ihre Heimat erscheinen. Auch Júba Wajiín setzt Aufnahmen eines

scheinbaren Alltags in einem ländlichen Dorf an den Anfang der filmischen Argu-

mentation. Ara Pyau zeigt ebenso über weite Strecken den Alltag im Dorf, wobei je-

ner von der Formierung von Widerstand geprägt zu sein scheint. Der Film nimmt

dabei die Perspektive eines Neulings im Dorf ein und folgt einem partizipativen

Modus, der dem Ausdruck der Unterstützung des dokumentierten Widerstands

dient.

Diesen Beschreibungen zufolge lässt sich ein Narrativ der Intervention als we-

sentliches Merkmal der hier untersuchten Filme und ihrer Argumentationsstruk-

tur hinsichtlich territorialer Aushandlungsprozesse feststellen. Staatliches Territo-

rium wird nicht als hegemonial, als souverän angenommen, vielmehr ist der Staat

als Akteur (noch) nicht präsent und wird mit Gewalt und einem Streben nach Kon-

trolle assoziiert, womit die zum jeweiligen Konflikt führenden staatlichen Pläne

und Bestrebungen in ihrer Legitimität angefochten, als Eingreifen in bestehende

Verhältnisse, als Eroberung beschrieben werden. Der Raum wird damit im Pro-

zess des Aneignens durch den Staat dargestellt. In Hinblick darauf ist auch das

rekurrierende Motiv von fließendem Wasser als filmästhetisches Mittel zum Ver-

weis auf ein genuin dynamisches Raumkonzept zu erwähnen.Ara Pyau positioniert

Motive fließenden Wassers am Beginn des Films und verknüpft diese mit Erläute-

rungen spiritueller Vorstellungen der Guaraní. Estamos vivxs stellt durch die Mon-

tage verschiedener Aufnahmen eines Flusses eine Ähnlichkeitsstruktur dessen zur

Bewegtheit des Protests her, die in Kontrast zum durch starre, fixierte Elemen-

te geprägten nationalstaatlichen Raum steht. Paraná – el río erzählt den Konflikt

anhand der Materialität des Wassers, das sich durch westlich-moderne Interven-

tionen von einer klaren, leichten, lebensspendenden Flüssigkeit zu einer zähen,

trüben, giftigen Masse wandelt. Das Fließende wird zu einem zentralen Motiv der

Artikulation territorialer Bezüge, das mit indigener Territorialität, mit indigener

Präsenz verknüpft wird, während die staatliche Präsenz mit einer statisch darge-

stellten Kontrolle und Herrschaft gleichgesetzt wird.

https://doi.org/10.14361/9783839464175-018 - am 13.02.2026, 13:08:22. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839464175-018
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


5. Analysen: Film als Widerstand 261

5.6.2 Kollektivität und Erfahrung: Wie das ›Messbarmachen‹ des Raumes

in den Hintergrund rückt

Ein zentraler Aspekt, der sich in allen Filmen widerspiegelt und insbesondere in

der Betrachtung der dokumentarfilmischen Modi nach Nichols hervortritt, ist die

Verhandlung von Wissensgenerierung, die eine verstärkte Sensibilisierung gegen-

über gelebter Erfahrung einführt und diese damit aufwertet.

Die Filme vermeiden Voiceover-Kommentare im Stil von distanzierten Ex-

pert*innen oder unsichtbaren, nicht an einer Person festmachbaren Autoritäts-

instanzen – einer singulären vereinheitlichenden Quelle, die durch den Film und

sein Argument führt –, wie sie Nichols (2017) als klassisches Modell von Soziolo-

gie und Journalismus vor allem dem expository mode zuordnet. Vielmehr basiert

die Entfaltung des filmischen Arguments auf Vielstimmigkeit und subjektiven

Ausdrucksformen. Dabei besteht eine starke Verknüpfung der auditiven Infor-

mationen mit der filmbildlichen Ebene: Es geht stets um spezifische Situationen,

um konkrete Auseinandersetzungen, Menschen und Probleme, die im nächsten

Schritt in einen breiteren Kontext gestellt werden. Nie dient die filmische Montage

lediglich dazu, über ein Thema in verallgemeinernder Art und Weise zu sprechen.

Die von Nichols (2017) ebenfalls dem expository mode zugeordnete Verwendung von

B-roll footage wird nicht angewendet, da es sich bei der filmischen Vermittlung

nicht um eine reine Bebilderung des Arguments einer unsichtbaren Autorität

handelt, sondern um die jeweils spezifische Begegnung. Es geht um konkrete

Ereignisse und konkrete Personengruppen, die häufig auch namentlich genannt

werden. Die Filme stützen ihre Argumentationen im Wesentlichen auf die Be-

weisführung über die Bildebene und die Glaubwürdigkeit der Auskunft gebenden

Menschen, Zwischenschnitte untermauern die Aussagen. Alle Bilder sind mit den

spezifischen Personen und gezeigten Orten verbunden. Die Bildebene ist damit

wesentlicher Bestandteil der Vermittlung des historischen Ereignisses.

Die Vermeidung von Voice-of-God-Kommentaren als rhetorisches Stilmittel

begründet Nichols (2017) damit, dass dies mit einer Epistemologie und Formen

des Wissens über die Welt einhergeht, die nicht mehr zulässig erscheinen, da sie

mit einem westlichen Superioritätsdenken und entsprechender Deutungsmacht

über andere verbunden werden. Gerade jene Gruppen, die früher häufig Objekte

des Interesses filmischer Vermittlung waren, suchen nun im Sprechen über sich

selbst andere Formen der Äußerung (Nichols, 2017). Darin liegt ein wesentlicher

Aspekt indigener Filmarbeiten, der nicht nur die hier im Detail analysierten Filme,

sondern den Großteil der Dokumentarfilme betrifft, die unter der Beschreibung

https://doi.org/10.14361/9783839464175-018 - am 13.02.2026, 13:08:22. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839464175-018
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


262 Filmischer Widerstand

›indigener Film‹ zu finden sind.158 Der häufige Einsatz von Interviews und Talking-

Head-Situationen verdeutlicht, dass die filmische Realität aus der Perspektive der

jeweiligen indigenen Gemeinschaft erzählt wird. Insbesondere Júba Wajiín und

Paraná – el río sind durch dieses Stilmittel geprägt. Sie teilen damit ihr Wissen,

ihre Wahrnehmung ebenso wie ihre Bewertung einer Situation. Diese Stilmittel

schreibt Nichols (2017) vor allem dem participatory mode zu, um die Realität mit den

Worten jener zu erzählen, die sie auch erlebt haben. Die deutliche Verteilung der

Aufmerksamkeit zugunsten der indigenen Partei in den dargestellten Konflikten

ist ebenfalls Ausdruck jener Perspektive, die zu einer affektiven Annäherung

führt. In Estamos vivxs nimmt die Kamera den überwiegenden Teil des Films die

Wahrnehmungsperspektive der Protestierenden ein, vermittelt also die situative

Wahrnehmung von Vertreter*innen der Mapuche während des Protests. Der

Film fügt dieser eine supportive Wissens- und Wertperspektive hinzu, indem

über das relative Off Erläuterungen zur Konfliktsituation ergänzt werden, die die

Position und Haltung der Mapuche Vertreter*innen unterstützen. Sangre y Tierra

nutzt beispielsweise auch die Perspektive des Erinnerns, Rückblenden zeigen eine

imaginierte Vergangenheit der Nasa. Gleichzeitig ist der point of view deutlich in-

nerhalb der Widerstandskämpfer*innen angesiedelt, die Rezipierenden sehen sich

durch diese Wahrnehmungsperspektive selbst mit der Gewalt konfrontiert, sind

selbst scheinbar Ziel der Gewalt. In Ara Pyau ist die Wahrnehmungsperspektive zu

Beginn die eines Neulings im Dorf, wobei die starke Handkamera den subjektiven

Blick einer Person, des Filmemachers, besonders unterstreicht. Die Annäherung

wird hier auch durch die technische Perspektive umgesetzt, der beobachtende

Blick wird zunehmend zu einem teilnehmenden, es wird die Perspektive der Pro-

testierenden übernommen. Interessant sind in der filmischen Vermittlung ebenso

die Momente der performativen Selbstentwürfe als Widerstandskämpfer*innen,

wenn etwa ein Junge für die Kamera mit Pfeil und Bogen posiert und gleichzeitig

zu seinen Freunden ruft: »Me deja mostrarme un poco para la cámara. Deja

que me muestre un poco.«159 (00:17:25-00:17:33) Damit wirkt das Gezeigte auch

hinterfragbar, der Film eröffnet die Möglichkeit der Reflexion über das Geschaute.

Neben Interviews bzw. Talking-Head-Situationen lässt sich in Júba Wajiín zudem

über die rein auditive Ebene die Erzählperspektive als jene der Dorfbewohner*in-

nen identifizieren: Aus dem relativen Off Gesprochenes enthält Informationen

über das Leben im Dorf, über Schwierigkeiten, über den konkreten Konflikt aus

Sicht der Me’Phaá, wobei in der ersten Person Plural von den Wahrnehmungen

und Erfahrungen gesprochen wird. Gleiches ist zu den Voiceover-Kommentaren

158 Beispielsweise lässt sich auch für jene Dokumentarfilme, die in Tabelle 1 (Kapitel 2.4) an-

geführt sind, die Vermeidung von Voice-of-God-Kommentaren – im Sinne einer objektiven,

distanzierten Autorität – feststellen.

159 Lassmich noch kurz vor der Kamera posieren. Lassmich noch kurz vorzeigen. (Übers. d. Verf.)

https://doi.org/10.14361/9783839464175-018 - am 13.02.2026, 13:08:22. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839464175-018
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


5. Analysen: Film als Widerstand 263

in Paraná – el río festzustellen. Dieses Wir-Kollektiv in der Erzählung lässt sich

in allen Filmen ausmachen, in das die Zuseher*innen insbesondere in Sangre y

Tierra – über Textinserts, aber auch direkte Aufforderungen per Voiceover – und

Ara Pyau – hier vor allem über die technische Perspektive – inkludiert werden.

Zeigen Filme einen Konflikt, wird dabei stets eine bestimmte Perspektive ein-

genommen, die Einfluss darauf hat, wie sich die Zusehenden zu dem Geschauten

verhalten, erklärt Jens Eder (2016), ob sie zustimmen, sich empören oder zumHan-

deln aufgefordert fühlen. »Diese Verbindung zum Denken, Fühlen und Verhalten,

zu Erkenntnis und Erfahrung verleiht Formen der Perspektivierung eine politische

und ethische Dimension.« (Eder, 2016, S. 45) Mit den eingenommenen Perspekti-

ven, wie sie eben beschrieben wurden, wird eine Annäherung an das Erleben der

Konfliktsituationen durch die jeweilige indigene Gemeinschaft suggeriert, die Fil-

me fokussieren damit die gelebte Erfahrung, die als Beweis für die Ungerechtig-

keit der abgebildeten Situation dient. Die hier analysierten Filme stellen die Ge-

schichten verschiedener Kollektive, verschiedener Gruppen in den Vordergrund,

während persönliche, individuelle Erfahrungen nur teilweise thematisiert werden.

Darin lässt sich ein weiteres bedeutsames Motiv erkennen, jenes der Kollektivität.

Die Filme haben keine zentralen Protagonist*innen, stets wird das Bild einer Ge-

meinschaft evoziert, etwa durch eine Vielzahl an erzählenden Stimmen, aber auch

Bilder größerer Menschenansammlungen lassen sich gehäuft und damit als Re-

kurrenz feststellen und unterfüttern das Motiv der Kollektivität. Die Akteur*innen

selbst stehen also meist nicht in ihrer persönlichen Individualität im Vordergrund,

vielmehr ist die Ebene der Gemeinschaft von wesentlicher Bedeutung, wie es Ni-

chols (2017) für den participatory, den performative und den observational mode pro-

klamiert. Dies sind, wie in den Einzelanalysen gezeigt, die vorrangig eingesetzten

Modi in der Konstruktion der filmischen Realität jener Konflikte, wobei damit kei-

ne eindeutige und ausschließliche Zuordnung gemeint sein soll, sondern lediglich

Tendenzen.Die Filme zeigen und betonen die Verstrickung der Subjekte in der his-

torischen Welt, von der sie erzählen bzw. die filmisch vermittelt wird. Aus diesem

Umstand wird letztlich Authentizität und Glaubwürdigkeit generiert, während die

Idee eines objektiven, neutralen (männlichen) Beobachters ausgeklammert wird.

Besonders Estamos vivxs zeigt in Überschneidungen des modalen und medialen

Raums explizit Frauen hinter der Kamera. Durch dieses Zeigen von Frauen beim

Filmen, aber auch durch die Vielzahl der beteiligten Akteur*innen wird in Estamos

vivxs deutlich, dass es sich bei der filmischen Vermittlung nicht um den Mann als

alleinigen Träger des Blicks handelt. In Paraná – el río wird über das Fokussieren

des Gemäldes der nackten Frauen im Fluss ein voyeuristischer Blick thematisiert

bzw. konfrontiert. Das Objekt des Blicks ist die sexualisierte Abbildung von Frauen

in Verbindung mit fruchtbar erscheinender Landschaft, die filmische Darstellung

macht damit auf die Problematik einer solchen Repräsentation aufmerksam, legt

Verstrickungen von Sehgewohnheiten und Beherrschungsgedanken offen.

https://doi.org/10.14361/9783839464175-018 - am 13.02.2026, 13:08:22. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839464175-018
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


264 Filmischer Widerstand

Grundsätzlich werden in allen Filmen Frauen als politisch aktive Akteur*innen

repräsentiert, sie sind als Rednerinnen vor großenMenschenansammlungen zu se-

hen (Sangre y Tierra, Estamos vivxs), Wissende, die über die jeweilige Lebensrealität

aufklären (Paraná – el río, Júba Wajiín, Estamos vivxs) und stellenweise als Bildpro-

duzent*innen und damit Blickende (Estamos vivxs, Ara Pyau). Dieser Genderaspekt

ist insofern für die filmische Vermittlung territorialer Konflikte relevant, als hier

Alternativen zum männlichen Blick geboten werden, wie er etwa im Narrativ der

Entdeckung angenommen wird (vgl. beispielsweise Shohat, 1991) – Alternativen,

die eine Verstrickung verschiedener Dualismen kolonialer Ausdehnung wie Mann/

Frau, Mensch/Natur zur Hierarchisierung entlang geschlechtsspezifischer, rassi-

fizierter Natur-Kultur-Dichotomien verweigern. Der mit dieser Hierarchisierung

einhergehenden Objektifizierung, die einen Beherrschungsgedanken ableiten lie-

ße, wird damit widersprochen.

Zu hören sind die Stimmen zahlreicher sowohl männlicher als auch weiblicher

Personen, weswegen keine individuelle, persönliche Sicht vermittelt wird, sondern

eine kollektive. Unterschiede in der Intonation und Emotionalität beim Sprechen

belegen die Aussagen als subjektive Einschätzungen, die in ihrer Gesamtheit die

kollektive Realität der jeweiligen indigenen Gemeinschaft artikuliert. Diese kollek-

tive Realität und gelebte Erfahrung beschreiben Sandoval et al. als ›Fundament‹ des

Konzeptes ›Territorium‹,wie es vor allem im lateinamerikanischen politischenDis-

kurs diskutiert wird: »the experiential assertion of social groups to space through

collectivity and appropriation« (2017, S. 49). Dabei steht weniger eine Erläuterung

historischer Ereignisse im Fokus, sondern die Vermittlung einer, wie Nichols es

nennt, »history from below – what a person [or group] might experience and what

it might feel like to undergo that experience« (2017, S. 153). Insbesondere Sangre

y Tierra ist hier aufgrund der darin angewandten expressiven Techniken (vor al-

lem der Musik und Zeitlupe) zu nennen, um verstärkte Emotionalität der subjek-

tiven Erfahrung hervorzurufen. Alle Filme scheinen die Intention zu verfolgen, die

subjektive, gelebte Erfahrung aufzuwerten; die zu Wort kommenden Menschen

werden zu glaubwürdigen Auskunftspersonen, zu Expert*innen, aufgrund ihrer

Erfahrung und Involviertheit in die jeweilige Konfliktsituation. Sichtbare Bewei-

se – der Zerstörung, der Unterdrückung – sind in reicher Fülle vorhanden, das

Argument der Filme über die jeweilige filmische Realität geht aber über die evi-

denzbasierte Belegung der Umstände hinaus, um das Verständnis bezüglich dieser

Konflikte zu erweitern, um ein Bewusstsein für die modernen/kolonialen Logiken

darin zu schaffen. Die Betonung von Subjektivität im Gegensatz zu vermeintlich

objektiver Darbietung ist für Nichols (1991) ein Aspekt des von ihm definierten per-

formativenModus, wobei seine Nutzung des Begriffs des Performativen zu breiten

Diskussionen und Zurückweisung geführt hat. Eine gewisse begriffliche Unschärfe

ist nicht von der Hand zu weisen, an dieser Stelle sei jedoch lediglich festgehalten,

https://doi.org/10.14361/9783839464175-018 - am 13.02.2026, 13:08:22. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839464175-018
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


5. Analysen: Film als Widerstand 265

dass die Analyse der Filme zeigt, dass es zu einer Aufwertung von Subjektivität und

gelebter Erfahrung als Gemeinschaft kommt.160

Die Perspektiven, die die Filme vermitteln, sind damit nicht nur auf die Wahr-

nehmung und das Wissen der Indigenen ausgerichtet, sondern auch hinsichtlich

der jeweiligen Bewertungen, Intentionen und Ziele. In der deutlichen Involvierung

der Zusehenden, in der Positionierung als Teilnehmende wird eine ›horizontale

Kameradschaft‹ hergestellt, wie sie Anderson in seiner vielzitierten Arbeit Ima-

gined Communities (1991) beschreibt. Anderson zufolge ist eine Gemeinschaft – er

nennt die nationale Gemeinschaft als Beispiel – stets insofern imaginiert, als sich

deren Mitglieder nie alle kennen werden, dennoch aber ein Gefühl der Gemein-

schaft untereinander entwickeln. Die horizontale Kameradschaft ist das Resultat

eines solchen Gemeinschaftsgefühls unabhängig von tatsächlichen Ungleichhei-

ten innerhalb der Gemeinschaft (Anderson, 1991). Die filmischen Strategien zur

Involvierung der Zuseher*innen machen deutlich, dass der Fokus der Argumen-

tationsstrukturen nicht in der Darstellung einer abgegrenzten bzw. abgrenzbaren

indigenen Kultur und Artikulation von Forderungen dieser liegt, sondern im Auf-

zeigen staatlich organisierter Unterdrückung, Ungerechtigkeit und Gewalt, gegen

die eine breite Front des Widerstands zu bilden ist, ungeachtet der Ungleichhei-

ten der beteiligten bzw. adressierten Personen. »The ability to widen, sustain, and

win the struggles depends on the transition of these communities from local to

imagined and invented communities« (2008, S. xlvii), schreiben de Sousa Santos

et al. in Hinblick auf kollektive indigene Widerstandsbewegungen gegen Unter-

drückung und Beherrschung. In den Filmen kann eine Tendenz zur Konstruktion

einer imaginierten Gemeinschaft festgestellt werden, die über die Grenzen des Lo-

kalen hinausgeht und eine Involvierung der adressierten Zuseher*innen bewirkt,

diese also am jeweiligen Konflikt teilnehmen lässt und damit verlangt, sich zur dar-

gestellten Problematik zu positionieren, Haltung zu zeigen, zum Handeln aufruft.

In Anbetracht der Verbreitung der Filme auf unterschiedlichen, auch internationa-

len Festivals, die annehmen lässt, dass das Publikum auch nichtindigene Personen

miteinschließt, bedeutet jene Tendenz der Involvierung der Zusehenden, dass die

vermittelte Position der jeweiligen indigenen Gemeinschaft nicht als exklusive ge-

dacht ist, vielmehr wird das Publikum Teil dieser.

Da die gelebte Erfahrung in der Vermittlung der jeweiligen Konfliktsituationen

gegenüber einemNüchternheitsdiskurs (Nichols, 2017) den Vorzug erhält, wird ein

Argument gegen die Idee eines unbeteiligten bzw.neutralen Standpunkts als Form,

160 Für eine detaillierte Auseinandersetzung mit dem Begriff des performativen Dokumentar-

films siehe beispielsweise: Bruzzi, S. (2000). New Documentary. A critical introduction. Lon-

don (u.a.): Routledge., die ebenfalls vonperformativemDokumentarfilm spricht, diesen aber

in Anlehnung an Austin bzw. Butler definiert und sich damit von Nichols’ Definition unter-

scheidet.

https://doi.org/10.14361/9783839464175-018 - am 13.02.2026, 13:08:22. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839464175-018
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


266 Filmischer Widerstand

Wissen zu generieren und zu organisieren, formuliert. So schreibt etwa Mignolo

mit Bezug auf Castro-Gómez’ Arbeit:

»From a detached and neutral point of observation (that Colombian philosopher

Santiago Castro-Gómez (2007) describes as the hubris of the zero point), the know-

ing subject maps the world and its problems, classifies people and projects into

what is good for them. Today that assumption is no longer tenable, although

there are still many believers.« (2010, S. 160 [Herv. i. O.])

Die Anmaßung, von solch einem neutralen ›Nullpunkt‹ aus die Welt zu betrach-

ten, wird durch die Betonung der gelebten Erfahrung überworfen. Mit dem Fokus

auf kollektiv gelebten Erfahrungen in den Konfliktsituationen als Form, räumli-

ches Wissen festzuhalten, wird eine Bedeutung konstruiert, die der Subjektivi-

tät, der Erfahrung Eintritt in den politischen Diskurs verschafft und diesen damit

nachhaltig prägen kann. Subjektive Einschätzungen, kollektive Erfahrungen sowie

die damit einhergehende Form der Wissensproduktion werden in jenen Ausein-

andersetzungen als legitim erachtet, während eine unbeteiligte Observation des

Geschehens bzw. dessen Interpretation durch Außenstehende und damit verbun-

dene Vorstellungen zur Epistemologie in den Hintergrund treten. Zu wissen, so

erinnern de Sousa Santos et al., bedeutet, in die Welt einzugreifen:

»The very action of knowing, as pragmatist philosophers have repeatedly re-

minded us, is an intervention in the world, which places us within it as active

contributors to its making. Different modes of knowing, being irremediably par-

tial and situated, will have different consequences and effects on the world.«

(2008, S. xxxi)

Wie nun aufgezeigt, ergibt sich das jeweilige Argument der Filme aus den Stand-

punkten vieler. DieWissensgenerierung ist ein Prozess, der aus gelebten Erfahrun-

gen gespeist ist, weniger eine objektive, singuläre Wahrheit anstrebt und damit

die Idee eines neutralen Nullpunkts in der Wissensproduktion subvertiert, wäh-

rend Subjektivität und kollektive Erfahrung aufgewertet werden. Jene Subjektiv-

ität lässt die Filme auch überzeugend wirken: »[I]nstead of an aura of detached

truthfulness, we have the honest admission of a partial but important, situated

but impassioned perspective« (2017, S. 61), wie Nichols schreibt. Die Subjektivität

ist nicht auf dem Level individueller, persönlicher Erfahrung verortet, sondern auf

der kollektiven Erfahrung einer Gemeinschaft. Folglich wäre die Suche nach ei-

ner unbeteiligtenWahrheit das Gegenteil der politischen Absicht dieser Filme. Der

Subjektivität und kollektiven Erfahrung einer Gemeinschaft steht die Raumpro-

duktion durch die Kartografie als bildliche Darstellung zur Festlegung einer be-

stimmten Wahrnehmung der Umgebung, zur Konventionalisierung und Verbrei-

tung von Rauminformationen diametral entgegen. Wie in Kapitel 3.3.2 beschrie-

ben, war die Kartografie Ausdruck einer Form der Wissensproduktion, die durch

https://doi.org/10.14361/9783839464175-018 - am 13.02.2026, 13:08:22. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839464175-018
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


5. Analysen: Film als Widerstand 267

das Einnehmen einer vermeintlich objektiven PositionMacht ausübt und Alternati-

ven zur hervorgebrachtenWirklichkeit delegitimiert, »articulating economy, polity,

society and culture into a two-dimensional statement of what is« (Radcliffe, 2010,

S. 299 [Herv. i. O.]). Dieses statement of what is bringt eine Welt hervor, die durch

einen scheinbar objektiven Blick produziert und so zu einem kontrollierbaren Ob-

jekt wird (Ivakhiv, 2013). Die hier besprochenen Filme vermitteln dagegen, wie die

Betrachtung der unterschiedlichen eingesetzten Modi gezeigt hat, eine grundle-

gend andere Herangehensweise in der Raumkonstruktion, die bildliche Darstel-

lung des Raums erfolgt nicht scheinbar neutral bzw. distanziert, sondern erfah-

rungsbezogen, involviert, subjektiv, ist dabei aber nicht weniger glaubwürdig. Sie

produziert damit eine Welt, die nicht zu einem kontrollierbaren Objekt wird. Der

filmisch konstruierte Raum untermauert vielmehr das Konzept des Territoriums

als kollektiv und erfahrungsbezogen, wie es auch Escobar (2008) in Territories of

Difference entwirft. In diesem Zusammenhang lässt sich das in den Filmen rekur-

rierende Motiv der Kollektivität sowie der gelebten Erfahrung zur Raumkonstruk-

tion als Einschreibung territorialer Vorstellungen verstehen, die keine Handlungs-

anweisungen der Kontrolle und Beherrschung ableiten lassen, sondern vielmehr

der verstärkten Wahrnehmung von Zusammenhängen, Kausalitäten und Abhän-

gigkeitsrelationen zwischen den Menschen dienen, die in unterschiedlichem Aus-

maß aber auch nichtmenschliche Dimensionen betreffen. Die Visualisierung wird

hier nicht zu einemMessbarmachen des Raums im Prozess der Territorialisierung,

sondern vielmehr zu einem Erfahrbarmachen. Damit stellen sich die Filme gegen

eine ›Grundoperation der Moderne‹, wie sie Jürgen Osterhammel (2009; vgl. Ka-

pitel 3.3.2) beschreibt, sind in diesem Sinne an einem Dekolonialisierungsprozess

beteiligt und können insofern als performances of decolonization verstanden werden.

Territorium als performativ hervorgebrachter Raum wird hier nicht über eine ver-

meintlich aperspektivische Position konstituiert, sondern als Produkt kollektiver

Erfahrung. Während der Staat Elden (2013) zufolge durch die Kartografie fassbar

gemacht wurde, tragen die Filme in ihrem Fokus auf Subjektivität und kollektive

Erfahrung dazu bei, das Konzept des Territoriums als erfahrungsbezogenen, kol-

lektiven Raum fassbar zu machen.

Mit der beschriebenen filmischen Betonung der Subjektivität wird die Voraus-

setzung dafür geschaffen, die in den Filmen artikulierten nichtwestlichen Kosmo-

visionen als legitime Formen der Wirklichkeitskonstruktion wahrzunehmen, als

Kritik am Glauben, westlich-wissenschaftliches Wissen als die einzig adäquate In-

terpretation, als global gültige Erklärung der Welt (Santos et al., 2008) zu verste-

hen, da von der Idee eines universellen Standpunkts abgekommen wird. In der Ge-

genüberstellung unterschiedlicher Kosmovisionen, unterschiedlicher Erläuterun-

gen der Wirklichkeit wird deren jeweilige Partikularität verdeutlicht, »substituting

a monoculture of scientific knowledge by an ecology of knowledges« (Santos et al., 2008, S.

xlviii [Herv. i. O.]), um letztlich einen Dialog zu ermöglichen.Die Beschreibung der

https://doi.org/10.14361/9783839464175-018 - am 13.02.2026, 13:08:22. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839464175-018
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


268 Filmischer Widerstand

jeweiligen kulturellen Vorstellungen ist wesentlicher Teil der filmischen Vermitt-

lung von Territorialität, umUnterschiede zurwestlich-modernenKosmovision und

Gleichzeitigkeiten aufzuzeigen – einen Anspruch auf Gleichzeitigkeit zu stellen –,

der Wahrheitsanspruch der Filmgattung hat dabei die Funktion, diese zu beglau-

bigen. In der Gegenüberstellung unterschiedlicher Weltentwürfe leistet auch die

Sprache einen wesentlichen Beitrag, etwa um Gleichwertigkeit auszudrücken, um

als Marker kultureller Differenz zu fungieren, um durch die Gleichzeitigkeit, wie

sie beispielsweise durch Untertitelung ermöglicht wird, bestehende Machtverhält-

nisse zu aktualisieren, wie die Einzelanalysen gezeigt haben.

5.6.3 Konsequenzen einer imperialen Lebensweise:

Weder unsichtbar noch ungewiss

In allen Filmen wird eine Ausgangslage suggeriert, in der die jeweilige indigene

Kultur in einem vermeintlich nichtausbeuterischen Verhältnis zu ihrer Umgebung

steht. Insbesondere Adamson (2001) hält in Bezug auf derartige Motive fest, dass

diese nicht reduziert werden dürfen auf das Klischee ›naturnaher‹ Indigener, son-

dern vielmehr im Zusammenhang mit unterschiedlichen Prozessen und Dimen-

sionen politischer, ökonomischer, aber auch kultureller und ökologischer Art gese-

henwerdenmüssen, durch die Indigene vermehrt von Ungerechtigkeiten betroffen

sind. Dabei sei auch daran erinnert, dass die Kategorie ›indigen‹ selbst Ausdruck

einer politischen Beziehung bzw. Effektmoderner/kolonialerMachtverhältnisse ist

(vgl. Kapitel 2.2).Wie in den Analysen festgestellt wurde, beschreiben die Filme kei-

nen nicht mehr vorhandenen, idealisierten Urzustand, der exotistische koloniale

Bilder von Indigenen reproduziert. In Paraná – el río beispielsweise werden derar-

tige Darstellungen im Kontext der Konflikte explizit reflektiert und konterkariert,

indem auf den dahinterliegenden Beherrschungsgedanken derartiger Vorstellun-

gen verwiesenwird. Vielmehrwerden in den hier analysierten Filmen die negativen

Konsequenzen staatlicher Interventionen in den Vordergrund gestellt und damit

insbesondere auf Aspekte der fehlenden Umweltgerechtigkeit im Kontext postko-

lonialer Gesellschaften verwiesen. Die Konfliktdarstellungen können daher als das

Sichtbarmachen der Konsequenzen einer ›imperialen Lebensweise‹ (Brand & Wis-

sen, 2018) gelesen werden, wobei das zentrale Motiv die Ausbeutung ist, die das

Leben der Bevölkerung vor Ort zu verunmöglichen droht.

Die imperiale Lebensweise, wie sie Brand und Wissen (2018) entwerfen, be-

schreibt die unbegrenzte Ausbeutung bzw. Aneignung von Ressourcen, Arbeits-

kraft, Raum und Territorium, die politisch bzw. mit rechtlichen Mitteln, aber auch

mit Gewalt durchgesetzt bzw. abgesichert wird. Allerdings werden die negativen

Konsequenzen dieser Ausbeutung gefiltert und unsichtbar gemacht bzw. als Pro-

blem der ›gesamten Menschheit‹ dargestellt, was den imperialen Charakter der

Ausbeutung verschleiert und letztlich auch politische Gegenmaßnahmen verhin-

https://doi.org/10.14361/9783839464175-018 - am 13.02.2026, 13:08:22. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839464175-018
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


5. Analysen: Film als Widerstand 269

dert –Macht- und Herrschaftsverhältnisse der Ausbeutung werden dadurch in ge-

wisser Weise normalisiert (Brand & Wissen, 2018). Eine solche imperiale Lebens-

weise, wie Brand und Wissen schreiben, stützt sich auf

»capitalist accumulation and expansion, on particular forms of subjectivities and

social hierarchies – and concurrently reproduces them – but also on an external

sphere: on noncapitalist or less developed territories that can be appropriated

and valorized and to which the socio-environmental costs of unsustainable pat-

terns of production and consumption can be shifted« (2018, S. 99).

Immer neue Territorien anzueignen, gilt als zentrales Element des kapitalistischen

Systems (Brand & Wissen, 2018), das als Motiv in den Filmen zu finden ist. »El

Dios mira para esos no indígenas que están comiendo todas nuestras tierras«161

(00:26:53-00:26:58), ist etwa ein aufgebrachter älterer Mann in Ara Pyau zu hören.

Besonders eindrücklich visualisiert wird die stetig steigende Aneignung in Júba

Wajiín: Über Satellitenbilder einer bereits bestehenden Tagebaumine ist im Zeit-

raffer die Ausbreitung der Mine in den letzten 20 Jahren zu sehen, die sich im-

mer weiter in die Landschaft ›frisst‹. Die Ölverschmutzung des Flusses, wie sie in

Paraná – el río thematisiert wird, visualisiert ebenso die negativen Konsequenzen

der imperialen Lebensweise, die als toxische Kolonialisierung (Reed, 2009) und da-

mit als Ausbreitung dargestellt wird. Gleichzeitig zeigt der Film, wie hegemoniale

Wahrnehmungsgewohnheiten diese Gewalt zu verschleiern und zu verharmlosen

versuchen. JúbaWajiín und Paraná – el río schildern hier eindrücklich, wohin die ne-

gativen Konsequenzen des kapitalistischen Systems der Ausbeutung externalisiert

werden. In Sangre y Tierrawird insbesondere die Aufrechterhaltung der Ausbeutung

durch den Staat verdeutlicht. Neben den endlos erscheinenden Zuckerrohrfeldern,

die von schwer bewaffneten Polizist*innen bewacht werden, ist es vor allem die

Montage einer Aussage des früheren Präsidenten Alvaro Uribe Vélez mit der Aus-

sage eines Polizisten, die diesbezüglich besonders bemerkenswert erscheint. »La

policía lo único que ha hecho este año es tener paciencia«162 (00:16:02-00:16:04),

sagt Alvaro Uribe Vélez in einem TV-Interview, gefolgt von einer unscharfen, ver-

wackelten Aufnahme eines Polzisten, der ruft: »¡Nosotros los queremos a ustedes

muertos! Este país progresa cuando se mueran ustedes.«163 (00:16:05-00:16:15) Der

Film erzählt die Aufrechterhaltung des Kapitalismus, die imperiale Lebensweise als

platte Gewalt – weder unsichtbar noch ungewiss. Im Dokumentieren der Konflikte

wirken die Filme somit einer Normalisierung der Ausbeutung bzw. des Kapitalis-

mus entgegen, indem dieser als problematisch bzw. gewaltsam geschildert wird.

161 Gott sieht, wie diese Nicht-Indigenen unsere Erde essen. (Übers. d. Verf.)

162 Die Polizei hat in diesem Jahr nicht anderes getan, als Geduld zu zeigen. (Übers. d. Verf.)

163 Wir wollen euch tot sehen! Euer Tod bedeutet Fortschritt für dieses Land. (Übers. d. Verf.)

https://doi.org/10.14361/9783839464175-018 - am 13.02.2026, 13:08:22. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839464175-018
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


270 Filmischer Widerstand

Die Konfrontation kapitalistischer Logiken ist wesentlicher Bestandteil der Kon-

fliktdarstellung in allen Filmen und wirkt mit dieser Art der Repräsentation – als

Problematisierung des Systems – auf den Diskurs um territoriale Konflikte ein, da

von einer Position außerhalb des Kapitalismus auf dessen kritische Aspekte, ins-

besondere die Inwertsetzung der Umwelt und damit einhergehende Zerstörung,

aufmerksam gemacht wird.

In der Raumkonstruktion, in der Relationierung der filmischen Orte lässt sich

feststellen, dass die umkämpften Gebiete als eine externe Sphäre zum Kapitalis-

mus betrachtet werden können, weil sich, wie eben beschrieben, eine Opposition

ergibt, die in den Begrifflichkeiten des kommodifizierten bzw. noch nicht kommo-

difizierten Raums gelesen werden kann. Während Brand und Wissen (2018) zufol-

ge die imperiale Lebensweise Ausbeutung und Marginalisierung des Globalen Sü-

dens normalisiert bzw. verschleiert, zeigen die hier diskutierten Filme ebendiese

auf, sie veranschaulichen diese Lebensweise als Bedrohung. Jene Darstellung er-

möglicht es letztlich, sie als problematisch wahrzunehmen, da die negativen Kon-

sequenzen – für menschliche und nichtmenschliche Akteur*innen – in den Fokus

gerückt werden. Die verhandelten Konfliktsituationen wirken daher wie das Re-

sultat eines expandierenden Kapitalismus. Eine solche Darstellung ermöglicht es,

Inwertsetzung als diskursive Praktik zur Bearbeitung des Raums zu verstehen. Die

Einführung indigener Kosmovisionen unterstreicht die Vorstellung einer diskur-

siven Praktik zur Raumkonstruktion bzw. -aneignung, da diese Alternativen dazu

anbieten. Wie zuvor ausgeführt, ist in Paraná – el río insbesondere die Vorstellung

des Flusses als Vaterfigur zentral in der Skizzierung des Konflikts, ebenso wird

in Sangre y Tierra eine ontologische Gleichsetzung der madre tierra mit den Men-

schen, mit einem menschlichen Körper eingeführt. Die Darlegung bzw. Erläute-

rung jener spezifischen Kosmovisionen dient dazu, sowohl soziale Ungleichheiten

als auch Umweltfragen aufzuwerfen, wie auch Adamson in ihrer Forschung fest-

stellt, »by suggesting that (cultural, legal, economic, and ecological) ›boundaries

are permeable‹ […]« (2014, S. 258; vgl. auch Adamson, 2001). Durch die Einführung

unterschiedlicher Kosmovisionen lässt sich das Ignorieren dieser, das Beharren

auf Rationalität, auf Universalismen, auf einem objektiv-neutralen Standpunkt,

wie es der eurozentrischen Moderne zugeschrieben wird, und auf nachdrückli-

chen Grenzziehungen zwischen Menschen und Nichtmenschlichem als epistemi-

sche Gewalt des Staates begreifen. Jene Kosmovisionen werden nicht als mythische

Geschichten der Vergangenheit oder über die Vergangenheit, sondern vielmehr als

Erläuterungen der Gegenwart dargeboten. Sie werden als Erklärungsmodell der

Wirklichkeit gehandelt und wirken gegen die Herabsetzung nichtwestlicher Kon-

zeptualisierungen von Raum, Identität und Territorium. Diesem Aspekt folgend

können die Filme als Teil einer indigenen Kosmopolitik (de la Cadena, 2010) ver-

standen werden, da sie westlichen Kosmovisionen (hier insbesondere demKonzept

der Ressource, der Inwertsetzung) Alternativen gegenüberstellen, etwa die Gleich-

https://doi.org/10.14361/9783839464175-018 - am 13.02.2026, 13:08:22. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839464175-018
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


5. Analysen: Film als Widerstand 271

setzungmenschlicher und nichtmenschlicher Körper.Gleichzeitig wird über spezi-

fische Verbindungen zum Land, zur Geografie (beispielsweise die Idee des Flusses

als Vaterfigur in Paraná – el río) das Publikum daran erinnert, dass die unmittelba-

re Geografie oft Kernstück indigener Kosmovisionen ist und die Bewahrung des

Landes damit nicht nur als Bewahrung der Lebensgrundlage aufgefasst werden

kann, sondern auch unter dem Aspekt des kulturellen Überlebens gesehen werden

muss. Die soziale Anknüpfung extraktivistischer Projekte, die aus der vermehrten

Nutzung eines Flusses generierteWertschöpfung odermit der wirtschaftlichen Er-

schließung eines Gebiets geschaffenen Arbeitsplätze bzw. andere Beweggründe für

die Expansion werden hingegen nicht thematisiert. Lediglich die Externalisierung

negativer Konsequenzen der imperialen Lebensweise bzw. die Enteignung durch

Intervention steht im Vordergrund.

Diese Enteignung scheint nur möglich, weil im hegemonialen Diskurs immer

noch eine diskursive Entleerung des Raums, eine Politik des Unsichtbarmachens

der indigenen Bevölkerung vorherrsche. In den Filmen wird darauf aus einer Ge-

genposition eingegangen, um die Verschleierung sichtbar zu machen. Das drückt

sich etwa in der häufigen Artikulation aus, auch Teil der Menschheit zu sein, in

der Forderung, wahrgenommen zu werden: »Nosotros estamos invisibilizados por

el estado. Entonces siempre tenemos que dar cuenta de que somos, de que existi-

mos«164 (00:14:55-00:15:02), lässt sich etwa in Estamos vivxs vernehmen. In Paraná –

el río lautet das eindrückliche Schlussstatement wie folgt:

»Que nos’ gobernantes sean conscientes, que piensan que nosotros existimos,

que piensan que hay seres humanos, que hay pueblos en las orrilas del río, que

hay pueblos en la Amazonía, que no solamente hay animales, que no solamente

haymontes y árboles – no. Hay gente. Nosotros somos gente, tal igual como ellos,

que nosotros también queremos vivir, así como ellos quieren vivir.«165 (00:12:34-

00:13:00)

Auch Teil dieser Argumentationsstruktur ist die Chronologie der Szenen, durch die

immer von der jeweiligen indigenen Gemeinschaft ausgegangen und den Staat als

abwesend darstellt wird, womit in konfrontierender Weise gezeigt wird, wie hier

ein Narrativ genutzt wird, um räumliche Interventionen umzusetzen.

Die Filme machen, wie beschrieben, die imperiale Lebensweise und vor allem

die negativen Konsequenzen dieser von einer Position außerhalb des kapitalisti-

164 Der Staat versucht, uns unsichtbar zu machen. Umso mehr müssen wir daher darauf auf-

merksammachen, dass es uns gibt. (Übers. d. Verf.)

165 Die Regierenden müssen sich bewusstwerden, dass wir existieren, dass es hier Menschen

gibt, dass es Dörfer an den Ufern des Flusses, im Amazonasgebiet gibt. Es gibt hier nicht nur

Tiere, Berge undWälder, nein. Hier sind auch Menschen. Wir sind Menschen, genau wie sie,

wir wollen leben, wie eben auch sie leben wollen. (Übers. d. Verf.)

https://doi.org/10.14361/9783839464175-018 - am 13.02.2026, 13:08:22. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839464175-018
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


272 Filmischer Widerstand

schen Systems sichtbar (Millesi, 2022) und verweisen gleichzeitig auf die damit ein-

hergehende zunehmende Enteignung, die immer noch auf einer diskursiven Ent-

leerung des Raums zu basieren scheint. In diesemAufzeigen negativer Konsequen-

zen der imperialen Lebensweise werden Aspekte der Umweltgerechtigkeit aufge-

worfen, die jedoch nicht bei Verteilungsfragen der Auswirkungen ökologischer Kri-

sen stehenbleiben, sondern vermehrt auf Verflechtungen menschlicher und nicht-

menschlicher Dimensionen, auf gegenseitige Abhängigkeitsrelationen verweisen,

worauf in weiterer Folge noch detaillierter eingegangen wird.

5.6.4 Interdependenz und Katastrophe: Raumaneignung

als territoriale Gewalt

Jorge Marcone (2015) kommt in seiner Untersuchung verschiedener lateinameri-

kanischer Dokumentarfilme der letzten zwei Dekaden über popular environmental

struggles zu dem Schluss, dass diese unzureichend über die Relation zwischenMen-

schen und Nichtmenschlichem reflektieren. Insbesondere fehlt eine Betrachtung

der politischen Folgen, die unterschiedliche Ontologien im Kontext territorialer

Auseinandersetzungen mit sich bringen können und zentral in solchen Konflikten

sind. Die von ihm untersuchten Dokumentarfilme166, so schreibt er, fokussieren

vorwiegend kritische Momente lokaler Widerstandsbewegungen, thematisieren

die Exklusion in politischen Entscheidungsprozessen und vernachlässigen dabei

ontologische Differenzen in Bezug auf nichtmenschliche Entitäten bzw. ermög-

lichen lediglich einen flüchtigen Eindruck unterschiedlicher nichtwestlicher

Mensch-Umwelt-Beziehungen (Marcone, 2015). Wesentliche Gemeinsamkeiten,

die Marcone für sein Filmkorpus festhält, lassen sich auch in den hier analysierten

Filmen finden, etwa die Hinterfragung der Bedeutung von ›Entwicklung‹, die

Konfrontation des kapitalistischen Systems von Wachstum zu Lasten der Umwelt

und die sozialen Ungleichheiten, die mit dieser Degradierung des Lebensraums

einhergehen, wie in Kapitel 5.6.3 beschrieben. Während er jedoch kritisiert, dass

166 Marcones Fokus liegt dabei nicht auf Dokumentarfilmen, die sich im Rahmen des indigenen

Films verorten, sondern in erster Linie populäre Umweltschutzbewegungen, ›indigen oder

nicht-indigen‹, wie er schreibt. Sein Korpus umfasst beispielsweise: The Water is Ours, Damn

It! (Sheila Franklin, Bolivia, 2000); The Power of Community: How Cuba Survived Peak Oil (Faith

Morgan, Cuba, 2006); AConvenient Truth: Urban Solutions fromCuritiba (Giovanni Vaz del Bello,

Brazil, 2007); Thirteen Villages DefendingWater, Air and Land (Francesco Taboada Tabone, Mex-

ico, 2008); The Trees Have a Mother (Juan Carlos Galeano and Valliere Richard Auzenne, USA/

Peru, 2008); Crude: The Real Price of Oil (Joe Berlinger, USA/Ecuador, 2009); Yasuní. El Buen Vivir

(Arturo Hortas, Ecuador, 2012); aber auch Choropampa: The Price of Gold (Stephanie Boyd and

Ernesto Cabellos, Peru, 2002) und Tambogrande:Mangos,Murder, andMining (Ernesto Cabellos

Damián and Stephanie Boyd, USA/Peru, 2006) – frühere Arbeiten von Stephanie Boyd, die in

Kooperation mit Vertreter*innen der Kukama auch Paraná – el río produzierte.

https://doi.org/10.14361/9783839464175-018 - am 13.02.2026, 13:08:22. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839464175-018
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


5. Analysen: Film als Widerstand 273

derartige Filme vor allem sichtbare Einzelereignisse der Konfrontation fokussieren

und damit alternative Formen der alltäglichen Interaktion mit nichtmenschlichen

Entitäten vernachlässigen, in denen erhebliches politisches Potenzial läge, lässt

sich dies in den hier untersuchten Filmen durchaus feststellen, wie die Einzel-

analysen gezeigt haben und im Weiteren zusammenfassend dargestellt wird. Die

Motive können unter dem Narrativ der Interdependenz gebündelt werden, das

gleichzeitig eine Kritik an der Vorstellung einer passiven Materie als zentralen

Aspekt in der filmischen Vermittlung der territorialen Konflikte mit sich bringt.

Das hier genannte Interdependenznarrativ ist an Dürbecks Überlegungen zum

Anthropozän-Diskurs angelehnt und damit auch in jenem verortbar. Neben der

Debatte um den Beginn des neuen Erdzeitalters, wie in Kapitel 3.2 geschildert,

sind die mit der Anthropozän-Hypothese verbundenen Narrative von Interesse, da

sie unterschiedliche Aspekte hervorheben und zu unterschiedlichen Handlungen

und Sichtweisen auffordern. Dürbeck (2018) hat diese zu systematisieren versucht

und unterscheidet dabei fünf wesentliche Narrative: das Katastrophen-, das Ge-

richts-, das (bio-)technologische, das Interdependenznarrativ sowie das Narrativ

der großen Transformation. Im Falle des Interdependenznarrativs wird, so Dür-

beck (2018), von einem starken Abhängigkeitsverhältnis zwischen Mensch und Na-

tur, von Interaktivität ausgegangen.Demzufolge ist derMensch »nicht als getrennt

von anderen Spezies zu denken, sondern als Teil eines Netzwerkes im Austausch

mit anderen Agenzien« (Dürbeck, 2018, S. 13). Unter anderem Vermeulen (2020)

betont, dass die Opposition Natur/Kultur immer schon ein kulturelles Konstrukt

gewesen ist, wobei diese Dichotomie dazu diente, die Umwelt beispielsweise als

Wildnis wahrzunehmen, die es zu erobern und zu bezwingen galt. William Cro-

non (1996) hält die Glorifizierung der Wildnis, wie sie etwa im literarischen Kanon

Nordamerikas im 19. Jahrhundert deutlich wurde, für den Ausdruck einer solchen

dualistischen Vorstellung, die den Menschen zur Gänze außerhalb einer natürli-

chen Sphäre positioniert. Natur als positiv konnotierte Wildnis war das Gegen-

stück zur Gesellschaft, »in a state uncontaminated by civilization« (Garrard, 2004,

S. 59). Das Motiv einer unberührten Wildnis wird in den Filmen eindeutig nicht

bedient. Die gezeigten idyllischen Landschaften werden stets als Heimat der je-

weiligen indigenen Gemeinschaft markiert, womit sich bereits ein Argument über

das Verständnis von ›Natur‹ als nichtexterne Sphäre zum Menschen ableiten lässt.

Besonders intensiv wird dieses Interdependenznarrativ auf inhaltlicher Ebene

bedient. In Estamos vivxs wird beispielsweise die Idee des sentirse por el entorno ein-

geführt und erläutert, um über Territorium zu sprechen, während in Ara Pyau über

die Beschreibung des no indígena, der die Erde essen will, eine ontologische Distanz

artikuliert wird, die sich über das Fehlen eines Verständnisses von Interdependenz-

strukturen ausdrückt. In Paraná – el río ist insbesondere die Erläuterung des Flusses

als Vaterfigur zu nennen, anhand der auch Probleme dargestellt werden, wenn der

Fluss übermäßig genutzt bzw. verschmutzt wird. »Lo que nosotros tenemos como

https://doi.org/10.14361/9783839464175-018 - am 13.02.2026, 13:08:22. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839464175-018
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


274 Filmischer Widerstand

pueblo Kukama es que nuestro padre es el río. Pero si de repente, yo lo mato a mi

padre, ¿quién me va a dar el pescado para alimentarme? ¿Me va a dar la hidrovía,

me van a dar los petroleros, me va a dar la hidroelectrica?«167 (00:05:49-00:06:08),

fragt Ribelino Ricopa Alvis. Gerade in dieser Beschreibung, die einen wesentlichen

Teil der filmischen Argumentation ausmacht, wird eine Form der Interaktion der

Menschen mit ihrer Umgebung beleuchtet, die sich von westlichen Denkkatego-

rien unterscheidet und sich über Alltägliches ausdrückt, womit vor allem Fragen

nach Verantwortlichkeiten und Kausalitäten aufgeworfen werden.

Während Estamos vivxs und Ara Pyau auf filmbildlicher Ebene zumeist mensch-

liche Handlungen in den Fokus rücken, lassen sich in JúbaWajiín, Paraná – el río und

Sangre y Tierra auch visuelle Umsetzungen eines Interdependenznarrativs identifi-

zieren. Sangre y Tierra stellt etwa die Gleichsetzung von Mensch und Natur sowie

die gegenseitige Abhängigkeit an den Beginn des Konflikts und erzählt dies als Ur-

sprung des Konflikts. Die Idee von Land als Körper wird am Anfang der filmischen

Erzählung positioniert, jedoch über Umrisse des Kontinents bzw. kartografische

Abbildungen des Landes und der Region verbildlicht, um auf die Unterschiede ter-

ritorialer Vorstellungen hinzuweisen. »Que está pendiente de nosotros«168, hallt

es einige Male wider. »La tierra y las plantas medicinales tienen el mismo siste-

ma que nosotros«169 (00:02:46-00:02:50), ist aus dem absoluten Off zu hören, es

folgen Donnerschlag und Blitze, die die Umrisse eines Menschen sichtbar werden

lassen. Das Zusammenwirken der filmästhetischen Mittel markiert diese Aussage

als Brennpunkt des Konflikts. »Todos hijos únicos de la madre tierra«170 (00:03:06-

00:03:09), steht in Großbuchstaben auf dem Filmbild als Übersetzung des aus dem

absoluten Off auf Nasa Yuwe Gesprochenen, »por eso debemos defenderla y cui-

darla«171 (00:03:09-00:03:11 [Herv. i. O.]). In Júba Wajiín beispielsweise wird in der

Konstruktion des Dorfes als filmischen Ort durch Ähnlichkeitsrelationen, durch

zahlreiche Nah- und Detailaufnahmen und Montage der Eindruck erweckt, der

Raum werde sowohl von menschlichen als auch nichtmenschlichen Akteur*innen

bewohnt bzw. durch sie gemeinsam hervorgebracht. Relationalität kann als bedeu-

tende Kategorie in der Strukturierung bzw. im Entwerfen des Raums identifiziert

werden, womit dieser als posthumanerWeltentwurf eingeführt wird.Während In-

terdependenzen zwischen Menschen und Nichtmenschlichem in der ersten Hälfte

des Films über positive Aspekte erzählt werden, sind sie imZuge der Inwertsetzung

167 Als Volk der Kukama verstehen wir den Fluss als unseren Vater. Aber wenn ich meinen Va-

ter plötzlich töte, wer gibt mir dann Fisch, damit ich satt werde? Bekomme ich den von den

Transportschiffen? Von den Öltankern? VomWasserkraftwerk? (Übers. d. Verf.)

168 Sie ist auf uns angewiesen. (Übers. d. Verf.)

169 Die Erde, die Heilkräuter sind uns gleich. (Übers. d. Verf.)

170 Wir alle sind einzigartige Kinder der Mutter Erde. (Übers. d. Verf.)

171 Darummüssen wir sie hüten und verteidigen. (Übers. d. Verf.)

https://doi.org/10.14361/9783839464175-018 - am 13.02.2026, 13:08:22. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839464175-018
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


5. Analysen: Film als Widerstand 275

als destruktive Kraft dargestellt, womit eine Wertung der jeweiligen Lebensweisen

einhergeht. Als Beispiel sei hier das Zeigen der vom Staub geröteten Augen ge-

nannt. Die farbliche Kongruenz der Augen mit der roten, staubigen Erde bildet

einen künstlerischen Beleg für die Interdependenz zwischen Mensch und Nicht-

menschlichem, die sich nun destruktiv ausdrückt. In Paraná – el río lässt sich eben-

falls ein starkes Argument gegen den Glauben an die menschliche Unabhängig-

keit von anderen Sphären zugunsten eines Interdependenznarrativs ablesen. Die-

ses wird auf filmbildlicher Ebene beispielsweise über das Einnehmen einer nicht-

menschlichen Perspektive evoziert, womit Verflechtungen der Menschen mit der

sie umgebenden materiellen bzw. nichtmenschlichen Welt bewusst gemacht wer-

den bzw. der nichtmenschlichen Welt auch Handlungsmacht zugesprochen wird.

Die Idee der allein menschlichen Handlungsmacht wird hingegen als Versuch der

Verschleierung bzw. Verharmlosung der Degradierung des Lebensraums gekenn-

zeichnet. Die zugrunde liegende Vorstellung von passiver Materie wird als unzu-

reichend vermittelt, sie scheint die Komplexität von Verflechtungen und Prozessen

nicht fassen zu können, so das Argument des Films. In allen Filmen wird das Ter-

ritorium der jeweiligen indigenen Gemeinschaft also über ein Interdependenznar-

rativ beschrieben: in Estamos vivxs und Ara Pyau vor allem über Erläuterungen der

Menschen, in Paraná – el río, JúbaWajiín und Sangre y Tierrawird der Raumauch über

filmästhetische Mittel als von menschlichen und nichtmenschlichen Akteur*innen

geformt skizziert.

Im chronologischen Aufbau der Filme wird von einer Wirklichkeitskonstrukti-

on ausgegangen, die die eben beschriebenen Interdependenzen betont. Diese wer-

den als Ausgangspunkt angenommen,was dazu führt, die Idee der Unabhängigkeit

desMenschen vonNichtmenschlichemzu subvertieren und die staatliche Interven-

tion – auf unterschiedlichen Ebenen – als gewaltvoll wahrzunehmen. Das Ignorie-

ren von Interdependenzen, die sich auch in den artikulierten Kosmovisionen der

jeweiligen indigenen Gemeinschaft wiederfinden, wird somit als epistemische Ge-

walt dargestellt. Damit kann diese filmische Strategie auch als Konfrontation mit

der Kolonialität der Natur (Escobar, 2008) und damit eine Form der Auseinander-

setzung mit modernen/kolonialen Ordnungen verstanden werden. Escobar (2008)

stellt fest, dass das Konzept der Kolonialität auch in Bezug auf ›Natur‹ beachtet

werden muss. So schreibt er, dass mit westlichen Rationalisierungsprozessen auch

die Beherrschung bzw.Regierbarkeit insbesondere der natürlichenUmgebung ein-

herging.Wesentlicher Aspekt der Kolonialität der Natur ist ihm zufolge eine Kate-

gorisierung, die in eine Hierarchisierung führt: In dieser Hierarchie wird Natur als

unterste Ebene verstanden, als externe Sphäre gegenüber derMenschheit. Produk-

te der Erde seien einzig Produkte menschlicher Arbeit, womit die Unterordnung

derNatur inMarktlogiken sowie die Subalternisierung jeglicher Artikulationen von

Kontinuitäten zwischen Natur und Mensch einhergeht (Escobar, 2008). Diese Un-

terordnung von ›Natur‹ in Marktlogiken wird in den Filmen als gewaltsamer Pro-

https://doi.org/10.14361/9783839464175-018 - am 13.02.2026, 13:08:22. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839464175-018
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


276 Filmischer Widerstand

zess dargestellt und durch die Einführung alternativer Vorstellungen problema-

tisiert, während Kontinuitäten und Ähnlichkeitsrelationen zwischen Mensch und

Natur betont werden. Die Filme greifen also in konfrontierender Weise auf Moti-

ve der Kolonialität der Natur zurück und legen Zeugnis über die Fortführung von

Unterdrückung, aber vor allem auch über den regen Widerstand dagegen ab.

Das Interdependenznarrativ ist also in den Filmen deutlich wiederzufinden,

wird im Kontext bestehender Machtgefüge, wie sie die imperiale Lebensweise be-

schreibt, jedoch stark mit dem Katastrophennarrativ verbunden, um die Interven-

tion des Staates, die Expansion des Kapitalismus zu vermitteln. Dem Katastro-

phennarrativ bescheinigt Dürbeck (2018) vor allem apokalyptische Aspekte, Dia-

gnosen eines nahenden Kollapses etwa, eine ›Zukunft als Katastrophe‹, wie Eva

Horn (2014) darlegt, Vorstellungen eines lebensfeindlichen Planeten, ein antizi-

piertes Ende, das eine kritische Betrachtung der Gegenwart ermöglichen soll: »Für

das Katastrophennarrativ sind damit die mahnende Appellfunktion und der kri-

tische Impuls entscheidend, wie sie sich auch in der Literatur, v.a. in der Science

Fiction, finden.« (Dürbeck, 2018, S. 9) Júba Wajiín beispielsweise konstruiert die

Topografie des Dorfes entlang eines posthumanen Weltentwurfs, die Tagebaumi-

ne – die akute Bedrohung des Dorfes – wird hingegen als staubige, lebensfeindli-

che Wüste gezeigt. Während Danowski und Viveiros de Castro derartige Bilder als

Zukunftsvisionen der gegenwärtigen westlich-modernen Wissenschaft beschrei-

ben, als »impoverished, sordid environment; an ecological desert, a sociological

hell« (2016/2017, S. 17), zeigt Júba Wajiín, dass eine solche ausgelaugte, zerstörte

Umwelt für manche bereits Realität ist. Bilder der schweren Kraftfahrzeuge in der

Mine, die den Boden aufwühlen, porträtieren diese Zerstörung und erinnern dabei

an ein prometheisches Bild des Menschen als Eroberer der Natur. Hier liegt eine

Verknüpfung von Interdependenz- und Katastrophennarrativ vor, wobei die Kata-

strophe aus dem Ignorieren der Interdependenzen erwächst, aus der Intention, zu

beherrschen. In Sangre y Tierra ist das Bild der Beherrschenden der Natur in den

schwer bewaffneten Polizist*innen und Polizeifahrzeugen zur Bewachung der Mo-

nokulturfelder zu finden. Paraná – el río konzentriert sich nicht auf ein einmaliges

Ereignis, sondern auf die scheinbar stetige Zunahme der Bedrohung, die langsame

Degradierung und insbesondere auf die westlich-modern geprägte Ontologie als

Versuch der Verschleierung negativer Auswirkungen des eigenen Tuns. In dieser

Ästhetik der slow violence (Nixon, 2011) wird der Fluss zum Opfer eines promethei-

schen Beherrschers der Natur. Die sich langsam anbahnende Katastrophe ist auch

hier auf das Ignorieren von Interdependenzen zurückzuführen. Ara Pyau zeichnet

ein Bild der Katastrophe durch die scheinbare Gier des Staates, stetig weiteren

Raum anzueignen, wobei der Staat mit einer Vorstellung des ›Aufbrauchens‹ ver-

knüpft wird. Somit erscheint der Widerstand gegen die staatliche Expansion wie

ein Kampf gegen ein vermeintliches Ende – der Menschheit, der Welt, des Lebens

an sich.

https://doi.org/10.14361/9783839464175-018 - am 13.02.2026, 13:08:22. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839464175-018
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


5. Analysen: Film als Widerstand 277

Die Darstellung der Konflikte im Kontext eines Machtgefüges, wie es die im-

periale Lebensweise beschreibt, ebenso wie die Einführung indigener Kosmovisio-

nen als ebenbürtige Weltentwürfe zu westlich-modernen schärft die Lektüre des

Raums, diesen im Zuge der räumlichen Aneignung nicht (mehr) in entwicklungs-

mäßigen Begrifflichkeiten zu lesen: Aus einer Opposition von zivilisiert vs. noch

nicht zivilisiert, wie es das Narrativ der Reise ins Hinterland nahelegte (vgl. Kapitel

3.3.2), wird gegenwärtig die Wahrnehmung hinsichtlich einer Gegenüberstellung

von kommodifiziert vs. (noch) nicht kommodifiziert suggeriert und kann als we-

sentlicher Beitrag der Filme zur Prägung des Diskurses um territoriale Konflikte

identifiziert werden (vgl. Kapitel 5.6.3).

Dieser ›Übergang‹ wird entlang einer Verknüpfung von Interdependenz- und

Katastrophennarrativ erzählt, letzteres beschreibt dabei den Prozess der Inwert-

setzung als das Resultat einer Wirklichkeitskonstruktion, die die Komplexität der

Verstrickungen von Menschen und ihrer Umgebung nicht zu fassen scheint, son-

dern vielmehr Beherrschung in den Vordergrund stellt und Materie als passiv ver-

steht. Die Blindheit gegenüber Interdependenzstrukturen, die – irregeführt durch

ontologische Dissoziationen – die Unabhängigkeit des Menschen von seiner Um-

gebung propagiert und eine selektive Zerstörung zulässt, wird als Problem darge-

stellt, das es zu überwinden gilt.Die Expansion des Kapitalismuswirdmit Endlich-

keit verbunden, mit Verlust – insbesondere anderer kultureller Erfahrungen der

Umgebung, anderer Lebensweisen –, während der Widerstand dagegen als Kampf

für den Fortbestand sozionatürlicher Verbundenheit, als Kampf für eine Zukunft

veranschaulicht wird. Verwertbarkeit, wie sie mit der Inwertsetzung durch den

Kapitalismus etabliert wird, führt zu Plünderung, westlich-moderne ›Wertschöp-

fung‹ wird folglich zur ›Erschöpfung‹. Das Bestehen auf dieser Expansion scheint

der Weigerung zu entspringen, die damit gleichzeitig evozierte Endlichkeit wahr-

zunehmen.

Die staatliche Expansion wird in dem Zusammenhang zur Enteignung, diese

Erfahrung stellt ein zentrales Prinzip der filmischen Verhandlung der Konfliktsi-

tuationen dar.DasMotiv der Enteignung basiert jedoch nicht auf einer Eigentums-

logik, sondern auf der Enteignung eines Weltentwurfs, der verunmöglicht wird,

nicht zuletzt, weil die geografischen Räume nicht mehr in der Form bestehen,

an der sich die kulturelle Einschreibung orientiert. Aus dieser Verbindung öko-

logischer Zerstörung, die sich aus einer vermeintlichen Blindheit gegenüber Inter-

dependenzstrukturen ergibt, mit bestehenden kolonialen Machtgefügen lässt sich

die in den Filmen dargestellte Raumaneignung auch als ›territoriale Gewalt‹ be-

zeichnen: als Raumaneignung, die insbesondere über die Zerstörung bestehender

Relationen und die zunehmende Verunmöglichung anderer kultureller Erfahrun-

gen der Umgebung vonstattengeht. Den Rezipierenden jener filmischen Realitäten

werden hier Möglichkeiten geboten, soziokulturell geprägte räumliche Verflech-

tungen neu zu denken, womit auch die Botschaft transportiert wird, Kultur als

https://doi.org/10.14361/9783839464175-018 - am 13.02.2026, 13:08:22. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839464175-018
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


278 Filmischer Widerstand

Produkt menschlichen Handelns und Denkens nicht in Opposition zur Natur zu

sehen, da diese sich immer schon gegenseitig beeinflussen. Eine Trennung von

Natur und Kultur, wie sie im westlichen Denken verankert ist, wird damit ver-

worfen. Wenn jedoch die Trennung Natur/Kultur aufgelöst wird, muss mit dem

Begriff der Umweltgerechtigkeit mehr als das menschliche Wohl in den Blick ge-

nommen werden, da Beziehungen zwischen Menschen und Nichtmenschlichem

als ko-konstitutiv angenommen werden und damit Dimensionen von Gerechtig-

keit und Verantwortlichkeiten neu gedacht werden müssen. Die Darstellung der

Zerstörung bestehender Relationen als ›territoriale Gewalt‹ lässt den Aspekt der

Umweltgerechtigkeit also in einem anderen Licht erscheinen, da explizit nicht nur

auf die Konsequenzen für die Menschen, sondern für die Verflechtungen der Men-

schen mit ihrer Umgebung hingewiesen wird.

Indigene Völker der Amerikas betonen häufig, so Danowski und Viveiros de

Castro (2016/2017), dass das Ende ihrerWelt – die Apokalypse, wie sie das Katastro-

phennarrativ des Anthropozäns beschreibt – bereits vor 500 Jahren stattfand.Diese

Zerstörung hat sich seither kontinuierlich fortgesetzt und wiederholt, wie die hier

analysierten Filme in der Verhandlung aktueller Konflikte aufzeigen. Besonders

ist dabei auch das Genre des Dokumentarfilms, der mit seinem Wahrheits- bzw.

Wahrhaftigkeitsanspruch keine Vorstellung einer möglichen Zukunft unterbreitet,

sondern die Gegenwart dokumentiert: Entlang des Katastrophennarrativs, das ei-

ne ›Zukunft als Katastrophe‹ (Horn, 2014) benennt, wird die aktuelle Realität mar-

ginalisierter Bevölkerungsteile visualisiert. Ist die Katastrophe für manche noch

eine Zukunftsvision, so ist sie für andere bereits konkrete Gegenwart, scheint eine

zentrale Aussage der Filme zu sein. Die einstige ›Peripherie‹ der eurozentrischen

Moderne wird damit zu deren Zukunftsbild. Jennifer Wenzel spricht diesbezüglich

von einer seltsamen Inversion kolonialer Fortschritts- und Entwicklungsnarrative

(Craps et al., 2018), durch die der Globale Süden nicht mehr die Position eines

Nachzüglers einnimmt, der stetig aufzuholen hat, sondern vielmehr die Zerstö-

rung und Verwüstung vorwegnimmt, die letzten Endes auch den Globalen Norden

treffen wird (Vermeulen, 2020). Der Raum ist demzufolge nicht mehr das ›Hinter-

land‹, sondern die Vorkonfigurierung der Zerstörung, die auch anderswo kommen

wird, die frontier der Katastrophe. Diese Raumdarstellung dient nicht etwa einem

Gründungsmythos, wie es das Hinterland für die Nationenbildung war, sondern

stellt die Zukunftsvision einer zunehmend gemeinsamen Katastrophe (Chakrabar-

ty, 2009) dar. Das Privileg des Nordens, die Zerstörung (bisher) nicht zu sehen (Ver-

meulen, 2020), löst sich damit stetig auf. ImKontext jener Idee von Endlichkeit und

Zerstörung durch das Ignorieren von Abhängigkeitsrelationen wirken extraktive

Tendenzen der Politik wie das Schaufeln des eigenen Grabes. Die Inwertsetzung

des Raums wird hier als Sackgasse erzählt.

https://doi.org/10.14361/9783839464175-018 - am 13.02.2026, 13:08:22. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839464175-018
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

