Vi
ScHLuss

Im ersten Kapitel dieser Arbeit wurden unterschiedliche Ansétze dkolo-
gisch orientierter Literaturwissenschaft vorgestellt und die Unzulidnglich-
keiten methodologisch-theoretischer Art aufgezeigt, die sich in ihrem
Rahmen ergeben und die in der Regel auf die verkiirzte Aufnahme des
Okologischen Paradigmas und auf das mimetische Literaturmodell
zuriickzufiihren sind, das meist zu Grunde gelegt wird. Als Quintessenz
dieser Bestandesaufnahme des Ecocriticism diagnostizierte das zweite
Kapitel, welches die Uberlegungen aus dem ersten Kapitel zusammen-
fiihrt und einen Katalog von Forschungsfragen formuliert, zum einen das
Fehlen eines umfassenden gesellschaftstheoretischen Zusammenhangs:
In einen solchen hat sich eine 6kologisch argumentierende Literaturwis-
senschaft jedoch unbedingt einzubetten, wenn sie die Moglichkeiten und
Chancen, iiber das eigene Arbeiten gesellschaftliche Verdanderung zu er-
reichen — was klar beabsichtigt ist — angemessen abschétzen und wenn
sie Beziehungen, wie zum Beispiel jene von Literatur und Gesellschaft
oder Literatur und Umwelt, schliissig erfassen will. Zum anderen miisste
diese gesellschaftstheoretische Option auch in epistemologischer Hin-
sicht {iberzeugend ausgearbeitet sein, um der sich hier stellenden Proble-
matik des eigenen Eingebunden-Seins in den proklamierten »Zusammen-
hang aller Dinge« bei gleichzeitigem Anspruch auf wissenschaftlichen
Beobachter-Status zu begegnen.

Diesen Forderungen nachkommend, wurden in den folgenden Kapi-
teln III und IV den problematisierten Ansitzen einer kologisch orien-
tierten Literaturwissenschaft eine systemtheoretische Sichtweise gegen-
ibergestellt. Es hat sich gezeigt, dass die Systemtheorie Luhmann’scher
Priagung in hervorragender Weise dazu geeignet ist, diejenigen erkennt-
nistheoretischen und konzeptuellen Aporien produktiv zu entfalten und
zu behandeln, die in neueren Entwicklungen der Okologie angesprochen
werden,' und die einer dkologisch orientierten Literaturwissenschaft® bis-

1 Vgl. dazu oben, Kap. 1, 3.1.2.

2 Wobei die 6kologisch orientierte Literaturwissenschaft diese Aporien
zumeist sogar ganz ausgeblendet l4sst, wie ich oben im Kap. I, 3.1.4. ge-
zeigt habe.

267

https://dol.org/0.14361/9783839407530-007 - am 14.02.2026, 08:29:38. https://www.Inlbra.com/de/agh - Opan Access - [CIIEEmESE


https://doi.org/10.14361/9783839407530-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Die OKoLOGIE DER LITERATUR

her unlgsbare Probleme beschert hatten. Dies soll im Folgenden noch-
mals kurz skizziert werden.

Ausgangspunkt der Uberlegungen bildete eine radikale Neukonzep-
tion von Gesellschaft, die >traditionell-alteuropdische< Denkansitze als
tiberholt ausweist und ein Umstellen des Startpunktes der Gesellschafts-
theorie von Einheit auf Differenz vollzieht: Die Gesellschaft wird dem-
nach als autopoietisches System verstanden, das sich aus Kommunika-
tion konstituiert und die Einheit der Differenz zwischen sich selbst und
der eigenen Umwelt bildet. Umwelt ist dabei nichts Losgeldstes, sondern
konstitutiv mit der Gesellschaft verbunden, wobei aber die Grenze zwi-
schen Gesellschaft und Umwelt nicht tiberschreitbar und Umwelt damit
fiir die Gesellschaft kommunikativ nicht einholbar ist. Die 6kologischen
Probleme der Gesellschaft betreffen nun nicht einen wie auch immer de-
finierten grossen Zusammenhang eines >Okosystems<, worin sich die
Einheit trotz Differenz nicht denken lésst, sie ergeben sich vielmehr aus
dieser Differenzierung des Systems Gesellschaft und seiner Umwelt und
daraus, dass sich die Gesellschaft, wie jedes autopoietische System, gera-
de ohne Riicksicht auf ihre Umwelt ihrem eigenen Prozessieren widmet —
aber dabei gleichwohl auf ihre Umwelt angewiesen bleibt.

Die Gesellschaft verfiigt tiber gleich zwei Umwelten, die Bewusst-
seine der »Menschen« sowie den biologisch-chemisch-physikalischen Zu-
sammenhang der »Natur<. Beide Umwelten sind durch diese Operations-
weise der Gesellschaft betroffen, ohne dass dies bisher entscheidende
Auswirkungen auch auf die Gesellschaft und ihr Operieren gezeitigt hét-
te. Die Gesellschaft stellt sich mit anderen Worten bis heute nicht in der-
art konsequenter Weise den dkologischen Problemen, wie es dann ange-
bracht wire, wenn man die unabsehbare Zukunftsentwicklung in der
Form von Michel Serres’ Wette, die ich in der Einleitung dieser Arbeit
dargelegt und als Ausgangspunkt meiner Uberlegungen gesetzt habe, zu
fassen versucht. Dies erklért sich einerseits daraus, dass Auswirkungen
gesellschaftlicher Handlungsweisen nur dann Realititscharakter in der
Gesellschaft erhalten, wenn sie zum Thema von Kommunikation ge-
macht werden, wenn also die gesellschaftsextern in der >realen< Welt
zwar existierende, aber nicht objektiv »erkennbare« Umwelt und ihre Kri-
se gesellschaftsintern konstruiert wird. Andererseits ist die moderne Ge-
sellschaft funktional ausdifferenziert, das heisst, dass sie in ganz unter-
schiedliche Bereiche mit unterschiedlich komplex strukturierter Kommu-
nikation gegliedert ist, deren wirkungsméchtigste die Funktionssysteme
(Wirtschaft, Recht, Politik, Kunst, etc.) sind. Jedes dieser wiederum auto-
poietisch operierenden Funktionssysteme vollzieht Gesellschaft insofern,
als es die Welt durch die je eigene Optik wahrnimmt und jenes Problem,
wofiir es zustindig ist, exklusiv und wiederum gewissermassen >ego-

268

https://dol.org/0.14361/9783839407530-007 - am 14.02.2026, 08:29:38. https://www.Inlbra.com/de/agh - Opan Access - [CIIEEmESE


https://doi.org/10.14361/9783839407530-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

VI ScHLuss

istisch¢ bearbeitet. Dadurch multiplizieren sich die System/Umwelt-Dif-
ferenzen der Gesellschaft in markanter Weise, womit ein gesamtgesell-
schaftliches Agieren nahezu unméglich erscheinen muss. Dies erklart die
Schwierigkeit, 6kologischer Kommunikation Gehor zu verschaffen, also
jener Kommunikation, die eine Verdnderung der gesellschaftlichen
Strukturen und derart auch ihrer zwei Umweltbeziechungen — Gesell-
schaft-Bewusstsein und Gesellschaft-Natur — anvisiert. Denn keines der
Funktionssysteme ist allein zustindig fiir 6kologische Probleme, diese
stellen sich vielmehr in jedem Funktionssystem neu und je ganz eigen
konturiert. Damit fehlt es der Gesellschaft also an einer Zentraladresse
zur Behandlung 6kologischer Fragen, die ebensolchen im Rahmen der
gesamtgesellschaftlichen Kommunikation nachhaltiges Gewicht verlei-
hen konnte. Die okologische Krise zeigt sich somit in der Gesellschaft
weniger als eine des >fehlenden Bewusstseins< fiir Umweltgefahren oder
der ausbleibenden Thematisierung von o6kologischen Problemen, wie
vom Ecocriticism immer wieder postuliert,” denn vielmehr als Krise der
gesellschaftlichen Gestaltung von 6kologischer Kommunikation und ih-
rer Verbreitung und Durchsetzung tiber die Schranken der unterschiedli-
chen Funktionssysteme hinweg. Und sie zeigt sich als eine Krise der feh-
lenden oder — wie im Falle der Systemtheorie — zuwenig verbreiteten
alternativen Theoriemittel, die diese gesellschaftliche Verfasstheit einho-
len und, im Sinne von Verdnderungsvorschligen, produktiv nutzen
konnte.

Soweit der Befund einer systemtheoretischen Neukonzeption der
okologischen Problemlage, die zweifellos zu wenig Euphorie Anlass
gibt, was mogliche Verdnderungen anbelangt. Der Anspruch von Luh-
mann ist jedoch in erster Linie lediglich, eine genauere Erfassung der
Problemlage zu liefern, nicht die Proklamation einfacher Lsungen: »Es
geht also nicht um Ablehnung oder Zustimmung zu dieser Gesellschaft,
sondern um ein besseres Verstindnis ihrer strukturellen Risiken, ihrer
Selbstgefihrdungen, ihrer evolutioniren Unwahrscheinlichkeiten.«* Ers-
ter Ertrag daraus ist, dass sich auf diese Weise die im ersten Kapitel dis-
kutierte grundlegende Problematik einer Dichotomie »Mensch/Kultur —
Umwelt/Natur¢ ersetzen lisst, indem in einer erkenntnistheoretisch mar-
kanten Wendung auf die grundséitzlichere System/Umwelt-Differenz um-
gestellt wird, welche die dkologischen Probleme der Gesellschaft genau-
er, aber auch illusionsloser zu fassen verspricht. Die systemtheoretische
Reformulierung macht weiter ersichtlich, dass pauschale Forderungen an
die Adresse der Gesellschaft als solche nicht greifen konnen, da die Ge-

3 Vgl. dazu oben, Kap. I, 3.1.4.
4 Luhmann in Erd/Maihofer: Biographie, S.39.

269

https://dol.org/0.14361/9783839407530-007 - am 14.02.2026, 08:29:38. https://www.Inlbra.com/de/agh - Opan Access - [CIIEEmESE


https://doi.org/10.14361/9783839407530-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Die OKoLOGIE DER LITERATUR

sellschaft polykontextural organisiert ist — also keine >Zentraladressex
hat, an die man sich mit Verdnderungswiinschen wenden konnte — und
damit als Forderungen an die Gesellschaft in der Gesellschaft immer
selbst iiber einen >blinden Fleck« verfiigen. Und sie zeigt auf, dass eine
Argumentation, die mit Schuldzuweisungen oder Moral operiert, die
Komplexitdt gesellschaftlicher Ausdifferenzierung, die den »Menschenc¢
lediglich als Umwelt ansetzt, nicht hinreichend berticksichtigt und des-
halb fiir eine konzise Behandlung 6kologischer Probleme nicht in Frage
kommen kann. Da die Systemtheorie konstruktivistisch konzipiert ist,
iberwindet sie zudem die im ersten Kapitel angesprochenen Reprisenta-
tionsmodelle und zeigt sich damit auch auf der Hohe anderer avancierter
Theorieoptionen, die stirker im Bereich der Literatur- oder Kulturwissen-
schaft verankert sind, wie etwa der Dekonstruktion. Im Gegensatz zu der-
selben nimmt sie die yAussenwelt« der Gesellschaft aber insofern ernster,
als nach systemtheoretischer Konzeption die Gesellschaft zwar einerseits
in den Zusammenhang von Natur und Bewusstsein einbettet ist; anderer-
seits operiert sie aber gleichwohl eigenstindig — autopoietisch — und bil-
det auf diese Weise kommunikativ ihre ganz eigene Realitdt und damit
auch ihre ganz eigene Umwelt heraus. Damit wird die Systemtheorie
auch der grundlegenden Pramisse 6kologischen Denkens gerecht, nach
welcher der Zusammenhang von >Kultur< und >Natur< zu betonen und
gleichzeitig auf die Aufrechterhaltung der »Eigenbereiche« Wert zu legen
ist — ohne es aber an theoretischer Stringenz vermissen zu lassen.

Vor dem Hintergrund der derart herausgearbeiteten Okologie-Proble-
matik in systemtheoretischer Konzeption ist es moglich, auch die Kunst
als eines der verschiedenen Funktionssysteme mit spezifischer System/
Umwelt-Konturierung zu fassen, was Gegenstand des Kapitels V, 1.
dieser Arbeit war. Auch sie ist in den Gesellschaftszusammenhang, den
sie laufend selbst mitgeneriert, eingebettet und bearbeitet ihr Leitprob-
lem, die Herstellung von Weltkontingenz bei gleichzeitiger Integration
von Kommunikation und Wahrnehmung, vermittels ihres Codes poly-
kontextural/nicht-polykontextural exklusiv. Und sie artikuliert sich in
Kunstwerken, die psychische Systeme zur beobachtenden Beteiligung
animieren.

Die Kunst generiert auf diese Weise ihre ganz eigene Welt als For-
menzusammenhang und leistet, indem sie ganz besondere Objekte her-
vorbringt, »Kommunikation der Form«.’ Denn die Kompaktheit des
Kunstwerks, sein Hergestellt-Sein, der fehlende unmittelbare Verwei-
sungszusammenhang, die interne Schliessung und die Zeitlosigkeit ver-

5 Niklas Luhmann: »Das Medium der Kunst«, in: Delfin VII 4/1 (1986),
S.6-15, hier S.15.

270

https://dol.org/0.14361/9783839407530-007 - am 14.02.2026, 08:29:38. https://www.Inlbra.com/de/agh - Opan Access - [CIIEEmESE


https://doi.org/10.14361/9783839407530-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

VI ScHLuss

weisen alle auf die Differenz von Information und Mitteilung als Kenn-
zeichen von Kommunikation.® Die Kunst arbeitet damit nicht mimetisch,
sondern konstruktivistisch — oder allenfalls mimetisch in dem performa-
tiv verstandenen Sinne, dass die in der »Realitétc existierende Operation
Beobachtung in der Kunst in gesteigerter Form prozessiert wird, wobei
dies in autopoietischer Weise erfolgt, denn das System tut immer allein
das, was es tut, kann sich in seinen Operationen nicht an Operationswei-
sen anderer Systeme orientieren. Der Mimesis-Begriff, der im Ecocriti-
cism prominent vertreten ist, wird damit als eine Beobachtungsleistung
erkennbar, als eine Zuschreibung von aussen auf die Kunst, die aber das
eigentliche Prozessieren der Kunst nicht fassbar macht. Seine Erkla-
rungskraft muss damit als beschréinkt eingeschitzt werden.”

Weiter verfiigt auch die Kunst iiber zwei Umwelten: die »Natur< und
das »menschliche Bewusstsein¢, das an Kunst — wie an Kommunikation
insgesamt — lediglich als Impulsgeber beteiligt ist und sich zudem in der
Kunstbeobachtung als Beobachter erst eigentlich konstituiert. Dies konn-
te insbesondere anhand der Literatur gezeigt werden, in der dem Be-
wusstsein wie nirgends sonst ein Wechsel auf die Beobachtungsebene
dritter Ordnung nahe gelegt wird. Hier kann es das Beobachten der eige-
nen Beobachtungsméglichkeiten prozessieren und einerseits die Kontin-
genz allen Beobachtens, andererseits die autopoietische Organisation der
Kommunikation erfahren. Die in der Literaturwissenschaft traditioneller-
weise vieldiskutierte Frage nach der Autorschaft kann vor diesem Hinter-
grund in einer Weise behandelt werden, die das Paradox, dass ein Text
von einem bestimmten Autor stammt — und doch nicht von ihm stammt,

6 Zur Erinnerung: »Kommunikation findet immer dann statt, wenn die Mit-
teilung einer Information verstanden wird [...J« (N.Luhmann: Kunst,
S.72).

7  Vgl. dazu oben die Diskussion im Kapitel I, 3.2. — Wolfgang Iser hilt
demgegeniiber an einem Begriff von Mimesis oder von Darstellung fest,
wobei er vor allem an Theodor W. Adorno und Paul Ricoeur anschliesst.
Sein Mimesis-Begriff ist jedoch so stark performativ ausgestaltet, dass es
sich im Grunde auch hier um ein konstruktivistisches Setting handelt. Vgl.
etwa folgende Zitate: »Der Bruch mit der Objektwelt ist als Riss im
Kunstwerk gegenwirtig [...]. Der Riss indiziert, dass sich nur durch Ab-
bildhaftes hindurch der performative Charakter der Darstellung zu entfal-
ten vermag.« »Das kann jedoch nicht bedeuten, dass der Riss als Riss er-
scheint. Daher hat die Differenz auch keine Gegenwart, sondern ist die
Erméglichung von Unterscheidung dessen, was durch sie zur Position
wird« (W.Iser: Mimesis, S.256, S.258; meine Hervorhebung). Dies ent-
spricht meines Erachtens grosso modo der systemtheoretischen Fassung
des Begriffs der Beobachtung.

271

https://dol.org/0.14361/9783839407530-007 - am 14.02.2026, 08:29:38. https://www.Inlbra.com/de/agh - Opan Access - [CIIEEmESE


https://doi.org/10.14361/9783839407530-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Die OKoLOGIE DER LITERATUR

stringenter als andere Theorieversuche entfaltet. Die Systemtheorie er-
laubt also insgesamt, Kunst in viel spezifischerer und theoretisch {iber-
zeugenderer Weise als eigenstidndigen Gesellschaftsbereich zu verstehen,
als alle im ersten Kapitel dieser Arbeit diskutierten Ansétze der okolo-
gisch orientierten Literaturwissenschaft — und dies wohlgemerkt bei
gleichzeitiger Einbindung in gesamtgesellschaftliche und in ganzheitlich-
evolutiondre Zusammenhénge.

Als weiteren Ertrag aus Luhmanns gleichsam »unaufgeregter< Gesell-
schaftsanalyse® soll diese aber bei aller Betonung, es gehe lediglich um
genauere Erfassung der Problemlage, doch »auch prizise Vorstellung
iiber das, was man dann trotzdem dndern kann und wo man ansetzen
muss«’ entwickeln. Ich habe oben darauf hingewiesen,'® dass es hier vor
allem um die Entwicklung von mehr Eingriffskompetenz gegeniiber der
Umwelt geht, die von technischer und kommunikativer Art ist. Letztere,
die hier allein interessiert, hat im Nicht-Wissen ihren Ausgangspunkt und
soll zu einer »Kultur der nichtiiberzeugten Verstindigung«'' fithren. Eine
solche Kultur ist offen fiir Verdnderungen und hélt nicht an unverriickba-
ren Standpunkten fest, sondern sucht nach Vergleichsmoglichkeiten.
Dies ist nach Luhmann iiber den Anschluss an gewisse Theoriepositionen
zu erreichen, die mit der Tradition ontologischer Metaphysik brechen
und Denkfiguren entwickeln, die »die Unbeobachtbarkeit der Welt aus-
halten und Intransparenz produktiv werden«'? lassen. Er selbst demon-
striert in seinen Arbeiten, wie ein solcher Anschluss an und die fruchtba-
re Aufnahme und Weiterentwicklung von solchen Theoriepositionen aus-
sehen kann. Noch konkreter arbeitet Henning Tiedemann im Anschluss
an Luhmann Umsetzungsvorschlidge aus, die sich auf das Erziehungssys-
tem beziehen: Nach Tiedemann sind iiber den Unterricht Kontingenzbe-
wusstsein, Kreativititdt und ein kognitiver, fir Verdnderungen offener
Erwartungsstil anzustreben.

Hier schldgt nun meines Erachtens gleichsam die Stunde der Kunst
und Literatur. Sie wird von Luhmann hinsichtlich der Méglichkeit, 6ko-

8  Vgl. N.Luhmann: Okologische Kommunikation, S.9, worin er davon
spricht, dass es ihm bei der Analyse der ckologischen Problematik der
Gesellschaft unter anderem auch um die Verringerung der »Wahrschein-
lichkeit der Erzeugung unniitzer Aufregung« gehe.

9  Luhmann in W. Hagen: Massenmedien, S. 103.

10 Vgl. dazu das Kapitel IV dieser Arbeit.

11 N.Luhmann: Nichtwissen, S.202.

12 Ebd., S.220. Vgl. den kurzen Abriss solcher Denkpositionen, der unter
anderem jene von Humberto Maturana, George Spencer Brown und Heinz
v. Foerster nennt, ebd., S.212-220.

272

https://dol.org/0.14361/9783839407530-007 - am 14.02.2026, 08:29:38. https://www.Inlbra.com/de/agh - Opan Access - [CIIEEmESE


https://doi.org/10.14361/9783839407530-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

VI ScHLuss

logische Kommunikation in der Gesellschaft zu gestalten und zu verbrei-
ten, nicht bedacht, was zunichst deshalb nicht erstaunt, weil Luhmann
der Kunst im Rahmen der Gesellschaft keine besonders bedeutende Rolle
zuweist:"® »Weder Leben noch Bewusstsein ist in dem Sinne auf Kunst
angewiesen, dass es ohne Kunst seine Reproduktion nicht fortsetzen
konnte. Dasselbe gilt auch fiir das Kommunikationssystem Gesell-
schaft.«'* Allerdings widersprechen Luhmanns eigene Arbeiten zur Kunst
bei ndherer Betrachtung diesem Befund klar, wenn an die im flinften Ka-
pitel dieser Arbeit eingefiihrte Funktion, an die Leistungen oder den
Code der Kunst gedacht wird.

Indem ich also gewissermassen Luhmann gegen Luhmann lese," lau-
tet meine These, dass es gerade die Kunst ist, die bei der Behandlung der
okologischen Problematik und der Verbreitung von 6kologischer Kom-
munikation eine besondere Rolle spielen kann. Dies soll im Folgenden
nochmals vergegenwirtigt werden, wobei ich zuerst auf die Moglichkei-
ten der Kunst und Literatur eingehe, 6kologische Kommunikation zu ge-
stalten und zu thematisieren, und in einem zweiten Schritt die Chancen
der Kunst erortere, 6kologische Kommunikation in der Gesellschaft zu
verbreiten.

13 Dies im Gegensatz zu gewissen Auspridgungen der Hirnforschung, deren
Erkenntnisse Luhmann sonst gerne aufgreift. Vgl. etwa Wolf Singer, Di-
rektor des Max-Planck-Instituts fiir Hirnforschung in Frankfurt am Main:
»Mir scheint, dass eine Bewiltigung anstehender Uberlebensprobleme nur
dann gelingen kann, wenn neben der rationalen Durchdringung der Syste-
me, in denen wir existieren, Kommunikationsverfahren gepflegt werden,
die in der Lage sind, komplizierte Sachverhalte erfahrbar zu machen. Nur
dann kann Wissen auch wirklich Handeln lenken. Es konnte also sein,
dass wir ein Entwicklungsstadium erreicht haben, in welchem eine Féhig-
keit [= kiinstlerische Intelligenz, S.H.], die zunichst als Epiphédnomen be-
stimmter adaptiver Funktionen entstanden ist, plotzlich eine wichtige,
moglicherweise arterhaltende Funktion bekommen hat. Wenn das so ist,
dann werden jene Gesellschaftssysteme iiberleben, die die kiinstlerische
Begabung ihrer Mitglieder ausschopfen und die Sprache der Kunst verste-
hen« (W. Singer: Kunst, S.234).

14 N.Luhmann: Kunst, S.87.

15 Vgl auch folgenden Vorschlag einer Luhmann-Lektiire von Gumbrecht:
»[R]ead Luhmann against Luhmann< — which means we can keep his
work open, that we can use it as a constant intellectual challenge, as a for-
ce pushing towards ever increasing conceptual complexification« (Hans
Ulrich Gumbrecht: »How is Our Future Contingent? Reading Luhmann
against Luhmann, in: Theory, Culture and Society. Exploration in Criti-
cal Social Science 18/1 [2001], S.49-58, hier S. 50).

273

https://dol.org/0.14361/9783839407530-007 - am 14.02.2026, 08:29:38. https://www.Inlbra.com/de/agh - Opan Access - [CIIEEmESE


https://doi.org/10.14361/9783839407530-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Die OKoLOGIE DER LITERATUR

Es sind vor allem zwei Griinden, die dafiir sprechen, dass der Kunst die
Behandlung der dkologischen Problematik gut gelingen kann:

1. Die Kunst ist exklusiv um die Herstellung von Weltkontingenz be-
sorgt: ohne auf Objektivitit pochen zu konnen — diese kann keine Beob-
achtung fiir sich beanspruchen — generiert Kunst iiber Formenkombina-
tionen und iiber eine Beobachtung der Welt, die sich vom Code poly-
kontextural/nicht-polykontextural leiten ldsst, eine eigene Realitét, von
der aus die jreale Realitdt< beobachtet werden kann. Allein durch ihre
Existenz in Kunstwerken, die Wahrnehmung binden und zum Beobach-
ten gewissermassen verfithren, zeigt Kunst auf, dass es moglich ist, mit-
tels einer Verkniipfung von Beobachtungen Ordnung zu schaffen, die
nicht-beliebig ist, deren Ursprung aber gleichwohl verborgen bleibt und
sich dem Beobachter so immer als fait accomplit prasentiert. Sie zeigt da-
mit auf, dass sich Einheit an sich nicht beobachten und dass sich Sinn nie
abschliessend einholen lisst, dass stattdessen immer nur Formen beob-
achtet werden konnen — was gleichsam als Kommentar auf die Welt ins-
gesamt zu sehen ist. Diese ldsst sich tiber die Kunsterfahrung als eben-
falls unbeobachtbar erkennen, wird also in der Form, wie sie sich dem
Beobachter présentiert, als lediglich eine von vielen moglichen Welten
durchschaubar. Und weil sich die Kunst wie kein anderes Funktionssys-
tem der Gesellschaft an das Bewusstsein, seine Umwelt, richtet, wird die-
ses dazu angehalten, die Kontingenz auch auf sein eigenes Beobachten
zurtickzurechnen und damit seine Erkenntnisweise zu hinterfragen. Die
Kunst fordert also sowohl innerhalb der Kunstkommunikation selbst wie
auch in den sich an ihr beteiligenden Bewusstseinen die Disposition da-
fiir, andere Moglichkeiten ins Auge zu fassen und alternative Sichtweisen
auszuprobieren — was gerade hinsichtlich der dkologischen Problematik
von nicht zu unterschitzender Bedeutung ist, weil hier Verdnderung und
Wandel gefragt sind. Jeder Beobachter kann derart um die strukturell ge-
gebene Beschrankung seiner Beobachtungsmdoglichkeit wissen und sein
Tun danach richten: Avancierte Theoriekonzepte wie die Systemtheorie
machen dies einsehbar, die Kunst macht es erfahrbar.

2. Die Kunst behandelt selbst konstitutiv und dauerhaft eine 6kologische
Differenz, ndmlich die >Ur-Differenz< zwischen dem Bewusstsein mit
seiner Wahrnehmung und der Gesellschaft mit ihrer Kommunikation,
was nach dem konstruktivistischen Modell der Systemtheorie nur heissen
kann: sie macht diese Differenz iiber Kunstkommunikation, iiber Kunst-
werke also, gesellschaftlich verfiigbar. Derart wird von der Kommunika-
tion einerseits in spezifischer Weise auf Wahrnehmung zuriickgegriffen,
andererseits deren Ausschluss aus der Gesellschaft zum Thema gemacht.

274

https://dol.org/0.14361/9783839407530-007 - am 14.02.2026, 08:29:38. https://www.Inlbra.com/de/agh - Opan Access - [CIIEEmESE


https://doi.org/10.14361/9783839407530-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

VI ScHLuss

Dies ist zum einen deshalb von besonderer Bedeutung, weil Umwelt —
und damit etwa auch 6kologische Probleme — immer nur iiber die Vorfil-
terung des Bewusstseins in die Kommunikation gelangen kann;'® und
zum anderen deshalb, weil sowohl auf der Produzenten- wie auch auf der
Rezipientenseite die Beobachter iiber gleichsam »gesteigerte« Wahrneh-
mung, die Anschauung, an der Kunstkommunikation beteiligt sind. In-
dem Kunst iiber Kunstwerke Kommunikation und Bewusstsein integriert
und darin der Sprache gleicht, dariiber hinaus die Wahrnehmung in der
Anschauung aber wesentlich stirker fesselt, als es in der »Normalspra-
che< und der »Normalkommunikation< méglich ist, sind hier die Chancen
ungleich grosser, Bewusstseinsprozesse tiber Kommunikation und Kom-
munikationsprozesse iber Wahrnehmung zu beeinflussen. Fiir die The-
matisierung und Bearbeitung der dkologischen Problematik sind in der
Kunst damit zweifellos grossere Moglichkeiten zu sehen als in anderen
Funktionssystemen, die auf Wahrnehmung in viel eingeschrinkterem
Masse zuriickgreifen und deren Ausschluss aus der Kommunikation nicht
besonders thematisieren. Dafiir spricht auch, dass die Kunst, tiber ihren
Code polykontextural/nicht-polykontextural, einerseits ungemein flexibel
ist, andererseits 6kologische Probleme der Gesellschaft in angemessener
Komplexitdt kommunikativ gestalten kann, da vielschichtige, sich kon-
kurrenzierende und widersprechende Beobachtungen, die zeitgendssische
okologische Probleme kennzeichnen, die Kunst gerade charakterisieren.

Die Kunst ist damit besonders geeignet, die von Tiedemann im Rahmen
des Erziehungssystems gedusserten Vorschldge, welche auf eine Verbes-
serung der Disposition der Bewusstseine fiir 6kologische Probleme ab-
zielen, zu realisieren. Denn die Kunst stellt erstens ein »Kontingenzbe-
wusstsein«'” her, weil sie aufzeigt, dass die Welt auch anders moglich
sein konnte und dass der Beobachter durch seine Beobachtungsleistungen
an der Beschaffenheit dieser Welt wesentlichen Anteil hat. Von hier ist
es dann lediglich ein kleiner Analogie-Schritt, um daraus auch Konse-

16  Vgl. dazu N. Luhmann: Wissenschaft, S. 44f.

17  Vgl.: »Es geht [in der Kunst, S.H.] nur um Riickrechnung dessen, was
man sieht, auf den, der sieht, und damit um Herstellung eines Kontingenz-
bewusstseins, das weder auf Notwendigkeiten noch auf Unmdoglichkeiten
angewiesen ist. Das heisst natiirlich nicht, dass das Individuum frei wire
zu beliebiger Interpretation. Gerade Teilnahme an Kunst lehrt, dass und
wie jeder Ansatz zur Willkiir vernichtet wird. Und nur so kann man dabei
bleiben, sich als Beobachter zu beobachten, obwohl keine letzte Gewiss-
heit des Einen, Wahren und Guten greifbar ist« (N.Luhmann: Kunst,
S. 153; meine Hervorhebung).

275

https://dol.org/0.14361/9783839407530-007 - am 14.02.2026, 08:29:38. https://www.Inlbra.com/de/agh - Opan Access - [CIIEEmESE


https://doi.org/10.14361/9783839407530-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Die OKoLOGIE DER LITERATUR

quenzen auf die Umwelt und die eigene Beteiligung an ihrer Konstituie-
rung abzuleiten. Die Kunst zeigt die Kontingenz der Welt zweitens in
kreativer Weise: Die beteiligten Bewusstseine sind zwar in ihrem Beob-
achten an Formen gebunden, aber in der nie an ein Ende gelangenden
Kombination der Formen (man konnte auch sagen: in ihrem Interpretie-
ren) relativ frei. Drittens fordert die Auseinandersetzung mit Kunst einen
kognitiven Erwartungsstil, da sich das Bewusstsein von Kunstwerken
und deren Formenkombinationen immer auch ein Stiick weit tiberraschen
lassen muss. Kunstwerke sind prinzipiell nie »ausbeobachtet, fordern im
Sinne von Peter Szondis »perpetuierte[r] Erkenntnis«'® zu fortwihrender
Hypothensenbildung und -verwerfung auf — und konnen so insgesamt
gleichsam als »Schule des Beobachtens« verstanden werden. Dariiber hin-
aus eignet sich die Kunst in hervorragender Weise dazu, okologische
Themen aufzugreifen, kommunikativ zu gestalten und in den beteiligten
Bewusstseinen Aufmerksamkeit fiir diese Themen zu erreichen, weil ihre
Codierung nach polykontextural/monokontextural der Komplexitit der
heutigen Umweltkrise, die in der Gesellschaft in ganz unterschiedlichen
Versionen gestaltet wird, entspricht. Sie ist meines Erachtens geeigneter
als das Erziehungssystem, denn im Unterschied zu diesem ist die Teil-
nahme an Kunst freiwillig und wird nicht durch Notendruck und Ahnli-
ches behindert — es sei denn, die Behandlung von Kunst erfolge selbst im
Rahmen des Erziehungssystems. Diesbeziiglich diirfte lediglich die tertia-
re Bildungsstufe eine Ausnahme bilden, denn erst auf Hochschulstufe
werden Studiengénge in der Regel ganz nach eigenen Interessen gewéhlt.
Damit sind auch die Chancen gerade der literatur- und kunstwissen-
schaftlichen Lehre nicht zu unterschitzen, ihre Gegenstinde in derart
spezifizierter Weise zu beobachten. Hier ist es auch moglich, kommuni-
kative Kompetenzen zu erarbeiten, die in unterschiedlichen Kommunika-
tionssituationen im Sinne der geforderten Kultur einer Verstdndigung,
welche von einem grundsitzlichen Nicht-Wissen ausgeht und damit Of-
fenheit und Flexibilitét fiir neue Problemlésungen nicht durch vorgefass-
te Meinungen blockiert, eingebracht werden kénnen.

Neben den eben behandelten Mdoglichkeiten der Kunst, 6kologische
Kommunikation zu gestalten und zu thematisieren, lassen sich im hier
gewihlten Theorierahmen auch die Chancen der Kunst zur Verbreitung
okologischer Kommunikation in der Gesellschaft spezifischer einschit-
zen, als dies die bisherige okologisch orientierte Literaturwissenschaft
mit ihren sehr vagen Formulierungen und pauschalen Forderungen leis-

18  Vgl. Peter Szondi: »Uber philologische Erkenntnis, in: Ders., Holderlin-
Studien. Mit einem Traktat {iber philologische Erkenntnis, 2. Aufl. Frank-
furt/M. 1970, S.9-34, hier S.11.

276

https://dol.org/0.14361/9783839407530-007 - am 14.02.2026, 08:29:38. https://www.Inlbra.com/de/agh - Opan Access - [CIIEEmESE


https://doi.org/10.14361/9783839407530-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

VI ScHLuss

ten konnte. Es gilt, drei Ebenen und damit einhergehende Schranken zu
unterscheiden, mit welchen sich die Kunst und Literatur konfrontiert
sieht, wenn sie okologische Kommunikation diffundieren will: 1. das Be-
wusstsein, 2. das Kunstsystem selbst und 3. die anderen Funktionssys-
teme.

1. Hinsichtlich des »Bewusstseinswandels< der Menschen und also hin-
sichtlich der Sensibilisierung fiir Umweltthemen sind die Moglichkeiten
der Kunst als sehr gross zu beurteilen, wie anhand der spezifischen Form
der Kopplung von Bewusstsein und Kommunikation in der Kunst er-
kannt werden konnte. Die tiber kiinstlerische Wahrnehmung sensibilisier-
ten Bewusstseine, die mit Kontingenzbewusstsein und einem kognitiven
Erwartungsstil ausgestattet sind, bilden in einem nichsten Schritt fiir die
anderen Funktionssysteme eine verdnderte Umwelt, was sich deshalb
auch auf diese Systeme auswirken muss, weil sie als Kommunikationen
auf Bewusstseine unweigerlich angewiesen sind.

2. Die Schranken des Kunstsystems selbst sind nicht zu unterschétzen:
zwar ist der Code des Kunstsystems einerseits — wie eben gesehen — sehr
geeignet, okologische Probleme wie etwa die Klimaerwarmung oder das
Artensterben auf der thematischen Ebene zu behandeln und zu gestalten;
andererseits sind diese aber nur zwei Themen von prinzipiell unendlich
vielen, miissen sich also hinsichtlich der gesellschaftlichen Diffusion ge-
gen die alternativen Themen durchsetzen. Gewisse Chancen sehe ich
wiederum darin, dass durch die Kopplung von Bewusstsein und Kommu-
nikation die Wahrnehmungen der Beteiligten auch bei der Themenwahl
entscheidend ist und dass hier etwa personliche Betroffenheit oder Pro-
blemsensibilitit von Bewusstseinen den Ausschlag geben kénnen. Auf
der operativ-erkenntnistheoretischen Ebene hingegen fiihrt alle Kunstbe-
obachtungen, auch solche, die die 6kologischen Problematiken nicht spe-
zifisch thematisieren, letztlich auf die 6kologische Differenz von Kom-
munikation und Bewusstsein. Sie machen diese wie keine andere
Kommunikation wahrnehmbar und sind diesbeziiglich gesellschaftsweit
konkurrenzlos.

3. Die Kunst hitte den anderen Funktionssystemen grundsétzlich durch-
aus ewas zu sagens, indem sie diese mit ihrer epistemologischen Ver-
fasstheit und der Kontingenz der Welt, in der sie operieren, konfrontierte
und sie mittels kiinstlerisch erzeugter Irritationen zur Reflexion der eige-
nen Automatismen des Operierens veranlasste. Nur ist offenbar die Reso-
nanz diesbeziiglich relativ klein und damit auch die Chance, auf diesem

277

https://dol.org/0.14361/9783839407530-007 - am 14.02.2026, 08:29:38. https://www.Inlbra.com/de/agh - Opan Access - [CIIEEmESE


https://doi.org/10.14361/9783839407530-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Die OKoLOGIE DER LITERATUR

Weg aus der Kunst heraus dkologische Themen in anderen Funktionssys-
temen populédr zu machen.

Der gesellschaftlich gesehen indirekte Weg tiber die Bewusstseine er-
scheint damit fiir die Ausbreitung okologischer Kommunikation in der
Gesellschaft tiber die Kunst als der aussichtsreichste. Dabei ist allerdings
an die Freiwilligkeit der Teilnahme zu erinnern. Realistischerweise muss
der Adressatenkreis der Kunst damit als klein eingeschitzt werden. Oder
mit anderen Worten: nur bei jenen (wenigen) Bewusstseinen, die sich in
der Kunstwahrnehmung 6kologischer Kommunikation aussetzen, diirfte
die Chance auf neue Einstellungen, Wertehaltungen und Problemsensibi-
litdten tatsdchlich sehr gross sein. Von eben diesen Bewusstseinen ist
dann aber auch einiges zu erwarten, wenn sie sich an Kommunikationen
in anderen Funktionssystemen beteiligen.

Dies ist insgesamt sicher kein optimistischer Befund. Trotzdem kann
weiter davon ausgegangen werden, dass die Kunst damit hinsichtlich der
Verbreitungsmoglichkeiten von 6kologischer Kommunikation immer
noch weit besser abschneidet, als die anderen Funktionssysteme, die in
threm Prozessieren in weniger fundamentaler Weise auf Bewusstseine
bauen. Davon auszunehmen ist lediglich die Erzichung, die insgesamt auf
die Verdnderung von Bewusstseinen abzielt und also ebenfalls eng an
diese gebunden ist. Die Tatsache, dass im Prinzip alle Menschen in einer
Phase ihres Lebens am Erziehungssystem beteiligt sind, lassen ihre
Chancen deutlich hoher erscheinen als jene der Kunst; der Notendruck
und die relative »Unfreiwilligkeit< der Teilnahme wiederum sprechen
eher gegen die Erziehung. Insgesamt diirften sich so die Kunst und die
Erziehung, was ihre Moglichkeiten der Ausbreitung dkologischer Kom-
munikation betrifft, die Waage halten. Dagegen schneidet die Kunst deut-
lich besser ab als die Erzichung, was die Thematisierung und Gestaltung
okologischer Kommunikation betrifft. Dies ergibt sich einerseits aus ih-
rem Code polykontextural/nicht-polykontextural, andererseits aus der
epistemologischen Verfasstheit der Kunst, die konsequent wie kein zwei-
tes Funktionssystem auf der Beobachtungsebene zweiter Ordnung ope-
riert, zudem den Wechsel auf jene dritter Ordnung forciert und deren Pa-
radoxa produktiv entfaltet.

Wie diese Gestaltung und Thematisierung okologischer Kommunika-
tion in einem konkreten literarischen Werk aussehen kann, war schliess-
lich Gegenstand des letzten Teils dieser Arbeit (Kapitel V, 2). Dabei wur-
de in einem ersten Schritt mittels einer poetologische Lektlire der
Handke’schen Journale deren grosse Nihe zu konstruktivistisch argu-
mentierenden Theorieoptionen wie der Systemtheorie aufgezeigt. Es
konnte dargelegt werden, dass Handkes Literaturkonzeption vor allem

278

https://dol.org/0.14361/9783839407530-007 - am 14.02.2026, 08:29:38. https://www.Inlbra.com/de/agh - Opan Access - [CIIEEmESE


https://doi.org/10.14361/9783839407530-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

VI ScHLuss

hinsichtlich der Funktion der Kunst — der kritischen Reflexion der eige-
nen Moglichkeiten der Beobachtung — mit der hier zu Grunde gelegten
systemtheoretischen Sichtweise erstaunlich analoge Wege geht und wie
diese erkenntnistheoretisch argumentiert.

An Handkes Journalen liess sich weiter seine Entwicklung hin auf
ein Schreiben ablesen, das Naturbeobachtungen mit intensivster Intro-
spektion und mit eingehender Befragung der literarischen Arbeit verbin-
det — und worin mimetische oder gar naturmystische Komponenten, die
vordergriindig aufscheinen, in einem konstruktivistischen Argumenta-
tionsrahmen aufgehoben sind. Beide Umwelten der Gesellschaft, sowohl
die Natur wie auch das Bewusstsein, das hier vor allem in seinem dstheti-
schen Tun, der Anschauung, beobachtet wird, sind damit Hauptthemen
der Journale und der sich darin dussernden Poetologie. Eine Poetologie,
die in erster Linie als ein Exercitium der Selbstbeobachtung im Fremdbe-
obachten — und hier vor allem dem Naturbeobachten — gelesen werden
kann, die aber dariiber hinaus dem Leser ein ebensolches Selbstbeobach-
ten im Fremdbeobachten nahelegt. Damit visiert sie — ganz im Sinne der
hier vertretenen Position — einen kommunikativen Rahmen an, in wel-
chem der Leser sein eigenes Eingebunden-Sein in die Konstruktion von
Weltbildern erfahren kann, was als die zentrale Voraussetzung fiir eine
»6kologische Sichtweise« der Welt zu verstehen ist.

Die abschliessende Lektiire von Handkes MeinJahr in der Niemandis-
bucht machte darauf deutlich, was man zu sehen bekommt, wenn Litera-
tur im Rahmen einer 6kologisch argumentierenden und systemtheore-
tisch unterlegten Literaturwissenschaft mit Hilfe der Leitunterscheidung
»okologische Kommunikation/keine 6kologische Kommunikation< beob-
achtet wird. Es konnte aufgezeigt werden, dass sich die Niemandsbucht
als literarische Umsetzung der in den Journalen theoretisch reflektierten
»okologischen Poetik« lesen lasst. Meine Lektiire konzentrierte sich dabei
ganz auf die beiden Umweltrelationen Gesellschaft-Mensch und Gesell-
schaft-Natur und ihre literarische Gestaltung. Die Niemandsbucht fokus-
siert — gleichsam auf den Spuren von Thoreaus Walden — einerseits auf
existentielle Moglichkeiten des »gegliickten Wohnens< und Daseins in ei-
ner Welt, die klar als unauflgsliches Amalgam von Natur und Zivilisation
vorgestellt wird. Andererseits werden die erkenntnistheoretischen Bedin-
gungen und Schwierigkeiten des kommunikativen Einholens eines sol-
chen Daseins iber die Literatur ins Zentrum gertickt und laufend parallel
reflektiert.

Der Text vermeidet es derart, in die naturromantische Position der
plakativen Restauration zu fallen, wie dies Handke verschiedentlich vor-

279

https://dol.org/0.14361/9783839407530-007 - am 14.02.2026, 08:29:38. https://www.Inlbra.com/de/agh - Opan Access - [CIIEEmESE


https://doi.org/10.14361/9783839407530-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Die OKoLOGIE DER LITERATUR

gehalten wird."” Mit konstruktivistischen Bildern arbeitend, ist die Nie-
mandsbucht vielmehr als ein stidndiges literarisches Umspielen der struk-
turellen Unmoglichkeit zu sehen, die beiden dkologischen Verhéltnisse
der Gesellschaft — Bewusstsein-Gesellschaft sowie Natur-Gesellschaft —
kurzuschliessen und literarisch zu formen. Resultat dieser Bemiihungen
ist schliesslich das Epos der Niemandsbucht selbst, das als literarisches
Kunstwerk genau die Schnittstelle zwischen dem sozialen System Kom-
munikation und dem psychischen System Bewusstsein bildet und als die-
se Okologische Schnittstelle gleichsam integrativ wirkt. Denn indem das
kommunikative Produkt der Niemandsbucht die »Geschichte [der] Ge-
gend«® und die Chronik des Jahres in der Bucht in oftmals beriickend
schonen (Natur-)Bildern der nichsten Umgebung erschafft, als selbstre-
flexive Literatur diese Schreib-Bemiihungen aber unabléssig in nicht sel-
ten sperrig-mdandernden Passagen umkreist und den Konstruktions-
Charakter der Bilder aufdeckt, entzieht sie sich einer monokontexturalen
Lektiire und konfrontiert den Beobachter in seiner unabschliessbaren Su-
che nach Bedeutung mit dem eigenen Beobachten — und damit mit der
Tétigkeit seines Bewusstseins. Der Text 6ffnet ihm derart die Augen fiir
den unmittelbaren Alltag direkt vor seiner Haustiir, ohne aber in mimeti-
sches oder affirmativ-bewahrendes Sprechen zu verfallen, sondern gera-
de indem er betont, dass dieser Alltag, die nahe liegende Umwelt, je ei-
gen erfahrbar ist und des aktiven, sich seines eigenen Beitrages und auch
seiner daraus folgenden Verantwortung bewussten Beobachters bedarf.
Die Niemandsbucht »demaskiert« in diesem Sinne die Vorstellungen ei-
ner einzigen, jrealens, objektiv gegebenen Welt, weist sie als kontingent
aus und l4adt, ganz im Sinne eines kognitiven Erwartungsstils, zum In-Be-
tracht-Ziehen unterschiedlicher Sichtweisen — und damit zur Suche nach
alternativen Moglichkeiten der Existenz in und mit dieser Welt ein.
Damit bin am Schluss dieser Arbeit angelangt, die sich in erster Linie
vorgenommen hatte, einen Beitrag an eine sich erst konstituierende dko-
logisch orientierte Literaturwissenschaft zu leisten. Sie strebt als kom-
munikatives Angebot eine Akzentverschiebung bzw. eine stirkere Ge-
wichtung dieses Wissenschaftszweiges in der Literaturwissenschaft an,
ein Unternehmen, das nach der hier gewéhlten Theorieoption als struktu-
rell moglich bezeichnet werden muss. Denn »[jlede Kommunikation im

19 Vgl etwa Wendelin Schmidt-Dengler: »Drei Naturen: Bernhard, Jandl,
Handke — Destruktion, Reduktion, Restauration, in: Friedrich Aspetsber-
ger/Hubert Lengauer (Hg.), Zeit ohne Manifeste? Zur Literatur der siebzi-
ger Jahre in Osterreich, Wien 1987, S.150-165. Schmidt-Dengler bezieht
sich hier auf frithere Werke von Handke.

20 P.Handke: Felsfenster, S.24f.

280

https://dol.org/0.14361/9783839407530-007 - am 14.02.2026, 08:29:38. https://www.Inlbra.com/de/agh - Opan Access - [CIIEEmESE


https://doi.org/10.14361/9783839407530-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

VI ScHLuss

sozialen System [...] nimmt die Differenz zur Umwelt in Anspruch und
tragt dadurch zur Bestimmung bzw. zur Verdnderung der Systemgrenze
bei.«’' Eine solche Verinderung im gesellschaftlichen Funktionssystem
der (Literatur-)Wissenschaft wiirde letztlich nicht ohne Folgen auch fiir
die Gesellschaft insgesamt bleiben: »Die Theorie hat nicht das letzte
Wort. Wenn sie als Kommunikation Erfolg hat, verdndert sie die Gesell-
schaft, die sie beschrieben hatte; verdndert damit ihren Gegenstand und
trifft danach nicht mehr zu.«** In diesem Sinne hofft diese Untersuchung
auf Anschluss in der Literaturwissenschaft — und damit auf kommunika-
tives Gelingen.

21  N.Luhmann: Soziale Systeme, S.266 (meine Hervorhebungen).

22 Niklas Luhmann: »Njet-Set und Terror-Desperados«, in: Ders., Short Cuts
1. Niklas Luhmann, hg. von Peter Gente, Heidi Paris und Martin Wein-
mann, 4. Aufl. Frankfurt/M. 2002, S. 64-74, hier S.70.

281

https://dol.org/0.14361/9783839407530-007 - am 14.02.2026, 08:29:38. https://www.Inlbra.com/de/agh - Opan Access - [CIIEEmESE


https://doi.org/10.14361/9783839407530-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

https://dol.org/0.14361/9783839407530-007 - am 14.02.2026, 08:29:38. https://www.Inlbra.com/de/agh - Opan Access - [CIIEEmESE


https://doi.org/10.14361/9783839407530-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

