PHiLiPP RITZEN

»Aufgefalt: Man speis’te Fleisch / Und das Blut war Menschenblut.«
Digestion und kulturelle Aneignung in Heines Romanzero

»Ja, Zuckererbsen fiir jedermann« — Essen und Kérperlichkeit bei Heine

Selbst einer oberflichlichen Lektiire bleiben die Beziige zu Essen und
Nahrungsaufnahme in vielen Schriften Heinrich Heines nicht verborgen.
Einige, wie die berthmten Zuckererbsen aus Deutschland. Ein Wintermdr-
chen, haben inzwischen den Status eines gefliigelten Wortes erreicht:

Ja, Zuckererbsen fiir jedermann,
Sobald die Schooten platzen!
Den Himmel tberlassen wir
Den Engeln und den Spatzen.

Und wachsen uns Fligel nach dem Tod,
So wollen wir euch besuchen

Dort oben, und wir, wir essen mit euch
Die seligsten Torten und Kuchen.!

Dabei weif§ die Kulturanthropologie langst, dass Essen fir den Menschen
stets mehr ist als die reine Aufnahme von Nihrstoffen. Die vielleicht pra-
gnanteste Formulierung dafiir bringt Ludwig Feuerbach: »Der Mensch ist,
was er if§t«<>. Feuerbach bezieht sich im Folgenden zwar darauf, dass sich
in der Essenswahl des Menschen — der Mensch ernahrt sich im Gegensatz
zu Gottern, die unsterbliches Ambrosia verspeisen, lediglich von Dingen,
die selbst verganglich sind - seine Sterblichkeit ausdriickt. Im weiteren
Sinne unterstreicht dies aber einen immanenten Zusammenhang von Kul-
tur und Natur, der sich im Vorgang der Nahrungsaufnahme offenbart.
Das Kulturwesen Mensch nimmt nie nur Nahrung zu sich, »sondern stets
driickt er mit seinem Essen, sozusagen im Essen, Dinge jenseits des Essens

1 Heinrich Heine: Deutschland. Ein Wintermahrchen, in: Heinrich Heine: Historisch-kri-
tische Gesamtausgabe der Werke, hrsg. von Manfred Windfuhr, Bd. 4: Atta Troll. Ein
Sommernachtstraum. Deutschland. Ein Wintermarchen, bearb. von Winfried Woesler,
Hamburg 1985, S. 92. Die Werke Heines werden im Folgenden mit der Sigle DHA
unter Angabe der Bandnummer und Seitenzahl zitiert.

2 So der Titel des zweiten Teils seines Essays Das Gebeimnis des Opfers oder: Der Mensch ist,
was er it von 1864/66, in: Ludwig Feuerbach: Gesammelte Werke, hrsg. von Werner
Schuffenhauer, Bd. 11: Kleinere Schriften IV 1851-186), Berlin/Boston 1990, S. 26-52.

69

https://dol.org/10.5771/9783968219486-69 - am 22.01.2026, 08:20:37.



https://doi.org/10.5771/9783968219486-69
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

Philipp Ritzen

aus und liefert damit freiwillig, bewusst oder unbewusst Verweise und
Hinweise auf Externes.«? So dient auch das konkrete Beispiel Heines nicht
blofS der Illustration oder Ausschmiickung seines Versepos, sondern mas-
kiert in diesem Fall eine eindeutige politische Forderung. Der Wunsch
nach diesseitigem Wohlergehen ist kaum verdeckte Kritik an der katholi-
schen Auslegung des Christentums, die Heine schon 1836 in der Romanti-
schen Schule deutlich formuliert:

[I]ch spreche von jener Religion durch deren unnatiirliche Aufgabe ganz eigent-
lich die Siinde und die Hypokrisie in die Welt gekommen, indem eben, durch
die Verdammnif§ des Fleisches, die unschuldigsten Sinnenfreuden eine Siinde
geworden, und durch die Unmoglichkeit ganz Geist zu seyn die Hypokrisie
sich ausbilden mufte; ich spreche von jener Religion, die ebenfalls durch die
Lehre von der Verwerflichkeit aller irdischen Giiter, von der auferlegten Hunde-
demuth und Engelsgeduld, die erprobteste Stiitze des Despotismus geworden.*

Essen, und damit der Bezug auf den Korper und seine Funktionen,
wird dezidiert positiv gesetzt. Es steht im Gegensatz zum sinnenfeindli-
chen Christentum, der Verzehr von (suffen) Speisen soll Zeugnis fur
die Emanzipation des Menschen von katholischer Bevormundung sein.
Spatestens mit Heines korperlichem >Zusammenbruchd im Jahr 1848,
der ihn schlieSlich bis ans Lebensende an sein Bett fesseln soll, lasst sich
fir seinen Umgang mit Essen und Korper ein Wandel feststellen. Im
Spatwerk tberwiegen Bilder von Korperlichkeit, Verdauung und Essen,
die vor allem mit Verfall und Tod in Zusammenhang stehen. Schlieflich
nimmt der Romanzero (1851), als letzter groffer zu Heines Lebzeiten verof-
fentlichter Gedichtzyklus, eine Sonderstellung ein. Ist hier von Essen und
Korper die Rede, dann kaum noch in heiterer oder positiver Konnotation.

3 Claudia Schirrmeister: Bratwurst oder Lachsmousse? Die Symbolik des Essens — Betrach-
tungen zur Esskultur, Disseldorf 2014, S. 73.

4 DHA8.1,S.127.

S Zur Ursache von Heines Leiden und Tod ist aufSerordentlich viel geschrieben worden.
Klar durfte inzwischen sein, dass Heine nicht, wie er selbst angenommen — und wie fir
die folgende Untersuchung nicht vollig unbedeutend sein wird — an Syphilis gelitten hat.
Wahrscheinlicher ist eine Art der Muskelschwiche. Aus der Vielzahl an Literatur verwei-
se ich an dieser Stelle lediglich auf die neueste Veroffentlichung von Guido Kluxen und
Ronald Gerste, die die Moglichkeit einer Myasthenie ins Spiel bringt, einer unheilbaren
neurologischen Erkrankung, die mit einer Storung der neuromuskuliren Ubertragung
einhergeht und zu den bei Heine auftretenden Symptomen passt. Vgl. Guido Kluxen/
Roland D. Gerste: Heinrich Heines Krankheit — war es eine Myasthenie?, in: Heine-Jahr-
buch 58 (2019), S. 72-83.

70

https://dol.org/10.5771/9783968219486-69 - am 22.01.2026, 08:20:37.



https://doi.org/10.5771/9783968219486-69
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

»Aufgefafst: Man speis’te Fleisch / Und das Blut war Menschenblut.«

Das Gedicht Pomare beispielsweise fithrt Nahrungsaufnahme und -aus-
scheidung auf fast groteske Weise parallel:

Gestern noch fiirs liebe Brod
Walzte sie sich tief im Koth,
Aber heute schon mit Vieren

Fihrt das stolze Weib spazieren.®

Hier gerat eine bestimmte physiologische Grundordnung ins Wanken,
dem Erwerb von Brot, und damit dem Essen, geht der Aufenthalt in Aus-
scheidungen voraus. In Vermdchtnis bedenkt das lyrische Ich seine »Feinde
mit Geschenken, die wiederum ganz und gar korperlicher Natur sind:

Ich vermach’ Euch die Coliken,

Die den Bauch wie Zangen zwicken,
Harnbeschwerden, die perfiden
Preuf$ischen Himorrhoiden.

Meine Krimpfe sollt Ihr haben,
Speichelfluff und Gliederzucken,
Knochendarre in dem Rucken,
Lauter schone Gottesgaben.”

Der Korper will nicht mehr so, wie das lyrische Ich will. Es ist zurick-
geworfen auf seine dysfunktionale Korperlichkeit und den Unzulinglich-
keiten seiner Physis ausgeliefert. Der Korper ist versehrt und defizitar,
er funktioniert nicht. Dabei nimmt das Gedicht bei der Beschreibung
von Blasen- und Darmbeschwerden auf zeitgenossische Vorstellungen von
Asthetik kaum Ricksicht. Die Sprache ist poetisch, aber ungeschont,
wenn Form und Inhalt auseinander treten:® Dem durchformten Sprach-
material steht aber die defizitire, sich straubende und krankelnde, sogar
abstoSende Korperlichkeit entgegen. Die Schilderung auch abstoender
Korperlichkeit indes endet nicht bei der Selbstbeschreibung des lyrischen
Ichs. In Jetzt Wohin? wird mit den Englindern ein ganzes Volk aufgrund
seiner Ausdiinstungen be- und abgewertet:

6 DHA3.1,S. 30.

7 Ebd., S.121.
8 Hier zeigt sich laut René Anglade am deutlichsten in Heines Spatwerk sein »Abstand von
Klassik und Romantike, es sei der »nackte, krude Realismus [...] die passende Ausdrucks-

weise fiir eine schreckliche Wirklichkeit.« René Anglade: Heines zweifache Kontrafaktur.
Vermdichtnis. Versuch einer Interpretation, in: Christian Liedtke (Hrsg.): Heinrich Heine.
Neue Wege der Forschung, Darmstadt 2000, S. 90-117, S. 110.

71

https://dol.org/10.5771/9783968219486-69 - am 22.01.2026, 08:20:37.



https://doi.org/10.5771/9783968219486-69
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

Philipp Ritzen

Gern wiird” ich nach England geh’n,
Wiren dort nicht Kohlendimpfe
Und Englinder - schon ihr Duft
Giebt Erbrechen mir und Krampfe.’

Die »Kohlendimpfe« lesen sich zunichst als offensichtliche Anspielung
auf die mit der Industrialisierung eingehende Luftverschmutzung. Das
Lexem >Dampfe« in Verbindung mit >Kohl[en]« stellt aber zugleich eine
Verbindung zum Kochen und der bereits zu Heines Zeiten als miserabel
empfundenen englischen Kiche her.1?

Derartige Beziige zu defizitirer Korperlichkeit sind bei Heine kein
Zufall. Falsch ware es, sie als blofle Effekthascherei zu betrachten oder
als Auswuchs der Lust am ésthetischen Tabubruch abzutun. Stattdessen
finden sie systematisch Anwendung und ihre Grundierung in Heines
philosophischem Denken. Hinter ihnen steckt mithin ein dezidiert po-
litisch-philosophisches Programm. Hingewiesen wurde bereits auf die
grundsatzliche Kritik an der Sinnenfeindlichkeit des Katholizismus in
der Romantischen Schule. Korperlichkeit, oder vielmehr: der Wille zur
Diesseitigkeit, ist dabei schon vorher kennzeichnendes Merkmal von Hei-
nes Denken. In Zur Geschichte der Religion und Philosophie in Deutschland
(1834) heifSt es: »Der Gedanke will That, das Wort will Fleisch werden.«!!
Das Geistige strebt also nach Diesseitigkeit, es will in die Welt wirken.
Dabei handelt es sich um eine genuin metapoetische Uberlegung, die
Dichtung in das Verhaltnis zwischen Geist und Korper setzt. Letztendlich
geht es um die Frage, wie sich Geistiges ins Leibliche, und damit ins
Weltlich-Reale, transformieren lasst. Noch deutlicher wird dieser Zusam-
menhang im Fragment gebliebenen Essay Verschiedenartige Geschichtsauf-
fassung (1830/33), der sich mit dem zeitgendssischen historischen Denken
auseinandersetzt. Dabei setzt er einer Auffassung von Geschichte als ewige
Wiederkehr des Gleichen ein teleologischen Modell entgegen, nur um
beiden zuletzt eine Absage zu erteilen. Beide Auffassungen namlich ver-
nachlissigen das, was fir den lebendigen Menschen von Bedeutung ist:
Die Gegenwart und das individuelle Subjekt. Folgerichtig dekretiert der
Text denn auch an zentraler Stelle:

9 Vgl. DHA 3.1, S.102.

10 Frihere Versionen des Gedichts sind noch drastischer, wenn dort der letzte Vers lautet:
»Weckt in mir die Hodenkraimpfe« (vgl. DHA 3.2, S.794), was zur Umgehung der Zen-
sur fir die Publikation entscharft wurde.

11 DHA 8.1, S.79.

72

https://dol.org/10.5771/9783968219486-69 - am 22.01.2026, 08:20:37.



https://doi.org/10.5771/9783968219486-69
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

»Aufgefafst: Man speis’te Fleisch / Und das Blut war Menschenblut.«

Das Leben ist weder Zweck noch Mittel; das Leben ist ein Recht. Das Leben will
dieses Recht geltend machen gegen den erstarrenden Tod, gegen die Vergangen-
heit, und dieses Geltendmachen ist die Revoluzion. Der elegische Indifferentis-
mus der Historiker und Poeten soll unsere Energie nicht lihmen bey diesem
Geschifte; und die Schwirmerey der Zukunftbegliicker soll uns nicht verleiten,
die Interessen der Gegenwart und das zunichst zu verfechtende Menschenrecht,
das Recht zu leben, aufs Spiel zu setzen. — Le pain est le droit du peuple, sagt
Saint-Just und das ist das grofSte Wort, das in der ganzen Revoluzion gesprochen
worden —[...].12

Nicht ohne Grund zitiert Heine Louis Antoine de Saint-Just mit den
Worten, dass das Brot das Recht der Menschen sei. Dasjenige, das als Ziel
jeder Revolution, deren Zweck die Verbesserung der Lebensumstinde des
Menschen ist, gesetzt wird, weist einen dezidierten Bezug zu Korperlich-
keit, zu Nahrung auf. Und nicht nur zu Nahrung, sondern, bleibt man
in der christlichen Bildsphire, zum Abendmahl, und damit zum Dreh-
und Angelpunkt zwischen kérperlicher Nahrungsaufnahme und geistiger
Teilhabe am Heilsversprechen.

Es lasst sich festhalten, dass der Bezug auf Korperlichkeit und Essen
eine Konstante bei Heine darstellt, wenn er auch unverkennbar einem
Wandel unterworfen ist. Gerade fiir das Spatwerk treten noch die Aspekte
Krankheit und defizitire Korperlichkeit hinzu. Das mag vielleicht Ursache
in Heines eigener Krankengeschichte haben, erschopft sich darin jedoch
laingst nicht. Vielmehr drickt sich in seiner poetischen Behandlung des
physischen menschlichen Koérpers immer auch ein Bild des sozialen Kor-
pers aus. Beide bedingen einander und wirken wechselseitig aufeinander.
Die Beschaffenheit des einzelnen konkreten Korpers und der Umgang mit
ihm sagt so auch etwas tber den Zustand der Gesellschaft aus, in der er
sich befindet und die ihn letztendlich geformt hat.!3 Es ist dieser Zusam-
menhang von materiellem und sozialem Korper, den Mary Douglas in
Natural Symbols expliziert:

The social body constrains the way the physical body is perceived. The physical
experience of the body, always modified by the social categories through which
it is known, sustains a particular view of society. There is a continual exchange
of meanings between the two kinds of bodily experience so that each reinforces

12 DHA 10, S. 302. Fiir eine genauere Analyse des Fragments mit Bezug auf die zu Heines
Zeiten vorherrschenden historiographischen Stromungen siche Susanne Zantop: Ver-
schiedenartige Geschichtsschreibung: Heine und Ranke, in: Heine-Jahrbuch 23 (1984),
S. 42-68.

13 Und die er reziprok wiederum formt, auch hier also eine Kreislaufbewegung.

73

https://dol.org/10.5771/9783968219486-69 - am 22.01.2026, 08:20:37.



https://doi.org/10.5771/9783968219486-69
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

Philipp Ritzen

the categories of the other. As a result of this interaction the body itself is a
highly restricted medium of expression.!4

Dem Korper fillt dementsprechend eine doppelte Rolle zu, die zwischen
Kultur und Natur bzw. Vor-Kulturellem angesiedelt ist.!> Deutlich wird
dies vor allem im Romanzero-Gedicht Vitzliputzli, das als Kulminations-
punkt der bisher untersuchten Gemengelage aus Krankheit, Essen und
Korperlichkeit gelesen werden muss.

»Dieses ist Amerika! / Dieses ist die neue Welt!« — Die Spiegelung der Kulturen in
Vitzliputzli

Vitzliputzli stellt das letzte und umfangreichste Gedicht der Historien, des
ersten Buches des Romanzero, dar. Unterteilt in drei Abschnitte und ein
Praludium ist seine Handlung auf der Inhaltsebene rasch zusammenge-
fasst. Die Spanier, unter der Fihrung Hernan Cortez’, erobern das Azte-
kenreich auf dem Gebiet des heutigen Mexiko und t6ten Konig Monte-
zuma. Die Azteken konnen sich zwar in der darauf folgenden Schlacht
behaupten und die Eroberer zunachst vertreiben, das aber dndert nichts
am Ausgang des Krieges, aus dem die technologisch tiberlegenen Europa-
er siegreich hervorgehen. Dem namensgebenden Aztekengott Vitzliputzli
bleibt nur, sein Volk auf andere Art zu rachen.'® Es muss aber um mehr
gehen, denn sonst wiirde die Historie kaum in Verdacht geraten, Heines
Rezeptionstheorie »in nuce« zu enthalten und als Schlissel zum Verstind-
nis des wechselseitigen kulturellen Transfers zwischen Europa und Latein-
amerika im neunzehnten und zwanzigsten Jahrhundert zu dienen.!”

14 Mary Douglas: Natural Symbols. Explorations in cosmology, London 2003, S. 72.

15 Dies streichen auch Al-Taie und Famula heraus, bei denen sich der Korper »als ein Ort
[erweist], der Teil eines auf normativen Verhaltensmustern basierenden kollektiven
Miteinanders ist und als Organ zugleich biologischen Existenzformen unterliegt«. Yvon-
ne Al-Taie/Marta Famula: Einleitung, in: Dies. (Hrsg.): Unverfiigbares Verinnerlichen.
Figuren der Einverleibung zwischen Eucharistie und Anthropophagie, Leiden/Boston
2020, S. 1-16, S. 3.

16 Bei Vitzliputzli handelt es sich dabei um die europiisierte Version des aztekischen
Kriegs- und Sonnengottes Huitzilopochtli. Der vorliegende Text benutzt die Bezeich-
nung Vitzliputzli dann, wenn er sich auf Heines spezifische Bearbeitung bezieht.

17 Wie dies etwa Susanne Zantop konstatiert, vgl. dies.: Colonialism, Cannibalism, and Li-
terary Incorporation: Heine in Mexico, in: Peter Uwe Hohendahl/Sander L. Gilman
(Hrsg.): Heinrich Heine and the Occident. Multiple Identities, Multiple Receptions,
Lincoln/London 1991, S. 110-138, S. 111: »Heine’s Vitzliputzli serves as a key to the re-

74

https://dol.org/10.5771/9783968219486-69 - am 22.01.2026, 08:20:37.



https://doi.org/10.5771/9783968219486-69
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

»Aufgefafst: Man speis’te Fleisch / Und das Blut war Menschenblut.«

Der Gegensatz von Alt und Neu ist beherrschendes Thema des Praludi-
ums, in hymnischen Tonen lobt es die vor jugendlicher Kraft strotzende
neue« Welt:!8

Dieses ist Amerika!

Dieses ist die neue Welt!
Nicht die heutige, die schon
Europaisiret abwelkt -

Dieses ist die neue Welt!

Wie sie Christoval Kolumbus
Aus dem Ocean hervorzog.
Glanzet noch in Fluthenfrische,

Traufelt noch von Wasserperlen,
Die zerstieben, farbensprithend,
Wenn sie kuf3t das Licht der Sonne.
Wie gesund ist diese Welt! [...]

Ist kein Kirchhof der Romantik,
Ist kein alter Scherbenberg

Von verschimmelten Symbolen
Und versteinerten Perucken.

Aus gesundem Boden sprossen

Auch gesunde Biume — keiner

Ist blasirt und keiner hat

In dem Rickgratmark die Schwindsucht.?

Bemerkenswert sind dabei die Metaphern, die diesen Gegensatz spiegeln.
Es sind solche der Krankheit und des Todes, des Vergehens und auch des
Erstarrens. Die Lateinamerika als innewohnend empfundene Dynamik
driickt sich lautmalerisch in Begriffen wie »Fluthenfrische« aus, wiahrend
das alte Europa als statisch und Gberkommen dargestellt wird. Hinter
dem »Scherbenberg« z.B. verbirgt sich der Monte Testaccio in Rom, der
aus Abermillionen zerbrochenen antiken Amphoren besteht. Wenn dieser
nun Sinnbild fir Europa ist, dann ist das Lebendige, das, was Europa
eigentlich ausmacht, sein Geist und sein Leben, verschwunden, tbrig
geblieben ist lediglich ein Skelett, das vielleicht an vergangene Grofle

ciprocal cultural transfer taking place between Europe and Latin America in the nine-
teenth and twentieth centuries.«

18 Fiir eine ausfihrliche Untersuchung des Priludiums unter Beriicksichtigung von Hei-
nes Quellen vgl. Robert Steegers: Heinrich Heines Vitzliputzli. Sensualismus, Heilsge-
schichte, Intertextualitit, Stuttgart/Weimar 2006, S. 23-65.

19 DHA3.1,S.56f.

75

https://dol.org/10.5771/9783968219486-69 - am 22.01.2026, 08:20:37.



https://doi.org/10.5771/9783968219486-69
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

Philipp Ritzen

erinnert, tatsichlich aber keine eigene Kraft, keinen Geist mehr besitzt.
Beinahe unbemerkt gelingt es Heine, einen Bezug zu Essen herzustellen:
SchlieSlich enthielt der Grofteil der Amphoren, die den Monte Testaccio
ausmachen, Wein oder Olivenol.2°

Hinsichtlich des Gegensatzes zwischen Gesundheit und Krankheit ist
vor allem darauf hinzuweisen, dass es die erwiahnte Schwindsucht, also die
Tuberkulose, ist, an der die europaische Bevolkerung leidet. Im 19. und
frihen 20. Jahrhundert war Tuberkulose die mafgebliche endemische
Erkrankung der, vor allem in Stidten lebenden, Armen. Wenn also in
der >neuen< Welt die Tuberkulose nicht grassiert, spricht dies nicht nur
fir eine allgemeine Gesundheit der indigenen Bevolkerung, sondern im
Umkehrschluss auch fir die Abwesenheit extremer Armut mit all ihren
Folgen.?! Irritierend wirkt die Verbindung zum »Riuckgratmarke, die sich
zunichst aus Heines Biographie erkliren lasst. Zwar befillt die Tuberku-
lose in aller Regel nicht das Riuckenmark, die Syphilis, an der Heine zu
leiden glaubte, jedoch sehr wohl.?? Heine verschaltet an dieser Stelle Tu-
berkulose und Syphilis miteinander, was insofern sinnfillig ist, als es sich
einerseits um Krankheiten handelt, die im kulturellen Motivrepertoire der
zeitgenossischen Gesellschaft eine bedeutende Rolle spielten, als auch um
solche, an denen Heine zu verschiedenen Zeiten seines Lebens selbst zu
leiden glaubte.

Die Neuartigkeit des amerikanischen Kontinents wird sodann durch
sinnliche Erfahrungen aufgenommen, die in engem Zusammenhang mit
Essen und Nahrungsaufnahme stehen. Es sind »Unerhorte, wilde Difte, /

20 Zum Monte Testaccio vgl. José Remesal Rodriguez: Monte Testaccio (Rome, Ita-
ly), in: Claire Smith (Hrsg.): Encyclopedia of Global Archacology (2018), DOI:
10.1007/978-3-319-51726-1_3331-1.

21 Vgl. hierzu Ulrike Moser: Schwindsucht. Eine andere deutsche Gesellschaftsgeschichte,
Berlin 2018, zu Tuberkulose als Krankheit der armen Massen v.a. S. 116-123. Fur die li-
terarische Bearbeitung der Tuberkulose mit besonderem Bezug auf eine ihrer bekann-
testen Darstellungen bei Thomas Mann vgl. Katrin Max: Liegekur und Bakterienrausch
literarische Deutung der Tuberkulose im Zauberberg und anderswo, Wiirzburg 2013.

22 Vgl. hierzu Hartmut Steinecke: »The Lost Cosmopolite«. Heine’s Images of Foreign
Cultures and Peoples in the Historical Poems of the Late Period, in: Peter Uwe Hohen-
dahl/Sander L. Gilman (Hrsg.): Heinrich Heine and the Occident. Multiple Identities,
Multiple Receptions, Lincoln/London 1991, S. 139-162, hier S. 153. Es wiirde sich dann
um die fabes dorsalis handeln, ein Spitstadium der Neurosyphilis, das hiufig mit starken
Schmerzen, Lahmungserscheinungen und Erblindung einhergeht. Vgl. hierzu ausfiihr-
lich: Anja Schonlau: Syphilis in der Literatur tiber Asthetik, Moral, Genie und Medizin
(1880-2000), Marburg 2004, S. 41-45.

76

https://dol.org/10.5771/9783968219486-69 - am 22.01.2026, 08:20:37.



https://doi.org/10.5771/9783968219486-69
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

»Aufgefafst: Man speis’te Fleisch / Und das Blut war Menschenblut.«

Die mir in die Nase dringen,«?3 die das lyrische Ich die Neue Welt korper-
lich erfahren lassen und einen Vergleich unter anderem mit dem Geruch
von Essen nach sich ziehen:

Und mein gribelnder Geruchsinn
Quilt sich ab: Wo hab’ ich denn
Je dergleichen schon gerochen?

War’s vielleicht auf Regentstreet,
In den sonnig gelben Armen
Jener schlanken Javanesin,

Die bestindig Blumen kaute?

Oder war’s zu Rotterdam,

Neben des Erasmi Bildsaul’,

In der weiffen Waffelbude

Mit geheimnifvollem Vorhang?**

Die Erinnerung an sinnliche Eindriicke und deren Bezug zum bereits
Bekannten macht das Neue erst verstehbar. Darin driickt sich ein altes
Problem aus: Das Neue kann nur mit den Moglichkeiten des Alten be-
schrieben werden. Das lyrische Ich nimmt sein Bildinventar mit in die
Neue Welt, es kann nicht anders als seine Erfahrungen und Vorurteile
auf die neue Lage zu projizieren. Ein unvoreingenommener Zugang zum
Neuen ist also von vornherein ausgeschlossen. Allein durch die Sprache
>kontaminiert« das Alte bereits das Neue — insofern ist der vorherige Re-
kurs auf Krankheiten sinnfillig: Das Alte steckt das Neue an, Sprache
selbst wird zum Ubertrager von Krankheit, indem sich in ihr Machtver-
haltnisse ausdriicken; sie wird zum Mittel der Aneignung und Eroberung,
noch bevor der erste Schuss gefallen ist. Bereits im Akt ihrer Beschreibung
ist die Neue Welt verunreinigt, mithin infiziert, und in Besitz genommen.
Heine ist sich der Objektifizierung der indigenen Bevolkerung durch die
Européer sehr wohl bewusst und spielt ironisch mit ihr, indem er sie
umkehrt. So wird der Europaer selbst zum Objekt der Beobachtung, das
Subjekt ist dabei jedoch ein Affe, der erschrocken ins Unterholz fliichtet,
und nicht nur kontrafaktisch — die Missionierung Lateinamerikas hat zu
diesem Zeitpunkt noch nicht stattgefunden — ein Kreuz schligt, sondern

23 DHA3.1,S.57.
24 Ebd., S.58.

77

https://dol.org/10.5771/9783968219486-69 - am 22.01.2026, 08:20:37.



https://doi.org/10.5771/9783968219486-69
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

Philipp Ritzen

»auf dem haarlos / Ledern abgeschabten Hintern«® tiberdies schwarz-rot-
goldene Farben trigt.26

Der militarischen Eroberung geht also eine epistemische voraus. Die
eigentliche Kolonisierung Lateinamerikas ist an dieser Stelle weniger von
Bedeutung. Es soll der Hinweis gentigen, dass Heine sich bei der Beschrei-
bung von kriegerischen Auseinandersetzungen recht genau an die ihm
zur Verfigung stehenden historischen Quellen gehalten hat.?” Von grofSe-
rem Interesse ist, was der Ausloser fiur den spateren Kampf sein wird.
Zu Beginn namlich sieht alles nach einem einigermaflen friedlichen Zu-
sammentreffen der Kulturen aus. Der Aztekenkonig Montezuma nimmt
die Spanier freundlich auf, unterliegt dabei aber einem folgenschweren
[rrtum:

Dieser unzivilisirte,

Aberglaubisch blinde Heide
Glaubte noch an Treu’ und Ehre
Und an Heiligkeit des Gastrechts.?®

Das Gastrecht ist in praktisch allen Kulturen von enormer Bedeutung.?”
Es stammt aus der Erfahrung mit dem Fremden, dem entweder freundlich
(xenophil) oder feindlich (xenophob) begegnet werden kann.3° Im abend-
landischen Kulturkreis wird das Gebot zur Gastfreundschaft, der xenia, als
Institution erstmals in Homers Odyssee verschriftlicht. Schon hier beruht
die Gastfreundschaft auf Gegenseitigkeit: Der Gast erhalt Essen und Un-
terkunft, verpflichtet sich dafiir aber, den Gastgeber nicht zu schadigen

25 Ebd., S.59.

26 Man hat es also mit einem ganz eigentimlichen, namlich kreisformigen, Konzept von
Zeit zu tun, das sich in der Struktur des Gedichts, und nicht zuletzt des gesamten Ro-
manzero, wiederfindet. Vgl. hierzu Markus Winkler: Mythisches Denken. Kultisches
Handeln. Heinrich Heine: Vitzliputzli, in: Peter Tepe/Tanja Semlow (Hrsg.): Mythos
No. 4. Philologische Mythosforschung, Wiirzburg 2016, S.202-217, hier S.209: »Die
koloniale und ethnographische ErschlieRung des Globus fithrt kreisformig an den Aus-
gangspunkt zuriick. Schon hier zeichnet sich der Kreis als Grundstruktur des Gedichtes
ab«.

27 DHA3.2,S.713.

28 DHA 3.1, S. 61. Das Gedicht unterstreicht, dass Montezuma dem Gastrecht mehr als ge-
recht wird (ebd.): »Doch nicht Obdach blof und Atzung, / In verschwenderischer Ful-
le, / Gab der Fiirst den fremden Strolchen -/ Auch Geschenke reich und prichtige.

29 Fir einen Uberblick tiber die literarisch-narrativen Kodierungen von Gastlichkeit, Gast-
freundschaft und Gast vgl. etwa Peter Friedrich/Rolf Parr (Hrsg.): Gastlichkeit. Erkun-
dungen einer Schwellensituation, Heidelberg 2009.

30 Vgl. Otto Hiltbrunner: Gastfreundschaft in der Antike und im frihen Christentum,
Darmstadt 2005, S. 9.

78

https://dol.org/10.5771/9783968219486-69 - am 22.01.2026, 08:20:37.



https://doi.org/10.5771/9783968219486-69
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

»Aufgefafst: Man speis’te Fleisch / Und das Blut war Menschenblut.«

und mit Informationen zu versorgen: »Langt zu nach der Speise und
freuet euch! Doch habt ihr alsdann von dem Mahl genossen, so fragen
wir euch, wer ihr seid unter den Minnern.«3! In abgeschwachter Form
gilt dies natiirlich noch heute: Wer an der Tischgemeinschaft teilnehmen
mochte, muss sich gewissen sozialen Regeln unterwerfen. Das gemeinsa-
me Essen sorgt so fiir (soziale) Ordnung.3? Im Christentum ermahnt das
Neue Testament an mehreren Stellen zur Gastfreundschaft, in der katho-
lischen Kirche gilt sie als eines der sieben Werke der Barmbherzigkeit.
Dabei hat das Gebot zur Gastfreundschaft, neben dem oben genannten,
immer auch ordnungsstiftenden Charakter: Der Reisende kann sich in
einer fremden Umgebung zumindest darauf verlassen, dass ihm als Gast
kein Unheil widerfahrt. So erweist sich der Heide Montezuma also als gar
nicht unzivilisiert, er befolgt gewissermaffen den Hebréerbrief: »Vergesst
die Gastfreundschaft nicht; denn durch sie haben einige, ohne es zu ah-
nen, Engel beherbergt.«33 Er steht jedoch vor dem Problem, keine Engel
zu beherbergen. In einer der historisch bewanderten Person alles andere
als schockierenden Wende der Ereignisse totet Hernan Cortez seinen Gast-
geber kurzerhand, nimmt damit genau die Ziige des unzivilisiert Barba-
rischen an, die die Spanier den Azteken unterstellen. Im Anschluss an
diesen Mord gewinnt der Konflikt rasant an Schirfe. Zunichst stellen die
Azteken die Lebensmittellieferungen ein, was die allgemeine Situation der
Spanier im unbekannten Land eklatant verschlechtert. Die Erinnerung an

31 Odyssee, 4, 60-61 (zitiert nach Homer: Die Odyssee, tibers. von Wolfgang Schadewaldt,
31. Aufl., Reinbek bei Hamburg 2003, S. 57). Deutlicher wird noch das Ende der Odys-
see, die Gastfreundschaft ist ein Gebot des »fiihlenden Herzens«, der Gast erhalt fur die
Dauer seines Aufenthalts den Status eines Bruders, aber er steht zugleich in der Pflicht,
seine Identitit preiszugeben: »[D]amit wir alle uns gleichermafen freuen mégen: Gast-
geber und Gast, denn so ist es viel schoner. Denn um des ehrwiirdigen Fremden willen
sind diese Anstalten gemacht: Heimgeleit wie auch die liebe Gabe, die wir ihm freund-
lich gegeben haben. Steht doch an Bruders Statt der Fremde wie auch der Schutzsu-
chende fir den Mann, der mit dem Verstande auch nur an wenig hinreicht. Darum ver-
birg auch du jetzt nicht mit klugen Gedanken, was ich dich frage! Ist es doch schoner,
daf§ du redest. Sagen den Namen, mit dem dich dortzulande Mutter und Vater gerufen
haben und auch die anderen, welche in der Stadt sind und die dort in der Runde woh-
nen!« (Odyssee, 8, 542, zitiert nach ebd., S. 134f,; vgl. fiir eine ausfiithrliche Darstellung
des Gastrechts bei Homer auch Hiltbrunner: Gastfreundschaft in der Antike und im
frihen Christentum, S. 26-33)

32 Vgl. hierzu Schirrmeister: Bratwurst oder Lachsmousse?, S. 23-30.

33 Hebr. 13,2.

79

https://dol.org/10.5771/9783968219486-69 - am 22.01.2026, 08:20:37.



https://doi.org/10.5771/9783968219486-69
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

Philipp Ritzen

die Heimat ist dabei wieder, in einer Spiegelung des Praludiums, kulina-
risch geprigt, Spanien wird erinnert als das Land,

Wo die frommen Glocken liuten,
Und am Herde friedlich brodelt
Eine Ollea-Potrida,

Dick verschmoret mit Garbanzos,
Unter welchen, schalkhaft duftend,
Auch wohl kichernd, sich verbergen
Die geliebten Knoblauchwiirstchen.?*

Die Reaktion der Azteken erschopft sich aber nicht im Kappen der
Nahrungsversorgung. Zwar ist der Riickzug der Kolonisten bereits ausge-
machte Sache (vgl. V. 118: »Und der Rickzug ward beschlossen«), die
Azteken indes wollen den Mord an ithrem Konig nicht ungesihnt lassen.
Bemerkenswert ist hier wieder die den folgenden Uberfall illustrierende
Bildsprache.

Auf den Briicken, auf den Flofen,
Auf den Furthen harrten sie,

Um den Abschiedstrunk alldorten
Thren Gasten zu kredenzen.

Auf den Briicken, Floflen, Furthen,
Hei! da gab’s ein toll Gelage!

Roth in Stromen flof§ das Blut
Und die kecken Zecher rangen --

Rangen Leib an Leib gepreft,

Und wir sehn auf mancher nackten
Indianerbrust den Abdruck
Span’scher Ristungsarabesken.

Ein Erdrosseln war’s, ein Wiirgen,
Ein Gemetzel, das sich langsam,
Schaurig langsam, weiter walzte,
Ueber Bricken, Flofe, Furthen.?’

Auffillig ist die Beschreibung des Kampfes als Naturgewalt, die unter-
schiedslos beide kontrahierenden Heere betrifft. Zugleich aber wird die
Bildsprache des Priludiums wiederverwertet. Motive des Trinkens, also
der Nahrungsaufnahme, die zuvor die Alte mit der Neuen Welt verbun-

34 DHA3.1,S.62f.
35 Ebd.,S.63f

80

https://dol.org/10.5771/9783968219486-69 - am 22.01.2026, 08:20:37.



https://doi.org/10.5771/9783968219486-69
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

»Aufgefafst: Man speis’te Fleisch / Und das Blut war Menschenblut.«

den, die Neue Welt erst erfahrbar gemacht haben, beschreiben nun die
grausame Realitit des Kampfes. Die Schlacht ist ein »toll Gelage«, die
Kampfenden »kecke Zecher«, bei dem Abschiedstrunk, den die Azteken
den Spaniern servieren, handelt sich um Strome von Blut. Dies verfestigt
den Eindruck einer Art des dionysischen Rausches, an dessen Ende unver-
meidlich der Tod, die Auflésung, steht. Dazu passt die sexuelle Note, die
dem ganzen Treiben inhirent ist. Wie Liebende pressen die Kimpfenden
in einer grotesken Parodie des intimen Aktes ihre Leiber aneinander. Es
kommt also zu einer Vermischung der Volker, aber gerade nicht durch
einen Akt der konsensuellen Vereinigung. Die korperliche Unversehrtheit
der indigenen Bevolkerung wird gewaltsam angetastet, ihren nackten Lei-
bern wird mit dem Abdruck der spanischen Ristungen gleichsam ein
Siegel aufgedriickt, wie (Nutz-)Tiere werden sie markiert. Dem zum Trotz
gehen sie siegreich aus der Schlacht hervor und nehmen tber achtzig
ihrer Gegner gefangen.

»Heute werden dir geschlachtet / Achtzig Spanier, stolze Braten« — Der
anthropophagische Akt als kulturelle Einverleibung

Die Gefangennahme ist Voraussetzung fiir den nachsten, und fir die
vorliegende Untersuchung wichtigsten, Teil des Gedichts. Der zweite Akt
des Vitzliputzli beginnt mit einer Zwiesprache zwischen dem Oberpriester
und dem Kriegsgott selbst, der also korperlich in Erscheinung tritt.

Dort auf seinem Thron-Altar
Sitzt der grofe Vitzliputzli,
Mexikos blutdiirst’ger Kriegsgott.
Ist ein boses Ungethim,

Doch sein Aeufires ist so putzig,
So verschnorkelt und so kindisch,
Daf$ er trotz des innern Grausens
Dennoch unsre Lachlust kitzelt -3¢

Das Lachen dirfte der Leserschaft indes im Halse stecken bleiben, denn
schon bald wird deutlich, dass das Festmahl zu Ehren des Aztekengottes
aus einem antropophagischen Akt besteht:

36 Ebd.,S.67.

81

https://dol.org/10.5771/9783968219486-69 - am 22.01.2026, 08:20:37.



https://doi.org/10.5771/9783968219486-69
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

Philipp Ritzen

Heute werden dir geschlachtet
Achtzig Spanier, stolze Braten

Fir die Tafel deiner Priester,

Die sich an dem Fleisch erquicken.?”

Anthropophagie, d.h. der Verzehr von menschlichem Fleisch durch Men-
schen, ist in den meisten Kulturen mit einem starken Nahrungstabu
belegt. Dabei wird gemeinhin unterschieden zwischen Anthropophagie,
die aus einer Notsituation, bspw. akutem Nahrungsmangel aufgrund von
Hungersnoten, Schiffbruch oder Flugzeugabsturz,3® geschieht und anthro-
pophagischen Akten, die Teil eines Kultus oder Ritus sind.

Fir den inzwischen synonym gebrauchten Begriff >Kannibalismus«
zeichnet sich kein Geringerer als Christoph Kolumbus verantwortlich.
Auf seiner ersten Reise ankerte Kolumbus vor der Antilleninsel Hispani-
ola, auf der heute Haiti und die Dominikanische Republik liegen. Die
Bewohner Hispaniolas berichteten Kolumbus von menschenfressenden
Stammen ihrer Nachbarinsel, die sich Caniba oder Canima nannten, was
sich mit >tapfer< tibersetzen lasst. Spannender als derartige linguistische
Feinheiten war fir Kolumbus jedoch der Aspekt des Menschenfressens,
sodass im Sprachgebrauch der Spanier >canibal« bald die Bedeutung des
Menschenfressers iibernahm.3? Bei seiner europaischen Leserschaft fanden
Kolumbus® Schriften tiber diese exotischen Kannibalen ein dankbares Pu-
blikum, bestatigten sie doch die seit in der Antike und dem Mittelalter
vorherrschenden Auffassung von menschenfressenden >Wilden< am Rande
der bekannten und zivilisierten Welt. Diese Berichte bestirkten die Vor-
stellung der Anthropophagie, die im

abendlindischen Denken gewohnlich mit dem Zustand der Wildheit oder der

Barbarei assoziiert [wird]. Sie gilt als ein kulturelles Rand- oder Grenzphino-
men. Kannibalenvélker verkorpern demnach eine archaische Phase der mensch-

37 Ebd.,S.69.

38 So sind fiir Europa etwa Fille von Anthropophagie (Notkannibalismus<) zu Zeiten des
DreifSigjahrigen Krieges dokumentiert, genauso in der Sowjetunion wihrend verschie-
dener Hungersnote. Vgl. Hans Medick: Der Dreifigjahrige Krieg — Zeugnisse vom Le-
ben mit Gewalt, Géttingen 2018, S. 172 f. und Steven Béla Virdy/Agnes Huszér Vdrdy:
Cannibalism in Stalin’s Russia and Mao’s China, in: East European Quarterly XLI
(2007), No. 2, S.223-238.

39 Dazu kam spater noch die Volksetymologie, dass Kannibale von lat. canis, Hund, ab-
stamme, was den tierischen Charakter der dieser Praxis austibenden Volker weiter un-
terstreichen sollte. Vgl. hierzu Joseph Jurt: Die Kannibalen: erste europaische Bilder der
Indianer — von Kolumbus bis Montaigne, in: Monika Fludernik (Hrsg.): Der Alteritats-
diskurs des Edlen Wilden, Wiirzburg 2002, S. 45-63, hier S. 46 f.

82

https://dol.org/10.5771/9783968219486-69 - am 22.01.2026, 08:20:37.



https://doi.org/10.5771/9783968219486-69
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

»Aufgefafst: Man speis’te Fleisch / Und das Blut war Menschenblut.«

lichen Kulturentwicklung. Sie verweisen auf einen vorgeschichtlichen Zustand,
in dem die Menschheit die Schwelle zwischen Natur und Kultur noch nicht
oder eben erst tiberschritten hat.*?

Dieser Gegensatz zwischen Zivilisation und Barbarei ist zentral fir den
europaischen Kannibalismusdiskurs seit dem 16. Jahrhundert. In der euro-
paischen Gedankenwelt waren die amerikanischen Ureinwohner beina-
he synonym mit Kannibalen: »No other cultural practice, whether real
or supposed, was so fixed in the imagination of Europeans when they
thought about the New World than cannibalism.«*! Dies blieb nicht ohne
Folgen. Der Kannibale galt als der absolut Andere. Er mochte formal
ein Mensch sein, wenn er jedoch seine Artgenossen verspeiste, so musste
ihm das fehlen, was den Menschen eigentlich ausmacht, die Vernunft.
Das erleichterte die Unterdriickung der amerikanischen Ureinwohner,
denn fiir sie konnten ansonsten geltende Prinzipien des Humanismus, wie
z.B. das christliche Verbot der Sklaverei, auffer Kraft gesetzt werden. In
letzter Konsequenz war der Kannibalismusdiskurs so ein Instrument der
Ausgrenzung und Dehumanisierung, der Legitimation unmenschlicher
Behandlung:#?

Such accusations contributed to the dehumanization of the outsider. According
to the prevailing logic, men who ate other men had to be sub-human. [...] By
failing to distinguish something as elementary as what is fitting food from what
is not, cannibals behaved in an inhuman or subhuman way. Such a conspicuous
category mistake could only be explained by one thing: the Indians lacked
the natural capacity to reason, the faculty all academics agreed distinguished
humans from animals.*®

Vor diesem Hintergrund ergeben die Ristungsabdriicke auf den Leibern
der Azteken mehr Sinn, sie verdeutlichen das Nicht-Menschliche, Tieri-
sche, das die Spanier in ihnen sehen.

40 Christian Moser: Kannibalische Katharsis. Literarische und filmische Inszenierungen
der Anthropophagie von James Cook bis Bret Easton Ellis, Bielefeld 2005, S. 7.

41 William Eamon: Cannibalism and Contagion. Framing Syphilis in Counter-Reforma-
tion Italy, in: Early Science and Medicine 3 (1998), No. 1, S. 1-31, S. 17.

42 Es muss kaum eigens darauf hingewiesen, dass der Kannibalismusdiskurs um einiges
komplexer ist als an dieser Stelle dargestellt werden kann. Ich beschrinke mich deshalb
auf die fiir diesen Punkt wesentlichen Aspekte. Fiir eine ausfiihrliche Ubersicht vgl.
zum Beispiel Daniel Fulda: Unbehagen in der Kultur, Behagen an der Unkultur. Asthe-
tische und wissenschaftliche Faszination an der Anthropophagie. Mit einer Auswahlbi-
bliographie, in: Ders./Walter Pape (Hrsg.): Das Andere Essen. Kannibalismus als Motiv
und Metapher in der Literatur, Freiburg i.Br. 2001, S. 7-50.

43 Eamon: Cannibalism and Contagion, S. 18.

83

https://dol.org/10.5771/9783968219486-69 - am 22.01.2026, 08:20:37.



https://doi.org/10.5771/9783968219486-69
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

Philipp Ritzen

Kulturanthropologisch betrachtet bedeutete Kannibalismus allerdings
noch mehr. Wie Christian Moser anhand der Reiseberichte Johann Rein-
hold Forsters aus dem Jahr 1783 herausarbeitet, »liegt in der Konsequenz
dieser Identifikation von Anthropophagie und Barbarei, daff der Kanni-
bale als ein Wesen bestimmt wird, das den Tausch verweigert oder
dazu unfihig ist.«<** Fur merkantilistische Nationen wie Portugal oder
Spanien muss dies einem Affront gleichkommen. Hier hat man es mit
Menschen zu tun, die sich nicht an dem beteiligen konnen oder wollen,
was nicht nur Grundlage des eigenen Reichtums ist, sondern auch das
eigene Selbstverstindnis und die eigene Gesellschaftsform von Grund auf
pragt: Tausch, Geben und Nehmen, transaktionales Denken tberhaupt.
Stattdessen will der Kannibale alles, ohne Riicksicht auf Verluste: »Der
barbarische Kannibale steht in der Anthropologie des 18. Jahrhunderts
also fir hemmungslosen Konsum und rickhaltlose Aneignung, fir die
Verweigerung des Austauschs mit dem Anderen sowie fur die Unfihig-
keit, sich mit Substituten zufrieden zu geben.«* Dieser Lesart zu Folge
ist dem Kannibalen des Abstrakte fremd. Mit ihm ist nicht zu handeln,
weil er Geld nicht versteht. Wenn der Kannibale etwas will, dann will er
dies in Ganze, und er geht jeden Weg, der ihn dahin fihrt: »Ungehindert
durch moralische Fesseln gehen sie daher den Weg der totalen Vernich-
tung konsequent bis an sein Ende — bis hin zur restlosen Vertilgung des
Gegners durch seine kannibalische Einverleibung. Der kannibalische Akt
markiert den Raub in seiner Extremform: ein ungehemmtes Nehmen,
eine totale Appropriation — und eben dadurch eine mafSlose Befriedigung
des Selbstwert- und Gemeinschaftsgefiihls.«*¢ Was der Kannibale begehrrt,
macht er sich in letzter Konsequenz ganz und gar zu eigen. Damit ist der
gedankliche Rahmen abgesteckt, in dem sich Vitzliputzli bewegt.

Das Entsetzen der Spanier, die die Schreie ihrer Kameraden verneh-
men, hat also mehrere Grinde. Es liegt nicht allein in der grausigen
Vorstellung, dass die Gefangenen getotet und verzehrt werden. Vielmehr
wird hier ein Wertesystem komplett auf8er Kraft gesetzt: Kriegsgefangene
hatten fir den europiischen Zeitgenossen einen Wert. Sie lieffen sich
austauschen, entweder gegen andere Gefangene oder gegen ein stattliches

44 Christian Moser: Politische Korper — kannibalische Korper. Strategien der Inkorporati-
on in Kleists Penthesilea, in: Ridiger Campe (Hrsg.): Penthesileas Versprechen. Exem-
plarische Studien iber die literarische Referenz, Freiburg i.Br. 2009, S. 252-290, S. 268.

45 Ebd., S.270.

46 Ebd., S.269f.

84

https://dol.org/10.5771/9783968219486-69 - am 22.01.2026, 08:20:37.



https://doi.org/10.5771/9783968219486-69
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

»Aufgefafst: Man speis’te Fleisch / Und das Blut war Menschenblut.«

Losegeld. So oder so: Sie waren (Ver)Handlungsmasse. Diese Gewissheit
setzen die Azteken aufler Kraft. Thnen liegt nicht am Handeln, sie wollen
ihre Gegner ganz und gar vertilgen. Die Konfrontation mit der Anthro-
pophagie setzt das auf merkantilistischen Grundsiatzen beruhende Ord-
nungssystem der Spanier aufSer Kraft, der Handel als universelles Verstin-
digungs- und Kommunikationsmittel kollabiert.

Dariber hinaus hat das Entsetzen aber noch eine sehr viel viszeralere
Ursache, die in der Beschaffenheit des >Festmahls« liegt:

»Menschenopfer« heifst das Stick.
Uralt ist der Stoff, die Fabel;

In der christlichen Behandlung

Ist das Schauspiel nicht so graflich.

Denn dem Blute wurde Rothwein,
Und dem Leichnam, welcher vorkam,
Wurde eine harmlos diinne
Mehlbreyspeis transsubstituiret -

Diesmal aber, bey den Wilden,

War der Spaf§ sehr roh und ernsthaft
Aufgefa§t: Man speis’te Fleisch

Und das Blut war Menschenblut.

Diesmal war es gar das Vollblut
Von Altchristen, das sich nie,
Nie vermischt hat mit dem Blute
Der Moresken und der Juden.?

Die Azteken werfen die Spanier auf einen verborgenen Kern ihrer eigenen
Kultur zurtick, wodurch sie mithin das Menschenopfer selbst auf die ihm
inhérente Performativitit und Inszenierung zuriickfithren. In der Eucha-
ristie feiert das Christentum einen im Wesentlichen anthropophagischen,
oder genauer betrachtet, theophagischen Akt. Dies ist zunichst nichts
Neues oder Unbekanntes. Schon bei Thomas von Aquin heiflt es: »per
Eucharistiam manducamus Christum«*® (durch die Eucharistie essen wir
Christus). Durch Liturgie und Ritus ist das anthropophagische Moment
in diesem Fall jedoch entscharft und zivilisiert worden. Allerdings bleibt
festzuhalten, dass die Glaubigen, zumindest wenn sie der katholischen
Konfession angehoren, durch die in der Eucharistiefeier stattfindende

47 DHA 3.1, S. 68f.
48 Thomas von Aquin: Summa Theologiae III, qu. 73, a. § ad. 1, www.corpusthomisticum.
org/sth4073.html (5.3.2023).

85

https://dol.org/10.5771/9783968219486-69 - am 22.01.2026, 08:20:37.



https://www.corpusthomisticum.org/sth4073.html
https://www.corpusthomisticum.org/sth4073.html
https:// 
https://doi.org/10.5771/9783968219486-69
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/
https://www.corpusthomisticum.org/sth4073.html
https://www.corpusthomisticum.org/sth4073.html

Philipp Ritzen

Transsubstantiation eben doch Blut und Fleisch Christi zu sich nehmen.#
Dem Verzehr ist jedoch kein Gewaltakt mehr vorangestellt, er ist zivili-
satorisch bekommlich gemacht.’° Vitzliputzli macht genau diese Zivilisie-
rung wieder riickgingig, indem es den tabuisierten, verdringten Kern des
Messopfers aufdeckt, der in einem Akt der Gewalt und des Kannibalismus
liegt. Zugleich verbindet der Text ihn mit bacchantischer — und damit
dezidiert unchristlicher — Ausgelassenheit. Auch der Neologismus »trans-
substituiret« kann dabei ein blasphemisches Moment nicht verhehlen:

In ihm steckt der Gedanke, dass die mythenkritische Trennung von Bildtriger
und Bildgegenstand, die das katholische Christentum geleistet hat, indem es
den zu opfernden Leib durch Brot und Wein substituierte, vom Dogma der
Transsubstantiation, also der Wesensverwandlung von Brot und Wein in Christi
Leib und Blut, rickgingig gemacht worden ist. Der Wortwitz hat also eine
dufSerst aggressive Tendenz; er fihrt schlieflich auf den Gedanken, dass sich im
Menschenopfer eine Extremform des Kannibalismus verbirgt, namlich »Gétter-
fresserei« [...].5!

Die Ruckfithrung des Messopfers auf seinen anthropophagischen Ur-
sprung konfrontiert die Spanier also mit ihrer eigenen Vergangenheit.
Spitestens an dieser Stelle setzt sich dann auch fort, was der Blick des
Affen im Priludium bereits angedeutet hat: Kulturelle Aneignung findet
immer reziprok statt. Oder, wie es Susanne Zantop formuliert: »Colonial
appropriation is answered by the incorporation of the colonizers, and
both colonizers and colonized are transformed in the process.«’2 Die Kolo-
nisten, gekommen um der urspriinglichen Bevolkerung ihre Schatze zu
rauben, werden nun selbst Opfer eines sehr viel groeren Raubes. Die
Azteken geben sich nicht mit Gegenstinden oder Symbolen zufrieden.
Wahrend der Schlacht haben die spanischen Ristungsarabesken Muster
auf die Leiber der Azteken gedriickt, die Spanier haben sie so symbolisch

49 Der Wein ist nicht Symbol fiir das Blut Christi, das Brot nicht Symbol fiir dessen Leib —
sie sind Blut und Leib. Hier gilt fir die Katholische Kirche weiterhin die im Konzil vom
Trient festgeschriebene Lehre: Es geschieht »durch die Konsekration von Brot und
Wein eine Verwandlung der ganzen Substanz des Brotes in die Substanz des Leibes
Christi, unseres Herrn, und der ganzen Substanz des Weines in die Substanz seines Blu-
tes«. Konzil von Trient, 13. Sitzung, 11. Oktober 1551, Kap. 1. Zitiert nach: Deutsche
Geschichte in Dokumenten und Bildern, https://germanhistorydocs.ghi-dc.org/docpage.
cfm?docpage_id=5326 (5.3.2023).

50 Auf das Moment der Entsinnlichung geht Steegers ausfiihrlich ein, vgl. ders.: Heinrich
Heines Vitzliputzli, S. 167.

51 Winkler: Mythisches Denken. Kultisches Handeln, S. 213.

52 Zantop: Colonialism, Cannibalism, and Literary Incorporation, S. 111.

86

https://dol.org/10.5771/9783968219486-69 - am 22.01.2026, 08:20:37.



https://germanhistorydocs.ghi-dc.org/docpage.cfm?docpage_id=5326
https://germanhistorydocs.ghi-dc.org/docpage.cfm?docpage_id=5326
https://doi.org/10.5771/9783968219486-69
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/
https://germanhistorydocs.ghi-dc.org/docpage.cfm?docpage_id=5326
https://germanhistorydocs.ghi-dc.org/docpage.cfm?docpage_id=5326

»Aufgefafst: Man speis’te Fleisch / Und das Blut war Menschenblut.«

zu ihrem Besitz gemacht, wenngleich sie das Feld als Verlierer verlassen.
Derartiger Symbolismus ist den Azteken fremd. Diese nehmen sodann
die totale Appropriation vor, indem sie sich die Kérper der Spanier einver-
leiben. Vitzliputzli gerit so zu einem Lehrstiick tiber kulturelle Verstandi-
gung. Das Aufeinandertreffen verschiedener Kulturen ist hier geprigt von
Missverstandnissen, denn Verstindigung funktioniert bei den Spaniern
vollig anders als bei den Azteken. Wo jene auf Zeichenhaftigkeit und
Symbole setzen, ist diesen jedes Abstraktum fremd. Verstindigung kann
so nur scheitern. Eine friedliche Losung dieses Dilemmas scheint kaum
moglich, das Missverstandnis fihrt in Vitzliputzli zwangslaufig zum Blut-
vergiefen und zum Untergang einer der Kulturen.3

Das Entsetzen beruht auf Gegenseitigkeit. Wo die Spanier vor dem
Kannibalismus der Azteken erschaudern, empfinden die Azteken das
christliche Messopfer als Gotteslasterung:

Auch moralisch haflich sind sie,
Wissen nichts von Pietit,

Und es heifit, dafs sie sogar

Thre eignen Gotter fraen!™

Die Azteken konnen die vergeistigte Form der Anthropophagie im Sinne
des Abendmahls nicht nachvollziehen. Fir sie bleibt das Essen der Hostie
ein Akt der Gewalt, und zwar ein solcher gegen das Gottliche, ein Sakri-
leg, sehr viel schlimmer als das Verspeisen eines Menschen.

Damit wird die Symbolkraft des Essens in ihr Gegenteil verkehrt. Der
Vorgang des Essens verbindet die Menschen miteinander. Zunichst auf
einer ganz grundsatzlichen Ebene: Jeder Mensch muss essen, es handelt
sich um die notwendige Voraussetzung des (Uber)Lebens schlechthin.
Dartiber hinaus aber gilt fiir das gemeinsame Mahl im Besonderen, dass
»gerade diese Gemeinsamkeit fir die Zusammenkunft und Vereinigung
auch vollkommen unterschiedlicher Personen eine Basis bietet und zum
sozialen Miteinander animiert. In der Situation der Mahlzeit vereinigen
sich sozusagen Individuelles und Gemeinsames.«*> Essen ist soziale Praxis,

53 Strukturell weist dies Ahnlichkeiten zu Heinrich von Kleists Penthesilea auf, wo das Di-
lemma der Amazonenkénigin darin besteht, Achills metaphorisch aufgeladene Sprache
wortlich zu nehmen und ihn folgerichtig aufzuessen.

54 DHA3.1,S.73.

55 Schirrmeister: Bratwurst oder Lachsmousse?, S. 23.

87

https://dol.org/10.5771/9783968219486-69 - am 22.01.2026, 08:20:37.



https://doi.org/10.5771/9783968219486-69
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

Philipp Ritzen

die den Menschen in eine Beziechung zur Welt setzt.’¢ Das gemeinsame
Mabhl besitzt nicht selten ein friedensstiftendes Moment, was sich in In-
stitutionen wie der Gastfreundschaft ausdriickt, wo wahrend des Essens
Fremdheit und Misstrauen abgebaut werden. In der christlichen Eucharis-
tie schlieflich ist das Abendmahl von besonderer Bedeutung, offenbart
sich in thm doch die Liebe Gottes und die Verbundenheit aller Christen
untereinander. All dies pervertiert Vitzliputzli geradezu, stellt es auf den
Kopf. Im Akt des Menschen-Essens verdeutlicht und verdichtet sich nicht
nur die Fremdheit und Unvereinbarkeit der Kulturen. Essen wird zum
Sinnbild des Zusammentreffens von Kulturen, das in einem vollstindigen
Verzehren endet. So findet zwar eine Vermischung der Kulturen statt,
aber eine solche, die geprigt ist von Gewalt, die darin mindet, dass eine
Kultur vollstindig in der anderen aufgeht. An einen Austausch, an ein
gleichberechtigtes Miteinander, ist so nicht zu denken. Schlielich wird
Essen zu einem Mittel der Selbstentfremdung, wenn der Akt des Kanni-
balismus die Spanier auf den tabuisierten Kern ihrer eigenen Identitit
zurickwirft. Nahrungsaufnahme dient dann nicht mehr dem Erhalt der
Korperlichkeit, sie bewirkt das Gegenteil, sie fithrt zu Auflésungsprozes-
sen der sicher geglaubten eigenen Identitat.

»Ja, der Teufel will ich werden« — Vitzliputzlis Rache

Damit aber endet das Gedicht nicht, der Kreislauf ist noch nicht zur
Ginze geschlossen. Der dritte Akt namlich setzt das Zwiegesprich zwi-
schen Vitzliputzli und dem Hohepriester fort. Dort zeigt sich, was wir
bereits wissen und was Vitzliputzli, qua seiner Gottlichkeit, voraussieht:
Die Schlacht mag zwar gewonnen sein, der Krieg aber war verloren, in
dem Moment, in dem die Europaer den Fuf§ aufs amerikanische Festland
setzten. Vitzliputzlis Volk und sein Kult sind dem Untergang geweiht:

Und wir missen untergehen,
Ich, der armste aller Gotter,
Und mein armes Mexiko.%”

56 S. hierzu auch Al-Taie/Famula: Unverfiigbares Verinnerlichen, S. 3: »Als anthropologi-
sche Grunderfahrung dient die einverleibende Nahrungsaufnahme nicht nur der un-
mittelbaren Lebenserhaltung, sondern bringt den Menschen auch wie keine andere
Handlung mit seiner Auffenwelt in Austausch.«

57 DHA3.1,S.74.

88

https://dol.org/10.5771/9783968219486-69 - am 22.01.2026, 08:20:37.



https://doi.org/10.5771/9783968219486-69
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

»Aufgefafst: Man speis’te Fleisch / Und das Blut war Menschenblut.«

Allerdings ist er selbst als Gott unsterblich — und sinnt auf Rache, selbst
wenn dies eine Ubersiedlung nach Europa mit sich bringt. Von Bedeu-
tung ist hier wieder, wie genau sich diese Rache vollzieht:

Ich verteufle mich, der Gott

Wird jetzund ein Gott-sey-bey-uns;
Als der Feinde boser Feind,

Kann ich dorten wirken, schaffen.>8

Er schreibt sich also, schon verdeutlicht durch das biblische Sprache auf-
nehmende Vokabular, in das Pantheon der europiischen Gotter ein. In
einer Wiederaufnahme der Struktur des Praludiums bemaichtigt Sprache
sich der Wirklichkeit, diesmal nur andersherum: Vitzliputzli macht sich
die Sprache seiner Feinde zu eigen, um dann seinerseits zum Kolonialisten
zu werden. Es gibt also nichts Neues. Die Geschichte, in diesem Fall die
Geschichte vom Erobern und Erobert-Werden wiederholt sich in immer
anderen Formen®?, oder, um im Bild des Essens zu bleiben: Sie erschopft
sich in einem ewigen Kreislauf des Verzehrens und Verdauens der immer
gleichen kulturellen Masse.
Die Art der Rache wird sodann ausfiihrlich beschrieben:

Quilen will ich dort die Feinde,
Mit Phantomen sie erschrecken -
Vorgeschmack der Hoélle, Schwefel
Sollen sie bestandig riechen.

Thre Weisen, ihre Narren

Will ich kodern und verlocken;
Ihre Tugend will ich kitzeln,
Bis sie lacht wie eine Metze.

Ja, ein Teufel will ich werden,
Und als Kameraden grif’ ich
Satanas und Belial,

Astaroth und Belzebub.

Dich zumal begrif’ ich, Lilis,
Stindenmutter, glatte Schlange!
Lehr’ mich deine Grausamkeiten
Und die schone Kunst der Liige!

58 Ebd., S.75.

59 Zu dieser sich in Vitzliputzli ausdrickenden Kreislaufstruktur und deren Implikationen
fir den Romanzero vgl. auch: Philipp Ritzen: Heinrich Heines Romanzero. Mythisches
Denken und resignatives Geschichtsbild, Berlin/Heidelberg 2023, S. 79-92.

89

https://dol.org/10.5771/9783968219486-69 - am 22.01.2026, 08:20:37.



https://doi.org/10.5771/9783968219486-69
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

Philipp Ritzen

Mein geliebtes Mexiko,
Nimmermehr kann ich es retten,
Aber rachen will ich furchtbar
Mein geliebtes Mexiko.®

Robert Steegers analysiert, wie Vitzliputzli gleich auf vierfache Weise
Rache an den Europidern abt.¢! Fiir die vorliegende Untersuchung we-
sentlich ist der an dieser Stelle eindeutige Verweis auf das Sexuelle. Das
Kitzeln der Tugend, das Lachen wie von einer Metze, der Verweis auf die
Stundenmutter Lilith und auch der Schwefelgeruch deuten auf eine ganz
bestimmte Krankheit, mit der Vitzliputzli Europa heimsuchen will: die
Syphilis.®? Genau das ist aus mehreren Griinden wichtig. Zum einen gilt
die Syphilis schon zu Heines Zeiten als >Mitbringsel< Kolumbus’ von sei-
ner Fahrten nach Amerika,®? auch wenn sich diese These — so die neueste
Forschung — wohl nicht halten lasst.®

Wichtig ist, dass sich die Krankheit, mit der Vitzliputzli Europa ver-
heeren will, als Syphilis identifizieren lasst. Nicht nur besteht ein enger
Zusammenhang zwischen Syphilis und Anthropophagie, insofern als An-
thropophagie wie Syphilis aus européischer Sicht seit dem 16. Jahrhundert
auf Engste mit dem Anderen verbunden waren. Beide Phinomene stan-
den also wie kaum andere fiir das Fremde, das Nicht-Europiische, das
bei aller von ihm ausgehenden Gefahr stets auch Faszination auszuiiben
wusste. Der Umstand, dass die ersten groffen Krankheitsausbriiche kurz
nach der Rickkehr Kolumbus® auftraten, tat sein Ubriges, die Bewohner

60 Ebd.

61 Steegers: Heinrich Heines Vitzlipuizli, S. 242.

62 Dieser Lesart folgt bereits der Kommentar der Diisseldorfer Heine Ausgabe: »Die mar-
kante Stellung von >Metze« lat diese als Initiantin von >kédern und verlocken< und >Tu-
gend-Kitzeln« erscheinen. Venerische Krankheiten fanden vor allem durch Verkehr mit
Prostituierten Verbreitung. Hier scheint Heine der These zu folgen, daff die Syphilis aus
Amerika von den Spaniern nach Europa gebracht wurde« (DHA 3.2, S.718).

63 Vgl. Ernst-Albert Meyer: Syphilis. Die Geschichte der Franzosenkrankheit, in: Der All-
gemeinarzt 38 (18) 2016, S.112-114 oder auch Bruce M. Rothschild: History of
Syphilis, in: Clinical Infectious Diseases 40 (2005), 10, S. 1454-1463, hier S. 1461: »The
osseous evidence documents the presence of syphilis in the Dominican Republic where
Columbus landed. Columbus’ crew clearly had the opportunity and means to contract
and spread the venereal disease we now call syphilis.«

64 Wie kirzlich eine Studie der Universitt Ziirich belegt: Kerttu Majander et al.: Ancient
Bacterial Genomes Reveal a High Diversity of Treponema pallidum Strains in Early
Modern Europe, in: Current Biology 30 (2020), 19, S. 3788-3803. Vgl. auch die dazuge-
hérige Pressemitteilung: Die Syphilis grassierte wohl schon vor Kolumbus in Europa,
https://www.shh.mpg.de/1822196/syphilis-before-columbus (5.3.2023).

90

https://dol.org/10.5771/9783968219486-69 - am 22.01.2026, 08:20:37.



https:// 
https://www.shh.mpg.de/1822196/syphilis-before-columbus
https://doi.org/10.5771/9783968219486-69
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/
https://www.shh.mpg.de/1822196/syphilis-before-columbus

»Aufgefafst: Man speis’te Fleisch / Und das Blut war Menschenblut.«

Amerikas als absolut >fremd« abzutun.®S Gleichzeitig ist die Syphilis eine
Krankheit, die den gesamten Korper betrifft und dort fir buchstibliche
Auflosungserscheinungen sorgt. Im zweiten und dritten Stadium der Er-
krankung sorgen Geschwulste an den Weichteilen fir typische Syphilis-
Symptome, zu denen etwa das typische Einsenken und der spater Verlust
der Nase gehort, der Korper 16st sich auf und nimmt die Ziige eines Leich-
nams an: »Als schwere Ganzkorperkrankheit nahert sich Syphilis zudem
dem Topos des lebendigen und darum besonders obszonen Leichnams,
dessen besonders ekelhaften Qualitit noch in Zusammenhang mit der
progressiven Paralyse zu erortern ist.«®¢ Der Ekel vor Syphilis grindet sich
so auch in dem Aspekt der Verfaulung des Lebendigen, was wiederum
einen Bogen zuriick zum Praludium vollendet: Europa war das Alte,
Abgefaulte, das nun von Vitzliputzli noch einmal potenziert in die Alte
Welt hineingetragen wird. Vitzliputzli schreibt sich in den europaischen
Korper ein, er wird Teil der europdischen Welt. Durch eine kulturelle
Transformation — Vitzliputzli wird europaischer Gott — kommt es gleich-
zeitig zu einer Zersetzung des Korpers. Die Anthropophagie wird mit
anderen Mitteln, denen der Krankheit, fortgesetzt.

Zuletzt ist dies noch aus anderem Grund interessant. Wenn Heine,
wie zuvor erwihnt, zeitlebens eine Syphilisinfektion fiir seinen korperli-
chen Verfall verantwortlich machte, dann hat sich der Rache suchende
Aztekengott auch in den Korper des Dichters eingeschrieben. Vitzliputzli
als Text und als Dichtung ist dann infiziert. Damit wird das Gedicht
zum Inbegriff von Kunst, die direkt auf Welt wirkt: ansteckend im buch-
stablichen Sinne. Das ist am Ende eine ausgesprochen radikale Sicht auf
Dichtung als solche. In der Dichtung verwirklicht sich damit der eingangs

65 Und er hatte dariiber hinaus noch andere Vorteile: »The New World origins theory had
the double advantage of absolving physicians from knowing how to cure it. Shifting
blame for the disease upon the Other, emphasizing its exceptionality, they reaffirmed
conventional norms of healthy behavior and appropriate relationships between doctor
and patient.« (Eamon: Cannibalism and Contagion, S.7) Wie der Kannibalismus es er-
laubte, Azteken und andere Volker Amerikas nicht wie vollwertige Menschen behan-
deln zu missen, war der fremde Ursprung der Syphilis willkommene Entschuldigung
fir die Machtlosigkeit der europiischen Arzte. Bemerkenswert ist ebenfalls, dass sich
Spekulationen iiber den Ursprung der Syphilis in moralischen Verfehlungen der ameri-
kanischen Bevolkerungen ergingen, die den Geschlechtsverkehr mit Affen mitein-
schlieen — ein Argumentationsmuster, das sich einige Jahrhunderte spéter bei der Su-
che nach einem Ursprung von AIDS wiederholen soll, inklusive ganz dhnlicher Mecha-
nismen der Dehumanisierung und des otherings.

66 Schonlau: Syphilis in der Literatur, S. 31.

91

https://dol.org/10.5771/9783968219486-69 - am 22.01.2026, 08:20:37.



https://doi.org/10.5771/9783968219486-69
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

Philipp Ritzen

zitierte Gedanke aus der Philosophieschrift. Sie hat konkrete Auswirkungen
auf die Welt, sie ermoglicht es dem Wort, Fleisch zu werden — aber eben
krankes, syphilitisches Fleisch.

Literaturverzeichnis

Al-Taie, Yvonne/Famula, Marta: Einleitung, in: Dies. (Hrsg.): Unverfiigbares Verin-
nerlichen. Figuren der Einverleibung zwischen Eucharistie und Anthropophagie,
Leiden/Boston 2020, S. 1-16.

Anglade, René: Heines zweifache Kontrafaktur. Vermdchtnis. Versuch einer Interpre-
tation, in: Liedtke, Christian (Hrsg.): Heinrich Heine. Neue Wege der Forschung,
Darmstadt 2000, S. 90-117.

Aquin, Thomas von: Summa Theologiae III, qu. 73, a. 5 ad. 1, www.corpusthomistic
um.org/sth4073.html (5.3.2023).

Douglas, Mary: Natural Symbols. Explorations in cosmology, London 2003.

Eamon, William: Cannibalism and Contagion. Framing Syphilis in Counter-Refor-
mation Italy, in: Early Science and Medicine Vol. 3 (1998), No. 1, S. 1-31.

Feuerbach, Ludwig: Das Geheimnis des Opfers oder: Der Mensch ist, was er ifit,
1864/66, in: Ders.: Gesammelte Werke, hrsg. von Werner Schuffenhauer, Bd. 11:
Kleinere Schriften IV 1851-186), Berlin/Boston 1990, S. 26-52.

Friedrich, Peter/Parr, Rolf (Hrsg.): Gastlichkeit. Erkundungen einer Schwellensitua-
tion, Heidelberg 2009.

Fulda, Daniel: Unbehagen in der Kultur, Behagen an der Unkultur. Asthetische und
wissenschaftliche Faszination an der Anthropophagie. Mit einer Auswahlbiblio-
graphie, in: Ders./Pape, Walter (Hrsg.): Das Andere Essen. Kannibalismus als Mo-
tiv und Metapher in der Literatur, Freiburg i.Br. 2001, S. 7-50.

Heine, Heinrich: Historisch-kritische Gesamtausgabe der Werke, 16. Bd., hrsg. von
Manfred Windfuhr, Hamburg 1973-1997.

Hiltbrunner, Otto: Gastfreundschaft in der Antike und im frithen Christentum,
Darmstadt 2005.

Homer: Odyssee, ibers. von Wolfgang Schadewaldt, 31. Aufl., Reinbek bei Ham-
burg 2003.

Jurt, Joseph: Die Kannibalen : erste europaische Bilder der Indianer — von Kolumbus
bis Montaigne, in: Fludernik, Monika (Hrsg.): Der Alteritatsdiskurs des Edlen
Wilden, Wiirzburg 2002, S. 45-63.

Kluxen, Guido/Gerste, Ronald D.: Heinrich Heines Krankheit — war es eine Myasthe-
nie?, in: Heine-Jahrbuch $8 (2019), S. 72-83.

Konzil von Trient, 13. Sitzung, 11. Oktober 1551, Kap. 1. Zitiert nach: Deutsche Ge-
schichte in Dokumenten und Bildern, https://germanhistorydocs.ghi-dc.org/docp
age.cfm?docpage_id=5326 (5.3.2023).

Majander, Kerttu et al.: Ancient Bacterial Genomes Reveal a High Diversity of Tre-
ponema pallidum Strains in Early Modern Europe, in: Current Biology 30 (2020),
19, S.3788-3803.

92

https://dol.org/10.5771/9783968219486-69 - am 22.01.2026, 08:20:37.



https://www.corpusthomisticum.org/sth4073.html
https://www.corpusthomisticum.org/sth4073.html
https://germanhistorydocs.ghi-dc.org/docpage.cfm?docpage_id=5326
https://germanhistorydocs.ghi-dc.org/docpage.cfm?docpage_id=5326
https://doi.org/10.5771/9783968219486-69
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/
https://www.corpusthomisticum.org/sth4073.html
https://www.corpusthomisticum.org/sth4073.html
https://germanhistorydocs.ghi-dc.org/docpage.cfm?docpage_id=5326
https://germanhistorydocs.ghi-dc.org/docpage.cfm?docpage_id=5326

»Aufgefafst: Man speis’te Fleisch / Und das Blut war Menschenblut.«

Max, Katrin: Liegekur und Bakterienrausch literarische Deutung der Tuberkulose im
Zauberberg und anderswo, Wiirzburg 2013.

Medick, Hans: Der Dreifigjahrige Krieg — Zeugnisse vom Leben mit Gewalt, Gottin-
gen 2018.

Meyer, Ernst-Albert: Syphilis. Die Geschichte der Franzosenkrankheit, in: Der Allge-
meinarzt 38 (2016), 18, S. 112-114.

Moser, Christian: Kannibalische Katharsis. Literarische und filmische Inszenierun-
gen der Anthropophagie von James Cook bis Bret Easton Ellis, Bielefeld 2005.

Ders.: Politische Korper — kannibalische Korper. Strategien der Inkorporation in
Kleists Penthesilea, in: Campe, Ridiger (Hrsg.): Penthesileas Versprechen. Exem-
plarische Studien tber die literarische Referenz, Freiburg i.Br. 2009, S. 252-290.

Moser, Ulrike: Schwindsucht. Eine andere deutsche Gesellschaftsgeschichte, Berlin
2018.

Ritzen, Philipp: Heinrich Heines Romanzero. Mythisches Denken und resignatives
Geschichtsbild, Berlin/Heidelberg 2023.

Rodriguez, José Remesal: Monte Testaccio (Rome, Italy), in: Smith,
Claire  (Hrsg.): Encyclopedia of Global Archaeology (2018), DOI:
10.1007/978-3-319-51726-1_3331-1.

Rothschild, Bruce M.: History of Syphilis, in: Clinical Infectious Diseases 40 (2005),
S. 1454-1463.

Schirrmeister, Claudia: Bratwurst oder Lachsmousse? Die Symbolik des Essens —
Betrachtungen zur Esskultur, Disseldorf 2014.

Schonlau, Anja: Syphilis in der Literatur. Uber Asthetik, Moral, Genie und Medizin
(1880-2000), Marburg 2004.

Steegers, Robert: Heinrich Heines Vitzliputzli. Sensualismus, Heilsgeschichte, Inter-
textualitit, Stuttgart/Weimar 2006.

Steinecke, Hartmut: »The Lost Cosmopolite«. Heine’s Images of Foreign Cultures
and Peoples in the Historical Poems of the Late Period, in: Hohendahl, Peter
Uwe/Gilman, Sander L. (Hrsg.): Heinrich Heine and the Occident. Multiple Iden-
tities, Multiple Receptions, Lincoln/London 1991, S. 139-162.

Virdy, Steven Béla/Virdy, Agnes Huszdr: Cannibalism in Stalin’s Russia and Mao’s
China, in: East European Quarterly XLI (2007) No. 2, S. 223-238.

Winkler, Markus: Mythisches Denken. Kultisches Handeln. Heinrich Heine: Vitz/i-
putzli, in: Tepe, Peter/Semlow, Tanja (Hrsg.): Mythos No. 4. Philologische My-
thosforschung, Wiirzburg 2016, S. 202-217.

Zantop, Susanne: Verschiedenartige Geschichtsschreibung: Heine und Ranke, in:
Heine-Jahrbuch 23 (1984), S. 42-68.

Dies.: Colonialism, Cannibalism, and Literary Incorporation: Heine in Mexico, in:
Hohendahl, Peter Uwe/Gilman, Sander L. (Hrsg.): Heinrich Heine and the Occi-
dent. Multiple Identities, Multiple Receptions, Lincoln/London 1991, S. 110-138.

93

https://dol.org/10.5771/9783968219486-69 - am 22.01.2026, 08:20:37.



https://doi.org/10.5771/9783968219486-69
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

https://dol.org/10.5771/9783968219486-89 - am 22.01.2026, 08:



https://doi.org/10.5771/9783968219486-69
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

	»Ja, Zuckererbsen für jedermann« – Essen und Körperlichkeit bei Heine
	»Dieses ist Amerika! / Dieses ist die neue Welt!« – Die Spiegelung der Kulturen in Vitzliputzli
	»Heute werden dir geschlachtet / Achtzig Spanier, stolze Braten« – Der anthropophagische Akt als kulturelle Einverleibung
	»Ja, der Teufel will ich werden« – Vitzliputzlis Rache
	Literaturverzeichnis

