
Das Eigene als Fremdes erzählen 

Zur Erzählstrategie des verkehrten Blicks im Floreroman 

von Konrad Fleck 

Amelie Bendheim 

Wer über Fremdes spricht, ohne vom 
Fremden her zu sprechen, verfehlt es.1 

Abstract Common medieval narrative approaches often perspective the encounter with the for
eign from a fixed, self-centered point of view, perceiving the other as a clearly defined and limi
table entity. The article aims to explore Konrad Fleck’s romance Flore and Blanscheflur as an 
early example that productively ›reverses‹ this perspective and thus challenges the conventional 
dichotomy between self and other. By initially placing the christian self on the other side of the 
the sea and assuming outsider status in the pagan world, the text contributes to the discussion 
on narrative inclusion and exclusion mechanisms, raises complex questions of religious affilia
tion and delves into structures of political power, which have not yet been sufficiently recognized 
in previous studies of the text and its readings as a sentimental minne-romance. 

Keywords: Otherness; religious conflicts; alterity; Konrad Fleck; Flore and Blanscheflur 

1. Blickregie im vormodernen Erzählen 

Der vom Tagungsthema2 inspirierte Blick ›hinter den Deich‹, der sich im mhd. Er

zählen für gewöhnlich eher als ein Blick übers Meer oder herab von der Burgzinne 
darstellt,3 und damit verbunden die Begegnung und Konfrontation mit einem un

1 Waldenfels 2012: 61. 
2 Der vollständige Titel der 2023 in Utrecht veranstalteten Tagung der Gesellschaft für interkul

turelle Germanistik (GiG) lautet Jenseits der Deiche. Konflikte der Abgrenzung. 
3 Für den Deich als Grenzmarkierung wäre die mhd. Entsprechung rein (auch reinunge) in An

schlag zu bringen, mit der eine wild bewachsene Bodenerhöhung bezeichnet ist, die das be
ackerte Feld umschließt wie auch, daraus abgeleitet, der Damm, der das Meer ausgrenzt 

https://doi.org/10.14361/9783839477021-018 - am 13.02.2026, 01:38:05. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839477021-018
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


244 Teil III 

höfischen, heidnischen, wilden, zwergen- oder feenhaft besetzten Anderen, ist für 
das vormoderne Erzählen geradezu konstitutiv. Wiewohl sich daran erkennen lässt, 
dass mhd. Literatur »an einer dynamischen Verhandlung von (Herrschafts-)Raum« 
(Wagner 2018: 227) und nicht an einem vergleichsweise statischen Raum des Mythos 
interessiert ist, perspektivieren zahlreiche Werke der höfischen Dichtung eine Vor

stellung von Welt, in der sich Welt vom idealen, vorbildlichen Ich ausgehend kon

stituiert, zu dem sich das Andere als abgegrenzte und abgrenzbare Entität verhält.4 
Ist über die Wahrnehmung und die auch im mittelalterlichen Roman differenzierte 
Einstellung zum Anderen damit freilich nichts gesagt, so doch über die Blickrich

tung, die das Eigene als festen Standort setzt, während das Fremde sich im Verhält

nis dazu bewegt. 
Beispielhaft anführen ließen sich für diesen Beschreibungsmodus einer Begeg

nung mit dem Anderen Erzählschemata wie das der Brautwerbung, im Zuge dessen 
König Rother sich eine oströmische Königstochter übers Meer ins eigene Reich her

beischiffen lässt,5 wie auch jene Erzählmomente im höfischen Roman, in denen die 
Handlung den arthurischen Ritter bei seinem Auszug aus der höfischen Welt in die 
aventiurehafte Fremde begleitet oder den Eintritt das Anderen in die Artuswelt aus 
bekannten Gefilden heraus beobachtet: Dem fremden Roten Ritter oder der hässli

chen Cundrîe wird in Wolframs Parzival zwar kurzzeitig Aufmerksamkeit geschenkt 
bzw. Aufnahme in die Gesellschaft gewährt, über ihre Unzugehörigkeit wiederum 
bestehen keine Zweifel, so dass der Kontrast zum Eigenen in Form einer Binär-Op

position gewahrt bleiben kann. Entsprechend wird Cundrîe unmittelbar als ungelîch 
(›ungleich‹; Pz 313,2) identifiziert und konstatiert selbst, sie erscheine der höfischen 
Gemeinschaft ungehiure (›unheimlich, abstoßend‹; Pz 315,24); der fremde Rote Ritter 
wiederum verharrt noch vor den Burgtoren im höfischen Außenraum bis ein Artus

ritter sich zum Kampf gegen ihn einfindet (vgl. Pz 146,17-18). Der Kontakt mit dem 

(Wagner 2018: 226); beide Begriffe sind im ma. Roman als sinnstiftende Grenzmarkierung 
jedoch unterrepräsentiert. 

4 Ideengeschichtlich entspricht dieser Beschreibungsmodus des Anderen einem bewusst
seinsphilosophischen Ansatz cartesianischer Prägung, der den Ausgang der menschlichen 
Selbst- und Welterfahrung im Ich verortet. Alternative Konzepte, wie sie etwa Emmanuel Le
vinas und daran anschließend Bernhard Waldenfels in ihren Philosophien vertreten, machen 
hingegen die Begegnung mit dem Anderen zur fundamentalen Erfahrung, durch die ein Ver
ständnis des Eigenen erst möglich wird. 

5 Die Brautwerbung wird hier mitunter dadurch motiviert, dass Rother im eigenen Land keine 
angemessene Frau zu finden meint: hic ne weiz sie neirgen in dime lande,/die mir so wol geval

le,/daz ir sie lobit alle (›Ich habe in diesem Land noch nirgends diejenige kennengelernt, die 
meinen Bedingungen so entspräche, dass auch ihr [die Fürsten, A.B.] damit einverstanden 
wäret‹; KR 42–44). Vgl. zur Lokalisierung des Reiches der Königstochter oster over se auch KR 
65–68. 

https://doi.org/10.14361/9783839477021-018 - am 13.02.2026, 01:38:05. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839477021-018
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Amelie Bendheim: Das Eigene als Fremdes erzählen 245 

Anderen bleibt in diesem Erzählgefüge auf den Aktionsmoment der Nachrichten

übermittlung6 bzw. der kämpferisch zu lösenden Aventiure begrenzt. Erzählt wird 
vom eigenen, vertrauten und als vorbildlich erachteten bzw. postulierten Zentrum 
ausgehend, das im Raum christlich-adeliger Kultur lokalisiert ist, den Blick zwar 
über die Mauern nach außen richtet, ohne aber, dass dadurch die Mauern, Gren

zen… oder Deiche ins Wanken gerieten. Der Kontakt zum Fremden ist in der Regel 
zeitlich begrenzt, distanziert und dem Zweck unterworfen, das Eigene über die Ab

grenzung zu profilieren, wo nötig zu behaupten und im optimistischen Glauben an 
sein (ideales) Fortbestehen neu zu konturieren. 

Vermittelt der höfische Roman damit das Bild einer weitestgehend geschlosse

nen erzählten Welt, erweist sich die Blickführung in Konrad Flecks Flore und Blan
scheflur geradezu erfrischend anders. Ob dies ein Grund dafür war, dass der Stoff 
eine so beeindruckend breite Tradierung erfahren und auch in der gegenwärtigen 
mediävistischen Forschung »regelrecht Konjunktur«7 hat, kann nur vermutet wer

den. Jedenfalls liegen neben dem um 1220 entstandenen mittelhochdeutschen Flo
re weitere (altfranzösische, mittelenglische, mittelniederländische, altnorwegische 
etc.) Fassungen des Stoffes vor, der sich als europäischer Erzählstoff par excellence 
ausweist.8 

Die strukturelle Besonderheit der Erzählperspektive deutet sich unmittelbar 
mit dem Einsatz der Handlung (des mæres anegenge, FB 358) und im Zuge der le

bensweltlich fundierten Vorgeschichte an, wenn nämlich den Rezipierenden die 
Sicht des Königs von heidenlanden nahegelegt wird, mit dem und mit dessen heid

nischem Heer sie auf die imaginierte Überfahrt zum Kriegszug gegen die Christen 
auslaufen:9 

Der künec von heidenlanden 
vuorte von serjanden 
sant im über mer 
ein vil kreftigez her 
ûf der kritstænen schaden, 

6 Nachdem die Botschaft überbracht ist, verlässt Cundrîe die Gesellschaft ohne Abschied zu 
nehmen sogleich wieder (Pz 318,25-26). 

7 Putzo 2015: 32. 
8 Vgl. Putzo 2015: 1–19, die die Stoffgeschichte im europäischen Kontext nachzeichnet. 
9 In der Heidelberger Handschrift (Cod. Pal. germ. 362, fol. 12r) setzt eine farbige Illustration 

den Aufbruch der Heiden bildgewaltig in Szene (online unter: https://digi.ub.uni-heidelberg 
.de/diglit/cpg362/0039/image,info,text_heidicon [Stand: 10.01.2025], vgl. dazu Schäfer 1984. 

https://doi.org/10.14361/9783839477021-018 - am 13.02.2026, 01:38:05. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://digi.ub.uni-heidelberg.de/diglit/cpg362/0039/image,info,text_heidicon
https://digi.ub.uni-heidelberg.de/diglit/cpg362/0039/image,info,text_heidicon
https://doi.org/10.14361/9783839477021-018
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/
https://digi.ub.uni-heidelberg.de/diglit/cpg362/0039/image,info,text_heidicon
https://digi.ub.uni-heidelberg.de/diglit/cpg362/0039/image,info,text_heidicon


246 Teil III 

und hiez sîn schif laden 
mit spîse zu langer vrist. (FB 359–64)10 

Aus der zufälligen und gewaltsamen Begegnung mit einer christlichen Pilgergrup

pe erwächst die Idee, der heidnischen Königin eine kristenvrouwe (FB 505)11, die zu

künftige Mutter der Protagonistin Blanscheflur, als Geschenk12 mitzubringen (FB 
475–79). Erzählt wird folglich vom Standpunkt der Heiden aus in perspektivischer 
Verkehrung. Das Eigene tritt dabei in die Position des Anderen und Minoritären, 
insofern die Christin in ihrem sozialen Status zur Sklavin und zum Sachobjekt de

gradiert ist.13 Ihre Außenseiterposition wird zusätzlich hervorgehoben, indem das 
Glück aller bei der Rückkehr ins eigene Reich, dem Schicksal der Einzelnen kon

trastiv entgegenstellt wird: Sie […] vuoren hin mit schalle/heim gesunt alle,/und diu kris
tenvrouwe in ellende (›Sie fuhren alle gesund und mit großem Lärm nach Hause, die 
Christin aber [fuhr] in die Fremde‹; FB 488–89); ir aller sorge hâte ein ende (›all ihre Sor

ge hatte ein Ende‹; FB 490), während sie an Kummer leidet (dô huop sich ir eine swære, 
›sie wurde schwermütig‹; FB 491) – zumal aufgrund der gefürchteten sprachlichen 
und kulturellen Ausgrenzung (sî enkunde nieman […] wol verstân, ›sie konnte nieman

den verstehen‹; FB 519–20/sî die heiden vorhte, ›sie fürchtete die Heiden‹; FB 547). 
Das Wohlwollen, mit dem die Heidenkönigin der christlichen Sklavin dann aber 

begegnet, führt nicht nur rasch zum Abbau des Fremdheitsempfindens, sondern 
ist gleichfalls Ausdruck einer Willkommenskultur – sî hiez sî willekomen sîn (FB 508) 
– im Zuge derer sich der heidnische Herrschaftsbereich in eine Art interkulturel

le Sozialutopie moderner Prägung zu transformieren scheint. Religiöse wie ständi

sche Differenzen verblassen »zu bloßer Verschiedenheit, zu Diversität ohne seman

tisch-axiologische – und damit auch kulturkonstitutive – Trennschärfe« (Walten

berg 2003: 28).14 

10 »Der König aus dem Land der Heiden führte ein starkes Heer von Sarazenen mit sich übers 
Meer, um den Christen zu schaden, und befahl, sein Schiffe für eine lange Zeitdauer mit Spei
sen zu beladen.« 

11 Mit dem kompositionalen Zweitglied ›vrouwe‹ attribuiert der Heidenkönig Fenix der Frem

den ein adeliges Wesen, das sich über ihre innere wie äußere Schönheit begründet (ir geschaft 
was edelich und ir gebærde lobesam, FB 471–72). 

12 Die Königin hatte darum gebeten (wan er gedâhte wol ir bete, FB 477), wobei der genaue Inhalt 
der Bitte im Text nicht näher definiert wird, letztlich also unklar bleibt, ob sie den Auftrag 
zum ›Sklaventransport‹ erteilt hat. 

13 Vgl. auch FB 444–45, wo Fenix die Frau als gewin und damit als Sachobjekt bezeichnet, 
dem sich ein Wert zuschreiben ließe; ›minoritär‹ ist hier im Sinne eines sozialwissen
schaftl. Minderheitenbegriffs zu verstehen, der sie in mehrfacher Hinsicht (Stand/unfrei, Ge
schlecht/weiblich, namenlos und identitätslos) diskriminiert. Vgl. konkret zur Intersektiona
lität auch Bendheim/Schuh 2017. 

14 Die Königin erlaubt der der Christin ihre Religion zu praktizieren (FB 524f.) und kümmert sich 
um all ihre Bedürfnisse. 

https://doi.org/10.14361/9783839477021-018 - am 13.02.2026, 01:38:05. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839477021-018
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Amelie Bendheim: Das Eigene als Fremdes erzählen 247 

2. (Ungeduldete) Minne: zwischen Toleranz und Exklusion 

Die sich im Folgenden zwischen den beiden Frauen weiter intensivierende minne- 
fraternitas wird in hyperbolischer Ausmalung zu einem absoluten Einssein stili

siert, das durch die fast vollständige Überblendung ihrer beiden Figuren-Schicksale 
alle Differenzen negiert. Es äußert sich in der raum-zeitlichen Synchronisation ih

res Handelns, da sie nicht nur stets beisammensitzen – swâ diu küniginne saz,/sô saz 
bî ir diu kristæne (›wo die Königin saß, da saß bei ihr die Christin‹; FB 530) – sondern 
auch beide ze einer stunde (›zu einer Stunde‹; FB 591) ihre Kinder gebären. 

In der Vorgeschichte wird die Christin vom räumlichen Außen (jenseits des 
Meeres) und der sozialen Außenseiterposition (als namen- und rechtslose Sklavin) 
zunehmend in den Fokus des Rezipierenden geschoben. Dadurch erscheint das 
Christliche schon bald als gleichwertig bzw. erhält bereits einen latent überlegen 
Status: Nicht zufällig ereignet sich die Geburt der Kinder am Palmsonntag, an 
jenem Tag, der sich im christlichen Glauben mit dem Einzug Jesu in Jerusalem, d.h. 
mit der Andeutung des kommenden Königtums verbindet (Mat 21, 8–9) und im 
Romankontext analog dazu die christliche Herrschaft Flores und Blanscheflurs zu 
antizipieren vermag. 

[…] der tac heizet blanscheflôrîe15, 
dô sî und des küniges amîe 
nider kâmen beide sant (FB 595–97) 

[Der Tag heißt Blanscheflorie, als sie und die Geliebte des Königs beide ihre Kinder 
zur Welt brachten.] 

Die Verschiebungsrichtung ist auf diese Weise bereits vorgezeichnet, der Akzent 
zugunsten einer christlichen Leitkultur auch dadurch gesetzt, dass der heidnische 
Sohn – offensichtlich im Anklang an das christliche Hochfest – ›Flore‹ genannt 
wird,16 die heidnische Königin, ungeachtet ihrer Vorrangstellung, die französische 
Sprache17 der Untergebenen lernen will: 

sî bat sich franzois lêren. 
dar an begunde ouch kêren 

15 Vgl. den Stellenkommentar von Putzo 2015: 534, die notiert: »Palmsonntag, eigentlich pascha 
florum oder pasche floridum«. 

16 Im afrz. Roman ist diese Benennung stärker motiviert, insofern es heißt, der König vergab 
den Namen, »lorqu’il eut appris ce que signifiait cette fête« (D’Orbigny 2003: 11). 

17 Die Eigenart der fremden Sprache wird aus heidnischer Perspektive als seltsæ ne (›fremdartig‹; 
FB 532), aber auch sô süeze und sô hübeschlich (›lieblich, höfisch‹; FB 533) wahrgenommen, also 
positiv konnotiert. 

https://doi.org/10.14361/9783839477021-018 - am 13.02.2026, 01:38:05. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839477021-018
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


248 Teil III 

ir vlîz diu vrömde welhîn, 
biz daz diu künigîn 
in welschen dicke wider sî sprach (FB 537–41)18 

[Sie bat, dass man ihr Französisch beibringe. Darauf richtete die Fremde ihr Bemü

hen, bis die Königin oft auf Französisch mit ihr sprach.] 

Die Überzeichnung der Frauenminne wird im Folgenden auf die Ebene der interge

schlechtlichen Beziehung ihrer Kinder gespiegelt, setzt sich generationsübergrei

fend fort. Denn Blanscheflur, die Tochter der Christin, fühlt sich dem neuen heid

nischen Stammhalter Flore in einer Form verbunden, die – vom übermächtigen min
nen got (FB 610) gestiftet –, sehr bald nicht mehr Minne als Freundschaft (vriuntschef
te; FB 601), sondern Minne als erotische Liebe (amor) genannt werden muss. In die

ser gehen die Liebenden vollends auf, die Aktivitäten des Paares erweisen sich als 
entsprechend einseitig: in wunneclîcher vröiden pflege,/sie underkusten sich tûsent stunt 
(›in herrlicher Freude, küssten sie sich tausendfach‹; FB 752–53). Beruhte die kindli

che Zuneigung noch auf einem rein impulsiven Gefühl – ir gebærde des verjach/daz sie 
ein ander minneten/und sich nicht versinneten/waz minne wære und ir gebot (›ihr Verhal

ten zeigte, dass sie einander liebten und nicht verstanden, was die Minne und ihr 
Gebot war‹; FB 606–609) – ist die daraus entstehende Liebesbeziehung ein reflek

tierter Akt19 und die willentliche Wahl einer Partnerin, die eben keine heidnische 
Prinzessin ist. 

Der durch Blanscheflur in die heidnische Lebenswelt eingepflanzte ›christliche 
Keim‹ wächst sich weiter aus; in der Kinderminne entfaltet sich eine Weltsicht, die 
sich, allein dem individuellen Glück verpflichtet und in geradezu märchenhafter 
Realitätsenthobenheit,20 um die sozio-kulturellen, kategorialen Normen ihrer Um

welt wenig sorgt und damit – zwangsläufig – in Konflikt zur macht- und normset

zenden Instanz gerät. Das Liebesszenario erweist sich als allzu fragiles Idyll, das 
seine zeitliche Begrenztheit bereits mit ausstellt und im Erzählschema den Bruch 
mit der heidnischen Elternwelt bedingt. 

Das allmähliche Gewahrwerden des heidnischen Königs, dass die Minne der 
Kinder als Liebes-Minne nicht als Freundschafts-Minne funktioniert (FB 628), 

18 Die Heiden werden zudem (aus der Perspektive der Christin) als unkunde […] diet (›unwissen
des Volk‹, FB 544) bezeichnet; auch im Bereich ›Bildung/Wissen‹ wird die Hierarchie folglich 
bereits zugunsten der Christin organisiert. 

19 Vgl. FB 615–17: dô begunden sie sich verstân,/wie man sol wesen undertân/der minne; ›da began
nen sie zu verstehen, wie man sich der Minne unterwerfen sollte‹; FB 743–44: […] den kinden 
wart/ze rehte kunt der minnen art, ›den Kindern wurde das Wesen der Minne bekannt‹. 

20 Entsprechend kann die Liebe sich bald schon nur noch in der gesellschaftlichen Enklave, au
ßerhalb des Blickfeldes des Herrschers bzw. dann räumlich exkludiert im Baumgartenidyll 
realisieren. 

https://doi.org/10.14361/9783839477021-018 - am 13.02.2026, 01:38:05. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839477021-018
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Amelie Bendheim: Das Eigene als Fremdes erzählen 249 

offenbart den schmalen Grat zwischen wertoffener Akzeptanz und radikaler Exklu

sion des Anderen, die durch die gefühlte Bedrohung des Eigenen stimuliert wird. 
Akzeptanz, im Sinne einer Toleranz gegenüber dem, was eigentlich abgelehnt wird 
(hier: das Christentum/die Christin), erweist sich nun als spezifische Form der To

leranz, die Rainer Forst »Erlaubnistoleranz«21 nennt, wenn sich dahinter eigentlich 
die bloße Duldung des Anderen im Rahmen einer fortbestehenden Machthierar

chie und eines Autoritätsgefälles verbirgt. Das Subjekt der Toleranz wird in dieser 
Konstellation weiterhin als Objekt der Machtinstanz wahrgenommen und für diese 
auf seinen pragmatisch-instrumentellen Nutzen reduziert. 

Anschaulich vermag der Flore am Beispiel des Heidenkönigs zu demonstrieren, 
als wie labil sich das Konzept der Toleranz erweist, indem er die gutmütige Aufnah

me der Fremden in eine von Gewalt und Hass gesteuerte, exkludierende Haltung 
kippen lässt, die, insbesondere weil sie nun aus dem emotional-affektiven Gefühl 
der Bedrohung (Angst, Hass, Zorn) heraus generiert wird, nur noch auf den Erhalt 
des Eigenen und darauf bedacht ist, die eigenen Machträume zu verteidigen, zu si

chern und abzuschließen. Toleranz, die folglich gegenüber der noch kontrollierba

ren Ausnahme aufgebracht werden konnte, hier eine freundliche Anteilnahme am 
Einzelnen (der Christin) bekundete,22 wird rigoros abgelehnt, sobald die fremde 
Weltanschauung (das Christentum) ›zu nahe kommt‹; dass der Text diesbezüglich 
einen Mechanismus ausstellt, wie er noch heute vielfach im Kontext der Gentrifi

zierung zu beobachten ist,23 zeugt von seinem Potenzial auch zur Diskussion drän

gender gegenwartsrelevanter Fragen. 
Der anlaufenden und an Unmenschlichkeit zunehmenden Maschinerie der Ab

schottung gegenüber dem bzw. der Fremden, deren Stationen hier nur skizzenhaft 
aufgerufen werden, ist eine zunehmende Diskreditierung der Figur des Machtha

bers eingeschrieben, die eine Wandlung vom ›toleranten‹ zum tyrannischen Herr

scher vollzieht: So zieht die verordnete räumliche Trennung des jungen Paares auf 
Zeit (FB 1020–35), von der man sich – vergeblich – schwindende Minne erhofft, die 
absolute Trennung nach sich, die durch den Mord an Blanscheflur realisiert werden 
soll, dann aber auf Anraten der Königin abgewendet werden kann, führt weiter zum 
Verkauf der Gefangenen an einen babylonischen Emir (FB 1514), der sie seinerseits 
in einem Turm gefangen hält. Aus diesem kann Flore die Geliebte nach langer Su

che, unter Einsatz seines Verstandes und durch den fortwährenden Beweis seiner 
Minne schlussendlich befreien. 

21 Nach Forst lassen sich unterschiedliche Konzeptionen von Toleranz differenzieren, wobei al
lein die so genannte »Respekttoleranz« mit Freiheit, Gerechtigkeit und Demokratie verbun
den und als entsprechend ›wertvoll‹ begriffen wird (vgl. Forst 2000, zu den vier Toleranz-Kon
zeptionen bes. S. 123–130). 

22 Vgl. Anm. 10. 
23 Vgl. Fredouille 1994: 1116. 

https://doi.org/10.14361/9783839477021-018 - am 13.02.2026, 01:38:05. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839477021-018
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


250 Teil III 

Das vom Vater argumentativ wie performativ vertretene Modell von Gemein

schaft (genôzschefte, FB 873; unser ê, FB 904) gründet auf der Einheit im (heidnischen) 
Glauben sowie einer geblütsadeligen Verbundenheit. Dass Blanscheflur diese An

forderungen nicht zu erfüllen vermag, wird nun auch über die herabsetzende Stan

desbezeichnung maget sprachlich markiert24 – die in Kontrast zum anfänglich ver

wendeten Begriff vrouwe (vgl. FB 505) tritt.25 
Die Gegenposition zum ›Modell Heidenkönig‹ wird daraufhin im Außenraum 

narrativ entfaltet, wo die Trennung der Liebenden diese zu höchster Tugendhaf

tigkeit anhält: Nur ›hinter dem Deich‹ kann die Minne grenzenlos sein. Das hier 
ausgeformte, von Flore und Blanscheflur vertretene Liebes- und Identitätsmodell 
fundieren die moralischen Werte der triuwe und staete (›Treue und Beständigkeit‹). 
Gerade dadurch, dass es sich gegen alle Widerstände und Gefahren in der Aben

teuerwelt durchsetzen und behaupten kann, die finale Wiedervereinigung in die 
Hochzeit mündet (FB 7488–91) und letztlich zur Herrschaftsübernahme Flores (FB 
7510–22) führt, erweist es sich vorbildlich wie auch als wertende Positionierung, die 
die Liebenden und ihre tugendhafte Minne nobilitiert. Damit scheint für die Prot

agonistInnen ein doch erstaunlich positiver Ausgang gefunden, mit ihm und an die

ser Stelle könnte der Roman eigentlich enden: mit einer neuen Herrschaft im neuen 
Erzählraum; und wirft man einen Blick auf seine Rezeptionsbiografie, vermag mit

unter der Eindruck zu entstehen, dem wäre tatsächlich so. 

3. Von bedeutsamen Textrahmen zu neuen Interpretationsansätzen 

Denn der Fleck’sche Flore wird gewöhnlich zur Gattung der Minne- und Aventiure

romane gezählt, eine Zuordnung, die sich vor allem über die bedeutsame Funktio

nalisierung der Minne begründet. Sie bildet als unhinterfragte Macht, treu, unwan

delbar und vollkommen, den Kern der Handlung und fungiert zugleich als deren 

24 Die Bezeichnung maget kann im Mhd. sowohl für die unverheiratete Frau wie auch funktionell 
für die Dienerin stehen (vgl. König 2001: 113). 

25 ein dinc daz mir niht wol behaget:/daz mîn sun dise maget/minnet sunder mâze, ›etwas, das mir 
nicht gefällt, dass mein Sohn diese »Bedienstete« über die Maße liebt«, FB 899–901 (Hervorh. 
A.B.), auch FB 879). Dass Jackson die fehlende Zugehörigkeit Blanscheflurs zur genôzschefte/ê 
als Trennungsgrund rein sozial deutet (»His [Fenix’] real reason is a social one« (Jackson 1969: 
16), scheint mir insofern unbegründet, als beide Begriffe sich auch religiös (im Sinne einer 
Glaubensgemeinschaft) verstehen lassen und so an anderer Stelle im Text auch gebraucht 
werden (z.B. ê der kristenheit, FB 7807). Auch die Paarformel wan ez müese uns missewenden/bei

de vriunde und mâge (FB 909, Hervorh. A.B.) weist auf ein doppeltes Verständnis von Zugehö
rigkeit hin (das vriunde, als Werte-/Glaubensgemeinschaft, mage als Verwandtschaft) inklu
diert. 

https://doi.org/10.14361/9783839477021-018 - am 13.02.2026, 01:38:05. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839477021-018
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Amelie Bendheim: Das Eigene als Fremdes erzählen 251 

»Movens«26. Es ist die besondere Minnerelation der Kinder, die entsprechend auch 
die Bewertungen des Romans in den im 19. Jh. entstandenen Literaturgeschichten 
dominiert und dazu führt, dass der Flore als »liebliche Dichtung« vor allem für seine 
»Innigkeit«, »Zartheit«, und »Unschuld« geschätzt wurde (Bächtold 1892: 95; Ehris

mann 1935: 19).27 Auch die zum Flore entstandenen Coverillustration, wie jene der 
aus dem Jahr 1922 vorliegenden englischen Übertragung des Flore-Stoffes, die die 
beiden sich liebenden Kinder eng umschlungen in einem Blätterkranz sitzend ab

bildet und mit dem bezeichnenden Titel »the sweet and touching tale of Fleur and 
Blanchefleur. A medieval legend« überschrieben ist, fokussieren diese Interpretati

onstendenz.28 
Es soll und kann hier nun nicht darum gehen, den zweifelsohne gewichtigen und 

originären Minne-Stoffkern in Frage zu stellen, wohl aber möchte der Beitrag dazu 
anregen, die damit häufig einhergehende und die Rezeption dominierende, einsei

tige Lesart, zu überdenken und womöglich zu relativieren. Dass der Blick auf den 
Text im Sinne eines ›out of the minne-box‹-Denkens notwendig ist, wurde bereits 
von verschiedener Seite betont: So hält Christine Putzo die Gattungszuordnung für 
eine »Verlegenheitslösung«29 und auch Peter Ganz ist sich in seinem Beitrag im Ver
fasserlexikon der Problematik bewusst, flüchtet aber – anstatt sie ›beim Schopfe zu 
packen‹ – in Negationen: »›Fl. u Bl.‹ ist kein Thesenroman«, heißt es dort, »aber es 
wäre falsch, in ihm nur ein liebliches Kinderidyll zu sehen.« Dass, so Ganz weiter, 
»der religiöse Gegensatz zwischen Christen und Heiden […] hier allerdings nicht 
zum Problem [würde]« (Ganz 1980: 746)30, wäre m.E. doch einzuschränken. Denn als 
so ›unschuldig‹ wie der Fleck’sche Flore in der Rezeption häufig behandelt wurde, er

weist sich der Roman gerade aufgrund der Religionsthematik jedenfalls nicht.31 Im 
Anschluss an Putzo, die gerade den »theologisch-philosophischen Gehalt« (Putzo 

26 Ridder 1998: 2. 
27 Vgl. dazu auch Putzo 2015: 29. 
28 Online unter: https://archive.org/details/taleoffleurblanc00leig [Stand: 10.01.2025]; vgl. zu 

weiteren Illustrationen Rehm 2003. 
29 Putzo 2013, die weiter moniert: »Sie [die in der Literaturgeschichtsschreibung vorgenomme

nen Einordnungen des Floreromans, A.B.] verkennen den Roman entscheiden. Frappierend 
aber ist die Langlebigkeit der einmal angelegten Kategorisierung.« (Putzo 2015: 29–30), s. 
kritisch zur Gattungseinordnung auch Waltenberg 2003: 26. 

30 Vgl. Sommer, der in der Vorrede zur Edition betont: »Von einem tiefern gegensatz zwischen 
dem christenthum und heidenthum finden sich in der sage keine spuren« (Sommer 1946: 
XXXII) und den Glaubensgegensatz einzig als Element der Erzählführung begreift. 

31 Es ließe sich auf dieser Grundlage auch über den Dichter spekulieren: Über Konrad Fleck wis
sen wir so gut wie nichts, über den französischen, anonymen Autor der Vorlage wird ver
mutet, es handle sich um einen Geistlichen (»clerc«) (s. Jöcke/Wunderli 1994: 32). Wenn es 
stimmte, dass der Stoff ursprünglich orientalischen Ursprungs war (vgl. Laffont-Bompiani 
1999: 377), wäre von einer nachträglichen christianisierenden Umschrift auszugehen. 

https://doi.org/10.14361/9783839477021-018 - am 13.02.2026, 01:38:05. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://archive.org/details/taleoffleurblanc00leig
https://doi.org/10.14361/9783839477021-018
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/
https://archive.org/details/taleoffleurblanc00leig


252 Teil III 

2015: 33) als eine zentrale Thematik identifiziert, die aber im Rahmen der germa

nistischen Interpretation bis dato weitgehend ausgespart wurde, versteht sich der 
vorliegende Beitrag auch als Anstoß, diese Leerstelle weiter zu füllen.32 Dabei offen

bart sich die Relevanz der Religionsthematik im Flore in durchaus anderer Form als 
etwa im heldenepischen Erzählen, wo sie dem Publikum unmissverständlich und in 
aller Deutlichkeit, in Form einer offenen kriegerischen Auseinandersetzung, entge

genschlägt. Das literarische Verhandlungsmodell, das der Floreroman demgegen

über anbietet, verfährt um einiges subtiler: es nimmt das Religiöse über den frem

den Blick in den Erzählrahmen auf, unterlegt dem Roman dadurch einen religiö

sen Subtext und macht ihn gattungsmäßig zum Hybrid, insofern quasi das Hand

lungsschema des Minneromans mit Erzählintentionen der Heldenepik eng geführt 
wird.33 

(Religiös fundierte) Gewalt ist auch im Flore Thema, bleibt, wo sie auftritt (im 
Kriegszug der Heiden, im Verhalten des Heidenkönigs), aber einseitig artikuliert, 
negativ besetzt und von christlicher Seite unerwidert. Auch der Erzähler selbst be

zieht dazu Position, indem er den fortbestehenden Religionskrieg zwischen Chris

ten und Heiden verurteilt und damit als Lösungsmodell zurückweist: 

Daz was ein unminne diu noch ist 
und ie was ungescheiden 
wan die kristen und die heiden 
lebent noch mit kriege alsam. (FB 366–69)34 

Flore erweist sich gerade deshalb als vorbildlicher Held, weil er seine Herrschaft âne 
aller slahte widerstrît (›ohne jeden Kampf‹, FB 337) erworben hat. Vorbildlichkeit wird 
demnach auf Seiten des Friedens verortet und über innere Werte begründet. 

32 Einzig der Beitrag von Jackson nimmt sich der Thematik an und konstatiert, die Religion ver
diene mehr Aufmerksamkeit (»is worthy of more attention«, 1969: 13). Der Vergleich, den er 
zwischen Fleck und Wolfram vornimmt, und dabei bemerkt, Fleck hätte aufgrund seiner ge
ringeren »intellectual competence« kein Interesse »the problem of human existence« und 
den Dualismus zwischen Christen und Heiden so zu thematisieren wie Wolfram (Jackson 
1969: 24), scheint das unterschiedlich gelagerte Grundinteresse der Autoren zu wenig zu be
rücksichtigen: Während Wolfram tatsächlich Toleranz erzählen will, wird sie bei Fleck vor al
lem zur Darstellung der christlichen Überlegenheit funktionalisiert. Auch Kolmerschlag geht 
in ihrer Dissertation zum afrz. Flore auf den Heiden-Christen-Konflikt ein, den sie als »zen
trale[s] Thema« benennt (Kolmerschlag 1995: 15). 

33 In Bezug auf die Einordnung des (afrz.) Flore distanziert sich auch Leclanche von einer fes
ten Gattungszuordnung, situiert den Text stattdessen in einem Übergangsstadium von der 
Chanson de Geste zum höfischen Roman (Leclanche 1986: 7). 

34 Es ist eine Unsitte, die noch immer und seit jeher ungelöst ist, denn Christen und Heiden 
leben miteinander im Krieg. 

https://doi.org/10.14361/9783839477021-018 - am 13.02.2026, 01:38:05. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839477021-018
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Amelie Bendheim: Das Eigene als Fremdes erzählen 253 

Man mag dem Text dies irgendwie zugutehalten; gleichwohl ist ihm in seiner 
Gesamtaussage wenig anders als in vielen Heldenepen eine äußerst einseitige 
und vereinnahmende christliche Glaubenshaltung unterlegt, die insbesondere im 
Schlussrahmen hervortritt. Denn der Fleck’sche Roman endet eben nicht mit dem 
Hochzeitsglück des Paares, sondern es vollzieht sich ein abermaliger Raumwech

sel, der durch die narrative Auslöschung des Heidenkönigs eingeleitet wird, über 
dessen Tod Flore zwei Boten in Kenntnis setzen (FB 7650–7661). Das Paar kehrt 
daraufhin über sê (FB 7503) zurück ins Heidenland, um dort die Erbfolge anzutreten 
und eine christliche Herrschaft zu begründen. Dies wiederum setzt voraus, dass 
die ›Mischehe‹ durch die Konversion des heidnischen Partners ›homogenisiert‹ und 
in der Folge auch die restliche heidnische Gesellschaft im Glauben bekehrt wird: 

[…] dô wart bekêret 
manic tûsent heiden, 
die vor des wâren gescheiden 
von der ê der kristenheit; 
die wurden dô, sô man seit, 
alle sament getoufet (FB 7804–9)35 

Er toufte sich dô zem êrsten; 
wan er was der aller hêrste: 
dar zuo bat er unde riet 
daz sich alliu sîniu diet 
mit im bekêrte. (FB 7825–29)36 

Bald darauf gebiert Blanscheflur eine Tochter, die als zukünftige Mutter Karls des 
Großen ausgewiesen wird (FB 7865–67). Durch diese (pseudo-)historische Veranke

rung wächst die Geschichte sozusagen aus der narrativen Fiktion heraus in die his

torische Gegenwart und lässt den Flore-Roman als Vorgeschichte einer Herrschaft 
erscheinen, mit der sich unter Karl dem Großen die Utopie einer christlichen Welt

herrschaft verband.37 
Dieses ›christliche Finale‹ wird bereits im Anfangsrahmen vorbereitet, indem 

der in das Werk einführende prologus ante rem38 (FB 291–358) einen Ausblick auf 
das dieserart verlaufende Leben des Paares gestattet: Niemand müsse glauben, 
wird den Rezipierenden versichert, dass die Zukunft des Paares nach der Hochzeit, 

35 Da wurden viele tausend Heiden bekehrt, die zuvor von der christlichen Gemeinschaft ge
schieden waren, sie wurden dort, so sagt man, alle gemeinsam getauft. 

36 Er [Flore, A.B.] taufte sich als erstes; denn er war der aller Würdigste: zudem bat er darum 
und riet, dass sich alle seine Leute mit ihm bekehrten. 

37 Vgl. zur Karlsgenealogie im Anfangsrahmen Bendheim 2017. 
38 Zur Funktion Prologs generell s. López Marqués, Sp. 206. 

https://doi.org/10.14361/9783839477021-018 - am 13.02.2026, 01:38:05. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839477021-018
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


254 Teil III 

aufgrund der bestehenden Glaubensverschiedenheit (FB 324f.), schändlich (misse
lich) verlaufen wäre, denn (wanne) Flore ließ sich taufen, wegen der Minne zu seiner 
Freundin, die er sehr liebte: 

Flôre was ein heiden, 
Blanscheflûr kristæne. 
iedoch niemen wæne 
daz ir leben wære misselich, 
wanne Flôre hiez sich 
toufen durch die minne 
Blanscheflûren sîner vriundinne, 
die er minnete sêre. (FB 324–331) 

Die conversio wird damit als zentraler Umbruchmoment hin zum Guten inszeniert, 
der Ablösungsprozess vom alten, heidnischen Glauben zur Voraussetzung für Ehre 
und zukünftiges Glück. Auch die syntaktische Struktur verleiht dem Konversions

ereignis als zentralem, identitätsstiftenden Moment Ausdruck, insofern durch die 
temporalen Konjunktionen (in bedeutungsprägender initialer bzw. finaler Verspo

sition) die Abgrenzung eines ›Danach‹ von einem ›Davor‹ hervorgehoben wird: 

sît gewan er grôze êre 
[…] 
âne aller slahte widerstrît, 
dise lobelîche sælde er sît 
nâch der heidenschaft erwarp (FB 332/337-39, Hervorh. A.B.)39 

Die von Flore verordnete und forcierte Bekehrung zum Christentum, die singulär 
betrachtet und in Bezug auf die anfängliche Großzügigkeit des heidnischen Königs 
gegenüber der Christenfrau als ›Registerbruch‹ erscheinen könnte, erweist sich an

gesichts des gesamten Rahmenkonstrukts und der eben nur eingeschränkten To

leranz als kohärente Schlussgestaltung.40 In die Rahmung wird die zentrale Glau

bensorientierung bedeutungsschwer eingelassen. 

39 Seitdem gewann er viel Ehre […] ohne jeden kämpferischen Einsatz; dieses lobenswerte Glück 
erwarb er seitdem, im Anschluss an die Heidenschaft. 

40 Zu einer ähnlichen Ansicht gelangt auch Sergio Cappello, der von einem »encadrement idéo
logique épique et carolingien« spricht, welches die späteren Florebearbeitungen aufweisen 
(Cappello 2017: 42–43). 

https://doi.org/10.14361/9783839477021-018 - am 13.02.2026, 01:38:05. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839477021-018
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Amelie Bendheim: Das Eigene als Fremdes erzählen 255 

4. Das ›fremde Eigene‹ als Erzählstrategie 

Ziel des vorliegenden Beitrags war es, die besondere Erzählstrategie im Flore aufzu

decken und nach deren Funktionalisierung zu fragen. Dabei erwies sich die für ein 
mittelalterliches Erzählen innovative und ungewohnte Perspektivierung des ›ver

kehrten Blicks‹ als zentral, die das Eigene zunächst ›falsch‹ verortet, um dann den 
›Störfall‹ zum Richtigen zu machen. 

Der Flore greift dafür das Modell des Liebesromans griechischer Prägung auf, 
das bereits auf besondere Weise von Alterität zu erzählen vermag, indem es zwei 
Handlungsstränge anlegt und die zunächst getrennt verlaufenden Schicksale der 
ProtagonistInnen, die unterschiedlichen Kulturen entstammen, am Ende wieder 
zusammenführt. Im Flore allerdings ist das Erzählen vom Anderen erstens zusätz

lich religiös unterfüttert und lässt die religiöse Alterität zweitens in der harmoni

schen Minnevereinigung am Ende nicht unkommentiert fortbestehen. 
So wird das Erzählen aus der Perspektive des Anderen letztlich vor allem dazu 

genutzt, das Eigene als das Überlegene und unhinterfragt Gültige zur Darstellung 
zu bringen: Indem das Christliche zunächst als Minoritäres erzählt wird, wird die 
Voraussetzung geschaffen, seinen Vorrang über ein Durchsetzungs- und Bewäh

rungsnarrativ zu entwickeln. Es besteht nicht bereits, sondern muss erst noch zum 
Leitparadigma erhoben werden, kann dabei aber, indem es eine narrative Legitima

tion und damit erzählerischen Aufwand erfordert, nicht schon ideal ist, als von be

sonderer Überzeugungskraft ausgewiesen werden. Die weltliche Minnerelation der 
Kinder, die auf den idealen Werten von triuwe und staete gründet, vermag (als frater
nitas, dann als amor) einen Vorgeschmack auf die abstrakte, transzendente Gottes

minne (caritas) zu geben. Denn die in dieser Minne bekundete vorbildliche Geistes

haltung (getriuwe minne, FB 7883), heißt es, bilde die Voraussetzung für den Erwerb 
des Seelenheils (sælden gewinne, FB 7884). Da sie allerdings zunächst die äußeren, 
normativen Anforderungen nicht erfüllt, darf sie in dieser Form auch nicht fortbe

stehen. 
Was zunächst als überwindbare kulturelle Grenze und idyllisches Liebesprojekt 

erscheint, mündet schlussendlich doch wieder in die tradierten Muster eines exklu

dierenden ›entweder – oder‹, ein interkulturell symmetrisches und inklusives Ne

ben- oder gar Miteinander wiederum wird allein in den Räumen der Imagination 
(des kindlichen Spiels, des utopischen Minneidylls), d.h. außerhalb der gesellschaft

lichen Wirklichkeit und der hier geltenden Normen und Konventionen, gestattet. 
Formen der Integration des Anderen führen in der realen Lebenswelt wiederum zu 
Maßnahmen der Ausgrenzung (erzwungene Trennung des Paares) oder bedingen 
dessen Anpassung und Eingliederung (Konversion). Die Vorstellung, dass allein das 
Christsein Bedingung für den glücklichen Ausgang sein kann, wird in die Rahmung 
beidseitig (Anfangsrahmen: prologus ante rem; Schlussrahmen: Machtübernahme 
und Konversion) und stabilisierend inseriert. Was mitunter auf Figurenebene noch 

https://doi.org/10.14361/9783839477021-018 - am 13.02.2026, 01:38:05. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839477021-018
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


256 Teil III 

als freiwillige Entscheidung ausgewiesen wird,41 ist damit im narratologischen Ge

samtkonzept alternativlos. 
Den Floreroman auf Grundlage dieses Befundes als reine Liebesgeschichte 

zu begreifen ist möglich, blendet aber die insbesondere in den Rahmen bedeu

tungsschwer eingelassene, religiös motivierte Bedeutungsperspektive aus. Die 
Minne, von der Konrad Fleck erzählt, bleibt keine zwischenmenschliche, private 
Angelegenheit ›zweier Figuren im Blumenkranz‹. Sie mündet in eine Herrschaft 
und wird damit zur Grundlage eines Gesellschaftssystems, das nur den exklusiven 
Wahrheitsanspruch des Einen, des Christlichen, anerkennt. Die Fleck’sche Minne 
ist damit biblisch transzendental und im Kern politisch; der Floreroman mehr 
Glaubensbekenntnis, als man in ihm vermutlich bislang sehen wollte. Inwiefern 
er, aufgrund seiner weiten Verbreitung in der Epoche wie der Bezugnahme auf 
die Karlsherrschaft, auch als eine Art weltliche Glaubenslehre zur Vertretung ei

nes christlich geeinten Europa betrachtet wurde, lässt sich für uns Heutige nur 
schwer bemessen. Wichtiger als seine Stellung im Damals scheint aber ohnehin die 
Frage nach dem, was der Roman im Jetzt leistet. Fest steht diesbezüglich: Nähme 
man den religiösen Gehalt ernst(er), was auch bedeutet, sich von vorliegenden 
verharmlosenden und ›weichspülenden‹ Interpretationen zu verabschieden, ließen 
sich auch andere, bisher weniger beachtet Interpretationspfade beschreiten: Der 
Flore erweist sich dann als literarhistorisches Zeugnis, das in besonderer Weise 
dazu anregen kann über das Potenzial poetischer Legitimationsstrategien von 
Herrschaft und Glaube, über deren narrative Überzeugungskraft sowie über kul

turelle Ein- und Ausschlussmechanismen zu reflektieren. Es wird also Zeit, dass 
der Fleck’sche Roman als spezifische und mit eigenen Ansprüchen operierende 
Adaption des Florestoffs in die Rezeptionsgeschichte eintritt; als Adaption, die sich 
von einer einfachen, idyllischen und eben auch utopischen Lösung verabschiedet, 
wie sie der Stoffkern ausstellt, wenn er behauptet, dass in der Liebe jede Differenz 
neutralisiert und überwunden werden könne. Das macht den Text nicht schlechter, 
sondern bietet ganz im Gegenteil neue Reflexionsangebote. 

Literatur 

Bächtold, Jakob (1892): Geschichte der deutschen Literatur in der Schweiz. Frauen

feld 1892; online unter: https://www.digitale-sammlungen.de/de/view/bsb11167 
270?page=107 [Stand: 10.01.2025]. 

Bendheim, Amelie (2017): Karl der Große, Berthe mit dem fuoze und ein allzu triuwer 
Held. Mythisches Erzählen im Anfangsrahmen von Konrad Flecks Flore und Blan

41 Nachdem Flore sich hat taufen lassen, ›bat er und riet, dass sich all sein Volk mit ihm bekehr
te‹ (dar zuo bat er unde riet/daz sich alliu sîniu diet/mit im bekêrte, FB 7827–29). 

https://doi.org/10.14361/9783839477021-018 - am 13.02.2026, 01:38:05. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://www.digitale-sammlungen.de/de/view/bsb11167270?page=107
https://www.digitale-sammlungen.de/de/view/bsb11167270?page=107
https://doi.org/10.14361/9783839477021-018
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/
https://www.digitale-sammlungen.de/de/view/bsb11167270?page=107
https://www.digitale-sammlungen.de/de/view/bsb11167270?page=107


Amelie Bendheim: Das Eigene als Fremdes erzählen 257 

scheflur als Legitimation eines neuen Herrscherbildes. In: Jianhua Zhu/Jin Zhao/ 
Michael Szurawitzki (Hg.): Akten des XIII. Internationalen Germanistenkon

gresses Shanghai 2015. Germanistik zwischen Tradition und Innovation. Frank

furt a.M., S. 225–229. 
Bendheim, Amelie/Schuh, Dominik (2017): Gekreuzte Lebenswege, gebrochene 

Identitäten. Intersektionale Betrachtungen zu Konrad Flecks Flore und Blansche
flur, In: Mareike Böth/Michael Mecklenburg/Susanne Schul (Hg.): Abenteuerli

che ›Überkreuzungen‹: Vormoderne intersektional. Göttingen, S. 99–123. 
Cappello, Sergio (2017): Différences et al.térité dans le récit idyllique médiéval: Floire 

et Blancheflor. In: Littérature 77, S. 31–46. 
D’Orbigny, Robert (2003): Le conte de Floire et Blanchefleur, publié, traduit, présenté et 

annoté par Jean-Luc Leclanche. Paris. 
Ehrismann, Gustav (1935): Geschichte der deutschen Literatur bis zum Ausgang des 

Mittelalters. Bd. 2.2. München. 
Forst, Rainer (2000): Toleranz, Gerechtigkeit und Vernunft. In: Ders. (Hg.): Tole

ranz. Philosophische Grundlagen und gesellschaftliche Praxis einer umstritte

nen Tugend. Frankfurt/New York, S. 119–143. 
Fredouille, Jean-Claude (1994): Art. Heiden. In: Ernst Dassmann (Hg.): Reallexikon 

für Antike und Christentum. Bd. 13. Stuttgart, Sp. 1113–1149. 
Ganz, Peter (1980): Art. Konrad Fleck. In: VL 2, Sp. 744–747. 
Jackson, Timothy R. (1969): Religion and Love in Flore und Blanscheflur. In: Oxford 

German Studies 4, S. 12–25. 
Jöckel, Sabine/Wunderli, Peter (1994): Die Anfänge: Staat, Sprache, Literatur. In: Jür

gen Grimm u.a. (Hg.): Französische Literaturgeschichte. Stuttgart, S. 1–35. 
Kolmerschlag, Eliane (1995): Interpretation und Übersetzung des Conte de Floire et 

Blancheflor, Frankfurt. 
Konrad Fleck (2015): Flore und Blanscheflur. Hg. v. Christine Putzo, Berlin 2015. [FB] 
König Rother (2000). Hg. v. Ingrid Bennewitz, mittelhochdt. Text u. neuhochdt. 

Übersetzung Stuttgart. [KR] 
König, Werner (1985): dtv-Atlas zur deutschen Sprache. München. 
Laffont-Bompiani (1999): Dictionnaire Encyclopédique de la Littérature Française. Paris. 
Leclanche, Jean-Luc (1986): Le Conte de Floire et Blanchefleur. Paris. 
López Marqués, Eva (2005): Art. Prolog. In: Historisches Wörterbuch der Rhetorik. 

Hg. v. Gert Ueding. Bd. 7. Tübingen, S. 201–208. 
Putzo, Christine (2013): Eine Verlegenheitslösung. Der ›Minne- und Aventiurero

man‹ in der germanistischen Mediävistik. In: Hybridität und Spiel. Der euro

päische Liebes- und Abenteuerroman von der Antike zur Frühen Neuzeit. Hg. v. 
Martin Baisch und Jutta Eming. Berlin, S. 41–70. 

Sommer, Emil (1846): Vorrede. In: Konrad Fleck: Flore und Blanscheflur. Hg. v. 
dems., Quedlinburg/Leipzig, S. VII-XXXVIII. 

https://doi.org/10.14361/9783839477021-018 - am 13.02.2026, 01:38:05. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839477021-018
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


258 Teil III 

Rehm, Ulrich (2003): Floire und Blancheflor. In: Reallexikon zur Deutschen Kunst

geschichte. Begonnen von Otto Schmitt, hg. vom Zentralinstitut für Kunstge

schichte München. Bd. IX. München, S. 1293–1306. 
Ridder, Klaus (1998): Mittelhochdeutsche Minne- und Aventiureromane: Fiktion, 

Geschichte und literarische Tradition im späthöfischen Roman: ›Reinfried von 
Braunschweig‹, ›Wilhelm von Österreich‹, ›Friedrich von Schwaben‹. Berlin. 

Röcke, Werner (1984): Höfische und unhöfische Minne- und Abenteuerromane. In: 
Volker Mertens (Hg.): Epische Stoffe des Mittelalters. Stuttgart, S. 395–423. 

Schäfer, Verena (1984): Flore und Blancheflur. Epos und Volksbuch. Textversionen 
und die verschiedenen Illustrationen bis ins 19. Jahrhundert. Ein Beitrag zur Ge

schichte der Illustration. München. 
Wagner, Silvan (2019): Grenze. In: Tilo Renz/Monika Hanauska/Mathias Herweg 

(Hg.): Literarische Orte in deutschsprachigen Erzählungen des Mittelalters. Ein 
Handbuch. Berlin/Boston, S. 225–240. 

Waldenfels, Bernhard (2012): Fremdheit und Alterität im Hinblick auf historisches 
Interpretieren. In: Anja Becker/Jan Mohr (Hg.): Alterität als Leitkonzept für his

torisches Interpretieren. Berlin. 
Waltenberg, Michael (2003): Diversität und Kulturkonstruktionen im frz. und dt. 

Florisroman. In: Wolfgang Harms (Hg.): Ordnung und Unordnung in der Lite

ratur des Mittelalters, Stuttgart, S. 25–34. 
Wolfram von Eschenbach (2003): Parzival. Studienausgabe. Mhd. Text v. Karl Lach

mann. Übers. v. Peter Knecht. Einf. zum Text v. Bernd Schirok. Berlin/New York. 
[Pz] 

https://doi.org/10.14361/9783839477021-018 - am 13.02.2026, 01:38:05. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839477021-018
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

