
We are watching you!

Eine kurze Genealogie von Bühnenwatch

1. Gründungsgeschichte

Als wir uns Anfang 2012 über die sozialen Medien organisierten und dann als

Gruppe formierten, konnten wir nicht ahnen, wie sehr die mächtigen Stim-

men der deutschenTheaterlandschaft uns fürchten würden. Als Bühnen- und

Sprachpolizei verachtet und devaluiert, wurden wir trotzdem zum Sprach-

rohr für die Kritik an diskriminierenden theatralen Praktiken auf (und hinter)

den deutschen Theaterbühnen.

Wir waren nie die Ersten, und wir sind auch nicht die Letzten. Unsere

Interventionen haben andere, isolierte und marginalisierte Künstler*innen,

Allies und diejenigen, die sich nach diesen Aktionen stärkermit strukturellem

Rassismus auseinandergesetzt haben, inspiriert. Wir verstehen uns als ein

Puzzlestück, wir stehen auf den Schultern von denjenigen, die vor uns den

Weg erkämpft haben, und wir reichen denjenigen die Hand, die nach uns

kommen werden.

Die Proteste gegen die Inszenierung von I am not Rappaport am Schloss-

parktheater Berlin 2012, bei dem die Figur des afro-amerikanischen Midge

durch einen weißen Schauspieler in blackface beworben wurde, waren nur der

Anfang. Aber es war ein machtvoller Anfang. Denn während die Diskussio-

nen und der Protest zunächst nur als lose Zusammenkunft von vielen unter-

schiedlich positionierten Personen online und digital in den sozialen Medien,

damals insbesondere auf Facebook, stattfanden, wurde relativ bald klar, dass

differenzierte und konstruktive Kritik formuliert werden musste, aber diese

einer gemeinsamen Basis bedurfte. Dieser Bedarf führte zum Netzwerktref-

fen und der Gründung von Bühnenwatch. Der Name Bühnenwatch ist übri-

gens inspiriert von anderen Gruppen und Organisationen wie Human Rights

Watch etc. – diese »Klärung« nur noch einmal für diejenigen in den hinte-

https://doi.org/10.14361/9783839455531-020 - am 14.02.2026, 17:00:12. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839455531-020
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


282 Theaterwissenschaft postkolonial/dekolonial

ren Reihen. Wir haben uns entschieden, weitestgehend anonym zu agieren,

obwohl einige renommierte Künstler*innen zeitweise stark aktiv waren und

medial auch als Repräsentant*innen von Bühnenwatch sichtbar wurden. Die-

se Anonymität hat viel mit der Art undWeise von repressiven Strukturen und

Verwicklungen in der Kulturlandschaft sowie den inhärenten rassistischen

Gesellschaftsstrukturen zu tun. Insbesondere Schwarze Menschen und Peop-

le of Color erfahren starke Sanktionen, wenn sie mit persönlichen Erfahrun-

gen und struktureller Kritik öffentlich und sichtbar werden. Unser Handeln

war also immer davon geleitet, Einzelpersonen zu schützen und als Gruppe

gemeinsam zu agieren.

Unsere Aktionen waren mannigfaltig. Mit der Facebook-Intervention auf

der Seite des Schlosspark Theaters Berlin hat es angefangen, gefolgt von öf-

fentlichen Briefen über »Präsenz«-Interventionen im DeutschenTheater Ber-

lin bei der Produktion von Dea Lohers »Unschuld« in der Inszenierung von

Michael Thalheimer wie auch bei der Installation »Exhibit B« von Brett Bai-

ley1. Wir waren auf unterschiedlichen Symposien (veranstaltet von der FU

Berlin, ISD Hamburg u.v.m.) wie auch in Gesprächsrunden (Ballhaus Naun-

ynstraße, Berliner Festspiele/Berliner Theatertreffen u.v.m.) präsent und ak-

tiv. Und wir haben über die Jahre hinweg marginalisierte Künstler*innen und

Kulturschaffende, aber auch einzelne Studierende und studentische Gruppen

insbesondere aus dem breiteren Feld der Ausbildung fürs Theater begleitet

und unterstützt. In all diesen Jahren und mit all den verschiedenen kollekti-

ven und individuellen Erfahrungen aus einer aktivistischen Praxis und akti-

vistischen Theorie sind wir immer wieder zu der Erkenntnis gekommen, die

Audre Lorde für uns formuliert hat: The Master’s Tool will never dismantle

the Master’s House.

1 Hier möchten wir noch einmal darauf verweisen, dass bis heute die Performance nur

mit dem weißen südafrikanischen Künstler Brett Bailey assoziiert wird und die afrika-

nischen und regionalen Schwarzen Performer*innen namen- und damit auch ruhmlos

geblieben sind. Auch wenn die kritische Analyse von Katrin Sieg in vielerlei Hinsicht

eine differenzierte Auseinandersetzung ermöglicht hat, sind die realen Folgen – wer

profitiert künstlerisch und materiell? Wie verändert sich der Diskurs? Und zwar für

wen? – weiterhin ganz im Sinne hegemonialer Verhältnisse.

https://doi.org/10.14361/9783839455531-020 - am 14.02.2026, 17:00:12. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839455531-020
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


We are watching you! 283

2. Kann es rassistisch sein, wenn es nicht rassistisch gemeint
ist? – Die Notwendigkeit der Intervention

Eine Haltung, die bis heute immer noch existiert und nicht nur bei weißen

(männlichen) Künstler*innen, sondern auch bei Theaterwissenschaftler*in-

nen und Theaterkritiker*innen vorherrscht, hat damals Dieter Hallervorden

auf der Facebook-Seite des Schlosspark Theaters Berlin formuliert: »In meiner

Gedankenwelt ist absolut kein Platz für Rassismus. Bevor jemand einen diesbezügli-

chen Vorwurf erhebt, sollte er sich die Vorstellung ansehen […]. Die Art und Weise,

wie unseremTheater in diesem Zusammenhang gedroht wird, entspricht nicht meinem

Verständnis von zivilisierter Auseinandersetzung. […]Wo ist 2012 das Problem, das es

bis 2010 nicht war?? […] Denken wir die Vorwürfe zu Ende: Darf Hallervorden einen

Juden spielen, obwohl er kein Jude ist? Darf Sigmar Gabriel sich für Maßnahmen ge-

gen den Hunger in der Welt einsetzen, obwohl er über Leibesfülle verfügt?? […] Macht

euch erst mal kundig, bevor die Sicherungen durchbrennen […]! Für mich steht fest: Es

kommt eben nicht in erster Linie auf die Gestaltung eines Plakats an, sondern auf den

Inhalt, den das Stück reflektiert.« (Facebook, 9. Januar 2012). Dass diese Haltung

zu der Frage »wer wen spielen darf« eine ignorante Antwort auf die Frage

nach Repräsentation, Authentizität bzw. Reproduktion von kolonialen, ras-

sistischen und antisemitischen Stereotypen darstellt, mag mittlerweile vielen

klar sein. Dass aber diese Form von Reaktion auf bestehende Strukturen zu-

rückgreifen kann und immerfort in der Theaterpraxis, in denTheaterkritiken

wie dann auch in der theaterwissenschaftlichen Auseinandersetzung vorhan-

den ist, wird gerne übersehen und/oder in Kauf genommen.

So kann anhand der aktuellen Debatte um die Rassismus- und Sexismus-

skandale in diversen deutschen Staats- und Stadttheatern, wie zum Beispiel

am Schauspiel Düsseldorf, an der Volksbühne Berlin oder am Maxim-Gorki-

Theater, noch einmal aufgezeigt werden, dass nur durch Interventionen und

aktivistische Eingriffe, d.h. durch die Sichtbarmachung derMissstände in der

breiteren Öffentlichkeit, auch gehandelt werden kann. Ron Iyamu, der sich

aufgrund von rassistischen (und gewaltvollen bzw. übergriffigen) Vorfällen in

Probenprozessen von seinem Vertrag mit dem Düsseldorfer Schauspielhaus

entbinden lassenwollte und demdieserWunsch nicht gewährt wurde,musste

sich erst an die Presse wenden und auf seine Situation hinweisen, um Gehör

zu finden. Dass diese Situation zu einer breiten Solidarität in der postmi-

grantischen Gesellschaft geführt hat, ist eine beruhigende Erfahrung (und Er-

kenntnis). Der Fall Iyamus lässt allerdings auch dieMacht-Mechanismen alter

hegemonialerTheaterdiskurse sichtbar werden, die den Fall nicht auf sich be-

https://doi.org/10.14361/9783839455531-020 - am 14.02.2026, 17:00:12. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839455531-020
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


284 Theaterwissenschaft postkolonial/dekolonial

ruhen lassen können und alle niederträchtigen Formen der Einschüchterung

bemühen, um ihre Deutungshoheit zu behalten. So wurde beispielsweise im

Zuge dieser Diskussion in der FAZ ein Artikel von Bernd Stegemann veröf-

fentlicht, in dem er zu dem Fall Stellung bezieht.2 Dabei lässt er offen, ob er

sich als Professor fürTheaterwissenschaft, Dramaturg,Theaterkritiker zu den

Vorfällen äußert oder sich als »weißer alter Mann« und Teil der Mehrheitsge-

sellschaft einfach provoziert fühlt. Zuweilen nämlich gehen diese verschiede-

nen Perspektiven miteinander einher und werden strategisch eingesetzt, um

Opfer strukturellen Rassismus wie Ron Iyamu nicht nur vorzuführen, son-

dern auch grundsätzlich zu diskreditieren.Dennwährend Stegemann die Ge-

schehnisse für eine breite Feuilleton-Leser*innenschaft scheinbar »objektiv«

zusammenträgt, stellt er sich durch die ausführliche Schilderung seiner eige-

nen positiven Erfahrungen mit dem Schauspiel Düsseldorf auf die Seite der

Institution und auf die Seite der mit dem Rassismus-Vorwurf konfrontierten

Künstler*innen. In langen Tiraden versucht er die Vorfälle kleinzureden bzw.

sie durch »seine eigene Sichtweise« zu deuten, nämlich dass diese normaler

Alltag in Proben bzw. künstlerischen Prozessen seien. Hier werden struktu-

reller Rassismus zu »Kränkungen« und Ron Iyamu zu demjenigen, der sich

selbst zu einem Opfer mache. Dies begründet er, und das ist der springende

Punkt seiner bösartigen Argumentation, mit einem Verweis auf das Bewer-

bungsvideo von Ron Iyamu, das im Mozarteum Salzburg entstanden sei, in

dem laut Stegemannman » einen unsicheren jungenMann, der im schauspie-

lerischen Ausdruck blockiert« sei, sehe (Stegemann 2021). Diese Behauptung,

dass es eigentlich Ron Iyamu an künstlerischer Qualität fehle, unterstreicht

er mit seiner eigenen Expertise als jahrzehntelanger Dramaturg, die es ihm

erlaube, diesen »tabuisierten Kern des Rassismusvorfalls« überhaupt zu be-

nennen. Daraus kann die Leserschaft schließen, dass alles im Grunde vorge-

fallen ist, weil Ron Iyamu ein »blockierter« Schauspieler sei und die rassisti-

schen Vorfälle (die ja nach Stegemann gar keine waren) nur dazu da waren,

um ihn zu künstlerischer Hochleistung zu bringen. Natürlich lässt Bernd Ste-

gemann auch vollkommen außen vor, dass Ron Iyamu sich bereits ein halbes

Jahr vorher um eine Vertragsauflösung aufgrund der rassistischen Vorfälle

bemüht hatte. Erst als er den Weg in die Öffentlichkeit wählte, musste sich

das Theater und die Intendanz positionieren. Dass ein solcher Artikel im Jah-

re 2021 nicht mehr so stehengelassen werden kann, ist eine Errungenschaft

von BIPOCs, marginalisierten Communities und weißen Allies. Ein offener

2 Stegemann, Bernd: In den Schützengraben der Verletzbarkeit. FAZ, 9.April 2021.

https://doi.org/10.14361/9783839455531-020 - am 14.02.2026, 17:00:12. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839455531-020
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


We are watching you! 285

Brief mit 1400 Unterzeichner*innen aus der Theaterszene, initiiert von Tho-

mas Schmidt, Angela Richter, Sabrina Zwach, Laura Sundermann und Meh-

met Atesci, hat sich gegen den Artikel und Bernd Stegemann gestellt. Und

damit auch gezeigt, dass diese Formen struktureller Gewalt, die eben nicht

nur von denMachtvollen in den Strukturen desTheaters, sondern auch in den

Feuilletons wie auch in den Universitäten reproduziert wird, so nicht mehr

hingenommen werden müssen.

Aber ist das genug? Offene Briefe und breite Solidarisierungen sind

wichtig, genauso wie Interventionen von solchen Gruppen wie uns. Aber es

braucht eine strukturelle Verankerung3 von antirassistischen Maßnahmen

und Vorgehen auf und hinter der Bühne, die Schwarzen Künstler*innen

und Künstler*innen of Color eine Möglichkeit des Schutzes bieten. Dieser

Schutz braucht eine Institutionalisierung und eine rechtliche Grundlage!

Aber solange immer noch eine Politik der Abwehr und Abwertung gegen-

über marginalisierten Stimmen und Positionen herrscht, ist ein aktiver

Protest und eine öffentliche Skandalisierung ein notwendiges Mittel in der

Hegemonie. Und solange solche Stegemanns als linke Vordenker der Thea-

terwissenschaft undTheaterkritik gelten, solange werden wir auch weiterhin

als Bühnenpolizei und Gespenster ihrer schlimmsten BIPOC-Albträume

existieren!

3. Wo stehen wir jetzt?

Über die letzten Dekaden haben sich einige Diskussionen über Blackface und

andere Formen rassistisch-kolonialer Darstellung und Sprache entfacht. An

vielen davon waren wir und unsere Supporter*innen beteiligt. Die Verän-

derungen sind nicht entstanden, weil plötzlich weiße Theatermacher*innen

und Intendanten sich für die Perspektiven und Positionen von marginalisier-

ten und rassifizierten Subjekten und Communities interessierten. Leider, wie

historisch aufgearbeitet und theoretisch belegt, bleibt das Interesse an mar-

ginalisierten und rassifizierten Subjekten häufig durch koloniale Bilder und

3 Hier sei auf den Versuch von Julia Wissert und Sonja Laaser hingewiesen, die eine

Antirassismus-Klausel für Verträge entwickelt haben. Diese wird zur Zeit mit einem

mündlichen Zugeständnis versichert, aber immer noch nicht von den meisten Thea-

terhäusern in Verträgen aufgenommen.

https://doi.org/10.14361/9783839455531-020 - am 14.02.2026, 17:00:12. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839455531-020
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


286 Theaterwissenschaft postkolonial/dekolonial

Vorstellungen bestimmt und gepaartmit der Begierde des Besitzens undWer-

dens des Anderen (the Other). Wir wollen noch einmal betonen, dass es den

Kämpfen, Interventionen und Widerständen von verschiedenen Generatio-

nen vonmarginalisierten und rassifizierten Personen undGruppen (ADEFRA,

ISD, Kanak Attak, FEMIGRA, die vielen bekannten und unbekanntgebliebe-

nenWegbereiter*innen des postmigrantischenTheaters u.v.m.) zu verdanken

ist, die Repräsentation eines postmigrantischen Deutschlands wie auch eine

kritische Diskussion angeregt und durchgesetzt zu haben.

4. Für eine dekoloniale Theaterpraxis und Theatertheorie –
Gegen eine Trennung von Aktivismus und Wissenschaft!

Wir, die Aktivist*innen von Bühnenwatch, sind uns einig, dass diese Struk-

turen, insbesondere die feudalen, kolonialen und patriarchalenTheaterstruk-

turen, sowie die eurozentristischeTheaterwissenschaft sich grundlegend ver-

ändern müssen. Dekolonialität ist nicht nur eine Metapher, die Kolonialität

der Strukturen nicht nur eine epistemische Gewalt, sondern strukturprägend

im Alltag vieler rassifizierter und marginalisierter Menschen.

 

Daher fordern wir, insbesondere für eine postkoloniale/dekoloniale Theater-

wissenschaft:

• Keine Trennung von Wissenschaft und Aktivismus, wie sie immer noch

in Deutschland in vielen Institutionen und insbesondere der deutschen

Wissenschaft und den Akademien betrieben wird.

• Eine Auseinandersetzung mit Wissensproduktion und -generierung, die

das Wissen von marginalisierten Subjekten und Communities mitbe-

denkt. Es geht uns nicht um das Einverleiben dieses Wissens, sondern

um die Anerkennung, dass offensichtlich auch hegemoniale Verhältnisse

in einer sich als traditionell links verorteten Kunstform reproduziert

werden.

• Eine stärkere Förderung von Wissenschaftler*innen aus marginalisier-

ten Communities. Wir fordern affirmative action, in der die Gatekeeper-

Mentalität aufgegeben wird und konstruktiv Räume der Diskussion auch

in den theaterwissenschaftlichen Instituten geschaffen werden!

https://doi.org/10.14361/9783839455531-020 - am 14.02.2026, 17:00:12. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839455531-020
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


We are watching you! 287

Wir sind pessimistisch, denn diese Kämpfe sind vor uns schon geführt und

leere Worthülsen als Versprechungen immer wieder ausgesprochen worden.

Wir sehen es als unsere Aufgabe, weiterhin aufmerksam zu bleiben und die

weißeTheaterlandschaft zu beobachten. Deshalb: Be aware! We are watching

you!

https://doi.org/10.14361/9783839455531-020 - am 14.02.2026, 17:00:12. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839455531-020
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


https://doi.org/10.14361/9783839455531-020 - am 14.02.2026, 17:00:12. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839455531-020
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

