
Körperschmerz als verborgenes Wissen

Explorative theologische Überlegungen

auf gefährlichem Terrain

Maximilian Schell

1. Einleitung

Wer sich intensiv mit dem Phänomen Schmerz beschäftigt, wird nach einiger Zeit

zu einer simplen und zugleich folgenreichen Beobachtung kommen: Es gibt ihn

nicht, den Schmerz. Will man ein metatheoretisches und kohärentes Schmerzmo-

dell formulieren, sieht man sich mit einer ungeheuren Komplexität und Mehrdi-

mensionalität des Phänomens Schmerz konfrontiert. Treffend beschreibt Marni

Jackson den Prozess der Auseinandersetzungmit demThema als Ausflug in nahezu

jede Disziplin: »All I had to dowas acquire a working knowledge of physiology, neu-

rology, psychology, philosophy, pharmacotherapy, Chinese medicine, molecular bi-

ology, and acupuncture while browsing through the canon of Western literature.«1

Vor dem Hintergrund dieser Diskursfülle und Heterogenität des Phänomens

entfaltet der vorliegende Beitrag keine kohärente systematisch-theologische

Schmerztheorie, sondern zeigt vielmehr punktuell gegenwärtige Perspektiven

und Umgangsweisen mit dem Thema Schmerz auf, die neue Impulse innerhalb

der theologischen Diskurslandschaft setzen könnten. Im Mittelpunkt der explo-

rativen theologischen Auseinandersetzung stehen Ansätze der Körperpsycho-

und Traumatherapie, die die Arbeit mit dem Körper und Körperschmerzen als

Ausgangspunkt ihrer therapeutischen Maßnahmen setzen. Dabei offenbart die

direkte Begegnung mit dem Körperschmerz nicht selten »verborgenes Wissen«

und bis dahin unbewusste Erinnerungen, die sowohl körperlich als auch mental

neu verarbeitet werden können. Die Körperansätze sind dabei eingebettet in das

bisher außermedizinisch wenig rezipierte bio-psycho-soziale Krankheits- und

Gesundheitsmodell, welches – in Ergänzung zu leibphänomenologischen und

Embodiment Ansätzen der Gegenwart – neue Perspektiven auf die Verwobenheit

1 Jackson, Marni: Pain. The Science and Culture of why we hurt, London: 2003, S. vii.

https://doi.org/10.14361/9783839455470-012 - am 14.02.2026, 16:54:42. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839455470-012
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


174 Maximilian Schell

somatischer und mentaler Prozesse des menschlichen Organismus wirft und die

»Body-Mind-Unity« in den Mittelpunkt der Überlegungen stellt.

Eine Rezeption solcher Ansätze bewegt sich dabei in mehrerlei Hinsicht auf ge-

fährlichem Terrain. Einerseits könnte der Eindruck erweckt werden, dass jeglicher

Körperschmerz als Symptom einer psychischen Verletzung verstanden wird. Dies

soll nicht der Fall sein, da die Rezeption der Ansätze nicht impliziert, dass jeder

Körperschmerz psychotherapeutisch und nicht medikamentös aufzulösen sei oder

Schmerz per se auf einen tieferen Grund, unverarbeitete biografische Erlebnisse

oder gar Schuld verweisen würde. Schmerz wäre so verstanden ein prinzipiell zu

bejahender Begleiter und Wegweiser für tiefe Erfahrung und Heilung. Diese Ge-

fahr der Glorifizierung und Simplifizierung des Schmerzes deutet auf einen seit

mehreren Jahrzehnten geführten Diskurs hin, der in einem ersten Schritt zum

Zwecke einer angemessenen Verortung des Dargestellten skizzenhaft vorgestellt

wird. Andererseits handelt es sich nach meiner gegenwärtigen Kenntnis sowohl bei

körperpsychotherapeutischen Ansätzen wie auch beim bio-psycho-sozialenModell

um bisher wenig beachtete Konzepte innerhalb der deutschsprachigen Theologie.

Körperpsychotherapeutische Verfahren verbinden dabei verschiedene Prämissen

sowohl des bio-psycho-sozialen Modells, als auch philosophischer und psychologi-

scher Verkörperungstheorien, als auch der Leibphänomenologie. Alle drei Zugänge

fokussieren unterschiedliche Dimensionen einer Anthropologie, die Körper-Geist-

oder Leib-Seele- oder Körper-Leib-Trennungen zu überwinden versucht,2 wobei

bisher v.a. die Leibphänomenologie und die Embodiment Ansätze theologisch auf-

gegriffen und diskutiert wurden.3 Es kann also einerseits angeknüpft werden an

bisherige theologische Auseinandersetzungen mit der Leibphänomenologie und

dem Verkörperungsdiskurs, andererseits wird die theologische Auseinanderset-

zung in Bezug auf das bio-psycho-soziale Modell und körperpsychotherapeutische

Verfahren eher fragend und explorativ bleiben.

2 Eine kritische Betrachtung der unterschiedlichen Differenzierungen und Semantiken sowie

eine Darstellung der beiden letztgenannten Zugänge würde den Rahmen des vorliegenden

Beitrags sprengen.

3 Eine theologische Perspektivierung der Embodiment Theorien liefern bspw. Etzelmüller,

Gregor/Weissenrieder, Annette (Hg.): Verkörperung als Paradigma theologischer Anthro-

pologie, Berlin/Boston: 2016. Eine systematisch-theologische Auseinandersetzung mit leib-

phänomenologischen Perspektiven bieten beispielweise Rieger, Hans-Martin: Leiblichkeit in

theologischer Perspektive, Stuttgart: 2019; Körtner, Ulrich H. J.: Leib und Leben. Bioethische

Erkundungen zur Leiblichkeit des Menschen, Göttingen: 2010; Sigurdson, Ola: Heavenly Bo-

dies. Incarnation, the Gaze, and Embodiment in Christian Theology, Michigan: 2016; prak-

tisch-theologisch vgl. Karle, Isolde: Liebe in der Moderne. Körperlichkeit, Sexualität und Ehe,

Gütersloh: 2014, S. 13-67.

https://doi.org/10.14361/9783839455470-012 - am 14.02.2026, 16:54:42. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839455470-012
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Körperschmerz als verborgenes Wissen 175

2. Schmerzinterpretationen im Spannungsfeld von Algophobie
und Algodizee

Es gibt ein breites Spektrum verschiedener Schmerzinterpretationen und ent-

sprechend viele Plädoyers für einen »guten« Umgang mit Schmerz. Das Spektrum

spannt sich vereinfacht gesagt zwischen dem Pol einer radikalen Kulturkritik

einerseits und dem Pol eines Lobes auf die gegenwärtigen zivilisatorischen

Entwicklungen andererseits auf.

Sowird etwa amkulturkritischen Ende des Interpretationsspektrums derwest-

lichen Gesellschaft und Kultur eine Algophobie, eine Schmerzensangst und gewis-

sermaßen ein Schmerzbewältigungswahn attestiert. Das primäre Ziel des gesell-

schaftlichen und institutionellen Lebens sei momentan die unbedingte Vermei-

dung, Anästhesierung undMedikalisierung von Schmerz.NegativeWiderfahrnisse

dürften für die algophobe Gesellschaft schlichtweg nicht sein und würden betäubt

oder unterdrückt, was letztlich zu einer »Hegemonie des biomedizinisch-reduk-

tionistischen Verständnisses von Krankheit«4 führe. Dagegen sehen die Kulturkri-

tiker*innen vor allem im Aushalten und Umgehen von Schmerzen eine notwendige

menschliche Fähigkeit begründet, die es ermögliche, sich als sensibles, verletzba-

res, leidensfähiges, fühlendes, pathisches Wesen wahrzunehmen.5

Auf dieser Argumentationslinie interpretieren etwa einige Autor*innen der

Leibphänomenologie6 die Erfahrung des Schmerzes als notwendigen Bestandteil

der menschlichen Existenz und Subjektivität und diagnostizieren innerhalb der

westlichen Gesellschaft eine Entfremdung des Subjekts vom eigentlich tragenden

Leiberleben.7 Schmerz gilt demnach als ein Widerfahrnis, welches die Unver-

4 Grüny, Christian: Zerstörte Erfahrung. Eine Phänomenologie des Schmerzes (Wittener Kul-

turwissenschaftliche Studien 4), Würzburg: 2004, S. 260. Klassisch für das kulturkritische

Motiv ist die Studie des niederländischen Arztes und Philosophen Buytendijk, Frederik J. J.:

Über den Schmerz, Bern: 1948. Vgl. weitergehend auch Grüny, Christian: »Vom Nutzen und

Nachteil des Schmerzes für das Leben«, in: Rainer-M. E. Jacobi/BernhardMarx (Hg.), Schmerz

als Grenzerfahrung, Leipzig: 2011, S. 39-57.

5 Vgl. etwa Illich, Ivan: Die Nemesis der Medizin. Die Kritik der Medikalisierung des Lebens,

München: 41995, S. 109: »Mit steigenden Graden der von außen induzierten Schmerzunemp-

findlichkeit schwindet gleichermaßen auch die Fähigkeit, die einfachen Freuden und Ver-

gnügungen des Lebens zu genießen.« Vgl. auch das im Zuge der Coronakrise erschienene

Buchdes koreanisch-deutschenPhilosophenByung-ChulHan, Palliativgesellschaft. Schmerz

heute, Berlin: 2020.

6 Zu nennen wären hier etwa Hermann Schmitz, Gernot Böhme und Thomas Fuchs.

7 Im Folgenden nutze ich den Doppelbegriff Leib und Körper als provisorisches, nicht immer

ganz trennscharfes Hilfsmittel zur deskriptiven Unterscheidung der Perspektiven im Wech-

sel zwischen erster und dritter Person, zwischen Subjekt und Objekt. Während der Begriff

Leib auf die erlebte Innenseite im Modus der ersten Person verweist, hebt der Begriff Kör-

per als Objekt auf die Perspektive der dritten Person ab. Ein Körper kann dabei einerseits

im Raum lokalisiert und durch wissenschaftliche Methoden erfasst und gemessen werden,

https://doi.org/10.14361/9783839455470-012 - am 14.02.2026, 16:54:42. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839455470-012
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


176 Maximilian Schell

fügbarkeit und pathische Existenzweise des Menschen hervorhebt und auf die

Leiblichkeit des Erkenntnissubjekts, sogar auf die Vernunft des Leibes selbst ver-

weist.8 Es verwundert daher nicht, dass Phänomenologen wie Gernot Böhme gar

von »der Geburt des Subjekts aus dem Schmerz«9 sprechen können. Schmerzer-

fahrungen, denen eine Fluchttendenz bei gleichzeitiger Unmöglichkeit von Flucht

inhärent ist, machen unmittelbar deutlich, »dass es um mich geht« und verweisen

nach Böhme auf die »betroffene Selbstgegebenheit« des Menschen.10 Schmerzen

zeigen nach Böhme die Grenzen der menschlichen Machbarkeit und Selbst-

kontrolle auf und sind damit notwendiger Bestandteil menschlicher Existenz.

Gemäßigt kulturkritisch stellt sich Böhme daher gegen die cartesische Trennung

des autonomen Ichs vom Körper, die »die Instrumentalisierung des Körpers(,) zur

trivialen Alltagsrealität gemacht«11 hat und fordert, dass die pathische Existen-

zweise nicht durch neue technologische und genmedizinische Machbarkeiten in

Vergessenheit gerät. Erst durch eine anzueignende Vertrautheit mit dem eigenen

Leib kann der Mensch wirklich mündig werden und Entscheidungen treffen,

inwiefern der eigene Leib als Körper zum Objekt gemacht werden soll und muss.

Lässt sich systemtheoretisch das Paradox der Gleichzeitigkeit von Körperaufwertung

und Körperverdrängung in funktional differenzierten Gesellschaften beschreiben,12

diagnostizieren Vertreter der phänomenologisch normativen Entfremdungsthese

wie Gernot Böhme oder Thomas Fuchs13 die Gleichzeitigkeit von Körperkult und

Leibverachtung. Schmerz werde demnach nur unter den Bedingungen der Kör-

peroptimierung zugelassen. Die Instrumentalisierung und Verdinglichung des

Körpers vollziehe sich durch sexualisierte Körperbilder, Selbstmodellierungen und

Body-Building. Unterlegt wird diese Diagnose mit dem Plädoyer einer Rückge-

winnung ganzheitlicher Leiblichkeit u.a. im Modus pathischer Existenzweise.14

andererseits kann der Leib aus der Perspektive der ersten Person selbst verobjektiviert und

zumdinglichen Körper werden – etwa imRahmen einer Konsultation des Arztes, bei dem ein

Schmerz lokalisiert und kontrolliert wird. Dass diese Differenzierung nicht zu einer normati-

ven Abwertung des Körpers gegenüber dem Leib führen sollte, wird im Folgenden zu thema-

tisieren sein. Eine kritische PerspektivierungderDifferenzierung kann imRahmendieserUn-

tersuchung nicht erfolgen. Vgl. grundlegend Plessner, Helmut: Die Stufen des Organischen

und der Mensch, Berlin/New York: 1975; H.-M. Rieger: 2019, S. 37ff.

8 Vgl. zur Einführung näher ebd., S. 35-73.

9 Böhme, Gernot: Ethik leiblicher Existenz, Frankfurt a.M.: 2008, S. 141ff.

10 Vgl. ebd., S. 156.

11 Ebd., S. 185.

12 Vgl. etwa Lewandowski, Sven: Sexualität in den Zeiten funktionaler Differenzierung. Eine

systemtheoretische Analyse, Bielefeld: 2004.

13 Vgl. Fuchs, Thomas: »Zwischen Leib und Körper«, in:MartinHähnel/Marcus Knaup (Hg.), Leib

und Leben. Perspektiven für eine neue Kultur der Körperlichkeit, Darmstadt: 2013, S. 82-93.

14 Ebd., S. 92: »Eine neue Diätetik, eine Kunst leiblicher Lebensführung, die wir wieder neu er-

lernen müssten, bestünde zunächst in der Bereitschaft, sich auf das spontane Werden des

https://doi.org/10.14361/9783839455470-012 - am 14.02.2026, 16:54:42. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839455470-012
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Körperschmerz als verborgenes Wissen 177

So sehr die Beobachtungen einige problematische Tendenzen moderner Ge-

sellschaften auch erfassen, so deutlich liegt zugleich die Gefahr der Glorifizierung

von Schmerz im Sinne einer Algodizee – einer Rechtfertigung oder gar Gerech-

tigkeit des Schmerzes – auf der Hand. Der »Körper« wird tendenziell abgewertet

und gegen den »Leib« ausgespielt. Jede Form vonMedikation und aktiver Schmerz-

linderung gerät in den Verdacht, zur Entfremdung des Selbst von sich selbst bei-

zutragen. Schmerzbekämpfung als solche könnte vorschnell verdammt und das

Ertragen des Schmerzes zum höchsten Wert an sich glorifiziert werden.15 Dass

der Körper als »gegenständlich-erfahrbarer Körper bereits phänomenal zum Leib

gehört – als widerständige Wirklichkeit und auch als Gegenstand des leiblichen

Sorgens«16 – gerät aus dem Blick. Auf der anderen Seite des Interpretationsspek-

trums lassen sich entsprechend Positionen ausmachen, die sich gegen eine simpli-

fizierende Algodizee wehren und die zunehmenden Möglichkeiten der Schmerz-

linderung und -bekämpfung in unterschiedlicher Radikalität bejahen und würdi-

gen. Programmatisch formuliert der Philosoph Christian Grüny: »Wer die Erfin-

dung der Äthernarkose für einen kulturellen Sündenfall hält, weiß nicht, wovon er

spricht.«17 Zudem wird die einseitige Sinnzuschreibung einer Algodizee, die den

Schmerz als Initiator einer tiefen und ernsthaften Lebenskunst sieht, emphatisch

abgelehnt mit dem Hinweis darauf, dass Schmerz auch schlichtweg sinnlos sein

kann.18

Die beiden schematisch dargestellten Pole des Spektrums spannen das Ter-

rain der Schmerzinterpretationen auf und verweisen zugleich auf wichtige Frage-

stellungen und Problemfelder: Die Anfragen an ein potenziell verobjektivierendes,

mechanistisch-reduktionistisches Menschenbild im Medizinsystem, einen Leib-

verlust durch eine fortschreitende Medikalisierung des Lebens und einen utopi-

schen Gesundheitsbegriff sind ebenso in den Blick zu nehmen wie die Kritik an

einer simplifizierenden Sinnzuschreibung oder gar Glorifizierung von Schmerz.

Die folgende Darstellung körperpsychotherapeutischer Ansätze weiß um dieses

Leibes einzulassen, statt alles machen zu wollen; und sie bestünde darin, das Sein wieder

über das Haben zu stellen.« Vgl. auch H.-M. Rieger: 2019, S. 10f.

15 Vgl. Ch. Grüny: 2004, S. 260.

16 H.-M. Rieger: 2019, S. 11 mit Verweis auf Plügge, Herbert: Der Mensch und sein Leib (For-

schungen zur Pädagogik und Anthropologie 9), Tübingen: 1967.

17 Ebd., S. 261. Vgl. für weitere Positionen beispielweise Melzack, Ronald/Wall, Patrick D.: The

Challenge Of Pain, London: 21996; Azoulay, Isabelle: Schmerz. Die Entzauberung eines My-

thos, Berlin: 2000.

18 Vgl. Ch. Grüny: 2011, S. 49-57, der differenziert die zahlreichen Schmerzinterpretationen und

Sinnzuschreibungen Friedrich Nietzsches untersucht, die sich je nach seiner biografischen

Situation veränderten. Vgl. aus theologischer Perspektive etwa. Schneider-Flume, Gunda: Le-

ben ist kostbar. Wider die Tyrannei des gelingenden Lebens, Göttingen: 2002; Karle, Isolde:

»Sinnlosigkeit aushalten! Ein Plädoyer gegen die Spiritualisierung von Krankheit«, in: Wege

zumMenschen 61 (2009), S. 19-34.

https://doi.org/10.14361/9783839455470-012 - am 14.02.2026, 16:54:42. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839455470-012
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


178 Maximilian Schell

schwierige Spannungsfeld. Die Ansätze verweisen auf einen möglichen und der

Situation hoffentlich angemessenen Schmerzumgang, der zugleich deutlich und

paradigmatisch vor Augen führt, wie eng die Verweisungszusammenhänge zwi-

schen »Körper« und »Geist«, zwischen somatischen und psychischen Prozessen,

zwischen Körperhaltung, Kognition und Erinnerung sein können.

3. Das bio-psycho-soziale Modell und körperpsychotherapeutische
Ansätze

Die körperpsychotherapeutischen Ansätze sind anthropologisch eingebettet in das

seit ca. 30 Jahren in medizinischen und psychologischen Fachkreisen immer brei-

ter rezipierte »(erweiterte) bio-psycho-sozialeModell«, das denMenschen in seiner

»Body-Mind-Unity« zu beschreiben versucht.19 Grundlegend für diese anthropo-

logische Metatheorie ist die »systemtheoretische Konzeption einer Körper-Seele-

Einheit«20 sowie ein mehrdimensionales Krankheitsverständnis durch Einbezug

von biologischen Aspekten, psychischen Dimensionen und öko-sozialen Lebens-

welten.

Im Kern wird die Natur und Umwelt des Menschen als eine interdependen-

te Hierarchie von Systemen verstanden, wobei komplexere und größere Einheiten

über den weniger komplexen angeordnet sind (bspw. Gewebe – Organe – Person –

Zwei-Personen-Beziehung – Familie – Gemeinschaft usw.). Eine Veränderung auf

einer Hierarchieebene hat unmittelbare Folgen auf die angrenzenden Systemebe-

nen aufgrund horizontaler und vertikaler Vernetzungen.21 Entscheidend für das

Verständnis des Menschen als »Körper-Geist-Einheit« bzw. für ein Verständnis der

Wechselwirkungen zwischen geistigen Phänomenen einerseits und körperlichen

Phänomenen andererseits ist dabei der Begriff der Emergenz. Emergenz wird ver-

standen als »das Hervorbringen von Phänomenen, die auf der jeweils darunter

liegenden Systemebene nicht vorhanden sind und deswegen dort auch nicht als

Erklärungsgrundlagen zur Verfügung stehen.«22 Ein Gedanke als mentales Phä-

nomen ist damit relativ zum Nervensystem emergent, d.h. er ist »zwar bestimmt

durch und auch erzeugt von physiologischen und physiko-chemischen Ereignis-

sen«23, jedoch nicht allein durch diese erklärbar. »Auf der psychologischen Ebene

19 Vgl. Egger, Josef W.: Integrative Verhaltenstherapie und psychotherapeutische Medizin. In-

tegrative Modelle in Psychotherapie, Supervision und Beratung,Wiesbaden: 2015. Inwiefern

das ursprüngliche bio-psycho-soziale Modell innerhalb der letzten Jahrzehnte erweitert und

modifiziert wurde, kann im Rahmen dieser Untersuchung nicht erörtert werden.

20 Ebd., S. 53.

21 Vgl. ebd., S. 55-60.

22 Ebd., S. 86.

23 Ebd.

https://doi.org/10.14361/9783839455470-012 - am 14.02.2026, 16:54:42. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839455470-012
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Körperschmerz als verborgenes Wissen 179

entstehen Phänomene, die wir als solche auf der physiologischen Ebene nicht er-

kennen können. (…) Es ist eine Subjekt orientierte, also individuelle Schöpfung des

Menschen, die parallel ablaufenden physiologischen Prozesse auf einer dazu höher

liegenden, komplexeren (psychologischen) Ebene zu empfinden, zu deuten und zu

nutzen.«24

Diese Grundannahmen haben radikale Folgewirkungen für das Verständnis

von Krankheiten und die Einordnung von Schmerzerfahrungen. »Jedes Ereignis

oder jeder Prozess, der an der Ätiologie, der Pathogenese, der symptomatischen

Manifestation und der Behandlung von Störungen beteiligt ist, ist folgerichtig nicht

entweder biologisch oder psychologisch, sondern sowohl biologisch als auch psycholo-

gisch.«25 Jede Veränderung auf einer Ebene hat Entsprechungen auf anderen Ebe-

nen, psychologische Therapie ist damit ebenso biologische Behandlung wie eine

biologische Behandlung Auswirkungen auf die psychische Dimension hat. Es geht

dabei wohlgemerkt nicht um eine prinzipielle Psychologisierung von somatischen

Krankheiten – es sind auch Erkrankungsprozesse denkbar, die allein auf der soma-

tischen Ebene entstehen, aber sodann im Sinne der Emergenz Auswirkungen auf

die größeren Systemeinheiten haben.26 Das Modell fördert die stärkere Berück-

sichtigung von »Wechselwirkungen in nichtlinearen Systemen«27 und von zahl-

reichen Variablen, die am Krankheits- und v.a. am Gesundungsprozess beteiligt

sind. Als krank gilt der Mensch dann, wenn nicht ausreichend autoregulative Kom-

petenzen des Organismus vorhanden sind, um mit Störungen bzw. Veränderun-

gen auf unterschiedlichen Systemebenen fertig zu werden.28 Schmerzen sind vor

dem Hintergrund dieses »ganzheitlichen Schmerzmodell(s)«29 auf unterschiedli-

chen Hierarchieebenen zugleich erlebbar und tauchen im verschalteten System

nicht als isolierte auf. Dass beispielsweise bei der Behandlung von chronischen

Schmerzen nicht mehr nur Analgetika verschrieben, sondern auch Entspannungs-

24 Ebd., S. 87.

25 Ebd., S. 71 (Hervorhebungen im Original).

26 Ich danke andieser Stelle Elis Eichener für die anregendenHinweise imHinblick auf dieMög-

lichkeiten starker und schwacher Emergenz. Vgl. zur Kritik an Schuldzuschreibungen und

einseitigen Erklärungsmustern von Krankheiten aus theologischer Perspektive: Karle, Isol-

de, »Die Sehnsucht nach Heil und Heilung in der kirchlichen Praxis. Probleme und Perspek-

tiven«, in: Günter Thomas/dies. (Hg), Krankheitsdeutung in der postsäkularen Gesellschaft.

Theologische Ansätze im interdisziplinären Gespräch, Stuttgart: 2009, S. 543-556.

27 Ebd., S. 91.

28 Vgl. J. W. Egger: 2015, S. 77.

29 Vgl. Müller-Busch, Hans C.: »Kulturgeschichtliche Bedeutung des Schmerzes«, in: Birgit

Kröner-Herwig et al. (Hg.), Schmerzpsychotherapie, Grundlagen – Diagnostik – Krankheits-

bilder – Behandlung, Berlin/Heidelberg/New York: 2011, S. 166-182, hier S. 176.

https://doi.org/10.14361/9783839455470-012 - am 14.02.2026, 16:54:42. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839455470-012
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


180 Maximilian Schell

undDesensibilisierungsübungen vermittelt werden oder zu Sport und Spaziergän-

gen geraten wird, ist durch das Modell vermittelbar.30

Ein eindrückliches Beispiel, wie die Erkenntnis über nichtlineare Wechselwir-

kungen der verschiedenenHierarchieebenen und Systeme salutogenetisch genutzt

werden kann, sind die erwähnten körperpsycho- und traumatherapeutischen Ver-

fahren der Gegenwart. Dass eine Intervention auf einer Ebene Auswirkungen auf

alle anderen Ebenen haben kann, wird hier für den potenziellen Gesundungspro-

zess genutzt.Dabei ist es besonders die Arbeitmit demKörper, Körperschmerzen31

sowie subjektiven Leibempfindungen, die die Kompetenz zur Selbstregulation des

Systems anregen soll, ohne den psychischen Schmerz – etwa durch »körperlose«

Gesprächstherapie, kognitive Umstrukturierung etc. – direkt und kommunikativ

anzusteuern.32 Eingebettet in denTheorierahmen des bio-psycho-sozialenModells

und erweitert durch leibphänomenologische Beobachtungen und die Erkenntnisse

der jüngeren Embodiment Theorien, gehen körperpsychotherapeutische Ansätze

auf die engen Wirk- und Verweisungszusammenhänge von Körper, Erleben, Ur-

teilen und Verhalten ein.

Demnach beeinflussen Körperhaltung und -bewegung unsere kognitiven Prozes-

se und Emotionen; durch Veränderung der Körperhaltung kann vice versa auf Ge-

fühlszustände oder kognitive Urteile eingewirkt werden.33 Außerdem kann das be-

wusste leibliche Spüren (auch von Körperschmerz) im Vordergrund der therapeuti-

schen Maßnahmen stehen. Es soll u.a. vermittelt werden, dass bestimmte Gefüh-

le und Stimmungen konkret im Körper spür- und erlebbar sind.34 Der eingangs

erwähnte Leibphänomenologe Gernot Böhme spricht in diesem Zusammenhang

von »leiblichen Regungen« und erläutert kulturkritisch: »Die Regungen des eige-

nen Leibes sind für viele moderne Menschen häufig befremdlich und werden dann

leicht als Symptome für eine Störung im Körper gedeutet. […] Der europäische

Mensch hat überhaupt verlernt, leibliche Regungen als die Erfahrung von Gefüh-

len zu deuten. Dassmir das Herz schwer wird oder dass jemand Schmetterlinge im

Bauch fühlt, wird alsmetaphorische Rede verstanden bzw. das Phänomen selbst als

irrelevante Begleiterscheinung von Psychischem.«35 Innerhalb von körperpsycho-

therapeutischen Verfahren zielt die Übung des leiblichen Spürens dagegen auf eine

30 Vgl. J. W. Egger: 2015, S. 316-356, Kapitel »Verhaltensmedizinische Therapie für chronische

Schmerzpatienten«.

31 Bewusst wird hier noch vom Körperschmerz als distanzierte, lokalisierbare Erfahrung des

Selbst gesprochen, der sich gewissermaßen durch therapeutische Interventionen »einver-

leibt« wird.

32 Vgl. Geuter, Ulfried: Körperpsychotherapie. Grundriss einer Theorie für die klinische Praxis,

Berlin/Heidelberg: 2015, S. 106f.

33 Vgl. ebd., S. 159ff.

34 Vgl. ebd., S. 91f.

35 G. Böhme: 2008, S. 158f.

https://doi.org/10.14361/9783839455470-012 - am 14.02.2026, 16:54:42. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839455470-012
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Körperschmerz als verborgenes Wissen 181

Sensibilisierung des körperlichen Erlebens von Empfindungen und positiven wie

negativen Widerfahrnissen. »Spüren heißt, die körperlichen Spuren meines Erle-

bens zu verfolgen, indem ich meine Aufmerksamkeit auf die Empfindungen des

Körpers richte und das, was in ihm vorgeht, genau wahrzunehmen versuche. Ob

mir zum Beispiel der Satz gefällt, den ich gerade geschrieben habe, ob ich ihn rich-

tig oder falsch finde, empfinde ich im Körper […]. Je mehr wir spüren, desto mehr

erschließt sich, wie etwas für uns ist.«36 Ein weiterer wichtiger Baustein der The-

rapie ist der Einbezug des Körpergedächtnisses als therapeutische Intervention. Im

Einklangmit neuropsychologischen Studienwird davon ausgegangen, dass biogra-

phische Erfahrungen nicht allein kognitiv gespeichert werden, sondern sich auch

im impliziten prozeduralen Gedächtnis körperlich als affekt-motorische Schemata

und verkörperte Erinnerungen (»embodied memories«) speichern.37

Um die exemplarisch geschilderten Grundannahmen und Verfahrensweisen

dieses Ansatzes mit Leben zu füllen, sei ein Therapiebeispiel von Griffith und Grif-

fith genannt, bei dem die therapeutische Intervention im Angesicht eines spezifi-

schen Körperschmerzes zur bewussten Aufarbeitung einer verschütteten Erinne-

rung führt:

»Eine Patientin, die unter starken Kopfschmerzen leidet, greift sich in einer Stun-

de an den Kopf und den Nacken. Mit den Worten ›erdrückend‹ und ›deformiert‹

beschreibt sie, wie sich ihr Kopf anfühlt. Dabei sagt sie, sie sehne sich danach,

klein zu sein. ›Ich fragte, welche Körperposition sie einnehmen würde, wenn sie

der Führung des Körpers folge. Sie nahm sich Kissen, kringelte sich auf der Couch

zusammen und bedeckte sich mit den Kissen. Dann fragte ich sie, welche wichti-

gen Geschichten aus ihrem Leben sich mit dieser Körperhaltung verbinden.Wäh-

rend sie zusammengerollt und versteckt blieb, erzählte sie, wie sie sich als kleines

Kind in dieserWeise auf der Toilette zusammenrollte, wenn der Vater sie geschla-

gen hatte.‹«38

Der Körperschmerz bringt durch das Aufgreifen im therapeutischen Prozess und

die anschließende Einnahme einer dem Schmerz entsprechenden Körperhaltung

ein verborgenes Wissen, eine verborgene Erinnerung hervor. Dass die eingenom-

mene Haltung der Körperhaltung der traumatischen Situation entspricht, ist ge-

36 U. Geuter: 2015, S. 92f.

37 Vgl. ebd., S. 88f.; Levine, Peter A.: Trauma und Gedächtnis. Die Spuren unserer Erinnerung

in Körper und Gehirn, München: 2016. Traumatisierten Menschen, deren Körpergedächtnis

schon bei ungefährlichen Stimuli mit Zuständen des Überwältigt-Seins bzw. Abschaltens re-

agiert, werden im Rahmen der Traumatherapie schrittweise durch Körper- und Atemübun-

gen Kompetenzen der Selbstregulierung des Nervensystems nähergebracht, bevor über das

Erlebnis selbst gesprochen wird.

38 Griffith, James L./Griffith, Melissa E.: The Body Speaks. Therapeutic Dialogues forMind-Body

Problems, New York: 1994, S. 37.

https://doi.org/10.14361/9783839455470-012 - am 14.02.2026, 16:54:42. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839455470-012
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


182 Maximilian Schell

mäß des Embodiment Ansatzes Grundvoraussetzung der erstmals verbalisierten

Erinnerung.39

Das Beispiel zeigt einen möglichen Umgang mit Schmerz auf, der das Wissen

um die engen Verweisungszusammenhänge der verschiedenen Systemebenen des

menschlichen Organismus nutzt und der zugleich nicht übertragbar ist auf alle

Schmerzphänomene. Gemäß des bio-psycho-sozialen Modells sollte je nach Ein-

zelfall entschieden werden, auf welcher Ebene des Organismus primär angesetzt

wird. Es geht also vor dem Hintergrund des Modells um eine kontext- und situa-

tionssensible Wahrnehmung heilsamer Einflussmöglichkeiten auf das komplexe

nichtlineare System Mensch.

4. Theologisch-explorative Perspektiven und Ausblick

Der Ausflug in das theologisch bisher wenig rezipierte Feld körperpsychothera-

peutischer Verfahren sowie des bio-psycho-sozialen Modells liefert verschiedene

Impulse für weiterführende theologische Überlegungen: Körperpsychotherapeuti-

sche Verfahren führen zunächst, vereinfacht gesagt, im Einklang mit den Verkör-

perungstheorien vor Augen, dass der Mensch sowohl von innen nach außen, als

auch von außen nach innen lebt, ohne dabei einer Richtung den Vorrang einräu-

men zu können. »Es gibt nichts Inneres, was nicht auch äußerlich ist – und es gibt

nichts Äußeres, das nicht auch innerlich ist.«40 Demnach können durch Einfluss-

nahme auf den Körper nicht nur Emotionen verändert und evoziert, sondern gar

längst verschüttete Erinnerungen wachgerufen werden. Es wird zugleich im Ein-

klang mit leibphänomenologischen Ansätzen erlebniszentriert nach dem Spüren

in der ersten Person, nach Leibeswahrnehmungen und leiblichen Verortungen von

Emotionen und Stimmungen gefragt. Und zuletzt wird dem bio-psycho-sozialen

Modell entsprechend die Gleichzeitigkeit von biologischen und mentalen Prozes-

sen hervorgehoben. Ein Schmerz auf somatischer Ebene kann somit eng in Verbin-

dung stehen mit Schmerzen auf mentaler Ebene. Eine Veränderung auf einer Ebe-

ne kann aufgrund der Interdependenz im nicht-linearen Systemkomplex Mensch

zu Veränderungen auf anderen Ebenen führen. Was bedeuten diese Erkenntnisse

und Ansätze nun für die Theologie?

Zunächst ist es von Nöten, die Ansätze und Modelle theologisch-anthropologisch

einzubetten. Die von den o.g. Ansätzen beschriebenen Prozesse verbleiben ge-

wissermaßen in der innerweltlichen Sphäre des Erlebens, Fühlens und Erleidens.

Leiblichkeit formiert sich hier über intra- und inter-subjektive Erfahrungen und

39 Vgl. Dijkstra, Katinka/Kaschak, Michael P./Zwaan, Rolf A.: »Body posture facilitates retrieval

of autobiographical memories«, in: Cognition 102 (2007), S. 139-149.

40 Etzelmüller, Gregor: »Einführung«, in: ders., A. Weissenrieder: 2009, S. 1-27, hier S. 9.

https://doi.org/10.14361/9783839455470-012 - am 14.02.2026, 16:54:42. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839455470-012
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Körperschmerz als verborgenes Wissen 183

Relationen. Theologische Anthropologie verweist darüber hinaus auf die relatio-

nale Konstituierung des Person-Seins durch Gott und somit auf eine Differenzie-

rung – nicht Trennung – von Person- und Leib-Sein.41 Anhand der biblischen Rede

vom Herzen kann dieser Sachverhalt skizziert werden. Das Herz ist in der bibli-

schen Rede v.a. ein »inneres Orientierungsorgan des Menschen«, sein »zentrales

Beziehungs- und Vermittlungsorgan«42 und damit eng verbunden mit der Grund-

ausrichtung des Menschen und seines Person-Seins. Einerseits verweist zwar auch

die biblische Rede in Entsprechung zu den o.g. leibphänomenologischen Ansätzen

auf die Möglichkeit des Herzens innerweltlich bzw. leiblich zu resonieren43 – vgl.

die Rede vom »hörenden Herz« in 1 Kön 3,9-12 oder die Vorstellung vom Herzen

als Sitz von Gefühlen wie Angst und Freude in Ps 25,17 oder Spr 15,13 –, anderer-

seits wird die Ausrichtung und der Zustand des Herzens auch dezentral bestimmt

durch die Gottesbeziehung und Gott selbst – vgl. etwa Ez 36,26f., wo die Erneue-

rung des Herzens allein in GottesMachtbereich liegt. Diese »Dezentralisierung des

Subjekts«44 durch die Gottesrelation als Kennzeichen theologischer Anthropolo-

gie hat nicht nur erhebliche Konsequenzen für sozialethische Problemhorizonte,45

sondern stellt zugleich gesellschaftliche Ganzheitsideologien und Heilungs- und

Gesundheitszwänge in Frage. Inmitten aller Einsichten in bio-psycho-soziale Zu-

sammenhänge und Gleichzeitigkeiten, inmitten der körperpsychotherapeutischen

Erwägungen zumUmgangmit Schmerzphänomen und der Linderung somatischer

und psychischer Schmerzen bleibt aus theologischer Perspektive die menschlich

leibliche Existenz zugleich von einem unverfügbaren Außen konstituiert und mit-

bestimmt. Das Person-Sein des Menschen ist somit zwar durch Leiblichkeit mit-

konstituiert und vermittelt, aber es geht nicht in der Leiblichkeit selbst auf. Der

Mensch verfügt nie gänzlich über seine leibliche Verfassung undHeilung, vice versa

verliert er auch bei ausbleibender Gesundheit oder Heilung nicht sein Person-Sein

und seine Gottebenbildlichkeit. Aufbauend auf diesen anthropologischen Überle-

gungen lassen sich folgende Impulse für ein theologisches Nach- und Weiterden-

ken formulieren:

Gregor Etzelmüller hat in seiner Auseinandersetzung mit den Embodiment

Theorien bereits darauf hingewiesen, dass die Erkenntnisse einer »Body-Mind-

Unity« fundamentale Auswirkungen auf die Gebetstheologie haben. Bittet etwa ein

41 Vgl. dazu näher H. M. Rieger: 2019, S. 230-236.

42 Ebd.: S. 93.

43 Vgl. ebd.: »Wenn […] der Grundzug des Herzens letztlich darin besteht, inneres Orientie-

rungsorgandesMenschen zu sein, sodarf dabei von seiner pathischenSelbst- undWeltbezie-

hung und davon, dass sich im Herzen leibliche Erfahrungen gewissermaßen kondensieren,

nicht abgesehen werden.«

44 Ebd., S. 74.

45 Vgl. etwa U. Körtner: 2010 im Hinblick auf bioethische Fragestellungen; H. M. Rieger: 2019

im Hinblick auf den Umgang mit demenziellen Erkrankungen.

https://doi.org/10.14361/9783839455470-012 - am 14.02.2026, 16:54:42. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839455470-012
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


184 Maximilian Schell

von Schmerz erfüllter Mensch um Geduld, ist dies nicht mehr nur als die Bitte um

eine »innerliche« Gabe zu verstehen: »Eine solche Geduld kann sich […] nur auf der

Grundlage einer Fülle neurologischer und physiologischer Prozesse unseres Kör-

pers einstellen. Sie ist keine geistige Gabe, die man von körperlichen Prozessen

lösen könnte. Ein Gott, der einem diese Gabe schenkt, muss ebenso auf körperli-

che Prozesse wirken, wie ein Gott, den man um die äußerliche Gabe bittet, von der

Krankheit als solcher geheilt zu werden.«46 Es wird also in neuer Form in Frage

gestellt, ob es so etwas wie ein »inneres Wirken Gottes« überhaupt geben kann.

Kann die Erfahrung göttlicher Gnade vor dem Hintergrund der Ansätze noch un-

abhängig von menschlicher Leiberfahrung gedacht werden? Rechtfertigung wäre

demnach nicht nur ein kognitives Verstehen einer Botschaft, die den Menschen

rein innerlich erreicht und durch die »vom Leiblichen unabhängiges Leben gefun-

den werden soll.«47

Entsprechend könnte auch die Art der verbalen und non-verbalen Kommuni-

kation des Evangeliums stärker auf die körperliche Verfasstheit der Glaubenden

abgestimmt werden. Der von außen kommende simple Zuspruch von bedingungs-

loser Liebe im Erleben von Schmerz würde aus der Verkörperungsperspektive wie

billige Vertröstung wirken, die weder leiblich erfahrbar noch kognitiv verstehbar

wäre. Manche Schmerzprozesse auf somatischer und psychischer Ebene sorgen

dafür, dass das Evangelium in seinem herkömmlichen Gewand eben nicht mehr

leiblich resoniert. Das Kennzeichen einer leib- und schmerz-sensiblen Theologie wäre

dann ein Wissen darum, dass im Schmerz Gott gerade leiblich da erfahrbar wird,

wo die Schmerzensklage ihrenRaumfindet,woChristus als amSchmerz Leidender

identifiziert wird und wo der Schmerz leiblich vor Gott inszeniert werden kann.48

Es wäre entsprechend weitergehend einerseits zu fragen, wie sich die Gnaden-

botschaft in Abhängigkeit von anderen leiblichen Verfasstheiten wie Anspannung,

Angst, Freude, Ruhe oder Niedergeschlagenheit angemessen vermitteln lässt. An-

dererseits formiert sich besonders vor dem Hintergrund des bio-psycho-sozialen

Modells die Schwierigkeit einer Differenzierung von Heilung und Heil neu. Die

Grenzen drohen noch stärker zu verwischen. Die Erfahrung von Heil hätte immer

46 Etzelmüller, Gregor: »Verkörperung als Paradigma theologischer Anthropologie«, in: ders.,

A. Weissenrieder: 2009, S. 219-242, hier S. 235.

47 Wick, Peter: »Zur Interdependenz von Körperdeutungen und Krankheitsdeutungen«, in: G.

Thomas/I. Karle: 2009, S. 203-212. Vgl. auch G. Etzelmüller: »Verkörperung« 2009, S. 235: Ein

Verstehen der Rechtfertigungsbotschaft ist ein »körperlicher Prozess, der nicht nur den Auf-

bau und Erhalt einer Fülle körperlicher Funktionen voraussetzt, sondern auch den Aufbau

und Erhalt eines Kommunikationszusammenhanges, der mir jene materialen Texte überlie-

fert und erschließt, die es mir überhaupt ermöglichen, mich als ein vor Gott gerechtfertigter

Mensch zu verstehen.«

48 Vgl. für eine solche schmerz- und leib-sensible Theologie die Ausführungen von Thomas,

Günter: »Krankheit im Horizont der Lebendigkeit Gottes«, in: ders./I. Karle: 2009, S. 489-520.

https://doi.org/10.14361/9783839455470-012 - am 14.02.2026, 16:54:42. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839455470-012
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Körperschmerz als verborgenes Wissen 185

eine leibliche Dimension und würde eine Art Heilung bzw. Veränderung (auch

somatischer) implizieren. Die therapeutische Wirkung der Heilsbotschaft könnte

überschätzt werden, es wäre dementsprechend noch deutlicher hervorzuheben,

dass die leiblichen Auswirkungen der Heilsbotschaft »nur im Ausnahmefall eine

therapeutische Alternative zur Medizin«49 darstellen.

Praktisch-theologisch könnte darüber hinaus reflektiert werden, wie die Er-

kenntnisse der Embodiment Theorien in Ritual und Seelsorge genutzt werden könn-

ten. Neue Ritualformen könnten bewusst daraufhin befragt werden, welche Kör-

performationen und -haltungen in Abhängigkeit der vermittelten verbalen (und

non-verbalen) Botschaft zu bestimmten Emotionen und Kognitionen führen könn-

ten. Im Sinne der Religionswissenschaftlerin Anne Koch wäre zu klären, »wel-

che Bedeutung dem Körper in der religiösen somatischen Sozialisation zukommt,

welche Möglichkeiten der Ritualisierung von Körperwissen es gibt, und welche

Möglichkeiten der Bildung und Behandlung von emotionalemKörperwissen bezie-

hungsweise verkörperten Emotionen.«50 Dabei muss die Intentionalität der Prak-

tiken immer auf potenziell manipulative und totalitäre Elemente hin befragt wer-

den und gerahmt sein durch selbstkritische theologische Reflektionen, die mit

Bonhoeffer gesprochen rituelle Körperpraktiken nicht im Sinne einer »Methodik«,

sondern im Sinne der »Wegbereitung« nutzen.51 Des Weiteren wäre zu reflektie-

ren, inwiefern körperpsychotherapeutische Ansätze, das Wissen um leiblich iden-

tifizierbare Gefühlsregungen und der bewusste Einsatz des Körpers Einzug in die

poimenische Ausbildung finden können.52

Die theologisch explorativen Ausführungen zeigen, dass die Rezeption körper-

psychotherapeutischer Ansätze und des bio-psycho-sozialen Modells ein theologi-

sches Um- undWeiterdenken von alten Selbstverständlichkeiten erfordern könnte.

Der johanneische Spitzensatz »Das Wort ward Fleisch« (Joh 1,14) könnte dann pro-

grammatisch für eineTheologie stehen, die sich nicht abfindet mit einem »innerli-

chen« kognitiven Verstehen, sondern die auf ein ganz leibliches Verstehen desWor-

tes Gottes setzt. Es könnte eineTheologie gefordert sein, die auch der non-verbalen

Kommunikation des Evangeliums durch Schmerzinszenierung, Stille, Meditation,

49 I. Karle: 2009, S. 550.

50 Koch, Anne: »›Körperwissen‹: Modewort oder Grundstein einer Religionssomatik und Religi-

onsästhetik?«, in: Oliver Krüger/Nadine Weibel (Hg.), Die Körper der Religionen – Corps en

religion (CULTuREL 7), Zürich: 2015, S. 21-45, hier S. 35.

51 Heike Ernsting hat entsprechend volkskirchliche Salbungsgottesdienste praktisch-theolo-

gisch auf ihre Chancen und Grenzen hin befragt, vgl. Ernsting, Heike: Salbungsgottesdienste

in der Volkskirche. Krankheit und Heilung als Thema in der Liturgie, Leipzig: 2012.

52 Isolde Karles Überlegungen zu Gender und Körperlichkeit in der Seelsorge könnten aufge-

griffen und durch die Embodiment Theorien und Verfahren der Körperpsychotherapie neu

perspektiviert werden. Vgl. Karle, Isolde: Praktische Theologie (Lehrwerk Evangelische Theo-

logie 7), Leipzig: 2020, S. 422-429.

https://doi.org/10.14361/9783839455470-012 - am 14.02.2026, 16:54:42. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839455470-012
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


186 Maximilian Schell

Tanz und Bewegung neu Gehör verschafft. Und es wäre letztlich eine Theologie,

die verständlich macht, dass das Wort Gottes tatsächlich den ganzen Menschen,

seine bio-psycho-soziale Einheit verändert, ohne falsche Ganzheitsversprechen zu

verkündigen und die Fragmentarität der menschlichen Existenz zu negieren.

https://doi.org/10.14361/9783839455470-012 - am 14.02.2026, 16:54:42. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839455470-012
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

