
50 Niels Penke, Joana van de Löcht: EcoFolk 

ermitteln, ob dem See wundertätige Kräfte innewohnen, sondern (im 
wahrsten Sinne des Wortes) dem Phänomen auf den Grund zu gehen. 
Seine Beharrlichkeit wird belohnt, denn schon bald steigen Blasen und 
schließlich »Creaturen« auf, die Simplicissimus zunächst an Frösche 
und schließlich, je weiter sie nach oben steigen, an Menschen erinnern. 
Einer eindeutigen Zuordnung entziehen sich die Wesen, als »Creatu
ren« erscheinen sie gottgeschaffen und in ihrer Gestalt wandelbar – 
irgendwo zwischen Tier- und Menschenform und doch etwas Drittes. 
Als eines der Wesen schließlich vor ihm auftaucht, benennt Simplicis
simus es als »Sylphe« oder »Wasser-Männlein« und spricht mehr zu 
sich selbst als zu den Wesen: »Ach! […] wie seynd die Wunderwerck 
deß Schöpffers auch so gar im Bauch der Erden/ und in der Tieffe deß 
Wassers so groß!«70 Es handelt sich bei den Seebewohnern nicht um 
den angsteinflößenden, aber gestaltlos bleibenden Dämon Schotts, 
der den gelehrten Dämonologien entsprungen ist. Stattdessen verwei
sen ihre Bezeichnung und Zweckbestimmung auf eine andere Quelle, 
die von Grimmelshausen recht frei genutzt wurde: die Schriften des 
Naturphilosophen und Arztes Paracelsus (Theophrastus Bombast von 
Hohenheim). 

4. Exkurs: Liber de Nymphis, Sylphis, Pygmaeis et Salamandris 

Grimmelshausens Bezeichnung der Wasserwesen als Sylphen liegt ver
mutlich eine Verwechslung zu Grunde. In seiner erstmals 1566 erschie
nen naturphilosophischen Schrift Liber de Nymphis, Sylphis, Pygmaeis et 
Salamandris entwirft Paracelsus (1493–1541) eine umfangreiche Ordnung 
der Elementarwesen.71 Jedem der vier Elemente sei eine Gruppe an En

70 ST, S. 492. 
71 Das Entstehungsjahr der Schrift lässt sich nicht sicher rekonstruieren, liegt aber 

wohl Ende der 1520er oder in den 1530er Jahren. Vgl. Dinzelbacher, Peter: Der 
Liber de nymphis, sylphis, pygmaeis et salamandris, et de caeteris spiritibus, in: 
Albrecht Classen (Hg.): Paracelsus im Kontext der Wissenschaften seiner Zeit. 
Kultur- und mentalitätsgeschichtliche Annäherungen, Berlin/Boston: De Gruy
ter 2010, S. 21–46, hier S. 23. Im Folgenden wird nach der erweiterten postu

https://doi.org/10.14361/9783839404799-006 - am 13.02.2026, 08:47:29. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839404799-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


II. De lacibus mirabilibus 51 

titäten zugeordnet: die Salamander dem Feuer, die Pygmäen dem Erd
reich, die Sylphen der Luft und die Nymphen dem Wasser – und nicht 
umgekehrt. Alternative Namen sind Undinen für die Wasserwesen, Syl
vestres für die Luftwesen, Gnome für die Erdbewohner und Vulcani als 
Synonym für die Salamander.72 In ihren jeweiligen Elementen leben die
se Wesen gleich wie wir Menschen, die wir auf dem Erdboden stehen 
und von Luft umgeben sind. Das Fleisch, aus dem ihr jeweiliger Leib ge
fertigt ist, gleicht dabei zwar nicht dem des Menschen, sie können aber 
dennoch gebären, krank werden, altern und sterben.73 Bereiche, die für 
den Menschen undurchdringlich sind, durchschreiten sie, als handle es 
sich um Luft. Das Element, das der jeweiligen Gruppe an Wesen als Le
bensgrundlage dient, bezeichnet Paracelsus als ihr jeweiliges Chaos.74 

Den Großteil seiner Schrift widmet Paracelsus der Aufgabe, die Ele
mentarwesen in die von Gott bestimmte Ordnung einzuschreiben. Sie 
sind nicht Mensch, nicht Tier und nicht Geist, sondern stellen inner
halb des Aufbaus des Kosmos eine eigene Klasse dar – ihr genaues We
sen lässt sich allein über Ähnlichkeiten bestimmen. Sie gleichen dem 

men Ausgabe der Schriften Paracelsus’ zitiert. Hohenheim, Philipp Theophrast 
Bombast von: Neundter Theil Der Bücher vnd Schrifften/ des Edlen/ Hochge
lehrten vnd Bewehrten Philosophi vnd Medici, Philippi Theophrasti Bombast 
von Hohenheim/ Paracelsi genannt: Jetzt auffs new auß den Originalien/ vnd 
Theophrsti eigner Handschrifft/ souiel derselben zubekommen gewesen/ auffs 
trewlichst vnd fleissigst an tag geben: Durch Iohannem Hvuservum Brisgoivum 
Churfürstlichen Cölnischen Rhat vnnd Medicum. Dieser Tomvs (welcher der An
der vnter den Philosophischen) begreifft solche Bücher/ darinnen allerley Na
türlicher vnd Ubernatürlicher Heymligkeiten Vrsprung/ Vrsach/ Wesen vnd Ei
genschafft/ gründtlich vnd warhafftig beschriben werden […]. Basel: Waldkirch 
1590, S. 45–78. 

72 Ebd., S. 54. 
73 »Vnnd aber ihr Mehrung sind dem Menschen gleich/ vnd all jhr Natur domit. 

Jn Menschen Kranckheit vnd in seinen Gesundheit fallen sie: nit in die Artzney 
der Erden/ auß der der Mensch gemacht ist/ Sondern auß der/ do sie wohnen: 
Sterben wie die Menschen/ aber des Todes wie dz Vieh: Jr Fleisch fault wie ander 
Fleisch/ vnd jhr Gebein wie ander Menschen Gebein/ vnd jhr wird kein Gedächt
niß.« (Ebd., S. 53). 

74 Ebd., S. 54f. 

https://doi.org/10.14361/9783839404799-006 - am 13.02.2026, 08:47:29. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839404799-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


52 Niels Penke, Joana van de Löcht: EcoFolk 

Menschen in ihrer Gestalt, essen und trinken wie er,75 gehen einer Tä
tigkeit nach und leben in einer sozial gegliederten Gesellschaft.76 Ihre 
Körperlichkeit unterscheidet sie grundsätzlich von den Geistern, doch 
gleichen sie diesen in ihrer Fähigkeit, große Distanzen in unglaublicher 
Geschwindigkeit zu überwinden.77 Auch wenn sie von Gott geschaffen 
wurden, ist ihnen im Unterschied zu den Menschen keine unsterbliche 
Seele zu eigen, was sie wiederum den Tieren gleichstellt – von diesen 
unterscheiden sie sich jedoch durch ihre Vernunftbegabung.78 Sie stam
men nicht von Adam ab und erfahren durch Jesu Kreuzestod keine Erlö
sung.79 So wie der Mensch ein Ebenbild Gottes sei, so seien die Elemen
tarwesen wiederum ein Ebenbild des Menschen – jedoch auf einer ge
ringeren Realisationsstufe.80 Ihre Gestalt wird dabei von Paracelsus wie 
folgt beschrieben: 

Die Wasserleut halten Menschen Person gleichmessig/ beyd Fraw 
vnnd Mannen: Die Sylvestres halten do die form nicht/ sondern reu
her/ gröber/ länger/ vnnd stärcker als die beyd: Die Bergleut sind klein 
auff zwo Spannen vnd dergleichen ongeferlich: Die Salamander sind 
lang/ schmal vnd dürr.81 

Die so gestalteten Wesen erfüllen eine zentrale Aufgaben im göttlichen 
Heilsplan: Sie sollen den Menschen als Zeichen für die unbegrenzten 

75 Ebd., S. 50. Zu ihrer Nahrung und Kleidung siehe zudem ausführlicher S. 56f. 
76 »Darbey geberen sie Kinder/ vnd Frücht/ Reden vnd Essen/ Trincken vnd Wand

len/ welche Ding die Geist nit thund.« (Ebd.). Als Anlass für die Arbeit wird etwa 
der Erwerb von Kleidung genannt, wir dürfen also von einem ökonomischen 
System unter den Elementarwesen ausgehen, in dem Arbeit gegen Güter ge
tauscht werden kann. (Ebd., S. 57). An anderer Stelle erklärt der Traktat jedoch 
auch, dass die Elementarwesen alle Dinge, derer sie bedürfen, ohne Arbeit er
halten. (Ebd., S. 65). 

77 Ebd. 
78 Ebd., S. 53. 
79 Ebd., S. 51. 
80 Ebd., S. 52. 
81 Ebd., S. 58. 

https://doi.org/10.14361/9783839404799-006 - am 13.02.2026, 08:47:29. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839404799-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


II. De lacibus mirabilibus 53 

Wunderwerke Gottes dienen.82 Hierfür muss es zu einer Begegnung 
zwischen Mensch und Elementarwesen kommen, weshalb es Gott so 
eingerichtet hat, dass »diese Creaturen dem Menschen auch ettwan 
fürgestellt [werden]/ vnd sie sehen lassen/ mit den Menschen wandeln/ 
reden/ vnnd dergleichen/ auff daß der Mensch im Wissen sey/ daß sol
che Creaturen in den Vier Elementen seyend/ die do wunderbarlich für 
unsern Augen erscheinen.«83 Dabei treten sie zu verschiedenen Anläs
sen in Kontakten mit den Menschen: Die Bergwesen dienen als Quelle 
von Geld und Streichen, die Waldmenschen84 lassen sich verschiedent
lich sehen und handeln sogar mit den Menschen. Die vulkanischen 
Entitäten erlauben immerhin eine oberflächliche Kenntnis von ihrem 
Wesen.85 Die engste Bindung zwischen Elementargeist und Mensch 
findet sich hingegen bei den Wasserleuten, die sich sogar mit Menschen 
vermählen und Kinder von ihnen empfangen. Da sie ohne Seele geboren 
werden, streben einzelne der Wesen nach einer solchen: Durch die 
Verbindung mit einem Menschen – es handelt sich um die sogenannte 
Mahrtenehe – können insbesondere die Wasserfrauen eine Seele erlan
gen, was Paracelsus unter anderem mit den Melusinen-Erzählungen 
verknüpft. Die Kinder, die aus einer Verbindung mit einem Menschen 

82 »Dann er will als ein GOTT gesehen werden/ der Wunderbarlich sey in seinen 
Creaturen. Dann solt sonst nichts sein beschaffen/ als allein was dem Menschen 
müglich wer zuglauben/ so wer doch Gott zu schwach/ und der Mensch wer ihm 
gleich: Drumb hat ers beschaffen als ein GOTT/ und läßt den Menschen darob 
verwundern/ vnd laßt sein Werck so groß sein/ daß sich auch der dingen nie
mands gnug verwundern mag/ also wills GOTT.« (Ebd., S. 56) 

83 Ebd., S. 60. 
84 Die Waldmenschen scheinen ein Synonym der Sylphen zu sein. Peter Dinzelba

cher führt aus, dass die Sylphen »nicht nur der Luft, sondern auch dem Wald ver
bunden sind. Richtig heißen sie aber ohnehin, so der Verfasser, ›Sylvestres‹ (als 
›silvestris‹ ein völlig gebräuchliches Wort der klassischen Latinität). Gestützt 
wird diese Ableitungshypothese von ›silva‹ durch eine Stelle im Liber de sanguine 
ultra mortem (der dem hier besprochenen Buch vorausgeht). Dort wird ›sylphes‹ 
ausdrücklich synonym mit ›schrötlein‹ gebraucht, einem Baum bzw. Erdgeist«. 
(Vgl. P. Dinzelbacher: Der Liber de nymphis, S. 29). 

85 Paracelsus: Liber de nymphis, S. 60. 

https://doi.org/10.14361/9783839404799-006 - am 13.02.2026, 08:47:29. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839404799-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


54 Niels Penke, Joana van de Löcht: EcoFolk 

entstehen, sind wiederum beseelt.86 Die Nachkommenschaft von Was
serwesen beschäftigt Paracelsus noch in einer weiteren Hinsicht: Wie 
es bei Menschen Kinder mit einem Geburtsfehler gäbe, so seien solche 
Monstra auch unter den Wasserleuten zu finden. Es handle sich hierbei 
um die Sirenen, die nicht im, sondern lediglich am Wasser leben.87 
Auch können Nymphen »Münche« gebären – möglicherweise handelt 
es sich hier um den zuvor geschilderten Meermönch, der seit dem Mit
telalter Eingang in die Enzyklopädien hielt. Zudem erfährt der Leser, 
dass es unter den Wasserleuten mehr Frauen als Männer gebe, so etwa 
sei auch der Venusberg ein Versammlungsort der Nymphen und Venus 
eigentlich eine Undine.88 

Die paracelsische Erschließung des Elementarreichs schöpft nicht 
allein an verschiedenen Stellen aus der schönen Literatur, sondern trug 
besonders auch in ihr in den folgenden Jahrhunderten reiche Frucht.89 
Grimmelshausens Simplicissimus ist folglich nur ein Beispiel in einer 
ganzen Kette, die vor allem in der Romantik fortgeknüpft wurde. Be
sonders die Wasserfrauen wurden dabei immer wieder zu tragischen 
Protagonistinnen, die den ihr verfallenen Mann entweder ins Verderben 
lockten oder die von ihrem menschlichen Geliebten schließlich betrogen 
wurden.90 

86 Ebd., S. 61f. 
87 Ebd., S. 66. 
88 S. 67f. 
89 Vgl. hierzu die umfangreiche Studie von Maximilian Bergengruen zum Para

celsismus in der Barockliteratur: Bergengruen, Maximilian: Nachfolge Chris
ti – Nachahmung der Natur. Himmlische und natürliche Magie bei Paracelsus, 
im Paracelsismus und in der Barockliteratur (Scheffler, Zesen, Grimmelshau

sen), Hamburg: Meiner 2007. Zur Romantik vgl. Goldammer, Kurt: Paracelsus 
in der deutschen Romantik. Eine Untersuchung zur Geschichte der Paracelsus- 
Rezeption und zu geistesgeschichtlichen Hintergründen der Romantik. Mit ei
nem Anhang über die Entstehung und Entwicklung der Elementargeister-Vor

stellungen seit dem Mittelalter, Wien: Verband der Wissenschaftlichen Gesell
schaft Österreichs 1980. 

90 Andreas Kraß beispielsweise erfasst die Literatur um die Meerjungfrauen als 
»Geschichten einer unmöglichen Liebe«. Vgl. Kraß, Andreas: Meerjungfrauen. 
Geschichten einer unmöglichen Liebe, Frankfurt a. M.: Fischer 2010. 

https://doi.org/10.14361/9783839404799-006 - am 13.02.2026, 08:47:29. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839404799-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


II. De lacibus mirabilibus 55 

5. Mit Simplicissimus ins Centrum terrae 

Kehren wir zurück zu Simplicissimus und dem Mummelsee: Dem ers
ten Wassermännlein folgt eine ganze Gruppe an Sylphen, die allesamt 
einen der zuvor geworfenen Steine wieder ans Ufer tragen und die da
mit gestörte Ordnung des Sees wieder ins Gleichgewicht bringen. Das 
Unwetter gilt hier allein dem Zweck, die Widerherstellung der Ordnung 
zu verbergen und etwaige Zuschauer zu vertreiben. Simplicissimus, als 
außergewöhnlicher Mensch, setzt sich über diese Grenzziehung hinweg 
und ergreift sogleich die Möglichkeit, mehr über die Sylphen zu erfah
ren, als sie sich ihm eröffnet. Einer der Wasserbewohner bietet ihm an, 
mit ihnen zum centrum terrae zu fahren und dort ihre Wohnungen in Au
genschein zu nehmen. Der »erste und vornehmste […]/ dessen Kleidung 
wie lauter Gold und Silber glänzte«, wirft Simplicissimus einen grünen 
durchscheinenden Stein zu, den er nutzen solle, um etwas über die Syl
phen und ihren See in Erfahrung zu bringen. Wie die Vögel in den Him
mel steigen, so sinkt Simplicissimus mittels des übermächtigen Steins, 
der Menschen das Schwimmen und Atmen unter Wasser erlaubt, ge
meinsam mit den Wasserwesen in den See herab.91 

Der sämtliche der Seeschilderungen bestimmende Forschergeist 
durchdringt damit die glatte Oberfläche des Wassers und kann dessen 
Geheimnissen in die unergründliche Tiefe folgen. Unergründlich, da der 
See, wie Simplicissimus erfährt, den Zugang zu einem unterirdischen 
aquatischen Netz bildet, das eine Vielzahl von Seen auf der gesamten 
Welt miteinander verbindet.92 Der Schilderung des Erdinneren mögen 

91 Die Frage, wie der Mensch die Unterwasserwelten besuchen kann, treibt die Li
teratur bis in die Gegenwart um, so bietet etwa J. K. Rowling im vierten Band 
ihrer Harry Potter-Reihe eine ganze Reihe an Möglichkeiten, den in den See her
abtauschenden Schülern das Atmen zu erlauben, angefangen mit einer Pflan
ze, die Kiemen wachsen lässt, über die Transformation des Kopfes zu dem eines 
Fisches bis hin zur großen Luftblase, die die Sauerstoffversorgung unter Wasser 
sichert. 

92 Ebd., S. 505f. Die umfangreiche Liste der Seen, für die die einzelnen Sylphen 
Sorge tragen, übernimmt Grimmelshausen aus Hildebrand, Wolfgang: Das 
dritte Buch Magiae Naturalis, Erfurt: Birnstiel 1610, fol 14v–20r. Vgl. Gersch, 

https://doi.org/10.14361/9783839404799-006 - am 13.02.2026, 08:47:29. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839404799-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

