
SUNNITISCHE THEOLOGIE IN OSMANISCHER ZEIT 10 

2. Tāǧaddīn as-Subkī (gest. 771/1370)

Im Mittelpunkt des hier verfolgten Erkenntnisinteresses steht die Nūniyya, ein 
Lehrgedicht theologischen Inhalts. In diesem legt der spätmittelalterliche Gelehrte 
Tāǧaddīn as-Subkī dar, dass die Ašʿariyya und die Māturīdiyya in wesentlichen 
Punkten einig seien. Bestehende Differenzen sind für ihn lediglich sekundärer Art. 
Wie bereits erwähnt, ist die Nūniyya in Subkīs Hauptwerk, den Ṭabaqāt aš-šāfiʿiyya 
al-kubrā, enthalten, einem umfangreichen biobibliographischen Lexikon šāfiʿiti- 
scher Gelehrter, welches jahrhundertelang die Wahrnehmung der Vertreter dieser 
Schule bestimmte und auch weiterhin prägt8. Subkīs Leben und Werk werden im 
Folgenden kurz vorgestellt. Anschliessend wird sein bedeutendes Ṭabaqāt-Werk 
skizziert und die Position der Nūniyya innerhalb dieses enzyklopädischen Nach-
schlagewerks bestimmt sowie deren Bedeutung als ein einflussreicher theolo-
gischer Vermittlungsversuch. 

2.1  Biographie 

Die vollständige Namensangabe lautet Tāǧaddīn Abū Naṣr ʿAbdalwahhāb b. ʿAlī 
b. ʿAbdalkāfī b. ʿAlī b. Tamām b. Yūsuf b. Mūsā b. Tamām as-Subkī9. Tāǧaddīn
as-Subkī wurde im Jahre 727/1327-28 in Kairo geboren. 771/1370 starb er in Da-
maskus an der Pest. Sein nicht minder berühmter Vater, Taqiyyaddīn ʿAlī (gest. 
756/1355), hatte u. a. das Amt des Oberrichters (qāḍī al-quḍāt) inne. Subkī studier- 
te zunächst in Kairo, danach in Damaskus, wohin sein Vater Taqiyyaddīn 
739/1338 versetzt worden war. Schon in Ägypten dozierte er in der Šayḫūniyya 
und der Ibn Ṭūlūn-Moschee. Noch als junger Mann wirkte er in Damaskus als 
Lehrer (mudarris) und Prediger (ḫaṭīb) an der Umayyadenmoschee. Im Laufe der 
Zeit unterrichtete er an verschiedenen Schulen in Damaskus. Als Nachkomme 
einer bedeutenden Gelehrtenfamilie setzte er in Damaskus seine eigene Ausbil-
dung fort und hörte insbesondere bei Abū l-Ḥaǧǧāǧ Yūsuf al-Mizzī (gest. 742/ 
1341)10 und dem Traditionarier Šamsaddīn Muḥammad b. ʿUṯmān aḏ-Ḏahabī11 
(gest. 748/1348). Obwohl Subkī gerade Ḏahabī sehr schätzte, kritisierte er den-
noch dessen harte Haltung und Polemik gegenüber den Mystikern, seine Angrif-
fe gegen šāfiʿitische und ḥanafitische Gelehrte sowie die übertriebene Kritik an 

8  Nūniyyas wurden auch von Vertretern anderer Rechtsschulen geschrieben wie z.B. von Ibn 
Qayyim al-Ǧawziyya (gest. 751/1350). Diesen greift Subkī an in seiner Abhandlung as-Sayf 
aṣ-ṣaqīl fī ar-radd ʿalā Ibn Zafīl: Yaruddu bihi ʿalā Nūniyyat Ibn al-Qayyim, hrsg. v. ʿAbdalḥafīẓ 
Saʿd ʿAṭiyya, Kairo 1937. 

9  Die folgenden biographischen Angaben stammen aus dem Artikel von J. Schacht, bearbei-
tet von C. E. Bosworth, Subkī, in EI2, Bd. 9, 744; vgl. Brockelmann, GAL, Bd. 2, 89 f.; 
Subkī, Ṭabaqāt aš-šāfiʿiyya al-kubrā, 10 Bde., hrsg. Maḥmūd Muḥammad aṭ-Ṭanāḥī und 
ʿAbdalfattāḥ Muḥammad al-Ḥulw, Kairo 1976, Muqaddima, Bd. 1, 5-30. 

10  Zu ihm s. G.H.A. Juynboll, Mizzī, in EI2, Bd. 7, 212 f. 
11  Zu ihm s. M. Bencheneb, bearbeitet von J. de Somogyi, Dhahabī, in EI2, Bd. 2, 214 f. 

https://doi.org/10.5771/9783956506864-10 - am 22.01.2026, 06:24:07. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783956506864-10
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


SUNNITISCHE THEOLOGIE IN OSMANISCHER ZEIT 11 

den Ašʿariten . 756/1354 wurde er zum Qāḍī ernannt, ein Amt, das ihm mehrere 
Male entzogen wurde, welches er aber jeweils nach wenigen Monaten wieder er-
langte. Im Ǧumādā I 769/Januar 1368 wurde er der Veruntreuung von Mündel-
geldern beschuldigt und sass 80 Tage im Gefängnis – anscheinend zu Unrecht. 
Durch das Bemühen von Freunden wurde er befreit und wieder in sein Amt ein-
gesetzt, verstarb jedoch kurz darauf. 

2.2  Werk 

Subkī kannte sich gut in verschiedenen religiösen Wissenschaften aus12. Als Jurist 
war er nicht nur im praktischen Leben als Qāḍī und Muftī tätig, sondern hinter-
liess neben eigenen Fatwas auch Spezialdarstellungen zu rechtlichen Einzelfragen, 
etwa zu den Riten der Pilgerfahrt. Auch im Bereich islamischer Rechtsmethodolo-
gie (uṣūl al-fiqh) sind Schriften von ihm überliefert, wie z.B. ein šāfiʿitisches al-
Ašbāh wa-n-naẓāʾir-Werk sowie ein Kommentar zu al-Bayḍāwīs (gest. 716/1316)13 
al-Minhāǧ fī uṣūl al-fiqh14. 

Bekannt ist Tāǧaddīn as-Subkī auch als Theologe, Beobachter religiöser Strö-
mungen und Gesellschaftskritiker. Sein Muʿīd an-niʿam wa-mubīd an-niqam15 gibt 
durch zahlreiche Beispiele Handreichungen zur Wiedererlangung verlorener gött-
licher Gnade. Das Werk legt dar, wie jeder Stand vom Kalifen bis zum Bettler 
seinen Pflichten nachkommen sollte. Schon als junger Mann pflegte Subkī Kon- 
takt zu Ṣalāḥaddīn aṣ-Ṣafadī (gest. 764/1363), mit dem er das Interesse an der Poe- 
sie teilte. Oftmals kleidete Ṣafadī schwache Gedichte von Subkī in ein neues lite-
rarisches Gewand, wodurch Subkī Gelegenheit hatte, diese Kunst für sich weiter-
zuentwickeln. Bekannt geworden ist Subkī aber nicht mit traditionellen poeti-
schen Stoffen, sondern durch Lehrgedichte theologischen und anderen Inhalts. 
Zu nennen ist die 758/1356 in Damaskus verfasste ʿAqīda nūniyya, eine Qaṣīda 
über al-Ašʿarī und dessen Lehre. Am bekanntesten wurde Subkī durch sein Ge-

                                                                                          
12  Brockelmann listet 25 Titel aus diversen Disziplinen auf, s. GAL, Bd. 2, 89 ff., S, Bd. 2, 

105 ff. S. auch ʿUmar Riḍā Kaḥḥāla, Muʿǧam al-muʾallifīn: Tarāǧim muṣannifī al-kutub  
al-ʿarabiyya, 15 Bde., Beirut [um 1976, Nachdruck der Ausg. Damaskus 1957-61], Bd. 6, 
225-226. 

13  Zu ihm s. J. Rosen, Bayḍāwī, in EI2, Bd. 1, 1130. Josef van Ess hat die grosse Unklarheit 
über das Todesjahr von Bayḍāwī auf die zwei Möglichkeiten 709 oder 716 reduziert, von 
denen er das Jahr 716/1316 für wahrscheinlicher hält. Biobibliographische Notizen zur is-
lamischen Theologie, in: Die Welt des Orients 9 (1978), 155-283, zum Todesdatum des 
Bayḍāwī, 261-270.  

14  Ṣafadī, Ṣalāḥaddīn Ḫalīl, Al-Wāfī bi-l-wafayāt, Bd. 19 (hrsg. v. Riḍwān as-Sayyid), 315-316, 
316. 

15  Tāǧaddīn as-Subkīs Buch Muʿīd an-niʿam wa-mubīd an-niqam wurde von Oskar Rescher mit 
Kürzungen ins Deutsche übersetzt, unter dem Titel Über die moralischen Pflichten der islami-
schen Bevölkerungsklassen, Konstantinopel 1925. S. Rescher, Oskar, Gesammelte Werke, Abtei-
lung 2, Schriften zur Adab-Literatur, Osnabrück 1980, Bd. 2, 693-850. 

https://doi.org/10.5771/9783956506864-10 - am 22.01.2026, 06:24:07. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783956506864-10
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


SUNNITISCHE THEOLOGIE IN OSMANISCHER ZEIT12 

lehrtenlexikon šāfiʿitischer Autoren, Ṭabaqāt aš-šāfiʿiyya al-kubrā, welches sein ma-
gnum opus darstellt und weite Verbreitung fand.  

2.2.1  Ṭabaqāt aš-šāfiʿiyya al-kubrā 

Das Werk Ṭabaqāt aš-šāfiʿiyya ist von Subkī selbst in drei Rezensionen verfasst 
worden, einer grossen (kubrā), einer mittleren (wusṭā) und einer kleinen (ṣuġrā) 
Fassung. Die erste gedruckte Ausgabe der grossen Rezension, welche 1905-6 in 
Kairo in sechs Bänden erschien, war mangelhaft16. Eine neuere Ausgabe edierten 
die ägyptischen Gelehrten Maḥmūd Muḥammad aṭ-Ṭanāḥī und ʿAbdalfattāḥ 
Muḥammad al-Ḥulw in zehn Bänden 1964-76 in Kairo. Die Ṭabaqāt aš-šāfiʿiyya 
al-kubrā gelten als das Standardwerk šāfiʿitischer Gelehrsamkeit. Bei ihrer Erstel-
lung hatte Subkī mit allerlei Schwierigkeiten zu kämpfen. In seinem Vorwort lis- 
tet er zehn Werke als Vorläufer auf. Er gesteht aber, sie in manchen Fällen gar 
nicht gesehen zu haben. Dies gilt z.B. für ʿAbdalwahhāb aš-Šīrāzīs (gest. 500/ 
1106-7) Taʾrīḫ al-fuqahāʾ, Abū l-Qāsim al-Bayhaqīs (gest. 565/1169-70) Wasāʾil al-
almaʿī fī faḍāʾil aṣḥāb aš-Šāfiʿī oder Abū n-Naǧīb as-Suhrawardīs (gest. 563/1167-8) 
Maǧmūʿ17. In anderen Fällen wurde eine ihm unzugängliche Handschrift von ei-
nem anderen Autor verwertet, so dass Subkī zumindest letzteren als Zeugen für 
einen älteren Text heranziehen konnte. Dies betrifft z. B. ʿUmar al-Muṭawwiʿīs 
(gest. um 440/1048) al-Muḏhab fī ḏikr šuyūḫ al-maḏhab, eine Schrift, welche Ibn aṣ-
Ṣalāḥ aš-Šahrazūrī18 (gest. 643/1245-6) exzerpierte, oder ʿAbdallāh b. Yūsuf al-
Ǧurǧānīs (gest. 489/1096) Ṭabaqāt-Werk, aus dem bei Abū Saʿd as-Samʿānī (gest. 
562/1167) und Ibn aṣ-Ṣalāḥ aš-Šahrazūrī Zitate auftauchen. Bei einigen Autoren,  
z. B. bei Abū ʿĀṣim al-ʿAbbādī (gest. 458/1066), moniert Subkī die apodiktische
Kürze bestimmter Einträge oder die Unvollständigkeit des Gesamtwerks – Män-
gel, die er selbst wirksam zu überwinden sucht. ʿImādaddīn b. Bāṭīš (gest. 655/ 
1257) wirft er vor, dass seine Darstellung nicht umfassend sei, Abū ṭ-Ṭayyib aṭ-
Ṭabarī (gest. 450/1058), dass er sich in seinem Muḫtaṣar auf Šāfiʿī und eine Grup-
pe von dessen Gefährten beschränkt habe. Wiederholten Versuchen zum Trotz ge-
lang es den Religionsgelehrten bis zu Subkīs Zeit nicht, ein wirklich umfassendes 
Nachschlagewerk šāfiʿitischer Gelehrsamkeit zu erstellen. So begann Ibn aṣ-Ṣalāḥ 
aš-Šahrazūrī mit einem Buch, starb aber, bevor er es vollenden konnte. Abū Zaka- 
riyyā an-Nawawī (gest. 676/1277-8) fasste es dann zusammen, verschied aber, wäh-
rend es sich noch im Stadium einer Rohskizze befand. Erst Abū l-Ḥaǧǧāǧ al-Mizzī 
brachte es etwa ein Jahrhundert später in Reinschrift. Dabei haben diese drei he- 
rausragenden Gelehrten viele wichtige šāfiʿitische Vertreter nicht einmal erwähnt. 
Subkī stützt sich des Weiteren auf Werke, die sich gar nicht auf den Radius der 

16  Vgl. J. Schacht/C. E. Bosworth, Subkī, in EI2, Bd. 9, 744. 
17  Hierzu und zum Folgenden Subkī, Ṭabaqāt aš-šāfiʿiyya al-kubrā, Bd. 1, 216-217. 
18  Der berühmte Traditionskenner und – wie Subkī – Gegner der Philosophie. Vgl. Goldzi-

her, I., Gesammelte Schriften, Bd. 5, 388-394. 

https://doi.org/10.5771/9783956506864-10 - am 22.01.2026, 06:24:07. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783956506864-10
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


SUNNITISCHE THEOLOGIE IN OSMANISCHER ZEIT 13 

šāfiʿitischen Rechtsschule beschränken, sondern auch Autoren anderer rechtlicher 
Denominationen miteinbeziehen. Ein Beispiel dafür ist Abū Isḥāq aš-Šīrāzī19 
(gest. 476/1083), welcher ein Buch schrieb, in dem šāfiʿitische, mālikitische, ḥana- 
fitische, ḥanbalitische und ẓāhiritische Gelehrte zu finden sind. Subkīs Grund-
lagenwerk markiert somit einen Meilenstein in der Aufarbeitung šāfiʿitischer Ge-
lehrsamkeit. Es setzte neue Massstäbe innerhalb der Schule und wird nicht nur 
von westlichen Gelehrten als Subkīs magnum opus eingestuft.  

Inhaltlich setzt sich das Werk mit der religiösen und intellektuellen Geschichte 
des frühen Islam auseinander, insbesondere mit der Geschichte und Entwicklung 
der šāfiʿitischen Jurisprudenz. George Makdisi20 meint, dass Tāǧaddīn as-Subkī 
in seiner Zielsetzung insbesondere seinem zwei Jahrhunderte früheren Vorgänger 
Ibn ʿAsākir (gest. 660/1261) folgte – und zwar bezogen auf dessen Propaganda-
Schrift für Ašʿarī: Tabyīn kaḏib al-muftarī fīmā nusiba ilā l-imām Abī Ḥasan al-Ašʿarī. 
Subkī verteidigte Ašʿarī und die diesem zugeschriebenen Ideen. Subkī hoffte, die-
jenigen Šāfiʿīten, die feindselig gegenüber rationaler Theologie gestimmt waren, 
davon zu überzeugen, dass Ašʿarīs Rationalismus zulässig sei. Die Gegner von 
Subkī waren insbesondere ḥanbalitische Anthropomorphisten sowie unversöhn-
liche šāfiʿitische Traditionarier. In seinem Werben für eine Verbindung von 
šāfiʿitischer Gelehrsamkeit und theologischem Rationalismus à la Ašʿarī macht 
Subkī geltend, dass selbst Šāfiʿī vom kalām Gebrauch gemacht habe21. Dass eine 
solche Polemik zu Gunsten des Ašʿarismus aber noch im 8./14. Jahrhundert nö-
tig war, zeigt, dass sich der ašʿaritische Rationalismus trotz des Verstreichens von 
vier Jahrhunderten keine mehrheitliche Anerkennung unter Šāfiʿīten hatte si-
chern können22. Ein gewisses Defizit der Reichweite der Ṭabaqāt besteht jedoch 
darin, dass sich der Verfasser vor allem mit Gelehrten aus den šāfiʿitischen Zen-
tren (Kairo, Damaskus, Bagdad, Nischapur und Marw) auseinandersetzte und 
wenig bzw. z.T. gar nicht mit anderen Städten oder Regionen, von denen wir z.B. 
aus historischen Quellen wissen, dass es dort eine bedeutsame šāfiʿitische Präsenz 
gab. Folglich wurden ganze Regionen von Subkī entweder flüchtig oder gar nicht 
abgedeckt, wie z.B. Sistan, Aserbeidschan, das vorayyūbidische Ägypten oder der 
Jemen23.  

                                                                                          
19  Zu ihm jetzt ausführlich Chaumont, Eric, Al-Šayḫ Abū Isḥāq Ibrāhīm al-Šīrāzī, Kitāb al-

Lumaʿ fī uṣūl al-fiqh, Le Livre des Rais illuminant les fondements de la compréhension de la loi, 
Traité de théorie légale musulmane, introduction, traduction annotée et index par Eric 
Chaumont, The Robbins Religious and Civil Law Collection, School of Law, University of 
California. Berkeley 1999. 

20  Hierzu und zum Folgenden J. Schacht/C. E. Bosworth, Subkī, in EI2, Bd. 9, 744. 
21  Für Näheres s. Makdisi, George, Ashʿarī and the Ashʿarites in Islamic religious history, in: 

Studia Islamica 17 (1962), 37-80; 18 (1963), 19-39, insb. Bd. 17, 57-79. Zu älteren Ṭabaqāt-
Werken s. ders., Ibn ʿAqīl et la résurgence de l’Islam traditionaliste au XIe siècle, Damaskus 1963, 
47-58.  

22  Vgl. J. Schacht/C. E. Bosworth, Subkī, in EI2, Bd. 9, 744. 
23  Halm, Heinz, Die Ausbreitung der šāfiʿitischen Rechtsschule von den Anfängen bis zum 8./14. 

Jahrhundert. Wiesbaden 1974, 11-14. 

https://doi.org/10.5771/9783956506864-10 - am 22.01.2026, 06:24:07. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783956506864-10
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


SUNNITISCHE THEOLOGIE IN OSMANISCHER ZEIT 14 

2.3  Die Nūniyya 

Als die Nūniyya in das Ṭabaqāt-Werk von Subkī aufgenommen wurde, genoss sie 
bereits eine gewisse Popularität bei den Ḥanafiten, die sie gerne auswendig ge-
lernt hatten,24 was ihre nachhaltige Wirkung erklärt.  

Im Vorspann zur Nūniyya und in den eingeschobenen Prosazeilen erwähnt 
Subkī folgende Autoren und Werke: Abū l-Qāsim [Ibn ʿAsākirs]25 Tabyīn26, aš-
Šayḫ al-Imām, d. h. den Vater des Autors, nämlich Taqiyyaddīn Abū l-Ḥasan ʿAlī 
b. ʿAbdalkāfī as-Subkī (gest. 756/1355) und seine Bemerkung über ʿAqīdat Abī
Ǧaʿfar aṭ-Ṭaḥāwī27 (gest. 321/933)28, Abū l-Ḥasan al-Ašʿarīs (gest. 324/935)29 al-
Mūǧaz al-kabīr30, Šarḥ Nūniyya von Nūraddīn Muḥammad b. a. aṭ-Ṭayyib aš-Šīrā- 
zī aš-Šāfiʿī31, Subkīs Šarḥ ʿAqīdat al-ustāḏ Abī Manṣūr32, Abū l-Qāsim al-Qušayrī33 
(gest. 465/1072)34 und sein Buch Šikāyat ahl as-sunna (bi-ḥikāyat mā nālahum min 
al-miḥna)35, Subkīs Šarḥ Muḫtaṣar Ibn al-Ḥāǧib36. 

Subkī nennt in der Nūniyya37 alle ihm wichtig scheinenden Autoritäten beim 
Namen. Er fängt mit den Gründern der vier sunnitischen Schulen an, nämlich 

24  Subkī, Ṭabaqāt, 3, 378. 
25  Ṯiqataddīn ʿAlī b. al-Ḥasan b. Hibatallāh (gest. 571/1176). Zu ihm s. N. Elisséeff, Ibn 

ʿAsākir, in EI2, Bd. 3, 713 f. 
26  Der volle Titel lautet, Tabyīn kaḏib al-muftarī fī mā nusiba ilā l-imām Abī ʿAlī al-Ḥasan al-

Ašʿarī. Das Werk wurde 1347 H. in Damaskus gedruckt.  
27  Aḥmad b. Muḥammad b. Sulaymān b. ʿAbdalmalik al-Azdī aṭ-Ṭaḥāwī al-Ḥaǧrī. GAS, 1, 

439-442. ʿAqīdat aṭ-Ṭaḥāwī, al-ʿAqīda, al-ʿAqāʾid oder Bayān as-sunna wa-l-ǧamāʿa, GAS, 1, 
441 u. hier Anm 108. Seine ʿAqīda wurde zuerst von Hell übersetzt. S. Hell, Joseph, Von 
Mohammed bis Ghazâlî, 37 ff. In der kleinen und populären Ausgabe (1422/2003) der 
ʿAqīda aṭ-Ṭahāwiyya, al-musammāt: Bayān as-sunna wa-l-ǧamāʿa lesen wir auf dem Deckblatt 
„b. Salāma“ anstatt „b. Sulaymān“, „al-Ḥanafī“ anstelle von „al-Ḥaǧrī“ und auf Seite drei 
lesen wir: Ḥuǧǧat al-Islam, Abū Ǧaʿfar al-Warrāq aṭ-Ṭaḥāwī. 

28  Subkī, Ṭabaqāt, 3, 378. Ṭaḥāwī war ein Ḥanafit. Vgl. Rudolph, Māturīdī, 8, Anm. 25. 
29  GAS, Bd. 1, 602-604.  
30  Abū l-Qāsim Ibn ʿAsākir meint, er habe ungefähr 200 Bücher von al-Ašʿarī gefunden, die 

sich dem Thema uṣūl ad-dīn widmeten, al-Mūǧaz al-kabīr aber fasse den Inhalt all dieser 
Werke in sich. Subkī, Ṭabaqāt, Bd. 3, 377. 

31  Er stammte aus Kīlān. Im Jahr 757/1356 kam er nach Damaskus und hörte bei Subkī an-
derthalb Jahre. Subkī, Ṭabaqāt, Bd. 3, 379. 

32  Der volle Titel dieses Buches lautet: as-Sayf al-mašhūr fī šarḥ ʿAqīdat Abī Manṣūr. Im Vor-
wort von Subkīs Ṭabaqāt, Bd. 1, 18 folgt auf „Abū Manṣūr“ in eckigen Klammern das Wort 
„al-Māturīdī“. In diesem Werk soll Subkī nicht nur die ʿaqīda von Māturīdī erklärt haben, 
sondern auch die diesbezügliche Meinungsverschiedenheit der Theologen vor ihm (wörtl. 
iḫtilāf as-salaf … ka-ḫtilāf al-ḫalaf). Schon in diesem Werk soll er festgestellt haben, dass die 
Differenzen unwesentlich und nur sprachlicher Natur sind (lafẓī). Ebd. Bd. 3, 384. 

33  Im Prosatext dort nennt ihn Subkī: „al-Ustāḏ Ibn Hawāzin, das heisst (w. wa-huwa): Abū l-
Qāsim al-Qušayrī“. Ebd., Bd. 3, 384. 

34  Dazu Heinz Halm, al-Ḳushayrī, in EI2, Bd. 5, 526 f. 
35  Den vollständigen Text dieses Werks finden wir in Subkī, Ṭabaqāt, Bd. 3, 399-423. 
36  Ebd., Bd. 3, 386. Ibn al-Ḥāǧib ist Ǧamāladdīn Abū ʿAmr ʿUṯmān b. ʿUmar al-Mālikī, gest. 

646/1249. Zu ihm s. H. Fleisch, Ibn al-Ḥādjib, in EI2, Bd. 3, 781.  
37  Subkī, Ṭabaqāt, Bd. 3, 380-381. 

https://doi.org/10.5771/9783956506864-10 - am 22.01.2026, 06:24:07. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783956506864-10
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


SUNNITISCHE THEOLOGIE IN OSMANISCHER ZEIT 15 

Šāfiʿī (gest. 204/820), Mālik (gest. 179/795), Aḥmad [b. Ḥanbal] (gest. 241/855) 
und Abū Ḥanīfa. Er erwähnt Abū Yūsuf (Yaʿqūb b. Ibrāhīm b. Ḥabīb al-Kūfī, 
gest. 182/798), Muḥammad (wahrscheinlich Abū Ḥanīfas Gefährte, Abū Ḥamza 
Muḥammad b. Ibrāhīm al-Baġdādī al-Bazzāz, gest. 289/902), „die Bücher der 
Ḥanafiten“ (kutub al-Ḥanafiyya)38 sowie sein eigenes (Subkīs) Buch Šarḥ ʿaqīdat al-
ustāḏ Abī Manṣūr (al-Māturīdī) und Māturīdī39. 

Dann stellt er eine lange Liste zusammen, welche eine grosse Anzahl bekann- 
ter klassischer Ṣūfī-Meister umfasst, als ob er seinen Lesern damit den Rahmen 
des von ihm anerkannten islamischen Denkspektrums aufzeigen wollte. 

Die Namen lauten in der Reihenfolge, in der sie erscheinen:  

Sufyān [aṯ-Ṯawrī] (gest. 161/778) 
Isḥāq [? b. Ibrāhīm b. Muḫlid b. Rāhawayh al-Ḥanẓalī] (gest. 238/853) 
Dāwūd [b. Nuṣayr aṭ-Ṭāʾī] (gest. 165/781-782) 
Abū l-Ḥasan al-Ašʿarī (gest. 324/935)  
Ḥāriṯ “muḥāsib nafsihī”40 (gest. 243/857-858) 
[Ibrāhīm] Ibn Adham [al-Balḫī] (gest. 160/776 oder später41) 
al-Fuḍayl [b. ʿIyāḍ] (gest. 187/802) 
Maʿrūf [al-Karḫī] (gest. 200/810) 
Ḏū n-Nūn [al-Miṣrī] (gest. 246/861) 
as-Sariyy [as-Saqaṭī] (gest. 253/867) 
Bišr b. al-Ḥāriṯ al-Ḥāfī (gest. 226/840 od. 227/841) 
aṭ-Ṭāʾī [Dāwūd b. Nuṣayr] (gest. 265/879), 
Šaqīq al-Balḫī (gest. 194/810) 
[Abū Yazīd] Ṭayfūr [al-Bisṭāmī] (gest. 261/875 od. 264/877) 
[Abū Sulaymān] ad-Dārānī (gest. 215/830) 
[Sahl b. ʿAbdallāh] at-Tustarī (gest. 283/818 od. 293/905-906) 
Ḥātim [al-Aṣamm] (gest. 237/851) 
Abū Turāb ʿAskar [an-Naḫšabī] 42 (gest. 245/859) 
Manṣūr b. ʿAmmār (gest. Anfang des 3./9. Jh.) 
Yaḥyā b. Muʿāḏ (gest. um 70/689) 
al-Ǧunayd (gest. 298/910) 
Abū ʿUṯmān al-Ḥīrī (gest. 298/910-911) 
[Abū l-Ḥusayn] an-Nūrī (296/907) 
Ruwaym [b. Aḥmad b. al-Baġdādī] (gest. 303/915) 
 

                                                                                          
38  Ebd., 3, 378. 
39  Ebd., 3, 384. 
40  Al-Ḥāriṯ b. Asad al-Muḥāsibī. Sulamī, Abū ʿAbdarraḥmān, Ṭabaqāt, ed. Sharība, 56-60. 
41  Vgl. Gramlich, Wunder der Freunde Gottes, 251 ult. 
42  Die bisher erwähnten Namen sind in Versen der Nūniyya zu finden, die in Subkī, Ṭabaqāt, 

3, 380 erwähnt worden. 

https://doi.org/10.5771/9783956506864-10 - am 22.01.2026, 06:24:07. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783956506864-10
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


SUNNITISCHE THEOLOGIE IN OSMANISCHER ZEIT 16 

Abū l-Fawāris Šāh al-Kirmānī (gest. vor 300/912) 
[Muḥammad b. Ismāʿīl] al-Maġribī (gest. 279/892-893) 
[Aḥmad b. Muḥammad] Ibn Masrūq (aṭ-Ṭūsī, gest. 299/911-912) 
[Abū ʿUbayd Muḥammad b. Ḥassān] al-Busrī (gest. 245/859) 
[Abū Saʿīd] al-Ḫarrāz (gest. 279/892 od. 286/899) 
Samnūn [b. ʿUmar al-Muḥibb, Abū l-Ḥasan al-Ḫawwāṣ] (starb nach al-

Ǧunayd) 
[Abū ʿAbdallāh b.] al-Ǧallāʾ (gest. im 3./9. Jh) 
Ibn ʿAṭāʾ [al-Adamī] (gest. 309/921 od. 311/923-924) 
[Ibrāhīm b. Aḥmad b. Ismāʿīl] al-Ḫawwāṣ (gest. 291/904) 
Bunān [b. Muḥammad b. Ḥamdān b. Saʿīd al-Ḥammāl] (gest. 316/928) 
Mumšāḏ [ad-Dīnawarī] (gest. 299/911-912) 
[Muḥammad b. Dāwūd] ad-Duqqī (gest. 360/971) 
[Dulaf b. Ǧaḥdar] aš-Šiblī (gest. 334/946) 
[Muḥammad] Ibn Ḫafīf [b. Usfukšād aḍ-Ḍabbī] (gest. 371/981) 
[Muḥammad b. ʿAbdalwahhāb] aṯ-Ṯaqafī (gest. 328/939-940) 
und [Muḥammad b. ʿAlī b. Ǧaʿfar] al-Kattānī43 (gest. 322/934) 

Subkī sieht den Grund der immer wiederkehrenden fitna unter den Muslimen of-
fenkundig in der takfīr-Haltung44. In der Nūniyya versucht er zunächst, der gegen-
seitigen Bezichtigung des Unglaubens (kufr) unter den Sunniten, bzw. Ašʿariten  
und Māturīditen , entgegen zu wirken, indem er die Differenzpunkte auflistet, so-
gar solche, von denen er meint, dass man sie Ašʿarī fälschlicherweise in den Mund 
gelegt hatte45, und sie für harmlos erklärt46. Gegen Ende seines Gedichtes aber 
geht er soweit, dass er jegliche takfīr-Haltung unter den Muslimen ablehnt. Subkī 
weigert sich sogar, Neuerungsstifter, so schlimm ihre jeweilige Neuerung (bidʿa) 
auch sein mag, des Unglaubens zu bezichtigen47.  

Subkī entschloss sich, die bereits separat verbreitete Nūniyya auch in sein 
Ṭabaqāt-Werk aufzunehmen, um den Lesern die bestehenden Differenzpunkte zu 
verdeutlichen. Er wehrt jedoch die Vorstellung ab, Šāfiʿismus und Ašʿariten tum 
seien zwei Seiten ein und derselben Medaille. In diesem Sinne teilt er im Vor-
spann mit: „Ich weiss, dass alle Mālikiten Ašʿariten  sind, wobei ich keinen [da-
von] ausnehme. Die meisten Šāfiʿīten sind Ašʿariten , wobei ich nur diejenigen 
ausklammere, die sich an den Anthropomorphismus (taǧsīm) oder die iʿtizāl- 

43  Ebd. Bd. 3, 381. 
44  Schon Abū Sulaymān Dāwūd b. ʿAlī b. Ḫalaf al-Iṣfahānī (gest. 270/884) hat ein Kitāb Tark 

al-ikfār geschrieben. Vgl. van Ess, Theologie, Bd. 4, 677. 
45  Z.B. die Lehre, dass dem Propheten Muḥammad nach dessen Tod keine Gesandtschaft 

(risāla) mehr zukomme. Vgl. Subkī, Ṭabaqāt, Bd. 3, 384. 
46  Vgl. Rudolph, Māturīdī, 8 ff. 
47  W. wa-l-kufru manfiyyun fa-lastu mukaffiran ḏā bidʿatin šanʿāʾa fī n-nīrānī, Subkī, Ṭabaqāt, 

Bd. 3, 389. Vgl. auch hier, unter 10. Toleranz. 

https://doi.org/10.5771/9783956506864-10 - am 22.01.2026, 06:24:07. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783956506864-10
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


SUNNITISCHE THEOLOGIE IN OSMANISCHER ZEIT 17 

Lehre halten (...). Die meisten Ḥanafiten sind Ašʿariten , d.h. sie orientieren sich  
in ihren Überzeugungen an Ašʿarī – abgesehen von denen, die sich an die 
Muʿtazila halten. Bei den Ḥanbaliten sind die meisten ihrer verdienstvollen Vor-
reiter (fuḍalāʾ mutaqaddimīhim) Ašʿariten , wobei nur diejenigen von der Glaubens-
lehre Ašʿarīs abweichen, welche sich zu den Anthropomorphisten gesellen. Letz-
tere sind allerdings in dieser Gruppe der Ḥanbaliten zahlreicher vorhanden als 
bei anderen“48. 

Subkī gibt an, nach eingehender Lektüre ḥanafitischer Schriften 13 Punkte 
ausgemacht zu haben, in denen zwischen Šāfiʿīten/Ašʿariten  und Ḥanafiten49 
dogmatische Unterschiede bestehen. Dabei unterscheidet er zwischen Differen-
zen sprachlicher Natur (lafẓī), zu denen er sieben Punkte rechnet, und Differen-
zen inhaltlicher Art (maʿnawī), die nur in sechs Fällen vorliegen. Bei den sprach-
lichen Unterschieden handelt es sich um folgende Punkte: 

1.  Ašʿarī sagt: „Ich bin gläubig, so Gott will“ (anā muʾmin in šāʾ Allāh). Abū 
Ḥanīfa und die Šāfiʿīten verwenden hier nicht den Zusatz „so Gott will“. 
Dasselbe gilt für Māturīdī50. 

2.  Ašʿarī meint, dass ein Paradiesanwärter (saʿīd) nicht in die Irre gehen (yaḍill) 
oder zu einem Anwärter auf die Hölle (yašqā) werden kann und umgekehrt. 
Nach Abū Ḥanīfa kann ein Paradiesanwärter zu einem Anwärter auf die 
Hölle werden und umgekehrt. 

3.  Dass ein Ungläubiger (kāfir) in den Genuss der Huld (niʿma) Gottes kom-
men kann, ist nach Ašʿarī unmöglich. Nach Abū Ḥanīfa und dem Ašʿariten  
Abū Bakr al-Bāqillānī (gest. 403/1013) ist es möglich. 

4.  Die [angeblich] von Ašʿarī vertretene Lehre, dass dem Propheten Muḥam- 
mad nach dessen Tod keine Gesandtschaft (risāla) mehr zukomme, sei eine 
Lüge. „Es gehört zu unseren [šāfiʿitischen] Glaubensgrundlagen, dass alle 
Propheten in ihren Gräbern lebendig sind.“  

5.  Wenn man bestimmte menschliche Handlungen betrachtet, so können – 
nach Ašʿarī – Gottes Wohlgefallen (riḍā) und Wille (irāda) auseinandertre-
ten. Abū Ḥanīfa hingegen betrachtet, wie ihm von einigen unterstellt wird, 
beide als verbunden. 

6.  Ašʿarī wurde in den Mund gelegt, dass der Glaube eines Nachahmers (īmān 
al-muqallid) nicht akzeptabel sei (lā yaṣiḥḥ). 

7.  Ašʿarī definiert die Handlung eines Menschen als blossen Erwerb (kasb) und 
grenzt sie ab von der Schöpfung (ḫalq). Die Ḥanafiten bezeichnen dies aber 

                                                                                          
48  Ebd., Bd. 3, 377 f.  
49  W. baynanā wa-bayna l-ḥanafiyya. Subkī, Ṭabaqāt, 3, 378. 
50  Von den Ḥanafiten soll Māturīdī derselben Meinung sein in Bezug auf den istiṯnāʾ fī l-īmān 

(ka-l-Māturīdī minhum maʿanā fī masʾalat al-istiṯnāʾ). Subkī, Ṭabaqāt, 3, 384. „Kein Gläubiger 
sollte an sein Glaubenbekenntnis die Formel „wenn Gott will“ anfügen (gegen die 
Ḥašwīya, Muʿtazila und Ḫāriǧīya).“ Rudolph, Māturīdī, 235. 

https://doi.org/10.5771/9783956506864-10 - am 22.01.2026, 06:24:07. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783956506864-10
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


SUNNITISCHE THEOLOGIE IN OSMANISCHER ZEIT 18 

als freie Wahl (iḫtiyār)51. „Wir [Subkī] meinen, iḫtiyār und kasb sind zwei 
Wörter mit derselben Bedeutung (w. ʿibāratān ʿan muʿayyan wāḥid)“. 

Als Differenzen inhaltlicher Art nennt Subkī: 

8. Ašʿarī hält es für möglich, dass Gott einen Gehorsamen peinigt (taʿḏīb al-
muṭīʿ) und einen Ungehorsamen belohnt. Abū Ḥanīfa hält es für unmög-
lich.

9. Nach Ašʿarī kann man Gott nur durch die šarīʿa erkennen, nicht aber durch
den Verstand. Gotteserkenntnis durch den Verstand vertreten die Ḥanafiten.

10. Die Handlungseigenschaften (awṣāf al-fiʿāl) Gottes gelten den Ḥanafiten als
urewig.

11. Der Text der Koranexemplare ist nach ḥanafitischer Lehre identisch mit der
Rede, die geoffenbart wurde.

12. Von „unseren Leuten“ (aṣḥāb) sprechen sich folgende wie die Ḥanafiten ge-
gen eine „Verpflichtung zu etwas Undurchführbarem“ (taklīf mā lā yuṭāq) aus:
Abū Ḥāmid al-Isfarāyīnī, al-Ġazālī, Ibn Daqīq al-ʿĪd. Die Ḥanafiten halten
die „Verpflichtung zu etwas Undurchführbarem“ für unmöglich (taklīf mā lā
yuṭāq bzw. yustaṭāʿ).

13. Ašʿarī hält es für möglich, dass ein Prophet kleine Sünden (ṣaġāʾir) begehen
könne. Die Ašʿariten  sind aber diesbezüglich geteilter Meinung. Die
Ḥanafiten meinen, ein Prophet begehe nicht einmal kleine Sünden.

Danach nennt Subkī einen weiteren Punkt, bei dem er nur eine Differenz inner-
halb der Ašʿarī-Schule feststellt. Dieser Punkt verdient an dieser Stelle ebenfalls 
eine kurze Erwähnung, weil er von späteren Autoren in die Liste der Unterschie-
de zwischen den Ašʿariten  und den Māturīditen aufgenommen wurde: Die 
Ašʿariten  sind geteilter Meinung, ob Signifikant (ism) und Signifikat (musammā) 
ein und dasselbe sind. 

2.4  Fazit 

Was die tatsächlichen religiösen Differenzpunkte zwischen Ḥanafiten-Māturīdi- 
ten  und Ašʿariten angeht, so liegen sie für Subkī unterhalb der Schwelle, bei der 
sie eine Bezichtigung des Unglaubens (takfīr) oder nur den Vorwurf einer religiö-
sen Neuerung (tabdīʿ) auslösen würden. Subkī gibt an, dass seine Qaṣīda nūniyya 
sowohl diese 13 Streitfragen behandle als auch weitere, welche aber lediglich in-
nerhalb der Ašʿariyya umstritten seien. Auch geht er auf den Stand der Diskus-
sionen im religiösen Schrifttum ein. Ašʿarī liegt für ihn mit Mālik, Šāfiʿī, Aḥmad 
Ibn Ḥanbal u.a. im Grunde auf einer Linie. Ausserdem stehe Ašʿarī durch eine 

51  „Das Konzept Māturīdīs: Die Handlungen sind sowohl Gott als auch dem Menschen zu-
zusprechen. Sie werden von Gott geschaffen (ḫalq), aber von den Menschen gewählt 
(iḫtiyār), erworben (kasb) und ausgeführt (fiʿl).“ Rudolph, Māturīdī, 231. 

https://doi.org/10.5771/9783956506864-10 - am 22.01.2026, 06:24:07. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783956506864-10
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


SUNNITISCHE THEOLOGIE IN OSMANISCHER ZEIT 19 

Reihe ṣūfischer Meister, welche in der Nūniyya einzeln aufgelistet werden, in der 
Tradition von al-Ḥāriṯ al-Muḥāsibī (gest. 243/857), d.h. einer wohl approbierten 
orthodoxen Form des Sufismus. 

3. Ibn Kamāl Bāšā (gest. 940/1534)

Ibn Kamāl Bāšā war ein auf vielen Gebieten bewanderter Autor, der sich nach-
einander das Ansehen von drei Herrschern erwarb. Er gilt als einer der grössten 
Vertreter osmanischer Wissenschaft und Kultur aus der ersten Hälfte des 16. Jhs. 
Schon in jungen Jahren wurde er mit Gelehrten wie Taftāzānī (gest. 793/1390) 
oder Suyūṭī (gest. 911/1505) verglichen und wurde aufgrund seiner wissenschaft-
lichen Kompetenz mit dem Beinamen „der erste Lehrer“ (al-muʿallimu l-awwal) 
belegt52. 

Ibn Kamāl Bāšā, der neben den Philosophen auch mit den Anschauungen der 
kalām-Experten vertraut war und in seiner philosophischen Gedankenwelt der 
Schule von Faḫraddīn ar-Rāzī (gest. 606/1209) folgte, kämpfte gegen Gedanken 
und Praktiken, die den taṣawwuf aus dem Rahmen der Šarīʿa herauslösen wollten. 
So behauptete er beispielsweise, die Tänze (raqṣ) einiger Ṣūfīs, der samāʿ und ihre 
Drehungen seien verboten. Andererseits beeinflusste das positive Fatwā, welches 
er bezüglich Muḥyīddīn Ibn al-ʿArabīs erstellte, Sultan Salīm. Der Herrscher liess 
über dem Grab von Ibn al-ʿArabī in Damaskus, wo er sich bei seiner Rückkehr 
von Ägypten vier Monate lang aufhielt, ein Mausoleum (turba) und eine Mo-
schee errichten. 

Die meiste Zeit seines Lebens war Ibn Kamāl Bāšā in offiziellen Diensten, sei 
es als Lehrer, Richter, Heeresrichter oder Šayḫ al-Islām. Wegen seiner wissen-
schaftlichen und juristischen Versiertheit sowie ausserordentlicher Problemlö-
sungskompetenz in kniffligen Fatwā-Fragen gab man ihm den Beinamen muftī aṯ-
ṯaqalayn (Muftī der Menschen und Dschinnen). 

3.1  Biographie 

Šamsaddīn Aḥmad b. Sulaymān b. Kamāl Bāšā wurde 873/1468-69 geboren. Sei-
ne gebräuchlichen Rufnamen sind Kamālpāšāzāde (türkisch: Kemalpaşazâde) 
bzw. Ibn Kamāl Bāšā. Nach dem Auswendiglernen des Korans beschäftigte er 
sich näher mit arabischer Sprache und Literatur, Logik sowie Persisch. Als junger 

52  Vgl. Turan, Şerafettin, Kemalpaşazâde, in: İslâm Ansiklopedisi, hrsg. v. Türkiye Diyanet 
Vakfı. İstanbul 2002, Bd. 25, 238. Zu Ibn Kamāl Bāšās Biographie s. Turan, Şerafettin in: 
ebd., Bd. 25, 238-40. Zu Ibn Kamāl Bāšās Ansichten über Fiqh, s. Ösen, Şükrü, 
Kemalpaşazâde, in: ebd., Bd. 25, 240-242. Zu seinen kalām-Leistungen, s. Ilyas Çelebi, 
Kemalpaşazâde, in: ebd., Bd. 25, 242-244. Seine literarische Aktivität beschreibt Saraç, M. 
A. Yekta, Kemalpaşazâde, in: ebd., Bd. 25, 244-245. 

https://doi.org/10.5771/9783956506864-10 - am 22.01.2026, 06:24:07. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783956506864-10
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

