10 SUNNITISCHE THEOLOGIE IN OSMANISCHER ZEIT

2. Tagaddin as-Subki (gest. 771/1370)

Im Mittelpunkt des hier verfolgten Erkenntnisinteresses steht die Nizniyya, ein
Lehrgedicht theologischen Inhalts. In diesem legt der spatmittelalterliche Gelehrte
Tagaddin as-Subki dar, dass die Asariyya und die Maturidiyya in wesentlichen
Punkten einig seien. Bestehende Differenzen sind fiir ihn lediglich sekundirer Art.
Wie bereits erwdhnt, ist die Niniyya in Subkis Hauptwerk, den Tabaqat as-Safi‘iyya
al-kubra, enthalten, einem umfangreichen biobibliographischen Lexikon $afi‘iti-
scher Gelehrter, welches jahrhundertelang die Wahrnehmung der Vertreter dieser
Schule bestimmte und auch weiterhin prigtd. Subkis Leben und Werk werden im
Folgenden kurz vorgestellt. Anschliessend wird sein bedeutendes Tabagar-Werk
skizziert und die Position der Naniyya innerhalb dieses enzyklopiddischen Nach-
schlagewerks bestimmt sowie deren Bedeutung als ein einflussreicher theolo-
gischer Vermittlungsversuch.

2.1 Biographie

Die vollstindige Namensangabe lautet Tagaddin Abu Nasr ‘Abdalwahhab b. ‘Ali
b. ‘Abdalkafi b. ‘Ali b. Tamam b. Yusuf b. Masa b. Tamam as-Subki®. Tagaddin
as-Subki wurde im Jahre 727/1327-28 in Kairo geboren. 771/1370 starb er in Da-
maskus an der Pest. Sein nicht minder berithmter Vater, Taqiyyaddin Ali (gest.
756/1355), hatte u. a. das Amt des Oberrichters (gadi al-qudat) inne. Subki studier-
te zunichst in Kairo, danach in Damaskus, wohin sein Vater Taqiyyaddin
739/1338 versetzt worden war. Schon in Agypten dozierte er in der Sayhiniyya
und der Ibn Tulan-Moschee. Noch als junger Mann wirkte er in Damaskus als
Lehrer (mudarris) und Prediger (batib) an der Umayyadenmoschee. Im Laufe der
Zeit unterrichtete er an verschiedenen Schulen in Damaskus. Als Nachkomme
einer bedeutenden Gelehrtenfamilie setzte er in Damaskus seine eigene Ausbil-
dung fort und horte insbesondere bei Abu I-Haggag Yusuf al-Mizzi (gest. 742/
1341)19 und dem Traditionarier Samsaddin Muhammad b. ‘Utman ad-Dahabi!!
(gest. 748/1348). Obwohl Subki gerade Dahabi sehr schitzte, kritisierte er den-
noch dessen harte Haltung und Polemik gegeniiber den Mystikern, seine Angrif-
fe gegen $afi‘itische und hanafitische Gelehrte sowie die tibertriebene Kritik an

Niniyyas wurden auch von Vertretern anderer Rechtsschulen geschrieben wie z.B. von Ibn
Qayyim al-Gawziyya (gest. 751/1350). Diesen greift Subki an in seiner Abhandlung as-Sayf
as-saqil fi ar-radd ‘ala Ibn Zafil: Yaruddu bibi ‘ala Niniyyat Ibn al-Qayyim, hrsg. v. ‘Abdalhafiz
Sa‘d “Atiyya, Kairo 1937

Die folgenden biographischen Angaben stammen aus dem Artikel von J. Schacht, bearbei-
tet von C. E. Bosworth, Subki, in E%, Bd. 9, 744; vgl. Brockelmann, GAL, Bd. 2, 89 f;
Subki, Tabaqat as-$afi‘iyya al-kubra, 10 Bde., hrsg. Mahmad Muhammad at-Tanahi und
‘Abdalfattah Muhammad al-Hulw, Kairo 1976, Mugaddima, Bd. 1, 5-30.

10 Zw ihm s. G.H.A. Juynboll, Mizzi, in E, Bd. 7, 212 f.

1" 7w ihm s. M. Bencheneb, bearbeitet von J. de Somogyi, Dhahabi, in E%, Bd. 2, 214 f.

https://dol.org/10.5771/9783956508864-10 - am 22.01.2026, 06:24:07. /de/e Access



https://doi.org/10.5771/9783956506864-10
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

SUNNITISCHE THEOLOGIE IN OSMANISCHER ZEIT 11

den AS‘ariten. 756/1354 wurde er zum Qadi ernannt, ein Amt, das ihm mehrere
Male entzogen wurde, welches er aber jeweils nach wenigen Monaten wieder er-
langte. Im Gumada I 769/Januar 1368 wurde er der Veruntreuung von Miindel-
geldern beschuldigt und sass 80 Tage im Gefingnis — anscheinend zu Unrecht.
Durch das Bemiihen von Freunden wurde er befreit und wieder in sein Amt ein-
gesetzt, verstarb jedoch kurz darauf.

2.2 Werk

Subki kannte sich gut in verschiedenen religiosen Wissenschaften aus!2. Als Jurist
war er nicht nur im praktischen Leben als Qadi und Mulfti titig, sondern hinter-
liess neben eigenen Fatwas auch Spezialdarstellungen zu rechtlichen Einzelfragen,
etwa zu den Riten der Pilgerfahrt. Auch im Bereich islamischer Rechtsmethodolo-
gie (usil alfigh) sind Schriften von ihm uberliefert, wie z.B. ein $afi‘itisches a/-
A$bab wa-n-naza’ir-Werk sowie ein Kommentar zu al-Baydawis (gest. 716/1316)13
al-Minhag fi usil al-figh'*.

Bekannt ist Tagaddin as-Subki auch als Theologe, Beobachter religioser Stro-
mungen und Gesellschaftskritiker. Sein Mud an-ni‘am wa-mubid an-nigam'> gibt
durch zahlreiche Beispiele Handreichungen zur Wiedererlangung verlorener gott-
licher Gnade. Das Werk legt dar, wie jeder Stand vom Kalifen bis zum Bettler
seinen Pflichten nachkommen sollte. Schon als junger Mann pflegte Subki Kon-
takt zu Salahaddin as-Safadi (gest. 764/1363), mit dem er das Interesse an der Poe-
sie teilte. Oftmals kleidete Safadi schwache Gedichte von Subki in ein neues lite-
rarisches Gewand, wodurch Subki Gelegenheit hatte, diese Kunst fur sich weiter-
zuentwickeln. Bekannt geworden ist Subki aber nicht mit traditionellen poeti-
schen Stoffen, sondern durch Lehrgedichte theologischen und anderen Inhalts.
Zu nennen ist die 758/1356 in Damaskus verfasste ‘Agida niniyya, eine Qasida
Uber al-A$‘ari und dessen Lehre. Am bekanntesten wurde Subki durch sein Ge-

12 Brockelmann listet 25 Titel aus diversen Disziplinen auf, s. GAL, Bd. 2, 89 ff,, S, Bd. 2,
105 ff. S. auch ‘Umar Rida Kahhala, Mu$am al-mw’allifin: Taragim musannifi al-kutub
al-“arabiyya, 15 Bde., Beirut [um 1976, Nachdruck der Ausg. Damaskus 1957-61], Bd. 6,
225-226.

13" Zu ihm s. J. Rosen, Baydawi, in EP2, Bd. 1, 1130. Josef van Ess hat die grosse Unklarheit
iber das Todesjahr von Baydawi auf die zwei Moglichkeiten 709 oder 716 reduziert, von
denen er das Jahr 716/1316 fiir wahrscheinlicher hilt. Biobibliographische Notizen zur is-
lamischen Theologie, in: Die Welt des Orients 9 (1978), 155-283, zum Todesdatum des
Baydawi, 261-270.

14 Safadi, Salahaddin Halil, A-Wafi bi-l-wafayat, Bd. 19 (hrsg. v. Ridwan as-Sayyid), 315-316,

316.

Tagaddin as-Subkis Buch Mud an-ni‘am wa-mubid an-nigam wurde von Oskar Rescher mit

Kiirzungen ins Deutsche iibersetzt, unter dem Titel Uber die moralischen Pflichten der islami-

schen Bevilkerungsklassen, Konstantinopel 1925. S. Rescher, Oskar, Gesammelte Werke, Abtei-

lung 2, Schriften zur Adab-Literatur, Osnabriick 1980, Bd. 2, 693-850.

https://dol.org/10.5771/9783956508864-10 - am 22.01.2026, 06:24:07. /de/e Access



https://doi.org/10.5771/9783956506864-10
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

12 SUNNITISCHE THEOLOGIE IN OSMANISCHER ZEIT

lehrtenlexikon $afiitischer Autoren, Tabagqat as-$afityya al-kubra, welches sein ma-
gnum opus darstellt und weite Verbreitung fand.

2.2.1 Tabagqat as-$afiiyya al-kubra

Das Werk Tabagqar as-Safiiyya ist von Subki selbst in drei Rezensionen verfasst
worden, einer grossen (kubra), einer mittleren (wusta) und einer kleinen (sugra)
Fassung. Die erste gedruckte Ausgabe der grossen Rezension, welche 1905-6 in
Kairo in sechs Bianden erschien, war mangelhaft!®. Eine neuere Ausgabe edierten
die dgyptischen Gelehrten Mahmud Muhammad at-Tanahi und ‘Abdalfattah
Muhammad al-Hulw in zehn Binden 1964-76 in Kairo. Die Tabagat as-Safi‘tyya
al-kubra gelten als das Standardwerk $afi‘itischer Gelehrsambkeit. Bei ihrer Erstel-
lung hatte Subki mit allerlei Schwierigkeiten zu kimpfen. In seinem Vorwort lis-
tet er zehn Werke als Vorldufer auf. Er gesteht aber, sie in manchen Fillen gar
nicht gesehen zu haben. Dies gilt z.B. fiir ‘Abdalwahhab as-Sirazis (gest. 500/
1106-7) Ta’rih al-fugaha’, Abu 1-Qasim al-Bayhaqis (gest. 565/1169-70) Wasa’il al-
almai fi fad@’il ashab as-Safii oder Abii n-Nagib as-Suhrawardis (gest. 563/1167-8)
Magmu. In anderen Fillen wurde eine ihm unzugingliche Handschrift von ei-
nem anderen Autor verwertet, so dass Subki zumindest letzteren als Zeugen fur
einen ilteren Text heranziehen konnte. Dies betrifft z. B. ‘Umar al-Mutawwi‘is
(gest. um 440/1048) al-Mudhab fi dikr Suyih al-madhab, eine Schrift, welche Ibn as-
Salah a$-Sahrazari'® (gest. 643/1245-6) exzerpierte, oder ‘Abdallah b. Yasuf al-
Gurganis (gest. 489/1096) Tabagat-Werk, aus dem bei Aba Sa‘d as-Sam‘ani (gest.
562/1167) und Ibn as-Salah as-Sahrazari Zitate auftauchen. Bei einigen Autoren,
z. B. bei Abu ‘Asim al-‘Abbadi (gest. 458/1066), moniert Subki die apodiktische
Kiirze bestimmter Eintrige oder die Unvollstindigkeit des Gesamtwerks — Min-
gel, die er selbst wirksam zu Uberwinden sucht. Imadaddin b. Bati§ (gest. 655/
1257) witft er vor, dass seine Darstellung nicht umfassend sei, Abu t-Tayyib at-
Tabari (gest. 450/1058), dass er sich in seinem Mubtasar auf Safii und eine Grup-
pe von dessen Gefihrten beschrinkt habe. Wiederholten Versuchen zum Trotz ge-
lang es den Religionsgelehrten bis zu Subkis Zeit nicht, ein wirklich umfassendes
Nachschlagewerk safi‘itischer Gelehrsambkeit zu erstellen. So begann Ibn as-Salah
a§-Sahraziri mit einem Buch, starb aber, bevor er es vollenden konnte. Abt Zaka-
riyya an-Nawawi (gest. 676/1277-8) fasste es dann zusammen, verschied aber, wih-
rend es sich noch im Stadium einer Rohskizze befand. Erst Abu -Haggag al-Mizzi
brachte es etwa ein Jahrhundert spiter in Reinschrift. Dabei haben diese drei he-
rausragenden Gelehrten viele wichtige $afi‘itische Vertreter nicht einmal erwihnt.
Subki stiitzt sich des Weiteren auf Werke, die sich gar nicht auf den Radius der

16 Vgl. J. Schacht/C. E. Bosworth, Subki, in E2, Bd. 9, 744.
17" Hierzu und zum Folgenden Subki, Tabagat as-Safiiyya al-kubra, Bd. 1, 216-217.

18 Der berithmte Traditionskenner und - wie Subki — Gegner der Philosophie. Vgl. Goldzi-
her, L., Gesammelie Schriften, Bd. 5, 388-394.

https://dol.org/10.5771/9783956508864-10 - am 22.01.2026, 06:24:07. /de/e Access



https://doi.org/10.5771/9783956506864-10
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

SUNNITISCHE THEOLOGIE IN OSMANISCHER ZEIT 13

afi‘itischen Rechtsschule beschrinken, sondern auch Autoren anderer rechtlicher
Denominationen miteinbeziehen. Ein Beispiel dafiir ist Aba Ishaq a$-Sirazil®
(gest. 476/1083), welcher ein Buch schrieb, in dem $afi‘itische, malikitische, hana-
fitische, hanbalitische und zahiritische Gelehrte zu finden sind. Subkis Grund-
lagenwerk markiert somit einen Meilenstein in der Aufarbeitung $afi‘itischer Ge-
lehrsamkeit. Es setzte neue Massstidbe innerhalb der Schule und wird nicht nur
von westlichen Gelehrten als Subkis magnum opus eingestuft.

Inhaltlich setzt sich das Werk mit der religiosen und intellektuellen Geschichte
des frithen Islam auseinander, insbesondere mit der Geschichte und Entwicklung
der safi‘itischen Jurisprudenz. George Makdisi?® meint, dass Tagaddin as-Subki
in seiner Zielsetzung insbesondere seinem zwei Jahrhunderte fritheren Vorginger
Ibn “Asakir (gest. 660/1261) folgte — und zwar bezogen auf dessen Propaganda-
Schrift fur As‘ari: Tabyin kadib al-mufiari fima nusiba ila -imam Abi Hasan al-A$ ari.
Subki verteidigte As‘ari und die diesem zugeschriebenen Ideen. Subki hoffte, die-
jenigen Safi‘iten, die feindselig gegeniiber rationaler Theologie gestimmt waren,
davon zu iberzeugen, dass A$‘aris Rationalismus zulissig sei. Die Gegner von
Subki waren insbesondere hanbalitische Anthropomorphisten sowie unversohn-
liche safi‘itische Traditionarier. In seinem Werben fiir eine Verbindung von
safi‘itischer Gelehrsamkeit und theologischem Rationalismus a la As$‘ari macht
Subki geltend, dass selbst Safi‘i vom kalam Gebrauch gemacht habe?!. Dass eine
solche Polemik zu Gunsten des A$‘arismus aber noch im 8./14. Jahrhundert n6-
tig war, zeigt, dass sich der a$‘aritische Rationalismus trotz des Verstreichens von
vier Jahrhunderten keine mehrheitliche Anerkennung unter Safiiten hatte si-
chern konnen?2. Ein gewisses Defizit der Reichweite der Tabagar besteht jedoch
darin, dass sich der Verfasser vor allem mit Gelehrten aus den $afi‘itischen Zen-
tren (Kairo, Damaskus, Bagdad, Nischapur und Marw) auseinandersetzte und
wenig bzw. z.T. gar nicht mit anderen Stidten oder Regionen, von denen wir z.B.
aus historischen Quellen wissen, dass es dort eine bedeutsame $afi‘itische Prisenz
gab. Folglich wurden ganze Regionen von Subki entweder fliichtig oder gar nicht
abgedeckt, wie z.B. Sistan, Aserbeidschan, das vorayyubidische Agypten oder der
Jemen?3.

19 Zu ihm jetzt ausfithrlich Chaumont, Eric, Al-Sayh Aba Ishaq Ibrahim al-Sirazi, Kitab al-
Luma® fi usil al-figh, Le Livre des Rais illuminant les fondements de la comprébension de la loi,
Traité de théorie légale musulmane, introduction, traduction annotée et index par Eric
Chaumont, The Robbins Religious and Civil Law Collection, School of Law, University of
California. Berkeley 1999.

20 Hierzu und zum Folgenden J. Schacht/C. E. Bosworth, Subki, in EP2, Bd. 9, 744.

21 Firr Niheres s. Makdisi, George, Ash‘ari and the Ash‘arites in Islamic religious history, in:
Studia Islamica 17 (1962), 37-80; 18 (1963), 19-39, insb. Bd. 17, 57-79. Zu ilteren Tabaqait-
Werken s. ders., Ibn “Aqgil et la résurgence de I'lslam traditionaliste au Xle siécle, Damaskus 1963,
47-58.

22 Vgl. . Schacht/C. E. Bosworth, Subki, in E2, Bd. 9, 744.

23 Halm, Heinz, Die Ausbreitung der Safi‘itischen Rechtsschule von den Anfingen bis zum 8./14.
Jabrbundert. Wiesbaden 1974, 11-14.

https://dol.org/10.5771/9783956508864-10 - am 22.01.2026, 06:24:07. /de/e Access



https://doi.org/10.5771/9783956506864-10
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

14 SUNNITISCHE THEOLOGIE IN OSMANISCHER ZEIT
2.3 Die Nuniyya

Als die Naniyya in das Tabagat-Werk von Subki aufgenommen wurde, genoss sie
bereits eine gewisse Popularitit bei den Hanafiten, die sie gerne auswendig ge-
lernt hatten,?* was ihre nachhaltige Wirkung erklart.

Im Vorspann zur Niniyya und in den eingeschobenen Prosazeilen erwihnt
Subki folgende Autoren und Werke: Abu 1-Qasim [Ibn “Asakirs]? Tabyin®6, as-
Sayh al-Imam, d. h. den Vater des Autors, nimlich Taqiyyaddin Aba l-Hasan ‘Ali
b. ‘Abdalkafi as-Subki (gest. 756/1355) und seine Bemerkung tber “Agidar Abi
Gafar at-Tahaw?’ (gest. 321/933)%8, Abu 1-Hasan al-Af‘aris (gest. 324/935)%° al-
Migaz al-kabir®, Sarh Niniyya von Naraddin Muhammad b. a. at-Tayyib a$-Sira-
zi a8-Safi'B, Subkis Sarh “Agidat al-ustad Abi Mansir?, Abu 1-Qasim al-Qusayri33
(gest. 465/1072)%* und sein Buch Sikayat abl as-sunna (bi-hikayat ma nalahum min
al-mihna)®>, Subkis Sarh Mubtasar Ibn al-Hagib®.

Subki nennt in der Naniyya®” alle ihm wichtig scheinenden Autorititen beim
Namen. Er fingt mit den Grindern der vier sunnitischen Schulen an, nimlich

24 Subki, Tabagat, 3, 378.

2> Tiqataddin ‘Ali b. al-Hasan b. Hibatallah (gest. 571/1176). Zu ihm s. N. Elisséeff, Ibn
“Asakir, in E2, Bd. 3, 713 f.

26 Der volle Titel lautet, Tabyin kadib al-mufiari fi ma nusiba ila Limam Abi ‘Al al-Hasan al-
As‘ari. Das Werk wurde 1347 H. in Damaskus gedruckt.

27 Ahmad b. Muhammad b. Sulayman b. ‘Abdalmalik al-Azdi at-Tahawi al-Hagri. GAS, 1,
439-442. “Aqidat at-Tabawi, al-“Aqida, al--Aqa’id oder Bayan as-sunna wa-Lgama‘a, GAS, 1,
441 u. hier Anm 108. Seine ‘Agida wurde zuerst von Hell tibersetzt. S. Hell, Joseph, Vor
Mohammed bis Ghazili, 37 ff. In der kleinen und populdren Ausgabe (1422/2003) der
‘Agida at-Tabawiyya, al-musammat: Bayan as-sunna wa-Igama‘a lesen wir auf dem Deckblatt
,b. Salama“ anstatt ,b. Sulayman®, ,al-Hanafi“ anstelle von ,al-Hagri“ und auf Seite drei
lesen wir: Huggat al-Islam, Abta Ga‘far al-Warraq at-Tahawi.

28 Subki, Tabagat, 3, 378. Tahawi war ein Hanafit. Vgl. Rudolph, Maturids, 8, Anm. 25.

29 GAS, Bd. 1, 602-604.

30 Aba -Qasim Ibn ‘Asakir meint, er habe ungefihr 200 Biicher von al-A§‘ari gefunden, die
sich dem Thema usitl ad-din widmeten, al-Migaz al-kabir aber fasse den Inhalt all dieser
Werke in sich. Subki, Tabaqat, Bd. 3, 377.

31 Er stammte aus Kilan. Im Jahr 757/1356 kam er nach Damaskus und horte bei Subki an-
derthalb Jahre. Subki, Tabagat, Bd. 3, 379.

32 Der volle Titel dieses Buches lautet: as-Sayf al-mashir fi Sarb Aqidat Abi Mansir. Im Vor-
wort von Subkis Tabagat, Bd. 1, 18 folgt auf ,,Aba Manstr® in eckigen Klammern das Wort
»al-Maturidi“. In diesem Werk soll Subki nicht nur die ‘agida von Maturidi erkldrt haben,
sondern auch die diesbeziigliche Meinungsverschiedenheit der Theologen vor ihm (wortl.
ihtilaf as-salaf ... ka-btilaf al-balaf). Schon in diesem Werk soll er festgestellt haben, dass die
Differenzen unwesentlich und nur sprachlicher Natur sind (/afzi). Ebd. Bd. 3, 384.

33 Im Prosatext dort nennt ihn Subki: ,al-Ustad Ibn Hawazin, das heisst (w. wa-huwa): Abu I-
Qasim al-Qusayri“. Ebd., Bd. 3, 384.

34 Dazu Heinz Halm, al-Kushayri, in EP2, Bd. 5, 526 .

35 Den vollstindigen Text dieses Werks finden wir in Subki, Tubaqat, Bd. 3, 399-423.

36 Ebd., Bd. 3, 386. Ibn al-Hagib ist Gamaladdin Aba ‘Amr ‘Utman b. ‘Umar al-Maliki, gest.
646/1249. Zu ihm s. H. Fleisch, Ibn al-Hadjib, in EP2, Bd. 3, 781.

37 Subki, Tabagat, Bd. 3, 380-381.

https://dol.org/10.5771/9783956508864-10 - am 22.01.2026, 06:24:07. /de/e Access



https://doi.org/10.5771/9783956506864-10
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

SUNNITISCHE THEOLOGIE IN OSMANISCHER ZEIT 15

Safi<i (gest. 204/820), Malik (gest. 179/795), Ahmad [b. Hanbal] (gest. 241/855)
und Abu Hanifa. Er erwihnt Abu Yusuf (Ya‘qub b. Ibrahim b. Habib al-Kafi,
gest. 182/798), Muhammad (wahrscheinlich Abt Hanifas Gefihrte, Abu Hamza
Muhammad b. Ibrahim al-Bagdadi al-Bazzaz, gest. 289/902), ,die Biicher der
Hanafiten® (kutub al-Hanafiypa)*® sowie sein eigenes (Subkis) Buch Sarh ‘agidat al-
ustad Abi Mansir (al-Maturidi) und Maturidi®.

Dann stellt er eine lange Liste zusammen, welche eine grosse Anzahl bekann-
ter klassischer Sufi-Meister umfasst, als ob er seinen Lesern damit den Rahmen
des von ihm anerkannten islamischen Denkspektrums aufzeigen wollte.

Die Namen lauten in der Reihenfolge, in der sie erscheinen:

Sufyan [at-Tawri] (gest. 161/778)

Ishaq [? b. Ibrahim b. Muhlid b. Rahawayh al-Hanzali] (gest. 238/853)
Dawud [b. Nusayr at-Ta’1] (gest. 165/781-782)

Abt -Hasan al-As‘ari (gest. 324/935)

Harit “mubasib nafsihi”* (gest. 243/857-858)

[Ibrahim] Ibn Adham [al-Balhi] (gest. 160/776 oder spiter*!)
al-Fudayl [b. “Tyad] (gest. 187/802)

Ma‘raf [al-Karhi] (gest. 200/810)

Du n-Nun [al-Misri] (gest. 246/861)

as-Sariyy [as-Saqati] (gest. 253/867)

Bidr b. al-Harit al-Hafi (gest. 226/840 od. 227/841)

at-Ta’1 [Dawud b. Nusayr] (gest. 265/879),

Saqiq al-Balhi (gest. 194/810)

[Abu Yazid] Tayfur [al-Bistami] (gest. 261/875 od. 264/877)
[Abu Sulayman] ad-Darani (gest. 215/830)

[Sahl b. “‘Abdallah] at-Tustari (gest. 283/818 od. 293/905-906)
Hatim [al-Asamm)] (gest. 237/851)

Abu Turab “Askar [an-Nahsabi] 42 (gest. 245/859)

Mansur b. “Ammar (gest. Anfang des 3./9. Jh.)

Yahya b. Mu‘ad (gest. um 70/689)

al-Gunayd (gest. 298/910)

Abu ‘Utman al-Hiri (gest. 298/910-911)

[Abu 1-Husayn] an-Nuari (296/907)

Ruwaym [b. Ahmad b. al-Bagdadi] (gest. 303/915)

38 Ebd.,, 3, 378.

39 Ebd,, 3, 384.

40 Al-Harit b. Asad al-Muhasibi. Sulami, Aba ‘Abdarrahman, Tabagat, ed. Shariba, 56-60.

41 Vgl. Gramlich, Wunder der Freunde Gottes, 251 ult.

42 Die bisher erwihnten Namen sind in Versen der Niziyya zu finden, die in Subki, Tabagat,
3, 380 erwihnt worden.

https://dol.org/10.5771/9783956508864-10 - am 22.01.2026, 06:24:07. /de/e Access



https://doi.org/10.5771/9783956506864-10
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

16 SUNNITISCHE THEOLOGIE IN OSMANISCHER ZEIT

Aba I-Fawaris Sah al-Kirmani (gest. vor 300/912)

[Muhammad b. Isma“il] al-Magribi (gest. 279/892-893)

[Ahmad b. Muhammad] Ibn Masruq (at-Tusi, gest. 299/911-912)

[Abu ‘Ubayd Muhammad b. Hassan| al-Busri (gest. 245/859)

[Abu Sa‘id] al-Harraz (gest. 279/892 od. 286/899)

Samnun [b. ‘Umar al-Muhibb, Aba 1-Hasan al-Hawwas] (starb nach al-
Gunayd)

[Aba ‘Abdallah b.] al-Galla’ (gest. im 3./9. Jh)

Ibn ‘Ata’ [al-Adami] (gest. 309/921 od. 311/923-924)

[Ibrahim b. Ahmad b. Isma©il] al-Hawwas (gest. 291/904)

Bunan [b. Muhammad b. Hamdan b. Sa‘id al-Hammal] (gest. 316/928)

Mumsad [ad-Dinawari] (gest. 299/911-912)

[Muhammad b. Dawud] ad-Duqqi (gest. 360/971)

[Dulaf b. Gahdar] a3-Sibli (gest. 334/946)

[Muhammad] Ibn Hafif [b. Usfuksad ad-Dabbi] (gest. 371/981)

[Muhammad b. ‘Abdalwahhab] at-Taqafi (gest. 328/939-940)

und [Muhammad b. ‘Ali b. Ga‘far] al-Kattani*® (gest. 322/934)

Subki sieht den Grund der immer wiederkehrenden fitza unter den Muslimen of-
fenkundig in der zakfir-Haltung*. In der Niniyya versucht er zunichst, der gegen-
seitigen Bezichtigung des Unglaubens (kxfr) unter den Sunniten, bzw. As‘ariten
und Maturiditen, entgegen zu wirken, indem er die Differenzpunkte auflistet, so-
gar solche, von denen er meint, dass man sie A$ari filschlicherweise in den Mund
gelegt hatte®®, und sie fur harmlos erklirt*. Gegen Ende seines Gedichtes aber
geht er soweit, dass er jegliche zakfir-Haltung unter den Muslimen ablehnt. Subki
weigert sich sogar, Neuerungsstifter, so schlimm ihre jeweilige Neuerung (bid‘a)
auch sein mag, des Unglaubens zu bezichtigen*’.

Subki entschloss sich, die bereits separat verbreitete Niniyya auch in sein
Tabagqat-Werk aufzunehmen, um den Lesern die bestehenden Differenzpunkte zu
verdeutlichen. Er wehrt jedoch die Vorstellung ab, Safi‘ismus und As‘aritentum
seien zwei Seiten ein und derselben Medaille. In diesem Sinne teilt er im Vor-
spann mit: ,Ich weiss, dass alle Malikiten Ag‘ariten sind, wobei ich keinen [da-
von] ausnehme. Die meisten Safi‘iten sind Ai‘ariten, wobei ich nur diejenigen
ausklammere, die sich an den Anthropomorphismus (tagsim) oder die i‘tizal-

4 Ebd. Bd. 3, 381.

44 Schon Aba Sulayman Dawiad b. ‘Ali b. Halaf al-Isfahani (gest. 270/884) hat ein Kitab Tark
al-ikfar geschrieben. Vgl. van Ess, Theologie, Bd. 4, 677.

4 7.B. die Lehre, dass dem Propheten Muhammad nach dessen Tod keine Gesandtschaft
(risala) mehr zukomme. Vgl. Subki, Tabagar, Bd. 3, 384.

46 Vgl. Rudolph, Maturidi, 8 ff.

81 . wa-Lkufru manfiyyun fa-lastu mukaffiran di bidatin San‘@a fi n-nirani, Subki, Tabaqat,
Bd. 3, 389. Vgl. auch hier, unter 10. Toleranz.

https://dol.org/10.5771/9783956508864-10 - am 22.01.2026, 06:24:07. /de/e Access



https://doi.org/10.5771/9783956506864-10
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

SUNNITISCHE THEOLOGIE IN OSMANISCHER ZEIT 17

Lehre halten (...). Die meisten Hanafiten sind AS‘ariten, d.h. sie orientieren sich
in ihren Uberzeugungen an Ai‘ari — abgesehen von denen, die sich an die
Mu‘tazila halten. Bei den Hanbaliten sind die meisten ihrer verdienstvollen Vor-
reiter (fudala’ mutaqaddimibhim) A$‘ariten, wobei nur diejenigen von der Glaubens-
lehre As<aris abweichen, welche sich zu den Anthropomorphisten gesellen. Letz-
tere sind allerdings in dieser Gruppe der Hanbaliten zahlreicher vorhanden als
bei anderen®s.

Subki gibt an, nach eingehender Lektiire hanafitischer Schriften 13 Punkte
ausgemacht zu haben, in denen zwischen Safi‘iten/A§‘ariten und Hanafiten*’
dogmatische Unterschiede bestehen. Dabei unterscheidet er zwischen Differen-
zen sprachlicher Natur (/afzi), zu denen er sieben Punkte rechnet, und Differen-
zen inhaltlicher Art (ma‘nawi), die nur in sechs Fillen vorliegen. Bei den sprach-
lichen Unterschieden handelt es sich um folgende Punkte:

1. Agcari sagt: ,Ich bin gliubig, so Gott will“ (ana mu’min in @ Allah). Abu
Hanifa und die Safi‘iten verwenden hier nicht den Zusatz ,so Gott will*.
Dasselbe gilt fiir Maturidi*®.

2. Af‘ari meint, dass ein Paradiesanwirter (s4d) nicht in die Irre gehen (yadill)
oder zu einem Anwirter auf die Holle (ya§ga) werden kann und umgekehrt.
Nach Abu Hanifa kann ein Paradiesanwirter zu einem Anwirter auf die
Holle werden und umgekehrt.

3. Dass ein Ungldubiger (kafir) in den Genuss der Huld (#/ma) Gottes kom-
men kann, ist nach A$‘ari unmdoglich. Nach Abt Hanifa und dem A$‘ariten
Abt Bakr al-Bagillani (gest. 403/1013) ist es moglich.

4. Die [angeblich] von As‘ari vertretene Lehre, dass dem Propheten Muham-
mad nach dessen Tod keine Gesandtschaft (risala) mehr zukomme, sei eine
Luge. ,Es gehort zu unseren [$afi‘itischen] Glaubensgrundlagen, dass alle
Propheten in ihren Gribern lebendig sind.”

5. Wenn man bestimmte menschliche Handlungen betrachtet, so konnen -
nach As‘ari — Gottes Wohlgefallen (rida) und Wille (irada) auseinandertre-
ten. Abu Hanifa hingegen betrachtet, wie ihm von einigen unterstellt wird,
beide als verbunden.

6. Asari wurde in den Mund gelegt, dass der Glaube eines Nachahmers (ian
al-muqallid) nicht akzeptabel sei (/g yasibh).

7. Afcari definiert die Handlung eines Menschen als blossen Erwerb (kas#) und
grenzt sie ab von der Schopfung (balg). Die Hanafiten bezeichnen dies aber

48 Ebd., Bd. 3,377 f.

W. baynana wa-bayna l-hanafiyya. Subki, Tabaqat, 3, 378.

Von den Hanafiten soll Maturidi derselben Meinung sein in Bezug auf den istitna’ fi Fiman
(ka-I-Maturidi minhum ma‘ana fi mas’alat al-istitn@’). Subki, Tabaqat, 3, 384. ,Kein Glaubiger
sollte an sein Glaubenbekenntnis die Formel ,wenn Gott will“ anfligen (gegen die
Hagwiya, Mu‘tazila und Harigiya).“ Rudolph, Maturidi, 235.

https://dol.org/10.5771/9783956508864-10 - am 22.01.2026, 06:24:07. /de/e Access



https://doi.org/10.5771/9783956506864-10
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

18 SUNNITISCHE THEOLOGIE IN OSMANISCHER ZEIT

als freie Wahl (iptiyar)>!. Wir [Subki] meinen, #tiyar und kasb sind zwei
Worter mit derselben Bedeutung (w. “baratan ‘an mu‘ayyan wahid)“.

Als Differenzen inhaltlicher Art nennt Subki:

8. Ag‘ari hilt es fur moglich, dass Gott einen Gehorsamen peinigt (ta’dib al-
mufr) und einen Ungehorsamen belohnt. Abu Hanifa hilt es fiir unmog-
lich.

9. Nach AS‘ari kann man Gott nur durch die §a77a erkennen, nicht aber durch
den Verstand. Gotteserkenntnis durch den Verstand vertreten die Hanafiten.

10. Die Handlungseigenschaften (awsaf al-fi‘al) Gottes gelten den Hanafiten als
urewig.

11. Der Text der Koranexemplare ist nach hanafitischer Lehre identisch mit der
Rede, die geoffenbart wurde.

12. Von ,unseren Leuten® (ashab) sprechen sich folgende wie die Hanafiten ge-
gen eine  Verpflichtung zu etwas Undurchfihrbarem® (taklif ma la yutaq) aus:
Abi Hamid al-Isfarayini, al-Gazali, Ibn Daqiq al-Id. Die Hanafiten halten
die ,Verpflichtung zu etwas Undurchfihrbarem® fiir unmoglich (zaklif ma la
yutaq bzw. yustati).

13. As‘ari hilt es fur moglich, dass ein Prophet kleine Siinden (saga’ir) begehen
konne. Die Afariten sind aber diesbeziiglich geteilter Meinung. Die
Hanafiten meinen, ein Prophet begehe nicht einmal kleine Stinden.

Danach nennt Subki einen weiteren Punkt, bei dem er nur eine Differenz inner-
halb der As‘ari-Schule feststellt. Dieser Punkt verdient an dieser Stelle ebenfalls
eine kurze Erwihnung, weil er von spiteren Autoren in die Liste der Unterschie-
de zwischen den As‘ariten und den Maturiditen aufgenommen wurde: Die
AgScariten sind geteilter Meinung, ob Signifikant (is72) und Signifikat (musamma)
ein und dasselbe sind.

2.4 Fazit

Was die tatsichlichen religiosen Differenzpunkte zwischen Hanafiten-Maturidi-
ten und A$‘ariten angeht, so liegen sie fiir Subki unterhalb der Schwelle, bei der
sie eine Bezichtigung des Unglaubens (¢4kfir) oder nur den Vorwurf einer religio-
sen Neuerung (fabdi‘) auslosen wiirden. Subki gibt an, dass seine Qasida nianiyya
sowohl diese 13 Streitfragen behandle als auch weitere, welche aber lediglich in-
nerhalb der A$‘ariyya umstritten seien. Auch geht er auf den Stand der Diskus-
sionen im religiésen Schrifttum ein. A$‘ari liegt fiir ihn mit Malik, SafiT, Ahmad
Ibn Hanbal u.a. im Grunde auf einer Linie. Ausserdem stehe As‘ari durch eine

51 Das Konzept Maturidis: Die Handlungen sind sowohl Gott als auch dem Menschen zu-

zusprechen. Sie werden von Gott geschaffen (baly), aber von den Menschen gewihlt
(thtiyar), erworben (kasb) und ausgefiihrt (7). Rudolph, Maturidz, 231.

https://dol.org/10.5771/9783956508864-10 - am 22.01.2026, 06:24:07. /de/e Access



https://doi.org/10.5771/9783956506864-10
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

SUNNITISCHE THEOLOGIE IN OSMANISCHER ZEIT 19

Reihe sufischer Meister, welche in der Niniyya einzeln aufgelistet werden, in der
Tradition von al-Harit al-Muhasibi (gest. 243/857), d.h. einer wohl approbierten
orthodoxen Form des Sufismus.

3. Ibn Kamal Basa (gest. 940/1534)

Ibn Kamal Basa war ein auf vielen Gebieten bewanderter Autor, der sich nach-
einander das Ansehen von drei Herrschern erwarb. Er gilt als einer der grossten
Vertreter osmanischer Wissenschaft und Kultur aus der ersten Hilfte des 16. Jhs.
Schon in jungen Jahren wurde er mit Gelehrten wie Taftazani (gest. 793/1390)
oder Suyuti (gest. 911/1505) verglichen und wurde aufgrund seiner wissenschaft-
lichen Kompetenz mit dem Beinamen ,der erste Lehrer (almu‘allimu l-awwal)
belegt>?.

Ibn Kamal Basa, der neben den Philosophen auch mit den Anschauungen der
kalam-Experten vertraut war und in seiner philosophischen Gedankenwelt der
Schule von Fahraddin ar-Razi (gest. 606/1209) folgte, kimpfte gegen Gedanken
und Praktiken, die den tasamwwuf aus dem Rahmen der Sari‘a herauslésen wollten.
So behauptete er beispielsweise, die Tanze (rags) einiger Sufis, der sama‘ und ihre
Drehungen seien verboten. Andererseits beeinflusste das positive Fatwa, welches
er beziglich Muhyiddin Ibn al-‘Arabis erstellte, Sultan Salim. Der Herrscher liess
iiber dem Grab von Ibn al-‘Arabi in Damaskus, wo er sich bei seiner Riickkehr
von Agypten vier Monate lang aufhielt, ein Mausoleum (t#rba) und eine Mo-
schee errichten.

Die meiste Zeit seines Lebens war Ibn Kamal Basa in offiziellen Diensten, sei
es als Lehrer, Richter, Heeresrichter oder Sayh al-Islam. Wegen seiner wissen-
schaftlichen und juristischen Versiertheit sowie ausserordentlicher Problemls-
sungskompetenz in kniffligen Fatwa-Fragen gab man ihm den Beinamen mufii at-
taqalayn (Mufti der Menschen und Dschinnen).

3.1 Biographie

Samsaddin Ahmad b. Sulayman b. Kamal Basa wurde 873/1468-69 geboren. Sei-
ne gebriuchlichen Rufnamen sind Kamalpasazade (turkisch: Kemalpasazide)
bzw. Ibn Kamal Basa. Nach dem Auswendiglernen des Korans beschiftigte er
sich nidher mit arabischer Sprache und Literatur, Logik sowie Persisch. Als junger

52 Vgl. Turan, Serafettin, Kemalpasazade, in: [slém Ansiklopedisi, hrsg. v. Tiirkiye Diyanet
Vakfi. Istanbul 2002, Bd. 25, 238. Zu Ibn Kamal Basas Biographie s. Turan, Serafettin in:
ebd., Bd. 25, 238-40. Zu Ibn Kamal Basas Ansichten iiber Figh, s. Osen, Siikrii,
Kemalpasazide, in: ebd., Bd. 25, 240-242. Zu seinen kalim-Leistungen, s. Ilyas Celebi,
Kemalpasazide, in: ebd., Bd. 25, 242-244. Seine literarische Aktivitdt beschreibt Sarag, M.
A. Yekta, Kemalpasazide, in: ebd., Bd. 25, 244-245.

https://dol.org/10.5771/9783956508864-10 - am 22.01.2026, 06:24:07. /de/e Access



https://doi.org/10.5771/9783956506864-10
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

