54 | Migration und radikale Demokratie

,»ein Prozess, ein Kampf um Emanzipation, Gerechtigkeit, Gleichheit und Freiheit, der die Auf-
teilung von innen und auflen sténdig hinterfragen muss, [...] aber nicht ein Ideal, das wir errei-
chen wollen, oder das wir anderen nahe bringen konnen. Migration und ihre Subjekte befinden
sich genau auf dieser Grenze von innen und auen. Deshalb bewegen die Kémpfe der Migration
auch die Grenzen,; sie transformieren Staatsbiirgerschaft, Nationalstaaten, Rechte, Arbeiter in-
nenkdmpfe, Geschlechterverhiltnisse, usw.* (Giirsel/Cetin 2013: 12)

Da Migrant_innen als Nicht-Biirger innen an den ,,Grenzen der Demokratie” (Balibar
1993) sowie hegemonialer Ordnungen positioniert und zugleich auf dem Gebiet nati-
onalstaatlicher Demokratieregime présent sind, haben sie eine besondere Rolle in ra-
dikaldemokratischen Auseinandersetzungen um eine ,,Demokratisierung der Demo-
kratie* (Balibar 2012: 16). Sie konnen das Demokratische einer ,,Gleichheit zwischen
Beliebigen® aktualisieren und damit ,,die reine Kontingenz aller gesellschaftlichen
Ordnung” zeigen (Ranciere 2002: 28). Um den damit einhergehenden Konflikt heraus-
zuarbeiten, entwickle ich im Folgenden Begriffe der politischen und demokratischen
Differenz sowie einen Ansatz von radikaler Demokratie als Praxis.

2. DIE POLITISCHE DIFFERENZ

In diesem Unterkapitel arbeite ich sozialtheoretische Begriffe heraus, die zum einen
grundlegend fiir den Ansatz radikaler Demokratie sind und zum anderen Analysekate-
gorien fiir die empirischen Fallstudien beinhalten. Ausgangspunkt ist hierbei die von
Laclau/Mouffe, Ranciére, Balibar und anderen radikaldemokratischen Autor innen
geteilte Unterscheidung zwischen den etablierten Regimen der Politik und dem auf
einer fundamentalen Ebene verorteten Politischen. Letzteres ist als Kontingenz und
Konflikthaftigkeit die Prdmisse radikaldemokratischer Ansétze (vgl. Comtesse et al.
2019). Durch den Begriff der politischen Differenz erdffne ich eine Perspektive, um
migrantische Kdmpfe auf eine Weise zu beschreiben, die nicht den Stereotypen der
Politik entspricht, sondern die stattdessen das Politische dieser Kdmpfe freilegt und so
ermdglicht, sie als demokratische Praxis zu verstehen. Ausgehend von dieser politi-
schen Differenz erarbeite ich mit den Begriffen Hegemonie und Polizei im darauffol-
genden Abschnitt ein theoretisches Verstandnis herrschender Ordnungen des Sozialen,
in denen das Politische weitgehend latent bleibt. Mit der Unterscheidung von politi-
schen und sozialen Praxen beschreibe ich daran anschlieBend Moglichkeiten der
Transformation dieser Ordnungen, was bereits auf den Begriff radikaler Demokratie
als Praxis verweist, der im néchsten Unterkapitel entwickelt wird.

2.1 Die Politik und das Politische

Da keine soziale Ordnung abschlieBend und in letzter Instanz begriindet werden kann,
gibt es im Grunde genommen keine unhinterfragbaren Sachzwinge. Alles kann politi-
siert werden, selbst die Politik. Diese fundamentale Bedeutung von Kontingenz und
das davon ausgehende Denken radikaler Demokratie korrespondiert mit einer Unter-
scheidung des Politischen, der grundsitzlichen Offenheit und Konflikthaftigkeit des
Sozialen, von den kontingenten und partikularen Ordnungen, Regimen, Institutionen

https://dol.org/10.14361/9783839448328-011 - am 12.02.2026, 23:03:08, - ET—



https://doi.org/10.14361/9783839448328-011
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Theorie der radikalen Demokratie als Praxis | 55

und Praxen etablierter Politik. Diese ,,politische Differenz‘ fiihrt zu einer paradigma-
tischen Spaltung traditioneller Ideen von Politik und markiert die Abwesenheit eines
letzten Grundes im Kontext der ,,Krise des fundamentalistischen Horizonts der Sozi-
alwissenschaften (Marchart 2010b: 145; 2010a: 55f.).* Die drei zentral rezipierten
Ansitze entwickeln diese Differenz oder lassen sich, wenn auch mit unterschiedlichem
Vokabular, auf diese beziehen (vgl. Bedorf 2010: 16). Die folgenden Ausfithrungen
zur grundlegenden Kontingenz und Konflikthaftigkeit sind fiir diese Studie folglich
von Bedeutung, da die drei radikaldemokratischen Ansétze in Bezug auf diese sozial-
theoretische Pramisse verbunden werden. Dariiber hinaus nehme ich die politische Dif-
ferenz als Ausgangspunkt, um im folgenden Unterkapitel den Begriff einer demokra-
tischen Differenz zu entwickeln.

Die Einfiihrung der politischen Differenz eignet sich, um einen Begriff des Politi-
schen herauszubilden, der nicht reduziert ist auf das vorherrschende Verstdndnis von
Politik, das auf den Staat oder ein politisches System als Teilbereich der Gesellschaft
bezogen ist. In Uber das Politische hat Mouffe (2007) die politische Differenz, im
Anschluss an die gemeinsam mit Laclau entwickelte Diskurs- und Hegemonietheorie,
prominent herausgearbeitet. Mit dem Begriff der Politik beschreibt sie auf der onti-
schen Ebene die ,,vielfiltigen Praktiken der Politik im konventionellen Sinne*, die
meist Gegenstand der Politikwissenschaft sind (ebd.: 15). Insofern Mouffe Politik in
diesem Sinne auch als ,,Ensemble von Praktiken, Diskursen und Institutionen® be-
zeichnet (2008: 103), kann im Anschluss an Foucault (1978: 119f.) auch von Politik-
Dispositiven oder weiter gefasst von Politik-Regimen gesprochen werden. Dagegen
bezeichnet bei ihr das Politische auf der ontologischen Ebene einen jeglicher Gesell-
schaft zugrunde liegenden Antagonismus:

,,Mit dem ,Politischen‘ meine ich die Dimension des Antagonismus, die ich als fiir menschliche
Gesellschaften konstitutiv betrachte, wihrend ich mit ,Politik* die Gesamtheit der Verfahrens-
weisen und Institutionen meine, durch die eine Ordnung geschaffen wird, die das Miteinander
der Menschen im Kontext seiner ihm vom Politischen auferlegten Konflikthaftigkeit organi-
siert.” (Mouffe 2007: 16; vgl. 2008: 103)

In diesem postfundamentalistischen Versténdnis gibt es Demokratie dann, ,,wenn kein
sozialer Akteur den Anspruch erheben kann, das Fundament der Gesellschaft zu meis-
tern“, wenn also die Dimension des Politischen anerkannt wird, welche die etablierte

4 Neben einigen Sammelbédnden, die der Bedeutung der politischen Differenz gewidmet sind
(Fliigel et al. 2004; Heil/Hetzel 2006; Brockling/Feustel 2010; Bedorf/Réttgers 2010), ist
insbesondere die umfassende Studie Die politische Differenz von Marchart hervorzuheben
(2010a; zur weiteren deutsch- und englischsprachigen Rezeption vgl. 13f.). Stéheli (2000b:
261) arbeitet in seiner von dekonstruktivistischer Diskurstheorie ausgehenden Lektiire von
Luhmann ebenfalls eine Differenz zwischen ,,dem politischen System als Ort institutionali-
sierter Politik und dem Politischen* heraus, das keinen bestimmten Ort hat und potenziell
iiberall einen Bruch erzeugen kann. Die politische Differenz wurde mafigeblich im franzosi-
schen Sprachraum ausgearbeitet, wobei nach dem 1957 veréffentlichten Aufsatz Das politi-
sche Paradox von Paul Ricceur vor allem die Publikationen des von Jean-Luc Nancy und
Philippe Lacoue-Labarthe 1980 gegriindeten Centre de Recherche Philosophique sur le Po-
litigue maBgeblich waren (vgl. Marchart 2010a: 13f., 32ff.).

https://dol.org/10.14361/9783839448328-011 - am 12.02.2026, 23:03:08, - ET—



https://doi.org/10.14361/9783839448328-011
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

56 | Migration und radikale Demokratie

Politik potenziell jederzeit affizieren kann (Mouffe 2008: 37, 103; vgl. Lefort 1990).
Auch wenn diese allgemeine Anerkennung von Kontingenz und Konflikthaftigkeit ge-
genwirtig kaum vorstellbar ist, und sie stets nur anndherungsweise erreicht werden
kann, bleibt festzuhalten, dass das Politische bei Mouffe zum Kern ihres Demokratie-
begriffs gehort. Ranciére beschreibt ebenfalls eine grundlegende Ebene des Konflikts,
auch wenn er zunéchst keine politische Differenz in den Begriffen wie Mouffe entwi-
ckelt. Das Politische bezeichnet er als ,,die Biihne einer Konfrontation“ (Ranciére
2011: 153). Das Prinzip einer hierarchischen Ordnung des Sozialen, das durch kon-
ventionelle Politik im Sinne von Mouffe verwaltet wird, gerdt auf dieser Biihne in
Konflikt mit einem Prinzip der Entgriindung, durch das diese Ordnung infrage gestellt
werden kann. Auch wenn Ranciére nicht explizit von dem Politischen auf der ontolo-
gischen Ebene spricht, so hat dieses doch einen allgemeingiiltigen Status, wenn er die
radikale Kontingenz der ,,Abwesenheit eines Grundes* hervorhebt (Ranciére 2002:
28).

Das Politische als radikale Kontingenz und Konflikthaftigkeit ist sozialtheoretisch
notwendigerweise auf einer grundlegenden und in diesem Sinne ontologischen Ebene
zu begreifen. Um diese ,,fundamentale Rolle* auszufiillen, kann es nicht ein bloBer
Aspekt der konventionellen Politik sein, sondern muss grundsétzlich von dieser unter-
schieden werden (Marchart 2010a: 17, vgl. 27, 66f.; Nonhoff 2010: 38, 41; Wullweber
2012: 35).3 Als Differenz kann die politische Differenz dabei nicht erfahrungswissen-
schaftlich, sondern nur durch ein philosophisches Denken gefasst werden (ebd.: 18).
Das Politische kann nicht als solches erkannt werden, sondern immer nur, indem es
die Ordnungen konkreter Politik auf der ontischen Ebene irritiert, briichig werden 14sst
oder zum Scheitern bringt. Es ist keine positive Essenz, sondern radikal negativ (vgl.
Laclau/Mouffe 2006: 130): Mit ihm bleibt das Fundament von Gesellschaft nur ,,an-
wesend in Form notwendiger Abwesenheit (Marchart 2010b: 146). Gesellschaften
griinden also letztendlich auf einer Grundlosigkeit, die nicht an sich erfahren werden
kann. Der ,,Moment des Politischen* ist dagegen eine Erfahrung radikaler Kontingenz,
die sich auf der ontischen Ebene manifestiert und verdeutlicht, dass es immer Alterna-
tiven gibt (Marchart 2010a: 80). Dieser Moment des Politischen ist weder auf einen
bestimmten Ort noch auf das Ereignis einer Revolution oder eine bestimmte histori-
sche Epoche wie die Moderne beschrinkt, sondern ist immer und iiberall moglich
(Marchart 2010b: 155). Der Begriff des Politischen bezeichnet jedoch nicht nur die
Unmoglichkeit einer abschlieBenden Ordnung des Sozialen, sondern auch dessen Kon-
flikthaftigkeit, die aus ebenjener Kontingenz hervorgeht (Laclau/Mouffe 2006: 130;

5 Die Unterscheidung von Politik und dem Politischen als ontologische Differenz ist von ver-
schiedenen Seiten aus kritisiert worden (Bedorf 2010: 33; Hetzel 2010: 237; Celikates
2010b: 278). Die Annahme einer radikalen Kontingenz des Sozialen ldsst es m. E. dennoch
konsequent erscheinen, das Politische auf einer ontologischen Ebene zu begreifen, ohne ihm
aber eine positive Essenz zuzuschreiben oder es auf das Ereignis einer Revolution zu redu-
zieren. Wenn davon ausgegangen wird, dass eine endgiiltige Griindung von Gesellschaft
nicht moglich ist, dann ,,nimmt genau diese Unmoglichkeit von Griindung eine Rolle an, die
nur als (quasi)transzendental in Bezug auf partikulare Griindungsversuche bezeichnet wer-
den kann* (Marchart 2010b: 146). Der Begrift der Griindung teilt sich dabei in ein rein ne-
gatives Fundament — die Unméglichkeit des einen letzten Grundes — und die Mdglichkeit
kontingenter Griindungen im Plural (ebd.; vgl. Butler 1992).

https://dol.org/10.14361/9783839448328-011 - am 12.02.2026, 23:03:08, - ET—



https://doi.org/10.14361/9783839448328-011
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Theorie der radikalen Demokratie als Praxis | 57

vgl. Staheli 2000b: 25, 240ff.; Marchart 2010a: 204). Politisch ist also nicht blof3 die
Grundlosigkeit selbst, sondern ebenso der Umgang mit dieser, sowohl der Riss in einer
Gesellschaftsformation als auch die anschlieBenden Versuche, diesen zu ndhen, und
die als ein mehr oder weniger offener Konflikt ausgetragen werden. Die ,,In(ter)ven-
tion des Politischen* (Stiheli 2000b: 269) besteht also darin, auf einem unentscheid-
baren Terrain kontingente und umkdmpfe Entscheidungen zu treffen.

Wie aber kann das Politische erfahren, die Kontingenz und Konflikthaftigkeit von
Gesellschaft und damit die Moglichkeit anderer Formen der Vergesellschaftung sicht-
bar gemacht werden? Neben unerwarteten Ereignissen, die unser Gesellschaftsver-
stindnis erschiittern konnen, sind es vor allem Auseinandersetzungen und Konflikte,
die zu einem Umdenken fiihren. In diesem Sinne arbeite ich zum Abschluss des Un-
terkapitels einen Begriff politischer Praxis heraus, durch den Alternativen im Sozialen
ausgehandelt werden konnen und an den der Begriff demokratischer Praxis anschlief3t,
den ich im nichsten Unterkapitel entwickle. Zuvor werde ich jedoch beschreiben, wie
Gesellschaftsverhiltnisse in Ordnungen des Sozialen verfestigt werden und wie
dadurch das Politische verdeckt wird.

2.2 Hegemonie, Polizei und die Ordnung des Sozialen

Mit der politischen Differenz wurde die Mdoglichkeit einer umfassenden Politisierung
betont. Nicht nur die Regeln der konventionellen Politik kénnen ausgehend vom Poli-
tischen unterlaufen, infrage gestellt, zuriickgewiesen oder neu geschrieben werden.
Die gesamte Gesellschaft ist potenziell offen fiir Verdnderung. Dabei stellt sich jedoch
die Frage, wie gegenwirtige Griindungen von Gesellschaft strukturiert sind sodass un-
sere Leben trotz der potenziellen Allgegenwirtigkeit des Politischen von Zwéngen,
Vorschriften und Erwartungen bestimmt sind, die lediglich sporadisch hinterfragt wer-
den. Wenn wir zur Arbeit oder in die Schule gehen, auf die Strale treten oder nach
Hause kommen, so werden diese Handlungsablaufe meist nicht von einem Moment
des Politischen unterbrochen. Vielmehr ist die politische Entstehung solcher Routinen
verdeckt und vergessen, sie ist mit Laclau (1990: 34) gesprochen, ,,sedimentiert™.
Gleichermaflen erscheinen auch Grenzen — die etwa Unionsbiirger innen problemlos
iiberqueren, wihrend andere daran gehindert werden — sowie die alltégliche Entrech-
tung aufgrund mangelnder Aufenthaltsrechte weitgehend als Normalitdt. Hier zeigt
sich zudem, dass diese geltende Normalitdt auch durch materiellen Zwang gepanzert
ist (Gramsci 1991-2002: H. 6, §88) und sich nicht ohne Weiteres tatsdchlich unterlau-
fen ldsst. Der im Folgenden entwickelte Begriff herrschender Ordnung verdeutlicht,
warum jegliche Gesellschaftsordnung zwar radikal kontingent ist, sie uns aber dennoch
als eine weitgehend zwingende Objektivitit gegeniibertritt. Zentral fiir diese Verfesti-
gungen sind die Konzepte des Sozialen, der diskursiven Identitat und der Hegemonie
bei Laclau und Mouffe sowie die der Aufteilung des Sinnlichen bzw. der Polizei bei
Ranciére. Die Kombination dieser Konzepte ermoglicht eine vielseitige Beschreibung
machtvoller Prozesse der Exklusion/Inklusion und Hierarchisierung im Zusammen-
hang einer herrschenden Ordnung, die den Handlungsraum fiir politische sowie demo-
kratische Praxen bildet und die somit auch den Bezugsrahmen fiir Kdmpfe der Migra-
tion strukturiert. Mit Laclau/Mouffe und Ranciére eréffne ich zwei Perspektiven, die
jeweils bestimmte Dimensionen beleuchten und andere zugleich unterbelichtet lassen,
und die sich daher wechselseitig ergdnzen koénnen. Mit Laclau/Mouffe lédsst sich in

https://dol.org/10.14361/9783839448328-011 - am 12.02.2026, 23:03:08, - ET—



https://doi.org/10.14361/9783839448328-011
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

58 | Migration und radikale Demokratie

erster Linie beschreiben, wie eine herrschende Ordnung {iber die Abgrenzung von In-
nen und AuBlen operiert, mit Ranciére kann hingegen die hierarchische Aufteilung in-
nerhalb einer Ordnung fokussiert werden.

Jegliche Gesellschaftsformation sowie die darin unterschiedenen Formen und
Identititen kénnen Laclau und Mouffe zufolge nur durch konfliktreiche Grenzziehun-
gen entstehen, wobei dieser Konstruktionsprozess nur in wenigen Momenten als sol-
cher erkannt wird. Den Gesamtzusammenhang von unbewusst und selbstverstdandlich
gewordenen Praxen und Beziehungen sowie die daraus entstehenden Institutionen be-
schreiben sie als das Soziale, zu dem auch die von Mouffe beschriebenen Regime kon-
ventioneller Politik zdhlen. Es ist ,,die Sphére sedimentierter Verfahrensweisen, [...]
die die urspriinglichen Akte ihrer kontingenten politischen Instituierung verhiillen und
als selbstverstindlich angesehen werden, als wiren sie in sich selbst begriindet
(Mouffe 2007: 26). Es gibt im Sozialen eine Tendenz, die konstituierenden Entschei-
dungen mitsamt den verworfenen Alternativen unsichtbar zu machen, indem das Be-
stehende objektiviert wird. Der Status quo wird auf diese Weise selbstverstindlich ge-
macht. Dennoch kénnen die Spuren der Kontingenz nie vollstindig verwischt werden:
Durch den Primat des Politischen, die grundsitzliche ,,Offenheit des Sozialen®, bleiben
Ordnungen stets prekdr und konnen nur partikular gegriindet werden (Laclau/Mouffe
2006: 130; vgl. Laclau 1990: 33ff.). Sie konstituieren sich durch die instabile Abgren-
zung von einem AufBen in einem Antagonismus, der zugleich Existenzbedingung und
-bedrohung ist (Laclau 1990: 21). Der Begriff des Antagonismus, der als Konflikt zu-
sammen mit der radikalen Kontingenz das Politische der Gesellschaft ausmacht, hat
bei Laclau und Mouffe eine sehr umfassende Bedeutung (2006: 161; vgl. Laclau 1990:
20f.; Mouffe 2008). Sie beschreiben den Antagonismus im Anschluss an Derridas dif-
ferenztheoretische Uberlegungen als Verhiltnis zu einem konstitutiven AuBen (Staten
1986: 16; Derrida 2001), das die Existenz einer sozialen Form ermdglicht und zugleich
bedroht (Laclau 1990: 17f.; Mouffe 2008: 36). Ich unterscheide hierbei zwischen ei-
nem aullersten Antagonismus, der als Teil des Politischen auf der ontologischen Ebene
begriffen werden kann und der grundlegend fiir jegliche Gesellschaftsform ist, sowie
inneren Antagonismen, die eine bestehende Gesellschaft durchziehen (vgl. Wullweber
2012: 43; Nonhoff 2010: 40).° Neben dem &uBersten Antagonismus, der auf die

6 Der auBerste Antagonismus verweist darauf, dass eine soziale Formation, die ihre Einheit
als Gesellschaft beschreibt, erst durch die Abgrenzung von einem nicht-fassbaren Aufen
entsteht. Dieses ,,konstitutive Aufien ist jedoch nicht an einem imaginierten Rand der Ge-
sellschaft verortet, sondern durchzieht diese, sodass die Form einer Gesellschaft nie voll-
standig abgeschlossen werden kann und es immer wieder zu inneren Briichen und Leerstel-
len kommt (Laclau 1990: 17f.; Mouffe 2008: 36). Den irritierenden und bedrohlichen Ein-
bruch des nicht sinnvoll beschreibbaren Auflen bezeichnet Laclau auch als Dislokation, die
einen Riss im Bestehenden erzeugt und zugleich einen Méglichkeitsraum fiir Verdnderungen
eroffnet (Laclau 1990: 391f.; vgl. Stéheli 2000b: 230). Der &uBerste Antagonismus verweist
auch auf die Grenze eines allgemeinen Feldes der ,,Diskursivitat“, da nichts ohne eine dis-
kursive Vermittlung im Sozialen erscheinen und zugleich mit Sinn versehen werden kann
(Laclau/Mouffe 2006: 149). Analog zur Unterscheidung des duBeren Antagonismus und der
inneren Antagonismen kann zwischen einem allgemeinen Diskursiven des Sozialen und kon-
kreten Diskursen innerhalb dieser Sphére unterschieden werden (vgl. ebd., 176; Nonhoff
2010: 37).

https://dol.org/10.14361/9783839448328-011 - am 12.02.2026, 23:03:08, - ET—



https://doi.org/10.14361/9783839448328-011
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Theorie der radikalen Demokratie als Praxis | 59

Grenze des Diskursiven verweist und der potenziell ,,Sinnzusammenbriiche® (Stiheli
2000b) verursacht, gibt es eine Vielzahl innerer Antagonismen, die fiir Identitdten so-
wie Diskurse konstitutiv sind.

Kollektive Identitdten entstehen Laclau und Mouffe zufolge, indem verschiedene
Elemente zu einem gemeinsamen Diskurs artikuliert werden. Die Elemente kénnen
aber nur dann trotz ihrer Verschiedenheit in einer ,,Aquivalenzkette* gleichgesetzt
werden, wenn sie sich von einem gemeinsamen Auflen abgrenzen. Im Gegensatz zum
duBersten Antagonismus einer Gesellschaftsform werden in der Konstruktion sozialer
Identitéten offensichtlich Grenzen gezogen und ,Andere‘ markiert, um zu symbolisie-
ren, was die eigene Identitét (nicht) ist: ,,[E]twas zu sein, heiflt immer, etwas anderes
nicht zu sein (A impliziert, nicht B sein).“ (Laclau/Mouffe 2006: 169; vgl. Staheli
2006: 263) Diese Formen der Identitédtskonstruktion stehen auch im Fokus der demo-
kratischen Praxen im Feld der Migration, wobei sich der identitétsstiftende Ausschluss
besonders deutlich in der Nationform zeigt. Innere Antagonismen, die sich etwa aus
gesellschaftlichen Hierarchien von Klassen- und Geschlechterverhéltnissen ergeben,
werden tibersetzt durch die Imagination einer gemeinsamen nationalen Identitdt als
,Deutsche‘ und in ein Aulen verschoben. Konflikte und Probleme werden auf die als
solche markierten ,Anderen‘ projiziert, die als Bedrohung der gemeinsamen Identitét
erscheinen, durch ihre symbolische Alteritit aber zugleich fiir diese konstitutiv sind.
Da der Antagonismus keine stabile Grenze zum Auflen festschreibt, bleibt die Identitét
stets prekér und muss sich laufend re-artikulieren. Die Beschreibung von Migrant_in-
nen und rassifizierten Subjekten als Andere ist somit konstitutiv und verweist zugleich
auf die Briichigkeit nationaler Identitit, fithrt diese in Krisen und wird zum Anlass fiir
dessen oftmals gewaltvolle Reproduktion genommen (vgl. Schwiertz/Ratfisch 2017).

Die Verfestigung von Herrschaftsstrukturen einer Gesellschaft, in der unterschied-
liche und teilweise auch gegensétzliche Diskurse und Identitdten verbunden werden,
beschreiben Laclau und Mouffe im Anschluss an Antonio Gramsci als Hegemonie.
Der Hegemonie-Begriff bietet einen Ansatz, Herrschaftsstrukturen in ihrer Beziehung
zu Staatlichkeit zu analysieren, aber nicht auf diese zu reduzieren und ebenso den er-
weiterten Staat der ,,Zivilgesellschaft” einzubeziehen, Gewalt und Konsens in einem
Verhiltnis zu denken.” Durch die Komplexitit innergesellschaftlicher Antagonismen

7  Mit seinen Analysen von Hegemonie versuchte Gramsci zu begreifen, wie sich kapitalisti-
sche Herrschaftsverhéltnisse trotz ihrer wiederholten Krisen reproduzieren und stabilisieren
konnen, indem er insbesondere die Rolle von Kompromissen, Einbindung und kultureller
Vergesellschaftung herausgearbeitet hat. Die Macht der Hegemonie wirkt iiber eine Univer-
salisierung von partikularen Diskursen und Positionen, sie verkniipft konkurrierende gesell-
schaftliche Krifte und geht liber Staatsapparate im engeren Sinne hinaus. Hegemonie wirkt
ebenso im erweiterten Staat der Zivilgesellschaft und verbindet Elemente von Konsens und
Gewalt, sie ist ,,Hegemonie, gepanzert mit Zwang* (Gramsci 1991-2002: H. 6, §88; vgl.
Opratko 2012). Gesellschaftlicher Common Sense oder Konsens ist demnach weniger eine
ungezwungene Ubereinkunft freier Individuen, wie es die normative Demokratietheorie vor-
sicht (vgl. Habermas 1993), sondern entsteht durch Macht- und Herrschaftsverhiltnisse:
,,Was ,06ffentliche Meinung® genannt wird, ist aufs Engste mit der politischen Hegemonie
verkniipft, es ist ndmlich der Beriihrungspunkt zwischen ,Zivilgesellschaft® und ,politischer
Gesellschaft‘, zwischen dem Konsens und der Gewalt* (Gramsci 1991-2002: H. 7, §83).

https://dol.org/10.14361/9783839448328-011 - am 12.02.2026, 23:03:08, - ET—



https://doi.org/10.14361/9783839448328-011
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

60 | Migration und radikale Demokratie

gibt es keine zweigeteilte Ordnung, in der eindeutig zwischen Herrschenden und Be-
herrschten unterschieden werden kann (vgl. Laclau/Mouffe 2006: 177). Politik ist da-
her im Wesentlichen eine Auseinandersetzung um Hegemonie, durch die sich erst ein
dominantes Lager als herrschender ,,Block an der Macht™ konstituieren kann (Poulant-
zas 2002: 121; vgl. Laclau/Moufte 2006: 178). Das Soziale ist dabei ein Feld, auf dem
verschiedene Hegemonieprojekte um Vorherrschaft kdmpfen, indem sie versuchen
ihre partikularen Diskurse zu einem allgemeinen werden zu lassen (vgl. Buckel et al.
2014). Der Diskurstheorie von Laclau und Mouffe zufolge kdnnen soziale Formatio-
nen hegemonial werden, indem diese ihre Aquivalenzkette erweitern und immer neue
Elemente aus anderen Diskursen in ihrem eigenen Diskurs artikulieren (Laclau/Mouffe
2006: 186, 177). Fiir Laclau ist Hegemonie zudem mit einer vereinheitlichenden Re-
présentation verbunden: Sie entsteht, indem ,,ein partikularer Inhalt zum Signifikanten
der abwesenden gemeinschaftlichen Fiille wird“, wobei das Gemeinsame durch einen
»leeren Signifikanten* reprasentiert wird (Laclau 2002: 74; vgl. Stiheli 2006: 261f,;
Nonhoff 2010: 43). So werden, wie eingangs beschrieben, durch die Hegemonie des
nationalen, liberalen Demokratieregimes die Bedeutungen von Demokratie tendenziell
in dessen Diskurs fixiert: Demokratie wird zum weitestgehend leeren Signifikanten,
der den nationalen Verfassungsstaat als allgemeine Objektivitdt représentiert (vgl.
Laclau 1990: 28). Der Begriff der Hegemonie ist jedoch selbst eine analytische Kon-
struktion, wobei auller einem génzlich abstrakten Verweis auf ,die‘ hegemoniale oder
herrschende Ordnung, immer nur eine bestimmte Facette von Hegemonie, immer nur
die Vorherrschaft in Bezug auf einen Ausschnitt der vielféltigen und intersektionalen
Machtverhéltnisse beschrieben werden kann (vgl. Butler 1997; Winker/Degele 2010;
Lutz et al. 2013). Im Hinblick auf Migration fokussiere ich mit dem Hegemoniebegriff
daher einen gesellschaftlichen Zusammenhang, der staatliche und zivilgesellschaftli-
che Institutionen und Praxen verkniipft und in dem pro-migrantische Elemente einge-
bunden, Migration aber grundsétzlich abgegrenzt, problematisiert und entrechtet wird
(vgl. Gonzales 2014; Schwiertz/Ratfisch 2016, 2017).

Die Hegemonie- und Diskurstheorie von Laclau und Mouffe kann jedoch fiir sich
allein genommen zu einem verengten Verstdndnis radikaler Demokratie fithren und
sagt relativ wenig iiber jene Subjekte und Praxen aus, die sich gegen eine herrschende
Ordnung herausbilden. Durch ihre Betonung von Antagonismen denken sie gesell-
schaftliche Identititen und Formen — trotz der Unmdglichkeit ihrer vollstindigen
SchlieBung — weitgehend als Einheiten, die sich durch Exklusion und Abgrenzung von
einem anderen bilden. Dies gilt nicht nur fiir die Verfestigung herrschender Verhalt-
nisse, sondern ebenso fiir soziale und politische Bewegungen, die diese aufzubrechen
versuchen. Mit Ranciére wird dagegen ein Denken politischer Subjektivitidt moglich,
das weniger die Konstruktion von Identitédten, sondern in erster Linie Praxen der Ent-
Identifizierung in den Blick nimmt (vgl. Eggers 2016). Wéhrend Formen von Macht
und Widerstand bei Laclau und Mouffe primér in einer Logik der Exklusion gedacht
werden, begreift Ranciére diese eher in einer Logik der Inklusion. Im Anschluss an die
Sozialtheorie von Laclau und Mouffe ldsst sich somit insbesondere die Entstehung von
Identitéten durch die Grenze zu einem AuBen begreifen. Im Anschluss an die theore-
tische Perspektive von Ranciére kdnnen dagegen politische Subjektivierungen be-
schrieben werden, die als Uberschreiten der Grenzen einer zugeordneten Position ent-
stehen. Erstere betonen die Abgrenzung von einem dominierenden Anderen, letzterer

https://dol.org/10.14361/9783839448328-011 - am 12.02.2026, 23:03:08, - ET—



https://doi.org/10.14361/9783839448328-011
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Theorie der radikalen Demokratie als Praxis | 61

die Abgrenzung von einem dominierten Selbst. Ranciéres Konzeptionen sozialer Ord-
nungen und Hierarchien, sowie der im nachfolgenden Abschnitt vorgestellten politi-
schen Praxen und Subjektivierungen, sind daher bedeutsame Ergénzungen radikaler
Demokratietheorie. In den Kdmpfen migrantischer Jugendlicher finden sich, wie ich
zeigen werde, beide Aspekte politischer Subjektivitit: Einerseits entsteht diese durch
eine Abgrenzung von anderen Positionen, etwa im engen Verhéltnis zu pro-migranti-
schen Akteur innen, aber auch im Antagonismus gegeniiber Migrationsbehdrden oder
einem grundsétzlich abgelehnten Unrecht; andererseits entsteht die politische Subjek-
tivitdt durch Zuriickweisen und Verlassen der den jugendlichen Migrant_innen inner-
halb der herrschenden Ordnung zugewiesenen Positionen. In seiner Kritik der Hege-
monietheorie von Laclau und Mouffe bemerkt Slavoj Zizek, dass sich die ,,Selbstor-
ganisation der Ausgeschlossenen* radikal unterscheidet ,,von der Selbstorganisation
jener [...], deren Identitdt zum ,legitimen‘ gesellschaftlichen Korpus zugelassen ist*
(2005: 181).% Mit Ranciéres Konzept der Polizeiordnung kann eben diese Selbstorga-
nisierung ausgehend von einer marginalisierten Position in der herrschenden Ordnung
verstanden werden. Als Migrant_innen werden Subjekte zwar grundsétzlich von der
nationalen Identitdt ausgeschlossen. Sie befinden sich aber nicht bloB in einem Auflen,
sondern ihre Korper und Subjektivititen bekommen eine bestimmte, marginalisierende
Position innerhalb der hierarchischen Ordnung des Nationalen zugewiesen, was mit
Sandro Mezzadra und Brett Neilson als ,,differentielle Inklusion“ bezeichnet werden
kann (2014; 2013; vgl. Balibar 2005: 89).°

8 Laclau hat mit seiner Unterscheidung von gesellschaftlich zugeschriebenen Subjektpositio-
nen und der theoretisch an Lacan geschulten Figur des Subjekts als Mangel einen bedeuten-
den Beitrag zur generellen Frage der Handlungsfahigkeit geleistet, wobei er das Scheitern
von Identitét als traumatische Erfahrung und Moglichkeit von Freiheit beschreibt: ,,I am con-
demned to be free, [...] because I have a failed structural identity* (Laclau 1990: 44, 61; vgl.
Stiiheli 2006: 269f.). Allerdings sind diese abstrakten Uberlegungen kaum ausreichend fiir
die Analyse konkreter politischer Subjektivitdten. In On Populist Reason entwickelt Laclau
(2005) einen dariiber hinausgehenden Begriff kollektiver Subjektivitit, die sich durch Ver-
kniipfung von Forderungen sowie durch einen Antagonismus zur hegemonialen Ordnung als
populares Volk herausbildet. Trotz seiner anspruchsvollen theoretischen Ausarbeitung wer-
den jedoch weiterhin ,,Fragen der widerstandigen Handlungsfahigkeit ausgeklammert*, wes-
halb auch Oliver Fliigel-Martinsen und Franziska Martinsen (2018: 82) hinsichtlich der po-
litischen Subjektivierung fiir eine Erweiterung mit den Ansdtzen Ranciéres argumentieren.
Interessanterweise legt Laclau diese Weiterfithrung selbst nahe, insofern er am Ende von On
Populist Reason (2005: 244ff.) seinen Ansatz in die Ndhe von Ranciére riickt.

9 Das Verhiltnis von Inklusion und Exklusion ist jedoch in beiden Ansdtzen komplexer, als
dass es einseitig aufgelost werden wiirde. So wird auch aus der theoretischen Perspektive
von Laclau und Mouffe weniger eine vollstdndige Exklusion lebendiger Korper beschrieben,
sondern insbesondere eine AusschlieBung im Diskursiven — die jedoch gravierende Folgen
fiir diese Korper hat. Konkrete Individuen, die als Subjekte aus dem Diskurs einer bestimm-
ten nationalen Identitét ausgeschlossen werden, konnen dennoch Teil von anderen Diskursen
und Identititen sein, etwa im Bereich der Arbeits- und Geschlechterverhiltnisse. Des Wei-
teren erfasst die Hegemonietheorie das Streben nach einer umfassenden Inklusion, da hege-
moniale Projekte zwar etwas ausschlieen, um zu existieren, ihre Wirkméchtigkeit aber aus
der Artikulation immer neuer Elemente innerhalb der eigenen Diskurse beziehen. Wenn man

https://dol.org/10.14361/9783839448328-011 - am 12.02.2026, 23:03:08, - ET—



https://doi.org/10.14361/9783839448328-011
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

62 | Migration und radikale Demokratie

Um die demokratischen Praxen von Selbstorganisierungen zu analysieren, ist es
bedeutsam, die gesellschaftliche Aufteilung zu beschrieben, aus der heraus sie entste-
hen und gegen die sie sich wenden. Mit Ranciére kann hier ein Begriff politischer Sub-
jektivitit entwickelt werden, die weniger durch den Ausschluss eines Anderen, son-
dern vielmehr durch eine Infragestellung der eigenen Position entsteht. Die Machtver-
hiltnisse des Sozialen beschreibt er weniger als Antagonismen zu einem Auflen, son-
dern eher als eine immanente Aufteilung. Ganz im Sinne Foucaults interessiert ihn,
wie Subjekte innerhalb der Machtverhiltnisse regiert werden, wie eine Ordnung ent-
steht, in der die einen mehr Gehor finden kénnen als die Anderen. Jede noch so mar-
ginalisierte Position ist im Sozialen verortet, wenn sie zum Moment eines Diskurses
wird — und so ist es auch die Adressierung in einem Diskurs, von der ausgehend Ran-
ciere grundsatzlich jede Hierarchie infrage stellt.

Im Anschluss an Ranciére kann ein Begriff der Anordnung von Positionen inner-
halb einer Gesellschaftsformation entwickelt werden, der in dieser Hinsicht den der
Hegemonietheorie von Laclau und Mouffe produktiv ergénzt. Die Analysen politischer
Konflikte sind bei Ranciére verbunden mit einem Begriff hierarchischer Ordnung, der
tendenziell weniger auf Ausschliisse, sondern gerade auf eine unterdriickende All-In-
klusion verweist (vgl. Biesta 2011: 89). Was im gewohnlichen Sprachgebrauch, in der
Politikwissenschaft und bei Mouffe als Politik bezeichnet wird, nennt Ranciére in sei-
ner Terminologie und im umfassenderen Sinne ,,Polizei” (2002: 39f.). Der Begriff be-
schreibt nicht blof} das staatliche Gewaltmonopol oder die konventionellen Polizeibe-
horden, sondern vielmehr eine herrschende Gesellschaftsordnung (ebd.: 40). Die ,,Po-
lizei* ist eine ,,Aufteilung des Sinnlichen* (Ranciére 2006a), die dariiber bestimmt,
wie, wo, wann und warum Korper als Subjekt oder Objekt erscheinen kénnen:

,Die Polizei ist somit zuerst eine Ordnung der Korper [...], die dafiir zusténdig ist, dass diese
Korper durch ihre Namen diesem Platz und jener Aufgabe zugewiesen sind; sie ist eine Ordnung
des Sichtbaren und des Sagbaren, die dafiir zustdndig ist, dass diese Tatigkeit sichtbar ist und
jene andere es nicht ist, dass dieses Wort als Rede verstanden wird, und jenes andere als Ldrm.
(Ranciere 2002: 41; vgl. zur Unterscheidung Rede/Larm: 34)

Die Polizei entscheidet also iiber die Wahrnehmung von Kérpern und die Einrichtung
von Rdumen, in denen sie erscheinen konnen. Die Kehrseite dieser Ordnung des Wahr-
nehmbaren bezeichnet Ranciére (2002) als ,,Unvernehmen® (la mésentente)!”: Die

umgekehrt wie Ranciére (2006a) vom Begriff einer ,,Aufteilung des Sinnlichen* ausgeht,
dann kann auch mit ihm die Zuweisung sozialer Positionen als wechselseitige Exklusion aus
verschiedenen sozialen Welten begriffen werden (etwa ausgeschlossen als Biirger_in und
einbezogen als Arbeiter_in), selbst wenn sich die mit den jeweiligen Subjektpositionen ver-
bundenen Korper begegnen. Dennoch haben radikaldemokratische Ansétze spezifische Ge-
wichtungen, die auf unterschiedliche Anspriiche der Theorieproduktion bezogen werden
konnen.

10 La mésentente bedeutet im verstirkten Sinne ,Uneinigkeit‘. Das darin enthaltende Verb en-
tendre kann libersetzt werden mit ,vernehmen‘, ,wahrnehmen®, ,verstehen‘ aber auch ,wol-
len‘. Das Unvernehmen bezeichnet eine Sprechsituation in der sich — anders als beim Miss-
verstdndnis, das sprachlich geklart werden kann — verschiedene Rationalitédten unvermittelt

https://dol.org/10.14361/9783839448328-011 - am 12.02.2026, 23:03:08, - ET—



https://doi.org/10.14361/9783839448328-011
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Theorie der radikalen Demokratie als Praxis | 63

Laute der Einen werden als Rede vernommen, die der Anderen lediglich als Léarm.
Erstere haben folglich die Moglichkeit zu sprechen und Rechte auszusprechen. Letz-
tere sind dagegen nicht als Subjekte in die hegemoniale Ordnung eingeschrieben, ob-
wohl sie dennoch mit ihren K&érpern im Sozialen présent sind und in marginalisierten
(bzw. anderen) Diskursen durchaus als Subjekte auftreten. So bestimmt etwa die Poli-
zei von Migrationsregimen die Positionen von ,Migrant innen‘ in einer Strategie dif-
ferenzierter Entrechtung und Verwertung, die auf die grenziiberschreitende Mobilitét
reagiert. So wurde etwa den Kdrpern der sogenannten Gastarbeiter ein bestimmter Ar-
beitsplatz in Deutschland zugewiesen, eine Rolle in der Offentlichkeit oder gar eine
Zugehorigkeit zur Nation war hingegen nicht fiir sie vorgesehen.

Dieses Unvernehmen der Einen durch die Anderen fiihrt dazu, dass jene keine
Sprechposition im herrschenden Diskurs haben. Sofern sie aber adressiert werden, ent-
steht die paradoxe Situation, dass die ,Sprachlosen‘ angesprochen werden. Die Polizei
erhdlt und verdeckt diesen Widerspruch zwischen der ,,ungleichmifligen Verteilung
der gesellschaftlichen Korper® und der ,,gleichen Fahigkeit der sprechenden Wesen im
Allgemeinen® (Ranciére 2002: 54). Ausgehend von diesem Spannungsverhéltnis zwi-
schen Sprachlosigkeit und Ansprache in einer hierarchischen Ordnung kann das Un-
vernehmen als solches deutlich gemacht werden und eine neue Bedeutung erlangen:
Als Dissens, der die Ordnung durch eine politische Praxis spaltet. Hierbei stimme ich
der Kritik zu, dass der Begriff der Polizei kaum differenziert und unterkomplex ist
(Balke 2010; vgl. Marchart 2011: 132). Allerdings wirkt es wie eine analytische Stra-
tegie, dass Ranciére nicht die Komplexitit der herrschenden Verhiltnisse entfaltet, da
er gerade das in den Blick bekommen will, was {iber diese Verhéltnisse hinausgeht.
Die Polizei ist somit vor allem eine Chiffre der herrschenden Ordnung fiir eine Analyse
politischer und demokratischer Praxen.

Die Polizei kann durch politische Praxen infrage gestellt werden, die Ranciére in
seinem engeren Verstindnis als Politik bezeichnet:

»~Aufsehen erregend oder nicht, die politische Tétigkeit ist immer eine Weise der Kundgebung,
die die Aufteilung des Sinnlichen polizeilicher Ordnung durch die Inszenierung einer Vorausset-
zung zersetzt, die ihr grundsétzlich fremd ist, diejenige eines Anteils der Anteillosen, die selbst
letztendlich die reine Zufilligkeit der Ordnung, die Gleichheit jedes beliebigen sprechenden We-
sens mit jedem anderen beliebigen sprechenden Wesen kundtut.“ (Ranciére 2002: 42f.)

Durch politische Praxen kann also eine hierarchische Ordnung des Sozialen infrage
gestellt werden, indem sie deren radikale Kontingenz offenlegen. Diese ,,reine Zufil-
ligkeit der Ordnung™ ist in der ,,Aufteilung des Sinnlichen* der Polizeiordnung — die
durch soziale Praxen laufend reproduziert wird — tendenziell unsichtbar. Die politische
Praxis vergegenwirtigt diese Kontingenz und ist damit zugleich ein Kampf fiir deren

gegeniiberstehen, sodass sie sich in einem Punkt nicht verstehen. ,,Es ist der Konflikt zwi-
schen dem, der ,weil}* sagt und jenem, der auch ,wei3‘ sagt, aber keineswegs dasselbe da-
runter versteht.” (Ranciére 2002: 9f.) Es ist ein Nichtverstehen(-Wollen), durch das eine hie-
rarchische Differenz begriindet wird (Krasmann 2010: 78f.). Insofern dieses Unvernehmen
an Grenzen sozialen Sinns stoft, kann es mit Laclau als duflerer Antagonismus beschrieben
werden.

https://dol.org/10.14361/9783839448328-011 - am 12.02.2026, 23:03:08, - ET—



https://doi.org/10.14361/9783839448328-011
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

64 | Migration und radikale Demokratie

Wahrnehmbarkeit. Der Begriff der Politik beschreibt bei Ranciére nicht eine herr-
schende Ordnung, sondern nur eine Politik der politischen Praxis im engeren Sinne:
,»Es gibt Politik einfach deshalb, weil keine gesellschaftliche Ordnung in der Natur
gegriindet ist, kein gottliches Gesetz die menschlichen Gesellschaften beherrscht.*
(Ranciere 2002: 28) Auch wenn Ranciéres Begriff von Politik sicher nicht auf einen
Alleinvertretungsanspruch zielt, sondern er sich durch seinen Fokus auszeichnet,
werde ich diese besondere Bedeutung mit dem spezifischeren Begriff demokratischer
Praxis fassen und ansonsten einen allgemeineren Politikbegriff verwenden, der auch
iiber jenen konventionellen Begriff von Politik als Teilsystem bei Mouffe hinausgeht.!!

Insgesamt ldsst sich mit dem Konzept der Hegemonie vor allem beschreiben, wie
eine herrschende Ordnung durch eine Verkniipfung diverser Identitdten und Diskurse
entsteht, indem diese von einem Auflen abgegrenzt werden. So werden durch die He-
gemonie der national-liberalen Demokratie die Diskurse von Nation und Représenta-
tion so verbunden, dass demokratische Praxen von Nicht-Biirger innen, die sich nicht
im nationalen Diskurs artikulieren kénnen, vom Volk ausgeschlossen werden und un-
scheinbar bleiben. Mit dem Konzept der Polizei gerdt zudem in den Blick, wie diese
ausgeschlossenen Praxen und Positionen zugleich als Differenzen eingeschlossen wer-
den. Migrantische Subjekte und Korper sind nicht einfach in einem Auflen, sondern
sie erscheinen in der hegemonialen Polizeiordnung als problematisierte Identititen:
Als bedrohliche oder defizitire Subjekte, die kontrolliert und gerettet, abgeschoben
oder integriert werden miissen. Als Subjekte werden sie tendenziell von der Offent-
lichkeit ausgeschlossen und doch sind sie priasent in privatisierten Rdumen der Arbeit.
Als herrschende Ordnung bezeichne ich zusammenfassend beide Seiten einer hierar-
chischen Gesellschaftsform: deren Griindung und Transformation durch einen konsti-
tutiven Ausschluss und innere Antagonismen sowie deren selektive Integration in eine
innere Hierarchie von Positionen. Das Soziale ist dabei die diskursive Sphére, in der
sich diese Ordnungen festschreiben, in der sie reproduziert und transformiert werden.
Durch Momente des Politischen kann es dagegen zu einem Bruch mit dem Bestehen-
den kommen — wie, das verdeutliche ich im folgenden Abschnitt mit dem Konzept der
politischen Praxis.

2.3 Soziale und politische Praxen

Die Theorie radikaler Demokratie als Praxis griindet in einem praxeologischen Gesell-
schaftsverstidndnis, das weder von einer Determinierung durch Strukturen noch von
den Handlungen autonomer Subjekte ausgeht. Vielmehr werden Handlung und Struk-
tur mit dem Begriff der Praxis in einem wechselseitigen Verhéltnis gedacht (Moebius
2008; Reckwitz 2016; vgl. Giddens 1997; Schatzki 1996). Die Unterscheidung sozialer
und politischer Praxen ist ein analytischer Schliissel, um zu verstehen, wie soziale Ord-
nungen befolgt, reproduziert, transformiert, unterwandert oder infrage gestellt werden.
Sie verdeutlicht, wie Verhéltnisse und Regime einerseits laufend wiederhergestellt und

11 Ranciere verwendet seinen affirmativen Politikbegriff weitgehend synonym mit Demokratie
(2002: 111, 2012b: 60; vgl. Krasmann 2010: 81). Indem ich den spezifischeren Begriff de-
mokratischer Praxis verwende, kann ich diese Gleichsetzung von Politik und Demokratie
vermeiden, die zu einem normativ aufgeladenen und analytisch auf egalitére Orientierungen
verengten Politikbegriff fiihrt (vgl. Marchart 2010a, 2011).

https://dol.org/10.14361/9783839448328-011 - am 12.02.2026, 23:03:08, - ET—



https://doi.org/10.14361/9783839448328-011
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Theorie der radikalen Demokratie als Praxis | 65

wie sie andererseits zersetzt werden. Das hier entwickelte Konzept politischer Praxis
dient als Analysekategorie fiir die Fallstudien, um die Méglichkeiten der Intervention
in herrschenden Verhéltnissen zu erfassen. Es enthélt in der Erzeugung eines Bruchs
im Sozialen und dessen Wahrnehmbarkeit zudem bereits zwei wesentliche Aspekte,
die fiir den Begriff demokratischer Praxen bedeutsam sind. Ziel der Unterscheidung
ist jedoch nicht, sozialen Praxen die Politik abzusprechen, sondern vielmehr die Be-
deutung des Politischen und des Sozialen in der Praxis zu verdeutlichen. Das Soziale
ist trotz seiner vielfach zwanghaften Objektivitdt keine der Aushandlung entriickte
Struktur, sondern wie beschrieben eine Dimension sedimentierter Praxen, eine Verket-
tung von ausschlieBenden Entscheidungen, durch die sich gesellschaftliche Ordnungen
konstituieren. Deren Kontingenz und die Spuren der Instituierung sind tendenziell ver-
wischt. Das Politische und das Soziale sind aber nicht einfach getrennt, da jede Form
des Sozialen latent politisch ist (vgl. Staheli 2006: 254). Eine soziale Ordnung kann
sich daher nur erhalten, indem sie sich dndert, indem sie laufend auf Dislokationen und
Antagonismen mit einer Re-Artikulation reagiert. Die Reproduktion und Transforma-
tion des Bestehenden er6ffnet jedoch zugleich einen Raum, in dem potenziell alles
infrage gestellt werden kann.

Die ErschlieBung von Moglichkeitsrdumen, aber ebenso die wiederholte Schlie-
Bung sozialer Strukturen, vollzieht sich hierbei wesentlich als gesellschaftliche Praxis,
wobei ich den Begriff im Folgenden ins Zentrum meines Ansatzes radikaler Demokra-
tietheorie stelle. Die etablierten Ordnungen und Verhiltnisse entstehen und iiberstehen
als eine Verkniipfung von Praxen. Sie reproduzieren sich nicht von alleine, erst durch
ein ,,doing gender* (Kessler/McKenna 1985: 167), ein ,,making capitalism“ (Holloway
2010) oder ein ,,borderwork* (Rumford 2008) werden Verhéiltnisse von Geschlecht,
Kapitalismus und Nation immer wieder etabliert. Sie kdnnen aber auch durch abwei-
chende Praxen — ein ,,other-doing“ (Holloway 2010: 3) — grundsétzlich gedndert wer-
den. Weder Verhéltnisse noch Praxen konnen jedoch auf die freie Entscheidung eines
autonomen Subjekts zuriickgefiihrt werden. Die klassischen Handlungstheorien gehen
von essenzialistischen Figuren wie dem homo oeconomicus oder dem homo sociologi-
cus aus und fithren soziale Praxen auf bestimmte Zwecke oder Normen zuriick (Moe-
bius 2008: 59f.; vgl. Reckwitz 2016: 30). Praxeologische Handlungstheorien gehen
dagegen nicht von einem interessengeleiteten und verniinftigen Individuum aus, son-
dern begreifen soziale Praxen im Kontext symbolischer Strukturen und machtvoller
Verhiltnisse. Soziale Praxen werden als ,,routinisierte Formen korperlicher Darstel-
lungen“ verstanden, die sich jedoch in ihrer Wiederholung verdndern und die in einem
transsubjektiven ,,Handlungsgefiige* verortet sind (ebd.: 61).

Im Anschluss an die oben beschriebenen Konzepte des Politischen und des Sozia-
len bei Laclau und Mouffe entwickeln Jason Glynos und David Howarth (2007) eine
analytische Unterscheidung zwischen politischen und sozialen Praxen. In ihrer Inter-
pretation ist eine soziale Praxis der kaum reflektierte Vollzug normalisierter Hand-
lungsmuster (ebd.: 104). Mit dem Begriff des Habitus hat Pierre Bourdieu gezeigt, wie
sich solche routinierten Praxen sozialen Feldern und Milieus entsprechend unterschei-
den und verstetigen (Bourdieu/Wacquant 2006: 160). Subjekte werden zudem nicht
einseitig von den Strukturen sozialer Ordnung bestimmt, sondern finden in diesen viel-
mehr Handlungsressourcen, um sie zu verdndern, was mit Giddens als ,,Dialektik der
Herrschaft” bezeichnet werden kann (1997: 67). Auch das vermeintlich normale Ver-
halten entspricht jedoch nie ganz der Norm. Wie Mouffe mit Bezug auf Wittgenstein

https://dol.org/10.14361/9783839448328-011 - am 12.02.2026, 23:03:08, - ET—



https://doi.org/10.14361/9783839448328-011
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

66 | Migration und radikale Demokratie

bemerkt, kann eine Regel niemals perfekt befolgt werden, da es eine Vielfalt moglicher
Interpretationen und keine determinierte Bedeutung gibt (vgl. Mouffe 2008: 79f.).
Deshalb fiigt jede soziale Praxis ihrer Routine unweigerlich etwas hinzu und verdndert
diese laufend: ,,Jede soziale Praxis ist deshalb — in einer ihrer Dimensionen — artikula-
torisch.” (Laclau/Mouffe 2006: 151) Judith Butler beschreibt diesen Aspekt sozialer
Praxen, der an die bestehenden Verhiltnisse anschliet und zugleich iiber diese hin-
ausgeht, als Performativitét: ,,Die Performativitit besitzt eine eigene gesellschaftliche
Zeitlichkeit, indem sie gerade durch jene Kontexte weiter ermdglicht wird, mit denen
sie bricht.” (2006: 69) In sozialen Praxen bleiben diese Verschiebungen und Transfor-
mationen zunédchst unscheinbar. Eine Praxis wird dagegen zur politischen Praxis,
wenn die Briiche im Sozialen sichtbar gemacht werden (Glynos/Howarth 2007: 111).
Durch politische Praxen wird die Spannung zwischen dem Erwartungshorizont einer
sozialen Ordnung und der Kontingenz von Entscheidungen ,,als Besonderheit heraus-
gestellt™ (Staheli 2000b: 240). Politische Praxen fordern die herrschende Ordnung her-
aus und stellen sie infrage, indem die partiellen Briiche des Sozialen wahrnehmbar
werden und nicht bloB in einer verdnderten Routine aufgehen. Politisch sind diese Pra-
xen weniger, weil sie unmittelbar das Potenzial haben Verhiltnisse zu verdndern — das
erreichen auch soziale Praxen durch Artikulation bzw. Performativitét. Politische Pra-
xen haben vielmehr das Potenzial, die Veranderbarkeit der Verhiltnisse sichtbar zu
machen, sodass diese 6ffentlich zur Disposition stehen, wodurch neue Formen des So-
zialen denkbar und einer kollektiven Aushandlung zugénglich werden. Sie sind vor
allem als Akte der Politisierung zu begreifen, indem sie einen Konflikt um Alternati-
ven einleiten. Eine solche Interpretation von Handlungen als soziale sowie politische
Praxis, kann anhand der Massenproteste gegen eine Verschirfung des Migrations-
rechts 2006 in den USA verdeutlicht werden. Butler beschreibt hier eine Szene, in der
protestierende Migrant_innen die Nationalhymne singen, was an sich als soziale Praxis
begriffen werden kann. Da sie jedoch auf Spanisch singen, kann das Anstimmen der
Hymne als eine politische Praxis verstanden werden, die performativ ein Recht aktua-
lisiert, das ihnen verwehrt wird (Butler/Spivak 2007: 66ff.; vgl. Isin 2013).

Die Unterscheidung der Formen von sozialen und politischen Praxen ist aber vor
allem eine analytische Konstruktion und sollte nicht als eindeutige Kategorisierung
begriffen werden. Jede soziale Praxis kann zu einer politischen werden bzw. ist immer
schon ein Stiick weit politisch. Das Soziale wird durch Prozesse der Verfestigung kon-
stituiert und kann durch Prozesse der Verflussigung re-politisiert werden. In Bezug auf
die oben beschriebene Debatte zur politischen Differenz, konnen die gegensatzlichen
Politikbegriffe von Mouffe und Ranciére zusammen gedacht werden: Einerseits ist Po-
litik eine Praxis des Sozialen, durch die Institutionen verfestigt werden, wobei das
grundlegend Politische in den konkreten Aktionen und Institutionen der Politik nicht
sichtbar wird — was dem kritischen Politikbegriff bei Mouffe entspricht. Andererseits
kann Politik als politische Praxis der Verfliissigung begriffen werden, als konkrete
Akte der Politik, durch die das Politische aktualisiert und die radikale Kontingenz und
Konflikthaftigkeit jeder Formation sichtbar gemacht wird — dies entspricht dem affir-
mativen Politikbegriff bei Ranciére. Die von der ontologischen Ebene des Politischen
unterschiedene ontische Politik kann folglich als soziale und politische Praxis wirken.

Ob eine politische Praxis moglich werden kann, hangt dabei immer von ihrem Kon-
text in der sozialen Ordnung ab. Es konnen nie alle sozialen Praxen und Rédume zur

https://dol.org/10.14361/9783839448328-011 - am 12.02.2026, 23:03:08, - ET—



https://doi.org/10.14361/9783839448328-011
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Theorie der radikalen Demokratie als Praxis | 67

selben Zeit politisiert werden, da jeder Moment des Politischen nur innerhalb der Sinn-
strukturen des Sozialen erfasst werden kann. Deutlich wird dies durch die Unterschei-
dung zwischen radikaler Kontingenz auf der ontologischen Ebene und erfahrbarer
Kontingenz auf der ontischen Ebene. Das Soziale ist grundsitzlich kontingent: Alles
konnte auch anders sein. In einer konkreten politischen Praxis wird aber immer nur
eine begrenzte Kontingenz erfahrbar, da nie alle Formen des Sozialen zugleich infrage
gestellt werden. Wir kénnen Kontingenz nur im Rahmen einiger sozialer Formen be-
greifen, die in diesem Moment als nicht-kontingent erscheinen (vgl. Laclau 1990: 35).
Eine politische Praxis vollzieht sich folglich immer im Anschluss an sedimentierte so-
ziale Praxen und in deren Kontext: ,,[A]ny political construction takes place against
the background of a range of sedimented practices.” (Ebd.; vgl. Marchart 2010a: 206)?
Ob politische Praxen tatsdchlich entstehen und welche Wirkung sie haben konnen,
hingt zudem von den sich wandelnden Kréfteverhaltnissen im Sozialen und der ge-
genwirtigen Hegemonie ab. Gesellschaft ist zwar radikal kontingent, tritt uns in unse-
rem alltdglichen Leben aber dennoch als eine zwanghafte Objektivitit gegeniiber: Die
Machtverhéltnisse in den bestehenden Formen des Sozialen entziehen sich durch ihre
Verfestigung einer Umgestaltung. Durch die Verstetigung und die ,,materielle Ver-
dichtung* (Poulantzas 2002: 159) von Macht- in Herrschaftsverhiltnissen und Institu-
tionen wie dem Staat wird eine tatsdchliche Umgestaltung des Sozialen immer wieder
faktisch blockiert. Die gesellschaftlichen Verhiltnisse erscheinen uns als zwingende
Objektivitit. Sie sind aber auch ein objektiver Zwang, insofern sich das einzelne Indi-
viduum ihnen nicht ohne die Gefahr entziehen kann, gesellschaftlich ausgeschlossen
und verworfen zu werden und somit seine Lebensgrundlage zu verlieren. So kdnnen
sich Herrschaftsverhiltnisse derart in repressiven Staatsapparaten verdichten, dass po-
litische Praxen nahezu im Keim erstickt werden — auch wenn sie nie ganz unmdglich
sind. Bestimmte Formen des Protests finden jedoch meist innerhalb von relativ libera-
len Regimen statt, in denen etwa grundlegende Rechte auf Meinungsduflerung und
Versammlungsfreiheit gewdhrt werden. Politische Praxen werden somit weitgehend
vom Sozialen beeinflusst, stimuliert und beschréinkt, ohne je von diesem determiniert
zu werden. Damit er6ffhet sich auch die Méglichkeit, politische Praxis als eine radi-
kaldemokratische Praxis zu denken, die die Demokratie im Besonderen und die sozia-
len Ordnungen im Allgemeinen durch die Auffithrung eines (Un-)Rechts infrage stellt
und transformiert.

12 Politische Praxen sind zudem bedingt durch die materiellen Voraussetzungen im Sozialen,
was ich insbesondere anhand der empirischen Fallstudien hinsichtlich der internen Prozesse
der Selbstorganisierung herausarbeite (siche Kapitel V-VII). Sie sind auf jeweils bestimmte
Ressourcen und Fahigkeiten angewiesen, um sich vollziehen zu kénnen, was etwa mit dem
Capability Approach begriffen werden kann (Nussbaum 2010). Wihrend ,,political capabi-
lities* eine Voraussetzung politischer Praxen sind, konnen sie zugleich auch als deren Ziel
und moglicher Erfolg verstanden werden (vgl. Williams 2004: 103). So sind gezielte politi-
sche Praxen auf Wissen iiber soziale Strukturen angewiesen, damit Ansitze bewusst werden,
wie die Kontingenz jener Strukturen verdeutlicht werden kann. Zudem werden in unter-
schiedlichem Mafle materielle Ressourcen im engeren Sinne benétigt. Die Moglichkeit und
Wirksamkeit politischer Praxen hédngt hierbei eng mit sozialen Praxen und deren Verdich-
tung in gesellschaftlichen Strukturen zusammen.

https://dol.org/10.14361/9783839448328-011 - am 12.02.2026, 23:03:08, - ET—



https://doi.org/10.14361/9783839448328-011
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

68 | Migration und radikale Demokratie

In diesem Unterkapitel habe ich gezeigt, dass eine radikaldemokratische Perspek-
tive von der fundamentalen Kontingenz und Konflikthaftigkeit jeder sozialen Ordnung
ausgeht: Radikale Demokratietheorie muss das Politische denken. Die radikaldemo-
kratische Perspektive ist jedoch immer nur eine mdgliche Perspektive im Anschluss an
eine postfundamentalistische Sozialtheorie (vgl. Stdheli 2006: 271). Dennoch ent-
spricht diese Perspektive der postfundamentalistischen Gesellschaft, eben weil sie de-
ren Kontingenz angemessen reflektiert und davon ausgeht, dass grundsétzlich alles po-
litisiert werden kann (vgl. ebd.: 275; Critchley 2006; Balibar 2010a; kritisch dazu
Zizek 2005: 184f.). Die Praxis der Verfliissigung ist also eine notwendige Bedingung
von Emanzipation: Herrschaft kann nur iiberwunden werden, wenn sie infrage gestellt,
auf ihre radikale Kontingenz verwiesen, verfliissigt wird. Der Begriff politischer Dif-
ferenz beinhaltet jedoch noch keine bestimmte Normativitit. Eine politische Praxis
kann auch eine wiinschenswerte soziale Institution infrage stellen und in der Folge
Herrschaftszustinde verfestigen. So kann etwa auf eine Auseinandersetzung mit den
exklusiven Institutionen parlamentarischer Demokratie ein Regime mit wesentlich
stirkeren Hierarchien und Ausschliissen folgen. Erst durch den expliziten oder impli-
ziten Bezug auf einen Grundsatz wird eine inhaltlich bestimmte Normativitit einge-
fiihrt, weshalb ich im folgenden Unterkapitel eine Unterscheidung von politischen und
demokratischen Praxen entwickle. Nicht jedes postfundamentalistische Denken des
Politischen ist also demokratisch, ,,aber demokratisches Denken ist in jedem Falle
postfundamentalistisch® (Marchart 2010a: 30).

Der relativen Offenheit bestimmter Gesellschaftsformen und Institutionen sowie
den hieraus resultierenden umfassenderen Mdoglichkeiten politischer Praxis kann im
Gegensatz zu restriktiveren Ordnungen ein Wert an sich zugeschrieben werden. Insbe-
sondere im Anschluss an Balibar und Ranciére argumentiere ich im Folgenden jedoch
fiir einen Ansatz radikaler Demokratie, in dem diese mehr ist als eine weitestgehend
unbestimmte Arena, die moglichst viel Raum lésst fiir politische Praxen. Ich begreife
Demokratie hierbei nicht nur als Form, sondern als Aktualisierung eines bestimmten
Inhalts. Aus dieser Perspektive schafft Demokratie nicht in erster Linie eine neue Ord-
nung, sondern beginnt einen Streit um Gleichheit und Freiheit fiir alle.

3. DIE DEMOKRATISCHE DIFFERENZ

Ausgehend vom postfundamentalistischen Begriff des Politischen wird Demokratie als
Praxis denkbar, die sich gegen nationale Regime der Demokratie und deren Entrech-
tung von Migrant_innen richtet. Das ,,anarchische Prinzip“ (Ranciére 2012a: 92) von
Gleichheit und Freiheit fiir alle wird dabei verbunden mit dem Offentlich-Werden ei-
nes (Un-)Rechts. Meine Konzeption eines radikaldemokratietheoretischen Ansatzes,
und die empirischen Analysen migrantischer Selbstorganisierung, werden von folgen-
der Annahme angeleitet: Die Bedingung radikaler Demokratie ist das Offenlegen der
Kontingenz einer sozialen Ordnung durch das Politische. Radikale Demokratie ist je-
doch nicht nur ein Widerspruch, sondern ebenso die Aktualisierung eines Grundsatzes.
Sie erzielt besondere Sichtbarkeit fiir eine Situation der Entrechtung durch einen Be-
zug auf Rechte sowie eine Subjektivierung dieses (Un-)Rechts.

https://dol.org/10.14361/9783839448328-011 - am 12.02.2026, 23:03:08, - ET—



https://doi.org/10.14361/9783839448328-011
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

