
248 Klientelisierte Staatlichkeit in Konfliktregionen

ert hatte, begann die AGC Steuern auf alle ökonomischen Transaktionen in der Zone

zu erheben und Abgaben von allen Besitzer_innen eines kommerziellen Geschäftes zu

verlangen. Während die FARC versucht hatte, die Preise für die landwirtschaftlichen

Produkte der Bäuer_innen zu stützen, sind die landwirtschaftlichen Preise in dieser

Zone seit ihrer Demobilisierung eingebrochen. Diese einzelnen Entwicklungen haben

eine kumulativeWirkung, die für die Bewohner_innen der Zone katastrophal ist. Durch

den Preissturz bei den landwirtschaftlichen Produkten bei der gleichzeitigen Zunahme

der illegalen Steuerlast wächst offensichtlich der ökonomische Druck auf die Klein-

bäuer_innen und damit die Motivation, in den illegalen Koka-Anbau einzusteigen. Ko-

ka war im Jahr 2017 für die meisten Bäuer_innen der Zone, die keine Mitglieder der

Friedensgemeinde sind, das einzige landwirtschaftliche Produkt, welches noch ein fi-

nanzielles Einkommen generieren konnte. Darüber hinaus nahmen Gewalt- und Kri-

minalitätsformen zu, die die FARC während der Zeit ihrer regionalen Kontrolle stark

sanktioniert hatte, wie bspw. geschlechterbasierte Gewalt oder allgemeine Kriminali-

tät. Obwohl die Friedensgemeinde wiederholt die prekäre Situation der öffentlichen

Ordnung seit der Unterzeichnung des Friedensvertrages publik gemacht und staatli-

che Institutionen darauf hingewiesen hat, bestreiten lokale, regionale und nationale

staatliche Institutionen, dass es in der Zone überhaupt eine paramilitärische Präsenz

gebe.

Die Geschichte der Friedensgemeinde, von ihrer Gründung bis zu meinem For-

schungsaufenthalt im Jahr 2017, lässt sich, wie gezeigt, in zwei Perioden einteilen.

Während ihre Bewohner_innen in den ersten zehn Jahren ihrer Existenz (1997-2007)

massiven Bedrohungen und Verfolgungen durch alle (il-)legalen bewaffneten Gruppen

ausgesetzt waren, werden die Strategien und Maßnahmen, die ihre Bewohner_innen

in der zweiten Hälfte ihrer Existenz (2007-2017) erlebten, subtiler und differenzierter.

Das Agieren der Friedensgemeinde über diese beiden Perioden hinweg, ist wiederum

gekennzeichnet von einer konsequenten Einhaltung und Verfolgung ihrer Prinzipien

und Ideen sowie von einer bemerkenswerten organisatorischen Flexibilität in Bezug

auf die Anpassung von Regeln und Praktiken an die sich permanent ändernden Kon-

fliktbedingungen in der Serranía de Abibe. Vor demHintergrund der mittlerweile mehr

als zwei Jahrzehnte anhaltenden Erfahrungen als Friedensgemeinde und der mehr als

fünf Jahrzehnte anhaltenden Erfahrungen der Bewohner_innen der Zone von San José

de Apartadó mit der selektiven Präsenz staatlicher Institutionen und dem Handeln ei-

nes ,klientelisierten Staates‘, der private Interessen vor die öffentlichen stellt, blicken

die Bewohner_innen der Friedensgemeinde skeptisch in die vermeintlich friedliche Zu-

kunft, worauf ich im Kapitel 5.1 noch einmal zu sprechen komme.

3.4. Theoretische Synopse: Handlungsmöglichkeiten ländlicher
Gemeinden

Ziel dieses Kapitels war es, in einer ,Ethnographie einer kleinbäuerlichen Organisation‘,

eine differenzierte, dichte und lebendige Beschreibung der Entstehung, Funktion und

Entwicklung der Friedensgemeinde San José de Apartadó zu geben, um analog zum

zweiten Kapitel abschließend die Frage zu beantworten, welche Handlungsmöglich-

https://doi.org/10.14361/9783839452745-014 - am 14.02.2026, 17:00:15. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839452745-014
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


3. Die Friedensgemeinde San José de Apartadó 249

keiten die Zivilbevölkerung in einer Konfliktregion wie dem Urabá haben bzw. haben

können.

Die im Kapitel 3.1 vorgestellte Entstehung und Gründung der Friedensgemeinde

vollzog sich zu einem Zeitpunkt der ,Internationalisierung des Gewaltkonfliktes im

Urabá‘ (García und Aramburo Siegert 2011, 415), in deren Zuge verschiedene (inter-

)nationale Nicht-Regierungsorganisationen in die Region kamen. Durch diese wurden

insbesondere den von Vertreibung betroffenen Bewohner_innen des Urabás Konzepte

und Ideen der Menschenrechte und des Humanitären Völkerrechts zugänglich, die eine

Neuinterpretation ihrer Gewalterfahrung erlaubten: Neben Verfolgten von politischer

Gewalt wurden sie nun auch zu zivilen Opfern eines internen Konfliktes. Begleitet von

kirchlichen Organisationen wie der Diözese Apartadós, der Comisión Intercongregacional

de Justicia y Paz und dem CINEP kam es in den Jahren 1996 und 1997 zu verschiedenen

Versuchen dieser vertriebenen Bewohner_innen, zu ihren Dörfern zurückzukehren und

diese zu ,neutralen Gemeinden‘ oder ,humanitären Zonen‘ zu erklären. Die Idee der

Friedensgemeinde ist insofern ein kollektives Produkt, da in ihr ganz unterschiedliche

Ideen eingeflossen sind, angefangen von internationalen juristischen Konzepten, über

befreiungstheologische Werte und Überzeugungen, bis hin zu lokalen Vorstellungen

und Praktiken der Bewohner_innen dieser Dörfer. Getragen wurde und wird die Rea-

lisierung dieser Idee der Friedensgemeinde von dem Wunsch ihrer Bewohner_innen,

die Region nicht verlassen zu müssen, sondern auf ihrem Land leben zu können, ohne

von den (il-)legalen bewaffneten Gruppen verfolgt, attackiert oder kompromittiert zu

werden. In einem Prozess der ,vernacularisation‘ (Merry 2006) transformierten die Be-

wohner_innen San José de Apartadós diese abstrakte Idee einer Friedensgemeinde in

eine konkrete interne Struktur, mit unterschiedlichen Gremien und Funktionen sowie

in eine Reihe von Strategien und Praktiken mit unterschiedlichen sozialen, politischen

und ökonomischen Zwecken.

Die im Kapitel 3.2 beschriebene Organisation und Funktion der Friedensgemein-

de zeichnet sich durch eine Vielzahl unterschiedlicher Gremien aus, die, wie bspw. die

Vollversammlung, verschiedene Komitees oder auch der Interne Rat, sowohl die inter-

ne Partizipation und Autonomie ihrer Bewohner_innen fordern und fördern, als auch,

durch Begleitorganisationen, Städtepartnerschaften oder die Bauern-Universität, so-

lidarische Beziehungen zu (inter-)nationalen Organisationen und Gemeinden ermög-

lichen. Die solidarische Ökonomie der Friedensgemeinde basiert auf einer landwirt-

schaftlichen Produktion in Arbeitsgruppen und Gemeinschaftsarbeit und hat zunächst

die Nahrungssicherheit ihrer Bewohner_innen zum Ziel, die ergänzt wird durch die

Kommerzialisierung weniger Produkte – zum Zeitpunkt des Verfassens dieser Arbeit

Kakao – mit dem sowohl die Gemeinde als Organisation als auch ihre Bewohner_in-

nen zusätzliche Einnahmen generieren. Das interne Regelwerk besteht aus einer Reihe

von Verboten und Verpflichtungen, deren Einhaltung für die Persistenz der Friedensge-

meinde fundamental ist und deren Verletzungen dementsprechend strikt sanktioniert

werden. Insgesamt ist die Friedensgemeinde weder eine autarke und isolierte noch ei-

ne total integrierte und homogene Gemeinschaft. Sie bildet keinen ,Staat im Staate‘

und auch keine ,unabhängige Republik‘, sondern ihre Existenz fußt auf juristischen

Figuren der kolumbianischen Verfassung. Sie ist, wie jede Gemeinde, gezeichnet von

internen Spannungen,Widersprüchen und Ambivalenzen, wie die beschriebenen Kon-

https://doi.org/10.14361/9783839452745-014 - am 14.02.2026, 17:00:15. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839452745-014
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


250 Klientelisierte Staatlichkeit in Konfliktregionen

flikte um die Annahme staatlicher Entschädigungszahlungen oder um die Einhaltung

des Alkoholverbotes exemplarisch zeigten. Trotz dieser internen Heterogenität verbin-

det die Gemeindemitglieder aber eben auch ein profundes Zugehörigkeitsgefühl zur

Serranía de Abibe und ein starkes Solidaritätsgefühl untereinander.

Die im Kapitel 3.3 skizzierte Entwicklung der Friedensgemeinde vom Zeitpunkt ih-

rer Gründung im Jahr 1997 bis zu meinem Forschungsaufenthalt im Jahr 2017 ist von

einer Dynamik aus Rückschlägen und Fortschritten, Herausforderungen und Anpas-

sungen, Verlusten und Erfolgen gezeichnet, die ich an verschiedenen Momenten fest-

gemacht habe. In den ersten zehn Jahren ihrer Existenz wurden ihre Bewohner_innen

zu Opfern von massiven Angriffen und Verfolgungen durch alle bewaffneten Akteure.

Sie wurden vertrieben und ermordet, ihr Besitz zerstört und geraubt. Das Militär und

paramilitärische Gruppen begingen an ihnen Verbrechen gegen die Menschlichkeit, zu

denen insbesondere die elf in der Gemeinde begangenenMassaker gehören, aber bspw.

auch das Verschwindenlassen von Personen. Die Gemeinde reagierte auf diese Verfol-

gung mit Wiederbesiedlungen von Weilern (,retornos‘), der Einrichtung ,humanitärer

Zonen‘, dem Wegzug aus dem militarisierten und dem Aufbau eines neuen Dorfkerns

sowie mit dem symbolischen ,Abbruch der Beziehungen zum Staat‘. Auch wenn sie nie

ganz aufgehört haben und, vor allen Dingen, weiterhin angedroht werden, nahmen

seit dem Jahr 2008 die Morde und Massaker durch die bewaffneten Akteure ab. Dafür

sahen sich die Bewohner_innen der Friedensgemeinde zunehmend Handelsblockaden

ihrer Agrarprodukte sowie Stigmatisierungen und juristischen Verfolgungen seitens

paramilitärischer Gruppen und staatlicher Institutionen ausgesetzt. Zusätzlich kam es

zu regionalen und nationalen Entwicklungen, wie der Einführung des Koka-Anbaus in

der Serranía de Abibe und der Verabschiedung eines nationalen Opfergesetzes, wel-

che die Reduzierung der Mitgliederzahl der Friedensgemeinde zur Folge hatten. Ihre

Vollversammlung hatte entschieden, an beidem nicht teilzunehmen, so dass einzelne

Bewohner_innen, die sich der Koka-Produktion angeschlossen oder Entschädigungs-

zahlungen entgegengenommen hatten, die Friedensgemeinde verlassenmussten. Trotz

sinkender Mitgliederzahlen empfinden die Gemeindemitglieder diese Austritte nicht

unbedingt als Schwächung, zumal sich in demselben Zeitraum ihr territorialer Ein-

fluss ausgeweitet hat, da sich weitere Weiler in der Zone der Friedensgemeinde ange-

schlossen haben. Der Friedensprozess zwischen der kolumbianischen Regierung und

der FARC hat auch in der Serranía de Abibe zu einer neuen Dynamik geführt, die zu-

nächst einmal die paramilitärische Dominanz konsolidierte, darüber hinaus aber eine

erneute Herausforderung für die Friedensgemeinde darstellt, sich in ihrem konkreten

Kontext und gegenüber den staatlichen Institutionen auf verschiedenen Ebenen zu po-

sitionieren. Die hier dargestellte Entwicklung der Friedensgemeinde hat gezeigt, dass

ihre Bewohner_innen auf die unterschiedlichen Herausforderungen in ihrer Geschichte

durchaus kreative Antworten gefunden haben. In diesem Sinne ist die Friedensgemein-

de keine statische, monolithische, fixe, unbewegliche, unflexible oder unabänderliche

Struktur, sondern ein dynamischer Prozess, in dem Mitglieder fluktuieren, Strukturen

geändert, Regeln angepasst und sogar Ortschaften gewechselt werden können.

Die Kreativität und Flexibilität der Friedensgemeinde als zentrale Merkmale ihres

dynamischen Prozesses führen zu der Frage, welche Handlungsmöglichkeiten die Zi-

https://doi.org/10.14361/9783839452745-014 - am 14.02.2026, 17:00:15. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839452745-014
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


3. Die Friedensgemeinde San José de Apartadó 251

vilbevölkerung in einer Konfliktregion wie dem Urabá hat.29 In unterschiedlichen Dar-

stellungen von Zivilpersonen in Gewaltkonflikten dominiert das Bild von Betroffenen,

welches vor allen Dingen von öffentlichen Medien und Menschenrechtsorganisatio-

nen gezeichnet, aber auch von wissenschaftlichen Publikationen reproduziert wird. Die

Konfliktberichterstattung kennt Zivilpersonen fast nur als passive Opfer von Beschuss,

Vertreibung und humanitären Katastrophen (Siehe bspw. Zeit 2014a; 2014b; 2014c). Pu-

blikationen von Menschenrechtsorganisationen betonen häufig die Hilflosigkeit und

Hilfsbedürftigkeit der Zivilpersonen in Konflikten (Siehe bspw. Amnistía Internacio-

nal 2007; 2008; Human Rights Watch 2015), während die dieses thematische Feld do-

minierenden Arbeiten der Politikwissenschaften überwiegend nach den Möglichkeiten

ihres Schutzes fragen (Siehe bspw. Bonwick 2006; Carpenter 2006; Davies und Glanville

2010; Hultman, Kathman, und Shannon 2013; Lovell 2012; Valentino, Huth, und Croco

2006). Ein Motiv, das sich durch diese Darstellungen hindurchzuziehen scheint, ist das

der Zivilpersonen als ,unschuldige Opfer‘ sinnloser Gewalt. Wie bereits betont, besteht

kein Zweifel daran, dass Zivilpersonen in bewaffneten Konflikten viel zu häufig Op-

fer von konkreten Verbrechen werden. Für die Verfolgung dieser Verbrechen und den

Schutz von Zivilpersonen sollten sich eine Vielzahl nationaler und internationaler Ak-

teure einsetzen. Trotzdem scheint es, als würde das diskursiv verselbstständigte Motiv

der ,unschuldigen Zivilperson‘ den Blick auf die tatsächlichen Handlungsmöglichkeiten

von Zivilpersonen in Gewaltkonflikten versperren.Meines Erachtens stellt die Friedens-

gemeinde das Motiv der ,unschuldigen Zivilperson‘ nicht nur in Frage, sondern stellt

diesem eine andere Version entgegen, in der sich die ,Zivilpersonen als politische Sub-

jekte‘ verstehen. In dieser Version von Zivilpersonen, verstanden als politische Subjekte,

sind Kreativität, Entscheidungsfähigkeit und Handlungsmacht die charakteristischen

Merkmale der Bewohner_innen von Konfliktregionen, die sich als gewaltfreie politische

Akteure in einem sozialen und politischen Konflikt verstehen.

Die Dominanz des Motivs der ,unschuldigen Zivilperson‘ in der Darstellung von

Bewohner_innen unterschiedlicher Konfliktregionen erklärt sich m.E. vor allen Dingen

aus seinerMobilisierung undReaktualisierung in zwei politischwirkmächtigen Arenen,

in denen es für partikulare Interessen instrumentalisiert wird. Hierzu zählt einerseits

die Dienstleistungsbranche und -industrie der humanitären Hilfe (Vgl. Ticktin 2014),

die internationale Menschenrechtsorganisationen, (trans-)nationale Hilfsorganisatio-

nen und zivilgesellschaftliche Solidaritätsnetzwerke umfasst. Trotz vieler Unterschiede

bezüglich konkreter Ziele und Strategien, haben diese eines gemein und zwar, dass die

,unschuldige, schutzlose und hilfsbedürftige Zivilperson‘ ein wichtiger Pfeiler für das

ökonomische Überleben ihrer Geschäftsmodelle darstellt, was eine Reihe anthropologi-

scher Arbeiten auf unterschiedlicheWeise beschrieben haben (Vgl. deWaal 1999; Fergu-

son 1994; Bornstein undRedfield 2011).Hierzu zählen anderseits aber auch Transitional-

Justice Prozesse, deren Logik einer Dichtomisierung von Opfern und Täter_innen folgt

(Vgl. Shaw undWaldorf 2010), die, wie insbesondere die AnthropologinTheidon heraus-

gearbeitet hat, zu einer Vereinnahmung und strategischen Essentialisierung des Moti-

ves der ,unschuldigen Zivilperson‘ durch die Opfer und Opfer-Vertretungen selbst ver-

29 Die folgende Diskussion basiert auf Teilen eines Artikels, der in der Zeitschrift für Ethnologie veröf-

fentlicht wurde (Vgl. Naucke 2016).

https://doi.org/10.14361/9783839452745-014 - am 14.02.2026, 17:00:15. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839452745-014
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


252 Klientelisierte Staatlichkeit in Konfliktregionen

leitet (Vgl. Theidon 2010). In dieser Logik ist das gute Opfer eine unbeteiligte, unschul-

dige Zivilperson, die über keine politische Position und keine eigene Handlungsmacht

verfügt. Oder wie es Helms formulierte: “Narratives of victimhood must […] be total,

with no hint of complicity, responsibility, or even agency, for such ambiguity may lead

to suspicions of guilt or inauthenticity on the part of the victim” (Helms 2013, 7). Häufig

wird das Bild von ,hilflosen Frauen und Kindern‘ bedient (Vgl. bspw. Carpenter 2006;

Rothbart und Korostelina 2011, 1), um diese Schutzlosigkeit, Schwäche und Passivität

von Zivilpersonen zu betonen.

Diese Vorstellung von Zivilpersonen als passive, hilfsbedürftige und unschuldige

Opfer hat seine Ursprünge in den Ausführungen des ersten Zusatzprotokolls zu den

Genfer Abkommen vom 12. August 1949 über den Schutz der Opfer internationaler be-

waffneter Konflikte. Zumindest wird in den beiden oben erwähnten, politisch wirk-

mächtigen Arenen immer wieder Bezug auf sie genommen und auch die meisten poli-

tikwissenschaftlichen Arbeiten ziehen sie als Definition von Zivilpersonen heran (Siehe

bspw. Downes 2006, 156; Gross 2005, 555; Rothbart und Korostelina 2011, 12; Slim 2010,

181; R. M. Wood 2010, 601). In dem ersten Zusatzprotokoll des Genfer Abkommens,

im Artikel 50 über die ,Bestimmung der Begriffe Zivilpersonen und Zivilbevölkerung‘,

heißt es im Absatz 1:

Zivilperson ist jede Person, die keiner der in Artikel 4 Buchstabe A Absatz 1, 2, 3 und 6

des III. Abkommens und in Artikel 43 dieses Protokolls bezeichneten Kategorien ange-

hört. Im Zweifelsfall gilt die betreffende Person als Zivilperson. [und in Absatz] 2. Die

Zivilbevölkerung umfaßt [sic!] alle Zivilpersonen. (Deutsche Rote Kreuz 2007, 206)

Bei dieser Bestimmung von Zivilpersonen handelt es sich um eine negative Definition:

Zivilpersonen haben demnach keine eigenen Merkmale, anhand derer man sie identifi-

zieren könnte. Sie sind Menschen ohne Eigenschaften, nur zu erkennen daran, was sie

nicht sind und nicht tun, nämlich Angehörige der Kategorien zu sein, die im Artikel 4

des III. Abkommens genannt werden. Die Kategorien, die im besagten Artikel 4 unter

Buchstabe A Absatz 1, 2, 3 und 6 benannt werden, beinhalten:

1. Mitglieder von Streitkräften einer am Konflikt beteiligten Partei sowie Mitglieder

von Milizen und Freiwilligenkorps, die in diese Streitkräfte eingegliedert sind;

2. Mitglieder andererMilizen und Freiwilligenkorps, einschließlich solcher von organi-

sierten Widerstandsbewegungen, die zu einer am Konflikt beteiligten Partei gehören

und außerhalb oder innerhalb ihres eigenen Gebietes, auch wenn dasselbe besetzt ist,

tätig sind, sofern diese Milizen oder Freiwilligenkorps einschließlich der organisierten

Widerstandsbewegungen

a) eine für ihre Untergebenen verantwortliche Person an ihrer Spitze haben;

b) ein bleibendes und von weitem erkennbares Unterscheidungszeichen führen;

c) die Waffen offen tragen;

d) bei ihren Kampfhandlungen die Gesetze und Gebräuche des Krieges einhalten;

3. Mitglieder regulärer Streitkräfte, die sich zu einer von der Gewahrsamsmacht nicht

anerkannten Regierung oder Autorität bekennen […]

6. die Bevölkerung eines unbesetzten Gebietes, die beim Herannahen des Feindes aus

eigenem Antrieb zu denWaffen greift, um die eindringenden Truppen zu bekämpfen,

https://doi.org/10.14361/9783839452745-014 - am 14.02.2026, 17:00:15. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839452745-014
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


3. Die Friedensgemeinde San José de Apartadó 253

ohne zur Bildung regulärer Streitkräfte Zeit gehabt zu haben, sofern sie die Waffen

offen trägt und die Gesetze und Gebräuche des Krieges einhält. (Deutsche Rote Kreuz

2007, 66–67)

Laut den Vertragstexten der Genfer Abkommen sind Zivilpersonen also Menschen, die

keiner der am Konflikt beteiligten Streitkräfte, seien es reguläre Streitkräfte, Milizen

oder Freiwilligenkorps, angehören und die nicht unmittelbar an den Feindseligkeiten

teilnehmen. Darüber hinaus verfügen sie über keine eigenen Charakteristika. Sie sind

das selbstverständliche Gegenteil von Kombattant_innen. Bei dieser Bestimmung han-

delt es sich offensichtlich um eine normative Definition, die zum Ziel hat, zwischen

Kombattant_innen und Zivilpersonen eindeutig unterscheiden zu können, damit zwei-

te von Verbrechen durch erste geschützt werden. Ich möchte weder diese Definition an

sich noch ihren Sinn und Zweck kritisieren. Ich führe sie hier an und halte sie an dieser

Stelle für aufschlussreich, weil ihr Inhalt demMotiv der ,unschuldigen Zivilperson‘ Vor-

schub leistet. Es scheint nur folgerichtig zu sein, dass Zivilpersonen, konzeptualisiert

als ,Menschen ohne Eigenschaften‘, in Konflikten nicht viele Handlungsmöglichkeiten

zugeschrieben werden und dass sich die mit ihnen assoziierten Attribute auf Passivität,

Schwäche und Hilfsbedürftigkeit beschränken.

Für die empirische Beschreibung des Lebens der Bewohner_innen von Konfliktre-

gionen wie dem Urabá erweist sich diese normative Definition von Zivilpersonen nur

als begrenzt brauchbar. Dies hat vor allen Dingen damit zu tun, dass der Status ,Zivil-

person‘ gerade hier ein Gegenstand der diskursiven Auseinandersetzung um die Deu-

tungshoheit zwischen den verschiedenen bewaffneten Akteuren und der Zivilbevölke-

rung der Region ist. Die Mitglieder der Friedensgemeinde sehen sich permanent mit

der Herausforderung konfrontiert, zu zeigen, dass sie Zivilpersonen sind. Laut der obi-

gen Definition bedeutet dies, dass sie beweisen müssen, was sie nicht sind und tun,

nämlich keine Angehörigen einer bewaffneten Gruppe zu sein und nicht unmittelbar

an den Feindseligkeiten teilzunehmen. Diese ohnehin paradoxe Aufgabe – zu bewei-

sen, was man nicht ist und tut – wird dadurch erschwert, dass die faktische Entschei-

dungsgewalt darüber, wer Zivilperson ist und wer nicht, welche Handlungen denen ei-

ner Zivilperson entsprechen und welche nicht, in einer Konfliktregion nicht bei einem

völkerrechtlichen Vertragstext liegt, sondern allein bei der bewaffneten Gruppe, die ge-

rade die Region kontrolliert. Die Bewohner_innen der Serranía de Abibe werden ihren

Status als Zivilpersonen nicht mit dem Verweis auf die Genfer Konventionen beweisen

können, diese haben in dem Moment der Bestimmung von Zivilpersonen schlichtweg

keine praktische Relevanz. Das hat auch damit zu tun, dass die Entscheidung, ob die

Bewohner_innen Zivilpersonen sind oder nicht, nicht so sehr von ihren tatsächlichen

Handlungen abhängt, sondern von den Vorstellungen, die sich die bewaffneten Akteure

von den Zivilpersonen machen. Wenn die Kontrolle der Region zwischen verschiede-

nen bewaffneten Akteuren wechselt, wie bei der Eroberung der Serranía de Abibe durch

paramilitärische Gruppen,wird der Nachweis zusätzlich erschwert, da dieselbenHand-

lungen von verschiedenen bewaffneten Akteuren unterschiedlich beurteilt werden kön-

nen. Eine Handlung kann in den Augen eines bewaffneten Akteurs noch völlig mit den

Handlungsmöglichkeiten von Zivilpersonen korrespondieren, wie bspw. die Dienstleis-

tung des Nahrungsmitteltransports, während sie in den Augen eines anderen Akteurs

https://doi.org/10.14361/9783839452745-014 - am 14.02.2026, 17:00:15. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839452745-014
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


254 Klientelisierte Staatlichkeit in Konfliktregionen

klar außerhalb der Handlungsmöglichkeiten für Zivilpersonen liegt. Die Übergänge

zwischen Kategorien, wie Zivilperson, Sympathisant_in und Kollaborateur_in sind für

die Bevölkerung häufig fließend, denn dasselbe Verhalten kann von verschiedenen be-

waffneten Akteuren unterschiedlichen Kategorien zugeteilt werden.

Des Weiteren konstruiert und reproduziert die Zuschreibung ,Zivilperson‘ zu

einer konkreten Person eine essentialisierende Dichotomie, die der Realität von

Konfliktregionen in der Regel nicht entspricht. Man könnte so dem Missverständnis

unterliegen, dass Zivilpersonen zu jedem Zeitpunkt in der Vergangenheit, Gegenwart

und Zukunft unbewaffnete und nicht an Feindseligkeiten teilnehmende Personen

sind. Tatsächlich lässt sich aber nur eine situative, punktuelle Unterscheidung von

,Zivilperson‘ und ,Nicht-Zivilperson‘ machen. Denn gerade in langanhaltenden Kon-

flikten ist die Wahrscheinlichkeit groß, dass einzelne Menschen, in Abhängigkeit von

äußeren Bedingungen und eigenen Handlungsmotivationen, ihr Verhalten ändern und

so den Status ,Zivilperson‘ verlassen oder wieder in ihn eintreten. Dies kann sozio-

ökonomische Gründe haben, wenn bspw. demobilisierte Kämpfer_innen auf Grund

fehlender Einkommensmöglichkeiten nach ihrer Demobilisierung in die Wiederbe-

waffnung gedrängt werden, aber auch ein Spiegel der persönlichen Entwicklung sein,

weil der Beitritt zu einer bewaffneten Gruppe aus sozio-kulturellen Zwängen befreit,

oder der Austritt die Gründung und Sorge für eine Familie erlaubt (Vgl. Theidon 2007;

2009).

Das Motiv der ,unschuldigen Zivilperson‘ basiert also auf verschiedenen Zuschrei-

bungen durch Dritte. Diese Zuschreibungen erfassen dabei nur Teilaspekte der kom-

plexen Lebenswelt von Zivilpersonen in Gewaltkonflikten und erschaffen so diskursiv

ein Bild, das keinen Raum für die eigenen Handlungsmöglichkeiten von Zivilperso-

nen lässt. Eine dieser Zuschreibungen geht von der Annahme aus, dass Zivilpersonen

nicht ursächlich mit dem Konflikt in Verbindung stünden. Nach dieser Vorstellung le-

ben sie quasi in einem sozialen, politischen und ökonomischen Vakuum. Die Ursachen

und Gründe für den gewaltsamen Konflikt scheinen ihnen entweder nicht bekannt zu

sein oder sie sind von diesen nicht betroffen. Laut dem Anthropologen Löfving werden

Zivilpersonen präsentiert, als seien sie apolitisch und ständen ihrer eigenen sozialen

Situation indifferent gegenüber (Vgl. Löfving 2005).Weder würden sie die gesellschaft-

lichen Spannungen erleben noch hätten sie eigene Interessen in dem Konflikt, der zu

den gewaltsamen Auseinandersetzungen führte. Eine weitere dieser Zuschreibungen

geht von der Annahme aus, dass Zivilpersonen nur erzwungener Maßen an dem Kon-

flikt teilnehmen würden. Da sie als apolitisch und in einem sozio-politischen Vakuum

lebend dargestellt werden, können sie folgerichtig auch nicht freiwillig an dem Gewalt-

konflikt teilnehmen. Sie positionieren sich nicht in ihm und haben keine Meinung zu

ihm. Sie entwickeln keine eigenständigen Interessen in ihm und auch keine Praktiken

und Strategien, um diese zu verwirklichen. Wenn Zivilpersonen in Gewaltkonflikten

aktiv würden, dann als Opfer, die dazu gezwungen würden, aber nicht aus eigener

politischer Motivation heraus. Wie die Anthropologin Theidon am Beispiel Perus her-

ausgearbeitet hat, wird von den Menschen, die in der Wahrheitskommission als Opfer

präsentiert werden, geradezu erwartet, dass sie in der Vergangenheit nicht politisch ak-

tiv waren: “To be a good victim requires disavowing political protagonism in the past”

(Theidon 2010, 103).

https://doi.org/10.14361/9783839452745-014 - am 14.02.2026, 17:00:15. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839452745-014
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


3. Die Friedensgemeinde San José de Apartadó 255

Diese Zuschreibungen enthistorisieren und entpolitisieren Zivilpersonen in Ge-

waltkontexten (Vgl. Barnett und Weiss 2008). Da sie, laut diesen, nur apolitische und

passive Opfer sein können, bedürfen sie für ihren eigenen Schutz der Hilfe Dritter.

Dieser Annahme zufolge sind es die internationale Staatengemeinschaft oder Nicht-

Regierungsorganisationen, die für die Rechte der Opfer kämpfen, ihnen helfen und sie

schützen sollten, sei es durch humanitäre Ersthilfe (Vgl. Bellamy und Williams 2010),

durch militärische Interventionen (Vgl. Hultman, Kathman, und Shannon 2013) oder

durch Versöhnungsprozesse nach dem Ende der Konflikte (Vgl. Bonacker 2013). Die

selbstverständliche Gleichsetzung von Zivilpersonen mit passiven Opfern in einem Ge-

waltkonflikt bezeichnet der Anthropologe Lubkemann als „diskursive Viktimisierung“

(Vgl. Lubkemann 2008, 8). Als würde es nicht reichen, dass Zivilpersonen Opfer von

konkreten Verbrechen sind, spricht ihnen dieser Diskurs eine aktive Haltung gegen-

über ihrer Situation ab. Zivilpersonen werden in diesem ‘Viktimisierungsdiskurs’ zu

Objekten degradiert, die sich durch ihre Passivität charakterisieren: „Civilians are cast

as objects residing in the landscape, retaining as much agency in the matters of war as

a tree or a building“ (Rothbart und Korostelina 2011, 12). Dieser Viktimisierungdiskurs

thematisiert dann auch nur Handlungen von Zivilpersonen, die sich mit dem Bild des

passiven Opfers zu decken scheinen, wie z.B. Vertreibungen.

Die Vertreibung ist auf ganz verschiedenen Ebenen ein Beispiel für die Reduzierung

sozialer Akteure auf Objekte. Vertriebene gelten als Opfer schlechthin, ohne individuelle

Geschichte und persönliche Ziele sind sie zurückgeworfen auf ihr nacktes Menschsein

(Vgl. Lubkemann 2008, 9; Malkki 1996, 378). Diese Objektreduzierung ist dabei schon

sprachlich vorgegeben: Das Wort ,Vertreibung‘ ist ein Beispiel dafür, wie sich Syntax

und Semantik bei der Konstruktion eines sozialen Vorurteils Pate stehen. Die deut-

sche Sprache erlaubt nur Passivformulierungen des Verbes vertreiben. Man kann sich

selbst nicht vertreiben,man kann nur vertrieben werden.Die Annahme, dass Vertriebe-

ne keine aktiven Subjekte, sondern nur passive Objekte einer Vertreibung sein können,

findet so ihre sprachliche Form. So überrascht es nicht, dass häufig die Ursachen der

Vertreibung, die Bedingungen in Flüchtlingslagern oder die Beendigung der Vertrei-

bungssituation thematisiert werden (Vgl. bspw. Bradley 2013; Davies und Glanville 2010;

Derks-Normandin 2014; Khattak 2007; Rosenfeld 2002; Steele 2009; 2019), währendMo-

tivationen, Handlungsoptionen und Interessen von Vertriebenen meistens außen vor

bleiben. Aber selbst in der Vertreibung zeigt sich ein hoher Grad an Handlungsmacht

der Vertriebenen, wenn z.B. der Entschluss zum Verlassen der Region gefasst, der Ziel-

ort der Flucht festgelegt, die Flucht selbst organisiert und ein Leben am Zielort etabliert

werden muss (Vgl. Malkki 1995; Sanford 2004; Stolen 2007).

Dieses Kapitel hat gezeigt, dass es sich bei den Bewohner_innen der Friedensge-

meinde um kreative und handlungsfähige Zivilpersonen handelt, die sich als politische

Subjekte in ihrem regionalen, aber auch im nationalen Kontext verstehen. Der Kon-

flikt in ihrer Region betrifft sie nicht nur als Opfer der Gewalt, sondern in ihm stehen

zentrale Aspekte ihrer Existenz zur Disposition, wie bspw. ihr Land, ihre Lebenswei-

se und die Ressourcen in der Zone. Sie stehen nicht unbeteiligt neben den Konflikt-

dynamiken, sondern haben eigene Interessen darin und suchen nach Strategien, um

diese umzusetzen. Natürlich sind auch sie, zumindest zum Zeitpunkt ihrer Mitglied-

schaft in der Gemeinde, unbewaffnet und gehören weder einem bewaffneten Akteur an

https://doi.org/10.14361/9783839452745-014 - am 14.02.2026, 17:00:15. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839452745-014
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


256 Klientelisierte Staatlichkeit in Konfliktregionen

noch unterstützen sie ihn wissentlich. Doch mehr als das zeichnen sich die zivilen Be-

wohner_innen der Friedensgemeinde durch ihre solide und solidarische Organisation,

durch die Vielzahl von Strategien und Praktiken sowie durch ihre Anpassungsfähigkeit

an sich ändernde Bedingungen aus. Diese Zivilpersonen leben als politische Subjekte

in einer extrem komplexen und schwierigen sozialen, politischen und ökonomischen

Situation, in der sie permanent vor der Herausforderung stehen, ihr (Über-)Leben in

Anbetracht sich ändernder Umstände zu organisieren. Ihr strategischer Vorteil gegen-

über den meisten bewaffneten Akteuren ist laut dem Anthropologen Richards ihre lo-

kale Expertise, also die Kenntnisse des Ortes und der historischen Ereignisse, die über

den Zeitraum des Gewaltkonfliktes hinausgehen (Vgl. 2005, 11–13).

Nun ist es innerhalb der Kultur- und Sozialanthropologie, die auf eine gewisse For-

schungsgeschichte bei marginalisierten Gruppen und Gemeinschaften zurückschaut,

nicht unbedingt überraschend, dass vermeintlichmachtlose Gruppen übermehr Hand-

lungsmacht verfügen als ihnen gemeinhin zugeschrieben wird. Im Anschluss an Scotts

,Weapons of the Weak‘ (1985) oder de Certeaus ,Kunst des Handelns‘ (1988) sind eine

ganze Reihe von Arbeiten entstanden, in denen den Handlungsmöglichkeiten von Zi-

vilpersonen mehr Beachtung geschenkt wird (Vgl. bspw. Nordstrom 1997; Greenhouse,

Mertz, und Warren 2002; Richards 2005; Lubkemann 2008). Aber genau wie Scott die

,Waffen der Schwachen‘ als Strategien von Gruppen mit einem geringen Organisati-

onsgrad beschreibt, weshalb sie, seiner Meinung nach, auch gut zur Sozialstruktur von

Bäuer_innen passen (Vgl. 1985, xvi), schreiben jüngere anthropologischen Arbeiten mit

Konzepten, wie bspw. der ,imitation of life‘ von Maček (2009) oder die ,social navigati-

on‘ von Utas (2005) und Vigh (2007; 2009), den Zivilpersonen in Gewaltkonflikten nur

sehr begrenzte Handlungsmöglichkeiten zu. Auch die jüngeren politikwissenschaftli-

chen Arbeiten über zivileHandlungsmöglichkeiten in denKonfliktregionenKolumbiens

gehen in der Regel über die Beschreibung und Analyse verschiedener Kooperations-,

Selbstschutz- oder Überlebensstrategien nicht hinaus (Vgl. Arjona 2017b; Kaplan 2017;

Masullo 2015). Diese Strategien stellen zwar beachtliche Anpassungsleistungen an die

Umstände und Bedingungen des Gewaltkonfliktes dar. Sie haben aber nicht die Verän-

derung dieser Umstände zum Ziel, wie das m.E. bei der Friedensgemeinde San José de

Apartadós der Fall ist.

So zeigt Maček bspw. am Fall des besetzten Sarajevos, wie Bewohner_innen in ei-

ner Kriegssituation alltägliche Handlungen fortzusetzen versuchen. Die veränderten

Lebensbedingungen in der blockierten Stadt (1992-96), mit der ständigen Bedrohung

durch Heckenschütz_innen und Bombardements sowie der mangelnden Versorgung

mit Wasser, Strom und Gas, machten Handlungen des ,normalen‘ Alltags wie das Ein-

kaufen gehen, sich mit Freund_innen treffen und das Pflegen reziproker Gastfreund-

schaft unmöglich (Vgl. Maček 2009, 62–85). Laut Maček wurden diese Alltagshandlun-

gen aber nicht einfach eingestellt, sondern es wurden große Anstrengungen unternom-

men, um sie aufrechtzuerhalten bzw. zu imitieren. Die Strategie des ,imitation of li-

fe‘ – sich weiterhin schick anzuziehen, die Wohnung zu putzen, auf Partys zu gehen,

den Humor zu behalten (Vgl. Maček 2009, 5–10) – half dabei, eine als unkontrollier-

bar erscheinende Lebenssituation zu kontrollieren und eine Kontinuität zwischen dem

Leben vor und im Krieg herzustellen (Vgl. Maček 2009, 51–61). Bei der ,social naviga-

tion‘ von Utas und Vigh handelt es sich um eine individuelle Anpassungsstrategie an

https://doi.org/10.14361/9783839452745-014 - am 14.02.2026, 17:00:15. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839452745-014
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


3. Die Friedensgemeinde San José de Apartadó 257

die veränderten Bedingungen der Kriegssituation mit dem Ziel, einen möglichst gro-

ßen persönlichen Vorteil zu erlangen. Am Fall Liberias betrachtet Utas (2005) bspw. die

Veränderungen von Gender- und Frauenrollen in Gewaltkonflikten. Die Handlungs-

möglichkeiten von Frauen, denen vor dem Krieg eine passive, hilfsbedürftige, nicht-

sichtbare, sprachlose Rolle zugeschrieben wurde, zeigten sich laut Utas in Liberia u.a.

in dem Ausbau von persönlichen Netzwerken, geschäftlichen Beziehungen und stra-

tegischen Kontakten mit verschiedenen bewaffneten und nicht-bewaffneten Akteuren.

Diesemultiple Kooperation ermöglichte Frauen, die an einem festenOrt siedelten, auch

bei wechselnder territorialer Kontrolle durch bewaffnete Akteure, immer mit strategi-

schen Partner_innen und Unterstützer_innen rechnen zu können (Vgl. Utas 2005).

Diese Konzepte zeigen, dass die Handlungsspielräume von Zivilpersonen größer

sind als es das Motiv der ,unschuldigen Zivilperson‘ suggeriert. Allerdings werden in

diesen Konzepten die Grenzen des zivilen Agierens durch die am Konflikt beteiligten

bewaffneten Akteuren definiert. Die Bedingungen und Normen, die diese Akteure dik-

tieren, werden durch diese individuellen Strategien zumindest nicht offen in Frage

gestellt. Hierin unterscheiden sich diese Konzepte von dem Agieren der Friedensge-

meinde San José de Apartadós. Erstens haben, im Gegensatz zu den Fällen von Maček,

Utas, aber auch von Scott, die Bewohner_innen der Friedensgemeinde eine solide und

solidarische Organisationsstruktur aufgebaut mit verschiedenen Gremien wie Vollver-

sammlung, Internem Rat, unterschiedlichen Komitees etc.. Und zweitens hat das viel-

fältige Agieren der Bewohner_innen der Friedensgemeinde zum Ziel, die Bedingungen

und Dynamiken des Konfliktes, die in der Regel die bewaffneten Akteure definieren,

zu verändern und so die Entwicklung des Konfliktes selbst zu beeinflussen. In die-

ser Veränderung der Konfliktbedingungen und der Beeinflussung des Konfliktverlaufs

liegt das friedenspolitische Potential der Friedensgemeinde, dessen Wirksamkeit sich

auf mindestens drei Ebenen beobachten lässt: Erstens auf einer symbolischen Ebene,

auf der die Friedensgemeinde die sozio-kulturelle Konstruktion des Konfliktes und die

symbolische Ordnung der bewaffneten Akteure unterläuft, zweitens auf einer konflikt-

dynamischen Ebene, auf der die Friedensgemeinde das Agieren der bewaffneten Ak-

teure und damit die Konfliktdynamik in der Zone direkt beeinflusst, und drittens auf

einer konfliktursächlichen Ebene, auf der die Friedensgemeinde durch ihre interne Or-

ganisation und Funktion lokalen und regionalen Konfliktursachen entgegenwirkt.

Die friedenspolitische Wirkung auf der symbolischen Ebene lässt sich anhand der

Nicht-Kollaboration der Gemeindemitglieder zeigen: Die Weigerung der Bewohner_in-

nen mit bewaffneten Gruppen zusammenzuarbeiten, ist eine Herausforderung für de-

ren Existenz in der Serranía de Abibe, weil sie in keinerWeise mit den Interessen dieser

bewaffneten Gruppen korrespondiert. Der Anthropologe Robben argumentiert, dass

bewaffnete Gruppen von Zivilpersonen erwarten, für sie Position zu beziehen. Dabei

kann diese Unterstützung nicht nur wichtig für einen möglichen militärischen Sieg ei-

ner bewaffneten Gruppe sein, sondern sie wird vor allen Dingen als eine legitimierende

Entscheidung dafür verstanden, welche bewaffnete GruppeWahrheit, Recht und Moral

für ihre Ziele und Positionen sowie ihr Agieren beanspruchen darf (Vgl. Robben 2004,

204). Zivile Unterstützung ist ein zentraler Aspekt für das Selbstverständnis bewaffne-

ter Gruppen. Da die Friedensgemeinde den bewaffneten Akteuren weder Informatio-

nen noch logistische Unterstützung zur Verfügung stellt, verlieren sie die Anerkennung

https://doi.org/10.14361/9783839452745-014 - am 14.02.2026, 17:00:15. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839452745-014
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


258 Klientelisierte Staatlichkeit in Konfliktregionen

der Bewohner_innen und einen Teil der sozio-ökonomischen Grundlagen ihrer lokalen

Existenz. Dabei darf es aus der Perspektive bewaffneter Gruppen schon allein deshalb

keine von ihnen unabhängige Position geben, weil diese nicht nur die bestehende Op-

position, also die Freund-Feind-Dichotomie zwischen ihnen und ihren Gegner_innen,

hinterfragt, sondern auch die Opposition selbst, also die Plausibilität dieser Dichoto-

mie (Vgl. Robben 2004, 204). Die Nicht-Kollaboration führt aber genau zu einer sol-

chen unabhängigen Position der Friedensgemeinde, womit sie die binäre Opposition in

der lokalen Konfliktkonstellation aufbricht und die auf diese Weise geordnete soziale

Lebenswelt der bewaffneten Gruppen zerstört. Damit stellt die Friedensgemeinde die

sozio-kulturelle Konstruktion des Gewaltkonfliktes durch die bewaffneten Akteure in

Frage, und beiläufig auch die all jener, die bspw. das Bild passiver und hilfsbedürftiger

Zivilpersonen (re-)produzieren (Vgl. Naucke 2017a, 463).

Das friedenspolitische Potential der Friedensgemeinde geht aber über das Infrage-

stellen der symbolischen Ordnungen und sozialen Lebenswelten der bewaffneten Grup-

penweit hinaus. Bezüglich der zweiten konfliktdynamischen Ebene beinhaltet ihr Agie-

ren innovative und kreative Praktiken, die die Gewaltprozesse und Konfliktentwicklun-

gen in der Serranía de Abibe auch konkret und unmittelbar beeinflussen. Mit der Stra-

tegie der Wiederbesiedlungen (,retornos‘) verlassener Weiler bspw. erobern die Bewoh-

ner_innen die Räume zurück, von denen sie vertrieben wurden, weiten ihren territoria-

len Einfluss aus und machen diese Räume der Kontrolle durch die bewaffneten Akteure

streitig. Dabei handelt es sich einerseits um eine konkrete physische Besetzung dieser

Räume und andererseits um eine symbolische Aneignung der Orte, an denen häufig

schwere Gewaltverbrechen begangen wurden. In diese schreiben die Gemeindemitglie-

der erneut eine kleinbäuerliche Lebensweise ein und füllen sie mit neuen Bedeutungen

sowie Zukunftsvisionen, wie im Falle des Weilers Mulatos, an dem ein Massaker statt-

fand, der erst verlassen und dann wiederbesiedelt wurde, und der anschließend von

der Gemeinde den Zusatznamen ,Weiler des Friedens‘ erhalten hat. Ein vielleicht ein-

maliges Beispiel für das kreative und innovative Agieren der Friedensgemeinde, aber

auch für die Reichweite dieses Agierens über den lokalen Kontext hinaus, ist die Ein-

richtung von ,humanitären Zonen‘ durch ihre Bewohner_innen. ,Humanitäre Zonen‘

sind eigentlich eine Figur des Humanitären Völkerrechts, die nur von Völkerrechts-

subjekten, also anerkannten Staaten und einigen internationalen Organisationen, zum

Schutz der Zivilbevölkerung in Regionen eingerichtet werden können, die Schauplatz

von internationalen, bewaffneten Konflikten zwischen legalen staatlichen Militärein-

heiten sind. Die Friedensgemeinde ist weder ein Völkerrechtssubjekt noch lebt sie in

einem internationalen Konflikt, was ihre Bewohner_innen allerdings nicht davon ab-

hielt, sich der Figur der ,humanitären Zone‘ zu ermächtigen, Orte in ihren Weilern

zu ,humanitären Zonen‘ zu erklären und von allen bewaffneten Akteuren inklusive der

staatlichen Institutionen einzufordern, dass sie die Zivilbevölkerung in diesen Zonen

während bewaffneter Konfrontationen respektieren. Bemerkenswert ist, dass, obwohl

die Friedensgemeinde diese ,humanitären Zonen‘ selbst erklärt hat, der Interamerika-

nische Menschenrechtsgerichtshof diese nicht nur in einem seiner Urteile anerkennt,

sondern auch den kolumbianischen Staat dazu auffordert, diese anzuerkennen (CIDH

2005, Abs. 19, 20). Die Friedensgemeinde ist unter Umständen weltweit der erste Fall,

bei dem eine ,humanitäre Zone‘ zuerst von der Zivilbevölkerung eingerichtet und dann

https://doi.org/10.14361/9783839452745-014 - am 14.02.2026, 17:00:15. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839452745-014
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


3. Die Friedensgemeinde San José de Apartadó 259

von einem völkerrechtlichen Subjekt anerkannt und legitimiert wurde (Vgl. Tapia Na-

varro 2018, 197).

Hinsichtlich der dritten konfliktursächlichen Ebene zeigt sich das Friedenspotential

der Friedensgemeinde darin, dass ihre Mitglieder in ihrem lokalen Kontext Antworten

auf regionale und nationale Konfliktursachen gefunden haben, die sich vor allen Din-

gen in der internen Organisation sowie der solidarischenWirtschaftsweise beobachten

lassen. Die organisatorische Struktur der Friedensgemeinde mit ihren unterschiedli-

chen Gremien und Funktionen fordert die Partizipation ihrer Mitglieder und fördert

auf lokaler Ebene deren Teilhabe an einem politischen Willensbildungsprozess, wel-

che der ,klientelisierte Staat‘ bspw. auf regionaler Ebene zu unterbinden versucht. Die

Arbeit in Arbeitsgruppen reduziert nicht nur die Möglichkeit bewaffneter Akteure, die

Gemeindemitglieder bei der Feldarbeit anzugreifen,wo sie in der Regel am angreifbars-

ten sind, sondern sie verdichtet vor allen Dingen die Loyalitätsbeziehungen und erhöht

die soziale Kohäsion und Solidarität zwischen den verschiedenen Familien der Gemein-

de auf Grundlage der alltäglichen landwirtschaftlichen Arbeit. Der gemeinschaftliche

Landbesitz reduziert nicht nur die Anfälligkeit für erzwungene Landverkäufe, sondern

macht allen Gemeindemitgliedern die umkämpfte Ressource Land zugänglich und si-

chert somit die ökonomische Existenzgrundlage der Kleinbäuer_innen. Das ausgewo-

gene Verhältnis des Anbaus von Nahrungsmitteln und Kommerzialisierungsprodukten

garantiert nicht nur die unabhängige Nahrungssicherheit der Bewohner_innen, insbe-

sondere in Situationen von Blockaden, sondern sie ermöglicht genug Einnahmen, um

sowohl der Gemeinde als Organisation eine Überschuss zu sichern als auch den einzel-

nen Bewohner_innen. Die solidarischen Beziehungen in einer Konfliktzone, der gesi-

cherte Zugang zum umkämpften Land und das, wenn auch bescheidene, Einkommen

als Kleinbäuer_innen reduziert insgesamt die Bereitschaft der Gemeindemitglieder sich

der illegalen Koka-Produktion oder den bewaffneten Gruppen anzuschließen.

Die Darstellung der Entstehung, der Organisation und der Entwicklung der Frie-

densgemeinde hat Folgendes durch das gesamte Kapitel hindurch gezeigt, und die ab-

schließend ausgeführten Aspekte, wie die Nicht-Kollaboration, die Wiederbesiedlun-

gen, die ,humanitären Zonen‘, die organisatorische Struktur und die solidarische Wirt-

schaftsweise fassen es noch einmal pointiert zusammen: Bei den Bewohner_innen der

Friedensgemeinde von San José de Apartadó handelt es sich nicht um eine Version der

,passiven und hilfsbedürftige Zivilpersonen‘, sondern um eine Version, in der sich die

,Zivilpersonen als politische Subjekte‘ verstehen, die mit Kreativität, Handlungsmacht

und Entscheidungsfähigkeit eigene Ziele verfolgen und so die lokale Konfliktdynamik

beeinflussen. Trotz der ebenfalls in diesem Kapitel thematisierten internen Spannun-

gen, bspw. bzgl. der Annahme von Entschädigungszahlungen, des Alkoholverbots oder

auch innerfamiliärer Gewalt, verändern die Gemeindemitglieder mit diesen hier be-

schriebenen gemeinschaftlichen Praktiken und Strategien nicht nur die lokalen Bedin-

gungen des Gewaltkonfliktes und beeinflussen das Agieren der bewaffneten Akteure.

Sie transformieren die gewaltsamen Beziehungen zwischen den bewaffneten Akteuren

und Bewohner_innen der Region und schaffen friedlichere Formen des Zusammenle-

bens, was die Friedensgemeinde in meinen Augen zu einem bemerkenswerten Beispiel

für lokale Peace-Building Prozesse macht (Vgl. Naucke 2017a; Bräuchler und Naucke

2017).

https://doi.org/10.14361/9783839452745-014 - am 14.02.2026, 17:00:15. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839452745-014
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


https://doi.org/10.14361/9783839452745-014 - am 14.02.2026, 17:00:15. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839452745-014
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

