248

Klientelisierte Staatlichkeit in Konfliktregionen

ert hatte, begann die AGC Steuern auf alle 6konomischen Transaktionen in der Zone
zu erheben und Abgaben von allen Besitzer_innen eines kommerziellen Geschiftes zu
verlangen. Wahrend die FARC versucht hatte, die Preise fur die landwirtschaftlichen
Produkte der Biuer innen zu stiitzen, sind die landwirtschaftlichen Preise in dieser
Zone seit ihrer Demobilisierung eingebrochen. Diese einzelnen Entwicklungen haben
eine kumulative Wirkung, die fiir die Bewohner_innen der Zone katastrophal ist. Durch
den Preissturz bei den landwirtschaftlichen Produkten bei der gleichzeitigen Zunahme
der illegalen Steuerlast wichst offensichtlich der 6konomische Druck auf die Klein-
bauer_innen und damit die Motivation, in den illegalen Koka-Anbau einzusteigen. Ko-
ka war im Jahr 2017 fiir die meisten Biuer_innen der Zone, die keine Mitglieder der
Friedensgemeinde sind, das einzige landwirtschaftliche Produkt, welches noch ein fi-
nanzielles Einkommen generieren konnte. Dariiber hinaus nahmen Gewalt- und Kri-
minalititsformen zu, die die FARC wihrend der Zeit ihrer regionalen Kontrolle stark
sanktioniert hatte, wie bspw. geschlechterbasierte Gewalt oder allgemeine Kriminali-
tit. Obwohl die Friedensgemeinde wiederholt die prekire Situation der 6ffentlichen
Ordnung seit der Unterzeichnung des Friedensvertrages publik gemacht und staatli-
che Institutionen darauf hingewiesen hat, bestreiten lokale, regionale und nationale
staatliche Institutionen, dass es in der Zone iiberhaupt eine paramilitirische Prisenz
gebe.

Die Geschichte der Friedensgemeinde, von ihrer Griindung bis zu meinem For-
schungsaufenthalt im Jahr 2017, lisst sich, wie gezeigt, in zwei Perioden einteilen.
Wihrend ihre Bewohner innen in den ersten zehn Jahren ihrer Existenz (1997-2007)
massiven Bedrohungen und Verfolgungen durch alle (il-)legalen bewaffneten Gruppen
ausgesetzt waren, werden die Strategien und Mafinahmen, die ihre Bewohner_innen
in der zweiten Hilfte ihrer Existenz (2007-2017) erlebten, subtiler und differenzierter.
Das Agieren der Friedensgemeinde tiber diese beiden Perioden hinweg, ist wiederum
gekennzeichnet von einer konsequenten Einhaltung und Verfolgung ihrer Prinzipien
und Ideen sowie von einer bemerkenswerten organisatorischen Flexibilitit in Bezug
auf die Anpassung von Regeln und Praktiken an die sich permanent indernden Kon-
fliktbedingungen in der Serrania de Abibe. Vor dem Hintergrund der mittlerweile mehr
als zwei Jahrzehnte anhaltenden Erfahrungen als Friedensgemeinde und der mehr als
finf Jahrzehnte anhaltenden Erfahrungen der Bewohner_innen der Zone von San José
de Apartadd mit der selektiven Prasenz staatlicher Institutionen und dem Handeln ei-
nes klientelisierten Staates, der private Interessen vor die 6ffentlichen stellt, blicken
die Bewohner_innen der Friedensgemeinde skeptisch in die vermeintlich friedliche Zu-
kunft, worauf ich im Kapitel 5.1 noch einmal zu sprechen komme.

3.4. Theoretische Synopse: Handlungsmaglichkeiten landlicher
Gemeinden

Ziel dieses Kapitels war es, in einer ,Ethnographie einer kleinbiuerlichen Organisation,
eine differenzierte, dichte und lebendige Beschreibung der Entstehung, Funktion und
Entwicklung der Friedensgemeinde San José de Apartadd zu geben, um analog zum
zweiten Kapitel abschlieffend die Frage zu beantworten, welche Handlungsmoglich-

hittps://dol.org/10.14361/9783839452745-014 - am 14.02.2026, 17:00:1 /del - [



https://doi.org/10.14361/9783839452745-014
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

3. Die Friedensgemeinde San José de Apartado

keiten die Zivilbevolkerung in einer Konfliktregion wie dem Urabd haben bzw. haben
konnen.

Die im Kapitel 3.1 vorgestellte Entstehung und Griindung der Friedensgemeinde
vollzog sich zu einem Zeitpunkt der ,Internationalisierung des Gewaltkonfliktes im
Urabd (Garcia und Aramburo Siegert 2011, 415), in deren Zuge verschiedene (inter-
)nationale Nicht-Regierungsorganisationen in die Region kamen. Durch diese wurden
insbesondere den von Vertreibung betroffenen Bewohner_innen des Urabds Konzepte
und Ideen der Menschenrechte und des Humanitiren Volkerrechts zuginglich, die eine
Neuinterpretation ihrer Gewalterfahrung erlaubten: Neben Verfolgten von politischer
Gewalt wurden sie nun auch zu zivilen Opfern eines internen Konfliktes. Begleitet von
kirchlichen Organisationen wie der Di6zese Apartadds, der Comision Intercongregacional
de Justicia y Paz und dem CINEP kam es in den Jahren 1996 und 1997 zu verschiedenen
Versuchen dieser vertriebenen Bewohner_innen, zu ihren Dérfern zuriickzukehren und
diese zu ,neutralen Gemeinden' oder jhumanitiren Zonen' zu erkliren. Die Idee der
Friedensgemeinde ist insofern ein kollektives Produkt, da in ihr ganz unterschiedliche
Ideen eingeflossen sind, angefangen von internationalen juristischen Konzepten, iiber
befreiungstheologische Werte und Uberzeugungen, bis hin zu lokalen Vorstellungen
und Praktiken der Bewohner_innen dieser Dorfer. Getragen wurde und wird die Rea-
lisierung dieser Idee der Friedensgemeinde von dem Wunsch ihrer Bewohner_innen,
die Region nicht verlassen zu miissen, sondern auf ihrem Land leben zu konnen, ohne
von den (il-)legalen bewaffneten Gruppen verfolgt, attackiert oder kompromittiert zu
werden. In einem Prozess der vernacularisation' (Merry 2006) transformierten die Be-
wohner_innen San José de Apartadds diese abstrakte Idee einer Friedensgemeinde in
eine konkrete interne Struktur, mit unterschiedlichen Gremien und Funktionen sowie
in eine Reihe von Strategien und Praktiken mit unterschiedlichen sozialen, politischen
und 6konomischen Zwecken.

Die im Kapitel 3.2 beschriebene Organisation und Funktion der Friedensgemein-
de zeichnet sich durch eine Vielzahl unterschiedlicher Gremien aus, die, wie bspw. die
Vollversammlung, verschiedene Komitees oder auch der Interne Rat, sowohl die inter-
ne Partizipation und Autonomie ihrer Bewohner_innen fordern und férdern, als auch,
durch Begleitorganisationen, Stidtepartnerschaften oder die Bauern-Universitit, so-
lidarische Beziehungen zu (inter-)nationalen Organisationen und Gemeinden ermog-
lichen. Die solidarische Okonomie der Friedensgemeinde basiert auf einer landwirt-
schaftlichen Produktion in Arbeitsgruppen und Gemeinschaftsarbeit und hat zunichst
die Nahrungssicherheit ihrer Bewohner_innen zum Ziel, die erginzt wird durch die
Kommerzialisierung weniger Produkte — zum Zeitpunkt des Verfassens dieser Arbeit
Kakao — mit dem sowohl die Gemeinde als Organisation als auch ihre Bewohner_in-
nen zusitzliche Einnahmen generieren. Das interne Regelwerk besteht aus einer Reihe
von Verboten und Verpflichtungen, deren Einhaltung fir die Persistenz der Friedensge-
meinde fundamental ist und deren Verletzungen dementsprechend strikt sanktioniert
werden. Insgesamt ist die Friedensgemeinde weder eine autarke und isolierte noch ei-
ne total integrierte und homogene Gemeinschaft. Sie bildet keinen ,Staat im Staate’
und auch keine ,unabhingige Republik’, sondern ihre Existenz fufdt auf juristischen
Figuren der kolumbianischen Verfassung. Sie ist, wie jede Gemeinde, gezeichnet von
internen Spannungen, Widerspriichen und Ambivalenzen, wie die beschriebenen Kon-

hittps://dol.org/10.14361/9783839452745-014 - am 14.02.2026, 17:00:1 /del - [

249


https://doi.org/10.14361/9783839452745-014
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

250

Klientelisierte Staatlichkeit in Konfliktregionen

flikte um die Annahme staatlicher Entschidigungszahlungen oder um die Einhaltung
des Alkoholverbotes exemplarisch zeigten. Trotz dieser internen Heterogenitit verbin-
det die Gemeindemitglieder aber eben auch ein profundes Zugehorigkeitsgefithl zur
Serrania de Abibe und ein starkes Solidarititsgefiihl untereinander.

Die im Kapitel 3.3 skizzierte Entwicklung der Friedensgemeinde vom Zeitpunkt ih-
rer Griitndung im Jahr 1997 bis zu meinem Forschungsaufenthalt im Jahr 2017 ist von
einer Dynamik aus Riickschligen und Fortschritten, Herausforderungen und Anpas-
sungen, Verlusten und Erfolgen gezeichnet, die ich an verschiedenen Momenten fest-
gemacht habe. In den ersten zehn Jahren ihrer Existenz wurden ihre Bewohner_innen
zu Opfern von massiven Angriffen und Verfolgungen durch alle bewaffneten Akteure.
Sie wurden vertrieben und ermordet, ihr Besitz zerstort und geraubt. Das Militir und
paramilitirische Gruppen begingen an ihnen Verbrechen gegen die Menschlichkeit, zu
denen insbesondere die elf in der Gemeinde begangenen Massaker gehéren, aber bspw.
auch das Verschwindenlassen von Personen. Die Gemeinde reagierte auf diese Verfol-
gung mit Wiederbesiedlungen von Weilern (,retornos‘), der Einrichtung ,humanitirer
Zonern', dem Wegzug aus dem militarisierten und dem Aufbau eines neuen Dorfkerns
sowie mit dem symbolischen ,Abbruch der Beziehungen zum Staat‘. Auch wenn sie nie
ganz aufgehort haben und, vor allen Dingen, weiterhin angedroht werden, nahmen
seit dem Jahr 2008 die Morde und Massaker durch die bewaffneten Akteure ab. Dafiir
sahen sich die Bewohner_innen der Friedensgemeinde zunehmend Handelsblockaden
ihrer Agrarprodukte sowie Stigmatisierungen und juristischen Verfolgungen seitens
paramilitirischer Gruppen und staatlicher Institutionen ausgesetzt. Zusitzlich kam es
zu regionalen und nationalen Entwicklungen, wie der Einfithrung des Koka-Anbaus in
der Serrania de Abibe und der Verabschiedung eines nationalen Opfergesetzes, wel-
che die Reduzierung der Mitgliederzahl der Friedensgemeinde zur Folge hatten. IThre
Vollversammlung hatte entschieden, an beidem nicht teilzunehmen, so dass einzelne
Bewohner_innen, die sich der Koka-Produktion angeschlossen oder Entschidigungs-
zahlungen entgegengenommen hatten, die Friedensgemeinde verlassen mussten. Trotz
sinkender Mitgliederzahlen empfinden die Gemeindemitglieder diese Austritte nicht
unbedingt als Schwichung, zumal sich in demselben Zeitraum ihr territorialer Ein-
fluss ausgeweitet hat, da sich weitere Weiler in der Zone der Friedensgemeinde ange-
schlossen haben. Der Friedensprozess zwischen der kolumbianischen Regierung und
der FARC hat auch in der Serrania de Abibe zu einer neuen Dynamik gefithrt, die zu-
nichst einmal die paramilitirische Dominanz konsolidierte, dariiber hinaus aber eine
erneute Herausforderung fir die Friedensgemeinde darstellt, sich in ihrem konkreten
Kontext und gegeniiber den staatlichen Institutionen auf verschiedenen Ebenen zu po-
sitionieren. Die hier dargestellte Entwicklung der Friedensgemeinde hat gezeigt, dass
ihre Bewohner_innen auf die unterschiedlichen Herausforderungen in ihrer Geschichte
durchaus kreative Antworten gefunden haben. In diesem Sinne ist die Friedensgemein-
de keine statische, monolithische, fixe, unbewegliche, unflexible oder unabinderliche
Struktur, sondern ein dynamischer Prozess, in dem Mitglieder fluktuieren, Strukturen
geandert, Regeln angepasst und sogar Ortschaften gewechselt werden kénnen.

Die Kreativitit und Flexibilitit der Friedensgemeinde als zentrale Merkmale ihres
dynamischen Prozesses fithren zu der Frage, welche Handlungsméglichkeiten die Zi-

hittps://dol.org/10.14361/9783839452745-014 - am 14.02.2026, 17:00:1 /del - [



https://doi.org/10.14361/9783839452745-014
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

3. Die Friedensgemeinde San José de Apartado

vilbevélkerung in einer Konfliktregion wie dem Uraba hat.” In unterschiedlichen Dar-
stellungen von Zivilpersonen in Gewaltkonflikten dominiert das Bild von Betroffenen,
welches vor allen Dingen von 6ffentlichen Medien und Menschenrechtsorganisatio-
nen gezeichnet, aber auch von wissenschaftlichen Publikationen reproduziert wird. Die
Konfliktberichterstattung kennt Zivilpersonen fast nur als passive Opfer von Beschuss,
Vertreibung und humanitiren Katastrophen (Siehe bspw. Zeit 2014a; 2014b; 2014c). Pu-
blikationen von Menschenrechtsorganisationen betonen hiufig die Hilflosigkeit und
Hilfsbedirftigkeit der Zivilpersonen in Konflikten (Siehe bspw. Amnistia Internacio-
nal 2007; 2008; Human Rights Watch 2015), wihrend die dieses thematische Feld do-
minierenden Arbeiten der Politikwissenschaften tiberwiegend nach den Moglichkeiten
ihres Schutzes fragen (Siehe bspw. Bonwick 2006; Carpenter 2006; Davies und Glanville
2010; Hultman, Kathman, und Shannon 2013; Lovell 2012; Valentino, Huth, und Croco
2006). Ein Motiv, das sich durch diese Darstellungen hindurchzuziehen scheint, ist das
der Zivilpersonen als ,unschuldige Opfer* sinnloser Gewalt. Wie bereits betont, besteht
kein Zweifel daran, dass Zivilpersonen in bewaffneten Konflikten viel zu hiufig Op-
fer von konkreten Verbrechen werden. Fiir die Verfolgung dieser Verbrechen und den
Schutz von Zivilpersonen sollten sich eine Vielzahl nationaler und internationaler Ak-
teure einsetzen. Trotzdem scheint es, als wiirde das diskursiv verselbststindigte Motiv
der ,unschuldigen Zivilperson' den Blick auf die tatsichlichen Handlungsmoglichkeiten
von Zivilpersonen in Gewaltkonflikten versperren. Meines Erachtens stellt die Friedens-
gemeinde das Motiv der ,unschuldigen Zivilperson' nicht nur in Frage, sondern stellt
diesem eine andere Version entgegen, in der sich die ,Zivilpersonen als politische Sub-
jekte  verstehen. In dieser Version von Zivilpersonen, verstanden als politische Subjekte,
sind Kreativitit, Entscheidungsfihigkeit und Handlungsmacht die charakteristischen
Merkmale der Bewohner_innen von Konfliktregionen, die sich als gewaltfreie politische
Akteure in einem sozialen und politischen Konflikt verstehen.

Die Dominanz des Motivs der ,unschuldigen Zivilperson' in der Darstellung von
Bewohner_innen unterschiedlicher Konfliktregionen erklirt sich m.E. vor allen Dingen
aus seiner Mobilisierung und Reaktualisierung in zwei politisch wirkmichtigen Arenen,
in denen es fiir partikulare Interessen instrumentalisiert wird. Hierzu zihlt einerseits
die Dienstleistungsbranche und -industrie der humanitiren Hilfe (Vgl. Ticktin 2014),
die internationale Menschenrechtsorganisationen, (trans-)nationale Hilfsorganisatio-
nen und zivilgesellschaftliche Solidarititsnetzwerke umfasst. Trotz vieler Unterschiede
beziiglich konkreter Ziele und Strategien, haben diese eines gemein und zwar, dass die
,unschuldige, schutzlose und hilfsbediirftige Zivilperson' ein wichtiger Pfeiler fiir das
dkonomische Uberleben ihrer Geschiftsmodelle darstellt, was eine Reihe anthropologi-
scher Arbeiten auf unterschiedliche Weise beschrieben haben (Vgl. de Waal 1999; Fergu-
son 1994; Bornstein und Redfield 2011). Hierzu zihlen anderseits aber auch Transitional-
Justice Prozesse, deren Logik einer Dichtomisierung von Opfern und Titer_innen folgt
(Vgl. Shaw und Waldorf 2010), die, wie insbesondere die Anthropologin Theidon heraus-
gearbeitet hat, zu einer Vereinnahmung und strategischen Essentialisierung des Moti-
ves der ,unschuldigen Zivilperson' durch die Opfer und Opfer-Vertretungen selbst ver-

29 Die folgende Diskussion basiert auf Teilen eines Artikels, der in der Zeitschrift fiir Ethnologie verof-
fentlicht wurde (Vgl. Naucke 2016).

hittps://dol.org/10.14361/9783839452745-014 - am 14.02.2026, 17:00:1 /del - [

251


https://doi.org/10.14361/9783839452745-014
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

252

Klientelisierte Staatlichkeit in Konfliktregionen

leitet (Vgl. Theidon 2010). In dieser Logik ist das gute Opfer eine unbeteiligte, unschul-
dige Zivilperson, die tiber keine politische Position und keine eigene Handlungsmacht
verfiigt. Oder wie es Helms formulierte: “Narratives of victimhood must [..] be total,
with no hint of complicity, responsibility, or even agency, for such ambiguity may lead
to suspicions of guilt or inauthenticity on the part of the victim” (Helms 2013, 7). Hiufig
wird das Bild von ,hilflosen Frauen und Kindern‘ bedient (Vgl. bspw. Carpenter 2006;
Rothbart und Korostelina 2011, 1), um diese Schutzlosigkeit, Schwiche und Passivitit
von Zivilpersonen zu betonen.

Diese Vorstellung von Zivilpersonen als passive, hilfsbediirftige und unschuldige
Opfer hat seine Urspriinge in den Ausfithrungen des ersten Zusatzprotokolls zu den
Genfer Abkommen vom 12. August 1949 iiber den Schutz der Opfer internationaler be-
waffneter Konflikte. Zumindest wird in den beiden oben erwihnten, politisch wirk-
michtigen Arenen immer wieder Bezug auf sie genommen und auch die meisten poli-
tikwissenschaftlichen Arbeiten ziehen sie als Definition von Zivilpersonen heran (Siehe
bspw. Downes 2006, 156; Gross 2005, 555; Rothbart und Korostelina 2011, 12; Slim 2010,
181; R. M. Wood 2010, 601). In dem ersten Zusatzprotokoll des Genfer Abkommens,
im Artikel 50 iber die ,Bestimmung der Begriffe Zivilpersonen und Zivilbevolkerung’,
heifit es im Absatz 1:

Zivilperson ist jede Person, die keiner der in Artikel 4 Buchstabe A Absatz1, 2,3 und 6
des Ill. Abkommens und in Artikel 43 dieses Protokolls bezeichneten Kategorien ange-
hort. Im Zweifelsfall gilt die betreffende Person als Zivilperson. [und in Absatz] 2. Die
Zivilbevolkerung umfafdt [sic!] alle Zivilpersonen. (Deutsche Rote Kreuz 2007, 206)

Bei dieser Bestimmung von Zivilpersonen handelt es sich um eine negative Definition:
Zivilpersonen haben demnach keine eigenen Merkmale, anhand derer man sie identifi-
zieren konnte. Sie sind Menschen ohne Eigenschaften, nur zu erkennen daran, was sie
nicht sind und nicht tun, nimlich Angehérige der Kategorien zu sein, die im Artikel 4
des I1I. Abkommens genannt werden. Die Kategorien, die im besagten Artikel 4 unter
Buchstabe A Absatz 1, 2, 3 und 6 benannt werden, beinhalten:

1. Mitglieder von Streitkraften einer am Konflikt beteiligten Partei sowie Mitglieder
von Milizen und Freiwilligenkorps, die in diese Streitkrafte eingegliedert sind;

2. Mitglieder anderer Milizen und Freiwilligenkorps, einschlieflich solcher von organi-
sierten Widerstandsbewegungen, die zu einer am Konflikt beteiligten Partei gehdren
und aufierhalb oderinnerhalb ihres eigenen Cebietes, auch wenn dasselbe besetzt ist,
tatig sind, sofern diese Milizen oder Freiwilligenkorps einschliefilich der organisierten
Widerstandsbewegungen

a) eine fur ihre Untergebenen verantwortliche Person an ihrer Spitze haben;

b) ein bleibendes und von weitem erkennbares Unterscheidungszeichen fiihren;

c) die Waffen offen tragen;

d) bei ihren Kampfhandlungen die Gesetze und Gebriuche des Krieges einhalten;

3. Mitglieder regularer Streitkrafte, die sich zu einer von der Gewahrsamsmacht nicht
anerkannten Regierung oder Autoritit bekennen [...]

6. die Bevolkerung eines unbesetzten Gebietes, die beim Herannahen des Feindes aus
eigenem Antrieb zu den Waffen greift, um die eindringenden Truppen zu bekdmpfen,

hittps://dol.org/10.14361/9783839452745-014 - am 14.02.2026, 17:00:1 /del - [



https://doi.org/10.14361/9783839452745-014
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

3. Die Friedensgemeinde San José de Apartado

ohne zur Bildung regulérer Streitkrafte Zeit gehabt zu haben, sofern sie die Waffen
offen tragt und die Gesetze und Gebrauche des Krieges einhilt. (Deutsche Rote Kreuz
2007, 66—67)

Laut den Vertragstexten der Genfer Abkommen sind Zivilpersonen also Menschen, die
keiner der am Konlflikt beteiligten Streitkrifte, seien es regulire Streitkrifte, Milizen
oder Freiwilligenkorps, angehéren und die nicht unmittelbar an den Feindseligkeiten
teilnehmen. Dariiber hinaus verfiigen sie tiber keine eigenen Charakteristika. Sie sind
das selbstverstindliche Gegenteil von Kombattant_innen. Bei dieser Bestimmung han-
delt es sich offensichtlich um eine normative Definition, die zum Ziel hat, zwischen
Kombattant_innen und Zivilpersonen eindeutig unterscheiden zu kénnen, damit zwei-
te von Verbrechen durch erste geschiitzt werden. Ich méchte weder diese Definition an
sich noch ihren Sinn und Zweck kritisieren. Ich fithre sie hier an und halte sie an dieser
Stelle fiir aufschlussreich, weil ihr Inhalt dem Motiv der ,unschuldigen Zivilperson' Vor-
schub leistet. Es scheint nur folgerichtig zu sein, dass Zivilpersonen, konzeptualisiert
als ,Menschen ohne Eigenschaftert, in Konflikten nicht viele Handlungsmoglichkeiten
zugeschrieben werden und dass sich die mit ihnen assoziierten Attribute auf Passivitit,
Schwiche und Hilfsbediirftigkeit beschrinken.

Fiir die empirische Beschreibung des Lebens der Bewohner_innen von Konfliktre-
gionen wie dem Uraba erweist sich diese normative Definition von Zivilpersonen nur
als begrenzt brauchbar. Dies hat vor allen Dingen damit zu tun, dass der Status ,Zivil-
person' gerade hier ein Gegenstand der diskursiven Auseinandersetzung um die Deu-
tungshoheit zwischen den verschiedenen bewaffneten Akteuren und der Zivilbevolke-
rung der Region ist. Die Mitglieder der Friedensgemeinde sehen sich permanent mit
der Herausforderung konfrontiert, zu zeigen, dass sie Zivilpersonen sind. Laut der obi-
gen Definition bedeutet dies, dass sie beweisen miissen, was sie nicht sind und tun,
nimlich keine Angehérigen einer bewaffneten Gruppe zu sein und nicht unmittelbar
an den Feindseligkeiten teilzunehmen. Diese ohnehin paradoxe Aufgabe - zu bewei-
sen, was man nicht ist und tut — wird dadurch erschwert, dass die faktische Entschei-
dungsgewalt dariiber, wer Zivilperson ist und wer nicht, welche Handlungen denen ei-
ner Zivilperson entsprechen und welche nicht, in einer Konfliktregion nicht bei einem
volkerrechtlichen Vertragstext liegt, sondern allein bei der bewaftneten Gruppe, die ge-
rade die Region kontrolliert. Die Bewohner_innen der Serrania de Abibe werden ihren
Status als Zivilpersonen nicht mit dem Verweis auf die Genfer Konventionen beweisen
konnen, diese haben in dem Moment der Bestimmung von Zivilpersonen schlichtweg
keine praktische Relevanz. Das hat auch damit zu tun, dass die Entscheidung, ob die
Bewohner_innen Zivilpersonen sind oder nicht, nicht so sehr von ihren tatsichlichen
Handlungen abhingt, sondern von den Vorstellungen, die sich die bewaffneten Akteure
von den Zivilpersonen machen. Wenn die Kontrolle der Region zwischen verschiede-
nen bewaffneten Akteuren wechselt, wie bei der Eroberung der Serrania de Abibe durch
paramilitirische Gruppen, wird der Nachweis zusitzlich erschwert, da dieselben Hand-
lungen von verschiedenen bewaffneten Akteuren unterschiedlich beurteilt werden kon-
nen. Eine Handlung kann in den Augen eines bewaffneten Akteurs noch vollig mit den
Handlungsmoglichkeiten von Zivilpersonen korrespondieren, wie bspw. die Dienstleis-
tung des Nahrungsmitteltransports, wihrend sie in den Augen eines anderen Akteurs

hittps://dol.org/10.14361/9783839452745-014 - am 14.02.2026, 17:00:1 /del - [

253


https://doi.org/10.14361/9783839452745-014
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

254

Klientelisierte Staatlichkeit in Konfliktregionen

klar auRerhalb der Handlungsméglichkeiten fiir Zivilpersonen liegt. Die Uberginge
zwischen Kategorien, wie Zivilperson, Sympathisant_in und Kollaborateur_in sind fir
die Bevolkerung hiufig flieflend, denn dasselbe Verhalten kann von verschiedenen be-
waftneten Akteuren unterschiedlichen Kategorien zugeteilt werden.

Des Weiteren konstruiert und reproduziert die Zuschreibung ,Zivilperson' zu
einer konkreten Person eine essentialisierende Dichotomie, die der Realitit von
Konfliktregionen in der Regel nicht entspricht. Man kénnte so dem Missverstindnis
unterliegen, dass Zivilpersonen zu jedem Zeitpunkt in der Vergangenheit, Gegenwart
und Zukunft unbewaffnete und nicht an Feindseligkeiten teilnehmende Personen
sind. Tatsichlich lisst sich aber nur eine situative, punktuelle Unterscheidung von
,Zivilperson‘ und ,Nicht-Zivilperson' machen. Denn gerade in langanhaltenden Kon-
flikten ist die Wahrscheinlichkeit grof, dass einzelne Menschen, in Abhingigkeit von
duferen Bedingungen und eigenen Handlungsmotivationen, ihr Verhalten dndern und
so den Status ,Zivilperson' verlassen oder wieder in ihn eintreten. Dies kann sozio-
okonomische Griinde haben, wenn bspw. demobilisierte Kimpfer_innen auf Grund
fehlender Einkommensmoglichkeiten nach ihrer Demobilisierung in die Wiederbe-
waffnung gedringt werden, aber auch ein Spiegel der personlichen Entwicklung sein,
weil der Beitritt zu einer bewaffneten Gruppe aus sozio-kulturellen Zwingen befreit,
oder der Austritt die Griitndung und Sorge fiir eine Familie erlaubt (Vgl. Theidon 2007;
2009).

Das Motiv der ,unschuldigen Zivilperson‘ basiert also auf verschiedenen Zuschrei-
bungen durch Dritte. Diese Zuschreibungen erfassen dabei nur Teilaspekte der kom-
plexen Lebenswelt von Zivilpersonen in Gewaltkonflikten und erschaffen so diskursiv
ein Bild, das keinen Raum fiir die eigenen Handlungsmoglichkeiten von Zivilperso-
nen lisst. Eine dieser Zuschreibungen geht von der Annahme aus, dass Zivilpersonen
nicht ursichlich mit dem Konflikt in Verbindung stiinden. Nach dieser Vorstellung le-
ben sie quasi in einem sozialen, politischen und 6konomischen Vakuum. Die Ursachen
und Griinde fiir den gewaltsamen Konflikt scheinen ihnen entweder nicht bekannt zu
sein oder sie sind von diesen nicht betroffen. Laut dem Anthropologen Lofving werden
Zivilpersonen prisentiert, als seien sie apolitisch und stinden ihrer eigenen sozialen
Situation indifferent gegeniiber (Vgl. Lofving 2005). Weder witrden sie die gesellschaft-
lichen Spannungen erleben noch hitten sie eigene Interessen in dem Konflikt, der zu
den gewaltsamen Auseinandersetzungen fithrte. Eine weitere dieser Zuschreibungen
geht von der Annahme aus, dass Zivilpersonen nur erzwungener Maflen an dem Kon-
flikt teilnehmen wiirden. Da sie als apolitisch und in einem sozio-politischen Vakuum
lebend dargestellt werden, kénnen sie folgerichtig auch nicht freiwillig an dem Gewalt-
konflikt teilnehmen. Sie positionieren sich nicht in ihm und haben keine Meinung zu
ihm. Sie entwickeln keine eigenstindigen Interessen in ihm und auch keine Praktiken
und Strategien, um diese zu verwirklichen. Wenn Zivilpersonen in Gewaltkonflikten
aktiv witrden, dann als Opfer, die dazu gezwungen wiirden, aber nicht aus eigener
politischer Motivation heraus. Wie die Anthropologin Theidon am Beispiel Perus her-
ausgearbeitet hat, wird von den Menschen, die in der Wahrheitskommission als Opfer
prisentiert werden, geradezu erwartet, dass sie in der Vergangenheit nicht politisch ak-
tiv waren: “To be a good victim requires disavowing political protagonism in the past”
(Theidon 2010, 103).

hittps://dol.org/10.14361/9783839452745-014 - am 14.02.2026, 17:00:1 /del - [



https://doi.org/10.14361/9783839452745-014
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

3. Die Friedensgemeinde San José de Apartado

Diese Zuschreibungen enthistorisieren und entpolitisieren Zivilpersonen in Ge-
waltkontexten (Vgl. Barnett und Weiss 2008). Da sie, laut diesen, nur apolitische und
passive Opfer sein konnen, bediirfen sie fir ihren eigenen Schutz der Hilfe Dritter.
Dieser Annahme zufolge sind es die internationale Staatengemeinschaft oder Nicht-
Regierungsorganisationen, die fiir die Rechte der Opfer kimpfen, ihnen helfen und sie
schiitzen sollten, sei es durch humanitire Ersthilfe (Vgl. Bellamy und Williams 2010),
durch militirische Interventionen (Vgl. Hultman, Kathman, und Shannon 2013) oder
durch Verséhnungsprozesse nach dem Ende der Konflikte (Vgl. Bonacker 2013). Die
selbstverstindliche Gleichsetzung von Zivilpersonen mit passiven Opfern in einem Ge-
waltkonflikt bezeichnet der Anthropologe Lubkemann als ,diskursive Viktimisierung®
(Vgl. Lubkemann 2008, 8). Als wiirde es nicht reichen, dass Zivilpersonen Opfer von
konkreten Verbrechen sind, spricht ihnen dieser Diskurs eine aktive Haltung gegen-
tiber ihrer Situation ab. Zivilpersonen werden in diesem ‘Viktimisierungsdiskurs’ zu
Objekten degradiert, die sich durch ihre Passivitit charakterisieren: ,Civilians are cast
as objects residing in the landscape, retaining as much agency in the matters of war as
a tree or a building“ (Rothbart und Korostelina 2011, 12). Dieser Viktimisierungdiskurs
thematisiert dann auch nur Handlungen von Zivilpersonen, die sich mit dem Bild des
passiven Opfers zu decken scheinen, wie z.B. Vertreibungen.

Die Vertreibung ist auf ganz verschiedenen Ebenen ein Beispiel fiir die Reduzierung
sozialer Akteure auf Objekte. Vertriebene gelten als Opfer schlechthin, ohne individuelle
Geschichte und personliche Ziele sind sie zuriickgeworfen auf ihr nacktes Menschsein
(Vgl. Lubkemann 2008, 9; Malkki 1996, 378). Diese Objektreduzierung ist dabei schon
sprachlich vorgegeben: Das Wort Vertreibung ist ein Beispiel dafiir, wie sich Syntax
und Semantik bei der Konstruktion eines sozialen Vorurteils Pate stehen. Die deut-
sche Sprache erlaubt nur Passivformulierungen des Verbes vertreiben. Man kann sich
selbst nicht vertreiben, man kann nur vertrieben werden. Die Annahme, dass Vertriebe-
ne keine aktiven Subjekte, sondern nur passive Objekte einer Vertreibung sein kénnen,
findet so ihre sprachliche Form. So iiberrascht es nicht, dass hiufig die Ursachen der
Vertreibung, die Bedingungen in Fliichtlingslagern oder die Beendigung der Vertrei-
bungssituation thematisiert werden (Vgl. bspw. Bradley 2013; Davies und Glanville 2010;
Derks-Normandin 2014; Khattak 2007; Rosenfeld 2002; Steele 2009; 2019), wihrend Mo-
tivationen, Handlungsoptionen und Interessen von Vertriebenen meistens aufien vor
bleiben. Aber selbst in der Vertreibung zeigt sich ein hoher Grad an Handlungsmacht
der Vertriebenen, wenn z.B. der Entschluss zum Verlassen der Region gefasst, der Ziel-
ort der Flucht festgelegt, die Flucht selbst organisiert und ein Leben am Zielort etabliert
werden muss (Vgl. Malkki 1995; Sanford 2004; Stolen 2007).

Dieses Kapitel hat gezeigt, dass es sich bei den Bewohner_innen der Friedensge-
meinde um kreative und handlungsfihige Zivilpersonen handelt, die sich als politische
Subjekte in ihrem regionalen, aber auch im nationalen Kontext verstehen. Der Kon-
flikt in ihrer Region betrifft sie nicht nur als Opfer der Gewalt, sondern in ihm stehen
zentrale Aspekte ihrer Existenz zur Disposition, wie bspw. ihr Land, ihre Lebenswei-
se und die Ressourcen in der Zone. Sie stehen nicht unbeteiligt neben den Konflikt-
dynamiken, sondern haben eigene Interessen darin und suchen nach Strategien, um
diese umzusetzen. Natiirlich sind auch sie, zumindest zum Zeitpunkt ihrer Mitglied-
schaft in der Gemeinde, unbewaffnet und gehéren weder einem bewaffneten Akteur an

hittps://dol.org/10.14361/9783839452745-014 - am 14.02.2026, 17:00:1 /del - [

255


https://doi.org/10.14361/9783839452745-014
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

256

Klientelisierte Staatlichkeit in Konfliktregionen

noch unterstiitzen sie ihn wissentlich. Doch mehr als das zeichnen sich die zivilen Be-
wohner_innen der Friedensgemeinde durch ihre solide und solidarische Organisation,
durch die Vielzahl von Strategien und Praktiken sowie durch ihre Anpassungsfihigkeit
an sich indernde Bedingungen aus. Diese Zivilpersonen leben als politische Subjekte
in einer extrem komplexen und schwierigen sozialen, politischen und ékonomischen
Situation, in der sie permanent vor der Herausforderung stehen, ihr (Uber-)Leben in
Anbetracht sich indernder Umstinde zu organisieren. Ihr strategischer Vorteil gegen-
iiber den meisten bewaffneten Akteuren ist laut dem Anthropologen Richards ihre lo-
kale Expertise, also die Kenntnisse des Ortes und der historischen Ereignisse, die iiber
den Zeitraum des Gewaltkonfliktes hinausgehen (Vgl. 2005, 11-13).

Nun ist es innerhalb der Kultur- und Sozialanthropologie, die auf eine gewisse For-
schungsgeschichte bei marginalisierten Gruppen und Gemeinschaften zuriickschaut,
nicht unbedingt itberraschend, dass vermeintlich machtlose Gruppen itber mehr Hand-
lungsmacht verfiigen als ihnen gemeinhin zugeschrieben wird. Im Anschluss an Scotts
,Weapons of the Weak* (1985) oder de Certeaus ,Kunst des Handelns‘ (1988) sind eine
ganze Reihe von Arbeiten entstanden, in denen den Handlungsméoglichkeiten von Zi-
vilpersonen mehr Beachtung geschenkt wird (Vgl. bspw. Nordstrom 1997; Greenhouse,
Mertz, und Warren 2002; Richards 2005; Lubkemann 2008). Aber genau wie Scott die
Waffen der Schwachen' als Strategien von Gruppen mit einem geringen Organisati-
onsgrad beschreibt, weshalb sie, seiner Meinung nach, auch gut zur Sozialstruktur von
Biuer_innen passen (Vgl. 1985, xvi), schreiben jiingere anthropologischen Arbeiten mit
Konzepten, wie bspw. der ,imitation of life‘ von Macek (2009) oder die ,social navigati-
on' von Utas (2005) und Vigh (2007; 2009), den Zivilpersonen in Gewaltkonflikten nur
sehr begrenzte Handlungsmoglichkeiten zu. Auch die jingeren politikwissenschaftli-
chen Arbeiten iiber zivile Handlungsméglichkeiten in den Konfliktregionen Kolumbiens
gehen in der Regel iiber die Beschreibung und Analyse verschiedener Kooperations-,
Selbstschutz- oder Uberlebensstrategien nicht hinaus (Vgl. Arjona 2017b; Kaplan 2017;
Masullo 2015). Diese Strategien stellen zwar beachtliche Anpassungsleistungen an die
Umstinde und Bedingungen des Gewaltkonfliktes dar. Sie haben aber nicht die Verian-
derung dieser Umstinde zum Ziel, wie das m.E. bei der Friedensgemeinde San José de
Apartad6s der Fall ist.

So zeigt Macek bspw. am Fall des besetzten Sarajevos, wie Bewohner_innen in ei-
ner Kriegssituation alltigliche Handlungen fortzusetzen versuchen. Die verinderten
Lebensbedingungen in der blockierten Stadt (1992-96), mit der stindigen Bedrohung
durch Heckenschiitz_innen und Bombardements sowie der mangelnden Versorgung
mit Wasser, Strom und Gas, machten Handlungen des ,normalen’ Alltags wie das Ein-
kaufen gehen, sich mit Freund_innen treffen und das Pflegen reziproker Gastfreund-
schaft unmoglich (Vgl. Macek 2009, 62—85). Laut Macek wurden diese Alltagshandlun-
gen aber nicht einfach eingestellt, sondern es wurden grofie Anstrengungen unternom-
men, um sie aufrechtzuerhalten bzw. zu imitieren. Die Strategie des ,imitation of li-
fe' — sich weiterhin schick anzuziehen, die Wohnung zu putzen, auf Partys zu gehen,
den Humor zu behalten (Vgl. Macek 2009, 5-10) — half dabei, eine als unkontrollier-
bar erscheinende Lebenssituation zu kontrollieren und eine Kontinuitit zwischen dem
Leben vor und im Krieg herzustellen (Vgl. Macek 2009, 51-61). Bei der ,social naviga-
tion' von Utas und Vigh handelt es sich um eine individuelle Anpassungsstrategie an

hittps://dol.org/10.14361/9783839452745-014 - am 14.02.2026, 17:00:1 /del - [



https://doi.org/10.14361/9783839452745-014
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

3. Die Friedensgemeinde San José de Apartado

die verinderten Bedingungen der Kriegssituation mit dem Ziel, einen moglichst gro-
Ren personlichen Vorteil zu erlangen. Am Fall Liberias betrachtet Utas (2005) bspw. die
Veranderungen von Gender- und Frauenrollen in Gewaltkonflikten. Die Handlungs-
moglichkeiten von Frauen, denen vor dem Krieg eine passive, hilfsbediirftige, nicht-
sichtbare, sprachlose Rolle zugeschrieben wurde, zeigten sich laut Utas in Liberia u.a.
in dem Ausbau von persénlichen Netzwerken, geschiftlichen Beziehungen und stra-
tegischen Kontakten mit verschiedenen bewaffneten und nicht-bewaffneten Akteuren.
Diese multiple Kooperation ermdglichte Frauen, die an einem festen Ort siedelten, auch
bei wechselnder territorialer Kontrolle durch bewaffnete Akteure, immer mit strategi-
schen Partner_innen und Unterstiitzer_innen rechnen zu kénnen (Vgl. Utas 2005).

Diese Konzepte zeigen, dass die Handlungsspielriume von Zivilpersonen grofier
sind als es das Motiv der ,unschuldigen Zivilperson' suggeriert. Allerdings werden in
diesen Konzepten die Grenzen des zivilen Agierens durch die am Konflikt beteiligten
bewaffneten Akteuren definiert. Die Bedingungen und Normen, die diese Akteure dik-
tieren, werden durch diese individuellen Strategien zumindest nicht offen in Frage
gestellt. Hierin unterscheiden sich diese Konzepte von dem Agieren der Friedensge-
meinde San José de Apartadds. Erstens haben, im Gegensatz zu den Fillen von Macek,
Utas, aber auch von Scott, die Bewohner,_innen der Friedensgemeinde eine solide und
solidarische Organisationsstruktur aufgebaut mit verschiedenen Gremien wie Vollver-
sammlung, Internem Rat, unterschiedlichen Komitees etc.. Und zweitens hat das viel-
filtige Agieren der Bewohner_innen der Friedensgemeinde zum Ziel, die Bedingungen
und Dynamiken des Konfliktes, die in der Regel die bewaffneten Akteure definieren,
zu verindern und so die Entwicklung des Konfliktes selbst zu beeinflussen. In die-
ser Verinderung der Konfliktbedingungen und der Beeinflussung des Konfliktverlaufs
liegt das friedenspolitische Potential der Friedensgemeinde, dessen Wirksambkeit sich
auf mindestens drei Ebenen beobachten lisst: Erstens auf einer symbolischen Ebene,
auf der die Friedensgemeinde die sozio-kulturelle Konstruktion des Konfliktes und die
symbolische Ordnung der bewaffneten Akteure unterliuft, zweitens auf einer konflikt-
dynamischen Ebene, auf der die Friedensgemeinde das Agieren der bewaffneten Ak-
teure und damit die Konfliktdynamik in der Zone direkt beeinflusst, und drittens auf
einer konfliktursichlichen Ebene, auf der die Friedensgemeinde durch ihre interne Or-
ganisation und Funktion lokalen und regionalen Konfliktursachen entgegenwirkt.

Die friedenspolitische Wirkung auf der symbolischen Ebene lisst sich anhand der
Nicht-Kollaboration der Gemeindemitglieder zeigen: Die Weigerung der Bewohner. in-
nen mit bewaffneten Gruppen zusammenzuarbeiten, ist eine Herausforderung fiir de-
ren Existenz in der Serrania de Abibe, weil sie in keiner Weise mit den Interessen dieser
bewaffneten Gruppen korrespondiert. Der Anthropologe Robben argumentiert, dass
bewaffnete Gruppen von Zivilpersonen erwarten, fiir sie Position zu beziehen. Dabei
kann diese Unterstittzung nicht nur wichtig fiir einen moglichen militirischen Sieg ei-
ner bewaffneten Gruppe sein, sondern sie wird vor allen Dingen als eine legitimierende
Entscheidung dafiir verstanden, welche bewaffnete Gruppe Wahrheit, Recht und Moral
fiir ihre Ziele und Positionen sowie ihr Agieren beanspruchen darf (Vgl. Robben 2004,
204). Zivile Unterstiitzung ist ein zentraler Aspekt fiir das Selbstverstindnis bewaffne-
ter Gruppen. Da die Friedensgemeinde den bewaffneten Akteuren weder Informatio-
nen noch logistische Unterstiitzung zur Verfugung stellt, verlieren sie die Anerkennung

hittps://dol.org/10.14361/9783839452745-014 - am 14.02.2026, 17:00:1 /del - [

257


https://doi.org/10.14361/9783839452745-014
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

258

Klientelisierte Staatlichkeit in Konfliktregionen

der Bewohner_innen und einen Teil der sozio-6konomischen Grundlagen ihrer lokalen
Existenz. Dabei darf es aus der Perspektive bewaffneter Gruppen schon allein deshalb
keine von ihnen unabhingige Position geben, weil diese nicht nur die bestehende Op-
position, also die Freund-Feind-Dichotomie zwischen ihnen und ihren Gegner_innen,
hinterfragt, sondern auch die Opposition selbst, also die Plausibilitit dieser Dichoto-
mie (Vgl. Robben 2004, 204). Die Nicht-Kollaboration fithrt aber genau zu einer sol-
chen unabhingigen Position der Friedensgemeinde, womit sie die binire Opposition in
der lokalen Konfliktkonstellation aufbricht und die auf diese Weise geordnete soziale
Lebenswelt der bewaffneten Gruppen zerstdrt. Damit stellt die Friedensgemeinde die
sozio-kulturelle Konstruktion des Gewaltkonfliktes durch die bewaffneten Akteure in
Frage, und beildufig auch die all jener, die bspw. das Bild passiver und hilfsbediirftiger
Zivilpersonen (re-)produzieren (Vgl. Naucke 2017a, 463).

Das friedenspolitische Potential der Friedensgemeinde geht aber itber das Infrage-
stellen der symbolischen Ordnungen und sozialen Lebenswelten der bewaftneten Grup-
pen weit hinaus. Beziiglich der zweiten konfliktdynamischen Ebene beinhaltet ihr Agie-
ren innovative und kreative Praktiken, die die Gewaltprozesse und Konfliktentwicklun-
gen in der Serrania de Abibe auch konkret und unmittelbar beeinflussen. Mit der Stra-
tegie der Wiederbesiedlungen (,retornos‘) verlassener Weiler bspw. erobern die Bewoh-
ner_innen die Riume zuriick, von denen sie vertrieben wurden, weiten ihren territoria-
len Einfluss aus und machen diese Riume der Kontrolle durch die bewaffneten Akteure
streitig. Dabei handelt es sich einerseits um eine konkrete physische Besetzung dieser
Riume und andererseits um eine symbolische Aneignung der Orte, an denen hiufig
schwere Gewaltverbrechen begangen wurden. In diese schreiben die Gemeindemitglie-
der erneut eine kleinbiuerliche Lebensweise ein und fiillen sie mit neuen Bedeutungen
sowie Zukunftsvisionen, wie im Falle des Weilers Mulatos, an dem ein Massaker statt-
fand, der erst verlassen und dann wiederbesiedelt wurde, und der anschliefRend von
der Gemeinde den Zusatznamen ,Weiler des Friedens erhalten hat. Ein vielleicht ein-
maliges Beispiel fiir das kreative und innovative Agieren der Friedensgemeinde, aber
auch fir die Reichweite dieses Agierens tiber den lokalen Kontext hinaus, ist die Ein-
richtung von ,humanitiren Zonen' durch ihre Bewohner_innen. ,Humanitire Zonen'
sind eigentlich eine Figur des Humanitiren Volkerrechts, die nur von Volkerrechts-
subjekten, also anerkannten Staaten und einigen internationalen Organisationen, zum
Schutz der Zivilbevolkerung in Regionen eingerichtet werden kénnen, die Schauplatz
von internationalen, bewaffneten Konflikten zwischen legalen staatlichen Militirein-
heiten sind. Die Friedensgemeinde ist weder ein Volkerrechtssubjekt noch lebt sie in
einem internationalen Konflikt, was ihre Bewohner_innen allerdings nicht davon ab-
hielt, sich der Figur der ,humanitiren Zone' zu ermichtigen, Orte in ihren Weilern
zu ,humanitiren Zonen' zu erkliren und von allen bewaffneten Akteuren inklusive der
staatlichen Institutionen einzufordern, dass sie die Zivilbevolkerung in diesen Zonen
wihrend bewaffneter Konfrontationen respektieren. Bemerkenswert ist, dass, obwohl
die Friedensgemeinde diese humanitiren Zonen' selbst erklirt hat, der Interamerika-
nische Menschenrechtsgerichtshof diese nicht nur in einem seiner Urteile anerkennt,
sondern auch den kolumbianischen Staat dazu auffordert, diese anzuerkennen (CIDH
2005, Abs. 19, 20). Die Friedensgemeinde ist unter Umstinden weltweit der erste Fall,
bei dem eine ,humanitire Zone' zuerst von der Zivilbevilkerung eingerichtet und dann

hittps://dol.org/10.14361/9783839452745-014 - am 14.02.2026, 17:00:1 /del - [



https://doi.org/10.14361/9783839452745-014
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

3. Die Friedensgemeinde San José de Apartado

von einem volkerrechtlichen Subjekt anerkannt und legitimiert wurde (Vgl. Tapia Na-
varro 2018, 197).

Hinsichtlich der dritten konfliktursichlichen Ebene zeigt sich das Friedenspotential
der Friedensgemeinde darin, dass ihre Mitglieder in ihrem lokalen Kontext Antworten
auf regionale und nationale Konfliktursachen gefunden haben, die sich vor allen Din-
gen in der internen Organisation sowie der solidarischen Wirtschaftsweise beobachten
lassen. Die organisatorische Struktur der Friedensgemeinde mit ihren unterschiedli-
chen Gremien und Funktionen fordert die Partizipation ihrer Mitglieder und fordert
auf lokaler Ebene deren Teilhabe an einem politischen Willensbildungsprozess, wel-
che der Jklientelisierte Staat‘ bspw. auf regionaler Ebene zu unterbinden versucht. Die
Arbeit in Arbeitsgruppen reduziert nicht nur die Moglichkeit bewaffneter Akteure, die
Gemeindemitglieder bei der Feldarbeit anzugreifen, wo sie in der Regel am angreifbars-
ten sind, sondern sie verdichtet vor allen Dingen die Loyalititsbeziehungen und erhéht
die soziale Kohasion und Solidaritit zwischen den verschiedenen Familien der Gemein-
de auf Grundlage der alltiglichen landwirtschaftlichen Arbeit. Der gemeinschaftliche
Landbesitz reduziert nicht nur die Anfilligkeit fir erzwungene Landverkiufe, sondern
macht allen Gemeindemitgliedern die umkampfte Ressource Land zuginglich und si-
chert somit die 6konomische Existenzgrundlage der Kleinbduer_innen. Das ausgewo-
gene Verhiltnis des Anbaus von Nahrungsmitteln und Kommerzialisierungsprodukten
garantiert nicht nur die unabhingige Nahrungssicherheit der Bewohner_innen, insbe-
sondere in Situationen von Blockaden, sondern sie ermdglicht genug Einnahmen, um
sowohl der Gemeinde als Organisation eine Uberschuss zu sichern als auch den einzel-
nen Bewohner_innen. Die solidarischen Beziehungen in einer Konfliktzone, der gesi-
cherte Zugang zum umkidmpften Land und das, wenn auch bescheidene, Einkommen
als Kleinbiuer_innen reduziert insgesamt die Bereitschaft der Gemeindemitglieder sich
der illegalen Koka-Produktion oder den bewaffneten Gruppen anzuschliefRen.

Die Darstellung der Entstehung, der Organisation und der Entwicklung der Frie-
densgemeinde hat Folgendes durch das gesamte Kapitel hindurch gezeigt, und die ab-
schliefend ausgefithrten Aspekte, wie die Nicht-Kollaboration, die Wiederbesiedlun-
gen, die humanitiren Zonen', die organisatorische Struktur und die solidarische Wirt-
schaftsweise fassen es noch einmal pointiert zusammen: Bei den Bewohner_innen der
Friedensgemeinde von San José de Apartadd handelt es sich nicht um eine Version der
,passiven und hilfsbediirftige Zivilpersonen', sondern um eine Version, in der sich die
,Zivilpersonen als politische Subjekte’ verstehen, die mit Kreativitit, Handlungsmacht
und Entscheidungsfihigkeit eigene Ziele verfolgen und so die lokale Konfliktdynamik
beeinflussen. Trotz der ebenfalls in diesem Kapitel thematisierten internen Spannun-
gen, bspw. bzgl. der Annahme von Entschidigungszahlungen, des Alkoholverbots oder
auch innerfamilidrer Gewalt, verindern die Gemeindemitglieder mit diesen hier be-
schriebenen gemeinschaftlichen Praktiken und Strategien nicht nur die lokalen Bedin-
gungen des Gewaltkonfliktes und beeinflussen das Agieren der bewaffneten Akteure.
Sie transformieren die gewaltsamen Beziehungen zwischen den bewaffneten Akteuren
und Bewohner_innen der Region und schaffen friedlichere Formen des Zusammenle-
bens, was die Friedensgemeinde in meinen Augen zu einem bemerkenswerten Beispiel
fiir lokale Peace-Building Prozesse macht (Vgl. Naucke 2017a; Brauchler und Naucke
2017).

hittps://dol.org/10.14361/9783839452745-014 - am 14.02.2026, 17:00:1 /del - [

259


https://doi.org/10.14361/9783839452745-014
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

hittps://dol.org/10.14361/9783839452745-014 - am 14.02.2026, 17:00:1 /defe -



https://doi.org/10.14361/9783839452745-014
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

