
https://doi.org/10.14361/9783839445907 - am 14.02.2026, 11:48:32. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839445907
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Arantzazu Saratxaga Arregi
Matrixiale Philosophie

Edition Moderne Postmoderne

https://doi.org/10.14361/9783839445907 - am 14.02.2026, 11:48:32. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839445907
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


amari

Arantzazu Saratxaga Arregi (Dr. phil.), geb. 1982, ist Post-Doc-Forscherin an 
der Akademie der bildenden Künste (Wien). Darüber hinaus hält sie Lehrauf-
träge und Seminare mit Schwerpunkten in Kulturtechnik, Medientheorie und 
Kybernetik an mehreren deutschen Universitäten und Hochschulen. Ihr philo-
sophisches Projekt besteht in der Entwicklung einer matrixialen Philosophie. 
Sie forscht über Entwicklungs- und Ausbildungsprozesse von geschlossenen 
Milieus und umweltbezogenen Bindungsrelationen.

https://doi.org/10.14361/9783839445907 - am 14.02.2026, 11:48:32. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839445907
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Arantzazu Saratxaga Arregi

Matrixiale Philosophie
Mutter – Welt – Gebärmutter: Zu einer dreiwertigen Ontologie

https://doi.org/10.14361/9783839445907 - am 14.02.2026, 11:48:32. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839445907
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Mit freundlicher Unterstützung der FAZIT-Stiftung
Diese Arbeit wurde als Dissertation an der Hochschule für Gestaltung Karlsruhe 
unter dem Titel: »Systematische Einführung einer matrixialen Philosophie. Mut-
ter – Welt – Gebärmutter: Zu einer dreiwertigen Ontologie« im August 2016 ein-
gereicht.
Die freie Verfügbarkeit der E-Book-Ausgabe dieser Publikation wurde ermöglicht 
durch den Fachinformationsdienst Philosophie.

 

Bibliografische Information der Deutschen Nationalbibliothek 
Die Deutsche Nationalbibliothek verzeichnet diese Publikation in der Deutschen 
Nationalbibliografie; detaillierte bibliografische Daten sind im Internet über 
http://dnb.d-nb.de abrufbar.

Dieses Werk ist lizenziert unter der Creative Commons Attribution-NonCommercial-No-
Derivs 4.0 Lizenz (BY-NC-ND). Diese Lizenz erlaubt die private Nutzung, gestattet aber 
keine Bearbeitung und keine kommerzielle Nutzung. Weitere Informationen finden Sie 
unter
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/deed.de 
Um Genehmigungen für Adaptionen, Übersetzungen, Derivate oder Wiederverwendung 
zu kommerziellen Zwecken einzuholen, wenden Sie sich bitte an rights@transcript-pu-
blishing.com
Die Bedingungen der Creative-Commons-Lizenz gelten nur für Originalmaterial. Die 
Wiederverwendung von Material aus anderen Quellen (gekennzeichnet mit Quellenan-
gabe) wie z.B. Schaubilder, Abbildungen, Fotos und Textauszüge erfordert ggf. weitere 
Nutzungsgenehmigungen durch den jeweiligen Rechteinhaber. 
 
Erschienen 2019 im transcript Verlag, Bielefeld
© Arantzazu Saratxaga Arregi

Umschlaggestaltung: Maria Arndt, Bielefeld 
Druck: Majuskel Medienproduktion GmbH, Wetzlar
Print-ISBN 978-3-8376-4590-3
PDF-ISBN 978-3-8394-4590-7
https://doi.org/10.14361/9783839445907
Buchreihen-ISSN: 2702-900X
Buchreihen-eISSN: 2702-9018

Gedruckt auf alterungsbeständigem Papier mit chlorfrei gebleichtem Zellstoff.

https://doi.org/10.14361/9783839445907 - am 14.02.2026, 11:48:32. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839445907
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Inhalt 

Danksagung | 11 

Vorwort | 13 

 

DAS MATRIXIALE: EIN PHILOSOPHISCHER BEGRIFF  

FÜR DIE MENGE ALLER ARTEN VON MÜTTERN | 17 

1.1  Definition und Begrifflichkeit des Fachausdrucks „Matrix“ | 17 

1.2  Semantische und etymologische Annäherung oder eine Archäologie  

des Wortes Matrix  | 19 

1.3  Matrix: Die Menge aller Arten von Müttern | 22 

1.4  Propädeutik für eine Variantologie des nisus formativus:  

Gebären als spezifische Differenz der Menge aller Arten  

von Müttern | 24 

1.5  Philosophisches Problem und perinatale Dialektik: Von der Entbindung 

des Mutterleibs zur Bindung an die entäußerte Welt | 31 

1.6  Das matrixiale Theorem: Der Grad der Mütterlichkeit ist umgekehrt 

proportional zum Grad des Verlustes der Weltlosigkeit | 36 

1.7  Das Matrixiale: ein schwimmender Signifikant | 37 

1.8  Resümee eines philosophischen Versuchs und warum dieser  

in Axiomen, Propositionen, Problemen, Demonstrationen und Exkursen 

geschildert wird | 41 

 

AXIOM I: DIE MUTTER IST DER WELT INNERLICH | 45 

 

1.  Propositio I: Die Mutter als Extrauterine Nischentechnik 

und soziobiologische Institution:  

Es gibt Mütter, seit die Suche nach Behausung besteht | 45 

 

2.  Demonstratio I: Parasitologische Ökonomie und  

der Wirkungskreis der Sorge | 54 

2.1  Die Mütter-X als BehalterInnen | 54 

2.2  Die ökonomische Asymmetrie der selbstlosen Mütter | 62 

2.3  Das Übermaß mütterlichen Körpers oder die Gabe,  

in ihr beherbergt zu werden | 69 

2.4  Wechselwirkung zwischen Für-Sorge und Sorge als Stabilisator 

der asymmetrischen parasitologischen Ökonomie | 72 

2.5  Welt-innerliche Dimension des Besorgens | 82 

https://doi.org/10.14361/9783839445907 - am 14.02.2026, 11:48:32. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839445907
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


3.  Demonstratio II: Für eine Ontologie der Innenweltlichkeit: 

Der Körper der Mutter als Endomilieu | 84 

3.1  Der Körper der Mutter als Milieu für den Gast | 84 

3.2  Wechselseitige Bedingtheit zwischen Um- und Innen-Welt | 88 

3.3  Die Mutter ist in der Welt: (Innen-)Weltlichkeit der Mutter | 94 

3.4  Problem: Eine Ontik oder eine Ontologie der Mütter? | 102 

 

AXIOM II: DAS MATRIXIALE ENTFALTET EINE ONTOLOGISCHE 

DREIWERTIGKEIT: MUTTER – GEBÄRMUTTER – WELT | 107 

 

1.  Propositio I: Die Mutter ist Weltbildend | 109 

 

2.  Problem I: Welthaftigkeit als ontologisches Problem | 109 

2.1  Weltlichkeit als dritter Wert zwischen Innenweltlichkeit  

und Umweltlichkeit | 109 

 

3.  Demonstratio I: Perinatalische Dialektik: geboren werden 

heißt, sich zu entbinden und an eine entfremdete Welt  

zu binden | 121 

3.1  Geburt als ontologischer Umzug: Dem Abgang des Fötus  

folgt der Eingang des Neugeborenen in die Welt | 121 

 

4.  Demonstratio II: Mutter-Kind face-à-face:  

entzückendes gegenseitiges Ins-Auge-fassen  

und das Übermaß der ontologischen Differenz | 131 

4.1  Mutter-Kind face-à-face | 132 

4.2  Alterität und Differenz: Nähe und Weltkonstruktion:  

Ich-bei-Dir-Relation | 135 

 

5.  Synthese: Weltkonstruktion und Mehrweltlichkeit | 146 

 

6.  Propositio II: Totemismus und Exogamie:  

Die (Stamm-)Mutter ist peripherisch zur Gesellschaft oder 

der gebärende Körper als Schnittstelle zwischen  

System und Umwelt | 147 

6.1  Stammmutter: In der Peripherie der Sozialität | 149 

6.2  Mütterlicher Genos: Uterine Deszendenz 

und mütterliche Erbfolge | 157 

6.3  Stammmutter und Matrilinealität | 165 

 

https://doi.org/10.14361/9783839445907 - am 14.02.2026, 11:48:32. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839445907
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


 

7.  (Aus-)Differenzierung: Exogamische (Stamm-)Mutter  

als Außendifferenz der Gesellschaft | 169 

7.1  Totemistische Exogamie: Bindungsoperation mit dem Außen | 169 

7.2  Exogamie als Organisationsform des Totemismus | 173 

7.3  Grenzerhaltung und Bindungsoperation:  

zwei Gesichter der Vorschriften | 179 

7.4  Wilhelm Reichs Kritik an der exogamischen Logik aus dem Prinzip  

der natürlichen Zuchtwahl | 183 

7.5  Universalität des Inzestverbotes: Abstraktion des Konkreten | 185 

 

8.  Entdifferenzierung:  

Die Totemmutter als surreale Matrix | 188 

8.1  Totemistische Verwandtschaft: eine Frage des soziobiologischen 

Kollektivs: Totem-Mutter und Tier-Pflanzen-Mensch-Phylum | 188 

8.2  Problem: Epistemologisches Problem: die Totemmutter –  

eine widersprüchliche Kategorie zur aristotelischen Logik | 190 

8.3   Ökologische Episteme: eins mit der Umwelt sein | 197 

 

9.  Propositio III: Die Mutter ist das Zeichen des Verlustes  

der Gebärmutter | 202 

 

10.  Kontext Altsteinzeit: Die Zeit der Mutter-Mensch-Armut | 203 

10.1  Fortbewegende Genossenschaft und mobile Behausung | 203 

10.2  Anatomische Revolution zwischen Homo Neandertaler  

und Homo Sapiens | 205 

 

11.  Neotenie als fötale Wende | 209 

11.1  Homo Sapiens – Tempo des Fötus:  

Entschleunigung der Zeitachse der Weltlosigkeit | 209 

11.2  Auswirkungen des neotenischen Prozesses beim Homo Sapiens: 

Abhängigkeit von der Umwelt und Öffnung des Lernens | 211 

11.3  Technisch bedingte Menschwerdung: Kunstausdruck als Zeichen  

des Verlustes | 215 

 

12.  Demonstratio I: Die künstlichen Venusfiguren sind 

umgekehrt proportional zum Verlust der Totemmutter | 216 

12.1  Evolution der Kunst in der Steinzeit im Zusammenhang  

mit der Gattung Homo | 218 

 

 

https://doi.org/10.14361/9783839445907 - am 14.02.2026, 11:48:32. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839445907
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


13.  Venusfigürchen in Diskussion | 221 

13.1  Venus-Archäologie: chronologische Folgen  

und Begriffserklärung | 222 

13.2  Demarkation der weiblichen Repräsentation: von demarkierten 

Artefakten zur weiblich-menschlichen Repräsentation | 225 

 

14.  Schamlose Kunst: Baubo als Grenzobekt zwischen 

Weltlosigkeit und Welthaftigkeit | 228 

14.1  Die schamlose Venus | 228 

14.2  Kopulieren als regenerativer Akt – Art Parietal | 230 

14.3  Regenerierungssymbolik vs. Fruchtbarkeitsidol und Tiermutter | 237 

14.4  Dreieck: Synthetisiertes Zeichen des jungpaläontologischen  

Matrix-Signifikants: Mutter-Mensch, Mutter-Tier usw. | 240 

14.5  Vulva demarkiert Weltoffenheit | 242 

 

AXIOM III:  

DIE GEBÄRMUTTER IST DER WELT ÄUSSERLICH | 245 

 

1.  Die Ungültigkeit der Fundamentalontologie Heideggers  

bei der Untersuchung der Ontologie der Weltlosigkeit:  

wenn das Sein dem Nichts übergeordnet ist | 248 

 

2.  Demonstratio I: Gebärmutter – weltloser Raum – 

Ouroboros: in der Nicht-Welt-Sein | 252 

2.1  Ouroboros: Eins in dem All: eine negative Metaphysik  

der Weltlosigkeit | 254 

2.2  Credo der Geschlossenheit:  

Draco interfecit se ipsum, maritat se ipsum, impraegnant se ipsum | 255 

2.3  In der Gebärmutter sein: endokosmisches Ich  

oder primärer Narzissmus | 260 

2.4  Widerlegung der weiblichen Interpretation des ourobotischen 

Archetyps: Ouroboros als Archetyp, der in sich die Entdifferenzierung 

der Einzelnen birgt | 262 

 

3.  Demonstratio II: Gebärmutter als weltlose Gattung:  

das surreale Behältnis aller Seienden | 265 

3.1  Spekulative umfassende kosmogonische Gattung:  

„Alles in Eins“ | 265 

3.2  Eine Amme für das kosmogonische Werden:  

Vom chaos zum ordo | 267 

https://doi.org/10.14361/9783839445907 - am 14.02.2026, 11:48:32. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839445907
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


 

4.  Problem: Allegorische Liason zwischen geschlossenem 

Kosmos und Amme/Kosmos-Sorgerin | 268 

4.1  Semiotische Funktion der präödipalen Chora | 270 

4.2  Diskussion über die subversive Kraft des mütterlichen Körpers  

und die Poetik der Gebärmutter als Weltlosigkeit | 271 

 

5.  Triton Genos (48e, 52a): Zwischen Sein und Nicht-Sein | 273 

5.1  Die dritte Gattung | 273 

5.2  Entitative Doppeldeutigkeit und Bastarddenken | 274 

5.3  Behältnis aller Arten | 277 

5.4  Topologische Ontologie | 278 

 

6. Ontogenetisches Problem: Morphogenese in der 

Weltlosigkeit. Ausdifferenzierung ohne Alterität | 280 

6.1  Über die unangemessene Frage, wie etwas aus dem Nichts entsteht  

und das Problem des Werdens | 280 

 

7. Aristotelische Lösung und Materisierung der Matrix: 

Substrat in der aristotelischen Metaphysik | 282 

7.1  Das Zugrundeliegende: Die aristotelische Lösung für das Problem  

des Werdens | 282 

7.2  Aristotelischer Plan: Hylemorphismus | 284 

7.3  Hyle und Morpha: Hylemorphismus aristotelischer Metaphysik   

und zweiwertige Logik | 289 

 

8.  Intrauterine Entwicklungsbiologie:  

Ausdifferenzierung in der Geschlossenheit | 290 

8.1  Pränatale Ontogenese | 290 

8.2  Selbstgestaltung des Organismus: Ein Prozess der Ausdifferenzierung 

ohne Alterität | 294 

8.3  Mechanischer Bildungstrieb und Organisation der Materie | 298 

8.4  Intrauteriner Selbstbildungstrieb und innere Organisation | 299 

 

SCHLUSS | 303 

 

Literatur | 315 

Abbildungsverzeichnis | 327 

 

 

 

https://doi.org/10.14361/9783839445907 - am 14.02.2026, 11:48:32. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839445907
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


https://doi.org/10.14361/9783839445907 - am 14.02.2026, 11:48:32. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839445907
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Danksagung 

 

 

 

An erster Stelle gilt mein Dank Prof. Dr. Peter Sloterdijk und Prof. Dr. Elisabeth 

von Samsonow, die über die Jahre die vorliegende Arbeit betreut haben. Diese 

wäre ohne ihre geduldige und hilfsbereite Unterstützung nicht möglich gewesen, 

weil beide wie wenige heutzutage um die Bedeutsamkeit einer gynäkologischen 

Philosophie wissen. 

Ihm gilt mein besonderer Dank für seine Anregung, ein freies philosophi-

sches Tractatus matrixialicus vorzubringen, was von erleuchtenden Gesprächen, 

animierenden bibliographischen Empfehlungen und scharfsinnigen Kritiken be-

gleitet war.  

Bei ihr bedanke ich mich herzlich, dass sie sich achtsam um die schwierigen 

Stellen dieser Arbeit gekümmert hat. Für ihre inspirierenden Kommentare und 

ihre Einladungen zur Teilnahme an aufregenden wissenschaftlichen Tätigkeiten 

bin ich sehr dankbar. 

Beiden gilt mein besonderer Dank dafür, dass sie mir die Verstärkung eines 

eigenständigen Denkens zugemutet haben. Erst dadurch wurde die Autorinnen-

stimme dieses Buches hörbar. 

Ich danke meinen Freunden für das Wunder, sich an dieser Arbeit beteiligt 

zu haben: Deniz Yenimazman, Sandra Pocceschi, Joana Gomes, Carol El Char-

touni, Angela Spar, Wolfgang von Rahden. Bei Euch habe ich Weite des Den-

kens, Aufmerksamkeit, Respekt und Gehör gefunden.  

Nichts wäre möglich gewesen ohne Beistand der Meinen von zu Hause: ama, 

aita, Txomin.  

Zuletzt kann ich voller Glück meinen besten Dank all jenen gegenüber zum 

Ausdruck bringen, denen ich im Dunklen meine Courage anvertraut habe und 

die ebendiese an meiner Stelle bewiesen haben. 

https://doi.org/10.14361/9783839445907 - am 14.02.2026, 11:48:32. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839445907
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


https://doi.org/10.14361/9783839445907 - am 14.02.2026, 11:48:32. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839445907
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Vorwort 

 

Faust. 

Die Mütter! Mütter! –’s klingt so wunderlich! 

Mephistopheles.  

Das ist es auch. Göttinnen, ungekannt  

Euch Sterblichen, von uns nicht gern genannt.  

Nach ihrer Wohnung magst ins Tiefste schürfen; 

Du selbst bist schuld, daß ihrer wir bedürfen. 

Faust. 

Wohin der Weg? 

Mephistopheles.  

Kein Weg! Ins Unbetretene, 

Nicht zu Betretende; ein Weg ans Unerbetene, 

Nicht zu Erbittende. Bist du bereit? – 

Nicht Schlösser sind, nicht Riegel wegzuschie-

ben, 

Von Einsamkeiten wirst umhergetrieben. 

Hast du Begriff von Öd’ und Einsamkeit? 
1
 

 

 

Die vorliegende Arbeit ist inspiriert von einer beeindruckenden Passage in Goe-

thes „Faust“, wo der Protagonist auf der Suche nach dem ewigen Urbild der 

schönen Helena in die Seelentiefe hinuntersteigt. Diese Versenkung führt Faust 

ins Reich der Mütter –ihre unheimlichen Gestalten sind dort, in der Tiefe eines 

bodenlosen Reiches. Meine persönliche Hingabe an die philosophische Tätigkeit 

begann in meiner Masterarbeit mit der Entzifferung des Reichs der Mütter – 

                                                             
1  Goethe, J. W. v.: Faust II, in: „Letzte Jahre 1827-1832“. SW 18-1, hrsg. von Gisela 

Henckmann und Dorothea Hölscher-Lohmeyer. München: Carl Hanser 1997, S. 155-

156, V. 6217-6227. 

https://doi.org/10.14361/9783839445907 - am 14.02.2026, 11:48:32. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839445907
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


14 | Matrixiale Philosophie 

dort, in einer der Zeit und Raum entzogenen Weltlosigkeit, die das tiefste Myste-

rium des Werdens birgt. 

Die Mütter kommen einem ebenso in den Sinn vor dem Hintergrund der of-

fenkundigen Tatsache, dass jedes Lebewesen geboren wird. Mir erschien das 

Geborensein immer als eine der wichtigsten Fragestellungen in Bezug auf das 

menschliche Wesen, und die Tatsache, dass im Laufe der Geistesgeschichte 

kaum Gedankengänge dazu niedergelegt wurden, wunderte mich. Doch viel-

leicht ist dies kein Anlass, der Philosophie zu misstrauen, da sie sich, indem sie 

sich der „Liebe zur Weisheit“ verschreibt, dem Denken sogar noch vor dem ge-

nerativen Bildungstrieb
2
 ein Vorrecht einräumt. 

Man darf die philosophischen Beiträge und Ansätze zu dem Thema, die 

durchaus existieren, jedoch nicht ignorieren: Sokrates’ „Mäeutik“ als Methode 

der philosophischen „Hebammenkunst“, Hannah Arendts „Natalität“ und nicht 

zuletzt Peter Sloterdijks „Entbindungspoetik“ (unter anderen) umfassen eine 

Reihe von Gedankengängen, die das vorgeburtliche Stadium des menschlichen 

Lebens mutig seinem begleitenden Schatten zu entreißen versuchen. Erinnerung 

als Wissenstechnik, der Anfang und das Schaffen als ontologische Position des 

menschlichen Handels und die Bindung an eine fremde Welt sind unter anderem 

philosophische Beiträge zur Darstellung und Entschlüsselung des menschlichen 

Wesens. 

Die Geburtlichkeit des Menschen war für mich jedoch ein Schlüsselgedanke 

zu etwas anderem: zur verlassenen „ökologischen Nische“ des intrauterinen 

Raums und zur aufnehmenden Hingabe der allomütterlichen Instanzen. Jenseits 

der soziokulturellen Manifestationen der Figur der Mutter interessierte mich vor 

allem ihre Stellung in evolutiven Systemen, da es offenkundig viele Arten von 

Müttern gibt. Gleichfalls fesselte mich die Gebärmutter aufgrund ihrer schwar-

zen Monochromie des Nichts: kein Subjekt, kein Bewusstsein, kein Licht, kein 

Mensch ist dort. 

Mutter und Gebärmutter umfassen die Matrix – ein in dieser Arbeit einge-

führter Begriff zur Beschreibung des evolutiven Bildungstriebs, der in verschie-

denen Umwelten wirkt und diese zugleicht schafft. Das Matrixiale ist danach das 

Ergebnis einer Spaltung des Identitätsprinzips des inneren Bildungstriebes: Ge-

bärmutter und ihre Externalisierung in der Mutter. Infolgedessen widmet diese 

Arbeit sich der systematischen Entwicklung und Entfaltung eines Begriffes, des 

Matrixialen, wozu sie in drei Hauptbegriffe gegliedert ist: Mutter – Welt – Ge-

bärmutter. 

                                                             
2  J.F. Blumenbach: Über den Bildungstrieb. Göttingen: Johann Christian Dieterich 

1789. 

https://doi.org/10.14361/9783839445907 - am 14.02.2026, 11:48:32. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839445907
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Vorwort | 15 

Zahlreiche Themen und Schlüsselpunkte werden in dieser Arbeit aus der neu 

entworfenen matrixialen Perspektive untersucht, zusammengefasst und syntheti-

siert. Der neue philosophische Begriff des Matrixialen wird dann durch ver-

schiedene Disziplinen systematisch nach einer baumähnlichen Struktur entfaltet 

und veranschaulicht, wobei Innerlichkeit und Beziehungs- und Bindungsstruktu-

ren eine Sonderstellung einnehmen. 

Die in dieser Forschung untersuchten Gedankengänge mit ihren vielen noch 

nicht beleuchteten Aspekten und Fragen sollen in nachfolgenden Forschungen 

ausführlicher behandelt werden. Wenn ich mit meinen Gedanken die Erwartun-

gen des Lesers nicht in voller Tiefe erfülle, bitte ich um Entschuldigung. 

 

 

      Arantzazu Saratxaga Arregi, im Juli 2016 

 

https://doi.org/10.14361/9783839445907 - am 14.02.2026, 11:48:32. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839445907
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


https://doi.org/10.14361/9783839445907 - am 14.02.2026, 11:48:32. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839445907
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Das Matrixiale: ein philosophischer Begriff  

für die Menge aller Arten von Müttern 

 

 

1.1  DEFINITION UND BEGRIFFLICHKEIT  

DES FACHAUSDRUCKS „MATRIX“ 

 

Die vorliegende Arbeit stellt sich einer grundlegenden philosophischen Aufgabe, 

nämlich der Kunst der Erschaffung eines Begriffes: des Matrixialen. Ein solches 

Vorhaben umfasst nicht weniger als den Versuch, das, was Philosophie als Lehre 

ausmacht und was sie von ihren Abkömmlingen, den Einzelwissenschaften, ab-

grenzt, zu erschließen.
1
 

                                                             
1  Der Begriff Prima Philosophia oder Erste Philosophie bezeichnet nach Aristoteles die 

Seinswissenschaft bzw. Metaphysik. In der Philosophie der Neuzeit tritt die an der 

Naturwissenschaft orientierte Philosophie als Prima Philosophia auf, weshalb sie als 

„Mutter aller Wissenschaften“ bezeichnet wird, da sie sich mit den fundamentalen 

philosophischen Prinzipien befasst. Vgl. dazu folgende Aussage von Bacon: „Atque 

magna ista scientiarum mater [i.e. Naturalis Philosophia] mira indignitate ad officia 

ancillae detrusa est […]. Interim nemo expectet magnum progressum in scientiis 

(praesertimin parte earum operativa), ni si Philosophia Naturalis ad scientias particula-

res producta fuerit, et scientiae particulares rursus ad Naturalem Philosophiam re-

ductum.“ F. Bacon: Novum Scientiarium,1620. Auf Deutsch erschienen in: Bacon, 

Francis: Neues Organ der Wissenschaften, A.T. Brück (Hg.), Leipzig 1830, Nachdr. 

Darmstadt 1981, S. 59. Eine allegorische Darstellung in „Der Hortus Deliciarium“ 

Herrad von Landsbergs zeigt eine weibliche Personifizierung der Philosophie inmitten 

der Sieben Freien Künste (septem rates liberales). Die „Liebe zur Weisheit“ steht auch 

im Zentrum von sieben Studienfächern des augusteischen Zeitalters. Die mütterliche 

Repräsentation der Philosophie liegt der Referenz zur Weisheit (sophia) zugrunde, die 

aufgrund ihres ganzheitlichen Umfangs als die höchste Lehre betrachtet wurde. Darü-

ber hinaus wird in der alchemistischen Schule die Weisheit als weibliche Emanation 

https://doi.org/10.14361/9783839445907 - am 14.02.2026, 11:48:32. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839445907
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


18 | Matrixiale Philosophie 

Zur Erreichung dieses Ziels möchte die Arbeit in einem philosophischen 

Exerzitium Analysen unterschiedlicher Aspekte vornehmen, um aus ihrer Ge-

samtheit den Erkenntnisgewinn in einem Begriff herauszuschälen. Ausgehend 

von dieser Zielstellung verfolgt sie das Anliegen, dem Ausdruck Matrix, dessen 

Bedeutung (Signifikat) eine Vielfalt unterschiedlichster Bereiche erschließt und 

deren Signifikant zur Bezeichnung und Benennung verschiedener Gegenstände 

eingesetzt wird, begrifflich eine philosophische Bedeutung abzugewinnen, und 

zwar derart, dass dem Matrixalen der ihm zustehende Platz im philosophischen 

Vokabular erschlossen wird. 

Dieser Anspruch verlangt eine behutsame und sorgfältige Darlegung von Ar-

gumenten, um die hinter dem Begriff „Matrix“ verborgene Komplexität zu be-

leuchten, was zu der Notwendigkeit führt, einige philosophische Begriffe zu 

problematisieren und zu erneuern – unter anderem den Weltbegriff. 

In diesem Sinne wird der Begriff „Matrix“ zunächst einem analytischen Ver-

fahren unterworfen. Das heißt, dass er in seine Bestandteile zergliedert wird, al-

so verwandte Begrifflichkeiten, Referenzen, Beschreibungen und Anwendungen, 

die ihn bilden. Eine analytische Vorgehensweise benötigt die Darlegung einer 

doppelten Ebene. Die Ebene der Endokonsistenz ist begrenzt auf das semantische 

Feld des Wortes. Auf dieser Ebene wird die innere Relation zwischen den Be-

standteilen betrachtet, die das Fachwort „Matrix“ ausmachen. Auf der Ebene der 

Exokonsistenz hingegen wird der Blick gerichtet auf die Begrenzungen der Be-

deutung des Wortes sowie auf die Bestandteile, aus denen es besteht. Diese Ebe-

ne dient der Beschreibung der Merkmale, die die Bedeutung des Wortes von sei-

nen semantischen Bestandteilen abgrenzen und ausdifferenzieren. 

Nach diesem Ansatz folgt dem analytischen Verfahren ein synthetisches, um 

Ähnlichkeiten und Analogien zwischen den Elementen und Begriffen, die in den  

Begriff Matrix eingeflossen sind, herauszuarbeiten. Dabei wird untersucht, wor-

aus der Begriff besteht, um ihn in eine neue Ordnung zu bringen, sodass er eine 

                                                                                                                                  
Gottes verstanden, „durch die sich sein geistiger Same zuerst im ausgesprochenen 

Wort der himmlischen Sophia verwirklicht, dann in der Materie durch die Gebärmut-

ter der Natur. Diese ist die gefallene untere Sophia und wird mit Mercurius, der Wur-

zel aller Metalle, identifiziert“, zit. nach: A. Rob: Das hermetische Museum. Alche-

mie & Mystik, Köln: Taschen 2011, S. 406. Abb. 1: Geheime Figuren der Rosenkreu-

zer, Altona, 1785. Alexander Rob merkt dazu an: „Aus ihren beiden Brüsten strömt 

der rote sulferische ‚Sonnenschwitz‘ und die weiße merkuriale ‚Jungfrauenmilch‘, die 

beide zusammen ihre Leibesfrucht, die Tinctur ergeben. Wer sie nackt und bloß 

schauen will, der soll ‚Freundschaft suchen bei dem Archaeus, dem vertrauen Torhü-

ter‘.“ Ebd.   

https://doi.org/10.14361/9783839445907 - am 14.02.2026, 11:48:32. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839445907
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Das Matrixiale | 19 

 

umfassende philosophische Bedeutung erhält. Der erste Schritt zur Definition 

des Begriffs besteht also in der Analyse semantischer Inhalte. Dabei wird nach-

folgend den Fragen nachgegangen, welche Bedeutungen das Wort „Matrix“ hat, 

was es bezeichnet und in welchem Feld es angewendet wird. 

 

Abb. 1: Die sinnliche und irdische Eva, die Mutter alle Kreaturen im Himmel 

und auf Erden. 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

Quelle: Geheime Figuren der Rosenkreuzer, Altona, 1785. 

 

 

1.2  SEMANTISCHE UND ETYMOLOGISCHE 

ANNÄHERUNG ODER EINE ARCHÄOLOGIE  

DES WORTES MATRIX 

 

Das Wort Matrix weist im Deutschen verschiedene Bedeutungen auf, je nach-

dem, in welchem semantischen Kontext es verwendet wird. In der Biologie wird 

unter Matrix „eine Hülle der Chromosomen“, eine „amorphe Grundsubstanz“ (z. 

B. Bindegewebe) sowie die „Keimschicht, aus der etwas entsteht“
2
, verstanden. 

In der Mathematik hat es die Bedeutung eines Schemas mathematischer Größen, 

das dazu dient, lineare Abbildungen darzustellen und lineare Gleichungssysteme 

zu beschreiben. In der Sprachwissenschaft verweist es auf ein Schema „zur Zu-

                                                             
2 Definition des Wortes „Matrix“ nach: Duden. Das große Wörterbuch der deutschen 

Sprache. Siehe http://www.duden.de/rechtschreibung/Matrix vom 04.04.2015 

https://doi.org/10.14361/9783839445907 - am 14.02.2026, 11:48:32. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

http://www.duden.de/rechtschreibung/Matrix
https://doi.org/10.14361/9783839445907
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/
http://www.duden.de/rechtschreibung/Matrix


20 | Matrixiale Philosophie 

ordnung von Merkmalen zu sprachlichen Einheiten, besonders zur Darstellung 

der Lautstruktur einer Sprache.“
3
 

Sollen die verschiedenen Bereiche und Bedeutungen in Analogie gesetzt und 

ihre gemeinsamen Eigenschaften hervorgehoben werden, ist auf ihre Anwen-

dung sowohl in der Mathematik, in der Biologie als auch in der Techniksprache 

hinzuweisen – eine abgegrenzte Umgebung, wo die Herausbildung eines Ele-

mentes eingebettet ist. Dies dient dazu, umfeldbezogene Bedingungen wie Alte-

rations- bzw. Veränderung- und Ausdifferenzierungsprozesse innerhalb periphe-

rischer Rahmen durchzuführen, durch deren Wirkung einen Individuationspro-

zess erfolgt. 

Die (frühneu-)hochdeutsche Anwendung des Wortes „Matrix“ lenkt die 

Aufmerksamkeit auf eine beschränkte Topologie, in der beliebige Veränderun-

gen stattfinden; der Ausdruck Matrize steht hier für folgende Deutung: „Grund-

form, Schema, Rahmen einschließlich deren Substanz“, womit eine Art von 

Pressform angedeutet wird, die dazu dient, formlose Materie abzubilden und 

neue Formen darzustellen.
4
 Darüber hinaus besteht nach dem Frühneuhochdeut-

schen Wörterbuch ein Bezug zur „Gussform“, was dem Begriff eine eigenartige 

Bedeutung verleiht und seine spezifische Differenzierung kennzeichnet, nämlich 

als „Gebärmutter.“
5
 In diesem Sinne ist das deutsche Wort Matrize dem franzö-

sischen matrice entlehnt, dessen Bedeutung außerdem „Gussform“ lautet, was 

für „Gebärmutter“ im literarischen und übertragenen Sinne steht: „das, worin 

etwas erzeugt oder hergestellt wird.“
6
 

                                                             
3 Ebd. 

4  Definition „Matrize“ nach Duden: „Matrize, die- n (fr. matrice. Eigtl. = Gebärmutter 

spätlat. Matrix: 1) (Druckw.) a) in der Schriftgießerei verwendete) Form aus Metall 

mit seitenverkehrt eingeprägten Buchstaben, die die Lettern liefern; b) in Pappe, 

Wachs, Blei od. anderem Werkstoff geprägte Abformung eines Schriftsatzes od. Bil-

des zur Herstellung einer Druckplatte; c) Folie, bes. gewachstes Blatt zur Herstellung 

von Vervielfältigungen. 2) Technik. A) unterer Teil einer Pressform, in dessen Hohl-

form ein Werkstoff mit einer Patrize hineingedrückt wird; b) negative Form zum Pres-

sen von Schallplatten.“ Siehe: http://www.duden.de/rechtschreibung/Matrize vom 

04.04.2015 

5  Beschreibung des lateinischen Wortes Matrix: „Die lat. Flexion; aus lat. Matrix 

Grundform, Schema, Rahmen einschließlich deren Substanz; speziell: Gebärmutter; 

belege kaum interpretierbar“, in: Robert, R. Anderson/ Reichmann, Ulrich G. (Hg.): 

Frühneuhochdeutsches Wörterbuch, 9 Bd., Berlin: W. de Gruyter 2013, S. 1996. 

6  Definition „Matrize“: „Bei der Setzmaschine die in einem Metallkörper befindliche 

Hohlform zur Aufnahme des Prägestocks (der sogenannte Patrize); die von einem 

https://doi.org/10.14361/9783839445907 - am 14.02.2026, 11:48:32. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

http://www.duden.de/rechtschreibung/Matrize
https://doi.org/10.14361/9783839445907
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/
http://www.duden.de/rechtschreibung/Matrize


Das Matrixiale | 21 

 

Um die Untersuchung im Feld der Endokonsistenz abzuschließen, scheint es 

angebracht, einen Schritt weiterzugehen und sich der Etymologie des Wortes zu 

nähern.
7
 Ein Blick auf seine Herkunft verdeutlicht, dass es dem Lateinischen ent 

lehnt ist, als Ableitung des Wortes „Mater“
8
: Matrix stellt danach eine abwei-

chende Variante der lateinischen Mater
9
 dar. Dem Wort mater- schließlich wur-

de das Ableitungsmorphen -trix hinzugefügt, das dazu benutzt wird, das Femini-

num vom Mater- umzubilden.
10

 Solche Abänderungen sind von zentraler Bedeu-

tung für diese Untersuchung, da sie darauf hindeuten, dass der Begriff Matrix 

eine Derivation des Begriffes Mutter darstellt. Unter Matrix (als abgeleiteter 

Terminus des Wortes –Mater) fallen verschiedene Arten von Müttern, und infol-

gedessen nimmt es die Bedeutung von „Mutter-Tier, Zucht-Tier, Mutter-

Mensch, Gebär-Mutter und Stamm-Mutter etc.“ an.
11

 

                                                                                                                                  
Druckstock hergestellte [Wachs]form: Das frz. Wort bedeutet eigentlich ‚Gebärmut-

ter‘, dann im übertragenen Sinne allgemein ‚das, worin etwas erzeugt oder hergestellt 

wird‘“, in: Auberle, Annette/Klosa, Annette (Hg.): Das Herkunftswörterbuch. Etymo-

logie der deutschen Sprache. Die Geschichte der deutschen Wörter bis zur Gegenwart, 

7 Bd., Mannheim/Leipzig/Wien/Zürich: Dudenverlag 2007, S. 514. 

7  Die etymologische Beschreibung kann nur deskriptiv, nicht als normative Deutung 

eines Wortes verstanden werden. Sie blickt rückwärts, dem Zeitverlauf entgegen in 

die Vergangenheit, und macht eine Art archäologische Funde, die immer umgestaltet 

sind und nicht mehr als eine Reihe von Ergebnissen verstanden werden sollen. Vgl. 

Saussure, F: Grundfragen der Allgemeinen Sprachwissenschaft, Berlin: W. de Gruyter 

1967, S. 107, 225. 

8  Vgl. dazu die etymologische Beschreibung des Wortes: „Matrix (matricis) ‚Muttertier; 

Gebärmutter; Stammmutter‘ zurück, eine Ableitung von lat. Mater ‚Mutter‘ (vgl. den 

Artikel ‚Matrone‘). Beachte auch die Verkleinerungsbildung lat. Matricula ‚Stamm-

rolle, öffentliches Verzeichnis‘, die unserem Fremdwort Matrikel zugrunde liegt“, in: 

Das Herkunftswörterbuch. Etymologie der deutschen Sprache, S. 514. 

9  Siehe dazu „mater, matris“, in Vaan Michiel, A. (Hg.): Etymological Dictionary of 

Latin and the other Italic Languages. Boston: Brill 2008, S. 367. 

10  https://en.wiktionary.org/wiki/-trix#Latin vom 04.04.2015. 

11  Vgl. die lateinische etymologische Beschreibung des Wortes Matrix: „Matrixicis. 

Muttertier, Zuchttier; Stammmutter, Gebärmutter; Stammrolle, Matrikel“. (seit Varro, 

rom., ebenso matricalis, ‚zur Mutter (Gebärmutter) gehörig‘ (seit Zeno) und matricula 

f. „‚Matrikel‘ seit Inschr. 2. Jh. und Veg. (daraus mit gr. Suff. ματρῐκιονLyd. mens. 1, 

28; vgl. noch matricarius eine Truppengattung seit Inschr. 3. Jh., matricularius ‚in das 

Armenverzeichnis aufgenommen‘ Greg. Tur.) ist zu mater nach nutrix hinzugebildet. 

(Leumann-Stolz 244); ähnlich gr. μήτρα ‚Gebärmutter; Mark der Planzen‘ (vgl. γἀδ-

https://doi.org/10.14361/9783839445907 - am 14.02.2026, 11:48:32. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://en.wiktionary.org/wiki/-trix
http://de.pons.com/%C3%BCbersetzung/griechisch-deutsch/%CE%BC%CE%AE%CF%84%CF%81%CE%B1
https://doi.org/10.14361/9783839445907
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/
https://en.wiktionary.org/wiki/-trix
http://de.pons.com/%C3%BCbersetzung/griechisch-deutsch/%CE%BC%CE%AE%CF%84%CF%81%CE%B1


22 | Matrixiale Philosophie 

1.3 MATRIX: DIE MENGE ALLER ARTEN VON MÜTTERN 

 

Ausgehend von der Etymologie kann ein enger Zusammenhang zwischen dem 

semantischen Feld der Matrix und dem der Mutter hergestellt werden. Matrix als 

Ableitung von Mater
12

- beinhaltet verschiedene Arten von Müttern wie „Mutter-

Mensch, Mutter-Tier, Mutter-Pflanze“ usw.; also kann Matrix als die Menge al-

ler Arten von Müttern angesehen werden. Nach diesem Ansatz umfasst Matrix 

eine abgeschlossene Menge, die verschiedene Arten in sich trägt. Infolgedessen 

lässt sich eine taxonomische Einteilung von Mensch-, Tier- oder Pflanzen-Arten 

in eine übergeordnete Gattung „Mutter“ zusammenfügen. 

Die Matrix kann somit in der „Menge aller Arten von Müttern“ wahrge-

nommen werden. Neu ist, dass nicht alle Arten die Eigenschaft von Müttern tei-

len. Das heißt, nicht alle Menschen oder Tiere oder Pflanzen weisen die Attribu-

te von Müttern auf. Demzufolge gilt es zu bedenken, dass die Gruppe aller Arten 

von Müttern eine eigene Gattung bildet, der sich verschiedene Arten (Menschen, 

Tiere, Pflanzen; Metalle etc.) anschließen.
13

 

Neben den vielfältigen Arten von Müttern bedeutet Matrix Gebär-Mutter, 

die bezeichnend für die spezifische Differenz aller Mütter ist. Das Kompositum 

„Gebär-Mutter“ stellt in umgekehrter Anordnung der Worte die Eigenschaft der 

Mutter dar, nämlich das Gebären. Nach dieser spezifischen Differenz werden al-

le Arten von Müttern unter demselben Merkmal gruppiert: das Gebären-Können, 

bzw. die Kunst des Gebärens. Dieses Merkmal unterscheidet die Mutter von an-

deren Individualitäten und grenzt sie ein unter diejenigen, die die Eigenschaft 

des Gebärens, Erzeugens und Herstellens haben. In allen Fällen handelt es sich 

                                                                                                                                  
τρα: γαδτήρ u.fgl ) Die Bed. ‚Liste, Stammrolle‘ von Matrix leitet Lamer bei Götze 

ZdW. 12, 212 aus gr. μητρῶο Staatsarchiv her“, in: Walde, Alois: Lateinisches Ety-

mologisches Wörterbuch, 2 Bd., Heidelberg: Winter 1954, S. 50. 

12  Definition Matrix: late 14c., from O.Fr. matrice, from L. matrix (gen. matricis) „preg-

nant animal“, in L.L. „womb“, also „source, origin“, from mater (gen. matris) „moth-

er“. Sense of „place or medium where something is developed“ is first recorded 

1550s; sense of „embedding or enclosing mass“ first recorded 1640s. Logical sense of 

„array of possible combinations of truth-values“, is attested from 1914. Siehe 

http://www.etymonline.com/index.php?searchmode=none&search=matrix vom 04.04. 

2015 

13  Es ist erstaunlich, wie im Griechischen Matrix ausschließlich Uterus (μήτρα) bedeu-

tet, aber diese Bedeutung ist nicht dem Wortstamm Mutter untergeordnet. μήτρα. Vgl 

dazu Liddell, Henry (Hg.): A Greek-English Lexicon, Oxford: Clarendon Press 1996, 

S. 1129f. 

https://doi.org/10.14361/9783839445907 - am 14.02.2026, 11:48:32. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

http://www.etymonline.com/index.php?searchmode=none&search=matrix
https://doi.org/10.14361/9783839445907
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/
http://www.etymonline.com/index.php?searchmode=none&search=matrix


Das Matrixiale | 23 

 

bei der Matrix um eine abgeschlossene Menge, deren spezifische Differenz in der 

Möglichkeit des Gebärens besteht. 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

Diagramm 1: Mutter-X bildet eine Menge aller Arten von Müttern. -Stein, -Tier, 

-Mensch, -Pflanze, etc. entsprechen der spezifischen Differenz der Gattung Mut-

ter, welche wiederum eine Art in sich bilden. Das Gebären kennzeichnet die Gat-

tung Mutter, beschreibt also die Eigenart der Mutter-X. 

 

Zusammenfassend kann gesagt werden, dass der Fachausdruck „Matrix“ auf 

einen doppeldeutigen Begriff verweist: Einerseits deutet das Wort auf eine Ent-

faltungskette des Muttertypus hin, andererseits definiert es eine spezifische Dif-

ferenz, die die Gruppe aller Arten von Müttern auszeichnet, beruhend auf dem 

Akt des Gebärens. Dabei soll nicht unbeachtet bleiben, dass das lateinische Wort 

„Matrix“ der griechischen Bedeutung gegenüber eine Wende vornimmt. Unter 

den lateinischen Begriff fällt die Bedeutung „Uterus“, wofür das Griechische ein 

anderes Wort verwendet. Insofern bestimmt die lateinische Bedeutung von Ute-

rus die differentia spezifica der Menge aller Arten von Müttern. Dieser semanti-

sche Akt der Vermütterlichung der Gebärmutter durch die lateinische Überset-

zung findet sich zutreffend in der deutschen Übersetzung wieder.
14

 Unter diesem 

                                                             
14 Auf diese Weise lässt sich zeigen, wie die Brüder Grimm die Bedeutung der Matrix 

mit dem Wort Mutter in Zusammenhang gebracht haben. Vgl. dazu den Lexikonein-

trag „Mutter“: „1) bei thieren: mutter, das ist weible darvon man junge zeücht, was 

geschlächt, es joch; 2) bei pflanzen, der hauptstamm oder hauptstengel wie lat. Mat-

rix; 3) im weiblichen menschlichen und thierischen körper der theil, der ein neues ge-

schöpf empfängt und bis zur geburt ausbildet, matrix μήτρα eine ältere deutung des 

ausdrucks. s unter gebärmutter; das wörtlin (muster) im latein matrix oder uterus (in 

ps-109, 3 der vulg.) heiszt hier nicht ein ganz persönliche mutter, als ein weib mutter 

mutter heiszt, sondern, das, da di frucht in mutter leib empfangen, und bis zu der ge-

https://doi.org/10.14361/9783839445907 - am 14.02.2026, 11:48:32. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839445907
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


24 | Matrixiale Philosophie 

Ansatz wird auf der Grundlage einer matrixialen Arten-Einteilung die aristoteli-

sche Taxonomie bezüglich der Ordnung von Arten und Gattungen zur Diskus-

sion gestellt. Eine matrixiale Systematik entfernt sich von der sich auf die kon-

ventionelle Klassenlogik stützenden Taxonomie der Biologie und verwandter 

Wissenschaftszweige, die davon ausgehen, dass die Art Mensch ein Bestandteil 

der höheren Gattung der Lebewesen ist.
15

 

Die Referenzialität des Matrix veranschaulicht sich durch eine Taxonomie, 

die den Menschen im Hinblick auf sein Denken nicht als höchste Art aller 

Seienden begreift, sondern ihn gleichsetzt mit anderen Arten wie Tiere, Steine, 

Pflanzen usw., aufgrund der spezifischen Differenz des Wortes Matrix, nämlich 

das Gebären, das auf die Eigenschaft hindeutet, über eine Umgebung zu verfü-

gen, in die ein Individuationsprozess eingebettet ist und die eine ontologische 

Translokalisation zu vollziehen vermag. Diese Differenz gruppiert oder sammelt 

die Lebewesen, die als selbstständige Gattung die Eigenschaft besitzen, Neues 

durch das Heraustreten nach außen hervorzubringen. Die Gruppe aller Arten von 

Müttern besteht danach in der Eigenschaft, sich aus einem in sich abgeschlosse-

nen, hermetisch-verborgenen Raum nach außerhalb ins Licht zu bringen. 

 

 

1.4  PROPÄDEUTIK FÜR EINE VARIANTOLOGIE  

DES NISUS FORMATIVUS: GEBÄREN ALS 

SPEZIFISCHE DIFFERENZ DER MENGE  

ALLER ARTEN VON MÜTTERN 

 

Die semantische Bedeutung des Wortes „Matrix“ beansprucht eine Begriffsent-

faltung, die das Wort Matrix in doppelter Hinsicht erklärt: Einerseits steht das 

Wort „Mutter“ für das Stammwort, das sich von verschiedenen Qualitäten prädi-

zieren lässt (Mutter-Mensch, Mutter-Tier etc.); auf der anderen Seite steht Ge-

bärmutter für die spezifische Differenz der Beschaffenheit des Mutterwesens, 

die sich auf den Akt des Gebärens beruft. Ausgehend vom Feld der Endokonsis-

                                                                                                                                  
burt erneert wird“. Siehe http://woerterbuchnetz.de/DWB/?sigle=DWB&mode=Ver 

netzung&lemid=GM08804#XGM08804 vom 04.04.2015.  

15  Vgl. dazu das Problem I. Epistemologisches Problem: die Totemmutter – eine wider-

sprüchliche Kategorie zur aristotelischen Logik, in: Axiom II Propositio II. B. To-

temmutter als surreale Matrix. 

https://doi.org/10.14361/9783839445907 - am 14.02.2026, 11:48:32. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

http://woerterbuchnetz.de/DWB/?sigle=DWB&mode=Vernetzung&lemid=GM08804
http://woerterbuchnetz.de/DWB/?sigle=DWB&mode=Vernetzung&lemid=GM08804
https://doi.org/10.14361/9783839445907
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/
http://woerterbuchnetz.de/DWB/?sigle=DWB&mode=Vernetzung&lemid=GM08804
http://woerterbuchnetz.de/DWB/?sigle=DWB&mode=Vernetzung&lemid=GM08804


Das Matrixiale | 25 

 

tenz beinhalten die beiden Elemente die indoeuropäische Wurzel -ma, was bil-

den bzw. erzeugen bedeutet.
16

  

-ma gilt als ein Trieb, der zu den Lebenskräften zählt, aber im Unterschied zu 

anderen Lebenskräften organisierter Körper wie Contractibilität, Irritabilität oder 

Sensibilität die erste wichtige Kraft zur Zeugung, Ernährung und Reproduktion 

lebender Organismen zu sein scheint und den man, um ihn von anderen Lebens-

kräften zu unterscheiden, mit dem Namen Bildungstrieb bezeichnen kann.
17

 

Dieser Bildungstrieb ist nach Johann Friedrich Blumenbach (1752-1840) ein 

tätiger Trieb, der mit einer bestimmten Gestalt auf einen organisierten Körper 

einwirkt und diesen lebenslang erhält – ein Trieb, der ein nisus formativus
18

 ist, 

woraus wiederum neue Formen gestaltet werden. Deshalb besteht des nisus for-

mativus in einer wesentlichen formbildende Kraft des Organismus, der nicht eine 

teleologische, bewegende Kraft (also die Kategorie der Substanz als Ursache von 

Veränderung und Bewegung) umfasst, sondern vielmehr eine Lebenskraft inner-

halb der lebenden Systeme, die in Wechselwirkung mit ihrer Umwelt auf die 

Teile des Systems einwirkt.
19

 Daher liegt Die nisus formativus einem qualitas 

occulta zugrunde, dessen Wirkung aus der Erfahrung entnommen wurde. Blu-

menbach: 

 

[...] dass, das Wort Bildungstrieb [...] zu nichts mehr und nichts weniger dienen soll, als 

eine Kraft zu bezeichnen, deren constante Wirkung aus der Erfahrung anerkannt worden, 

deren Ursache aber so gut wie die Ursache der genannten, noch so allgemein anerkannten 

Naturkräfte, für uns qualitas occulta ist [...] Das Verdienst beym Studium dieser Kräfte ist 

nur das, ihre Wirkungen näher zu bestimmen und auf allgemeinere Gesetze zurück zu 

bringen.
20

 

 

                                                             
16  Die indogermanische Wurzel –ma verweist auf schaffen, bilden. Vgl. dazu Walde, 

Alois: Vergleichendes Wörterbuch der indogermanischen Sprachen, 2. Bd., Berlin: W. 

de Gruyter 1927, S. 229. 

17  J.F. Blumenbach: Über den Bildungstrieb, Göttingen: Johann Christian Dieterich 

1789, S. 25. 

18  Der Ausdruck „nisus formativus“ wurde von Johann Friedrich Blumenbach im Rah-

men seiner Theorie der Embryonalentwicklung geprägt. Vgl. ebd., S. 27f. 

19  Vgl. „Selbstgestaltung des Organismus: Ein Prozess der Ausdifferenzierung ohne Al-

terität“, in: in Axiom III Problem: Ontogenetisches Morphogenese in der Weltlosig-

keit. 

20  Ebd., S. 26. 

https://doi.org/10.14361/9783839445907 - am 14.02.2026, 11:48:32. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839445907
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


26 | Matrixiale Philosophie 

Der Bildungstrieb wirkt nach Blumenbach aus einer inneren Ursache heraus 

nach außen. Die Tatsache, dass ein verlorener oder zerstörter Teil des Organis-

mus wiederherstellt oder wiedergebildet wird
21

, liegt einem inneren Trieb des 

Organismus zugrunde, durch den neue Herausbildungen vorangetrieben werden. 

Dass keine präformierten Keime präexistieren: sondern dass in dem vorher 

rohem ungebildeten Zeugungsstoff der organisierten Körper nachdem er zu sei-

ner Reife und an den Ort seiner Bestimmung gelang ist, ein besonderer, dann le-

benslang thätiger Trieb rege wird, ihre bestimmte Gestalt anfangs anzunehmen, 

dann lebenslang zu erhalten, und wenn sie ja etwa verstümmelt worden, wo 

möglich wieder herzustellen.
22

 

Nach Blumenbach sind Zeugung, Ernährung und Reproduktion Modifikatio-

nen derselben Kraft
23

, sodass die „Ernährung eine kontinuierliche Reproduktion 

ist, und Reproduktion eine wiederholte partielle Generation.“
24

 Der Bildungs-

trieb „organisiert“ die Materie, so die Formulierung Blumenbachs. In dieser Hin-

sicht beschreibt die nisus-formativus-Theorie die Entwicklung der in sich ohne 

Unterlass werdenden Materie, die auf eine Art von generatio aequivoca oder 

spontanea („Zeugung ohne Samen“) zurückgeht. 

Der Bildungstrieb umfasst semantisch den inneren Kern des Matrixialen. Ich 

nehme die These Blumenbachs an, nach der der Erzeugung eine Art von Bil-

dungstrieb entspricht. Diese Feststellung beruht auf der Tatsache, dass das Gebä-

ren das Resultat der Endphase eines intrauterinen ontomorphogenetischen Pro-

zesses ist. Die Bildung eines Neugeborenen beruht auf den inneren biologischen 

Konditionen des Organs Gebärmutter, und das Gebären bedeutet einen Akt des 

Bildungstriebs nach Außen. Gebären impliziert eine Organisation der Materie, 

sodass eine neue Ordnung geschaffen wird. Es ist danach ein Akt des Bildungs-

                                                             
21  Blumenbach: „Man sah offenbar, wie die Natur eilte, dem verstümmelten Geschöpfe 

nur sobald als möglich seine bestimmte Bildung wieder zu ersetzen: und dass in der 

Kürze der Zeit, da unmöglich schon durch die Nahrungsmittel [...] fattsamer Stoff zu 

den neuen Gliedern wieder gesammelt seien konnte, der Rumpf einen Theil seines 

noch übrigens Stoffes hergeben muss, der sich dann mittellt des ihm beywohnenden 

Bildungstriebes in die Gestalt der verlornen Glieder formt, und so die zerstörte Bil-

dung wieder ergänzt.“ Ebd., S. 85. 

22  Ebd., S. 24. 

23  Blumenbach: „Generation und Reproduction – Zeugung und diese Wiedersetzung, 

sind beides Modificationen ein und eben derselben Kraft: die letzte ist nichts anders, 

al seine partielle Wiederholung der ersten: und ein Licht über die eine von beiden ver-

breitet, muss sicher auch die andere zugleich mit aufhellen.“ Ebd., S. 83f. 

24  Ebd., S. 85. 

https://doi.org/10.14361/9783839445907 - am 14.02.2026, 11:48:32. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839445907
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Das Matrixiale | 27 

 

triebs, sodass die Bildung eines Einzelwesens stattfindet, ein Individuationspro-

zess mit der ontologischen Folge lebensräumlicher Translokalisation. In diesem 

Sinne bezeichnet das Gebären eine Bildungskraft, deren Funktion jenseits des 

Bildens zustande kommt und die eine Alteration der Ordnung darstellt, die eine 

ontologische Translokalisation festsetzt. In dieser Hinsicht ist die Mutter als abs-

trakter Begriff diejenige, die das Vermögen hat, durch generative Kraft Materie 

zu organisieren und ontologische Translokalisationen zu bewirken. 

Im Hinblick auf das Feld der Exokonsistenz, das darauf ausgerichtet ist, die 

internen Unterschiede der Merkmale Matrix zu deuten (angenommen in der Dif-

ferenz zwischen Mutter-X und Gebärmutter) wird darauf hingewiesen, in wel-

chem Umfeld die Bildungskraft stattfindet. Während die Mutter ein Mittel der 

ontologischen Translokalisation von Weltlosigkeit zu entäußerter Welthaftigkeit 

darstellt, betreibt die Gebärmutter Bildungs- und Alterationsprozesse, die sich in 

einer Welt abspielen, die noch nicht entäußert ist. 

Es muss beachtet werden, dass jede Art von Mutter verschiedene Arten von 

Ordnungen erzeugen kann, je nachdem, in welchem Umfeld („Wohnraum“) sie 

sich niederlässt. So steht der Muttermensch für eine Mensch-Gebärerin im Be-

zug zu einem Lebensraum, der „Welt“ genannt wird; ebenso ist das Muttertier 

eine Tier-Gebärerin im Hinblick auf den Lebensraum der Tiere, eine Metall-

Mutter eine Organisationsform von Metallstrukturen, was Ausdifferenzierungs-

prozesse und neue geologische Strukturen beinhaltet usw.
25

 

Ob der Bildungstrieb auch die bildenden Kräften anorganischer Naturreiche 

umfasst, war ein wichtiger Diskussionspunkt der Entwicklungstheorie des 18. 

Jahrhunderts, wobei die epigenistische Entwicklungsmechaniklehre in Anleh-

nung an den kantianischen Mechanizismus die anorganische Natur als trieblos 

                                                             
25  Dazu geologische Forschungen Goethes: „Es wird ausgeführt, daß die Metalle der 

Gänge in offenen Spalten aus den ‚cortices‘, d.h. Rinden oder Randpartien (bergmän-

nisch: Salbändern) der Gänge erzeugt wurden, die daher ‚Matrices Metall-

orum‘=Metallmütter genannt werden.“ In (LA II.8A:126), zit. n. d. Artikel v. Barry, 

David: „Schocks from a Sicilain Underworld: Gangi, ‚Gänge‘, and a New Source fort 

he ‚Mütter‘ in Goethe’s Faust“, in: Goethe Yearbook. Publications oft he Goethe So-

ciety of North America, Simon Richter (Hg.), vol. XIII. NY: Camden House 2005, S. 

133. Zum genauen geologischen Begriff „Matricibus Metallorum“. Vgl. Hoffmann, 

Johannes G./ Bahmer Lignicenfis, J.B.: Matricibus Metallorum. Amplisimi Philoso-

phorum Ordinis 1738. Siehe http://digital.slub-dresden.de/ppn323899536/1 vom 

04.04.2016. 

https://doi.org/10.14361/9783839445907 - am 14.02.2026, 11:48:32. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

http://digital.slub-dresden.de/ppn323899536/1
https://doi.org/10.14361/9783839445907
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/
http://digital.slub-dresden.de/ppn323899536/1


28 | Matrixiale Philosophie 

betrachtete.
26

 Nichtdestotrotz haben neue Forschungen die anorganische Bil-

dungstrieblosigkeit widergelegt.
27

 

Die etymologische Doppeldeutigkeit des Begriffs Matrix, die eine semanti-

sche Entfaltung des generativen Bildungstriebs auslöst, wirft eine philosophische 

Feststellung auf: Jedes Wesen ist in seine eigene Umwelt eingebettet und be-

kommt so eine Art von „Welt“ beigemessen. 

 

1.4.1 Verwendung und Wirkungsweise des Bildungstriebs 

 

Ein Rundgang durch die semantische Evolutionsgeschichte des Wortes „Matrix“ 

zeigt uns vielfältige Verwendungen des Bildungstriebes. In dieser Weise wird 

das Wort „Matrix“ in unterschiedlichen Disziplinen und Metasprachen
28

 ver-

wendet, um immer dasselbe anzudeuten: eine generative Kraft, die dafür zustän-

dig ist, eine ontologische Translokalisation zu vollziehen. Unter dieser Annahme 

reicht das Bedeutungsspektrum des Wortes von einer auf das natürliche Wesen 

wirkenden Bildungskraft des natürlichen Wesen in der Anthrokosmologie und 

Alchemie
29

 und den „Entstehungswillen“ der Theosophie
30

 über die „Naturkraft“ 

in der naturalistischen Metaphysik bis hin zur ‚Musterfähigkeit‘ in der Mathema-

                                                             
26  Für Beispiele von bildenden Kräften im unorganischen Naturreich, sog. metallische 

„Crystallisationen“, vgl. J. F. Blumenbach: Über den Bildungstrieb, S. 75. 

27  Simondon, Gilbert: „L’individuation Physique“, in: L’Individu et sa genèse physico-

biologique, Paris: Presses Universitaires de France 1964, S. 27-137. 

28  Die Entwicklung des Wissens folgt einem Schema der progressiven Entzauberung. 

Schließt man sich den evolutionären Schemata des 19. Jahrhunderts an, so liegt es na-

he anzunehmen, dass der Fachausdruck Matrix erst von der kosmologischen, dann von 

der theosophischen und schließlich von der wissenschaftlichen Metasprache progres-

siv und aufgrund einer diachronischen Evolutionsprägung aufgegriffen worden ist. 

29  Paracelsus war der Annahme, dass die Teile der Natur nur vom Großen und Ganzen 

des Kosmos erfasst werden können, was das Vorstellungsvermögen des Menschen 

überschreite, da sie sich auf eine totale Unbegrifflichkeit bezögen. Die im Kosmos 

wirkenden Gesetze spiegeln sich im kleinen Feld der Natur wider nach dem Lehrsatz, 

dass sich der Makrokosmos im Mikrokosmos widerspiegelt. 

30  Der Begriff „Matrix“ wurde von Jakob Böhme (1575-1624) im Rahmen einer mys-

tisch-theosophischen Metasprache eingeführt. Die Erforschung der Bildung einer 

theosophischen Sprache hat die Erkenntnis des Göttlichen zum Ziel. Sie versucht, an-

hand der Untersuchung unterschiedlicher Religionen und religiöser Strömungen und 

Praktiken Gott, Götter oder das Göttliche auf dem Weg eines „geistigen Schauens“ zu 

erkennen. 

https://doi.org/10.14361/9783839445907 - am 14.02.2026, 11:48:32. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839445907
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Das Matrixiale | 29 

 

tik. Das Wort „Matrix“ tritt in seinen historischen Anfängen im Rahmen der As-

trologie und anthropologischer Untersuchungen auf. Der Arzt, Astrologe, Al-

chemist und Philosoph Paracelsus (vermutl. 1493-1541) verwendet es, um ein 

Kraftfeld zu bezeichnen, das als Ort für die Entstehung natürlicher Körper ver-

antwortlich ist. 

 

Die Gebärmutter ist etwas ganz besonderes, [...] sie ist die Matrix. Nachdem die Welt 

nichts gewesen war als in Wasser, über dem der Geist des Herrn schwebt, wurde das Was-

ser zur Welt; es war die Gebärmutter der Welt , und aus ihm entwickelten sich alle ihre 

Geschöpfte.
31

  

 

Mit Matrix ist in der Weltanschauung des Paracelsus eine gestaltende und ord-

nende Kraft
32

 gemeint, die zur Herstellung und Erzeugung organischer Körper 

dient und sowohl dem Körper der Menschen als auch dem Kosmos innewohnt. 

In Anlehnung an seinen anthropokosmischen Ansatz wirken bestimmte Gestal-

tungskräfte auf der makrokosmischen Skala, die für die Anordnung der Planeten 

und Gestirne zuständig sind, in geringem Maße aber auch für den Körper des 

Menschen, der nach Paracelsus als mikrokosmisches Feld zu verstehen ist
33

. 

Dem Menschen ist es eigen, zu bilden und zu gestalten. Sein mikrokosmisches 

Wirkungsfeld kann mit der makrokosmischen Ebene des Kosmos gleichgesetzt 

werden in dem Sinne, dass sowohl in der außer-anthropologischen als auch in 

der anthropologischen Sphäre die Bildungskraft (hier: Matrix) ein Kraftfeld ist, 

das die Entstehung des natürlichen Körpers ermöglicht. Darüber hinaus ist in der 

                                                             
31  Paracelsus: Über die medizinische Tätigkeit in Sämtliche Werke, Bd. 1, B. Ascher 

(Hg.), Jena: Gustav Fischer 1926, S. 188.  

32  Vgl. Paracelsus: Medizinische Schriften, Bd.1, Peuckert, Will-Erich (Hg.), Basel: 

Schwabe, 2010, S. 346. 

33 Vgl. Paracelsus: „Des Menschen Gebärmutter war also die ganze Welt, sie Same war 

der Limbus, ein Same, der die ganze Welt im kleine enthielt. Dies ist die Entstehung 

des ersten Menschen. Hiernach wurde der Mensch von dieser Matrix losgelöst und aus 

ihm selbst eine eigene Matrix für ihn gemacht, die Frau. Diese hat also die ganze Welt 

abgelöst. In ihr ist der Geist des Hern, der die Frucht in ihr zur Entwicklung bringt. 

Wie dieser Geist von den Wassern getragen wurde, so tragen wir Menschen ihn auf 

der Erde und auf dem Wasser. Niemals noch hat jemand dieser Geist gesehen, den 

Geist, der in der Gebärmutter des Menschen, das ist in der Frau, wohnt. Deshalb soll 

man die Frauen nicht zur Unzucht mißbrauchen, denn in ihnen wohnt der Geist, der 

von dem Herrn kommt und zu ihm wieder zurückkehrt.“ In Paracelsus: Über die me-

ditinische Tätigkeit, S. 188. 

https://doi.org/10.14361/9783839445907 - am 14.02.2026, 11:48:32. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839445907
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


30 | Matrixiale Philosophie 

paracelsischen Denkweise die Vorstellung mehrerer Matrizen möglich: Sowohl 

Pflanzen als auch Metalle besitzen danach eine eigene Gestaltungskraft
34

, deren 

Bildung als Kraft und Wirkungsfeld gilt. 

Nach den theosophischen Beiträgen Jakob Böhmes (1575-1624) verwandelt 

sich die von Paracelsus eingeprägte generative Potenz des Bildungstriebes in 

einen göttlichen Schöpfungswillen, der männlich konnotiert ist, weshalb die Ma-

trix ihren weiblichen Gegenpart bildet.
35

 Die Frage nach der Bildung des natürli-

chen Wesens und der inneren Organisation der natürlichen Organismen wandelt 

sich bei den theosophischen Ansätze Böhmes um in eine Frage nach der Welt-

entstehung, wozu er sich stark an androgynen Zeugungskosmogonien der Gnosis 

und an der neuplatonischen (insbesondere plotinischen) Emanationslehre orien-

tiert.
36

 Mit Böhme erhält der Begriff „Matrix“ gleichsam ein genetisches Merk-

mal, wobei eine Zeugungskraft angenommen wird, die das sexuelle Modell zur 

Weltentstehungserklärung ersetzt. Der Renaissance-Platoniker Robert Fludd 

(1574-1637) allerdings misst dem Begriff Matrix kein Geschlechtsmodell bei, 

sondern in Anlehnung an Paracelsus’ Astrologie einen astronomischen Sinn als 

Kraftursprungsfeld der Planetenbewegung.
37

 

In der Romantik avanciert der generative Bildungstrieb dann zur Deutung 

einer dynamisch-flüssigen oder dunstartigen Substanz, die zwar organisch ist, 

aber noch keine spezifische Biostruktur aufweist
38

. Besonders in der botanischen 

Lehre ist eine naturalistische Bedeutung des Bildungstriebs verbreitet
39

, und 

auch in biologischen Untersuchungen gilt sie als Inbegriff von Bildungspoten-

zen, die die Evolution determinieren – und damit sowohl tierische als auch 

pflanzliche Lebensformen. In der Romantik hat die Idee des Bildungstriebs und 

der Lebenskraft der Natur bereits ihr Gegenstück in der Mathematik in Form 

                                                             
34  Paracelsus: Medizinische Schriften 1, S. 346. 

35  Vgl. W. A. Schulze: „Jakob Böhme und die Kabbala“, in: Zeitschrift für Philosophi-

sche Forschung, 9 (1955), S. 447 -460. Siehe http://www.jstor.org/stable/20480795 

?seq=1#page_scan_tab_contents vom 04.04.2015. 

36  J. Böhme: De Tribus Principiis oder Beschreibung der Drei Prinzipien Göttliches We-

sen, in: Will-Erich-Peukert/August, F. (Hg.): Sämtliche Schriften, Bd. 2, Stuttgart / 

Bad Cannstatt: Frommanns, 1960, S. 63. 

37  „Matrix“, in J. Ritter/ K. Gründer/ G. Grabriel (Hg.): Historisches Wörterbuch der 

Philosophie, Bd. 5, Stuttgart: Schwabe, 1971, S. 940. 

38  Ebd. 

39  Der Botaniker Franz Unger arbeitete in der Romantik an der Erklärung der Bildung im 

Organischen (wie z. B. Krebsgeschwülste) und bildet somit eine Art Gegenstück zum 

Bildungstrieb. Vgl. Unger, F.: Die Exantheme der Pflanzen, 1833. 

https://doi.org/10.14361/9783839445907 - am 14.02.2026, 11:48:32. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

http://www.jstor.org/stable/20480795?seq=1#page_scan_tab_contents
http://www.jstor.org/stable/20480795?seq=1#page_scan_tab_contents
https://doi.org/10.14361/9783839445907
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/
http://www.jstor.org/stable/20480795?seq=1#page_scan_tab_contents
http://www.jstor.org/stable/20480795?seq=1#page_scan_tab_contents


Das Matrixiale | 31 

 

oder eines Musters, innerhalb dessen etwas kalkuliert werden kann
40

. In der Wis-

senschaft gilt Matrix als ein allgemeines Schema, ein allgemeines Modell, als ein 

leitender Wert und ein Musterbeispiel für Problemlösungen. Dem folgt eine ent-

sprechende Anwendung in der theoretischen Physik der Neuzeit, etwa bei Wer-

ner Heisenberg
41

. 

 

 

1.5  PHILOSOPHISCHES PROBLEM UND PERINATALE 

DIALEKTIK:  

VON DER ENTBINDUNG DES MUTTERLEIBS  

ZUR BINDUNG AN DIE ENTÄUSSERTE WELT 

 

Oben wurde die verborgene philosophische Bedeutung der Matrix anhand einer 

semantisch gemeinten archäologischen Übung von der Etymologie über die Se-

mantik bis hin zur Referentialität
42

 dargestellt. Nach dem Ansatz der hier ent-

worfenen matrixialen Philosophie bezeichnet das Wort Matrix die Menge aller 

Arten von Müttern, die sich durch die spezifische Differenz (Eigenschaft) des 

Gebärens auszeichnen.  

Das Phänomen des Gebärens ist somit ein ontologisches Ereignis, aufgrund 

dessen es nur in Bezug auf die Weltlichkeit
43

 etwas ist, da es in einer Übertra-

gung von einem Umfeld, dem inneren Körper der Mutter, in die Welthaftigkeit, 

worin die Mutter schon als Seiendes existiert und infolgedessen da ist, in Alteri-

tät zu ihrer Welt, übertragen wird, sodass sich das neue Seiende auf die Weltof-

fenheit beziehen muss. Das Phänomen des Gebärens ist somit ein ontologisches 

Ereignis. Es besteht in einer Übertragung von einem Umfeld in ein anderes bzw. 

in der Übertragung aus dem inneren Körper der Mutter hinaus in die Welt. Das 

                                                             
40  Seit der Mitte des 19. Jh. spielte die Idee der Matrix eine Rolle in der mathematischen 

Theorie. Die Bezeichnung mathematische Matrix wurde 1850 von James Joseph Syl-

vester eingeführt. Mathematische Theorien der Determinanten. Vgl. G.F. Temple: 100 

years of mathematichs, S. 93-94. 

41  Vgl. W. Heisenberg: „Über den anschaulichen Inhalt der quantentheoretischen Kine-

matik und Mechanik“, in: Zeitschrift für Physik. 43 (1927), S. 172-198. 

42  Da sie auf vielfältige Bedeutungen Bezug nimmt und deren Verwendungen auf ver-

schiedene Felder verweisen. 

43  Unter Weltlichkeit ist die ontologische Dimension der Welt gemeint, die die „Struktur 

eines konstitutiven Momentes des In-der-Welt-seins“ anspricht. M. Heidegger: Sein 

und Zeit, S. 64. Für eine ausführliche Erklärung der Problematik vgl. „Die Weltlich-

keit der Welt“ in ebd., S. 3-114. 

https://doi.org/10.14361/9783839445907 - am 14.02.2026, 11:48:32. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839445907
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


32 | Matrixiale Philosophie 

neue Wesen erlangt einen Grad der Welthaftigkeit, in dem die Mutter schon als 

Seiendes existiert und infolgedessen da ist. 

Die ontologische Dimension der Mütterlichkeit liegt begründet in einer tran-

szendentalen Bedingtheit: Nur in Alterität zur Mutter kann sich das Angekom-

mene beziehen auf die Weltoffenheit. Daraus folgt das philosophische Problem, 

dass Alterität und Variationsprozesse sowohl der innerlichen als auch der äußer-

lichen Welt thematisiert werden. Danach besitzt die Mutter einen Bildungstrieb, 

der der Welt innerlich ist, während die Gebärmutter einen Bildungstrieb hat, der 

der Welt äußerlich ist. Vor dem Hintergrund dieser Synthese zwischen Bildungs-

trieb und Weltlichkeit kann die Frage gestellt werden, ob Alterationsprozesse in 

Weltlosigkeit überhaupt wahrzunehmen sind. Auf diese Weise erhält die Matrix 

eine philosophische Bedeutung, die in dieser Arbeit das Matrixiale genannt wird 

im dem Sinne, dass sie Kondensationspunkt einer begrifflichen Trilogie ist: Die 

Begriffe Mutter / Gebärmutter / Welt kreisen um die Darstellung der Frage, ob 

Alterität und Variationsprozesse in Weltlosigkeit zu finden sind. Dies bedingt 

eine weitere Fragestellung, beruhend in der Annahme, dass dieser Form ein on-

tologischer Status zu geben ist. 

 

1.5.1  Das Matrixiale als philosophischer Begriff  

zum Problem perinataler Dialektik 

 

Der Begriff Matrix gilt uns also als Kondensationspunkt dreier Elemente: Mutter 

/ Gebärmutter / Welt. Welt, Mutter und Gebärmutter beschreiben nicht die Mat-

rix an sich, da sich aus ihrem inneren Zusammenhang ein Problem ergibt, das 

über das semantische Feld des Wortes Matrix hinausdeutet. Deshalb verlangt es 

eine philosophische Antwort, für deren Behandlung ein neuer Begriff erforder-

lich ist: das Matrixiale. 

Unter diesem Ansatz wird aus einer doppeldeutigen semantischen Bedeutung 

des Wortes Matrix eine dreifache, ausgelöst durch die Trilogie Mutter/ 

Gebärmutter/Welthaftigkeit. Vor diesem Hintergrund wird mit dieser Arbeit eine 

Einführung in die matrixiale Philosophie angestrebt, welche die inneren Zusam-

menhänge zwischen den Korrelationen dieser drei Elemente darzustellen ver-

sucht, um die Frage der ontologischen Dimension der generativen Bildungskraft 

philosophisch zu beleuchten. Unter dieser Perspektive handelt es sich hier nicht 

um die Klärung des metaphysischen Problems, das nach dem Grund der Entste-

hung allen Seienden strebt, sondern vielmehr um die Differenzierung jener Bil-

dungsprozesse, durch die eine Form eine Gestalt annimmt, wächst und sich neu 

organisiert, um zu erläutern, welcher Zusammenhang zwischen dem Grad der 

Welthaftigkeit und der generativ wirkenden Kraft besteht. 

https://doi.org/10.14361/9783839445907 - am 14.02.2026, 11:48:32. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839445907
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Das Matrixiale | 33 

 

1.5.2  Das Matrixiale als Kondensationspunkt der Dreiwertigkeit 

Mutter/Gebärmutter/Welt 

 

Wird auf die Grenzen und Beschränkungen der Merkmale geachtet, die den Be-

griff Matrix definieren, begrenzt der Begriff Mutter (als abstraktes Konzept) den 

der Gebärmutter in dem Sinne, dass die Mutter eine Form-Geberin und Gestalte-

rin der Menschenwelt, Tierwelt, Pflanzenwelt etc. ist, da ihre Bildungskraft 

außerhalb des uterinen Felds wirkt. Der Begriff Gebär-Mutter bezeichnet somit 

eine Eigenschaft, die ausschließlich das Mutterwerden ausmacht und infolgedes-

sen eine eigene operationelle Funktionalität besitzt: intrauterine Bildungskraft, 

die, unserem Theorem gemäß, als etwas der Welt Äußerliches vorkommt. 

Mit der Einführung dieses dritten Elements, Referenz der Welthaftigkeit, er-

hält die Matrix eine philosophische Aussage: Neu entstehende Formen und Indi-

viduationen sind das Ergebnis eines ontologisch bedingten Überganges, wobei 

das intrauterine morphogenetische Feld verlassen wird für eine andere Umwelt, 

in der die Entwicklung geistiger und anatomischer Formen fortgesetzt werden 

kann. Die Welt gilt in dieser Weise als ein dritter Wert, durch den der Verlust der 

Gebärmutter und die Existenzbedingtheit in einem neuen Milieu möglich wer-

den. In diesem Punkt ist Matrix jenseits seiner etymologischen Bedeutung ein 

dreifacher Begriff, der einerseits in der Differenz zwischen Mutter (Bildungs-

trieb in der Welt), Gebärmutter, (Bildungstrieb in der Nicht-Welt) besteht. Dem-

nach umfasst er eine Referenz der Differenz zwischen dem extrauterinen und int-

rauterinen Bildungstrieb, unter diesen er operiert, was wir als Grad der Welthaf-

tigkeit bezeichnet haben.  

Die Triade Mutter – Gebärmutter – Welt steht somit im Angelpunkt einer 

philosophischen Umfassung des Begriffs Matrix, wobei die semantische Diffe-

renzierung von Mutter / Gebärmutter auf eine Bezogenheit auf die Welt hindeu-

tet und zugleich auf die Übereinstimmung von Gebärmutter / Mutter als Bil-

dungskraft des intra- und extrauterinen Feldes. 

Es kann scheinen, dass jenes Merkmal, welches das Fachwort Matrix in der 

Tiefe seiner Bedeutung definiert – nämlich zwischen dem Wort Matrix auf 

einem eingegrenzten Raum, einem geschlossenen Feld und einer umzäunten To-

pologie, die der Herausbildung neuer Formen und der Hervorbringung neuer 

Ordnungen dient – sich von seiner etymologischen Bedeutung entfernt hat - vor-

ausgesetzt, dass die Matrix stellt eine Menge aller Arten von Müttern dar, die da-

für verantwortlich sind, ontologische Translokalisationen zu ermöglichen. 

Nichtsdestotrotz stimmt dieses erste Bedeutungsfeld des Wortes Matrix mit der 

zweiten etymologisch semantischen Analyse bei der Fragestellung der onto-

https://doi.org/10.14361/9783839445907 - am 14.02.2026, 11:48:32. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839445907
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


34 | Matrixiale Philosophie 

topologischen Bedingungen überein, die zur Bedingung der Bildung neuer An-

ordnungen dient. 

Die semantische Entfaltung des Wortes Matrix führt uns zu der Fragestel-

lung, ob jeder Art von Müttern Welthaftigkeit zukommt und umgekehrt, ob eine 

polykontexuale Ontologie, die auf die Verschiedenartigkeit der Welten aufmerk-

sam macht, auch einer mehrwertigen Matrixialität entspricht. 

 

1.5.2.1  Von dreiwertiger Matrixiologie zur mehrwertigen 

Welthaftigkeit 

Die matrixiale Eskalation des Inneren lässt sich vom Außen abgrenzen in dem 

Sinne, dass sich die Welt von der vorgeburtlichen Umwelt unterscheidet, inso-

fern die Welt einen offenen Horizont bedeutet
44

, in dem Alteratitätsprozesse 

stattfinden, während die Gebärmutter einen geschlossenen Raum umfasst, in 

dem der Bildungstrieb Ausdifferenzierungen hervorbringt – doch mit dem 

Unterschied, dass diese in einer nicht ent-äußerten Welt erfolgen. In dieser Wei-

se wird die Gebärmutter zur Umwelt vorgeburtlicher Weltlichkeit, in der der 

Bildungstrieb ohne Alterität und im geschlossenen Umfeld vorangetrieben wird. 

Diese wird angesichts ihrer Nicht-Entäußerung der Welt entzogen, sodass ihr 

Weltlosigkeit
45

 zukommt. 

Die Gebärmutter ist ein Hohlorgan, in dem sich ein Lebewesen heranbilden 

kann. Sie grenzt sich ab vom Körper der Mutter in dem Sinne, dass sie sich in 

ihrem Inneren befindet. Infolgedessen ist sie der Welt entzogen. Nur bei der 

Austreibung des Fötus und dem Ankommen in der entäußerten Welt wird sie als 

Lebensraum erfahren, der verlassen und verloren wurde. Die Gebärmutter ist die 

verlassene ökologische Nische, in der das Lebewesen gebildet wird und bei des-

sen Verlassen das Bewusstsein der allerersten Behausung entsteht. 

Infolgedessen ist die Gebärmutter das All für den Embryo und das Nichts für 

das Neugeborene. Sie ist, logisch gedeutet, einwertig. Ontologisch betrachtet hat 

sie Seinsqualität, wobei das Sein und das Nichts eins werden.
46

 Sie ist also onto-

logisch widersprüchlich, wobei das Nichts und das Sein in entdifferenzierten 

Wertungen dem All entsprechen als absolutes Sein und als metaphysisch wider-

sprüchliche Einheit. Die ontologische Qualität der Gebärmutter lässt sich nicht 

durch die klassischen Identitätslehren denken, also, indem das ausgeschlossene 

                                                             
44  Vgl. Propositio I „Die Mutter ist Weltbildend“, Axiom II. 

45  Vgl. Axiom III: Die Gebärmutter ist der Welt äußerlich. 

46  Vgl. Axiom III: „Die Gebärmutter ist der Welt äußerlich“. 

https://doi.org/10.14361/9783839445907 - am 14.02.2026, 11:48:32. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839445907
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Das Matrixiale | 35 

 

Dritte als Regel und Gesetz für die Affirmation des Prädikats vorausgesetzt 

wird.
47

 

Die Mutter steht zwischen der Weltlosigkeit (intrauterine Sphäre) und der 

entäußerten Weltlichkeit. Ihr Körper ist ein Behältnis, in dem ein Embryo gebil-

det wird. Die Gebärmutter ist ihrem Körper innerlich; insofern kann man davon 

ausgehen, dass die weltlose Gebärmutter einen Platz im Inneren der Mutter 

nimmt. Der Körper der Mutter jedoch befindet sich in der Welt, sodass dieser im 

Inneren der Weltlichkeit steht. 

Die Mutter gilt, wie im Laufe der Arbeit gezeigt wird, als allererste Alteri-

tätsinstanz nach dem Ankommen in der Weltlichkeit, wodurch sie für das Neu-

geborene als Weltbildnerin fungiert, wobei sie erkennen und konstruieren lässt. 

Sie stellt demnach eine Beobachtung der zweiten Ordnung des generativen Prin-

zips dar, indem ihr Körper als Übertragungskanal einer ontologischen Transloka-

lisation dient: von der Außenweltlichkeit zur Weltlichkeit, was danach dem 

Neugeborenen gegenüber eine Alteritätsstellung bedeutet, durch die sich die 

Welt bilden lässt. Ihre Stelle ist, logisch gesprochen, zweiwertig, und ontolo-

gisch steht sie an der Grenze zwischen Sein und Nicht-Sein. Die Mutter ist die 

genetische Reflexion, aus der sich die Welt herausbildet, worin wiederum die 

Differenz zwischen Sein (These) und Nicht-Sein (Antithese) erscheint, aus deren 

Wirkung ein drittes Element auftritt: die Welt. 

Die Relation zwischen Welt und Mutter ist mehrwertig. Die Mutter ist in der 

Welt. Daher gibt es so viele Welten wie es Mütter gibt. Die Doppelwortbildung 

„Mutter-Mensch“, „Mutter-Tier“, „Mutter-Pflanze“ etc. verweist auf drei ver-

schiedene Arten von Müttern: Mutter-Mensch ist die Mutter der Menschenwelt. 

Das Mutter-Tier bezieht sich auf die Tierwelt bzw. sie ist dem Lebensraum der 

Tiere inhärent, während der Mutter-Mensch der Menschenwelt zuzurechnen ist 

etc. Infolgedessen besteht ein Unterschied zwischen Mutter-Tier, Mutter-Pflanze 

und Mutter-Mensch im Grad der Welthaftigkeit, der durch den Distanzierungs- 

bzw. Isolationsgrad zwischen dem neugeborenen Ich und der jeweiligen Umwelt 

bestimmt wird.
48

 

Solchermaßen werden den verschiedenen Arten von Müttern verschiedene 

Grade an „Welten“ zugeschrieben. Die Unterschiede zwischen den verschiede-

nen Arten an Müttern liegen begründet in einer nicht nur taxonomischen Diffe-

renz, sondern auch in einer ontologischen, da jede Art von Müttern eine Einbe-

ziehung der Welt bedeutet. Infolgedessen besteht die Prämisse darin, dass die 

                                                             
47  Vgl. Demonstratio II: „Gebärmutter als weltlose Gattung“, in: Axiom III. 

48  Vgl. D. Claessens: Das Konkrete und das Abstrakte, 1985. 

https://doi.org/10.14361/9783839445907 - am 14.02.2026, 11:48:32. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839445907
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


36 | Matrixiale Philosophie 

Matrix die Menge aller Arten von Müttern ist, denen eine besondere Art von 

Welt zugeordnet wird. 

Ausgehend von der Prämisse, dass die Ausdifferenzierung in der Welt Alte-

ratitätsverhältnissen entspricht, tritt die philosophische Frage auf, ob in der Welt-

losigkeit (nicht entäußerten Welt) Alterationsprozesse zu finden sind. Diese Fra-

ge zielt auf drei philosophische Diskussionen ab: Zuerst auf die Ontologie, näm-

lich auf die Klärung der Frage, welchen ontologischen Status Weltlosigkeit hat. 

Zweitens geht es um die genetische Fragestellung, ob die ontologische Translo-

kalisation eine Möglichkeitsvoraussetzung zur Entstehung einer neuen Ordnung 

ergibt und ob im Nichts schon Ausdifferenzierungsprozesse vorhanden sind. 

Drittens ergibt sich die Frage: Wie wird die Alterität als Möglichkeitsvorausset-

zung zur Weltkonstruktion und Weltbezüglichkeit dargestellt? 

 

 

1.6  DAS MATRIXIALE THEOREM: DER GRAD DER 

MÜTTERLICHKEIT IST UMGEKEHRT 

PROPORTIONAL ZUM GRAD DES VERLUSTES  

DER WELTLOSIGKEIT 

 

Die Arbeit widmet sich in diesem Zusammenhang der Darstellung eines philo-

sophischen Theorems, einem aus Axiomen gewonnenen Satz, der nicht als in 

sich abgeschlossene wissenschaftliche Theorie zu betrachten ist. Das hier vorge-

stellte logische Theorem folgt einem semantischen Aufbau, bedingt durch die 

drei Hauptbegriffe des Wortes Matrix, nämlich Mutter, Gebärmutter und Welt. 

Dieser Lehrsatz wird nachfolgend ausführlich in Axiome, Propositionen und 

Probleme gegliedert, durch welche eine philosophische Dimension des Wortes 

Matrix erschlossen werden kann, in dieser Arbeit bezeichnet als das Matrixiale. 

Die bis hier erfolgten Analysen zusammenfassend, haben wir die Einwertig-

keit der Gebärmutter bestimmt, die in einem negativen Verhältnis zur Welt steht 

und infolgedessen ontologische Werte in sich aufnimmt. Diese einwertige Ein-

heit lässt sich nur durch die Figur der Alterität der Mütter entfalten, deren Refe-

renz zur Weltlosigkeit nicht ohne Bezüglichkeit zur Offenheit der Welt vorstell-

bar ist. In dieser Weise bildet die Mutter als Kanal zur ontologischen Transloka-

lisation eine dreiwertige Operation, da sie zwischen der Welthaftigkeit und dem 

generativ geschlossenen Umfeld der Welt steht (hier: Weltlosigkeit genannt), um 

den Transfer der Nachkommenschaft zur Welthaftigkeit zu ermöglichen. 

Dieser ontologische Translokalisationseffekt gilt, wie schon erwähnt, nicht 

für alle Arten von Müttern, denn er vollzieht sich so, dass eine wechselseitige 

Beziehung zwischen Gebärmutter und Welthaftigkeit entsteht, wobei die Mutter 

https://doi.org/10.14361/9783839445907 - am 14.02.2026, 11:48:32. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839445907
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Das Matrixiale | 37 

 

als Anpassungsmittel operiert, um die Behausung der Abkömmlinge im Außen 

ins Werk zu setzen. Soll ein Einzelnes im intrauterinen Feld so weit entwickelt 

sein, dass seine Adaptation an das Außen nicht eine aufwändige Stütze benötigt, 

ist der Grad der Mütterlichkeit geringer als derjenige von Arten, die ein höheres 

kooperatives Aufzuchtsystem zur Anpassung der Welthaftigkeit besitzen. Infol-

gedessen könnte das Theorem besagen, dass der Grad der Mütterlichkeit mit 

dem Grad der Welthaftigkeit korreliert, insofern sie ein negatives Verhältnis zur 

intrauterinen Nische darstellt, um morphogenetische Reifheit des Geborenwer-

dendes zu erzeugen. 

 

 

1.7  DAS MATRIXIALE:  

EIN SCHWIMMENDER SIGNIFIKANT 

 

Wie schon gezeigt wurde, lässt sich ausgehend von einer etymologischen Unter-

suchung des Begriffes Matrix schlussfolgern, dass das Wort Matrix von zwei 

semantischen Gruppen herrührt: der Mutter-X und der Gebär-Mutter. Nach der 

„archäologischen“ Untersuchung des Wortes Matrix bezieht sich seine Doppel-

bedeutung auf einen dritten Wert, die Welt, dank der der Unterschied zwischen 

dem, was eine Mutter und eine Gebärmutter ist, gedeutet werden kann. Infolge-

dessen ist das dritte Element, die Welt, so wesentlich für das philosophische 

Verständnis des Wortes, dass, während der Mutter die Bildungskraft der Welt 

innerlich zugeschrieben wird, der semantische Wert des Wortes Gebärmutter der 

Bildungskraft der Mutter innerlich bzw. der Welt äußerlich ist. Daher sollte auch 

auf semantischer Ebene eine differenzierte Betrachtung des Terminus’ Matrix er-

folgen, gemäß dem Bildungstrieb in der Welt und dem Bildungstrieb der entäu-

ßerten Welt. Nach diesem Ansatz soll Matrix nicht mit der symbolischen Di-

mension des Archetyps Mutter gleichgesetzt werden, da es auf eine rein semanti-

sche Ebene der Bedeutung hinweist und im Hinblick auf die Etymologie von 

Mutter und Gebärmutter nicht auf die Differenz achtet. 

Die symbolische Ebene des Matrixialen wurde von C. G. Jung und seinem 

Schüler Erich Neumann untersucht. Bei der analytisch geleiteten Psychologie 

Jungs wird „Matrix“ als Zeichen für im kollektiven Unbewussten angesiedelte 

Urbilder verwendet. Der matrixiale Archetypus entspricht danach einer psychi-

schen Strukturdominanz, deren Ursprung in Ur-Erfahrungen der Menschheit 

liegt und die sich in symbolischen Bildern offenbart und ins Bewusstsein tritt. 

https://doi.org/10.14361/9783839445907 - am 14.02.2026, 11:48:32. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839445907
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


38 | Matrixiale Philosophie 

Ich gehe davon aus, dass die analytische Psychologie Jungs und Neumanns
49

 

die symbolisch-matrixiale Ebene zu Unrecht auf das semantische Paradigma der 

Mutter reduziert. Darüber hinaus wird Jungs analytisch-symbolische Deutung 

aus der theoretischen Perspektive eines angeborenen Substrats formuliert. Infol-

gedessen wird die Bedeutung des Matrixialen unter die Bedeutung subsumiert, 

die schon vor der Entstehung der analytischen Psychologie Jungs existierte. 

Doch Matrix lässt sich nicht auf den semantischen Wert (Mutter / Gebärmutter) 

reduzieren. Schließlich sollte nicht außer Acht gelassen werden, dass sich die 

Referenz des Wortes „Mutter“ auch von der Referenz des Wortes „Gebärmutter“ 

unterscheidet. Deswegen sollten „Mutter“ und „Gebärmutter“ als Differenz einer 

semantischen Bildung des Wortes gedeutet werden. 

Wir sind hier allerdings mit dem Problem konfrontiert, dass im Hinblick auf 

die starke Differenz zwischen der Verwendung (und mithin Bedeutung) des 

Wortes „Matrix“ in einem umfangreichen Feld von Referenzen unterschiedlicher 

Historiografie die Frage nach der Kohärenz zwischen dem Bezeichnenden und 

Bezeichneten
50

 entsteht. Hier muss gemäß einer semantisch-diachronischen Ana-

lyse bewiesen werden, dass der Begriff „Matrix“ in drei Metasprachen und Dis-

kursanalysen verwendet worden ist: in Religion, Magie und Wissenschaft. Die 

synchronische Analyse des Begriffes zeigt jedoch auch, dass die Akkumulation 

verschiedener Bedeutungen und die Anwendung in verschiedenen Diskursfor-

men nicht erforderlich sind, um Sinn zu erfassen.
51

 Diese Anmerkung gilt für die 

Andeutung einer Asymmetrie zwischen dem Signifikat und dem Signifikant des 

Begriffes. Die Vorstellung und das Lautbild sind somit untrennbar miteinander 

verbunden und entsprechen einander.
52

 

                                                             
49  E.Neumann: Die Große Mutter, 1974. 

50  Die Sprache setzt sich erst aus dem Bezeichneten (Signifikat, Bedeutung) und dem 

Bezeichnenden (Signifikant, Lautbild) als ein Bestandteil dessen zusammen, sodass 

das Zeichen das Verbindungsglied zwischen der Vorstellung (Bezeichnetes) und dem 

Laut (Bezeichnendes) ist. Dazu Saussure: „Diese Betrachtungsweise kann uns die 

Wahrheit näher bringen, indem sie uns zeigt, dass die sprachliche Einheit etwas Dop-

pelseitiges ist, das aus der Vereinigung zweier Bestandteile hervorgeht“. F. Saussure. 

Grunfrage der Allgemeinen Sprachwissenschaft, S. 77.  

51  „Il y a donc une opposition fondamentale, dans l’histoire de l’esprit humain, entre le 

symbolisme, qui offre un caractère de discontinuité, et la connaissance, marquée de 

continuité,“ in: Lévi-Strauss, C: „Introduction à l’oeuvre de Marcel Mauss“. Siehe 

http ://bibliotheque.uqac.ca/, S. 41. Vom 04.04.201 

52  Saussure: „Dieses letztere ist nicht der tatsächliche Laut, der lediglich etwas Physika-

lisches ist, sondern der psychische Eindruck dieses Lautes, die Vergegenwärtigung 

https://doi.org/10.14361/9783839445907 - am 14.02.2026, 11:48:32. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839445907
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Das Matrixiale | 39 

 

Im Fall des Wortes Matrix jedoch liegt eine Asymmetrie zwischen der dia-

chronischen Ebene des Bezeichneten, das heißt den Bedeutungen, die einen Be-

griff prägen – also als Ergebnis der kumulativen Erkenntnis in der Evolutionsge-

schichte des Wortes – und seinem Lautbild, das einem in den Sinn kommt, ohne 

etwas zu bedeuten.
53

 Paradoxerweise wurde der Begriff Matrix mit variabler Be-

deutung und Nutzung innerhalb der Zeit verwendet
54

, aber dennoch bleibt die 

synchrone Einheit. Das Lautbild „Matrix“ ändert sich nicht, sondern bleibt in 

seinem indogermanischen Ausdruck bestehen unter dem Sinn einer generativen 

Kraft (–ma). 

                                                                                                                                  
desselben aufgrund unserer Empfindungswahrnehmungen; es ist sensorisch, und wenn 

wir es etwa gelegentlich ‚materiell‘ nennen, so ist damit eben das Sensorische gemeint 

im Gegensatz zu dem anderen Glied der assoziativen Verbindung, der Vorstellung, die 

im Allgemeinen mehr abstrakt ist“. Saussure, ebd., S. 107. 

53  Lévi-Strauss erläutert dieses Problem anhand des Begriffes „Universum“. Bevor das 

Universum als solches bezeichnet wurde, galt es, es zu verstehen: „Autrement dit, au 

moment où l’Univers entier, d’un seul coup, est devenu significatif, il n’en a pas été 

pour autant mieux connu, même s’il est vrai que la’pparition du langage devait préci-

piter le rythme du développement de la connaissance.“ Lévi-Strauss, C. „Introduction 

à l’oeuvre de Marcel Mauss“, S. 41. Dazu Mehlmann: „That where as the linguistic 

totality (of meaning) must have come into existence (as structure) all at once, that 

which we know has been acquired progressively. With the irruption of language, the 

whole world began to make on meaning all at once, before anyone could know (con-

naïtre) what the meaning was. But, from the preceding analysis, it follows that it (the 

world) meant (a signifié), from the beginning, the totality of what humanity could ex-

pect to know of it.“ Mehlman, Jeffrey: „The ‚floating Signifier‘: From Lévi-Strauss to 

Lacan“, in: Yale French Studies, French Freud: Structural Studies in Psychoanalysis 

48 (1972), S. 10- 37. 

54  Der diachronischen Ebene der Bedeutung des Wortes Matrix (das heißt der Evolu-

tionsgeschichte des Wortes oder seinen Bedeutungen im Verlauf der Zeit) entspricht 

der Fortschritt der akkumulativen Kenntnis und der daraus folgenden Bedeutungen – 

das, was sich als Wissen progressiv etabliert. Auf der Ebene der Diachronie spiegelt 

die Veränderung der Bedeutung des Wortes Matrix (seine Evolutionsgeschichte) 

demnach also die Transformation, die Akkumulation der Erkenntnis und den Fort-

schritt des Wissens über die Matrix bzw. die Vorstellungen von dem, was Wissen 

konstituiert, wider. 

https://doi.org/10.14361/9783839445907 - am 14.02.2026, 11:48:32. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839445907
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


40 | Matrixiale Philosophie 

In Anlehnung an seine eigene Deutung dieses soziolinguistischen
55

 Phäno-

mens (Asymmetrie zwischen Bezeichnendem und Bezeichneten, d. h. Asymmet-

rie
56

 zwischen kumulativer Kenntnis eines Wortes und dessen eindeutiger Ein-

heit des Bezeichnenden in ungreifbaren Worten, wie etwa bei mana
57

), benutzt 

Lévi-Strauss den Begriff eines „schwimmenden Signifikanten“: 

 

Représentent précisément ce signifiant flottant, qui est la servitude de toute pensée finie 

(mais aussi le gage de tout art, toute poésie, toute invention mythique et esthétique), bien 

que la connaissance scientifique soit capable, sinon de l’étancher, au moins de le disci-

pliner partiellement.
58

 

 

Ausgehend von der oben vorgenommenn historisch-semantischen Analyse könn-

te „Matrix“ im Sinne von Lévi-Strauss als „schwimmender Signifikant“ be-

zeichnet werden, weil die Bedeutung des Wortes von seinem Lautbild übertönt 

wird, das im Laufe einer historisch-diachronischen Entwicklung unterschiedliche 

                                                             
55  Lévi-Strauss eignet sich Saussures linguistisch-strukturalistische Methode an und 

überträgt sie auf die Anthropologie und die Analyse der Kulturen. Im zuvor angeführ-

ten Zitat spricht er von der diachronischen und synchronischen Ebene, aber nicht in 

Bezug auf eine linguistische Analyse, sondern auf soziologische Aspekte, um die in-

nere Struktur von Gesellschaften zu verstehen. Hierzu verwendet er die linguistische 

Dichotomie von signifié/signifiant und überträgt sie auf Anthropologie und Ethnolo-

gie. Aus dieser Übertragung ergibt sich eine Asymmetrie, die im Hinblick auf die so-

ziologische Struktur reflektiert wird. 

56  Die Asymmetrie zwischen Zeichengestalt und Bezeichnetem wurde von Lévi-Strauss 

als Motiv sprachtheoretischer Implikationen im Rahmen der Sozialwissenschaft neu 

betrachtet – und zwar als eben jenes, was von ihm anhand von Mauss’ Begriff des 

manas als Signifikant ohne Bedeutung verstanden oder auch anhand von Althussers 

„Termini ohne Begriff“ bezeichnet worden ist. Der Signifikant ist vor dem Signifikat 

und stellt es fest. Um diese Überbetonung des Signifikanten zu markieren, verwendet 

Lévi-Strauss die Formulierung eines „schwimmenden Signifikanten“, der die semanti-

sche Funktion, seine Rolle auf der Ebene des symbolischen Denkens und seine innere 

Widersprüchlichkeit, operativ zu machen versucht. Vgl. Lévi-Strauss, C.: „Introduc-

tion à l’oeuvre de Marcel Mauss“, S. 32. 

57  Die Unbegreifbarkeit des Wortes „Mana“ entsteht nicht aus der primitiven Unfähig-

keit, es zu deuten, sondern aus dem Reichtum seiner Bedeutungsvielfalt, aus der Per-

manenz des Bedeutungsträgers, des Lautbildes, in dem sich ohne konkrete Referenz 

eine „wilde Denke“ abzuzeichnen scheint. 

58  Lévi-Strauss, edb., S. 42. 

https://doi.org/10.14361/9783839445907 - am 14.02.2026, 11:48:32. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839445907
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Das Matrixiale | 41 

 

semantische Bedeutungen erhielt. Das Übergewicht des Lautbildes „Matrix“ er-

füllt jedoch seine Bedeutungen und gibt der semantischen Funktion Sinn, um 

diese auf der Ebene des symbolischen Denkens und seiner inneren Widersprüch-

lichkeit operativ zu machen.
59

 Matrix ist somit „‚a symbol in the pure state‘ thus 

apt to be charged with any symbolic content: ‚symbolic value zero.‘
60

 

 

 

1.8  RESÜMEE EINES PHILOSOPHISCHEN VERSUCHS 

UND WARUM DIESER IN AXIOMEN, 

PROPOSITIONEN, PROPOSITIONEN, PROBLEMEN, 

DEMONSTRATIONEN UND EXKURSEN 

GESCHILDERT WIRD 

 

Die semantische Analyse des Wortes „Matrix“ antizipierte bereits das philoso-

phische Problem, das dem Wort innewohnt. Sein semantischer Wert entspricht 

einem extrauterinen (Mutter) und einem intrauterinen Bildungstrieb (Gebärmut-

ter). Für den ersten Fall ist die Mutter eine Figur, die in der Welt und außerhalb 

der Gebärmutter zur Fortsetzung der ontomorphogenetischen Bildung steht. Die 

Gebärmutter dagegen lässt sich nicht in der Welt zeigen, sondern nur in negati-

ver Form, nämlich in der Form ihres Verlustes. Sie beruft sich auf einen Bil-

dungstrieb, der der Welt entzogen ist. 

Die Differenz zwischen Mutter und Gebärmutter ist, wie bereits gesehen, in 

der Semantik des Wortes „Matrix“ vorgeprägt. Die semiotische Asymmetrie des 

Wortes Matrix (Asymmetrie Signifikant/Signifikat) bzw. das Übergewicht des 

Signifikanten gegenüber dem Signifikat hat eine korrelative Ungleichmäßigkeit 

auf ontologischer Ebene. Der schwimmende Signifikant Matrix verweist auf 

eine Differenz, die einer ontologischen Dimension zugeschrieben werden kann, 

nämlich Differenz zwischen Mutter und Gebärmutter, Differenz zwischen der 

Welt und dem, was nicht Welt ist. Diese Differenz lässt sich auf Grundlage der 

klassischen metaphysischen Logik erklären. Heidegger wies als einer der letzten 

Dekonstruktivisten des metaphysischen Denkens darauf hin, dass die klassische 

Logik die Basis für die ontologische Differenz setzt, die einer Vergessenheit zu-

grunde liegt. Das Seiende ist danach das Zeichen eines irreparablen Verlustes 

                                                             
59  „Semantic function whose role is to allow symbolic thought to operate despite the 

contradiction inherent in it.“ J. Mehlman: „The ‚floating Signifier‘: From Lévi-Strauss 

to Lacan“, S. 25. 

60  Ebd. 

https://doi.org/10.14361/9783839445907 - am 14.02.2026, 11:48:32. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839445907
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


42 | Matrixiale Philosophie 

des Seins. Nichtsdestotrotz bleibt Heidegger der zweiwertigen aristotelischen 

Logik treu. 

Die Differenz zwischen Mutter und Gebärmutter wird von mir als Aus-

gangspunkt genommen, und zwar erstens zur Diagnose der Ungültigkeit der 

klassischen Metaphysik angesichts des Problems des Matrixialen und zweitens 

als Nachweis einer existentiellen unmittelbaren Evidenz, die den klassischen Zu-

sammenhang zwischen Denken und Sein kritisch in Frage stellt. Darüber hinaus 

ist dieser Unterschied systemisch beobachtbar, darauf abzielend, die eidetischen 

Differenzierungen (eidetische Differenz) der Mutter (bzw. Mutter-Mensch; Mut-

ter-Tier; Mutter-Pflanz, etc) zur Steigerung der Komplexität oder zur Weiterge-

staltung der Welt in Angriff zu nehmen. Dieser Prozess jedoch kommt einem 

Entdifferenzierungsvorgang (genetische Selbstheit) gleich, der sich nur unter 

dem Gesichtspunkt einer mehrwertigen Logik und einer selbstreferenziellen 

Theorie zur Ausführung bringen lässt. 

Die nachfolgenden Axiome, Propositionen, Probleme und Demonstrationen 

sollen systematisch auf den Kerngedanken lenken, die zentralen Begriffe Mut-

ter/Welt/Matrix, um eine ontologische Dimension des Wortes Matrix zu erpro-

ben und darüber hinaus die aus der ontologischen Differenz von Mutter / Gebär-

mutter hervorgegangene ontologische Dreiwertigkeit (Mutter / Gebärmutter / 

Welt) in eine mehrwertige polykontextuale Ontologie zu überführen. 

Das erste Axiom ist der Mutter gewidmet. In ihm wird der Innenweltlich-

keitscharakter der Mutter als Grundsatz der matrixialen Systematik formuliert. 

Es gibt Mütter, und sie sind in der Welt. Diese Tautologie wird zum Grundsatz 

einer positiven Darlegung des Bezugs der Mutter zur Welt. Die Innerlichkeitsre-

lation der Mutter zur Welt ist nicht deduktiv abgeleitet und begründet, sondern 

axiomatisch. Sie wird durch die Aussage (Propositio) erklärt, und diese wieder-

um wird in zwei Demonstrationen gezeigt. Die Aussage besagt, dass die Inner-

lichkeitsrelation der Mutter zur Welt auf einer parasitologischen Ökonomie be-

ruht, aufgrund der Nähe, Innerlichkeit, Intimität und die Beziehung zwischen der 

Mutter und dem in ihr beherbergten Neugeborenen zu finden sind. 

Das zweite Axiom präsentiert den Kondensationspunkt zwischen den drei 

Elementen oder Werten, die ein matrixiales System ausmachen: Mutter, Gebär-

mutter und Welt. Die drei Aussagen, woraus sich das Axiom II zusammensetzt, 

sind: 1. Die Mutter ist weltbildend. 2. Der Körper der Mutter als Schnittstelle 

zwischen entäußerter Welt und Weltlosigkeit. 3. Die Mutter als Zeichen des Ver-

lustes der Gebärmutter.  

Die erste Aussage bezeichnet die Mutter in einer affirmativen Verbindung 

mit der Welt. Sie stellt den extrauterinen Bildungstrieb der Mutter dar, der sich 

in Alteritätsrelationen in den Kind-Mutter-Beziehungen zeigt. Die zweite Aussa-

https://doi.org/10.14361/9783839445907 - am 14.02.2026, 11:48:32. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839445907
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Das Matrixiale | 43 

 

ge sieht die Mutter als Schnittstelle zwischen der Welt, in die das Neugeborene 

hineinkommen wird, und der Gebärmutter, welche der Welt entzogen ist. Die pe-

ripherische Rolle der Figur der Mutter in der Gesellschaft liegt der exogami-

schen und totemistischen Bindung mit dem Außen zugrunde, im Falle der primi-

tiven sozialen Zellen der Natur. Die Mutter wird dabei als zweite biosoziologi-

sche Institution nach ihrer exogamischen und totemistischen Relation mit der 

Umgebung betrachtet. In diesem Sinn wird die peripherische Sonderstellung der 

Mutter in der Gesellschaft erklärt. 

Die dritte Aussage beschreibt in einer Art negativen Phänomenologie den 

Bezug Mutter-Gebärmutter in dem Sinne, dass die Gebärmutter nur durch ihren 

Verlust wahrgenommen werden kann. Die Aussage widmet sich einer relativ ne-

gativen Annäherung an die Gebärmutter. Die Gebärmutter, als ergänzende Be-

deutung des Begriffes Matrix, lässt sich nur angesichts des Verlustes des ersten 

ökologischen Lebensraums durch die Geburt in den Blick nehmen. Durch die 

zentrale anthropologische Erfahrung der Geburt im Sinne eines Übergangs von 

Geschlossenheit (Gebärmutter) zur Offenheit (Welt) wird dieser Vorgang als 

technisch bedingter Individuationsprozess verstanden. Die Frühgeburt des Homo 

Sapiens zeigt, auf welche Weise beim modernen Menschen die „künstlerischen 

Immunsysteme“, die für das Überleben der Spezies nötig sind, konstitutiv sind. 

Das dritte Axiom ist der Gebärmutter gewidmet. Sie steht in einer negativen 

Relation mit der Welt in dem Sinne, dass sie der Welt entzogen ist. Sie ist der 

Welt äußerlich. Die Äußerlichkeitsrelation der Gebärmutter zur Welt wird in drei 

Aussagen bewiesen. Die erste besteht in der Erklärung der Gebärmutter als eines 

endokosmischen, weltlosen Raumes. Bei der zweiten handelt es sich um die Ge-

bärmutter als eine entdifferenzierte Gattung, eine Menge, in der alle Entdifferen-

ziertheiten enthalten sind. Die dritte Propositio schließlich handelt in Anlehnung 

an embryogenetische Forschung von der Beschreibung des intrauterinen Bil-

dungstriebs. Damit werden zwei wesentliche Merkmale bzw. Behauptungen zum 

Beweis dafür, dass in der nicht-entäußerten Welt (hier: weltlos genannt) dennoch 

Ausdifferenzierungsprozesse stattfinden. Einserseits bedeutet die entdifferenzier-

te Gattung, bezeichnend für die symbolische Gebärmutter, noch eine Summe al-

ler Arten (aber nicht einer materisch zugrundeliegenden Substanz, wie die aristo-

telische Logik besagt, sondern als ein geschlossenes Ganze, in dem Ausdifferen-

zierungen in Wechselwirkung mit der Umwelt stattfinden), anderseits liefert uns 

die Embryologie Beweise zur Bestätigung der Auswirkung des Bildungstriebes, 

nämlich Reproduktion lebender Organismen ohne Außen. 

Nach diesem Schema ist die Gebärmutter eine künstliche, geschlossene, 

selbstreferentielle (endogame) und selbstorganisierende generative Gattung. Die 

https://doi.org/10.14361/9783839445907 - am 14.02.2026, 11:48:32. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839445907
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


44 | Matrixiale Philosophie 

Mutter hingegen ist nur durch die Differenz zur Gebärmutter zu betrachten, da 

sie das Zeichen eines Verlustes in sich trägt. 

https://doi.org/10.14361/9783839445907 - am 14.02.2026, 11:48:32. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839445907
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Axiom I. Die Mutter ist der Welt innerlich 

 

 

 
 

Diagramm 2: Die Mutter ist der Welt innerlich. 

 

 

1.  PROPOSITIO I: DIE MUTTER ALS EXTRAUTERINE 

NISCHENTECNIK UND SOZIOBIOLOGISCHE 

INSTITUTION: ES GIBT MÜTTER, SEIT DIE SUCHE 

NACH BEHAUSUNG BESTEHT 

 

Mütter gibt es, seit eier- und samenproduzierende Organismen in Erscheinung 

getreten sind.
1
 Mit dieser Aussage eröffnet die Primaten-Forscherin, Anthropo-

login und Evolutionsbiologin Sarah Blaffer-Hrdy eine reichhaltige Untersuchung 

über die besonderen Merkmale der weiblichen Seite der Evolution und über die 

geheimnisvolle Funktion des Weiblichen in biologischen Systemen. Sie führt die 

Forscherin dazu, die Abgrenzung des Menschen von anderen Arten von Lebewe-

sen (Tiere) in Frage zu stellen. Dabei versucht sie, kulturelle und anthropologi-

sche Ausprägungen zu überschreiten, um auf funktionelle und durch die Ver-

hältnisse bedingte Gemeinsamkeiten hinzuweisen, die unter der Gattung „Müt-

                                                             
1  Vgl. S. Blaffer- Hrdy: Mutter Natur, S. 16. 

https://doi.org/10.14361/9783839445907 - am 14.02.2026, 11:48:32. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839445907
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


46 | Matrixiale Philosophie 

ter“ bei verschiedenen Arten vorzufinden sind. Wird der Blick auf die Evolution 

der weiblichen Seite der Natur geworfen, ist nach Blaffer-Hrdy die Taxonomie 

im Tierreich beherrschend. Dies ist nach dem Gesetz der darwinistischen natürli-

chen Selektion, nach dem sich höhere Tiere aus den niederen entwickelt haben, 

jedoch irrig. 

In den Anfängen der Entwicklung der Evolutionstheorie blieb, wie allgemein 

bekannt, die weibliche Seite der Natur weitgehend unbeachtet; im Vordergrund 

standen vielmehr die „Überlebenstüchtigsten“. Die revolutionäre Aussage, dass 

das Überleben einer Art und sogar eines Individuums von seiner Anpassung an 

seine Umwelt abhängt, die die Organismen mit ihrem Überleben konfrontiert, 

liefert eine Begründung zur Veränderung der verschiedenen Arten von Gene-

ration zu Generation. Dies aber (auch, wenn der Naturwissenschaftler die Ent-

stehung der Lebewesen jenseits göttlichen Schaffens als Ergebnis einer natürli-

chen Selektion und Anpassung an den Lebensraum durch Variationen betrachtet) 

lässt die weibliche Seite der Natur unbeachtet.
2
 

Nach diesem Ansatz liegt der Erfolg beim Überleben einer Art im Erwerb 

der besten genetisch-biologischen Ausstattung, um den Widerstand der äußeren 

Faktoren zu überstehen und überlebensnotwendige Eigenschaften der biologi-

schen Systeme an künftige Generationen weiterzugeben. Bei dieser herrschenden 

Ansicht der Naturwissenschaft wiegt der Kampf gegen die Bedrohung durch äu-

ßere Faktoren schwerer als Eigenschaften der weiblichen Seite der Natur; für die 

„Überlebenstüchtigkeit“ erscheint die Seite der individuellen biologischen 

Eigenschaften und „Ausrüstungen“ bedeutender als ein Aufzuchtsystem, durch 

                                                             
2  Blaffer-Hrdy: „Einer Handvoll intellektueller Frauen des 19. Jahrhunderts war die 

Evolutionstheorie jedoch einfach zu bedeutend, um sie zu ignorieren. Anstatt sich ab-

zuwenden, gingen sie auf Darwin und Spencer zu und klopften ihnen auf die Schulter, 

um ihre Unterstützung für diese revolutionäre Sicht der menschlichen Natur auszu-

drücken und um die beiden höflich daran zu erinnern, dass sie die halbe Spezies über-

gangen haben.“ Ebd., S. 39. Von diesen ist Antoinette Brown Blackwell zu erwähnen: 

„Wenn also Mr. Spencer argumentiert, dass Frauen den Männern untergeordnet seien, 

weil ihre Entwicklung auf Grund der Fortpflanzung zu einem früheren Zeitpunkt zum 

Stillstand kam“ und „wenn Mr. Darwin behauptet, männliche Wesen hätten Muskeln 

und Gehirne entwickelt, die jene der Weibchen weit übertreffen, und würden ihre her-

vorragenden Eigenschaften hauptsächlich ihren männlichen Nachkommen vererben, 

müssen diese Schlussfolgerung nicht fraglos hingenommen werden, auch nicht von 

ihrer eigenen Evolutionisten-Schule.“ In: Brown Blackwell, Antoniette: The Sexes 

Throughout Nature, NY: G. P. Putnam, 1875, S. 13 f., zit. n. Blaffer-Hrdy, ebd, S. 39. 

Darüber hinaus ist Clemence Royer als subversive Darwinistin zu erwähnen, ebd. 

https://doi.org/10.14361/9783839445907 - am 14.02.2026, 11:48:32. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839445907
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Axiom I | 47 

 

das der Fortpflanzungserfolg gelingt. Aus Perspektive der klassischen Evolu-

tionslehre erfüllt die Mutter eine weniger bedeutende Aufgabe im Prozess der 

natürlichen Selektion, da sie „nur“ die Funktion des Gebärens ausübt. Diese im 

evolutionistischen Paradigma des 19. Jahrhunderts verankerte Aussage wurde 

von der Verhaltensökologie und der neuen Evolutionsbiologie des 20. Jahrhun-

dert widerlegt.
3
 Nach Blaffer-Hrdy hängt die natürliche Selektion nicht von der 

Tüchtigkeit des Individuums ab, sich der Umwelt anzupassen, sondern von einer 

im Englischen Fittness genannten Überlebungsfähigkeit, bei der die Fürsorge für 

und die Sorge um die Aufzucht entscheidend sind, um Fortpflanzungserfolg zu 

gewährleisten. 

Dabei wird eine optimale Überlieferung genetischer und motorischer Infor-

mation an die künftigen Generationen nicht in erster Linie durch eine hohe An-

zahl von Nachwuchs gesichert, sondern vor allem durch dessen ausreichende 

Versorgung mit Nahrung, Wärme und Schutz. Die Bedeutsamkeit der Mütter be-

steht darin, für die Erhaltung der Art eine grundlegende Rolle zu spielen, da sie 

vor der Herausforderung stehen, optimale Grundlagen für die Aufzucht und das 

Überleben des Nachwuchses zu schaffen. Eine derartige Funktion zur Erhaltung 

der Art aber ist geknüpft an bestimmte Bedingungen: Die Mütter müssen abwä-

gen, ob und inwieweit ihre Fürsorge zum Erhalt des Nachwuchses Einfluss hat 

auf ihre künftige Leistungsfähigkeit bei der Erzeugung weiteren Nachwuchses 

und umgekehrt. 

Aus dieser evolutiven Perspektive ist die weibliche Seite der Evolution für 

den Ablauf evolutiver Prozesse zentral
4
, da sie nach Blaffer-Hrdy wichtiger ist 

als Merkmale, die einen „mütterlichen Effekt“ hervorzubringen scheinen
5
, weil 

dieser aus ihrem Reproduktionsinteresse über Leben und Tod der Nachkommen-

schaft entscheidet.
6
 Für die Anthropologin und Primaten-Forscherin Blaffer-

Hrdy ist die Mutter aus methodischen Gründen auf die Tierwelt beschränkt, da 

innerhalb des tierischen Lebensraumes die feine Differenz zwischen sozioethno-

logischen und zoologischen Verhältnissen mütterlicher Lebewesen nur unter 

ökologischen Gesichtspunkten festgelegt wird, das heißt, unter Berücksichtigung 

                                                             
3  David Lack gehört nach Blaffer-Hrdy zu den „ersten Evolutionsbiologen, die das 

Fortpflanzungsverhalten von Müttern untersuchten.“ Vgl. ebd., S. 50. Seinem Beitrag 

über das Verhalten der Mütter in biologischen Systemen folgten die amerikanischen 

Biologen George Williams und Robert Trivers, vgl. ebd., S. 53. 

4  Vgl. ebd., S. 105. 

5  Vgl. ebd., S. 107. 

6  Die Mutter entscheidet über Leben und Tod ihre Nachkommenschaft: weibliches Re-

produktionsinteresse. Vgl. ebd., S. 115. 

https://doi.org/10.14361/9783839445907 - am 14.02.2026, 11:48:32. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839445907
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


48 | Matrixiale Philosophie 

des mütterlichen Verhaltens der Nachkommenschaft und ihrer Umwelt gegen-

über.
7
 In diesem Sinne verfolgt Blaffer-Hrdy das Wesen der Mutter bis zurück 

ins Pleistozän vor dem Hintergrund, dass seit 1,6 Millionen Jahren manche Ver-

haltensweisen der menschlichen Mütter mit dem weiblichen Australopithecus 

übereinstimmen.
8
 Es ist unbestritten, dass der Mutter die Funktion der Sammle-

rin und (Für)sorgerin zugunsten eines guten Gedeihens ihrer Nachkommenschaft 

zugeschrieben wird, aber es ist ebenso offenkundig, dass sie seit der Jungstein-

zeit mit neuen Formen von Selektionsausdrücken konfrontiert
9
 wird, durch die 

sie neue Formen von Verhalten zu entwickeln beginnt. Vor diesem ökologischen 

Hintergrund sollte die Forschung über die Figur der Mutter nicht auf das Pleisto-

zän und die Jungsteinzeit beschränkt bleiben, sondern über tierische und 

menschliche Grenzen hinausreichen, sollte auf die mütterliche Beschaffenheit an 

sich und deren Variation verweisen, die durch wechselwirkende Beziehungen 

mit der Umwelt bedingt ist. Beispielhaft ist zu erwähnen, wie bei Säugern die 

                                                             
7  Die Unterschiede und Ähnlichkeiten zwischen verschiedenen Arten von Müttern wer-

den aufgrund der Relation der Mutter zu ihrer Nachkommenschaft und Umwelt be-

stimmt. Aus den Beobachtungen des Verhaltens von Vögelmüttern wie Möwen, Ad-

lern, Reiher, Tölpeln etc. hat der Evolutionsbiologe David Lack manche These abge-

leitet, die später zur Erklärung muttermenschlichen Verhaltens angewendet wurde. 

Vgl. dazu Blaffer-Hrdy: „David Lack hatte das fundamentale Problem im Leben von 

Müttern erkannt, die die richtige Balance zwischen zwei verschiedenen Optionen fin-

den mussten: entweder möglichst viele Nachkommen zu produzieren, aber wenig in 

jeden einzelnen zu investieren, oder wenige nachkommen zu produzieren, dafür aber 

viel in jeden einzelnen zu investieren. Dieser Gedanke ökonomischer ‚Fitness Abwä-

gungen‘ war die Grundlage für die Untersuchung vielfältigen Wege, auf denen die 

Mütter ihr elterliches Investment an die jeweils herrschenden ökologischen Bedingun-

gen anpassen.“ Ebd., S. 52 -53.  

8  Auf der Suche nach mütterlichen Spuren wird die mütterliche Beschaffenheit auf den 

Ursprung der menschlichen Geschichte zurückverfolgt, vgl. ebd., S. 133-140. Zum 

Widerruf der methodisch-anthropologisierten Aussage der Mutterforschung vgl. Pro-

positio III. A. „Kontext für Altsteinzeit: Die Zeit der Mutter-Mensch-Armut“ in 

Axiom II. 

9  Im Neolithikum sind die Menschen mit neuen Formen des Selektionsdrucks konfron-

tiert. Zum Beispiel hatten die Mütter keine Raubfeinde mehr zu fürchten, und das trug 

dazu bei, größere Kinder in größeren Geburtenabständen zu produzieren. Vgl. ebd., S. 

135 ff.  

https://doi.org/10.14361/9783839445907 - am 14.02.2026, 11:48:32. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839445907
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Axiom I | 49 

 

natürliche Selektion einen großen Einfluss in unterschiedlichen Lebensphasen 

ausübt: im Mutterleib, im Säuglingsalter und direkt nach der Entwöhnung.
10

 

Worin liegt für Sarah Baffler-Hrdy das gemeinsame Merkmal tierischer und 

menschlicher Mutterheit? Der Mutter haben wir die evolutive Funktion selbst zu 

verdanken: sie ist also über die Fortpflanzungsfunktion hinaus innerhlab einer 

bestimmten Biosphäre mit der Aufrechthaltung und Stabilisierung des Nach-

wuchses tätig. Hinzu kommt die von der Umwelttheorie abgeleitete Erklärung 

zur Funktionalität der Mütter, die sie auf die „Umwelt der evolutionären Ange-

passtheit“
 11

 stützt. Im allgemeinen Sinn ließe sich mit Blaffer-Hrdy behaupten, 

dass es beim Fortpflanzungserfolg einer bestimmten zoologischen und sozioeth-

nologischen Familie auf die mütterliche Organisationsfähigkeit ankommt, die 

dafür geeignet ist, die Übereinstimmung des Organismus mit seiner Umgebung 

zu fördern. Mütterliche Investition besteht in einer sehr genauen Kalkulation, die 

den inneren Aufwand zur Abschirmung von Störungsfaktoren aus der Außenwelt 

berechnet. Die mütterliche Herausforderung lässt sich aus evolutionärer Perspek-

tive als eine Kalkulation verstehen, die nicht für die besten Bedingungen zum 

Wachstum des Neugeborenen sorgt, sondern für die bestmögliche Anpassung 

ihrer Abkömmlinge an die Umwelt. Die Mütter spielen dabei die Rolle von „Si-

cherheitsagenten“, die sich um die besten Anpassungskonditionen an die Um-

welt für ihre Abkömmlinge sorgen, ohne dass die von den ihnen investierte 

Arbeit ihren Nachwuchs schädigt.  

Damit geht die Deutung und Definition der mütterlichen Beschaffenheit der 

Frage nach, in welcher Umwelt die Anpassungskonditionen umzusetzen sind. 

Eine matrixiale Philosophie führt uns dazu, die evolutionären Bildungsprozesse 

zu betrachten – sowohl extrauterin bzw. im Zuge (allo)mütterliche Instanzen als 

auch intrauterin bzw. im Umfeld einer geschlossenen Umwelt, wobei die allo-

mütterlichen Instanzen der Alterität entzogen sind.  

Der Körper der Mütter beherbergt in sich einen autogenen Hohlkörper, der 

mit allen erforderlichen Substanzen zur Versorgung optimalen Wachstums und 

zur Bildung des Geborenwerdens ausgestattet ist. Der Embryo lässt sich im Kör-

per der Mutter bilden und in der Gebärmutter werden alle inneren Triebe zur 

                                                             
10  Vgl. Blaffer-Hrdy: „Bei angenommen 25 Jahren pro Generation haben seit dem be-

ginn des Neolithikums bis heute etwa 400 Generationen existiert. Das sind 400 Mög-

lichkeiten für die natürliche Selektion, wirksam zu werden. Ein Selektionsvorteil von 

gerade einmal 2 Prozent kann innerhalb von 10000 oder noch weniger Jahren die Ver-

breitung eines seltenen Gens so sehr ankurbeln, dass es in der Population praktisch fi-

xiert wird.“ Ebd., S. 137. 

11  Ebd., S. 121. 

https://doi.org/10.14361/9783839445907 - am 14.02.2026, 11:48:32. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839445907
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


50 | Matrixiale Philosophie 

morphogenetischen Entwicklung in Gang gesetzt. Der Embryo ist in der Gebär-

mutter, und sie bedeutet das All, von dem aus er versorgt wird. 

Ist der Abgang des Fötus, die Geburt, einmal geglückt, spielt die Mutter für 

die extrauterinen Bildungsprozesse ebenfalls eine zentrale Funktion – aber nur, 

wenn sie bei der physiologischen Aufzucht des Abkömmlings für eine „Wirtin“ 

gehalten wird. Der Neugeborene verlässt die intrauterine Behausung des Mutter-

schoßes, wo er mit Wärme, Schutz und Geborgenheit bewirtet wurde. Dieser 

physiologische „Umzug“ birgt radikale ontologische Fragen, deren Erläuterung 

sich diese Arbeit widmen will. Trotz der ontologischen Differenz zwischen dem 

Bildungstrieb des intrauterinen und extrauterinen Raumes deuten der gebärmut-

terliche und der mütterliche Bildungstrieb hin auf eine Innerlichkeit, in der sie 

entweder als Behälter oder Inhalt eine Rolle spielen. Der Gast wird beherbergt 

entweder im inneren (also intrauterinen) Raum oder in jenem inneren extrauteri-

nen Raum, der entsteht, indem die Mutter nach Abgang des Fötus für die Auf-

zucht der Nachkommenschaft, für sein weiteres Wachstum und seine Bildung 

sorgt. 

Infolgedessen stellt die Kategorie des Matrixialen eine Innerlichkeitsbezie-

hung mit jemandem dar, mit dem ein koevolutives Nähefeld gebildet wird.
12

 Die 

Mutter_X gilt als Behältnis, das jemanden anderen in sich beinhaltet. Sie ist zu-

gleich jedoch in einem größeren Behältnis beinhaltet. Die Innenbezüglichkeit der 

mütterlichen Andersheit führt wegen ihrer Selbstreferenzialität zu einem episte-

mologischen und logischen Paradoxon.
13

 Die epistemologische Fragestellung 

bezüglich der matrixialen Kategorie geht der Frage nach, ob es überhaupt eine 

Mutter-X geben kann, die alle Arten von Müttern in sich beinhaltet und ob diese 

sich auch selbst enthält. Die Antwort auf diese Frage besteht darin, die inneren 

                                                             
12  Vgl. dazu Demonstratio II: Für eine Ontologie der Innenweltlichkeit: der Körper der 

Mutter als Endomilieu in Axiom I. 

13  Die selbstreferenziellen Sätze stellen eine Aussage dar, die auf sich selbst Bezug 

nimmt. Die Stellung der Mutter lässt sich durch Innenrelationen zeigen, in denen die 

Mutter das Behältnis für den Gast bedeutet und zugleich eine größere Mutter enthält. 

Die Mutterrelationen verweisen auf eine Eskalation parasitologischer Innenrelationen, 

die zur Hypothese einer größten Mutter führen, die alle Arten von Müttern in sich und 

sich selbst enthält. Die Existenz einer selbstreferenziellen großen Mutter bedeutet für 

die logischen Axiome eine paradoxale Aussage. Als Beispiel selbstreferentieller Aus-

sagen, die zu logischen Paradoxien führen, sind das Barbier-Paradoxon von Bertrand 

Russell und das Lügner-Paradoxon zu erwähnen.  

https://doi.org/10.14361/9783839445907 - am 14.02.2026, 11:48:32. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839445907
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Axiom I | 51 

 

Relationen der Mütter zur Welthaftigkeit zu betrachten, aus der sich verschiede-

ne Arten von Müttern ergeben.
14

 

Die Beziehungen der Mutter_X
15

 zu ihren Gästen und die sie miteinander 

umfassenden Innenrelationen sind gekennzeichnet durch eine parasitologische 

Ökonomie. Parasitismus ist, wie Michel Serres in seinem Werk Parasit (1980) 

darstellt, eine Innenrelation zwischen einem, der sich bei jemand anderen einnis-

tet und dem, der ihn in sich empfängt.  

Der Parasit ist der „bei jemandem isst“
16

, und der Gastgeber ist der Haushäl-

ter, in dem der Gast Platz nimmt. An die Gastgeberin wird die hohe Anforderung 

gestellt, für den Gast so zu sorgen, dass seine Fitness steigt – allerdings auf Kos-

ten der Wirtin. Das Thema Parasitismus ist auf das Überleben, die Anpassung 

und Unterbringung sowohl des Gastes als auch der Wirtin bezogen. Der Erfolg 

des Parasitismus besteht insofern in der Anpassung an ein inneres Milieu und im 

gegenseitigen Überleben von Gast und Wirt. 

Parasitiert ein Parasit andere Parasiten
17

, gibt es einen Parasiten zweiter Ord-

nung, der eine Innerlichkeit zweiter Ordnung begründet. So ist das, was als Rela-

tion zwischen Mutter-Erde und Mutter-Mensch als parasitologische Beziehung 

bezeichnet werden kann, eine Beziehung, in der der Mutter-Mensch die Mutter-

Erde bewohnt. 

 

 

 

 

 

 

                                                             
14  Vgl. ebd., S. 121. 

15  Mit Mutter-X ist die mütterliche Gattung als verschiedenen Arten (Tiere, Pflanzen, 

Menschen, Metalle etc.) innewohnend zu deuten. Mutter-X ist die abstrahierte Sub-

jekt-Mutter, die auf verschiedene gleichwertige Arten verweist. 

16  Parasit: „Schmarotzer (1) im eigetl. Sinn der Mittessende, entlehnt aus griech. 

παράσιτος (παρά ‚neben‘ und σῖτος ‚Speise‘ -lat. parasitus ‚Schmarotzer‘, mittelalt. 

parasitus, parasitaster.“  In: O. Basler: Deutsches Fremdwörterbuch, Bd. 2, Berlin: 

Walter de Gryter & Co: Berlin 1942, S. 339.  

17  Für diesen Fall können Hyperparasiten erwähnt werden – Parasiten, die zugleich einen 

anderen Organismus parasitieren. 

https://doi.org/10.14361/9783839445907 - am 14.02.2026, 11:48:32. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839445907
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


52 | Matrixiale Philosophie 

Abb. 2: Mutter Erde: „Seine Säugamme ist die Erde“ 

 

Quelle: Michael, Maier: Atlanta fugiens, Oppenheim, 1618. In diesem Bild sieht man ein 

Beispiel für eine rekursive matrixiale Verkettung: Das Kind ist im Körper des Mutter-

Menschen untergebracht, und die Mutter bewohnt den Körper der Mutter-Erde. Die Innen-

relationen dürften rekursiv ad infinitum eingesetzt werden. 

 

Die erste systematische philosophische Aussage besteht darin, dass die Mutter 

schon da ist, bei und mit der ein Beziehungsfeld entsteht. Die Mutter behält in 

sich einen Gast, für den sie seine Umwelt bedeutet, aber der die Umwelt der 

Mutter nicht ergreifen kann. Aus dieser Beobachtungsevidenz könnte man eine 

Mutter-Typus-Eskalation herleiten, in der die Innerlichkeit einen wechselwir-

kenden Bezug zur Umwelt hat, die in sich aber zu keinem Paradoxon führt, da 

die Umwelt in sich wechselseitig die Innenweltlichkeit des Anderes bedingt.
18

 

Infolgedessen etablieren parasitologische Relationen phylogenetisch neue 

Verhältnisse, da die wechselseitige Anpassung zwischen Gast und Wirt evolutio-

näre Prozesse auslöst, die sich über die Stammesgeschichte beider Arten er-

streckt und der sich beide Arten anpassen. Auf diese Weise vertreten wir die 

These, dass die Mutterheit-Verhältnisse mit ihrer Nachkommenschaft parasito-

logische Beziehungen sind, aus dem einfachen Grund, weil die Mutter eine In-

nerlichkeit schafft, die imstande ist, ein Neues in ihr zu beherbergen und darüber 

hinaus bei und in ihr symbiotische koevolutive Prozesse zu vollziehen. 

                                                             
18  Vgl. zur Fragestellung über die Wechselwirkung zwischen der Innenweltlichkeit und 

die Umweltlichkeit der Lebewesen J.v Uexküll: Umwelt und Innenwelt der Tiere, 

1909. 

https://doi.org/10.14361/9783839445907 - am 14.02.2026, 11:48:32. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839445907
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Axiom I | 53 

 

Parasitologische Verhältnisse kann es entweder intrauterin oder extrauterin 

geben. Soll die Mutter einen Embryo in sich beherbergen, ist der Fötus ein Para-

sit. Der Gast ist in der Wirtin, im Körper der Mutter, eingebettet und bleibt im 

Innen der Mutter, in dem eine endogamische Beziehung gewahrt bleibt, aber nur 

zeitbegrenzt. Gast und Wirt koevolutionieren bis zu dem Zeitpunkt, an dem die 

wechselseitige Mutation dieses parasitären Prozesses zum Abgang des Fötus 

führt, in einem Akt endogamischen embryonalen „Selbstmords.“19 Aufgrund 

der Vertreibung nach außen verwandelt sich der Fötus in eine individuisierte 

Einzelwesenheit. 

Die parasitäre und koevolutive Mutter-Neugeborenen-Beziehung lässt sich 

nach der Geburt aber nicht einfach unterbrechen, sondern breitet sich zur Fort-

setzung der Bildung und Gestaltung menschwerdender Formen aus ins extraute-

rine Feld. 

 

Der Fötus ist ein Parasit, ein Proteus, er bleibt es noch ein wenig nach der Geburt. Wie 

lange? Im Grenzfall immer, sagt man wohl am besten. Die Entwöhnung ist nur lokal. An-

derseits ernährt sich das Menschlein nicht nur von Brot, Milch, Luft und Wärme, es benö-

tigt auch Sprache, Information, Kultur, die eine Umgebung, eine Umwelt bilden, ohne die 

es sterben müßte. Diese Umwelt ist menschlich, im eigentlichen Sinne menschlich, ge-

schaffen hat sie die Kleingruppe, das Elternpaar, die Familie, der Stamm, der Clan, was 

weiß ich. Wenn Parasitentum im allgemeinen voraussetzt, daß der Wirt Umwelt ist oder 

dass die Hervorbringungen des Wirtes die Umgebung bilden, die Nische, die für das Über-

leben dessen notwendig ist, der sich darin festsetzt oder fortbewegt, dann sind wir alle 

Parasiten an unseren Sprachen.
20

 

 

Die mütterliche Innerlichkeit bedeutet und ist für den fremden Körper seine 

Umwelt. Im Innen der Mutter findet der Fremde Unterkunft, und diese Operation 

gelingt nicht nach Störungen, die der Fremde in der Innerlichkeit der Mutter her-

beiführt, sondern in seiner Fähigkeit, sich an die neue Innenwelt anzupassen. 

Das Ergebnis einer gelungenen Anpassung des Gastes im Haus der Wirtin ist die 

Bildung eines ko-evolutiven Felds, in dem sowohl Gast als auch Wirtin sich bil-

den und in dem sie sind. 

Die Mütter sind nach diesem Schema auf Wesenheiten bezogen, die für die 

Optimierung der Entwicklungsbedingungen des Abkömmlingens sorgen. Sie 

müssen das Großziehen der Nachkommenschaft so garantieren, dass ein System 

aufgebaut wird, das darin besteht, einen Platz zur Verfügung zu stellen, an dem 

                                                             
19  „Der Parasit, der Mörder, begeht Selbstmord“. Vgl. M. Serres: Der Parasit, S. 283. 

20  Ebd., S. 335. 

https://doi.org/10.14361/9783839445907 - am 14.02.2026, 11:48:32. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839445907
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


54 | Matrixiale Philosophie 

die Bedingungen zum Wachstum und zur Fortsetzung des Lebens der Nach-

kommenschaft gesichert sind. 

Diese räumliche Voraussetzung ist ein Transzendental zum Aufziehen der 

Nachkommenschaft, das die Entstehung, Generation, Formation und Bildung des 

Neuen ermöglichen soll. Um auf die Terminologie der matrixialen Untersuchung 

zu achten, soll dieses Transzendentale (das als topologische Voraussetzung einer 

umweltlichen Funktion verstanden werden kann, als Feld, in dem der Bildungs-

trieb umgesetzt wird) als Matrix beschrieben werden.
21

 Infolgedessen bezeichnet 

das Matrixiale vor allem einen Innerlichkeitsbezug als konstitutives Milieu, in 

dem ein Wesen beherbergt wird und wo aus dem Bei-Feld zwischen Wirtin und 

Gast eine neue Ordnung entsteht. Der Prozess der Entfaltung einer Singularität, 

der eine neue Ordnung des Seins auslöst, besteht aus matrixialer Perspektive in 

einem Phänomen, das von inneren Relationen hervorgerufen wird, sich jedoch 

In-einer-Welt entäußert. 

In der vorliegenden Arbeit wird, wie in der Einführung erwähnt, die Mutter 

als Art verstanden, welche die spezifische Eigenschaft besitzt, eine Singularität 

in sich eingebettet zu haben, diese von Innerlichkeit hervorbringen zu können 

und diese durch diesen Translokalisationseffekt einer neuen ontologischen Ord-

nung zu weihen: dem Sein. Es ist beabsichtigt, mit dieser Bemerkung die Grenze 

der Typologie Mutter-X über das Tierreich hinaus zu erweitern, um auf alle Ar-

ten von Wesenheiten zu verweisen, welche die Besonderheit zeigen, Entäuße-

rungsprozesse zu betreiben. 

 

2.  Demonstratio I: Parasitologische Ökonomie und  

der Wirkungskreis der Sorge 

 

2.1  Die Mütter-X als BehalterInnen 

Die Matrix wurde definiert als die Menge aller Arten von Müttern, die sich dafür 

eignen, einen extrauterinen Bildungstrieb als Nischentechnik in Gang zu setzen. 

Die Mütter-Gruppe ist biologisch-systemisch so ausgestattet, die Produktion und 

Reproduktion des Lebens zu betreiben und durch Weitergabe genetischer Infor-

mation an den Nachwuchs die phylogenetische Kette zu sichern, sodass die Ent-

wicklung der Arten durch Fortpflanzung der Gattung gesichert ist. Die Mütter 

kümmern sich darum, dass alle damit verbundenen Vorgänge reibungslauf ab-

                                                             
21  Serres: „Alle menschliche Produktion geschieht durch Feuer und Zeichen, durch eine 

Energie und eine Information. Die Materie ist eine Energie und eine Information. Die 

Produktion erfordert eine lokale Sonne und ein Gedächtnis, ich meine die Matrix, die 

Topologie der Form, die Gußform und das Umrißrelief.“ Ebd., S. 258.  

https://doi.org/10.14361/9783839445907 - am 14.02.2026, 11:48:32. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839445907
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Axiom I | 55 

 

laufen: Sie schirmen die ontogenetische Entwicklung der Nachkommenschaft 

ab: Vom Zeugungsakt bis hin zum Schlüpfen aus der Inkubationsnische des Em-

bryos sorgt der mütterliche Körper dafür, das Wachstum, die Bildung und die 

morphogenetische Entwicklung des Neugeborenen gelingen zu lassen. Bei der 

Fortpflanzungsfunktion handelt es sich also um die Versorgung des Nachwuches 

mit allen möglichen Mitteln, um die Existenz der Nachkommenschaft in der 

Welt zu sichern. 

Die Erhaltung phylogenetischer Strukturen, das heißt die Aufrechthaltung 

der stammesgeschichtlichen Entwicklung bestimmter Verwandtschaftsgruppen, 

gilt als Resultat eines erfolgreichen ontogenetischen Bildungsprozesses, der mit 

dem Zeugungsakt in Gang gesetzt wird und mit der Ausrüstung der besten Mög-

lichkeitsbedingungen zum Überleben der Nachkommenschaft endet. Demzufol-

ge vollzieht sich das „evolutive Kalkül“ einer Spezies im Rahmen der Phyloge-

nese, was nicht unmittelbare Vermehrung der Nachkommenschaft meint, son-

dern Aufrechthaltung der Familie. Der phylogenetische Prozess jedoch beginnt 

dort, wo einzelne ontogenetische Entwicklungen stattfinden, indem der Körper 

der Mutter über einen Raum verfügt, in dem die Nachkommenschaft sich mor-

phogenetischen Veränderungen unterzieht und nach einem organischen Bil-

dungstrieb geformt wird. Der Körper der Mutter tritt dabei als „Nische“ für einen 

„Gast“ auf, in der dieser gleichsam untergebracht, gebildet und geformt wird. 

Nach Erich von Neumann (1974), einem Schüler C. G. Jungs, kann der bio-

logische Körper der Mutter als Imago eines Behältnisses verstanden werden. Die 

Gleichsetzung von weiblichem Körper und Gefäß stützt sich auf eine Analogie 

zwischen der biologisch-ökonomischen Rolle der weiblichen Seite der Natur und 

der Repräsentation einer anthropologisierten Frau
22

, wobei sich das Gefäß als 

Repräsentation des weiblichen Körpers von der Jungsteinzeit
23

 bis in die gegen-

wärtige Darstellung der Mutter
24

 zieht. 

                                                             
22  Vgl. Neumanns umfangreiche Untersuchung über den weiblichen Archetypus: „Das 

Kernsymbol des Weiblichen ist das Gefäß. Von Anbeginn an und bis zu den spätesten 

Stadien der Entwicklung finden wir dieses archetypische Symbol als Inbegriff des 

Weiblichen.“ In: E. Neumann: Die Große Mutter, S. 51. 

23  Vgl. zu einer Hermeneutik der weiblichen Repräsentation der Jungsteinzeit Demonst-

ratio I: „Die künstlichen Venusfiguren sind umgekehrt proportional dem Verlust der 

Totemmutter“, in: Axiom II Propositio III. 

24  Auch wenn man die Bedeutung des Matrixialen auf ein symbolisches Bild reduzieren 

kann – die Gefäßsymbolik bezeichnet eine Größe der Mütter, die aus biologischer 

Perspektive wichtig für den Fortpflanzungserfolg ist. Die symbolische Ebene des Ma-

trixialen wurde von C. G. Jung und seinem Schüler Erich von Neumann untersucht. In 

https://doi.org/10.14361/9783839445907 - am 14.02.2026, 11:48:32. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839445907
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


56 | Matrixiale Philosophie 

Die Gleichung Weib = Körper = Gefäß entspricht dabei bestimmten symbo-

lischen Bedeutungen, unter anderem dem elementaren Charakter des Behaltens. 

Der Körper der Mutter verfügt danach über eine Größe, die als Raum verstanden 

wird, der von Fremden besetzt wird sowie als Rahmen und Bereich, in dem auf 

verschiedene Art und Weise „empfangen“ wird – wie etwa die signifikante Dar-

stellung der Totem-Mutter zeigt, auf die sich die größte Größe der Mutter be-

zieht. 

Gruppen aller Arten von Müttern wie Mutter-Mensch, Mutter-Tier, Mutter-

Erde etc. beherbergen „Gäste“ in ihren Körpern. Der Körper ist die Heimstatt, 

wo die Gäste ankommen, doch ihr Wachstum verdankt sich ihrer Beziehung mit 

der Mutter, nicht mit dem Haus.
25

 Die Beziehung zwischen der Mutter und den 

Gästen ist eine symbiotische, doch ist sie zunächst einseitig: Der Gast kommt bei 

der Wirtin unter, nimmt von ihr und isst.
26

 Serres: 

 

Also ist dieses Verhältnis von der allereinfachsten Art, ein einfacheres und leichteres kann 

es gar nicht geben; es kennt stets nur ein und dieselbe Richtung. Der eine, und stets der-

selbe, ist der Wirt, der andere nimmt und ißt, auch er stets derselbe, und niemals kehrt sich 

das Verhältnis um.
27

 

 

Der Gast steigt ins Innere der Wirtin ab und verbucht einen Gewinn: Ein Orga-

nismus erhält Obdach in einer großen Wirtin. Er lebt von ihr, durch sie, mit ihr 

und ihr, „per ipsum et cum ipso et in ipso“
 28

; er hat in ihr seine Wohnung, sein 

Zelt und sein Tabernakel. In diesem Sinne ist die Wirtin, die Mutter_X, ein Ge-

fäß – ein (oder der) Ort, an dem innere und äußere Beziehungen mit ihr definiert 

werden. 

                                                                                                                                  
der analytischen Psychologie Jungs wird der Begriff „Matrix“ als Zeichen für im kol-

lektiven Unbewussten angesiedelte Urbilder verwendet. Der matrixiale Archetypus 

entspricht danach einer psychischen Strukturdominanz, deren Ursprung in Urerfah-

rungen der Menschheit liegt, die sich in symbolischen Bildern offenbart und so ins 

Bewusstsein tritt. Die analytische Psychologie Jungs und Neumanns reduziert den 

Sinn von „Matrix“ allerdings auf eine symbolisch-analytische Bedeutung, bei der his-

torisch bedingte Funde als Beweise für einen bestimmten semantischen Wert herange-

zogen werden. 

25  Vgl. Serres: „Der Parasit hat keine Beziehung zu einer Station, sondern zu einer Be-

ziehung“, in: M. Serres: Der Parasit, S. 55. 

26  Vgl. ebd., S. 18. 

27  Ebd., S. 18. 

28  Ebd., S. 256. 

https://doi.org/10.14361/9783839445907 - am 14.02.2026, 11:48:32. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839445907
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Axiom I | 57 

 

Der Wirt ist ein Gefäß. Er ist der Ort, wo Eingeschlossenes und Ausge-

schlossenes definiert werden.
29

 Demzufolge bezeichnet die Metapher „Behälter“ 

jenseits einer Symbolisierung der Körper der Mütter vor allem eine relationale 

symbiotische und genetische Innerlichkeit.
30

 Die archetypische Idee der Mutter = 

Behälter (entsprechend der archetypischen Vorstellung der elementaren Charak-

terisierung der Mutter) entspricht einer parasitologischen Sicht; sie definiert eine 

Ontologie der Innerlichkeit. Sie etabliert eine Beziehung zu einem Fremden 

(Gast), der sich in den Körper der Mutter_X „einweist“ und macht aus dem müt-

terlichen Körper ein Heim, in dem ein Gast heranwächst und reproduziert wird. 

Die Bedeutung der Mutter wird auch aus verhaltensökologischer Perspektive 

bestätigt: Die Mutter dient als Raum, bietet in ihr beherbergten „Gästen“ Sicher-

heit und erhöht ihre Chancen, sich erfolgreich fortzupflanzen, indem sie den 

Nachwuchs gegenüber der Umwelt schützt oder eine größere Anzahl von Ab-

kömmlingen erreicht.
31

 

Als Beispiel für derartige endoparasitäre Beziehungen kann das Mutter-

Säugetier dienen
32

, bei dem ein Tier nur durch ein anderes Tier in seinem Inne-

ren reproduziert werden, wachsen und sich ernähren kann.
33

 In diesem Zusam-

menhang liegt eine Aussage der Zoologien Katherine Ralls nahe, wonach die 

„größere Mutter“ eine „bessere Mutter“ sein könnte.
34

 Darüber hinaus bezieht 

ihre These sich auf den Hintergrund, dass es eine Beziehung zwischen Frucht-

barkeit und Körpergröße gibt, sodass eine große Mutter eine höhere Anzahl an 

Nachwuchs bekommen kann, da bei ihr aus anatomischen Gründen für den 

Nachwuchs weniger Risiken zu bestehen scheinen.
35

 In Bezug auf die Bedeutung 

der Körpermaße der Mutter für die biologische Entwicklung und die Evolution 

kann die Behauptung aufgestellt werden, dass dort, wo das Geschlecht unter die 

                                                             
29  Ebd., S. 335. 

30  Samsonow: „Die Frau ist also anfänglich gesichtslos (von Innen), ein Container-Du, 

bevor sie, sich ‚umstülpend‘, dem geborenen Kind ihre Außenansicht zeigt.“ E.v Sam-

sonow: Anti-Elektra, S. 72. 

31  S. Blaffer-Hrdy: Mutter Natur, S. 73. 

32  Serres: „Jener Pätcher aber pflegt den Boden und unterhält das Muttertier. Sollte er 

ein Parasit sein? Wenn er Steuereinnehmer ist, so zweigt er einen Teil des Stromes, 

den andere produziert haben, zum eigenen Nutzen ab oder zum Nutzen einer höheren 

Instanz, deren Namen er nur mit einigem Respekt nennt.“ M. Serres: Der Parasit, S. 

13. 

33  Vgl. ebd., S. 332. 

34  S. Blaffer-Hrdy: Mutter Natur, S. 71. 

35  Vgl. ebd., S. 72. 

https://doi.org/10.14361/9783839445907 - am 14.02.2026, 11:48:32. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839445907
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


58 | Matrixiale Philosophie 

evolutionäre Zuchtwahl fällt, die Weibchen größer sind als die Männchen.
36

 Die 

Logik ist einfach: Je größer die Mutter, umso besser ist sie dazu in der Lage, für 

Gäste zu sorgen und sie unterzubringen oder in feindlicher Umgebung die Auf-

zucht ihrer Nachkommen zu betreiben. 

Die (Super-)Mutter stellt für die Evolutionsgeschichte einen zentralen Punkt 

dar, da es darum geht, andere Einzelne oder sogar Arten zu bewirten, mit dem 

Zweck der Befriedigung der Bedürfnisse ihrer Gäste. Infolgedessen besteht die 

Beschaffenheit des Mutterwerdens in einer Wirtschaftsqualität, sodass die Gäste, 

die in ihr wachsen und sich formen, nach dem Abgang des Fötus (Geburt) in 

Wechselwirkung mit den extrauterinen allomütterlichen Instanzen ihre Welt bil-

den.  

 

2.1.1  Die Mutter als Wirtin der Behausung 

Die Mütter tragen in ihrem Inneren ein Feld, einen transzendentalen Raum, der 

Bedingungen zur Bildung eines Embryos schafft. Ist der Abgang des Embryos 

geglückt, übernimmt die Mutter die Aufgabe, für die Nachkommenschaft im ex-

trauterinen Feld einen Platz bei sich und mit sich zu besorgen mit dem Ziel, zur 

weiteren Entfaltung des Nachwuchses in einer offenen Umgebung beizutragen. 

Mutterwerden heißt, wie schon in Propositio I postuliert, einen Fremden in sich 

als Gast beherbergen zu können – ein Merkmal, das die Mutter kulturanthropo-

logisch zur universellen Wirtin
37

 macht. 

 

Die Wirtin ist hier eine Frau. Die Frau ist die universelle Wirtin. So ist sie gedacht und so 

empfängt sie. Amphitryon ist weit fort, in Telebes, sehr weit. Sie wartet. Sie ist zunächst 

Wirt des Wirtes. Und wie der Parasit sich in Amphitryon verwandelt, ist in ihren Augen 

selbst der Wirtin Parasit. Die Frau ist der Wirt, in dessen Augen jeder andere Wirt (selbst 

der, der sich so nennt, und sei er auch der größte aller Götter) als Parasit eingestuft werden 

kann und muß – Ganz so, als machte die parasitäre Logik vor ihrer Türe Halt und rollte 

sich zu ihrer Gebärmutter ein.
38

 

 

                                                             
36  So etwa bei folgenden Arten: Rattenigel, Moschusspitzmäuse, Chinchillas, Hasen, 

Kaninchen, Klippspringer, Ducker, Hirschferkel, Dikdiks, Krallenaffen und Fleder-

mäuse, Spinnen und andere. Vgl. ebd., S. 71. 

37  Vgl. Serres: „Der Wirt ist eine Frau. Die Frau ist die universelle Wirtin. Die Frau ist 

der Wirt, in dessen Augen jeder andere Wirt, selbst der, der sich so nennt, und sei er 

auch der größte aller Götter, als Parasit eingestuft werden kann und muß.“ M. Serres: 

Der Parasit, S. 332. 

38  Ebd., S. 332. 

https://doi.org/10.14361/9783839445907 - am 14.02.2026, 11:48:32. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839445907
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Axiom I | 59 

 

Eine universelle Wirtin ist zuerst eine nahrhafte Quelle. Die Tatsache, dass die 

Mutter schon da ist und man von ihr Nahrung erhalten wird
39

, etabliert aus der 

Perspektive der biologischen Funktion ein Versorgungszentrum. In der Kultur-

geschichte wurde die Mutter als Hauptherrin des Haushaltes betrachtet. Die 

„große Wirtin“ des Hauses sollte den Erhalt aller Mitglieder der Hausgemein-

schaft gewährleisten, und zwar durch stetigen Schutz und Unterbringung. 

Dieses Modell kann nach Aristoteles über die politische Organisation des 

Hauses zurückverfolgt werden: Das Gesetz des Hauses als erster Bestandteil des 

Staates
40

 wird von „Hausfrauen“ festgelegt und umgesetzt. Die Regelung der 

Hausgemeinschaft, des Haushalts und der Verwaltung, liegt in den Händen einer 

Frau, der Herrin des Oikos. Die Frau ist innerhalb des Hauses
41

 und kümmert 

sich um das edle Leben „in Häusern und Familien um eines vollkommenen und 

selbständigen Lebens willen.“
42

 Sie ist als Herrin zuständig für die Ordnung im 

Haus
43

 und sorgt für ein autarkes, die Bedürfnisse befriedigendes Leben, um alle 

zufriedenzustellen. Die Wirtin ist auch dafür verantwortlich, das rechte Maß ein-

zuhalten und in dieser Weise das gute Leben in der Gemeinschaft einer stabilen 

Polis zu sichern. Die Aussage, dass Frauen und Mütter in agrarisch strukturierten 

Genossenschaften Herrinnen der Hausgemeinschaft sind, führt zu der Vermu-

                                                             
39  Aristoteles: „Außerdem ist sie auch deshalb naturgemäß, weil von Natur aus Lebewe-

sen ihre Nahrung von der Mutter erhalten, und so ist es folgerichtig, dass sie den Men-

schen von der Erde zukommt.“ Aristoteles: Oec 1343b, S.16. 

40  Aristoteles: „Das Haus ist ein Bestandteil einer Stadt, so wie die Polis selbst aus meh-

reren Dörfern besteht und das Dorf eine aus Häusern (oikia) bestehende Gemeinschaft 

darstellt. Die Stadt ist nun eine Ansammlung von Häusern, Grundstücken und Besitz-

tümern, die, unabhängig von anderen (Hilfsmitteln), für ein gutes Leben ausreicht.“ 

Aristoteles: Oec (1343a 10-22) S. 15. 

41  Aristoteles: „Eine gute Hausfrau soll über das gebieten, was sich innerhalb des Hauses 

befindet, indem sie sich, den geschriebenen Gesetzen entsprechend, um alles küm-

mert, (und) nicht erlaubt, dass irgend jemand (das Innere des Hauses) betritt, falls der 

Hausherr es nicht angeordnet hat, und indem sie vor allem das Gerede der Marktfrau-

en als verderblich für die Seele fürchtet. Und das, wofür sie innerhalb des Hauses zu-

ständig ist, soll sie allein wissen, und wenn von Aussen stehenden Schaden angerich-

tet wird, soll der Hausherr sich des Falles annehmen.“ Aristoteles: Oec 140, 6, (20 -

42) S. 39.  

42  Aristoteles: Pol. 1280 b 33, S.65 

43  Aristoteles: „Über diese Angelegenheiten also soll die Frau aus eigenem Antrieb und 

Ermessen besonnen herrschen, denn es gehört sich nicht, dass der Mann weiß, was in-

nerhalb des Hauses geschieht.“ Aristoteles: Oec 140, 6 (1-13), S. 39. 

https://doi.org/10.14361/9783839445907 - am 14.02.2026, 11:48:32. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839445907
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


60 | Matrixiale Philosophie 

tung, dass die Herrschaft der Frauen über das Haus und die Ökonomie der Orga-

nisation der Polis vorangeht.
44

 Aristoteles folgt hier der Aussage Hesiodos, bei 

dem es „ganz als erstes ein Haus und eine Frau“
45

 gibt. Danach sind das Haus 

und die Frau beide Unterkunftsorte – diese aristotelische Auffassung von der Na-

tur analog organisierten Geschlechts- und Sozialstrukturen antizipiert und prägt 

nicht zuletzt den familiensoziologischen und sozioökonomischen Diskurs des 19. 

Jahrhunderts. 

Im 19. Jahrhundert genoss – gleichsam dem aristotelisch-politischen Vorbild 

folgend – genießt die Mutterschaft im Familienverband und im Haushalt ein so 

hohes Ansehen, dass die Familiensoziologen jener Zeit sich der Figur der Mutter 

kaum mit kritischem Blick zu nähern wagten. Sie sahen in der mütterlichen Tä-

tigkeit eine natürliche Grundlage des ökonomischen Status des Haushaltes und 

begriffen ihn als ökonomische und soziale Ur-Institution. Unter den Soziologen 

und Juristen sind hier etwa Joseph Kohler und Heinrich Cunow zu erwähnen.
46

 

Nach ihnen (und ihren ethnologischen und juristischen Kollegen) obliegt dem 

weiblichen Geschlecht die Geschäftsführung und Verwaltung des Hauses und 

privaten Eigentums, weil es von Natur aus dafür geeignet ist. 

Diese These wurde von Sozialethnologen wie Adam Ferguson
47

 und Julius 

Lippert
48

 unterstützt, die davon ausgehen, dass das Verfügungsrecht der Mutter 

über ihr Kind entsteht, „wenn die Arbeitsleistung der Frau die größere Bedeu-

tung für die wirtschaftliche Existenz eines Volkes erlangt, besonders wenn die 

                                                             
44  Aristoteles: „Das ist ganz klar, denn die Gemeinschaft löst sich wieder auf, wenn ihre 

Mitglieder dieses (Ziel) nicht erreichten können. Gerade deswegen sind sie aber zu-

sammengekommenen. […] Folglich ist es offensichtlich, dass die Ökonomik der Ent-

stehung nach früher ist als die Politik, denn sie ist es auch der Sache nach: Das Haus 

ist nämlich ein Teil der Stadt. […] Da aber die Natur eines jeden Dinges zuerst in 

ihren kleinsten Einheiten betrachtet wird, werde es sich wohl auch bei dem Haus so 

verhalten. So dass nach Hesiod vorhanden sein müssten, „ganz als erstes ein Haus und 

eine Frau.“ Aristoteles: Oec (1343a 10 -22), S. 15. 

45  „Da aber die Natur eines jeden Dinges zuerst in ihren kleinsten Einheiten betrachtet 

wird, wird es sich wohl auch bei dem Haus so verhalten. So daß nach Hesiod vorhan-

den sein müssten‚ ganz als erstes ein Haus und eine Frau.“ Aristoteles: Oec (1343a 

10- 22), S. 15.  

46  Vgl. die Zusammenfassung H. J. Heinrichs über die Wirkung Morgans und Bachofens 

auf die ethnologische und rechtwissenschaftliche Forschung in: H.J. Heinrichs (Hg.): 

J. J. Bachofen in der Diskussion, S. 19-30. 

47  Vgl. A. Ferguson: Versuch über die Geschichte der bürgerlichen Gesellschaft,1986. 

48  Vgl. J. Lippert: Kulturgeschichte der Menschheit in ihrem organischen Aufbau, 1887. 

https://doi.org/10.14361/9783839445907 - am 14.02.2026, 11:48:32. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839445907
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Axiom I | 61 

 

Frau Ackerbauerin wird.“
49

 Die Mütter bleiben Leiterinnen des Hauswesens, 

während die Männer außerhalb von ihm tätig sind. Daraus ergibt sich nach Cu-

now (und einigen seiner Kollegen), dass die Mutterfigur mit einer bestimmten 

Form des Wirtschaftslebens zusammenhängt, genauer: mit einer sesshaften Öko-

nomie, gekennzeichnet durch eine ortsgebundenen Landwirtschaft und Viehhal-

tung, also pflanzliche und tierische Domestizierung.
50

 

Ähnlich wird die zentrale Rolle der Mütter und Frauen in der Gesellschaft 

bei linken Hegelianern hervorgehoben. Bei Friedrich Engels gehört die „aus frü-

herer Zeit überlieferte kommunistische Haushaltung“
51

 zu durch das Mutterrecht 

organisierten Gesellschaften, deren wesentliche Merkmale Güterverteilung und 

eine sozialpolitische Herrschaft der Frauen im Haus ist. Kommunistische Haus-

haltung und mütterliche Vorherrschaft entsprechen danach sesshaften Gesell-

schaften, in denen „die Mutter die Leiterin jener Arbeitssphäre wird, welche von 

einer weiterblickenden Fürsorge getragen war.“
52

 Ähnlich behauptete der Mis-

                                                             
49  Zur Lesart sozioethnologischen Rezeption über das mütterliche Erbrecht vgl. H. Cu-

now, H.: „Die matriarchalische Familie“ in: H.-J. Heinrichs (Hg.), Das Mutterrecht 

von J. J. Bachofen in der Diskussion, S. 322 -331. 

50  Cunow: „Wird die Ackerwirtschaft mehr oder weniger ausschließlich von den Frauen 

betrieben, so werden sie gewissermaßen zum eigentlichen Grundstock der sich neu 

bildenden Großfamilien. Sie blieben als Leiterinnen des Hauses im Hause, während 

der Männer fast stets außerhalb des Hauses tätig sind, auf der Jagd, beim Frischfang, 

im Kriege. […] Das Resultat ist, daß die Frauen im Familienhaus immer mehr an 

Recht und Einfluss gewinnen, und daß sich andererseits durch das stetige Zusammen-

leben eine gewisse Anhänglichkeit zwischen allen Mitgliedern der Hausgemeinschaft, 

besonderes aber zwischen leiblichen Geschwistern herausbildet.“ Ebd., S. 323f. 

51  Vgl. Engels: „Kommunistischer Haushalt bedeutet aber Herrschaft der Weiber im 

Hause, wie ausschließliche Anerkennung einer leiblichen Mutter bei Unmöglichkeit, 

einen leiblichen Vater mit Gewißheit zu kennen, hohe Achtung der Weiber, d. h. der 

Mütter, bedeutet.“ F. Engels: Der Ursprung der Familie, des Privateigentums und des 

Staats, S. 53. 

52  Dazu Lippert: „So musste die Mutter die Leiterin jener Arbeitssphäre werden, welche 

von einer weiterblickenden Fürsorge getragen war, die Herrscherin im Kreis dieser 

frühen, für unser Volkstum vorgeschichtlichen Kultur. Sie legte dann naturgemäß 

nicht nur ihren Kindern und Kindeskindern, sondern auch denen, die um ihrer Töchter 

willen in ihr Haus eintraten, ihren Arbeitsanteil in diesem Arbeitskreis auf; sie bildete 

den festen Punkt der ganzen Organisation.“ J. Lippert: Geschichte der Familie, S. 31, 

in: Das Mutterrecht von J. J. Bachofen, S. 322 f. 

https://doi.org/10.14361/9783839445907 - am 14.02.2026, 11:48:32. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839445907
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


62 | Matrixiale Philosophie 

sionar Arthur Wright einen Zusammenhang zwischen der kommunistischen 

Haushaltung und der hervorgehobenen Rolle der Frau in der Punuluafamilie.
53

 

Vor diesem Hintergrund kann man sich fragen, ob die Herrschaft der Mutter-

figur in der sesshaften ökonomischen Kultur die Herrschaft des Weiblichen und 

die Machtstellung der Mütter im Sinne eines bestimmten Zeitgeistes markierte. 

Ja, mehr noch: In Anlehnung an Feststellungen an Thesen der marxistische 

Theorie scheint sich die Stellung der Frauen in sesshaften Gesellschaften – ins-

besondere der neolithischen Zivilisation – stark verschlechtert zu haben.
54

 

 

2.2  Die ökonomische Asymmetrie der selbstlosen Mütter 

Es gibt gewiss Gründe, warum die Mutter in der Kulturwissenschaft (etwa im 

Rahmen der Sozialökonomie, Verhaltensökologie oder Kommunikationstheorie) 

als große universelle Wirtin auftritt. Wie bereits dargestellt, nimmt sie die Rolle 

einer universellen Gastgeberin ein, die ihren Gästen einen Raum überlässt, wo 

ihre Grundversorgung sichergestellt ist. Von dem Augenblick an, wo die Gäste 

im Körper der Mutter unterkommen, wird ein „ökonomisches Wunder“ in Gang 

gesetzt, das darin besteht, dass die Wirtin die Aufgabe übernimmt, Güter zur 

Versorgung des Nachwuchses zu vermehren.
55

 Ihr freigiebiges Verhalten zielt 

darauf ab, den Abkömmlingen beste Bedingungen zur Anpassung an ihre Um-

welt zu verschaffen. 

Mutter und Nachwuchs stehen in Wechselbeziehung zueinander; es entsteht 

eine Wirtin-Gast-Relation, in der sie ein koevolutives Feld schaffen, in dem sich 

                                                             
53  Wright: „Was ihre Familien betrifft, zur Zeit, wo sie noch die alten längen Häuser 

(kommunistische Haushaltungen mehrerer Familien) „bewohnten, [...] so herrschte 

dort immer ein Clan“ (eine Gens) „vor, so daß die Weiber ihre Männer aus den andern 

Clans“ (Gentes) „nahmen [...] Gewöhnlich beherrschte der weibliche Teil das Haus; 

die Vorräte waren gemeinsam; wehe aber dem unglücklichen Ehemann oder Liebha-

ber, der zu träge oder zu ungeschickt war, seinen Teil zum gemeinsamen Vorrat bei-

zutragen. [...] „Die Weiber waren die große Macht in den Clans“ (Gentes), und auch 

sonst überall.“ A. Wright: Punaluafamilie, 1884, zit. n. F. Engels, in: Der Ursprung 

der Familie, S. 53-54.  

54  Wesel behauptet, dass die frühen Gesellschaften sowohl bei Jägern und Sammlern als 

auch bei Sesshaften die Frauen regelmäßig benachteiligten. Obwohl wir uns nicht mit 

dem Thema der Frauensoziologie befassen, betone ich die Notwendigkeit der Berück-

sichtigung ihres Skeptizismus, nämlich, dass die Frauen während matriarchaler Zeiten 

die Emanzipation der Mütterlichkeit genossen. Vgl. U. Wesel: Der Mythos vom Mat-

riarchat, S. 119.  

55  Vgl. M. Serres: Der Parasit, S. 13. 

https://doi.org/10.14361/9783839445907 - am 14.02.2026, 11:48:32. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839445907
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Axiom I | 63 

 

die Evolution der Mutter und ihrer Wirte wechselseitig beeinflussen: Einerseits 

beherbergt die Gastgeberin jemand in ihrem Inneren und der Gast bereichert sich 

an den Gaben der Wirtin, anderseits profitiert sie von ihrem Gast in dem Sinne, 

dass der „Mitesser“, dessen Ernährung sie sicherstellt, von ihr abhängig wird. 

Darüber hinaus kann sie eine Steigerung der Fittness der „Parasiten“ bewirken. 

Die Mütter können das Maß der Anpassung des Gastes an seine Umwelt stei-

gern, indem sie sich um eine geeignete Ausstattung zur Steigerung ihres Überle-

bungsvermögens kümmern. 

Das „edelmütige“ Verhalten der Mutter fördert die Reproduktion und ver-

mehrt die Anzahl der Gäste, sodass daraus eine Verminderung der Fittness der 

Wirtin erfolgen kann. Deshalb muss die Wirtin sich auch an den „Parasitenbe-

fall“ anpassen, da die Gäste einen selektiven Druck auf ihr immunitäres System 

ausüben. Diesem stehen die immunitären Reaktionen der Wirtin gegenüber, wel-

che die Gäste überstehen müssen. Infolgedessen muss eine gegenseitige Anpas-

sung stattfinden, die schließlich mit einem Gleichgewicht endet und aufgrund 

der die „Ausnutzung“ des Gastes keine schädliche Auswirkung auf die Wirtin 

hat. 

In diesem Fall sind Mutter und Gast zwar aufeinander angewiesen, doch die 

primäre ökonomische Relation ist einseitig und asymmetrisch, indem sich der 

Gast einfach im Inneren der Mutter „niederlässt“ und von ihr profitiert. Aus Per-

spektive des Gastes besteht die primäre Beziehung darin, dass schon ein Platz da 

ist, wo er sich niederlassen kann. Diese wirtschaftliche Relation ist asymmet-

risch, da ein Kreislauf von Gütern nur dort beginnen kann, wo schon etwas ist. 

Der Körper der Mutter-X ist bereits vorhanden; er bietet den Gästen Schutz und 

Wohltat und ist ausgestattet für ihren Nutzen und Vorteil. Aus Sicht des Gastes 

ist die ökonomische Relation einseitig und unidirektional
56

, was durch die „ein-

zige Richtung“ des Gastes zum Ausdruck kommt, der sich im Haus der Wirtin 

niederlässt und von ihr versorgt wird. Ein solches „Halbleiterphänomen“, ein 

solches Ventil, ein solcher „einfacher Pfeil“, der nur „eine Richtung kennt“, soll 

hier nach Serres als parasitär bezeichnet werden.
57

 

 

2.2.1  Der verheimlichte Nutzen aufopfernder Mütter 

Die Geheimnisse der Natur bieten zahlreiche Beispiele für die „weibliche Figur“ 

der Natur, deren Verhalten sich dadurch charakterisiert, sich zum Wohlstand und 

Vorteil ihrer Gäste hinzugeben. Das selbstlose Benehmen der Mutter kann sogar 

                                                             
56  Vgl. ebd., S. 255, 285-289. 

57  Ebd., S. 14. 

https://doi.org/10.14361/9783839445907 - am 14.02.2026, 11:48:32. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839445907
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


64 | Matrixiale Philosophie 

auf Kosten ihres eigenen Lebens ihre Nachkommenschaft versorgen – bis zu 

dem Punkt, dass sie von ihren Kindern „gefressen“ wird.
58

 

Man sollte jedoch nicht den Fehler begehen, das Tierreich zu „anthropologi-

sieren“ (zu vermenschlichen), wenn man das altruistische Verhalten des Mutter-

reichs zu beobachten beginnt, denn die Tatsache, dass sich tierische Mutterwel-

ten evolutionsbiologisch zugunsten ihrer Nachkommenschaft verhalten, kann 

auch einen positiven Nutzen für die Mütter haben. Insofern muss gefragt werden, 

ob selbstloses mütterliches Verhalten, das zur Aufopferung bis hin zu kannibalis-

tischen Festmahlen führt
59

, einem Modell entspricht, in dem den Gästen die müt-

terlichen „Kosten“ zustatten kommen, ohne dass die Mutter einen Nutzen von 

den Nachkommen erhält. Mit anderen Worten: Es geht um die Frage, ob die 

asymmetrische Position einer ökonomischen Beziehung zwischen Gast und Wir-

tin unmittelbar ein altruistisches Modell evoziert. 

Zur Beantwortung dieser Frage führt Blaffer-Hrdy eine reichhaltig dokumen-

tierte Reihe von Beispielen an, die darauf hindeuten, dass es echt altruistisch 

mütterliches Verhalten in den evolutiven Prozessen des Tierreichs „nur unter 

ganz besonderen Umständen“
60

 gibt. Eine „sich aufopfernde“ Mutter findet sich 

                                                             
58  Ebd., S. 17. 

59  Vgl. Blaffer-Hrdy über dem Naturreich zugehörige Mutter-fressende Organismen und 

ihr aufopferndes Verhalten: „Wenn es einen Preis für ‚extreme mütterliche Fürsorge‘ 

gäbe, ging er sicher an eine der matriphagen (ja, es bedeutet tatsächlich ‚Mutter-

fressenden‘) Spinnenarten. Eine solche sozial lebende Spinne namens Diaea ergandros 

kommt in Australien vor. Nachdem sie ihre Eier gelegt hat, versorgt sie noch ein wei-

teres Eipaket in ihrem Eierstock mit Nahrung. Dabei handelt es sich um ganz sonder-

bare, überdimensionierte Eier, viel zu groß, als dass sie durch ihr Ovidukt – den Eilei-

ter – passten, und außerdem fehlen ihnen genetische Instruktionen. […] Die Eier sind 

nicht dazu bestimmt, gelegt, sondern gefressen zu werden. Doch von wem? Sobald die 

kleinen Spinnen heranwachsen und anfangen herumzukrabbeln, überfällt die Mutter 

eine merkwürdige Lähmung. Sie beginnt zu zerschmelzen, aber nicht in einem senti-

mentalen, sondern im wörtlichen Sinn: Sie löst sich auf. Während sich ihre Gewebe 

verflüssigen, wird sie von ihren gierigen Jungen buchstäblich aufgesaugt. Diese be-

ginnen mit den Beinen und verschlingen am Ende auch die allmählich in ihr zerflie-

ßenden proteinreichen Eier.“ S. Blaffer-Hrdy: Die Mutter Natur, S. 66. 

60  Blaffer-Hrdy: „Um eine arttypische Universalie des weiblichen Geschlechts handelt es 

sich gewiss nicht. In der Regel findet man Mütter, die sich selbst aufopfern, in Grup-

pen mit einem hohen Maß an Inzucht oder in Gestalt von Müttern, die sich dem Ende 

ihrer reproduktiven Karriere nähern. Die besten Beispiele liefert die ‚Pflanze-dich-

https://doi.org/10.14361/9783839445907 - am 14.02.2026, 11:48:32. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839445907
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Axiom I | 65 

 

danach nur unter dem Aspekt, dass diese sich dem Ende ihrer reproduktiven Kar-

riere nähert
61

 oder in Gruppen mit einem hohen Maß an Inzucht.
62

 

In der Tat erfüllt mütterliche Selbstlosigkeit die ökoevolutive Funktion, lang-

fristig positiv auf den Fortpflanzungserfolg hinzuwirken. Die Mutter-Gast-

Ökonomie entspricht keineswegs einem mutterseits aufopfernden Modell
63

; 

vielmehr liegt ihrer „Investition“ und ihrem Engagement ein Risikomanagement 

zugrunde, das zum Ziel hat, der Nachkommenschaft bessere Anpassungskondi-

tionen zu verschaffen. In diesem Sinne wird deutlich, dass die Beschaffenheit 

der Mutter (in ihrer Innerlichkeit einem Fremden Unterkunft zu schaffen) nicht 

unbedingt bedeutet, dass sie keinen Nutzen oder Gewinn aua dem wechselwir-

kenden Akt des „Mitessers“ zieht. Bringt die symbiotische Wechselbeziehung 

Gast / Wirtin das Leben der Mutter in Gefahr, wird diese Situation schnell von 

einem Kalkül dominiert, das darauf zielt, den adaptiven Wert der Nachkommen-

schaft zugunsten des weiterhin möglichen Fortpflanzungserfolgs und der Auf-

rechthaltung der Verwandtschaftsgruppe zu verbessern.
64

 Die natürliche Selek-

tion besagt: Je höher die Zahl der fortpflanzungsfähigen Nachkommen, desto 

besser die Bedingungen zur Anpassung und zum Überleben der Spezies. Inso-

fern muss die asymmetrische mütterliche Ökonomie immer so positiv auf den 

Fortpflanzungserfolg wirken, dass die Mutter von ihr profitiert. 

In diesem Zusammenhang wollen wir einen vertiefenden Blick auf jenes 

Sorgesystem werfen, das in Relation zur parasitären Endoversorgung und zur 

mütterlich-altruistischen Gabe steht. Es stellt sich die Frage, in welchen Grenzen 

eine parasitäre Endoversorgung vorliegt, ob sie bestimmte Grenzen hat, ob der 

Wirt oder die Wirtin einen Gewinn oder Nutzen aus einer parasitären Struktur 

zieht und wie die „Gabe des Körpers“ der Mutter stabilisiert werden kann. Die 

                                                                                                                                  
fort-und-sterbe-Strategie‘, wie sie für semelpare Organismen (die sich nur ein einziges 

Mal im Leben fortpflanzen) typisch ist.“ Ebd., S. 65f. 

61  Vgl. ebd., S. 66. 

62  Vgl. ebd. 

63  Bei der Betrachtung von Säugetieren hat es sich eingebürgert, als Kommensalen sol-

che Arten zu bezeichnen, die für ihre Ernährung direkt auf den Menschen und seine 

Vorräte angewiesen sind, vgl. Gauthier, Jean-Pierre/Biquand, Sylvain: Primate Com-

mensalism. Revue d Ecologie-la Terre Et La Vie 49 (1994), S. 210ff. 

64  In dieser Weise stellt die Analystin der weiblichen Seite der Evolution, Sarah Blaffer-

Hrdy, das Beispiel dar, Mutter-fressende Spinnenarten namens Diaea ergandros: Sie 

fressen ihre Mutter, um zu vermeiden, sich gegenseitig aufzufressen. Vgl. S. Blaffer-

Hrdy: Mutter Natur, S. 66. 

https://doi.org/10.14361/9783839445907 - am 14.02.2026, 11:48:32. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839445907
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


66 | Matrixiale Philosophie 

Frage nach dem selbstlosen Verhalten der Mütter und mütterzentrierter Welten 

soll dabei die ungewöhnliche Relation Wirt – Gast berücksichtigen. 

In Anlehnung an verhaltensbiologische Bemerkungen des Reproduktions-

ökologen David Lacks argumentiert Blaffer-Hrdy, dass der Fortpflanzungserfolg 

von Müttern nicht der Art diene und auch nicht dem Wohl der Gruppe
65

, sondern 

dass die Mutter bedingungsvoll die Kosten und Nutzen zur Produktion und Für-

sorge des Nachwuchses abwägen müsse. Mütter befinden sich nach Lacks in der 

Zwangslage, entweder eine hohe Zahl von Nachkommen zu produzieren (auch, 

wenn sie ihre Versorgung zwischen vielen aufteilen müssen) oder in wenige, da-

für aber viel in jeden Einzelnen zu investieren.
66

 

Jeder Nachkomme verlangt von der Wirtin ein bestimmtes Maß an Achtsam-

keit, Pflege und Sorge. Um ihre Fitness zu steigern oder zu stabilisieren, muss 

die Mutter die Bedürfnisse des Gastes erwidern. Die mütterliche Sorge muss 

hier, worauf Lacks hinweist, eine Entscheidung im Sinne einer Aufwand-

Nutzen-Rechnung treffen, wobei sie abwägen muss zwischen einer hohen Zahl 

an Nachkommen oder Qualität ihres Aufwachsens.
67

 Der Anpassungs- oder 

Überlebenswert (Fitness) einer Gruppe hängt danach von einer „Berechnung“ 

ab, in der die Anzahl der Nachkommenschaft in Beziehung zu den herrschenden 

ökologischen Bedingungen steht.
68

 Die elterliche Instanz stellt der erforderlichen 

                                                             
65  Blaffer-Hrdy über mütterliches Fruchtbarkeitskalkül: „Lack sah keinerlei Anhalts-

punkte dafür, dass Mütter ihre Fruchtbarkeit so steuerten, dass es dem Wohl der 

Gruppe oder der Art diente. Vielmehr richteten die Mütter den Aufwand, den sie in 

ihre Fortpflanzung steckten, so ein, dass sie das Beste aus den jeweils gegebenen Um-

ständen machten.“ Ebd., S. 51. 

66  Blaffer-Hrdy weist auf Lacks Erfindung mütterlichen Fortpflanzungskalküls hin: 

„David Lack hatte das fundamentale Problem im Leben von Müttern erkannt, die die 

richtige Balance zwischen zwei verschiedenen Optionen finden mussten: entweder 

möglichst viele Nachkommen zu produzieren, aber wenig in jeden einzelnen zu inves-

tieren, oder wenige Nachkommen zu produzieren, dafür aber viel in jeden einzelnen 

zu investieren.“ Ebd., S. 53. 

67  Blaffer-Hrdy: „Wir müssen nur erst einmal erkennen, dass Mütter, evolutionär be-

trachtet, die Anzahl der Nachkommen und deren Qualität gegeneinander abwägen, um 

so die Chancen zu erhöhen, dass zumindest einige Nachkommen überleben und ge-

deihen.“ Ebd., S. 29. 

68  Blaffer-Hrdy: „Dieser Gedanke ökonomischer ‚Fitness-Abwägungen‘ war die Grund-

lage für die Untersuchung der vielfältigen Wege, auf denen Mütter ihr elterliches In-

vestment an die jeweils herrschenden ökologischen Bedingungen anpassen.“ Ebd., S. 

53. 

https://doi.org/10.14361/9783839445907 - am 14.02.2026, 11:48:32. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839445907
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Axiom I | 67 

 

Investition den erhaltenen Nutzen gegenüber, um sich schließlich für die optima-

le Wahl im Sinne einer Anpassung an die Umwelt zu entschließen. 

Der von Lacks eingeführte ökonomische Gedanke in Bezug auf das mütterli-

che Verhalten und ihre Rolle innerhalb evolutiver Prozesse wird von den Evolu-

tionsbiologen William D. Hamilton und Robert Trivers verfeinert und weiter-

entwickelt. Ihre vor allem auf die weibliche Seite der Evolution gerichtete Auf-

merksamkeit hat das darwinistische Denken deutlich verändert, ja, revolutio-

niert.
69

 Die einschlägige Theorie von Verhaltensökologen, Verhaltensbiologen 

und Zoologen an dieser Stelle ist, dass der mütterliche Effekt darin besteht, den 

„Aufwand, den sie in ihre eigene Fortpflanzung stecken, in möglichst viele über-

lebende und sich ihrerseits fortpflanzende Nachkommen zu übersetzen.“
70

 Aus 

biologischer Sicht besteht der mütterliche Effekt in einem Faktor zum Fortpflan-

zungserfolg, und die Selektion fördert die Verhaltensweise, den Individuen dazu 

zu verhelfen.
71

 

Mit Blick auf das geheimnisvolle Verhalten der mütterlichen Selbstlosigkeit 

nähern sich George Williams und Robert Trivers der Frage, ob und in welchem 

Maß die elterliche Investition auf den Fortpflanzungserfolg nachwirkt. Lacks 

Ansatz folgend, umfasst nach Trivers die elterliche Investition alles, was ein Va-

ter oder eine Mutter tun, um die Überlebenschancen eines Kindes zu erhöhen, 

was aber gleichzeitig auf Kosten der Fähigkeit geht, in weitere Kinder zu inves-

tieren.
72

 Der Nachkomme jedoch reagiert gleichfalls bedürftig auf den Eltern-

aufwand, wenn der Nutzen für ihn geringer ist als die Kosten für den anderen 

                                                             
69  Blaffer-Hrdy über William Hamilton: „Dieser ruhige und zurückhaltende junge Wis-

senschaftler kam auf die kühne Idee einer Selektion auf die kühne Idee einer Selektion 

auf die Verwandtschaftsebene, die seine Ansicht nach den Altruismus der sterilen 

Helferinnen der Königin erklärte.“ Ebd., S. 85. 

70  Ebd. 

71  Sarah Blaffer-Hrdy bezeichnet David Lack als „Reproduktionsökologen“: „David 

Lack, wohl der erste ‚Reproduktionsökologe‘, gehörte zu den ersten Evolutionsbiolo-

gen, die das Fortpflanzungsverhalten von Müttern untersuchten und dabei berücksich-

tigen, dass es sich um Individuen handelte.“ Vgl. ebd., S. 50. 

72  Vgl. Trivers: „Im Allgemeinen geht man davon aus, dass Eltern ihr Investment in die 

Nachkommen so verteilen, dass die Anzahl der Überlebenden maximiert wird, wäh-

rend man die Nachkommen wie selbstverständlich für passive Gefäße hält, in die El-

tern die angemessene Fürsorge fließen lassen.“ Zit. n. S. Blaffer-Hrdy., ebd., S. 485. 

Dazu Trivers: „Parent –Offspring Conflict“ in: American Zoologist 14 (1974), S. 249-

264. 

https://doi.org/10.14361/9783839445907 - am 14.02.2026, 11:48:32. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839445907
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


68 | Matrixiale Philosophie 

Nachwuchs. Das hohe Maß der mütterlichen Investition hat langfristig positive 

Rückwirkungen auf die Population. 

William D. Hamilton hat diese Fitness-Rechnung auf den Fortpflanzungser-

folg nahe verwandter Individuen erweitert und damit auf die positive Rückwir-

kung altruistischen Verhaltens hingedeutet. Das Verhalten der Wirtin und die 

Auswirkung auf den Gast sind nur beobachtbar, wenn man den die „gesamte Le-

benszeit gemessenen Reproduktionserfolg“ berücksichtigt; dazu führt Hamilton 

den Begriff „Gesamtfitness des Individuums“ ein.
73

 Die Gesamtfitness als Inves-

titionsidee bedeutet, dass das kollektive Interesse der Kolonie über dem indivi-

duellen steht
74

, doch dieses altruistische Verhalten wird im besonderen Fall von 

Unterstützerinnen und Helferinnen zur Aufzucht der Nachkommenschaft unter 

der Voraussetzung einer rentablen Rechnung der Nutzen und Kosten angepasst. 

Die Gleichung, die der Evolution altruistischen Verhaltens bei allen sozialen Ge-

schöpften zugrunde liegt
75

, sagt Folgendes:  

 

Danach sollte man erwarten, dass Altruismus immer dann auftritt, wenn die Kosten (K) 

für den Helfer geringer sind als die Fitnessgewinne oder der Nutzen (N), die sich aus der 

Hilfe für ein anderes Individuum ergeben, das mit dem Helfer zu einem bestimmten Grad 

(r) verwandt ist.
76

 

 

Diesen Zusammenhang stellt Hamilton mit folgender Formel dar: 

 

K < N x r 

Die Gesamtfitness setzt sich danach zusammen aus der Anzahl der Gene, die 

über eigene Nachkommen und über Verwandte weitergegeben wird. Die Fit-

nessgewinne, die sich aus der Hilfe eines Verwandten ergeben, sollen höher sein 

                                                             
73  Ebd., S. 88. Darunter verstand Hamilton die genetischen Konsequenzen, die sich aus 

ihrem Verhalten für die Fitness ergeben, plus die Konsequenzen, die aus ihrem Ver-

halten für die Fitness naher Verwandter entstehen, mit denen sie aufgrund der gemein-

samen Abstammung Gene teilt. 

74  Vgl. dazu Blaffer-Hrdy: „nach seiner Theorie stellen die sozialen Hautflügler die Inte-

ressen ihrer Kolonie deshalb so oft über die eigenen, weil der Grad der genetischen 

Verwandtschaft zwischen den Arbeiterinnen und der Königin besonders eng ist.“ 

Ebd., S. 87. 

75  Vgl. ebd., S. 88. 

76  Dabei bezeichnet der Buchstabe r den Anteil der Gene, den die beiden Individuen 

aufgrund gemeinsamer Abstammung teilen, vgl. ebd. 

https://doi.org/10.14361/9783839445907 - am 14.02.2026, 11:48:32. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839445907
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Axiom I | 69 

 

als die Kosten für den Helfer.
77

 Wenn ein Individuum seine Hilfe für eine Ver-

wandte bereithält, bewirkt eine Steigerung des Gewinns sowohl für das Indivi-

duum als auch für die Helferin eine Erhöhung im Fitness-Kalkül.
78

  

 

2.3  Das Übermaß mütterlichen Körpers oder die Gabe,  

in ihr beherbergt zu werden 

Wie schon erwähnt, kommen Wirtin und Gast in eine Beziehung miteinander, in 

der wechselwirkend die Wirtin den Gast unterbringt und ihm Nahrung, Schutz 

und Wärme bietet. Die Wirtin beherbergt den Gast in ihrem Inneren. Der Gast 

passt sich an die Behausung der Mutter an und lässt sich von ihr versorgen. Die 

Gabe der Wirtin ist „endlos“ in dem Sinne, dass der Körper der Mutter schon da 

ist, in dem Gäste beherbergt, ernährt, geschützt und versorgt werden. 

Die Gabe der Mütter_X setzt eine ökonomische Asymmetrie oder Ungleich-

mäßigkeit fest. Die im Mutterschoß bzw. in der Gebärmutter beherbergten Gäste 

genießen das Vorrecht, an einem Ort untergebracht zu werden, wo man sich um 

die Befriedigung ihrer Bedürfnisse bemüht. Dieses Übermaß an mütterlicher 

Gabe, kennzeichnend für den mütterlichen Reichtum und Zeichen eines asym-

metrischen ökonomischen Verhältnisses, erweist den numinosen Charakter des 

mütterlichen Körpers
79

, sodass im Falle sozialer Gruppen diese in der Schuld 

                                                             
77  Vgl. Hamilton: „(Theoretisch) wird ein Gen, das altruistisches Verhalten gegenüber 

Brüdern und Schwestern verursacht, nur dann von der Selektion begünstigt werden, 

wenn die Umstände im Regelfall so sind, dass der Nutzen mehr als doppelt so hoch ist 

wie die Kosten […] Um die Geschichte etwas farbiger zu machen: Ein Tier, das nach 

diesem Prinzip handelt, sollte sein Leben opfern, wenn es auf diese Weise mehr als 

zwei Brüder retten könnte, für weniger als zwei dagegen nicht“. Danach sollte man 

erwarten, dass Altruismus immer dann auftritt, wenn die Kosten (sie werden mit dem 

Buchstaben K bezeichnet) für den Helfer geringer sind als die Fitnessgewinne oder 

der Nutzen (N), die sich aus der Hilfe für ein anderes Individuum ergeben, das mit 

dem Helfer zu einem bestimmten Grad (r) verwandt ist. dabei bezeichnet der Buchsta-

be r den Anteil der Gene, den die beiden Individuen auf Grund gemeinsamer Ab-

stammung teilen.“ W.D. Hamilton: „The evolution of altruistic behavior“, in: The 

American Naturalist 97 (1963) S. 354ff., in: ebd., S. 89. 

78  Blaffer-Hrdy: „Hamiltons trügerisch einfacher Gleichung K minus N.r liegt die Evolu-

tion altruistischen Verhaltens bei allen sozialen Geschöpfen zu Grunde.“ In: ebd., S. 

88. 

79  Der heilige Wert der Mutter Signifikant, nämlich Mutter-Erde, Mutter-Tier etc., geht 

auf die Merkmale gebender Körper zurück. 

https://doi.org/10.14361/9783839445907 - am 14.02.2026, 11:48:32. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839445907
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


70 | Matrixiale Philosophie 

stehen, die Gabe zu erwidern.
80

 Das Neugeborene steht in der Schuld des Mutter-

leibs, die geschenkte Gabe zur bestmöglichen Aufzucht in Anspruch genommen 

zu haben. Die Asymmetrie des Übermaßes der Gabe des Körpers der Mutter 

wird den Gast lebenslang in die Schuld versetzen, seinen Wohlstand durch die 

menschliche Grundtätigkeit des Handels zu erwidern.
81

 

Die asymmetrische Relation als primärer Gestus der Ökonomie, also die 

Disposition, dass der Körper einer Mutter zunächst jeden lebenden Menschen in 

sich beherbergt, prägt und legt eine Bindung mit dem Anderen fest, als Möglich-

keitsvoraussetzung. Martin Heidegger hat in diesem Zusammenhang eine exis-

tenziale Dimension des Schuldigseins angedeutet. Zunächst wird auf die voron-

tologische Ebene des Besorgens hingedeutet, in dem Sinne, dass der Gast des 

Daseins sich in einer besorgten Umwelt befindet, was eine Bindung mit dem 

Anderen bildet. 

 

Dieses ‚Schuldigsein‘ als ‚Schulden haben‘ ist eine Weise des Mitseins mit Anderen im 

Felde des Besorgens als Beschaffen, Beibringen.
82

 

 

2.3.1  Dem mütterlichen Missbrauch folgt Erwiderung  

und Austauschökonomie 

Wie schon angedeutet, entspricht die Relation Kind – Mutter einem Modell 

parasitärer Ökonomie, bei dem die Wirtin (Mutter) einen Gast (Kind) in ihrem 

Körper beherbergt. Die Relation zwischen Wirtin und Gast ist schon am Anfang 

insofern ungleichmäßig und einseitig, als der primäre Akt in der Gabe des müt-

terlichen Körpers besteht, den sich die Gäste „skrupellos zunutze machen.“ Nach 

Serres parasitologischem Modell etabliert das Übermaß der ersten Gabe (unserer 

Ansicht nach mütterlich definiert) eine asymmetrische Beziehung, wobei die 

ökonomische Beziehung eine des Missbrauches ist: 

 

Alles beginnt mit dem, was ich Mißbrauchswert nenne. Die primäre ökonomische Bezie-

hung ist eine des Mißbrauchs. Aber wenn der Pfeil nicht tötet, wenn der Mißbrauch die 

Schwelle nicht überschreitet, dann kann es geschehen, dass die Beziehung sich hin zu 

einem neuen Gleichgewicht entwickelt.
83

 

 

                                                             
80  Vgl. M. Mauss, Marcel: Die Gabe. Die Form und Funktion des Austauschs in archai-

schen Gesellschaften, 1968. 

81  Vgl. H. Arendt: Vita activa oder vom tätigen Leben, 2002. 

82  M. Heidegger, Martin: Sein und Zeit, S. 281. 

83  M. Serres: Der Parasit, S. 256. 

https://doi.org/10.14361/9783839445907 - am 14.02.2026, 11:48:32. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839445907
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Axiom I | 71 

 

Die Ausnutzung des mütterlichen Leibs fordert eine erwidernde Investition der 

Gäste. Ihre geschuldete Erwiderung wird als Ausgleich für das Übermaß der 

mütterlichen Gabe in Form des Gebrauchs und Tauschs eingesetzt. Dazu Michel 

Serres: 

 

Geburt eines Tausches. Der Parasit übernimmt eine funktionelle Rolle, der Wirt überlebt 

dessen Missbrauch, ja, er überlebt im Sinne des Wortes, sein Leben entdeckt ein verstäk-

tes Gleichgewicht, so etwas wie ein Hyper-Gleichgewicht. Vor dem Hintergrund des 

Nicht-Umkehrbaren zweigt sich eine Umkehrbarkeit. Dem Mißbrauch folgt den Gebrauch, 

dem Gebrauch der Tausch. Ein Vertrag ist vorstellbar.
84

 

 

Deshalb wird die Gabe ritualisiert, sodass die von ihr auslösende Asymmetrie 

die Struktur der Gesellschaft im Modus der Erwiderung aufschreibt und ko-

diert.
85

 Ethnologische und religionswissenschaftliche Forschungen über die Ver-

ehrung von Müttern-Göttinnen (vor allem im Neolithikum) erstatten Bereich da-

rüber, wie die mütterliche Gabe, insbesondere in Modi ihrer Signifikant Mutter-

Erde, das socius innerhalb der sozialen Systeme mit Riten und symbolischer 

Semantik bildete.
86

  

Man kann in diesem Zusammenhang das sogenannte Kula-Ring-Ritual in an-

führen, das von den Bewohnern der Trobriand-Inseln praktiziert wird, ein rituel-

les Gabentausch-System. Diese Rituale sind vom Prinzip der Gegenseitigkeit be-

stimmt, das nach Malinowski aus drei Handlungen besteht: Geben, Nehmen und 

Erwidern, um das erste ursprüngliche Übermaß der Gabe auszugleichen und ein 

ökonomisches Gleichgewicht zwischen Mutter-Erde und Mutter-Gesellschaft zu 

etablieren. 

Das Gabentausch-System regiert die sozial-anthropologische Morphologie 

der auf Mütter gerichteten frühen Gesellschaften, aus deren Strafgesetzen später 

die rechtliche Vernunft geboren wurde.
87

 Damit wurde festgehalten, dass es sich 

                                                             
84  Ebd., S. 256. 

85  Vgl. Deleuze: „Der Mehrwert an Code bildet die primitive Form des Mehrwerts, er 

gibt Antwort auf Mauss’ berühmte Formulierung: er ist der Geist des gegebenen 

Dings, dei Kraft der Dinge, die bewirkt, daß die Gaben reicher zurückfließen müssen, 

territoriales Zeichen des Wunsches und der Macht, die Prinzipien des Überflusses und 

des Früchtetragens der Güter.“ G. Deleuze/F. Guattari: Anti-Ödipus. Kapitalismus und 

Schizophrenie I, 1974, S.191. 

86  M. Ehmer: Göttin Erde: Kult und Mythos der Mutter Erde, Berlin: Zerling 1994. 

87  Malinowski: „Welches ist der Grundsatz des Rechts und Interesses, der bewirkt, daß 

in den rückständigen oder archaischen Gesellschaften zwangläufig erwidert wird? Das 

https://doi.org/10.14361/9783839445907 - am 14.02.2026, 11:48:32. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839445907
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


72 | Matrixiale Philosophie 

bei Geschenken und Gaben um keine willkürliche Gebärde handelt, sondern um 

eine bestimmte (beschriebene) Form der Genos-Codierung, welche die Aufgabe 

hat, jene Ökonomie zu regulieren, die auf Erwiderung empfangener Geschenke 

beruht. Die Gabe, Geschenke anzunehmen und sie zu erwidern
88

 ist ein ver-

pflichtendes Gesetz einer Leistung, die man Potlatch nennt.
89

 

 

2.4  Wechselwirkung zwischen Für-Sorge und Sorge als 

Stabilisator asymmetrischer parasitologischer Ökonomie 

 

2.4.1  Evolutivem Fortpflanzungserfolg liegt (allo)mütterliche Fürsorge 

zugrunde 

Inwiefern stabilisiert die Erwiderung der mütterlichen Gabe die asymmetrische 

parasitologische Beziehung? Zieht die Mutter überhaupt Nutzen aus ihrer Gabe? 

In welcher Form? Aus evolutionsbiologischer Perspektive besteht die Anforde-

rung an die Mütter nicht nur darin, schlicht Leben hervorzubringen und die Art 

zu vermehren; vielmehr gelingt Fortpflanzung nur dann, wenn die Mutter es 

schafft, ihre Nachkommenschaft mit Schutz, Sicherheit und optimalen Voraus-

setzungen zu versorgen, um sie bestmöglich an die Bedingungen ihrer Umwelt 

anzupassen. In der Garantie bester Gegebenheiten, die zur Anpassung an das Mi-

lieu bestimmend sind, besteht die Gabe der Mütter, die wiederum eine Investi-

tion zur Maximierung des Fortpflanzungserfolgs fordert. In diesem Sinn teilen 

alle Arten tierischer Mütter eine aus Sorge um und für die Nachkommen er-

wachsende Bindungsstärke. Was sie voneinander unterscheidet, ist nach Blaffer-

Hrdy nur „… die Kosten, die mit der Fürsorge für jedes einzelne Kind verbun-

den sind, und der potenzielle Gewinn, der sich aus der Umsetzung ihrer Investi-

tionen in den zukünftigen Fortpflanzungserfolg ihres Kindes ergibt.“
90

 

 

                                                                                                                                  
ist das Problem, das uns in erster Linie interessiert.“ B. Malinowski: Geschlechtstrieb 

und Verdrängung bei den Primitiven, S. 18. 

88  Vgl. Mauss: „Um die Institution der totalen Leistung und Potlach ganz zu verstehen, 

müssen wir nun noch die Erklärung für zwei weitere Momente suchen, die sie ergän-

zen; denn die totale Leistung bringt nicht nur die Verpflichtung mit sich, die empfan-

genen Geschenke zu erwidern; sie setz zwei weitere, ebenso wichtige voraus: einer-

seits die Verpflichtung, Geschenke zu machen, und andererseits die, Geschenke anzu-

nehmen.“ M. Mauss: Die Gabe, S. 100.  

89  Ebd.  

90  S. Blaffer-Hrdy: Mutter Natur, S.106. 

https://doi.org/10.14361/9783839445907 - am 14.02.2026, 11:48:32. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839445907
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Axiom I | 73 

 

2.4.1.1  Die Sicherstellung der Nachkommenschaft durch das 

kooperative Aufzuchtssystem erhöht den Fortpflanzungserfolg 

Wie bereits angeführt, richtet der britische Genetiker William Hamilton seine 

Aufmerksamkeit auf das selbstlose Verhalten der weiblichen Spezies, die mut-

terzentrierten Welten
91

, beispielhaft dargestellt am genetischen System der Ho-

nigbienen: Im Bienenreich erfüllen die Arbeiterinnen von Geburt an die Aufga-

be, der Königin bei der Aufzucht des Nachwuchses zu helfen. Die Arbeiterinnen 

selbst jedoch sind unfruchtbar; sie erfüllen helfende Aufgaben. Dieses altruisti-

sche Verhalten widerlegt das darwinistische Evolutionsschema Dieses altruisti-

sche insofern, als sie offenbar nicht danach streben, sich fortzupflanzen und ihre 

Gene an folgende Generationen weiterzugeben.
92

 Durch diesen Ansatz zeigt 

Hamilton, dass dank des „ausgeprägten Systems kooperativer Aufzucht“
93

 der 

Fortpflanzungserfolg bei mutterzentrierten Welten hoch ist, da eine Gruppe von 

Arbeiterinnen oder Fürsorgerinnen für ihre Nachkommen sorgt, solange die Ko-

lonie existiert – selbst, wenn die Mutter stirbt
 
.
94

 Eine mutterzentrierte Welt, die 

durch einen hohen Fortpflanzungserfolg gekennzeichnet ist, ist dafür ausgestat-

tet, das Überleben der Nachkommen zu sichern.
95

 

                                                             
91  Unter „mutterzentrierten Welten“ nennt Blaffer-Hrdy lebewesende Organisationen, in 

denen das mütterliche Verhalten zum Funktionieren der Organisation zentral ist. Die 

meisten von ihnen sind gekennzeichnet durch ein kooperatives Aufzuchtsystem. 

92  Blaffer-Hrdy: „Trotz aller Einschränkungen spielen Gene sehr wohl eine ganz beson-

dere Rolle in dem Rätsel, das die Kolonien der sozialen Insekten mit ihrem ausgepräg-

ten System kooperativer Aufzucht darstellen. Wenn, wie Darwin vermutete, alle 

Lebewesen danach streben, sich fortzupflanzen, wie lässt sich dann das aufopfernde 

Verhalten der altruistischen Arbeiterinnen erklären, die sich niemals reproduzieren 

und ihre Gene nicht an folgende Generationen weitergeben? Für diesen Widerspruch 

zur Darwinische Theorieschlug 1964 der britische Genetiker William Hamilton eine 

geniale Lösung vor.“ Ebd., S. 85. 

93  Blaffer-Hrdy: „[...] ist die kooperative Aufzucht bei Insekten wie etwa Honigbienen 

und Wespen hervorragend entwickelt. Geteilte Sorge um den Nachwuchs findet man 

auch bei Vögeln wie den Eichelspechten, Bienenfressern, Heckenbraunellen und 

Buschhähern. Unter Säugetieren ist sie zwar im Allgemeinen unüblich, gleichwohl 

aber stark ausgeprägt bei Wölfen, Wildhunden, Zwergmungos, Elefanten, Tamarinen, 

Marmosetten.“ Ebd., S. 153. 

94  Vgl. ebd., S. 90. 

95  Vgl. ebd. 

https://doi.org/10.14361/9783839445907 - am 14.02.2026, 11:48:32. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839445907
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


74 | Matrixiale Philosophie 

Diese komplexe Gesellschaftsstruktur ist nach Blaffer-Hrdy ein „kooperati-

ves Aufzuchtsystem“, in dem eine Gruppe allomütterlicher Instanzen
96

 die Auf-

gabe hat, den Nachwuchs zu betreuen und dafür zu sorgen, dass er mit sicheren 

Konditionen für Wachstum und Anpassung an die Umwelt ausgestattet wird.
97

 

Mit dieser Verwandtschaftsselektion wird das „kooperative Aufzuchtsystem“ 

etabliert.
98

 Nach Blaffer-Hrdy ist darunter eine „perfekte Gruppe“ oder eusoziale 

Gruppe
99

 zu verstehen, die sich dazu eignet, in Gemeinschaft für die extrauteri-

nen Bildungsvorgänge und die Aufzucht der Nachkommenschaft zu sorgen.
100

 

Alle Mitglieder sind für die optimale Angepasstheit der Einzelnen in der Umwelt 

verantwortlich. 

In diesem System, in dem die Fürsorge unter den Mitgliedern oder Verwand-

ten einer Gruppe geteilt werden, tragen große Verantwortung für ein optimales 

Wachstum der Abkömmlinge. Daher steigt die Kapazität für einen höheren Para-

sitismus, nämlich für eine höhere Zahl an Gästen, das heißt Nachkommen. So 

erklärt sich die von dem Sozialbiologen Robert Trivers vorgebrachte Argumen-

tation in Widerlegung des aufopfernden Verhältnisses der Mutter. Nach der Aus-

sage, die das altruistische Verhältnis auf Basis einer Kosten-Nutzen-Rechnung 

klärt, sollen die Kosten für die Wirtin unter dem Nutzen für den Gast bleiben. 

Wenn die dem Abkömmling gewidmete Investition mehr Kosten als Nutzen be-

wirkt, steigt das Überlebensrisiko der Nachkommenschaft. Aufgrund der von 

Trivers und Hamilton dargestellten Erklärung über die sich auf das altruistische 

Verhältnis stützende evolutive natürliche Selektion ist davon auszugehen, dass 

ein geteiltes mütterliches Fürsorgesystem mehr Kapazitäten für eine gelungene 

Fortpflanzung bereitstellt. Je höher die Zahl an Nachwuchsbetreuern, desto grö-

                                                             
96  Blaffer-Hrdy übernimmt den Begriff „Alloeltern“ von Edward O. Wilson, um mit 

ihm auf die Mütter zu verweisen. Mit diesem Ausdruck ist aber eben nur gemeint, 

dass sich ein anderes Individuum als die Mutter an der Aufzucht ihrer Kinder betei-

ligt. „Zu denen, die der Mutter bei der Aufzucht helfen – sie werden, unabhängig 

von ihrem Geschlecht, ‚Allomutter‘ genannt –, zählt in der Regel auch der Partner 

(häufig, aber nicht notwendigerweise der tatsächliche Vater des Nachwuchses).“ 

Ebd., S. 119 ff., 153. 

97  Vgl. ebd., S. 83-89. 

98  Vgl. ebd., S. 89. 

99  Eusoziale Gesellschaften sind gekennzeichnet durch einander überlappende Genera-

tionen, und ihre Mitglieder kümmern sich gemeinschaftlich um die Aufzucht der 

Nachkommenschaft. Vgl. ebd., S. 87. 

100  Vgl. ebd., S. 87. 

https://doi.org/10.14361/9783839445907 - am 14.02.2026, 11:48:32. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839445907
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Axiom I | 75 

 

ßer die Garantien zum sicheren Überleben und Gedeihen der Nachkommenschaft 

und zur Anpassung an ihre Umwelt. Hierzu Blaffer-Hrdy: 

 

An den Besonderheiten haplodiploider genetischer Systeme allein kann es nicht liegen, 

dass Ameisen, Bienen, Wespen und andere eurosoziale Insekten wie Termiten zu den äl-

testen und fruchtbarsten Erfolgsstorys der Natur gehören. Etwas anderes ist vonnöten, um 

140 Millionen Jahre eusozialer Blütezeit zu erklären. Halten wir uns Mutter Naturs Kardi-

nalregel für Mütter vor Augen: Es genügt nicht, lediglich Kinder in die Welt zu setzen. 

Um in der Evolution auf lange Sicht erfolgreich zu sein, müssen Mütter Nachkommen 

produzieren, die überleben und gedeihen. Kurzum: Wir müssen die Bedeutung dessen be-

rücksichtigen, was ich gerne den ‚Betreuungsfaktor‘ nenne.“
101

 

 

Nachwuchsbetreuungssysteme, von der Nest-Brutsicherung102 bis hin zu den 

großen künstlichen Immunsystemen der mütterlichen Gesellschaften, regeln 

asymmetrische parasitäre Ökonomie in dem Sinne, dass die Fürsorgesysteme auf 

einer Kalkulation (Kosten-Nutzen-Gleichung) beruhen, die die mütterliche Gabe 

gemäß dem Nutzen der Nachkommenschaft berechnet, bezogen auf den Nutzen 

der ganzen Gruppe. 

 

2.4.2  Wechselseitige Bedingtheit zwischen Sorge und  

(Für-)Sorge: Stabilisator asymmetrischer  

parasitologischer Ökonomie 

Es wurde darauf hingewiesen, wie die weibliche Seite der Evolution eine zentra-

le Rolle jenseits der Fortpflanzung spielt, indem sie für eine Behausung sorgt, 

durch die das Überleben des Nachwuchses gesichert ist. In diesem Sinn stellt die 

Gast-Wirt-Beziehung eine erste asymmetrische ökonomische Relation in dem 

Sinne dar, dass die Wirtin die Sicherheitsbedingungen zur Aufzucht des Nach-

wuchses schaffen muss. Es darf aber nicht unbeachtet bleiben, dass das selbstlo-

se Verhalten der Mutter einer Kosten-Nutzen-Kalkulation entspricht, worauf die 

evolutiven Entwicklungen beruhen. Je höher die Anzahl der Nachwuchsbetreuer, 

desto größer die Wahrscheinlichkeit, dass sich die Abkömmlinge vermehren.
103

 

Im Endeffekt strebt das kooperative Aufzuchtsystem
104

 danach, das Risiko hin-

sichtlich des Gewinns der Familie zu verringern. 

                                                             
101  Ebd., S. 90. 

102  Vgl. Blaffer-Hrdy: „Obwohl Nachkommen in großer Zahl produziert werden, ist es 

die Qualität der Brutfürsorge, die so viele von ihnen überleben lässt.“ Ebd., S. 87. 

103  Vgl. ebd., S. 90. 

104  Vgl. ebd., S. 153. 

https://doi.org/10.14361/9783839445907 - am 14.02.2026, 11:48:32. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839445907
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


76 | Matrixiale Philosophie 

Die Betreuungsagenten sind dafür zuständig, einen gelungenen Sicherheits-

transfer von inneren gebär-mütterlichen Sicherheitsbedingungen zu einem äuße-

ren Milieu sicherzustellen.
105

 Insofern ist die mütterliche Fürsorge dafür verant-

wortlich, das Neugeborene gegen äußerliche Umstände, die sein Überleben ge-

fährden, abzuschirmen. Die (allo)mütterliche Instanz tritt gleichsam als ein Re-

lais auf, das das Rauschen von außen entfernt, um beim Nachwuchs für bessere 

Bedingungen für sein Wachstum zu sorgen. Zu diesem Zweck betreibt das Auf-

zuchtsystem ein Risikomanagement in Form mütterlicher oder kooperativer Or-

ganisationen
106

, womit die Gefahr erfolgreichen Wachstums zugunsten eines ge-

deihlichen Wachstums und einer besseren Anpassung an das Milieu gesenkt 

werden. Diese Kalkulation aber wird immer unter Berücksichtigung der Anzahl 

der Fürsorgeagenten vollzogen: Je höher ihre Zahl, desto niedriger die Kosten 

für jeden Aufzuchtfaktor. Infolgedessen liegen die Investitionskapazitäten der 

(allo)mütterlichen Instanzen höher, den Nachwuchs mit Sicherheitstechniken 

nach außen zu versorgen. Ergo folgt die Risikoregelung einem Sorgenmanage-

ment, das darauf abzielt, die Wohlstandsbedingungen des intrauterinen Wachs-

tumsprozesses im Außen zu garantieren, indem dieser vor äußerer Gefahr abzu-

schirmen ist. 

Sobald der Abgang des Fötus erfolgt, müssen die Betreuungsagenten für die 

Schaffung bester Konditionen zur Fortsetzung des morphologischen Wachstums 

und zur Entwicklung des Neugeborenen sorgen, in der Art, wie das intrauterine 

Immunsystem gesorgt hat. In dieser Hinsicht bereitet die Ankunft im Haus des 

Mutterschoßes dem Gast eine „besorgte Welt“
107

 (Heidegger), die aber auch die 

Sorge des Gastes weckt, weil die Wirtin nicht mit der Gewissheit rechnen kann, 

dass sein Bedarf erfüllt wird.  

Die asymmetrische ökonomische Beziehung Wirtin/Gast liegt dann in einem 

Übermaß von Fürsorge vonseiten der Wirtin begründet, und die Sorge des Gas-

tes wird zur Grundbestimmung aller Ankommenden in einer besorgten Welt mit 

der mütterlichen Fürsorge stabilisiert, sodass die Überlebenserwartungen gesi-

chert werden. 

                                                             
105  Vgl. Sloterdijk: „Im allgemeinen ist zu konstatieren, dass die Evolution sich überall 

dort, wo starke Sicherheitstransfers von den Elterngeneration auf die Jungengenera-

tion stattfinden, den Luxus der Frühgeburtlichkeit leisten kann.“ Sloterdijk, Peter: 

„Negative Gynäkologie und transindividuelle Immunität“ in: J. Janus (Hg.): Kunst 

als kulturelles Bewusstsein vorgeburtlicher und geburtlicher Erfahrungen, S. 39. 

106  „Die Art und Weise des Geborenwerdens weist von Anfang an einen Bezug zum Ri-

sikomanagement einer Spezies auf.“ Ebd. 

107  Ausdruck übernommen von Heidegger in Sein und Zeit, S. 199.  

https://doi.org/10.14361/9783839445907 - am 14.02.2026, 11:48:32. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839445907
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Axiom I | 77 

 

2.4.2.1  Steigernder Verwöhnungskomplex:  

(allo)mütterliche Fürsorgeinvestition und die unwägbare 

Sorge des Nachkommens 

Mit kooperativen Aufzuchtsystemen über Betreuungsagenten, (allo)mütterliche 

Instanzen und Fürsorge-Techniken hinaus
108

 befindet sich der Gast in einem pri-

vilegierten, besorgten Umfeld, durch das seine Entwicklung im extrauterinen 

Milieu fortgesetzt werden kann.
109

 Im günstigsten Fall bietet der Körper der 

Mutter ein Übermaß an Nahrung und Schutz für das Neugeborene. 

Der Körper der Mutter steht in dieser Weise in einem asymmetrischen Ver-

hältnis zu dem im Mutterleib Untergebrachten. Von Anfang an bekommt er alle 

Fürsorge und Pflege, um sein Wachstum sicherzustellen. Damit der Abkömm-

ling sich wohlfühlt, wird durch besondere Aufmerksamkeit und Zuwendung da-

für gesorgt, dass jedes seiner Bedürfnisse befriedigt wird und alle seine Wünsche 

erfüllt werden, woran er sich schließlich gewöhnt und um immer größere Für-

sorge bittet. Wann stößt die mütterliche Fürsorge überhaupt an ihre Grenzen?  

Der Evolutionsbiologe Hamilton hat, wie oben dargestellt, auf die ökologische 

Bedingtheit des mütterlichen Fortpflanzungserfolgs hingewiesen: Ein gelunge-

nes Fortpflanzungssystem besteht darin, dass die Mutter gemäß einer Kosten-

Nutzen-Kalkulation ihre „Kosten“ für weitere Abkömmlinge einsetzden kann, 

wenn die Sicherstellung der Nachkommenschaft garantiert ist. Das Problemati-

sche der mütterlichen Investition besteht darin, dass der Nutzen der Nachkom-

menschaft aber keine fixe Variable ist, da sie immer in Wechselwirkung mit der 

Umwelt steht. 

Diese umweltlabile Kalkulation zwischen mütterliche Fürsorge und der Sor-

ge der Nachkommenschaft wurde ausführlich von Robert Trivers behandelt. Eine 

immer bedürftigere Bitte um mütterliche Aufmerksamkeit lässt die Wirtin da-

nach in einen Bedarfskonflikt geraten
110

, den sie lebenslang bewältigen muss. 

                                                             
108  Vgl. zur Begründung der Insulationstechniken als biosoziologische Institutionen D. 

Claessens: Das Konkrete und das Abstrakte, 1993. 

109  Blaffer-Hrdy: „Obwohl Nachkommen in großer Zahl produziert werden, ist es die 

Qualität der Brutfürsorge, die so viele von ihnen überleben lässt.“ S. Blaffer-Hrdy: 

Mutter Natur, S. 87. 

110  Blaffer-Hrdy zur Bedürftigkeit der Kinder in Bezug auf die Aufmerksamkeit der 

Mutter: „Das zur Aufgabe eines Vorteils gezwungene Kind wird dem allerdings nur 

dann ohne Schmollen oder Verzögerungstaktiken zustimmen, wenn der Nutzen dop-

pelt (oder gar vierfach) so hoch wie seine eigene Kosten ist. Erst wenn die Kosten 

für die Mutter (hinsichtlich ihrer Fähigkeit zu überleben und in andere Kinder zu in-

vestieren) mehr als doppelt so hoch sind wie der Nutzen für ein Kind, geht man da-

https://doi.org/10.14361/9783839445907 - am 14.02.2026, 11:48:32. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839445907
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


78 | Matrixiale Philosophie 

Trivers überträgt Hamiltons Theorie über die Gesamtfitness auf zwischen Eltern 

und Kindern entstehende Konflikte. Er untersucht die Umstände, bei denen Neu-

geborene sich mangels Aufmerksamkeit und Versorgung der Mütter beschweren. 

Diesem Mangel liegt nach Trivers nicht die Abwesenheit der Mutter zugrunde, 

sondern dass der Nutzen des Kindes niedriger ist als die Kosten für die Mutter. 

In dem Maße, wie das mütterliche Investment in ein Kind das Investment in be-

reits vorhandenen oder künftigen Nachwuchs schmälert, werden sich Mutter und 

Kind in der Frage der Zuteilung uneinig sein. 

Werden die Verwöhnungsbegierden des Kindes nicht erfüllt, verhält es sich 

gierig. Menschenkinder sind nach der hier genannten Regel „sozialisationsbe-

dürftig.“
111

 Daher könnte man in Anlehnung an Trivers Studie sagen, dass die 

Vorsorge der Wirtin um das Kind den Verwöhnungsnutzen des Kindes stabili-

siert. 

Misslingt die Vorsorge der Mutter, wird das Kind nicht aufhören zu betteln. 

Soll die Vorsorge der Mutter aber die Sorge des Kindes vorausberechnen, wird 

der Nutzen des Kindes wachsen. Der einzige Weg, den Bedarf zu decken, be-

steht in einer Verwöhnungsinvestition, wobei die allomüterlichen Instanzen das 

Doppelte der Kosten am Kind investieren müssen. Die altruistische parasitologi-

sche Beziehung ist so, dass die Kosten um die Investition in die Nachkommen-

schaft mindestens doppelt so hoch sind wie deren Nutzen.
112

 Das heißt, dass die 

Wirtin (in diesem Fall die Mutter) das Doppelte von deren Nutzen als Reserven 

besorgen muss, damit der Gast befriedigt ist und um den Konflikt Kind-Eltern zu 

bewältigen. Sloterdijk fasst diese luxurierende Stellung der Nachkommenschaft 

in folgende Formel: „Die Verwöhnung erzwingt die Vorsorge und die Vorsorge 

stabilisiert die Verwöhnung.“
113

 

Der elterliche Fürsorge-Investitions-Konflikt ist bedingt durch die bereits 

erwähnte Gesamtfitness, wobei Betreuung und Sorge für den Nachkommen in 

den Händen eines kooperativen Aufzuchtsystems liegen. Auf diese Weise wer-

den die hohen Kosten unter Verwandten geteilt, und dafür wird die Wahrschein-

                                                                                                                                  
von aus, dass ein Kind aufhört zu betteln oder zu versuchen, mehr aus der Mutter he-

rauszuholen.“ Ebd., S. 488. 

111  Trivers: „geht man davon aus, dass Eltern und Kinder sich über Dauer und Umfang 

des elterlichen Investments ‚streiten‘, ebenso wie über die altruistischen und egoisti-

schen Bestrebungen des Nachwuchses, soweit diese andere Verwandte betreffen“, 

zit. n  S. Blaffer-Hrdy in ebd., S. 487f. 

112  Vgl. ebd. 

113  P. Sloterdijk: Nicht gerettet. Versuch nach Heidegger, S. 192. 

https://doi.org/10.14361/9783839445907 - am 14.02.2026, 11:48:32. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839445907
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Axiom I | 79 

 

lichkeit, eigene Gene in nachfolgenden Generationen weiterzugeben, größer.
114

 

Dieses Theorem legt fest, dass der Fortpflanzungserfolg zum größten Teil auf 

einem Sorgesystem beruht, das durch eine Kalkulation determiniert ist, wobei 

der Nutzen der Genweitergabe größer ist als die Kosten, die dafür aufgebracht 

werden. Trivers konstatiert, dass die Sorge des Kindes durch die Fürsorge der 

Mutter beruhigt wird. Nichtdestotrotz stoßen wir mit der Problematik einer jen-

seits der soziobiologischen Ebene organisierten Hilfstätigkeit zur Unterstützung 

des Wachstums der Nachkommen auf eine ontologische Bedeutung des Termi-

nus Sorge. Die Bedürftigkeit des Kindes beruht danach auf einer existenzialen 

apriorischen Dimension, wobei „In-der-Welt-sein wesenhaft Sorge ist.“
115

 In 

diesem Sinne beruhigt die besorgte Welt die Bedürftigkeit des Kindes bzw. 

weckt die Fürsorge, jenes „Wollen und … Wünschen“, die nach Heidegger „on-

tologisch notwendig im Dasein als Sorge verwurzelt sind.“
116

  

Mütterliche Fürsorge und Sorge des Gastes stehen zueinander in Wechsel-

wirkung. Der Gast steht lebenslang in der (allo)mütterlichen Schuld, die Fürsor-

ge und Achtsamkeit der Wirtin bekommen zu haben, und die (allo)mütterlichen 

Instanzen müssen für ein optimales Wachstum und die Heranbildung des Gastes 

sorgen. Die im kooperativen Aufzuchtsystem geübte Fürsorge reguliert und sta-

bilisiert diese Asymmetrie, wie die Nutzen-Kosten-Rechnung bestätigt. Die Für-

sorge allomütterlicher Instanzen, die für die Bedingungen einer Vertrautheit in 

der Welt sorgen, weckt jedoch das Besorgen des Kindes. Der Gast genießt un-

mittelbar das Vorrecht, in der besorgten Welt untergebracht zu werden. Diese 

besorgte Welt ist eine Welt, in der die (allo)mütterlichen Instanzen dafür sorgen, 

alle Bedürfnisse der Neugeborenen zu decken angesichts dessen, dass er zu Hau-

se ist. Der asymmetrische Kommunikationspfeil der parasitären Ökonomie wird 

von der mütterlichen Sorge reguliert durch die im Gast geweckte Sorge, auf-

grund der er sein mit Privilegien ausgestattetes Nest abgibt an die lebenslange 

Schaffung extrauteriner Immunitätsysteme.
117

 Infolgedessen kann man dem Ar-

                                                             
114  Vgl. zur ausführlichen Erklärung des Gesamtfitness-Begriffs Hamilton, W. D.: „The 

evolution of altruistic behavior“, in: The American Naturalist 97, S. 354-356, zit. n. 

S. Blaffer-Hrdy: Mutter Natur, S. 88. 

115  M. Heidegger: Sein und Zeit, S. 193. 

116  Ebd., S. 194. 

117  Vgl. Sloterdijk: „Diese Sonderentwicklung ist ganz offensichtlich deswegen möglich 

und erfolgreich, weil sich die Menschen vom ersten Moment ihrer Existenz an 

einem exouterinen Immunzusammenhang schaffen, der ihr Überleben garantiert.“ P. 

Sloterdijk: Negative Gynäkologie und transindividuelle Immunität, S. 39. 

https://doi.org/10.14361/9783839445907 - am 14.02.2026, 11:48:32. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839445907
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


80 | Matrixiale Philosophie 

gument Peter Sloterdijks folgen, dass die Innenweltlichkeitsposition ontologisch 

eine luxurierte Stellung sei.
118

 

 

Was Heidegger die Sorge nennt, ist die Selbstabsicherung des Verwöhnungzusammen-

hangs. Diese Rückkopplung wird nötig, weil die Unwahrscheinlichkeit des luxurierenden 

Zustandes einen Gefährdungsinn freisetzt; sie wird möglich, weil dem verwöhnten Tier 

‚werdende Mensch‘ mit seinem Hochleistungsgehirn, seinen angeborenen Werfequalitäten 

und seiner Versöhnung mitgegeben sind. Aus dem Verwöhnungsprozeß entsprungen, 

müssen diese evolutionär erworbenen Begabungen der weiteren Verwöhnung dienen.
119

 

 

Dieses Theorem trifft auf das zu, was Heidegger in seiner Analytik des Daseins 

„das Sein des Daseins als Sorge“
120

 nennt – die Tatsache, dass „die durchschnitt-

liche Alltäglichkeit des Besorgens [...] sich bei dem nur ‚Wirklichen‘ beruhigt. 

Diese Beruhigung schließt eine ausgedehnte Betriebsamkeit des Besorgens nicht 

aus, sondern weckt sie.“
121

 Die Kehrseite der Sorge als Grundbestimmung des 

Daseins entspricht einer besorgten Welt, in der das Dasein ausgeliefert ist und 

wo die Wirtin für die Anforderungen des Gastes steht. Sie stellt eine innere Stel-

lung der Welt dar, ist Inbegriff der Innenweltlichkeit, in der sie den Gast unter-

bringt und aufgrund der er überhaupt in der Welt ist und zu ihrer Öffnung steht. 

Heidegger hat den Zusammenhang zwischen Sorge und Weltlichkeit explizit 

festgelegt: „Zu ihm gehört nicht nur In-der-Welt sein, sondern Sein bei inner-

weltlichen Seienden.“
122

 Und an anderer Stelle heißt es: 

 

Denn faktisches Existieren ist nicht nur überhaupt und indifferent ein geworfenes In-der-

Welt-sein-können, sondern ist immer auch schon in der besorgten Welt aufgegangen.
123

 

Gleichursprünglich bestimmt diese Konstellation jedoch die Grundart dieses 

Seienden, nach der es an die besorgte Welt ausgeliefert ist (Geworfenheit).
124

 Die 

Asymmetrie ergibt sich, wenn der Nachwuchs in der besorgten Welt ankommt. 

Eine besorgte Welt weckt in ihm die Aufforderung, seine Bedürfnisse zu erfül-

                                                             
118  Vgl. dazu Sloterdijk: „Der Mensch luxuriert ontologisch, weil er luxuriert physiolo-

gisch, weil er in einem Treibhaus lebt, das offensiv stabilisiert werden muss.“ P. Slo-

terdijk: Nicht gerettet, S. 192. 

119  Ebd., S. 192. 

120  M. Heidegger: Sein und Zeit, S. 191-196. 

121  Ebd., S. 195. 

122  Ebd., S. 212. 

123  Ebd., S. 252. 

124  Ebd., S. 199. 

https://doi.org/10.14361/9783839445907 - am 14.02.2026, 11:48:32. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839445907
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Axiom I | 81 

 

len, und nach der von Trivers dargelegten Regel weckt die versorgende Wirtin 

sogar die Anforderungen des Nachwuchses, so wie Heideggers ontologische Be-

schreibung des Daseins es beschreibt: Die „besorgte Welt offenbart so etwas, 

wie eine Flucht des Daseins von ihm selbst als Selbst sein können.“
125

 

Das Ankommen in der besorgten Welt weckt die Sorge als Grundbestim-

mung der Innenweltlichkeit. Sie wird durch die allomütterliche Fürsorge stabili-

siert, die wiederum Erschlossenheit und Weltlichkeit bedingt und Sorge bereitet, 

die vom Mit-sein der Anderen beruhigt wird. Das in der Angst enthüllte Unheim-

liche, „nicht zu Hause sein“ und die Flucht davor ist nach Heidegger eine 

Grundbestimmung, die angesichts des Ankommens in der Welt geweckt wird. 

 

Die durchschnittliche Alltäglichkeit des Daseins kann demnach bestimmt werden als das 

verfallend-erschlossene, geworfen-entwerfende In-der-Welt-sein, dem es in seinem Sein 

bei der ‚Welt‘ und im Mitsein mit Anderen um das eigenste Seinkönnen selbst geht.
126

 

 

Nach diesem Ansatz bedeutet das Mit-sein der Mutter, das als Innerlichkeit zur 

Besetzung zur Verfügung steht, einen fürsorgenden Agenten, der im Besorgen-

den die Sorge weckt. Insofern ist die Fürsorge der Regulator der Nutzen-Kosten-

Rechnung, aufgrund der die luxurierende Position des Nachwuchses die beunru-

higende Sorge des Kindes weckt und einen weiteren Umzug vorbereitet. Die be-

sorgende Fürsorge weckt die Sorge des Besorgens, und die Sorge reguliert die 

Fürsorge. 

Das altruistische Verhalten der mutterzentrierten Welten lässt sich durch den 

Wirkungskreis zwischen der Fürsorge und Sorge des Besorgtes erklären, was 

durch die Sorge des Gastes um beste Anpassungskonditionen und darum, diese 

dem Außen gegenüber zu konservieren und zu stabilisieren, reguliert wird: Die 

Mütter sind Konserviererinnen der Luxusbedingungen zur Stabilisierung der 

Umwelt ihrer Gäste. 

 

  

                                                             
125  Ebd., S. 184. 

126  Ebd., S. 181. 

https://doi.org/10.14361/9783839445907 - am 14.02.2026, 11:48:32. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839445907
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


82 | Matrixiale Philosophie 

2.5  Welt-innerliche Dimension des Besorgens 

Das Neugeborene erhält die Fürsorge und Achtsamkeit (allo-)mütterlicher Ins-

tanzen, was schon nach dem Argument der asymmetrischen parasitologischen 

Ökonomie die Anfangsposition des Gastes bezeichnet – eine Position des luxu-

rierenden Vorrechts, altruistisch besorgt zu werden. Der Neugeborene kommt in 

eine Welt, die ihn empfängt und die er als Gast behaust. Seine Behausung in 

einer besorgten Welt umfasst die Grundbestimmung zur Innerweltlichkeit im 

Haus der Wirtin. Aus dieser (Für)Sorge-Wechselwirkung folgt der Umstand, 

dass der Gast dazu neigt, seine Luxusstelle zu konservieren und sich an die bes-

ten Bedingungen anzupassen. Danach könnte man die ontologischen Konse-

quenzen einer parasitären Ökonomie ziehen in dem Sinne, dass es durch eine 

Grundbestimmung des Daseins stabilisiert und reguliert wird, nämlich durch die 

Sorge
127

, und daher auch des Besorgens, insofern sich das Dasein in einer Rela-

tion der Innerlichkeit mit der Welt befindet. Heidegger fragt: 

 

Zeigt sich für das besorgende In-der-Welt-sein mit dem innerweltlich begegnenden Seien-

den, d. h. Innerweltlichkeit, nicht so etwas wie Welt?
128

 

 

Die Innerlichkeitsrelation bedeutet danach eine Beziehung von Wirtin und Gast, 

aufgrund der der Gast von jemand anderem beherbergt wird und bei der er in 

dessen Innerem Platz nimmt. Was nun die innere Stellung des Gastes betrifft, so 

besteht diese weniger in einem versorgend schützenden Ort als in einer Relation, 

einer Beziehung, einer Verbindung, durch die sowohl er als auch die Wirtin ko-

evolutiv mit(einander) wachsen und miteinander sind. Aus diesem Innerlich-

keitsbezug heraus kann dem Ausdruck „Besorgen“ und Fürsorge eine existenzia-

le Dimension beigemessen werden. In Anlehnung an Heideggers Fundamental-

ontologie bezeichnet das „Besorgen“ einen Innerlichkeitsbezug zur Welthaftig-

keit,
129

 und die Fürsorge ist „ein Mitdasein, das für das In-der-Welt-sein existen-

zial konstitutiv bleibt.“
130

 Sowohl die Fürsorge als das Besorgen lassen sich auf 

                                                             
127  Vgl. Heidegger: „Das Selbst ist existenzial nur abzulesen am eigentlichen Selbsts-

einkönnen, das heißt an der Eigentlichkeit des Seins des Daseins als Sorge“. Ebd., S. 

322. 

128  Ebd., S. 72. 

129  Vgl. Heidegger: „Gegenüber diesen vorwissenschaftlichen, ontischen Bedeutungen 

wird der Ausdruck ‚Besorgen‘ in der vorliegenden Untersuchung als ontologischer 

Terminus (Existenziell) gebraucht als Bezeichnung des Seins eines möglichen In-

der-Welt-seins.“ Ebd., S. 57. 

130  Ebd., S. 121. 

https://doi.org/10.14361/9783839445907 - am 14.02.2026, 11:48:32. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839445907
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Axiom I | 83 

 

die existenziale Dimension der Sorge zurückführen, durch die Innenweltlich-

keitsbezüge dargestellt werden. 

Sich auf den Umstand stützend, dass der Körper der Mütter für den Gast ein 

schon Mitdasein ist, hat die parasitäre Asymmetrie ihre Kehrseite in dem Um-

stand, dass der Gast sich in ihrem Inneren befindet. In dieser Weise evolviert die 

Mutter koevolutiv mit dem Gast, da sie seine Umwelt umfasst, während er nur 

Teil der mütterlichen Umwelt ist. Der Wirtin/Gast- bzw. Mutter/Kind-Charakter 

und seine Bedeutung kann nur relational verstanden werden. Die Innerweltich-

keit des Gastes bezeichnet ein Besorgen
131

 und die Mutter ein Mitdasein, da sie 

für ihn sorgt. Das Endomilieu des Gastes, das Besorgen, trifft zusammen mit der 

Fürsorge der Mutter, die durch die Sorge des Gastes reguliert wird. 

Heideggers wohl wichtigster Beitrag zur Analytik der Sorge als existenzia-

lem Begriff besteht darin, dass das Besorgen eine Grundbestimmung der Innen-

weltlichkeit bedeutet; ja, mehr noch: Das Besorgen ist ein Zeichen des In-Seins, 

dessen Grundstruktur durch die Sorge bestimmt wird.
132

 So ist die von Heideg-

ger angedeutete Doppelstruktur des Terminus Sorge einerseits ein „schon-sein“ 

als eine vorontologische Selbstauslegung des Daseins (oder „im sich-vorweg-

sein als sein“
133

 als das Seinkönnens, das durch die Freiheit bestimmt wird), an-

dererseits deutet die Sorge ein „Sein-bei“ an
134

, eine deutliche, relationale und 

nähere Seinsart, die in einem Innerweltlichkeitsbezug steht. Infolgedessen ist das 

innerweltlich Seiende auch gekennzeichnet durch ein Bei-Sein, dessen Fürsorge 

auf die Gäste gerichtet ist. 

Heideggers Innenseinanalytik folgend, könnte festgestellt werden, dass Mut-

ter ein Mitdasein bleibt, für das das In-der-Welt-Sein existentiell konstitutiv 

ist.
135

 Das Mitdasein des Körpers der Mutter bezeichnet eine innerweltliche Be-

ziehung mit den Anderen.
136

 Die gekoppelte und geteilte Mit-welt zwischen Gast 

und Wirtin bestimmt die Innerweltlichkeit des Körpers der Mutter zum Gast. Die 

                                                             
131  Vgl. Heidegger: „Zeigt sich für das besorgende In-der-Welt-sein mit dem innerwelt-

lich begegnenden Seienden, d.h. dessen Innerweltlichkeit, nicht so etwas wie Welt?“ 

Ebd., S.72. 

132  Heidegger: „Das Sein-bei ... ist Besorgen, weil es als Weise des In-Seins durch des-

sen Grundstruktur, die Sorge, bestimmt wird.“ Ebd., S. 193. 

133  Ebd.  

134  Ebd, S. 192. 

135  Vgl. ebd., S. 121. 

136  Heidegger: „Die Welt des Daseins ist Mitwelt. Das In-Sein ist Mitsein mit Anderen. 

Das innerweltliche Ansichsein dieser ist Mitdasein.“ Ebd., S. 118. 

https://doi.org/10.14361/9783839445907 - am 14.02.2026, 11:48:32. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839445907
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


84 | Matrixiale Philosophie 

Mutter wird ein innenwelticher Raum für den Gast, da das Besorgen wesenhaft 

den Innencharakter der Welt in sich birgt. 

Die parasitäre Beziehung zwischen Wirtin und Gast etabliert auf der existen-

zial-ontologischen Ebene eine innerweltliche Ontologie: Das Mitdasein sowohl 

des Körpers der Mutter als auch das Bei-sein des Besorgens (Gast) bilden ein 

existenzielles In-der-Welt-Sein, denn nur, wenn der Gast im Körper der Mutter 

unterkommt, bildet ihr Körper die umweltlich besorgte Mitwelt
137

, da die Mutter 

nur in der Welt schon mit ist und bei Anderen.
138

 

Die Mutter verweist auf ein Endomilieu, auf ein In-Sein, eine Innerlichkeit, 

deren korrelativer existenziell-ontologischer Ausdruck ein Dort ist, in dem die 

Ankommenden empfangen werden, da die Mutter ein In-Sein und eine Mitwelt 

mit den Gästen zusammenfasst: Das Besorgen bezeichnet das innenweltliche Da-

Sein der Mutter. 

 

3.  Demonstratio II: Für eine Ontologie der Innenweltlichkeit: 

Der Körper der Mutter als Endomilieu 

 

3.1 Der Körper der Mutter als Milieu für den Gast 

Der Gast findet Unterkunft im Körper der Mutter. Ihr Körper hat die Kompetenz, 

einen Raum für den Fremden zu schaffen, in dem sie denjenigen, die bei ihr 

unterkommen, als Umgebung für ontogenetische Entwicklungen dient. Bei ihr 

sind die Umweltbedingung zur Entwicklung des Organismus gegeben, zum Bei-

spiel, bei den Säugetieren, das innerkörperliche Milieu der Mutter und die Nähr-

stoffe im Protoplasma, mit denen sie ihre Eizelle versorgt, oder, bei den Honig-

bienen, das Futter, das von anderen Mitgliedern des Volkes bereitgestellt wird.
139

 

Der Körper der Mutter vermag in sich die Entwicklung der Nachkommenschaft 

zu fördern, wobei er die Umwelt der in ihm behausten Gäste darstellt. Diese ana-

tomische Tatsache löst die Frage der ontologischen Bedingungen der Innenrela-

tion zwischen Gast und Wirtin, wie Sloterdijk feststellt: 

 

Es geht dabei um nicht weniger als die Frage, ob der Körper des Weibchens selber das 

Endomilieu für die eigene Brut bilden kann [...] Es entsteht hier das integrale Mutterge-

                                                             
137  Heidegger: „Das Mitsein ist ein existenziales Konstituens des In-der-Welt-seins. Das 

Mitdasein erweist sich als eigene Seinsart von innerweltlich begegnendem Seien-

dem. Sofern Dasein überhaupt ist, hat es die Seinsart des Miteinanderseins.“ Ebd., S. 

125. 

138  Vgl. ebd., S. 125. 

139  Vgl. S. Blaffer-Hrdy: Mutter Natur, S. 80. 

https://doi.org/10.14361/9783839445907 - am 14.02.2026, 11:48:32. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839445907
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Axiom I | 85 

 

schöpf, die Säugertiermutter, die mit ihrem Körper zum einschließenden Milieu ihrer 

Nachkommen wird.
140

 

 

Doch nicht alle mütterlichen Körper verfügen über denselben Unterkunftsgrad. 

So beherbergt bei den Säugetieren im Gegensatz zu anderen Lebewesen (deren 

Entwicklung als Einzelwesen in mütterlichen Körper nur partiell gbetrieben 

wird) der mütterliche Körper den Embryo für eine bestimmte Zeit, und nach dem 

Abgang des Fötus sorgt die Mutter für die Erweiterung des Bildungstriebes der 

Gebärmutter äußerlich und in der Welt innerlich. In dem Moment, in dem der 

Gast das intrauterine Nestprivileg verlässt und eintritt in die Welt, setzt das Neu-

geborene einen „In-Umwelt-Treibhaus-zu-Sein“
141

-Trieb in Gang, durch den es 

im (symbolischen) mütterlichen „Schoß“ beherbergt wird und eine dyadische 

Umwelt bildet, in der das Einzelwesen auf sein Ganzwerden und seine Selbst-

verwirklichung zielt.
142

 Für solche Lebewesen bedeutet die Mutter ihre Um-

welt
143

, das heißt nach Blaffers-Hrdys Studie über embryologische Entwick-

lungsprozesse, dass die Anpassung der Gäste an neue Bedingungen die Unter-

kunft im mütterlichen Körper voraussetzt 
144

, da die mütterliche Behausung alle 

ersten Anpassungsbedingungen beinhaltet. 

  

                                                             
140  P. Sloterdijk: Negative Gynäkologie, S. 40. 

141  Vgl. dazu ausführlich: Die Lichtung denken oder: Die Welterzeugung ist die Bot-

schaft in: P. Sloterdijk: Das Menschentreibhaus, S. 25-57. 

142  „Das traditionelle soziale Feld baut sich konzentrisch um den primären Inkubator, 

die naturwüchsige Mutter-Kind-Zone, herum auf [...] Sprechende Gemeinschaften 

sind jedenfalls dazu verurteilt, ein kollektives exouterines Immunkonstrukt hervor-

zubringen.“ P. Sloterdijk: Negative Gynäkologie, S. 43. 

143  Vgl. Blaffer-Hrdy: „Für die Lebewesen wie Primaten ist die Mutter die Umwelt –

 zumindest ist sie während der am meisten gefährdeten Phase im Leben eines jeden 

Individuums der wichtigste Bezugspunkt.“ S. Blaffer-Hrdy: Mutter Natur, S. 95.  

144  Vgl. zur mütterlichen Einwirkung auf die Umwelt des Neugeborenen Blaffer-Hrdy: 

„Was Mütter sind und was sie tun, kann Anpassungen an neue Bedingungen erleich-

tern oder erschweren, es kann ihre Jungen (über die Laktation) mit den eigenen Im-

munabwehrkräften ausstatten oder ihnen auf andere Weise Wettbewerbsvorteile mit 

auf den Weg geben. Derartige ‚Förderprogramme‘ können sogar schon vor der Be-

fruchtung einsetzen.“ Ebd. 

https://doi.org/10.14361/9783839445907 - am 14.02.2026, 11:48:32. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839445907
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


86 | Matrixiale Philosophie 

3.1.1  Zusammenwirken parasitologischer Beziehungen: 

Anpassungsrelation zwischen Wirtin und Gast 

Die Anpassung der Wirtin an das Umfeld des Gastes und die Anpassung des 

Gastes an die Umwelt der Mutter erfolgt in der Erschaffung einer Mit-Welt, her-

vorgebracht in einem koevolutiven Anpassungsprozess des Gastes an die Wirtin 

und der Wirtin an den Gast. 

Zwischen Gast und Wirtin vollzieht sich eine wechselseitige Bedingtheit, 

denn „so ist nicht bloß der Parasit auf den Wirt, sondern auch der Wirt auf den 

Parasiten angepasst.“
145

 Gast und Körper der Mutter verschränken ihre Systeme 

untereinander und errichten eine Ko-Immunitätsstruktur unter der Bedingung, 

„für das Seinkönnen des Anderen“ zu werden.
146

 Diese weist auf eine Bezie-

hungsstruktur zwischen Wirtin und Gast hin, in welcher „der Parasit ein Rela-

tionselement ist.“
147

 Er lebt geschützt im Körper seines Wirtes, und der Körper 

der Wirtin gibt ihm Unterkunft. Parasit und Wirtin, Untergebrachter und Unter-

bringende, wachsen und bilden sich gemäß einer Anpassungsrelation, woraus 

sich eine Umwelt ergibt, in der Wirtin und Gast zusammenwohnen. Die Außen-

welt der Wirtin verwandelt sich durch die parasitäre Beziehungsstruktur in die 

Innenwelt des Gastes.
148

 Das Außen des Körpers der Mutter ist das Innen des 

Gastes. Infolgedessen sollte es die relative Qualität des Außens ausdrücken, das 

sich in unmittelbarem Bezug mit einer Innerlichkeit des Anderen in der symbio-

                                                             
145  Vgl. zum Umweltbegriff des Tierreichs Jakob von Uexküll: „Es kann nicht wunder-

nehmen, daß die Umwelt eines Tieres auch andere Lebewesen mit umschließt. Dann 

findet diese wechselseitige Bedingtheit auch zwischen den Tieren selbst statt und 

zeigt das merkwürdige Phänomen, daß der Verfolger ebenso gut zum Verfolgten 

paßt, wie der Verfolgte zum Verfolger. So ist nicht bloß der Parasit auf den Wirt, 

sondern auch der Wirt auf den Parasiten angepasst.“ Uexküll, Jakob von: Umwelt 

und Innenwelt der Tiere, S. 6. 

146  Vgl. Sloterdijk: „Damit ist gesagt, dass zwei oder mehr Organismen ihre physischen 

und psychologischen Immunsysteme ineinander verschränken und hierdurch gegen-

seitig zur Bedingung für das Seinkönnen des Anderen werden.“ P. Sloterdijk: Nega-

tive Gynäkologie, S. 41. 

147  M. Serres: Der Parasit, S. 283. Vgl. weiterhin: „Wir bleiben für den Augenblick bei 

den Elementen der Relation. Denn das Parasitentum ist eine elementare Beziehung, 

ja das Beziehungselement.“ Ebd., S. 279. 

148  „Er lebt geschützt im Körper seines Wirts (in ihm oder auf ihm), der ihm als Umwelt 

dient. Die Außenwelt für ihn ist die Innenwelt eines anderen. Sein Außen ist ein In-

nen. Und damit zählt der Parasit nur wenige Feinde, und zwar aus dem einfachen 

Grunde, weil er selten welche trifft.“ Ebd., S. 300. 

https://doi.org/10.14361/9783839445907 - am 14.02.2026, 11:48:32. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839445907
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Axiom I | 87 

 

tischen Anpassungsrelation des Mit-Seins darstellen lässt, was beinhaltet, dass 

sich das Außen des Einen gegen das Innen des Anderen tauschen lässt.  

 

Er verwandelt das Äußere in Inneres. Das ist das Netz des minimalen Diskurses. Es ist 

stabil genug. Sklerotisch […] Er minimiert also sein Risiko, indem er diese Feindseligkeit 

in Gastfreiheit verwandelt, den eigenen Körper leicht verändert und Außen gegen Innen 

täuscht.
149

 

 

In der Abhandlung des Bindungsforschers John Bowlbys über die enge Mutter-

Kind-Beziehung wird der relative Wert des Außens und der absolute Wert des 

Innens, das für die Anpassungsbedingungen des Neugeborenen entscheidend ist, 

deutlich. Bowlby bezeichnet den gegenseitig bedingten Zusammenhang zwi-

schen Gast und Wirtin als „Umwelt der evolutionären Angepasstheit“
 150

, um die 

evolutionäre Relevanz der unmittelbaren Umwelt der Mutter für das Kind darzu-

stellen. Nach dieser These stellt die Mutter die ökologische Nische des Kindes 

dar. Auch wenn Bowlbys Idee, dass die Bindung des menschlichen Kindes an 

die Mutter eine Umwelt bildet, die sich seit dem Pleistozän kaum gewandelt hat, 

eher skeptisch betrachtet werden kann,
151

 soll hier doch seine These übernom-

men werden, dass die Bindung Mutter/Kind eine gegenseitige Bedingtheit dar-

stellt, aus der sich eine Umwelt bilden lässt. 

 

  

                                                             
149  Ebd., S. 300f. 

150  Vgl. Blaffer-Hrdy über den Begriff „Umwelt der evolutionären Angepasstheit“ von 

John Bowlby: „Bowlby bediente sich eines Konzeptes, das in den späten dreißiger 

Jahren von einem deutschen Psychologen entwickelt worden war: der ‚normalerwei-

se zu erwartenden Umwelt des Menschen‘. Er veränderte dieses Konzept jedoch so, 

dass er es ‚strikter im Sinne der Evolutionslehre‘ definieren konnte, wobei der neue 

Begriff [...] noch ausdrücklicher (fest)stellt, daß Organismen spezifischen Umwelt-

formen angepasst sind‘. Bowlbys neuer Begriff hieß ‚die Umwelt der evolutionären 

Angepasstheit‘ und meinte jene Jahrmillionen, in denen ‚unser existierender Verhal-

tensapparat sich wahrscheinlich entwickelte.“ S. Blaffer-Hrdy: Mutter Natur, S. 127. 

151  Im Laufe der Entwicklung der evolutionären Psychologie und der Fortsetzung von 

Bowlbys EEA-These wurde ernsthaft um die Periodizität solcher Angepasstheit ge-

stritten. Vgl. ebd., S. 129-131. 

https://doi.org/10.14361/9783839445907 - am 14.02.2026, 11:48:32. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839445907
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


88 | Matrixiale Philosophie 

3.2  Wechselseitige Bedingtheit zwischen Um- und Innen-Welt 

 

3.2.1  Innenrelationen und Bedeutung der Größe: Parasitologische 

Relationen setzen eine Mutter erster Ordnung voraus, die sich 

in sich beinhaltet 

Die Mutter stellt eine Relation der Innerlichkeit mit dem in ihr beherbergten 

Gast dar. Sobald sie das Kind in ihrem Schoß unterbringt, entsteht ein Relations-

feld Gast/Wirtin, durch das ein intersubjektiver Raum gebildet wird, entspre-

chend der gegenseitigen Anpassungseignung. 

In dieser Weise bedeutet die Mutter eine Behausung für das Kind, und das 

Kind befindet sich im Inneren des mütterlichen Körpers. Mutter und Kind fügen 

sich zusammen zu einer Umwelt, in der beide nicht nur dieselbe Lebenssphäre 

teilen, sondern miteinander als Einheit ihre Entwicklung vorantreiben. Die An-

passung im Körper des „großen Behältnisses“ ist eine ontologische Relation des 

inneren Raums, in dem Wirt und Gast zusammenfallen, und der Körper der Mut-

ter etabliert eine Innerlichkeitsrelation mit dem Gast. An dieser Stelle muss das 

evolutionsbiologische Theorem Hugh Millers „Insulation gegen selektive Pres-

sion“
152

 erwähnt werden, wonach der extrauterine Bildungstrieb von einer Bil-

dung der zu behausenden parasitären Feldrelationen handelt, dessen Ziel es ist, 

bessere Sicherungsbedingungen zur Aufzucht des Nachwuchses zu schaffen. Die 

Gast-Wirtin-Beziehung bildet eine ökologische Nische, durch die der Bezug der 

Welt zum Gast garantiert wird – aber nur unter der Voraussetzung, dass die Mut-

ter als zweite biosoziologische Institution mit der Distanzierung zur alten Natur 

„mit der stabilen Entwicklung eines Sicherheitsgefühls im Vertrauen auf den an-

deren wirkt.“
153

 

Der Gast beherbergt sich in der von der Wirtin besorgten Stabilisierung, und 

die Wirtin bildet einen Insulationsmechanismus zum Gast, der wiederum im 

Körper einer Mutter höherer Ordnung unterbracht ist: Mutter-Erde, Mutter-Natur 

etc. In dieser Weise ist der Gast ein Haustreiber in der Wirtin, und die Wirtin gilt 

als Treibhaus des Gastes und ist zugleich ein Haustreiber der Welt.
154

 

                                                             
152  Vgl. Miller, Hugh: Progress and Decline. The Group in Evolution, Oxford: Per-

gamonn Press 1964. 

153  Blaffer-Hrdy: Mutter Natur, S. 67. 

154  Vgl. Sloterdijk: „Was Heidegger als das ‚Ge-stell‘ benennen und als fatales Seinsge-

schick verstehen wird, ist zunächst nichts anderes als das Gehäuse, das Menschen, 

die Lebe-Wesen sind, die nicht zur Welt, sondern ins Treibhaus kommen –freilich 

ein Treibhaus, das die Welt bedeutet.“ Sloterdijk, P.: Nicht gerettet, S. 189. 

https://doi.org/10.14361/9783839445907 - am 14.02.2026, 11:48:32. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839445907
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Axiom I | 89 

 

Bei der Bildung der Innenrelationen spielt die Ordnung der Größe eine zent-

rale Rolle vor dem morphologischen Hintergrund, dass der Gast sich in einem 

größeren Körper beherbergt. Die Sonderstellung des Gastes besteht in einer In-

nerlichkeitsstellung, woraus folgt, dass er von einem Größeren umfasst werden 

soll. Die Wirtin ihrerseits kann aufgrund ihrer größeren Größe nicht vom Gast 

beinhaltet werden. 

Während sich der Gast im Innen der Wirtin niederlässt und die Mutter die 

Behausung des Kindes darstellt, kann die Umwelt der Mutter nicht vom Gast 

umfasst werden. Der Unterschied zwischen der Innerlichkeit der Mutter dem 

Nachwuchs gegenüber besteht darin, dass die große Wirtin sich dem niederen 

Gast zusammen mit ihrer Umwelt als geschlossene Einheit darstellt, während 

ihre Totalität mit ihrer Umwelt vom Gast nie erfasst werden kann – es sei denn, 

das größte Behältnis würde sich dafür eignen, sich selbst zu beobachten, was je-

doch nur bei einer metaphysischen Bedeutung („Große Mutter“) der Fall wäre. 

Die Umwelt der Mutter umfasst die Umgebung des Gastes, sein in sich Seiendes, 

das von der Behälterin, nämlich die Mutter, beobachtet wird.
155

 

So wächst jede höhere Umwelt mit der steigenden Zahl von Wirkungen, die 

sie enthält und nähert sich immer mehr der Umgebung an, die sie umschließt. 

Dabei ist gleichgültig, ob wir uns diese Umgebung wiederum als Umwelt eines 

höheren Wesens denken wollen oder nicht.
156

 Entsprechend ist die Beobachtung 

zweiter Ordnung der Anfangspunkt symbiotischer Mit-Relationen entsprechend 

der Innerlichkeit Mutter-Mensch, Mutter-Tier, Mutter-Pflanze etc. Das Innen der 

Mutter ist die Umwelt des Gastes, während die Umwelt der Mutter nicht vom 

Gast erfassbar ist, jedoch von einer größeren Mutter, und so ad infinitum, es sei 

denn, man setzte eine Mutter erster Ordnung voraus, die allen anderen Mütter 

und auch sich selbst in sich beinhaltet. Diese Mutter erster Ordnung wird hier 

definiert (bzw. postuliert) als eine Mutter, die alle Mütter in sich beinhaltet, be-

herbergt und beheimatet. Sie ist die Mutter-Matrix, die sich durch autooperative 

Techniken selbst beherbergt. Sie ist die absolute Innerlichkeit oder das Endomi-

lieu, das nicht im Außen widerspiegelbar ist, da es sich selbst beobachtet. 

                                                             
155  Dazu von Uexküll, J: „Je mehr sich die Innenwelt durch den Ausbau solcher Struk-

turen bereichert, umso größer und reicher wird auch die Umwelt der Tiere. Daher 

umfasst die Umwelt des nächst höheren immer wieder die Umwelt des nächst niede-

ren. Und wenn man sich die Tiere als Beobachter denkt, so wird jedes Mal die Um-

welt des höheren Tieres als die Umgebung des niederen Tieres gelten können, in der 

es von diesem beobachtet wird.“ J.Uexküll: Umwelt und Innenwelt der Tiere, S. 

252. 

156  Vgl. ebd., S. 252. 

https://doi.org/10.14361/9783839445907 - am 14.02.2026, 11:48:32. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839445907
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


90 | Matrixiale Philosophie 

3.2.2  Innenweltlichkeit in Rückkopplung mit Umweltlichkeit 

Wie jedes Element ist jedes Lebewesen von allen Seiten von Faktoren umgeben, 

die auf es einwirken. Das Tier etwa umgibt eine Gesamtheit von Elementen, die 

seine Umgebung bilden. Ein Tier, eine Pflanze oder ein Stein können von den-

selben Faktoren und Elementen umgeben sein, haben jedoch nicht dieselbe Um-

welt. 

Die Umgebung stellt die Basis dar für die allgemeinen Bedingungen zur Be-

trachtung der Umwelt eines Organismus.
157

 In einem Akt eidetischer Abstraktion 

könnte man sich ein Element ohne Umgebung denken
158

 – nicht jedoch die Um-

welt. Sie kann keineswegs als nicht Vorhandenes vorgestellt werden, weil sie 

Teil der inneren Organisation des Tieres ist
159

, Projektion seiner Gegenwelt.
160

 

In diesem Sinne grenzt der Ökologe und Biologe Jakob von Uexküll die aus 

objektiven physischen Elementen (Qualitäten) bestehenden äußeren Faktoren der 

Umgebung ab von der Gesamtheit der Aspekte in der unmittelbar erfahrenen 

Umgebung, mit der ein Element in wechselwirkendem Verhältnis steht: die Um-

welt. Die Umgebung ist immer da und gleich. Sie hängt aber davon ab, was von 

der Gesamtheit, die einen Körper umgibt, auf ihn wirkt und wie es sich in sei-

nem Innen widerspiegelt.
161

 Die Umwelt steht in engerer Wechselwirkung mit 

der inneren Organisation des Organismus, etwa durch Rezeptoren (beim Tier: 

Nerven), die die Aufgabe haben, äußere Impulse und Reize aufzunehmen und zu 

erfassen. Im Gegensatz zur Umgebung, die für zwei verschiedene Lebewesen 

gleich sein kann, bilden Organismus und Umwelt immer eine zusammenhängen-

de, in sich geschlossene Einheit. Die Umwelt umfasst demnach die vom Tier 

aufgebaute und verarbeitete Gesamtheit oder Totalität des Feldes, das mit dem 

                                                             
157  Vgl. Uexküll: „Werfen wir erst einen Blick zurück auf die Umwelten der verschie-

denen Tiere, die wir betrachtet haben so erkennen wir, daß überall unsere eigene 

Umgebung die gemeinsame Basis für alle Betrachtungen abgegeben hat.“ Ebd., S. 

248. 

158  Vgl. Uexküll: „Man kann sich wohl die von uns gesehene Umgebung des Tieres 

wegdenken und sich ein Tier isoliert vorstellen.“ Ebd., S. 196. 

159  Vgl. Uexküll: „Man kann sich aber nicht ein Tier isoliert von seiner Umwelt denken, 

denn diese ist nur als eine Projektion seiner Gegenwelt richtig zu verstehen. Und die 

Gegenwelt ist ein Teil seiner eigensten Organisation.“ Ebd. 

160  Ebd. 

161  Uexküll: „Während die Umwelt sich ändert, bleibt die Umgebung im wesentlichen 

unverändert, weil sie eben die Umwelt des Beobachters und des Tieres darstellt.“ 

Ebd., S. 249. 

https://doi.org/10.14361/9783839445907 - am 14.02.2026, 11:48:32. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839445907
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Axiom I | 91 

 

Tier ein unauflösliches Ganzes bildet.
162

 Das, was auf das Tier einwirkt, wird be-

stimmt durch eine selektive Programmierung und den Aufbau der Rezeptoren, 

sodass seine Umwelt nur einen Teil der Umgebung umfasst – nämlich nur das, 

was auf die erregbare Substanz des Tierkörpers zu wirken scheint.
163

 Umwelt 

und Umgebung aber nähern sich an in dem Maße, in dem sich die Umwelt (im 

Gegensatz zur Umgebung) verändert, und zwar infolge einer Vergrößerung des 

Umweltraumes.
164

 

Jeder Organismus setzt sich aus physiologischen Elementen zusammen und 

ist gekennzeichnet durch einen Bauplan, durch den von außen aufgenommene 

Reize in Erregungen verwandelt werden
165

, sodass er in eine individuell-

spezifische Relation mit dem Außen tritt und „in einer fremden Welt“ gleichsam 

als „eigene Welt geschaffen“ wird. Jedes Tier trägt seine Umwelt wie ein un-

durchdringliches Gehäuse seinen Lebtag mit sich herum.
166

 Das Innere des Or-

ganismus steht aufgrund der hervorgerufenen Anpassungsfelder zwischen der 

Innenwelt des Tieres und der Außenwelt in einem unmittelbaren Wechselwir-

kungsbezug mit ihr,
167

 das heißt, seine Umwelt wächst, wird immer größer. 

 

3.2.3  Innenwelt-Umwelt-Korrelation:  

eine geschlossene wechselwirkende Einheit 

Alle lebenden Organismen gleichen sich darin, dass sie sich an ihre Umgebung 

anpassen. Jedes von ihnen aber besitzt seine eigene Umwelt, die in Überein-

stimmung mit der inneren Organisation aufgebaut ist.
168

 Der feine Körper einer 

                                                             
162  „Die Umwelt, wie sie sich in der Gegenwelt des Tieres spiegelt, ist immer ein Teil 

des Tieres selbst, durch seine Organisation aufgebaut und verarbeitet zu einem un-

auflöslichen Ganzen mit dem Tier selbst.“ Ebd., S. 196. 

163  Uexküll: „Die Umwelt ist immer nur ein Teil der Umgebung, der auf die erregbare 

Substanz des Tierkörpers wirkt, und mit der Vereinfachung der ganzen Bauart ver-

einfacht sich auch die Bauart der erregbaren Substanz.“ Ebd., S. 249. 

164  Uexküll: „So wächst jede höhere Umwelt mit der steigenden Zahl von Wirkungen, 

die sie enthält, und nähert sich immer mehr der Umgebung, die sie umschließt.“ 

Ebd., S. 252. 

165  Vgl. ebd., S. 13f. 

166  J.v Uexküll: Umwelt und Innenwelt der Tiere, S. 219. 

167  Uexkülls „Umweltlehre“ befasst sich mit den physiologischen Wechselwirkungen 

von Organismen mit bestimmten Bereichen der Umgebung.  

168  Arnold Gehlens Kommentar zu Uexkülls Umwelttheorie: „er achtete dabei besonde-

res auf die Frage, welche Sinnesreize einem Tiere kraft seiner besonderen Ausstat-

tung mit Sinnesorganen allein gegeben sein können, und kam zu der Ablehnung der 

https://doi.org/10.14361/9783839445907 - am 14.02.2026, 11:48:32. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839445907
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


92 | Matrixiale Philosophie 

Qualle etwa besteht fast nur aus Rezeptionsnerven und kommt mit seiner Umge-

bung offenbar anders in Berührung als der Körper des Menschen. So kann be-

hauptet werden, dass die Ganzheit der Gegenstände, mit welcher der Körper 

eines Tiers in Berührung kommt, seine Umwelt darstellt. Sein Körper soll ausge-

stattet sein zum Empfang von Erregungen der Außenwelt, und seine innere Or-

ganisation bestimmt die Wirkung der Umgebung auf sich, was wiederum die 

Umwelt bildet. 

Jakob Johann von Uexkülls wesentlicher Punkt besteht in der Wechselbezie-

hung zwischen der Umwelt und der inneren Organisation lebendiger Individuen. 

Zunächst hebt er hervor, dass jedes Individuum aufgrund seiner inneren Organi-

sation zwar anders ist, aber dennoch dieselbe Umgebung anderer Individuum 

teilt.
169

 Dies entspricht jeweils einer eigenen Umwelt, ergo hat jede Art ihre 

eigene, artspezifische Umwelt. Dieser Unterscheidung zwischen Umwelt und 

Umgebung folgt jedoch die Aussage, dass der Bauplan jeder Individuation die 

Grenze der Umwelt des Tieres bestimmt.
170

 Der „Bauplan“ oder die innere 

Struktur eines Tieres und seine Umwelt bilden unmittelbar eine Einheit.
171

 Das 

heißt, der Grad der Komplexität der Umwelt einer Individuation hängt unmittel-

bar ab von ihrer Bauart.
172

 Die Umwelt ist bedingt durch den Bauplan des Orga-

nismus, das heißt durch seinen Aufbau und seine Struktur, welche die Reize der 

Umgebung auswählt. Diese wiederum werden von der inneren Organisation des 

Organismus bearbeitet, sodass sie die Grenze der Umwelt bestimmen. In dieser 

Hinsicht bedeutet „Umwelt“ nichts anderes als die Funktionsweise der inneren 

Organisation eines Lebewesens im Zusammenhang mit seinem Außen. 

                                                                                                                                  
naiven Vorstellung, die den Tieren unsere Welt als ihre eigene zuschreibt, während 

in Wirklichkeit jede Art ihre eigene artspezifische Umwelt hat, zu deren Bewälti-

gung und Erfahrung sie ein System spezialisierter Organe besitzt. Kennen wir die 

Sinnesorgane und Leistungsorgane eines Tieres, so können wir seine ‚Umwelt‘ re-

konstruieren.“ In Gehlen, Arnold: Der Mensch: seine Natur und seine Stellung in der 

Welt, T.1, Frankfurt a.M.: Klostermann 1993, S. 80. 

169  Vgl. J. Uexküll: „Jedes variierende Individuum ist entsprechend seinem veränderten 

Bauplan anders, aber gleich vollkommen seiner Umgebung angepasst.“ Uexküll, 

ebd., S. 5. 

170  Vgl. J. Uexküll: „Denn der Bauplan schafft in weiten Grenzen selbsttätig die Um-

welt des Tieres.“ Ebd. 

171  Vgl. A. Gehlen: Der Mensch: seine Natur und seine Stellung in der Welt, S. 84. 

172  Die Umwelt ist immer nur jener Teil der Umgebung, der auf die erregbare Substanz 

des Tierkörpers wirkt, und mit der Vereinfachung der ganzen Bauart vereinfacht 

sich auch die Bauart der erregbaren Substanz. Vgl. J. Uexküll: ebd., S. 248-253. 

https://doi.org/10.14361/9783839445907 - am 14.02.2026, 11:48:32. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839445907
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Axiom I | 93 

 

Nach Uexküll ist der Bauplan eines Individuums definiert durch das Zusam-

menwirken jener Teile, aus denen es sich zusammensetzt. Ihre Interaktion be-

stimmt sein Verhalten, setzt die Art und Weise fest, wie Prozesse ablaufen und 

kennzeichnet seine Ganzheit als ein Plan oder eine Form.
173

 Dieser Bauplan bil-

det die innere Weltlichkeit des Organismus und ist bedingt von seiner Umwelt-

lichkeit
174

, da er außerhalb seiner selbst unbekannt ist. Jede Lebensform, jede in-

nere Lebensstruktur, ist wechselseitig von ihrer Umwelt bedingt, indem ihre In-

nenwelt in Wechselwirkung mit der Umwelt steht.
175

 Rezeptoren betreiben eine 

Auswahl der Reize der Umgebung, die auf das Nervensystem wirken und deren 

Verhältnis untereinander anzeigt, wie „Innenwelt und Umwelt miteinander zu-

sammenhängen.“
176

 

Die Umwelt also steht in unmittelbarer Rückkopplung mit der Innerweltlich-

keit des Organismus. Sie ist bedingt durch den Bauplan, das heißt seinen Plan 

und seine Struktur, die die Reize der Umgebung auswählen, und diese wiederum 

werden bearbeitet von der inneren Organisation des Organismus, sodass sie die 

Grenze der Umwelt bestimmen. Ein Lebewesen wird nach Uexküll nicht als ein 

Individuum oder eine Art untersucht, sondern als ein Gefüge aus Art und Um-

welt.
177

 

In diesem Sinne ist die Umwelt für ein Tier ein Terrain, das nach seiner inne-

ren spezialisierten Ausstattung (sensorisches und motorisches Nervensystem) in 

Wechselwirkung mit dem Außen steht. Seine Umwelt ist sein Heim.
178

 

In der biologischen Theorie des 20. Jh. bezeichnet „Umwelt“ weniger einen 

Aspekt der Offenheit lebender Systeme; der Begriff beschreibt vielmehr den ge-

schlossenen Charakter einer Individuation, dessen (unbekannter) innerer Bau-

plan zentral für die Erregbarkeit der Umgebung in Bezug auf die Konstruktion 

der Umwelt ist. Die offene Naturkraft wirkt innerhalb und außerhalb des Tierrei-

                                                             
173  Der Bauplan definiert, in welcher Form der Prozess abläuft, was der Zusammenwir-

kung der Teile zugrunde liegt. Vgl. ebd., S. 13f. 

174  Vgl. ebd., S. 5. 

175  Vgl. J. Uexküll: „Ebenso objektiv wie die Faktoren der Umwelt sind, müssen die 

von ihnen hervorgerufenen Wirkungen im Nervensystem aufgefasst werden. Diese 

Wirkungen sind ebenfalls durch den Bauplan gesichtet und geregelt. Sie bilden zu-

sammen die Innenwelt der Tiere.“ Ebd., S. 6. 

176  Ebd. 

177  Vgl. Gehlen: Der Mensch: seine Natur und seine Stellung in der Welt, S. 85. 

178  Dazu Gehlen: „Uexküll vergleicht die Sicherheit, mit der ein Tier sich in seiner 

Umwelt bewegt, mit der entsprechenden eines Menschen in seiner Wohnung.“ Ebd., 

S. 83. 

https://doi.org/10.14361/9783839445907 - am 14.02.2026, 11:48:32. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839445907
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


94 | Matrixiale Philosophie 

ches unterschiedlich, was dazu führt, dass verschiedene Umwelten in unmittelba-

rer Bedingtheit mit äußerer Kraft vollendet werden. Die Relation Innenwelt-

Umwelt bestimmt die umgebenden Grenzen, woran sich die Rückkopplungs-

struktur anschließt. 

Die Mutterbeziehung wurde oben als eine parasitologische Beziehung be-

zeichnet, die darin besteht, dass ein Gast sich im Körper der Mutter niederlässt, 

sich an sie anpasst und sie sein Endo-Milieu darstellt. Körper der Mutter und 

Gast werden eine geschlossene, wechselwirkende Einheit. Der Körper der Mut-

ter umfasst die Umwelt für den Gast, doch er ist Teil der Umgebung der Mutter. 

Die große Mutter beachtet die Umgebung dessen, der bei ihr ist und der mit ihr 

in Wechselwirkung steht. Umgekehrt ist für den Parasiten der Körper der Mutter 

alles, was in seine Beobachtungsordnung fällt. Infolgedessen stellt die Beobach-

tungsordnung eine Eskalationskette dar, wobei „die Einheit des höheren Tieres 

mit seiner Umwelt niemals vom niederen Tiere erfaßt werden kann“ (Uex-

küll).
179

 Wir stoßen hier auf das epistemologische Problem, dass die Innenwelt-

lichkeit einen blinden Fleck der Beobachtungsordnung bildet, da sie sich nicht 

selbst beobachten kann, sondern nur in der Differenz mit der Umwelt. Mit Blick 

auf die Eskalation der Innen-Relationen rücken an dieser Stelle die Fragen der 

Umweltoffenheitstheorie der anthropologischen Philosophie des 20. Jahrhun-

derts in den Blick.
180

 

 

3.3  Die Mutter ist in der Welt: (Innen-)Weltlichkeit der Mutter 

Es ist der biologischen Theorie und der anthropologischen Philosophie des 20. 

Jahrhunderts zu verdanken, das Feld der Innerlichkeit in Abgrenzung zu subjek-

tivistischen transzendentalen Traditionen formuliert zu haben. Die Innerlichkeit 

wurde in der frühen Umwelttheorie des 20. Jh. mit Uexküll an der Spitze dabei 

nicht im Gegensatz zum Außen konzipiert, sondern als eine zum Organismus 

                                                             
179  Uexküll: „Dem Beobachter stellt sich das niedere Tier zusammen mit seiner Umwelt 

als eine geschlossene Einheit dar, während die Einheit des höheren Tieres mit seiner 

Umwelt niemals vom niederen Tiere erfaßt werden kann.“ Ebd., S. 252. 

180  Da die philosophische Anthropologie die Sonderstellung der Menschen anderer 

Tierarten gegenüber bekundet, steht die „Weltoffenheit“ des Menschen der Umwelt-

lichkeit aller Tierarten gegenüber. Der Mensch rechnet aufgrund seiner Sonderstel-

lung im Kosmos damit, dass er sich von der Einpassung in spezifische Umwelten 

entheben kann. Vgl. M. Scheler: Die Stellung des Menschen im Kosmos, München: 

Nymphenburger 1947; A. Gehlen: Der Mensch, seine Natur und seine Stellung in 

der Welt. Zur Erweiterung dieser These siehe Problem I. Welthaftigkeit als Ontolo-

gisches Problem in Propositio I. Axiom II. 

https://doi.org/10.14361/9783839445907 - am 14.02.2026, 11:48:32. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839445907
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Axiom I | 95 

 

gehörige Sphäre, die durch Rezeptoren (Reizrezeptoren bzw. Nervenkanäle) ans 

Außen gekoppelt ist und die aufgrund der inneren Organisation des Organismus 

eine bestimmte Umwelt bildet. 

Mit dieser Aussage lässt sich die dualistisch-subjektivistische, auf das Axiom 

cogito ergo sum zurückgehende Dichotomie zwischen Innen(welt) und 

Außen(welt) widerlegen und die irreparable Zäsur zwischen Innen und Außen 

wechselwirkend betrachten. Seit der cartesianischen Abspaltung zwischen res 

cogitans und res extensa übernimmt die Innerlichkeit die Bedeutung und We-

senheiten des Psychischen, des Bewusstseins, des Subjekts, des Ichs, des Den-

kens. Mit Innerlichkeit wurde in der Tradition des transzendentalen Subjektivis-

mus die Selbststellung des Ichs gemeint, da es vor allem als Grund zur Subjekti-

vierung „der nichtausdehnungshaften Bestandteile in der Natur“
181

 galt. Sie ist 

die Konträre der extensiven äußeren Realität. Die Umwelttheorie, insbesondere 

von Uexküll, öffnet einen neuen Blick auf das Innen des Organismus, was einen 

wichtigen Kernpunkt für moderne Denkansätze über die Sonderstellung des 

Menschen bedeutete. So stellt etwa Max Scheler fest, dass… 

 

[...] Lebewesen nicht nur Gegenstände für äußere Beobachter sind, sondern auch ein Für-

sich- und Innesein besitzen, in dem sie sich selber inne werden, ein für sie wesentliches 

Merkmal –ein Merkmal, von dem man zeigen kann, daß es mit den objektiven Phänome-

nen des Lebens an Struktur und Ablaufsform die innigste Seinsgemeinschaft besitzt.
182

 

 

Darüber hinaus ist Martin Heideggers Fundamentalontologie die Wiedergewin-

nung des Sinns der Innerlichkeit zu verdanken. Das Innen ist eine Weltlichkeit
183

 

                                                             
181  Vgl. Plessner: „Daß ich als Ich in der ihm eigentümlichen Selbststellung zu dieser 

merkwürdigen Innerlichkeit gehöre, für welche als spezificum der Ausdruck cogi-

tans von Descartes gewählt wurde, legt (noch ontologisch) den Grund für die Sub-

jektivierung der nichtausdehnungshaften Bestandteile in der Natur. Es steht eben 

neben der Ausdehnung nicht die Intensität, sondern die Innerlichkeit, das ‚Denken‘  

oder das Bewusstsein. Für das Nichtausgedehnte ist kein anderer Platz als die Sphäre 

der res cogitans gelassen.“ H. Plessner: Die Stufen des Organischen und der 

Mensch, S. 80. 

182  M. Scheler: Die Stellung des Menschen im Kosmos, S. 11. 

183  „Das In-Sein als solches; die ontologische Konstitution der Inheit selbst ist heraus-

zustellen (vgl. Kap. 5 d. Abschn.) [...] Das In-der-Welt-sein ist zwar eine a priori 

notwendige Verfassung des Daseins.“ M. Heidegger: Sein und Zeit, S. 53. Weiter 

hinaus „In-Sein ist demnach der formale existenziale Ausdruck des Seins des Da-

seins, das die wesenhafte Verfassung des In-der-Welt-seins hat“. Ebd., S. 54. 

https://doi.org/10.14361/9783839445907 - am 14.02.2026, 11:48:32. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839445907
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


96 | Matrixiale Philosophie 

a priori; daher bekommt bei Heidegger die Frage der Innerlichkeit eine ontolo-

gisch-existenziale Dimension, da sie sich auf die Welt bezieht: „Weltlichkeit ist 

ein ontologischer Begriff und meint die Struktur eines konstitutiven Momentes 

des In-der-Welt-seins.“
184

 

Die oben dargestellte asymmetrische Ökonomie zwischen Mutter und Neu-

geborenem ergab die Designation einer Feldrelation, welche die Innenweltlich-

keit der Mutter bestimmt. Der Gast ist in der Wirtin, sie umfasst seine Umwelt, 

und die Wirtin hat ihn zum Inhalt. Wirtin und Gast, Gast und Wirtin bilden eine 

Lebenssphäre. Das Hauptmerkmal dieser Beziehung besteht in der Position der 

Wirtin, genauer gesagt, darin, dass die Mutter_X dem Gast gegenüber eine in-

nenweltliche Stellung einnimmt. Nach einer parasitären und relationalen Bezie-

hung zwischen Wirtin und Gast steht die Innenweltlichkeit des Gastes in Wech-

selwirkung mit seiner Umwelt – ebenso, wie die Innenweltlichkeit der Wirtin an 

ihre Umwelt gekoppelt ist. Innen- bedeutet hier nicht mehr, sich im Sinne der 

subjektivistisch post-kopernikanischen Tradition einem Außen gegenüberzustel-

len, sondern bezeichnet Korrelation, Kopplung und Wechselwirkung mit der 

Um-(Welt). 

 

3.3.1  Das koevolutive Gast-Wirtin-bei-Sein  

als innenweltlich Seiendes 

Die Bedeutsamkeit der Mutter_X liegt in der Tatsache, dass sie, die Innenkörper-

lichkeit der Mutter, die Umwelt der Ungeborenen umfasst. Der Embryo wird in 

der Gebärmutter beherbergt, und die Gebärmutter umschließt ihn. Nach dem 

Abgang des Fötus ist das Neugeborene umgeben von den für sein Überleben 

sorgenden (allo)mütterlichen Instanzen. Sie beherbergen das Kind in ihrem 

(Aufzuchts-)Schoss und setzen zugunsten seines Heranwachsens ein Bildungs-

programm in Gang. Die Mutter ist hier eine Wirtin, in der Gäste untergebracht 

sind. Die Relation des Gastes zur Wirtin ist eine Innenrelation, in der der Gast 

klar in einem anderen
185

, im Haus der Wirtin (in der Gebärmutter oder der Mut-

                                                             
184  Ebd., S. 64. 

185  Vgl. Plessner: „Wie wird aus der Innerlichkeit eine Innenwelt? Man sollte doch 

glauben, daß der einfache Hinweis auf den Unterschied zwischen dem Ineinander 

der Mannigfaltigkeit, die als ichzugehörige Seins- und Aktfülle in der Selbststellung 

faßbar wird und sich auslebt, und dem In-einem-anderen-sein eben dieser Mannig-

faltigkeit genügte, um jeder Verwechslung vorzubeugen und eine Verraumlichung 

des per definitionem Umräumlichen zu verhindern. Trotzdem besteht hier ein eigen-

tümlicher Anschauungszwang, auf welchem die Unterscheidung von Innenwelt und 

https://doi.org/10.14361/9783839445907 - am 14.02.2026, 11:48:32. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839445907
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Axiom I | 97 

 

ter) ist. Die Mutter ist für den Gast das In-Sein; dessen Kennzeichen nicht nur 

eine Räumlichkeit, sondern ein relationales Feld: Einerseits ist die Mutter ein In-

Sein, hat den Charakter von etwas, das innen ist; sie setzt sich aber auch in ein 

räumliches (Seins-)Verhältnis, wobei sie in einem Raum ausgedehnter Seiender 

enthalten ist.
186

 

Die Relation der Wirtin zum Gast besteht darin, dass die Mutter dank ihrer 

Platzierung etwas in Relation bringt. Sie macht und gibt jemandem anderen 

Platz, dem folgend, dass sie ein schon vorhandenes Wesen ist, das es zu behau-

sen gilt. Sie ist da in dem Sinne, dass sie ein Mit für einen anderen bedeutet 

(Fürsorge), sie ist ein Bei in dem Sinn, dass bei ihr eine Feldrelation entsteht und 

sie selbst ist in einem anderen. Sobald sich der Gast in der Mutter befindet, ist 

sie schon da. Das mütterliche Umfeld umfasst die Umwelt des Gastes, und er ist 

ihr Innen. Somit ist sie schon da in dem Sinne, dass sie jemand anderem das In-

nen ist und sich zugleich in einem umfangreichen Innen befindet. 

Der Innerlichkeitsbezug auf diesen anderen, den Gast, stellt jedoch keine 

Raumrelation dar, nach der etwas in einem Körper enhalten ist. Sie besteht viel-

mehr in einer Rückkopplungsrelation, durch welche die Wirtin bei-dem Gast ist 

und der Gast bei- der Wirtin wohnt. Die Mutter_X ist ein innenweltliches We-

sen, dessen Körper als Tempel und Aufenthalt für den Gast bestimmt wird und 

durch das sich die einseitige ökonomische Asymmetrie auf Basis eines wechsel-

wirkenden Bei-Seins im ontologischen Raum ausgleichen lässt. 

Das Da- und das Bei-Sein weist hin auf ein Innen-Sein, das die Grundbe-

stimmung der Mutter kennzeichnet. Die Mutter ist innenweltlich für den Gast 

(das Kind) zuständig, indem sie seine Umweltlichkeit umfasst, und zugleich um-

gibt sie eine Welt, die ungreifbar für den Gast bleibt. Infolgedessen werden die 

Umweltlichkeiten von Gast und Wirtin bestimmt, und die Umgebung der Wirtin 

und des Gastes bleibt ausdifferenziert. 

 

3.3.1.1  Mütterliches In-Sein 

Die Stellung der Mutter in der Welt ist charakterisiert durch eine Innen-Position. 

Sie ist in der Welt, und diese weltinnerliche Beschaffenheit steht in bedingter 

Wechselwirkung mit ihrer Umweltlichkeit. Innen und Um-Welten stehen in 

wechselseitiger Beziehung zueinander. Die Mutter ist nach der schon erwähnten 

                                                                                                                                  
Außenwelt zurückgeht.“ H. Plessner: Die Stufen des Organischen und der Mensch, 

S. 94. 

186  Dazu Heidegger: „Wir meinten mit dem ‚in‘ das Seinsverhältnis zweier ‚im‘ Raum 

ausgedehnter Seienden zueinander in Bezug auf ihren Ort in diesem Raum.“ Hei-

degger: Sein und Zeit, S. 54. 

https://doi.org/10.14361/9783839445907 - am 14.02.2026, 11:48:32. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839445907
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


98 | Matrixiale Philosophie 

Eskalation im Innen eines noch umfangreicheren Feldes, so wie sie in der Welt 

ist. Sie ist in der Welt, und ihre Umweltlichkeit steht in einer engeren Verbin-

dung mit dem in ihr beherbergenden Seienden, da sie in ihrem Körper neue Gäs-

te empfängt, mit denen sie ein Bei- und Mit-Sein bildet. 

Das In-Sein aber erfolgt nicht als eine absolute und einwertige Raumbezie-

hung, wobei sich etwas innerhalb einer anderen Fläche befindet; es deutet viel-

mehr, wie schon erwähnt, auf ein Seinsverhältnis des mütterlichen In-Seins, auf 

bei-Sein-Beziehungen, in denen etwas immer wieder von einem größeren In-

Sein beinhaltet wird. Phänomenologisch beschreibt das In-Sein die Beziehung 

zwischen der Mutter und der Anderen, und infolgedessen achtet es auf die Tatsa-

che, dass alles Vorhandensein einen In-Bezug mit etwas anderem hat, das in 

unterschiedlichen Eskalationsgrößen gegeben ist. 

Anderseits ist die Mutter ein In-Sein, insofern die Möglichkeit besteht, in ihr 

beherbergt zu werden. Dazu ist sie das Besorgende, das für das Sein der Gäste 

sorgt. Das Sein dieses In-Seins aber wird gegeben durch eine ökonomische 

Grundbestimmung, die in der Unterbringung in einem anderen Körper und seiner 

Versorgung besteht, was sie als Besorgende kennzeichnet und im Gast die Sorge 

als Grundbestimmung seines Daseins weckt. Die Mutter ist ein In-Sein in dem 

Sinne, dass sie auch ein In-Sein für jemand anderen ist. Die Innerlichkeit als sol-

che bestimmt eine Seinsart, ein Seiendes, das „in“ einem anderem ist.
187

 

An dieser Stelle kann man an die existenzielle Analytik Heideggers herantre-

ten, um die ontologische Dimension des In-Seins zu untersuchen. Mit ihm könn-

te man sagen, dass auch, wenn das Innen-Sein nicht eine nur räumliche Bezie-

hung bedeutet, ein Unterschied „zwischen dem In-Sein als existenzial und der 

‚Inwendigkeit‘ von Vorhandenem untereinander als Kategorie zu sehen“
188

 be-

stehen sollte. Die ontologische Dimension des Innen besteht danach nicht in der 

Tatsache, dass etwas „innerhalb“ der Welt ist, also in der rein lokalen Angabe 

eines Seienden, sondern im Ortsverhältnis des Seienden, was das „Vorhanden-

sein „in“ einem Vorhandenen“ als ein Mitvorhandensein mit etwas beinhaltet.
189

 

                                                             
187  Vgl. Heidegger: „Das Seiende, das je in der Weise des In-der-Welt-seins ist.“ Ebd., 

S. 53. 

188  Ebd., S. 56. 

189  Heidegger: „Dieses Seiende, dessen ‚In‘-einandersein so bestimmt werden kann, ha-

ben alle dieselbe Seinsart des Vorhandenseins als ‚innerhalb‘ der Welt vorkommen-

de Dinge. Das Vorhandensein ‚in‘ einem Vorhandenen, das Mitvorhandensein mit 

etwas von derselben Seinsart im Sinne eines bestimmten Ortsverhältnisses sind on-

tologisch Charaktere, die wir Kategoriale nennen.“ Ebd., S. 54. 

https://doi.org/10.14361/9783839445907 - am 14.02.2026, 11:48:32. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839445907
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Axiom I | 99 

 

Das In-Sein nimmt einen existenziellen Ausdruck an unter der Bedingung, 

dass In-Sein in der Weltlichkeit und dank ihr eine existenzielle Beziehung des 

Daseins bedeutet. Ontologie heißt dann ein existenzieller Begriff der Weltlich-

keit. In-der-Welt-Sein wird faktisch in weitem Ausmaß von Seiendem als Inner-

weltliches entdeckt.
190

 Das Bedeutsame an Heideggers Innerlichkeitsontologie 

ist, dass das „In-sein“ nur aufgrund des In-der-Welt-Seins möglich ist.
191

 

Fordert man eine Ontologie der Weltinnerlichkeit der Mutter, stellt sich die 

ontologische Frage nach dem existenzialen Ausdruck des Daseins, das sich auf 

die Weltlichkeit bezieht.
192

 Der Angelpunkt aus einer matrixialen Perspektive 

besteht darin, dass die Mutter sowohl in der Welt ist als auch in ihrer Innenwelt-

lichkeit Gäste beherbergt. 

Die Mutter ist durch ein Innen gekennzeichnet, und dies in doppeltem Sinne: 

Einerseits verweist dies auf ihr weltinnerliches Dasein in dem Sinne, dass sie in 

der Welt ist, und anderseits bezieht es sich auf ihre innenweltliche Dimension 

mit der ontologischen Bedeutung, dass dieses Innen einen Raum zum existenzia-

len In-sein eines Anderen zur Verfügung stellt. Aus matrixialer Perspektive kann 

der Innenwelt der Mütter eine ontologische Dimension beigemessen werden, da 

sie aufgrund einer Bei- und Mit-Relation mit einem Anderen Sinn bekommt. Es 

bleibt jedoch noch zu untersuchen, ob alle Arten von Müttern Innenweltlichkeit 

umfassen und wenn ja, in welcher Weise. In dieser Hinsicht ist es Ziel der vor-

liegenden Forschung, die Sonderstellung der Mutter in Erweiterung der von Hei-

degger eingeführten existenziellen Dimension des Innenseins zu beleuchten. Die 

verschiedenen Arten von Müttern (Tier-, Pflanz-, Metall-Mütter etc.)
193

, die 

                                                             
190  Zum Sein des Daseins gehört nach Heidegger nicht die Innerweltlichkeit, sondern 

das In-der-Welt-sein. 

191   Heidegger: „Zunächst gilt es nur, den ontologischen Unterschied zwischen dem In-

Sein als Existenzial und der „Inwendigkeit“ von Vorhandenem untereinander als 

Kategorie zu sehen. [...] Das Dasein hat selbst ein eigenes „Im-Raum-sein“, das aber 

seinerseits nur möglich ist auf dem Grunde des In-der-Welt-seins überhaupt“ Ebd., 

S. 56. 

192  Heidegger: „Bei dem In-Sein geht es nicht nur um eine innenweltliche Struktur, die 

mit der Umwelt zusammenhängt, sondern „In-Sein“ ist demnach der formale exis-

tenzielle Ausdruck des Seins des Daseins, das die wesenhafte Verfassung des In-der-

Welt-sein hat.“ Ebd., S. 54. 

193  Die Arten werden nach der Fundamentalontologie Heideggers nicht nach ihrer bio-

logischen Beschaffenheit differenziert, sondern nach ihrer Offenbarkeit zur Welt. In 

dieser Weise ist das Sein des Menschen ein Dasein, da es zur Weltlichkeit offen und 

weltbildend ist. Andere Arten wie das Tier oder ein Stein sind verschlossen der Welt 

https://doi.org/10.14361/9783839445907 - am 14.02.2026, 11:48:32. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839445907
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


100 | Matrixiale Philosophie 

unter die Kategorie Matrix fallen, sind dadurch ausgezeichnet, dass sie weltin-

nerlich sind und das ihr Innen die Umwelt eines Organismus bildet, mit dem eine 

Relation, eine Beziehung zustandekommt. 

Die Tatsache, dass verschiedene Arten von Sein (Seiende) überhaupt als sol-

che offenbar werden können, hat nach Heidegger den Hintergrund, dass sie eine 

Innenweltlichkeitsgrundbestimmung kennzeichnet. Die Seinsarten gliedern sich 

danach nach ihrer Offenbarkeit und deshalb Zugehörigkeit zur Welt nach einem 

existenziellen System. Ein Stein zum Beispiel gehört einer Seinsart an, das die 

Offenbarkeit der Seienden entbehrt. Sein Seiendes ist verschlossen. Das Tier da-

gegen steht in Relation zu seiner Umgebung. Es bezeichnet die Zugänglichkeit 

von Seiendem (Grundcharakter des Weltbegriffes), aber auch das Entbehren der 

Welt, insofern es in gewisser Weise offen ist, doch das heißt keineswegs, dass es 

in einer Offenheit von Seiendem steht. Es ist in Beziehung auf andere zwar of-

fen, aber es ist nur mit seiner Umgebung verbunden. Das Tier bringt eine Umge-

bung mit, hat seine Umwelt. Und das Dasein bezeichnet die Offenbarkeit des 

Seienden. 

Infolgedessen ist der Stein weltlos, da er durch seinen Mangel an Bezogen-

heit zum Seienden keine Welt hat; auch Tiere sind weltarm, da ihre Art zugangs-

los ist zu dem, was auch noch neben ihnen ist, worunter sie als seiende Lebewe-

sen vorkommen. Das Dasein aber ist weltbildend, denn wegen des Gegensatzes 

seiner Verschlossenheit und Genommenheit gegenüber anderen Seinsarten (Tie-

re, Werkzeuge und Steine) ist es der Welt zugehörig. Zur Existenz des Daseins 

und seiner Bestimmung gehört das In-der-Welt-Sein. 

Das Dasein ist die einzige Seinsart, die in der Art von In-der-Welt-Sein ist. 

Die Offenheit seines Seienden und seine Zugehörigkeit in der Welt stellen die 

Grundbestimmung seiner Existenz dar, deren Voraussetzung darin besteht, etwas 

erfassen zu können. Nach Heidegger gibt es grundverschiedene Arten des Seins 

und demnach Seiender, und diesen liegt die ontologische Differenz zugrunde: 

das Problem der Offenbarkeit des Seienden und die Art ihrer Innerweltlichkeit. 

Die von der Fundamentalontologie thematisierte ontologische Differenz geht der 

Frage nach, wovon der Unterschied zwischen dem Sein und dem Seienden han-

delt.
194

 

                                                                                                                                  
gegenüber. Infolgedessen bergen sie nach Heidegger weniger Welt in sich als der 

Mensch. 

194  Heidegger: „Was Differenz hier besagt, ist zunächst klar: eben dieser Unterschied 

von Sein und Seiendem. Die ontologische Differenz ist derjenige Unterschied, der 

das Sein des Seienden angeht, genauer der Unterschied, in dem sich alles Ontologi-

sche bewegt, den es gleichsam zu seiner eigenen Möglichkeit voraussetzt, der Unter-

https://doi.org/10.14361/9783839445907 - am 14.02.2026, 11:48:32. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839445907
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Axiom I | 101 

 

Diese Frage aber richtet das Augenmerk auf das „grundsätzliche Problem der 

Mannigfaltigkeit der Weisen des Seiens und der Einheit des Seinsbegriffs über-

haupt.“
195

 Heidegger erhebt Kritik gegenüber der traditionellen Seinslehre und 

korrigiert sie mittels einer fundamentalontologischen Untersuchung. Die Frage 

nach dem Sinn von Sein
196

 war zum damaligen Zeitpunkt nach Heidegger nur 

ungenügend untersucht: Die abendländische Philosophie hatte sich mit dem Sein 

primär als etwas Vorhandenem befasst und daraus die Frage abgeleitet, welche 

Arten von Seienden unter dem Begriff „Sein“ gemeint sind. Die Korrektur dieser 

ontologischen Reduktion der abendländischen Seinslehre hat den Ausgangspunkt 

bei dem, was Heidegger die ontologische Differenz nennt. Das „Sein“ unter-

scheidet sich danach vom Gegenstand der Philosophie Prima, dem „Seienden.“ 

Das gegebene Seiende, die Feststellung, dass etwas ist, darf nicht mit dem ver-

borgenen Sein, mit dem, was etwas ist, verwechselt werden. 

Wie bereits gesehen, lässt sich das Seiende nach vielfältigen Seinsarten klas-

sifizieren: Das Tier, der Stein und der Mensch sind verschiedene Arten von 

Seienden mit je eigener ontologischer Qualität. Die Frage, die Heidegger stellt, 

berührt den Punkt, wie viel Sein dem Stein, dem Tier oder dem Menschen inner-

lich ist. Die Weltoffenheit des Seienden (in diesem Fall nur dem Dasein zuge-

schrieben) setzt Weltinnerlichkeit voraus. Das Dasein wird wegen seines Gegen-

satzes der Verschlossenheit und Genommenheit anderen Seinsarten gegenüber 

(Tiere, Werkzeuge und Steine) zu einer neuen Gattung erhoben, sodass die Frage 

nach dem Menschen die Frage nach seinem Dasein ist. Diese Überantwortung an 

das Dasein ist das Zeichen seiner absoluten Offenbarkeit, seiner Bezogenheit. Da 

das Sein der Menschen weltbildend ist, gehört das Dasein dem Menschen. 

Die Mutter bezeichnet gleichfalls eine Weltinnerlichkeit. Die verschiedenen 

Arten von Müttern setzen ihren generativen Bildungstrieb in verschiedenen Wel-

ten um. Die Frage einer Ontologie der matrixialen Weltinnerlichkeit besteht dar-

in, ob die ontologische Eskalation von Heideggers Fundamentalontologie auch 

                                                                                                                                  
schied, in dem sich das Sein von Seienden unterscheidet, das es zugleich in seiner 

Seinsverfassung bestimmt. Die ontologische Differenz ist die dergleichen wie Onto-

logisches überhaupt tragende und leitende Differenz, also nicht ein bestimmter 

Unterschied, der innerhalb des Ontologischen vollzogen werden kann und muss“. M. 

Heidegger: Die Grundbegriffe der Metaphysik, S. 521. 

195  M. Heidegger: Grundprobleme der Phänomenologie, 1975. 

196  Heidegger: „Haben wir heute eine Antwort auf die Frage nach dem, was wir mit 

dem Wort ‚seiend‘ eigentlich meinen? Keineswegs. Und so gilt es denn, die Frage 

nach dem Sinn von Sein erneut zu stellen.“ Heidegger, Martin: Sein und Zeit, S. 1. 

https://doi.org/10.14361/9783839445907 - am 14.02.2026, 11:48:32. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839445907
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


102 | Matrixiale Philosophie 

für eine Beschreibung ontologischen Dimension mütterlichen Innenweltlichkeit 

geeignet ist. 

 

3.4  Problem: Eine Ontik oder eine Ontologie der Mütter? 

Während manche Mutter-Spezies sich dadurch kennzeichnet, aufopfernd sofort 

von ihrem Nachwuchs gefressen zu werden, bilden andere Mütter eine eusoziale 

Kolonie, gestützt auf eine hohe Zahl an Aufzuchtarbeiterinnen. Die Mutter-

Pflanze definiert sich jedoch nicht durch einen Tierreich-Nachwuchs, und die 

Besonderheit der Mutter-Mensch besteht darin, dass der extrauterine Bildungs-

trieb eine für immer bleibende Institution ist, aufgrund einer evolutionsbiolo-

gisch determinierten Eigenschaft, der Neotenie.
197

 

Alle Arten von Müttern lassen sich von einer Position aus definieren, die mit 

dem Außen und ihrer Innerlichkeit in Beziehung steht. In diesem Sinne wurde 

die Begrifflichkeit „Mutter“ in Bezug auf ihre spezifische Differenz – das Ver-

mögen des Gebärens – oben so definiert, dass „Mutter“ einen Bildungstrieb be-

deutet, der sich äußerlich in der Gebärmutter manifestiert. Das Gebären ist ein 

Akt, etwas nach außen, aus einem Körper herauszubringen, hervorzubringen. In-

sofern ist „Mutter“ das Charakteristikum einer positionalen Translokalisation 

nach außen. Als Folge dieser Translokalisation setzt sich der Bildungstrieb 

außerhalb des Uterus fort. Die Mutter ist die allererste Instanz, durch die Interak-

tion mit der Welt möglich ist. Sie ist die Behausung, in welcher der Gast sich 

niederlässt und durch deren Rückkopplung sich eine Umwelt bilden lässt. Das 

Innen, gekennzeichnet als Grundbestimmung der Mutter, ist eine ko-evolutive 

(Form)Bildungs-Sphäre angesichts eines In-jemand-anderem-sein, was ein Bei- 

und Mit-Sein
198

 voraussetzt. Wenn die Wirklichkeit des In-Seins das Sein der 

Mutter bestimmt, was wiederum in unmittelbarer Innigkeit mit jemand anderem 

steht, wie lässt sie sich dann ontologisch zeigen? Wie ließe sich die Ontologie 

der Mutter erklären? 

Die matrixiale Philosophie führt an dieser Stelle zu einer Widerlegung der 

heideggerianischen Ontologie in dem Punkt, dass die Mutter-Gattung (sowohl 

für Tiere, Menschen, Pflanzen als auch Steine etc.) auf einem Bei-Sein beruht, 

bei dem die Möglichkeitsvoraussetzung zu einer exo-uterinen ontomorphologi-

schen Entwicklung besteht. Die Fortsetzung der Entwicklung und Bildung der 

extrauterinen Embryos zählt mit zu der Differenz, die beinhaltet, dass dieser 

                                                             
197  Vgl. Neotenie als Evolutive Veränderung des Uterus oder Fotäle Wende, in: Propo-

sitio III. Axiom II. 

198  Vgl. M. Heidegger: Sein und Zeit, § 26 – das Mitdasein der Anderen und das alltäg-

liche Mitsein, S. 114-117. 

https://doi.org/10.14361/9783839445907 - am 14.02.2026, 11:48:32. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839445907
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Axiom I | 103 

 

Prozess in einer entäußerten Welt stattfindet, die nur in Korrelation mit dem ver-

lorenen endouterinen Dasein zu verstehen ist. 

 

3.4.1  Die Mutter ist ontisch das Nächste und ontologisch  

das Fernste
199

 

Die Mutter-X ist ein Seiende, die da ist, in der Welt ist. Dank ihres Bildungs-

triebs geht von ihr in Umtausch- und Feldrelation mit dem Kind und Neugebore-

nen eine extrauterine Bildungskraft aus, die die „Welt“ konstruiert und bildet. 

Deshalb steht sie zwischen dem weltlosen Raum, aus dem das Neugeborene her-

vorbracht wird, und der Welthaftigkeit, die sich in Relation mit der Mutter bil-

det. Die Mutter ist eine Seiende, insofern ist sie nah, bei- und mit- dem anderem. 

Sie ist insofern die Nächste, als sie der allererste Reflexions- und Alteritätspunkt 

zur Differenzierung der Welt von dem darstellt, was nicht Welt ist. Ihre Position 

besteht in einer innenweltlichen Alterität, durch deren Relation sich die (Um-

)Welt bilden lässt. Sie ist das Nächste, insofern sie eine innenweltlich Begeg-

nende und in ihrer Existenz bestimmt ist bzw. jemand anderen in sich beinhaltet 

und bei-in einen Innenweltlichkeitsraum schafft, dessen Gegenspiel stark die 

Konstruktion der (Um)welthaftigkeit bedingt. Nach Heidegger, nach seiner fun-

damentalen Ontologie, gehört sie der Sphäre des Ontischen an, da die Ontik die 

Bestimmtheit des Seienden darstellt. Die Ontologie widmet sich nach Heidegger 

der Untersuchung des Seins. Das Sein bietet die Ganzheit als Voraussetzung, als 

Horizont des Sinnes, dank dessen die Welt sich verstehen und interpretieren 

lässt. „Sein ist jeweils das Sein eines Seienden“
200

, aber nicht „selbst ein Seien-

des.“
201

 In der Ontologie geht es um die Untersuchung des Seins, die Untersu-

chung dessen, was das Seiende zu Seiendem macht.
202

 Die Seienden sind nah
203

 , 

das Ontologische aber, das, was das Sein betrifft, ist das Fernste. 

                                                             
199  Vgl. Heidegger: „Das Seiende, das wir je selbst sind, ist ontologisch das Fernste.“ 

Ebd., § 63, S. 311. 

200  Ebd., S. 9. 

201  Ebd., S. 7.  

202  „Was Differenz hier besagt, ist zunächst klar: eben dieser Unterschied von Sein und 

Seiendem. Die ontologische Differenz ist derjenige Unterschied, der das Sein des 

Seienden angeht, genauer der Unterschied, in dem sich alles Ontologische bewegt, 

den es gleichsam zu seiner eigenen Möglichkeit voraussetzt, der Unterschied, in dem 

sich das Sein von Seienden unterscheidet, das es zugleich in seiner Seinsverfassung 

bestimmt. Die ontologische Differenz ist die dergleichen wie Ontologisches über-

haupt tragende und leitende Differenz, also nicht ein bestimmter Unterschied, der 

https://doi.org/10.14361/9783839445907 - am 14.02.2026, 11:48:32. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839445907
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


104 | Matrixiale Philosophie 

Das Seiende, das wir je selbst sind, ist ontologisch das Fernste. Der Grund dazu liegt in 

der Sorge selbst. Das verfallende Sein beim Nächstbesorgten der ‚Welt‘ führt die alltägli-

che Daseinsauslegung und verdeckt ontisch das eigentliche Sein des Daseins, um damit 

der auf dieses Seiende gerichteten Ontologie die angemessene Basis zu versagen.
204

  

 

Das, was die Mutter als Mutter bestimmt, ihre spezifische Differenz, das Gebä-

ren, gehört zur ontologischen Dimension der Mütterlichkeit. Doch das Sein der 

Mutter (Matrix) ist das Fernste. Der Horizont des Gebärens der Mütterlichkeit ist 

ontologisch das Fernste, weil das Gebären einen Umzug von einem weltlosen 

Raum zur Weltlichkeit bedeutet, wovon keine Erinnerung zu bewahren ist, doch 

aber Eindrücke, Gefühle, etc., die lebenslang geweckt werden können.
205

  

 

Es muß wohl nicht eigens erwähnt werden, daß die Gebärmutter unsichtbar ist, daß nie-

mand ihre Grundsubstanz (Prima Materia) sieht, denn wer könnte sehen, was vor ihm ge-

wesen ist? Wir alle kommen aus der Matrix, keiner aber hat sie je gesehen, denn sie war 

vor dem Menschen.
206

 

                                                                                                                                  
innerhalb des Ontologischen vollzogen werden kann und muss“. M. Heidegger: Die 

Grundbegriffe der Metaphysik, S. 521 ff. 

203  Aus Heideggers Sicht ergibt sich, dass das Seiende, das eidos, das innerweltlich Be-

gegnende, immer schon verstanden ist, immer nah ist, angewendet auf das Selbst-

verständnis der Menschen, während das Seiende, ontisch, bezüglich der Ebene des 

eidos, zwar das näheste aber ontologisch das Fernste ist. Vgl. M. Heidegger: Sein 

und Zeit, S. 311. 

204  Ebd., S. 311. 

205  Vgl. Ludwig Janus Beitrag zur pränatalen Forschung: „Zudem gibt es heute eine 

rasch wachsende Zahl von Menschen, die durch verschiedene Selbsterfahrungsme-

thoden […] Zugang zu Erlebnisdimensionen der eigenen Säuglingszeit und der Peri-

natalzeit gefunden haben. So beginnen in jüngster Zeit viele auch den Säugling und 

den Fötus und Neugeborenen in sich zu entdecken, vergleichbar denen, die in der 

ersten Hälfte unseres Jahrhunderts das Kind in sich wiederfanden.“ Janus, Ludwig: 

Wie die Seele entsteht, S. 40. Janus untersucht u.a. folgende Aspekte: „Vorgeburtli-

che und Geburtserfahrung in der psychoanalytischen Therapie“ (S. 72-80), „Erfah-

rungen von vorgeburtlichen und geburtlichen Erlebnisvorgängen in der Hypnose“ 

(S. 81-86), „Wiederleben eines perinatalen Traumas in der psychoanalytischen Re-

gressionstherapie“ (S. 89-91), „Bildhaftes erleben prä- und perinataler Zustände in 

der LSD-Erfahrung“ (S. 91-99) und  „Geburtserleben in Rebirthing“ (S. 99-102) in 

Janus, ebd.  

206  Paracelsus: Über die medizinische Tätigkeit, S. 177. 

https://doi.org/10.14361/9783839445907 - am 14.02.2026, 11:48:32. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839445907
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Axiom I | 105 

 

Die Mutter ist eine Seiende, und sie kennzeichnet die ontische Dimension als in-

nenweltliches Da-Sein. Ihre ontologische Dimension aber steht als Zeichen eines 

Entfaltungsprozesses zur Welt, da sie aus phänomenologischer Sicht zwischen 

entäußerter Welt und Weltlosigkeit steht. 

Ihre Nähe ist also auch ein Zeichen des Fernsten, ist Zeichen eines Umzugs 

und einer Translokalisation von einer hermetisch geschlossenen, weltlosen  

Region zu einem Außen. Die Mutter ist ontisch das Nächste, aber ontologisch 

das Fernste, da sie ein Zeichen für einen Verlust ist, einen Umzug.  

Die Sonderstellung der Mutter besteht nun darin, dass sie die Schnittstelle 

zwischen der entäußerten Weltlichkeit und dem Lebensraum in der Gebärmutter 

darstellt. Einerseits ist sie das Nächste, da sie den allerersten Alteritätsagenten 

bedeutet, durch dessen Anwesenheit das Neugeborene damit beginnt, die Welt 

von dem, was nicht Welt ist, zu differenzieren; anderseits ist sie ontologisch das 

Fernste, da sie für den Verlust und das Verlassen eines der Welt vorweggenom-

menen Lebensraums steht. Die Mutter also steht inmitten der ontologischen Dif-

ferenz zwischen Nächstem und Fernstem, zwischen Vorweltlichkeit und Welt-

lichkeit. Sie ist phänomenologisch das Zeichen einer verlorenen Lebenssphäre 

(der Gebärmutter) und ontologisch deren Neubildung in der offenen, entäußerten 

Welthaftigkeit.  

Die Frage nach der Innerweltlichkeit der Mutter ist insofern eine Fragestel-

lung, die negativ phänomenologisch gestellt werden kann in dem Sinne, dass bei 

der Mutter eine Innerlichkeit besteht, die nur durch ihre Entäußerung in der 

Welthaftigkeit zu finden ist.
207

 

                                                             
207  Vgl. Propositio III. Die Mutter ist das Zeichen des Verlustes der Gebärmutter in 

Axiom II.  

https://doi.org/10.14361/9783839445907 - am 14.02.2026, 11:48:32. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839445907
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


https://doi.org/10.14361/9783839445907 - am 14.02.2026, 11:48:32. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839445907
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Axiom II. Das Matrixiale entfaltet eine 

ontologische Dreiwertigkeit:  

Mutter – Gebärmutter – Welt 

 

 

 

 

Diagramm 3: Das Matrixiale entfaltet eine ontologische Dreiwertigkeit: Mutter-

Gebärmutter-Welt. Dieses Daigramm veranschaulicht die Innen- und 

Außenbeziehungen zwischen Mutter, Gebärmutter und Welt.  

 

Axiom I (vgl. oben) handelte vom Zusammenhang zwischen der Figur der Mut-

ter und der Welt. Dies wurde positiv ausgedrückt durch die Aussage Die Mutter 

ist der Welt innerlich, die unter Bezugnahme auf die parasitologische Ökonomie 

Michels Serres und den biologischen Ansatz der Evolutionsforscherin Blaffer-

Hrdy bewiesen wurde. Darüber hinaus wurde auf die ontologische Ebene der 

Weltinnerlichkeit aufmerksam gemacht und, sich stützend auf Heideggers Exis-

tenzialanalytik, festgestellt, dass die Weltinnerlichkeit entsprechend der Stellung 

der Mutter – in der Welt – bestimmend für das Empfangen von Gästen in sich 

ist, sodass eine existenziale koevolutive Mit-Welt gebildet wird, die aus matri-

xialer Sicht einen besonderen ontologischen Status hat. Sich anschließend an die 

Konklusion von Axiom I widmet sich Axiom II der Frage des Zusammenhangs 

https://doi.org/10.14361/9783839445907 - am 14.02.2026, 11:48:32. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839445907
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


108 | Matrixiale Philosophie 

zwischen Weltinnerlichkeit und Weltoffenheit; daher berührt es die philosophi-

sche Kernproblematik einer matrixialen Philosophie. 

Axiom II handelt insbesondere von der Behandlung der Kategorie Welt als 

dritter Wert, mittels dessen der Zusammenhang zwischen Mutter (Weltinnerlich-

keit) und Gebärmutter (Weltäußerlichkeit) greifbar wird. „Welt“ wird in dieser 

Arbeit mit dem Begriff „Weltlichkeit“
1
 umschrieben, um den ontologische Cha-

rakter der Welt auszudrücken, da es um den Übergang zwischen dem Innen und 

Außen der Welt geht und damit um die Kontinuität und Diskontinuität in der 

Ordnung des Seins. 

Die Propositio I des zweiten Axioms setzt die weltinnerliche Deutung der 

Mutterfigur mit der Umweltlichkeit des Neugeborenen in Beziehung. Im Fol-

genden wird erklärt, wie die Figur der Mutter ein Alteritätsagens (das Du) für 

den Neugeborene bedeutet, durch das die Weltlichkeit in Differenz zur vorge-

burtlichen Welt erst Sinn bekommt. Durch die und in Relation zur Alterität der 

Mutter, Auslöserin der ontologischen Differenz zwischen Weltäußerlichkeit 

(Gebärmutter) und Weltinnerlichkeit, lässt die Welt des Neugeborenen sich bil-

den. Infolgedessen lässt sich die erste Propositio, die den Zusammenhang zwi-

schen Welt und Weltinnerlichkeit bildet, so fassen: Die Mutter ist weltbildend. 

Dieser Propositio folgt eine zweite, wobei die Figur der Mutter als Weltbild-

nerin weder die Innerlichkeitsstelle noch die Äußerlichkeitsstelle einnimmt, son-

dern das Peripherische. Zu diesem Zweck befasst Propositio II sich mit der Stel-

lung der Mutter bezüglich der Formen des menschlichen Zusammenlebens, näm-

lich des sozialen Systems oder der Gesellschaft. 

Die dritte Propositio betrifft die phänomenologisch negative Stellung der 

Mutter bezüglich der Gebärmutter, nämlich die Weltinnerlichkeit im Verhältnis 

mit dem vorgeburtlichen Umfeld. Ausgehend von der Tatsache, dass den Innen-

weltlichkeitscharakter vorwiegend der Muttermensch kennzeichnet, richtet Pro-

positio III sich auf den Grad der Weltlichkeit, wobei die Mutterfigur als Zeichen 

eines Verlustes der vorgeburtlichen Welt, der Gebärmutter, steht. 

 

 

  

                                                             
1  Vgl. Heidegger: „‚Weltlichkeit‘ ist ein ontologischer Begriff und meint die Struktur 

eines konstitutiven Moments des In-der-Welt-seins. Dieses aber kennen wir als exis-

tenzielle Bestimmung des Daseins. Weltlichkeit ist demnach selbst ein Existenziell“. 

M. Heidegger: Sein und Zeit, S. 64. 

https://doi.org/10.14361/9783839445907 - am 14.02.2026, 11:48:32. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839445907
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Axiom II | 109 

 

1.  PROPOSITIO I:  

DIE MUTTER IST WELTBILDEND 

 

2.  Problem I: Welthaftigkeit als ontologisches Problem 

 

2.1  Weltlichkeit als dritter Wert zwischen Innenweltlichkeit  

und Umweltlichkeit 

Beim ersten Axiom wurde das Grundmerkmal der Mutter festgestellt, nämlich 

die Tatsache, dass sie In-der-Welt-ist. Ihre Weltinnerlichkeit bedeutet eine 

Grundstellung, die nicht zu widerlegen ist, da sie schon als erstes da ist. Infolge-

dessen entfaltet sich diese in zwei Beobachtungsordnungen. Die erste besagt, 

dass sie schon in der Welt ist. Sie umfasst die tautologische Aussage, dass es in 

der Welt Mütter gibt. Die zweite besagt, dass, so wie die Mütter in einem um-

fangreichen Körper beheimatet sind, sie in der Lage sind, in sich noch jemanden 

unterzubringen Die Mutter ist so in der Welt, da sie über einen Körper verfügt, 

in dem Gäste „beherbergt“ werden können. 

Darüber hinaus wurde dargelegt, wie sich die Innerlichkeitsstellung bildet, 

die auf die wechselwirkende Nutzen-Bedarfs-Rechnung zwischen dem in der 

Welt seienden Wesen (der Wirtin) und dem in ihrem Körper beherbergten 

Seienden (dem Gast) zurückgeht. Wirtin und Gast stehen miteinander in einem 

Verhältnis, so wie innenweltliche und umweltliche Sphäre eines Lebewesens in 

einem Verhältnis stehen. Im ökonomischen Austausch, sich stützend auf die von 

den Müttern durchgeführte „Investitionsrechnung“, bilden Gast und Wirtin eine 

geschlossene wechselwirkende Einheit. 

In Anlehnung an die umweltbezogene biologische Theorie des 20. Jahrhun-

derts wird die Mutter in diesem Axiom als ein Bei-Sein bezeichnet, dessen In-

nenweltlichkeit (Endomilieu) die Umwelt des Gastes bildet, aber nicht vollstän-

dig umfasst. Ihre Innenwelt kann jedoch von vielen Gästen besetzt werden, die 

nicht die Umwelt der Mutter beobachten können. Die Mutter bedeutet die Um-

welt des Gastes, aber nur unter der Voraussetzung, dass sie auf seine Innenwelt-

lichkeit
2
 so einwirkt, dass es wechselwirkend auch auf ihre innere Weltlichkeit 

einwirkt. Auch, wenn ihre Stelle als Umwelt des Gastes bezeichnet wird, ist die-

se Umwelt aufgrund des parasitologischen ökonomischen Verhältnisses auf die 

                                                             
2  Hierbei führt die innenweltliche Stellung zu dem epistemologischen Paradoxon, dass 

die innerlichen Beziehungen nur ad infinitum postuliert werden können, da eine Men-

ge sich selbst nicht enthalten kann, es sei denn, es wird die Hypothese einer großen 

Mutter aufgestellt, die sich selbst beinhaltet. Infolgedessen bildet die Mutter die Um-

welt des Gastes, der Gast aber kann die Umwelt der Wirtin nicht beobachten. 

https://doi.org/10.14361/9783839445907 - am 14.02.2026, 11:48:32. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839445907
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


110 | Matrixiale Philosophie 

innere Organisation sowohl des Gastes als auch der Wirtin bezogen. Nicht alle 

Arten von Müttern sind gleich, da sie nicht einen gleichwertigen Bezug zu ihrer 

Umwelt haben.
3
 Der Unterschied zwischen verschiedenen Arten von ihnen be-

steht, wie schon in Axiom I festgestellt, in der Stellungnahme, die sie zur Auf-

zucht ihres Nachwuchses beziehen, die abhängig von den Kosten, die mit der 

Fürsorge für jedes einzelne Kind verbunden sind, stehen. Sollen die Mütter eine 

ökobiologisch bedingte zentrale Rolle für das Überleben und die Fortsetzung der 

extrauterinen morphogenetischen Entwicklung der Nachkommenschaft spielen, 

sind sie unmittelbarer Teil ihrer Umwelt. Sollten sie aber nicht dauerhaft eine 

Rolle bei der Anpassung des Organismus an die Umwelt einnehmen, sind sie ein 

mittelbarer Teil ihrer Umwelt. Die Beschaffenheit einzelner Mütter wird durch 

den Grad der Unmittelbarkeit bestimmt, d. h. danach, wie ihre Innerweltlichkeit 

die Umweltwirkung bestimmt und wie unmittelbar die Umwelt auf die Inner-

weltlichkeit des Lebewesens wirkt. 

Die ontologische Erklärung zur Begründung der Verschiedenheit von Müt-

terarten liegt in dem Innen-Sein-Modus eines Seienden. Das In-Sein ist ein 

Merkmal für jedes Seiende, das nicht in demselben Grad gegeben ist. Der Grad 

des In-der-Welt-Seins eines Organismus hängt davon ab, in welchem Maß sein 

Bauplan eine Kopplung zwischen Innerweltlichkeit und Umwelt vorsieht. Ange-

nommen, sein Bauplan ist durch eine hohe Determiniertheit gekennzeichnet, 

dann bestimmt vor allem die Innerweltlichkeit die Form und den Umfang der auf 

ihn wirkenden umweltlichen Einflüsse und umgekehrt. 

Welt ist einer der größten philosophischen Signifikanten bei der Betrachtung 

der menschlichen Sinnenwelt. Mit dem Ziel, die Besonderheit des Menschen an-

deren Arten gegenüber (Tiere oder Pflanzen) festzustellen, hat sich die philoso-

phische Anthropologie des 20. Jahrhunderts, insbesondere Max Schelers Gedan-

ken über die Stellung des Menschen im Kosmos, Helmut Plessners These über 

die exzentrische Stellung des Menschen in der Welt und Arnold Gehlens Be-

zeichnung des Menschen als „Mängelwesen“
4
, intensiv dem Begriff Welt ge-

widmet, um die besondere Stellung des Menschen gegenüber anderen Arten ab-

zugrenzen. Tiere sind danach so ausgestattet, dass ihre Innerlichkeit unmittelbar 

                                                             
3  Die umfangreiche Forschung Blaffer-Hrdys über die weibliche Seite der Evolution 

handelt von einer Darlegung der vielfältigen Arten von Müttern innerhalb des Tier-

reichs. Die Diversität des mütterlichen Verhaltens, je nach Tierart, zu der sie gehört, 

liegt nach Blaffer-Hrdys in der ökologischen Bedingtheit, in der sie sich befindet. 

4  A. Gehlen: Der Mensch. Seine Natur und seine Stellung in der Welt, S. 90. 

https://doi.org/10.14361/9783839445907 - am 14.02.2026, 11:48:32. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839445907
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Axiom II | 111 

 

mit der Umwelt gebunden ist
5
, während die innere Organisation des Menschen 

so ausgestattet ist, dass ihre Wirkung auf die Umwelt und umgekehrt nicht un-

mittelbar „automatisch“ erfolgt. Nach diesem Kriterium und diesem Ansatz sind 

die Menschen „weltoffen“
6
 und die Tiere umweltabhängig oder umweltgeschlos-

sen definiert.  

 

Beim Tiere geht jede Handlung, jede Reaktion, die es vollzieht, auch die ‚intelligente‘, 

von einer physiologischen Zuständlichkeit seines Nervensystems aus, der auf der psychi-

schen Seite Instinkte, Triebimpulse und sinnliche Wahrnehmungen zugeordnet sind. [...] 

Der Ausgang von der physiologisch-psychologischen Zuständlichkeit ist also immer der 

erste Akt des Dramas eins tierischen Verhaltens zu seiner Umwelt. Die Umweltstruktur ist 

dabei der physiologisch und indirekt der morphologischen Eigenart des Tieres, seiner 

Trieb- und Sinnesstruktur, die eine strenge funktionelle Einheit bilden, genau und voll-

ständig ‚geschlosssen‘ [...] Ein ‚geistiges Wesen ist also nicht mehr trieb- und welt-

gebunden, sondern ‚umweltfrei‘ und, wie wir es nennen wollen, ‚weltoffen.‘
7
 

 

In ähnlicher Weise ließe sich sagen, dass der Unterschied zwischen Welt und 

Umwelt zunächst die unmittelbare oder mittelbare Gebundenheit aufgrund der 

einzelnen biologischen Ausstattung an das Milieu betrifft. Nach Scheler verleiht 

der Geistbegriff eine „Entbundenheit vom Organischen“, ergo ist das geistige 

Wesen „umweltfrei.“
8
 

Sollen Innen- und Um-Welt unmittelbar die Organisation des Lebewesens 

steuern, wären sie „für die Welt verschlossen.“ Aus dieser Aussage ergibt sich 

das Theorem: Je stärker ein Individuum organisch an seine Umwelt gebunden 

                                                             
5  M. Scheler: „Was ein Tier vorstellen und empfinden kann, ist durch den Bezug seiner 

angeborenen Instinkte zur Umweltstruktur apriori beherrscht“. M. Scheler: Die Stel-

lung des Menschen im Kosmos, S. 20. 

6  Die Neuzeit bricht mit der metaphysischen Vorstellung der Antike, die Gesamtheit al-

ler Dinge als Kosmos im Sinne einer geschlossenen und metaphysischen Totalität zu 

denken. Der Unterschied zwischen Weltäußerlichkeit und Weltinnerlichkeit lässt sich 

auf die cartesianische Metaphysik zurückverfolgen. Diese setzte der Welt die dualis-

tisch-entitative Differenzierung (res), nämlich res extensa vs. das cogito, entgegen. In-

folgedessen entsprechen sich das Innen der epistemologischen Anschauung und das 

Außen der Ausdehnung der Natur. Die Deutung der Innenweltlichkeit als Subjekti-

vismus, –wonach es sichbeim Außen um eine geistige Bildung des Innen handelt, 

blieb dem deutschen Idealismus immanent. 

7  M. Scheller: Die Stellung des Menschen im Kosmos, S. 34-36ff. 

8  Ebd., S. 36. 

https://doi.org/10.14361/9783839445907 - am 14.02.2026, 11:48:32. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839445907
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


112 | Matrixiale Philosophie 

ist, desto weniger Welt hat es, das bedeutet: Seine „Welt“ steht umgekehrt pro-

portional zum Grad der Bindung an seine Umwelt. Im diesem Zusammenhang 

besteht die Sonderstellung des Menschen in seinem unfertigen Wesen
9
 im Kos-

mos, was einen besonderen Bezug zu seiner Umwelt schafft.
10

 

Dieses Theorem bestimmt auch die Stellung der Mutter, ihre Bedeutung und 

Relation mit dem Neugeborenen. Wie schon ausgeführt, schließen sich in der 

Menge einer Matrix verschiedene Arten von Müttern zusammen, deren Unter-

schied vom Grad der Unmittelbarkeit der inneren Organisation des Neugebore-

nen und dessen Umwelt bestimmt wird. Die Mutter ist Teil der Umwelt des 

Neugeborenen, sodass sie die Fortsetzung seiner ontogenetischen Entwicklung 

im extrauterinen Milieu vorantreibt. Dabei ist es ontologisch bestimmend, einen 

Innerlichkeitsbezug mit dem Gast zu haben, was eine unmittelbare Verbindung 

mit dem Grad der Welthaftigkeit
11

 bedeutet. In diesem Sinne besitzen nicht alle 

Arten von Müttern denselben Entäußerungsgrad
12

, ergo sind auch nicht alle von 

ihnen gleichwertig an extrauterinen Prozessen beteiligt. 

                                                             
9  Vgl. Gehlen: „der Mensch wäre nicht nur ein notwendig, aus irgendwelchen, aber sehr 

besonderen menschlichen Gründen stellungsnehmendes Wesen, sondern auch ein in 

gewisser Weise ‚unfertiges‘“. A. Gehlen: Der Mensch. Seine Natur und seine Stellung 

in der Welt, S. 4. 

10  Die Sonderstellung des Menschen in ihrer Umwelt entspricht einer anthropologischen 

Aussage, welche die Bestimmtlosigkeit eines festen Ortes für den Menschen im Uni-

versum im Vergleich zu anderen Arten feststellt. Diese These wurde sowohl im theo-

logischen als auch im philosophischen Feld angeführt. Die theologische Deutung des 

Menschen erfolgt aufgrund der durch den Sündenfall entstandenen Erbsünde. Die phi-

losophische Tradition bezieht sich auf die Undeterminiertheit, Unfertigkeit, Unent-

schlossenheit menschlicher Existenz in der Welt. Diese Idee wird in der Renaissance 

geprägt, wo das humanistische Denken entsteht, dass davon ausgeht, dass der Mensch 

dazu geschickt wurde, seine eigene Stellung in der Welt zu schaffen. Die Entstehung 

humanistischen Denkens ist an den Verfall des kosmologischen Ideals angeschlossen, 

dass damit zusammenhing, dass die Wissenschaft verkündete, dass der Mensch nicht 

der Mittelpunkt des Universums sei. Das moderne Denken setzt die Idee der existen-

ziellen Fremdheit des Menschen in die Welt. 

11  Unter Welthaftigkeit ist die Qualität von Welt zu verstehen, ohne dass ihr eine ontolo-

gische Dimension beigemessen wird. Welthaftigkeit verweist auf die äußere Welt. 

Vgl. ebd., S. 406. 

12  Zur technisch bedingten Menschwerdung vgl. A. Leroi-Gourhan: Hand und Wort, 

1980. 

https://doi.org/10.14361/9783839445907 - am 14.02.2026, 11:48:32. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839445907
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Axiom II | 113 

 

Die Frage nach der Eigenschaft der Welt oder Welthaftigkeit hängt infolge-

dessen direkt ab vom mütterlichen Verhalten bei der Anpassung des individuali-

sierten Lebewesens an seine Umwelt. Die Frage der Welthaftigkeit wiederum ist 

ontologisch eine Frage, die auf phänomenologischer Ebene formuliert ist: Die 

(phänomenologische) Weise, auf die man sich der Welt nähert, bleibt nicht „ver-

dächtigungsfrei“ (nicht ohne Einfluß), da sich das, worauf sich das Bewusstsein 

richtet, nur so zeigen lässt, wie es wahrgenommen wird. In dieser Weise stellt 

die Frage der Welthaftigkeit die ontologische Frage der Weltlichkeit. Aus onto-

logischer Perspektive wurde angedeutet, dass sich die ontische Ebene, das heißt 

die Ebene, welche durch die Existenz bestimmt ist, phänomenologisch zeigen 

lässt – nicht aber als solches, sondern als das, was in ihr verborgen bleibt: das 

Sein. 

In Bezug auf diesen Punkt hat man auf Heideggers Existenzialphilosophie 

warten müssen, um eine Erklärung der Welt als Gesamtheit aller Dinge ohne 

metaphysische Bedeutung zu gewinnen. „Welt“ wird durch Heidegger eine exis-

tenzielle und ontologische Bedeutung zugeschrieben, deren ontologisch-

existenzielles Merkmal das In-Sein ist. Der Totalität und Gesamtheit alles Seien-

den liegt dabei keine geschlossene metaphysische Vorstellung zugrunde; viel-

mehr wird den Seienden eine existenziale Dimension zugeschrieben: die Tatsa-

che, dass sie In-der-Welt-sind. Diese innenweltliche Dimension wiederum hat 

bei Heidegger eine ontologische Dimension – die gleichsam solipsistisch-

subjektivistische Tradition widerrufend, nach der Innerlichkeit immer schon dem 

Feld des Bewusstseins, des Ich-Denkens und des Denkenden, zugeschrieben 

wurde. 

Nach Heideggers Daseinsanalytik bedeutet Innerweltlichkeit eine Bedingung 

existenzieller Verfassung des Daseins. Sein ontologisch-existenziales Modell der 

Weltlichkeit bezieht sich vor allem auf das philosophische Problem, dass die in-

der-Welt vorhandenen Seienden nicht denselben Grad an Welthaftigkeit aufwei-

sen. Heideggers Daseinsanalytik umfasst eine in Stufen gegliederte Taxonomie 

des wahren Wertes des Seins als Seiendes. Diejenigen Seienden, die mehr Sein 

besitzen als andere, stehen danach ontologisch vor den Seienden, die weniger 

Sein in sich haben. 

Diese Taxonomie verweist auf die Tatsache, dass es verschiedene Arten von 

Sein gibt, nämlich Seiende. Man sollte der Frage nachgehen, welches Attribut 

dem Seienden das Sein verleiht oder aus welchem Grund manche Seiende einen 

ontologischen Wert haben. Daraus folgt, Gründe zu benennen, warum der onto-

logische Wert einer Hierarchisierung unterzogen wird. Wie bereits in Axiom I 

gesehen, liegt nach Heidegger die Verschiedenheit der Seinsarten ihrem Grad 

der Weltinnerlichkeit zugrunde, was bedeutet, dass die Welt als solche dem Stein 

https://doi.org/10.14361/9783839445907 - am 14.02.2026, 11:48:32. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839445907
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


114 | Matrixiale Philosophie 

und dem Tier mehr oder weniger entzogen ist.
13

 Infolgedessen lassen sich nach 

Heidegger die Seinsarten nach ihrer Weltinnerlichkeit klassifizieren, was durch 

ihre Offenbarkeit und Bezüglichkeit bestimmt wird:
14

 Die „Offenbarkeit“ der 

Seienden bestimmt ihre „Innigkeit zur Welt“ und die Innigkeit zur Welt wieder-

um geht zurück auf die „Abgrenzung der Umweltgeschlossenheit.“
15

 

 

2.1.1  Weltoffenheit als Abgrenzung der Umweltgeschlossenheit 

Anhand von Uexküll wurde oben der Bezug bzw. die wechselseitige Bedingtheit 

zwischen der Innenorganisation eines Lebewesens und seinem Lebensraum dar-

gelegt. Innen- und Um(Welt) stehen danach miteinander in Rückkopplung, und 

dieses Merkmal ist sowohl auf Pflanzen als auch auf Tier und Mensch übertrag-

bar. Infolgedessen kann behauptet werden, dass der Innen- und Um-

Weltlichkeitsbezug allen Arten beigemessen wird, doch in verschiedenen Gra-

den. Im Tierreich tritt er keineswegs gleichmäßig auf, und nach dem umwelt-

theoretischen Theorem ist die Stellung des Menschen gegenüber Tier und Pflan-

ze dadurch gekennzeichnet, dass seine Innenweltlichkeit sich nicht ausschließ-

lich durch seine Umweltlichkeit bestimmen lässt.
16

 

In diesem Sinne wird dem Menschen anderen Arten gegenüber eine Sond-

stellung zugeschrieben, und zwar aufgrund der Tatsache, dass seine innere Or-

ganisation aus evolutiv-biogenetischen Gründen keinen unmittelbaren Bezug zur 

Umwelt hat. Während sich andere Lebewesen unmittelbar an ihre Umgebung 

                                                             
13  Siehe „Mütterliches Insein“ in Demostratio II, Axiom I. 

14  Zur Welt gehören Offenbarkeit von Seiendem als solchem und von Seiendem als 

Seiendem, sodass die Frage nach der Offenbarkeit und Zugänglichkeit der Seienden 

der Frage nach dem wesentlichen Charakter der Welt entspricht. Vgl. Heidegger: 

„Wenn wir sagen: Welt ist unter anderem die Zugänglichkeit von Seiendem, dann 

sprechen wir damit schon gegen den sogenannten natürlichen Weltbegriff.“ Vgl. M. 

Heidegger: Grundbegriffe der Metaphysik, S. 405 

15  Heidegger: „Welt ist nicht das All des Seienden, ist nicht die Zugänglichkeit von 

Seiendem als solchem, nit die der Zugänglichkeit zugrundliegende Offenbarkeit des 

Seienden als solchen – sondern Welt ist die Offenbarkeit des Seienden als solchen im 

Ganzen.“ Ebd., S. 412 

16  Heidegger entwirft gleichfalls eine ontische Klassifikation (Zugänglichkeit zum 

Seienden) auf Grundlage einer ontologischen Frage, nämlich der Bestimmtheit der 

Weltlichkeit der Welt, bezogen auf das Sein des Menschen, des Tieres und des Steins. 

Vgl. dazu „Aufklärung das Wesens der Weltarmut des Tieres, auf dem Wege der Fra-

ge nach dem Wesen der Tierheit, des Lebens überhaupt, des Organismus.“ M. Hei-

degger: Grundbegriffe der Metaphysik, S. 295-389. 

https://doi.org/10.14361/9783839445907 - am 14.02.2026, 11:48:32. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839445907
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Axiom II | 115 

 

anpassen, ist die Anpassung beim Menschen nur durch einen „mittelbaren Zeu-

gen“ möglich, das heißt, die Menschen sind mit der Umwelt nicht unmittelbar so 

verbunden, dass sie nur auf äußere Reize reagieren und sich an ihnen „bilden“. 

Für diese Besonderheit des menschlichen Daseins wird der Begriff „Welt“ an-

gewendet, um die mittelbare Bedingtheit zwischen seiner inneren Organisation 

und seiner Umwelt zu betonen. 

Damit stellt sich die Anthropologie der Herausforderung, der Frage nach der 

Wesenheit der Menschen nachzugehen und eine Erklärung seiner Wesensmerk-

male zu liefern. Seine Wesenheit lässt sich jedoch erst mit der Emanzipation der 

neuzeitlichen Wissenschaft von der metaphysischen Gotteslehre näher bestim-

men, da nach Kant, dem „Vater der modernen Anthropologie“, sowohl die Frage 

der Grenzen des Erkenntnis der Vernunft als auch die nach dem Umfang ihres 

möglichen Gebrauchs und schließlich danach, was der Mensch (noch) hoffen 

darf, Fragestellungen sind, die dem Menschen zugeschrieben sind.
17

 

Ein anthropologischer Gedanke zielt darauf, die Wesenheit des Menschli-

chen in Abgrenzung gegenüber anderen Arten zu definieren. In dieser Weise 

lenkt die Anthropologie ihre Aufmerksamkeit auf die Sonderstellung des Men-

schen gegenüber anderen Lebewesen. So wird etwa von Arnold Gehlen die in-

nen- und umweltliche Kopplung bei Tieren als „geschlossen“ bezeichnet, da die 

tierische innere Organisation mit der Umwelt unmittelbar gekoppelt sei.
18

 Die 

                                                             
17  Vgl. Kant: „Das Feld der Philosophie … lässt sich auf folgende Fragen bringen: 1. 

Was kann ich wissen? 2. Was soll ich tun? 3. Was darf ich hoffen? 4. Was ist der 

Mensch? Die erste Frage beantwortet die Metaphysik, die zweite die Moral, die dritte 

die Religion und die vierte die Anthropologie. Im Grunde könnte man aber alles die-

ses zur Anthropologie rechnen, weil sich die drei ersten Fragen auf die letzte bezie-

hen.“ Kant, I.: Logik in AA IX: Logik, Physische, Geographie, Pädagogik, Bd.9, S. 

25. Siehe https://korpora.zim.uni-duisburg-essen.de/kant/aa09/025.html vom 05-07-

2015. 

18  Vgl. Gehlen: „In der oben erwähnten Abhandlung, ‚Die Resultate Schopenhauers‘, 

habe ich gesagt, dass Schopenhauer das allgemeine Schema der modernen Harmonie-

betrachtung von tierischer Organisation und Umwelt zuerst entworfen hat. Dies ge-

schieht in dem Kapitel ‚Vergleichende Anatomie‘ der Schrift ‚Über den Willen in der 

Natur‘. Darin zeigt er die vollkommene Harmonie des Willens, des Charakters -also 

des Triebs- und Instinktsystems einer jeden Tierart, seiner organischen Spezialisie-

rung und seiner Lebensumstände, indem er von der ‚augenfälligen bis ins Einzelne he-

rab sich erstreckenden Angemessenheit jedes Tieres zu seiner Lebensart, zu den äuße-

ren Mitteln seiner Erhaltung‘ spricht, wie jeder Teil des Tieres sowohl jedem anderen 

https://doi.org/10.14361/9783839445907 - am 14.02.2026, 11:48:32. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://korpora.zim.uni-duisburg-essen.de/kant/aa09/025.html
https://doi.org/10.14361/9783839445907
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/
https://korpora.zim.uni-duisburg-essen.de/kant/aa09/025.html


116 | Matrixiale Philosophie 

Tiere sind, wie bereits in Max Schelers Ansicht zur Sonderstellung des Men-

schen im Kosmos erwähnt, gekennzeichnet durch Umweltgeschlossenheit.
19

 

Auch der Lebensraum der Tiere wird (und wurde bereits oben) als „geschlos-

sen“ bezeichnet, da die Anpassung an ihre Umgebung bei ihnen unmittelbar ist. 

Wie bereits dargelegt, besitzt nach Uexküll jedes Tier eine spezifische Organisa-

tionsstruktur oder einen Bauplan, die in Wechselwirkungsrelation mit der Um-

welt stehen. Aus verschiedenen Graden der Interaktion dieses Bauplans mit der 

Umwelt ergibt sich nun die entsprechende Umwelt, was nicht zuletzt ihre Bein-

flussbarkeit beinhaltet. Infolge dieser Aussage liegt die Sonderstellung des Men-

schen darin begründet, dass dieser sich aus evolutiv-biologischen Gründen nicht 

so in der Umwelt befindet (ist) wie andere Arten.
20

 

Menschen haben nach der anthropologischen Philosophie des 20. Jahrhun-

derts keine Umwelt, sondern Welt.
21

 „Als biologische Erscheinung ist der 

Mensch ein ‚erblich krankes Tier‘“, schreibt Max Scheler. Warum eigentlich? 

Was fehlt dem Menschen? Arnold Gehlen führt Schelers Ansatz fort, dass die 

Sonderstellung des Menschen dadurch gekennzeichnet ist, dass er nicht unmit-

telbar an die Umwelt gebunden ist. Der Mensch ist von der organischen Ausstat-

tung entbunden, von seiner unmittelbaren Umwelt entbunden. 

 

Stellen wir hier an die Spitze des Geistesbegriffes seine besondere Wissensfunktion, eine 

Art Wissen, die nur er geben kann, dann ist die Grundbestimmung eines geistigen Wesens, 

wie immer es psychologisch beschaffen sei, seine existentielle Entbundenheit vom Orga-

nischen, seine Freiheit, Ablösbarkeit – oder doch die seines Daseinszentrums also auch 

von der eigenen triebhaften ‚Intelligenz.‘
22

 

 

                                                                                                                                  
als seiner Lebensweise auf das genaueste entspricht.“ A. Gehlen: Der Mensch. Seine 

Natur und seine Stellung in der Welt, S. 79. 

19  Siehe FN 268. 

20  Vgl. dazu Gehlen: „Der gut definierte, biologisch exakte Umweltbegriff ist also auf 

den Menschen nicht anwendbar, denn genau an der Stelle wo beim Tiere die ‚Um-

welt‘ steht, steht beim Menschen die ‚zweite Natur‘ oder die Kultursphäre mit ihren 

eigenen, sehr besonderen Problemen und Begriffsbildungen, die von dem Umweltbe-

griff nicht erfaßt, sondern im Gegenteil nur verdeckt werden.“ Ebd., S. 87. 

21  Arnold Gehlen postulierte Weltoffenheit unter Bezugnahme auf Plessners Theorie 

über der exzentrischen Stellung des Menschen, und Gehlens „Mängelwesen“ bündelte 

Ansichten der modernen Anthropologie des 20. Jahrhunderts, die insgesamt die These 

entwickelte, dass der Mensch nicht umweltgebunden sei. 

22  M. Scheler: Die Stellung des Menschen im Kosmos, S. 36. 

https://doi.org/10.14361/9783839445907 - am 14.02.2026, 11:48:32. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839445907
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Axiom II | 117 

 

Dass dies eine Besonderheit der menschlichen Gattung bezeichnet, ist zugleich 

ein Zeichen ihrer biologischen Unvollkommenheit. Dem Menschen fehlt eine 

spezifische Umwelt, meint Gehlen, und aufgrund dieser biologischen Unange-

passtheit ist der Mensch ein „Mängelwesen.“
23

  

 

Für den Menschen gilt daher, nach Herder, wenn man vom Tier her sieht, nur eine negati-

ve Bezeichnung: ‚Der Charakter seiner Gattung‘ besteht zunächst aus ‚Lücken und Män-

geln‘. ‚Seine Sinne und Organisation sind nicht auf Eins geschafft: er hat Sinne für Alles 

und natürlich also für jedes Einzelne schwächere und stumpfere Sinne. Seine Seelenkräfte 

sind über die Welt verbreitet; keine Richtung seiner Vorstellung auf ein Eins. Mithin kein 

Kunsttrieb, keine Kunstfertigkeit‘ (keine Instinkte). Der Mensch hat als auch keine ‚Um-

welt‘: ‚Der Mensch hat keine so einförmige und enge Sphäre, wo nur eine Arbeit auf ihn 

warte: eine Welt von Geschäften und von Bestimmungen liegt um ihn‘. Er hat ‚zerstreute 

Begierden, geteilte Aufmerksamkeit, stumpfwitternde Sinne.‘
24

 

 

Diese biologische Hilflosigkeit, ausgewiesen bereits von der deutschen Aufklä-

rer Herder
25

, führt Gehlen dazu, den Weltbegriff im Verhältnis mit dem mensch-

lichen biologischen Mangel zu definieren, wonach der Mensch umweltfrei, aber 

weltvoll ist. Die Welt ist danach nur auf den Menschen bezogen, da Gehlens pes-

simistische Idee des „Mängelwesens“ an keinen konkreten Umweltausschnitt in 

Bezug auf seine Organbeschaffenheit angepasst wird. Was die Protagonisten der 

philosophischen Anthropologie unter diesem Weltbegriff verstehen, beruht stets 

darauf, auf die exzentrische Stellung des Menschen in der Welt zu verweisen, 

verursacht durch seine biologische Unangepasstheit an die Umwelt. Dadurch je-

doch wird dem Menschen auch eine ontologische Offenheit zugeschrieben, eine 

Geistfreiheit, die unter dem Zwang des Handelns steht. 

Aus diesem den Menschen auszeichnenden Merkmal, seinen Mangel an An-

passung an die Umwelt, erfolgt die Welt als solches. Weltlichkeit ist für Scheler 

in diesem Zusammenhang eine positive Aussage, da sie bedeutet, dass der 

Mensch seinen Mangel durch sein Denkvermögen kompensiert, durch das er in 

der Lage ist, „die ursprünglich ihm gegebenen ‚Widerstands‘- und Reaktionszen-

                                                             
23   Vgl. A. Gehlen: Der Mensch. Seine Natur und seine Stellung in der Welt, S. 79-93. 

24  Ebd., S. 92. 

25  Gehlen: „Es ist bewundernswert, wie Herder hier die biologische Hilflosigkeit des 

Menschen, seine Weltoffenheit und die ‚Zerstreutheit seiner Begierden‘ in ihren inne-

ren Zusammenhang sieht, wie er dann auf die Frage der ‚Schadloshaltung‘ kommt und 

an dieser Stelle dann die Sprache aus diesem neugefundenen ‚Charakter der Mensch-

heit‘ ableitet, als einen ‚aus der Mitte dieser Mängel entstehenden Ersatz.“ Ebd., S. 92.  

https://doi.org/10.14361/9783839445907 - am 14.02.2026, 11:48:32. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839445907
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


118 | Matrixiale Philosophie 

tren seiner Umwelt, die das Tier ekstatisch aufgeht, zu ‚Gegenständen‘ zu erhe-

ben, und das Sosein in dieser Gegenstände so zu erfassen, ohne die Beschrän-

kung, die diese Gegenstandswelt oder ihr Gegebenheit durch das vitale Triebsys-

tem und die ihm vorgelagerten Sinnesfunktionen und Sinnesorgane erfährt.“
26

 

Scheler wörtlich: 

 

Ein ‚geistiges‘ Wesen ist also nicht mehr trieb- und welt-gebunden, sondern ‚umweltfrei‘ 

und, wie wir es nennen wollen, ‚weltoffen‘. Ein solches Wesen hat ‚Welt‘. Ein solches 

Wesen vermag ferner die auch im ursprünglich gegebenen ‚Widerstands‘- und Reaktions-

zentren seiner Umwelt, die das Tier allein hat und in die es ekstatisch aufgeht, zu ‚Gegen-

ständen‘ zu erheben, und das Sosein dieser Gegenstände prinzipiell selbst zu erfassen, oh-

ne die Beschränkung, die diese Gegenstandwelt oder ihre Gegebenheit durch das vitale 

Triebsystem und die ihm vorgelagerten Sinnesfunktionen und Sinnesorgane erfährt.
27

 

 

Diesen Zusammenhang beschreibt der Begriff „Welt“, der für Gehlen Weltof-

fenheit und Welthaftigkeit
28

 zur Beschreibung einer „zweiten Welt“ meint oder 

die Kultursphäre.  

 

Der gut definierte, biologisch exakte Umweltbegriff ist also auf den Menschen nicht an-

wendbar, denn genau an der Stelle, wo beim Tiere die ‚Umwelt‘ steht, steht beim Men-

schen die ‚zweite Natur‘ oder die Kultursphäre mit ihren eigenen, sehr besonderen Prob-

lem und Begriffsbildungen, die von dem Umweltbegriff nicht erfaßt, sondern im Gegenteil 

nur verdeckt werden.
29

  

 

Der Mensch ist welthaft
30

, da die Welt eine typisch menschliche Erscheinung ist. 

Die Welthaftigkeit gehört nur den Menschen, da sie sich auf die kulturelle Welt 

bezieht, die durch eine den Menschen kennzeichnende Antriebslage gegründet 

ist: die Weltoffenheit, die als besondere biologische Ausstattung zur höheren 

                                                             
26  M. Scheler: Die Stellung des Menschen im Kosmos, S. 37. 

27  Ebd., S. 35-36. 

28  Vgl. Gehlen: „Diese hier angedeuteten Merkmale der ‚Welthaftigkeit‘, Weltoffenheit 

und Bewusstheit des menschlichen Antriebslebens werden also dann verstehbar, wenn 

man sie unter unseren anthropologischen Grundanschuungen ansieht und nicht auf 

anderem Wege. A. Gehlen: Der Mensch. Seine Natur und seine Stellung in der Welt, 

S. 401. 

29   Ebd., S. 87. 

30  Vgl. A. Gehlen: „Das menschliche Innenleben sei ‚welthaft.‘“ Ebd, S. 406. 

https://doi.org/10.14361/9783839445907 - am 14.02.2026, 11:48:32. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839445907
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Axiom II | 119 

 

Rezeptionsfähigkeit bestimmt ist und aus der ein Streben erwachsen kann.
31

 

Weltoffenheit ist für Gehlen, was Welthaftigkeit ausmacht.
32

 

 

2.1.2  Matrixiale Ontologie stellt die Weltlichkeit  

als ontologische Frage 

Eine ontologische Betrachtung des Begriffes Matrix beinhaltet sowohl die Ebene 

der Weltinnerlichkeit (Mutter) als auch der Weltäußerlichkeit (Gebärmutter). Die 

Innenweltlichkeit der Mutter ist eine doppelte: Sie ist in der Welt und zugleich 

ist sie eine Innerlichkeit zum Empfangen eines Gastes, sodass sie seine Umwelt-

lichkeit umfasst. In diesem Sinne wurde ihre Weltinnerlichkeit in Anlehnung an 

die parasitologische Ökonomie herausgearbeitet und dargestellt – mit dem 

Schluss, dass sie eine In-Sein-Bedeutung erhält, die sich in Rückkopplung mit 

der Umwelt befindet: Die Mutter ist in der Welt, so wie der Embryo im Körper 

der Mutter ist. Sie zeigt eine Innerweltlichkeit, ist aber auch eine In-Sein. 

Darüber hinaus liegt der ontologische Unterschied zwischen Mutter und Ge-

bärmutter im Unterschied zwischen dem, was die Welt ist, und dem, was sie 

nicht ist. Die Mutter ist der Welt innerlich
33

, die Gebärmutter ist der Welt äußer-

lich, so das matrixiale Theorem. In diesem Sinn kann man der Frage nachgehen, 

ob Weltäußerlichkeit und Weltinnerlichkeit zueinander in Bezug stehen und wie. 

                                                             
31  Vgl. A. Gehlen: „Das menschliche Innere ist weltoffen; das heißt einmal: beeindruckt 

durch unbestimmt mannigfaltige Erfahrungen, Eindrücke, Anschauungen, an deren 

jede ein Streben anwachsen kann“. Ebd., S. 403. 

32  Vgl. A. Gehlen: „Aber gerade um sie herbeizuführen, bedarf es einer grundsätzlich 

anderen Antriebslage, als sie ein Instinktwesen haben kann, nämlich, um es mit einem 

Worte anzudeuten, einen weltoffenen. Diese hier angedeuteten Merkmale der ‚Welt-

haftigkeit‘, Weltoffenheit und Bewusstheit der menschlichen Anthropologischen 

Grundanschauung ansieht und nicht auf anderem Wege.“ Ebd., S. 401. 

33  Das Axiom I bestand nur in der Aussage, dass die Mutter in der Welt schon vorhan-

den sei; außerdem wurde die Innerlichkeit mit dem Außen, als Umwelt, als Effekt ge-

schlossener Rückkopplung, definiert. Nichtsdestotrotz wurde nichts über die Mutter in 

der Welt gesagt oder ihre Welthaftigkeit in Frage gestellt. Die Mutter ist in der Welt, 

und diese Relation ist asymmetrisch und einseitig, zeigt eine Relation der Innerlich-

keit. Der Mutter ist die Welt innerlich. Die Mutter ist in der Welt, für sich selbst, als 

Eingeborene. Deshalb umfasst sie eine Ontologie der Innerlichkeit, indem sie zugleich 

die Innenweltlichkeit jemandes anderen bedeutet und damit eine Beziehung bildet, die 

in dieser Arbeit als „parasitologische Beziehung“ bezeichnet wird. Darüber hinaus 

wurde auf Basis von Uexkülls Umwelttheorie behauptet, dass Innenweltlichkeit in en-

gerem Zusammenhang mit der Umweltlichkeit steht. 

https://doi.org/10.14361/9783839445907 - am 14.02.2026, 11:48:32. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839445907
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


120 | Matrixiale Philosophie 

Die Einführung eines dritten Wahrheitswerts, nämlich der Welt, markiert 

eine ontologische Translokation von der intrauterinen zur extrauterinen Umwelt. 

Sie ist eine Voraussetzung zur Erfassung des Zusammenhangs zwischen dem 

Wert Mutter und dem Wert Gebärmutter, da Weltlichkeit die Voraussetzung zur 

ontologischen Translokalisation ist, was der Begriff „Entäußerung“
34

 meint. 

Während für Heidegger die Weltlichkeit die Synthese einer Differenz im Abso-

luten ist (im Sein), scheint für die Ontologie bezüglich des Problems der Matrix 

die Identitätslehre der klassischen Ontologie nicht gültig zu sein, da die zwei-

wertige Bedeutung des Begriffes „Matrix“ nicht auf deren Zusammenhang zielt, 

sondern auf die Ungültigkeit eines Absoluten von Weltlichkeit. Ihr Lehrsatz lau-

tet: Die Welt verweist auf einen Übergang von einem Inneren zu einem Äußeren. 

In dieser Hinsicht könnte gesagt werden, dass eine Ontologie, welche die Son-

derstellung der Mutter berücksichtigt, auch eine mehrwertige Weltlichkeit zuge-

stehen sollte. Das Mutter-Tier entspricht dabei der Welt der Tiere, der Mutter-

Mensch der Welt der Menschen, die Mutter-Metalle der Welt der Metalle, die 

Mutter-Pflanze der Welt der Pflanzen usw. Diese verschiedenen Arten markieren 

verschiedene Grade an Welthaftigkeit. Die verschiedenen Arten von Müttern 

entsprechen verschiedenen Arten von Welten. Sie unterscheiden sich in der Hin-

sicht, dass der Grad der Entäußerung des Einzelwesens (Tier, Pflanze, Mensch 

etc.) das Verhältnis zwischen Welthaftigkeit und Mutter determiniert. Der Grad 

der Entäußerung entspricht der Art der allomütterlichen Instanz, die sich zur 

Fortsetzung der morphogenetischen Entwicklung im extrauterinen Feld um den 

Einzelnen sorgt. 

 

  

                                                             
34 In dieser Arbeit wird nicht der in der römischen Rechtssprache enthaltene Sinn „Über-

tragung von Eigentum“, die rechtliche und ökonomische Bedeutung des Begriffes 

Entäußerung, auf Lateinisch, „alienation“ wahrgenommen, sondern vielmehr wird der 

Begriff auf den von Hegel geprägten philosophischen Sinn verwiesen, der eine Äuße-

rung des Inneren ausdrückt, „worin das Individuum nicht mehr an ihm selbst sich be-

hält und besitzt, sondern dass Innere ganz außer sich kommen lässt, und dasselbe An-

deren preisgibt.“ Für die Definition Entäußerung: Ritter, J./Gründer, K./Gabriel, G. 

(Hg.): Historisches Wörterbuch der Philosophie Bd. 2, 1971, S. 506. Zur hegeliani-

schen Begriff Entäußerung siehe Hegel, G. W: Phänomenologie des Geistes in GW 

Bd.3, S. 235. 

https://doi.org/10.14361/9783839445907 - am 14.02.2026, 11:48:32. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839445907
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Axiom II | 121 

 

3.  Demonstratio I: perinatalische Dialektik: geboren werden 

heißt, sich zu entbinden und an eine entfremdete Welt  

zu binden 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

Diagramm 4. Von der matrixialen Dreiwertigkeit zur Vierwertigkeit. Infolge der 

perinatalischen Dialektik tritt ein doppelter Bezug auf: erstens die 

Alteritätsrelation zwischen dem Ich (I) und der Mutter und zweitens die 

Entfremdungsrelation zwischen dem Ich (I) und der Welt. 

 

3.1  Geburt als ontologischer Umzug:  

Dem Abgang des Fötus folgt der Eingang  

des Neugeborenen in die Welt 

Es gibt eine funktionelle Eigenschaft, die den mütterlichen Körper auszeichnet: 

dass ein Lebewesen aus ihrem Körper hervorgeht. Aus morphogenetischer und 

biologischer Perspektive ist die Geburt das Endergebnis einer „Gestaltungszeit“ 

(eines Wachstums) im Körper der Mutter, und die Reifung des Embryos setzt 

sich danach fort in einem anderen Milieu, wo es dann kein Embryo mehr ist, 

sondern ein Neugeborenes. Der Grund, warum sich der abschließende Schritt der 

Schwangerschaft
35

 im Abgang des Fötus vollzieht, besteht darin, dass in der Ge-

bärmutter ein unumkehrbarer Bildungsvorgang in Gang gesetzt wurde, dessen 

                                                             
35  In Anlehnung an die revolutionäre Aussage David Haigs über das Verhalten der Gene. 

Er widerlegt die These des egoistischen Gens von Dawkins und vertritt die Ansicht, 

dass sich die Gene „nicht mehr nur als rein egoistisch, sondern vielmehr als ‚sozial‘, - 

als Teammitglieder und Teilnehmer am ‚Parlament der Gene‘“, beschreiben lassen. 

Vgl. dazu Blaffer-Hrdy, S. 491. Anhand seiner Forschungsthese, dass sich der Eltern-

Kind-Konflikt im Verlauf der Ontogenese zurückverfolgen lässt, stellt Blaffet-Hrdy 

die Schwangerschaft als eine Zeit dar, in der sowohl das Interesse des Fötus als auch 

der Mutter gefährdet sind. David Haig spricht sogar wörtlich über einen „Krieg im 

Mutterleib“, vgl. S. Blaffer-Hrdy: Mutter Natur, S. 494ff., dazu weiterhin D. Haig: 

„What’s Bein Odd Idea of War in the Wob?“, in: New York Times, 07.08.1993. 

https://doi.org/10.14361/9783839445907 - am 14.02.2026, 11:48:32. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839445907
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


122 | Matrixiale Philosophie 

Fortsetzung nach einer bestimmten Zeit nur noch in einem größeren Milieu mög-

lich ist.
36

 Die Veränderungen und Mutationen embryonaler Morphologie gelin-

gen mit seinem Abgang nach außen. Demnach kann man die Geburt als gelun-

genes Ereignis eines Wachstumsprozesses ad intra verstehen.
37

 

Der Abgang des Fötus gewinnt in diesem Sinne doppelte Bedeutung: Er ist 

eine Entbindung vom mütterlichen Körper und eine irreversibel-somatische 

Trennung in zwei Individuationen: Mutter und Kind. Diese aber geschieht in 

einem räumlichen und zeitlichen Übergangsvorgang, in dem der neugeborene 

Körper sich an eine neue Umwelt gewöhnen muss. Die topologische Fortbewe-

gung nimmt aufgrund eines Umzuges des Typus der Weltlichkeit ontologische 

Bedeutung an. 

Die Tatsache der Geburt wurde von der existenziellen Philosophie Heideg-

gers daseinsanalytisch untersucht. Seine Ontologie schenkt der an Tod und End-

lichkeit orientierten Existenzialontologie Anerkennung hinsichtlich der Geburt-

lichkeit. Das faktische Dasein existiert nur, weil es in die Welt gekommen ist.
38

 

Die Geburt ist für Heidegger der Anfang, und der Tod das Ende. Zwischen Ge-

burt und Tod ist „das gesuchte Ganze“: 

 

Allein der Tod ist doch nur das „Ende“ des Daseins, formal genommen nur das eine Ende 

[...]. Das andere „Ende“ aber ist der „Anfang“, die „Geburt“. Erst das Seiende „zwischen“ 

Geburt und Tod stellt das gesuchte Ganze dar. Sonach blieb die bisherige Orientierung der 

Analytik bei aller Tendez auf das existierende Ganzsein.
39

 

 

Im Vordergrund von Heideggers Existenzialphilosophie steht jedoch die Todes-

analytik, und deshalb bleibt das Thema Geburtlichkeit weitgehend verborgen.
40

 

                                                             
36  Sloterdijk: „Im physischen Raum ist es ausgeschlossen, daß ein Ding, das in einem 

behälter liegt, zugleich seiner Behälter enthielte. Ebenso ist es undenkbar, daß ein 

Körper in einem Behälter zugleich als etwas vorgestellt werden könnte, was aus eben 

diesem Behälter ausgeschlossen wäre. Aber ganue mit Verhältnissen dieses Typs hat 

es die Lehre vom psychologischen Raum von Beginn an zu tun.“ Vgl. P. Sloterdijk: 

Sphären I. Blasen, S. 85 

37  Ebd. 

38  Vgl. Heidegger: „Das faktische Dasein existiert gebürtig, und gebürtig stirbt es auch 

schon im Sinne des Seins zum Tode.“ M. Heidegger: Sein und Zeit, S. 374. 

39  Ebd. S., 373. 

40  Trotzdem hat Thomas Macho die vorhandene, aber nicht unmittelbar erfassbare Idee 

von Heideggers Geburtlichkeit aufgedeckt. Vgl. dazu T. Macho: „Heideggers Todes-

begriff“, in: Manuskripte 104 (1989), S. 37-47. 

https://doi.org/10.14361/9783839445907 - am 14.02.2026, 11:48:32. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839445907
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Axiom II | 123 

 

Die „Ankunft in der Welt“, welche die Geburt bezeichnet, könnte nach seiner 

existenziellen Ontologie als anthropologierte Deutung eines Gefallenen interpre-

tiert werden, denn Heidegger leitet seine analytische Ontologie daraus ab, dass 

ein Dasein, das in-die-Welt kommt, „geworfen“ ist;
41

 seine Faktizität besteht in 

seiner „Verfallenheit“ und „Geworfenheit“. Aus dieser Stimmung des Daseins 

(„Geworfenheit“) setzt sich seine Relation zur Welt in Gang. „Geworfen“ zu 

werden hat in Heideggers Ontologie einen Horizont zur Endlichkeit, die durch 

den Tod bestimmt ist. Sie setzt die Grenzen der Angst, was auch das alltägliche 

Dasein einschließt. 

Dieser an Tod und metaphysischer Endlichkeit orientierten Ontologie stellt 

Hannah Arendt die Ankunft in der Welt gegenüber, macht auf den Anfang auf-

merksam. Sie gesteht Heidegger zu, die Existenz des Daseins zwischen zwei En-

den zu erkennen; weitaus wichtiger als die Endlichkeit des Todes jedoch sei der 

Anfang der Geburtlichkeit.
42

 Es musste auf Hannah Arendts Einwand gegen die 

Vernachlässigung der Geburt durch die Philosophie
43

 gewartet werden, bis Nata-

                                                             
41  Vgl. Heidegger: „Diesen in seinem Woher und Wohin verhüllten, aber an ihm selbst 

um so unverhüllter erschlossenen Seinscharakter des Daseins, dieses ‚Daß es ist‘ nen-

nen wir die Geworfenheit dieses Seienden in sein Da, so war, daß es als In-der-Welt-

sein das Da ist. [...] Seiendes vom Charakter des Daseins ist sein Da in der Weise, daß 

es sich, ob ausdrücklich oder nicht, in seiner Geworfenheit befindet.“ M. Heidegger: 

Sein und Zeit, S. 135. 

42  „Doch diese beiden ‚Nichte‘ sind trotz ihrer ‚scheinbar selbigen Negativität keines-

wegs identisch‘, vielmehr ‚qualitativ verschiedene‘: Zwischen dem ‚Nicht der Ver-

gangenheit‘ und dem ‚Nicht der Zukunft‘ bewegt sich das fragile Sein in der Zeit. ‚Je-

des Kreatürliche kommt aus dem Noch-nicht und eilt zu dem Nicht-mehr‘, ‚Das Nicht 

des Noch-nicht bezeichnet den Ursprung, das Nicht des Nicht-mehr den Tod.‘ Hinein-

geboren ist das Leben in die Welt, ‚die es mit dem Tod wieder verlässt‘“. H. Arendt: 

Der Liebesbegriff bei Augustin, S. 64, 74-55ff, zit. n. L. Lütkehaus: Natalität: Philo-

sophie der Geburt, S. 30.  

43  Arendt deutet auf die Unachtsamkeit der Natalität in der Philosophie. Diese Achtlo-

sigkeit, die sich auf Platon zurückverfolgen lässt, besteht vor allem darin, dass sich die 

Philosophen mehr mit dem Sterben als mit der Geburt befasst haben. „Seit ihm ist es, 

‚als haben die Menschen [...] das Faktum des Geborenseins nicht ernst nehmen kön-

nen [...] nur das des Sterbens.‘“ Vgl. dazu H. Arendt: Denktagebuch. 1950 bis 1973, 

S. 463, zit. n. Lütkehaus, ebd., S. 28. Vgl. dazu weiterhin: „Plato ist sozusagen der 

Vater der Geburtsvergessenheit. Das Defizit gilt indes generell: ‚Merkwürdigerweise 

hat [...] noch keine Philosophie, auch keine politische Philosophie dazu vermocht, den 

Menschen auf seine ‚Geburtlichkeit‘ hin anzusprechen, nämlich darauf hin, dass mit 

https://doi.org/10.14361/9783839445907 - am 14.02.2026, 11:48:32. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839445907
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


124 | Matrixiale Philosophie 

lität als philosophisches Thema wahrgenommen wurde. Die Natalitätsphiloso-

phie bildet bei Arendt vor allem eine ontologische und existenzialphilosophische 

Grundlegung ihrer politischen Philosophie.
44

 Die Tatsache des Geborenseins be-

deutet vor allem den phänomenologischen Beweis der absoluten Anfänglichkeit 

des Neugeborenen in der Welt. Das Ankommen in der Welt steht nicht der „End-

lichkeit der Faktizität des Daseins“ entgegen (Heidegger), sondern das Wunder, 

„dass man in der Welt Vertrauen haben, und dass man für die Welt hoffen 

darf“
45

 ist Teil und Ergebnis des Geborenseins. Geborensein bedeutet einen An-

fang im extrauterinen Milieu, Ausführung eines Neuanfangs, der immer wieder 

gesetzt wird, und zwar ausschließlich durch das menschliche Handeln. 

 

Das Wunder, das den Lauf der Welt und den Gang menschlicher Dinge immer wieder 

unterbricht und von dem Verderben rettet, [...] ist schließlich die Tatsache der Natalität, 

das Geborenseins [...] Das „Wunder“, wenn auch jetzt nur noch in Anführungszeichnen 

geschrieben, „besteht darin, dass überhaupt Menschen geboren werden, und mit ihnen der 

Neuanfang, den sie handelnd verwirklicht können kraft ihres Geborenseins [...].
46

 

 

In diesem Sinne ist das Ankommen in der Welt gerade nicht eine „Geworfen-

heit“ (Heidegger), die als Sein zum Tod bestimmt – die „Fakzitität des Daseins“ 

besteht vielmehr in dem menschlichen Vermögen und der Aufgabe, stets einen 

neuen Anfang machen zu können, da der Mensch dazu geschaffen ist, immer 

wieder ein neues Machen und Starten in Gang zu setzen.
47

 

Doch auch in der Geburtsphilosophie Hannah Arendts scheint die Beobach-

tungsordnung der Mutter zu fehlen, während für den Entwurf einer matrixialen 

Philosophie, wie sie in dieser Arbeit versucht wird, Geburtlichkeit in Gestalt der 

                                                                                                                                  
jedem von uns ein Anfang in die Welt kam und dass Handeln im Sinne des Einselbst 

ein Anfang ist.‘“ H. Arendt: Über die Revolution. München: Piper 1994, S. 276. zit. 

nach Lütkehaus, ebd., S. 28. 

44  Die Natalitätsphilosophie Hannah Arendts geht über eine kritische Ansicht an der 

Tradition westlicher Philosophie hinaus und umfasst eine ontologische Grundlage in 

ihrer Philosophie. Vgl. dazu Lütkehaus ebd., S. 26. 

45  H. Arendt: Vita activa oder vom tätigen Leben, S. 316. 

46  Ebd., S. 316. zit. n. Lütkehaus, ebd., S. 42. 

47  Natalität setzt voraus, dass der Mensch selbst ein Anfangender ist, mit dem Vermö-

gen, selbst einen neuen Anfang zu setzen. Für den Zusammenhang zwischen dem 

Phänomen der Natalität und dem Neuanfangen bezieht sich Hannah Arendt auf Au-

gustinus: „Initium [...] ergo ut esset, creatus est homo, ante quem nullus fuit.“ H. 

Arendt: Vom Leben des Geistes, S. 442f. 

https://doi.org/10.14361/9783839445907 - am 14.02.2026, 11:48:32. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839445907
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Axiom II | 125 

 

Mutter und des uterinen Bildungsraums (Gebärmutter) zentral ist. Aus ihrer Per-

spektive lässt sich die Geburt als Übergangsvorgang von einem Innen (einem 

Milieu im Körper der Mutter) zu einem Außen (Welt) darstellen, eine Entbin-

dung vom Körper der Mutter und eine Bindung mit dem Außen. 

Aus matrixialer Hinsicht kennt Geburtlichkeit weder Anfang noch Ende, 

sondern nur einen Übergang zwischen zwei Welten. Die Geburt ist ein zentrales 

Faktum zur Gestaltung des Daseins; man sollte sie jedoch nicht als Anfang und 

Beginn einer Entwicklung oder als Wiederkehrpunkt eines Wegs (Heidegger) 

begreifen, sondern als Übergang. Sie ist eine Tatsache, der Übergang in die 

Welt: Der Fötus zieht in eine Äußerlichkeit, die gegenüber dem intrauterin ge-

schlossenen Raum offene Welt ist. Der Übergang ins Äußere ist notwendiges 

Faktum einer Entwicklung. 

 

3.1.1  Entäußerte Individuation und offene Welt 

Wie bereits beschrieben, bezeichnet die Geburt ein Ereignis, das die anthropolo-

gische Bedingtheit ontologisch fundamental bestimmt. Ihre ontologische Dimen-

sion besteht darin, dass der Eintritt in die Welt einen Entäußerungs- und Indivi-

duationsprozess
48

 darstellt, in dem der Fötus externalisiert wird – mit der unum-

kehrbaren Konsequenz einer somatischen Verzweigung vom mütterlichen Kör-

per und einer Veränderung des Lebensraums. 

Das Losbinden von der Nabelschnur bezeichnet eine Entbindung, einerseits 

die Entbindung vom Körper der Mutter, anderseits die Abspaltung eines Teils 

vom mütterlichen Körper, sodass sich aus der monadisch-fötalen Einheit zwei 

Individuationen abspalten. Der Embryo geht vom Innen des mütterlichen Kör-

pers aus, um in einem neuen Milieu die Fortsetzung ontomorphogenetischer 

Entwicklung zu betreiben. Daher besteht die Geburt nicht nur in einer Externali-

sierung des Fötus, sondern ihr folgt auch eine Umweltveränderung, das heißt, 

eine Veränderung der Möglichkeitsvoraussetzung zur Fortsetzung des Lebens. 

Diese Milieuveränderung hat ontologische Folgen. Der Übergang vom intraute-

rinen zum extrauterinem Lebensraum determiniert das Sein, sodass das Resultat 

der Externalisierung des Fötus darin besteht, dass dieser eine neue Entität (We-

senheit) bekommt: Er ist ein Individuum. Mithin ist seine Externalisierung eine 

Folge der symbiotischen Abspaltung vom mütterlichen Körper und damit das 

Verlassen der außerweltlichen Umwelt. 

Die philosophische Bedeutung des Begriffs „Entäußerung“ bedeutet im Sin-

ne der ökonomischen Dialektik vor allem Identitätsabspaltung: In einem Prozess 

                                                             
48  Der Terminus Individuation bezieht sich auf Gilbert Simondons Prinzip der Individua-

tionstheorie. Vgl. G. Simondon: L’Individu et sa Genèse Physico-Biologique, 1964. 

https://doi.org/10.14361/9783839445907 - am 14.02.2026, 11:48:32. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839445907
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


126 | Matrixiale Philosophie 

wird etwas geschaffen und hervorgebracht, das sich nun jedoch „fremd macht“, 

abspaltet. Dieser Prozess wird begleitet von einer bestimmten Modifikation des 

Inneren, bei der, so führt Hegel aus, „das Individuum nicht mehr an ihm selbst 

sich behält und besitzt, sondern das Innere ganz außer sich kommen läßt, und 

dasselbe Anderem preisgibt.“
49

  

Aus matrixialer Sicht verweist die Entäußerung einerseits auf den Akt der 

Externalisierung des Fötus und andererseits auf eine Öffnung von Innen nach 

Außen mit der unvermeidlichen Konsequenz, dass das Angekommene seine 

Umwelt (Gebärmutter) abgelegt hat. Die Äußerung des Innen
50

 entspricht einem 

Entäußerungsprozess, wobei der Körper der Mutter sich entzweigt, aus seinem 

Inneren eine Singularität entäußert und das neue Lebewesen in eine neue Um-

welt eingebettet wird. Die „Entleerung des Innens“
51

 bringt eine Entäußerung 

nach außen. Das, was entäußert wird, besteht im Sich-Losmachen von der Welt-

losigkeit. 

Das Wort „Entäußerung“ handelt hier von der Deutung der Geburt als einer 

Äußerung des Inneren mit phänomenologischen und ontologischen Implikatio-

nen. Diese rechnen unter anderem damit, dass das individuierte Ich das Ergebnis 

einer somatischen Abspaltung ist und einen Lebensraum verlassen muss, in dem 

ideale Umweltbedingungen gesichert waren. Nach der Öffnung von innen nach 

                                                             
49  G.W.F. Hegel: Phänomenologie des Geistes, S. 235. 

50  Hegel: „Man kann darum ebensosehr sagen, daß diese Äußerungen das Innere zu sehr, 

als daß sie es zu wenig ausdrücken; zu sehr, – weil das Innere selbst in ihnen aus-

bricht, bleibt kein Gegensatz zwischen ihnen und diesem; sie geben nicht nur einen 

Ausdruck des Innern, sondern es selbst unmittelbar; zu wenig, – weil das Innere in 

Sprache und Handlung sich zu einem Anderen macht, so gibt es sich damit dem Ele-

mente der Verwandlung preis, welches das gesprochene Wort und die vollbrachte Tat 

verkehrt und etwas anders daraus macht, als sie an und für sich als Handlungen dieses 

bestimmten Individuums sind.“ Ebd. 

51  Hegel: „Es unterscheiden sich also die drei Momente, des Wesens, des Fürsichseins, 

welches das Anderssein des Wesens ist und für welches das Wesen ist, und des Für-

sichseins oder Sichselbstwissens im Anderen. Das Wesen schaut nur sich selbst in 

seine Fürsichsein an; es ist in dieser Entäußerung nur bei sich, das Fürsichsein, das 

sich von dem Wesen ausschlißet, ist das Wissen des Wesens seienr selbst; es ist das 

Wort, das ausgesprochen den Aussprechenden entäußert und ausgeleert zurückläßt, 

aber ebenso unmittelbar vernommen ist, und nur dieses Sichselbstvernehmen ist das 

Dasein des Wortes. So daß die Unterschiede, die gemacht sind, ebenso unmittelbar 

aufgelöst, als sie gemacht, und ebenso unmittelbar gemacht, als sieaufgelöst sind und 

das Wahre und Wirkliche eben diese in sich kreisende Bewegung ist.“ Ebd., S. 559. 

https://doi.org/10.14361/9783839445907 - am 14.02.2026, 11:48:32. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839445907
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Axiom II | 127 

 

außen aber ist nicht mehr vom Fötus die Rede, sondern vom Menschen. Diese 

Initiation des Menschwerdens entspricht einem Entäußerungsprozess, bei dem 

die „ökologische Nische“ verlassen wird. Die ontologische Konsequenz des Ge-

borenwerdens ist Verlust des äußerweltlichen Wohnraums. 

 

3.1.2  Weltoffenheit und Weltfremdheit 

Das Außen also ist die Konsequenz eines Entäußerungsprozesses, bei dem der 

Entbindung von der Mutter eine Bindung mit der fremden Weltlichkeit folgt. 

Daher lässt sich der Vorgang der Geburtlichkeit in eine doppelte Dialektik set-

zen: Die Entbindung ruft eine Bindung mit der fremden Weltlichkeit hervor, und 

der Entäußerte setzt neue Bindungen und Beziehungen, um der Fremdheit zu be-

gegnen. 

In die Welt kommen bedeutet, in ein fremdes Umfeld einzutreten. Der Neu-

geborene kommt in ein Umfeld weltlich entfremdet
52

, was als Trennung, Entfer-

nung und phänomenologischer Gegensatz zur verlorenen heimischen Umwelt 

angesehen werden kann. Dieser Entbindungsprozess setzt eine somatische Tren-

nung voraus, was einer Bindung in der Fremdheit entspricht und wo das Neuge-

borene gezwungen ist, sich selbst in einer fremden Umwelt zu beherbergen, um 

seine morphologische und ontologische Genese fortzusetzen. 

Das Wort „Entfremdung“ bezeichnet über ökonomische, philosophische und 

juristische Bedeutungen hinaus
53

 eine „Tätigkeit des Fremdmachens, oder den 

Vorgang des Fremdwerdens, durch den eine Person bzw. eine Sache aus dem 

Kontext der Nähe, des Eigenen, Heimischen, Gemeinschaftlichen, Vertrauten 

oder Gewohnten, herausgenommen und einem anderwärtigen und anders ausge-

richteten Zusammenhang zugeordnet wird.“
54

 Die Entfernung von der Nähe und 

der heimischen Umwelt beinhaltet einen Prozess, in dem Trennung und Ver-

zweigung eine Rolle spielen. In diesem Sinn, also aus der Perspektive der Anth-

                                                             
52  In Analogie zu Blaise Pascals kosmischer Entfremdung, der die Stellung des Men-

schen inmitten des Weltalls beschreibt, benutze ich den Ausdruck weltliche Entfrem-

dung, um die Trennung mit der heimisch-intrauterinen Welt zur Bindung fremder 

Weltlichkeit zu deuten.  

53  Die ökonomische und juristische Deutung des Wortes lässt sich auf seine semantische 

Vorgeschichte zurückverfolgen, die eine semantische Gleichheit mit dem Wort Ent-

äußerung zeigt. In diesem Sinn lässt sich mit lateinisch, „alienare“ übersetzen. Außer 

der rechtökonomischen Bedeutung des Wortes hat es eine wichtige Prägung in der 

Romantik und im Deutschen Idealismus, besonders bei Hegel. 

54  Vgl. zur Definition „Entfremdung“ in Ritter, J., Gründer, K., Gabriel G., (Hg.): Histo-

risches Wörterbuch der Philosophie, Bd. 2, S. 509-525. 

https://doi.org/10.14361/9783839445907 - am 14.02.2026, 11:48:32. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839445907
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


128 | Matrixiale Philosophie 

ropologie, ist die Äußerung des Fötus, der sich in der Gebärmutter beherbergt 

hat, also der Prozess der Geburt, eine existenzielle Entfremdung. 

Wie schon oben ausgeführt, löst sich das Neugeborene bei der Geburt von 

seiner ersten Nische und landet in einem für den Menschen „nicht festgestellten“ 

Milieu. Der Übergang zur Welt als Ergebnis dieser Entäußerung hat die „Lan-

dung“ an einem fremden Ort zur Folge. Sie führt dazu, das Neugeborene in ein 

fremdes Milieu zu führen, das nicht sein Zuhause ist. Durch die Geburt hat das 

Individuum sich selbst fremd gemacht: Es kennt sich nicht (mehr oder noch 

nicht). Die Vorgeburtlichkeit im anderen Milieu, die hinter ihm liegt, ist schon 

fremd, und die neue Individualität ist ihm noch fremd. Das heißt, dem Geboren-

werden geht eine Gestaltungs-, Bildungs- und Lebenszeit in einem der Welt äu-

ßerlich fremd stehenden Milieu voran. Das Geborene wird jedoch keine Erinne-

rung an jenen außerweltlichen Lebensraum bewahren, dessen Bestehen an die 

Grenzen unserer gnoseologischen Erinnerungsfähigkeit stößt. 

Die besondere Stellung des Menschen im Universum berührt ein hauptanth-

ropologisches und existenzielles Thema der Moderne – nämlich, dass die Welt 

für den Menschen zu einem fremden, jedoch einzigen Aufenthaltsort geworden 

ist. Die Unbestimmtheit der menschlichen Position in der Totalität alles Seien-

den geht nicht zuletzt auf den Versuch zurück, metaphysische Anschauungen des 

Universums zu widerlegen. Die astronomischen Erkenntnisse der Neuzeit bra-

chen mit der Vorstellung eines endlich abgegrenzten Universums. Dass die Erde 

keineswegs das Zentrum des Universums ist, sondern ein Stern (Planet) unter 

anderen, der sich inmitten eines unendlichen, unbegrenzten, stets in Ausdehnung 

befindlichen Universums befindet, führte zu einer Weltanschauung, nach der die 

Unendlichkeit des Weltalls der neue existenzielle Ort des Menschen ist. Sie be-

deutet nicht zuletzt, dass seine Position nicht (mehr) fest ist, da es kein Zentrum 

mehr gibt. Dieses existenzielle Argument zieht sich durch die Tradition der Mo-

derne und ist ein Bild für die radikale Entzauberung aller metaphysischen Speku-

lationen. Wenn das Universum unendlich ist, ist der Mensch im unendlichen 

Weltall entfremdet. 

Auch die existenziale Entfremdung Heideggers lässt sich mit der kosmolo-

gisch-existenziellen Kälte der Neuzeit in Beziehung setzen, nach der der Kosmos 

uns nicht mehr „geheim“ ist. Das Dasein in der Welt ist ein In-Sein als verfallene 

Seinsart
55

, was seinen existenziellen Modus als in-der-Welt-Sein definiert – als 

                                                             
55  Vgl. Heidegger: „Wenn wir jedoch das Sein des Daseins in der aufgezeigten Verfas-

sung des In-der-Welt-seins festhalten, dann wird offenbar, daß das Verfallen als 

Seinsart dieses In-Seins vielmehr den elementarsten Beweis für die Existenzialität des 

Daseins darstellt.“ M. Heidegger: Sein und Zeit, S. 179. 

https://doi.org/10.14361/9783839445907 - am 14.02.2026, 11:48:32. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839445907
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Axiom II | 129 

 

„Geworfenes“, das einen Modus des Verfallenes bestimmt. Das Dasein verfällt 

in eine entfremde Welt: „Das verfallende In-der-Welt-Sein ist als versuchend-

beruhigendes zugleich entfremdend.“
56

 Nicht ohne Grund bedeutet der Eintritt in 

die Welt nach Heidegger ein Verfallen – ein Verfallen im ungewissen und frem-

den Umfeld. Die Entfremdung von der Weltinnerlichkeit, ontologische Bestim-

mung jedes Angekommenen, trägt den Charakter des Verfallenen.
57

 In diesem 

Sinne ist Weltlichkeit nach Heidegger nicht nur Räumlichkeit, sondern ein onto-

logischer Begriff, der den Charakter des Daseins bestimmt. Er bzw. die Grund-

bestimmung der Weltlichkeit liegt in der Erschlossenheit des In-der-Welt-Seins. 

Die Erschlossenheit des Man
58

 ist die Offenbarkeit des Daseins, in dem die 

Weltlichkeit sich erfährt, und zwar als sein In-Sein, dessen Offenheit, dessen 

Geworfenheit man bedenken sollte.
59

 

Abschließend lässt sich aus matrixialer Perspektive sagen, dass hinter der 

Weltlichkeit der Offenheit und geistigen Freiheit ein Entfremdungserlebnis steht: 

Der offenen Welt liegt eine ontologische Entäußerung zugrunde, aus der die 

Konsequenz folgt, dass das Dasein in ein Umfeld gelangt, das weltlich entfrem-

det ist, aber ökologisch heimisch, da es von den (allo)mütterlichen Instanzen 

empfangen wird. Die matrixiale Perspektive teilt mit der Entfremdung der Mo-

derne die Anschauung, dass die Individuation durch die Erfahrung der Geburt 

einen ontologischen Entäußerungseffekt erlebt. Sie grenzt sich von ihr ab in der 

Anschauung, dass das Ankommen in der Welt durch den selbstlosen Empfang 

(allo)mütterlichen Instanzen gelingt. Die matrixiale Sicht berücksichtigt den on-

tologischen Umzug zur Weltlichkeit aber auch über die Entfremdungslehre hin-

aus, indem sie berücksichtigt, dass der Weltlichkeit die Gabe des Lebens zu ge-

ben ist. 

 

3.1.3  Unheimliche Weltlichkeit oder heimische Umweltlichkeit 

Wie schon ausgeführt, folgt dem Abgang des Fötus aus dem Körper der Mutter 

der Eintritt in eine entäußerte Welt, die ihm fremd gegenübertritt. Die Geburt 

setzt einen Entfremdungsmechanismus in Gang, durch den das Neugeborene 

                                                             
56  Ebd., S. 178.Die Grundstimmung der analytischen Existenzialphilosophie besteht, wie 

schon erklärt, im Insein der Welt, die das Verfallen des Daseins voraussetzt. Der exis-

tenzielle Modus des In-der-Welt-sein bestätigt sich Heidegger zufolge im Phänomen 

des Verfallens.  

57  Ebd, S. 384. 

58  Ebd., S. 167. 

59  Vgl. Heidegger: „Ist das Dasein als geworfenes In-der-Welt-sein nicht gerade zu-

nächst in die Öffentlichkeit des Man geworfen?“ Ebd, S. 167. 

https://doi.org/10.14361/9783839445907 - am 14.02.2026, 11:48:32. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839445907
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


130 | Matrixiale Philosophie 

mittels Insulationstechniken von der Wirklichkeit Distanz nimmt.
60

 Die philoso-

phische Anthropologie und die existenzielle Philosophie vom Anfang des 20. 

Jahrhunderts messen dem Vorgang des Menschwerdens ontologische Bedeutung 

bei in dem Sinn, dass der Mensch eintritt in eine offene Welt. Vor dem Hinter-

grund der Erosion metaphysischer Weltbilder hängt der ontologische Wert der 

Weltlichkeit nun davon ab, wie offen oder geschlossen der Lebensraum des Ein-

zelnen sich darstellt. Das menschliche Milieu wurde als offene Welt beschrieben 

im Gegensatz zum tierischen, pflanzlichen oder animalischen Milieu, dessen Or-

ganisation in engerer Wechselwirkung zwischen dem Innen des Lebewesens 

(Uexküll: Bauplan) und seiner Umwelt steht. Nichtsdestotrotz geht dem Antritt 

in der Welt eine Entbindung und Spaltung vom mütterlichen Körper voran. Dem 

Abbruch der symbiotischen Mutter-Embryo-Einheit folgt der Übergang in ein 

fremdes, unheimliches Milieu, das grundiert ist von Angst, wie Heidegger aus-

führt: 

 

In der Angst ist einem ‚unheimlich‘. Darin kommt zunächst die eigentümliche Unbe-

stimmtheit dessen, wobei sich das Dasein in der Angst befindet, zum Ausdruck: das 

Nichts und Nirgends. Unheimlichkeit meint aber dabei zugleich das Nicht-zuhause-sein. 

Bei der ersten phänomenalen Anzeige der Grundverfassung des Daseins und der Klärung 

des existenziellen Sinnes von In-Sein im Unterschied von der kategorialen Bedeutung der 

‚Inwendigkeit‘ wurde das Inseln bestimmt als Wohnen bei […], Vertrautsein […] mit. 

Dieser Charakter des In-Seins wurde dann konkreter sichtbar gemacht durch die alltägli-

che Öffentlichkeit des Man, das die beruhige Selbstsicherheit, das selbstverständliche 

‚Zuhause-sein‘ in die durchschnittliche Alltäglichkeit des Daseins bringt. […]
61

 

 

Unheimlichkeit bestimmt das vereinzelte Dasein, und Heidegger erkennt im Un-

heimlichkeitsgefühl eine alltägliche Grundbefindlichkeit des In-der-Welt-Seins. 

Das ursprüngliche Phänomen aus existenzial-ontologischer Sicht ist das Un-

zuhause oder die Unheimlichkeit
62

, da seine Grundart das In-der-Welt-sein ist. 

                                                             
60  Vgl. Claessens: „Derart ergab sich ein Bündel von Aussagen über ein Wesen, das sich 

durch Distanzierungstechniken, zu denen die Insulation als Fundament gehörte, von 

der ‚alten Natur‘ entfernte, sich als auch anatomisch reflexives Wesen innerhalb der 

von ihm selbst geschaffenen künstlichen Innenklimata stabilisieren konnte, wozu ihm 

mehr an evolutionären Invarianten half und hilft.“ D. Claessens: Das Konkrete und 

das Abstrakte, S. 15. 

61  M. Heidegger: Sein und Zeit, S. 188. 

62  Ebd., S. 189. 

https://doi.org/10.14361/9783839445907 - am 14.02.2026, 11:48:32. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839445907
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Axiom II | 131 

 

Im Gegensatz zur existenziellen Philosophie Heideggers (auch, wenn die 

Geburtlichkeit der Fakzitität des Daseins zuzuschreiben ist) vertritt eine matri-

xiale Philosophie die Auffassung, dass Weltfremdheit (allo)mütterlichen Sorge-

instanzen voraussetzt, aufgrund derer Bezüglichkeit zur Innenweltlichkeit sich 

die Welt von der Grundstimmung der Unheimlichkeit ablöst. In dieser Hinsicht 

entspricht die existenzielle Entfremdung einer somatischen Entfaltung und Ent-

leerung des Körpers der Mutter, was die Gegenüberstellung von Subjekt und Ob-

jekt bzw. von Ich und Du in der Welt zum Ergebnis hat. Diese dyadisch-

wechselwirkende Relation zwischen Mutter und Kind ist bereits vor der Ver-

zweigung des mütterlichen Körpers möglich. In dieser Weise könnte man sagen, 

dass die Erfahrung der Weltentfremdung durch die allererste Differenz ge-

schieht, aufgrund der die Welt in Erscheinung tritt. Alterität ist in dieser Weise 

kein Gegenbegriff zu Identität (so wie im deutschen Idealismus meist verwen-

det), sondern eine transzendentale Voraussetzung zur Selbstanerkennung und 

zum Standort des Ichs. Das Neugeborene wird ein Einzelwesen, ein eigenes 

Ganzes, wobei die Mutter das gegenüberstehende Du ist.  

 

4.  Demonstratio II: Mutter-Kind face-à-face:  

entzücktes gegenseitiges ins-Auge-fassen und das Übermaß 

der ontologischen Differenz 

 

 

 

Diagramm 5: Veranschaulichung der Relation zwischen der Welt, Mutter, 

Gebärmutter und Ich (I).  

 

  

https://doi.org/10.14361/9783839445907 - am 14.02.2026, 11:48:32. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839445907
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


132 | Matrixiale Philosophie 

4.1  Mutter-Kind face-à-face 

Auch die Tiefen- und Entwicklungspsychologie hat sich mit dem Phänomen der 

Trennung von der Mutter und der Abspaltung befasst und hat darauf hingewie-

sen, dass das Wiedertreffen von Mutter und Kind eine Beziehung feststellt, die 

konstitutiv für die Weltbildung ist. Die Mutter gilt als Beziehungsperson (Be-

zugsperson) nicht nur für die Persönlichkeitsentwicklung, sondern auch für die 

Weltbindung des Menschen. Infolgedessen findet das traumatische Ereignis der 

Muttertrennung eine Kompensation in der Weltbindung, in der sich die Mutter 

wiederfindet.
63

 Nach der Tiefen- und Entwicklungspsychologie lässt sich die 

persönliche Entwicklung des Menschen durch einen durch Loslösung und Indi-

viduation geprägten Prozess beschreiben.
64

 Es muss jedoch der Frage nachge-

gangen werden, welche Rolle die Figur der Mutter für die Anpassung an die 

symbolische Umwelt des Neugeborenen spielt. 

 

4.1.2 Ontologische Differenz – topologische Differenz 

Während der Schwangerschaft ist das Ungeborene im Körper der Mutter beher-

bergt und lässt sich vom Protoplasma des mütterlichen Körpers nähren, wärmen 

und schützen. Mutter und Embryo bilden eine monadische Einheit. Übersteht es 

die Entbindung, spalten sich aus dem mütterlichen endosymbiotischen Körper 

das Neugeborene und die Mutter in zwei Gesichter, zwei Stimmen, zwei Körper, 

zwei Individuen. Das Neugeborene ist zunächst nicht in der Lage, die extrauteri-

ne Welt vom intrauterinen Milieu zu unterscheiden. Das Außen und das Innen 

bleiben undifferenziert. Während der ersten Frühphase bringt der Mutterschoß 

                                                             
63  John Bowlby, James Robertson und Mary Ainsworth zählen zu den wichtigsten Ver-

tretern des psychologischen Zweigs der Bindungstheorie, die sich vor allem auf das 

menschlich-emotionale Bedürfnis des Aufbaus menschlicher Beziehungen konzent-

riert. Die Bindungstheorie schenkt der psychologischen Ebene des Mit-seins Auf-

merksamkeit sowie seiner Bedeutsamkeit für die menschliche Personalentwicklung. 

Mit der Objektsbeziehungstheorie, deren Hauptvertreterin Melanie Klein ist, teilt sie 

die zentrale Bedeutung der frühen Mutter-Kind-Beziehung, die Vorstellung des Kin-

des über sich und seine späteren Beziehungsgestaltungen. In Anlehnung an die An-

hänger Melanie Kleins, Donald Winnicotts und William E. Fairbairns, gesteht die 

Bindungstheorie Umwelterfahrungen Relevanz für die Entwicklung des Kindes zu. 

Eine wichtige Stellung in Winnicotts Theorie handelt beispielsweise von der Entwöh-

nung von der Mutterbrust und dem sich daraus ergebenden Abbruch der symbioti-

schen Beziehung der Mutter mit dem Kind. 

64  Vgl. M. Mahler/F. Pine/A. Bergman: Die psychische Geburt des Menschen. Symbiose 

und Individuation,, 1978. 

https://doi.org/10.14361/9783839445907 - am 14.02.2026, 11:48:32. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839445907
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Axiom II | 133 

 

das Neugeborene unter; mütterliche Nähe und Unterkunft sorgen für Schutz und 

Geborgenheit des Ungeborenen, was ihm Innenweltlichkeit ermöglicht. 

In der ersten Lebenszeit in der Welt ist die Stimme der Mutter dem Säugling 

so fremd wie ein Blickkontakt.
65

 Die Erkennung der fremden Stimme und das 

Erlernen ihm gegenüber tretender Gesichter markieren einen Bruch zwischen 

dem, was es umgibt und ihm selbst.
66

 Durch den verzögerten Blickkontakt zwi-

schen Kind und Mutter bemerkt das Neugeborene, dass es sich in einer Welt be-

findet, die nicht die Gebärmutter ist. 

 

Das einzige, was uns in dieser exponierten Lage weiterhilft, ist die Tatsache, dass am An-

fang die Welt, zu der wir kommen, bis auf eine Kleinigkeit identisch ist mit der Mutter, 

aus der wir kommen. Diese Kleinigkeit hat genau das Ausmaß der ontologischen Diffe-

renz. Denn sobald wir alt genug sind, unsere Mutter von außen kennenzulernen, fangen 

wir auch schon an, eine ‚Welt‘ kennenzulernen, die nicht unsere Mutter ist. Man darf be-

haupten, daß der seltsame Unterschied zwischen Mutter und nicht-Mutter ist die Men-

schen für den Rest ihres Lebens beschäftigt, weil sie nie ganz werden verstehen können, 

wie die Welt, die sich zuerst wie die Mutter anfühlte, sich in die Welt verwandeln konnte, 

die so aussieht, wie wir sie jetzt kennen
67

 

 

Der erkennende, entzückte Blick zwischen Mutter und Kind bringt das Bewusst-

sein einer ontologischen Differenz zwischen dem, was außen und dem, was in-

nen ist. Der Anblick der Mutter gilt als Beweis einer ontologischen Entäußerung, 

                                                             
65  Blaffer-Hrdy: „Während des letzten Drittels der Schwangerschaft können Föten tat-

sächlich durch die Gebärmutter hören; ihre Herzen schlagen bei einer Tonbandabspie-

lung mit der Stimme der Mutter schneller als bei einer fremden Stimme. So lässt sich 

auch experimentell nachweisen, dass das Neugeborene binnen dreier Tage nach der 

Geburt die Stimme der Mutter einer fremden Stimme vorzieht.“ S. Blaffer-Hrdy: Mut-

ter Natur, S. 470. Dagegen ist die Auffassung Ludwig Janus’ zu erwähnen, der, sich 

stützend auf die Perinatal-Psychologen Alfred Tomatis, Peter Orban, Günther Clauser 

und Johannses Merkel etc. die Ansicht vertritt: „Das Hören ist der Sinn, der neben den 

Gleichgewichts- und Bewegungsempfindungen ab der Mitte der Schwangerschaft we-

sentlich den Bezug des Fötus zur Mutter und der Außenwelt herstellt und in unmittel-

barer Kontinuität zur nachgeburtlichen Erfahrung hinüberführt. Das vorgeburtlich Ge-

hörte wird nachgeburtlich wiedererkannt und schlägt damit eine Brücke zwischen den 

Welten.“ L. Janus: Wie die Seele entsteht, S. 209. Vgl. dazu Alfred Tomatis: Der 

Klang des Lebens, S. 176. 

66  Vgl. S. Blaffer-Hrdy: Mutter Natur, S. 470. 

67  P. Sloterdijk: Eurotaoismus, S.176 

https://doi.org/10.14361/9783839445907 - am 14.02.2026, 11:48:32. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839445907
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


134 | Matrixiale Philosophie 

der Tatsache, dass das Baby in einer Welt ist, die nicht mehr als Körper der Mut-

ter empfunden werden kann. Die Mutter bedeutet infolge der Erfahrung der Ge-

burt für den Säugling die Grenze zwischen Gebärmutter und offener Welt. Vor 

dem Hintergrund der Faktizität der Natalität nimmt ihre Figur eine ontologische 

Sonderstellung ein, da ihr Bild auf die Differenz hindeutet, was die Welt ist und 

was nicht.
68

 

Die Mutter hat die privilegierte Sonderstellung, ein Du zu sein, mit dem das 

Kind eine Bindung realisiert. Durch den Mutter-Kind-Blickkontakt wird für die 

Umwelt des Kindes klar, dass seine Umwelt ausdifferenziert von der mütterli-

chen Umwelt steht und infolgedessen, dass sie nicht der Umwelt der Mutter ent-

spricht, sondern es ein Teil von ihr ist, so wie sie einen Teil der Umwelt des 

Kindes ausmacht. 

Der Übergang vom geschlossenen gebärmütterlichen Raum zur offenen Welt 

erfolgt über die (nicht rückgängig zu machende) Erfahrung, die Mutter als je-

mand außer sich wahrzunehmen. Der Blickkontakt zwischen Kind und Mutter 

führt dazu, dass das Kind über den Bruch mit seinem Milieu entsetzt ist, denn er 

bedeutet das Vermögen, die Grenze der Welt zu erkennen und deren Unbe-

schränkbarkeit denken zu dürfen. Die Figur der Mutter bedeutet für das mensch-

liche Bewusstsein, dass die Welt als solche keine Grenze mehr hat als diejenige, 

welche der Mutter in der Ordnung der Repräsentation zukommt. 

Das Außen und Innen sind in der Wahrnehmung eines Neugeborenes noch 

nicht differenziert, und die Mutter ist die Alter-Instanz, dank der das parasitäre 

intrauterine Leben und das abrupte Ende der Geburt und die Fortsetzung der 

Morphogenese im extrauterinen Milieu ausgeglichen werden können. Infolge-

dessen nimmt das Bild der Mutter (in Psychoanalyse und Tiefenpsychologie als 

Mutterimago bezeichnet) eine transzendentale Rolle ein, um Außen und Innen 

ins Gleichgewicht zu bringen. In dieser Weise verursacht der Blickkontakt eine 

Umweltdifferenzierung zwischen Mutter und Neugeborenem. Das Ankommen in 

der offenen Welt bringt eine Abgrenzung gegenüber dem verlassenen intrauteri-

nen Milieu und die Fortsetzung der ontogenetischen Reifung im extrauterinen 

Milieu mit sich. Der topologische Bruch zwischen dem Milieu im Körper der 

Mutter und der extrauterinen Welt wirkt ontologisch, da aus dieser Entäußerung 

ein neuer Wert kommt: die Welt. 

Der Blick der Mutter hat in diesem Sinne weniger die Entfaltung einer dua-

len Individuation (Ich und Nicht-Ich) zur Folge, sondern vielmehr eine dreifache 

                                                             
68  Zur matrixialen Konsequenz ontologischer Differenz siehe Axiom III: Die Ungültig-

keit von Heideggers Fundamentalontologie zur Untersuchung der Ontologie der Welt-

losigkeit: Wenn das Sein dem Nichts übergeordnet ist. 

https://doi.org/10.14361/9783839445907 - am 14.02.2026, 11:48:32. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839445907
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Axiom II | 135 

 

Ausdifferenzierung, da die durch den mütterlichen Bezug auslösende Umwelt-

differenzierung eine Entfaltung dreiwertiger Weltlichkeiten hervorbringt: die 

Weltlichkeit des Neugeborenes, die Weltlichkeit der Mutter und die der Alterität 

entzogene vorgeburtliche Sphäre, hier weltlos genannt. 

 

4.2  Alterität und Differenz: Nähe und Weltkonstruktion:  

Ich-bei-Dir-Relation 

 

4.2.1  Bindungen stellen Umwelten her: Mutter-Kind –

wiederhergestellte Bindung und Umweltbildungen 

Die Komplexität der Mutter-Kind-Beziehung besteht darin, dass die Mutter für 

das Kind eine Alteritätsinstanz bedeutet. Sie ist für das Kind der Umfang zwi-

schen Welthaftigkeit und dem, was keine Welt ist; das Kind dagegen ist nach der 

Entbindung für die Mutter ein von ihr die Fortsetzung der Entwicklung seines 

Wesens forderndes Lebewesen. Die dyadische Relation Mutter – Kind berührt 

ein zentrales Thema der Psychoanalyse, Tiefenpsychologie und Objektbezie-

hungstheorie, da der Subjektwerdungsprozess bzw. die Personalentwicklung des 

Subjekts durch die mütterliche Alteritätswirkung einen Angelpunkt der psycho-

analytischen Objektsbeziehungstheorie darstellt. 

Von der Tiefenpsychologie über die Objektbeziehungstheorie bis hin zur 

Bindungstheorie begreift die Psychologie die Mutter-Kind-Bindung als allererste 

Relation und Beziehung, die in der Welt zustande kommt. Den Grundbegriffen 

der Bindungstheorie könnte man jedoch auch eine philosophische Lesart verlei-

hen, wobei Trennungspathologien und Bindungstriebe eine fundamentale Stim-

mung der extrauterinen Bildungsprozesse von Relationen und Strukturen bedeu-

ten. Bekanntlich stellt die Bindungstheorie, als deren Pionier John Bowlby zu 

nennen ist, die These auf, dass ein Neugeborenes die Abwesenheit einer mütter-

lichen Instanz nicht überleben könnte. Daraus ergibt sich, dass die Folgeerschei-

nungen der Entbindung zum Aufbau von Bindungsrelationen führen, ohne wel-

che die Welt nicht haltbar und bildbar wäre. 

Die Bedeutung der Figur der Mutter entfaltet sich in vielfältigen Signifikan-

ten, welche die Bindung an die offene Welt möglich machen: Mutter-Brust, Mut-

ter-Schoß, Mutter-Mund etc. Es sind Bezugsobjekte, deren Funktion darin be-

steht, die Liaison zwischen der Innenweltlichkeit des mütterlichen Körpers und 

der Welt zu vollziehen, das Defizit der Gewöhnungsbedingungen vom Außen 

auszugleichen und die Anpassung an die neue, offene Welt zu verwirklichen. So 

stellte der Psychoanalytiker und Kinderpsychiater John Bowly in seinem Buch 

„Bindung. Eine Analyse Mutter-Kind-Beziehung“ dar, wie eine unmittelbar nach 

https://doi.org/10.14361/9783839445907 - am 14.02.2026, 11:48:32. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839445907
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


136 | Matrixiale Philosophie 

der Geburt vorfallende Abwesenheit oder der Bindungsmangel Persönlichkeits-

störungen, Traumata usw. verursachen. 

Bowlbys Bindungstheorie übernimmt von der Objektbeziehungstheorie
69

 die 

Annahme, dass durch den Bezug des Kindes auf die Mutter-Signifikante
70

 die 

Beziehungsgestaltung und Persönlichkeitsentwicklung des Kindes und die Kons-

truktion des Ichs gelingen. Das Ich bildet sich danach durch Bezug auf den müt-

terlichen Signifikanten. Solche Bindungen beinhalten nach der Objektbezie-

hungstheorie im Allgemeinen Bezüge zur Anpassung an ein äußeres Milieu und 

zur Weltkonstruktion. 

In diesem Sinn stellt sich durch die Bezüge zu den Muttersignifikanten die 

parasitologische intrauterine Ökonomie nach der Geburt um in eine extrauterine 

parasitologische Ontologie, in der die Mutter das Bei- und Mit-Sein für das Kind 

bedeutet und durch die das Kind in der Weltlichkeit der Mutter untergebracht ist. 

Zur Umwelterfahrung des Kindes und zu seiner Entwicklung ist Mutterbindung 

notwendig.
71

 Die neu definierte parasitologische Beziehung Mutter-Kind ermög-

licht die Anpassung des Kindes und seine Gewöhnung an die neue, offene Welt. 

Die frühe symbiotische Beziehung Mutter – Kind stabilisiert paradoxerweise 

ihre später wieder zu vollziehende Trennung
72

, die durch symbolische und kultu-

relle Bindungen kompensiert wird, die dazu geeignet sind, den Bildungsvorgang 

in der Welt fortzuführen. Bowlby distanziert sich jedoch von der Objektsbezie-

hungstheorie, da sich deren theoretische Ansätze auf Parameter der Psychoana-

                                                             
69  Die britische Objektbeziehungstheorie, zu der unter anderem Sándor Ferenczi, Mi-

chael Balint und William R. D. Fairbairn Beiträge geleistet haben, ist dafür bekannt, 

eine kopernikanische Wende in der psychoanalytischen Tradition vorangetrieben zu 

haben. Im Rahmen dieser Theorie wurde die Analyse der Psyche von der Basis der 

Triebtheorie zur Beobachtung und auf der Grundlage der Umweltbedingungen eines 

relationalen Mitseinsbedarfs betrieben. 

70  Vgl. Bowlby: „Obwohl meine Position inzwischen von der ihren stark abweicht, blei-

be ich ihnen doch zutiefst zu Dank verpflichtet dafür, daß sie mich in die Lehre von 

der Objektbeziehung in der Psychoanalyse eingeführt haben mit ihrer Betonung der 

frühen Beziehungen und des Pathogen-Potentials der Mutterentbehrung.“ J. Bowlby: 

Bildung. Eine Analyse der Mutter-Kind-Beziehung, S. 14. 

71  Die beziehungsorientierte Kinder-Mutter-Analyse, die Bindungstheorie und sogar die 

Objektbeziehungstheorie gehen davon aus, dass die Umwelterfahrungen des Kindes 

vom Mutter-Kind-Bindungsvorgang bestimmt werden. 

72  Es ist die Theorie Donald Winnicotts über die Entwöhnung von der Mutterbrust und 

den Ausgang aus der engen symbiotischen Beziehung zur Mutter im Säuglingsalter 

anzudeuten. 

https://doi.org/10.14361/9783839445907 - am 14.02.2026, 11:48:32. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839445907
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Axiom II | 137 

 

lyse stützen;
73

 die Bindungstheorie lehnt den freudianischen Standpunkt vor al-

lem ab, weil die psychoanalytische Metapsychologie auf einer Triebtheorie 

stützt, die die auf dem Modell der Modell der psychischen Energie
74

 basiert, und 

nimmt wenig oder kaum Rücksicht auf die primäre Mutter-Kind-Beziehung. 

Im Gegensatz zum psychologischen Modell, das auf der Grundlage einer Ins-

tinkttheorie das Verhalten und die Steuerung von Organismen erklärt, schlägt 

Bowlby ein Modell zur Untersuchung der Bindungsrelationen vor, das die wech-

selwirkenden Effekte und die bedingte Zirkularität ausgelöster Signale, die von 

einer Veränderung der Umwelt ausgehen, berücksichtigt. Sein Modell soll ein 

homöostatisches Modell sein, wobei Interaktion mit der Umwelt wechselwirken-

de Effekte auf die Umbildung des Systems hervorbringt. Bowlby interessiert sich 

vor allem für die Analyse des Verhaltens von Lebewesen und seine adaptiven 

Voraussetzungen, um zielgerichtet Mechanismen zu beobachten und Ähnlichkei-

ten und Differenzen von Bindungsstrukturen zu finden. Dazu bedient er sich der 

Verhaltensforschung, der analytischen Biologie und der Neurophysiologie, um 

die psychologische Theorie mit den Naturwissenschaften zu vereinbaren.  

Daher wendet Bowlby zur Untersuchung des Verhaltens ein biologisch-

neurologisches System an, ohne zunächst auf Unterschiede der Arten zu achten 

(Kontrollsystem-Methode) und benutzt ein allgemeines Modell zur Beschrei-

bung des Verhaltens von Systemen: die Kybernetik. Sie dient dazu, um die Be-

ziehungen und Relationen, in denen die Nachkommenschaft zur Umgebung 

steht, zu untersuchen, und von ihr übernimmt er den Grundsatz, dass Systeme 

                                                             
73  Vgl. dazu Bowlbys Kritik an der Objektbeziehungslehre: „Das Fehlen einer Instinkt-

theorie als Alternativtheorie der Freuds scheint mir die größte Schwäche dieser ver-

schiedenen Objektbeziehungslehre zu sein.“ Bowlby, J.: ebd., S. 32. 

74  Bowlby: „Freuds Instinktlehre, das Lustprinzip und die traditionelle Abwehrtheorie 

sind drei Beispiele von vielen Formulierungen, die in ihrer bisherigen Form als unbe-

friedigend empfunden werden, weil sie auf dem Modell von der psychischen Energie 

fußen“. Ebd., S. 34. Dazu „Die Hauptmerkmale des  Freudschen Modells sind: a) daß 

an den psychischen Funktionen etwas  zu unterscheiden ist (Affektbetrag, Erregungs-

summme), das alle Eigenschaften einer Quantität hat...etwas, das der Vergrößerung, 

Verminderung, der Verschiebung und der Abfuhr fähig ist, die in Analogie zu einer 

elektrischen Entladung dargestellt wird (FREUD, 1894) und b) daß der ganze geistige 

Apparat von zwei eng verwandten Prinzipien gelenkt wird: dem Prinzip der Trägheit 

und dem Prinzip der Konstanz, von denen das erstere beinhaltet, daß der geistige Ap-

parat bestrebt ist, die Quantität an bestehender Erregung so niedrig wie möglich zu 

halten, und das letztere, daß er die Tendenz hat, diese Quantität konstant zu halten.“ 

Ebd., S. 30. 

https://doi.org/10.14361/9783839445907 - am 14.02.2026, 11:48:32. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839445907
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


138 | Matrixiale Philosophie 

aufgrund ihrer Differenz zur Umwelt mit selbstregulierenden Mechanismen aus-

gestattet sind. Die Steuerung und Kontrolle eines Systems beruht danach zentral 

auf Wechselwirkungen zwischen den am ihm Beteiligten, sodass es sich in sei-

ner Differenz zur Umwelt selbst reguliert und kontrolliert. Vor dem Hintergrund 

dieses kybernetischen Standpunktes beschäftigt sich die Bindungstheorie mit den 

Bezügen und Relationen der Nachkommenschaft gegenüber ihrer Umgebung.  

In dieser Weise wird der Instinkt nach Bowlby nicht als Reaktion auf einen 

Reiz verstanden, sondern als Interaktion zwischen genetischer Ausrüstung und 

Umwelt.
75

 Diese nennt er „Umwelt der evolutionären Angepasstheit“ und meint 

damit, dass jeder Organismus an eine spezifische Umweltform angepasst ist.
76

 

Organismen, die in ihrer Entwicklung wenig Beeinflussung durch Umweltverän-

derungen erfahren“
77

, sind umweltstabil, während solche, die sich „stark durch… 

Veränderungen beeinflussen lassen“
78

, umweltlabil genannt werden. Sowohl bei 

umweltstabilen als auch umweltlabilen Organismen ist die Bindungstheorie der 

Auffassung, dass die Entwicklung des Verhaltens eines Systems unter dem Ein-

fluss der Umwelt steht. Das Verhalten eines Organismus ist, systemisch betrach-

tet, offen gegenüber der Umwelt, aber geschlossen bezüglich des Systems. 

Nach diesem kybernetischen Schema, welches das Instinktverhalten offen für 

Umweltmodifikationen sieht, aber in Rückkopplung mit dem Grundplan
79

, fragt 

sich Bowlby, welche Rolle die mütterliche Bindung nach der Entbindung des 

Kindes für die Weltkonstruktion des Kindes spielt.  

Aus evolutionärer Perspektive ist die menschliche Mutter nach Bowlby die 

unmittelbare Umwelt, an die sich das Neugeborene anpassen muss. Sofort nach 

der Geburt verkörpert sie eine extrauterine Umwelt, von der das Kind sich nährt 

                                                             
75  Die Beschreibung eines Instinktmodells basiert auf den Umwelt-Regelsystemen, vgl. 

dazu Bowlby, ebd. S. 49. 

76  Vgl. den Hinweis Blaffer-Hrdys auf Bowlbys Rezeption des Begriffes „Umwelt der 

evolutionären Angepaßtheit“: „Bowlby nahm das Konzept eines deutschen Psycholo-

gen der späten dreißiger Jahre, Heinz Hartmann ‚normalerweise zu erwartenden Um-

welt des Menschen‘, und veränderte es so, dass ‚er sich strikter im Sinne der Evolu-

tionslehre‘ definieren konnte, wobei ‚der neue Begriff […] noch ausdrücklicher 

(fest)stellt, daß Organismen spezifischen Umweltformen angepaßt sind‘.“ Ebd, S. 127. 

77  J. Bowlby: Bindung, S. 50. 

78  Ebd.  

79  Vgl. Bowlby: „Es ist allerdings gut bekannt, daß das Instinktverhalten der Mitglieder 

einer Art (mit nur geringer Ausnahmen) einem gemeinsamen Grundplan gehorcht, daß 

aber die spezifische Ausprägung bei einzelnen Individuen oft sehr charakteristisch 

und sogar ungewöhnlich sein kann.“ Ebd., S. 55 

https://doi.org/10.14361/9783839445907 - am 14.02.2026, 11:48:32. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839445907
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Axiom II | 139 

 

und von der es geschützt und versorgt wird. Für das Kind verkörpert die Mutter 

die Welt, und die Mutter stellt seine ökologische Nische dar. 

Bowlbys Analyse der Mutter-Kind-Beziehungen geht davon aus, dass die 

diesbezügliche „Haltung“ einer Art (Ausstattung zur Arthaltung und Artfort-

pflanzung) nur dann zur Entwicklung einer Art beitragen kann, „wenn sie sich 

entwickelt und in einer Umwelt wirksam ist.“
80

 In dieser Weise spielt die Über-

tragung genetischer Informationen nach Bowlby eine Rolle zur potentiellen 

Entwicklung des Individuums. Die Information, die „vererbt wird, ist nur das 

Potential, bestimmte Arten von Systemen, zu entwickeln.“
81

 

Die Umwelt spielt nach Bowlby eine zentrale Rolle bei der Entwicklung des 

Individuums, sodass sie die Entwicklungsmöglichkeiten der Keimzellen be-

stimmt.
82

 Die Gene sind nicht vom Kontext zu trennen, sondern wirken ein auf 

eine beeinflussbare Struktur. Die ontogenetische Frage handelt nach Bowlby da-

von, wie aus einem Genotyp ein Phänotyp entsteht, also, wie die Umwelt die 

Entwicklungsmöglichkeiten des Individuums beeinflusst und bestimmt. Die 

Umweltstabilität oder -labilität einer Gruppe hängt danach zum großen Teil ab 

von der Beziehung der Mutter zu ihren Kindern.
83

 Alle Primaten sind in einem 

gewissen Grad von Geburt an auf die emotionale Bindung zur Mutter oder Be-

zugsperson programmiert.
84

 Vor dem Hintergrund dieser Annahme interessiert 

sich der Kinderpsychologe vor allem für die „umweltstabilen Komponenten“, 

die auf das menschliche Verhaltensrepertoire einwirken und für die „unverhält-

nismäßig stabile Umwelt der Angepasstheit, in der dieselben sich mit aller 

Wahrscheinlichkeit entwickelten.“
85

 

Die allererste wichtige Bindung ist der Mutterbezug. Infolgedessen ist die 

Anwesenheit der Mutter von zentraler Bedeutung für die Fähigkeit des Kindes, 

                                                             
80 Ebd., S. 56-57. 

81  Bowlby: „Instinktverhalten ist nicht vererbt; was vererbt wird, ist das Potential, be-

stimmte Arten von Systemenn, die hier Verhaltenssysteme genannt warden, zu entwi-

ckeln, deren Wesen und Ausprägungen sich zu einem gewissen Grade je nach der 

Umwelt, in der die Entwicklung stattfindet, unterscheiden“ Ebd., S. 56. 

82  Die sozialbiologische Forschung von Edward O. Wilson, Mary Jane West-Eberhard, 

William Hamilton, Richard Alexander etc. befasst sich mit der ontogenetischen Frage, 

wie und unter welchen Voraussetzungen aus einem Genotyp ein Phänotyp wird. 

83  Vgl. Bowlby: „Einerlei, ob die größere Gruppe stabil ist oder nicht, es besteht doch 

immer und unveränderbar ein Band zwischen der Mutter und ihren Kindern.“ Ebd., 

S. 69.  

84  Vgl. S. Blaffer-Hrdy: Mutter Natur, S. 446. 

85  J. Bowlby: Bindung, S. 67. 

https://doi.org/10.14361/9783839445907 - am 14.02.2026, 11:48:32. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839445907
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


140 | Matrixiale Philosophie 

sich an seine Umgebung anzupassen. Schon in den ersten nachgeburtlichen 

Stunden werden bestimmte Reiztypen durch mütterliche Nähe und Bindung ak-

tiviert und verstärkt. Die Tatsache, dass Säuglinge höchst verletzliche und früh-

reife soziale Akteure sind, legt die Basis dafür, von Geburt an eine emotionale 

Bindung zur Mutter anzunehmen. In dieser Weise sind die Objekte, auf die sich 

das Mutterverhalten richtet, umweltlabil. 

 

4.2.2  Die Mutter als symbolische Matrix: Mutterimago  

und aporetische Repräsentation 

Bei der Annahme, dass in den ersten Jahren des Kindes die Mutter seine Umwelt 

umfasst, ist der transzendentale Charakter des Mutterbildes zur Selbstverwirkli-

chung des Ichs entscheidend. Die Alteritätsposition der Figur der Mutter hat zen-

trale Bedeutung für die Psychoanalyse und Tiefenpsychologie, da das Bild der 

Mutter die Struktur der Psyche des Säuglings fixiert. So bildet das Mutterbild 

einen Archetyp aus dem kollektiv unbewussten Mutterbild.
86

 

Das Mutterimago (Mutterbild), das der Säugling unbewusst entwirft, ist eine 

Darstellung infolge des doppelt entgegensetzten psychischen Triebes des Neu-

geborenen, wenn der sogenannte schizosomische Prozess vollgezogen ist: Zum 

einen zweigt sich das Kind ab vom mütterlichen Körper, und zum anderen steht 

die Mutter vor ihm und setzt ein Bild-Imago, das die Bildung des Ichs des Säug-

lings determiniert. Insofern bildet sie für das Neugeborene eine Imago, durch 

dessen Darstellung zwei entgegengesetzte Triebe in Gang gesetzt werden. Einer-

seits ist das Mutterimago ein Verweis auf das natale Erlebnis bzw. das Trauma 

der Entbindung (Geburtsasphyxie, Kälte, Schwindelgefühle etc.), anderseits je-

doch stellt die Mutter auch die allererste Figur dar, welche die intrauterine Be-

hausung außen „nachahmt“ und die Sehnsucht nach dem Ganzen implementiert. 

Die Mutterimago repräsentiert den Verlust von etwas, und infolgedessen ist es 

der Inbegriff der Sehnsucht nach dem Ganzen. Dazu Jacques Lacan: 

 

Die Sehnsucht nach dem Ganzen. Die Sättigung des Komplexes begründet das Mutterge-

fühl; seine Sublimierung trägt zum Familiengefühl bei; seine Liquidation hinterlässt Spu-

ren, die sie wiederkennen lassen –: diese Struktur der Imago bliebt auf dem Grund der 

mentalen Fortschritte, die sei umgeformt haben. Müßte die allgemeinste Form definiert 

werden, in der sie wiederzufinden ist, wir würden sie kennzeichnen als eine vollkommene 

Assimilation der Totalität an das Sein. In dieser etwas philosophisch klingenden Formel 

wird man die Sehnsüchte der Menschheit wiedererkennen: metaphysische Fata Morgana 

der universalen Harmonie, mystischer Abgrund der affektiven Verschmelzung, soziale 

                                                             
86  Ebd. 

https://doi.org/10.14361/9783839445907 - am 14.02.2026, 11:48:32. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839445907
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Axiom II | 141 

 

Utopie einer totalitären Bevormundung, aller Formen des Heimwehs nach einem vor der 

Geburt verlorenen Paradies und der dunkelsten Strebung zum Tod.
87

 

 

Wie schon beschrieben, ist die Geburt aus evolutionsbiologischen Gründen eine 

Grenzbelastung mit traumatischen Aspekten.
88

 Als Reflex der Angst vor der 

Öffnung entsteht die Sehnsucht nach der (Wieder-)Zusammenfügung von müt-

terlichem Körper und Körpers des Neugeborenen. Die Sehnsucht nach der verlo-

renen Einheit ist nach Lacan eine nach der Rückkehr in die intrauterine Behau-

sung.
89

 Das Mutterimago wiederholt sich deshalb immer bei sinnlichen und psy-

chischen Erfahrungen und Erlebnissen, bei denen der Mensch nach dem Tod 

strebt oder „zum Heim zurückkehrt“. 

Die von der Bindungstheorie ausgehende These, dass Bindungen gerade dort 

beginnen, wo die erste somatische Trennung vollzogen wurde, kann sich daraus 

ergeben, dass es bei der Bildung des Ichs (bzw. bei den Prozessen, durch deren 

Einzigartigkeit das Ich zum Selbst wird
90

) um Vorgänge handelt, die durch den 

Aufbau von Bindungsrelationen mit Anderen realisiert werden. Die Entstehung 

und Bildung der Persönlichkeit, das, was C. G. Jung die „Individuation“ nennt
91

, 

erfolgt also nicht durch Trennung vom mütterlichen Körper, sondern durch Bin-

dung mit ihr als Primär-Objektbezug, und es setzt darüber hinaus die Bindung 

mit anderen Elementen, Gegenständen und Objekten in Gang, was dazu beiträgt, 

die Umwelt des Ichs zu konstruieren. Infolgedessen widerruft die Bindungstheo-

                                                             
87  J. Lacan: Die Familie, S. 53. 

88  Vgl. L. Janus: Wie die Seele entsteht, 2011. 

89  Lacan: „Ihre dem Bewußtsein entzogenste Form, die der pränatalen Behausung, findet 

in der Wohnung und deren Schwelle, zumal in ihren primitiven Formen Hütte und 

Höhle, ein angemessenes Symbol.“ J. Lacan: Die Familie, S. 53. 

90  Vgl. Jung: „Die Eigenartigkeit des Individuums ist nämlich keineswegs als eine 

Fremdartigkeit seiner Substanz oder seiner Komponenten zu verstehen, sondern viel 

eher als ein eigenartiges Mischungsverhältnis oder als gradueller Differenzierungs-

unterschied von Funktionen und Fähigkeiten, die an und für sich universal sind. [...] 

Individuation kann daher nun einen psychologischen Entwicklungsprozess bedeuten, 

der die gegebenen individuellen Bestimmungen erfüllt, mit anderen Wörten, den 

Menschen zu dem bestimmten Einzelwesen macht, das er nun einmal ist. C. G. Jung: 

Die Individuation, S. 92. 

91  Vgl. Jung: „Individuation bedeutet: zum Einzelwesen werden, und insofern wir unter 

Individualität unsere innerste, letzte und unvergleichbare Einzigartigkeit verstehen, 

zum eigenen Selbst werden. Man könnte ‚Individuation‘ darum auch als ‚Verselb-

stung‘ oder als ‚Selbstverwirklichung‘ übersetzen“. Ebd., S. 91. 

https://doi.org/10.14361/9783839445907 - am 14.02.2026, 11:48:32. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839445907
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


142 | Matrixiale Philosophie 

rie Lacans These, dass sich die Trennung vom Körper der Mutter, und insbeson-

dere die Entwöhnung von Bindungsbezügen (in diesem Fall das Saugen) – in der 

Psyche fixiert: 

 

Der Komplex der Entwöhnung fixiert im Psychismus den Säugungsbezug in der parasitä-

ren Weise, die die Bedürfnisse des ersten Kindesalters erfordern; er repräsentiert die ur-

sprünglichste Form der mütterlichen Imago [...] So konstituiert, beherrscht die Imago der 

Mutterbrust das ganze Leben des Menschen.
92

 

 

Das Bild der Mutter gilt als eine Art Spiegel, in dem das Kind die Umweltdiffe-

renz zuerst bemerkt und sich der Alterität bewusst wird. Dazu Lacan: „Bei der 

Entwicklung dieses sozialen Ichs fungiert das Spiegelbild als die ‚symbolische 

Matrix‘ […], an der das Ich (je) in einer ursprünglichen Form sich nieder-

schlägt.“
93

 Symbolisch deshalb, weil sich die Mutter als Figur in einer symboli-

sche Ordnung befindet, die vielfältige Signifikanten beinhaltet: Mutter-Brust, 

Mutter-Schoß, Mutter-Sprache etc. Sie alle tragen aufgrund ihres Alteritätspo-

tentials nach Lacan die Botschaft in sich, dass die verlorene Einheit wiederstell-

bar sei. Das Imago der Mutterbrust und das des Mutterschoßes sind mithin das 

Imago der Muttersprache – zwei weitere Mutter-Signifikanten der psychoanaly-

tischen Theorien und der Objektsbeziehungstheorien. Die Vorstellung einer ber-

genden intrauterinen Behausung im Imago des Mutterschoßes und die Vorstel-

lung, in ihm versorgt und geschützt zu werden, sind zwei symbolische Darstel-

lungen der menschlichen Psyche, die erst nach der Entwöhnung im Sinne einer 

dialektischen Bewegung hervorgebracht werden, und zwar gerade durch den 

Abbruch vitaler Bindung.
94

 

Lacan spricht in diesem Zusammenhang vom Spiegelstadium – eine Allego-

rie, nach der das Kind die Entwicklung eines Bewusstseins seiner selbst durch 

das Erblicken seines Selbstbildes im Spiegel gelingt. Nach Lacan kann das Kind 

                                                             
92  J. Lacan: Die Familie, S. 47-51ff. 

93  J. Lacan: „Das Spiegelstadium als Bildner der Ichfunktion“ in Schriften I, S. 64 

94  Lacan: „Die Entwöhnung hinterläßt im menschlichen Psychismus die bleibende Spur 

des biologischen Bezuges, den sie abbricht. Diese vitale Krise verdoppelt sich tatsäch-

lich in einer psychischen, gewiß der ersten Krise, deren Lösung eine dialektische 

Struktur hat. Zum erstenmal scheint sich eine vitale Spannung in einer mentalen Inten-

tion zu lösen. Durch diese Intention wird die Entwöhnung angenommen oder verwei-

gert; sicher ist die Intention sehr elementar, da sie nicht eimal einem wie auch immer 

rudimentären Ich zugeschrieben warden kann“ J. Lacan: Die Familie, S. 48 

https://doi.org/10.14361/9783839445907 - am 14.02.2026, 11:48:32. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839445907
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Axiom II | 143 

 

seine mit der Umwelt der Mutter verschmolzene Umwelt
95

 erst durch Identifika-

tion mit seinem Bild im Spiegel trennen. Mit dem ersten Blick auf ein Ich als 

Ganzes (das Spiegelstadium) konstituiert sich die physische Funktion des Ichs. 

Auch wenn dieses Spiegelstadium eine Spaltung des Subjekts bewirkt (nach La-

can zwischen dem Ich 1 (je) und dem Ich 2 (moi)), erfasst das Kind ein „großes 

Selbst“ in Form einer Täuschung.
96

 Der verzückte Blick der Mutter allerdings 

spielt im lacanschen Spiegelstadiums-Modell die Rolle eines Nicht-Ichs, einer 

dem Ich entgegensetzten Funktion – a posteriori eine Selbstidentifikation im 

Spiegelstadium.  

Donald Winnicott dagegen bezeichnet den Blick der Mutter als „Vorläufer 

des Spiegels“: „Die Mutter schaut das Kind an, und wie sie schaut, hängt davon 

ab, was sie selbst erblickt.“
97

 Die Figur der Mutter selbst nimmt hier die Rolle 

eines Spiegels ein, der den „doppelten Bruch“ des Neugeborenen in der Welt 

umsetzt. Der von dem Neugeborenen erfahrene Doppelbruch lässt es die wesent-

liche topologische Ausdifferenzierung vollziehen: das Innen vs. das Außen. Die 

reale Wiederherstellung der verlorenen Einheit findet in den ersten Lebenstagen 

des Kindes durch wechselwirkenden Mutter-Kind-Blickkontakt statt: Die Augen 

der Mutter richten sich auf das Kind als Ausdruck von Zuwendung, Akzeptanz, 

Geborgenheit, Schutz usw. 

 

4.2.2.1  Die Mutter als Reflexionspunkt des Spiegelstadiums:  

Die Mutter bist Du – Umtauschrelation Ich/Du 

Was uns an dieser Stelle vor allem interessiert, ist der Spiegelungseffekt des 

mütterlichen Blicks. Die Mutter bringt einen Reflex-Bezug in den Augen des 

                                                             
95  Lacan: „Die Untersuchung des frühkindlichen Verhaltens erlaubt die Behauptung, daß 

die Außen-, Eigen- und Innenwahrnehmung noch nach dem zwölften Monat nicht hin-

reichend koordiniert sind, um die Erkennung des eigenen Körpers und, entsprechend, 

den Begriff des ihm Äußeren ganz zu ermöglichen.“ Ebd., S. 49. 

96  Lacan: „Das Spiegelstadium ist ein Drama, dessen innere Spannung von der Unzu-

gänglichkeit auf die Antizipation überspringt und für das an der lochenden Täuschung 

der räumlichen Identifikation festgehaltene Subjekt diePhantasmen ausheckt, die, aus-

gehend von einem zerstückelten Bild des Körpers, in einer Form enden, die wir in 

ihrer Ganzheit eine orthopädische nennen könnten, und in einem Panzer, der aufge-

nommen wird von einer wahnhaften Identität, deren starre Strukturen die ganze men-

tale Entwicklung des Subjekts bestimmten werden. So bringt der Bruch des Kreises 

von der Innenwelt zur Umwelt die unerschöpfliche Quadratur der Ich-Prüfungen (ré-

colements du moi)“ J. Lacan: Das Spiegelstadium, S. 67 

97  D. Winnicott: Vom Spiegel zur Kreativität, S. 129. 

https://doi.org/10.14361/9783839445907 - am 14.02.2026, 11:48:32. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839445907
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


144 | Matrixiale Philosophie 

Kindes hervor und wirkt für das Neugeborene als Alteritätsinstanz, durch die 

sich ihm die Welt öffnet. Ihre Augen spiegeln sich in seinen Augen, und die Au-

gen des Kindes öffnen sich voll Vertrauen in die entäußerte Welt. 

Wie oben dargestellt, ist die Mutter eine Alteritätsfigur, durch deren Um-

tauschrelation mit dem Kind sich die Welt konstruieren und bilden lässt. Der 

entzückende Blickkontakt von Mutter und Kind legt den Grund zur Selbstver-

wirklichung des Kindes. Dem Ich zugrunde liegt also nicht die Entbindung vom 

mütterlichen Körper, sondern vielmehr setzt es sich durch Bindungsprozesse mit 

dem Außen in Gang. Die Mutter markiert eine Alterität, durch deren Wirkung 

auf das Kind eine gekoppelte Umtauschrelation zwischen entäußerter Welt und 

nicht entäußerter Welt stattfindet. Darüber hinaus ist sie (bzw. der entfremdete 

Körper) kein Nicht-Ich mehr, sondern bildet in ihren Bindungen und Umtausch-

relationen ein Du, das nicht der zweiwertigen Antithese entspricht, nämlich Ich 

vs. Nicht-Ich. Die Mutter ist „der dritte Wert“
 98

, durch den das Kind in einer on-

tologisch differenzierten Welt ankommt, und das mütterliche Du steht dabei zwi-

schen entäußerter Welt und nicht entäußerter Welt, da das Kind in ist. Das Du 

bedeutet infolgedessen einen medialen Bezug, durch den sich die Welt bilden 

lässt. 

In Anlehnung an die psychoanalytische Beschreibung des Spiegelstadiums 

umfasst das Du einen reflexiven Punkt: Die Figur der Mutter bedeutet eine refle-

xive Umkehr, durch die sich Ich und Du in ständiger Umtauschrelation befinden 

und durch die sich ein Anschluss an die entäußerte Welt bildet. Sie bestimmt 

sich gleichfalls nach der Entäußerung eines Differenzpunkts zwischen Innen und 

Außen. Diese ontologische Umweltdifferenz ist durch die Relation Mutter –

 Kind zu vollführen. 

Die (allo)mütterliche Instanz tritt in die Umwelt des Kindes nicht ein als Ne-

gation des Ichs, sondern als ein Du, durch das die Welt des Kindes einen doppel-

ten Wert annimmt: die entäußerte Welt und die Welt, die es verlassen hat. Die 

Mutter stellt dieses Du dar, mittels dessen sich das Ich nicht als sein entgegen-

setzter Pol darstellt, sondern als Übergangssubjekt zwischen Vorweltlichkeit und 

entäußerter Welt. Darüber hinaus wirkt das mütterliche Du, also die mediale Fi-

gur zwischen vorgeburtlicher und entäußerter Welt, so ein, dass es mehrere Rela-

tionen auslöst. Das Du setzt sich mit dem Ich in Zusammenhang und bewirkt 

                                                             
98  Die klassische aristotelische Logik beruht auf der einfachen zweiwertigen Antithese 

(Sein vs. Nicht-Sein; Ich vs. Nicht-Ich), da sie sich auf das Gesetz tertiur non datur 

stützt, also auf das logische Grundprinzip, wonach es zwischen zwei kontradiktori-

schen Gegensätzen kein Drittes geben kann. Vgl. dazu Günther, G.: Idee und Grund-

riss einer nicht-Aristotelischen Logik, 1991. 

https://doi.org/10.14361/9783839445907 - am 14.02.2026, 11:48:32. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839445907
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Axiom II | 145 

 

eine dreiwertige Alteritätsrelation: das Ich, das Du und das Ich-Du als reflexive 

Subjektivität, die als Möglichkeitsvoraussetzung zur Bindung an die entäußerte 

Welt gilt. 

Die Mutter spielt in dieser Entäußerung nun die Rolle einer Reflexion in der 

ontologischen Differenz, einer Iteration, durch die das Ich eine absolute Identität 

mit sich selbst bedeutet und das Du der Reflexionspunkt in der Mutter ist. Infol-

gedessen bringt die reflexive Ebene der Figur der Mutter ein drittes Element 

hervor: die Welt. Die Mutter als das Du, das Neugeborene als das Ich und die 

Weltlichkeit als Reflexionsfläche zu (mehrfachen) Entfaltungen umfassen die n-

wertigen Systeme des Matrixialen. 

 

4.2.3  Mutter-Kind-Blickkontakt: Ein Blick, der die Welt öffnet 

Die extrauterine Bildungskraft soll hier der Mutter zugeschrieben werden, da sie 

eine Alterationsfunktion, ein Du zur Konstruktion der Feldrelation Mutter-Kind, 

bedeutet. Diese besteht in einer Bezogenheit zur entäußerten Welt, durch die sich 

die Welt für das Neugeborene konstruieren und bilden lässt. 

Die Bindungstheorie (vgl. oben) hat uns Beweise dafür geliefert, dass die 

Mutter als allererste Instanz eine onto-topologische Translokalisation umfasst 

und als allererste unmittelbare Umgebung des Kindes sein erster „Alteritäts-

agent“ ist, durch den es den Unterschied zwischen neuer und verlassener Welt 

erfährt. Insofern bildet sie eine unmittelbare Alterität in Form eines Reflexions-

punktes, weil das Neugeborene über die Offenheit der Welt verfügt. In dieser 

Weise ist die Mutter eine Alterität, die da und bei und für ist. Im Gegensatz zur 

anthropologischen Philosophie vom Ende der 19. Jahrhunderts, die Weltoffen-

heit als Entschädigung für (biologisch begründete) menschliche Unvollkommen-

heit oder als Gegensatz zu animalischer Umweltgeschlossenheit begriff, richtet 

der Blick der matrixialen Philosophie sich vor allem auf das In-der-Welt-sein als 

eines Bezugs zur Weltoffenheit, zur Weltbildung, bedingt und ermöglicht durch 

die Behausung im Mutterschoß. In diesem Sinn sollte man die von Herder etab-

lierte anthropologische These von der biologischen Minderwertigkeit des Men-

schen vielleicht vor allem als Voraussetzung zur Behausung (allo)mütterlicher 

Instanzen begreifen, die zur Offenheit der Welt führen. Offenheit in der Welt 

aber wird erst durch die Alteritätsverbindung eines Du möglich. Oder anders 

ausgedrückt: Im Wirkungseffekt und in der Rückkopplung Kind – Mutter wird 

die Unheimlichkeit der Welt heimlich. 

  

https://doi.org/10.14361/9783839445907 - am 14.02.2026, 11:48:32. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839445907
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


146 | Matrixiale Philosophie 

5.  Synthese:  

Weltkonstruktion und Mehrweltlichkeit 

 

Die Mutter ist das Du, durch das sich die Welt erfahren und schaffen lässt. Unter 

ontologischer Perspektive und mit Blick auf die Alteritätsphilosophie ist sie eine 

„Weltkonstruktivistin.“
99

 Die Welt lässt sich in Feldrelation zwischen Neugebo-

renem und (allo)mütterlicher Instanz konstruieren. Sie ist offen in dem Sinne, 

dass sie sich in Wechselwirkung durch die Alteritätsagenten (die Mutter ent-

spricht der allerersten Alterität und Differenz) bilden lässt. Mit Distanznahme 

gegenüber einer metaphysischen Vorstellung des Weltbegriffs und unter ontolo-

gischer Darstellung der realen Weltlichkeit könnte gesagt werden, dass die 

„Welt“ immer einer außerweltlichen Beobachtungsordnung bedarf, von der sie 

ausdifferenziert wird und durch sie sich konstruieren lässt. 

Das Faktum der Natalität bedeutet für die Definition der Welt eine Abgren-

zung des weltlichen Feldes. In diesem Sinne grenzt ein vorweltliches Feld sich 

von ihr ab, sodass die Welt von der Umwelt ausdifferenziert wird. Diese Diffe-

renz kann nur in Bindungsrelation mit dem allerersten differentialen Agenten, 

der Mutter, wahrgenommen werden, durch den die Differenz zwischen Welt und 

Nicht-Welt vollzogen wird. Die Mutter nimmt im Bildungsvorgang der Welt-

lichkeit eine zentrale Rolle ein. Sie ist die stärkste Bezüglichkeit zur Welt, da sie 

die nächste Differenzinstanz zur Umwelt des Neugeborenen ist. Sie ist eine onto-

logische Instanz in dem Sinne, dass sie Bezüglichkeit zur Umwelt bedeutet. An 

dieser Stelle kann darauf hingewiesen werden, dass Weltlichkeit einen unmittel-

baren Zusammenhang mit der Entäußerung und Entfremdung der Prozesse der 

Individuation bedeutet, wie die Faktizität der Geburt phänomenologisch beweist. 

Jede Spezies verfügt über eine mütterliche Figur, deren Dasein darin besteht, 

durch Hervorrufung der Differenz mit dem Außen Innenweltlichkeit zu schaffen. 

Aus den vielfältigen Arten von Müttern (in der Einführung definiert als Ma-

trixgattung) ergeben sich vielfältige Welthaftigkeiten. Wenn wir davon ausge-

hen, dass verschiedene Arten von Müttern unter die Gattung Matrix fallen, ent-

spricht jede Art von Mutter einer Art von Welthaftigkeit, die sich über ihren 

                                                             
99  Bei der „Weltkonstruktivistin“ ist die Betonung der konstruktivistischen Aussage zu 

finden, besonders bei dem radikalen Konstruktivismus des 20. Jahrhunderts, vor al-

lem von den Neurobiologen Humberto Maturana, Francisco Varela und dem Bio-

physiker Heinz von Foerster und dem Systemtheorie-Begründer Niklas Luhmann. 

Damit wird die mütterliche Weltbildungskraft als eine in der Welt in Wechselwir-

kung mit Ich und Du stehende angenommen und wird der operierende extrauterine 

Trieb gemeint. 

https://doi.org/10.14361/9783839445907 - am 14.02.2026, 11:48:32. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839445907
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Axiom II | 147 

 

Entäußerungsgrad definiert. Die „Art der Welt“ lässt sich also in direktem Bezug 

zum evolutionsbiologischen Entäußerungsgrad messen. Die menschliche Geburt 

bedeutet evolutionsbiologisch das Ankommen in einer fremden Umwelt: Das 

menschliche Neugeborene benötigt die Sorge (allo)mütterlicher Instanzen zur 

Entschädigung seines Anpassungsmangels gegenüber der entäußerten Welt und 

zum Überleben. 

Die Frage, warum die Stelle der Mutter so entscheidend für die Entwicklung 

der Individuen und die ontogenetischen Prozesse ist, kann nun so beantwortet 

werden, dass die Nähe der Mutter, ihr Bei- und Mit-da-Sein, Zeichen eines Ver-

lustes und zugleich einer Ferne ist. In der Differenz zwischen Welt(losigkeit) 

und Welt(haftigkeit) ist ihr In-Sein in der Welt eine Alterität für das individuali-

sierte Neu(gekommene/geborene), und es bedeutet Bildbarkeit der Welthaftig-

keit, da ihre Alterität das allererste Zeichen eines Verlustes markiert. 

 

 

6.  PROPOSITIO II: TOTEMISMUS UND EXOGAMIE:  

DIE (STAMM-)MUTTER IST PERIPHERISCH ZUR 

GESELLSCHAFT ODER DER GEBÄRENDE KÖRPER 

ALS SCHNITTSTELLE ZWISCHEN  

GESELLSCHAFT UND UMWELT 

 

 
Diagramm 6: Mutter als Schnittstelle zwischen Gebärmutter und Welt 

 

Die Gründung sozialer Einheiten lässt sich aus Bindungsmechanismen herleiten, 

durch die einzelne Menschen sich versammeln und durch die sie in einem Insu-

lationseffekt eine Identität zweiter Ordnung bilden, wobei sie sich von der „alten 

Natur“
 100

, wie Classens bemerkt, distanzieren. Dieser Abstraktionsprozess der 

Bildung sozialer Einheiten ist die Basis aller Institutionen und markiert das 

Thema dieser Propositio. 

                                                             
100  Vgl. D. Claessens: Das Konkrete und das Abstrakte, S. 17. 

https://doi.org/10.14361/9783839445907 - am 14.02.2026, 11:48:32. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839445907
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


148 | Matrixiale Philosophie 

Die Herausbildung von Bindungsstrukturen beruht auf einer doppelten Be-

ziehung mit der Außenwelt der Gruppe: Einerseits wird der Bezug zum Außen 

durch Exogamieregeln gesetzt, durch welche dieGruppe mit anderen Gruppen 

zusammenhängt. Der Kontakt nach außen komplementiert sich mit der kohäsi-

ven inneren Bindung, die wiederum in einer mimetischen Bindung mit dem 

Außen ihren Ursprung hat, und dieser Bezug wird von Generation zu Generation 

unter einem bestimmten Gruppenabzeichen
101

, das auf eine außerordentliche Ge-

stalt verweist, vererbt und weitergeleitet. 

In dieser Propositio wird es die Übereinstimmung zwischen Exogamie und 

Totemismus darstellen, denn diese liegt darin, dass beide sich mit dem Außen 

der sozialen Einheit koppeln. Es wird aber auch auf ihren Unterschied hindeuten: 

Während der Totemismus eine Bindung erster Ordnung mit der Umwelt hervor-

bringt, besteht die Exogamie in der Integration der äußerlichen Mimese bzw. 

einer totemistischen Differenz in der Gruppe, was dazu führt, die Gruppe neu 

einzurichten. Bei der Handlung mit dem Außen aber wurde einmal die erste to-

temistische Differenz in die soziale Einheit integriert. Durch den Re-entry der 

Außendifferenz in der Gruppe lässt sich diese nun so von der „alten Natur“ dis-

tanzieren, dass in ihrem Inneren die Teilnehmer hausen. 

Die Mutter spielt in den Institutionalisierungsvorgängen der sozialen Einhei-

ten eine hervorragende Rolle. Dies beruht nicht nur auf dem Insulationseffekt 

ihrer Anwesenheit, der zur Stabilität der Gruppe führt (sodass sie dem Außen 

gegenüber die Erschaffung eines Innenklimas vorantreibt), sondern auch darauf, 

dass sie eine Differenz gegenüber der Außenwelt in die soziale Einheit einführt, 

eine eidetische Differenz, nämlich eine Differenz, welche die Art von Müttern 

betrifft: tierische Differenz, pflanzliche Differenz etc. Deshalb wird in dieser 

Arbeit der Mutter den sozialen Einheiten gegenüber eine peripherische Stellung 

beigemessen, da ihre Weltinnerlichkeit durch einen unmittelbaren Bezug nach 

außen bedingt ist. Peripherisch wird hier nicht als marginal verstanden, sondern 

in dem Sinne, dass ihr die Begrenzungslinie und Randzone der sozialen Bildung 

entspricht, und zwar aufgrund ihres doppelten Gefüges: Einerseits steht sie auf-

grund ihrer spezifischen Differenz in unmittelbarer Bindung mit dem Außen 

(dem Sozialen), andererseits bedeutet diese Bindung aber eine zentrale Motiva-

tionsinstanz zur Kohäsion der Gruppe. 

  

                                                             
101  Die Namensgebung setzt einen Prozess der Abstraktion der Gruppe entgegen der 

„ersten Natur“ in Gang. Vgl. Claessens, ebd., S. 201ff. 

https://doi.org/10.14361/9783839445907 - am 14.02.2026, 11:48:32. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839445907
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Axiom II | 149 

 

6.1  Stammmutter: In der Peripherie der Sozialität 

 

Wie in der Einleitung definiert, bezeichnet das Wort „Matrix“ die Menge aller 

Arten von Müttern. In diesem Sinne fallen unter den Begriff verschiedene Arten 

von Müttern wie Mutter-Mensch, Mutter-Tier, Mutter-Metall, Mutter-Pflanze 

etc., die die spezifische Gemeinsamkeit kennzeichnet, den Übergang von einer 

geschlossenen Umwelt
102

 zur entäußerten Welthaftigkeit zu vollziehen. Der müt-

terliche Beitrag beschränkt sich dabei nicht auf den biologischen Akt des Gebä-

rens, sondern vielmehr (wie in der ersten Propositio des Axioms I nachgewiesen) 

nimmt sie die Bedeutung einer schon in der Welt Seienden ein, die durch Mit- 

und Bei-Sein für die Grundversorgung und existenzielle Sicherheit der Neugebo-

renen sorgt. Die (allo)mütterliche Fürsorge hat, wie Axiom I ausdrückt, eine 

doppelte Auswirkung: Einerseits ist sie die allererste fundamentale Grundver-

sorgerin, die Geborgenheit und Sicherheit gibt, um den in der Gebärmutter in 

Gang gesetzten und wegen seines Austritts durchbrochenen ontomorphologi-

schen Vorgang in einem anderen Milieu fortzusetzen, anderseits wirkt (wie im 

ersten Propositio Axiom II erläutert) die Mutter als eine Mit- und Bei-Seiende, 

durch welche sich die Differenz zwischen intrauterinem und extrauterinem Mi-

lieu realisiert. 

In diesem Sinne wurde in Axiom I der Tat des Gebärens eine ontologische 

Dimension zugeschrieben, da es eine Welt-Grenze festsetzt zwischen einem In-

nen (Körper der Mutter) und einem Außen (entäußerte Welt). Daher stellt der 

mütterliche Körper eine Begrenzung des Begriffes und der Idee der Welt dar. Er 

repräsentiert eine Demarkationslinie, welche die Abgrenzung zweier Umwelten 

bestimmt. Die Frage, wie sich diese zwei Umwelten ausdifferenzieren und zum 

berührt die Frage des Unterschiedes zwischen verschiedenen Arten von Müttern. 

Darüber hinaus wurde festgestellt, dass die Mütter sich nach der Art von Welt, 

die sie umgeben, in der sie leben oder beherbergt werden, unterscheiden. Der 

Mutter-Mensch ist eine Mutter, die in der Menschenwelt lebt, das Mutter-Tier 

ein Tier, das in der Tierwelt lebt usw. Jede Welt steht in einer spezifischen 

wechselseitigen Beziehung mit der spezifischen Art, und was diese unterschei-

det, ist der differentiale Modus, wie die Umwelt auf sie wirkt und wie diese auf 

die Umwelt reagiert. 

                                                             
102  Vgl. zur Geschlossenheit der intrauterinen Weltlichkeit B. Intrauterine Entwick-

lungsbiologie. Ausdifferenzierung in der Geschlossenheit in Axiom III. 

https://doi.org/10.14361/9783839445907 - am 14.02.2026, 11:48:32. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839445907
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


150 | Matrixiale Philosophie 

Die Stellung der Mutter ist infolgedessen per definition aporetisch, da ihr 

Status die biologische Taxonomie des Naturreiches widerruft
103

. Ihre ambivalen-

te Stellung, die Tatsache, dass sie die Tierheit als Pflanzlichkeit und Mensch-

lichkeit in sich umschließt, wirft die Frage auf, was der größte gemeinsame Teil 

ist, ob dieser überhaupt gedacht werden kann und unter welcher Voraussetzung 

die Gattung „Mutter“ in verschiedene Arten aufgespalten und ausdifferenziert 

werden kann. 

Aus phänomenologischer Perspektive haben alle Arten von Müttern trotz  

biologischer und morphologischer Unterschiede und genetischer Differenzen 

eine Gemeinsamkeit, und zwar die Tatsache, dass ihre Körper eine peripherische 

Position zwischen entäußerter Welt und noch nicht entäußerter Weltlichkeit ein-

nehmen. 

Die ethnologische und anthropologische Literatur des späten 19. Jahrhun-

derts richtete ihre Aufmerksamkeit vor allem auf die Frage, ob es eine Art von 

Müttern gäbe, welche die Qualität eines Tieres, einer Pflanze oder eines Men-

schen in sich berge. Im Zusammenhang mit ethnologischen und sozialanthropo-

logischen Forschungen über das Verhalten und die Organisationssysteme von 

Ureinwohner-Gesellschaften stieß man auf eine verwandtschaftliche Verbindung 

zwischen Mensch (Gruppe), Tier oder Pflanze und auf ein symbolisch funktion-

svolles Zeichen, das alle Arten von Müttern enthält: die Totemmutter. Ebenso 

fragt sich vor allem die ethnologische und anthropologische Literatur des späten 

19. Jahrhunderts und Anfang des 20. Jahrhunderts, wie das Totem definiert und 

klassifiziert werden kann, wenn in ihm mehr Arten als die Menschheit zusam-

mentreffen
104

 und, im Fall eines Muttertotems, ob es eine Art von Müttern gibt, 

welche die Qualität eines Tieres, einer Pflanze oder eines Menschen in sich ber-

gen.
105

 

Folgerichtig dringen die Forscher damals in die Diskussion über die feinen, 

willkürlichen Grenzen zwischen Natürlichem und Kultur ein und untersuchen, 

ob und inwiefern die Stellung der Mutter in der Gesellschaft einem Verhalten 

entspricht, das auch in zoologischen Gruppen zu finden ist. Darüber hinaus lautet 

die ethno-anthropologische Frage: Unter welchen Umständen und Faktoren ko-

diert das spezifische Merkmal, das alle Arten von Müttern teilen, soziale Syste-

me? 

                                                             
103  Vgl. dazu B. Entdifferenzierung: Die Totemmutter als surreale Matrix in Axiom II 

Propositio II. 

104  C. Lévi-Strauss: Le totémisme aujourd’hui, 1962. 

105  R. Briffault: The Mothers, Vol. 1 – 4, 1927. 

https://doi.org/10.14361/9783839445907 - am 14.02.2026, 11:48:32. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839445907
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Axiom II | 151 

 

Das Genuine einer analytischen Untersuchung über die Gruppe aller Mütter 

liegt darin, dass sie auf die Beziehungsknoten zwischen von der Wissenschaft 

abgespaltenen und ausgeschlossenen Forschungsgegenständen bezüglich ver-

schiedener biologischer oder soziologischer Arten aufmerksam macht. Eine For-

schung, die sich den Müttern an sich widmet, widersetzt sich der kulturdominan-

ten Zäsur zwischen Kultur und Natur, da sie den Blick auf die spezifische Ge-

meinsamkeit richtet, die alle Müttertypen einigt: die Tatsache, dass sie für den 

Vollzug einer ontologischen Translokalisation geeignet sind, wobei die Grenze 

zwischen Natürlichem und Künstlichem zusammenbricht. Die Propositio wird 

der Frage der Stammmutter gewidmet, und deren Funktion in sozialen Systemen 

operiert nun als Enklave zum Verständnis der gekreuzten Liaisons zwischen 

menschlichen und tierischen Gruppen, tierischen und pflanzlichen Individuatio-

nen und der Rekonstruktion einer phylogenetischen Verbindung auf Basis eines 

matrixialen Merkmals: die generative Bildungskraft zur Aufrechthaltung und 

Stabilisierung der Gesellschaft. 

Infolgedessen ist für unsere Forschung nicht die Rede vom Universalismus 

des Instinktes und des Natürlichen der Menschengattung – auch, wenn es für die 

Gattung der Mütter ein Merkmal bedeutet, da die animalische Natur des Men-

schen (worauf die klassische Schule der Anthropologie des 19. Jahrhunderts 

aufmerksam machte) und dessen Universalismus innerhalb des Rahmens der ge-

sellschaftlichen Beobachtungsordnung festgelegt sind. Durch den universalen 

Charakter der Kulturisierung sind die Menschen von ihrer animalischen Natur 

entfernt, weil die Feststellung der Instinkte und Naturtriebe dazu geführt hat, de-

ren Gesetzlichkeit und Normativität universal festzusetzen, sodass diese nur im 

Rahmen kultureller Codes, einer Sammlung von Verboten und Gesetzen, befrie-

digt werden können. Nach den anthropologischen und psychoanalytischen Stu-

dien des 19. und 20. Jahrhunderts ist die animalische Natur der Menschen als 

universaler Wert für die Menschen bestimmten Gesetzen und Normen unterwor-

fen, die zur Kultur gehören.
106

 Sich animalisch zu verhalten ist durch verschie-

dene Formen des Verbotes formalisiert und durch die Kultur kodifiziert. 

Im Fall des Muttertieres und Muttermenschen sind Zeugungstrieb und Auf-

rechthaltung einer Gruppe nicht auf die Menschheit zu universalisieren, sondern 

nur und ausschließlich auf das Muttersein, da es sie spezifisch kennzeichnet. Bei 

                                                             
106  Vgl. Lévi-Strauss: „[…] halten wir also fest, dass alles, was beim Menschen univer-

sal ist, zur Ordnung der Natur gehört und sich durch Spontaneität auszeichnet, und 

dass alles, was einer Norm unterliegt, zur Kultur gehört und die Eigenschaft des Re-

lativen und des Besonderen aufweist.“ C. Lévi-Strauss: Die elementaren Strukturen 

der Verwandtschaft, S. 52. 

https://doi.org/10.14361/9783839445907 - am 14.02.2026, 11:48:32. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839445907
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


152 | Matrixiale Philosophie 

der Gruppe Mutter gilt nicht die Anerkennung des abstrakten Universalismus des 

Naturtriebs (deren Annahme auf den universalen Anspruch des Gesetzes zurück-

verfolgt wird), sondern sie ist eine operative Funktionalität zur Bildung und Her-

ausbildung sozialer Strukturen, die innerhalb einer Einheit in Rückkopplung mit 

dem Außen reguliert werden müssen. Nach dieser „Regulierung des Instinktes“ 

ist die Universalisierung des Instinktes einerseits – im Falle der Matrix als Gat-

tung aller Arten von Müttern – auf die animalische Dimension der Mutter zu-

rückzuverfolgen, indem die Mutter so menschlich ist wie tierisch; anderseits sind 

die hochkomplexen Formen des Instinktverhaltens der Tier-Mutter im Mutter-

Mensch durch kulturelle Normativität im Komplexen aufgehoben.
107

 

Für die weitere Entwicklung dieser Gedankenlinie im Zentrum der Untersu-

chung verfolge ich die Absicht, den Universalismus der Instinkte als eine gleich 

beteiligte Eigenschaft der sozialen Stellung der Mutter der Gruppe gegenüberzu-

stellen, weil die Universalisierung kultureller Codes und Vorschriften zur 

menschlichen Absonderung des Tierischen erfolgt. 

 

6.1.1  Über die Selbstbildung des „sozialen Uterus“ 

Die Regulierung und Aufrechterhaltung einer Gruppe erfolgt durch Bindungs-

strategien zwischen den Elementen, aus denen sie sich zusammensetzt, und Dis-

tanzierungstechniken, von denen sich die Gruppe als Einheit vom Außen und 

von ihrer Umwelt ausdifferenziert. Der kohäsiven Kraft liegt eine bestimmte Lo-

gik auf der Grundlage exklusiver und inklusiver Verhältnisse mit der Umwelt 

zugrunde, indem Differenzen nur dann in die Gruppe eingeführt werden, wenn 

das gemeinsame erste Hauptmerkmal nach innen anerkannt wird in der Differenz 

nach außen. Das Bildungsverfahren der sozialen Einheit erfolgt, wenn sich die 

Gruppe vom Außen abgrenzt, indem eine Differenz nach außen die Komponente 

der Gruppe unter den Gleichen hält. Die Differenzierung nach außen fällt mit der 

Identifizierung aller Mitglieder der Gruppe unter ein bestimmtes Merkmal inner-

halb der Grenze, sodass die Grenze dem Außen gegenüber die innere Bestim-

mung zu jedem Mitglied der Gruppe erlässt. 

                                                             
107  Auf Basis der biologischen Funktion sind der Zeugungstrieb und die Mechanismen 

zur Aufrechterhaltung der Gruppe bei den Tierarten in den Bindungsprozessen in 

höheren und komplexeren Instinktverhältnissen gegeben als beim Menschen. Die 

anthropologisch-strukturalistische Schule, mithin die klassische psychoanalytische, 

wird über eine Übertragung des menschlichen Instinktverlustes in der Normativie-

rung und Gesetzlichkeit des sozialen Umfelds reden, sodass die Instinkte nur durch 

eine Referenz auf den Komplex verstanden werden und wiederum die Komplexe nur 

im Begriff der Instinkte gefunden werden.  Vgl. J. Lacan: Die Familie, S. 45ff. 

https://doi.org/10.14361/9783839445907 - am 14.02.2026, 11:48:32. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839445907
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Axiom II | 153 

 

Die Einheit einer Gruppe ist bedingt durch eine etablierte Übereinstimmung 

der Mitglieder mit dem, was die Gruppe bezeichnet. Diese „Identität mit sich 

selbst“ beruht auf einem Unterschied gegenüber der Umwelt, von der die Gruppe 

sich abgrenzt. Der systemische Vorgang, wie die Gruppe sich zusammensetzt, 

geht der Fragestellung nach der Identität und Differenz einer Menge nach, einer 

begrenzten Teilnahme, nach der die Identität der Gruppe selbst durch die An-

erkennung einer Alterität (Außen) und ihre Verinnerlichung gegeben wird, so-

dass alle Teilnehmer der Gruppe unter einem Namen gleich sind. 

Zur Behandlung dieser Problematik ist es erforderlich, von dem Grundsatz 

auszugehen, dass die Soziabilität (die Tatsache, sich in der Gemeinschaft zu-

sammenzusetzen) in einer Operation besteht, bei der Beziehungen gesetzt und 

Bindungen vollzogen werden. Die Fragestellung der Begründung einer sozialen 

Gruppe und ihres Unterschieds gegenüber einer zoologischen Gruppe berührt 

nicht zuletzt die Techniken, durch die Gruppenzusammenhänge vollzogen wer-

den, mit der Folge, dass der Umfang der Gruppen zugleich ihre Stabilisierung 

vermehrt.
108

 Die Bildung einer Gruppe entspricht dem Vorgang des Gruppenzu-

sammenhangs, durch den sie eine Stabilisierung gegenüber der Umwelt erreicht. 

Den Vorgängen des Zusammenhangs der Gruppe liegt eine „Gesellungstendenz“
 

109
 zugrunde, was dem Menschen zentrale Bedingungen zum Überleben ermög-

licht. Daher ist die Gruppierung nach der modernen Sozioanthropologie als eine 

„sozio-biologische Institution“
 110

 zu betrachten. 

Die Frage bleibt: Wie werden Gruppengenossen zu Gruppengenossen ge-

macht? Oder, nach Classens, „wie wird der Gruppengenosse des Gruppengenos-

sen Mäzen?“
111

 Die Selbstbildung der Gruppengenossen liegt in der evolutionä-

ren Begründung der Frühgeburtlichkeit des Homo Sapiens
112

 und beruht auf dem 

Hintergrund, dass die Gruppe sich gegen Druck der Außenwelt mit körperlicher 

Anpassung schützt.
113

 Die gegen die Außenwelt vorangetriebene Schutztechnik 

wird „Insulationsprinzip“ genannt.  

                                                             
108  Vgl. D. Claessens: Das Konkrete und das Abstrakte, S. 82. 

109  Claessens: „Gruppenzusammenhang und neue Stabilisierungstendenzen müssen zur 

Erklärung der Entwicklung des Menschen zusammen gesehen werden. Tendenz oder 

Disposition zu Gruppenzusammenhang sind mit der evolutionären Vorgabe ‚Gesel-

lungstendenz‘ wesentlich mit vorgegeben.“ Ebd., S. 63. 

110  Vgl. dazu FN 381. 

111  Vgl. ebd., S. 61. 

112  Vgl. zum Begriff Neotenie: B. Neotenie als Fötale Wende in Axiom II Propositio 

III. 

113  Vgl. ebd., S. 64. 

https://doi.org/10.14361/9783839445907 - am 14.02.2026, 11:48:32. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839445907
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


154 | Matrixiale Philosophie 

Mit ,Insulation‘ meint Hugh Miller in der lebenden Welt, die, in anderer Weise als 

,Nischen‘ und doch ähnlich, Abwehrkräfte gegen den allgemeinen Anpassungsdruck ent-

wickeln: naturwüchsig sich bildende ,Bio-Soziotope‘. Diese Abwehrkräfte in der prakti-

zierten Insulation entstehen genauso ungewollt, wie eine Gruppe von Pflanzen zusammen-

stehen oder auch einer Gruppierung von unterschiedlichen Tieren, vielleicht wegen gene-

tischer Vorteile, zusammenleben mag. Ungewollt entwickeln solche zusammenstehenden 

oder lebenden Lebewesen ,künstliche Innenklimata‘, d. h. Innenklimata, die sich charakte-

ristisch gegen das herrschende Außenklima absetzen.
114

 

 

In diesem Sinn geht die Verfestigung eines Gruppenschutzes auf das von Hugh 

Miller angeführte Prinzip „Isolation gegen selektive Pression“
 115

 zurück, nach 

dem sich Lebewesen gegen den allgemeinen Anpassungsdruck entwickeln. Der 

Insulationsgrundsatz entspricht einem Prinzip der Evolution: Die Funktion will 

das System gegen äußeren Anpassungsdruck schützen, und infolgedessen wird 

im System ein Trieb zur Selbstbildung ökologischer Nischen ausgelöst
116

, was 

die Stiftung der Genossenschaft einschließt. Die Bildung der Nischentechniken 

umfasst zusammen mit dem Aufbau der Abwehr-Werkzeuge nach Classen 

Techniken, durch die das Menschwerden sich in Distanz zur „alten“ Natur setzt; 

die Herausbildung sozialer Einheit bringt also einen Distanzierungseffekt gegen-

über der Natur mit sich. 

Die Nischentechniken sind „sozio-biologische Institutionen“
117

 weil die 

Gruppenzusammenfassung eine Stabilisierung der Distanzierung statt Flucht vor 

der Gefährdung ermöglicht. Die Gruppenbildung wie auch die Nischensuche ga-

                                                             
114  Ebd., S. 60. 

115  Claessens: „Mit ‚Insulation‘ meint Hugh Miller Systeme in der lebenden Welt, die, 

in anderer Weise als ‚Nischen‘ und doch ähnlich, Abwehrkräfte gegen den allge-

meinen Anpassungsdruck entwickeln: naturwüchsig sich bildende ‚Bio-Soziotope.‘“ 

Ebd., S. 60.  

116  Claessens: „[...] denn das Hauptcharakteristikum dieser Insulationsphänomene ist ihr 

Schutzcharakter; sie stellen selbstgebildete ökologische Nischen dar. Dieses Ni-

schenprinzip, Prinzip ökologischer aber auch differenzierter Formen von Nischen, 

ist ein Prinzip der Evolution überhaupt.“ Ebd., S. 61. 

117  Claessens: „Die bedeutendsten Vorgaben aber, die dem werdenden Menschen ge-

macht worden sind, waren die Horde oder Gruppe und die ‚Nische‘. Wegen ihrer 

bedeutenden Stellung innerhalb der Überlebenshilfen in der Evolution und ihrer ur-

alten Herkunft sollen sie ‚sozio-biologische Institutionen‘ genannt werden.“ Ebd., S. 

36. 

https://doi.org/10.14361/9783839445907 - am 14.02.2026, 11:48:32. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839445907
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Axiom II | 155 

 

rantieren Offenheit gegenüber der Außenwelt aufgrund der durch die Insulation 

hervorgerufenen Distanz. 

 

Das Begreifen einer neuen Lebenstechnik, hier der Abwehr von eigentlich zur Flucht nöti-

ger Gefährdung durch Distanzierungsmittel, und dann die ständige Anwendung von Dis-

tanzierungsmitteln statt Flucht und die Stabilisierung dieser neuen Lebenstechnik in der 

Gruppe, die sich erst einmal quasi zufällig, dann durch die Aktionen einzelner geschützt 

sieht, diese Schutztechnik schafft im Tier-Mensch-Übergangsfeld das, was Hugh Miller 

‚Isolation gegen selektive Pression‘ genannt hat, Verfestigung eines Gruppenschutzes auf 

Dauer: Gruppenschutz gegen den von der Außenwelt kommenden Druck auf körperliche 

Anpassung; der Gruppengenosse wird Mäzen des Gruppengenossen.
118

 

 

Classens bringt hier zum Ausdruck, dass der soziale Raum, das heißt die Genos-

senschaft, aufgrund ihres Isolationseffekts die biologische Funktion eines schon 

verlassenen Bildungsraums ersetzt: des Uterus. Die von Menschen geschaffene 

Bindungsorganisation erfüllt die Funktion der ersten naturellen ökologischen Ni-

sche. Insofern nennt Classens die Genossenschaft einen „sozialen Uterus“, wo-

mit ihre Tendenz gemeint ist, extrauterine „Immunsysteme“ zu bilden, die unter 

dem Erziehungsdruck der Außenwelt Schutz garantieren.
119

 

 

Während die Evolution den Säugetieren zunächst Nischen in einem überlebensfreundli-

chen Medium wie dem Wasser, dann den eindeutigeren Schutz des Eis und zuletzt den 

durch das Mutterlebewesen übertrug (das insofern ‚Mäzen‘ des Nachwuchses wird, als es 

in sich selbst jenes künstliche Innenklima entwickelt, das Voraussetzung anspruchsvolle-

rer Entwicklung ist), kehrt sich diese Entwicklung beim Menschen um: Jetzt wird der Ute-

rus wieder ein sozialer Raum, was nichts anderes bedeutet, als dass ein Teil der Schutz-

funktion des mütterlichen Innenraumes nach außen verlagert wird, was nicht möglich wä-

re, wenn ein solcher Außenraum nicht vorher geschaffen würde: der ‚soziale Uterus.‘
120

 

                                                             
118  Ebd., S. 64. 

119  Claessens: „Die allgemeine akzeptierte These der ‚Philosophischen Anthropologie‘ 

von der Offenheit des Menschen wird seit Portmann/Gehlen damit in Zusammen-

hang gebracht, daß der Mensch im Zuge einer soziobiologisch nicht näher gekenn-

zeichneten evolutionären Entwicklung eine ‚Frühgeburt‘ sei, die ihre Existenz, d. h. 

ihre Überlebenschancen nur dem ‚sozialen uterus‘ verdankt, in den sie aus dem Mut-

terleib heraus hineingeboren wird, innerhalb dessen sein Überleben und sein Aufzie-

hen einerseits nach entwicklungspsychologischen Gesetzmäßigkeiten geschieht, an-

dererseits unter dem Erziehungsdruck der Außenwelt garantiert wird.“ Ebd., S. 50. 

120  Ebd., S. 61. 

https://doi.org/10.14361/9783839445907 - am 14.02.2026, 11:48:32. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839445907
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


156 | Matrixiale Philosophie 

In diesem Zusammenhang stellt sich die Frage, welche Rolle die Mutter in der 

Bildung der Gruppen spielt, wenn sie auf eine generative Phylogenese verweist 

jenseits der aus Menschen zusammengesetzten Gruppen. Daher ist die Mutter 

nicht nur verantwortlich für die biogenetische Erhaltung und Stabilisierung der 

Gruppe durch Fortpflanzung, sondern auch bevollmächtigt zu ihrer inneren und 

äußeren Organisation als soziale Einheit. 

Der Mutter-Mensch nimmt in der Bildung und Gestaltung sozialer Systeme 

eine Sonderstellung ein, durch die er eine bestimmte Eigenschaft mit anderen, 

nichtmenschlichen Arten teilt: die biologische Funktion der Information. Die 

Frage nach der Grenze zwischen biologischer und sozialer Bestimmung der Mut-

ter stellt sich innerhalb eines kulturelle Codes. Zum Beispiel fällt die Bedeutung 

der Mutter unterschiedlich aus, je nachdem, ob die Bindung eines Kindes als 

Säugling zwei oder drei Jahre dauert (wie in manchen Sippen in Neu-Guinea) 

oder nur ein Jahr (in der „zivilisierten“ Gesellschaft).
121

 In diesem Sinne hat die 

Mutter eine Sonderstellung in der Gestaltung der Gruppe inne, ausgehend von 

der Tatsache, dass die mütterliche Bindung eine biologische Eigenschaft ist, die 

alle Säugertiere für ihr Überleben kennzeichnet. Ihre Figur steht an der Schwelle 

zwischen animalischem und sozialem, biologischem und materischem Bereich. 

Die grenzwertige Stellung der Stamm-Mutter beruht darauf, dass sie nicht a 

priori in einer bestimmten Art ausdifferenziert ist. Sie ist noch nicht in einem 

Menschen, einem Tier oder einer Pflanze vergegenständlicht und objektiviert, 

sondern verweist a priori auf alle Arten, die außerhalb der sozialen Wesen die 

spezifische Differenz eines Bildungstriebes besitzen. Der entdifferenzierte Art-

begriff für die Stamm-Mutter, die innerhalb der Gruppe kohäsive Kraft gibt, soll 

hier Totem-Mutter
122

 heißen. 

                                                             
121  Malinowski setzt den Schwerpunkt des Familiendramas auf die Entbindung der 

Kind-Mutter-Beziehung. Bei den Eingeborenen der Trobiand-Inseln von Nordost-

Neuguinea dauere das Säuglingsalter, „in dem das Kind für seine Nahrung von der 

Mutterbrust und für seine Sicherheit von dem Schutz der Eltern abhängig ist, zwei 

oder drei Jahre. In der zivilisierten Gesellschaft ist es nur ein Jahr lang, sagt Malin-

owski. Aus Anlass der frühen Entbindung der Mutter in den entwickelten Ländern 

und deren Ersetzung mit (allo)mütterlichen Instanzen ist die Familie und damit ihr 

psychologischer Kernkomplex für welche, die „Mutterschaft ein moralisches, reli-

giöses und sogar künstlerisches Ideal der Zivilisation ist.“ B. Malinowski: Ge-

schlechtstrieb und Verdrängung bei den Primitiven, S. 21- 30. 

122  Vgl. dazu Totemmutter: Membran der Gesellschaft und B. Totemmutter als Surreale 

Matrix in Axiom II Propositio II.  

https://doi.org/10.14361/9783839445907 - am 14.02.2026, 11:48:32. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839445907
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Axiom II | 157 

 

Auf Grundlage der exogamischen Vorschriften
123

 und des totemistischen Ab-

stammungsprinzips wurden die sozialen Gruppen vom Außen ausdifferenziert 

und nach Innen entdifferenziert. Die Totem-Mutter nimmt infolge der Differenz 

der Gruppe zur Umwelt einen Namen an, der die Zugehörigkeit des Einzelnen 

zur Gruppe festlegt. Der Frage jedoch, wie und unter welchen Voraussetzungen 

diese sozialen gens entsteht, entspricht die peripherische Figur der Mutter als 

Differenz-Enklave, zwischen dem sozialen Umfeld und ihrer Umwelt, nämlich 

der Natur.  

Von diesem Standpunkt aus soll die im 19. Jh. aufgestellte rechtshistorische 

und ethnologische Hypothese einer allgemeinen vorgeschichtlichen matriarcha-

len Kulturstufe dargestellt werden, welche die zentrale These vertritt, dass die al-

lererste soziale Institution auf eine Abstammung der mütterlichen Linie zurück-

geht. Wenn wir kritisch sind und nicht auf die auf evolutionistischen Ansätzen 

beruhende Matriarchatstheorien eingehen, bietet diese These die Gelegenheit, 

die Figur der Mutter bei der Begründung der soziobiologischen Institutionen zu 

berücksichtigen. Die Matriarchatstheorien besagen, dass die allererste soziale 

Gruppe auf einer von Müttern organisierten Genossenschaft beruht. Die sozialen 

Bindungsprozesse stellen den Standpunkt der Mutter-Nachwuchs-Beziehung als 

Primärsozialisationsinstanz dar, die zur ersten extrauterinen Bildungskraft führt. 

Dazu haben die rechthistorischen Forschungen vom Ende des 19. Jh. die These 

vertreten, dass allererste soziale Bindungen über eine Abstammung der mütterli-

chen Linie auf eine „Ahnfrau“ zurückverfolgt werden können. 

 

6.2  Mütterlicher Genos:  

Uterine Deszendenz und mütterliche Erbfolge 

 

Im Rahmen der Forschung über die Bildung sozialer Gruppierungen vertreten 

rechthistorische und ethnologische Beiträge des 19. Jahrhunderts die Hypothese, 

dass die ersten sozialen Bindungsstrukturen einem kollektiven Typus entspre-

chen, in dem „die rechtlichen und sozialen Beziehungen über die Abstammung 

der mütterlichen Linie organisiert sind.“
124

 Johann Jakob Bachofen in der Recht-

geschichte und Lewis Henry Morgan in der Ethnologie zählen zu den Pionieren, 

welche die Existenz von durch Mütter organisierten sozialen Gruppen behaupte-

                                                             
123  Vgl. dazu Exogamie als Organisationsform des Totemismus und Grenzerhaltung 

und Bindungsorperation: zwei Geschichte der Vorschriften, in: Axiom II Propositio 

II. 

124  „Mutterrecht“, in: Historisches Wörterbuch der Philosophie, Bd. 6, S. 261. 

https://doi.org/10.14361/9783839445907 - am 14.02.2026, 11:48:32. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839445907
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


158 | Matrixiale Philosophie 

ten. Auch wenn es viele Gründe gibt, diese Theorien kritisch zu betrachten
125

 

(vor allem, da die These einer hervorragenden Stellung der Frau auf politischem, 

wirtschaftlichen und religiösen Gebiet letztlich sozialdarwinistischen Gedanken-

gängen folgt) ist es ihr zu verdanken, die Erörterung der gesellschaftlichen Rolle 

der Mutter in Gang gesetzt zu haben.
126

 

Die Existenz eines mütterlichen Gens ist eine Evidenz, die Anerkennung 

einer allgemeinen vorgeschichtlichen matriarchalen Kulturstufe dagegen ist um-

stritten.
127

 Der Begriff Matriarchat kennt keine wissenschaftlich allgemein an-

erkannte Definition
128

 und wird ab Ende des 19. Jahrhunderts zur Bezeichnung 

mit der hervorragenden Anerkennung der weiblichen Figur organisierten Gesell-

schaften verbunden, sei es aufgrund des Abstammungsrechts durch die Mutterli-

nie, aufgrund der Bestimmung des Wohnsitzes der Mutter, um die herum sich 

die Gens organisieren oder aufgrund der Herrschaft einer Stammmutter. Die 

Rechtsordnung der Gesellschaften, die über mütterliche Abstammung organisiert 

sind, wirkte sich über die sogenannte Filiationsordnung (Abstammungsregeln 

                                                             
125  Zu Ende des 19. Jh und Anfang des 20. Jh. entstand das Interesse an sozialen Bin-

dungsstrukturen, deren Verwandtschaftsstruktur sich nach der Figur der Mutter re-

gelt. Es gilt als sicher, dass die Deutung derartiger sozialer Formen nach einer evolu-

tionären Sicht so analysiert wurde, dass die menschlichen Formen des Zusammenle-

bens nicht auf durch Mütter organisierte soziale Zellen zurückgehen. 

126  Nachdem der Rechtshistoriker und Altertumsforscher Johann Jakob Bachofen in 

seinem Werk Das Mutterrecht. Eine Untersuchung über die Gynaikokratie der alten 

Welt nach ihrer religiösen und rechtlichen Natur (1861) die mütterliche Stammes-

ordnung in klassischen Mythen und Symbolen identifizierte, wies 16 Jahre später 

der Pionier der Ethnologie, Lewis Morgan, eine an den Müttern ausgerichtete 

Rechtsordnung bei den nordamerikanischen Ureinwohnern, „den Irokesen“, in sei-

nem Werk Ancient Society (1877) nach. 1884 gab Friedrich Engels, basierend auf 

den Thesen von Bachofen und Morgan, „Der Ursprung der Familie, des Eigentums 

und des Staates“ heraus, in dem seine Staatstheorie auf ursprüngliche soziale Bin-

dungsformen (Gentes) zurückgeht, wobei die soziogenetische Erbschaft mütterli-

cherseits zu finden ist. Die theoretische und spekulative Linie von Bachofen über 

Morgan und Engels bis hin zu Malinowski (1962) bildet eine argumentative Linie in 

der Begründung mütterliche Theorien. 

127  Vgl. M. Fehlmann: Die Rede vom Matriarchat. Zur Gebrauchsgeschichte eines Ar-

guments, Zürich: Chronos Verlag 2011. 

128  Vgl. E. Hartmann: Zur Geschichte der Matriarchatsidee, Antrittsvorlesung. Heft 

133. Universität Berlin: Humboldt Universität, 2004. Siehe https://edoc.hu-

berlin.de/humboldt-vl/133/hartmann-elke-3/PDF/hartmann.pdf vom 10.08.2014. 

https://doi.org/10.14361/9783839445907 - am 14.02.2026, 11:48:32. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://edoc.hu-berlin.de/humboldt-vl/133/hartmann-elke-3/PDF/hartmann.pdf
https://edoc.hu-berlin.de/humboldt-vl/133/hartmann-elke-3/PDF/hartmann.pdf
https://doi.org/10.14361/9783839445907
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/
https://edoc.hu-berlin.de/humboldt-vl/133/hartmann-elke-3/PDF/hartmann.pdf
https://edoc.hu-berlin.de/humboldt-vl/133/hartmann-elke-3/PDF/hartmann.pdf


Axiom II | 159 

 

über die mütterliche Linie
129

) auch auf religiöse Vorstellungen aus:
130

 die Große-

Herrin-Mutter als große Gebärfreudige aller geborenen Geschöpfe und als  

Suprasorgerin, die alle ihrer Geschöpfe nährt. 

Es darf nicht unbeachtet bleiben, dass frühe Sozialstrukturen überwiegend in 

Stämmen organisiert waren und darauf zielten, den Stamm über die Zeit hinaus 

aufrechtzuerhalten. Derartige Gesellschaften werden ethnosoziologisch segmen-

täre Gesellschaften genannt. Uns interessiert vor allem, dass die Argumentation, 

Mütter seien organisierte soziale Einheiten, darin besteht, dass segmentäre Ge-

sellschaften durch innere Differenzierung entstehen, indem das System sich 

durch innere Teilung reproduziert. Es werden soziale Einheiten gebildet, die na-

türliche Unterschiede (Alter, Geschlecht etc.) unter einem Familiennamen integ-

rieren und gleichwertig machen. Innere Bindungsformen wie Familie oder 

Stamm sind gesellschaftliche Differenzierungsformen, sodass sie „in prinzipiell 

gleiche Teilsysteme gegliedert wird, die wechselseitig füreinander Umwelten 

bilden.“
131

 

Die in der Antike, vor allem im frühen Griechenland, im Stamm organisier-

ten Gentilorganisationen sind auf Verwandtschaft zurückgehende Organisatio-

nen und werden durch bestimmte Heiratsregeln gebildet. Die soziale und rechtli-

                                                             
129  Der Sozialanthropologe Malinowski widmet eine Forschung der Organisation der 

Sexualität des Stammes Trobriander, wo Verwandtschaft durch hervorragende Stel-

lung der Mutter bezeichnet wurde, bei welcher der Onkel mütterlicherseits die väter-

liche Beziehung zum Kind hat. Vgl. B. Malinowski: Das Geschlechtsleben der Wil-

den in Nordwest-Melanesien, 1979. Nicht zuletzt stellt der Sozialanthropologe Brif-

fault in einer vier Bände umfassenden Studie über die Rolle der Mütter den Ur-

sprung sozialer Organisation in matrilinealen und matrilokalen Gesellschaftsstruktu-

ren als institutionelle Form organisierter Stämme dar, vgl. Briffault, Robert: The 

Mothers. 

130  Der Mythologe Robert von Ranke-Graves erkennt ein Grundmuster entsprechend 

der Göttin „ritual mattern“ in Griechenland, aber auch im Mittelmeerraum und Vor-

deren Orient: „Mein Studium der griechischen Mythologie sollte mit dem Kennler-

nen des matriarchalen Systems, das in Europa vor dem Erscheinen der patriarchalen 

Eroberer aus Osten und Norden herrschte, beginnen [...] ich habe die folgende histo-

rische These im Einklang mit der modernen archäologischen und anthropologischen 

Forschung aufgestellt. Das vorgeschichtliche Europa kannte keine männlichen Göt-

ter. Die große Göttin allein wurde als unsterblich, unveränderlich und allmächtig be-

trachtet. Der Begriff Vaterschaft war nicht in die religiöse Gedankenwelt aufge-

nommen worden.“ R. Ranke-Graves: Die Weiße Göttin, S. 12f. 

131  N. Luhmann: Die Gesellschaft der Gesellschaft, S. 634. 

https://doi.org/10.14361/9783839445907 - am 14.02.2026, 11:48:32. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839445907
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


160 | Matrixiale Philosophie 

che Strukturierung der Verwandtschaft umfasst bestimmte Mechanismen: Be-

schränkung nach außen durch Vorschriften (Exogamie) und Identifikation jedes 

Mitglieds zu einer Gruppe und darüber hinaus Zugehörigkeitsgefühl zu einer 

Gruppe und Teilnahme am selben Merkmal. 

 

6.2.1  Von Müttern organisierte Gesellschaften:  

rechtshistorische und ethnologische Forschung 

Geboren werden beinhaltet nach dem Ansatz der Gentilorganisationen, sich an 

den Stamm zu binden. Auch wenn die aus Gens organisierte Gesellschaft sich 

blutsverwandtschaftlich strukturiert, sind die einzelne Gens auf gemeinsame Ur-

ahnen zurückzuführen, durch deren Namen sich die Gens anderen Gruppen 

gegenüber identifizieren. 

 

,Gens‘, ‚genos‘ und ganas in Latein, Griechisch und Sanskrit haben sämtlich die ursprüng-

liche Bedeutung von Blutsverwandtschaft. Sie enthalten dasselbe Element wie gingo und 

ganamai in den nämlichen Sprachen, was erzeugen bedeutet; hierdurch war für jede Gens 

einen unmittelbare gemeinsamen Urstammung der Mitglieder ausgedrückt. Eine Gens ist 

daher eine Gesamtheit von Blutsverwandten, die alle von einem gemeinsamen Urahnen 

abstammen, durch einen Gentilnamen bezeichnet sind und Bande des Blutes zusammen-

gehalten werden.
132

 

 

Die neuere Ethnologie geht davon aus, dass stammesorganisierte Gesellschaften 

einer mütterlichen Linie (Abstammung) folgen, was sie aus der Rechtsordnung 

des mütterlichen Familienrechtes schließt. Ähnlich konstatiert die Rechtswissen-

schaft, dass Gens und Gentilorganisation, überwiegend von einem Stammvater 

organisiert, auf eine mütterliche Gen-Organisation zurückzuführen sind. 

 

6.2.1.1  Recht: Stamm und Recht 

Mit dem Rechtshistoriker Bachofen begann ein kulturwissenschaftlicher Zweig 

damit, Entdeckungen im Bereich der Archäologie auszuwerten, die darauf 

schließen ließen, dass die soziale Organisation des Altertums auf einer rechtli-

chen Ordnung beruhte, in der Abstammung und Erbfolge der mütterlichen Linie 

folgten. Bachofen kam zu dem Schluss, dass in den frühen Gesellschaftsstruktu-

ren des Altertums das Erbsystem auf die Mutterlinie fiel
133

 und dass der älteste 

                                                             
132  L.H. Morgan: Die soziale Organisation der Irokesen und anderer indianischer Völ-

ker in: Die Urgesellschaft, S. 53. 

133  Vgl. J. Bachofen: Das Mutterrecht und Urreligion, S. 79. 

https://doi.org/10.14361/9783839445907 - am 14.02.2026, 11:48:32. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839445907
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Axiom II | 161 

 

Ausdruck der Rechtsordnung darin bestand, uterine Deszendenz der Verwandt-

schaftssysteme zu begünstigen.
134

 

Für die (hypothetische) Vorrangstellung der Mutter durch matrilineale Erb-

rechtsvermittlung verwendet Bachofen den Begriff „Mutterrecht“, was mit einer 

mythisch-religiösen Vorstellung zusammenhängt.
135

 Bestimmte weiblich demar-

kierte archäologische Funde waren für ihn ein Beweis für der Verehrung der Er-

de gewidmete symbolische Göttinnen.
136

 In diesen Gesellschaften besaß nach 

Bachofen die Mutter höchste Autorität in Form einer Ahnfrau, Priesterin, Sehe-

rin etc.
137

 und war Stamm-Mutter einer bestimmten Gruppe, worauf die uterine 

Deszendenz zurückgeht. Es darf jedoch nicht unbeachtet bleiben, dass Bachofen 

und seine Kollegen ethnologischen Funden eine historisch-mythische Dimension 

beimaßen, da sie auf ein Naturrecht zurückgeführt wurden.
138

 Das Mutterrecht 

                                                             
134  Ebd., S. 81. 

135  In einem Manuskript Bachofens von 1855, in dem er die These aufstellt, dass die al-

len altitalienischen Völkern gemeinsame Urreligion von den Ligurern stamme, fin-

det sich der erste Hinweis auf das Mutterreicht: „In den alten Systemen chthonischer 

Religionsauffassung ist die Mutter das Bestimmende, zumal für den Namen.“ Zit. 

nach G. Dörr: Muttermythos und Herrschaftsmythos. Zur Dialektik der Aufklärung 

und die Jahrhundertwende bei den Kosmikern, Stefen George und in der Frankfurter 

Schule. S. 53. Vgl. J. J. Bachofen: Versuch über die Gräbersymbolik der Alten, S. 

522. Diese Formulierung kann nach Howald „als erste mutterrrechtliche Erkenntnis 

begrüßt werden ...“ Ebd. 

136  Religion und Kulturerscheinungen sind ebenso bei Bachofen nach einem evolutio-

nistischen Schema geordnet, wonach die matriarchalen Religionen im Laufe der Ge-

schichte (Aufklärung) zur geistig-patriarchalen „Sonnenreligion“ zugeordnet wer-

den. Vgl. G. Dörr: Muttermythos und Herrschaftsmythos, S. 55. 

137  Vgl. Bachofen: Das Mutterrecht und Urreligion, S. 97ff. 

138  Vgl. H.-J. Heinrichs Auffassung von der Wirkung Bachofens auf die rechtswissen-

schaftliche Forschung: „Dies hat Kohler in weiterreichenden Aufsätzen ausgeführt 

und auch jede Rezension von ihm verbirgt nicht sein Anliegen und seine Perspekti-

ve: die soziale und die verwandtschaftsstrukturelle Natur des Rechts, vor allem in 

anderen Gesellschaften zu erkennen. Er hatte gleichzeitig eine ‚ethnologische Juris-

prudenz‘, die so wie die ‚ethnologische Linguistik‘ sein sollte, und eine ‚ethnologi-

sche Metaphysik‘ zur Lösung der ‚ersten Probleme‘, der äußersten Fragen unseres 

Daseins vor Augen.“ H.-J.Heinrichs (Hg.): Das Mutterrecht von J. J Bachofen in der 

Diskussion, S. 22. 

https://doi.org/10.14361/9783839445907 - am 14.02.2026, 11:48:32. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839445907
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


162 | Matrixiale Philosophie 

besteht nach Bachofen auf einer weltanschaulichen Kulturstufe
139

 in der Ent-

wicklung der Gesellschaften, in der die ungeregelte Heiratsordnung (Hetäris-

mus) der Institutionalisierung der symbolischen Bedeutung der Fruchtbarkeit 

folgt, „demetrische Stufe“ genannt. 

 

Dieser Stufe des Lebens entspricht ein neues Gesetz. Das aphroditische ius naturale weicht 

dem cerealischen [...] Demeter wird Thesmophoros, Ceres Legifera (Gesetzgeberin), wie 

das reine ius naturale sich an Aphroditen anschließt. Ja auch das demetrische Recht ist ein 

wahres ius naturale, aber ein solches, das auf der durch Ackerbau geregelten, nicht sich 

selbst überlassenen Erzeugung, auf der laborata Ceres, nicht auf der creatio ultrona (dem 

Wildwuchs) Aphroditens ruht. Auf dieser Stufe herrscht das eheliche Prinzip der Aus-

schließlichkeit über das hetärischer Allgemeinheit vor. […] Dadurch eben wird sie die 

Trägerin eines höheren Rechts, das sich auf alle Verhältnisse des Lebens erstreckt, und als 

eheliches Mutterrecht bezeichnet werden kann.
140

 

 

6.2.1.2  Ethnologie: Stamm und Ethnos 

Etwas zur gleichen Zeit brachte der Mitbegründer der Ethnologie, Lewis Henry 

Morgan, in Ancient Society (1877) vor, dass die älteste Gens nur auf die Ab-

                                                             
139  Die im Altertum datierten Fundgegenstände sind Hinweise darauf, dass die Bestim-

mung einer Gesellschaftsform und Kulturstufe von Müttern organisiert war. Matrili-

nealität, Matrilokalität und Verehrung der weiblichen Herrinnen stellen die Gründe 

dar, das allererste kulturelle Stadium als Gynaikokratie zu benennen. Vgl. dazu Jo-

hann Jakob Bachofen: „Das Mutterrecht gehört einer frühen Kulturperiode als das 

Paternitätssystem [...] In Übereinstimmung hiermit zeigen sich gynaikokratische Le-

bensformen vorzüglich bei jenen Stämmen, die den hellenischen Völkern als ältere 

Geschlechter gegenüberstehen; sie sind ein wesentlicher Bestandteil jener ursprüng-

lichen Kultur, deren eigentümliches Gepräge mit dem Prinzipat des Muttertums 

ebenso enge zusammenhängt, als das des Hellenismus mit der Herrschaft der Pater-

nität [...] Führen uns die Lokrer zu den Legern, so schließen sich diesen bald die Ka-

rer, Aitoler, Pelasger, Kaukoner, Arkader, Epeier, Minyer, Telenoier an, und bei al-

len tritt das Mutterrecht und die darauf beruhende Gesittung in einer großen Man-

nigfaltigkeit einzelner Züge hervor. Die Erscheinung weiblicher Macht und Größe, 

deren Betrachtung schon bei den Alten Staunen erregte, gibt jedem der einzelnen 

Volksgemälde, so eigentümlich auch im übrigen seine Färbung sein mag, doch 

durchweg denselben Charakter altertümlicher Erhabenheit und einer von der helleni-

schen Kultur durchaus verschiedenen Ursprünglichkeit“. J. J. Bachofen, J.J: Mutter-

recht und Urreligion, S. 78. 

140  Ebd, S. 231-232. 

https://doi.org/10.14361/9783839445907 - am 14.02.2026, 11:48:32. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839445907
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Axiom II | 163 

 

stammung in der Mutterfolge zurückzuverfolgen seien. Der Pionier der For-

schung über fremde Gesellschaften warf einen Blick auf die Frage der Entste-

hung und Bildung primitiver Sozialstrukturen. Bekannt sind die Ergebnisse sei-

ner Feldforschung bei der Stammgesellschaft in Nordamerika, den Irokesenvöl-

kern. Beispielhaft für Stammgesellschaften stehen die Hirtennomaden der Iroke-

sen, aber auch die Gentilorganisationen, die nach dem Stamm angeordnet sind. 

Morgan stellt die These auf, dass „Gens, Phratrie und Stamm der Griechen, Gens 

Kurie und Stamm der Römer ihre Analogie in der Gens, der Phratrie und dem 

Stamm der amerikanischen Ureinwohner finden“
141

, wobei er Sozialorganisatio-

nen des alten zivilisatorisches Modells, das in einem Stamm organisiert war, mit 

im Stamm organisierten eingeborenen Völkern gleichsetzt.
142

 Die Stammgesell-

schaften werden von ihm „Gentil-Gesellschaften“ genannt und teilen eine ge-

meinsame Abstammung. Alle Mitglieder eines Gens
143

 charakterisieren sich da-

durch, dass sie einen Geschlechtsnamen haben, mit dem die Zugehörigkeit zur 

Gruppe angedeutet wird. In diesem Sinn konstituieren Gens einen festen Kreis 

von Blutsverwandten, die sich durch gemeinsame gesellschaftliche und religiöse 

Merkmale von anderen Gentes unterscheiden. Unter dem Name „Gens“ fallen 

                                                             
141  L. H. Morgan:  Die soziale Organisation der Irokesen und anderer indianischer Völ-

ker, S. 13. 

142  Engels: „Der Nachweis, daß die durch Tiernamen bezeichneten Geschlechtsverbän-

de innerhalb eines Stammes amerikanischer Indianer wesentlich identisch sind mit 

den genea der Griechen, den gentes der Römer; daß die amerikanische Form die ur-

sprüngliche, die griechisch-römische die spätere, abgeleitete ist; daß die ganze Ge-

sellschaftsorganisation der Griechen und Römer der Urzeit in Gens, Phatrie und 

Stamm ihre getreue Parallele findet in der amerikanisch-indianischen; daß die Gens 

eine allen Barbaren bis zu ihrem Eintritt in die Zivilisation, und selbst noch nachher, 

gemeinsame Einrichtung ist (soweit unsere Quellen bis jetzt reichen) – dieser Nach-

weis hat mit einem Schlag die schwierigsten Partien der ältesten griechischen und 

römischen Geschichte aufgeklärt und uns gleichzeitig über die Grundzüge der Ge-

sellschaftsverfassung der Urzeit – vor Einführung des Staats – ungeahnte Aufschlüs-

se gegeben.“ Engels, Friedrich: Der Ursprung der Familie, des Privateigentums und 

des Staats. Im Anschluss an Lewis H. Morgan’s Forschungen, Hottingen-Zürich: 

Verlag der Schweizerischen Volksbuchhandlung 1884, S. 85. 

143  Engels: „Das lateinische Wort gens, welches Morgan allgemein für diesen Ge-

schlechtsverband anwendet, kommt wie das griechische gleichbedeutende genos von 

der allgemein-arischen Wurzel gan [...], welche erzeugen beutetet. Gens, genos, 

sanskrit dschanas, gotisch kuni, altnordisch und angelsächsisch kyn, englich kin, 

mittelhochdeutsch künne bedeuten alle Geschlecht, Abstammung.“ Ebd., S. 85f. 

https://doi.org/10.14361/9783839445907 - am 14.02.2026, 11:48:32. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839445907
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


164 | Matrixiale Philosophie 

Alle gleicher Abstammung. Dem gemeinschaftlichen Abstammungskriterium 

der Stammgesellschaften liegt eine segmentäre Struktur zugrunde
144

, bei welcher 

der Stamm kleinere Gruppen (Verwandtschaftsgruppen, Familien etc.) in sich 

aufnimmt. In diesem Sinn umfasst der Gens eine Einheit, dessen partikulärer 

Name sowohl Individuen als auch kleinere Gruppen bezeichnet. Der Gens ver-

weist auf die oberste Ordnung der sozialen Bindungsprozesse. 

Morgan behauptet, dass eine Erbabfolge über die mütterliche Linie ursprüng-

liche Sozialorganisationen bestimmte und dass den von Müttern organisierten 

Gesellschaften Stammzugehörigkeit zugrunde lag. Nach Morgan endet die römi-

sche Gentilgesellschaft mit der Ausbildung des Staatsapparates, indem die Mat-

rilinealität als eine „primitive“ Vorstufe von Patriarchat und Eigentumsrecht ver-

standen wird. In der Mittelperiode der „Wildheit“ und der unteren Periode der 

Barbarei, dort, wo die Tiere gezähmt werden und die Erde ausgebeutet wird, ist 

die Abstammung in der matrilinealen Gentilgesellschaft zu finden
145

, bei der 

Blutsverwandte mütterlicherseits zusammengehalten werden.
146

 Als Beispiel 

werden Irokesen, amerikanische Indianer und australische Ureinwohner genannt, 

bei denen die Stämme aus zwei Gentes oder Clans bestehen, die sich durch 

weibliche Erbfolge auszeichnen. In der empirischen ethnologischen Forschung 

wurde folgende These aufgestellt: Überall dort, wo Gens gefunden wurden, 

konnten entweder auch mutterrechtliche Organisationen oder Spuren davon 

nachgewiesen werden. 

Morgan stellt die universale Organisation der Primitiven in Gentes mit ur-

sprünglicher Erbfolge der mütterlichen Linie dar, sodass die allererste soziale 

Einheit eine mütterliche Gens sei. So soll die ursprüngliche Form der Gentilge-

sellschaft einer mütterlichen Erblinie folgen, die auf eine Stammmutter zurück-

zuverfolgen ist, die in den meisten Fällen auf eine Ahnfrau oder große Göttin zu-

rückgeht. In der Ethnologie des 19. Jahrhundert ist es unumstritten, dass sich in 

den älteren Perioden der Menschheitsgeschichte die Abstammung in der Mutter-

folge begründet. Die uterine Deszendenz bedeutet die Zusammensetzung einer 

Gens aus einer vorausgesetzten Urmutter.
147

 

 

  

                                                             
144  Vgl. N. Luhmann: Die Gesellschaft der Gesellschaft, S. 635. 

145  Vgl. L. H. Morgan:  Die soziale Organisation der Irokesen und anderer indianischer 

Völker, S. 17. 

146  Vgl. ebd. 

147  Vgl. ebd., S. 14. 

https://doi.org/10.14361/9783839445907 - am 14.02.2026, 11:48:32. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839445907
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Axiom II | 165 

 

6.3  Stammmutter und Matrilinealität 

 

6.3.1  Stammmutter: matrilineale Gens – uterine Deszendenz 

Die Abfolge der Verwandtschaftslinie von Mutter zur Tochter definiert eine Ge-

sellschaftsform, die nach dem (umstrittenen) evolutionistischen Schema ethno-

logischer Untersuchungen des 19. Jh. den Stammgesellschaften antiker Acker-

baukulturen entspricht. Die uterine Deszendenz geht, wie schon erwähnt, auf 

eine Stammmutter zurück, mit der die Gesellschaft eine nicht blutsverwandte 

Bindung, sondern eine auf totemistische Bindung basierende Blutsverwandt-

schaft aufweist, die darauf beruht, dass sich die Gruppe vom Außen abgrenzt. 

Den matrilinealen Kulturen wurde eine Gesellschaftsordnung zugeschrieben, 

wobei totemistische Einteilungen und Strukturen vorhanden waren.
148

  

Die Nachkommenschaft von Erbansprüchen bestimmt die soziale Gruppen-

zugehörigkeit und die aus der Definition der Verwandtschaft abgeleiteten Rechte 

und Pflichte. Die nach der mütterlichen Linie festgesetzte Erbschaft geht immer 

auf die weibliche Abstammung der Vorfahren eines Menschen zurück. Die Ab-

folge der Verwandtschaftslinie von Mutter zur Tochter trifft mit der vertikal 

(nach oben) bestimmten Mutterabfolge zusammen, wobei die Linie über die 

Mutter, deren Mutter (Großmutter), wiederum deren Mutter (Urgroßmutter) und 

so weiter bis zu einer Mutter-Ahnin läuft, die in Folge der Mutterkette auf die 

Stammmutter oder Große Mutter zurückgeht.
149

 

Als mythisches Endstadium mütterlicher Abfolge fällt die Stammmutter zu-

sammen mit dem realen ersten Stadium jeder Abfolge: der Gebärmutter. „Das 

Nachkommen aus der Gebärmutter“ bzw. uterine Deszendenz beschreibt nicht 

nur die Abfolge von Verwandtschaftsstrukturen durch die weibliche Linie, son-

dern darüber hinaus die Sublimierung realer Herkunftsstadien in einem sozialen 

Mutteragent. Infolgedessen folgt die uterine Deszenenz der Matrilinealität auf 

eine Nachkommenschaft aus der Gebärmutter, deren Symbolik die Totem-

Matrix darstellt. 

Ausgehend von einer sozialen Archäologie der mütterlichen Gensorganisa-

tion lässt sich an der Figur der Stammmutter eine doppelte Funktion feststellen: 

                                                             
148  Malinowski: „Der matrilineare Charakter der Kultur tritt uns bereits in der ersten 

Kategorie entgegen, das heißt in den Mythen über den Ursprung des Menschen, der 

Gesellschaftsordnung, insbesondere des Häuptlingstums und das Totemistischen 

Einteilungen, und über die verschiedenen Sippen und Untersippen.“ In: B. Malinow-

ski: Geschlechtstrieb und Verdrängung bei den Primitiven, S. 109. 

149  Vgl. L. H. Morgan:  Die soziale Organisation der Irokesen und anderer indianischer 

Völker, S. 17. 

https://doi.org/10.14361/9783839445907 - am 14.02.2026, 11:48:32. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839445907
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


166 | Matrixiale Philosophie 

Abstammungsfolgerin und Fremderin. Die Stammmutter erfüllt einerseits die 

Funktion, die Mitglieder einer Gruppe nach bestimmten Eigenschaften zu bin-

den, um sich jenseits der Gruppe anderen gegenüber unterscheiden zu können. 

Sie gilt als kohäsive Kraft in der Gruppe und als Alterität jenseits der Grenze der 

Gruppe. Die Mutter-Mensch trägt die Alterität zur sozialen Gruppe, in dem Sin-

ne, dass sie eine Differenz kennzeichnet, welche sie mit den anderen Arten ver-

bindet: die Tat des Gebärens. Gleichzeitig obliegt ihr die Übermittlung der gene-

tischen Information der sozialen Gruppe. Die mütterlichen Gene werden als 

Ganzes betrachtet und sind eine in sich geschlossene Gruppe derart, dass sie eine 

soziale Einheit bilden, die sich von der Umgebung ausdifferenziert, nämlich von 

anderen Gens-Organisationen. 

  

6.3.2  Stammmutter – Totemmutter – Matrilinealität 

Das besondere Merkmal der von Müttern organisierten Gesellschaften besteht 

also in der Abstammung über die mütterliche Linie (von Müttern an Töchter), 

bezogen auf ethnologische und rechtliche Güter. Dieser Aspekt der Matrilineali-

tät wurde in der Literatur des 19. Jahrhunderts auf Basis eines sozioevolutionisti-

schen Schemas als Begründung des Ursprungs sozialer Einheiten betrachtet, und 

auf dieser Feststellung beharrt auch der Ethnologe John Ferguson McLennan in 

„Primitive Marriage“, wenn er betont, dass Matrilienalität die ursprüngliche 

Verwandtschaftsregel sozialer Gruppen determiniere. Die Abstammungsfolge 

der mütterlichen Linie geht danach auf die religiös-mythische Vorstellung einer 

Ahnin aller Mütter zurück: die Totem-Mutter. 

Diese These wurde auch von dem Religionssoziologen Émilie Durkheim ver-

treten, der die Ansicht teilte, dass das frühe matrilineale Stammgesetz auf Insti-

tutionalisierung der Gruppe durch ein Muttertotem zurückgehe; infolgedessen 

wurde in den ursprünglichen Gesellschaften das Totem über die Mutterlinie ver-

erbt.
150

 Auch Sigmund Freud, der „Erfinder“ des Ödipus-Komplexes, hob den 

mütterlichen Ursprung des Totemismus hervor.
151

 Auch wenn die Soziologen 

                                                             
150  Vgl. Durkheim: „Ein weiteres Überbleibsel der gleichen Art betrifft das Mutterto-

tem. Starke Gründe sprechen dafür, dass ursprünglich das Totem auf der Mutterlinie 

vererbt wurde. Die Vaterlinie kam vermutlich erst nach einer langen Zeit des ent-

gegengesetzten Prinzips in Gebrauch.“ E. Durkheim: Die elementaren Formen des 

religiösen Lebens, S. 159. 

151  Vgl. Freud: „Wenn wir durch all das hindurch, was späterer Fortbildung oder Ab-

schwächung entsprechen mag, zu einer Charakteristik des ursprünglichen Totemis-

mus gelangen wollen, so ergeben sich uns folgende wesentliche Züge: Die Totem 

waren ursprünglich nur Tiere, sie galten als die Ahnen der einzelnen Stämme. Das 

https://doi.org/10.14361/9783839445907 - am 14.02.2026, 11:48:32. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839445907
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Axiom II | 167 

 

und Ethnologen des 19. Jahrhunderts der Meinung sind, dass sich nicht alle Sip-

pen durch matrilineale Stammesformen beschreiben lassen, sind sie sich doch 

einig, dass in den frühen Genossenschaften die Übertragung des Totems in der 

Regel durch mütterliche Vererbung geschah. 

Die Totem-Mutter markiert eine Verbindung zu bestimmten äußerlichen Er-

scheinungen; meist besteht sie in einer natürlichen Erscheinung, mit der die Mut-

ter eine Eigenschaft teilt. In dieser Weise ist sie keine konkrete festgestellte 

„Art“, kein Mensch, kein Tier, keine Pflanze, sondern repräsentiert eine mimeti-

sche Eigenschaft des Außen, die mit der generativen Kraft der Natur verbunden 

ist, nämlich dem Vermögen, die Information Leben weiterzuleiten. Ihrer hervor-

ragenden Stelle in der Bildung der sozialen Einheiten liegen zwei Faktoren zu-

grunde: Erstens bringt sie eine Verbindung mit dem hervor, was sich außerhalb 

der Gruppe befindet und gegen das sich die Gruppe definiert (daher gilt sie als 

Formgeberin von Selbstdifferenzierung), und zweitens ist sie Inbegriff der Wei-

terleitung des Lebens: Es liegt in ihrer Verantwortung, Abstammungsinforma-

tionen in der Gesellschaft weiterzutragen. 

Im ersten Sinn bildet die Totem-Mutter eine künstliche Einheit. Ihr Körper 

ist der Inbegriff jener Bindung an das Außen, durch welche die Systemdifferen-

zierung beginnt und sich infolgedessen sich segmentare Einheiten bilden. Ihre 

Stellung ist einerseits universal, da sie in der Beziehung System/Umwelt operiert 

(ihre Verbindung mit dem Außen ist ein Korrelat zur Selbstreferenzialität der 

Gruppe), anderseits wirkt sie systemspezifisch, da sie durch ihre Benennung eine 

Selbstbeschreibung des Systems vollzieht.
152

 

Im zweiten Sinn stellt die Mutter-X eine Weiterträgerin der Information des 

Lebens dar, wie in Axiom I zum Ausdruck kommt, eine biosoziologische Moti-

vationsinstanz zur Weiterentwicklung extrauteriner Ontogenese. Sie ist ein not-

wendiger Akteur zur Erhaltung des Lebens, da sie eine primäre Verbindung mit 

der offenen Welt garantiert, versichert und ermöglicht.
153

 In dieser Weise wird in 

Anlehnung an Classen die Mutter als zweite biosoziologische Institution betrach-

tet
154

, da sie durch primäre Verbindung des Nachwuchses mit der offenen Welt 

                                                                                                                                  
Totem vererbte sich nur in weiblicher Linie.“ S. Freud, Sigmund: Totem und Tabu, 

S. 447ff. 

152  Vgl. N. Luhmann: Die Gesellschaft der Gesellscahft, S. 634-663. 

153  Vgl. D. Claessens: Das Konkrete und das Abstrakte, S. 65. 

154  Claessens: „‚Biosoziologisch‘“ war diese Institution genannt worden, weil die weib-

liche Identität in der kleinen insulativen Gruppe erst mit der Vorverlagerung der Ge-

burt und dem Anwachsen des Neocortex mitwächst und ihre Ausfaltung erst zu 

https://doi.org/10.14361/9783839445907 - am 14.02.2026, 11:48:32. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839445907
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


168 | Matrixiale Philosophie 

einen relationalen Insulationsschutz bildet, der die emotionale Stabilisierung des 

Neugeborenen erreicht. Dazu Dieter Claessens: 

 

Die ‚Einrichtung‘ der im Schutze der insulativen Gruppe ‚zu früh‘ gebärenden Mutter, die 

die emotionale Stabilisierung des Nachwuchses in Offenheit garantiert, kann daher als –

 nach dem Prozeß der Insulation selbst –zweite biosoziologische Institution bezeichnet 

werden.
155

 

 

Die Stammmutter stellt eine emotionale Identität dar in der sich insulierenden 

selbst-defensiven Gruppen-Gesellschaft.
156

 Sie ist institutionalisiert in der Figur 

der Totem-Mutter und wird verehrt im Rahmen von Mutterkulten, was die Ge-

sellschaften emotional stabilisiert und Motivation zur Organisation größerer Ge-

sellschaften bildet. 

An diesem Punkt lenkt Claessens die Aufmerksamkeit auf die Idee, dass der 

Erfolg primärer und elementarer Insulationseffekte zu einer Institutionalisierung 

der Mutter-Kulte
157

 führe, wobei der sinnliche und motivationale Aspekt der 

mütterlichen Beziehung im Abstrakten aufgehoben worden sei.
158

 Die Institutio-

nalisierung der weiblichen Fruchtbarkeit führt danach durch die Identität des 

                                                                                                                                  
demjenigen Zeitpunkt erreicht, wo man das nun entstehende Wesen Mensch nennen 

kann.“ Ebd., S. 277. 

155  Ebd., S. 82. 

156  Vgl. Ebd., S. 79. 

157  Claessens: „Es scheint nicht sehr neu, zu behaupten, dass das Identitätsgefühl des 

weiblichen Menschen, hier als der auf Dauer gestellten ‚Mater Certa‘, auch und ge-

rade noch mit dem Nähren des selbstgeborenen Kindes über einen längeren Zeit-

raum ein dichtes sein muß. Hier ist jene Urphantasie konkret (die ‚ideé directrice‘), 

die später als ‚Magna Mater‘, Mutter Erde, Fruchtbarkeitsgöttin bis hin zu Mutter 

Gottes auftreten wird, der Ursprung von Bildern und Eindrücken, die große Mythen 

und Institutionen stifteten.“ Ebd., S. 79. 

158  Claessens: „Die Stärke, die unheimliche, ja wohl gefürchtete Stärke der Frau lag 

aber so und so in der Fähigkeit zur prokreativen Produktion, die dem männlichen 

Geschlecht nicht gegeben ist, d. h. sehr konkret: in ihrer ursprünglichen, dem Mann 

sicher gleichwertigen Kraft der Persönlichkeit und der prokreativen Fähigkeit. Die 

Ableitung sekundärer Institution, die dann die ‚wirklichen‘ Institutionen wurden, 

von der weiblichen Fruchtbarkeit lag also sehr nahe,– ohne damit verschleiern zu 

können, wo die wirkliche institutionelle Grundlage war: bei der Frau. Mutterkulte 

sind also als primär auszusehen.“ Ebd., S. 277. 

https://doi.org/10.14361/9783839445907 - am 14.02.2026, 11:48:32. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839445907
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Axiom II | 169 

 

weiblichen Geschlechts zur Garantie emotionaler Stabilisierung in den sozialen 

Zellen. 

 

7.  (Aus-)Differenzierung:  

exogamische (Stamm-)Mutter als Außendifferenz  

der Gesellschaft  

  

7.1  Totemistische Exogamie:  

Bindungsoperation mit dem Außen 

 

7.1.1  Weibliche Exogamie als Ausdifferenzierungsform segmentarer 

Gesellschaft 

Die Absicherung des Menschen- und Gruppenzusammenhanges umfasst ein zen-

trales Kriterium segmentärer Gesellschaften: Die Gruppe muss durch soziale 

Techniken der Bindung die Mitglieder der Sippe vor den unvorhersehbaren Ge-

fährdungen der Umwelt in Sicherheit bringen. Zur Absicherung des Gruppenzu-

sammenhangs ist die Absicherung des Produktionszusammenhangs und der Pro-

duktion innerhalb der Grenze der Gruppe vorrangig.
159

 

Die Herausbildung einer segmentären Gesellschaft vollzieht sich durch inne-

re Teilung.
160

 Die segmentäre Differenzierung befördert einerseits eine Vermeh-

rung sozialer Einheiten
161

 in gleichen Teilsystemen, und diese werden anderer-

seits mittels eines Benennungssystems einem Differenzierungsprozess unterwor-

fen. Die Vermehrung der Gruppe ist eine inhärente Folge des Strebens nach Ab-

sicherung des Gruppenzusammenhangs und infolgedessen das dritte Ergebnis 

der sich selbst „stabilisierenden Insulationstechnik.“
162

 

In diesem Sinn zielen Teilung und Differenzierung der Gruppe auf „Not-

wendigkeit der Erhaltung der Nische“ hin.
163

 Zu diesem Zweck, ist, wie in 

                                                             
159  Vgl. ebd., S. 144. 

160  Vgl. N. Luhmann: Die Gesellschaft der Gesellschaft, S. 634. 

161  Vgl. D. Claessens: Das Konkrete und das Abstrakte, S. 194. 

162  Claessens: „Das erste unerwartete Ergebnis der defensiven, sich selbst stabilisieren-

den Insulation war die Entstehung des Menschen, das zweite waren jene Verände-

rungen, die mit Frühgeburt und Anwachsen des Neocortex besonders auffällig sind 

und sich mit dem ersten Ergebnis selbstverständlich verbinden und die Stellung der 

Frau stärken, das dritte unerwartete Ergebnis war die irgendwann unvermeidliche 

Konsequenz der sich durchsetzenden Überlegenheit des Menschen gegenüber seiner 

Umwelt: seine sich ebenso durchsetzende Vermehrung.“ Ebd., S. 210. 

163  Ebd., S. 122. 

https://doi.org/10.14361/9783839445907 - am 14.02.2026, 11:48:32. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839445907
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


170 | Matrixiale Philosophie 

Axiom I bewiesen, die Figur der Mutter zentral und eine Voraussetzung, da den 

Frauen eine doppelte Aufgabe zugewiesen wird: Erstens kommt ihnen die Be-

deutung von „Weiterträgerinnen des Lebens“
164

 zu und damit die Grundmotiva-

tion zum Leben, und zweitens umfasst ihre Aufgabe die Motivation zu biosozio-

logischer Immunität oder zum Insulationsprinzip. Frauen sind biosoziologisch 

motiviert zu Nachwuchs und dessen Hege und Pflege. Damit sind sie direkt inte-

ressiert am (und d. h. auch motiviert für den) Insulationsschutz. Sobald dieser 

Schutzmechanismus größer und unübersichtlicher wird, muss das weibliche Inte-

resse indirekter werden, was die „Ringe“ betrifft, die um den innersten „Insula-

tionskern“ (aus Sicht der einzelnen Mutter) gelegt werden.
165

 

In diesem Sinn liegen die segmentären Differenzierungstechniken in den 

Frauen als potenzielle Erhälterinnen und Absicherinnen des Gruppenzusammen-

hangs. Exogamie und Totem und damit Inzestverbot und Tabu gehören zu Teil-

strategien, durch welche die Gruppe in ein neues Verhältnis mit der Umwelt tritt. 

Die Gens ist exogam, sagt Morgan,
166

 mit anderen Worten: Verwandte durf-

ten einander nicht heiraten. Sie mussten Partner in den anderen gentes des 

Stammes suchen, denn der Stamm ist endogam. Die ursprüngliche Gens sei müt-

terlich und exogam, exogam in der Sippe und endogam im Stamm.
167

 In diesen 

mutterrechtlich organisierten Gentes, in denen Paarungen ausgeschlossen waren, 

sah Morgan die Urform, aus der sich später dann vaterrechtlich organisierte ent-

wickelten. Diese Kombination von Exogamie der Sippe und Endogamie des 

Stammes bewirkt die Einheit und Stabilität segmentarer Gesellschaften zu ihrer 

Vermehrung.
168

 Auch sind nach einer These von Claude Lévi-Strauss die aus-

schließenden Imperative nicht von der endogamischen Ordnung befreit
169

, indem 

                                                             
164  Claessens: „Der Primärstatus Mutter ist überlegen: dazu sind genug Ausführungen 

gemacht worden: Die Frauen sind die konkrete sinnlichen Weiterträgerinnen der 

„‚Information Leben.‘“ Ebd., S. 197. 

165  Ebd., S. 196. 

166  L. H. Morgan:  Die soziale Organisation der Irokesen und anderer indianischer Völ-

ker, S.58 

167  Ebd. 

168  Ebd. 

169  Die wahre Endogamie besteht bei Lévi-Strauss einfach in dem „Ausschluss der Hei-

rat außerhalb der Grenzen der Kultur, deren Begriff allen möglichen Schrumpfungen 

und Dehnungen unterliegt.“ Lévi-Strauß, Claude: Die Elementaren Strukturen der 

Verwandtschaft, S.101. Dazu: „Der Unterschied zwischen den beiden Formen der 

Endogamie ist besonders leicht zu erkennen, wenn man die Heiratsregeln stark hier-

archisierter Gesellschaften untersucht. Die ‚wahre‘ Endogamie ist umso ausgepräg-

https://doi.org/10.14361/9783839445907 - am 14.02.2026, 11:48:32. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839445907
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Axiom II | 171 

 

differenzierte Gruppen (Sippen) aus einer größeren Gemeinschaft (Stamm) be-

stehen. Das Bedeutsame dieser Aussage liegt darin, die andere Seite der Exoga-

mie als Teilungsstrategie einer segmentären Gesellschaft zu beachten. Das be-

deutet, dass die Differenzierungsform, die Teilungsstrategie (hier: die Exogamie) 

zur Vermehrung der Gesellschaft beiträgt, was uns zu dem Gedanke führt, dass 

es die mütterliche Differenzierung gab, bevor es mütterliche Gens gab.
170

 

 

 

 

 

 

 

 

 

Diagramm 7: Mutter(gens): exogam in der Sippe und endogam im Stamm 

Der „Kopernikaner der Exogamie“, Robert Briffault, zeigt ebenfalls, wie das 

Exogamiegebot die Grundlage der matrilienalen Ordnung darstellt.
171

 Die Ab-

stammung ist nur von mütterlicher Seite nachweisbar, wird nur von der weibli-

chen Linie her anerkannt. Aus der mütterlichen Gens wurden nach den Regeln 

der Exogamie Sippen entfaltet, und infolgedessen haben sich die sozialen Struk-

turen diversifiziert, ausdifferenziert und sind komplexer geworden.
172

 Beim ers-

ten Beobachtungspunkt steht die Exogamie als Möglichkeitsvoraussetzung zur 

extensiven Ausdehnung der Gruppe. Ebenfalls entspricht die Vermehrung der 

sozialen Einheiten diesem Prozess, bei dem sich verwandtschaftliche Beziehun-

gen innerhalb des Stamms durch Aufnahme der Fremden ausbreiten, ohne ihre 

Stammeszugehörigkeit zu verlieren. 

 

                                                                                                                                  
ter, einen je höheren Rang die gesellschaftliche Klasse einnimmt [...] Dagegen weiß 

man, dass es sich um ‚funktionale Endogamie‘ handelt, wenn das umgekehrte Ver-

hältnis herrscht, d.h. wenn die offenkundige Endogamie abnimmt, je höher man in 

der Hierarchie aufsteigt“ ebd., S. 102 

170  Ich erlaube mir hier das Zitat einer Aussage von Niklas Luhmann zur Erläuterung 

der Familienstellung in segmentaren Gesellschaften: „Es gibt immer Gesellschaft, 

bevor es Familien gibt.“ N. Luhmann: Die Gesellschaft der Gesellschaft, S. 634. 

171  Bertha Eckstein-Diener nennt Briffault den „Kopernikus der Exogamie, indem er 

den Schwerpunkt des Geschehens prinzipiell verlagert hat.“ Vgl. dazu Sir Galahad: 

Mütter und Amazonen, S. 284 -288. 

172  Vgl. W. Reich: Der Einbruch der sexuellen Zwangsmoral, S.135ff  

https://doi.org/10.14361/9783839445907 - am 14.02.2026, 11:48:32. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839445907
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


172 | Matrixiale Philosophie 

7.1.2  Totemmutter: Membran der Gesellschaft 

Für die vorliegende Untersuchung ist vor allem von Bedeutung, dass der Tote-

mismus durch einen mimetischen Bezug mit dem Außen eine Differenz in der 

sozialen Gruppe hervorbringt. Es handelt sich um eine Gewinnung von Kollek-

tivbewusstsein in der Außenwelt durch Identität zwischen etwas Äußerem und 

etwas Innerem – das Totem.
173

 In diesem Sinn werden die individuellen Unter-

schiede in der kollektiven Anerkennung des Totems abstrahiert durch eine No-

menklatur, die durch einen identitären Bezug mit einem Wesen außerhalb der 

Grenzen der Gruppe Beschaffenheit beimisst. 

Das Totem kann als Institution bezeichnet werden, die eine Differenzierung 

mit der ersten Natur mittels Schaffung zweiter soziobiologischer Welten durch-

führt. Diese Institution ist das Resultat einer Differenzierung der „alten Natur“ 

durch Bildung einer „Welt“ innerhalb der ersten. Die Stifterinnen dieser Institu-

tion stehen in der Peripherie der Gesellschaft im Außen (durch das Kollektivbe-

wusstsein des Außens) und im Innen (durch Abstraktionsprozesse wie Namen-

gebung, Durchsetzung von Gesetzen und Gebräuchen). Infolgedessen ist die 

Stammmutter ein Motivationselement zum Bindungsvorgang. Sie stellt die Bin-

dungsverhältnisse der Gruppe anderen Gruppen gegenüber und setzt den Einzel-

nen innerlich fest nach einer Logik der Differenz der ersten Ordnung und Identi-

tät zweiter Ordnung – Differenz in dem Sinne, dass das Muttertotem einen Dif-

ferenzierungsknoten zur Bildung künstlicher Identität des Menschenzusammen-

hanges markiert. 

 

 

 

 

 

 

 
 

Diagramm 8 : Differenz der ersten Ordnung und Identität der zweiten Ordnung.  

Die Totem-Mutter markiert und stellt die Differenzen und Ähnlichkeiten zwi-

schen der peripherischen Grenze der Gruppe nach außen oder innen fest. In der 

Gruppe, nach innen, sind alle Mitglieder gleich. Diese Gleichheit wird aber nur, 

                                                             
173  So stammt das Wort „Totem“ aus Chippewa-Algonkin, ‚o-t-ote-ma-an‘. Es wurde 

zur Deutung der Zugehörigkeit zu den jeweiligen Sippen eines bestimmten Stamms, 

des Algokinstamms, herangezogen, damit seine Mitglieder einander erkennen und 

sich von Angehörigen anderer Totems unterscheiden. 

https://doi.org/10.14361/9783839445907 - am 14.02.2026, 11:48:32. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839445907
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Axiom II | 173 

 

Partikularität und Singularität jedes Mitglieds vorausgesetzt, wahrgenommen, 

das heißt, jeder Einzelne teilt die Zugehörigkeit oder Verwandtschaft mit der 

Stammmutter. Zusammenfassend: Hat die Stammmutter die peripherischen 

Grenzen festgesetzt (also die Relation der Gleichheit und Differenz der Gruppe 

nach außen und innen), werden die Bindungsgesetze bestimmt von exogami-

schen und endogamischen Regeln. Die exogamischen Regeln ziehen also die 

Grenzen der Gruppe nach außen und die endogamischen die nach innen.  

Auf dieser Ebene hat die Totem-Mutter als soziobiologische Institution Ni-

sche und Gruppenzusammenhang mit eingebracht; in ihr wirkt sie nachhaltig mit 

an den biosoziologischen Institutionen der Isolation, an der sich verfestigenden 

weiblichen Identität und nicht zuletzt an der emotionalen Stabilisierung des 

Nachwuchses in Offenheit.
174

 

Infolgedessen liegt dem kohäsiven Zusammenhang der Gruppe die Identität 

mit dem Totem zugrunde, durch das erst Handeln mit der Außenwelt möglich 

ist: Die Teilnehmer der Gruppen identifizieren sich mit dem Totem in dem Sin-

ne, dass die spezifische Identität der Gruppe eine Differenz gegenüber anderen 

Systeme bedingt, mit denen ein Austausch (zunächst ökonomisch) zu vollbrin-

gen ist. 

 

7.2  Exogamie als Organisationsform des Totemismus 

Um 1910 gab der Ethnologe und Religionsforscher James Frazer „Totemism and 

Exogamy“ heraus. Darin sammelte er umfangreiche Daten zum Thema Tote-

mismus und setzte sie in Zusammenhang mit exogamischen Begattungsvor-

schriften. In seiner Untersuchung exogamischer Regeln und der Klassifikation 

von Begattungsbeziehungen kommt Frazer zu dem Ergebnis, dass der Totemis-

mus eine verwandtschaftliche Verbindung zum Phänomen der Außenwelt als 

kohäsive Bindungskraft primitiver Gesellschaften bedeutet. Totemismus besteht 

nach Frazer in einer Glaubensvorstellung, durch die sich eine bestimmte Gruppe 

jenseits ihrer Grenze als Einheit identifiziert und außerhalb ihrer Grenze anderen 

gegenüber ausdifferenziert. Frazers Analyse richtet ihre Aufmerksamkeit darauf, 

dass der Totemismus als sozial orientierte Glaubensvorstellung eine Bildung von 

Bindungsstrukturen anstrebt, bei denen die Mitglieder eines Totems von ande-

rem Gruppen ausgeschlossen sind und umgekehrt. Totemismus setzt daher Vor-

schriften und Regeln voraus, nach denen ein Individuum Mitglied einer Gruppe 

wird. 

                                                             
174  D. Claessens: Das Konkrete und das Abstrakte, S. 125. 

https://doi.org/10.14361/9783839445907 - am 14.02.2026, 11:48:32. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839445907
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


174 | Matrixiale Philosophie 

Beispielhaft kann hier die Arunta-Sippe genannt werden.
175

 Frazers Untersu-

chung über diese australische Sippe kommt zu dem Schluss, dass der Arunta-

Stamm die exogamischen Heiratsregeln so anwendet, dass Mitglieder desselben 

Totems nicht heiraten dürfen
 
.
176

 Findet doch eine Heirat zwischen zwei Men-

schen des gleichen Totems statt, wird die Tat bestraft; also wurden Exogamiere-

geln in totemistischen Clans als Begattungsvorschrift verstanden.
177

 Frazer könn-

te im Arunta-Stamm die älteste Form des Totemismus gefunden haben.
178

 

Frazer gibt dem Ethnologen John Ferguson McLennan Recht, dass die Insti-

tutionen Exogamie und Totemismus zusammenhängen.
179

 Andere Anthropolo-

gen und Ethnologen wie Spencer sind der Meinung, dass die exogamische Klas-

se ganz unterschiedlich von der totemistischen Sippe war,
180

 jedoch birgt dieser 

Gedanke nach Frazer die Gefahr, beide Institutionen so zu betrachten, als be-

stünde zwischen ihnen keine Verbindung. Auch wenn sich eine totemistische 

Sippe nicht unbedingt mit einem exogamischen Clan zusammenschließt
181

, 

schenkt Frazer dem Zusammenhang zwischen beiden Institutionen Aufmerk-

samkeit. Darüber hinaus vergleicht er die uralten und ursprünglichen Eigen-

schaften des Totemismus mit dem exogamischen Prinzip und spielt auf deren 

Ähnlichkeiten an. Bei der Untersuchung des Phänomens des Totemismus, der 

exogamischen Institution und der klassifikatorischen Begattungsbeziehung 

kommt er zu folgendem Ergebnis: Einerseits ist der Totemismus ein „Produkt 

                                                             
175  Vgl. Freud: „… scheinen die Arunta vielmehr die entwickeltesten der australischen 

Stämme zu sein, eher im Auflösungsstadium befindlich, um den Beginn des Tote-

mismus repräsentieren zu können.“ Freud: Totem und Tabu, S. 461. 

176  Vgl. dazu Frazer: „Persons of the same totem may not marry or have sexual inter-

course with each other.“ J. Frazer, S. 54. 

177  Frazer: „The Navajos believe that if they married within the clan their bodies would 

dry up and they would die.“ „But the penalty for infringing this fundamental law is 

not merely natural; the clan steps in and punishes the offenders. In Australia the reg-

ular penalty for sexual intercourse with a person of a forbidden clan is death.“ Ebd. 

178  Vgl. Freud: Totem und Tabu, S. 460. 

179  Frazer: „Its aim is to provide students with what may be called a digest or corpus of 

totemism and exogamy, so far as the two institutions are found in conjunction“ Fra-

zer: S. x 

180  Vgl. ebd., S. xii.  

181  Der Unterschied zwischen Totemismus und Exogamie wurde von Spencer und Gil-

len eingeführt, als sie in Australien eine Sippe untersuchten, wobei sie nachweisen 

konnten, dass die exogamische Klasse sich von der totemistischen Sippe unter-

schied. Vgl. ebd. 

https://doi.org/10.14361/9783839445907 - am 14.02.2026, 11:48:32. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839445907
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Axiom II | 175 

 

der Wildheit“, anderseits wurden, während der Totemismus komplett aus den 

Sozialregelungen und der Sozialnormativität verschwand, die exogamischen Re-

geln über die transzendentalen Gesetze der zivilisatorischen Eheschließung er-

hoben. Das heißt, der Totemismus geht nach Frazer den exogamischen Regeln 

voran.
182

 

Zusammenfassend teilen Exogamie und Totemismus das Merkmal, sich mit 

der Außenwelt zu koppeln. Das totemistische soziale System ist dafür bekannt, 

eine Bindung außerhalb der Gruppe zu stellen und eine Differenz anderen Grup-

pen gegenüber festzustellen, um durch künstliche Gleichheit natürliche Un-

gleichheiten zu neutralisieren.
183

 Unter „Neutralisierung der Ungleichheiten“ 

wird hier ein Prozess der Abstraktion konkreter Bindungen verstanden, der mit 

verschiedenen Techniken ausgeführt wird, unter anderem das Benennungssys-

tem der Gruppe. Die Benennung einer Sippe bedeutet, eine Abstraktionsstufe in-

sulativer Innenklimata zu schaffen. So stammt das Wort Totem aus Chippewa-

Algonkin, „o-t-ote-ma-an“. Es wurde zur Deutung der Zugehörigkeit zu den 

Sippen eines bestimmten Stamms, der Algokinstamm
184

, verwendet mit dem 

                                                             
182  Der Ansatz, dass dem Totemismus Exogamieregeln vorausgehen, liegt der Beibehal-

tung der exogamischen Regeln nach dem Verfall des Totemismus zugrunde. Frazer 

beobachtet, dass bei den Gesellschaften, in denen Exogamie und Totemismus zu-

sammenfielen und der Totemismus komplett von den Sozialregelungen und der So-

zialnormativität entfernt wurde, die exogamischen Regeln beibehalten werden. Die 

exogamischen Regeln steuern das System, da der Glaube an die Verwandtschaftsbe-

ziehung zwischen der soziologischen Gruppe und ihrem Außen immer auf die dem 

Menschen eigene psychologische Neigung zum Fremden hindeutet. Diese Verbin-

dung verwandelt sich in den modernen Gesellschaften zur Vorschrift zum Kontakt 

mit dem Fremd, was ein Angebot bedeutet. 

183  Vgl. N. Luhmann: Die Gesellschaft der Gesellschaft, S. 634. 

184  Durkheim: „Obwohl der Ausdruck nicht australisch und obwohl er nur bei einer ein-

zigen amerikanischen Gesellschaft zu finden ist, haben ihn die Ethnologen endgültig 

angenommen und bedienen sich seiner, um im Allgemeinen die Institution zu be-

zeichnen, die wir im Begriff sind zu beschreiben. Schoocraft war der erste, der den 

Sinn dieses Wortes derart erweitert hat und von einem ‚Totemsystem‘ gesprochen 

hat. Eine solche Ausweitung, die es in der Ethnographie ziemlich häufig gibt, ist 

nicht ohne Nachteile. Es ist nicht normal, dass eine Einrichtung dieser Bedeutung 

einen Zufallsnamen trägt, der einer engen Lokaldialektik entnommen ist und der 

keineswegs die Charaktermerkmale der Sache bezeichnet, die er ausdrückt. Aber 

heute ist der Gebrauch dieses Wortes so allgemein, dass es ungebührlich wäre, sich 

https://doi.org/10.14361/9783839445907 - am 14.02.2026, 11:48:32. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839445907
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


176 | Matrixiale Philosophie 

Zweck, seine Mitglieder einander erkennen zu lassen und sich von den Angehö-

rigen anderer Totems unterscheiden zu können. 

Der Anthropologe Lang weist in „Social Origins“ (1903) darauf hin, dass die 

Institutionalisierung der Gruppe durch das Totem erst mittels Namensgebung der 

Gruppe stattfindet. Ebenfalls folgt Alfred Cort Haddon diesem nominalistischen 

Prinzip, wonach die Gruppe einen bestimmten Namen eines Tiers oder einer 

Pflanze annimmt, um die Bindung zwischen den Mitgliedern herzustellen und 

damit identitäre Grenzen gegenüber anderen Gruppen zu setzen. Der nominalen 

Theorie zufolge wurde auf die Frage der Gleichnamigkeit die Verwandtschaft 

zwischen Tier und Mensch
185

 als Antwort gefunden, woraus sich die Exogamie 

als das Ordnungsprinzip des totemistischen Systems etabliert.
186

 Nach Lang
187

 ist 

                                                                                                                                  
dagegen aufzulehnen.“ E. Durkheim: Die elementaren Formen des religiösen Le-

bens, S. 154. 

185  Vgl. Durkheim über die nominalistische Theorie Andrew Langs: „Er bindet seine 

Theorie an die Tatsache, daß das Totem ein Name ist. Sobald es konstituierte 

menschliche Gruppen gab, hätte jede das Bedürfnis gehabt, sich von der Nachbar-

gruppe zu unterscheiden und ohr deshalb einen anderen Namen gegeben. Diesen 

Namen hätte man vorzugsweise aus der umgebende Tier- und Pflanzenwelt genom-

men [...] Nun ist es eine bekannte Tatsache, „dass für primitive Geister die Namen 

und die mit diesen Namen bezeichneten Dinge durch eine mystische und transzen-

dentale Beziehung verbunden sind“ zit. The Secret oft he Totem, S. 121. Der Name, 

den ein Individuum trägt, wird z.B. nicht als ein einfaches Wort angesehen, nicht als 

ein konventionelles Zeichen, sondern als ein wesentlicher Teil des Individuums 

selbst. War es also ein Tiername, so mußte der Mensch, der diesen Namen trug, 

notwendigerweise glauben, daß er die am meisten charakteristischen Züge dieses 

Tieres selber hatte“. Ebd., S. 255-256. 

186  Vgl. Lang: „No more than these three things -a group animal name of unknown 

origin; belief in a transcendental connection between all bearers, human and bestial, 

of the same name; and belief in the blood superstitions -was needed to give rise to 

all the totemic creeds and practices, including exogamy.“ Lang, Andrew: The secret 

of the totem, Harlow: Longmans, Green 1905, S. 125. 

187  Vgl. Freuds Interpretation Totemistischer Theorien: „Lang meint, es sei zunächst 

gleichgültig, auf welche Weise die Clans zu ihren Tiernamen gekommen seien. Man 

wollte nur annehmen, sie erwachten eines Tages zum Bewusstsein, dass sie solche 

tragen, und wussten sich keine Rechenschaft zu geben, woher. Der Ursprung dieser 

Namen sei vergessen. Dann würden sie versuchen, sich durch Spekulation Auskunft 

darüber zu schaffen, und bei ihren Überzeugungen von der Bedeutung der Namen 

müssten sie notwendigerweise zu all den Ideen kommen, die im totemistischen Sys-

https://doi.org/10.14361/9783839445907 - am 14.02.2026, 11:48:32. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839445907
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Axiom II | 177 

 

das Totem das, was die Gruppe zusammenhält, weil die Gruppe vom Namen des 

Totems geprägt ist. Jede Sippe unterscheidet sich von der anderen, weil sie einen 

Namen trägt, den Namen einer bestimmten äußeren Gattung feststellt, der in der 

Regel der Name eines Ahnen sein soll, der von Generation zu Generation wei-

tergegeben wird. Der Sippenname rührt nach Lang gleichfalls von der Aneig-

nung eines Tiernamens aus funktionellen Gründen
 
her. 

Haddon stellt fest, dass jeder primitive Stamm ursprünglich von einer Tier- 

oder Pflanzenart lebte, vielleicht auch mit diesem Nahrungsmittel Handel trieb 

und es anderen Stämmen im Austausch anbot; dies führte dazu, dass der Stamm 

bei anderen Stämmen unter dem Namen des Tieres bekannt wurde. Die Verbin-

dung mit nicht-menschlichen Spezies (Tier / Pflanze) ist nach A. C. Haddon das 

Leitmotiv exogamischer Regeln: 

 

Gleichzeitig musste sich bei diesem Stamm eine besondere Vertrautheit mit dem betref-

fenden Tier und eine Art von Interesse für dasselbe entwickeln, welches aber auf kein an-

deres psychisches Motiv als auf das elementarste und dringendste der menschlichen Be-

dürfnisse, den Hunger, gegründet war.
188

 

 

Totemismus und Exogamie sind zwei Seiten einer Medaille, denn die Bindung 

und Kohäsion segmentarer Gruppen muss doppelseitig erfolgen: Einerseits ist 

die Grenze der Gruppe ihren Angehörigen innerlich (sodass sich alle Individuen 

unter dem Totem-Namen gleichen), anderseits ist die Gruppe unter dem Namen 

des Totems der Grenze äußerlich und unterscheidet sich anderen Gruppen 

gegenüber. 

 

  

                                                                                                                                  
tem enthalten sind. Namen sind für die Primitiven – wie für die heutigen Wilden und 

selbst für unsere Kinder – nicht etwa etwas Gleichgültiges und Konventionelles, wie 

sie uns erscheinen, sondern etwas Bedeutungsvolles und Wesentliches. Der Name 

eines Menschen ist ein Hauptbestandteil seiner Person, vielleicht ein Stück seiner 

Seele. Die Gleichnamigkeit mit dem Tiere musste die Primitiven dazu führen, ein 

geheimnisvolles und bedeutsames Band zwischen ihren Personen und dieser Tiergat-

tung anzunehmen. Welches Band konnte anders in Betracht kommen als das der 

Blutsverwandtschaft? War dies aber infolge der Namensgleichheit einmal ange-

nommen, so ergaben sich aus ihr als direkte Folgen des Blutbanns alle Totemvor-

schriften mit Einschluss der Exogamie.“ Freud: Totem und Tabu, S. 454. 

188  Ebd., S. 455. 

https://doi.org/10.14361/9783839445907 - am 14.02.2026, 11:48:32. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839445907
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


178 | Matrixiale Philosophie 

7.2.1  Totemmutter und Differenz 

Das Totem wurde als peripherische Membran bezeichnet, durch die es sich äu-

ßerlich von anderen Totems differenziert – das heißt, die spezifische Differenz 

der Individuen wird in der genetischen Selbstheit des Totems ausgelöst. In den 

inneren Grenzen behalten die Individuen ihre Singularität und werden nur relativ 

auf das Totem verweisen, da das absolute Sein, die absolute Begattung, mit dem 

Ähnlichen bzw. Gleichen die Grenzen innerhalb der Selbststörung bezeichnet. 

Totemzugehörigkeit bedeutet, sich mit den Mitgliedern desselben Totems zu 

identifizieren und sich von den Sippen anderer Totems zu unterscheiden; nichts-

destotrotz verpflichtet die Stammespflege zu Handel mit Fremden.
189

 Unter dem 

Imperativ der Exogamie müssen die Bedingungen von der Zugehörigkeit des To-

tems so erfüllt werden, dass nur unter der Voraussetzung des ausdifferenzierten 

Bündnisses die Aufhebung dieser Seinsarts in einem neuen Oberbegriff zu grün-

den ist. Das Totem gilt also als Differenzierungsnotation gegenüber den anderen. 

Dies aber gilt nur für die innere Identifizierung der Gruppe, das heißt für den Zu-

sammenhang der verschiedenen Mitglieder, wo die spezifischen Unterschiede 

innerhalb der Gens relativ werden und die genetische Selbstheit absolut ist. 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

Diagramm 9: Spezifische Unterschiede innerhalb der Gens und genetische 

Selbstheit.  

Die Gens thematisiert den Unterschied innerhalb derselben Sippe, sodass die 

Differenz außerhalb der Sippe absolut wird, zwischen den Sippen aber relativ 

zum Stamm. Das Totemtier dient infolgedessen als Anordnung und Taxonomie-

rung der spezifischen und absoluten Unterscheidung zwischen Tier – Mensch –

 Pflanze. Das Mitglied einer Totemmutter X behält innerhalb der Gruppe des To-

temmutters X eine relative Differenz, sofern es zum Gruppe X gehört, eine abso-

                                                             
189  Zum Heiratsgut als Vorstufe der Ware vgl. W. Reich: Der Einbruch der sexuellen 

Zwangsmoral, S. 98-100. 

https://doi.org/10.14361/9783839445907 - am 14.02.2026, 11:48:32. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839445907
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Axiom II | 179 

 

lute Differenz zur Gruppe der Totemmutter Y, aber eine relative zum Tauschver-

kehr Totemmutter X / Totemmutter Y.  

In diesem Sinne setzt der Totemismus bestimmte Formen von Exogamie vo-

raus, das heißt, er ist ein ursprünglicher Claneinteilungsmechanismus, in dem 

das Differenzfaktum aus der Information des Totems abgeleitet wird. Zugleich 

jedoch gilt diese Differenzfunktion für die Aufrechthaltung der inneren kohäsi-

ven Kräfte der Gruppe. 

 

7.3  Grenzerhaltung und Bindungsoperation:  

zwei Gesichter der Vorschriften 

Der Religionssoziologe und Ethnologe Émilie Durkheim stellte die Hypothese 

auf, dass die Außenheirat vor allem auf der Vorschritt beruht, innerhalb der 

Gruppe niemand heiraten zu dürfen. Die Forderung nach einer Außenheirat be-

ruht seiner Ansicht nach auf dem Ziel, das Wachstum der Gruppe dem Verbot 

der endogamischen Heirat vorauszusetzen.
190

 Er folgte damit einer von dem Psy-

chologen Wilhelm Wundt aufgestellten These, dass in der totemistischen Stam-

mesgliederung bestimmte Eheverkehrsnormen keine andere Aufgabe haben als 

die Verbreitung der Exogamie innerhalb des Stammes durch untereinander ver-

bundene Sippen.
191

 

Es wird deutlich, dass die Exogamie eine der wichtigsten Allianzstrategien 

war, wobei die Reproduktion der Gesellschaft durch segmentäre Differenzme-

chanismen erfolgte. Die Außenheirat bedeutete deshalb ein Gebot nach außen, 

eine Gelegenheit nach außen; die Grenze der Zugehörigkeit zu ziehen brachte 

zugleich die Vorschrift hinsichtlich des Inzests mit sich. Demzufolge ist darauf 

hinzuweisen, „dass die Exogamie nicht durch den Abscheu vor dem Inzest be-

wirkt wurde; man hat vielmehr allen Grund anzunehmen, dass im Laufe der Zei-

ten zum Moralgesetz gemacht wurde, was ursprünglich nur eine Notwendigkeit 

gewesen war.“
192

 Daher stimmen die tiefpsychologischen Untersuchungen des 

                                                             
190  Durkheim, Émilie: „La prohibition de l’inceste et ses origines“, in: Année soci-

ologique, Vol. I (1896 -1897), S. 1-70. 

191  Dazu Freud: „Die wichtigste soziale Seite dieser totemistischen Stammesgliederung 

besteht aber darin, dass mit ihr bestimmte Normen der Sitte für den Verkehr der 

Gruppen untereinander verbunden sind. Unter diesen Normen stehen in erster Linie 

die für den Eheverkehr. So hängt diese Stammesgliederung mit einer wichtigen Er-

scheinung zusammen, die zum ersten Mal im totemistischen Zeitalter auftritt: mit 

der Exogamie.“ S. Freud: Totem und Tabu, S. 393. 

192  Alex-Giraud-Teulon: „Die Ursprünge der Familie“, in:  H.-J.Heinrichs (Hg.): Das 

Mutterrecht von J. J. Bachofen in der Diskussion, S. 378. 

https://doi.org/10.14361/9783839445907 - am 14.02.2026, 11:48:32. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839445907
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


180 | Matrixiale Philosophie 

19. Jh. darin überein, dass die Verknüpfung zwischen Totemismus und Exoga-

mie an der negativen Seite der Vorschriften liegt: dem Inzest.
193

 Ähnlich sieht 

Durkheim in den exogamischen Regeln eine Vorform des Inzestverbotes, oder, 

anders ausgedrückt, eine späte Folge der Exogamieregeln.
194

 

Der Vorschriftscharakter des Begattungsverbotes innerhalb der Gruppe zeigt 

ein Doppelgesicht: das Verbot, jemanden derselben Sippe zu heiraten und das 

Gebot, außerhalb der Gruppe mit Fremden zu verhandeln. Diese Regel stützt 

sich auf das Prinzip, dass Zugehörigkeit zu einer Gruppe und Selbstanerkennung 

in der Gruppe die Fremdheit erster Ordnung voraussetzt. Anders gesagt: Die 

Tatsache, dass die Exogamie (und das Tabu) sich in der negativen Vorschrift des 

Totemismus treffen, also in der strengen Regel, die die unmittelbare Communio 

zwischen Totem und einer aus der Tier/Pflanze/Herde/Umwelt differenzierten 

Totemgenossenschaft verbietet, beweist, dass (in Anlehnung an Lévi-Strauss’ 

These) eine Kommunikation ohne Differenz nicht möglich ist, dass also Vermitt-

lung ohne Medialität zu einem Paradoxon führt. Auf diese Weise hat Lévi-

Strauss den negativen Verknüpfungsknoten zwischen Exogamie und Tabu in die 

Positivität des Gebots umgewandelt, als Bedingung der Möglichkeiten der Er-

wachsenen des Stammes. 

In dieser Weise lassen sich die Systeme, die alle Mitglieder innerhalb der 

Gruppe als Verwandte bezeichnen, in zwei Kategorien unterteilen:
195

 Einerseits 

versteht man unter der elementaren Struktur der Verwandtschaft eine Verwandt-

schaft, aus der sich möglichen Gatten ergeben, andererseits die, aus der verbote-

ne Gatten hervorgegangen sind.
196

 Doch schon an diesem Punkt erzeugt die 

scheinbar negative Regel auch ihre Umkehrung: „Denn jedes Verbot ist zugleich 

und in anderer Beziehung eine Vorschrift.“
197

 Die Analyse des Begriffs Exoga-

mie reicht aus, ihre Fruchtbarkeit zu zeigen. Das Inzestverbot ist nicht nur ein 

                                                             
193  Die Psychologen Westermarck, Wundt, Ellis Havelock und Freud gehören zu den 

wichtigen Theoretikern, die das Phänomen des Totemismus anschließend an die  

Institution Exogamie setzen. 

194  Vgl. E. Durkheim: La prohibition de l’inceste et ses origines, S. 37-101.  

195  Die Heiratsregeln wurden von Lévi-Strauss nach präferenzieller und präskriptiver 

Modalität unterschieden. Unter der präskriptiven Heiratsregel versteht er die Endo-

gamie, „die Verpflichtung, innerhalb einer objektiv definierten Gruppe zu heiraten.“ 

C. Lévi-Strauss: Die elementaren Strukturen der Verwandtschaft, S. 16/25 – 26/98.  

196  Ebd., S. 15. 

197  Ebd., S. 98. 

https://doi.org/10.14361/9783839445907 - am 14.02.2026, 11:48:32. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839445907
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Axiom II | 181 

 

Verbot, sondern eine Regel, die es möglich macht, mit anderen zusammenzu-

kommen. Das Verbot ist eine Gebotsregel.
198

 

 

7.3.1  Exogamie: Re-entry der Andersheit im Inneren der Sippe oder 

Endogamie zweiter Ordnung 

Die horizontale Ausdehnung und Ausbreitung der sozialen Einheiten durch Alli-

anzstrategien setzt den exogamischen Imperativ des Austauschs voraus. Die 

Exogamie bestimmt nicht nur einen Mechanismus zur Wiederholung segmentä-

rer Ausdifferenzierung in der Gesellschaft und ihre Verbreitung, sondern auch 

die Verhältnismäßigkeit der Sippen miteinander. Die Außenheirat erweitert die 

Beziehungen der Sippe und fördert die Vermehrung der Verhältnisse zwischen 

den geteilten Sippen. Die Externalisierung eines Teilnehmers oder einer Teil-

nehmerin wird durch Eintritt eines neuen Teilnehmers ausgeglichen. Die Exo-

gamie öffnet die Sippe zum Handeln auf den Zusammenstoß zweier oder mehr 

Sippen.
199

 Deshalb prägt das exogamische Objekt ein Differenzabzeichen zwi-

schen den Sippen, das wiederum in die Gruppe integriert wird. 

Die Mutter birgt die Markierung der Andersheit, und infolgedessen fällt die 

Exogamie vor allem und ursprünglich auf die Frauen. Die Frage, warum die 

Frauen das Heiratsgut beim Handel zwischen verschiedenen Sippen sind, wird 

unterschiedlich beantwortet. Der Ethnologe John Ferguson McLennan stellt die 

These auf, dass bei matrilinealen Völkern wie den Kalmücken, Tscherkessen 

und Samojeden (in Indien bei den Warelis, Magals und Munnipuris) die Außen-

heirat auf einen Überschuss an Männern zurückging.
200

 Eine andere, von der An-

thropologie unterstützte These besagt, dass der Austausch des Heiratsguts dem 

kriegerischen Frauenraub vorausging.
201

 Die Vertreter dieser These sehen in den 

                                                             
198  Ebd., S. 106. 

199  Vgl. W. Reich: Der Einbruch der sexuellen Zwangsmoral, S. 436. 

200  Mc Lennan: „Da Exogamie und Vielmännerei aus einer derselben Ursache entsprin-

gen – dem Mangel der Gleichzahl zwischen beiden Geschlechtern –, müssen wir alle 

exogamen Racen als ursprünglich der Vielmännerei ergeben ansehen [...] Und des-

halb müssen wir es für unbestreitbar ansehn [sic!], daß unter exogamen Racen das 

erste Verwandtschaftssystem dasjenige war, welches Blutbande nur auf der Mutter-

seite kennt.“ Mc Lennan: Studies in Ancient History, 1889. Primitive Marriage, S. 

124. zit. n Friedrich Engels: „Ursprung der Familie, des Privateigentums und des 

Staats“ in H.-J. Heinrichs (Hg.), Das Mutterrecht, S. 335. 

201  Die Sozialethnologie unterstützte die These, dass „die Männer eines Stammes sich 

ihre Frauen auswärts, von anderen Stämmen, wirklich mit Gewalt raubten.“ Das 

Mutterrecht von J. J. Bachofen in der Diskussion, S. 334. Dagegen behauptet Wil-

https://doi.org/10.14361/9783839445907 - am 14.02.2026, 11:48:32. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839445907
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


182 | Matrixiale Philosophie 

exogamischen Praktiken eine Fixierung von Kriegerstämmen, bei denen der 

Raub das normale Mittel war, Gattinnen zu gewinnen.
202

 

Es ist ein allgemein anerkanntes Faktum, dass die Frauen in den frühen Ge-

sellschaften eine hervorragende Stellung innehatten, da sie, wie bereits beschrei-

ben, die Weiterträgerinnen der Information Leben waren und sie darüber hinaus 

den Kern der emotionalen Identität der in sich geschlossenen Gesellschaften bil-

deten und so die Gruppe stabilisierten.
203

 In diesem Sinn führen sie eine Exterio-

rität in die Sippe ein, die die Gruppe verinnerlicht, erhält und weitergibt von Ge-

neration zu Generation. Die Andersheit-Stellung der Frauen prägt die innere Or-

ganisation der Sippe und wird immer erhalten. 

 

Die weibliche Identität, die sich in Bezug auf die Schlange herstellt, wird also in einem 

proto-hegelianischen Sinn im Durchgang durch eine archaische Andersheit in der Gestal-

tung der sozialen Bindekräfte expliziert. Zunächst wird die in der Form eines verehrungs-

würdigen Tieres symbolisierte „Mutter“ zur Konstruktion stimmiger Aszendenz herange-

zogen und dann in einer Verallgemeinerung der ursprünglichen „Heimlichkeit im Fremd-

artigen“ das Exogamiegebot formuliert. Die Exogamie bestätigt, dass die Erscheinungs-

weise des Intimen das Fremde ist. Wenn es das Experiment der matrilinealen Gesellschaft 

war, das Präödipale auf Dauer zu stellen, dann wird die Logik der Beziehungen gerade 

nicht in einem Bruch mit der ursprünglichen Bindung an die Mutter ihr Prinzip haben, der 

für den Elektra-Komplex als verbindlich angenommen wird
204

. 

 

Außenheirat bedeutet infolgedessen nicht nur Exogamie, sondern durch Verin-

nerlichung der Differenzmerkmale auch ein insulatives und emotionales Prinzip, 

die Begründung einer künstlichen Einheit, in der die Frau nicht mehr das Außen, 

sondern das Innen bedeutet. Daher bedeutet Exogamie auch Neuordnung der so-

                                                                                                                                  
helm Reich: „Der Frauenraub der Urzeit ist nicht die unmittelbare Vorstufe des 

Frauenkaufs, sondern gehört einer viel früheren Periode der Entwicklung an, die 

durch das Aufeinandertreffen fremder, noch endogamer Urhorden charakterisiert 

ist.“ W. Reich: Der Einbruch der sexuellen Zwangsmoral, S. 441. 

202  Lévi-Strauss: „Lubbok zeichnet das Schema einer Entwicklung, während derer sich 

der Übergang von der Gruppenheirat endogamer Art zur exogamen Heirat mit Hilfe 

des Raubs durchgesetzt haben soll. Einzig die durch letzteres Verfahren gewonnen 

Gattinnen hätten im Gegensatz zu den anderen den Status der modernen individua-

listischen Ehe geliefert.“ C. Lévi-Strauss: Die elementaren Strukturen der Verwandt-

schaft, S. 67. 

203  Vgl. D. Claessens: Das Konkrete und das Absktrakte, S. 227. 

204  E. v. Samsonow: Anti-Elektra, S. 64. 

https://doi.org/10.14361/9783839445907 - am 14.02.2026, 11:48:32. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839445907
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Axiom II | 183 

 

zialen Einheit, einerseits durch innere Abspaltung, andererseits durch äußeres 

Ankommen eines neuen Mitgliedes. 

 

7.4  Wilhelm Reichs Kritik an der exogamischen Logik  

aus dem Prinzip der natürlichen Zuchtwahl 

Die Phantasie von der Vernichtung der Sippe in Form ihres Rückfalls in den Na-

turzustand aufgrund der endogamischen Praxis setzt die Prämisse exogamischer 

Regeln voraus, was nach der Kulturanthropologie des 19. Jh. zur Erweiterung 

der Gruppenzusammenhänge führt. Die Aussagen der Ethnosoziologie des 19. 

und 20. Jahrhunderts, insbesondere Bachofens, gehen von einem sozial-evolu-

tionistischen Schema aus, wonach die Gesellschaft aus einer Summe von Teilen 

besteht, bei der die Zusammenfassung einfacher zweiwertiger Geschlechtspaare 

die erste soziale Zelle bildet. Infolgedessen stellt sie fest, dass die Bildung der 

Gesellschaft auf die Gruppenzusammenfassung der Familien zurückgeht, ähnlich 

wie die Einteilung des Stammes in Gentes aus der Spaltung eines ursprünglich 

blutsverwandten Stammes durch exogamische Heiratsregeln.
205

  

Ebenso folgt das Schema Bachofens zur Beschreibung der gesellschaftlichen 

Entwicklung einer evolutionistischen Abspaltung der Gesellschaft durch exoga-

mische Regeln und Vorschriften. In diesem Sinne setzt die von Bachofen postu-

lierte stufenweise Entwicklung der modernen Gesellschaft (Hetäirismus – Mut-

terrecht – Patriarchat) die Vorschrift endogamer Beziehungen voraus. 

Die sozialevolutionistischen Schemata der Pioniere und Unterstützer der Ma-

triarchatstheorien setzten infolgedessen die These voraus, dass die ursozialen 

endogamen Gesellschafsformen ausgestorben seien, da in ihnen kein ökonomi-

scher Austausch möglich sei und da eine Gruppe, die sich nicht von ihrer Um-

welt ausdifferenziere, dem Tode geweiht sei.
206

 

Der Psychoanalytiker Wilhelm Reich widerruft die von Morgan, Engels und 

Bachofen vertretene These der Herkunft der Exogamie nach dem Prinzip der na-

                                                             
205  Vgl. Reich: „Sowohl Morgan wie auch Engels erklären also die Einteilung des 

Stammes in Gentes aus der Spaltung eines ursprünglichen blutsverwandten Stam-

mes. Beide Autoren standen damals unter dem Einfluß der jungen Darwinisschen 

Theorie der natürlichen Auslese, in die sie die Ausschaltung des Inzests einbezo-

gen.“ W. Reich: Der Einbruch der sexuellen Zwangsmoral, S. 136. 

206  Edvard Alexander Westermarck meinte: „Völker mit Inzest seien eben an dessen 

Folgen ausgestorben, übriggeblieben sind nur die mit Exogamie“, vgl. Sir Galahad: 

Mütter und Amazonen, S. 278. 

https://doi.org/10.14361/9783839445907 - am 14.02.2026, 11:48:32. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839445907
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


184 | Matrixiale Philosophie 

türlichen Zuchtwahl
207

 (das heißt, die Sippen sind aus einer Teilung der Urge-

sellschaft durch Exogamie hervorgegangen).
208

 Ebenso kritisiert er die exogami-

sche These vom vorangehenden Prozess der Claneinteilung, da sie die Bedin-

gung voraussetzt, dass die Gesellschaft aus einem einzelnen blutsverwandten 

Band entstanden ist. Insgesamt ist für uns vor allem Reichs Kritik an Morgan 

und Engels relevant, da er nicht auf eine Herausbildung der Gesellschaften aus 

der Teilung einer einzigen Gruppe verweist, sondern auf die Tatsache, dass die 

Sippen schon existiert haben, weil sie nur in ihrer Ausdifferenzierung zu be-

trachten sind. 

Die Exogamie entspricht nach Reich einer fortgeschrittenen Ebene der Kon-

figuration der Sippe, die jedoch auf keinen Fall das endogamische Gesetz auf-

löst, sondern die noch auf oberbegrifflicher Ebene der Beibehaltung des socius 

operiert. Mittels friedlicher Wechselheirat, die zwei Sippen miteinander verbin-

det, wird der endogamische Anspruch auf eine höhere Ebene gehoben: Die Sippe 

ist endogam im Stamm. Nach Reichs Ansicht sind die Stämme der Urvölker, die 

sich in Amerika ebenso wie in Europa, Australien Indien oder Afrika aus Clans 

oder Gentes zusammensetzen, in sich geschlossen. Reich behauptet, dass sie 

immer exogam gewesen seien, dass „der eine Clan, die ursprünglich in sich ge-

schlossene Urhorde, dem anderen Clan, der ebenso in sich geschlossen war, das 

Inzestverbot auferlegt oder richtiger, die Begattung in der eigenen Gruppe unter-

sagt hat.“
209

 Die Sippen haben sich also immer von der Umwelt ausdifferenziert 

und wurden nach Reich nur dann exogam, wenn sie sich mit anderen Gruppen 

vereinigten. 

Obwohl Reich von der Voraussetzung ausgeht, dass die Sippen ursprünglich 

geschlossene, naturwüchsige Gemeinwesen waren, identifiziert er als erste Dif-

ferenz innerhalb der Gruppen das Heiratsgut, das als Vorstufe der Ware nach 

                                                             
207  Reich: „Als wichtigster Einwand gegen die These der Herkunft der Exogamie aus 

dem Prinzip der natürlichen Zuchtwahl kommt in Betracht, dass ja die Urstämme, 

wenn sie sich in Gentes geteilt haben sollten, die Blutsverwandtschaft nicht aus der 

Welt schaffen konnten. Denn wie weit sich auch ein solcher Stamm in der Kinder- 

und Geschwisterfolge verzweiget haben mag, sie stammen ja doch alle von bluts-

verwandten Urgeschwisterpaaren ab. Dies haben Morgan und Engels übersehen. Da-

raus folgt aber, dass man zur Aufrechterhaltung der Hypothese der natürlichen 

Zuchtwahl die Vermischung zweier nicht blutsverwandter, also völlig fremder 

Urgentes annehmen muss.“ W. Reich: Der Einbruch der sexuellen Zwangsmoral, S. 

137. 

208  Vgl. ebd., S. 121ff 

209 Ebd., , S. 78. 

https://doi.org/10.14361/9783839445907 - am 14.02.2026, 11:48:32. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839445907
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Axiom II | 185 

 

außen externalisiert werden musste.
210

 Reich fasst ins Auge, dass die Exogamie-

regeln zwar den Austausch zwischen fremden Gemeinschaften betreffen, doch 

innerhalb des Stammes bestehen.
211

 Er führt das Argument an, dass der Zusam-

menschluss fremder Stämme statt einer Spaltung des Verbots des Inzests eine 

Verinnerlichung der äußeren Verbote zur Ausdehnung der Gruppe und zur Bei-

behaltung der ökonomischen Stabilität darstelle.
212

 

In dieser Hinsicht kann man in Anlehnung an Lévi-Strauss’ Analyse über die 

Verwandtschaftsregeln (unter anderem zwei Arten von Verboten der Innenhei-

rat) nur einen Aspekt der endogamischen Regeln darlegen. Sie steht in Verbin-

dung mit der Exogamie.
213

 Zusammenfassend kann gesagt werden, dass Exoga-

mie und Endogamie nicht nur Handlungsregeln sind, sondern vielmehr einander 

gleichwertig, während sie in verschiedenen Ordnungen wirken. Die Ausdifferen-

zierung oder Exogamie, das heißt die Tatsache, dass Männer ihre Frauen und 

Frauen ihre Männer außerhalb der Gruppen wählen müssen, findet innerhalb der 

Grenzen der Sozialität statt. 

Wenn man den Blick an dieser Stelle auf die Mutterfigur lenkt, ist festzustel-

len, dass die sozialen Bindungsoperationen innerhalb der Grenzen der mütterli-

chen Differenz stattfinden. Dies ist eine bedingte Voraussetzung der Exogamie 

in dem Sinne, dass der Austausch innerhalb einer systemischen Grenze stattfin-

det. 

 

7.5  Universalität des Inzestverbotes:  

Abstraktion des Konkreten 

Wie schon gesehen, setzt die Außenheirat eine Beziehung mit dem Außen, das 

heißt mit anderen Sippen oder anderen Totemgenossenschaften, voraus. Die 

praktizierte Exogamie steht mit dem Totemismus zusammen in dem Sinne, dass 

                                                             
210   Vgl. Reich: „Marx ging von der Voraussetzung aus, daß die Kommunen ursprüng-

lich geschlossene, naturwüchsige Gemeinsamen waren. Wenn wir aber bereits in 

diesen Stämmen primitiviste Austauschverhältnisse finden, so läßt sich daraus der 

Schluß ziehen, daß auch diese Stämme nicht natürwuchsig waren, sondern aus Zu-

sammenschlüssen fremder naturwüchsiger Gemeinwesen hervorbringen. Und diese 

Vermutung trifft zu. Die Stämme sind zusammengesetzte Gebilde, und bei ihrer Zu-

sammensetzung entstand die Vorstufe des Austausches von Waren, das Heiratsgut“ 

in W. Reich: „Ur-Arbeitsdemokratio- Mutterrecht-Privateigentum der Produktions-

millte-Vaterrecht“, in H.-J. Heinrichs (Hg.): Mutterecht in Diskussion, S. 440.  

211  Vgl. ebd., S. 436. 

212  Vgl. C. Lévi-Strauss: Die elementaren Strukturen der Verwandtschaft, S. 81. 

213  Ebd., S. 99. 

https://doi.org/10.14361/9783839445907 - am 14.02.2026, 11:48:32. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839445907
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


186 | Matrixiale Philosophie 

der Bezug zur Außenwelt konstitutiv für totemistische Institutionen und zur 

Entwicklung des Kollektivbewusstseins in der Außenwelt ist. Die Gewinnung 

des kollektiven Bewusstseins der Außenwelt erfordert Regelungen, die die natür-

lichen Ungleichheiten durch eine künstliche Gleichheit regeln. Dazu werden im 

Zusammenhang mit Begriffen wie Totem, Tabu und Inzestverbot Begattungs-

vorschriften eingeführt, welche die soziale Organisation nach dem Außenhei-

ratsprinzip betreffen. 

Die Vorschrift, innerhalb der Sippe nicht heiraten zu dürfen, setzt das „Abs-

trakte“ in der Übertragung nach außen.
214

 Die Außenheirat wird ein naheliegen-

der Vorgang, dessen Gebot das Inzestverbot voraussetzt. Die Strafe der Innen-

heirat lässt sich nach den rationalistischen Theorien als ein evolutionäres Streben 

sozialer Gruppen nach einer Vermehrung ihrer Chancen interpretieren. In diesem 

Sinne stellt die rationale Perspektive der exogamischen Regeln das Inzestverbot 

auf die Basis der Organisation von Verwandtschaftsstrukturen. Für Morgan liegt 

der Ursprung des Inzestverbotes in der gesellschaftlichen Reflexion eines natür-

lichen Phänomens begründet, ist eine Schutzmaßnahme, die darauf zielt, die 

Spezies vor den schädlichen Folgen blutsverwandter Ehen oder aus gleichem 

Totem entstehender Ehen zu bewahren. So bezeichnen die rationalistischen 

Theorien der Ethnologen Edvard Alexander Westermarck und Havelock den In-

zest als eine natürliche Abweichung der Menschen.
215

 

Das Inzestverbot wurde in fast allen menschlichen Gesellschaften als univer-

sales Gesetz festgelegt und die menschliche Neigung dazu verallgemeinert. 

Doch worin liegt seine Universalität? An der Performativität der institutionellen 

Gesetze? Oder lässt es sich durch natürliche Ursachen erklären, durch einen 

Überschuss der Triebe und Instinkte, den man immer wieder erfährt?
216

 Dieser 

Fragestellung widmen sich die anthropologischen Untersuchungen Lévi-Strauss’ 

in seinem Werk Die elementaren Struktur der Verwandtschaft. Danach beruht 

die Universalität des Inszestverbotes auf dem universalen Charakter der forma-

len Normativität eines Gesetzes.
217

 Die Tatsache, dass das Inzestverbot als zur 

                                                             
214  Vgl. Claessens: „Dies Verbot oder Tabu setzt etwas Abstraktes.“ D. Claessens: Das 

Konkrete und das Abstrakte, S. 204. 

215  Vgl. C. Lévi-Strauss: Die elementaren Strukturen der Verwandtschaft, S. 63. 

216  Vgl. ebd., S. 51. 

217  Lévi-Strauss: „Es bildet eine Regel, jedoch eine Regel, die als einzige unter allen ge-

sellschaftlichen Regeln zugleich den Charakter der Universalität besitzt.“ Ebd., S. 

55. 

https://doi.org/10.14361/9783839445907 - am 14.02.2026, 11:48:32. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839445907
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Axiom II | 187 

 

Natur gehörendes Phänomen aufgefasst wird, ist eine allgemeine Voraussetzung 

der Kultur.
218

 

Zusammenfassend kann man festgestellt werden, dass das Inzestverbot eine 

Abstraktion der Relation der Gruppe mit der Außenwelt bedeutet. Nach Lévi-

Strauss ist es eine auf das Überleben der Gruppe gerichtete Abstraktion, bei der 

das Gesellschaftliche vor dem Natürlichen, das Kollektive vor dem Individuellen 

feststeht.
219

 In dieser Weise hat die Psychoanalyse nicht die Abscheu vor inzes-

tuösen Beziehungen als universelles Phänomen entdeckt, sondern das Streben 

nach ihnen,
220

 und die psychologischen und rationalistischen Theorien der Kultur 

haben sie durch Universalisierung des natürlichen Strebens zur Innenbegattung 

einschränken müssen zugunsten der Bildung, der Kultur. Die präskriptive Norm 

aber bleibt nach Lévi-Strauss als positiver Zustand einer möglichen Überwin-

dung des vorherigen Zustands bestehen – als mögliche Voraussetzung zur Trans-

formation und Veränderung des natürlichen Zustands und zum Übergang vom 

natürlichen zum kulturellen Zustand.
221

 

 

 

  

                                                             
218  Lévi-Strauss: „Daher dürfen wir uns nicht wundern, dass es seinen formalen Charak-

ter, die Universalität, von der Natur bezieht. Doch in einem anderen Sinn ist es be-

reits Kultur, da es auf Phänomene, die nicht in erster Linie von ihr abhängen, ein-

wirkt und ihnen seine Regel aufzwingt.“ Vgl. ebd., S. 73. 

219  Vgl. ebd., S. 82. 

220  Lévi-Strauss: „Wenn man die theoretische Universalität der Regel durch die Univer-

salität der Gefühle oder Triebe erklärt, wirft man ein neues Problem auf; denn die 

angeblich so universelle Tatsache ist in keiner Weise universell. Und wenn man die 

zahlreichen Ausnahmen als Perversionen oder Anomalien betrachten will, und zwar 

auf der einzige Ebene, auf der es möglich ist, sie ohne Tautologie zu behandeln, 

nämlich auf der physiologischen Ebene; und das wird gewiss um so schwieriger 

sein, als eine bedeutende zeitgenössische Schule diesem Problem gegenüber eine 

Haltung eingenommen hat.“ Ebd., S. 64. Das psychologische Argument beruht dar-

auf, dass der Inzest eine Deformation der gesellschaftlichen Ordnung hervorbringt 

und dass die ethische Instanz der Entwicklung der Gesellschaft aus dem Verbot her-

vorgeht 

221  Lévi-Strauss: „Keine konkrete Analyse erlaubt es also, den Punkt des Übergangs 

zwischen den Tatsachen der Natur und den Tatsachen der Kultur sowie den Mecha-

nismus ihrer Verzahnung zu bestimmen.“ Ebd., S. 52. 

https://doi.org/10.14361/9783839445907 - am 14.02.2026, 11:48:32. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839445907
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


188 | Matrixiale Philosophie 

8.  Entdifferenzierung: Die Totemmutter  

als surreale Matrix 

 

8.1  Totemistische Verwandtschaft:  

eine Frage des soziobiologischen Kollektivs:  

Totem-Mutter und Tier-Pflanzen-Mensch-Phylum 

Das Phänomen des Totemismus bringt die Gesamtheit der Gruppe in Zusam-

menhang mit einem Phänomen außerhalb der Gruppe, mit etwas von außen, in-

dem die menschliche Gruppe in mimetischer Entsprechung zu einer bestimmten 

außerhalb von ihr existierenden Kategorie des Seins steht, seien es nun Tiere, 

Pflanzen, Steine, Gewässer, Berge, Sterne etc. Die Mitglieder befinden sich da-

bei ihrer Unähnlichkeit (Alter, Geschlecht etc.) in einem künstlichen Bund durch 

das Totem, das wiederum einen Herkunftsbezug zur Außenwelt aufweist. Der 

Totemismus erregt die Grenzen zwischen dem Innen und Außen, zwischen inne-

rer Identität der Menschen und Außengebiet. In dieser Hinsicht fasst Lévi-

Strauss den Zusammenhang zwischen Tier- und Pflanzenwelt mit der aus Men-

schen bestehenden Gruppe als Quintessenz einer Bindung auf, die biologische 

Taxonomien überschreitet, was er auf eine geistige Assoziation zurückführt: 

 

Die Tierwelt und die Pflanzenwelt werden nicht nur herangezogen, weil sie da sind, son-

dern weil sie dem Menschen eine Denkmethode bieten. Der Zusammenhang zwischen der 

Bezeichnung des Menschen zur Natur und der Charakterisierung der sozialen Gruppen 

[…] erscheint nur so, weil die wirkliche Bindung zwischen den beiden Ordnungen indirekt 

ist und weil sie durch den Geist geht.
 222

 

 

Die Frage, welche menschlichen Eigenschaften sich mit animalischen verbinden, 

hat die Anthropologen und Ethnologen des 20. Jh. sehr beschäftigt. Im Fall des 

Muttertotems ist die Liaison zwischen Außen- und Innenwelt des socius jedoch 

nicht geistig, sondern generativ. Es wird jene Eigenschaft geteilt, die alle Arten 

von Müttern in sich haben: die generative Kraft, das Leben weiterzuleiten. Als 

Beispiel kann etwa der Schwangerschaftskult der Arunta in Zentralaustralien ge-

nannt werden, von dem Frazer berichtet. Die Arunta kennen keinen Zusammen-

hang zwischen Empfängnis und Geschlechtsakt, sondern dadurch, dass die Geis-

ter der Verstorbenen eines Totems in den Leib der Frauen desselben Totems ein-

dringen, werden durch „Gravidität“ die Ahnen wiedergeboren: „Wenn ein Weib 

sich als Mutter fühlt, so ist in diesem Augenblick einer der auf Wiedergeburt 

lauernden Geister von der nächstliegenden Geisterstätte in ihren Leib eingedrun-

                                                             
222  Ebd. S. 22. 

https://doi.org/10.14361/9783839445907 - am 14.02.2026, 11:48:32. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839445907
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Axiom II | 189 

 

gen und wird von ihr als Kind derart geboren“
223

, dass das Totem aus einer 

Schwangerschaftsfantasie der Frau beim Schock der ersten Kindesbewegungen 

entsteht.
224

 Dieses Kind hat dasselbe Totem wie alle an einer bestimmten Stelle 

lauernden Geister. Sir Galahad würde diese Empfängnis vermutlich als „Schock 

der Kindesbewegung“ bezeichnen, das heißt, das „Tier, der Vogelruf, die Pflan-

ze, der Windhauch, der Stein, der Stern, was eben in diesem bestürzenden Mo-

ment ihre Aufmerksamkeit fesselt, soll die Schwangere für den eben eingedrun-

genen Lebenserreger halten, der sich in Menschenform von ihr wiedergebären 

lassen will.“
225

  

Unter dem psychologischen Vorzeichen dieser Totemismus-Theorie, der auf 

der „äußerlichen Seele“
226

 beruht, wird die These behandelt, dass „das Weib ur-

sprünglich geglaubt hat, das Tier, die Pflanze, der Stein, das Objekt, welches ihre 

Phantasie in dem Moment beschäftigte, als sie sich zum ersten Mal schwanger 

fühlte, sei wirklich in sie eingedrungen und werde dann von ihr in menschlicher 

Form geboren, so wäre die Identität eines Menschen mit seinem Totem durch 

den Glauben der Mutter wirklich begründet, und alle weiteren Totemgebote … 

ließen sich leicht daraus ableiten.“
227

 Frazer stellt in diesem Zusammenhang die 

These auf, dass der Totemismus eine Schöpfung nicht des männlichen, sondern 

des weiblichen Geistes sei
228

. 

                                                             
223  Freud, S.: Totem und Tabu, S. 460. Hiermit rezipiert Freud die Totemismus-Theorie 

Frazers. 

224  Vgl. Sir Galahad: Mütter und Amazonen, S. 275. 

225  Ebd., S. 275. 

226  Vgl. Freud: „Die erste, psychologische Theorie Frazers, noch vor seiner Bekannt-

schaft mit den Beobachtungen von Spencer und Gillen geschaffen, ruhte auf dem 

Glauben an die ‚äußerliche Seele‘. Der Totem sollte einen sicheren Zufluchtsort für 

die Seele darstellen, an dem sie deponiert wird, um den Gefahren, die sie bedrohen, 

entzogen zu bleiben. Wenn der Primitive seine Seele in seinem Totem untergebracht 

hatte, so war er selbst unverletzlich, und natürlich hütete er sich, den Träger seiner 

Seele selbst zu beschädigen. Da er aber nicht wußte, welches Individuum der Tierart 

war, lag es ihm nahe, die ganze Art zu verschonen. Frazer hat diese Ableitung des 

Totemismus aus dem Seelenglauben später selbst aufgegeben.“ Freud, S: Totem und 

Tabu, S. 459, vgl. dazu J. Frazer: The golden Bough, II. Taboo and the Perils of the 

Soul, 1911. 

227  Vgl. Ebd., S. 460. 

228  Dazu Frazer: „Anything indeed that struck a woman at that mysterious moment of 

her life when she first knows herself to be a mother might easily be identified by her 

https://doi.org/10.14361/9783839445907 - am 14.02.2026, 11:48:32. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839445907
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


190 | Matrixiale Philosophie 

Èmile Durkheim konnte insofern behaupten, dass den Verwandtschaftsbe-

ziehungen totemistischer Gesellschaften nicht Blutsbeziehungen zugrunde lie-

gen;
229

vielmehr besteht ihre Gemeinsamkeit in der Zugehörigkeit zu einem To-

tem. Diese Idee leitet er aus einer kritischen Arbeit Morgans her: „[...] die Ver-

wandtschaftsnamen, die zwei Australier einander geben, deuten also nicht not-

wendigerweise auf eine Blutsverwandtschaft zwischen ihnen hin, wie sie es nach 

unserem Sprachgebrauche müssten; sie. bezeichnen soziale als physische Bezie-

hungen“
230

 

Das Totem bedeutet einen kollektiven Individuationsprozess, die Annahme 

einer Form von Differenzierungssystemen, wobei Ähnlichkeiten zwischen 

Außen und Innen festgestellt werden, um zugleich eine Differenz mittels einer 

Vorschrift festzusetzen. Diese unmittelbare, konkrete Teilnahme der Individuen 

an ihrer Umwelt bezeichnet Beziehungen zwischen dem Menschen und dem 

Außen und ruft die Feststellung eine Art von Ähnlichkeiten hervor, aus der sich 

das eigenartige Phänomen des Totemismus ergibt. Das Totem ist die Bezeich-

nung für die Zusammenballung von Merkmalen dessen, was eine Gruppe fest-

legt. Es ist der Container tatsächlicher innerer Merkmale und die Verdichtung 

von Eigenschaften, die das Andere potenziell enthält. Es ist ein(e) künstleri-

sche(r) Genossenschafter(in), die / der potenziell sämtliche Einteilungen enthält. 

Durch Darstellung der Gesamtheit der Arten oder der übergeordneten Gattung 

stellt der Mensch in der Grenze zum Absoluten die Bewahrung aller wirklichen 

und potenziellen Arteinteilungen fest. 

 

8.2  Epistemologisches Problem: die Totemmutter –  

eine widersprüchliche Kategorie zur aristotelischen Logik 

Die Verwandtschaft zwischen einer Gruppe oder einem Individuum und einer 

Naturkraft oder einem Element der Umwelt sozialer Körper, wie sie der Tote-

mismus etabliert, widerlegt beiläufig bestimmte zentrale wissenschaftliche Ta-

xonomien.
231

 Das Totem stellt die bestimmte Taxonomie und die Anordnung der 

                                                                                                                                  
with the child in her womb. Such a maternal fancies, so natural and seemingly so 

universal, appear to be root of totemism.“ Zitat nach Freud, S.: Totem und Tabu, S. 

461. 

229  Vgl. E. Durkheim: Die elementaren Formen des religiösen Lebens, S. 144. 

230  S. Freud: Totem und Tabu, S. 300. 

231  Es ist bekannt, dass Aristoteles mit Theophrast aus dessem naturphilosophischem 

Wissen die Einteilung der ursprünglichen morphologischen Typen oder biologischen 

Gruppen der verschiedensten Arten herausentwickelte. Die phylogenetische Reihe 

der graduellen morphologischen Merkmale der Biologie liegt der antiken Klassenlo-

https://doi.org/10.14361/9783839445907 - am 14.02.2026, 11:48:32. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839445907
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Axiom II | 191 

 

Arten in Frage, aus denen jene Gattungen bestehen, die aus einem anthropozent-

risch-evolutionistischen Schema
232

 hergeleitet sind. 

Das erste einheitliche System zur Klassifizierung von Tier- und Pflanzenar-

ten stützt sich auf eine binäre Nomenklatur von Art- und Gattungsnamen. Der 

Naturforscher Carl von Linné (1741-1783) hatte die einzelnen Tieren und Pflan-

zen in Gruppen angeordnet und nach Arten und Gattungen klassifiziert. Die sys-

tematische Unterteilung in Arten und Gattungen setzt hierarchische Beziehungen 

zwischen Tier- und Pflanzarten voraus, wobei bestimmte biologische Eigen-

schaften hervortreten. Das von Linné vorgeschlagene System basiert auf dem 

von Aristoteles dargestellten binären logischen System, in dem Differenzen 

gegenüber Ähnlichkeiten zwischen Singularitäten bevorzugt werden. 

Nach der aristotelischen Logik verzweigen sich Tiere, Pflanzen und Men-

schen in einem baumähnlichen Bild. Nicht ihre Verschiedenheit ist es, die man 

                                                                                                                                  
gik zugrunde. Diese benennt die Art als Teilklasse einer umfassenderen Klasse, wel-

che der Gattung untergeordnet ist. Vgl. Hindenlang, Ludwig: Sprachliche Untersu-

chungen zu Theophrasts botanischen Schriften. Straßburg: Trübner 1910, S. 167-

169. Dazu werden die neuzeitlichen Forscher von Klassikern der antiken Naturkun-

de, besonders von Aristoteles und Theophrast inspiriert. Aus dem 17. Jahrhundert 

sind die Botaniker und Anatomen Caspar Bauhin sowie der Botaniker und Physiker 

P. Pitton de Tourneforts bekannt. Im 18. Jahrhundert ist der Naturforscher Carl von 

Linné, der die Grundlagen der modernen botanischen und zoologischen Taxonomie 

etablierte, und im 19. Jahrhundert der Naturwissenschaftler und Naturforscher 

Charles Darwin zu nennen, dem noch die klassischen Taxonomieverhältnisse zwi-

schen Gattung (genus) und Art (eidos) folgen. Die neuzeitlichen Botaniker, Anato-

men und Zoologen, aber auch humanistische Lexikographen hatten zum Ziel, die 

Genauigkeit der Lebewesen, besonders einzelner Pflanzen und Tiere, zu beobachten, 

zu gliedern, zu klassifizieren und einzuteilen. 

232  Evolution heißt Veränderung, Bewahrung dieser Veränderungen und Übermittlung 

dieser Veränderungen von Generation zu Generation. Das Totem bedeutet Zusam-

mengehörigkeit der Menschen einer Gruppe. Sie teilen das, was sie bestimmt, und 

dies enthält die Verschiedenartigkeit, welche der Sippe X innewohnt; das Totem 

löscht die Differenzen unter diesen bestimmenden Merkmalen. Die Differenzen zwi-

schen verschieden Totems werden aufgrund des exogamischen ökonomischen Aus-

tauschsystems aufgelöst und eine künstliche Gattung entsteht. Dieser soziologisch-

ethnologischen Begriffseinteilung Sippe-Stamm folgt die abendländische klassische 

Logik dergestalt, dass sie die höhere Spezies vor anderen privilegiert. Infolgedessen 

lässt sich die soziologisch-ethnologische Forschung auf der Basis dieses hierarchi-

schen Modells deuten. 

https://doi.org/10.14361/9783839445907 - am 14.02.2026, 11:48:32. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

http://de.wikipedia.org/wiki/Botanik
http://de.wikipedia.org/wiki/Zoologie
http://de.wikipedia.org/wiki/Taxonomie
https://doi.org/10.14361/9783839445907
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/
http://de.wikipedia.org/wiki/Botanik
http://de.wikipedia.org/wiki/Zoologie
http://de.wikipedia.org/wiki/Taxonomie


192 | Matrixiale Philosophie 

zuerst beobachtet, sondern ihre Ähnlichkeit, sodass offensichtlich wird, wovon 

die Arten abstammen. Die Ähnlichkeit der einzelnen Lebewesen untereinander 

wird gemäß der biologischen Taxonomie nach der Referenz der vollständigsten 

und höchsten Art, nämlich dem Menschen bewertet. Ausgehend von der Defini-

tion der höchsten Art werden dann Differenzen zugunsten allgemeiner Merkmale 

wahrgenommen, sodass die Differenzierung ihren Ursprung wiederum in der 

Negation der Ähnlichkeiten hat – die gemeinsamen Merkmale, die alle Individu-

en einer Gruppe teilen, sind Voraussetzung zur Bestimmung der jeweiligen Dif-

ferenzen.
233

 Daraus ergibt sich eine Eskalation zwischen relativen (oder absolu-

ten) ober- und unterbegrifflichen qualitativen Abstufungen,
234

 und wir stoßen auf 

                                                             
233  Insofern ist die aristotelische formale Logik dazu geeignet, die Einzeldinge unter 

einem obersten Bestimmungsgesichtspunkt zu vereinen und zu einem Begriff zu 

kommen. Vgl. G. Günther: „Das Tertiur non Datum spielt, wie aus der Zeichnung 

ohne weiteres abzulesen ist, zwischen ‚rot‘ auf der eine Seite und dem zweistufigen 

Prädikatenschema auf der anderen Seite. Die zweite (untere) Stufe repräsentiert die 

Möglichkeit, über den einfachen Farbengegensatz hinaus zu reflektieren und andere 

Gesichtspunkte heranzuziehen.“ G. Günther: Idee und Grundriss einer nicht-

Aristotelischen Logik, S. 150. Der Satz der logischen Identität besagt, dass das ob-

jektive Sein identisch mit sich selbst sein muss (Gott) und dass das absolute Prädikat 

sich auf die Unterbegriffe (Subjekt) bezieht. Im Rahmen des absoluten Universal-

prädikats, das heißt Sein, ist festzustellen, dass es kein Drittes zwischen Sein und 

Nicht-Sein gibt. Das Tertium non Datum impliziert auf dem Boden einer zweiwerti-

gen Logik die Bejahung des Universalprädikats und dessen wahren oder falschen 

Wahrheitswert. Vgl. ebd., S. 131f.  

234  Die Einzeldinge lassen sich in einer Art zusammenschließen, während die Arten 

ebenfalls in einer umfangreicheren Gattung zusammengefasst werden: „Vielleicht ist 

es nun am besten, das, was die Gattung betrifft, gemeinsam zu sagen, wenn diese 

Gattungen von den Menschen richtig bestimmt sind und eine einheitliche gemein-

same Natur besitzen und Arten in ihnen vorhanden sind, die nicht zu weit voneinan-

der entfernt sind, wie (die Gattung von) Vogel und Fisch, und ebenso auch wenn 

eine Gruppe ohne Namen ist, aber in gleicher Weise wie die Gattung die in ihr ent-

haltenen Arten umfasst. Was aber nicht von dieser Art ist, das ist einzeln zu behan-

deln wie der Mensch und wenn es etwas anderes derartiges gibt.“ Aristoteles: De 

Part I 3.644 b7, S. 29. Was die aristotelische logische Operation ermöglicht, ist die 

Andeutung von immer mehr spezifischen Differenzen, einer immer höheren Beach-

tung von Einzeldingen, die sich aber unter einem Universalbegriff prädizieren las-

sen. In der biologischen Taxonomie geht es in der Regel um Arten (Spezies), die 

derart definiert sind, dass sie sich auf Einzelne beziehen. Es kann sich auch um eine 

https://doi.org/10.14361/9783839445907 - am 14.02.2026, 11:48:32. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839445907
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Axiom II | 193 

 

das allgemeine logische Problem der Differenz.
235

 Das heißt: Es wird nach der 

Definition der höchsten Art (in diesem Fall des Menschen) die Differenz der 

einzelnen Dinge zugunsten allgemeiner Merkmale auflösen. 

Aus matrixialer Sicht hingegen führt zum Aufbau totemistischer Interpreta-

tionen das Prinzip der Ähnlichkeit zwischen verschiedenen Arten von Müttern, 

das heißt, zu einer Verbindung zwischen jenen Menschen, Tieren, Pflanzen etc., 

deren Ausdruck die Totemmutter ist. Wie viel oder wie wenig Tierisch-

Pflanzliches hat die Mutter, um sich dadurch zu differenzieren und eine neue 

Gattung zu begründen? Wie und auf welche Weise ist die Art „Homo“ unabhän-

gig von ihren verwandten Arten innerhalb der Gattung Lebe(wesen) Tier/ 

Pflanze? 

Zu dieser Frage möchte ich die Thesen der Philosophin und Künstlerin Eli-

sabeth von Samsonow über die symbolische Ordnung der „Mutterheit“ in die 

Untersuchung einführen. Die symbolische Ordnung, auf die sich die Figur Mut-

                                                                                                                                  
höhere Gattung handeln, um Wiederholungen von Sachverhalten, die allgemeiner 

sind, zu vermeiden und nicht bei jeder einzelnen Spezies dasselbe konstatieren zu 

müssen. Dies scheint letztendlich so zu sein, dass Aristoteles Demonstrationen im 

Auge hat, die sich von einer allgemeinsten Gattung aus zu immer spezielleren Ein-

zeldingen abwärts in einer höheren Ordnung umfassen lassen. Vgl. dazu Aristoteles: 

Ernst An. I 19-23, S. 70. Dementsprechend werden die differentia specifica, die Ein-

zeldinge, immer mehr nach ihren Differenzen unterteilt und gegeneinander ausdiffe-

renziert, aber zugleich werden sie als Bestandteil immer größerer Gattungen, nach 

deren Ähnlichkeiten sie zugeordnet werden, erfasst. Infolgedessen heißt das Definie-

ren nach genus proximum und differentia specifica, die Bedeutung eines Begriffes 

festlegen. Die differentia specifica sind nach dem Gesetz der Identität mit der höchs-

ten und vollkommensten Entität so gemeint, dass sich daraus eine ganze hierarchi-

sche ontologische Taxonomie herleitet. Aristoteles: „Die Gattung scheint nicht von 

der Differenz, sondern von dem ausgesagt zu werden, dem die Differenz beigelegt 

wird, so das Sinnenwesen von Mensch, Ochs und den anderen Gangtieren, nicht von 

der spezifischen Differenz selbst. Denn soll von jeder Differenz Sinnenwesen gesagt 

werden, so würden viele Sinnenwesen von der Art ausgesagt werden. Auch sind alle 

Differenzen entweder Arten oder Individuen, wofern sie Sinnenwesen sein sollen. 

Denn jedes sinnliche Wesen ist entweder Art oder Individuum.“ Aristoteles: Top VI 

6 144b, S. 138. Vgl. dazu De Part I, 3, 643a 3, S. 25; De Part, II 16.659 b6, S. 52; 

De part. IV 10. 687 a 5, S. 108. 

235  Dies bildet die Grundlage der antiken philosophischen Lehre, insofern das Sein ein 

Prädikat von Vielen oder von sich selbst ist und somit als Voraussetzung der baum-

ähnlichen Struktur des Seins und dessen Wirklichkeit zu begreifen ist. 

https://doi.org/10.14361/9783839445907 - am 14.02.2026, 11:48:32. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839445907
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


194 | Matrixiale Philosophie 

ter-Tier beruft, integriert danach „das Tier Sozius“ und „kultiviert … die 

Mutterheit“ als „eine „Öffnung zum Transhumanen.“
236

An diesem Punkt wird 

die Mehrwertigkeit der symbolischen Dimension der Mutter-X angesprochen, 

die darin besteht, dass ihre Beschaffenheit nach außen die innere Organisation 

der Gesellschaft bestimmt. Im selben Sinne dehnt die Totem-Mutter die Grenzen 

des socius aus, und durch die Liaison mit dem Außen und die Verinnerlichung 

dieser Verbindung wird die socius in sich ausdifferenziert. Mit Elisabeth von 

Samsonow könnte festgestellt werden, dass die soziale Figur der Mutter also 

noch außerhalb der Grenze des socius steht, nicht innerhalb, sondern an seiner 

Peripherie.  

 

8.2.1  Totem und Verbote der Ähnlichkeiten 

Der peripherischen Stellung des Totems wird in der sozialen Einheit ist eine 

außerordentliche Kraft zugeschrieben, die in der ethnologischen Psychologie mit 

dem Tabu assoziiert wird.
237

 Die doppelte Bedeutung des Wortes „Tabu“ (nach 

W. Wundt: heilig und unrein) wurde ursprünglich im Sinne eines Dämonischen 

zusammengefasst, dessen Zeichen es ist, dass es nicht berührt werden darf. Nach 

Freud gehört das Wort „tabu“ zum romanischen sacer, so wie andere analoge 

Ausdrücke wie griechisch agos und hebräisch kodausch. Die indoeuropäischen 

Ausdrücke des Wortes „Tabu“ drücken einen sakralen oder religiösen Zustand 

aus, eine Sitte, die zum Gesetz erhoben wurde. Um diese Intuition zu bestätigen, 

zieht Freud den polynesischen Gegensatz des Wortes heran: noa.
238

 Noa bedeutet 

                                                             
236  E. v. Samsonow: Anti-Elektra, S. 66. 

237  Vgl. Freud über die Tabutheorie bei Wundt: „Wundt lehrt uns also, das Tabu sei ein 

Ausdruck und Ausfluss des Glaubens der primitiven Völker an dämonische Mächte. 

Später habe sich das Tabu von dieser Wurzel losgelöst und sei eine Macht geblie-

ben, einfach weil es eine solche war, infolge einer Art von psychischer Beharrung; 

so sei es selbst die Wurzel unserer Sittengebote und unserer Gesetze geworden.“ S. 

Freud: Totem und Tabu, S. 248f. 

238  Vgl. Freud: „Streng genommen umfasst tabu nur 1) den heiligen (oder unreinen) 

Charakter von Personen oder Dingen, b) die Art der Beschränkung, welche sich aus 

diesem Charakter ergibt und 3) die Heiligkeit (oder Unreinheit), welche aus der Ver-

letzung dieses Verbotes hervorgeht. Das Gegenteil von tabu heißt in Polynesien 

‚noa‘, was ‚gewöhnlich‘ oder ‚gemein‘ bedeutet.“ Ebd, S. 342f.  

https://doi.org/10.14361/9783839445907 - am 14.02.2026, 11:48:32. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839445907
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Axiom II | 195 

 

das Gegenteil des Sakralen
239

, nämlich das Gewöhnliche und das, was allgemein 

zugänglich ist.
240

 

Das Tabu fällt auf alle Taten, Gegenstände usw., welche die exogamische 

Differenz des Totems überschritten haben. Wenn gegen die totemistische Alteri-

tät verstoßen wird, gibt es ein Tabu; dabei geht die Grenze der Gruppe zwischen 

Innen und Außen verloren. Unter den bekanntesten Dingen, auf die ein Tabu 

fällt, finden sich Blut und bestimmte Speiseverbote. 

Die Furcht, vom Blut zu reden, kann als Beispiel für ein Tabu herangezogen 

werden.
241

 Diese geht aus der Meinung hervor, dass das Totem aus demselben 

Blut gebildet ist wie der Mensch, und darum verbietet der Blutbann den sexuel-

len Verkehr mit einer Frau, die demselben Totem angehört. Daraus ergibt sich, 

wie Lévi-Strauss meint, dass „diese Furcht nur ein Sonderfall der allgemeinen 

Furcht vor dem Blut ist; und dass diese schließlich nur bestimmte Gefühle zum 

Ausdruck bringt, die von dem Glauben an die Wesenseinheit des Individuums 

als Mitglied eines Clans mit seinem Totem herrühren.“
242

 Die Furcht vor der Be-

rührung des Blutes ist der Zusammenhang zwischen totemistischem religiösen 

System und exogamischer Codierung des Verwandtschaftssystems. Der Hinter-

grund dieser Vorschrift ist das Inzestverbot, das als Spur, als Überbleibsel jedes 

komplexen Gebäudes von Glaubensvorstellungen und Verboten, seinen Ur-

sprung in der Menstruation der Frauen hat.
243

 Der exogamischen Vorschrift ging 

das voran, was später Inzestverbot genannt wurde, entstanden aus der Scheu vor 

dem Vergießen des gleichen Totemblutes durch Defloration, was zur Heirat in 

fremdes Clanblut zwingt.
244

 

                                                             
239  Vgl. O. Rank: Das Heilige: Über das Irrationale in der Idee des Göttlichen und sein 

Verhältnis zum Rationalen, 1963. 

240  Vgl. S. Freud: Totem und Tabu, S. 381- 404. 

241  Lévi-Strauss: „Im Grunde beschränkt man sich darauf, das alte Vorurteil von der 

‚Stimme des Bluts‘ aufzugreifen, das hier in mehr negativer als positiver Form zum 

Ausdruck kommt.“ C. Lévi-Strauss: Die elementaren Strukturen der Verwandt-

schaft, S. 63. 

242  Ebd., S.68.  

243  Vgl. ebd. 

244  Vgl. Sir Galahad: „Wenn ein Mann, den Exogamieregeln entsprechend, innerhalb 

seines eigenen Clans nicht heiraten kann, so letztlich deshalb, weil er andernfalls mit 

jenem Blut in Berührung kommen könnte, welches das sichtbare Zeichen und We-

sensausdruck seiner Verwandtschaft mit seinem Totem ist.“ Ebd, dazu vgl. Sir Ga-

lahad: Mütter und Amazonen, S. 276. 

https://doi.org/10.14361/9783839445907 - am 14.02.2026, 11:48:32. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839445907
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


196 | Matrixiale Philosophie 

Auch Speiseverbote können vor dem Hintergrund der Bedeutung der endo-

gamischen Tabus gesehen werden. Die Mitglieder ein und desselben Clans bil-

den, wie man sagt, „ein einziges Fleisch“, und in den Sprachen des Ostens von 

Südaustralien bezeichnet der Ausdruck für „Fleisch“ auch das Totem. Aus dieser 

fleischlichen Identifizierung von Clan und Totem entspringt die Regel der Exo-

gamie auf sozialer und des Speiseverbotes auf religiöser Ebene.
245

 Profane 

Pflanzen und Tiere unterscheiden sich von Totemtieren oder Totempflanzen: Da 

die ersten der Nahrung dienen, darf man die zweiten nicht essen, weil man damit 

gleichsam sich selbst verzehren würde.
246

 

Das totemistische Verbot spiegelt wider, dass der totemistische Gegenstand 

einer äußeren Ordnung der (profanen) Gesellschaftsordnung angehört. Der Vor-

schriftscharakter des Tabus liegt in der Möglichkeit der Mitglieder der Gruppe, 

die außerordentliche Kraft des Totems nachzuahmen, was zur Folge hätte, dass 

die Gesellschaft zur Auflösung käme.
 247

 Das Tabu bedeutet also nicht eine ob-

jektive Furcht vor der Macht, sondern es verbietet, diese zu reizen und gebietet, 

die Rache des Dämons zu beseitigen.
248

 In diesem Sinn gewinnt der Totem-

gegenstand heilige Macht. Er verkörpert die Liaison zwischen Außen und Innen 

und die Vorschrift, mit diesem Kontakt aufzunehmen; ihn anzufassen oder zu 

berühren setzt die Differenzierung innerhalb der Gruppe voraus, woraus sich 

eine hierarchische Anordnung der Gesellschaft ergibt, eine Segmentierung. 

Die ursprüngliche Übereinstimmung zwischen Heiligem und Unreinen
249

 hat 

ihre Ursache darin, dass der totemistische Gegenstand nur zeit- und raumbe-

grenzt berührt, konsumiert, zelebriert werden darf. In der Regel lassen sich die 

Totems von der Gruppe nicht essen, aber weil sie heilig sind, können sie zweifel-

los in bestimmten mythischen Mahlzeiten vorkommen, und wir werden tatsäch-

                                                             
245  Vgl. C. Lévi-Strauss: Das Ende des Totemismus, S. 56. 

246  Vgl. Sir Galahad: Mütter und Amazonen, S. 275-277ff. 

247  Vgl. Ebd., S. 359. 

248  Vgl. Wundt, Wilhelm: Religion und Mythus in Völkerpsychologie, S. 308. 

249  Freud: „Im Gegensatz hierzu leiten wir aus unseren Erörterungen mühelos ab, dass 

dem Worte Tabu von allem Anfang an die erwähnte Doppelbedeutung zukommt, 

dass es zur Bezeichnung einer bestimmten Ambivalenz dient und alles dessen, was 

auf dem Boden dieser Ambivalenz erwachsen ist. Tabu ist selbst ein ambivalentes 

Wort, und nachträglich meinen wir, man hätte aus dem Sinne dieses Wortes allein 

erraten können, was sich als Ergebnis weitläufiger Untersuchung herausgestellt hat, 

dass das Tabuverbot als das Resultat einer Gefühlsambivalenz zu verstehen ist“. S. 

Freud: Totem und Tabu, S. 357f.  

https://doi.org/10.14361/9783839445907 - am 14.02.2026, 11:48:32. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839445907
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Axiom II | 197 

 

lich sehen, dass sie manchmal als wahre Sakramente dienen
250

; das heißt, sie 

müssen zu sakralen Zeiten oder bei feierlichen Gelegenheiten verzehrt wer-

den
251

, wobei durch eine Stammeszeremonie eine Wiederidentifizierung mit dem 

Totemtier oder der Totempflanze stattfindet. 

Infolgedessen bewahrt die Totemmutter ihre Eigenschaft in einer sakralen 

Ordnung: Sie ist die reine Mimese, in der Differenzen in einer vollständigen und 

absoluten Selbstheit zusammentreffen. Sie umfasst alle Differenzen, sie beinhal-

tet alle gemeinsamen Ähnlichkeiten und durch sie wird die Gleichheit zwischen 

Totem und Individuum hergestellt, sodass sich in ihr Endogamie und Exogamie 

treffen und sich eine doppelte Ordnung herausbildet: die Individuen fügen sich 

zu einer geschlossenen Gruppe zusammen, indem sie endogam zum Totem eine 

Einheit herausbilden (genos). Sie werden als bunten Singularitäten exogam zum 

Totem (außerhalb der Sippe) und innerhalb des Stamms (eidos.) 

 

8.3  Ökologische Episteme: eins mit der Umwelt sein 

 

8.3.1  Totemistische Verwandtschaft und Prinzip der Ähnlichkeit 

Die Verwandtschaft zwischen sozialer Einheit und Außenwelt führt uns zu der 

Frage, wie ein an der Außenwelt orientiertes Bewusstsein eine kontinuierliche 

Abstammungslinie im Einzelnen erreicht hat.
252

 Wie bildet sich kollektives so-

ziales Bewusstsein nach außen durch ein einzelnes Phänomen, die Institutionali-

sierung der Gruppe durch eine Abstammungslinie? 

Die Verbindung des kollektiven Bewusstseins mit der Außenwelt wird in der 

Sache vergegenständlicht, wodurch die Gruppe mit dem Außen Kontakt auf-

nimmt und sich von ihm ausdifferenziert. Bislang wurde vor allem auf die diffe-

rentiale Notation des Totems hingewiesen, nach der der Totemismus eine Ver-

bindung mit der Außenwelt vollbringt, um die Totemgenossenschaft von ande-

ren Totemsystemen abzugrenzen, auszudifferenzieren. In dieser Weise setzt er 

Grenzen zwischen Umwelt / System, Totemgenossenschaft und anderen Totem-

genossenschaften fest, und diesen kommt in der Gruppe eine starke Bindungs-

funktion zu – doch immer innerhalb der Grenze und zugleich als Differenz zwei-

                                                             
250  E. Durkheim: Die elementaren Formen des religiösen Lebens, S. 454-455. 

251  Vgl. C. Lévi-Strauss: Die elementaren Strukturen der Verwandtschaft, S. 192. 

252  Gehlen: „Wie hat ein an der Außenwelt orientiertes Bewusstsein den abstrakten, 

nichtsichtbaren Sachverhalt einer kontinuierlichen Blutslinie überhaupt erreicht, und 

wie konnte man diesen abstrakten Sachverhalt wieder in den Status des Einzelnen 

übersetzen?“ A. Gehlen: Urmensch und Spätkultur, S. 201. 

https://doi.org/10.14361/9783839445907 - am 14.02.2026, 11:48:32. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839445907
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


198 | Matrixiale Philosophie 

ter Ordnung anderen Gruppen gegenüber. In dieser Weise ist der Totemismus 

Institutionalisierung. 

Das Totem aber gilt für die Formgebung der Systemdifferenz als mediale In-

stanz, welche die Verbindung zwischen Gruppe und Außenwelt vollbringt. In 

diesem Sinn werden mittels des Totems zwischen Innen (Gruppe) und Außen 

Ähnlichkeiten wahrgenommen und eine neue Gattung errichtet, die innere und 

äußere Arten einschließt: etwa Mensch-Tier oder Mensch-Pflanze. Ist die 

Gleichheit in der Gruppe einmal durch ein Außen festgelegt, lässt sich die To-

temgenossenschaft von anderen Totemgesellschaften ausdifferenzieren. 

Frazer behauptet, dass das epistemologische Schema des Totemismus nicht 

auf Differenz beruht, sondern auf einem verborgenen Ähnlichkeitsprinzip der 

Natur.
253

 Als institutionelle Form der Genossenschaft erreicht der Totemismus 

danach Verbindungen zwischen verschiedenen Arten durch das Ähnlichkeits-

prinzip: Eine Gruppe verschmilzt mit einem totemistischen Beziehungsob-

jekt (grundsätzlich natürliche Erscheinungen), sodass eine Verwandtschaft zwi-

schen ihm und der Gruppe entsteht. Diese Identifizierung mit dem Außen kodiert 

zugleich die Ungleichheit, die der Gruppe innewohnt, nämlich Geschlechtsunter-

schiede, Altersunterschiede etc. derart, dass die Gruppe zu einer Gattung wird, 

durch die sie sich von anderen Gruppen unterscheidet, was die Voraussetzungen 

für den Zusammenhang und die Aufteilung der Gruppe (oder die Form ihrer Dif-

ferenzierungssysteme) schafft. 

Die innere Verbindung zwischen Totem- und Menschengattung ist bis dato 

noch unklar, zum Teil aufgrund der Verwendung wissenschaftlicher Methoden, 

durch die das eingeführte Klassifikationsmodell immer „fehlerhaft“ erscheint. 

Wissenschaftliche Methoden scheinen sich nicht dazu zu eignen, das innere Sys-

tem des Totems als gattungskonstituierendes System zu untersuchen. Die 

Schwierigkeit, ein Gliederungssystem zur Klassifizierung des Totemismus zu 

entwerfen und den Totemismus universell zu definieren, besteht vor allem im 

epistemologischen Rahmen und in der Fremdheit des Phänomens aus westlicher 

Sicht. Unter welchen Bedingungen lassen sich derartige Gattungen überhaupt 

gliedern? Wie lässt sich die Klassifikation der Gattungen von Totems zusam-

menfassen? Und wie kann man eine Verbindung zwischen Totemgegenständen 

und Menschen, Individuum oder Gruppe schaffen? Dieses wissenschaftliche 

Problem ist so relevant, dass Lévi-Strauss selbst die Methode der betreffenden 

Wissenschaftsdisziplin in Frage stellte.
254

 Betrachten wir kurz dieses taxonomi-

                                                             
253  Vgl. J. Frazer: Totemism and Exogamy. Hamburg: Severus, 2011. 

254  Vgl. C. Lévi-Strauss: Das Ende des Totemismus, S. 50. 

https://doi.org/10.14361/9783839445907 - am 14.02.2026, 11:48:32. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839445907
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Axiom II | 199 

 

sche Problem des Totemismus, um die strukturelle Beschaffenheit des Phäno-

mens zu verstehen. 

Die Komplexität der Erscheinungsformen „Totem“ hat wissenschaftlich zu 

keiner klaren Klassifikationssystem geführt, in der Natur und Kultur korrelieren 

und wo die Systeme Mensch und Tier differenziert wahrgenommen werden; es 

ist also kein homologes System entstanden, um das „natürliche und soziale Uni-

versum in der Form einer organisierten Totalität“ begreifbar zu machen.
255

 

Von einer funktionalistischen Perspektive aus untersucht Malinowski das 

Problem der Verbindung zwischen dem, was nicht menschlich ist und dem Men-

schen und spricht von einem System of magical co-operation in dem Sinne, dass 

verwandtschaftliche Beziehungen Erscheinungsformen der Natur kontrollieren. 

Dies aber ist nicht „das Ergebnis des Nachdenkens des primitiven Menschen 

über geheimnisvolle Phänomene“, sondern „eine Mischung aus utilitaristischer 

Sorge um die notwendigsten Dinge seiner Umgebung und die Beschäftigung mit 

Dingen, die seine Einbildungskraft anregen und seine Aufmerksamkeit erwe-

cken, wie schöne Vögel, Reptilien und gefährliche Tiere.“
256

 Dennoch übt die 

Funktionalismusschule, für die Malinowski steht, Kritik daran, dass der Funk-

tionssinn des Totemismus nicht mit den Motiven zusammenfällt, die zum Tote-

mismus hinführen.
257

 Obwohl die sogenannte „magische Erfahrung“ ein pragma-

tischen Zwecken dienendes magisch-ökonomisches Verhaltensinstrumentarium 

darstellt, widerspräche dieses nicht einer animistischen Vorstellung.
258

 

Nach Émile Durkheim geht die totemistische Einheit daraus hervor, dass die 

Mitglieder einer Gruppe in einem Totemkult vereint sind. Sie sind zwar verbun-

den durch einen geheimnisvollen Geist, „dessen Herrschaft über die Welt und 

                                                             
255  Der Totemismus liefert einen idealen Modus operandi, der die Funktion erfüllt, die 

Kulturwirklichkeit der Gruppe durch begriffliche Transformation (und vermittels to-

temistischer Metaphorik) formal mit der Erscheinungswelt von Natur und Kosmos 

zu korrelieren, um beide Erfahrungssysteme, die lediglich als homolog postuliert, de 

facto jedoch als widersprüchlich wahrgenommen werden, miteinander in Einklang 

zu bringen und so das „natürliche und soziale Universum in der Form in einer orga-

nisierten Totalität“ begreifbar zu machen, vgl. Lévi-Strauss, Claude: Le Totemism 

aujord’hui, Paris: Presses Universitaires de France 1962. 

256  B. Malinowski: Magie, Wissenschaft und Religion und andere Schriften, S. 6. 

257  Gehlen: „Der Funktionssinn einer Institution, die sich herausstellende Zweckmäßig-

keit ihres Funktionierens, die dann allerdings aufgegriffen und ausgebaut werde 

kann, ist nicht identisch mit den Motiven, die zu jener Institution hinführten.“ A. 

Gehlen: Urmensch und Spätkultur, S. 201 

258  Vgl. B. Malinowski: Magie, Wissenschaft und Religion, S. 5. 

https://doi.org/10.14361/9783839445907 - am 14.02.2026, 11:48:32. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839445907
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


200 | Matrixiale Philosophie 

über ihn selbst er anerkannt hat und mit dem er sich vereint fühlen möchte“
259

, 

doch nicht durch die Anwesenheit eines Gottes.
260

 Dass diese Einheit des Totems 

übernatürliche Merkmale aufweist (allgemeine Charakteristika der Reli-

gion) setzt voraus, dass zunächst eine natürliche Ordnung etabliert wurde. 

Bei feierlichen Ereignissen, etwa bei einer Geburt, einem Initiationsritual  

oder bei Bestattungen, kommt die Identifizierung mit dem Totem durch Wörter 

und Zeichen zum Ausdruck. Sie werden begleitet von Tänzen, bei denen die An-

gehörigen des Totems die Bewegungen von Tieren imitieren. Jedes Clan-

Mitglied trägt ein heiliges Zeichen in der Absicht, mit dem Tier eins zu sein. 

Tiersein und Menschsein kommen zu einer Verschmelzung (Summe zweier We-

senheiten: Tier und Mensch),
261

 die manche Anthropologen als doppelseitig 

(Verschmelzung, aus der weder Mensch noch Tier resultiert) interpretiert ha-

ben.
262

 

 

8.3.2  Sozioreligiöse Aspekte des Totemismus 

Émile Durkheim beschreibt in seinem Buch „Die elementaren Formen des reli-

giösen Lebens“ primitive Religionen, indem er die grundsätzlichen Erscheinun-

gen religiösen Ausdrucks in verschiedenen Kulturen untersucht. Durkheims Ab-

sicht, den Totemismus als ethnologisch-historisches, strukturelles Faktum von 

Gesellschaften zu behandeln, sollte vor allem einem besseren Verständnis der 

Religionen dienen, das heißt, Durkheim interessierte sich für den Totemismus, 

insofern dieser zu den grundlegenden Elementen des religiösen Lebens gehör-

te.
263

 Seine religionssoziologische Betrachtung vertritt die These, dass der Tote-

mismus die elementarste und ursprüngliche Form der Religion sei. 

                                                             
259  Ebd., S. 51.  

260  Ebd., S. 55.  

261  Nach Durkheim gibt es keine Seele und keinen Geist, sondern das menschliche We-

sen ist gedoppelt in zwei Dimensionen. Ebenso wie für die Wilden Vorstellungen im 

Wachen und im Traum den gleichen Wert haben, leitet sich aus diesen wiederholten 

Erfahrungen die Idee ab, dass in jedem von uns ein Double existiert, ein anderes Ich, 

das unter bestimmten Umständen die Macht hat, den Organismus, in dem es behei-

matet ist, zu verlassen und auf Wanderschaft zu gehen. Vgl. E. Durkheim: Die ele-

mentaren Formen des religiösen Lebens, S. 81. 

262  Vgl. C. Lévi-Strauss: Die elementaren Strukturen der Verwandtschaft, S. 199. 

263  Durkheim: „Ob der Totemismus mehr oder weniger verbreitet ist, ist in unseren Au-

gen zweitranging. Er interessiert uns, weil wir bei seinem Studium solche Zusam-

menhänge zu entdecken hoffen, die uns das, was die Religion ist, besser verständlich 

machen.“ E. Durkheim: Die elementaren Strukturen der Verwandtschaft, S. 137.  

https://doi.org/10.14361/9783839445907 - am 14.02.2026, 11:48:32. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839445907
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Axiom II | 201 

 

Der Totemismus umfasst danach rituelle Praktiken und Glaubensinhalte, die 

ihn als Totemreligion ausmachen.
264

 Totemistische Rituale erfüllen die Aufgabe, 

sakrale und profane Dinge und Beziehungen zu demarkieren. Das Totem umfasst 

nach Durkheim einen Bezug zur Außenwelt, der eine religiöse Beziehung be-

schreibt, da er eine Beziehung zum Heiligen herstellt. In diesem Sinn lässt das 

religiöse Element des Totemkults sich in Verbotsvorschriften identifizieren, die 

die innere Relation zwischen Außen- und Innenwelt der Gemeinschaft festset-

zen.
265

 Die heiligen Dinge werden durch das Verbot geschützt, und die profanen 

müssen von ihnen Abstand halten.
266

 Nach diesem Prinzip werden auch die 

Codes des Rechtssystems festgelegt, wobei die Integration der Differenz eine 

konstitutive Einheit höherer Ordnung etabliert.
267

 

Während die sozialen Aspekte des Totemismus in der Aufteilung des Stam-

mes in kleinere Einheiten bestehen (Clans, Gentes oder Sippen) hat der Tote-

mismus zugleich die Aufgabe, in der Gesellschaft als integrale Kraft zu wirken. 

Dieses kohäsive Bündnis wird durch eine urreligiöse Kraft animiert, und dies 

liegt daran, dass der Totemismus ein religiöses System von Glauben und Zere-

monien darstellt. Man kann die primitive Familienorganisation nicht verstehen, 

ehe man nicht die primitiven religiösen Ideen kennt, deren Prinzip sie folgt.  

 

 

                                                             
264  Durkheim: „Da jede Religion aus Vorstellungen und rituellen Praktiken besteht, 

müssen wir hintereinander den Glauben und die Riten behandeln, die der Totemreli-

gion eigen sind. Zweifellos sind diese beiden Elemente des religiösen Lebens zu eng 

verbunden, als dass es möglich wäre, sie reinlich zu trennen.“ Ebd., S. 143. 

265  Durkheim erwähnt auch, dass Lang selbst zugibt, dass die „Totemgegenstände mit 

religiösem Respekt behandelt werden, dass besonders das Tierblut wie das Men-

schenblut Gegenstand vielfältiger Verbote, oder wie er sagt, von Tabus ist, diese 

mehr oder weniger verspätete Mythologie nicht erklären kann.“ Vgl. Ebd., S. 276f. 

266  M. Eliade: Das Heilige und das Profane, 2008. 

267  Durkheim: „Heilige Dinge sind, was die Verbote schützen und isolieren. Profane 

Dinge sind, worauf sich diese Verbote beziehen und die von den heiligen Dingen 

Abstand halten müssen. Jede homogene Gruppe von heiligen Dingen oder sogar je-

des heilige Ding von einiger Bedeutung bildet ein Organisationszentrum, um das 

eine Gruppe von Überzeugungen und Riten oder ein Sonderkult kreisen. Es gibt kei-

ne Religion, wie einheitlich sie auch sei, die nicht eine Pluralität von heiligen Dinge 

anerkennt.“ Durkheim: Die elementaren Strukturen der Verwandtschaft, S. 67f. 

https://doi.org/10.14361/9783839445907 - am 14.02.2026, 11:48:32. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839445907
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


202 | Matrixiale Philosophie 

9.  PROPOSITIO III:  

DIE MUTTER IST DAS ZEICHEN DES VERLUSTES 

DER GEBÄRMUTTER 

 

Diese Propositio richtet sich auf die Figur der Mutter im Zusammenhang mit der 

Gebärmutter und beruft sich auf ihre negative Referenz, das Verlassen des intra-

uterinen Lebensraumes. Die intrauterine Sphäre, über die wir keine Erinnerung 

und kein Gedächtnis bewahren, kommt ins Bewusstsein als eine verlassene Ni-

sche. Nur im Alteritätsbezug zur allomütterlichen Instanz lässt die Welt sich be-

wohnen und ertragen – als zunächst fremder Ort, der „beheimt“ werden muss. 

Unter diesem Vorzeichen kann der vorgeburtliche Lebensraum durch Verlust 

gedacht werden – und nur, wenn er in einer Alteritätsrelation zum Mutter-

Signifikanten steht. 

Darüber hinaus steht die Mutter in Anlehnung an biologische Beweise der 

Neotenie im Verhältnis zur Gebärmutter, die eine unmittelbare Verbindung zwi-

schen fötaler Entwicklung und Menschwerdungsprozess darstellt. Infolgedessen 

wird sie mit der fötalen Entwicklung in Verbindung gebracht, wobei ihr mensch-

lich-innenweltlicher Charakter den Ausgleich zum früh verlassenen fötalen Le-

bensraum schafft. 

Ich beziehe mich im Folgenden auf eine Beschreibung der Archäologie müt-

terlicher Zeichen und ihre Entwicklung in der Altsteinzeit, um eine Kritik der 

Repräsentation weiblich demarkierter Figürchen durchzuführen – unter dem Pos-

tulat, dass das Signifikant Mutter den Verlust der Gebärmutter zur Bedeutung 

bringt. Die allerersten Zeugnisse menschlicher Existenz lassen sich von der Kul-

tur- und Kunsttheorie als weiblich demarkierte Repräsentationen identifizieren. 

Diese Propositio widmet sich einer kritischen Analyse dieser Aussage – kritisch 

in dem Sinne, dass unter der Perspektive der matrixialen Systematik die Mutter 

als Zeichen eines Verlustes auftritt. Daher darf bei der kunsthistorischen Herme-

neutik der Mutterfunde nicht vernachlässigt werden, dass diese, jenseits der An-

wesenheit der mütterlichen Instanz, die Abwesenheit einer Umwelt darstellen 

könnten. In diesem Sinne zeigt die hier durchgeführte kritische Interpretation 

archäologischer Funde die Korrelation zwischen mütterlich dargestellter Figur 

und Verlust gebärmutterlichen Lebensraums. 

  

https://doi.org/10.14361/9783839445907 - am 14.02.2026, 11:48:32. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839445907
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Axiom II | 203 

 

10.  Kontext Altsteinzeit:  

Die Zeit der Mutter-Mensch-Armut 

 

10.1  Fortbewegende Genossenschaft und mobile Behausung 

An dem bekannten prähistorischen Wohnplatz Choukoutien fand man eine Feu-

erstelle. Die Archäologin Doris Jonas deutet diesen Befund dahingehend, dass 

dort ständige Feuer unterhalten wurden, sowohl als eine Art von „Rückversiche-

rung“ in der Dunkelheit der Höhle als auch zur Erzeugung von Wärme. Allge-

mein wird angenommen, dass die frühen Menschen ihre Intelligenz zur willentli-

chen Entzündung von Feuer mobilisierten, wenn sie durch allmähliche Ausbrei-

tung in Zonen vordrangen, wo winterliche Verhältnisse herrschten.
268

 Als Fix-

punkte der nomadischen Strecke sind die sogenannten „Feuersiedlungen“ auf 

Schutz angewiesen; Nahrungsbeschaffung und Suche nach Schutz bestimmen 

die Regelmäßigkeit einer Wegstrecke.
269

 Das regelmäßige Verkehren an einem 

Ort guter Beute markiert bestimmte Wanderwege, wobei das periodische Durch-

streifen durch rhythmische Einteilungen (Jahreszeiten) markiert wird.
270

 Das 

Tragen des Feuers von einem Platz zum anderen stellt dabei eine Kultur der mo-

bilen Behausung dar, denn als Schutztechnik erzeugt es die insulative Wirkung 

eines inneren Klimas. Jonas beschreibt das Feuer als einen matrilokalen Stand-

ort, um den herum sich die Menschen auf der Suche nach Schutz und Wärme 

gegen die erste Natur gruppieren.
271

 Was bedeutete in der Altsteinzeit Matriloka-

lität? 

 

  

                                                             
268  Jonas: „Es kann keinerlei Zweifel darüber herrschen, dass solche Homo-Erectus-

Populationen schon lange mit dem Feuer vertraut waren. Es gibt viele natürliche 

Ursachen und Vorkommen für Feuer.“ D.F. Jonas.: „Die Höhle selbst“ in D.F. Jo-

nas/D. A. Jonas/R. Fester (Hg.), Die Kinder der Höhle., S. 18. 

269  Leroi-Gourhan: „Die Nahrungsbeschaffung ist an eine profunde Kenntnis der tieri-

schen und pflanzlichen Lebensräume gebunden; das alte Bild von der umherirrenden 

primitiven ‚Horde‘ ist mit Sicherheit falsch: eine gewisse Verschiebung des Territo-

riums einer Gruppe ist möglich, eine zufällige und brutale Emigration ist gleichfalls 

möglich, die normale Situation besteht jedoch in der längeren Frequentierung eines 

Territoriums, in dem sämtliche Ernährungsmöglichkeiten bekannt sind.“ A. Leroi-

Gourhan: Hand und Wort, S. 194. 

270  Vgl. ebd., S. 393. 

271  Vgl. Jonas: Die Höhle selbst, S. 21. 

https://doi.org/10.14361/9783839445907 - am 14.02.2026, 11:48:32. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839445907
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


204 | Matrixiale Philosophie 

10.1.1  Luxuriöses Leben und Übermaß der Gaben der Erde 

Der Ethnologe Marshall Sahlins bezeichnet die paläolithischen Gesellschaften 

der Jäger und Sammler als „ursprüngliche Überflussgesellschaften.“
272

 Sahlins 

zeigt im Widerspruch zu dem, was die „neolithische Ideologie“
273

 aussagt (da-

nach mussten die Jäger schwerer arbeiten als Ackerbauern oder Hirten), dass sie 

im Durchschnitt nur zwei bis vier Stunden täglich mit der Zubereitung von Nah-

rung beschäftigt waren. Mag es auch überzeichnet sein, Jäger und Sammler als 

ursprüngliche Überflussgesellschaft zu charakterisieren, deutet doch manches 

darauf hin, dass Jäger und Sammler im Vergleich zu Bauern und Hirtennomaden 

weniger arbeiten mussten, um ihre Existenz zu sichern. Die Ökonomie der Alt-

steinzeitkultur setzt sich zusammen aus einer gleichgewichtigen Beziehung zwi-

schen Fortpflanzungserfolg (Wachstum der Sippe), Nahrungsversorgung und 

Markierung des Territoriums. Vorrätige Nahrung zum Wachstum des Clans, Ter-

ritorium (das die periodische Nutzung nach der Suche nach Schutz und Nahrung 

der Wandergruppe bestimmt) und Fortpflanzung bilden damals die drei grundle-

genden Bedingungen, unter denen sich Gruppen stabilisieren und wachsen.
274

 

Wie stark wirkt die mütterliche Instanz auf die Stabilisierung der Gruppe in der 

Altsteinzeit? Und inwiefern ist die insulative soziobiologische Inmunitätssuche 

des sozialen Kerns auf ihre Figur gerichtet? 

 

                                                             
272  Shalins: „Obwohl die Zivilisation seit der ‚neolithischen Revolution‘ stetig Fort-

schritte machte, sank die Lebensqualität und das Bewusstsein darüber, dass das Le-

ben im wesentlichen mühselig und leidvoll war, führte im ersten vorchristlichen 

Jahrtausend zur Entwicklung von Weltanschauungen, die später von Nietzsche als 

die ‚bisher größten Attentate auf das Leben‘ bezeichnet werden sollten. Auf der 

einen Seite entstanden die ‚Transzendenzideologien‘, in denen einem jenseitigen 

oder einem künftigen Leben ungleich größerer Wert beigemessen wurde als dem, 

welches die Menschen in Wirklichkeit führten und auf der anderen Seite artikulierte 

sich die ‚Weltfluchtideologie‘, in der das Leben überhaupt abgewertet und verneint 

wurde.“ M. Sahlins: Kultur und praktische Vernunft, S. 12. 

273  Dazu Wesel: „Die Überzeugung vom harten Lebenskampf der Jäger ist sehr alt. In 

der Antike war sie schon verbreitet. Adam Smith war dieser Meinung. Schließlich 

ist sie eingegangen in die Evolutionstheorie des 19. Jahrhunderts. Im 20. Jahrhundert 

wurde sie von den Archäologen übernommen. Das allgemeine Schlagwort stammt 

von Gordon Childe. Der große Sprung nach vorn sei erst in der Jungsteinzeit mit 

dem Ackerbau gelungen, in der ‚neolithischen Revolution‘, wie er sie genannt hat 

(Childe 1956)“. U. Wesel: Der Mythos vom Matriarchat, S. 79. 

274  Vgl. A. Leroi-Gourhan: Hand und Wort, S. 344-348. 

https://doi.org/10.14361/9783839445907 - am 14.02.2026, 11:48:32. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839445907
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Axiom II | 205 

 

10.2  Anatomische Revolution zwischen Homo Neandertaler und 

Homo Sapiens 

Die Erforschung der stufenweisen Gesamtentwicklung der Homo-Abstammung 

und der evolutiven Herausbildung des modernen Menschen berührt die zentrale 

anthropologische Frage nach der Menschwerdung. Dieser Vorgang bringt das 

auch im modernen Menschen noch bewahrte Merkmalsgefüge und neu auftre-

tende Eigenschaften hervor, die ausschließlich der Art Sapiens unter der Gattung 

Homo zugeschrieben werden. In diesem Zusammenhang wird eine nahe Ver-

wandtschaft zwischen Anthropoiden und Menschen und den Vorfahren moder-

ner Menschen festgestellt; zugleich wird nach dem wesentlichen Merkmal des 

Menschen als Form und Organismus gesucht.
275

 

Aus morphogenetischer Sicht besteht die Besonderheit des modernen Men-

schen darin, seine Organe nicht umweltspezifisch angepasst zu haben. Im Ver-

gleich zu anderen tierischen Lebewesen (konkret: seine Vorfahren und Artver-

wandten) bildet sich die These, dass sich die Sonderstellung des Menschen mor-

phologisch auf unspezialisierte Formen der Organe und auf einen Mangel an 

umweltspezifisch angepassten Organen
276

 gründet. Unter spezialisierten Formen 

werden dabei Formen verstanden, die einen Endzustand der Entwicklung er-

reicht und sich spezifisch an die Umwelt angepasst haben. Hochentwickelte Spe-

zialisierung aber bedeutet zugleich einen Prozess, bei dem spezialisierte Organe 

bzw. Körperteile im Zusammenhang mit dem gesamten Organismus betroffen 

sind. Ein unspezialisiertes Organ lässt sich durch eine Fülle von Möglichkeiten 

charakterisieren, die durch Anpassungsvorgänge an die Umwelt spezialisiert und 

herausgebildet werden.
277

 

Die Unspezialisiertheit der menschlichen Organe (oder, nach einem bekann-

ten Ausdruck Gehlens, der „Organmangel“) lässt sich auf zwei Ebenen deuten –

 einerseits aus ontogenetischer Sicht in dem Sinne, dass sich die menschliche 

                                                             
275  Der sich der Evolution des Menschen widmende Anatom Louis Bolk stellt ins Zent-

rum der Menschenwerdung die Variationen der Formen in der morphogenetischen, 

wesentlich menschlichen Entwicklung. 

276  Vgl. A. Gehlen: Die morphologische Sonderstellung des Menschen in: Der Mensch. 

Seiner Natur und seine Stellung in der Welt. S. 95. 

277  Gehlen: „Unter Spezialisierung ist zu verstehen der Verlust der Fülle der Möglich-

keiten, die in einem unspezialisierten Organ liegen, zugunsten der Hochentwicklung 

einiger dieser Möglichkeiten auf Kosten anderer. Da wo wir Rückentwicklungen ha-

ben, sind diese immer in Spezialisierungsvorgänge eingebaut: der Daumen der Anth-

ropoiden, die ‚Flossen‘ des Pinguis oder die bei vielen Schmarotzern als überflüssig 

verschwundenen Eingeweide sind die Beispiele.“ Ebd., S. 96. 

https://doi.org/10.14361/9783839445907 - am 14.02.2026, 11:48:32. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839445907
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


206 | Matrixiale Philosophie 

Embryonalentwicklung durch unentwickelte embryonale Zustände kennzeichnen 

lässt, andererseits aus phylogenetischer Perspektive in dem Sinne, dass der 

Mensch bei einem anatomischen Vergleich mit dem Homophylum als primitiv 

oder archaisch scheint.
278

 

Die Abstammungslehre setzt sich mit dem Problem auseinander, ob die Ho-

minisiation, das heißt die Herausbildung jener Merkmale, die im modernen 

Menschen zu finden sind, einen Vorgang darstellt, der zum Verlust der Speziali-

sierung der Formen geführt hat oder ob die Unspezialisiertheit der Organe Resul-

tat eines Endziels der organischen Entwicklung darstellt.
279

 Zur Beantwortung 

dieser Frage untersucht der Anatom Louis Bolk die morphologischen Besonder-

heiten der Hominiden im Vergleich mit vorangegangenen Menschenarten und 

anderen Primaten. Er behauptet, dass das Wesentliche des Menschen aus phylo-

genetischen Sicht (der aufrechte Gang, die Veränderung des Beckenkanals, die 

Labia minora bei der Frau, die ventral gerichtete Lage der Geschlechtsspalte bei 

der Frau, die Vergrößerung des Neocortexs im Bereich der Großhirnrinde, die 

Reduzierung der Behaarung und der Pigmentverlust, die Form der Ohrmuschel 

sowie die Persistenz der Schädelnähe) als Ergebnis einer Entwicklungshemmung 

in der evolutiven Herausbildung menschlicher Formen besteht. Die anatomi-

schen und morphogenetischen Merkmale der Entwicklung des Menschen wur-

den auch fötale Retardation genannt, worunter die Zurückhaltung der morpho-

                                                             
278  Gehlen: „Die Organmängel oder Organbesonderheiten des Menschen sind also unter 

der Leitidee des ‚Unspezialisierten‘ zu betrachten und sind dann, positiv ausge-

drückt, Primitivisten. Diese sind entweder ontogenetisch, d. h. der Mensch bewahrt 

und konserviert auch als Erwachsener Fötalzustände oder phylogenetisch: die ver-

gleichend anatomische Forschung ergibt, daß das menschliche Organ in der dann er-

scheinenden entwicklungsgesetzlichen Konstruktion an den Anfang gehört, also 

primitiv (‚geologisch alt‘) ist.“ Ebd., S. 95f. 

279  Gehlen: „Als primär, also die eigentliche Sonderstellung des Menschen begründende 

Merkmale werden dagegen die folgenden namhaft gemacht: die Orthognathie 

(=Unterstellung des Gebißteils unter den Hirnteil), die Unbehaartheit, Pigmentver-

lust in Haut, Haaren und Augen, die Formen der Ohrmuschel, die Mongolenfalte, 

die zentrale Lage des Foramen magnum, hohes Hirngewicht, Persistenz der Schä-

delnähte, die Labia maiora beim Weibe, der Bau von Hand und Fuß, die Formen des 

Beckens, die ventral gerichtete Lage der Geschlechtsspalte beim Weibe. Alle diese 

Eigenschaften sind Primitivismen in einem sehr besonderen Sinn: sie sind perma-

nent gewordene fötale Zustände oder Verhältnisse, mit anderen Worten, ‚Form-

eigenschaften oder Formverhältnisse‘, welche beim Fetus der übrigen primaten vor-

übergehend sind, sind beim Menschen stabilisiert.“ Ebd., S. 115. 

https://doi.org/10.14361/9783839445907 - am 14.02.2026, 11:48:32. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839445907
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Axiom II | 207 

 

genetischen Entwicklung bestimmter Organe und anatomischer Merkmale im 

Vergleich zu den übrigen Primaten und Menschenarten zu verstehen ist. Unter 

der Vielzahl der Anpassungen des menschlichen Skeletts zur Stabilisierung des 

aufrechten zweibeinigen Gangs ist eine Besonderheit im Bereich der Beckengür-

tel zu erwähnen: Der weibliche Homo Sapiens besitzt im Vergleich zu den übri-

gen Menschenarten einen engeren Beckenkanal, durch den der Fetus bei der Ge-

burt hindurchgelangen muss.
280

 Diese anatomische Veränderung ruft eine Früh-

geburtlichkeit hervor, aufgrund der die menschlichen Neugeborenen mit unrei-

fen, unspezialisierten Organen und einer umweltunspezifischen Anatomie zur 

Welt kommen. 

Ein Beispiel für diese extrauterine morphogenetische Unbestimmtheit ist die 

Gehirngröße: Das Gehirn eines neugeborenen Homo Sapiens ist viel kleiner als 

das eines Neugeborenen anderer Menschenarten und Primaten. Während die Ge-

hirngröße eines Homo-Sapiens-Babys 28 Prozent der Gehirngröße eines Er-

wachsenen erreicht, wurden die Homo-Erectus-Babys mit rund 35 Prozent der 

Gehirngröße eines Erwachsenen geboren, und bei einer noch früher entstandenen 

Menschenart, dem Austrolopitecus Afarensis, erreicht das Gehirn 70 Prozent des 

Gehirnvolumens des ausgewachsenen Artgenossen.
281

 Die Breite des Beckenka-

nals zeigt dabei ein proportionales Verhältnis zur Gehirngröße des Embryos, da 

die den Homo Sapiens charakterisierende Verengung des Beckenkanals eine 

Frühgeburtlichkeit bedingt, sodass das menschlich-weibliche Becken keinen 

Platz mehr zu einem weiteren Wachstum des Gehirnvolumens bietet. 

Die frühgeburtliche Unbestimmtheit menschlicher Organe bedeutet also 

unter anderem, dass das Gehirnwachstum nachgeburtlich vollbracht wird. Im 

Vergleich mit anderen Primaten erreicht das Gehirn aufgrund des neuen Milieus, 

in dem das morphogenetische Wachstum fortgesetzt wird (der Welt) ein außer-

ordentliches Ausmaß. Die extrauterine Fortsetzung der morphogenetischen Her-

ausbildung setzt eine Instanz voraus, bei der diese Entwicklung der Formgestal-

tung gelingt, da ein frühgeborenes Wesen auf Totalversorgung angewiesen ist. 

Diese Instanz aber ist nichts anderes als die Mutter, sind (allo)mütterliche Kräfte, 

durch die der Entwicklungsprozess des Neugeborenen in eine soziokulturelle 

                                                             
280  Vgl. Simpson, S. W/Quade, J./Levin, N. E u. a.: „A Female Homo erectus Pelvis 

from Gona, Ethiopia“. In: Science, 322/5904 (2008), S. 1089 – 1092. Siehe: 

http://stoneageinstitute.org/pdfs/Gona_Pelvis_Science_paper.pdf  vom 07-06-2014. 

281  Vgl. Coqueugniot, H./Hublin, J. J. u. a.: „Early brain growth in Homo erectus and 

implications for cognitive ability“. In: Nature, 431 (2004), S. 299-302. Siehe: 

http://www.nature.com/nature/journal/v431/n7006/full/nature02852.html vom 07-

06-2014. 

https://doi.org/10.14361/9783839445907 - am 14.02.2026, 11:48:32. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

http://stoneageinstitute.org/pdfs/Gona_Pelvis_Science_paper.pdf
http://www.nature.com/nature/journal/v431/n7006/full/nature02852.html
https://doi.org/10.14361/9783839445907
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/
http://stoneageinstitute.org/pdfs/Gona_Pelvis_Science_paper.pdf
http://www.nature.com/nature/journal/v431/n7006/full/nature02852.html


208 | Matrixiale Philosophie 

Umgebung eingebettet wird, in der, wie im Axiom I dargestellt, die Mutter eine 

hervorragende Rolle bei der Weltbildung spielt. 

Frühgeburtlichkeit bringt den „luxuriösen“ Vorteil, dass das Neugeborene in 

einer Welt ankommt, zu deren Bejahung Fürsorge (Mitsein) notwendig ist, was 

eine Alterität voraussetzt. Menschwerdung setzt zwingend die Sorge einer (al-

lo)mütterlichen Instanz voraus, ohne die das Leben des Kindes nicht haltbar wä-

re. Das menschliche Leben zeigt also offenbar nur dann die Tendenz, „weiterle-

ben zu wollen“, wenn eine Alterität da ist, die eine künstlich-insulative Umwelt 

zur Fortsetzung der morphogenetischen Entwicklung bietet. 

 

In dieses System von ontogenetischen Korrelationen zu unserer Lebensform gehört auch 

die zeitliche Gliederung der Wachstums- und Reifeperiode hinsichtlich ihrer uterinen und 

der extrauterinen Phase. Verglichen mit allen Säugern von entsprechend hohem Zerebrali-

sationsgrade ist unsere Uterinperiode kurz, die extrauterine etwa um ein volles Jahr nach 

‚rückwärts‘ verlängert. Während beim höheren Säuger die entscheidende Körperformung 

und Strukturbildung intrauterin abgeschlossen wird und das Neugeborene als kleines Ab-

bild der Art zur Welt kommt, so wird bei uns das Heranbilden zu typischer Haltung, Be-

wegungsart und Kommunikationsform in einzigartiger Weise in den Sozialkontakt einge-

ordnet und von ihm mitbestimmt.
282

 

 

Zusammenfassend kann aus diesem Axiom die Hypothese abgeleitet werden, 

dass ein Zusammenhang zwischen intrauteriner und extrauteriner Bildungskraft 

ex negativo existiert: Je unspezialisierter die Organe und Formen der fötalen 

Entwicklung sind, umso größer ist der Bedarf nach einem extrauterinen Bil-

dungstrieb, der zur Fortsetzung der organischen Formen herausfordert. 

Ebenso kann vermutet werden, dass die gebärenden Frauen der Altsteinzeit 

anatomisch „umweltspezifischere“ Kinder gebaren als beim Homo Sapiens, ergo 

die Bedürftigkeit nach mütterlicher Sorge dort in geringerem Ausmaß gegeben 

war. In dieser Hinsicht besteht aus evolutiver Sicht eine generative Logik zwi-

schen Gebärmutter und Mutter, beide Kernbedeutungen des Begriffes Matrix. 

Hat das Fetalisationsstadium eines Lebewesens reife Formen erreicht, dann ist 

dieses Lebewesen angewiesen auf eine „mutterarme Welt“; ist demgegenüber 

das fötale Stadium eines Wesens (Homo Sapiens) jedoch bei der Geburt noch 

unreif, ist es auf eine „mutterreiche“ Welt angewiesen. 

 

  

                                                             
282  A. Portmann: Biologische Fragmente zu einer Lehre vom Menschen, S. 24. 

https://doi.org/10.14361/9783839445907 - am 14.02.2026, 11:48:32. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839445907
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Axiom II | 209 

 

11.  Neotenie als fötale Wende 

 

11.1  Homo Sapiens – Tempo des Fötus:  

Entschleunigung der Zeitachse der Weltlosigkeit 

Der von Louise Bolk zur Aufklärung der Menschwerdung dargestellte Evolu-

tionsbegriff weist auf eine phylogenetische Kontinuitätslinie zwischen dem Ho-

mo und dem Menschen verwandte, nicht menschliche Tierarten wie etwa Prima-

ten hin.
283

 Die anatomischen Ähnlichkeiten und Unterschiede zwischen eingebo-

renen verschiedenen Tierarten werden untersucht, und diese komparatistische 

Analyse führt zu dem Ergebnis, dass die Kontinuitätslinie der fötalen Phase in zu 

vergleichenden Tierarten liegt.
284

 Der revolutionäre Ansatz Bolks liegt darin, 

dass im Hintergrund der anatomischen Gemeinsamkeiten und Differenzen zwi-

schen Arten eine fötale Synchronisierung steht, die Artunterschiede bestimmt. 

Bolk zeigt, dass die fötale Phase eines Primaten
285

 einem vorübergehenden Sta-

dium entspricht, das beim Menschen gleichsam permanent stabilisiert ist. Das 

heißt, dass die „wesentliche Gesamtverfassung der Homo Sapiens“ im „fötalen 

Charakter der Formen“ besteht.
286

 Die unspezialisierten Merkmale des menschli-

chen Organismus gehen auf einen „Konservativismus“ embryonaler Merkmale 

zurück
287

, wobei die Entwicklung der Formeigenschaften bei der Fötalentwick-

                                                             
283  Vgl. Gehlen über den Begriff Neotenie bei Louise Bolk: „Bolk gibt von vornherein 

die nahe Verwandtschaft von Anthropoiden und Menschen zu, ja auch die Abstam-

mung der letzteren von affenähnlichen Vorfahren, betont jedoch eindringlich die 

Notwendigkeit, den Menschen selber zum Ausgangspunkt der Fragestellung zu ma-

chen, indem er diese Frage formuliert: ,Was ist das Essentielle des Menschen als 

Organismus, und was ist das Wesentliche des Menschen als Form?‘“ A. Gehlen: Der 

Mensch, S. 114. 

284  Vgl. Bolk: Vergleichende Untersuchungen an einem Fetus eines Gorillas und eines 

Schimpanse, in: Ztschr. f. Anat. u. Entw.-Gesch. 81, 1926, sowie in der selbständig 

erschienenen Schrift „Das Problem der Menschwerdung“, Jena 1926, in: Gehlen, 

ebd., S. 114.  

285  Gehlen: „Die Faktoren, welche die Entstehung des Menschen bedingt haben, können 

keine äußeren, sondern müssen innere gewesen sein: er ist das Resultat einer be-

stimmt gerichteten Umbildung, auf die man alle typisch menschlichen Eigenschaften 

als auf dieselbe Ursache zurückführen muß. Als solche sieht der Forscher eine all-

gemeine menschliche Verzögerung oder Retardation der Entwicklung an.“ Ebd., S. 

115. 

286  Vgl. ebd., S. 115. 

287  Vgl. ebd., S. 132ff. 

https://doi.org/10.14361/9783839445907 - am 14.02.2026, 11:48:32. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839445907
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


210 | Matrixiale Philosophie 

lung der übrigen Primaten beim modernen Menschen gehemmt ist:
288

 Dem Spe-

zialisierungsverlust bestimmter Organe liegt eine Retardation oder Verzögerung 

der Entwicklung der Formen zugrunde. In dieser Hinsicht weist Bolk auf den 

Zusammenhang zwischen Verlangsamung der menschlichen Organe und Fetali-

sierung hin, sodass die moderne menschliche Anatomie des Erwachsenen auch 

die Behandlung früherer fötaler Phasen enthält.
289

 Das heißt, dass durch Ver-

langsamung bzw. Entwicklungshemmung die menschliche Anatomie auf einer 

bestimmten Stufe stehengeblieben ist, sodass der pränatale Fötus seinen Vorgän-

gern entspricht.
290

 Der Mensch ist ein embryonisch höherer Säuger, bestimmt 

durch einen aus einer Sequenz von Hemmungen in der fötalen Phase vollzoge-

nen Prozess.
291

 In dieser Weise findet in der mutter-menschlichen Gebärmutter 

eine morphogenetische Verlangsamung und Entwicklungshemmung statt, was 

das Schicksal der Menschwerdung bestimmt.
292

 

 

Die Faktoren, welche die Entstehung des Menschen bedingt haben, können keine äußeren, 

sondern müssen innere gewesen sein: er ist das Resultat einer bestimmt gerichteten Um-

bildung, auf die man alle typisch menschlichen Eigenschaften als auf dieselbe Ursache zu-

                                                             
288  Vgl. ebd, S. 117ff. 

289  Beibehaltung der kranialen Flexur, langer schlanker Hals, vorgerückte Position des 

Foramen magnum, Orbita unter der kranialen Kavität, Flachheit des Gesichtes, ver-

zögerte Schließung der kranialen Nähte, beträchtliches Gehirnvolumen; kleines Ge-

sicht und großer Schädel, Rundköpfigkeit; kleine Zähne, später Durchbruch der 

bleibenden Zähne, Fehlen des Augenbrauenwulstes, Fehlen der kranialen Leiste, 

dünne Schädelknochen, Kugelförmigkeit des Schädels, Haarlosigkeit des Körpers; 

Fehlen der Hautpigmente bei manchen Rassen; dünne Nägel, fehlende Rotation der 

großen Zehe, inkomplette Rotation des Daumens, verlängerte Abhängigkeit der Jun-

gen; verlängerte Wachstumsperiode. Vgl. ebd., S. 101. 

290  Jonas und Jonas: „Bolk erkannte aus diesen Merkmalen, dass die anatomische Ent-

wicklung des modernen Menschen auf einer früheren Entwicklungsstufe als der des 

Neandertalers stehengblieben war und sogar noch auf einer früheren als der der An-

thropoiden.“ E.D. Jonas/ A.D. Jonas: Signale der Urzeit, S. 67. 

291  Vgl. ebd., S. 66. 

292  Gehlen: „Das Essentielle seiner (des Menschen) Form, sagt Bolk, ist das Resultat 

einer Fetalisierung, jenes seines Lebensgang die Folge einer Retardierung. Diese 

beidne Eigenschaften stehen in engstem kausalen Zusammenhang miteinander, denn 

die Fetalisierung der Form ist eine notwendige Konsequenz der Retardierung der 

Formwerdung.“ A. Gehlen: Der Mensch, S. 119. 

https://doi.org/10.14361/9783839445907 - am 14.02.2026, 11:48:32. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839445907
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Axiom II | 211 

 

rückführen muß. Als solche sieht der Forscher eine allgemeine menschliche Verzögerung 

oder Retardation der Entwicklung an.
293

 

 

Der Terminus „Neotenie“ wurde zur Geschlechtsreife der Larvenform in der 

Evolutionsbiologie verwendet. Dieser Begriff entwickelt sich im Bereich der 

Physiogenetiker, Anatomen und Biologen dahingehend, dass die „junge Anato-

mie in den adulten Phasen der Nachkommen bedeutsam wird“, das heißt, dass 

bestimmte erwachsene Lebewesen jugendliche Formen beibehalten.
294

 

 

11.2  Auswirkungen des neotenischen Prozesses beim Homo 

Sapiens: Abhängigkeit von der Umwelt und Öffnung  

des Lernens 

Eine zentrale Folge der sich aus der Frühgeburtlichkeit ergebenden Verlangsa-

mung und Verjugendlichung der menschlichen Formen besteht darin, dass aus 

einem Effekt der Ausschaltung hochspezialisierter Stadien die jüngeren plasti-

schen Formen ihr Potential zur Anpassung ausnutzen.
295

 Die Frühgeburt des 

Menschen bringt eine hohe Entwicklung bestimmter Organe hervor, die auf eine 

soziokulturelle Umgebung treffen. Als „Gegenleistung“ für die Verlangsamung 

sind die menschlichen Sinnesorgane zur Offenheit geeignet. Durch die Fähigkeit 

der offenen menschlichen Organe ist Lernen möglich, und der Mensch tritt in 

Verbindung mit der Umwelt. 

Die Folgen dieses Prozesses bestehen darin, dass sich die menschlichen 

Neugeborenen an eine „extrauterine Gebärmutter“ anpassen müssen. Die extra-

uterine Weltlichkeit verwandelt sich in eine Umwelt, welche die Fortsetzung der 

morphogenetischen Entwicklung vorantreibt. Das Weiterwachsen der in der föta-

len Phase unspezialisiert gebliebenen Formen findet außerhalb des Fötus statt, 

innerhalb einer zweiten ökologischen Nische.
296

 Die evolutive Herausbildung 

menschlicher Formen deutet nach Ansicht Gehlens auf eine „konservative Ent-

wicklung“ mehr hin als auf eine „propulsive“ Entwicklung, da der Entwicklung 

der Formen eine Anpassung an die Umwelt zugrundeliege
297

, was bedeutet, dass 

                                                             
293  Ebd., S. 115. 

294  D.E. Jonas/A.D. Jonas: Signale der Urzeit, S. 67. 

295  Vgl. Ebd., S. 67. 

296  Vgl. D. Claessens: Das Abstrakte und das Konkrete. 

297  Gehlen: „So schließt dies natürlich nicht den Ausbau der so festgehaltenen Stadien, 

ihr Weiterwachsen in den stabilisierten Bahnen aus, behauptet also eine besondere 

Entwicklungsweise des menschlichen Organismus; dafür sagt, er dann oft ‚konser-

vative Entwicklung‘ im Gegensatz zu ‚propulsiver‘ die im Übergang von fötalen Ju-

https://doi.org/10.14361/9783839445907 - am 14.02.2026, 11:48:32. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839445907
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


212 | Matrixiale Philosophie 

eine Verlangsamung des postnatalen Prozesses unspezialisierte Organbesonder-

heiten des Menschen
298

 oder eine Sinnes- und Wahrnehmungsöffnung
299

 im Sin-

ne einer spezifischen Anpassung an die Umwelt mit sich bringt. Die Verzöge-

rung der anatomischen Entwicklung der menschlichen Formen zeitigt fundamen-

tale Folgen, welche die anthropologische Frage überhaupt hervorbringt: „Was ist 

der Mensch?“ 

Wegen der Verlangsamung der Entwicklung des Homo Sapiens im Vergleich 

zu seinen Vorgängern werden die Sapiens-Kinder ohne ausreichende Vorberei-

tung auf das Leben geboren. Die Sapiens-Kinder sind länger hilflos
300

 und ab-

hängig von ihrer Umgebung. Sie wissen weniger als die Neandertaler, doch sind 

sie besser auf Informationsaufnahme, das Lernen, vorbereitet. Aus dem Argu-

ment dieses phylogenetischen Ausgleichs (Sapiens-Kinder sind nicht so geeignet 

wie Homo-Mitglieder, daher brauchen sie technische Hilfe, um phylogeneti-

schen Ausgleich zu erreichen) geht hervor, dass für die verlängerte Hilflosigkeit 

der Kinder technische und kulturelle Kompensationen entwickelt werden muss-

ten.
301

 An diesem Punkt sehen vor allem die Kulturwissenschaftler und humanis-

tischen Biologen die Geburt der Kultur und Zivilisation, sodass der erste mediale 

extrauterine Zustand in der Mutter-Kind-Bindung vorkommt. Der Mutterleib 

wird zum „Schoß der Kultur“
302

, weil die „offenen Sinnesorgane“ (das heißt 

Sinnesorgane, die gerade nicht hochentwickelt sind) ursprünglich im Mutter-

schoß entstehen. 

                                                                                                                                  
gendformen zu spezialisierten Altersdomen bestehen würde.“ Gehlen, A.: Der 

Mensch, S. 133. 

298  Vgl. ebd, S. 95. 

299  A. Portmann: Biologische Fragmente zu einer Lehre vom Menschen. 

300  Der schweizerische Biologe, Zoologe, Anthropologe und Naturphilosoph Portman 

vertritt die Meinung, dass im Vergleich zur Hochentwicklung bei der Geburt der 

Säugetiere der Mensch zum Zeitpunkt seiner Geburt hilflos ist. 

301  „Bartholomew und Birdsell vertraten die Auffassung, dass der bipedale Gang so sel-

ten bei den Säugern gefunden wird, weil er eine unzulängliche Form der Fortbewe-

gung darstellt. Gewöhnlicherweise werden unwirksame Merkmale durch natürliche 

Auslese elimienert […] Wie der Verlust der haare, der zum Aussterben der Tiere mit 

dieser genetischen Eigenschaft führen könnte, mußten sich compensatorische Eigen-

chaften für die verlängerte Hildlosigkeit der Kinder entwickeln“. E.D. Jonas/ A.D. 

Jonas: Signale der Urzeit, S. 81. 

302  „Schoß der Kultur“ ist metaphorisch für die Deutung sämtlicher Vorgänge im Be-

reich der Erziehung gemeint. 

https://doi.org/10.14361/9783839445907 - am 14.02.2026, 11:48:32. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839445907
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Axiom II | 213 

 

Infolge dieser „Vorverlegung der Geburt“ ist nach dem Anthropologen Adolf 

Portmann kennzeichnend für den Menschen, dass viele menschliche Entwick-

lungsprozesse nicht isoliert, sondern eingebettet in eine soziokulturelle Umge-

bung stattfinden. Diese Offenheit ist die Voraussetzung für kulturelles und geis-

tiges Lernen. Portmann stellt fest, dass die Offenheit der menschlichen Sinnes-

organe gegenüber tierischen Organen
303

 die Geburt der Kultur und des Mensch-

lichen
304

 konstituiert, was den Menschen von den übrigen Homo-Spezies unter-

scheidet. 

Die intrauterine Verzögerung der von Wachstum bestimmten Phasen setzt 

voraus, dass Anpassung an die Welt nur durch Stärkung einer Bindung mit einer 

Alteritätsinstanz (Mutter-Kind) möglich ist. Dazu Adolf Portmann: 

 

Vergleichen wir die Steigerung des Komplexitätsgrades der Ontogenese mit der des Ge-

hirns, so zeigt sich, daß die Steigerung des Ontogenesetypus in den einigermaßen gesi-

cherten Evolutionsreihen bei den höheren Wirbeltieren immer bereits vor der Steigerung 

der Gehirnausbildung verwirklicht ist. Die Ontogeneseform der höheren Stufe ist das zu-

erst Erreichte, sie ist Grundlage für die Entstehung höheren Zerebralisation und höheren 

Verhaltensweisen [...] So ist zum Beispiel die Reduktion der Nachkommenzahl auf ein 

einziges Junges, die relativ lange Neugeborenen, die Behütung durch die Mutter – alles 

wichtige Kennzeichen unserer eigenen Ontogenese- bereits den niedrigsten Stufen unseres 

Verwandtenkreises eigen. Bedeutende Faktoren, die am Zustandekommen unserer behüte-

ten Frühperiode beteiligt sind, gehören bereits zum ontogenetischen Material einer großen 

Tiergruppe.
305

  

 

Die Offenheit der Welt ist nach Adolf Portmann ein transzendentaler Raum zur 

Menschwerdung.  

 

Alle diese ontogenetischen Einzelheiten weisen auf eine zentrale Tatsache hin: Unsere 

Ontogenese ist nicht ein tierischer Werdegang, der an einem bestimmten Punkte in eine 

letzte Etappe von menschlichem Gepräge übergeht. [...] Unser gesamter Wedergang ist 

human. Jede Einzelheit ist dieser Lebensform zugeordnet. Nur in dieser Zuordnung zu den 

                                                             
303  Vgl. A. Portmann: Lebensforschung und Tiergestalt: Ausgewählte Texte, S. 17. 

304  Vgl. ebd., S. 20f. 

305  A. Portmann: Biologische Fragmente zu einer Lehre vom Menschen, S. 29 dazu 

Vgl. A. Portmann: Der Mensch, Führer und Geführter im Werk. Vorträge gehalten 

auf der Eranos-Tagung in Ascona 21. bis 29. August 1962, (Hg.) Adolf Portmann. 

Zürich: Rhein-Verl., 1963. 

https://doi.org/10.14361/9783839445907 - am 14.02.2026, 11:48:32. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839445907
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


214 | Matrixiale Philosophie 

Besonderheiten dieses Humanen sind die Einzelheiten unserer Ontogenese sinnvoll, nur in 

diesem System bilden sie Glieder einer Einheit.
306

 

 

Doris Jonas entwickelt in diesem Zusammenhang die Idee, dass die Verlangsa-

mung des Homo Sapiens einen deutlichen Bruch bezüglich der evolutiven 

Stammeszugehörigkeit der Homo-Familie bedeutet; dass im Unterschied zu den 

Tieren und nichtmenschlichen hominiden Formen die Verhaltensweisen der 

Menschen also nicht ein Ergebnis automatischer Reaktionen sind, sondern ku-

mulativ überdeckter Erfahrungen
307

, deren Prozess Doris als „Lernprozess“
308

 

begreift. 

Das Lernen erfordert in Bezug auf die Umwelt unspezialisierte Organe, und 

infolgedessen wird es in den matrixialen Schoß eingebettet, in den Schoß einer 

biologischen Mutter, alo-Mutter, Mutter-Kultur, Mutter-Sprache etc. Die Men-

schen haben im Gegensatz zum Ansatz des existenziell-analytischen Gedanken-

gangs das Privileg eines luxurierenden Treibhauses der Beziehung Kind-Mutter: 

die nachgeburtliche Symbiose zwischen Menschenmutter und Kind.
309

 

Was für Peter Sloterdijk eine ontologisch luxurierende Stelle bedeutet, be-

rührt unserer Ansicht nach beim Auftreten des Problems der Ontologie die ma-

trixiale Problematik. Die nachgeburtliche Bindungsoperation an die Mutter vor 

der Zeit Homo-Sapiens ist aus Perskeptive der Menschwerdung nicht so lebens-

wichtig wie bei deren Nachkommen. Die Mutter tritt in der Geschichte der Men-

schenwerdung auf als soziobiologische Insulationstechnik: sie markiert den Alte-

ritäts- und Differenzpunkt mit der noch nicht entäußerten Welt, was die onto-

topologische Frage initiiert: „Wo bin ich?“ 

Gemäß dem Axiom I „Die Mutter ist der Welt Innerlich“ und der Propositio 

I, Axiom II „Die Mutter ist weltbildend“ wird die „Offenheit der Welt“ Welt-

lichkeit genannt, da ihr eine innere (In-sein) Dimension zugeschrieben ist, die 

ontologisch bestimmend ist. 

 

                                                             
306  A. Portman:  Biologische Fragmente zu einer Lehre vom Menschen, S. 25.  

307  Vgl. E. D. Jonas /A. D. Jonas: Signale der Urzeit, S. 67. 

308  Jonas: „Die erste, die in unserer Stammesgeschichte Anlass zu fortgesetzter natürli-

cher Auslese gab, war die, dass dieses sich verzögert entwickelnde Wesen eben 

durch die Verlangsamung Zeit gewinnt, um aus Erfahrung zu lernen“ in Jonas, Do-

ris. „Die Wirkungen des Wanderns.“ D. Jonas: Kinder der Höhle. S. 40. 

309  Vgl. P. Sloterdijk: Das Menschentreibhaus, S. 40. 

https://doi.org/10.14361/9783839445907 - am 14.02.2026, 11:48:32. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839445907
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Axiom II | 215 

 

Die Bedeutung dieser behüteten Entwicklungsphase für die Entfaltung spielerisch-freier 

Verhaltensweisen ist von psychologischer Seite sichtbar gemacht worden. [...] Die Brut-

sorge ist eine Voraussetzung der Entstehung höherer Zerebralisation.
310

 

 

11.3  Technisch bedingte Menschwerdung:  

Kunstausdruck als Zeichen des Verlustes 

Die technische Entwicklung fällt zusammen mit einer Transformation geäußerter 

Zeichensprache. Die Artefakte der Oldowan-Kultur (2,6 bis 1,5 Millionen Jahren 

vor heute), der Kultur Homo Habilis, ist gekennzeichnet durch Geröllgeräte und 

unspezialisierte Steinwerkzeuge, die mit nicht deutlich weiblich demarkierten 

Plastiken (klassifiziert als Venusfigürchen) zusammenfallen. Ebenfalls fallen die 

spezifizierte Ausschlagetechnik und die ausgearbeiteten Faustkeile des Homo 

Neandertal zusammen mit abstrakten Gravitiens in der Höhlenmalerei. Beim 

frühen Homo Sapiens lassen sich künstliche Werkzeuge und Gegenstände schon 

deutlich in Funktionskategorien klassifizieren, wobei Werkzeuge und symboli-

sche Kunstgegenstände deutlich voneinander verschieden sind. Darüber hinaus 

werden immer mehr demarkierte Figurationen gefunden, hauptsächlich Figuren, 

in denen der weibliche Schoß und die Brüste zunehmend konkreter hervorgeho-

ben und menschlich demarkiert werden. 

Unter dem Blickwinkel einer Betrachtung der Evolution der Menschbildung, 

also der Veränderung des Homo Sapiens über die späte Altsteinzeit bis hin zur 

Jungsteinzeit, lässt sich feststellen, dass die umweltspezialisierten Homoarten 

unfigurative Artefakte modellierten und dass hingegen die von Homo Sapiens 

modellierten Gegenstände immer mehr an Konkretion und Figuration gewannen 

– bis hin zur Äußerung symbolischer Figurationen. Dieser Vergleich hat die Pa-

läontologen zu der Feststellung geführt, dass die Zeichensprache ein menschli-

ches Phänomen zu sein scheint.
311

 

An diesem Punkt interessieren wir uns nicht für die Bedeutung der Repräsen-

tation, sondern dafür, wofür die Konkretisierung und Demarkation der Figura-

tionen steht, wenn wir berücksichtigen, dass die organische Umweltspezialisiert-

heit an eine Unspezialisiertheit
312

 künstlich hergestellter Gegenständen gekoppelt 

ist. Die symbolischen und funktionalistischen Äußerungen der Hominiden-

Werkzeuge, Höhlenmalerei, Plastiken etc. sind unmittelbar verbunden mit ana-

                                                             
310  A. Portmann: Biologische Fragmente zu einer Lehre vom Menschen, S. 30. 

311  Vgl. A. Leroi-Gourhan: Hand und Wort, S. 78. 

312  Unter künstlicher Unspezialisiertheit sind die Unbestimmtheit der Funktionalität und 

die Undeterminiertheit der Figuration der von Menschen geschaffenen Gegenstände 

gemeint. 

https://doi.org/10.14361/9783839445907 - am 14.02.2026, 11:48:32. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839445907
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


216 | Matrixiale Philosophie 

tomischen und motorischen Veränderungen. Der Paläoanthropologe Leroi-

Gourhan hat darauf hingewiesen, dass der Schritt von Mythogrammen zur 

Schrift – wie auch der Übergang von Geröllgeräten zum Messer – Teil einer 

technischen Evolutionsgeschichte ist, wobei die Anatomie und der neuromotori-

sche Apparat des Homo Phylum einem Prozess der Spezialisierung und Diversi-

fizierung, fortdauernder Befreiungen und Anpassungen unterworfen ist.
313

In die-

sem Sinne wird nach einer matrixialen Ansicht die anthropotechnische Hypothe-

se aufgestellt, dass die Äußerung künstlicher Artefakte einen Prozess der organi-

schen Befreiung und neuer Anpassungen auslöst, was als Zeichen für den Ver-

lust organischer Vollkommenheit gedeutet werden kann.
314

 

Infolgedessen wird in dieser Arbeit eine kritische Interpretation der künstli-

chen weiblichen Repräsentationen der Altsteinzeit durchgeführt. Die phänome-

nologische Schau geschieht vor dem Hintergrund, dass die Kunstobjekte oder 

symbolischen Gegenstände entäußerte Ausdrücke sind, die einem Verlust ent-

sprechen. In dieser Hinsicht ist ein geäußerter Ausdruck (Werkzeuge, künstliche 

Darstellungen, Schrift etc.) aus neotenischer Perspektive ein Zeichen des Spezia-

lisierungsverlustes. 

 

12.  Demonstratio I: Die künstlichen Venusfiguren sind 

umgekehrt proportional zum Verlust der Totemmutter 

 

Die Allometrie beschäftigt sich mit den größenabhängigen Unterschieden der 

Evolution der phylogenetischen Kette einer Spezies in Bezug auf ihre Leistung, 

ihre Tätigkeit.
315 

Sie untersucht die Verhältnisse der Körpergröße mit sich selbst 

als Teil eines Ganzen und die Modifikationen, die im Körper eines Einzelnen 

gegeben sind, immer im Zusammenhang mit früheren anatomischen Körperfor-

                                                             
313  Leroi-Goruhan: „In einer Perspektive, die vom Fisch des Primärzeitalters bis hin 

zum Menschen des Quartärs reicht, glaubt man in der Tat, eine Folge von einander 

ablösenden ‚Befreiungen‘ vor sich zu haben: jene des ganzen Körpers vom flüssigen 

Element, jene des Kopfes vom Boden, die Befreiung der Hand von der Fortbewe-

gung und schließlich die des Gehirns von der Gesichtsfront.“ A. Leroi-Goruhan: 

Hand und Wort, S. 42. 

314  Vgl. ebd., S. 56. 

315  Klaus Dieter Jürgens fasst die Geschichte der Allometrie zusammen, indem er als 

grundsätzliche Relevanz die Größe des Organismus heranzieht. K.D. Jürgens: Allo-

metrie als Konzept des Interspeziesvvergleiches von physiologischen Grössen: eine 

kritische Analyse von Modell und Methode, 1989.  

https://doi.org/10.14361/9783839445907 - am 14.02.2026, 11:48:32. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839445907
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Axiom II | 217 

 

men.
316

 Eine der wichtigsten Auswirkungen des neotenischen Prozesses, der zen-

tral ist für die Herausbildung des modernen Menschen, besteht darin, dass, wie 

die Allometrie untersucht, bestimmte Körperteile im Verhältnis zur Ganzheit des 

Körpers, die im Laufe der Evolution verändert worden sind. Manche davon sind 

größer geworden, andere kleiner bzw. gar nicht mehr benutzbar oder nicht mehr 

vorhanden, je nachdem, welche Funktionalität in Wechselwirkung mit der Um-

welt geäußert und technisch übernommen wurde.
317

 In diesem Sinne sind etwa 

Beibehaltung der Kindergestalt oder Verjugendlichung allometrische Prozesse, 

da anatomische und physiologische Größen einen direkten Zusammenhang zur 

Leistungsfähigkeit eines Teils der gesamten anatomischen Struktur haben.
318

 

Dem allometrischen Ansatz nach bestimmt die Aufspaltung einer Spezies 

mittels differenzieller Entwicklungsraten
319

 und die Vergrößerung eines Organs 

im Verhältnis zu den restlichen sein Wachstum. Dies ist angesichts seiner An-

passungsfähigkeit an die Umwelt und durch den Nutzungsgrad festgelegt. Die al-

lometrische Beziehung ist durch unterschiedliche Ursachen gekennzeichnet, und 

diese stellen die Bezeichnung dar für eine charakteristische Proportionsverschie-

bung bei Größenänderungen, das heißt, Variationsformen mittels des Kalküls 

einer Potenzfunktion der differenziellen Anpassungsfähigkeit der Spezies – so-

wohl Proportionsveränderungen in der Wachstumsphase (ontogenetische Allo-

                                                             
316  Vgl. D. Jonas /A.D. Jonas: Signale der Urzeit.  

317  Vgl. A. Leroi-Gourhan: Hand und Wort, S. 65. 

318  K. D. Jürgens: Allometrie als Konzept des Interspeziesvvergleiches von physiologi-

schen Grössen. 

319  Klaus über den Begriff Allometrie: „Für den Vergleich unterschiedlich großer adul-

ter Organismen wurde von Huxley für den Exponenten die Bezeichnung ‚Wachs-

tumsbegrenzungskoeffizient‘ (coefficient of growth limitation) verwendet. Huxley 

(1941) bezeichnete die Lehre von den adulten Proportionsunterschieden als ‚All-

omorphosis‘. Der Begriff ‚Allometrie‘ wurde 1936 von Huxley und Teissier als 

Oberbegriff für die ontogenetische Heterauxesis und die phylogenetische Allomor-

phosis eingeführt, um damit eine Vereinheitlichung der Bezeichnung herbeizufüh-

ren, für die bis dahin unterschiedlichen Begriffe wie ‚Heterogonie‘ oder ‚Dysharmo-

nie‘ verwendet wurden. Allometrie ist abgeleitet von dem Wort ‚allometron‘ und 

geht zurück auf Osborn (1925), der damit die in der Evolution zu beobachtenden 

Proportionsänderungen bezeichnete. Von den Begriffen Heterauxesis, Allomorpho-

sis und Allometrie hat sich vor allem die Bezeichnung Allometrie durchgesetzt, er-

gänzt durch spezifizierende Adjektive wie ontogenetisch oder phylogenetisch.“ 

Ebd., S. 12. 

https://doi.org/10.14361/9783839445907 - am 14.02.2026, 11:48:32. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839445907
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


218 | Matrixiale Philosophie 

metrie) als auch bei unterschiedlich großen ausgewachsenen Organismen (intra- 

und interspezifische Allometrie). 

In Anlehnung an Leroi-Gourhans These, wonach ein geäußertes Zeichen 

immer auf evolutive Ausdifferenzierungen verweist, wende ich für die interpre-

tative Analyse der weiblich demarkierten Figürchen den Fachbegriff Allometrie 

auf künstlich hergestellte Gegenstände an. Die kunsthistorische Ausdehnung des 

Begriffes „Allometrie“ lenkt den Blick auf die Proportionalität der Größe des ge-

samten Artefakts im Verhältnis zur Größe seiner inneren Teile. Dabei dient diese 

Methode zur Erklärung der Missverhältnisse innerer Teile der Figürchen, wobei 

die weiblich denotierte Merkmale besonders hervortreten. 

Darüber hinaus liefert die Proportionalität zwischen der Größe eines Teils 

der Figur im Verhältnis zu ihrer Ganzheit den Beweis einer je ausdifferenzierten 

oder befreiten Funktionalität.
320

 Der Grad der Ausdifferenzierung lässt sich 

durch die Proportionalität der Teile der Figuration mit dem Ganzen der Figur 

zeigen. In diesem Sinne werden die Figürchen nicht aus der Perspektive der Re-

präsentation untersucht, sondern eher im Sinne einer Untersuchung proportiona-

ler Missverhältnisse innerer Teile, wobei der künstlerische Ausdruck stets in 

Verbindung mit einer Hermeneutik der kulturellen Zeit begriffen werden muss. 

 

12.1  Evolution der Kunst in der Steinzeit im Zusammenhang  

mit der Gattung Homo 

Die frühesten von Hominiden hergestellten Gegenstände werden auf das Altpa-

läolithikum datiert. Die ersten Steinartefakte entstammen der Oldowan-Kultur 

(vor ca. 2,6 Millionen Jahren) – geröllformige Steinwerkzeuge, die sogenannten 

Chopping Tools oder Oldowan Chopper. Ob diese Artefakte (heute unter 

verschiedenen Objektgruppen klassifiziert wie Werkzeugsartefakte, Waf-

fenartefakte oder Schmuckartefakte) tatsächlich differenzierte Funktionen 

erfüllten, ist unklar. Immer noch scheint relativ offen, ob die in der Acheuléen-

Kultur (1,6 Millionen – 150.000 Jahre) fabrizierten fein gearbeiteten Faustkeile 

eine ästhetische oder der in der Châtelperronien-Kultur (38.000 – 33.000) aus 

Knochen hergestellte Schmuck eine kriegerische Funktion besaß. Die Artefakte 

werden durch archäologische Sammelbegriffe in Werkzeuge und Kunst 

                                                             
320  Leroi-Goruhan: „Die funktionelle Schönheit kommt in dem Maße zustande, wie das 

Objekt frei von Figuration wird. Das Automobil hat lange gebraucht, bis es sich vom 

Bild der Pferdekutsche befreien konnte; zu einer, im Übrigen nur relativen, funktio-

nellen Angemessenheit gelangte es nur in dem Maße, wie es den Gesetzen ent-

sprach, die für die schnelle Bewegung von festen Körpern in Luft unter Wahrung 

der notwendigen Bodenhaftung gelten.“ A. Leroi-Gourhan: Hand und Wort, S. 371. 

https://doi.org/10.14361/9783839445907 - am 14.02.2026, 11:48:32. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839445907
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Axiom II | 219 

 

unterschieden. Aufgrund ihrer geringen Größe fallen die aus Knochen, Steinen 

oder Tierzahnfossilen geschaffenen Figürchen, Schmuckanhänger oder Amulette 

unter die Kategorie Kleinkunst – im Gegensatz zu meist großformatigen 

Felsbildern in Höhlen, der „Art pariétal.“ 

Der Begriff Kleinkunst bezieht sich vor allem auf jungpaläolithische Plasti-

ken, die aus fünf Hauptkulturen stammen: die Châtelperronien (38.000 –

 33.000), die Aurignancien (40.000 – 31.000), die Gravettien (35.000 – 21.000) 

die Solutréen (24.000 – 22.000/18.000 – 16.000) und die Magdalénien (18.000 –

12.000). Im Jungpaläolithikum verschwindet langsam der Neandertaler, und an 

seine Stelle tritt der moderne Mensch (Homo Sapiens), womit die Technikkultur 

der Frühgeschichte beginnt. Der Cro-Magnon-Mensch ist der Schöpfer raffinier-

ter Knochenwerkzeuge, von Schmuck, Geschossspitzen, kleiner, weiblich de-

markierter Figuren und tierischer Darstellungen.  

Die erste Kleinkunst soll Vorläufer jener Venus-Figürchen umfassen, die 

sich durch eine deutliche Betonung weiblicher Merkmale auszeichnen. In diesem 

Sinne zeigen die künstlerischen Artefakte einen kontinuierlichen Prozess in der 

Vergrößerung kleiner, ornamentierter Objekte und Waffen hin zu weiblichen 

Statuen, sodass die aus der Gravettien-Kultur (2.500 Jahre) weiblich demarkier-

ten Figürchen, etwa die berühmte Venus von Willendorf, auf die in die Acheulé-

en-Periode datierte unbestimmte Figur Venus Tan von Tan (300.000 – 500.000 

Jahre) zurückzugehen scheint. 

Die ersten nachweisbaren Plastiken, die Venus von Tan-Tan und die Venus 

von Berekhart Ram, sind sechs und fünf Zentimeter groß. Sie wurden auf das 

Altpaläolithikum datiert, die Venus Tan-Tan auf zwischen 300.000 – 500.000 

Jahre und die Venus von Berekhat Ram auf zwischen 250.000 – 280.000, eine 

Zeit also, in der es die Cro-Magnon-Menschen noch nicht gibt. Beide Plastiken 

werden als älteste Beispiele menschlichen Kunstausdrucks bezeichnet – eine 

eigenartige Bezeichnung, da in dem Zeitraum, auf den die beiden Plastiken da-

tiert wurden, noch gar keine modernen Menschen existierten. Wie kann es eine 

menschliche Repräsentation geben, wenn noch gar keine Vorstellung des Men-

schen vorhanden ist? Einige Paläontologen stellten ferner die Behauptung auf, 

dass es sich um geologische Formationen, nicht um menschliche Schöpfungen 

handele.
321  

Ähnlich wie im Fall der Venus von Berekhat Ram ist die Venus Tan-Tan 

nach ihrem Entdecker das vermutlich erste künstlerische Selbstportrait des weib-

                                                             
321  http://howcomyoucom.com/selfnews/viewnews.cgi?newsid1053716489,17812,.sh 

tml. z. B. Pelcin, 1994 und Noble & Davidson, 1996 vom 03-05-2011. 

https://doi.org/10.14361/9783839445907 - am 14.02.2026, 11:48:32. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

http://howcomyoucom.com/selfnews/viewnews.cgi?newsid1053716489,17812,.shtml
http://howcomyoucom.com/selfnews/viewnews.cgi?newsid1053716489,17812,.shtml
https://doi.org/10.14361/9783839445907
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/
http://howcomyoucom.com/selfnews/viewnews.cgi?newsid1053716489,17812,.shtml
http://howcomyoucom.com/selfnews/viewnews.cgi?newsid1053716489,17812,.shtml


220 | Matrixiale Philosophie 

lichen Menschen,
322

 doch sind diese Artefakte weder ausreichend weiblich noch 

menschlich demarkiert.
323

 Wohl in Anlehnung an die antike Mythologie wurden 

sie „Venus“ genannt, weil sie eine gewisse Breite der Formen zeigen, obwohl sie 

weder einer menschlich noch weiblich demarkierten Figuration entsprechen. 

 

Abb. 3: Rechts Venus von Berekhat Ram, links Venus Tan-Tan 

 

     
 

Während die Venus der frühen Altsteinzeit eine mehr oder weniger formlose Fi-

gur ist, erreichen die Frauenstatuen zum Ende des Jungpaläolithikums (13.000-

9.700) den höchsten Punkt ihres symbolischen Ausdrucks, eine eindeutig weib-

lich-menschlich demarkierte Repräsentation. 

 

  

                                                             
322  Vgl. Bednarik, Robert G: „A figurine from the African Acheulian“ in Current An-

tropology  44/3 (2003), S. 405-413. 

323 Vgl. Rincon, Raul: „Oldest sculpture“ found in Morocco in BBC Science. Siehe 

http://news.bbc.co.uk/2/hi/science/nature/3047383.stm. vom 04-05-2014. 

https://doi.org/10.14361/9783839445907 - am 14.02.2026, 11:48:32. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

http://news.bbc.co.uk/2/hi/science/nature/3047383.stm
https://doi.org/10.14361/9783839445907
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/
http://news.bbc.co.uk/2/hi/science/nature/3047383.stm


Axiom II | 221 

 

13.  Venusfigürchen in Diskussion 

 

Es lässt sich nicht leugnen, dass große Brüste und tiefe Gesäßhälften zu den her-

vortretenden Merkmalen der jungpaläolithischen Venusfigürchen gehören, doch 

sollte es in Frage gestellt werden, ob diese für die Darstellung der menschlichen 

Frau unbedingt kennzeichnend sind. Die dem alten Jungpaläolithikum zugeord-

neten Plastikfiguren werden insbesondere in Bezug auf die Aurignancien-Zeit 

(um 35.000 Jahre) Venus-Figuren genannt, nämlich Venus von Hohlefels und 

Venus von Galgenberg – wohl aufgrund der überdimensionierten Betonung der 

Brüste und des Gesäßes. Bei den Figuren späterer Kultur, der Gravettien-Zeit 

(25.000 Jahre), treten die weiblichen Merkmale wesentlich vermenschlicht her-

vor; Beispiele dafür sind etwa der menschliche Ausdruck der Venus von Bras-

sempouy (21.000-26.000) und die menschliche Darstellung weiblicher Merkmale 

bei der Venus Dolni Vestonice (25.000-29.000)  

 

Abb. 4: Kopf der Venus von Brassempouy, la Dame à la capuche, Fragment 

einer Statuette, 3,65 cm hoch, Material: Elfenbein, Alter: 21.000 bis 26.000 

Jahre, FO Grotte du Pape. Eine Besonderheit ist die relativ detailierte 

Ausarbeitung des Gesichts, bisher ohne Vergleich. 

 
 

 

  

https://doi.org/10.14361/9783839445907 - am 14.02.2026, 11:48:32. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839445907
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


222 | Matrixiale Philosophie 

Abb. 5: Venus von Dolní Věstonice, Mähren, 11,1cm hoch, Frauendarstellung 

aus Keramik (Lehm mit Knochenmehl gebrannt), Gravettien, ca 25.000 bis 

29.000 Jahre. Es handelt sich um den bisher ältesten Beleg von Keramik. Neben 

der Venusstatuette wurden verschiedene Tierdarstellungen aus Keramik und 

zwei Öfen gefunden. 

 
 

Die (fragwürdige) Benutzung des Namens einer römischen Göttin für auf die 

frühe Jungsteinzeit datierte weibliche Figuren wirft die Frage auf, welche Bedeu-

tung hervorstechende weibliche Merkmale überhaupt hatten, warum diese unter 

einer Repräsentation weiblicher Vorstellung stehen und ob die Überbetonung des 

Teils einer Figur unmittelbar der Repräsentation dieses Gegenstandes entspricht 

oder einer repräsentativen Ausdifferenzierung. 

 

13.1  Venus-Archäologie:  

chronologische Folgen und Begriffserklärung 

Ein 59,7 Millimeter hohes und 34,6 Millimeter breites Figürchen aus Elfenbein, 

gefunden im September 2008 am Südfuß der Schwäbischen Alb 
324

, wurde auf 

die Aurignacien-Zeit datiert und auf den Namen Venus vom Hohlefels
325

 getauft. 

Die kleine Figur wird auf ungefähr 31.000 Jahre v. Chr. datiert. Sie hat einen 

sehr kleinen Kopf und kurze Beine. Die Figur zeichnet sich durch eine Überbe-

tonung runder und halbkugelförmiger Formen aus. Bei dieser kleinen Plastik ist 

das Missverhältnis zwischen den runden Konturen des Oberkörpers und anderer 

Teile, wie zum Beispiel dem Kopf, offensichtlich. Der Hervorhebung dieser 

Formen wird die Darstellung weiblicher Brüste verliehen; dazu werden dieser 

Figur im Unterleib weiblich konnotierte Geschlechtsorgane beigemessen. Auf-

grund der Disproportionalität dieser inneren Teile der kleinen Figuren im Ver-

                                                             
324  Siehe http://www.eiszeit-2009.de/ vom 03-05-2011. 

325  Vgl. N.J. Conard: „A female figurine from the basal Aurignacian of Hohle Fels 

Cave in southwestern Germany“, in: Nature 459 (2009), S. 248-252. 

https://doi.org/10.14361/9783839445907 - am 14.02.2026, 11:48:32. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

http://www.eiszeit-2009.de/
https://doi.org/10.14361/9783839445907
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/
http://www.eiszeit-2009.de/


Axiom II | 223 

 

hältnis zum Ganzen wirkt sie wie die Repräsentation einer weiblichen Figur, bei 

der die weiblich-sexualen Merkmale akzentuiert sind. Für diese Plastiken gibt 

gleichfalls eine Benennung: Venus. Damit ist natürlich nicht gemeint, das ästhe-

tische Ideal der römisch-antiken Venus inhaltlich auf die Symbolik und Bedeu-

tung von Plastiken der Altsteinzeit zu beziehen, doch die Darstellung einer un-

bedeckte Scham
326

 und akzentuierter Brüste galt für die archäologische Zuord-

nung als typische Repräsentation einer weiblichen Figur, deren Attribute die sub-

limierte Vorstellung eines fruchtbaren Frauengeschöpfs andeuten.
327

 Daraus er-

gibt sich der Ansatz eines Primats der weiblichen Figur in der Altsteinzeit, so-

dass in ihr die Vorläufer jungsteinzeitliche Muttersymbolik gesehen werden 

kann. In diesem Sinne soll der Frage nachgegangen werden, ob die Funde der 

Altsteinzeit tatsächlich eine Vorstellung von Weiblichkeit transportieren und in-

wiefern diese sich auf die Zeit der Menschenwerdung beziehen lässt. 

 

Abb. 6: Venus vom Hohlefels, Mammut-Elfenbein, Aurignacien, Alter: ca. 35-

40.000 Jahre. Entdeckt im September 2008 in der Höhle „Hohlefels“ im Achtal 

bei 89601 Schelklingen, Deutschland. 

 

 
 

Die Überbetonung halbkugelförmiger Formen steht gleichfalls für ein Merkmal, 

dass erst in der Spätaltsteinzeit, besonders ab der Aurignacien-Zeit, zum Vor-

schein kommt – die Venusfiguren werden offiziell auf die Zeit des Spätpaläoli-

                                                             
326  In einer jungpaläolithischen Fundstätte in der Laugerie-Basse wurde ferner schon 

1864 durch den Marquis Paul Vibraye eine 8,2 cm lange Figur gefunden. Ihre Ge-

stalt steht im Gegensatz zu antiken Venusdarstellungen, die ihre Scham verdecken. 

Aufgrund ihrer vollständigen Nacktheit wird sie „Venus impudique“ genannt. 

327  F. Hancar: „Zum Problem der Venus-Statuetten im eurasischen Jungpaläolithikum“ 

in  Prähistorische Zeitschrift, 1939/1940, S. 144. 

https://doi.org/10.14361/9783839445907 - am 14.02.2026, 11:48:32. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839445907
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


224 | Matrixiale Philosophie 

thikums datiert, ins Gravittieren und vor allem in die Magdalénien-Zeit.
328 

Wenn 

man die fast konturlosen Figuren Venus von Berekhat Ram oder die Venus Tan-

Tan im Vergleich mit der menschlich-kopfförmigen Venus von Brassempouy 

betrachtet, ist anzuerkennen, dass die Überbetonung weiblich demarkierter Brüs-

te in einer Kultur vorkommt, in der weibliche Eigenschaften sich externalisieren 

und von anderen Eigenschaften differenzieren. Es ist gleichfalls offensichtlich, 

dass sie immer mehr deutlicher weibliche Figuration gewinnen. Wir interessie-

ren uns aber nicht so sehr für eine Repräsentation der Akzentuierung dieser 

Merkmale und die Übertragung ihrer Bedeutung auf alle Plastiken, sondern 

vielmehr für die Tatsache, dass diese Hervorhebung für eine Ausdifferenzierung 

steht, bei der weiblich konnotierte Merkmale sich vom Ganzen abheben. Wird 

der „Frau-Mensch“ hier einer Ausdifferenzierung im Homo Sapiens Phylum 

unterzogen? 

Neben diesem Figürchen wurde in Niederösterreich zwischen Stratzing und 

Krems-Rehberg die Steinplastik Fanny aufgefunden, die auf ca. 31.000 v. Chr. 

datiert wird. Die tanzende Venus von Galgenberg ist 7,2 cm groß. Sie wird als 

Venus bezeichnet, obwohl sie sich nicht ganz eindeutig als Frau erkennen lässt. 

Doch ist sie durch die weiblich-menschliche Repräsentation demarkiert. 
 

Abb. 7: Venus vom Galgenberg – Österreich, ca. 31.000 v. Chr. 

 

 

  

                                                             
328  M. König: „Die Frau im Kult der Eiszeit“, in: R. Fester/M. König /D. Jonas/ D.Jonas 

(Hg.), Weib und Macht. Fünf Millionen Jahre Urgeschichte der Frau, S. 107-158. 

https://doi.org/10.14361/9783839445907 - am 14.02.2026, 11:48:32. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839445907
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Axiom II | 225 

 

13.2  Demarkation der weiblichen Repräsentation:  

von demarkierten Artefakten zur  

weiblich-menschlichen Repräsentation 

Paläontologen und Kunsthistorikern zufolge zeigen die ersten von Menschen ge-

schaffenen Plastiken fast ausschließlich weibliche Darstellungen. Der Hinter-

grund ist vor allem repräsentativ: Die Überbetonung weiblicher Zeichen ent-

spricht einer Repräsentation von Weiblichkeit und vor allem einem erotisch-

ästhetischen Ideal von Weiblichkeit. Die sogenannten Venus-Figuren wurden als 

Stammmütter, Fruchtbarkeitsidole oder Muttergottheiten klassifiziert – auf der 

(meist diffusen) Grundlage der Annahme eines vorzeitlichen Matriarchats.
329

 

Die auffallende Disproportionalität und die betonten Teile der Figuren dürfen 

freilich nicht unbeachtet bleiben. In diesem Sinn wird hier nicht die Bedeutung 

der Geschlechtsmerkmale, sondern die Disproportionalität der übertonten Teile 

gegenüber anderen, nicht markierten Teilen beachtet. Bei den Venusfiguren 

überragen die „weiblich demarkierten Zonen“, das heißt vor allem Brüste, Gesäß 

und Schamgegend, den übrigen Körper. Diese Überbetonung scheint eine An-

erkennung der weiblichen Geschlechtsorgane zu bedeuten. Vor diesem Hinter-

grund könnte die Hypothese einer allgemeinen Repräsentation des Menschen in 

weiblicher Form, als Frau, aufgestellt werden, und diese Darstellung bedeutet 

zugleich eine menschliche Frau-Mutter-Differenzierung. 

 

13.2.1  Pflanzenideologische Demarkation  

auf betonenden Zeichen 

Die Kunstarchäologin Elizabeth Saccasyn della Santa richtete große Aufmerk-

samkeit auf die Bedeutung unangemessener Hervorhebungen der „Zonen des 

Gebärens und Nährens“
330

 bei frühgeschichtlichen Statuen.
331 

Sie stimmt mit der 

allgemein anerkannten Aussage überein, dass die Überbetonung weiblicher Ge-

schlechtsmerkmale auf einer besonderen Faszination für die Fruchtbarkeit beru-

                                                             
329  H. Zinser: Der Mythos des Mutterrechts, S. 80. 

330  Vgl. Muttergottheiten und Fruchtbarkeitsidole von der Steinzeit bis zur Gegenwart. 

Sammlung Heinz Kirschhoff. Eine Ausstellung der Universität und des Städtisches 

Museums Göttingen vom 03.12.1978-14.01.1979 in Göttingen, S.14 ff. 

331  Elisabeth Sacaasyn Della Santa spielt auf fünf verschiedene Interpretationen weibli-

cher Statuen an: 1) als Darstellung der Wirklichkeit, 2) als Darstellung des ästheti-

schen Ideals, 3) als Darstellung eines Fruchtbarkeitsidols, 4) als Bild einer Göttin 

und 5) als Ahnendarstellung, vgl. Elisabeth Saccasyn Della Santa: Les Figures Hu-

maines du Paléolithique Supérieur Eurasiatique, 1947. 

https://doi.org/10.14361/9783839445907 - am 14.02.2026, 11:48:32. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839445907
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


226 | Matrixiale Philosophie 

he,
332

 ja sogar als erotisches Ideal wahrgenommen wurde.
333

 Ähnlich stellt Erich 

Neumann im Zusammenhang mit dem von C. G. Jung (der dem Thema „Große 

Mutter“ ein reiches Studium widmet) postulierten „weiblichen Archetypus“ fest, 

dass die Figürchen aus Aurignacien und aus Magdalénien den elementaren Cha-

rakter des Mütterlichen
334  

darstellen, nämlich „das archetypische Symbol der 

Fruchtbarkeit und des bergenden, schützenden und nährenden elementaren Cha-

rakters.“
335

 

Dieser Interpretation entgegen stellen andere Stimmen die Behauptung auf, 

dass die Venus-Bezeichnung unter der Perspektive einer männlichen Neutralisie-

rungsabsicht durchgeführt wurde, sodass die Frau auf ein sexuelles Objekt redu-

ziert wurde.
336  

Inwiefern entspricht der Fruchtbarkeit in ihrer übernatürlichen 

Dimension eine Hauptfunktion im Paläolithikum?
337

 

Dass die religiöse Repräsentation der Venusstatuen und ihre Betonung als 

erste Darstellung der Muttergöttinnen zu beachten ist, wird von den Archäologen 

Marie König, Marija Gimbutas und Arthur Evans betont,
338

 und sogar innerhalb 

der Matriarchatstheorien handelt es sich hier um eine nicht diskutierte Behaup-

tung. Die Theorie, dass das Neolithikum eine hochentwickelte Zeit der „Mutter-

lobe“ sei, wird von fast allen Theoretikern geteilt, sodass die Erforscher der Mut-

terschaft im Paläolithikum nach Indizien für die Entwicklung der matriarchalen 

Kultur suchen. Nach Marija Gimbutas gibt es eine klare Kontinuitätslinie der 

                                                             
332  König: „Die erotischen Ideale verstehen sich auch als der kleine und geheime und 

normalerweise vulgäre Teil des Körpers. Darum ist die Betonung, das erotische 

Ideal abzuleiten, zu einfach und kein Argument. Zugleich tauchen immer wieder die 

Reaktionen des erotischen Symbolismus auf, und diese behaupten, dass „diese auf-

fallende Fettleibigkeit besessen hätten, weil sie ihre Tage bequem auf den Fellagern 

der Abris verbrachten, während die Männer durch Jagdzüge ihren Körper geschmei-

dig erhielten.“ König setzt sich damit in Opposition zu Carl Schuchardts Aussage. 

M. König: Die Frau im Kultur der Eiszeit, S. 108. 

333  H. Klaatsch: Die Anfänge der Kunst und Religion in der Urmenschheit., S. 62 ff. 

334  E. Neumann: Die große Mutter, S. 99. 

335  Ebd., S. 101. 

336  Vgl. H. Zinser: Der Mythos des Mutterrechts, S. 85. 

337  Wie schon bei Sahlins erwähnt, ist das Paläolithikum eine Nomaden- und Subsis-

tenzgesellschaft, wesjalb die akkumulative ökonomische Handlung nicht in Frage 

kommt, mehr noch, sie ist eher eine Last. Die Fruchtbarkeit, die Werte der Erde als 

potenzielle produktive Ebene sind noch nicht im Blick der Nomaden. 

338  Vgl. R. Fester /M. König, M/ D. Jonas /D. Jonas (Hg.): Weib und Macht. 

https://doi.org/10.14361/9783839445907 - am 14.02.2026, 11:48:32. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839445907
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Axiom II | 227 

 

Göttinnenbilder und Plastiken von der Altsteinzeit bis zur Jungsteinzeit.
339

 Gim-

butas zeigt, wo sich die Wurzel der jungsteinzeitlich hochentwickelten Kultur in 

der Altsteinzeit befindet
340

 und wo sich die Herkunft ägyptischer Muttergöttin-

nen auf in der Altsteinzeit entworfene Plastiken bezieht. 

Weiblich demarkierte Figürchen kommen einer Repräsentation der Weib-

lichkeit und dessen Symbolik entgegen. Ausgehend von auf die Mutter bezoge-

nen Theorien, dass die „Große Mutter“ auf das Figürchen der Altsteinzeit zu-

rückgeht, deren höchster Wert die Fruchtbarkeit ist, repräsentieren die im Jung-

paläolithikum gefundenen Figürchen den elementarsten Charakter des Frucht-

barkeitsideals. 

Ausgehend von Dürrs Kommentar wird zugegeben, dass die Fruchtbarkeits-

ikone (Große Mutter) einer pflanzenideologisierten Vorstellung entspricht, deren 

Übertreibung im Jungpaläolithikum nicht ganz zutreffend ist.
341 

Nach Dürrs Wi-

derlegung der Übertragung des neolithischen Mutterbilds auf die Jungsteinzeit 

ist die Überbetonung weiblicher Geschlechtsorgane nicht unmittelbar ein Lob 

der Fruchtbarkeit. Das Fruchtbarkeitsideal entspricht eher dem weltanschauli-

chen Urbild einer Kultur des Ackerbaus und der Viehzucht, die erst stufenweise 

mit der Ansiedlung und Verbreitung des Homo Sapiens Sapiens vor etwa 40.000 

Jahre in Gang kam. Der Höhepunkt der Venusfigürchen wird auf die Gravettien-

Zeit datiert (35.000 – 21.000), während des Untergangs des Neanderthalers 

(20.000) und dem erst langsamen und dann immer schnelleren Aufkommen des 

Homo Sapiens. Diesem Gedanken nach könnte postuliert werden, dass der 

Menschwerdungsprozess mit dem Auftreten kleiner Figürchen zusammenfällt, 

deren ursprünglicher Ausdruck kaum weiblich demarkiert ist. Sie gewinnen im 

Laufe der Zeit, in der letzten Periode des Jungpaläolithikums, jedoch an Größe 

und Demarkierung. Aus dieser Analyse (und unter dem Aspekt der Neotenie in 

                                                             
339  Es „wird bewiesen durch die Kontinuität einer Vielfalt von Serien von festgelegten 

Göttinenbildern. Die spezifischen Aspekte ihrer Kraft als Lebensgeberin, Fruchtbar-

keitsgeberin und Geburtsgöttin sind von extrem langer Dauer.“ M. Gimbutas: The 

gods and goddesses of Old Europe, S. 9. Übers. v. Göttner-Abendroth, H.: Matriar-

chat I. Geschichte seiner Erforschung, S. 106. 

340  „Was Mellart für Anatolien nachweist, findet Marija Gimbutas für Südosteuropa he-

raus. Auch hier findet sich der Raum einer jungsteinzeitlich hochentwickelten Kul-

tur, deren Wurzeln bis in die Altsteinzeit reichen und deren Siedlungsformen mehr 

als Dörfer waren.“ Vgl. ebd., S. 107. 

341  Neumann erhebt die weiblichen Merkmale, die für sesshafte Kulturen kennzeich-

nend sind, zum universellen Archetypus, vgl. E. Neumann: Die grosse Mutter, S. 

123-146. 

https://doi.org/10.14361/9783839445907 - am 14.02.2026, 11:48:32. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839445907
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


228 | Matrixiale Philosophie 

der Charakteristik der Menschwerdung) lässt sich sagen, dass sich die Überbeto-

nung weiblicher Geschlechtsmerkmale auf die Darstellung einer eidetischen Dif-

ferenz bezieht, nämlich Mensch vs. Tier, Mann vs. Frau, dass der Mensch als 

universale Kategorie also unter der Vorstellung einer Differenz zum Vorschein 

kommt: die Frau. 

Die Frauenstatuen zeigen eine Differenz. Sie sind das Zeichen, die Emer-

genz, die ontologische Differenz zwischen dem, was Mensch ist und was nicht. 

Die Frau unterscheidet sich nicht vom Mann, sondern der Mensch gruppiert sich 

um die Mutter, um sich von Tieren und Pflanzen (seiner Umgebung) abzugren-

zen, zu differenzieren. 

 

14.  Schamlose Kunst: Baubo als Grenzobjekt zwischen 

Weltlosigkeit und Welthaftigkeit 

 

14.1  Die schamlose Venus 

Der Marquis Paul de Vibraye taufte 1864 einen kleinen Fund aus Elfenbein, eine 

Skulptur von 8,2 Zentimetern Länge, mit dem Namen „Venus impudique“ 

(schamlose Venus). Die Plastik soll die weiblichen Geschlechtsorgane unverhoh-

len vor den Augen des Zuschauers ausstellen. Die starke Demarkierung der 

weiblichen Organe führte den französischen Adeligen dazu, diese weiblich zu 

repräsentieren und ihr die antagonistische figürliche Darstellung einer römischen 

Göttin der Liebe zuzuteilen, die ihre schamhafte Zone nicht sehen lässt. Die 

„schamlose Venus“ erzählt uns viel mehr über die Zeit Marquis Paul de Vibray-

es als über die tatsächliche Bedeutung des Figürchens. Es gibt einen kunstwis-

senschaftlichen und archäologischen Zweig, die diesem interpretativen Rahmen 

folgen, die steinzeitliche Höhlenmalerei und Figürchen aus dieser Zeit als „nack-

te Frauen“ oder schamlose Kunst zu behandeln.
342

 Trotzdem muss man beachten, 

dass sich Termini der Neuzeit nicht so einfach auf die Altsteinzeit übertragen 

lassen. 

Im Werk Peter Duerrs über den Inbegriff der Scham, „Intimität“ (1999), wird 

die These entwickelt, dass Scham bzw. Schamlosigkeit nicht auf durch die kultu-

relle Ebene bestimmte Regeln zurückzuführen sind, sondern auf eine Sphäre der 

                                                             
342  Mellars: „The term ‚Venus‘ also calls for a comparison between prehistoric and 

Greek culture. When such a comparison is made, the prehistoric art becomes more 

‚primal‘ and sexually unrestrained, since the Greek art suggests self-awareness and 

‚civilized‘ conventions of propriety. Obviously, such a comparison is dangerous, 

since it suggests certain things about prehistoric life which cannot be proven.“ P. 

Mellars: Origins of the female image, in: Nature 459 (2009), S. 176f. 

https://doi.org/10.14361/9783839445907 - am 14.02.2026, 11:48:32. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839445907
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Axiom II | 229 

 

Intimität, eine Teilung zwischen öffentlicher und privater Sphäre, kennzeichnend 

für die menschliche Lebensform und Geselligkeit allgemein.
343

 Die Trennung 

zwischen öffentlicher und privater Sphäre, zwischen dem Raum „unrechtmäßi-

ger Taten“ (private Sphäre) und der Sphäre des von den Teilnehmern einer 

Gruppe genehmigten Handelns (öffentlicher Raum) schafft die Basis für eine 

Archäologie der Intimität und Schamlosigkeit. Die Schamlosigkeit beruht nach s 

Interpretation auf der Übertretung des Privaten in der Öffentlichen. So deutet er 

den strukturell festgelegten kolonisierten Hintergrund seiner Bedeutung. Scham-

losigkeit wird sowohl „wilden Ureinwohner“
344

 beigemessen, die nicht nur ihre 

Genitalien entblößen, sondern auch öffentlich Geschlechtsverkehr praktizieren
345

 

als auch, wie im Fall der Venus impudique der unverborgenen Vulva einer klei-

nen Statue. Es ist infolgedessen unangemessen, der Unverborgenheit des weibli-

chen Geschlechtsorgans ein ästhetisches Urteil zuzuerkennen
346

, dem als Leitmo-

tiv die Nichtdarstellbarkeit der Vulva im privaten Raum zugrunde liegt. 
  

                                                             
343  Duerr: „Anschließend versuche ich plausibel zu machen, dass die menschliche Kör-

perscham, ungeachtet kultureller und historischer Unterschiede der ‚Schwellenhö-

he‘, nicht kulturspezifisch, sondern charakteristisch für die menschliche Lebensform 

überhaupt zu sein scheint und dass eine generelle ‚Schamlosigkeit‘ und damit die 

Verschmelzung von öffentlicher Sphäre und Privatsphäre eine Veränderung der 

Formen menschlicher Gesellung voraussetzen würde, die so grundlegend wäre, dass 

sich vergleichsweise eine Verwandlung der Lebensweise moderner Großstadtbe-

wohner in die der Buschleute der Kalahari wie ein sonntäglicher Ausflug in die 

Sommerfrische ausnähme.“ P. Duerr: Intimität, S. 8. 

344  Französische und britische Schiffe landeten 1767 auf der Insel Haiti. Die Frauen 

Haitis zeigten offen ihre Geschlechtsorgane, und die Männer trugen keine Kleidung. 

Die wilden Ureinwohner sahen wie ein Volk aus, das „auf äußerst laszive Weise“ 

lebt. Hier sind die „schamlosen Wilden“. Ebd., S. 168. L. A. de Bougainville, 1771, 

S. 181, zit. n. Duerr, Ebd., S. 180 ff.  

345 In Gesellschaften wie der polynesischen „bewegten sich beide Geschlechter in der 

Öffentlichkeit nackt und kopulierten miteinander wie die Tiere vor aller Augen.“ Cf. 

R. v. Krafft-Ebing, 1912, S. 2. Cf. dagegen z. B. J. D. Unwin, 1934, S. 217, zit. N. 

Duerr, H.P.: Intimität, S.185. 

346  Nach Freud gilt, „dass wir die Genitalen selbst, deren Anblick die stärkste sexuelle 

Erregung hervorruft, eigentlich niemals als ‚schön‘ empfinden können.“ P. Duerr: 

Intimität, S. 201. Zur ästhetische Urteil der „hässlichen Vulva“ vgl. ebd., S. 200-

222. 

https://doi.org/10.14361/9783839445907 - am 14.02.2026, 11:48:32. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839445907
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


230 | Matrixiale Philosophie 

14.2  Kopulieren als regenerativer Akt – Art Parietal
 

Rentiere bewegen sich an den Wänden. Ein 5,20 Meter großer, gezeichneter 

Stier besetzt den Hauptsaal der Höhle von Lascaux. Große Wildrindtiere und 

Wildpferde regen sich. Ein Bär verdeckt den Schoß eines Rindes, und kleine 

Hirschen rennen um die Wildtiere herum. Ein 2,50 Meter hoch gezeichnetes 

Wildpferd ist mit Punkten in einem rechteckigen Muster dargestellt. Ein Wisent 

lässt sich von einem Mann mit Vogelkopf jagen. Die berühmten Höhlenmalerei-

en von Lascaux, datiert auf das Jungpaläolithikum, genauer, auf die späte Solu-

treén-Kultur (18.000 – 16.000 Jh.), sind nach den Befunden der Forschung ent-

standen durch eine Blattspitzen-Technik, bei der eine symmetrische, elaborierte 

Feuerstein-Spitze, eine weiterentwickelte Technik der Faustkeil-Industrie, zum 

Einsatz kam. Die elaborierten Arbeitswerkzeuge fallen zusammen mit riesigen 

bewegten Tierdarstellungen. 

Ein anderer, nicht minder eindrucksvoller Ort: Eine Mammutherde rennt die 

Wände der Höhle Pech Merle entlang. Ein vierzig Meter breites Gewölbe ist 

vollständig mit unförmigen Mammuts, Pferden und Wisenten gefüllt. Die Zeich-

nungen lassen sich der Gravettien-Kultur (30.000 – 20.000) zurechnen. Hals und 

Rückenlinien der Pferd-Mammut-Geschöpfe bedecken die Wände. Die Mam-

muts der Herde, einer sogenannten Dreiecksherde, scheinen herabhängende 

Brüste zu haben und ihr Gesäß nach hinten zu strecken.
347

 

Eine weitere Herde von Wisenten, Pferden und Steinböcken stürmt über die 

Wände der Höhle von Niaux – doch nicht allein, sondern begleitet von zwei 

Menschen, einem Mann und einer Frau. Der Mensch hat hier tierische Umrisse 

und das Tier wirkt menschlich, aber dennoch ist der Schoß sichtbar. Vom Maul 

und der Nase des Bisons und von der Nase des Mannes gehen Linien aus, und 

man kann in diesen Strichen den heftig ausgestoßenen Atem des brünftigen 

Stiers und des Mannes sehen, der sich in einer ähnlichen Lage zu befinden 

scheint. Die beiden Menschen haben fast tierische Züge: Die Stirn des Mannes 

ist fliehend, und Punktierungen auf dem Körper der Frau, besonders auf Brust, 

Oberschenkel und Venushügels, erinnern an eine starke Behaarung, ein Fell.  

Die Pferd-Mammut- Hals-Rücken-Zeichnungen fallen mit dreieckigen Gravie-

rungen (Höhlen von Niaux) zusammen, so wie bei mehreren Platten aus der 

Magdalénien Zeit.
348

  

                                                             
347  P. Duerr: Sedna oder die Liebe zum Leben, S. 79. 

348  Vgl. A. Leroi-Gourhan: „Das folgenden Dokument ist jünger, da es aus der Höhle 

von PechMerle stammt, deren Datierung zwar schwierig ist, die aber zu einem Teil 

dem jüngeren Solutréen, zum anderen dem frühen Magdalénien anzugehören 

scheint.  Dort findet man auf einer Decke mehrere Profildarstellungen halb nach 

https://doi.org/10.14361/9783839445907 - am 14.02.2026, 11:48:32. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839445907
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Axiom II | 231 

 

Das entwickelte mittlere Magdalénien und der Anfang des späten Magdanénien bieten 

eine recht große Anzahl von Platten mit weiblichen Figuren im Profil die fast alle mit Tie-

ren assoziiert sind und auf die wir noch zurückkommen werden. […] Von den Einzelfigu-

ren, die dem Ende des Stils III und dem Anfang des Stils IV angehören, muß ein Täfel-

chen vom Abri Murat (Lot) erwähnt werden (Abb.440), das eine vorgebeugte Frau mit Bi-

sonhörnen auf dem Kopf zeigte, sowie die Anhänger von Petersfels in Deutschland, wo 

man das gleiche Profil in Zickzack ohne Andeutung von Kopf oder Füßen wiederfindet.
349

 

 

Es ist umstritten, ob die Bilder an den Wänden steinzeitlicher Höhlen als Kunst-

gegenstände anzuerkennen sind.
350

 Derartige Bilder wurden vor allem als kulti-

sche Zeugnisse verstanden.
351

 Diese Art von Tierherden-Aufruf wird nach jagd-

magischen Zeugnissen als ein wiedergeburtliches Ritual innerhalb der Höhle be-

                                                                                                                                  
vorn geneigter Frauen. Luquet hatte die vielleicht ganz richtige Vorstellung von 

einer gewissen Angleichung der menschlichen Figurenumrisse an die Rücklinie der 

Tiere. Da wir im letzten Teil dieses Buches sehen werden, daß die Rücklinie durch 

einige Einzelheiten, wie Hörner, Rüssel oder Mähne, ergänzt – genügte, um den Bi-

son, das Mammut oder das Pferd darzustellen, und daß sich die Steinzeitmenschen 

dessen so sehr bewusst waren, daß sie Formenspiele damit anstellten, durfte die 

Hypothese Luquets von der Wahrheit vielleicht gar nicht so weit entfernt sein. Lu-

quet hatte die vielleicht ganz richtige Vorstellung von einer gewissen Angleichung 

der menschlichen Figurenumrisse an die Rücklinie der Tiere. A. Leroi-Gourhan: 

Prähistorische Kunst, S. 154. 

349  Ebd., S. 154 

350  Mithen: „Die Deutung von Höhlenmalereien als Kunst in einem dem heutigen 

Kunstbegriff nahen Sinne ist umstritten. Steven Mithen verweist darauf, dass einige 

der heutigen Naturvölker Felsmalerei betreiben, ohne ein Wort für ‚Kunst‘ in ihrem 

Wortschatz zu besitzen.“ Mithen, Steven: The prehistory of the mind: A search for 

the origins of art, religion, and science. London: Thames & Hudson 1996. König 

vertritt die Ansicht, dass „die frühsten, in den Felsen einer Höhle oder in den Kno-

chen einer Grabbeigabe geritzten oder gemeißelten Zeichen und Symbole nicht als 

‚Kunst‘ im heutigen Sinn des Wortes bezeichnet werden können, wenn sie anderer-

seits auch mit ihren bildhaften oder abstrakten Darstellungen am Beginn jeder nach-

folgenden künstlerischen Betätigung standen.“ M. König: „Die Frau im Kult der 

Eiszeit“, S. 80. 

351  Die Bilder sollten als Mittler zwischen der hiesigen und jenseitigen Welt dienen. 

Weitere Aspekte sind die Unterteilung der Tierarten in verschiedene Klassen und die 

Anbringung der Malereien in teilweise schwer zugänglichen Höhlen. Vgl. P. Duerr: 

Sedna oder die Liebe zum Leben, S. 48. 

https://doi.org/10.14361/9783839445907 - am 14.02.2026, 11:48:32. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839445907
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


232 | Matrixiale Philosophie 

trachtet, „die Vermutung nämlich besteht, dass wir es hier […] mit einer ‚paläo-

lithischen Mäeutik‘, einer ‚Hebammenkunst‘ zu tun haben.“
352

 

 

14.2.1  Fliehende Baubos und jagende Pfeile:  

allererste eidetische Differenzierung 

Auch inmitten des Waldes von Fontainebleau befindet sich eine Höhle. Hier 

liegt ein großer Felsblock, auf den Zeichen geritzt wurden, darunter eine Vulva 

und ein Pfeil direkt nebeneinander: Leben und Tod, geschrieben in einer Sym-

bolsprache, die über Jahrtausende hinweg den Sinn der Zeichen vermittelt. Dem 

Pfeil, dem Zeichen des Sterbens, wurde eine Vulva beigefügt, die in diesem Zu-

sammenhang als Zeichen der Neugeburt verstanden werden kann. Dieser Ge-

danke führt uns in den jungpaläolithischen Kult des ewigen „Sterbens und Wer-

dens.“
353

 

In der Châtelperroin-Kultur (38.000 – 33.000) finden sich Felsgravierungen, 

die mit vulvaartigen Zeichen auftreten.
354 

Inmitten von Rückenlinie, Punkten und 

Strichen kann in der Höhle La Ferrassie der Pfeil des Jägers erkannt werden, der 

auf ein Tier zielt – und den Unterleib einer Tierfrau trifft. Die Darstellungen ge-

hören zu einer Periode, in der die Figuren nicht stark weiblich demarkiert sind 

wie im späteren Jungpaläolithikum und in der Gravettien-Kultur (35.000 – 

21.000); dennoch tritt eine Differenz auf zu dem dreieckigen Schoß.
355

 Schoß 

und Pfeil lassen sich erkennen und unterscheiden: ein Mutter-Schoß/Tier Merk-

mal und ein Werkzeug sind die allererste Gattung – eine Ausdifferenzierung in 

der Ordnung der Repräsentation der Altsteinzeit. 

                                                             
352  Ebd., S. 53. 

353  M. König: „Die Frau im Kult der Eiszeit“, S. 129. 

354  Bei der Abri-Castanet-Höhle in Südfrankreich sind aus der Aurignacien-Zeit etwa 

37.000 Jahre alte Gravierungen gefunden worden, die als weiblicher Schoß gedeutet 

wurden. Dieses scheinen nebenbei Teile tierischer Darstellungen zu sein. Siehe 

http://www.br.de/themen/wissen/hoehle-hoehlenmalerei-kunst100~_image-4_-a2b3 

c9dcedbd73b30ee91c5bc27e7cad84008a43.html vom 02.04.2013. Beim Abriss von 

Bédéilhac in dem pyrenekantabrischen Gebiet ist eine dreieckige Vulvagravierung 

bei tierischen Darstellungen aus dem Jungpaläolithikum gefunden worden. Bei der 

Höhle Pech Merle, auch in dem frankokantrabischen Gebiet, sind die weiblich-

tierischen Figuren repräsentativ. Siehe  http://donsmaps.com/bedeilhac.html. vom 

02.04.2013. 

355  Siehe http://www.welt.de/wissenschaft/article106309538/Weltweit-aelteste-Hoehlen 

malerei-entdeckt.html vom 02.04.2013 

https://doi.org/10.14361/9783839445907 - am 14.02.2026, 11:48:32. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

http://www.br.de/themen/wissen/hoehle-hoehlenmalerei-kunst100~_image-4_-a2b3c9dcedbd73b30ee91c5bc27e7cad84008a43.html
http://www.br.de/themen/wissen/hoehle-hoehlenmalerei-kunst100~_image-4_-a2b3c9dcedbd73b30ee91c5bc27e7cad84008a43.html
http://donsmaps.com/bedeilhac.html
http://www.welt.de/wissenschaft/article106309538/Weltweit-aelteste-Hoehlenmalerei-entdeckt.html
http://www.welt.de/wissenschaft/article106309538/Weltweit-aelteste-Hoehlenmalerei-entdeckt.html
https://doi.org/10.14361/9783839445907
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/
http://www.br.de/themen/wissen/hoehle-hoehlenmalerei-kunst100~_image-4_-a2b3c9dcedbd73b30ee91c5bc27e7cad84008a43.html
http://www.br.de/themen/wissen/hoehle-hoehlenmalerei-kunst100~_image-4_-a2b3c9dcedbd73b30ee91c5bc27e7cad84008a43.html
http://donsmaps.com/bedeilhac.html
http://www.welt.de/wissenschaft/article106309538/Weltweit-aelteste-Hoehlenmalerei-entdeckt.html
http://www.welt.de/wissenschaft/article106309538/Weltweit-aelteste-Hoehlenmalerei-entdeckt.html


Axiom II | 233 

 

Wie lässt sich die Kopplung von (Mutter-)Schoß und Pfeil erklären? Die 

jagdmythologische Lesart interpretiert den Zusammenhang Schoß – Pfeil unter 

der Vorstellung eines Beischlafs, bei dem der eindringende Pfeil den Unterleib 

der Tierfrau durchdringt. Der symbolische Beischlaf jagdmythologischer Dar-

stellungen lässt sich aber nicht reduzieren auf den Vergleich mit einem männli-

chen Coitus. Vielmehr liegt die Bedeutung in einem doppeldeutig regenerativen 

Akt, wobei sich der Tod mit dem Krieg und die Geburt mit dem Leben mi-

schen.
356

 In diesem Sinn hat Alexander Marshack vermutet, dass die Höhlen und 

Abrisse, in die Vulva-Striche graviert wurden, als symbolische Kopulation die 

Felswand fruchtbar machen sollten
357

 – was jedoch nicht das Sinnbild des Todes 

durch Darstellung des Pfeils ausschlösse.
358

 

 

14.2.2  Kopulieren heißt regenerieren: Tier-Mensch-Kopplung 

Soll die Mutter-Fruchtbarkeitsfigur den höchsten Ausdruck des Mütterlichen 

darstellen, werden die jagdmythologischen Erzählungen als wilde Darstellungen 

genommen, wobei die Frau der männlichen Macht unterworfen ist. 
359

 Anderseits 

entspricht der jagdmagische symbolische Beischlaf einem kopulativen Renege-

nerierungsritual zwischen Mutter-Tier und Pfeil-Mensch. 

 

Ist die Höhle aber auch der Ort, an dem die Jagdtiere, und für die Büffeljäger natürlich vor 

allem die Büffel, entstehen, und wir gehen sicher nicht fehl in der Annahme, dass der gro-

ße Geist als Büffelstier die Büffelkuh schwängerte, was erklären würde, warum der Son-

nentanzpriester als Repräsentant des Großen Geistes sowie die heilige Frau als Repräsen-

tantin der Begleiterin des Schamanen aufrechter Hörner in Bisonsverkleidung miteinander 

schliefen.
360

 

 

                                                             
356  P. Duerr: Sedna oder die Liebe zum Leben, S. 54. 

357  Ebd., S. 68. 

358  Bei der Höhle Gabillou, Dép. Dordogne wurde ein Bison gezeichnet, dessen Hörner 

gedreht sind, und zwischen beiden gegenläufigen Bögen liegt das Auge. Das Bild ist 

überlagert durch drei parallele Linien und einen Pfeil. Der Pfeil war das Zeichen des 

Sterbenmüssens. 

359  König: „In vielen Pflanzer- und Hirtenkulturen wird der Akt der sexuellen Penetra-

tion als Töten oder zumindest als Gewaltanwendung gesehen und der Penis als Waf-

fe, die in den After des besiegten Mannes oder in die Vulva der unterworfenen Frau 

gestoßen wird.“ M. König: „Die Frau im Kult der Eiszeit“, S. 67. 

360  P. Duerr: Sedna oder die Liebe zum Leben, S. 22 

https://doi.org/10.14361/9783839445907 - am 14.02.2026, 11:48:32. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839445907
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


234 | Matrixiale Philosophie 

An die Stelle der Fruchtbarkeitsrituale treten in der Altsteinzeit die Begattungsri-

tuale Tier-Herrin/Jäger – mit dem Büffel gehen oder mit dem Büffel koitie-

ren.
361

 Sie koitieren, um sich zu regenerieren, aber nicht, um Leben in die Welt 

zu bringen. Wie bei vielen Völkern, so ist auch bei den Cheyenne
362 

der Bei-

schlaf zwischen Mann und Frau nicht etwas, was die Geburt eines Kindes verur-

sacht, denn die Seele des Menschen stammt weder von Mutter noch Vater, son-

dern von Maheo, dem Großen Geist. Die mythologischen Märchen der Indianer 

Nordamerikas erzählen, worin der Koitus zwischen Schamanenjägern und dem 

Muttertier in der Regenerierung der Tiere besteht: Die Büffelmutter ist keine 

menschliche Mutter, sondern Tiermutter. Ebenfalls besagen die Büffelzeremo-

nien der Jägervölker, dass der Schamane (Jäger) die Büffelkuh geschwängert 

hat. Dürr interpretiert diesen Zusammenhang so: 

 

So kann man wohl sagen, dass die Befruchtung der Begleiterin des Schamanen durch den 

Gott prototypisch wiedergibt, was sich bei der Entstehung neuen Lebens in jeder Frau er-

eignet, nämlich die ‚Animierung der Substanz‘ des Embryos, die von der Frau stammt, 

durch Maheo. Zum zweiten aber war die Frau auch, wie schon kurz erwähnt, dass ‚Gefäß‘, 

in dem die göttliche Kraft des Großen Geistes dem Manne übermittelt wurde.
363 

 

Die Schilderung des Beischlafes zwischen Herrin-Tier und Jäger-Tier
364

 ist ein 

schon von Gilles Deleuze angedeuteter Ausdruck des Tier-Werdens.
365 

Wir be-

                                                             
361  Neumann: „Im Paläolithikum waren, ebenso wie noch heute bei primitiven Völkern, 

Fruchtbarkeitsrituale üblich, in denen die Tierbegattung mit ihrem Koitus von hinten 

eine zentrale Rolle spielt.“ E. Neumann: Die große Mutter, S. 102. 

362  Duerr: „Dieser mythische Beischlaf zwischen Gott und Frau wurde bis in unser 

Jahrhundert hinein vom Sonnentanzpriester und der Frau des Gelübdemachers öf-

fentlich vollzogen, und er war einer der Vorwände, den Sonnentanz im Jahre 1904 

und erneut im Jahre 1920 zu verbieten, insbesondere der Hinweis darauf, dass selbst 

inzestuöse Verbindungen dabei nicht auszuschließen seien.“ P. Duerr: Sedna oder 

die Liebe zum Leben, 20. 

363  Ebd., S. 20. 

364  Duerr: „Betrachten wir zunächst ein Knochenplättchen aus der Höhle Isturitz, auf 

dem sich ein Mann von hinten einer Frau zu nähern scheint. […] Freilich hat man in 

der Höhle de la Vache ein Renknochenplättchen gefunden, obgleich das Format des 

Plättchens zwei stehende Personen ohne weiteres erlaubt hätte. Auf der Rückseite 

des Rippenplättchens folgt ein Büffelstier offenbar einer Büffelkuh, die kopulations-

bereit ihren Schwanz zu heben scheint, und wir haben hier wohl die ‚tierische Va-

riante‘ derselben Szene vor uns. Sowohl von Maul und Nase des Bisonstiers als auch 

https://doi.org/10.14361/9783839445907 - am 14.02.2026, 11:48:32. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839445907
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Axiom II | 235 

 

schäftigen uns hier nicht mit den Ähnlichkeiten zwischen tierischer und mensch-

licher Verhaltensweise, aber mit strukturellen Gemeinsamkeiten.
366 

Nach Deleu-

ze sind das Tierische und das Menschliche keine Zustände in der Ordnung der 

Repräsentation, das Tier-Werden ist keine mimetische Repräsentation; vielmehr 

bezieht dieser Ausdruck sich auf die Betonung einer inneren Ähnlichkeit zwi-

schen zwei ausdifferenzierten Arten von Lebewesen: Es geht um das Tier-

Werden des Menschen oder das Mensch-Werden des Tieres. Das Herrin-Tier ist 

jenes, gegen das der Jäger-Mensch Krieg führt. Die Mutter-Herrin zeigt keinen 

Widerstand gegenüber der Fruchtbarkeit,
367

 da das Herrin-Tier eine spezifische 

Differenz mit anderen Arten teilt: die Mutterheit, nämlich die Fähigkeit, das Le-

ben weiterzutragen. 

 

  

                                                                                                                                  
von der Nase des Mannes gehen Linien aus, und es ist vielleicht nicht überinterpre-

tiert, in diesen Strichen den heftig ausgestoßenen Atem des brunftigen Stiers und des 

Mannes zu sehen, der sich in ähnlicher Stellung zu befinden scheint.“ Ebd., S. 69. 

365  G. Deleuze/F. Guattari: Tausend Plateaus, S. 379. 

366  Deleuze und Guattari: „Eine Mannigfaltigkeit wird weder durch ihre Elemente noch 

durch ein Zentrum der Vereinheitlichung oder des Begriffsvermögens definiert. Sie 

wird durch die Zahl ihrer Dimensionen definiert; sie lässt sich nicht aufteilen, sie 

verliert oder gewinnt keine Dimension, ohne ihr Wesen zu ändern. Und so wie ihr 

die Variationen ihrer Dimensionen immanent sind, muss man auch sagen, daß jede 

Mannigfaltigkeit bereits aus heterogenen Termen in Symbiose zusammengesetzt ist 

oder sich ständig, je nach ihren Schwellen und Türen, in eine lange Reihe von ande-

ren Mannigfaltigkeiten verwandelt.“ Ebd., S. 340. 

367  Deleuze und Guattari: „Wir haben schon gesehen, daß der Krieger durch seinen Fu-

ror und seine Schnelligkeit zwangsläufig in das Tier-Werden hineingezogen wurde. 

Voraussetzung für diese Arten des Werdens ist das Frau-Werden des Krieges, sein 

Bündnis mit dem jungen Mädchen, seine Ansteckung durch es. Der Krieger ist un-

trennbar mit den Amazonen verbunden. De Vereinigung des jungen Mädchens und 

des Kriegers bringt keine Tiere hervor, sondern das Frau-Werden des einen und das 

Tier-Werden der anderen in ein und demselben ‚Block‘, in dem er, angesteckt durch 

das junge Mädchen, zum Tier wird, während gleichzeitig das junge Mädchen, ange-

steckt durch das Tier, zum Krieger wird. Alles hängt in einem asymmetrischen 

Block des Werdens zusammen, in einer plötzlichen Zickzackbewegung.“ Ebd., S. 

378. 

https://doi.org/10.14361/9783839445907 - am 14.02.2026, 11:48:32. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839445907
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


236 | Matrixiale Philosophie 

14.2.3  Zu einer eidetischen Differenz:  

Mutter-Tier ist dem Mensch-Mann konträr 

Nach Duerr kommt die Venus-Replik keiner Menschenfrau, sondern der Gestal-

tung einer Tierfrau nah – einer Frau, die aus dem Tierphylum stammt und auf 

mütterlich-tierische Vorstellungen in der Höhlenmalerei und auf jagdmagische 

Mythologie zurückgeht. Die Verbindung Mutter-Tier hat den Schüler des Psy-

choanalytikers C. G. Jung, Erich Neumann, ebenso beschäftigt wie die ethnolo-

gische und mythologische Schule der Matriarchatstheorie, doch nur wenige 

Untersuchungen haben sich dem Problem Mutter-Tier zugewandt. Wie bereits 

gesagt wurde, wurden ihm die Eigenschaften neolithischer Mütter eines vorläu-

figen Stadiums beigemessen. Als Ausnahme kann das Buch „Anti-Elektra“ der 

Philosophin und Künstlerin Elisabeth von Samsonow erwähnt werden, das sich 

intensiv dem Thema Tier-Mutter zuwendet. 

Tier und Mensch gehören danach nicht zur gleichen Art, aber sie treffen zu-

sammen in der „Mutterheit“. Unter den Begriff Mutter-Tier fallen nach von 

Samsonow zwei Differenzen: Mensch vs. Tier und Frau vs. Mann. Die Mutter ist 

infolgedessen die Andersheit
368

 sowohl dem Mann als auch dem Menschen 

gegenüber.
369

 Elisabeth von Samsonow stellt die Mutter im Rahmen der ersten 

Differenzierung des Geschlechts fest. Immer, wenn die Frau einen Modus exzen-

trischer Hominisation ausdrückt, findet im Tier eine innere Unterscheidung der 

Menschen in weibliche und männliche statt. „Wenn das Weibliche mit dem Tier 

zusammengestellt wird, dann ist darin die primäre gesellschaftliche Konstella-

tion erfasst.“
370

 Diese enthält den ersten Unterschied, den ersten kategorialen 

Unterschied. Das Weibliche, sofern es „Mutterheit“ ist, wird nur deshalb Ur-

sprung und Referenz beider Geschlechter, weil es als dem Tier zugleich äquiva-

lent und von ihm abgehoben erfasst wird. 

Ohne dass wir von totemistischen Gedanken ausgehen, sondern eher von 

weiblich demarkierten Repräsentationen, würde ich das Muttertier an die erste 

Stelle einer doppelten Differenzierung stellen: Tier vs. Mensch, Mann vs. Frau. 

Das Homo Phylum spaltet sich im Jungpaläolithikum auf in Homo Sapiens, Trä-

ger der Menschheit und der Männlichkeit, für den die Mutter-Tier eine Anders-

                                                             
368  E. v. Samsonow: Antielektra, S. 64.  

369  Wie wir schon unter „Verwandtschaftssysteme“ erwähnt haben, ist es so, dass im-

mer der außerordentliche Warenaustausch ein inneres Stadium markiert, dadurch, 

dass die Frauen nach der Regelung der Exogamie die innere Kohärenz der Gattung 

erhalten, das heißt, die symbolische Ordnung der Mutterheit integriert die Differenz 

in der Gesellschaft. 

370  Ebd., S. 64. 

https://doi.org/10.14361/9783839445907 - am 14.02.2026, 11:48:32. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839445907
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Axiom II | 237 

 

heit umfasst. Die Mutter teilt mit allen Arten Homo Phylums die Eigenschaft des 

Gebärens, und weil sie anderen Arten gegenüber eine spezifische Differenz mar-

kiert, verstehen wir unter Mutter keine generative Differenz,
371

 sondern eine 

eidetische Differenz: Weltbildend reproduziert die Mutter Ausdifferenzierungen. 

In Anlehnung an phylogenetische Betrachtungen lässt sich sagen, dass das Tier 

schon da ist, wenn der Mensch noch nicht Mensch ist.
372 

Insofern befindet sich 

das vormenschliche Stadium in der Identität und Differenzierung Tier / Mensch. 

Dieser Ansatz ist dem totemistischen Schema inbegriffen, das dem phänomeno-

logischen Maximum des Bewusstseins widerspricht. „Bevor nämlich ‚der 

Mensch‘ das Tier zur Kenntnis nimmt, hat das Tier – das ist die totemistische 

These – Kenntnis vom Menschen.“
373

 Dieses Noch-nicht-Mensch-Stadium wird 

einen Platz in der vormenschlichen Mutterheit kommen, da, wie Elisabeth von 

Samsonow andeutet, das soziale Bewusstsein oder das indirekte Selbstbewusst-

sein direkt mit dem vormenschlichen oder nichtmenschlichen in Verbindung ste-

hen. 

 

14.3  Regenerierungssymbolik vs. Fruchtbarkeitsidol  

und Tiermutter 

Der Jäger schläft mit der Tierherrin, der Hirschfrau, um das Jagdwild zu regene-

rieren. Das Tiermutter-Leitmotiv liegt im Regenerierungsprozess. Ob in der 

„Schlacht des toten Mannes“ (falls unsere Deutung zutreffen sollte) in ähnlicher 

Weise ein Schamane die Büffelherrin beschlief, um den Tieren zur Wiedergeburt 

zu verhelfen, lässt sich nur vermuten, denn nichts schließt die Möglichkeit aus, 

dass es sich um eine „Initiationsschlacht“ handelte, bei welcher der künftige 

Schamane in einem Initiationsritual starb, um von der Büffelmutter wiedergebo-

ren zu werden, so wie die tungusische „Tiermutter“.
374

  

 

Das Thema der Wildfrau, die in abgelegenen Felsschluchten und Berghöhlen einen Hirten 

oder Bauern heiratet, diesem in die Menschenwelt folgt, ihn dann aber aus irgendeinem 

Grund wieder verlässt, war auch in Europa weit verbreitet. Ehyoph’sta verläßt ihren 

Mann, […] weil sie, die Büffelfrau, ein Büffelkälbchen bemitleidet. Vermutlich bedeutet 

dies, dass die Büffelfrau, sich ihres eigentlichen Wesens wieder bewusst wird, dass sie 

eben eine Büffelfrau und keine Menschenfrau ist. Der Grenzverkehr zwischen diesseitiger 

                                                             
371  Ebd., S. 45. 

372  Ebd., S. 70. 

373  Ebd., S. 70. 

374  Duerr: Sedna oder die Liebe zum Leben, S. 92. 

https://doi.org/10.14361/9783839445907 - am 14.02.2026, 11:48:32. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839445907
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


238 | Matrixiale Philosophie 

und jenseitiger Welt ist zwar offen, aber die Grenzlinien bestehen, und sie lassen sich nur 

zeitweilig verwischen.
375

 

 

Die Tiermutter wird zum Leitmotiv der Ahnenmutter nach dem jagd-

mythologischen Symbolismus. Sie ist Inbegriff der Totemmutter, Herrin des 

Clans, in der alle Sterbende wiederkehren und aus der sie neu geboren werden. 

 

So wuchs in der Unterwelt der Evenken, am Ort des Ursprungs, ein riesiger Baum, und in 

seinen Wurzeln wohnte die Ahnenmutter und Tierherrin togo mushun, ‚Geist des Feuers‘, 

die Herrin des Clans, seiner Zelte und Feuerstellen. Wenn die Evenken starben, dann reis-

ten sie zurück zur Tiermutter, genauer gesagt kehrten die ‚Tierseelen‘ der Menschen ent-

lang dem ‚wässerigen Flussweg‘ in den Schoß der Urmutter zurück, und der Schamane 

begleitete sie auf dieser Fahrt.
376

 

 

Sie verkörpert das Mysterium der Geburt, wohl auch das des ewigen Todes und 

der Wiedergeburt in dem Sinne, dass es die Macht zur Geburt ist, die das Weib-

liche zu einer heiligen Stellung erhoben hat.
377

 

Ein anderes Beispiel für die jagdmythologische Tier-Mutter-Darstellung ist 

bei den Eskimos zu finden. Der Eskimo bezeichnet die Herrin der Karibus und 

der anderen Jagdtiere als „Supergu’ksoak“. Alle Menschen stammen von ihr ab. 

Sie wird im Rahmen einer regenerativen Religion (Inkarnation) verstanden, bei 

der die „Seelen zu ihr zurückkehren, damit sie diese wieder mit Fleisch und Blut 

versieht und zurücksendet in ein neues Leben.“
378

 Sie wird als eine Tiermutter 

begriffen, deren Entbindung weniger als Fruchtbarkeitsidol denn als Regenerie-

rungsmythologie verstanden wird. Erstes wahrhaft menschliches Denken und 

Fragen betrifft nicht nur die Fragen nach dem Überleben und lebensbedingende 

                                                             
375  Ebd., S. 34 

376  Vgl. ebd., S. 75. 

377  Neumann: „Die Befruchtung macht das Weibliche ebenso für sich selber wie für den 

Mann zu einem numinosen Wesen, die matriarchale Bedeutung des Weiblichen ist 

unendlich viel älter als die ‚Ackerbauphase‘, von der man das Matriarchat hat ablei-

ten wollen. Nicht erst die Ackerbauzeit mit dem Ritual der heiligen Ehe und des Re-

genzaubers, sondern gerade die Urzeit und der zu ihr gehörende Jagd-Zauber haben 

die matriarchale Welt geformt, deren spätere Ausläufer uns in den Früh- und Primi-

tiv-Kulturen begegnen.“ E. Neumann: Die große Mutter, S. 257. 

378  P. Duerr: Sedna oder die Liebe zum Leben, S. 39. 

https://doi.org/10.14361/9783839445907 - am 14.02.2026, 11:48:32. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839445907
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Axiom II | 239 

 

Fruchtbarkeit, sondern auch (vielleicht sogar in erster Linie) das Nachdenken 

über Art, Sinn und Zweck des Lebens jenseits des Todes.
379

  

In der Jagdmagie ist die Höhle der Ort, wo die Regenerierungsrituale statt-

finden, um durch den Akt der Geburt die Geburt der Tiere aus dem Schoß der 

Erde anzuregen. Duerr beschreibt die entsprechenden Rituale und mythischen 

Vorstellungen folgendermaßen: 

 

In solchen Höhlen verwahrte die Herrin der Tiere die hemàtasooma, die ‚Seelen‘ der Tie-

re, und die Aufgabe der Schamanen bestand darin, entweder leiblich oder in der ekstati-

schen ‚Unterweltsreise‘ in die Höhle vorzudringen und aus ihr insbesondere das Jagdwild 

zu holen. Die Höhlen galten als weiblich und wurden mit der Vagina der Frau verglichen. 

[...] Im 16. oder 17. Jahrhundert, so vermutet man, schufen im Gebiet der Großen Seen, in 

Ontario, Algonkin-Indianer die Felsbilder von Peterborough. Die Felsinformation weist 

zahlreiche Vulvendarstellungen auf, unter ihnen vor allem die eineinhalb Meter große 

Darstellung einer Frau mit hervorgehobenen Brüsten und einer Vagina, die von einer an 

dieser Stelle durch den Felsen laufenden mineralischen Narbe gebildet wird. Felsbildfor-

scher meinen, dass hier ‚symbolische Kopulationen‘ vorgenommen wurden und dass das 

gesamte Heiligtum von Peterborough, ein durchlöcherter Felsen, ein Uterus gewesen sei, 

der von den Algonkin Cheyenne waren, ist unbekannt, aber es ist, wie wir gesehen haben, 

nicht unwahrscheinlich, dass die Cheyenne sich in der Zeit, in der diese Felsbilder vermut-

lich angefertigt wurden, in Ontario als Jäger und Sammlerinnen aufhielten.
380

 

 

Die Tiermutter tritt in der jagdmythologischen Erzählung auf, wobei nicht auf 

das Fruchtbarkeitspotential der Mutter aufmerksam gemacht wird, sondern eher 

auf die generative Kraft des Lebenszyklus. An diesem Mythem sind sowohl Tie-

re als auch Menschen beteiligt, noch mehr: Muttertiere setzen sich mit Mensch-

jägern auseinander.  

Diesen Darstellungen wurde ein jagdmythologischer Symbolismus beige-

messen, wobei die mütterliche Figur unterschätzt wurde. Die jagdmythologi-

schen Erzählungen räumen dabei den Müttern Vorrang ein vor dem Mutter-Tier. 

Versucht man eine komparativistische Gleichung des jagdmythologischen 

Symbolismus der Höhlenmalerei der späten Altsteinzeit mit den jagdmythologi-

schen Erzählungen mancher indigener Völker, dann könnte gesagt werden, dass 

die Betonung und Hervorhebung weiblich demarkierter Zeichnen eher der Dar-

stellung einer spezifischen Differenz (Schoß-Dreieck) als einer genos Differenz 

(Tier-Mutter vs. Mensch-Jäger) entspricht. 

                                                             
379  D. Jonas: „Symbole“ in: Jonas, Doris/A. D.Jonas (Hg.): Kinder der Höhle, S. 79. 

380  P. Duerr: Sedna oder die Liebe zum Leben, S. 35-36 ff. 

https://doi.org/10.14361/9783839445907 - am 14.02.2026, 11:48:32. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839445907
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


240 | Matrixiale Philosophie 

14.4  Dreieck: Synthetisiertes Zeichen des 

jungpaläonthologischen Matrix-Signifikants:  

Mutter-Mensch, Mutter-Tier usw. 

In einem Felsblock der französischen Höhle La Ferrassie ist eine geritzte Vulva 

zu sehen. Sie wird auf die Châtelperronien-Kultur (38.000 – 33.000 Jh. V. Chr.) 

datiert, auf eine Zeit also, in der Homo Sapiens und Neandertaler zusammen leb-

ten. Der Fund gilt als eine der ältesten Darstellungen der Vulva, die auch in der 

Aurignancien (40.000 – 31.000) im Zusammenhang mit wilden Wisents, Pferden 

etc. auf der Wand vorkommt.
381

 Die Figuration des dreieckigen Gesäßes tritt in 

der Gravettien-Zeit (35.000 – 21.000) weitaus deutlicher demarkiert hervor, und 

außerdem wird sie in einer dreidimensionalen Form figuriert. Die Demarkierung 

des weiblichen Geschlechts erreicht dann ihren Höhepunkt in der Magdalénien-

Kultur (18.000 – 12.000). 

Das synthetisierte Zeichen einer Demarkierung des weiblichen Geschlechts 

wird von den Archäologen im Dreieck, dem dreieckigen Schoß, gefunden. Von 

dem in den Fels gravierten Dreieck über die (hypothetische) Aufzeichnung einer 

Vulva in der Grotte von Moîgny in der Ile-de-France
382

 bis hin zu den deutlich 

demarkierten weiblichen Merkmalen der Venus von Willendorf ist es offensicht-

lich, dass das dreieckige Gesäßbild immer mehr an Form gewinnt. Das matrixia-

le Zeichen des dreieckigen Schoßes, unter dem Eigenschaften von Mutter-Tier 

und Mutter-Mensch synthetisiert wurden, wurde offenbar einem Prozess der 

Geometrisierung und Dimensionalisierung unterzogen, aus den die konträren 

Zusammenhänge Frau vs. Mann und Tier vs. Mensch ergeben werden. 

Dem dreieckigen Gesäß aus der Aurignacienszeit geht das dreieckige Ideo-

gramm voran.
383

 Neben dem Schoß-Dreieck und den Rundungen wurde die Vul-

                                                             
381 Vgl. Leroi-Gourhan: „Die ältesten zuverlässigen datierten Dokumente dieser Art 

(Vulvadarstellung) sind die vom Abri Celler (Dordogne) aus dem Aurignancien I 

und eine im Stil des Aurignancien II gravierte Platte von La Ferrassie, auf der sich 

außer einigen Abbildungen von Tiervorderteilen auch Darstellungen von Vulven be-

finden (Abb. 255 bis 260). Man begegnet solchen Darstellungen auch in andern 

Fundstätten des Aurignancien in der Dorgdone, besonders im Abri Castanet und im 

Abri Blanchard“. A. Leroi-Gourhan: Prähistorische Kunst, S. 155 

382  M. König: „Die Frau im Kult der Eiszeit“, S. 118. 

383  „In der jüngeren mobilen Kunst sind die Vulvadarstellungen selten und verbinden 

sich eher mit abstrakten Zeichen als mit realistischen Figuren“. Leroi-Gourhan, ebd., 

S. 155, vgl. dazu: „Im Westen zeigen die Gravierungen auf Platten und Felswänden 

eine ähnliche Entwicklung: die ältesten sind entweder vollständig dargestellte Frau-

en oder einfache Darstellungen von Scham oder Vulva (die sich übrigens in Kos-

https://doi.org/10.14361/9783839445907 - am 14.02.2026, 11:48:32. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839445907
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Axiom II | 241 

 

va als Metapher stilisiert, die als allgemeineres Zeichen für den Ablauf der Zeit 

stand. Die zyklische Zeit wurde mit der weiblichen Form assoziiert und durch 

Symbole mit jenen Eigenschaften abgebildet, die Frau und Mond gemeinsam 

hatten: zyklisches Wesen, Dreiheit, Rundheit und das Rot bei Mondauf- oder -

untergang (Menstruation).  

In diesem Sinne wurden die drei sichtbaren Mondphasen durch drei parallele 

Linien oder durch das Dreieck wiedergegeben, etwa in den jungpaläolithischen 

Bilderhöhlen. Das Dreieckschema wird nach Marie König so auf das Jungpaläo-

lithikum übertragen, dass sich aus dieser Zeit viele Gruppen von drei Strichen 

finden lassen. Die drei Striche sind gekreuzt. Die großen Stierköpfe und Bison-

Zeichnungen aus den Kulthöhlen Gabillou und Lascaux weisen nach König die 

Dominanz der Referenzialität der drei Striche auf,
384

 vermitteln eine feste Ord-

nung, die durch netzförmige Ideogramme aus Punkten und Linien besteht, die 

einander kreuzen. Die Dreier-Lunarsymbolik des frühen Cro-Magnon-Menschen 

hat nach König einen direkten Zusammenhang mit der Repräsentation des weib-

lichen dreieckigen Schoßes, was ihrer Ansicht nach einen Anruf des kosmischen 

Zyklus bedeutet.
385

 

Die mehrwertige Bedeutung des Dreiecks verweist auf ein Zeichen, das im 

Laufe der Zeit verschiedene Formen und Gestaltungen unterworfen wurde. Seine 

Demarkierung zur Repräsentation des Geschlechts bei den Venus-Statuen fällt 

zusammen mit einer eidetischen Differenz von Tier und Mensch, nämlich dem 

Übergang zur Menschwerdung, da durch das weibliche Dreieck die Ähnlichkeit 

mit dem Menschen erkannt wird, um sich von den Tieren zu unterscheiden (und 

die Ähnlichkeit mit den Tieren, um sich vom Menschen zu unterscheiden). Der 

dreieckige Schoß ist so auch das Zeichen eines tierischen Verlustes, der zur 

Menschwerdung führt. 

 

                                                                                                                                  
tienki I zur selben Zeit wie die Statuen finden), ehe sie zu abstrakten Symbolen wer-

den.“ Ebd., S. 148 

384  Ebd., S. 117. 

385  König: „Dreiheitlich war die Gestalt des Mondes, und danach wurde der Ritus der 

Bestattungen ausgerichtet. Sie fanden den Bestattungsplatz von La Ferrasie, belegten 

ihn mit Platten, ließen aber die Gräber frei. Dafür deponierten sie skulptierte Platten. 

D. Perony fand vier Steinplatten, auf denen im Aurignacien Vulven dargestellt sind, 

eine von ihnen im Zusammenhang mit dem Schoßdreieck. Auf einer der Steinplatten 

ist außer Vulven noch ein Tierbild wiedergegeben. Wie kam es zu diesem Tierbild, 

und welcher Zusammenhang besteht zwischen dem Tier und der Vulva?“ M. König: 

„ Die Frau im Kult der Eiszeit“, S. 116. 

https://doi.org/10.14361/9783839445907 - am 14.02.2026, 11:48:32. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839445907
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


242 | Matrixiale Philosophie 

14.5 Vulva demarkiert Weltoffenheit 

Das Schoßdreiecksbild gehört zum Symbolschatz des Jungpaläolithikums. Im 

Hintergrund der Regenerationsmythologien der Altsteinzeit verweist es auf das 

Umfeld, in dem Regeneration stattfindet. Deshalb ist es aus anthropozoologi-

scher Sicht ein Zeichen für den tierisch-menschlichen Mutterschoß. Unter dem 

Zeichen des Schoßdreiecks treffen das Tierische und das Menschliche in der 

Mutter zusammen. Die symbolische Externalisierung eines Zeichens, das auf den 

Zusammenhang zwischen Tierischem und Menschlichem hinweist, nimmt die 

Bedeutung einer Differenzierung zwischen Mensch-Mann und Mutter-Tier an, 

die im Verlauf der Geschichte der Repräsentation immer mehr menschliche 

Form gewinnt, was bedeutet, dass die Mensch-Frau von der Tier-Mutter abge-

spalten wird. Der Externalisierung des Schoßes folgt ihre Einfügung in die Se-

mantik einer libidinösen Ökonomie bzw. in die Semantik des Geschlechts. 

Die Externalisierung des Schoßdreiecks nimmt die Bedeutung der Anfänge 

einer Art-Differenzierung zwischen dem Tierisch-Mütterlichen und dem Männ-

lich-Weiblichen an. Ihre Darstellung hat unserer Ansicht nach nicht die Bedeu-

tung einer Herrschaft des weiblichen Kultus, entspricht also keiner objektualen 

Bedeutung, sondern dem Zeichen einer Anthropologisierung des weiblichen 

Schoßes, in welcher der Mutter-Mensch (Homo Sapiens) dem mutterarmlichen 

Homo Neanderthalensis folgt. Der Mutter-Mensch spielt, wie bereits erklärt, und 

sich stützend auf die neotenischen Thesen, eine auschlaggebende Rolle bei der 

extrauterinen ontogenetischen Entwicklung der Nachkommen. Der Mutter-

Mensch empfängt das Kind aus Fürsorge im Schoß als Zeichen für die Offenheit 

der Welt.
386

 

Die Relationsorgane des Homo-Neandertaler-Kindes sind jedoch so umwelt-

abhängig, dass die mütterliche Bindung nicht so stark wie beim Mutter-Mensch 

zu verstehen ist. Wenn wir auf Sarah Blaffer-Hrdy oben ausführlich analysiertes 

mütterliches Betreungssystem zurückweisen, darf nicht unbeachtet bleiben, dass 

der Unterschied zwischen verschiedenartigen Müttern sich auf die Kosten be-

zieht, die mit der Fürsorge für die Nachkommen verbunden sind.
387

 Der Mutter-

Mensch benötigt für seine Anpassung eine dritte Instanz, mittels der die Welt 

sich öffnen lässt. 

Die offenkundige Betonung des Vulvazeichens repräsentiert nach dem allo-

metrischen Kunstbegriff nicht die privilegierte Stellung der Frau in der Altstein-

zeit, sondern steht eher für eine Art Ausdifferenzierung, wobei die Mutter sich 

sowohl vom Art-Mensch als auch vom Art-Tier ausdifferenziert (Mutter-Mensch 

                                                             
386  Vgl. Neotenie als fötale Wende in Proposition III, Axiom II. 

387  S. Blaffer-Hrdy: Mutter Natur, S. 106. 

https://doi.org/10.14361/9783839445907 - am 14.02.2026, 11:48:32. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839445907
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Axiom II | 243 

 

vs. Mutter-Tier). Dieser Differenzierung aber birgt in sich die ontologische Kon-

sequenzen, dass die menschliche Weltoffenheit sich von der tierischen Umwelt-

geschossenheit
388

 abgrenzt und auf eine Weltoffenheit hindeutet, die sich von der 

weltlosen tierischen Umweltabhängigkeit abgrenzt. 

 

                                                             
388  Vgl. Problem I. Welthaftigkeit als ontologisches Problem in Proposition I. Axiom II. 

https://doi.org/10.14361/9783839445907 - am 14.02.2026, 11:48:32. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839445907
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


https://doi.org/10.14361/9783839445907 - am 14.02.2026, 11:48:32. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839445907
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Axiom III.  

Die Gebärmutter ist der Welt äußerlich 

 

Die Gebärmutter ist nichts anderes als eine in 

sich geschlossene Welt, die mit den anderen 

Welten keine Gemeinschaft hat, trotzdem ist sie 

ein Bestandteil von ihnen [...] Die Gebärmutter 

ist. 
1
 

 

 

 

Diagramm 10: Die Gebärmutter ist der Welt äußerlich. 

Dieses Axiom widmet sich dem zweiten Merkmal der Bedeutung des Wortes 

Matrix, das heißt der Gebärmutter; insofern wird hier eine deskriptive Darlegung 

des intrauterinen Bildungstriebs versucht. 

Das Wort „Gebärmutter“ bezeichnet genaugenommen eine Tautologie (Ve-

rum): Es beschreibt eine Mutter, welche die Eigenschaft besitzt, gebären zu kön-

nen.
2
 Dieser Ausdruck ist jedoch keineswegs redundant, wenn die in Axiom I 

dargelegte Definition der Mutter betrachtet wird, wonach nicht alle Gebärenden 

                                                             
1  Paracelsus: Über die medizinische Tätigkeit, S. 177 

2  Diese Aussage ist immer wahr. 

https://doi.org/10.14361/9783839445907 - am 14.02.2026, 11:48:32. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839445907
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


246 | Matrixiale Philosophie 

die Eigenschaften haben, die eine Mutter ausmachen.
3
 Das Gebären umfasst (wie 

schon bei der semantisch-analytischen Erklärung des Wortes Matrix dargelegt) 

jene spezifische Differenz, durch welche die Gruppe aller Arten von Müttern 

sich von anderen Mengen unterscheidet und infolgedessen als solche definiert. 

Diese spezifische Differenz betrifft die reproduktiven, nahrhaftigen und zeu-

gungshaften Qualitäten eines Organismus, und sie bestimmt dessen biologischen 

Zyklus, da sich aufgrund des Vermögens zur Reproduktibilität des Einzelnen die 

Art neu generieren lässt. Der Gebärmutter lässt sich eine generative Kraft bei-

messen, die sowohl auf die onto- als auch die phylogenetische Ebene einwirkt. 

Die Fortpflanzung des individuellen Organismus und die Enthaltung der Art sind 

zwei Seiten einer generativen Bildungskraft. Die philosophischen und ontologi-

schen Merkmale der generativen Kraft des Gebärens bestehen in einer ontologi-

schen Translokalisation: Die Geburt, das Gebären jenseits einer Vermehrung in 

der Gattung bedeutet einen onto-topologischen Umzug, wobei die neuen Einzel-

nen ihre Morphogenese unter veränderten Umweltbedingungen fortsetzen. 

Der Sprung von der intrauterinen zur extrauterinen Umwelt nimmt, wie be-

reits dargelegt, die Bedeutung einer ontologischen Translokalisation an, da das 

Dasein unter Umweltbedingungen wesentlich geformt wird und geworden ist. 

Der Unterschied zwischen dem weltinneren und -äußeren Bildungstrieb besteht 

darin, dass sich der extrauterine Bildungstrieb den bildenden Kräften der Welt 

widmet (in Anlehnung daran spielt die Mutter nach unserer These eine weltbil-

dende Figur) und sich der intrauterine Bildungstrieb durch Entdifferenzierung 

und Ausdifferenzierungsprozesse in einem nichtweltlichen Raum auszeichnet, in 

dem jedoch das Leben vorkommt. 

Die Gebärmutter ist ein Organ und dem Körper der Mutter innerlich. Sie ist 

ein Teil der weiblichen Geschlechtsorgane, in dem die Blastozysten, die befruch-

teten Eizellen, beherbergt werden. Der Uterus erfüllt die Funktion eines Milieus 

für onto- und embryogenetischen Prozesse bis zur Austreibung des geburtsreifen 

Fötus in das neue Milieu; er gilt als Medium, durch welches das Heranreifen und 

Hineinkommen in die Welt vollzogen wird. Die Gebärmutter ist ein Lebens-

raum, da sie die Entwicklung und Bildung eines Organismus umschließt. Die in 

ihr erfolgenden Formbildungen lassen sich beschreiben durch innerliche Indivi-

duations- und Ausdifferenzierungsprozesse. Diese umfassen in dieser Weise die 

Umwelt, in der Zellteilungsprozesse und die organische Bildung des Embryos 

stattfinden. 

                                                             
3  Die Brutpflege ist im Tierreich nicht geschlechtsspezifisch; beim Seepferdchen etwa 

wird die Schwangerschaft von Männchen übernommen. Vgl. S. Blaffer-Hrdy: Mutter 

Natur, S. 154.  

https://doi.org/10.14361/9783839445907 - am 14.02.2026, 11:48:32. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839445907
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Axiom III | 247 

 

Die morphogenetische Bildung des Organismus erfolgt in der geschlossenen 

Sphäre der Gebärmutter, wo es kein Außen gibt. Der Uterus bildet insofern ein 

Ganzes, das die Herausbildung und Formgebung eines Organismus antreibt. In-

folgedessen könnte der intrauterine Bildungstrieb als geschlossen bezeichnet 

werden, da er vom Uterus selbst bewirkt wird, nämlich durch sein inneres Ge-

setz. 

Der Begriff „geschlossener Raum“ steht hier dafür, dass die Gebärmutter 

sich auf einen nicht entäußerten Gestaltungsraum bezieht, in dem trotzdem ein 

Trieb wirkt, der den Organismus bildet. Die Einwirkung des intrauterinen Bil-

dungstriebs gelingt infolgedessen ohne Alterität, ohne Außen. Das philosophi-

sche Interesse, die Gebärmutter als geschlossenen Lebensraum zu betrachten, in 

dem generative Prozesse stattfinden, besteht vor allem in der Tatsache, dass die 

Formbildung des intrauterinen Organismus (Eizellteilung, Bildung der Organe 

etc.) die Austreibung des gebildeten Organismus in eine offene Umwelt voraus-

setzt.  

Der Übergang vom geschlossenen, weltlosen Raum zur offenen Welthaftig-

keit hat das radikale Ergebnis, dass sich der fötalen Genese die Menschwerdung 

anschließt; sie besteht aber auch als ein Ganzes mit eigenen Vorgängen und 

Funktionsweisen. Als solches umfasst sie einen Raum mit dem eigenartigen 

Merkmal, dass er sich in der zeitlichen und räumlichen Dimension der entäußer-

ten Welt nicht bestimmen lässt. Aus dieser Problematik, den Ausdifferenzie-

rungsprozessen in einer geschlossenen Umwelt und infolgedessen Alteritätslo-

sigkeit, leitet sich die Beschreibung der Gebärmutter als eine nicht entäußerte 

Umwelt ab. Die Alteritätslosigkeit der gebärmutterlichen Sphäre kann aufgrund 

ihrer Geschlossenheit und Weltäußerlichkeit aus matrixialer Sicht als weltloser 

Raum bezeichnet werden. Die Gebärmutter ist nur in der Welt in dem Sinn, dass 

sie vom Körper der Mutter umgeben wird – als solche ist sie der Welt äußerlich. 

Dieses Axiom widmet sich der Beschreibung der Gebärmutter als Ganzes. 

Als Ganzes besitzt sie einen Bildungstrieb, ist jedoch der Welt entzogen. Ihr ist 

eine Gestaltungskraft der Welt entzogen, aber in ihr vollziehen sich Ausdifferen-

zierungs- und Formgebungsprozesse. Im Rahmen der Problematik, wie in einem 

nicht entäußerten Organismus Ausdifferenzierungs- und Formgebungsprozesse 

ohne Alterität gelingen können, befasst dieses Axiom sich im Hintergrund mit 

drei Grundmerkmalen der Gebärmutter.  

In Anlehnung an die spekulativen Analogien zwischen Gebärmutter und Ou-

roboros wird auf die Merkmale eines selbstgebärenden geschlossenen Milieus 

hingedeutet. Danach wird die Gattung dieses Raumes erklärt und bezeichnet, um 

ein Argument für eine spekulative Hypothese anzuführen: Die Gebärmutter ist 

eine Gattung, die nicht im Sinne des aristotelischen Schemas als „Summe aller 

https://doi.org/10.14361/9783839445907 - am 14.02.2026, 11:48:32. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839445907
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


248 | Matrixiale Philosophie 

Arten“ verstanden werden kann, sondern als künstliche Gattung, die das Mögli-

che, die reine Möglichkeit und entdifferenzierte Eiden, in sich birgt. Drittens 

werden ihre metaphysischen Eigenschaften erklärt: Formgebung und ontogeneti-

sche Prozesse, wobei ihre Bildungsprozesse nicht dem Materie-vs.-Form-

Schemata folgen. Die innere Tendenz der organisierten Materie, sich selbst zu 

organisieren, ist das fundamentale Merkmal des intrauterinen Bildungstriebs. 

 

 

1.  DIE UNGÜLTIGKEIT DER FUNDAMENTALONTOLOGIE 

HEIDEGGERS BEI DER UNTERSUCHUNG DER 

ONTOLOGIE DER WELTLOSIGKEIT: WENN DAS SEIN 

DEM NICHTS ÜBERGEORDNET IST 

 

Mit Hilfe von Heideggers Ontologie des in-Seins und der daraus sich ergebenden 

Weltlichkeitsontologie wurde oben die Weltinnerlichkeit der Mutter dargestellt 

und definiert.
4
 Darüber hinaus wurde seine Fundamentalontologie zur Beschrei-

bung mütterlicher Offenheit in der Welt herangezogen, aufgrund der die Welt für 

das Nachkommen sich bilden lässt. Dem mütterlichen Bildungstrieb aber setzt 

eine „weltliche“ Entäußerung voraus, durch welche der Mutter die Stelle der Al-

terität (das Du) zugeschrieben ist. In diesem Sinne ist Heideggers Ontologie zur 

Beschreibung des mütterlichen Bildungstriebs in einer entäußerten Welt geeig-

net. 

Die Gebärmutter ist aber auch durch ein Innen gekennzeichnet, das nicht der 

Welt entzogen ist und das auch der Welt äußerlich ist. Ist ihre Weltlosigkeit also 

dem Sein selbst entzogen? Mit anderen Worten: Kann ihr eine ontologische Di-

mension zugeschrieben werden? Ist überhaupt eine Ontologie der Embryogenese 

möglich? In diesem Zusammenhang muss der Frage nachgegangen werden, in-

wiefern Heideggers Ontologie, die das Sein monothematisch untersucht, für eine 

matrixiale Geschlossenheit gilt und inwiefern seine Seinsanalytik der klassischen 

Identitätslehre folgt
5
, insofern das Sein dem Nichts übergeordnet ist, „und daß 

das Nichts stets nur als Nicht-Seiendes auftreten kann.“
6
 

                                                             
4  Vgl. Axiom I: Die Mutter ist der Welt innerlich. 

5  Die Suche nach dem Urgrund des Seienden oder vielmehr nach dem Seienden, das mit 

sich selbst identisch ist und keinen Unterschied in sich einschließt, ist das Programm 

der griechischen Naturphilosophie. Aristoteles übernimmt diese Aufgabe und über-

trägt sie aufs Gebiet der Logik, indem er eine Wissenschaft gründet, die in der Analy-

se des Seienden als Seiendem besteht – das absolute Universalprädikat, die absolute 

Gleichheit mit sich selbst, der absolute unbewegte Beweger. Die absolute Identität mit 

https://doi.org/10.14361/9783839445907 - am 14.02.2026, 11:48:32. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839445907
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Axiom III | 249 

 

Heidegger Fundamentalontologie scheint für die Untersuchung dieser Fragestel-

lung sehr geeignet, da er sie auf der Basis einer ontologischen Differenz (Sein 

und Seiendes) formuliert. Gleichfalls auffällig ist die semantische Asymmetrie 

des Wortes Matrix
7
 im Sinne einer ontologischen Differenz zwischen Mutter (ex-

trauteriner Bildungstrieb) und Gebärmutter (intrauteriner Bildungstrieb), die 

durch die Alteritätsinstanz (das Du/(allo)mütterliche Instanzen) ins Bewusstsein 

fällt.
8
 Die Differenz zwischen Mutter und Gebärmutter besteht in dem Unter-

schied zwischen dem, was die Welt ist und dem, was dem Welt entzogen ist. In 

diesem Fall könnte geprüft werden, ob das fundamentalontologische Programm 

Heideggers, das auf eine ontologische Differenz hinweist und diese zur Basis 

seiner Fundamentalontologie macht, auch für die matrixiale ontologische Diffe-

renz und Geschlossenheit gültig ist. 

Obwohl Heidegger die aristotelische Metaphysik anklagt, wenn er darauf 

hinweist, dass sich die klassische Seinsforschung nur auf das Seiende beschränkt 

und nicht das Sein des Seienden wahrnimmt
9
, folgt er dennoch der aristoteli-

schen logischen Zweiwertigkeit insofern, als erstens seine Stellungnahmen einen 

ontologisch-hierarchischen Wert besitzen, sodass das absolute Sein verschiede-

                                                                                                                                  
sich selbst, das absolut eindeutig Seiende ist das Sein selbst, der unbewegte Beweger. 

Dieser nimmt die oberste Stellung in der metaphysischen Hierarchie der Logik ein. 

Das Sein lässt sich vieldeutig definieren; deshalb sind die verschiedenen Seienden 

durch den Mittelbegriff mittelbar gleichgesetzt mit dem absoluten Sein. Alle Seienden 

sind nach dem absoluten metaphysischen Prinzip des Seins untergeordnet. 

6  G. Günther: Idee und Grundriß einer nicht-Aristotelischen Logik, S. 16. 

7  Vgl. „Das Matrixiale: ein schwimmender Signifikant“ in der Einleitung. 

8  Vgl. Demostratio II. Mutter-Kind face-à-face: entzücktes gegenseitiges Ins-Auge-

Fassen und das Übermaß der ontologischen Differenz, in: Axiom II. 

9  Günther: „Man stellt entweder fest, dass alle Logik immer unveränderlich monothe-

matisch ist, wie das alle diejenigen Logiker tun, die auf der Alleingeltung der Aristo-

telischen Logik bestehen. In diesem Falle sucht man den Fortschritt der Philosophie 

außerhalb und in direktem Widerspruch zur Logik, wie das auch Heidegger konse-

quent tut, wenn er die gesamte durch die Platonisch-Aristotelische Logik provozierte, 

spezifische Problemgeschichte des Abendlandes verwirft. Die andere Möglichkeit ist: 

man verwirft das griechische Vorurteil, daß das Sein dem Nichts übergeordnet ist und 

daß das Nichts stets nur als Nicht-Seiendes auftreten kann. In diesem Fall ist Logik 

überhaupt nicht monothematisch. [...] Heidegger kann diesen Schritt nicht tun, weil er 

den von ihm deutlich empfundenen Mangel der traditionellen Logik in dieselbe ver-

legt, anstatt ihn in der historisch unzureichenden Basis unseres Bewusstseins aufzude-

cken. Die traditionelle Logik ist in ihrer Beschränkung vollkommen.“ Ebd., S.16. 

https://doi.org/10.14361/9783839445907 - am 14.02.2026, 11:48:32. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839445907
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


250 | Matrixiale Philosophie 

nen Seienden übergeordnet ist, das heißt, „es gibt für jedes ontologische Seins-

datum ein absolutes Prädikat“ und zweitens, dass sich „das Sein zweiwertig prä-

dizieren lässt, sodass das Nichts dem Sein untergeordnet ist.“
10

 

Heideggers ontologische Differenz (Differenz Sein/Seiende) gilt als aufge-

hoben im Wahrheitswert des Absoluten (Gott bzw. Sein). Das Sein besteht in 

diesem Sinne in einem allgemeinen Universalprädikat, das sich auf die aristoteli-

sche Zweiwertigkeit stützt, nämlich Affirmation des Seins (Objekt) über seine 

Negation. Infolgedessen ist das, was in der Seinsverfassung zu bestimmen bleibt, 

geprägt von diesem Unterschied: Das eidos, die informierte Art, ist als Seiendes 

die korrelative Differenz gegenüber deren übergeordnetem Allgemeinprädikat, 

dem Sein. 

Heidegger achtet insbesondere auf die zweiwertige Deutung der Identitätson-

tologie.
11

 Das Seiende ist danach nicht nur ein räumlich und zeitlich bestimmtes 

Existierendes (To-on_ ens), auch nicht die dem Oberbegriff Sein untergeordne-

ten Seienden, sondern die Alterität des Seins, ihre Differenz, obwohl: Das Sein 

des Seienden ist nicht selbst das Seiende. Das Sein spielt an auf das zeitlose und 

umfassende Wesen (to- einai; Ene), das Seiende aber auf das existierende, dar-

auf, was zeitlich und räumlich bestimmt ist (to-on; Ens). Das Seiende ist das On-

tische, das Sein das Ontologische. Der Oberbegriff alles Seienden ist dessen ab-

solute Identitätsanalogie: das Sein. 

Solche Korrelation zwischen dem Seienden und dem Sein bestimmt die onto-

logische Hierarchie. Jedes Einzelding betrifft eine Art von Sein, aber nicht alle 

Einzeldinge kommen vom gleichen Prädikat. Wie schon Günther in seiner Kritik 

an der aristotelischen Logik andeutete, hängen Subjekt und Objekt der zweiwer-

tigen klassischen Logik zusammen nach dem Abbild einer Conincidentia Oppo-

sitorum. Kein dritter Wert zwischen Sein und dessen Negation wird in Betracht 

gezogen, und das Universalprädikat
12

, der Oberbegriff, kann keine Einzeldinge 

                                                             
10  Heidegger: „Thematische Exposition des Weltproblems auf dem Wege der Erörterung 

der These ‚der Mensch ist weltbildend.‘“ M. Heidegger: Die Grundbegriffe der Meta-

physik, S. 397-533. 

11  Die logische Identität zwischen Unter- und Oberbegriff besteht darin, dass bestimmte 

Aussagen voraussetzen, dass das Sein mit sich selbst identisch ist, insofern die Nega-

tion davon eine Operation ist, die nur im Gebiet des Subjekts vorkommt. Aus dieser 

logischen Operation ergibt sich eine baumähnliche Struktur, in der die Seienden sich 

dem Sein unterordnen. Infolgedessen führt Aristoteles eine Feldanalyse der Seienden 

durch und ordnet diese in einer ontologischen Eskalation an.  

12  Die aristotelische klassisch-formale Logik beruht auf der einwertigen Identitätskorre-

lation zwischen Subjekt und Objekt, sodass die Anordnung der Seienden durch eine 

https://doi.org/10.14361/9783839445907 - am 14.02.2026, 11:48:32. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839445907
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Axiom III | 251 

 

wahrnehmen, die ihm widersprechen. Der Zusammenhang zwischen Objekt und 

Subjekt ist ein positiver eindeutiger Wert, was die Fundamentalontologie der 

klassischen zweiwertigen Logik hervorruft. So kann der Unterschied zwischen 

Prädikat und Subjekt in der aristotelischen Logik nur in Gott aufgehoben wer-

den. Dieser Unterschied wird definiert als metaphysische Differenz von Form 

(eidos) und Stoff.
13

 Daraus folgt, dass diejenigen Seienden, in denen der Zu-

sammenhang zwischen spezifischer Differenz und dem Oberbegriff eine starke 

Verbindung hat, einen höheren Grad an Wahrheit als solche, deren Zusammen-

hang mit dem Universalprädikat nicht unmittelbar ist. Solche Wahrheitseskala-

tion, die angesichts des unmittelbaren Zusammenhangs zwischen zweiwertigen 

Begriffen geschätzt wird, bestimmt die ontologische Eskalation der Seienden 

und deren Gruppierung in der Welt. 

Heideggers ontologische Differenz beinhaltet in diesem Sinn eine ontologi-

sche Eskalation, davon ausgehend, dass das Sein dem Nichts übergeordnet ist. 

Diese lässt sich zwischen Sein und Seiendem auf die einwertige Idee des Abso-

luten des Seins (Identitätslehre des Seins) zurückverfolgen. Trotz seiner starken 

Kritik an der aristotelischen Metaphysik folgt Heidegger der zweiwertigen Iden-

titätslehre, die er in seiner Seinsanalyse anwendet, um phänomenologisch und 

historisch die Problematik der Ontologie zu untersuchen. Er pflichtet der aristo-

telischen Zweiwertigkeit sogar bei in dem Sinne, dass, nach dem Vorhergehen-

den, das Sein ein Wert ist, der dem Nichts übergeordnet ist. 

Daraus kann festgestellt werden, dass Heideggers Ontologie eine Ontologie 

der Offenheit ist. Nach Heidegger ist ein Nicht-Seiendes in der Welt wie ein 

Seiendes, aber mit verschiedenen phänomenologischen Bedeutungen. Das Sein 

zeigt sich als das, was sich nicht vollkommen in der Sache selbst zeigen lässt. Es 

erscheint als Verdeckendes, Bergendes, das sich in der Offenheit der Welt ent-

bergen lässt. Das Nicht ist infolgedessen phänomenologisch zu verstehen als 

Prädikat des Seins. In der Identitätslehre des Seins über das Nicht fällt das Sein, 

das außerhalb des Seins, außerhalb des Rahmens der Weltlichkeit steht, ein in 

das obskure Territorium des Irrationalen, Religiösen und Aphilosophischen. Ist 

die Welt eine einzige Wirklichkeit oder sind verschiedenen Welten im Mögli-

chen vorstellbar? Die metaphysische Frage in der Kritik von Heideggers Funda-

mentalontologie besteht darin, ob außerhalb der wirklichen Welt ontologisch 

                                                                                                                                  
doppelte logische Bewegung durchgeführt wird: Die spezifische Differenz zwischen 

den Einzeldingen prädiziert wird Universalprädikat, mit anderen Worten: Nur unter 

der Voraussetzung der Allgemeingültigkeit des Oberbegriffes, des Universalprädikats 

„Sein“, sind Differenzen wahrnehmbar. 

13  G. Günther: Das Bewusstsein der Maschinen, S. 30. 

https://doi.org/10.14361/9783839445907 - am 14.02.2026, 11:48:32. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839445907
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


252 | Matrixiale Philosophie 

noch ein Außen zu betrachten ist – oder überhaupt eine polykontexuale Mehr-

wertigkeit zu finden ist, dort, wo das Nichts dem Sein übergeordnet ist. 

Dieses Axiom verfolgt das Ziel, das Nichtsein, das das Sein verdeckt, zum 

Thema einer potentiellen spekulativen Ontologie zu machen – nicht zuletzt, weil 

das Thema des Nichtseins in der klassischen Metaphysik nur ein Thema von 

Mystizismus, Irrationalismus und negativer Theologie war.
14

 

 

 

2.  DEMONSTRATIO I: GEBÄRMUTTER – WELTLOSER 

RAUM – OUROBOROS: IN DER NICHT-WELT-SEIN 

 

Es gab eine Zeit vor der dualen Trennung des kosmischen Kraftfelds, in der das 

Sein nicht dem Nicht-Sein übergeordnet war. Kennzeichnend dafür sind die reli-

giösen und metaphysischen Weltanschauungen der antiken Hochkulturen, nach 

denen die Seienden nicht durch die Obrigkeit des Seins über das Nicht-Sein be-

stimmt sind. Aus dieser metaphysischen Perspektive kann die Welt ein Außen so 

gut wie eine Weltinnerlichkeit annehmen, die dem Nicht eine ontologische To-

pologie zuschreibt.
15

 Der Urgott, der das Sein überdauert, verwandelt sich am 

Ende der Zeit in eine Schlange, und seit der Amarnazeit gestalten die Ägypter 

daher die in sich zurückgekrümmte Schlange mit dem Namen „Schwanz-im-

Maul.“
16

 Das Bild der kreisförmigen Schlange, die ihren Schwanz verschlingt, 

ist schon um 2300 v. Chr. in Ägypten belegt und kehrt dort oft wieder, z. B. in 

der Grabkammer des Pharaos Tutenchamun.
17

 Sie soll aus dem babylonischen 

                                                             
14  Vgl. ebd., S. 15. 

15  Die Weltäußerlichkeit wurde bis in den Gnostizismus zur Weltreligion erhoben, wobei 

die Totalnegation der Seienden aufgrund der Unterscheidung von In-der-Welt und 

Von-der-Welt zustandekommt. Dazu Peter Sloterdijk: „Nur in der Atmosphäre an-

fänglicher Gnosis konnte die revolutionär neue Lokalisierungsformen für die mensch-

liche Existenz entstehen: ‚in der Welt, aber nicht von der Welt‘. Das war mehr als eine 

Umwertung aller Werte: es war eine Umlenkung aller Bewegungen, eine Umortung 

aller Orte, eine Umsiedlung aller Ansiedlungen.“ P. Sloterdijk: „Wie die wirkliche 

Welt endlich zum Irrtum wurde“, in T.Macho/P.Sloterdijk (Hg.), Weltrevolution der 

Seele, S. 28. 

16  E. Hornung, Erik: Der Eine und die Vielen. Ägyptische Gottesvorstellungen, S. 173. 

17  Dietrich: „Aus dem Grab des Tutenchamun (1342 – 1333 v. Chr.) ist die Abbildung 

eines Gottes in Menschgestalt bekannt, zu dessen Füßen wie um dessen Haupt der Ou-

robos angebracht wurde. Der zu Häupten trägt die Beischrift Mhn, symbolisiert also 

die Sonnen-Schlange; der zu Füssen wird also Apophis der die Welt umschließt, vor-

https://doi.org/10.14361/9783839445907 - am 14.02.2026, 11:48:32. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839445907
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Axiom III | 253 

 

und chaldäischen Himmelsdrachen
18

 hervorgehen, der in der ägyptischen Rezep-

tion angesichts der metaphysisch-kosmischen Teilung in die dualen Werte Sonne 

(oben) und Finsternis (unten) in der Sphäre des dunklen Todesreichs etabliert 

ist.
19

 Ouroboros, das Hauptsymbol der hochmythologischen Weltanschauung des 

Alten Ägypten, das Bild eines runden, geschlossenen Kreises, trägt den Mythos 

einer von wechselwirkenden Lebenskräften bestimmten Weltordnung. 

Die „Erneuerung“ der Schlange steht im Zusammenhang mit dem täglichem 

„Stirb und Werde“ der Sonne. Die Unterwelt wird dabei als Gegenpol des Son-

nenreichs dargestellt. So wird seit der 6. Dynastie die Nekropole ausdrücklich als 

Ort dafür bezeichnet.
20

 Der Ouroboros ist Gegner des Sonnengottes ebenso wie 

sein Freund. Er benimmt sich derart, als wünsche er das Sterben des Sonnengot-

tes, tritt aber auch auf als dessen Beschützer. Er stellt sowohl das Positive als 

auch das Negative dar, da er sich selbst zur Strafe vom Schwanz her auffressen 

muss.
21

 Er ist jedoch auch durch Dunkelheit gekennzeichnet
22

, da die alten sym-

bolischen Urgötter, deren Merkmal in der absoluten Entdifferenzierung ihrer 

Kraftfelder liegt, dunkel und archaisch sind. 

Die Götter sterben; sie sind aber nicht tot, sondern verwandeln sich in ver-

schiedene eidetische Zustände und Gradationen. Der ewige Götterfeind Apophis, 

Besitzer der Chaosmacht, verwandelt sich zusammen mit Mur und Osiris zurück 

in die Urgestalt der Schlange. Der „Ouroboros“, die Schlange, die sich selbst in 

den Schwanz beißt, bezeichnet dabei die Gesamtheit alles Möglichen; diejeni-

gen, die Seiende sind und die noch nicht sind, verwandeln sich und häuten sich 

in weiteren Gestalten. Im Reich der reinen Potenz sind die Seienden keine ver-

                                                                                                                                  
stellen sollen. Ganz ähnlich zeigen ägyptische Mumiensärge den Ouroboros am Fu-

ßende, wohingegen am Kopfende der Sonnenvogel abgebildet ist.“ B.H. Haage: Al-

chemie im Mittelalter. Ideen und Bilder – von Zosimos bis Paracelsus, S. 96. 

18  H. Leisegang: Das Mysterium der Schlange, in: Eranos-Jahrbuch (1939), S.151-250.  

19  E. Hornung: Der Eine und die Vielen, S. 145. 

20  B.T. Haage: Alchemie im Mittelalter, S. 95 

21  Hornung: „In dieser abgründigen Tiefe hausen auch die Götterfeinde, voran Apophis, 

der täglich sein Schlangenhaupt dem Sonnengott entgegenstreckt und immer wieder 

ins Nichtsein vertrieben werden muss. Die Schlangengestalt, die diesem Erzfeind eig-

net, hat für den Ägypter eine besondere Affinität zum Nichtsein.“ E. Hornung, S. 173. 

22  In „Pistis Sophia“ wird die Dunkelheit, von der die Welt außen umgeben ist, als Ou-

robos beschrieben. Dieses Bild wurde in Einklang mit dem Leviathan des Alten Tes-

taments gebracht. Vgl. B.T. Haage: Alchemie im Mittelalter, S. 95-109. Vgl. H.J. 

Sheppard: „The Ouroborus and the unity of matter in alchemy“, in AMBIX Vol.10, N. 

2 (06.1962), S. 88. 

https://doi.org/10.14361/9783839445907 - am 14.02.2026, 11:48:32. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839445907
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


254 | Matrixiale Philosophie 

wirklichten Seienden; sie ändern vielmehr ständig ihre Gestalt, nehmen andere 

Formen an und lassen sich Form geben im Kreis des ewigen Zyklus von Zerstö-

rung und Schöpfung.
23 

Die kreisförmige Schlange, die alle Gestalt für sich nimmt, bedeutet eine pe-

riodische Erneuerung des Weltganzen, das die Gegensätze in sich vereint. Sie 

häutet sich jedes Jahr, vergeht und erneuert sich.
24

 Sie bedeutet, dass der Kosmos 

eine Einheit darstellt mit ewig zyklischen Abläufen und dass im Prinzip alles in 

alles verwandelbar sein muss, vollkommen und verschlossen. In dieser Weise ist 

der Ouroboros das Symbol für die periodische Erneuerung des Weltganzen, für 

Einheit im Wandel des Kosmos.
 

Die Welt als ausdifferenzierte Vielheit versinkt mit den Göttern und Göttin-

nen im Ur-Ozean, woraus sie wieder hervorgebracht werden. Sie versinken an 

einen „ganz tiefen, ganz finsteren, ganz endlosen“ Platz
25

, wo nur die Ur-

Schlange bleibt. Dort, wo sie ins Bodenlose fällt, ist „es nicht.“
 

 

2.1  Ouroboros: Eins in dem All:  

eine negative Metaphysik der Weltlosigkeit 

 

Der Ouroboros gehört zum Nicht-Sein.
26

 Das Nichtsein ist Eins und undifferen-

ziert. Zwischen ihm und dem Sein steht vermittelnd und trennend der Welt-

schöpfer als der anfänglich Eine, der aus dem Nichtsein hervortritt und den „An-

fang“ des Entstehens setzt. Himmel und Erde sind noch nicht entstanden. Die 

Urelemente sind undifferenziert, und es gibt keinen Raum, um die Schöpfung zu 

vollbringen. Kein Gott, kein Mensch ist bislang entstanden, kein Tod, keine 

Schöpfung, keine Geburt.
27

 Im Nichts-Sein sind die in sich behaltenden mögli-

                                                             
23  Das Symbol der periodischen Erneuerung des Weltganzen, die zeitliche Komponente, 

die Zeitdynamik des Symbols wird im Zusammenhang mit der alchemistischen Praxis 

verstanden. Das alte ägyptische Symbol der periodischen Erneuerung der kosmischen 

Einheit wurde über den hellenistischen Einfluss von dem in Oberägypten geborenen 

Alchemisten Zosimos in die Geschichte des abendländischen Geistes übertragen. Vgl. 

C.G. Jung: SAV, S. 56-117. 

24  E. Hornung: Der Eine und die Vielen, S. 97f. 

25  E. Hornung (Hg.): Das Totenbuch der Ägypter, S. 175. 

26  Haage: „Sie häutet sich jedes Jahr, vergeht sozusagen und erneuert sich. Altägyptische 

Ontologie sieht die Welt als Nicht-Sein, das dynamisch Sein erzeugt, dies wiederum 

Nicht-Sein.“ B.T. Haage: Alchemie im Mittelalter, S. 98. 

27  E. Hornung: Der Eine und die Vielen, S. 170. 

https://doi.org/10.14361/9783839445907 - am 14.02.2026, 11:48:32. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839445907
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Axiom III | 255 

 

chen Seienden entdifferenziert. Ouroboros gilt so als Zeichen der entdifferen-

zierten Einheit; ihn charakterisiert der Zustand des Nichts-Seins.
28

 

Das alte Symbol Ouroboros tritt ebenso in dem Buch Chrysopoeia „Gold-

schmit“ in Erscheinung, in dem die griechische Inskription εν το παν, (hen to 

pan), „Eines in das All“, vorkommt, womit das Symbol und Ikon kosmischer 

Einheit von den antiken alchemistischen Texten aneignet wird.
29

 Das antike Bild 

des Ouroboros spiegelt sich noch in einem hermetischen Text des frühen 18. 

Jahrhundert von Abraham Eleazar (1735): 

 

Die oberste Schlange (Nr. 3) ist der Weltgeist, der alles lebendig machet, der auch alles tö-

tet und alle Gestalten der Natur an sich nimmt. In Summa: er ist alles und auch nichts. 

„Durch die Scheidekunst macht man aus dem Einen Zwei, „welche das Dritte und Vierte 

in sich haben. Es ist das Flüchtigste und auch das Fixeste, es ist ein Feuer, das alles ver-

brennt, auch alles auf- und zuschließt [...] Koche dieses Feuer mit Feuer, bis es stehend 

bleibt, so hast du das Fixste, welches alle Dinge durchdringt, und hat ein Wurm den ande-

ren gefressen und kommet diese Figur heraus. Sie wird Ouroborus genannt. Im Kopti-

schen bedeutet Ouro, König, und ob heißt im Hebräischen die Schlange.
30

 

 

Der „Schwanzverzehrer“ beißt sich in den eigenen Schwanz und bildet einen 

Kreis. Er kreist um sich selbst und bedarf keiner Fortbewegungsorgane, weil 

außer ihm selbst nichts mehr ist. In dieser Weise wird er als ein Bild ohne Bezug 

zum Außen dargestellt. Er besteht ohne Alteritätsbezug in perfekter Vollkom-

menheit, da alles und nichts in ihm enthalten ist. Ouroboros steht für den voll-

kommensten geschlossenen Kosmos, der autark, ohne äußerlichen Antrieb, exis-

tiert. 

 

2.2  Credo der Geschlossenheit: Draco interfecit se ipsum, 

maritat se ipsum, impraegnant se ipsum 

 

In spätantiken, gnostischen
31

 und alchemistischen Texten
32

 taucht immer wieder 

das Symbol der Schwanzverzehrer zur Deutung geschlossener Einheit auf, die 

                                                             
28  Hornung: „Er hat einen Anfang, und jenseits dieses Anfangs gibt es weder Seiendes 

noch Entstandenes, sondern einzig einen Zustand des Nichtvorhandenseins, der durch 

Verneinung umschrieben wird.“ Vgl. ebd, S. 168. 

29  B.H Stricker: Der Grote Zeeslang, S. 17. 

30  A. Eleazar: Donum Die, 1735 in A. Rob: Das hermetische Museum. Alchemie & 

Mystik, S. 331. 

31  C. Schmidt (Hg.): Pistis Sophia. Ein Gnostisches Originalwerk, 2010. 

https://doi.org/10.14361/9783839445907 - am 14.02.2026, 11:48:32. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839445907
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


256 | Matrixiale Philosophie 

alles in sich enthält. So integriert die Alchemie das uralte Bild der ägyptischen 

Kultur, und es wird zum Symbol in sich geschlossener ewiger Wandlungspro-

zesse der Materie. Ouroboros bedeutet die Einheit aller Dinge, Formlosigkeit al-

les Seienden, die im ewigen Kreis der Verwandlung und ständiger Häutung ste-

hen. Deshalb werden sie ewig. 

In diesem Sinne nimmt das Zeichensymbol Ouroboros im alchemistischen 

Denken die Bedeutung einer Verwandlung der Materie und der Auflösung an, 

wobei die Formen (eidos) auf einen formlosen Urzustand zurückgehen. Daher 

wurde der Ouroboros mit dem Wasserelement in Analogie gesetzt, als flüssige 

Substanz, in der die geformte Materie sich auflöst und gereinigt wird.
33

 Dabei 

muss bemerkt werden, dass das Wasser in alchemistischen Verfahren zur Disso-

lution physikalischer Eigenschaften, eine Bedingung zur Hervorbringung neuer 

Individuationen, eine zentrale Rolle spielt. So ist das, was nach der symboli-

schen Gleichsetzung der alchimistischen Elemente Merkur mit dem Ur-Drachen 

Ouroboros assoziiert wird, auch „das ‚Göttliche‘, das Feuchte, das ‚humidum ra-

dicale‘“
34

 und der „Lebensgeist […], der nicht nur allem Lebendigen, sondern 

auch als Weltseele allem Seienden innewohnt.“
35

 

Carl Gustav Jung begriff gleichfalls die von den Alchemisten gesetzte Ana-

logie zwischen der der Schlange zugeschriebenen feuchten Substanz
36

 als Alle-

gorie für ein stetiger Verwandlung unterzogenes Seiendes in einem ihm entspre-

chenden Raum als protometaphysisches Paradigma der Gebärmutter. Die Auflö-

sung der Elemente im Wasser nimmt nach Jung die Bedeutung einer Rückver-

                                                                                                                                  
32  H. Biedermann: Materie prima. Eine Bildersammlung zur Ideengeschichte der Al-

chemie, S. 6. 

33  Jung: „Es ist ein sich selbst genügendes Wasser, wie der Ouroboros, der ‚Schwanz-

fresser‘, von dem es auch heißt, dass er sich selber erzeuge, sich selber töte, und auf-

fresse“ [...] „Aqua es, qua occidit et vivificat“ (Das Wasser ist das, was tötet und be-

lebt). Es ist aqua benedicta, in welchem die Geburt des neuen Wesens vorbereitet 

wird.“ C.G. Jung: SAV, S. 88. 

34 Jung, C. G: PA, S. 226. 

35  Ebd., S. 227-269. 

36  Leisegang: Er „ist die feuchte Substanz und nichts in der Welt Unsterbliches oder 

Sterbliches, Lebendiges oder Lebloses kann ohne sie bestehen; der Fluss, der ausgeht 

von Eden und sich teilt in die vier Ursprünge.“ H. Leisegang: Das Mysterium der 

Schlange, in: Eranos-Jahrbuch 1939. Stuttgart: Die Gnosis 1939, S. 140f. Vgl. dazu 

die tiefpsychologische Interpretation von Jung: „Wie in der Alchemie, so hat auch in 

vielen gnostischen Systemen das Wasser die Doppelbedeutung von Leben und Tod.“ 

C.G. Jung: MC, S. 247. 

https://doi.org/10.14361/9783839445907 - am 14.02.2026, 11:48:32. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839445907
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Axiom III | 257 

 

setzung in den dunklen Anfangszustand des Ichs an, „in die Amnionflüssigkeit 

des graviden Uterus“:  

 

Häufig weisen die Alchemisten darauf hin, dass ihr Stein werde wie ein Kind im Mutter-

leib; sie nennen das ‚vas Hermeticum uterus‘ und dessen Inhalt foetal. Wie über das lapis, 

so sagen sie auch über das Wasser: ‚Dieses stinkende Wasser hat alles in sich, dessen es 

bedarf.‘
37

 

 

Spechen wir über Archetypen, dann ist der Ouroboros ein Bild für die archetypi-

sche Gebärmutter, wobei „jedes Neu-Geborene einem Schoss entstamme.“
38

 Die 

analytische Psychologie nähert sich dem uralten Symbol Ouroboros mittels einer 

Art vorgeburtlicher Phänomenologie an, um psychische Anfangszustände zu be-

schreiben: 

 

Der Ouroboros, das Bild der sich in den Schwanz beißenden Kreisschlange, ist, wie an an-

derem Ort ausführlich dargestellt wurde, das Symbol des psychischen Anfangszustandes 

und der Ursprungssituation, in der das Bewusstsein und das Ich des Menschen noch klein 

und unentwickelt ist.
39

 

 

Der vorgeburtliche Lebensraum ist nach Neumann durch folgende Merkmale de-

finiert: 

 

• Ourobos ist Vollkommenheit. 

• Ouroboros häutet sich innerhalb des geschlossenen Kreises der Ewigkeit.  

• Ouroboros gebiert sich selbst, tötet sich selbst, ist autark. 

• Ouroboros ist das entdifferenzierte Urelement aller Veränderungen und Wand-

lungen. 

 

Der Ouroboros ist nach Neumann der symbolische Aspekt der Vollkommenheit, 

symbolisiert durch den Kreis.
40

 Er wird stets kreisförmig dargestellt. Die Schlan-

ge beißt sich in den Schwanz und bildet einen geschlossenen Kreis, bedeutend 

jene Vollkommenheit, in der es keine eidetische Differenzierung gibt. Die Sym-

bolik des Kreises, der Kugel oder des Runden markiert einen Zustand, in dem 

die Gegensätze noch nicht voneinander getrennt sind. Der Kreis ist daher das 

                                                             
37  C.G. Jung: PP, S. 241. 

38  E. Neumann: Ursprungsgeschichte des Bewusstseins, S. 27. 

39  E. Neumann, E.: Die große Mutter, S. 33. 

40  E. Neumann: Ursprungsgeschichte des Bewusstseins, S. 22. 

https://doi.org/10.14361/9783839445907 - am 14.02.2026, 11:48:32. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839445907
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


258 | Matrixiale Philosophie 

Symbol für den ewigen Kreis aus Tod und Wiedergeburt, für die Einheit von 

Zerstörung und Schöpfung. 

Das Bild einer runden, kreisförmigen geometrischen Figur stimmt überein 

mit der Vorstellung der Vollständigkeit und Ganzheit – zwei Attribute, die im 

Laufe der Hochmythologie das Gebiet des Gottes einnehmen, wo der Kreis als 

Symbol für die Vollkommenheit des Weltalls gilt, in dem alle Elemente des 

Universums dem harmonischen Weltgesetz der Wandlungen folgen.
41

 

 

Es ist auch das Vollkommene, das die Gegensätze in sich enthält, als Anfang, weil diese 

Gegensätze noch nicht auseinandergetreten sind, die Welt noch nicht begonnen hat, als 

Ende, weil diese Gegensätze in ihm wieder zur Synthese zusammengetreten sind, die Welt 

in ihm wieder zur Ruhe gekommen ist.
42

 

 

Nach der Interpretation Jungs bedeutet der Ouroboros eine zeitlose und raumlose 

Sphäre
43

, er ist von jedem Ablauf ewig. Er hat keinen Anfang und kein Ende.
44

 

Das ourobotische Stadium existiert ohne Zeit, wie die „Selbstbeschreibung der 

großen Weltzeit, in der es noch kein Bewusstsein gab.“
45

  

 

Alles ist noch ‚Jetzt und Immer‘ als ewiges Dasein; Sonne, Mond und Sterne als Symbole 

der Zeit und damit der Vergänglichkeit sind noch nicht geschaffen, und Tag und Nacht, 

                                                             
41  Vom alten Orient über die hellenische Philosophie bis hin zum Orphismus und Phyta-

gorismus wandert das Kreissymbol mit seiner Bedeutung von Vollkommenheit ins 

Gebiet der Kosmologie, Theosophie und schließlich Philosophie. 

42  Ebd, S. 23. 

43  Neumann: „Für seine Rundheit gibt es kein Vorher und Nachher, d. h. keine Zeit, und 

kein Oben und Unten, d. h. keinen Raum.“ Ebd, S. 22. 

44  Jung: „Seine Kreisgestalt ist durch den Tempel, dessen ‚Grundriss keinen Anfang und 

kein Ende‘ hat, ausgedeutet. Seine Zerstückelung entspricht der späteren Idee der 

Trennung des Chaos und den vier Elementen. Damit ist der Anfang zu einer Ordnung 

in massa confusa gemacht.“ C.G. Jung: SAV, S. 251. 

45  Neumann: „Alles ist noch ‚Jetzt und Immer‘ als ewiges Dasein; Sonne, Mond und 

Sterne als Symbole der Zeit und damit der Vergänglichkeit sind noch nicht geschaf-

fen, und Tag und Nacht, gestern und morgen, Entstehen und Vergehen, d. h. aber der 

Ablauf des Lebens und Geburt und Tod sind noch nicht in die Welt eingetreten.“ E. 

Neumann: Ursprungsgeschichte des Bewusstseins, S. 26. 

https://doi.org/10.14361/9783839445907 - am 14.02.2026, 11:48:32. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839445907
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Axiom III | 259 

 

gestern und morgen, Entstehen und Vergehen, d. h. aber der Ablauf des Lebens und Ge-

burt und Tod sind noch nicht in die Welt eingetreten.
46

 

 

Erich Neumann stellt ebenfalls eine Analogie zwischen dem vorgeburtlichen 

Raum und der metaphysischen Bedeutung des weltlosen Raums im Zeichen des 

Ouroboros fest: 

 

Wie aber vor der Geburt des Menschen und des Ich keine Zeit ist, sondern Ewigkeit, ist 

vor seiner Geburt kein Raum, sondern Unendlichkeit.
47

 

 

Die Kreisförmigkeit des Ouroboros bezeichnet nach der analytischen Psycholo-

gie ein zirkuläres Werden ohne Anfang und ohne Ende. Er ist das reine Werden, 

die ewige Bewegung und die Schöpfung der Verwandlungen; er ist das Runde 

eines Rads, das sich selbst dreht, sich selbst gebärt und selbst sterben lässt. Als 

sich selbst verwandelndes Wesen ist der Ouroboros ferner ein Symbol der höchs-

ten Autarkie; er ist der „Draco interfecit seipsim, maritat se ipsum, impraegnat 

se ipsum“ (er tötet sich selbst, heiratet sich selbst und befruchtet sich selbst).
48

 Er 

beißt sich in den Schwanz und teilt sich ad infinitum, indem er aus dem einen 

zwei macht, „welche das Dritte und Vierten in sich haben.“
49

 

 

  

                                                             
46  Neumann: „Dies vorhistorische Dasein ist nicht Zeit, sondern Ewigkeit, so wie die 

Zeit vor dem Entstehen der Menschheit und die vor der Geburt oder der Zeugung 

Ewigkeit ist.“ Ebd., S. 26. 

47  Neumann: „Wie aber vor der Geburt des Menschen und des Ich keine Zeit ist, sondern 

Ewigkeit, ist vor seiner Geburt kein Raum, sondern Unendlichkeit“. Ebd., S. 26. 

48  Jung: „Die Vereinigung des Schwanzes mit dem Drachenschlund wurde… auch als 

Selbstbefruchtung aufgefasst, darum heißt es in dem Text: „Draco interfecit se ipsum, 

marita se ipsum, impraegnat se ipsum.“ C.G. Jung: SAV, S. 88. 

49  A. Eleazar: Donum Die, 1735 in A. Rob: Das hermetische Museum, S. 331. 

https://doi.org/10.14361/9783839445907 - am 14.02.2026, 11:48:32. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839445907
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


260 | Matrixiale Philosophie 

Abb. 8: Ouroboros. 

 

Quelle: Abraham Eleazar, Donum Die, Erfurt 1735 

 

Das Auffressen steht für Selbstvernichtung und -verneinung; der „Drachen-

schlund“ wird aber auch als „Selbstbefruchtung“ aufgefasst.
50

 

 

Einen und durch dieses Eine ist Alles geworden. Es ist der Ouroboros, der sich selbst 

schwängert und sich selbst gebiert, per definitionem ein creatum, obschon ein Zitat aus 

dem ‚Rosarium‘ angeführt wird, nach welchem Mercurius noster nobilissimus von Gott 

als eine res nobilis geschaffen worden sei.
51

 

 

Gleichfalls sind in ihm alle abgespaltenen und schon geformten Seienden enthal-

ten, sodass alle Gegensätze in ihm in der Vollkommenheit einer entdifferenzier-

ten Gattung vereinigt sind.
52

 

 

2.3  In der Gebärmutter sein:   

endokosmisches Ich oder primärer Narzissmus 

 

Das Symbol der ewigen Verwandlung und der noch nicht auseinandergetretenen 

Vollkommenheit in der Synthese aller Elemente spielt in der analytischen Psy-

chologie C. G. Jungs eine wesentliche Rolle, insofern das Symbol den Blick auf 

das physische Stadium des vom Mutterleib noch nicht getrennten Ichs richtet. 

Die ourobotische Ganzheit bzw. Selbstheit bezieht sich danach noch undifferen-

                                                             
50  C.G. Jung: SAV, S. 88. 

51  C.G. Jung: PP, S. 306. Vgl. dazu Jung: VZ, S. 88, 94 -100; Aio, S. 272; PA, S. 65, 73, 

84, 127, 254, 338, 515; MC, S. 349. 

52  Ebd, 279. 

https://doi.org/10.14361/9783839445907 - am 14.02.2026, 11:48:32. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839445907
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Axiom III | 261 

 

ziert auf den kollektiv unbewussten „ursprünglichen Archetyp“
53

, sodass das 

Bildsymbol Ouroboros einen Archetypus des kollektiven Unbewussten der Seele 

umfasst, der einer Entwicklungsstufe der Menschheit entspricht, „die in der see-

lischen Struktur jedes Menschen, er-innert‘ werden kann“
54

 und unbewusst ist, 

insofern bei diesem Stadium von einer Trennung zwischen „Unbewusstem und 

ich noch nicht gesprochen werden kann“
55

, da in dieser Ursprungssituation noch 

eine „totale Abhängigkeit des Ich und Einzelnen vom Unbewussten und Gan-

zen“
56

 existiert. 

In der komplexen Psychologie Erich Neumanns ist der Ouroboros ebenfalls 

„Symbol des psychischen Anfangszustandes und der Ursprungssituation, in der 

das Bewusstsein und das Ich des Menschen noch klein und unentwickelt sind.“
57

 

Er ist die symbolische Selbstdarstellung eines frühmenschheitlichen Zustandes, 

den Neumann als „frühkindliches Dasein der Menschheit“ interpretiert.
58

 Der 

Ouroboros gehört danach noch zu keiner archetypischen Differenz, sodass dem 

Unbewussten noch keine eidetische Differenz zwischen Mutter und Vater mög-

lich ist.
59

 Die Differenzierung von Innen- und Außenwelt hat noch nicht stattge-

funden. Der Mensch ist noch nicht in die Welt gekommen, sagt Neumann, das 

heißt, er hat sich noch nicht selbst der Natur gegenübergestellt, „das Ich ist noch 

                                                             
53  Neumann: „Die ouroborische Ganzheit, die auch als Symbol der miteinander vereinig-

ten Ureltern erscheint, aus denen sich später die Figuren des Großen Vaters und der 

Großen Mutter herauslösen, ist somit das vollkommenste Beispiel des noch undiffe-

renzierten ‚Urarchetyps‘“. E. Neumann: Die große Mutter, S. 33. 

54  E. Neumann: Ursprungsgeschichte des Bewusstseins, S. 25. 

55  Neumann: „Das Kind ist gewissermaßen noch ungeboren und im mütterlichen Ouro-

bos enthalten.“ E. Neumann: Zur Psychologie des Weiblichen, S. 4. 

56  Ebd.  

57  E. Neumann: Die große Mutter, S. 33. 

58  Neumann: „Dies Runde und das Sein im Runden, das Sein im Ouroboros, ist die sym-

bolische Selbstdarstellung eines frühmenschheitlichen Zustandes, des frühkindlichen 

Daseins der Menschheit wie des Kindes.“ E. Neumann: Ursprungsgeschichte des Be-

wusstseins, S. 25. 

59  Neumann: „Als Symbol des gegensatzenthaltenden Ursprungs ist er das ‚Große Run-

de‘, in dem positive und negative, männliche und weibliche, bewusstseinszugehörige 

und bewusstseinsfeindliche und unbewusste Elemente miteinander vermischt sind. In 

diesem Sinne ist der Ouroboros auch ein Symbol der Ungeschiedenheit des Chaos, des 

Unbewussten und der Totalität der Psyche, die vom Ich als Grenzerfahrung erlebt 

wird.“ Neumann, E.: Die große Mutter, S. 33. 

https://doi.org/10.14361/9783839445907 - am 14.02.2026, 11:48:32. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839445907
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


262 | Matrixiale Philosophie 

nicht im Gegensatz zum Unbewussten auf sich selbst gestellt, sondern Eigen-

Sein.“
 60.  

Ähnlich entspricht der Ouroboros in der analytischen Psychologie C. G. 

Jungs dem Entwicklungsgrad des Bewusstseins, des Ichs, in einem embryonalen 

Zustand. Das Ich, das noch nicht in die Welt gekommen ist, dem keine Natur 

gegenübersteht, das nicht in der Welt ist, da es durch keine Äußerlichkeit betrof-

fen ist, lässt sich im Sinne der kollektiven Archetypen Jungs durch das noch 

nicht geborene Ich darstellen, das sich noch im Zustand einer vorgeburtlichen 

Phase befindet. Es ist immer durch eine negative phänomenologische Erfahrung 

von Unbestimmtheit auf die vorgeburtliche Zeit zurückzuführen.
61

 

 

2.4  Widerlegung der weiblichen Interpretation des 

ourobotischen Archetyps: Ouroboros als Archetyp, der in 

sich die Entdifferenzierung der Einzelnen birgt 

 

Der embryonale Zustand des Ichs wird nach der systematischen Psychologie 

Neumanns als Charakter eines Archetyps aufgefasst, dessen Gewicht auf mütter-

lichen Merkmalen liegt: Die runde Gestalt, die Form des Schwanzes und die zir-

kuläre semantische Bedeutung des Symbols sowie sein Ursprung und seine Her-

kunft geben Neumann Anlass dazu, den „ourobotischen Zustand“ im Körper der 

Mutter zu schildern. In dieser Weise konstatiert Neumann zwischen der symboli-

schen Bedeutung des Ouroboros und dem kollektiven unbewussten Urarchetyp 

des „großen Weiblichen“ (auch: der „großen Mutter“
62

), tiefe Gemeinsamkeiten. 

                                                             
60  Dieses Ursprungsstadium wurde von Neumann auch Ourobos-Inzest genannt. Dieser 

ist nach Neumann im Neurotiker zu betrachten, durch sein Benehmen, sein „Nicht-

zur-welt-kommen-Wollen,“ vgl. E. Neumann: Ursprungsgeschichte des Bewusstseins, 

S. 50. 

61  Neumann: „Ein embryonaler noch unentfalteter Ich- und Bewusstseinskeim schläft im 

vollkommenen Runden und erwacht in ihm. Daher ist es unwichtig, ob es sich um 

eine Selbstdarstellung dieser psychischen Stufe handelt, die sich im Symbol manifes-

tiert. [...] Da das Ich im Embryonalzustand, auch im seelischen, keine Eigenerfahrung 

hat und haben kann beschreibt das spätere Ich diesen früheren Zustand, von dem es 

unbestimmte, aber symbolisch fassbare Erkenntnis hat, als ‚vorgebürtliche Zeit.‘“ 

Ebd., S. 26.  

62  Dabei sind die Übergänge zwischen „Ouroboros“ und dem Urarchetyp des „Großen 

Weiblichen“ wie die zwischen dem Urarchetyp des „Großen Weiblichen“ und dem 

Archetyp der „Großen Mutter“ fließend. Vgl. E. Neumann: Die große Mutter, S. 34. 

https://doi.org/10.14361/9783839445907 - am 14.02.2026, 11:48:32. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839445907
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Axiom III | 263 

 

Der Elementarcharakter
63

 der „große Mutter“ wird unter der Gestalt des „großen 

Enthaltenden“ festgehalten und umfasst als ewige Substanz. So wie die große 

Mutter das „große Behältnis“ ist, wird von ihr alles einzeln Seiende entfaltet. 

Neben dem Elementarcharakter
64

 des Urarchetyps des großen Weiblichen steht 

sein Wandlungscharakter, der unmittelbar auf die Vergänglichkeit der Zeit ver-

weist. Die Darstellung des Weiblichen durch hervorgehobene Brüste und runde 

Hüfen soll nach Neumann auf die ewig sich verwandelnde Schlange zurückge-

hen. Die symbolische Hermeneutik Neumanns stellt dem Körper der Mutter den 

metaphysischen Wert eines undifferenzierten Alls gegenüber, sodass die Figur 

der Mutter eine metaphysische Bedeutung annimmt, als sei sie die Quelle und 

der Ursprung, aus dem alles Seiende entstanden ist. 

An diesem Punkt muss jedoch die Frage gestellt werden, ob dieses generati-

ve Organ und dessen Funktionalität unmittelbar mit der Figur der Mutter ver-

bunden werden darf. Davon ausgehend, dass die Mutter über eine extrauterine 

Bildungskraft verfügt, sollte die ourobotische Bildungskraft eher aus der Pers-

pektive der Nicht-Weltlichkeit wahrgenommen, unsere Ansicht nach aber nicht 

in der Figur der Mutter anthropologisiert werden. Diese Gleichsetzung von Mut-

terarchetyp und Ouroboros, in die Neumanns Archetypenlehre gerät, beruht dar-

auf, dass die kollektiven unbewussten Archetypen einer psycho-anthropo-

morphischen Gradation unterzogen sind: Je reifer das psychologische Bewusst-

sein einer Individualität oder eines Kollektiven, desto mehr nähert es sich der an-

thropomorphischen Darstellung der männlichen oder weiblichen Individuation 

an. 

Auch eine Geschlechtsentdifferenzierung als Merkmal kann dem ouroboti-

schen Symbol zugeschrieben werden: Der Ouroboros enthält für die analytische 

Psychologie sowohl das Männliche als auch das Weibliche. C. G. Jung vertritt 

die Ansicht, dass der Ouroboros eine Einheit des „mann-weiblichen Gegensat-

zes“ darstelle, dass er als „miteinander verbundene Kohabitation“
65

 zu verstehen 

                                                             
63  Neumann bildet zwei formale Merkmale des kollektiven Unbewussten: Elementarcha-

rakter und Umwandlungscharakter.  

64  Neumann: „Als Funktion ist das hervorstechende Merkmal des Elementarcharakters, 

das ‚Enthalten‘. Außerdem äußert er sich positiv im Schutzgeben, Nähren und Wär-

men, negativ im Verstoßen und Entbehrenmachen [...] Der Elementarcharakter, ob-

gleich er in sich ebenso zweideutig und relativ ist wie der Wandlungscharakter, das 

heißt, so wie dieser einen ‚guten‘ und einen ‚bösen‘ Aspekt hat, ist die Grundlage für 

die konservative, stetige und gleichbleibende Seite des Weiblichen, die im Mütterli-

chen überwiegt.“ Ebd, S. 40. 

65  Ebd. 

https://doi.org/10.14361/9783839445907 - am 14.02.2026, 11:48:32. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839445907
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


264 | Matrixiale Philosophie 

sei. Jung hat unter dem Begriff „der junge Hermaphrodit“ schon auf den Zu-

sammenhang der dualen Geschlechterdifferenzierung bei der psychischen Ur-

sprungssituation des Ouroboros hingewiesen. Danach ist der Ouroboros das 

Symbol des Hermaphroditus, des anfänglichen Wesens, das in dem klassischen 

„Bruder-Schwester-Paar auseinandertritt und in der ‚coniunctio‘ sich vereinigt
66

, 

um zum Schlusse in der strahlenden Gestalt des ‚lumen novum‘, der Lapis, wie-

der zu erscheinen.“
67

  

In der komplexen Symbologie von Jungs ethnoreligiöser Kulturforschung ist 

der Ouroboros also ein von der Einheit abgeleitetes Symbol, das für die Vereini-

gung von Gegensätzen steht, sodass sich eine geschlossene kreisförmige Bewe-

gung bildet.
68

 

Aus matrixialer Sicht ist der Ouroboros kein auf das Mütterliche bezogener 

symbolischer Archetypus, da das Mütterliche beim in-formierten menschlichen 

Geschlechtspaar bereits eine formgegebende Differenz voraussetzt. Das Weibli-

che und das Männliche sind vielmehr als verschiedene Arten anzunehmen. Diese 

Differenzierung wird als eidetische Differenzierung betrachtet, da sie Gegensät-

ze umfasst, die schon in der Welt auseinandergetreten sind. 

Verfolgt man die historiographischen Dokumente, die den Ouroboros be-

schreiben, dann hat er vielmehr die Bedeutung eines sich selbst gebärenden 

Organs, das durch kein Geschlecht bestimmbar ist, das alle Arten undifferenziert 

in sich vereint. Es bildet sich somit eine amorphe Gattung. Insofern beruht die 

absolute Einheit der Gegensätze nicht auf einer Zusammenfassung des Väterli-

chen und Mütterlichen, sondern auf einer undifferenzierten großen Gattung, die 

nicht in der Welt anzutreffen ist. 

 

 

  

                                                             
66  Vgl. C.G. Jung: MC, S. 48, 52, 70, 106, 169, 185, 88, 208, 210, 261, 226 -229nff.  

67  C.G. Jung: PA, S. 337-340ff. 

68  Jung: „Der sich selbst verschlingende Drache gilt in der Alchemie als Hermaphrodi-

tus, weil er sich selber erzeugt und gebiert.“ C.G. Jung: SAV, S. 279 „Die sich im al-

chemistischen Prozess zu allermeist im Ouroboros offenbart, dem Drachen, der sich 

selbst frisst, begattet, schwängert, tötet und wieder auferstehen macht. Er besteht als 

Hermaphroditus aus Gegensätzen und ist zugleich das diese vereinigende Symbol.“ 

C.G. Jung: PA, S. 471. 

https://doi.org/10.14361/9783839445907 - am 14.02.2026, 11:48:32. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839445907
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Axiom III | 265 

 

3.  DEMONSTRATIO II: GEBÄRMUTTER ALS WELTLOSE 

GATTUNG: DAS SURREALE BEHÄLTNIS  

ALLER SEIENDEN 

 

3.1  Spekulative umfassende kosmogonische Gattung:  

„Alles in Eins“ 

 

Während das kosmogonische Ei ein weltanschauliches Bild zum Aufbau der me-

sopotamischen und hochmythologischen Kultur war
69

, ist dieses Motiv in der 

platonischen Lehre eher ein mythisches Ideal und Vorbild zur Darstellung einer 

kosmologischen Grundordnung. Es gibt bei Platon eine einzige Form, die alles in 

sich enthält: der Kreis. Er umgibt alle existierenden Dinge und Elemente des 

Universums. Die Figur der einzigen Form enthält alle Figuren. 

Es ist offensichtlich, wie das kosmogonische und spekulative Mythem des 

kugelförmig Lebenden das philosophische Denken so bestimmt hat, dass dieses 

Bild in sich geschlossener Vollständigkeit zum Ansatzpunkt vielfältiger kosmo-

gonischer Spekulationen wurde – nicht zuletzt für die metaphysische Tradition, 

in der Denken und Sein als Inbegriff der Beschaffenheit des vollkommensten 

Seienden (Gott) zusammengefügt sind. Der Einfluss von Wissenschaft, Technik 

und Mythologie des Orients ist bei Platon deutlich. Berücksichtigt man seine 

Richtlinien für die kosmologische Stadtplanung
70

, findet sich der Anspruch, die 

vollkommene Vollständigkeit des Himmelsreiches in der Stadt abzubilden. 

Nach Platon ist die kreisförmige Gestalt die vollkommenste Form zur Be-

schreibung der ersten Lebensform. 

 

                                                             
69  Die sumerische Mythologie rechnet mit dem babylonischen Bild vom Weltenei als ur-

sprünglichem Ganzen. Das Symbolbild des kosmogonischen Eis ist auch in der hindu-

istischen, zoroastrischen und altägyptischen Weltentstehungslehre zu finden.  

70  Topisch: „So hat Platon, dessen Abhängigkeit vom Geiste des Orients noch immer 

unterschätzt wird, nicht nur die Vorstellung der Himmelsstadt philosophisch spiritua-

lisiert, sondern auch Richtlinien für eine kosmologische Stadtplanung gegeben, deren 

Verwandtschaft mit nahöstlichen Vorbildern, aber auch mit den Theorien des indi-

schen Arthashastra und des Tschou-li unverkennbar ist. In seinen ‚Gesetzen‘ verlangt 

er, die Akropolis der Idealstadt, auf welcher die Heiligtümer der Hestia, des Zeus und 

der Athene ihren Platz haben, solle mit einer Ringmauer umgeben werden, von der 

aus die Stadt und das ganze Land in zwölf Teile einzuteilen sei.“ E. Topitsch: Vom 

Ursprung und Ende der Metaphysik, S. 91. 

https://doi.org/10.14361/9783839445907 - am 14.02.2026, 11:48:32. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839445907
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


266 | Matrixiale Philosophie 

Von diesen vieren aber hat das Weltgefüge jedes einzelne ganz in sich aufgenommen. Aus 

dem gesamten Feuer, Wasser, Luft und Erde fügte es nämlich derjenige, welcher es zu-

sammenfügte, zusammen, ohne außerhalb desselben einen Teil oder die Kraft irgendeines 

jener zurückzulassen, in der Absicht, dass erstens ganz, so sehr möglich, das vollkommene 

Lebende sei und aus vollkommenen Teilen bestehend und außerdem ein Eines, da ja nichts 

übrig gelassen war, woraus ein anderes der Art gebildet werden konnte, sowie ferner, da-

mit es unalternd und keinem Siechtum unterworfen sei, indem er erwog, dass Warmes und 

Kaltes und alles, was eine große Kraft übt, wenn es auf einen zusammengesetzten Körper, 

von außen ihn umgebend, zur Unzeit einwirkt, ihn auflöst und durch Herbeiführung von 

Alter und Krankheiten untergehen lässt. Aus diesem Grunde und durch solche Schlüsse 

bestimmt, gestaltete er es aus lauter Ganzen als ein vollkommenes, nie alterndes noch er-

krankendes Ganzes und verlieh ihm die ihm angemessene und verwandte Gestalt.
71 

 

 

Das kugelige Lebende umfasst danach sämtliche Teile des Kosmos, sodass alle 

Elemente, alle Seienden, umfasst sind in der Vollkommenheit und Einheit des 

kreisförmig runden Lebenden. Die kugelförmige Gestalt hat eine zentrale Bedeu-

tung bei der Erklärung des kosmologischen Entstehungsgrundes, da sie dem 

vollkommen Lebenden das verleiht, was alle Seienden in sich ohne Differen-

ziertheiten enthalten. 

 

Dem Lebenden aber, das bestimmt war, alles Lebende in sich zu umfassen, dürfte wohl 

die Gestalt angemessen sein, welche alle irgend vorhandenen Gestalten in sich schließt; 

darum verlieh er ihm die kugelige, vom Mittelpunkte aus nach allen Endpunkten gleich 

weit abstehende kreisförmige Gestalt, die vollkommenste und sich selbst ähnlichste aller 

Gestalten, indem er das Gleichartige für unendlich schöner ansah als das Ungleichartige.
72

 

 

Das vollkommene Ganze enthält in sich alle möglichen Seienden. Es ist, in Ana-

logie zum ourobotischen Symbol, ein Ganzes, außerhalb dessen nichts ist. Das 

kugelförmig Lebende stellt sich als eine Gattung dar, aus der nach der platoni-

schen Emanationslehre die Elemente ausdifferenziert, geformt und gebildet wer-

den: 

 

Denn nirgendwoher fand ein Zugang oder Abgang statt, war doch nichts vorhanden, son-

dern ein Sichselbstverzehren gewährt der Welt ihre Nahrung; sie ist kunstvoll so gestaltet, 

dass sie alles in sich und durch sich tut und erleidet, da ihr Bildner meinte, als sich selbst 

genügend werde sie besser sein als eines andern bedürftig. Auch Hände, deren sie weder 

                                                             
71  Platon: Tim 33a-33b, S. 43 ff. 

72  Ebd. 

https://doi.org/10.14361/9783839445907 - am 14.02.2026, 11:48:32. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839445907
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Axiom III | 267 

 

um etwas zu fassen noch zur Abwehr bedurfte, ihr zwecklos anzufügen, hielt er für unnö-

tig, desgleichen auch Füße oder überhaupt Gehwerkzeuge.
73

 

 

3.2  Eine Amme für das kosmogonische Werden:  

Vom chaos zum ordo 

 

Platons Dialog Timaios, bekannt auch unter der Überschrift „Über die Natur“, 

widmet sich unter anderem der Untersuchung der Frage nach der Entstehung des 

Kosmos. Die philosophische Annährung an das Problem beinhaltet drei Anhalts-

punkte: einen kosmogonischen, einen physischen und einen anthropologischen. 

Die kosmogonische Fragestellung untersucht das Problem der Entstehung des 

Universums als solches. 

Timaios hält einen Vortrag über die Genesis der Welt und ihre Beschaffen-

heit. Seine naturphilosophischen Spekulationen handeln von der Beschreibung 

des Ursprungs, der Entstehung und Entwicklung der Welt. Die Spekulationen 

über die Entstehung und Entwicklung des Kosmos bergen unmittelbar die teleo-

logische Fragestellung in sich, ob die erschaffene Weltordnung auf sich selbst 

oder auf eine äußerliche Ursache zurückgeführt werden kann. Nach Timaios hat 

der Demiurg den bestmöglichen Kosmos erschaffen. Er ist jedoch kein allmähli-

cher Schöpfer, der aus dem Nichts Naturgeschöpfe hervorbringt, sondern er gab 

dem Kosmos nur die bestmögliche Ordnung. Die Fragestellung der Genese, das 

heißt der Entstehung des Seienden, wird nicht als schöpferische Aussage behan-

delt, sondern ontogenetisch und morphogenetisch: Wie gewinnt das Seiende 

Form, Struktur und Ordnung? Der Figur des Demiurgen steht für die Anordnung 

der Welt und die Wandlung von einem Zustand chaotischer Bewegungen hin 

zum geordneten Kosmos. Die kosmogonische Fragestellung befasst sich infolge-

dessen mit der Problematik der In-formierung der Seienden und Substanzen, al-

so, wie sich das undifferenziert kugelförmig Lebende ausdifferenziert. 

Um diese Frage zu beantworten, entwirft Timaios eine klare ontologisch-

taxonomische Systematik, nach der jeder Form eine ontologische Qualität ent-

spricht, die hierarchisch geordnet ist. Diese „ontologische Eskalation“ beruht bei 

Platon in der Differenz zwischen Seiendem und Werdendem. Die kosmologische 

Morphogenese in „Timaios“, die auf ein formloses Zugrundliegendes zurückge-

führt wird, ist jedoch nicht „metaphysikfrei“. Im Gegensatz zu den Vorsokrati-

ken lässt sich die Bildung der Weltordnung bei Platon nicht auf ein stoffliches 

Urprinzip zurückführen, da dies zu einem reinen Aggregatzustand führt, sondern 

wird vielmehr im Sinne einer Emanationslehre formuliert. Timaios beschreibt 

                                                             
73  Ebd. 

https://doi.org/10.14361/9783839445907 - am 14.02.2026, 11:48:32. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839445907
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


268 | Matrixiale Philosophie 

eine Ursubstanz, eine formlose Ursubstanz, in der alle Formen enthalten sind 

und welcher der Demiurg Form gibt.  

Dieses Prinzip wird der Amme des Werdens zugeschrieben, „Chora“ ge-

nannt. Es tritt als eine Art gestaltlose, bestimmungslose dritte Gattung, auf, die 

als das Aufnehmende ausgezeichnet ist. Wie eine Amme ist sie der Ausprä-

gungsstoff für alles und gewährt jedem Entstehenden einen Ort. Ob unter Chōra 

nun ein abstrakter oder noetischer Raum zu verstehen ist, bleibt offen.
74

 Sie ist 

das Behältnis des Werdens, der Verwandlung und Veränderung, der Ort für die 

Nichtseienden.
75

 

 

4.  Problem: Allegorische Liason zwischen geschlossenem 

Kosmos und Amme/Kosmos-Sorgerin 

 

Wie bereits angedeutet, verleiht Platon in „Timaios“ dem formlos Zugrundlie-

genden einen matrixialen Charakter. Diese Analogie wird von der feministischen 

Theorie als zentraler Punkt für eine Kritik am patriarchalischen Weltanschau-

ungsmodell herangezogen. Im Rahmen der feministischen Theorie widmet sich 

Julia Kristeva der platonischen Chōra. Ihre Interpretation des Begriffs, in der die 

utopische Konstruktion dessen entlarvt wird, was als das „ewige Weibliche“
76

 

angesehen wurde, übte entscheidenden Einfluss auf die feministischen Theorien 

aus, dergestalt, dass der Körper der Mutter und dessen Signifikant von nun an als 

Aufstandsmetapher gegen die Widerlegung des sogenannten „väterlichen Geset-

zes“ verstanden wurde.
77

  

                                                             
74  T. Kratzert: Die Entdeckung des Raums: Vom hesiodischen „chaos“ zur platonischen 

„chora“, S. 90. 

75  Platon: Tim (49a.b), S. 87. 

76  Margaroni: „In the area of feminist theory in particular, the semiotic chōra was re-

peatedly dismissed as ‚one of the most problematic aspects‘ of Kristeva’s work, one 

lending itself to utopian constructions of ‚a quasi-mystical realm‘ that, as Gerardine 

Meaney puts it, ‚look suspiciously like eternal feminine.‘“ M. Margaroni: „The Lost 

Foundation. Kristeva’s Semiotic Chōra and its Ambiguous Legacy“, in: Hypatia, 20/1 

(2005), S. 79. 

77  Margaroni: „In her own essay on chōra Elizabeth Grosz draws attention to the familiar 

tendency in Western philosophy, „to depend on the resources and characteristics of a 

feminity disinvested of its connections with the female, and especially the maternal 

body (and) made to carry the burden of what it is that men cannot explain, cannot ar-

ticulate or know.“ Vgl. ebd, S. 94. 

https://doi.org/10.14361/9783839445907 - am 14.02.2026, 11:48:32. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839445907
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Axiom III | 269 

 

Kristevas Auslegung des platonischen Begriffes Chōra steht unter dem Ver-

dacht, eine subversive feministische Semantik hervorzubringen. Der Körper der 

Mutter als subversives Element, das die symbolischen väterlichen Gesetze in 

Frage stellt
78

 und sich ihnen gegenüberstellt, ist nach feministischer Rezeption 

eine ahistorische, akritische und rein semantische Beobachtung. Die sprachliche 

Bezeichnung der Verdrängung primärer libidinöser Triebe aber lässt sich durch 

das Symbolische
79 

deuten. Das Symbolische ist nach Kristeva in Folge von La-

cans Theorie das Gesetz des Vaters. Wenn es den universellen Locus und das 

Organisationsprinzip der Kultur umfasst, ist es dem Semiotischen untergeord-

net.
80

 Während das Symbolische unter Verdrängung primärlibidinöser Triebe die 

Ordnung der Einheit darstellt, ist das Semiotische
81 

Zeichen jener vielfältigen 

                                                             
78  Margaroni: „Read as a metaphor for ‚the maternal uterus‘, the chōra was critized as 

one more regression to a-historical perception of feminity.“ ebd, S. 79. 

79  Kristeva verweist die zwei voneinander nicht trennbaren und zusammenfügenden 

Modalitäten, die Sinngebung umfassen, nämlich das symbolische und das semiotische 

Feld, auf die in den 70er Jahren vorherrschenden linguistischen Strömungen, die stark 

von der Triebtheorie und freudianisch-psychoanalytischen Ansätzen beeinflusst wa-

ren. Beide Modalitäten umfassen nach ihr die zwei gegenwärtigen Forschungslinien in 

Sprachwissenschaft und Linguistik. Eine betont die Tatsache, dass das Unbewusste 

reguliert, die willkürliche Zusammensetzung zwischen Signifikant und Signifikat re-

guliert oder „motiviert“. Die Willkürlichkeit wird nach den leeren Signifikanten 

wahrgenommen, das heißt Zeichensysteme, die keine bestimmte und festgelegte Be-

deutung haben, aber dennoch eine bestimmte Funktion nach der freudianischen Trieb-

theorie erfüllen. Die zweite besteht darin, „dem Formalen der Theorie eine ‚Schicht‘ 

der semiosis zuzuweisen, die in der Pragmatik und der Semantik isoliert und in ihnen 

festgeschrieben wurde. Diese Theorie nimmt ein Subjekt des Aussagens an und setzt 

die modallogischen, präsupositionellen und anderen Relationen zwischen Sprechern 

beim Sprechakt in einer ‚Tiefenstruktur‘ an.“ J. Kristeva, Die Revolution der poeti-

schen Sprache, S. 31. 

80  Die Heterogenität und Offenheit der Bedeutungen läuft nach Kristeva darauf hinaus, 

die Grenze zum Symbolischen zu ziehen, sodass alle marginalen Diskurse, intelligib-

len Diskurse und poetischen Gesten zum Ausdruck kommen können. Die semiotische 

Dimension einer Aussage (untrennbar von einem Subjekt, das diese postuliert), das 

Semiotische und das Symbolische, bedingen einander und bilden zusammen das Sub-

jekt und dessen linguistische Gesetze. Vgl. ebd, S. 30f. 

81  Kristeva: „Um eine strukturelle Bedeutung für die semiotische Modalität zu finden, 

stützt sie sich auf die freudianische Psychoanalyse und erkennt Zeichen für Disposi-

tion der Triebe, und „geht es um Primärvorgänge, bei welchen sich Energie sowie de-

https://doi.org/10.14361/9783839445907 - am 14.02.2026, 11:48:32. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839445907
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


270 | Matrixiale Philosophie 

Triebe, die nach Kristeva nur unter der Bedingung des mütterlichen Körpers 

vorzustellen sind. 

Während die Einheit, das Organisationsprinzip und die Universalität der Li-

bido die Verdrängung primärlibidinöser Triebe voraussetzen, benennt Kristeva 

die Subversion des väterlichen Gesetzes der Sprache, indem sie auf die vielfälti-

gen heterogenen Triebe im Körper der Mutter als Zeichen des weiblichen Locus 

hinweist. Der mütterliche Körper übernimmt danach die performative Dimension 

der vielfältigen Libido, die in der poetischen Sprache Quelle der Subversion in-

nerhalb des Symbols ist. Der mütterliche Körper ist das einzige, was die vielfäl-

tigen Triebe zum Ausdruck bringen kann, da er noch die abhängige Bindung mit 

dem Kind hat, indem er es negiert oder nicht negiert. 

 

4.1  Semiotische Funktion der präödipalen Chora 

Dem weiblichen Locus entspricht nach Kristeva die in der Sprache zustande ge-

brachte Performativität der weiblichen Körper, die durch vielfältige Triebzustän-

de gekennzeichnet ist. Daher ist die vor-symbolische Dimension der Sprache 

vergleichbar mit der platonischen Chōra.
82

 Chōra ist noch kein Signifikant, hat 

noch keine Bedeutung. Chōra hat keine Vorstellung zur Voraussetzung, keine 

Disposition
83

, sondern ist reine, unbestimmte Artikulation. Diese aber ist dem 

symbolischen Gesetz des Vaters und der Repräsentation unterstellt
84

 in dem Sin-

ne, dass die von der formlosen Gattung angedeutete präödipale semiotische Ebe-

ne
85

 dem mütterlichen Körper zugeschrieben wird, sie es als Zeichen der symbo-

                                                                                                                                  
ren Einschreibung verschieben und verdichten: Diskrete Energiemengen durchlaufen 

den Körper des späteren Subjekts und setzen sich im Laufe der Subjektwerdung nach 

Maßgabe von Zwängen ab, die auf den immer schon semiotisierenden Körper durch 

Familien- und Gesellschaftsstrukturen ausgeübt werden.“. Ebd, S. 36. 

82  Kristeva: „Auf diese Weise artikulieren die Triebe, ihrerseits sowohl ‚energetische‘ 

Ladungen als auch ‚psychische‘ Markierung, das, was wir eine chōra nennen: eine 

ausdrucklose Totalität, die durch die Triebe und deren Stasen in einer ebenso flüssigen 

wie geordneten Beweglichkeit geschaffen wird.“ Ebd, S. 36. 

83  Ebd. 

84  Kristeva: „So ist die chōra zwar einheits-, identitäts- und gottlos, gleichwohl ist sie 

einer Reglementierung unterworfen, wenn auch nicht der des symbolischen Gesetzes, 

so doch einer Reglementierung, die provisorische, stets von neuem sich bildende Arti-

kulation erzeugt.“ Ebd, S. 37. 

85  Kristeva: „Es geht also um präödipale, semiotische Funktionen, um Energieabfuhren, 

die den Körper im Verhältnis zur Mutter binden und orientieren.“ Ebd, S. 38. 

https://doi.org/10.14361/9783839445907 - am 14.02.2026, 11:48:32. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839445907
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Axiom III | 271 

 

lischen „Destruktion, Aggression und Tod zum Fundament“ nimmt.
86

 Der Chōra 

entspricht die Funktionalität des Vor-Symbolismus
87

, sodass es – nach der Theo-

rie Lacans – um präödipale „semiotische Funktionen“ geht, bei denen der Körper 

in Verbindung zur Mutter steht.
88

 Wenn die semiotische Ebene der Sprache, dar-

gestellt in der Chōra, eine präsymbolische Funktion erfüllt und für das Subjekt 

der Ort seiner Geburt ist, ist sie auch der Ort der Destruktion des Subjektes, der 

Repräsentation des väterlichen Gesetzes des Subjektes. 

Für Kristeva bedeutet der mütterliche Körper ein Zeichen der subversiven 

Performativität – tätig durch eine Poetisierung der Sprache – gegenüber der 

symbolischen Dimension der Sprache, die dem väterlichen Gesetz zugeordnet 

wird. Chōra ist eine Stellung ohne Bedeutung. Sie steht vor der Sprache, geht 

„als Einschnitt und als Artikulation – als Rhythmus – der Evidenz und Wahr-

scheinlichkeit, der Räumlichkeit und Zeitlichkeit voraus.“
89

 

 

4.2  Diskussion über die subversive Kraft des mütterlichen 

Körpers und die Poetik der Gebärmutter als Weltlosigkeit 

Mit einer Kritik von Judith Butler können wir andeuten, dass die Negation des 

Symbolischen und Konstituierenden ursächlich für das Symbolische ist. Infolge-

dessen bedeutet Gegenüberstellung der kulturellen Realität des Vaters und vor-

kulturelle Realität des mütterlichen Körpers keinen Widerspruch, sodass die Ne-

gation des väterlichen Gesetzes, das heißt Negation und Destruktion des Symbo-

lischen, das Produkt und die Ursache dessen Diskurses ist.
90

 Der mütterliche 

                                                             
86  Kristeva: „Insofern kann man sagen, dass der mütterlichen Körper das symbolische 

Gesetz vermittelt, welches die gesellschaftlichen Verhältnisse regelt, und daß dieser 

Mutterkörper im Zeichen von Destruktion, Aggression und Tod zum Fundament der 

Auflage wird.“ Ebd, S. 39. 

87  Kristeva: „Die die semiotische chōra organisierenden Funktionen lassen sich, gene-

tisch gesehen, nur im Lichte einer Theorie des Subjekts klären, die dieses nicht auf ein 

Verstandessubjekt verkürzt, sondern in ihm auch den Schauplatz der vorsymbolischen 

Funktionen freilegt“. Ebd, S. 38. 

88  Ebd. 

89  Ebd, S. 36. 

90  Butler: „Während Kristeva einen Körper der Mutter vor dem Diskurs ansetzt, der in 

der Struktur der Triebe seine eigene kausale Kraft ausübt, würde Foucault zweifellos 

die These vertreten, dass die diskursive Produktion des mütterlichen Körpers als vor-

diskursives Phänomen nur eine Taktik der Selbst-Erweiterung und Verschleierung je-

ner spezifischen Machtbeziehungen ist, welche die Trope des ‚Körpers der Mutter‘ 

hervorbringt. Dieser Theorie zufolge würde der Körper der Mutter nicht mehr als ver-

https://doi.org/10.14361/9783839445907 - am 14.02.2026, 11:48:32. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839445907
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


272 | Matrixiale Philosophie 

Körper ist innerhalb des väterlichen Gesetzes, und sein Umsturz setzt den Ein-

sturz der Semiotik des mütterlichen Körpers voraus.
91

 

Wie bereits gesehen, wird bei Kristeva die Chōra dem mütterlichen Körper 

zugeschrieben. Die vorsymbolischen rhythmischen Intonationen und Gebärden 

handeln von Artikulationsmitteln, damit den Kindern der Übergang in die Welt 

gelingt. Der Körper der Mutter jedoch behält nach Kristeva keinen väterlichen 

Symbolismus, insofern die Mutter sich von den symbolischen ödipalen Gesetzen 

distanziert. Kristevas Verwechslung des ontologischen Regimes des mütterli-

chen Körpers (symbolische Dimension) und der Matrix, der Gebärmutter (Entität 

vorweltlicher und vorsprachlicher Dimension) führt dazu, dass Kristeva in der 

Negation der symbolischen Ordnung des mütterlichen Körpers die echte, vielfäl-

tige, triebhafte Sprache sieht, die Semiotik. Die Negation des mütterlichen Kör-

pers aber ist, wie schon Butler erkannte, die Ursache oder Voraussetzung für 

dessen Entstehung. 

Nach der Diskussion über die Beimessung mütterlicher Atribute der Chora 

scheint die Übereinstimmung zwischen Mutter und Chora nicht so eindeutig zu 

sein. Aus matrixialer Perspektive muss zugestanden werden, dass der Mutter 

(nach der Definition, die in der Einleitung gegeben wurde: Sie kennzeichnet die 

spezifische Differenz des Gebärens) in einer Analogie mit dem vorindividuali-

sierten Stadium des Kosmos der platonischen Naturlehre steht. Nichtdestotrotz 

darf nicht unbeachtet bleiben, dass Mutter und Gebärmutter zwei ontologische 

Dimensionen zugeschreiben sind: Weltlichkeit und Weltäußerlichkeit. 

Der mütterliche Körper und Platons Chōra entsprechen meiner Ansicht nach 

zwei unterschiedlichen phänomenologischen Ebenen: Während die Mutter durch 

einen Innenweltlichkeitscharakter gekennzeichnet ist, stellt die Chōra ein 

Außerweltlichkeitsmerkmal dar. Die Chōra Platons weist aus matrixialer Pers-

pektive hin auf eine ontologische außerweltliche Ebene, die aber in einer phä-

nomenologisch-negativen Relation mit der Mutter steht:
92

 Die Mutter ist ein Zei-

chen in der Welt von dem, was der Welt äußerlich ist (Gebärmutter). 

 

                                                                                                                                  
borgener Grund aller Bedeutung oder als verschwiegene Ursache aller Kultur verstan-

den, sondern eher umgekehrt als Effekt oder als Folge eines Sexualitätssystems, das 

vom weiblichen Körper verlangt, die Mutterschaft als Wesensbestimmung seiner 

selbst und als Gesetz seines Begehrens anzunehmen.“ J. Butler: Körper von Gewicht, 

S. 140. 

91  Ebd, S. 141. 

92  Vgl. „Die Mutter ist das Zeichen des Verlustes der Gebärmutter“, Propositio III. 

Axiom II. 

https://doi.org/10.14361/9783839445907 - am 14.02.2026, 11:48:32. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839445907
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Axiom III | 273 

 

5.  Triton Genos (48e, 52a):  

Zwischen Sein und Nicht-Sein 

 

Zwischen den entgegengesetzten Gattungen des Werdens und Seienden, die sich 

auf zwei verschiedene ontologische Ebenen stützen
93

, gibt Platon eine Stelle für 

ein drittes genos. Um die Übereinstimmung der beiden Artwesen zu bezeichnen 

und gleichzeitig deren Differenz auszudrücken (die Tatsache, dass die beiden 

verschiedenen Welten angehören, der sinnlichen und der übersinnlichen), führt 

er eine dritte Gattung ein, die Merkmale der anderen aufweist und sich dennoch 

nicht auf sie reduziert. 

 

5.1  Die dritte Gattung 

Die dritte Gattung steht zwischen den Seienden, die sind, aber nicht werden, und 

den Nicht-Seienden, die werden. Das Seiende beruht darauf, was immer ist, und 

das Werdende handelt davon, was nie ist, sondern wird. Während das Seiende ist 

und nicht wird und dessen Gegensatz ist, aber nicht wird, entspricht die dritte 

Gattung dem Behältnis
94

 aller Verwandlungen, Änderungen, Formgebenden, die 

(nicht-werden) und gleichzeitig werden (nicht-sein) sind. 

Das dritte Genos, die dritte Gattung, ist am Sein und Nicht-Sein so beteiligt, 

dass unter diesem Merkmal der Oberbegriff der Seienden als Gattung hervorge-

hoben wird. Sie stellt den Sonderfall dar, dass alle Seienden diejenigen, die sind, 

und diejenigen, die nicht sind, umfassen und beinhalten. Sie ist das große Be-

hältnis, das alle Formmöglichkeiten enthält. Sie behält und umfasst alle Genera-

                                                             
93  Platon: „Aber jene beiden sind als zwei zu bezeichnen, da sie gesondert entstanden 

und von unähnlicher Beschaffenheit sind. Denn das eine entsteht in uns durch Beleh-

rung, das andere durch Überredung, das eine ist stets mit wahrer Begründung verbun-

den, das andere ist unbegründet; das eine ist durch Überredung nicht zu bewegen, das 

andere ist umzustimmen; des einen ist, muss man sagen, jedermann teilhaftig, der 

Vernunft aber die Götter und von den Menschen nur eine kleine Gruppe. Da sich das 

aber so verhält, so muss man übereinkommen, das eine sei die Form, die sich stets 

gleich verhalte, nicht geboren und unvergänglich, weder in sich andere von anderswo-

her aufnehmend noch selbst in anderes irgendwohin gehend, unsichtbar und auch un-

wahrnehmbar, das, was der Vernunft zu betrachten zuteil wurde.“ Platon: Tim, 52a, S. 

95. 

94  Hier wird die Übersetzung „chōra“ von Derrida verwendet, im Gegensatz zu der 

Übersetzung von Schleiermacher, wo sie mit dem Begriff „Hort“ übersetzt wird: „Vor 

allem eine derartige: dass sie allen Werdens bergender Hort sei wie eine Amme.“ 

Ebd., S. 87. 

https://doi.org/10.14361/9783839445907 - am 14.02.2026, 11:48:32. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839445907
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


274 | Matrixiale Philosophie 

tionen, alle möglichen Änderungen der Seienden, „allen Werdens bergender 

Hort.“
95

 

An dieser Stelle wird die Annahme Derridas übernommen, dass zum dritten 

Genos kein gegensätzlicher Teil gehört
96

 und kein Paar mit dem Vater gebildet 

wird. Es ist aber als solches eine Gattung, die alle a posteriori entfalteten eideti-

schen Differenzierungen (Frau/Mann) noch entdifferenziert in sich enthält; daher 

wird dies mittels eines Neutrums ausgedrückt. Sie ist frei von Formen, weil sie 

alle Formen für sich nimmt, sodass sie zu der „gefalteten“ großen Gattung gehört 

(Derrida). Ohne charakteristische reale Referenz ist die dritte Gattung das Be-

hältnis aller Gattungen, Behälterin aller noch nicht ausdifferenzierten Eide, aller 

Geschlechter. 

 

5.2  Entitative Doppeldeutigkeit und Bastarddenken 

Die entitative Aporie der Chora ruft die epistemologische Frage hervor, wie oder 

ob es überhaupt eine dritte Gattung geben kann – etwas, das ist und zugleich 

nicht ist. Dazu Derrida: 

 

Rufen wir noch dieses ins Gedächtnis zurück, unter dem Titel einer ersten vorläufigen 

Annährung: der Diskurs über die chōra, so wie er sich darstellt, geht nicht aus dem natür-

lichen oder gesetzlichen logos, sondern eher aus einer gekreuzten, bastardhaft unsauberen 

Gedankenführung (logismoi nothoi), ja einer, die gar verdorben ist, hervor.
97

 

 

In diesem Sinn stellt Derrida die Frage, ob die Gattung Chōra, die dritte, unform-

lose, neutrale Gattung, sich durch das mythische oder intelligible Gedächtnis er-

reichen lässt.
98

 Das epistemologische Gebiet der Chōra steht jedoch jenseits des 

                                                             
95  Ebd. 

96  Derrida: „Sie gehört nicht dem ‚Geschlecht der Frauen‘ (genos gynaikon) an. Chōra 

verzeichnet einen abseits gelegenen Platz, den Zwischenraum, der eine disymmetri-

sche Beziehung wahrt zu allem, was ‚in ihr‘, ihr zu Seite oder ihr entgegen ein Paar 

mit ihr zu bilden scheint. In dem ausserpaarlichen Paar können wir diese eigentümli-

che Mutter, die Statt gibt, ohne zu erzeugen, nicht mehr als einen Ursprung ansehen.“ 

J. Derrida: Chōra, S. 12. 

97  Ebd., S. 12. 

98  Die duale Trennung und der Unterschied zwischen logos und mythos geht auf eine 

rhetorisch-diskursive Fragestellung zurück, die, sich auf das hellenistische logische 

System des Nicht-Widerspruchs stützend, „diese Logik des Nicht-Widerspruchs der 

Philosophen“ diese „Logik der Binarität, des Ja oder Nein““ ist. Ebd., S. 11.  Aller-

dings verweist Derrida auf den französischen Philosophen Pierre Vernant, der die 

https://doi.org/10.14361/9783839445907 - am 14.02.2026, 11:48:32. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839445907
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Axiom III | 275 

 

dialektischen Gegensatzes von Logos und Mythos, sodass die Tatsache, dass sie 

nur durch traumhaft wahre und bewusste Erfahrung zu erreichen ist, die wider-

sprüchliche Dialektik zwischen beiden Kategorien in Frage stellt. 

 

Daß das Denken der chōra jenseits oder diesseits der Polarität metaphorischer Sinn/ 

eigentlicher Sinn führt, ist vielleicht der Grund dafür, daß es über die – zweifellos analo-

ge – Polarität des mythos und des logos hinausgeht [...] Mit diesen beiden Polaritäten 

würde das Denken der chōra gar noch die Ordnung der Polarität, der Polarität im allge-

meinen, ob sie nun dialektisch wäre oder nicht, in Unruhe versetzen. [...] Und dies – und 

das ist eine weitere Konsequenz – nicht, weil sie unabänderlich sie selbst wäre, sondern 

wie sie, insofern sie ins Jenseits der Polarität des (metaphorischen oder eigentlichen) Sinns 

führt, nicht länger dem Horizont des Sinns unterstünde – und auch nicht des Sinns als Sinn 

des Seins.
99

 

 

Seine geheimnisvolle Wesenheit, die weder durch das logische noch durch das 

mythische Denken zu erreichen ist, bleibt zweideutig für das logische Denken, 

das auf der dichotomischen Logik der Zweiwertigkeit beruht.
100

 Die Schwierig-

keit, die Chōra zu benennen
101

 besteht darin, dass sie nicht ontologisch bestimmt 

ist. Sie nimmt am Intelligiblen teil, aber in einer schwierigen Weise, da sie sich 

ihm entzieht. Es kann sie nur unter der Voraussetzung geben, dass sie sich allem 

Bestimmtheiten entzieht, jeder Prägung und jedem Ausdruck.
102

 Die Frage da-

                                                                                                                                  
These aufstellt, dass widersprüchliche Rhetorik der griechischen Logik inhärent sei, 

wobei er Intelligibilität, Rationalität und Struktur eines mythischen Denkens heraus-

fand. Das heißt: Ein Bastard-Denken, ein gekreuztes Denken, liegt danach bereits 

der der binären Logik zugrunde. 

99  Ebd., S. 16.  

100  Derrida: „Wenn chōra keinen Sinn oder kein Wesen hat, wenn dies kein Philoso-

phem ist und wenn sie dennoch weder der Gegenstand noch die Form einer fabulö-

sen Erzählung mythischen Typs ist, wo sie dann in diesem Schema situieren?“ Ebd, 

S. 32. 

101  Derrida: „Die von Timaios offen bekundete Verlegenheit kommt anders zum Tra-

gen: bald scheint die chōra weder dieses noch jenes zu sein und bald zugleich dieses 

und jenes, doch diese Alternative zwischen der Logik der Ausschließung und der 

Teilnahme – wir werden darauf noch ausführlich zurückkommen – hängt vielleicht 

nur an einer provisorischen Erscheinungsform und an der zwängenden Rhetorik.“ 

Ebd, S. 12. 

102  Derrida: „Sie bestehen stets mit, indem sie ihr, sie bestimmend, Form geben, ihr, die 

sich indes nur darzubieten vermag, indem sie sich aller Bestimmung, allen Markie-

https://doi.org/10.14361/9783839445907 - am 14.02.2026, 11:48:32. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839445907
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


276 | Matrixiale Philosophie 

nach, wie man die Chōra erreichen kann, handelt deshalb nicht von einer Frage 

nach ihrem Wesen, sondern danach, wie ihre logische Struktur sich ausdrücken 

lässt. 

 

Trotz ihres behutsam vorläufigen Charakters werden es uns diese Bemerkungen vielleicht 

gestatten, die Silhouette einer ‚Logik‘ zu erahnen, deren Formalisierung beinahe unmög-

lich zu sein scheint. Wird diese ‚Logik‘ noch eine Logik sein, ‚eine Form von Logik‘, um 

das Wort Vernants aufzunehmen, wenn er von einer ‚Form von Logik‘ des Mythos 

spricht, die zu ‚formulieren, ja zu formalisieren‘ anstünde? [...] Ist der ‚bastardhaft unsau-

bere‘ logos, der sich nach ihr richtet, noch ein Mythos?
 103 

 

Es gibt sie, so Derrida, aber ihre Beschaffenheit ist nicht zu denken, nicht wahr-

zunehmen.
104

 Die Chōra ist nicht intelligibel, aber auch nicht wahrnehmbar 

durch die Sinne; sie gehört zum traumhaften Gebiet des Sichtbaren und Unsicht-

baren. 
 

Dies alles also und anderes dem Verwandten auch über die schlaflose und wahrhaftige Na-

tur träumend sind wir auf Grund dieses Träumens nicht imstande, wenn wir aufgewacht 

sind, zu unterscheiden und das Wahre zu sagen: Dass es einem Abbild — da nicht einmal 

eben das, wozu es entstanden ist, ihm selbst gehört, sondern es ständig als eine Erschei-

nungsform irgendeines anderen in Bewegung ist – zwar deshalb zukommt, in irgendeinem 

anderen zu entstehen, indem es sich irgendwie ans Sein klammert, oder überhaupt nicht zu 

sein.
105

 

 

                                                                                                                                  
rungen oder Eindrücken, von denen wir behaupten, dass sie ihnen ausgesetzt sei, 

entzieht.“ Ebd, S. 19. 

103  Ebd., S. 28. Dazu Derrida: „Dabei dürfte es sich … um eine Struktur und nicht um 

so etwas wie ein Wesen der chōra handeln. [...] Die chōra, behaupten wir, ist ana-

chronisch, sie ‚ist‘ die Anachronie in Sein, besser, die Anachronie des Seins. Sie 

anachronisiert das Sein.“ Ebd, S. 18. 

104  Es gibt chōra, man kann sich sogar die Frage stellen, wie ihre physis und ihre dyna-

mis beschaffen sei, zumindest provisorisch kann man sich, was diese betrifft, die 

Frage stellen, aber das, was es gibt, ist nicht; und wir werden weiter unten darauf zu-

rückkommen, was dieses il y a (es gibt) zu denken geben vermag. Derrida: Ebd, S. 

22. 

105  Platon: Tim 52b-c, S. 95. 

https://doi.org/10.14361/9783839445907 - am 14.02.2026, 11:48:32. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839445907
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Axiom III | 277 

 

Wie können traumhafte Wahrheiten erfasst werden? Der Diskurs über die Chōra 

entstammt nicht dem legitimen naturale logos, sondern einer hybriden Beweis-

führung, einem „Bastard-Denken“; das heißt, es ist „verdorben.“ 

 

Eine dritte Art sei ferner die des Raumes, immer seiend, Vergehen nicht annehmend, al-

lem, was ein Entstehen besitzt, einen Platz gewährend, selbst aber ohne Sinneswahrneh-

mung durch ein gewisses Bastard-Denken erfassbar, kaum zuverlässig.
106 

 

Die dritte Gattung überschreitet also den Unterschied zwischen Vernunft und 

Wahrnehmung, zwischen Intelligibilität und Sinnlichkeit. Dafür benötigt Platon 

eine die dichotomische Ordnung des Seins (das Sein oder das Werden) über-

schreitende dritte Gattung, um auf diese aporetische Stufe zu verweisen. Sie ist 

die dritte Gattung. Nur durch ein hybrides und gekreuztes Denken zu erreichen, 

steht sie außerhalb der die Weltordnung regierenden Kategorien. 

 

5.3  Behältnis aller Arten 

Das vorweltliche Prinzip Chōra wird im platonischen kosmogonischen Dialog 

als Behältnis dargestellt.
107

 Dieses nimmt aufgrund seiner logisch-aporetischen 

Beschaffenheit jedoch keine bestimmte Form
108

 (eidos) an, sondern trägt in sich 

vielmehr alle möglichen Bestimmungen, die noch in einem unbestimmten Zu-

stand bei ihr sind. Dabei identifiziert sie sich mit keiner der Eigenschaften, die 

sie annimmt. So beschreibt Derrida: 

 

Chōra nimmt – um ihnen Statt zu geben – alle Bestimmungen auf, aber sie besitzt keine 

davon als Eigentum. Sie besitzt sie, sie hat sie, da sie sie aufnimmt, aber sie besitzt sie 

nicht, wie man Eigentümer/Eigenschaften besitzt, sie besitzt nicht als eigenen Besitz. Sie 

‚ist‘ nichts anders als die Summe oder der Prozess dessen, was sich nach und nach ‚über‘ 

                                                             
106  Platon: „Eine dritte Art sei ferner die des Raumes, immer seiend, Vergehen nicht 

annehmend, allem, was ein Entstehen besitzt, einen Platz gewährend, selbst aber oh-

ne Sinneswahrnehmung durch ein gewisses Bastard-Denken erfassbar, kaum zuver-

lässig.“ Ebd. 

107  Derrida: „Das ist in der Tat schwierig, doch vielleicht haben wir noch gar nicht be-

dacht, was aufnehmen (recevoir), das Aufnehmen dieses Behältnisses heißt, doch 

dechomai, dechomenon besagt.“ J. Derrida: Chōra, S. 21. 

108  „Doch wenn Timaios es Behältnis (dechomenon) oder Ort (chōra) nennt, so wird mit 

diesen Namen kein Wesen, nicht das stabile Sein eines eidos bezeichnet, denn chōra 

gehört weder zur Ordnung des eidos, noch zur Ordnung des mimemata, der Bilder 

des eidos, die sich in ihr eindrücken werden“. Ebd., S. 20-21. 

https://doi.org/10.14361/9783839445907 - am 14.02.2026, 11:48:32. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839445907
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


278 | Matrixiale Philosophie 

sie, zu ihr als Subjekt, gleich zu ihr als Sujet (à son sujet, à même son sujet) einschreiben 

wird, doch sie ist nicht das Subjekt (sujet) oder der gegenwärtige Träger (support présent) 

all dieser Interpretationen, obwohl sie trotzdem sich nicht auf diese reduzieren lässt.
109

 

 

5.4  Topologische Ontologie 

Im Hinblick auf die ursprüngliche Bedeutung des griechischen Wortes „Chōra“ 

lassen sich gewisse Gemeinsamkeiten feststellen zwischen der platonischen 

Verwendung des Begriffes und der semantischen Bedeutung des Wortes. Chōra 

bedeutet danach ursprünglich ein ländliches Gebiet aus einem kleinen Konglo-

merat von Dörfern, die jedoch keinen staatlichen Status gewonnen haben. Dieser 

in der griechischen Kultur verwendete Begriff bezeichnet also ein spezifisches 

Territorium. Chōra ist hier ein von jemand eingenommener Platz, ein Land, auch 

ein bewohnter Ort, ein Posten, ein Territorium oder eine Region.  

Platon bewahrt diese semantische Bedeutung vom besetzten Platz, deutet den 

Begriff aber um in einer Art analytischen Forschung des Ur-Raumes. Chōra ist 

nach Platon ein Raum, der alle Verwandlungen und auch den Nicht-Sein-

Zustand aufnimmt.
110

 Damit steht der Begriff Chōra bezüglich der Stiftung und 

Begründung des Raums und der Räumlichkeit in Übereinstimmung: 

 

… ein[e] dritte Art sei ferner die des Raumes, immer seiend, Vergehen nicht annehmend, 

allem, was ein Entstehen besitzt, einen Platz gewährend.
111

 

 

Rickert erörtert diese Analogie zwischen Topos und Chōra
112

, diese Überein-

stimmung zwischen Ort und Raum. Chōra bezeichnet danach einen alten Topos, 

                                                             
109  Ebd. 

110  Derrida: „Und in der Tat wird chōra stets bereits eingenommen be-

setzt/belehnt/ausgestattet sein, sogar als allgemeiner Ort und obgleich sie sich von 

allem unterscheidet, was Platz nimmt in ihr.“ Ebd., S. 42. 

111  Platon: Tim (52a), S. 95.  

112  Rickert: „Keimpre Algra goes on to suggest for chōra the more abstract meaning ‚an 

extension that can be occupied (1995, 33)‘, a meaning that can include one’s place, 

as in social rank, or one’s proper positioning, as for example a soldier’s post.“ T. 

Rickert: „Toward the chōra: Kristeva, Derrida, and Ulmer on Emplaced Invention“, 

in: Philosophy and Rhetoric, Vol. 40. No. 3, 2007, S. 254. 

https://doi.org/10.14361/9783839445907 - am 14.02.2026, 11:48:32. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839445907
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Axiom III | 279 

 

also einen mythisches Topos
113

, einen gestalt- und ortlosen Raum
114

, der Platz 

zum Werden anbietet, ein Raum für Gewordenes und nicht Gewordenes. 

 

Die Frau, die universelle Wirtin, ist die chora, ein freier Raum, eine Wachstafel, auf die 

alles eingeschrieben werden kann. Die chora ist der topologische Raum vor jeder Metrik, 

vor jeder Beherrschung. Sie ist noch tiefer. Sie ist der Raum oder die Black-box, vermöge 

deren sowohl Einschluss als auch Ausschluss denkbar werden. Der eingeschlossene Dritte 

und der ausgeschlossene Dritte erfordern ein Feld, in das man eintritt und das man verläßt, 

einen Bezugspunkt für ihre Operationen: die Frau ist dieser Bezugspunkt. Die universelle 

Wirtin ist die transzendentale Bedingung dieser Logiken, die Denkmatrix.
115

 

 

Chōra entstammt der Gattung der präkosmischen Phase in der kosmogonischen 

Erzählung Platons. Mit dem Begriff zeigt Platon uns die logischen und metaphy-

sischen Aporien eines der Welt äußerlichen Seienden und der ihm vorangehen-

den kosmischen Ordnung. In dieser Weise ist das Paradoxon gekennzeichnet 

durch eine dritte Gattung, nicht nur rein gnoseologisch.
116

 Diese ist nicht er-

reichbar durch das Denken und durch Sinneswahrnehmungen, da ihr Formlosig-

keit zugerechnet wird. Ihre epistemologische Unerreichbarkeit entspricht ihrer 

metaphysischen und logischen Unbestimmtheit; sie ist amorph
117

, da ihr die 

metaphysischen Kategorien der Weltlichkeit entzogen sind. 

Die platonische Chōra ist eine philosophische Aussage über die logische 

Stellung eines der Welt äußerlichen Wesens. In dieser Hinsicht folgt „Timaios“ 

der hesiodischen Tradition und beschreibt zunächst einen ursprünglich formlo-

sen, urstofflichen Zustand, in dem es noch keine Ausdifferenzierung gibt, keine 

Differenz, keine Form. Alle Elemente sind schon vorhanden, alle a posteriori 

                                                             
113  Rickert: „Chōra and topos were often used synonymously to refer to space and 

place. Chōra is the older term, however, and in the exant written record topots is not 

encountered until Aeschylus.“ Ebd., S. 254. 

114  Derrida: „In einer dritten Gattung/einem dritten Geschlecht und im neutralen Raum 

eines ortlosen Ortes, eines Ortes, an dem alles verzeichnet wird, der aber ‚für sich 

selbst‘ nicht verzeichnet sein soll.“ J. Derrida: Chōra, S. 43. 

115  M. Serres: Der Parasit, S. 333. 

116  Derrida: „Die hermeneutischen Typen können chōra in-formieren, können ihr Form 

geben nur in dem Maße, wie sie – unzugänglich, unempfindsam, ‚amorph‘ (amor-

phon, 51a) und stets jungfräulich, von einer Jungfräulichkeit, die sich dem Anthro-

pomorphismus radikal widersetzt – diese Typen aufzunehmen und ihnen Statt zu ge-

ben  scheint.“ J. Derrida: Chōra, S. 20. 

117  Platon: Tim (51a), S. 91. 

https://doi.org/10.14361/9783839445907 - am 14.02.2026, 11:48:32. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839445907
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


280 | Matrixiale Philosophie 

hinzugekommenen eidetischen Abspaltungen sind in den undifferenzierten Stoff 

„hineingefaltet“. In diesem Sinn wird dem Chaos, von dem Hesiod erzählte, das 

allererste Gähnen, der Raum, der am Anfang des Weltwerdens zwischen Erde 

und Himmel entsteht, in Platons Philosophie eine ur-materische, un-informierte 

Ursubstanz zugeschrieben, eine Art von Ursubstanz oder Urmaterie.
118

 

Nach welchem Kriterium wird dieser formlosen Gattung ein ihr Zugrundle-

gendes postuliert? Warum steht die logisch und metaphysisch aporetische Gat-

tung für das zugrundliegende Materische? Die Kategorie Chōra berührt das na-

turphilosophische Problem des Werdens. Platon schreibt ihr eine selbstgebärende 

Wesenheit zu, die jedoch die Formen in der Welt hervorbringt. Die Frage des 

Werdens und der Bildung des Kosmos betrifft nicht mehr die Chora, sondern die 

Weltlichkeit. Nach dieser Frage bezüglich der Ontogenese (Entstehung) des 

Seienden wird die Chora der Ebene des Zugrundliegenden zugeschreiben. Ange-

sichts ihrer logischen und eidetischen Unbestimmtheit und aufgrund der Tatsa-

che, dass ihr Wirkungskreis jeder Gestaltung des Kosmos vorangeht, wird sie 

von Platon mit einem materischen Substrat gleichgesetzt, durch dessen Wirken 

die Formen des Kosmos entstehen. 

 

6.  Ontogenetisches Problem:  

Morphogenese in der Weltlosigkeit. Ausdifferenzierung  

ohne Alterität 

 

6.1  Über die unangemessene Frage, wie etwas aus dem Nichts 

entsteht und das Problem des Werdens 

Die Überlegungen über den Grund und das Prinzip des Seienden in „Timaios“ 

gelten als von den naturphilosophischen Forschungen der vorsokratischen Schu-

le (mit dem philosophischen Streik bezüglich der arché-Erörterung) beeinflusst. 

Die zentrale Problemstellung der vorsokratischen Naturphilosophie betrifft das 

Werden: Wie kann etwas aus etwas anderem werden und sich herleiten? Die 

Vorsokratiker stellen in diesem Zusammenhang die These auf, dass die Wesen-

heit der Dinge durch ihre natürlichen Elemente bestimmt ist und deshalb eine na-

türliche Materie die Ursache des Werdens ist. Dabei wird behauptet, dass die 

Natur der Dinge das Feuer, die Erde oder die Luft sind und dass sie die Grund-

elemente umfassen. Die Naturbeschaffenheit wird dem Stoff der Dinge zuge-

schrieben, „die [ihren] Anfang von Wandel und Veränderung in sich selbst ha-

ben.“
119

 Aristoteles stimmt den Vorsokratikern zu, den Stoff als Naturbeschaf-

                                                             
118  T. Kratzert: Die Entdeckung des Raums, S. 91. 

119  Aristoteles: Phys. (II 1. 193a), S. 27. 

https://doi.org/10.14361/9783839445907 - am 14.02.2026, 11:48:32. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839445907
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Axiom III | 281 

 

fenheit zu bezeichnen, aber er behauptet, dass die Form (Eidos) auch nach der 

Definition zu verstehen ist, wodurch etwas Natur genannt wird.
120

 

Die Vorsokratiker widmen sich der Frage nach dem Grund und Prinzip des 

Seienden ontologisch. Das heißt, sie denken darüber nach, ob es einen Urstoff, 

aus dem alle Seiende besteht, gibt und inwiefern dieser dasselbe unter dem Ein-

fluss des Werdens bleibt. Alles ist eins, und die Gegensätze werden zu Anfangs-

gründen.
121

 Aristoteles gesteht zu, dass Prinzipien im Gegensatz vorhanden 

sind
122

, dass alle Seienden in der Erscheinungswelt auf Gegensätze und deren 

Werden zurückgehen. Doch was nach ihm noch nicht untersucht worden ist, be-

trifft eine systematische Taxonomie, die es ermöglichen würde
123

, das ontogene-

tische Problem metaphysisch zu behandeln, das heißt, die Grundelemente und 

Anfangsprinzipien zum Hauptgegenstand einer allerersten Philosophie zu ma-

chen: der Metaphysik. Die Vorsokratiker könnten zwar Anfangsprinzipien be-

nennen und sie zurückführen auf Wandlungen und Veränderungen der Erschei-

nungswelt, nicht aber logische Zusammenhänge erfassen zwischen stofflichem 

Prinzip und Wandlungen in verschiedenen Formen, deren Substanz und Wesen 

entweder aus der Art oder aus dem Eins hervorgeht.
124

 In welcher Art und Weise 

das Element die Materie miteinander verknüpft, ist ein geheimnisvolles Problem, 

das in der hylemorphischen Philosophie gelöst werden muss. 

                                                             
120  Aristoteles: „Auf eine andere Weise ist es die Gestalt, die in den Begriff gefasste 

Form. So wie nämlich ‚Werk‘ genannt wird das, was nach handwerklichen Regeln 

gefertigt ist, das Handwerkliche, ebenso wird ‚Naturding‘ genannt das Naturgemäße 

und Natürliche.“ Aristoteles: Phys. (II 1. 193a), S. 26. 

121  Aristoteles: Phys. (I, 5. 187a), S. 12.  

122  Aristoteles: Phys. (I 5. 188a-b), S. 13-15. 

123  Aristoteles: „Bis so weit sind etwa auch von den Anderen die Meisten mitgefolgt, 

wie wir früher sagten. Sie alle sprechen ja die Grundbausteine und die von ihnen so 

genannten ‚Anfänge‘ wiewohl ohne Begriff setzend, doch als Gegensätze an, als ob 

sie von der Wahrheit selbst dazu gezwungen wären.“ Aristoteles: Phys. (I 5. 188b), 

S. 14.  

124  Aristoteles: „Das Sosein und das Wesen hat keiner bestimmt angegeben, am meisten 

sprechen noch davon die, welche die Ideen annehmen; denn weder als Stoff setzen 

sie für das Sinnliche die Idee und für die Ideen das Eine voraus, noch nehmen sie an, 

daß davon die Bewegung ausgehe (denn sie erklären es vielmehr für die Ursache der 

Bewegungslosigkeit und der Ruhe), sondern die Ideen verursachen das Sosein für 

jedes von den übrigen Dingen, und für die Ideen selbst das Eine.“ Aristoteles: Phys 

(I 7. 988a), S. 22. 

https://doi.org/10.14361/9783839445907 - am 14.02.2026, 11:48:32. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839445907
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


282 | Matrixiale Philosophie 

Aristoteles übernimmt die Aufgabe der Naturwissenschaft (aber auch der 

Philosophie), das Werden als der Substanz innewohnend in die philosophische 

Debatte einzuführen. Werden heißt Veränderung, und diese Änderungen können 

entweder einfache Änderungen umfassen (génesis tis, secundum quid) oder eine 

partikuläre Genese, das heißt qualitative Änderungen oder Änderungen, die die 

Substanz betreffen (génesis haplé, simpliciter), ferner die absolute Genese, wel-

che die Entstehung eines neuen Elements hervorbringt. Auch bei der absoluten 

Genese ist nach Aristoteles die Entstehung „aus nichts“ ausgeschlossen; das 

heißt, eine Genese beruht immer auf dem Änderungsvorgang von einem primiti-

ven Zustand zu einem höheren. Vor diesem Hintergrund bildet das Problem des 

Werdens in der aristotelischen Metaphysik und Physik einen Schwerpunkt, um 

das Wesen der empirischen Welt zu erklären. 

 

7.  Aristotelische Lösung und Materisierung der Matrix:  

Substrat in der aristotelischen Metaphysik 

 

7.1  Das Zugrundeliegende: Die aristotelische Lösung  

für das Problem des Werdens 

Die aristotelische Lösung der vorsokratischen Aporien liegt darin, ein notwendi-

ges Substrat zu postulieren, „wovon das Werden wird.“ Aristoteles kommt zu 

der These, dass allen Änderungen „immer etwas als das, was das wird, zugrunde 

liegen“
125

 muss. Die Sachen der Erscheinungswelt entstehen aus etwas.
126

 Bei 

Dingen, die keine Substanz sind, muss es ein Subjekt geben, das ihnen zugrunde 

liegt. 

 

Im strengen Sinne werden – das können nur Dinge: so ist es nun bei allen übrigen Be-

stimmungen offenkundig, dass ihrer Veränderung etwas, was da wird, zugrunde liegen 

muss – denn ‚irgendwie groß‘, ‚irgendwie beschaffen‘, ‚in Beziehung zu etwas‘, ‚irgend-

wann‘ und ‚irgendwo‘ können veränderliche Bestimmungen nur an etwas Zugrundelie-

gendem sein aufgrund der Tatsache, dass allein das Ding von nichts anderem als seinem 

                                                             
125  Aristoteles: Phys. (I 7. 190), S. 17, vgl. dazu: „Nachdem dies so bestimmt ist, kann 

man, wenn man es so ansieht, wie wir sagen, aus allem, was da wird, folgende An-

nahme herleiten: es muss immer etwas als das, was da wird, zugrunde liegen, und 

dieses, mag es auch der Zahl nach einheitlich sein, so ist es doch der Art nach nicht 

eins – mit ‚der Art nach‘ und ‚dem Begriff nach‘ meine ich dasselbe –“. Ebd. 

126  Aristoteles: „Der Ausdruck ‚aus etwas wird etwas‘ – und nicht: ‚etwas wird aus et-

was‘ – wird in größerem Umfang bei nicht-beharrenden Bestimmungen gebraucht.“ 

Aristoteles: Phys. (I 7 189b), S. 18. 

https://doi.org/10.14361/9783839445907 - am 14.02.2026, 11:48:32. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839445907
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Axiom III | 283 

 

Zugrundeliegenden ausgesagt werden kann, sondern umgekehrt nur alles übrige von dem 

Ding; dass aber auch die Gegenstände und was sonst noch im einfachen Sinne ist, aus 

einem gewissen Zugrundeliegenden entstehen, dürfte für einen, der genau hinsieht, offen-

kundig werden.
127

 

 

Aristoteles Kritik an der vorsokratischen Naturphilosophie richtet sich vor allem 

darauf, dass die ersten Philosophen
128

, die sich dem Prinzip und der Ursache der 

Erscheinungswelt widmeten und die Frage nach dem Ursprung aller Dinge 

unterschiedlich beantworteten, dem Fundament der Natur ein stoffliches Element 

zuordneten. Die von den Vorsokratikern dargestellten Grundprinzipien sind nach 

Aristoteles vor allem stoffliche Ursachen und Anfangsprinzipien, auf die alle 

Dinge zurückgeführt werden.
129

 Das stoffliche Grundelement bleibt nach Aristo-

teles den Vorsokratikern und Naturdenkern immer, ungeachtet verschieden an-

genommener Beschaffenheit und Form. Allerdings ist es der stoffliche Bestand 

alles Seienden in der Welt.
130

 

Infolgedessen muss es nach Aristoteles eine stoffliche Natur oder einheitli-

che materielle Prinzipien geben
131

, die allem Seienden ursächlich sind;
132

 es 

                                                             
127  Aristoteles: Phys. (I 7. 190), S. 18. 

128  Aristoteles: Über die Seele, 426a, S. 20. 

129  Aristoteles: „Von den ersten Philosophen hielten die meisten nur die stoffartigen für 

die Prinzipien von allem; denn dasjenige, woraus alles Seiende ist und woraus es als 

erstem entsteht und worin es als Letztem untergeht, indem das Wesen bestehen 

bleibt und nur die Eigenschaften wechseln, dies, sagen sie, ist Element und Prinzip 

des Seienden.“ Aristoteles: Phys. (I 3 983b), S. 8f. 

130  Aristoteles: „Thales, der Urheber solcher Philosophie, nennt es Wasser, wobei er 

vielleicht zu dieser Annahme kam, weil er sah, daß die Nahrung aller Dinge feucht 

ist und das Warme selbst aus dem Feuchten entsteht und durch dasselbe lebt [...] 

Thales jedoch soll sich auf diese Weise über die erste Ursache ausgesprochen haben. 

[...] Anaximenes und Diogenes dagegen setzen die Luft als früher gegenüber dem 

Wasser an und als vorzüglichstes Prinzip unter den einfachen Körpern, Hippasos der 

Metapontiner und Herakleitos der Ephesier das Feuer, Empedokles die vier Elemen-

te, indem er zu den genannten die Erde als vierte hinzufügte.“ Aristoteles: Metaph. 

(I 3. 983b), S. 8. 

131  Leukipp und Demokrit postulierten kleine Teilchen, die Atome, von denen die 

Seienden herrühren, als Wirkung von Liebe (Bindung) und Hass (Entbindung). 

132  Die Erörterung über die Prinzipien (archaí) aus Buch 1 besteht in der Suche nach 

den ersten Elementen und deren Ursache, vgl. in der „Physik“: „Da Wissen und Ver-

stehen bei allen Sachgebieten, in denen es Grund-Sätze oder Ursachen oder Grund-

https://doi.org/10.14361/9783839445907 - am 14.02.2026, 11:48:32. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://de.wikipedia.org/wiki/Aristoteles
https://de.wikipedia.org/wiki/De_anima
https://doi.org/10.14361/9783839445907
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/
https://de.wikipedia.org/wiki/Aristoteles
https://de.wikipedia.org/wiki/De_anima


284 | Matrixiale Philosophie 

muss ein Zugrundeliegendes geben, damit daraus etwas werden kann.
133

 Alles, 

was wird, entsteht aus etwas, das als Substrat gilt, und dieses Substrat ist durch 

die Form ausgebildet.
134

 

 

7.2  Aristotelischer Plan: Hylemorphismus 

 

7.2.1  Materie vs. Forma: Hyle vs. Morpha 

Dem Werden liegen nach der aristotelischen Physik zwei Prinzipien zugrunde: 

Das erste ist die Gestalt, die Form (eidos), die er von dem von Platon angenom-

menen Prinzip adaptiert, das die Allgemeinheit, Wesenheit und Substantialität 

betrifft,
135

 das zweite ist die Materie, das stoffliche Prinzip (hylé), nach Aristote-

les das zugrundliegende erste Substrat aller Dinge, durch das sie imstande sind, 

                                                                                                                                  
bausteine gibt, daraus entsteht, daß man eben diese kennen lernt — denn wir sind 

überzeugt, dann einen jeden Gegenstand zu erkennen, wenn wir seine ersten Ursa-

chen zur Kenntnis gebracht haben und seinen ersten Anfänge und (sein Bestand) bis 

hin zu den Grundbausteinen — deshalb ist klar: auch bei der Wissenschaft der Natur 

muß der Versuch gemacht werden, zunächst über die Grundsätze Bestimmungen zu 

treffen.“ Aristoteles: Phys. (I 1. 184a), S. 1. 

133  Aristoteles: „Immer ist ja schon etwas das, was zugrunde liegt, woraus das Werden-

de entsteht, z. B. die Pflanzen und Tiere aus Samen.“ Aristoteles: Phys. (I 7. 190b), 

S. 18. 

134  Aristoteles: „Es ist also klar: wenn es Ursachen und Anfangsgründe des von Natur 

aus Vorhandenen gibt, aus welchen als den ersten es ist und geworden ist, und zwar 

nicht in der Nebenbedeutung der Worte, sondern ein jedes, das ausgesagt wird, nach 

seinem Wesen, dann entsteht alles aus dem Zugrundeliegenden und der 

Form(gebung).“ Aristoteles: Phys. (I 7. 190b), S. 19. 

135  Aristoteles: „Dem Vergehen und dem Entstehen unterworfen ist er (der Stoff) in 

einer Hinsicht wohl, in anderer aber nicht. Wenn man ihn nämlich nimmt als das ‚an 

welchem‘, so geht er im eigentlichen Sinne unter – ist doch das Vergehende ‚an 

ihm‘, nämlich die fehlende Bestimmtheit – [sic!] nimmt man ihn aber nach seiner 

Leistung, so geht er nicht im Wortsinn unter, sondern ist dann notwendig unver-

gänglich und ungeworden.“ Aristoteles: Phys (I 7. 987b), S. 20. 

https://doi.org/10.14361/9783839445907 - am 14.02.2026, 11:48:32. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839445907
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Axiom III | 285 

 

zu sein und zu werden (nicht-sein).
136

 Doch allem, was sich wandelt, muss etwas 

zugrunde liegen; dieses nennt Aristoteles hylé (ὕλη).
137

 

Aristoteles verwendet das Begriffspaar Form (eidos/morphe) und Materie 

(hyle), um das Werden und die sogenannte eleatische Aporie zu lösen. Danach 

besteht jedes Seiende, seine Vergänglichkeit und sein Werden,
138

 widerspruchs-

frei aus zwei Prinzipien: Form (eidos/morphe) und stoffliches Substrat (hyle), 

die beide auf die Entstehung des endlich Seienden hinwirken.
139

 Daher teilt das 

Werdende dieselben Prinzipien wie das Seiende: hyle (ὕλη), eidos (εἶδος), und 

Privation (στέρησις). Aristoteteles:  

 

… kann niemals etwas aus einem schlechthin Nicht-Seienden werden [darin stimmt Aris-

toteles den Eleaten zu], wohl aber aus einem in gewisser Beziehung Nicht-Seienden.
140

 

 

7.2.1.1  Hyle: Das Zugrundeliegende 

Was entsteht und vergeht (sich wandelt) ist nach Aristoteles allein das zusam-

mengesetzte Einzelding.
141

 Es wurde schon festgestellt, dass hylé (ὕλη) bei ihm 

das Unbestimmte (ἀóριστον) bedeutet.
142

 Dieser Stoff ist auch nach Aristoteles 

eine Größe, von der Form begrenzt und bestimmt. Darüber hinaus unterstützt 

                                                             
136  Aristoteles: „Das ist aber doch eben dieses Wesen, so daß es dann schon wäre, bevor 

er würde: ich nenne eben ‚Stoff‘ das erste einem jeden Zugrundliegende, aus dem 

etwas als in ihm schon Vorhandenen wird, und zwar nicht nebenbei zutreffend.“ Ar-

istoteles: Phys. (I 7. 987b), S. 20. 

137  Aristoteles: Phys. (I 5. 188b – 189b), S. 24. Vgl. Phys (I 7. 190), S. 15ff. 

138  Nach Aristoteles gibt es drei Bereiche bzw. Arten des Seienden: 1. das Unbewegte 

und Ewige (das Göttliche), 2. das zwar Bewegte, aber Ewige (die superlunare Welt 

der Gestirne) und 3. das Bewegte und Vergängliche (die sublunare Welt der natürli-

chen Dinge). Aristoteles: Metaph (XII 1. 1069a), S. 246. 

139  Aristoteles: Phys. (I 7. 190b), S. 11. 

140  Aristoteles: Phys. (I 8. 191b), S. 21. 

141  Aristoteles: Metaph. (VIII 1. 1042a), S. 169. 

142  Aristoteles: „Insoweit jedoch andererseits Ort offensichtlich der erfüllte Zwischen-

raum der (Raum-)Größe ist, (ist er) der Stoff; diese Bestimmung ist ja von der Größe 

unterschieden: sie meint das von der Form Umfasste und Begrenzte, z. B. von Flä-

che und Grenz(linie), von eben dieser Art ist aber der Stoff und das Unbestimmte“ 

Phys. (IV 1. 2029b), S. 77. „Sie scheinen also das Unbestimmte zu behaupten, und 

während sie glauben vom Seienden zu reden, reden sie vom Nichtseienden; denn 

was nur dem Vermögen, nicht der Wirklichkeit nach ist, das ist das Unbestimmte.“ 

Aristoteles: Metaph. (IV 4. 1007b), S. 74. 

https://doi.org/10.14361/9783839445907 - am 14.02.2026, 11:48:32. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839445907
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


286 | Matrixiale Philosophie 

Aristoteles die platonische Übereinstimmung in „Timaios“ zwischen Raum und 

Materie. Man darf aber nicht außer Acht lassen, dass Platon sich nicht auf den 

aristotelischen Stoffbegriff bezieht, das heißt, er setzt die Chōra nicht mit der hy-

le in Verbindung, weil es in „Timaios“ kein Substrat für Veränderungen gibt. Al-

lerdings kann man, wie schon Husserl bemerkt hat, eine Analogie dazwischen 

suchen. Die peripatetische Schule, insbesondere ihr Leiter Aristoteles, hatte die 

Aufgabe übernommen, die Naturphilosophie, die der pythagoreischen Schule vo-

rangeht, unter dem hylemorphischen Schema auszuführen. Dieser Ansatz um-

fasst unter anderem eine Materia Prima – eine formlose Materie und Substanz, 

aus der die Seienden entstehen. Aristoteles wollte sich mit der Materie, mit dem 

Stoff, aber auf eine zugrundliegende Ursache beziehen.
143

 Materia Prima ist in-

folgedessen im Rahmen seiner hylemorphistischen Lehre im Zusammenhang mit 

dem Begriff „Form“ ein notwendiges zugrunde liegendes Prinzip der Bestimm-

barkeit und Veränderlichkeit des Seienden. 

Dazu ist anzumerken, dass „Materie“ als philosophischer Begriff bei den 

vorsokratischen Denkern nicht in Erscheinung tritt, auch nicht in der platoni-

schen Philosophie. Als philosophischer Terminus wurde sie mit dem Begriffs-

paar „Form“ in der aristotelischen Schule zuerst als philosophisches Prinzip des 

Seienden eingeführt. Das aristotelische „Zugrundeliegende“ steht in seiner Phy-

sik im Einklang mit der Naturbeschaffenheit
144

, sodass es auf die Materie bezo-

gen wird und damit deren stoffliche Merkmale unter dem Namen hylé benannt
145

 

werden: „der erste, einem jeden zugrundliegenden Stoff der Dinge, die Anfang 

von Wandel und Veränderung in sich selbst haben.“
146

 

Darüber hinaus wird unter „hyle“ das Vermögen des Seins bzw. Werdens 

bezeichnet. Das Wesen als Substrat und Stoff ist seinem „Vermögen nach“ ein 

„existierende[s] Wesen.“
147

 Für Aristoteles beruht das Wesen (Sosein) auf der 

Art und auf der Wirklichkeit, „denn das Sosein kommt der Art-Form und der 

Wirklichkeit zu“
148

, während mit der „Materia“ nicht die Wirklichkeit gemeint 

                                                             
143  Aristoteles: Metaph. (VII 14. 1039b), S. 162. 

144  Aristoteles: „Naturbeschaffenheit hat alles, was einen solchen Anfang hat. Und alles 

dieses sind Wesen, denn dies ist etwas Zugrundliegendes, und Naturbeschaffenheit 

kommt immer an Zugrundliegendem vor.“ Aristoteles: Phys (II 1. 192b), S. 27. 

145  Aristoteles: Phys (II 1. 192a), S. 27. 

146  Aristoteles: Phys (II 1. 192b), S. 27.  

147  Aristoteles: Metaph. (VIII 7. 1042b), S. 171. 

148  Aristoteles: Metaph. (VIII 3. 1043b), S. 173. 

https://doi.org/10.14361/9783839445907 - am 14.02.2026, 11:48:32. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839445907
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Axiom III | 287 

 

ist (sodass sie in der Definition des Begriffs nicht enthalten ist
149

), sondern sie 

zählt zu dem Vermögen und der Möglichkeit des Werdens: „Wenn daher bei der 

Definition eines Hauses einige angeben, es sei Steine, Ziegel, Holz, so meinen 

sie das Haus dem Vermögen nach; denn jene Dinge sind der Stoff desselben.“
150

 

Steine und Holz sind nur potentiell „im Haus“ und wenn es fertig gebaut wird, 

ist das Haus in Wirklichkeit ein solches. 

Diese physische Analyse des Werdens wurde nach der aristotelischen Logik 

in die Metaphysik übertragen, und in diesem Zusammenhang kommt Aristoteles 

zu der These, dass jedes Seiende einerseits als Möglichkeit und reine Potentiali-

tät betrachtet werden kann und anderseits zugleich als Wirklichkeit. Das Vermö-

gen, die Möglichkeit der Dinge, besteht nach Aristoteles in einem Prinzip, das 

die Genese ermöglicht, sodass es ein Prinzip des Werdens ist, und in der Ver-

wandlung und Veränderung in etwas anderes.
151

 

Zusammenfassend ist die Materie, die hyle, als Substrat der Privation einge-

schrieben, damit etwas zum Werden kommen kann; es ist das „doch … Verge-

hende ‚an ihm‘, nämlich die fehlende Bestimmtheit.“
152

 Die hylé ist das, woraus 

und wodurch etwas wird
153

, sich ändert und Genese ermöglicht. Der Stoff erfüllt 

nach der aristotelischen Metaphysik die Möglichkeit der Substanz. Er ist jedoch 

potentiell, ist nur eine potentielle Substanz.
154

  

 

  

                                                             
149  Aristoteles: „Hieraus ist denn offenbar, daß bei verschiedenem Stoff auch die Wirk-

lichkeit und der Begriff verschieden sind; bei einigem nämlich besteht die Wirklich-

keit in der Zusammensetzung, bei anderem in der Mischung, bei anderem in etwa 

anderem von den angeführten Momenten.“ Aristoteles: Metaph. (VIII 3. 1043a), S. 

172. 

150  Aristoteles: Metaph. (VIII 3. 1043a), S. 172. 

151  Aristoteles: „Diejenigen Vermögen, aber welche derselben Art angehören, sind alle 

gewisse Prinzipien und heißen so nach ihrer Beziehung auf ein erstes Vermögen, 

welche sein Prinzip die Veränderung in einem anderen oder in ein und demselben 

ist, insofern es ein anderes ist“ Aristoteles: Metaph. (IX 1. 1046a), S. 181. 

152  Aristoteles: Phys. (I 9. 192a), S. 23. 

153  Aristoteles: „Das natürliche Werden nun ist dasjenige, welches aus der Natur her-

vorgeht; dasjenige woraus etwas wird, ist nach unserem Ausdruck der Stoff, das, 

wodurch es wird, ist etwas von Natur Seiendes, dasjenige, was es wird, ist Mensch, 

Pflanze, oder sonst etwas von dem, was wir im strengsten Sinne als Wesen bezeich-

nen.“ Aristoteles: Metaph (VII 7. 1032b) S. 143. 

154  Aristoteles: Metaph. (VII 2. 1029b), S. 135. 

https://doi.org/10.14361/9783839445907 - am 14.02.2026, 11:48:32. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839445907
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


288 | Matrixiale Philosophie 

7.2.1.2  Morpha: Priviligierung der Form über die Materie 

Die Lösung, die Aristoteles für dieses Problem anbietet, besteht darin, dass die 

Substanz oder Natur einer Sache, das heißt das Seiende, durch die Form (Eidios) 

gegeben ist
155

, die spezifische Differenzierung, die Art im Gegensatz zu anderen. 

Das Eidos, die Gestalt, die Form ist mehr bestimmt als der Stoff, denn „ein jedes 

wird noch dann erst eigentlich als es selbst angesprochen, wenn es in seiner 

zweckhaft erreichten Form da ist, mehr als wenn es bloß der Möglichkeit nach 

ist“
156

, weil die Gestalt in ihrem Begriff den Stoff schon enthält.
157

 Das Werden, 

die Veränderung ist möglich unter der Voraussetzung von Vorhandenem, sodass 

„also ein Teil notwendig vorhanden sein muss“; es ist auch „erkennbar; denn der 

Stoff ist ein Teil, er ist in dem Werdenden vorhanden und er wird.“
158

 

Die Form erhält hier die logische Rolle der eidetischen Differenz; in der aris-

totelischen Logik markiert sie gleichsam die abgespalteten Differenzen innerhalb 

einer Gattung, die nur Funktionen der reinen Potentialität als Möglichkeits-

voraussetzung des Werdens sind. Die Hyle, die Materie, ist kein Teil von Subs-

tanz, sondern des Zusammengesetzten, „doch die Teile des Begriffes sind nur die 

Teile der Art-Form, der Begriff aber bezieht sich auf das Allgemeine.“
159

 

 

  

                                                             
155  Aristoteles: „Auf andere Weise wäre also die Naturbeschaffenheit der Dinge, die 

Anfang von Veränderlichkeit in sich selbst haben: die Gestaltung, die Form, welche 

sich (von dem Ding) nicht abtrennen lässt, außer nur in Gedanken. Das ‚aus diesen‘ 

(Stoff und Form) ist nicht Naturbeschaffenheit, wohl aber ‚von Natur aus‘, z. B. so 

etwas wie ‚Mensch‘“. Aristoteles: Phys. (II 7. 193b), S. 27. 

156  Aristoteles: Phys. (II 8. 193b), S. 27. 

157  Aristoteles: Metaph. (VII 7. 1033a) S. 145. 

158  Aristoteles: Metaph. (VII 7. 1033a) S. 145. 

159  Aristoteles: Metaph. (VII 11. 1037a-b), S. 157. Vgl. dazu: „Was nun das Sosein ist 

und inwiefern es an sich ist, das ist im allgemeinen bei allem erklärt, ferner, weshalb 

bei einigen der Begriff des Soseins die Teile des Definierten enthält, bei anderen 

nicht, und daß im Begriff des Wesens die stoffartigen Teile nicht enthalten sein kön-

nen. Denn sie sind nicht Teile jenes Wesens (sc. Der Wesenheit), sondern des mit 

dem Stoff vereinigten. [...] Insofern es nämlich mit dem Stoff verbunden ist, gibt es 

keinen Begriff, weil dieser etwas Unbestimmtes ist; nach dem ersten Wesen (We-

senheit) aber gibt es einen, wie z. B. beim Menschen den Begriff der Seele. Denn 

Wesen(heit) des Dinges ist die innewohnende Art-Form, aus welcher in Verbindung 

mit der Materie das konkrete Wesen besteht.“ Ebd. 

https://doi.org/10.14361/9783839445907 - am 14.02.2026, 11:48:32. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839445907
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Axiom III | 289 

 

7.3  Hyle und Morpha: Hylemorphismus aristotelischer 

Metaphysik und zweiwertige Logik 

Wie bereits dargestellt, bietet die aristotelische Metaphysik ein hylemorphisti-

sches Schema, um das Werden des Seienden widerspruchsfrei zu definieren, 

wobei der Form bei der Determinierung des Seienden eine zentrale Rolle zu-

kommt, da sie die wesentliche Determiniertheit des Seienden bestimmt. 

Aristoteles befasst sich in seiner „Metaphysik“ mit dem logischen und physi-

schen Problem der Taxonomie der Seienden, mit der Fragestellung also, inwie-

fern sich in der physischen Zusammenfassung des Materiellen, der Elemente 

(ihrer Ursache etc.) eine logische und grammatische Struktur findet, aus der sich 

ein zuerst Seiender und das Sein definieren können.
160

 Dabei wird die Frage nach 

der Substanz (οὐσία) zum Angelpunkt seiner Metaphysik, einschließlich der hy-

lemporphistischen Schemata. In diesem Sinn setzt Substanz und ihre Einzig-

artigkeit nach Aristoteles ein Zusammengesetztes aus Form und Stoff voraus: 

Form und Materie konstituieren gemeinsam ein Seiendes. Sie sind keine unselb-

ständigen Prinzipien, sondern jedes soll aus einer Form und Materie zusammen 

bestehen, um das Werden, das heißt Entstehung und Veränderungen, wider-

spruchsfrei darzustellen. Das Seiende ist danach eine Vereinigung von Form (ei-

dos), welche die Art des Seienden bestimmt, und Materie (hyle), welche die 

Verwandlungsmöglichkeit oder das Potential zur Bewegung bietet. 

Form und Materie verhalten sich dabei zueinander wie Wirklichkeit und 

Möglichkeit. Das Seiende lässt sich nach der Wirklichkeit und nach dem Ver-

mögen definieren, welche Art, welches Hyle oder welche Materie ihm entspre-

chen.
161

 Der aristotelische Unterschied zwischen Form-Art und Stoff-Genos
162

 

                                                             
160  Vgl. dazu Aristoteles: „…da aber die Wesensdefinition ein Begriff (Rede) ist und 

jeder Begriff (Rede) Teile hat und der Teil des Begriffs zum Teil der Sache in dem 

gleichen Verhältnis steht wie der Begriff zur Sache, so entsteht nunmehr die Frage, 

ob der Begriff der Teile in dem Begriff des Ganzen enthalten sein muss oder nicht.“ 

Ibid. 

161  Aristoteles: „Da nun das Seiende einmal als ein Was oder ein Qualitatives oder ein 

Quantitatives, andererseits nach Vermögen (Möglichkeit) und Vollendung (Wirk-

lichkeit) und nach dem Werk bezeichnet wird, so wollen wir auch über Vermögen 

und Vollendung genauere Bestimmungen geben.“ Aristoteles: Metaph. (IX i, 

1045b), S. 180. 

162  Ausgehend von der logischen Analyse von Aristoteles befindet man, dass die Gat-

tung (Genos (γένος)) sich zu den verschiedenen Formen verhält, sodass der Gattung 

der Charakter eines Stoffes zukommt. Vgl. Aristoteles: Metaph. (X 8. 1058a), S. 

215. 

https://doi.org/10.14361/9783839445907 - am 14.02.2026, 11:48:32. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839445907
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


290 | Matrixiale Philosophie 

lässt sich zusammenfassen in einer Trennung zwischen Akt (Wirklichkeit) und 

Potenz (Vermögen).
163

 Das aristotelische hylemorphistische Schema legt im Üb-

rigen den Schluss nahe, dass das Seiende die Verwirklichung der Form in der 

Materie voraussetzt
164

 in der Annahme, dass die Form eines Einzelnen deren 

Verwirklichung bedeutet und die Materie deren Vermögen.
165

 

Gilt aber das hylemorphistische Schema auch zur Erklärung des Werdens in 

der geschlossenen Matrixiale? Anhand des allegorischen Bildsymbols Ouroboros 

und der von Platon beschriebenen präkosmische Ebene seiner Kosmogonie wur-

de das geschlossene Matrixiale als ein logisch und metaphysisch undifferenzier-

ter Raum festgestellt. Kann das Werden einer undifferenzierten Gattung durch 

hylemorphistische Schemata erklärt werden? 

 

8.  Intrauterine Entwicklungsbiologie: Ausdifferenzierung  

in der Geschlossenheit 

 

8.1  Pränatale Ontogenese 

Der Ablauf der morphologischen Entwicklung des Embryos vom Keimstadium 

über die Embryogenese bis hin zum Fetalstadium wurde vor allem zu Beginn der 

Geschichte der Embryonalforschung eingehend untersucht.
166

 Ob die Entwick-

lung des befruchteten Eis als Differenzierung präformierter Strukturen (Präfor-

mationstheorie) oder als Neubildung von Formen (Epigenese) zu verstehen ist, 

ob intrauterine morphologische Entwicklungen ihren Ursprung in äußeren Ursa-

chen haben, ob Entwicklungskräfte auf die Entstehung neuer Teile einwirken, ob 

die Entwicklung des Lebewesens auf Formierung einer stofflichen Substanz be-

                                                             
163  Vgl. dazu: „Ist aber, wie wir behaupten, das eine Stoff, das andere Form, das eine 

dem Vermögen, das andere der Wirklichkeit nach, so scheint in der Frage gar keine 

Schwierigkeit mehr zu liegen.“ Aristoteles: Metaph. (VIII 6. 1045a), S. 179. 

164  Aristoteles: Metaph. (VIII 6. 1045b), S. 179. 

165  Aristoteles: Metaph. (VIII 6. 1045b), S. 179. 

166  Die neue Entwicklungsbiologie erfährt einen Aufschwung im 17. Jh. aufgrund einer 

theoretischen Auseinandersetzung in der biologischen Gemeinschaft darüber, wie 

die Teilung und Differenzierung einer Zelle hervorgerufen werden kann. Die Emb-

ryologie erlebt daher eine Wiedergeburt vor dem Hintergrund der Fragestellung, ob 

pränatale Bildungsvorgänge dem Wachstum vorbildlicher kleiner Strukturen folgen 

oder ob die morphogenetischen Strukturen einem Prozess entsprechen, in dem durch 

Wechselwirkung der Teile neue Bildungen entstehen. Johann Friedrich Blumenbach, 

Caspar Friedrich Wolff, Wilhelm Roux, Fritz Müller, Karl Ernst von Baer u. a. zah-

len zu den Vertretern der Epigenesetheorien. 

https://doi.org/10.14361/9783839445907 - am 14.02.2026, 11:48:32. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839445907
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Axiom III | 291 

 

ruht oder ob Formveränderungen der Einwirkung einer Bildungskraft zugrunde 

liegen – all dies waren zentrale Fragestellungen während der Anfänge der Emb-

ryonalentwicklungsforschung. Im Hintergrund steht die die Art und Weise, wie 

wahrnehmbare Mannigfaltigkeit entsteht
167

, im Mittelpunkt der embryonalen 

Forschung. Diese theoretische Frage richtet den Blick auf das Werden der 

Seienden statt auf das Gewordene. 1866 prägte Ernst Haeckel den Begriff „On-

togenese“ für die morphologische Entwicklung eines einzelnen Organismus (im 

Gegensatz zur Phylogenese, die den Ablauf der Stammgeschichte umfasst): sei-

ne Individualentwicklung, beginnend mit der befruchteten Eizelle über das Emb-

ryonal- und Fetalstadium bis hin zum Eintritt des Individuums in die Ge-

schlechtsreife. Im strengen Sinn schließt die Ontogenese die Entstehung, Verän-

derung und das Sterben der Formen und Strukturen im Verlauf der Embryonal-

entwicklung und die Fortsetzung dieser Entwicklung im extrauterinen Milieu 

ein, wovon bereits oben die Rede war. Dabei berührt sie eine Problematik des 

Matrixialen, nämlich den Unterschied zwischen intrauterinem und extrauterinem 

Bildungstrieb. Aus ontogenetischer Sicht besteht der intrauterine Bildungsvor-

gang in der Zellteilung, der Embryonalentwicklung und fötalen Entwicklung, 

was einen Prozess der Form-Ausdifferenzierung, des Wachstums der Organe 

usw. umfasst. Der (innerliche) Prozess der embryonalen Entwicklung findet in 

einem geschlossenen Umfeld, dem Körper der Mutter, statt und liegt zeitlich vor 

der geburtlichen Entäußerung zur Welt. 

Die ontogenetische Entwicklung im äußeren Milieu hingegen umfasst jene 

Stadien, durch die sich das Neugeborene zur Menschwerdung bildet – sowohl 

anatomisch
168

 als auch geistig. Das von mütterlichem Leib gespaltene Neugebo-

rene muss sich disziplinären Bildungsprozessen unterziehen, um Mensch zu 

werden. In dieser Weise wird der Mensch in den Schoß der Kultur eingebettet, 

                                                             
167  Vgl. Roux, Wilhelm: Entwicklungsmechanik des Embryos in Gesammelte Abhand-

lung über die Entwicklungsmechanik der Organismen, Bd. 2, Leipzig: Verlag von 

Wilhelm Engelmann 1895, S. 4. 

168  Hervorheben möchte ich die Arbeit von D’Arcy Thompson über das Wachstum und 

die Formbildung der Entwicklungsbiologie hervor, wobei der Autor die morphoge-

netischen Prozesse des Organismus unter einem mathematischen und physikalischen 

Gesichtspunkt betrachtet. Nach dem Autor stehen, wie Alan Turings Reaktion-

Diffusionsmodell erstmals bewies, die Form und ihre Veränderungen zur Reaktions-

fähigkeit der chemischen Substanzen in Beziehung, sodass der Morphogenese zum 

großen Teil nicht die Informierung einer amorphen Substanz zugrunde liegt. Viel-

mehr hat die Morphogenese eine rein chemische Basis, wobei die Formen reine Bil-

dungskräfte darstellen. Vgl. D. Thompson: Über Wachstum und Form.1973.  

https://doi.org/10.14361/9783839445907 - am 14.02.2026, 11:48:32. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839445907
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


292 | Matrixiale Philosophie 

und mittels ihrer Techniken setzt sich der ontogenetische Prozess, die Entste-

hung, Geburt und Bildung des Seienden, fort, wobei die Figur der Mutter, wie in 

Axiom I erläutert, eine zentrale Rolle spielt. Der extrauterine Bildungstrieb inte-

griert infolgedessen die naturphilosophisch-organischen und anthropologisch-

philosophischen Prozesse im Sinne einer „optimalen Menschwerdung.“ 

Dieser Prozess wurde von der Tiefenpsychologie als Individuationsprozess 

bezeichnet.
169

 Darunter versteht ihr Protagonist C. G. Jung keine Entstehung 

neuer psychologischer Strukturen, sondern er bezieht ihn auf einen Differenzie-

rungsvorgang, in dem und durch den das Einzelwesen geformt und gebildet 

wird. Er beginnt bereits im intrauterin geschlossenen Milieu, indem die Embryo-

genese die Entwicklung, Veränderung und das Wachstum der Formen des Orga-

nismus umfasst, das auf einen Ausdifferenzierungsvorgang der befruchteten Ei-

zelle zurückgeht. 

Infolgedessen lässt sich sagen, dass die Individuation ontogenetisch ist.
170

 

Individuation aber setzt nach Gilbert Simondons Individuationsprozesse in orga-

nischen, anorganischen und psychologischen Bereichen voraus sowie das Prinzip 

der Individuation selbst. Dieses Prinzip geht den Ausdifferenzierungsprozessen 

der Individuation voran, und erst angesichts dieses Prinzips ist das Einzelwesen 

überhaupt ontogenetisch.
171

 Es schafft die Voraussetzungen, damit die Seienden 

sich im Laufe der Zeit entwickeln, wachsen, verändern können etc. Es muss also 

der Frage nachgegangen werden, ob in der Gestaltungsforschung (der Untersu-

chung über die Entwicklung der Formen eines Organismus) bezüglich intrauteri-

ner oder extrauteriner ontogenetischer Prozesse einem hylemorphistischen 

Schema gefolgt wird, in dem eine formlose Substanz darüber informiert, ob die 

stofflichen Vorgänge des Gestaltwerdens reinen Kräften entsprechen, durch de-

ren Einwirkung das Wachstum und die Bewegung eines Organs in Erscheinung 

treten.
172

 

 

8.1.1  Warum der Hylemorphismus nicht mehr für die Erklärung der 

Ontogenese gültig ist 

Die aristotelische Lösung zu der physikalischen und metaphysischen Fragestel-

lung nach der Zusammensetzung der Einzeldinge und ihrer Entstehung besteht, 

wie schon ausführlich begründet, darin, dass die Form, die Grundeigenschaft, 

noch mehr das Wesen zur formlosen Materie bestimmt wird. Form und Materie 

                                                             
169  Siehe http://www.dr-wischmann.privat.t-online.de/jung.htm vom 10.05.2016. 

170  Vgl. G. Simondon: L’individu et sa Genèse Physico-Biologique, S. 1-24. 

171  Ebd. 

172  D. Thompson: Über Wachstum und Form, S. 32 ff. 

https://doi.org/10.14361/9783839445907 - am 14.02.2026, 11:48:32. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

http://www.dr-wischmann.privat.t-online.de/jung.htm
https://doi.org/10.14361/9783839445907
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/
http://www.dr-wischmann.privat.t-online.de/jung.htm


Axiom III | 293 

 

bilden zusammen das Seiende. Die Form ist der Materie äußerlich und unter-

weist dem Substrat eine bestimmte ontologische Eigenschaft, und durch die 

Form erhält die formlose Materie eine Grundeigenschaft. 

Die Entgegensetzung Materie vs. Form bildet auch ihr hylemorphistisches 

Prinzip, das heißt, dass die Materie die eidetische Funktion voraussetzt und um-

gekehrt, dass die Form also ohne Materie nichts werden kann. Die aristotelische 

Physik beruht infolgedessen, wie schon dargestellt, auf einer zweiwertigen Sein-

sattributsrelation. Diese ist unmittelbar hierarchisch: Die Form steht über der 

Materie, und sie bringt das Sein über das Nicht-Sein. Die Materie erhält das 

Seiende in dem Sinne, dass sie geformt wird. 

Die Ungültigkeit aristotelischer Schemata zur Beschreibung der Ontogenese 

kann doppelt begründet werden: Einerseits hat uns die neue Gestaltungsfor-

schung die These aufgezeigt, dass die Gestalt des Organismus durch Wechselbe-

ziehungen und das Gleichgewicht bestimmter Kräfte zustande kommt; in diesem 

Sinn ist die Gestalt keine informierte (eidos) formlose Substanz, sondern das Re-

sultat der Interaktion bestimmter Kräfte, die in einem Kraftdiagramm dargestellt 

werden können, nämlich zwischen denen, die auf sie einwirken und denen, die 

ihre Gestalt festhalten.
173

 Zweitens besteht die Ungültigkeit des hylemorphiti-

schen Schemas darin, dass nach ihm dem Wachstum und der Entwicklung des 

Organismus eine letzte Ursache zugrunde liegt, die dem Ganzen des Organismus 

äußerlich ist. 

Die Embryologie hat sich von Anfang an ebenfalls mit der Frage nach der 

formbildenden Ursache der Bildungsprozesse des befruchteten Eies befasst. Der 

Angelpunkt dieser Fragestellung betrifft das Problem, ob intrauterine Ausdiffe-

renzierungsprozesse, die ohne Äußerlichkeit vollbracht werden, eine innere me-

chanische oder notwendig wirkende Ursache zu ihrer Erklärung benötigen (cau-

sa efficiente) oder ob sie aus dem Wirken zwecktätiger oder zweckmäßig wir-

kender Ursachen (causa finales) abgeleitet werden können.
174

 Diese Diskussion 

betrifft das philosophische Problem vom Verhältnis zwischen Ursache und Wir-

kung, das auf die Anfangsdiskussion der Erklärung der embryologischen Ent-

wicklungen zurückdeutet: ob eine innere verursachende Urform die Grundlage 

für die Selbstteilung des Embryos bildet oder ob die Selbstgestaltung des Emb-

ryos einem Prozess folgt, in dem Bestandteile aufeinander einwirken und aus de-

ren Wechselwirkung neue Teile (Organe) entstehen. 

 

                                                             
173  Ebd. 

174  Vgl. E. Haeckel: Natürliche Schöpfungsgeschichte, in: Gemeinverständliche Werke, 

Bd. 1, S. 82f. 

https://doi.org/10.14361/9783839445907 - am 14.02.2026, 11:48:32. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839445907
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


294 | Matrixiale Philosophie 

8.2  Selbstgestaltung des Organismus:  

Ein Prozess der Ausdifferenzierung ohne Alterität 

Die Entwicklung des befruchteten Eis ist zum großen Teil durch den morphoge-

netischen Prozess des Fetus gekennzeichnet, dessen Grundlage die Differenzie-

rungen der Formen bildet. Die erste Phase der Entwicklung des Ungeborenen 

beginnt nach der Embryogenese in der Zellentwicklungsphase, bestehend in der 

unmittelbaren Teilung der befruchteten Eizelle.
175

 Ihr folgt die embryonale Pha-

se, charakterisiert durch die Einnistung des Embryos, daran schließt sich die int-

rauterine Gestaltung des Organismus, die Fetalperiode, an, charakterisiert durch 

die Ausdifferenzierung der Organe (Morphogenese) und Gewebe (Histogenese) 

des Fötus. 

Wie jedoch geschehen die Ausdifferenzierungsvorgänge in der intrauterinen 

Umwelt? Diese Frage verweist auf die philosophische Problematik der Kausali-

tät. In der Embryologie wird nach der Alterationsursache der Teile eines Ganzen 

gefragt, genauer, „nach der inneren oder äußeren Lage ihrer Differenzierungs-

ursache.“
176

 So fragt etwa der Embryologenforscher Wilhelm Roux: 

 

Dies ist die Frage: ist die Entwicklung des ganzen befruchteten Eies resp. einzelner Theile 

desselben ‚Selbstdifferenzierung‘ dieser Gebilde resp. Theile oder das Product von 

‚Wechselwirkungen mit ihrer Umgebung‘? Eventuell, welches ist der Antheil jeder dieser 

beiden Differenzierungsarten in jeder Entwicklungsphase des ganzen Eis und seiner ein-

zelnen Theile?
177

 

 

Roux erklärt es für unhaltbar, dass intrauterine Ausdifferenzierungsprozesse, das 

heißt die Entwicklung des befruchteten Eis, im Sinne einer Veränderung seiner 

Formen und Strukturen ohne äußere Einwirkung auf die Morphogenese voll-

bracht werden können. Daher schlägt er eine doppelte Definition zur Beschrei-

bung ontogenetischer Selbstdifferenzierungsprozesse vor. Unter Selbstdifferen-

zierung sind danach jene Alterationen zu verstehen, die in Gestalt von Formum-

wandlungen, Entstehung neuer Formen und Strukturen etc. vom intrauterinen 

Feld selbst bestimmt werden. Selbstdifferenzierung aber hat zwei umfassende 

Bedeutungen: 

 

                                                             
175  Nach der ersten Teilung – die Zygote besteht aus zwei Blastomeren – setzen sich die 

weiteren Teilungen fort, durch die ein Zellverband gebildet wird. 

176  W. Roux: Entwicklungsmechanik des Embryos in Gesammelte Abhandlung über die 

Entwicklungsmechanik der Organismen, S. 16. 

177  Ebd., S. 14. 

https://doi.org/10.14361/9783839445907 - am 14.02.2026, 11:48:32. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839445907
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Axiom III | 295 

 

Einmal bedeutet es, dass die damit bezeichnete Veränderung einer Summe von materiellen 

Theile in gegenseitiger Lage, in Bewegungszustand eigenen Energie, also ohne Aufnahme 

äußerer Energie vor sich geht, oder zweitens, im Falle zu der Veränderung Aufnahme von 

Energie nötig ist, dass die aufgenommene Energie nicht die spezifische Natur der mit ihrer 

Hülfe vor sich gehenden Veränderung bestimmt.
178

 

 

Sowohl für die erste als auch für die zweite Variante betrachtet Roux den emb-

ryologischen Prozess als ein Ganzes, ein System aus Teilen. Beim ersten Fall der 

selbstdifferenzierten Entwicklungsvorgänge des Embryos geht es um die Be-

schreibung von Veränderungen „in ihrer Totalität“ oder doch die „specifische 

Natur“
179

, die durch die Energien des Systems bestimmt wird. Hier wird das Sys-

tem als geschlossen begriffen, sodass sich morphogenetische Veränderungen von 

der zweckmäßigen Determinierung der Teile bestimmen lassen. Der zweite Ty-

pus von Differenzierung wird von Roux als „abhängige oder correlative Diffe-

renzierung“ bezeichnet
180

, um auf „die Differenzierung durch äußere Einwir-

kung“
 181

 hinzudeuten. 

Roux findet in einer Kombination und Synthese beider Differenzierungsvor-

gänge die Lösung zur Erklärung der Embryogenese. Bei der allerersten Periode 

der Entwicklung des Embryos soll sich jedes einzelne Teil danach aus sich selbst 

differenzieren können; danach aber soll die Entwicklung des Ganzen „unter dif-

ferenzierenden Correlationen vieler oder aller Theile“
182

 geschehen, wobei ihre 

Wechselwirkung die funktionelle Selbstgestaltung bildet
183

, das heißt, durch das 

Wirken von Teilen aufeinander, also durch korrelative Differenzierungen, stellen 

hervorgerufene Veränderungen die Entwicklung dar.
184

 Organismische Verände-

rung ergibt sich nur, wenn die Teile ihrem Beharrungsvermögen folgen. Infolge-

dessen geht Roux von einem synthetischen Bildungsprozess des Embryos aus: 

Die Entwicklung des befruchteten Eis besteht in einem Differenzierungsprozess, 

wobei die Ursachen den inneren Komponenten des Systems zugrunde liegen und 

                                                             
178  Ebd, S. 15. 

179  Ebd. 

180  Ebd. 

181  Ebd. 

182  Ebd., S. 18. 

183  Vgl. R. Mocek: Wilhelm Roux-Hans Driesch. Zur Geschichte der Entwicklungsphy-

siologie der Tiere, S. 88. 

184  W. Roux: Entwicklungsmechanik des Embryos in Gesammelte Abhandlung über die 

Entwicklungsmechanik der Organismen, S. 3. 

https://doi.org/10.14361/9783839445907 - am 14.02.2026, 11:48:32. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839445907
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


296 | Matrixiale Philosophie 

das Zusammenwirken der Teile Selbstdifferenzierungen hervorruft.
185

 Zusam-

menfassend ist jede Differenzierung an sich betrachtet, das Produkt von inneren 

Wechselwirkungen. 

 

8.2.1  Ist die embryonale Entwicklung durch präformierte Muster 

bestimmt oder entspricht die Herausbildung  

neuen Formen? 

Die Erklärung Roux’ über die Entwicklung des befruchteten Eis ist nicht nur ein 

Dokument des alten Streits zwischen Präformation und Epigenese: Die Ausein-

andersetzung um die naturphilosophische Deutung der ontogenetischen Entwick-

lung betraf das Problem „Auswicklung vorhandener Strukturen“ (Präformation) 

oder „Neubildung von Strukturen (Epigenese).“
186

 Roux präferierte schon 1885 

die Präformationstheorie. Seine Ansicht über die innere Ursache der Teile der 

Organismen zur ursprünglichen Entstehung ging nicht so weit, die Vorstellung 

präformierter Keime in einem fertig angelegten Organismus zu vertreten.
187

 Die-

se Affirmation hätte die Behauptung eines verursachenden Schöpfungsakts des 

Organismus vorausgesetzt, was mit Roux’ Entwicklungsmechanik kaum verein-

bar gewesen wäre. Seine Entwicklungstheorie der Embryogenese stimmt viel-

mehr mit der Vorstellung einer „Neubildung von Mannigfaltigkeit“ und der 

„Wahrnehmung präexistierender latenter Verschiedenheiten“
188

 überein: 

                                                             
185  Ebd., S. 23. 

186  R. Mocek: Wilhelm Roux-Hans Driesch. Zur Geschichte der Entwicklungsphysiolo-

gie der Tiere, S. 40. 

187  Mocek: „1677 war für die Entwicklungsgeschichtliche [sic!] Forschung ein ent-

scheidendes Jahr, gelang es doch nun endlich mit der Entdeckung der Samenzellen 

die empirische Aufhellung der Befruchtungsvorganges in Angriff zu nehmen. Auf 

diese Weise wurde die Morphologie der Spermatozoen zu einem ‚Beweis‘ für die 

Präformationslehre – die gewisse Ähnlichkeit der Spermien mit einem in Kopf und 

Leib gegliederten ‚Organismus‘ verleitete zu der Deutung, wonach im Spermatozo-

on bereit der gesamte künftige Organismus vorgebildet, präformiert ist.“ Ebd, S. 35. 

Zu dieser Variante, welche biologisch unter dem Namen Animalculismus bekannt 

geworden ist, ist Leeuwenhoek als der Hauptvertreter zu nennen. Ebenso nahm Wil-

liam Harvey den weiblichen Uterus als Ort zur Präformation. „William Harvey ver-

glich den weiblichen Uterus mit einem Ideen formenden Gehirn; die Eier sind dann 

entsprechend den Ideen des Uterus geformt – aber geformt nach dem Vorbild des 

Mannes.“ Ebd., S. 35. 

188  W. Roux: Entwicklungsmechanik des Embryos in Gesammelte Abhandlung über die 

Entwicklungsmechanik der Organismen, S. 5. 

https://doi.org/10.14361/9783839445907 - am 14.02.2026, 11:48:32. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839445907
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Axiom III | 297 

 

Die so unterschieden beiden Arten von Entwicklung stehen in einem Verhältnis zu einan-

der, welches an die alten Gegensätze der Epigenesis und der Evolution erinnert, also an 

die Alternative einer Zeit, in der es die Aufgabe und alleinige Möglichkeit war, zunächst 

die geformten Producte der Bildungsvorgänge, die äusserlich sichtbaren Formwandlungen 

festzustellen. Bei dieser descriptiven Untersuchung der formalen Entwicklung trug die 

Epigenesis, die successive Bildung neuer Formen den vollkommenen Sieg über die Evolu-

tion, über die blossen Wahrnehmbarwerdung von vornherein vorhandenen Formeneinzel-

heiten davon.
189

 

 

Die zur Form des Organismus bestimmte Einwirkung einer doppelten Bildungs-

potenz war ebenfalls die Ansicht der meisten Epigenisten des 19. Jahrhunderts: 

Einerseits soll verschiedenen Gestalten ein Urbild zugrunde liegen, das die inne-

re Bildungskraft vollzieht – andererseits kann dieses aber nur durch den Einfluss 

der äußeren Umgebung auf die Gestaltung des Organismus einwirken.
190

 

  

                                                             
189  Ebd. 

190  Vgl. E. Haeckel: Natürliche Schöpfungsgeschichte, S. 96. 

https://doi.org/10.14361/9783839445907 - am 14.02.2026, 11:48:32. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839445907
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


298 | Matrixiale Philosophie 

Abb. 9: Embryogenese: „‚Four Comparative Plates of Amniote Embryos, from 

Twelve Different Orders‘, in the fourth edition of the Anthropogenie. The species 

shown at ‚very early‘, ‚somewhat later‘, and ‚even later‘ stages are six 

sauropsids (reptiles and birds): lizard, snake, crocodile, turtle, chik, and ostrich; 

and eigth mammals: opposum, pig, deer, cow, dog, bat, rabbit and human [...]“ 

Drawn by Haeckel and lithographed by Adolf Giltsch, from Haeckel 1891, 

1:plates VI-IX. 

 

Quelle: Nich Hopwood. Haeckel’s Embryos. Images, Evolution and Fraud. Chica-

go/London: The University of Chicago Press, 2015, S. 149.  

 

8.3  Mechanischer Bildungstrieb und Organisation der Materie 

Im Rahmen morphologisch-phylogenetischer Aspekte der Embryologie fasste 

Ernst Haeckel (1834 – 1919) die ontogenetische und phylogenetische Entwick-

lung zusammen, die Entwicklung des individuellen Lebewesens und den Ablauf 

der Stammgeschichte, wobei er im Hintergrund der Embryonalforschung die 

These entwickelte, dass die „Individualentwicklung eine verkürzte Wiederho-

lung der Stammentwicklung darstellt.“
191

 Das abhängige und korrelative Diffe-

renzierungskriterium als Organisationsprinzip zur Erklärung der Formbildungen 

der biologischen Organismen, nämlich der Epigenesis-Gedanke, hatte eine Aus-

wirkung auf die Beantwortung der Frage nach der phylogenetischen Verände-

rung der Arten.
192

 

                                                             
191  R. Mocek: Wilhelm Roux-Hans Driesch, S. 34. 

192  Ebd., S. 38. 

https://doi.org/10.14361/9783839445907 - am 14.02.2026, 11:48:32. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839445907
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Axiom III | 299 

 

Bei dieser Fragestellung geht es um die formbildende Ursache und deren be-

stimmte Wirkung des Embryos. Zum Problem der Kausalität begründet Roux 

eine Theorie zur Erklärung des kombinatorischen Prozesses der Selbstteilung des 

Embryos, die durch Wechselwirkung bestimmt ist und, wie bereits gesehen, auf 

den dialektischen Prozess einwirkt. In diesem Sinn bildet die „theoretische Auf-

schlüsslung des Entwicklungsbegriffes, des Begriffes der Wechselwirkung und 

der Selbstleistung […] [das] allgemeine theoretische Fundament der Entwick-

lungsmechanik des Embryos.“
193

 

 

8.4  Intrauteriner Selbstbildungstrieb und innere Organisation 

Die Entwicklungsmechanik hat das Ziel, die Wirkung „derjenigen Komponenten 

von Energie, welche Entwicklung hervorbringen“
194

, zu beschreiben. In diesem 

Sinn lenkt sie den Blick auf die Ursachen der Gestaltung der Lebewesen, „also 

von den gestaltenden und die Gestalt erhaltenden Wirkungsweise, ihrer ursächli-

chen Faktorenkombinationen und deren Wirkungsgrößen.“
195

 Die Lehre der kau-

salen Morphologie der Organismen widmet der Embryologie eine Beschreibung 

„aller Entwicklungsvorgänge als Substanzbewegungen der Theile des Eies und 

der von ihm aufgenommene Theile bis zur vollen Entwickelung des Individu-

ums, gestützt auf die vollkommenste Kenntnis der Anordnung und äusseren Be-

schaffenheit jedes kleinsten Theilchen des befruchteten Eies.“
196

 Dies drückt die 

Bezeichnung „Kinematik der Entwicklung“ aus. Dazu muss nach Roux eine „ki-

netische Untersuchung“ vorangetrieben werden: 

 

Es leuchtete weiterhin ein, dass, wenn wir die gegenseitige Lagerungsbeziehung aller 

Theile des Eies im Momente des Entwicklungsbeginnes, nebst den Beschleunigungen, die 

jedem derselben dabei erhielt worden sind, und die den Theilchen immanente Kräfte selbst 

kennten, wenn somit alle innere Ursachen der Entwicklung eines einziges Momentes der 

Entwicklung und weiterhin noch alle von aussen hinzukommenden Componenten wäh-

rend des ganzen Verlaufes der Entwicklung uns bekannt wären, wir daraus die künftigen 

Entwicklungsbewegungen aller Theilchen abzuleiten und so die Lücke der directen Beob-

achtungen auszufüllen vermöchten.
197

 

                                                             
193  Ebd., S. 86. 

194  W. Roux: Entwicklungsmechanik des Embryos in Gesammelte Abhandlung über die 

Entwicklungsmechanik der Organismen, S. 4. 

195  R. Mocek: Wilhelm Roux-Hans Driesch, S. 88. 

196  W. Roux: Entwicklungsmechanik des Embryos in Gesammelte Abhandlung über die 

Entwicklungsmechanik der Organismen, S. 2f. 

197  Ebd., S. 4. 

https://doi.org/10.14361/9783839445907 - am 14.02.2026, 11:48:32. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839445907
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


300 | Matrixiale Philosophie 

Nachdem der Anatom und Zoologe Blumenbach die theoretische Präzisierung 

der Epigenese-Theorie in „Über den Bildungstrieb und das Zeugungsgeschäfte“ 

empirisch bewiesen hatte, erhielt die Präformationstheorie keine Unterstützung 

mehr. Eine Eigentümlichkeit der epigenetischen Sicht der Embryonalentwick-

lung besteht darin, dass der Bildungstrieb die Materie hier nach einer inneren 

Ursache des Organismus organisiert. Jeder Organismus besitzt einen Bildungs-

trieb, eine Art Intelligenz, auf deren Grundlage der kontinuierliche Prozess der 

Differenzierung einer fertigen, vollkommenen Gestalt sein Ziel findet.
198

 

Dem inneren Grund der Entwicklungslehre, der Formveränderung des Emb-

ryos folgend, schlägt Blumenbach einen bildenden Impuls vor, immanent der 

Materie, nisus
199

 formativus genannt, der die generativen Prozesse der biologi-

schen Systeme durch Bildung, Gestalt und innere Organisation der Formen be-

stimmt. In dieser Hinsicht lässt sich die Ontogenie nicht als Ausgestaltung prä-

formierter Strukturen erklären, sondern als Formentwicklung, wobei die sich bil-

dende force évolutrice auf die Organisation der Materie wirkt. 

Die Theorien der embryologischen Forschungen des 19. Jahrhunderts entste-

hen zur Erklärung der Entwicklung eines Organismus in einer geschlossenen 

Sphäre – der Gebärmutter – vor dem Hintergrund einer philosophischen und 

metaphysischen Erörterung, der wir im Laufe des Axiom III gefolgt sind: Wie 

kann das Werden in einer Geschlossenheit dargestellt werden, in der keine Alte-

rität gegeben ist? Im Vordergrund dieser Frage wurden mit Blumenbach (18. Jh.) 

erste Theorien entwickelt, die von einem Bildungstrieb ausgingen, der sich selbst 

generiert, wodurch die hylemorphistischen Schemata ungültig wurden. Der Ma-

terie wird kein ihr Zugrundliegendes zugeschrieben, und die Form an sich hat 

keinen übergeordneten Status. 

In diesem Sinne gibt es bei intrauterinen Gestaltungvorgängen keine Alteri-

tät, sondern die Materie selbst wirkt durch ihre innere Notwendigkeit (Bildungs-

kraft) im Sinne einer morphogenetischen Entwicklung bzw. Individuation. 

Die Frage, ob ein höherer Grad morphogenetischer Ausdifferenzierung eine 

höhere Spezialisiertheit der Spezies hervorbringt, entspricht offenbar jener der 

                                                             
198  W. Roux: „Somit bedeutet Selbstdiffernzierung eines ‚Systemes‘ von Theilen, dass 

entweder die Veränderung in ihrer Totalität, oder doch die ‚specifische Natur‘ der 

vor sich gehende Veränderung durch die Energien des Systems selber bestimmt 

wird“. Ebd., S.15 

199  Das Wort nisus hatte die Bedeutung einer Bewegung, eines Impetus. Nisus bedeutet 

Gebären, Anstrengung, Gebären des Willens. In der Neuzeit wurde es nisus genannt, 

die allein bewegte Bewegung, eine Art von Impetus, der die tote Kraft zur lebenden 

Kraft verwandelt. Baumeister nennt ihn „Trieb“ und „Antrieb“. 

https://doi.org/10.14361/9783839445907 - am 14.02.2026, 11:48:32. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839445907
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Axiom III | 301 

 

modernen Gestalttheorie nach einer verkehrten Gleichsetzung zwischen Unspe-

zialisiertheit und Primitivität, da es Differenziertheit ohne Spezialisiertheit gibt. 

Es darf jedoch nicht unbeachtet bleiben, dass diese Gleichsetzung sich nicht auf 

eine Embryogenese des Individuationsprozesses bezieht, sondern dem hylemor-

phistischen Schema zugrunde liegt, nach dem die morphologische Differenz in 

der Ordnung der Seienden eine ontologische Gradation impliziert. 

In diesem Sinn konnte behauptet werden, dass die ontogenetischen Prozesse 

des intrauterinen Feldes aus Differenzierungsvorgängen bestehen, ohne dass jede 

Form in einer ontologischen Hierarchie angeordnet ist und dass die Umwelt der 

Gebärmutter, gleichsam der Welt entzogen, unter Wechselwirkung der Teile des 

Systems selbstgebärend neue Formen hervorbringt. 

https://doi.org/10.14361/9783839445907 - am 14.02.2026, 11:48:32. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839445907
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


https://doi.org/10.14361/9783839445907 - am 14.02.2026, 11:48:32. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839445907
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Schluss 

 

 

 

Die vorliegende Arbeit hatte sich zum Ziel gesetzt, einen neuen Terminus in das 

philosophische Lexikon einzutragen: das Matrixiale. Zu diesem Zweck sollten 

die Erkenntnisse zu dem Terminus „Matrix“ so problematisiert werden, dass die-

ser vor dem Hintergrund einer philosophischen Fragestellung Sinn gewinnt. Zur 

Formulierung dieser Frage wurden zunächst die festen Bedeutungen des Wortes 

„Matrix“ analysiert, um gemeinsame Merkmale herauszuarbeiten, beispielhaft 

etwa zwischen mathematischer Matrix und der in der Drucktechnik verwendeten 

Matrix. Ebenfalls wurde umgekehrt auf die differentialen Charakteristika der 

Bedeutungen aufmerksam gemacht, die den Begriff umfassen. 

Rein semantische Beschreibung aber erschöpft den philosophischen Sinn 

eines Begriffs keinesfalls, ist vielmehr nur analytisches Vorangehen in der 

„Archäologie des Wortes“, um die zahlreichen Elemente und Bedeutungsebenen, 

die ein Wort im Laufe der Geschichte und Kultur ausgemacht haben, mit Blick 

auf eine philosophische Fragestellung zu synthetisieren und die Bedeutungsebe-

ne auf die Sinnebene des Begriffes zu verlagern. 

In dieser Weise hat uns das semantische Feld des Wortes Matrix – seine Be-

deutungen, Referenzen, seine etymologische Herkunft und seine historische 

Verwendung – zu dem Schluss geführt, dass der Terminus „Matrix“ auf ver-

schiedene Arten von Mutter verweist, so wie er auch die Bedeutung „Gebärmut-

ter“ in sich trägt. Diese semantische Ebene führte uns zu der ontologischen Fra-

gestellung, dass dem Unterschied zwischen der Gebärmutter und anderen Art 

von Müttern eine ontologische Differenz beigemessen werden kann, da es sich 

hier um eine Differenz zwischen extrauterinem Bildungstrieb und intrauterinem 

Bildungstrieb handelt. Diese topologische Unterscheidung birgt in sich jedoch 

bestimmte ontologische Weiterungen in dem Sinne, dass sie bestimmte Arten 

von Welten bezeichnet, in denen sich jene ontogenetischen Vorgänge vollziehen, 

in denen das Seiende wird. 

https://doi.org/10.14361/9783839445907 - am 14.02.2026, 11:48:32. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839445907
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


304 | Matrixiale Philosophie 

Ob das Seiende im extrauterinen Feld „wächst“ oder ob es sich in der vorge-

burtlichen Umwelt „entwickelt“, verweist auf eine ganze philosophische Prob-

lematik bezüglich der ontologischen Bedingungen ökologischer Umwelten, in 

denen ontomorphogenetischen Prozesse sich vollziehen. In der Welt zu „wach-

sen“ oder in der Gebärmutter „Form(en) zu gewinnen“ stellt uns vor die Frage: 

Welche Unterschiede genau liegen zwischen in der Welt durch die kulturbeding-

ten ontomorphogenetischen Bildungsprozesse und Musterbildungsvorgänge, die 

durch die äußere Welt beeinflusst sind? Infolgedessen kann die auf den Begriff 

„Matrix“ bezogene philosophische Fragestellung nach einer Trilogie syntheti-

siert werden: 

 

      Mutter – Welt – Gebärmutter 

 

Die ontologische Bedeutung, nämlich die Referenz auf die Welt, ist hier im ge-

nerativen Sinne angedeutet, so wie die indogermanische Wurzel –ma es nahe-

legt. Das heißt: Das Vermögen eines Seienden, zu bilden und zu gestalten, wird 

aus matrixialer Perspektive sowohl in der Weltinnerlichkeit (Mutter) als auch in 

der Weltäußerlichkeit (Gebärmutter) anerkannt. Darüber hinaus verweist jede 

Art von Mutter (Mutter-Mensch, Mutter-Tier, Mutter-Pflanze etc.) auf ihren 

eigenen Lebensraum, in dem sie sich entwickelt. 

Die analytische Existenzialphilosophie Heideggers hat bereits auf die Unter-

schiede des weltlichen Inbezugs aufmerksam gemacht, sodass danach etwa ein 

Stein im Vergleich zu einem Menschen „weltlos“ ist oder ein Tier „weltarm.“
1
 

Die Arten werden nach der Fundamentalontologie Heideggers nicht nach ihrer 

biologischen Ausrüstung oder Naturselektion, sondern nach ihrer „Offenbarkeit“ 

zur Welt beschrieben. In dieser Weise ist das Sein des Menschen ein Dasein, da 

es zur Weltlichkeit offen und weltbildend ist. Andere Arten wie das Tier oder ein 

Stein sind der Welt gegenüber verschlossen. 

Diese (anerkannte) ontologische Taxonomie wird aus matrixialer Sicht skep-

tisch betrachtet und redefiniert – vor allem, weil die ontologische Taxonomie 

Heideggers (weltbildend – weltarm – weltlos) auf einer zweiwertigen Ontologie 

(Sein-Seiendes) beruht, wobei das Sein dem Nichtsein übergeordnet ist. Tieri-

sche und mineralische Umwelten sind nach Heidegger dem Sein gleichsam ent-

zogen, da sie der Umwelt gegenüber geschlossen sind – diese „Umweltgeschlos-

                                                             
1  M. Heidegger: § 46 „Die These ‚das Tier ist weltarm‘ im Verhältnis zur These ‚der 

Mensch ist weltbildend‘ und § 47 „Die These ‚das Tier ist weltarm‘ im Verhältnis zur 

These ‚der Stein ist weltlos‘ in Heidegger: Die Grundbegriffe der Metaphysik, S. 284-

293. 

https://doi.org/10.14361/9783839445907 - am 14.02.2026, 11:48:32. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839445907
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Schluss | 305 

 

senheit“ führt nach der fundamentalen Ontologie zu einem unmittelbaren onto-

logischen Entzug. Es wurde herausgearbeitet, dass Heideggers Ontologie das 

Sein gegenüber dem Nichts so bevorzugt, dass sie (ungeachtet seiner Kritik an 

der Ontotheologie des Aristoteles) zu einer Art hierarchischen Ontologie wird, in 

der die Seienden nach ihrem Grad an Weltlichkeitsbesetzung angeordnet wer-

den. Das heißt jedoch nicht, dass Heidegger das Nichts-Sein als eine Art von 

Seiendem nicht auch beachtet hätte. In seinen letzten Texten (1955: Vom Wesen 

des Grundes), in denen er sich der ontologischen Differenz einer ontologischen 

Analytik zuwendet, kommt das zur Sprache, was zwischen dem Sein und dem 

Seienden steht: das Nicht.
2
 

Auch die matrixiale Ontologie öffnet die Tür der Ontologie zum Nichts. Sie 

zielt darauf, die Ordnung des Seins nicht im Gegensatz zur Umweltgeschlossen-

heit zu formulieren, sondern vielmehr in seinem Bezug zum generativen Bil-

dungstrieb und zur Umwelt. Daraus ergibt sich, dass eine matrixiale Philosophie 

zu einer mehrwertigen generativen Ontologie führen kann, wobei jede individu-

ierte Art einen ontologischen Bezug, einen Bezug in der Ordnung des Seins, hat, 

durch ihren generativen Bildungstrieb. Ebenfalls sind unter dieser Perspektive 

die verschiedenen Arten von Weltlichkeit(en) (Tiere, Menschen, Pflanzen, Me-

talle) nach der in ihnen wirkenden Bildungskraft gleichwertig. 

Aus dem matrixialen Begriff der vielwertigen Weltlichkeiten, in denen spezi-

fische Bildungskräfte wirken, bietet sich eine generative Philosophie an, die die 

Entwicklungen, Veränderungen und Verwandlungen eines Systems ebenso be-

rücksichtigt und würdigt wie ihre Transformation in verschiedenen Seinsord-

nungen. Könnte man auf der Basis des matrixialen philosophischen Begriffs eine 

mehrwertige generative Ontologie entwerfen? Die matrixiale Philosophie richtet 

den Blick auf den innerlichen Bildungstrieb, nicht jedoch auf eine von einem on-

tologisch entzogenen Nichts ausgehende Schöpfungskraft. In diesem Sinne ist 

die matrixiale Sicht um Philosophien des Innens und der Immanenz zu ergänzen. 

Die systematische Darlegung des Inbegriffes einer mehrwertigen generativen 

Ontologie erfolgt durch die Formulierung drei Axiome. Das erste Axiom ist der 

Figur der Mutter gewidmet, das zweite dem dreiwertigen Kondensationspunkt 

der matrixialen Problematik (Mutter-Welt-Gebärmutter) und das dritte der Ge-

bärmutter. 

Die Mutter ist in der Welt – diese Aussage hat eine solche Evidenz wie die 

Gewissheit ihrer Stellung, ist aber nicht ihr Ursprung. So lautete das erste 

Axiom, gewidmet einer Beschreibung der Figur der Mutter aus der Sicht ihres 

                                                             
2  Vgl. Heidegger: „Die ontologische Differenz ist das Nichts zwischen Seiendem und 

Sein“, in M. Heidegger: Vom Wesen des Grundes, S. 15. 

https://doi.org/10.14361/9783839445907 - am 14.02.2026, 11:48:32. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839445907
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


306 | Matrixiale Philosophie 

Verhaltens in verschiedenen Umwelten. Es ist für die matrixiale Philosophie von 

Interesse, die Mutter nach ihren Verbindungen und Bezügen zu ihrer Umgebung 

zu definieren, nicht aber nach ihrem Ursprung. In diesem Axiom wird der Blick 

auf die weibliche Seite der Evolution gelenkt, sodass die kulturbedingte Begren-

zung des Menschlichen und Tierischen unter dem Vermögen des generativen 

Triebs fällt, die Information Leben weiterzuvermitteln und aufrechtzuerhalten. In 

dieser Hinsicht wird in diesem Axiom auf eine matrixiale Phylogenese hinge-

wiesen, nämlich Suche nach der Verwandtschaft verschiedener Arten von Müt-

tern, was den Menschen unmittelbar aus dem Zentrum der Diskussion entfernt. 

In diesem Sinn wurde in Anlehnung an Forschungen der Anthropologin Sarah 

Blaffer-Hrdy der Schluss gezogen, dass die Mutter über ihre biogenetische Rolle 

der Genübertragung hinaus ein soziobiologisches Immunsystem der Gruppe dar-

stellt. Diese Vorstellung entspricht der Aussage des Anthropologen Claessen, 

dass die Mutter für soziale Bindungsprozesse eine insulative Nischentechnik 

darstellt.
3
 

In dieser Perspektive stellt das aus ökoevolutiven Gründen wichtige Immun-

system die semantisch-symbolische Bezeichnung für das Heim dar. Mutter-

Brust, Mutter-Sprache, Mutter-Schoß etc. sind Bezeichnungen und Signifikanten 

für eine bioevolutive Funktion, die sowohl für das Tier als auch für den Men-

schen zutreffen und dadurch gekennzeichnet sind, bestimmte besorgende Um-

welten zur morphogenetischen Herausbildung von Lebewesen zur Verfügung zu 

stellen. 

Mutter und Nachkommenschaft bilden ein koevolutives Feld, wobei die Mut-

ter die Umwelt des in ihr beherbergten Gastes ist und der Gast die Weltinner-

lichkeit der Mutter bedeutet. Zusammenfassend ist die Figur der Mutter in An-

lehnung an Michel Serres ökonomisch und eine öko-logische parasitologische 

Relationsstruktur, die einen Gast in sich beheimatet. Ebenso ist sie in der Welt 

untergebracht. Die Mutter stellt ein Endomilieu zur Verfügung, damit andere 

Wesen ihre ontogenetische Entwicklung fortsetzen können. Sie kennzeichnet in-

folgedessen ein innenweltlicher Bezug sowohl dem in sich beherbergten Gast 

gegenüber als auch gegenüber dem, den sie aufnimmt. In dieser Hinsicht zielt 

die Beschreibung der Mutter auf eine Berücksichtigung innenweltlichen Seins, 

sodass durch ihre Figur eine Ontologie der Innerlichkeit aufscheint. Die Endomi-

lieu-Stellung der Mutter hat zwei grundlegende ontologische Konsequenzen, die 

in der künftigen Forschung berücksichtig werden sollten: Einerseits führt der In-

nerlichkeitsbezug der Mutter zur Darstellung eines generativen Triebs, der 

                                                             
3  Vgl. Hugh Millers Begriff „Insulation gegen selektive Pression“, in H. Millers: Pro-

gress and decline, 1964. 

https://doi.org/10.14361/9783839445907 - am 14.02.2026, 11:48:32. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839445907
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Schluss | 307 

 

Lebewesen innerlich ist und daher immanent, und zweitens generiert die mütter-

liche Weltinnerlichkeitsrelation eine generative phylogenetische Kette, die alle 

Seienden beinhaltet. 

Über die Weltinnerlichkeitsrelation der Mutter zum Gast hinaus wurde auf 

ihre Äußerlichkeitsrelation aufmerksam gemacht. Hier gehen wir nicht von der 

Tautologie aus, dass die Mutter in der Welt ist, sondern in Axiom II wird die Fi-

gur der Mutter in Bezug zur Weltlichkeit und zur Gebärmutter hinterfragt und 

problematisiert. In diesem Sinn beinhaltet Axiom II im Gegensatz zu Axiom I 

und III (die ausschließlich der Figur der Mutter und der Gebärmutter gewidmet 

sind), ein drittes Element: die Weltlichkeit. Mutter, Weltlichkeit und Gebärmutter 

bilden die drei Elemente, durch die sich der philosophische Kern einer matrixia-

len Philosophie bildet. 

Die Einführung eines dritten Wertes gewinnt die semantische Beschreibung 

des Wortes einen philosophischen Sinn. Insofern wird in diesem Axiom die On-

tologie des Matrixialen präsentiert, da die Welthaftigkeit, die Art von Welt, als 

Angelpunkt zur Bestimmung der Eigenschaften der Mutter und Gebärmutter 

werden. In dieser Hinsicht handelt das zweite Axiom von einer Problematisie-

rung des Weltbegriffs in Bezug auf die Seinsrelationen, sodass die Ontologie 

über den Weltlichkeitsbegriff hinaus auf generative Umwelten übertragen und 

ihnen beigemessen wird. 

Das der Problematisierung des Weltbegriffes gewidmete Axiom verweist auf 

eine Ontologie, in der die Seinsrelationen in verschiedenen Weltlichkeitsebenen 

vorhanden sind. Daher ist das Axiom II in drei Propositionen gegliedert, bei 

denen die Kombination dreier Elemente aufgezeigt wird. In der ersten Propositio 

wurde die Welt in Bezug auf die Mutter und Gebärmutter definiert. Die Mutter 

steht danach zwischen Weltinnerlichkeit (Axiom I) und Weltlosigkeit. Mit Blick 

auf ihre Sonderstellung entsteht die philosophische Problematik der Differenz 

sowohl in der Ontologie als auch in der Gesellschaft und in der Individuations-

psychologie. Die privilegierte Stellung der Mutter geht zurück auf eine spezifi-

sche Eigenschaft, das Gebären, das heißt die Fähigkeit, ein Wesen aus ihrer In-

nerlichkeit nach Außen hervorzubringen. Aus anthropologischer Perspektive ist 

der Mutterkörper ein Medium, ein Kanal, durch den der in mütterlicher Inner-

lichkeit gestaltete Embryo in die Welt gebracht wird. Geburt ist aber nicht nur 

ein anthropologisches Ereignis, sondern birgt in sich auch die Problematik einer 

ontologischen Differenz, da sie der Übergang von einem vorgeburtlichen Milieu 

zu einer nachgeburtlichen Umwelt ist. In diesem Zusammenhang stellt sich die 

Frage, ob dem vorgeburtlichen Umfeld (der Gebärmutter) ein ontologischer Sta-

tus zugeschrieben werden darf. Zusammenfassend liegt die ontologische Dimen-

https://doi.org/10.14361/9783839445907 - am 14.02.2026, 11:48:32. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839445907
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


308 | Matrixiale Philosophie 

sion des Geburtsvorgangs
4
 darin begründet, dass Welthaftigkeit eine Konse-

quenz der mütterlichen Entbindung zur weltlichen Bindung bedeutet. 

Die matrixiale Philosophie begreift Geburtlichkeit als ein nicht nur anthropo-

logisches Phänomen, das ontologische Konsequenzen birgt. Sie ist ein „mediales 

Ereignis“, wobei die intrauterin-ontogenetischen Vorgänge in einem nachgeburt-

lichen, fremden Milieu fortgesetzt werden. Sie rechnet jedoch mit dem „blinden 

Fleck“, dass in der Gebärmutter vollzogene Prozesse und Ereignisse nicht ins 

Bewusstsein fallen. Daher kann von einer Asymmetrie des Phänomens Natalität 

gesprochen werden: Die Bewusstlosigkeit des Geborenseins verursacht ein 

Spannungsfeld zwischen Selbstgestaltung der eigenen Identität und relationaler 

Bindung und Alterität gegenüber der Umwelt.
5
 

Das Problem des „Selbstbewusstseins-Entzugs“ des Neugeborenen steht aus 

matrixialer Sicht aber nicht im Mittelpunkt der Geburtlichkeit. Viel entscheiden-

der ist die Tatsache, dass die Geburt das Ankommen in einer fremden, nicht 

heimlichen Welt bedeutet und dass der Entbindung vom mütterlichen Körper 

und dem Verlassen des vorgeburtlichen Lebensraums unmittelbar die Bindung 

an die entfremdete Welt folgt. Das heißt: Das Subjekt wird (nur) durch Bin-

dungsrelationen mit seiner Umwelt konstituiert. 

Die Mutter stellt dabei die Alteritätsfigur zwischen vorgeburtlichem Umfeld 

und Weltlichkeit dar, in der das Neugeborene ist. Sie ist die erste Instanz, die für 

die Fortsetzung der ontogenetischen Bildung sorgt und sie jenseits äußerlicher 

Gefährdungen garantiert. Die Mutter ist der Verweis auf die ontologische Diffe-

renz, das heißt, auf die Differenz zwischen dem, was vorweltlich war und der 

Weltlichkeit. Sie ist die dritte Instanz, das Du, dank dessen die Weltkonstruktion 

zustande kommt. 

Insofern ist die Mutter (auch) ein extrauteriner Faktor zur Fortsetzung 

menschlicher Merkmale und zur Menschwerdung. Die „Mutter ist das wichtigste 

                                                             
4  Vgl. Christina Schües: „Der Geburtsvorgang bezeichnet das Zur-Welt-kommen eines 

Menschen entweder aus der Beobachtungsperspektive, aus der Perspektive der Frau, 

die gebiert, oder aus der Perspektive des Kindes, das zur Welt gebracht bzw. geboren 

wird.“ C. Schües: Philosophie des Geborenseins, S. 13f. 

5  Vgl. Christina Schües: „Die Natalität der Existenz ist von der fundamentalen Asym-

metrie zwischen der Gewissheit des Geborenseins und ihrem gleichzeitigen Entzug 

bestimmt. Diese Asymmetrie erzeugt das Spannungsverhältnis zwischen Macht und 

Ohnmacht, Autonomie und Abhängigkeit, das eine existentielle Bedingung für die 

Selbstwerdung, die Beziehung zu Anderen, Geschlechtlichkeit, Weltkonstitution und 

Geschichtlichkeit ist, die nicht auf physiologische oder psychologische Beschreibun-

gen des Geborenwerdens und -sein reduziert werden kann.“ Ebd., S. 13. 

https://doi.org/10.14361/9783839445907 - am 14.02.2026, 11:48:32. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839445907
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Schluss | 309 

 

Kennzeichen unsere Ontogenese.“
6
 sagt Adolf Portmann. In dieser Hinsicht soll-

te der Frage nachgegangen werden, wie zentral die Rolle der Mutter bei der Bil-

dung des Menschen und bei ihrer Kulturisation bzw. Anpassung an eine be-

stimmte kulturelle Umgebung ist. Dieser Gedanke öffnet eine medientheoreti-

sche Forschungslinie über die Figur der Mutter als kulturtechnischen Faktor der 

Menschwerdung – ein Thema, auf das bereits Friedrich Kittler hingewiesen hat: 

 

Ihre Positivität hat die mütterliche Unterweisung als Input elementarer Kulturetechniken. 

Um 1800 tritt mit einemmal eine Büchersorte auf, die den Müttern zunächst die physische 

und psychische Erziehung der Kinder und alsbald auch deren Alphabetisierung anbefiehlt. 

[…] Diese Titel sind selbstrebend. Sie versichern die Identität der anbefohlenden Unter-

weisung: sie unterstreichen, daß erst mit der Zuschreibung elementarere Kulturisations-

techniken an Mütter derer Selbst gefunden ist.
7
 

 

In diesem Sinne könnte nach dem extrauterinen mütterlichen Bildungstrieb ge-

fragt werden, ob von ihnen getriebene Nischenstruktur zur Regulierung der 

menschlichen Umwelt führt, und ob die mütterliche Fürsorge, die einen Inner-

lichkeitsbezug erschafft, zur größten Domestikationsschule des Seins führt.
8
 

Die sonderbare Stellung der Mutter zwischen Weltlichkeit und Äußerlichkeit 

wird ebenfalls bezüglich der sozialen Systeme deutlich. Die Propositio II. des 

Axioms, das sich der Trilogie zwischen Mutter-Welt-Gebärmutter widmet, be-

schreibt unter anderem die peripherische Position der Mutter in der Gesellschaft. 

Sie steht in der Randzone der Bildungsvorgänge der Menschengruppen. Einer-

seits, weil sich um die Mutter herum die allererste insulative Nische bildet, was 

eine Hauptmotivation zur sozialen Bildung bedeutet. Dieser Innerlichkeitsbezug 

wird mit einem äußerlichen Faktor ausgeglichen, mit dem Leitmotiv, dass die 

Mutter für segmentare Gesellschaften den Außenbezug darstellt. Nach den exo-

gamischen und totemistischen Regeln steht die Mutter als Singularität, die das 

Außen in der sozialen Gruppe verinnerlicht. Sie ist ebenso Teil der sozialen 

Umwelt wie auch ihrer natürlichen Umgebung. In diesem Sinn bezeichnete Cla-

                                                             
6  A. Portmann: Um das Menschenbild, Stuttgart: Reclam 1956, S. 34. 

7  Vgl. F. Kittler: Aufschreibesysteme 1800/1900. München: Fink 1995, S. 37f. Kittler 

hat sich in den siebziger und achtziger Jahren mit dem Thema Mutter bzw. der 

Mütterpädagogik beschäftigt. Sie umfassen ein auschlaggebendes kulturtechnisches 

Dispositiv der Neuzeit, welches dazu führt, das Volk zu erziehen. Der Eintritt der 

Mütter in die biopolitische Organisation der Gesellschaft ruft zwei neue Techniken 

hervor: Erziehung und Intimität. 

8  P. Sloterdijk: „Domestikation des Seins“ in Nicht gerettet, S. 142-235. 

https://doi.org/10.14361/9783839445907 - am 14.02.2026, 11:48:32. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839445907
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


310 | Matrixiale Philosophie 

essens ihre Rolle als eine soziobiologische Institution
9
, da ihre insulative Funk-

tion erstmals sowohl als tierisch als auch als menschlich zu bezeichnen ist. 

Diese Propositio stellt die Herausforderung, die Stellung der Mutter in der 

Gesellschaft als eine Alteritätsbeziehung zu berücksichtigen, aufgrund der die 

Welt sich bilden und konstruieren lässt. Die Mutter ist, wenn man einen Blick in 

die ethnologischen und anthropologischen Studien wirft, ein von der Kultur de-

finierter Bezug zum Außen, nämlich zur Natur. Die menschliche Mutter wurde 

infolgedessen im Laufe der Evolution von den tierischen Müttern ausdifferen-

ziert. Darüber hinaus dienen die soziobiologischen Merkmale des insulativen 

mütterlichen Mechanismus dazu, die Begrenzung Natur vs. Kultur über den ge-

nerativen Bildungstrieb neu zu definieren. 

Propositio III handelt von der Relation zwischen Mutter und Gebärmutter. 

Die Gebärmutter ist ein Hohlorgan, das dem Körper der Mutter innerlich ist. Sie 

ist jedoch transzendental von der zeitlichen und räumlichen Ebene der äußeren 

Welt. In dieser Propositio geht es um die Verbindung zwischen mütterlicher In-

nenweltlichkeit und gebärmutterlicher Außenweltlichkeit. Zu diesem Zweck 

wird in Anlehnung an die Neontenie-Theorien die Korrelation zwischen embry-

onalem Reifzustand des Homo Sapiens mit der extrauterinen Sorgebedürftigkeit 

des Neugeborenen im Vergleich zu anderen phylogenetischen Verwandten 

untersucht. In dieser Propositio wird die Fragestellung der Menschwerdung 

durch eine Korrelation des Mutterwerdens problematisiert. 

In dieser Hinsicht wird die Weltinnerlichkeit der Mutter in umgekehrter Re-

lation mit der Außerweltlichkeit der Gebärmutter stehen, da der Homo Sapiens 

einer fotälen Wende (unter anderem durch anatomische Veränderungen) unter-

zogen ist, indem er durch eine unreife embryonale Entwicklung gekennzeichnet 

ist, mit der Konsequenz, dass er (allo)mütterliche Wesen zur Fortsetzung des 

Lebens in der Welt benötigt. Aus dieser Perspektive wird zusammen mit dem 

Anthropologen Adolf Portman konstatiert, dass die Mutter für das menschliche 

Leben eine fundamentale Rolle bei der Fortsetzung ontogenetischer Prozesse 

spielt. Aus der Beziehung intrauteriner „ökologischer“ Bedingungen zur Ent-

wicklung der Organe und nachgeburtlicher Umweltbedingungen zur Fortsetzung 

der in der Gebärmutter in Gang gesetzten ontogenetische Prozesse ergibt sich 

eine biopolitische Anerkennung der Figur der Mutter: In ihrer Behausung besteht 

die Möglichkeit, das Leben zu beginnen – oder nicht. 

 

Alle diese ontogenetischen Einzelheiten weisen auf eine zentrale Tatsache hin: Unsere 

Ontogenese ist nicht ein tierischer Werdegang [zu verstehen], der an einem bestimmten 

                                                             
9  Vgl. D. Claessens: Das Konkrete und das Abstrakte.  

https://doi.org/10.14361/9783839445907 - am 14.02.2026, 11:48:32. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839445907
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Schluss | 311 

 

Punkte in eine letzte Etappe von menschlichem Gepräge übergeht. [...] Unser gesamter 

Wedergang ist human. [...] Die Ontogeneseform der höheren Stufe ist das zuerst Erreichte, 

sie ist Grundlage für die Entstehung höheren Zerebralisation und höheren Verhaltenswei-

sen [...] So ist zum Beispiel die Reduktion der Nachkommenzahl auf ein einziges Junges, 

die relativ lange Neugeborenen, die Behütung durch die Mutter – alles wichtige Kennzei-

chen unserer eigenen Ontogenese – bereits den niedrigsten Stufen unseres Verwandten-

kreises eigen. Bedeutende Faktoren, die am Zustandekommen unserer behüteten Frühpe-

riode beteiligt sind, gehören bereits zum ontogenetischen Material einer großen Tiergrup-

pe [...] Die Bedeutung dieser behüteten Entwicklungsphase für die Entfaltung spielerisch-

freier Verhaltensweisen ist von psychologischer Seite sichtbar gemacht worden. [...] Die 

Brutsorge ist eine Voraussetzung der Entstehung höherer Zerebralisation.
10

 

 

Die Mutter (und damit die verschiedenen Arten von Müttern) entsprechen einem 

Bildungstrieb in der entäußerten Weltlichkeit. Was Mutter-Tier und Mutter-

Mensch unterscheidet, besipielhaft, ist zum Beispiel, dass der Entäußerungsgrad 

des menschlichen Neugeborenen durch seine fötale Unreife größer ist als beim 

Mutter-Tier, dessen Bedürftigkeit gegenüber allomütterlichen Instanzen niedri-

ger ist.  

In diesem Sinn wird die Mutter aus einer negativen Phänomenologie heraus 

betrachtet: Sie bedeutet das Zeichen eines Verlustes, des Verlustes der Gebär-

mutter, des Lebensortes, in dem nicht alle Organe entwickelt wurden. Ebenso 

kann die negative Korrelation zwischen Mutter und Gebärmutter durch die figu-

rative Ebene der Repräsentation bestimmt werden: Je „mutterärmer“ die Welt, 

desto niedriger ihr Entäußerungsgrad und infolgedessen die figurative, repräsen-

tative Ebene. 

Schließlich strebt das letzte Axiom nach einer positiven Erklärung des vor-

geburtlichen Umfeldes. Was es wesentlich kennzeichnet, ist die Tatsache, dass 

dieser Lebensraum der Welt entzogen ist, weil in ihm die Bildung und Entwick-

lung eines Seiendes betrieben wird – Prozesse in einer nicht-entäußerten Welt-

haftigkeit. In Anlehnung an zwei referentielle Metaphern und ein Beispiel wurde 

eine Welthaftigkeit ohne Außen betrachtet: Das alte Bildsymbol Ouroboros dien-

te dabei zur Erläuterung eines Seiende, das alle Seienden in sich einschließt in 

ewiger Verwandlung und das dabei sich selbst gebärt. Die ontologische Ge-

schlossenheit dieses Symbols war ein Vorbild für die Alchemisten und für Dis-

ziplinen, in denen die Verwandlung des Seienden, Transformationen, neue Indi-

viduationen usw. sich ohne äußerliche Instanz vollziehen. Werden und Sein fal-

len zusammen in der Ebene der Immanenz. Das Symbolbild wird durch eine 

                                                             
10  A. Portmann: Um das Menschenbild, S. 30. 

https://doi.org/10.14361/9783839445907 - am 14.02.2026, 11:48:32. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839445907
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


312 | Matrixiale Philosophie 

Gattung beschrieben, die in den paradoxen Widerspruch teritur non datur gerät, 

da sie in sich sowohl das Sein als auch das Nicht-Sein birgt. Ihr entspricht eine 

dritte Gattung, die ist und zugleich nicht ist. Die Geschichte der Philosophie hat 

ein spekulatives Bild für diese logisch widersprüchliche Aussage: die platoni-

sche Chora. Der Chora ist der dritten Gattung zugeschrieben, und sie kann nur 

durch „unreine Begriffe“ erreicht werden, da sie die klassisch-metaphysische 

Frage der Ontogenese stellt: Wie kann etwas sein und zugleich werden? In die-

sem Sinn ist es eine zentrale Aufgabe des matrixialen Ansatzes, darauf hinzu-

weisen, dass die Ontogenese das klassische Problem des Werdens voraussetzt. 

Damit sollte in Frage stehen, ob die von Aristoteles vorgeschlagene hylemor-

phistische Lösung zur Beschreibung embryogenetischer Entwicklungen gilt.  

Vor dem Hintergrund der embryogenetischen Diskussion (Diskussion über 

die Entwicklungsprozesse eines Organismus in der Gebärmutter) wurde festge-

stellt, dass in der Gebärmutter Ausdifferenzierungsprozesse stattfinden, bei 

denen die Teile eines Organismus ohne Außen gebildet und ausdifferenziert 

werden. In der Gebärmutter finden Vorgänge der Muster- und Formenbildungen 

statt, die zum Teil genetisch determiniert sind und zum Teil epigenetisch. Es 

sind Prozesse, in denen die Formation der Zellen, die Ausdifferenzierung der 

Formen und das Wachstum bestimmter Organe und Strukturen ohne Alterität 

durchgeführt werden, aber doch auf der Basis einer Wechselwirkung der inneren 

Teile der Gebärmutter. 

Mit Blick auf die Abwesenheit der Alterität ist das gebärmutterliche Feld als 

weltlos zu bezeichnen; nichtdestotrotz ist es der Seinsordnung nicht entzogen. 

Ihre Weltlosigkeit bedeutet einen geschlossenen Raum, in dem die Verwandlun-

gen des Organismus stattfinden, ohne Alterität, auch wenn die organischen Vor-

aussetzungen noch nicht Entwicklung des Bewusstseins begünstigt haben. Der 

generative Bildungstrieb etabliert Beziehungen, Relationen, deren eine Seins-

ordnung entspricht. Ebenso weist die generative Eigenschaft des intrauterinen 

Bildungstriebs auf ihre selbstwirkende Potentialität hin, die kein Außen zur Ge-

neration benötigt. In diesem Sinn könnte die gebärmutterliche Entwicklung des 

Organismus als kybernetischer Prozess bezeichnet werden, indem sie die inneren 

Veränderungen eines Ökosystems mit seinen Ausdifferenzierungen und Entdif-

ferenzierungen berücksichtigt. Die Geschlossenheit des generativen Bildungs-

triebs verweist ebenso auf einen Bildungstrieb, der, wie Blumenbach postulierte, 

selbstorganisierend ist. 

In dieser Hinsicht richtet die Erforschung des intrauterinen Bildungstriebs 

den Blick darauf, der in ihm geborgenen generativen Kraft ontologischen Sinn 

zu schenken. Dieser Gesichtspunkt bringt eine Berücksichtigung des ontologi-

schen Status ontogenetischer Prozesse auf die Bühne, die auch in geschlossenen 

https://doi.org/10.14361/9783839445907 - am 14.02.2026, 11:48:32. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839445907
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Schluss | 313 

 

Umwelten wie der Gebärmutter wahre Relationsordnungen etabliert, aus denen 

neue Bildungen und Formen hervorgebracht werden. 

https://doi.org/10.14361/9783839445907 - am 14.02.2026, 11:48:32. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839445907
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


https://doi.org/10.14361/9783839445907 - am 14.02.2026, 11:48:32. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839445907
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Literatur 

 

 

WÖRTERBÜCHER 

 

DUDEN. Das große Wörterbuch der deutschen Sprache: in zehn Bänden, Duden 

Verlag 1999. 

Oxford Latin Dictionary. Oxford: Clarendon Press 1982. 

Anderson, Robert R./Goebel Reichmann, Ulrich (Hg.): Frühneuhochdeutsches 

Wörterbuch, 9 Bd., Berlin: W. de Gruyter 2013. 

Auberle, Annette/Klosa, Annette (Hg.): Das Herkunftswörterbuch. Etymologie 

der deutschen Sprache. Die Geschichte der deutschen Wörter bis zur Gegen-

wart, 7 Bd., Mannheim/Leipzig/Wien/Zürich: Dudenverlag 2007. 

Basler, Otto: Deutsches Fremdwörterbuch, Bd. 2, Berlin: Walter de Gryter & Co 

1942. 

Grimm, Jakob/Wilhelm, Grimm: Deutsches Wörterbuch von Jacob und Wilhelm 

Grimm, Bearbeitet von Dr. Moriz Heyne. Leipzig: Deutscher Taschenbuch 

Verlag 1984.  

Liddell, Henry (Hg.): A Greek-English Lexicon. Oxford: Clarendon Press, 1996. 

Ritter, Joachim/Gründer, Karlfried/Gabriel, Gottfried. (Hg.): Historisches Wör-

terbuch der Philosophie 1971-2007, Basel: Schwabe AG Verlag. 

Maltby, Robert: A Lexicon of Ancient Etymologies, Prenton: Francis Cairns 

Publications 1991. 

Vaan, Michiel (Hg): Etymological Dictionary of Latin and the other Italic Lan-

guages, Boston: Brill 2008. 

Walde, Alois: Lateinisches Etymologisches Wörterbuch, 2. Bd., Heidelberg: 

Winter 1954. 

Walde, Alois: Vergleichendes Wörterbuch der indogermanischen Sprachen, 2. 

Bd., Berlin: W. de Gruyter 1927. 

 

  

https://doi.org/10.14361/9783839445907 - am 14.02.2026, 11:48:32. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839445907
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


316 | Matrixiale Philosophie 

GESAMTWERKE 

 

ARISTOTELES 

Oec Oikonomika, in Flashar, Hellmut, (Hg.), Zoepffel Renate (Übers.): Aristo-

teles Werke in deutscher Übersetzung. Bd 10/2, Berlin: Akademie Verlag, 

2006. 

HA  Tierkunde (Historia animalium), in: Paul Gohlke (Hg.) u. (Übers.), Aristo-

teles, die Lehrschriften, Bd. 8.1, Padernorn: Schöningh Verlag 1957. 

GA  Über die Zeugung der Geschöpfe, (De generatione animalium), in Paul 

Gohlke (Hg.) u. (Übers.), Aristoteles, Die Lehrschriften, Bd. 8.3, Padernorn: 

Schöningh Verlag 1959. 

Top Topik in: Rolfes, Eugen (Hg.) u. (Übers.), Aristoteles, Organen, Hamburg: 

Felix Meiner Verlag 1968. 

Kat  Kategorien in Rolfes, Eugen (Hg.) u. (Übers.): Organen I, Hamburg: Felix 

Meiner Verlag 1995. 

Metaph. Metaphysik in: Bonitz, Hermann (Übers.) mit Einleitungen und An-

merkungen versehen von Horst Seidl, Griechisch-Deutsch: Aristotele’s 

Metaphysik. Bücher I(A)-VI (E), Hamburg: Felix Meiner Verlag 1989. 

An pr. Erste Analytik, in: Rolfes, Eugen (Hg.) u. (Übers.), Aristoteles: Philoso-

phische Schriften 1, Hamburg: Felix Meiner Verlag, 1995. 

De Part. Über die Teile der Lebewesen, in: Flashar, Hellmut, (Hg.), Kullmann, 

Wolfgang (Übers.), Zoologische Schriften II, Aristoteles Werk in deutscher 

Übersetzung, Bd 17, Berlin: Akademie Verlag, 2007. 

Phys. Physik. Vorlesung über die Natur in: Zekl, Hans G. (Übers.), Philosophi-

sche Schriften, Bd. 6, Hamburg: Felix Meiner Verlag 1995.  

Pol.  Politik, in Flashar, Hellmut, (Hg.), Schütrumpf, Eckart (Übers.), Politik II, 

Bd9/2, Berlin: Akademie Verlag, 2006. 

 

CARL GUSTAV JUNG 

SVA Studien über alchemistische Vorstellungen, in Jung-Merker, Lilly/ Rüf, Eli-

sabeth (Hg.): Gesammelte Werke, Band 13, Düsseldorf: Walter 2006. 

PA Psychologie und Alchemie, in: Jung-Merker, Lilly/ Rüf, Elisabeth (Hg.): Ge-

sammelte Werke, Band 12, Dusseldorf: Walter 2006.   

MC Mysterium coniunctionis, in:  Jung-Merker, Lilly/ Rüf, Elisabeth (Hg.): Ge-

sammelte Werke, Band 14/1 u.2, Dusseldorf: Walter 2006.   

PP Praxis der Psychotherapie, in: Jung-Merker, Lilly/ Rüf, Elisabeth (Hg.): Ge-

sammelte Werke, Band 16, Dusseldorf: Walter 2006.   

PT Psychologische Typen, in: Jung-Merker, Lilly/ Rüf, Elisabeth (Hg.): Ge-

sammelte Werke, Band 6, Dusseldorf: Walter 2006.   

https://doi.org/10.14361/9783839445907 - am 14.02.2026, 11:48:32. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839445907
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Literatur | 317 

 

Aio Aion: Beiträge zur Symbolik der Selbst. Jung-Merker, Lilly/ Rüf, Elisabeth 

(Hg.): Gesammelte Werke, Band 9/II, Dusseldorf: Walter 2006. 

 

 

WERKE 

 

A 

Arendt, Hannah: Vita activa oder vom tätigen Leben, München: Piper 2002. 

Arendt, Hannah: Über die Revolution, München: Piper 1994. 

Arendt, Hannah: Vita activa oder vom tätigen Leben, München: Piper 2010. 

Arendt, Hannah: Vom Leben des Geistes: das Denken, das Wollen, München: 

Piper 1998. 

 

B 

Bachofen, Johann J.: Mutterrecht und Urreligion, Stuttgart: Kröner 1954. 

Bacon, Francis: Novum Scientiarium,1620. Auf Deutsch erschienen in: Bacon, 

Francis: Neues Organ der Wissenschaften, A.T. Brück (Hg.), Leipzig 1830, 

Nachdr. Darmstadt 1981 

Barry, David: „Schocks from a Sicilain Underworld: Gangi, ‚Gänge‘, and a New 

Source for the ‚Mütter‘ in Goethe’s Faust“, in Goethe Yearbook, Richter Si-

mon (Hg.), Vol. XIII, NY: Camden House 2005.  

Bednarik, Robert G.: „A figurine from the African Acheulian“, in: Current An-

thropology 44 (3) 2003. 

Biedermann, Hans: Materie prima. Eine Bildersammlung zur Ideengeschichte 

der Alchemie, Graz: Verlag für Sammler 1973. 

Blaffet-Hrdy, Sarah: Mutter Natur. Die weibliche Seite der Evolution, Berlin: 

Berlin Verlag 2000. 

Blumenbach, Joh. Fr.: Über den Bildungstrieb. Göttingen: Johann Christian Die-

terich, 1789. 

Böhme, Jakob: De Tribus Principiis oder beschreibung der Drei Prinzipien Gött-

liches Wesen. In: Will-Erich-Peukert/August F. (Hg.): Sämtliche Schriften, 

Bd. 2, Stuttgart-Bad Cannstatt: Frommanns, 1960. 

Bolk, Louis: „Vergleichende Untersuchungen an einem Fetus eines Gorilla und 

eines Schimpanse“, in: Zeitschrift für Anatomie und Entwicklungsgeschisch-

te 81 (1926). 

Bolk, Louis: „Das Problem der Menschwerdung“: in XXV. Versammlung der 

Anatomischen Gesellschaft zu Freiburg. Jena: Fischer, 1926. 

Bowlby, John: Bildung. Eine Analyse der Mutter-Kind-Beziehung, München: 

Kindler Verlag, 1982. 

https://doi.org/10.14361/9783839445907 - am 14.02.2026, 11:48:32. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839445907
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


318 | Matrixiale Philosophie 

Briffault, Robert: The Mothers, Vol. 1 – 4. London: Allen & Unwin, 1927. 

Butler, Judith: Körper von Gewicht, Frankfurt a.M.: Suhrkamp 1997. 

Brown Blackwell, A.: The Sexes Throughout Nature, NY: G. P. Putnam, 1875 

 

C 

Claessens, Dieter: Das Konkrete und das Abstrakte. Frankfurt a.M.: Suhrkamp, 

1985. 

Conard, Nicholas J./Malina, Maria: „Spektakuläre Funde aus dem unteren Auri-

gnacien vom Hohle Fels bei Schelklingen, Alb-Donau-Kreis“, in: Archäolo-

gische Ausgrabungen in Baden-Württemberg 2008 (2009). 

Conard, Nicholas J.: „A female figure from the basal Aurignacian of Hohle Fels 

Cave in southwestern Germany“, in: Nature: London 2009.  

Coqueugniot, Hélène/Hublin, Jean-Lacques: „Early brain growth in Homo erec-

tus and implications for cognitive ability“, In: Natur 431 (2004). 

 

D 

Deleuze, Gilles/ Guattari, Felix: Anti-Ödipus. Kapitalismus und Schizophrenie, 

Frankfurt a. M.: Suhrkamp, 1974. 

Deleuze, Gilles/ Guattari, Felix: Tausend Plateaus: Kapitalismus und Schizo-

phrenie, Merve: Berlin 2005. 

Derrida, Jacques: Chōra, Wien: Passagen 1990. 

Dörr, Georg: Muttermythos und Herrschaftsmythos. Zur Dialektik der Aufklä-

rung und die Jahrhundertwende bei den Kosmikern, Stefan George und in 

der Frankfurter Schule, Würzburg: Könighausen & Neumann 2007. 

Duerr, Peter: Sedna oder die Liebe zum Leben, Frankfurt a. M.: Suhrkamp 1985. 

Duerr, Peter: Intimität. Der Mythos vom Zivilisationsprozeß. Frankfurt a.M.: 

Suhrkamp 1999. 

Durkheim, Èmile: Die elementaren Formen des religiösen Lebens, Frankfurt a. 

M.: Suhrkamp 1985. 

Durkheim, Émilie: „La prohibition de l’inceste et ses origines“, in: Année soci-

ologique, Vol. I (1896 -1897) 

 

E 

Eliade, Mircea: Das Heilige und das Profane. Vom Wesen des Religiösen. Köln: 

Anaconda, 2008. 

Engels, Friedrich: Der Ursprung der Familie, des Privateigentums und des Staats. Im 

Anschluss an Lewis H. Morgan’s Forschungen. Hottingen-Zürich: Verlag der 

Schweizerischen Volksbuchhandlung 1884. 

 

https://doi.org/10.14361/9783839445907 - am 14.02.2026, 11:48:32. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839445907
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Literatur | 319 

 

F 

Fehlmann, Meret: Die Rede vom Matriarchat. Zur Gebrauchsgeschichte eines 

Arguments, Zürich: Chronos Verlag 2011. 

Ferguson, Adam: Versuch über die Geschichte der bürgerlichen Gesellschaft. 

Frankfurt a. M.: Suhrkamp1986.
 

Frazer, James: The golden Bough, II. Taboo and the Perils of the Soul, London: 

Macmillan and Co. 1911. 

Frazer, James: Totemism and Exogamy. Hamburg: Severus, 2011.
 

Freud, Sigmund: Totem und Tabu, in: Sigmund Freud Essays I, Bd. I, Auswahl 

1890 – 1914, Simmon, D (Hg.), Berlin: Volk und Welt, 1988.
 

 

G 

Galahad, Sir: Mütter und Amazonen, München-Berlin: Non Stop 1975. 

Gehlen, Arnold: Urmensch und Spätkultur, Frankfurt a.M.: Klostermann 2004.  

Gehlen, Arnold: Der Mensch. Seine Natur und seine Stellung in der Welt, 1. 

Frankfurt a. Main: Klostermann 2016. 

Goethe, Johann Wolfgang: Faust II in „Letzte Jahre 1827-1832“. SW 18-1, (Hg.) 

von von Gisela Henckmann und Dorothea Hölscher-Lohmeyer. München: 

Carl Hanser, 1997. 

Göttner-Abendroth, Heide: Matriarchat I. Geschichte seiner Erforschung. Stutt-

gart/Berlin/Köln/Mainz: Kohlhammer 1988. 

Günther, Gotthard: Idee und Grundriss einer nicht-Aristotelischen Logik. Ham-

burg: Meiner 1991. 

Günther, Gotthard: Das Bewusstsein der Maschinen. Eine Metaphysik der Ky-

bernetik, Baden-Baden: Agis 1963. 

 

H 

Haage, Bernhard D.: Alchemie im Mittelalter. Ideen und Bilder   von Zosimos 

bis Paracelsus. Zürich/Düsseldorf: Artemis 1996. 

Haeckel, Ernst: Natürliche Schöpfungsgeschichte in Gemeinverständliche Wer-

ke, Band. I, Leipzig/Berlin: Alfred Kröner 1951. 

Haig, David: „What’s Behind Odd Idea of War in the Wob?“, in: New York 

Times, 07.08.1993. 

Hančar, Franz: „Zum Problem der Venus-Statuetten im eurasischen Jungpaläoli-

thikum“ in Prähistorische Zeitschrift 1939/1940. 

Hartmann, Elke: Zur Geschichte der Matriarchatsidee. Antrittsvorlesung. Heft 

133, Universität Berlin: Humboldt Universität, 2004. 

Hamilton, William D.: „The evolution of altruistic behavior“, in: The American 

Naturalist 97 (1963). 

–

https://doi.org/10.14361/9783839445907 - am 14.02.2026, 11:48:32. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839445907
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


320 | Matrixiale Philosophie 

Heidegger, Martin: Sein und Zeit, Tübingen: Max Niemeyer 1953. 

Heidegger, Martin: Grundbegriffe der Metaphysik. Welt – Endlichkeit – Ein-

samkeit, Frankfurt a. M.: Klostermann 2004. 

Heidegger, Martin: Grundprobleme der Phänomenologie, Marburger Vorlesung 

1927, Frankfurt a. M.: Klostermann,1975 

Heinrichs, Hans-Jürgen (Hg.): Das Mutterrecht von J. J. Bachofen in der Diskus-

sion, Frankfurt a. M.: Campus, 1987. 

Hegel, Wilhelm Georg: Phänomenologie des Geistes. Gesamte Werke Band 3, 

Frankfurt a.M.: Suhrkamp 1986. 

Heisenberg, Werner: „Über den anschaulichen Inhalt der quantentheoretischen 

Kinematik und Mechanik“, in: Zeitschrift für Physik 43 (1927) 

Hoffmann, J.G./ Bahmer, J.B.: Matricibus Metallorum. Amplisimi Philosopho-

rum Ordinis. 1738. 

Hornung, Erik: Der Eine und die Vielen. Ägyptische Gottesvorstellungen. 

Darmstadt: Wissenschaftliche Buchgesellschaft 1971. 

Hornung, Erik (Hg.): Das Totenbuch der Ägypter. Zürich/München: Artemis 

Verlag 1979. 

 
J 

Janus, Ludwig (Hg.): Kunst als kulturelles Bewusstsein vorgeburtlicher und ge-

burtlicher Erfahrungen, Heidelberg: Mattes 2008. 

Janus, Ludwig: Wie die Seele entsteht: Unser psychisches Leben vor, während 

und nach der Geburt. Hamburg: Hoffmann und Campe 1991. 

Jonas, Doris F./ Jonas, David A.: M. D: Signale der Urzeit. Archaische Mecha-

nismen in Medizin und Psychologie. Hippokrates Verlag Stuttgart, 1977. 

Jonas, Doris F.; Fester, Richard; Jonas, David A.: Die Kinder der Höhle. Die 

steinzeitliche Prägung des Menschen, München: Kösel 1980. 

Jung, Carl Gustav: „Die Individuation“ in: Die Beziehung zwischen dem Ich und 

dem Unbewussten, Darmstadt: Reichl Verlag, 1928. 

Jürgens, Klaus D.: Allometrie als Konzept des Interspeziesvvergleiches von phy-

siologischen Grössen: eine kritische Analyse von Modell und Methode, Ber-

lin: Parey 1989. 

 

K 

Kant, Immanuel: Logik in Akademie-Textausgabe, Bd.9: Logik, Physische, Geo-

graphie, Pädagogik, Berlin: De Gruyter. 

Klaatsch, Hermann: Die Anfänge der Kunst und Religion in der Urmenschheit. 

Leipzig: Unesma 1913. 

https://doi.org/10.14361/9783839445907 - am 14.02.2026, 11:48:32. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839445907
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Literatur | 321 

 

Kittler, Friedrich A.: Aufschreibesysteme, 1800-1900. München: Fink 1995. 

König, Marie/Jonas, Doris F./ Jonas David A.(Hg.): Weib und Macht. Fünf Mil-

lionen Jahre Urgeschichte der Frau. Frankfurt a. M. 1995. 

Kratzert, Thomas: Die Entdeckung des Raums: Vom hesiodischen „chaos“ zur 

platonischen „chora“, Amsterdam: Grüner 1998. 

Kristeva, Julia: Die Revolution der poetischen Sprache, Frankfurt a. M.: Suhr-

kamp 1978. 

Kurt Ehmer, Manfred: Göttin Erde: Kult und Mythos der Mutter Erde, Berlin: 

Zerling, 1994. 

 

L 

Lacan, Jacques: Schriften III. Berlin: Quadriga, 1994. 

Lacan, Jacques: „Das Spiegelstadium als Bildner der Ichfunktion“ in Norbert 

Haas (Hg), Schriften I, Berlin: Quadriga 1966. 

Lang, Andrew: The secret of the totem, Longmans, Green and Co.: London: 

1905. 

Leisegang, Hans: „Das Mysterium der Schlange“ in: Eranos-Jahrbuch 7 (1939) 

Leroi-Gourhan, Andre: Hand und Wort. Die Evolution von Technik, Sprache 

und Kunst, Frankfurt a. M.: Suhrkamp 1980. 

Leroi-Gourhan, Andre: Prähistorische Kunst, Freiburg/Basel/Wien: Herder 1971. 

Lévi-Strauss, Claude: Introduction à l’oeuvre de Marcel Mauss, Puf: Paris 2012. 

Lévi-Strauss, Claude: Die elementaren Strukturen der Verwandtschaft, Frankfurt 

a. M.: Suhrkamp 1981. 

Lévi-Strauss, Claude: Das Ende des Totemismus, Frankfurt a. M.: Suhrkamp 

1965. 

Lévi-Strauss, Claude: C. Le totémisme aujourd’hui, Presses Universitaires de 

France: Paris 1962. 

Lindsay, Jack: The origins of alchemy in Graeco-Roman Egypt, London: Muller 

1970. 

Lippert, Julius: Kulturgeschichte der Menschheit in ihrem organischen Aufbau, 

Stuttgart: Enke 1887. 

Lütkehaus, Ludger: Natalität: Philosophie der Geburt, Zug/Schweiz: Die Graue 

Edition 2006. 

Luhmann, Niklas: Die Gesellschaft der Gesellschaft, Frankfurt a. M.: Suhrkamp, 

1997. 

 
  

https://doi.org/10.14361/9783839445907 - am 14.02.2026, 11:48:32. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839445907
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


322 | Matrixiale Philosophie 

M 

Mahler, Margaret S./Pine, Fred/ Bergman, Anni: Die psychische Geburt des 

Menschen. Symbiose und Individuation. Frankfurt. a. M.: Fischer, 1978. 

Macho, Thomas: Todesmetaphern, Frankfurter a. M: Suhrkamp, 1987. 

Malinowski, Bronislaw: Geschlechtstrieb und Verdrängung bei den Primitiven, 

Hamburg: Rowohlt 1962. 

Malinowski, Bronislaw: Eine wissenschaftliche Theorie der Kultur und andere 

Aufsätze. Frankfurt a. M.: Suhrkamp 1975. 

Malinowski, Bronislaw: Magie, Wissenschaft und Religion und andere Schrif-

ten, Fischer Verlag: Frankfurt a. M.: 1973. 

Malinowski, Bronislaw: Das Geschlechtsleben der Wilden in Nordwest-

Melanesien, Syndikat: Frankfurt 1979. 

Margaroni, Maria: „The Lost Foundation. Kristeva’s Semiotic Chora and its 

Ambiguous Legacy“ in Hypatia 20/1 (2005). 

Mauss, Marcel: Die Gabe. Form und Funktion des Austauschs in archaischen 

Gesellschaften, Frankfurt a. M.: Suhrkamp 2011. 

Mehlman, Jeffrey: „The ‚floating Signifier‘. From Lévi-Strauss to Lacan“ in: 

Yale French Studies, 48 (1972)  

Mellars, Paul: „Origins of the female image“ in: Nature 459 (2009.) 

Morgan, Lewis H.: Ancient Society or Researches in the Lines of Human Pro-

gress from Savagery, through Barbarism to Civilization, Macmillan and Co.: 

London 1877. 

Mocek, R.: Wilhelm Roux-Hans Driesch. Zur Geschichte der Entwicklungs-

physiologie der Tiere. Jena. Gustav Fischer, 1974. 

Morgan, Lewis H.: Die soziale Organisation der Irokesen und anderer indiani-

scher Völker,: Die Urgesellschaft, Nachdruck der Ausgabe Stuttgart, 1908, 

Wien: Promedia, 1987. 

Morgan, Lewis H.: Systems of Consanguinity and Affinity of the Human Fami-

ly, Lincoln: University of Nebraska Press 1997. 

Mudock, George P.: Social structure, New York: Macmillan, 1949. 

 

N 

Neumann, Erich: Die große Mutter. Eine Phänomenologie der Weiblichen Ge-

staltung des Unbewussten, Zürich/Düsseldorf: Walter, 1997.  

Neumann, Erich: Ursprungsgeschichte des Bewusstseins, Zürich: Rascher Ver-

lag 1949. 

Neumann, Erich: Zur Psychologie des Weiblichen, Zürich: Rascher Verlag, 

1953. 

 

Miller, Hugh: Progress an Decline. Oxford: Pergamonn Press, 1964. 

https://doi.org/10.14361/9783839445907 - am 14.02.2026, 11:48:32. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839445907
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Literatur | 323 

 

O 

Otto, Rudolf. Das Heilige: Über das Irrationale in der Idee des Göttlichen und 

sein Verhältnis zum Rationalen. München: Verlag C.H. Beck, 1979. 

 

P 

Paracelsus: Medizinische Schriften, Band 1. Peuckert, Will-E (Hg.), Basel: 

Schwabe & Co. 2010. 

Paracelsus: Über die medizinische Tätigkeit in Sämtliche Werke. Bd. 1, Ascher, 

B, (Hg.),  Jena: Gustav Fischer 1926. 

Platon: Timaios in: Schleiermacher, Friedrich/Eigler, Günther (Hg.)/Müller, 

Hiernonymus (Übers.), Werke in Acht Bänden, Bd. 7, Darmstad: WBG, 

2001. 

Plessner, Helmuth: Die Stufen des Organischen und der Mensch. Gesammelte 

Schriften IV, Frankfurt a. M.: Suhrkamp 1981. 

Portmann, Adolf: Lebensforschung und Tiergestalt. Ausgewählte Texte, Basel: 

Schwabe 2006. 

Portmann, Adolf: Der Mensch, Führer und Geführter im Werk, Zürich: Rhein-

Verlag 1963. 

Portmann, Adolf: Biologische Fragmente zu einer Lehre vom Menschen, Stutt-

gart: Reclam 1982. 

 

R 

Rank, Otto: Das Heilige: über das Irrationale in der Idee des Göttlichen und sein 

Verhältnis zum Rationalen, München: Beck 1963. 

Ranke-Graves, Robert: Die Weiße Göttin, Berlin: Medusa Verlag 1981. 

Reich, Wilhelm: Der Einbruch der sexuellen Zwangsmoral: Zur Geschichte der 

sexuellen Ökonomie, Köln: Kiepenheuer & Witsch 1972. 

Rickert, Thomas: „Toward the chora: Kristeva, Derrida, and Ulmer on Emplaced 

Invention“ in: Philosophy and Rhetoric 40/3 2007. 

Rob, Alexander: Das hermetische Museum. Alchemie & Mystik, Köln: Taschen 

2011:  

Roux, Wilhelm. Entwicklungsmechanik des Embryo, Leipzig: Verlag von Wil-

helm Engelmann 1895. 

 

S 

Saccasyn-Della-Santa, Elisabeth: La Belgique préhistorique, Bruxelles: Office 

De publicité 1946. 

Saccasyn-Della-Santa, Elisabeth: Les Figures Humaines du Paléolithique Supé-

rieur Eurasiatique, Antwerp: De Sikkel 1947. 

https://doi.org/10.14361/9783839445907 - am 14.02.2026, 11:48:32. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839445907
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


324 | Matrixiale Philosophie 

Sahlins, Marshall: Stone age economics, New York: Adeline Public 1979. 

Sahlins, Marshall: Kultur und praktische Vernunft. Frankfurt a.M.: Suhrkamp 

1981. 

Saussure, Ferdinand: Grundfragen der Allgemeinen Sprachwissenschaft, Berlin: 

Walter de Gryter 1967. 

Samsonow, Elisabeth von: Anti-Elektra. Totemismus und Schizogamie, Zürich-

Berlin: Diaphanes 2007. 

Serres, Michel: Der Parasit. Frankfurt a. M.: Suhrkamp 1981. 

Scheler, Max: Die Stellung des Menschen im Kosmos, Hamburg: Meiner 2015. 

Schmidt, Carl (Hg): Pistis Sophia, Leipzig: Hinrichs 1905. 

Schulze, Walter A.: „Jakob Böhme und die Kabbala“,in Zeitschrift für philoso-

phische Forschungg, 9 (1955), S. 447-460.   

Sheppard, Harry J.: „Gnosticism and alchemy“ in: Ambix: The Ouroboros and 

the unity of matter in alchemy: a study in origins, 10 (1962). 

Simondon, Gilbert: Tier und Mensch: zwei Vorlesungen, Zürich: Diaphanes 

2011. 

Simondon, Gilbert: L’individu et sa genèse physico-biologique, Paris: Presses 

univeristaires de France 1964. 

Simpson, S. W/Quade, J/ u. a.: „A Female Homo erectus Pelvis from Gona, 

Ethiopia“. In: Science. 322/ 5904 (2008). 

Sloterdijk, Peter: Blasen. Sphären I, Frankfurt a.M.: Suhrkamp, 1999. 

Sloterdijk, Peter: Schäume. Sphären III, Frankfurt a.M.: Suhrkamp, 2004. 

Sloterdijk, Peter: Das Menschentreibhaus. Stichworte zur historischen und pro-

phetischen Anthropologie, Weimar: VDG Verlag 2001. 

Sloterdijk, Peter/ Heinrichs, Hans-Jürgen: Die Sonne und der Tod. Dialogische 

Untersuchung. Frankfurt a. M.: Suhrkamp 2001. 

Sloterdijk, Peter: „Negative Gynäkologie und transindividuelle Immunität“, in: 

Janus, Ludwig (Hg.): Kunst als kulturelles Bewusstsein vorgeburtlicher und 

geburtlicher Erfahrungen. Heidelberg: Mattes, 2008, S. 39. 

Sloterdijk, Peter: Weltrevolution der Seele: ein Lese- und Arbeitsbuch der Gno-

sis von der Spätantike bis zur Gegenwart, München/Zürich: Artemis 1993. 

Sloterdijk, Peter: Nicht gerettet. Versuch nach Heidegger, Frankfurt a. M.: Suhr-

kamp 2001. 

Sloterdijk, Peter: Eurotaoismus. Zur Kritik der politischen Kinetik. Frankfurt a. 

M.: Suhrkamp 1989. 

Söderblom, Nathan: Das Werden des Gottesglaubens, Leipzig: Hinrichs 1926. 

Stricker, B.H.: De grote Zeeslang, Leiden: E. J. Brill, 1953. 

 

  

https://doi.org/10.14361/9783839445907 - am 14.02.2026, 11:48:32. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839445907
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Literatur | 325 

 

T 

Tomatis, Alfred: Der Klang des Lebens, Hamburg: Rowohlt 1987. 

Topitsch, Ernst: Vom Ursprung und Ende der Metaphysik München: dtv, 1972. 

Trivers, Robert: „Parent –Offspring Conflict“ in: American Zoologist 14 (1974) 

 

U 

Uexküll, Jakob von: Umwelt und Innenwelt der Tiere, Berlin: Julius Springer 

1909. 

Uexküll, Jakob von: Umwelt und Innenwelt der Tiere, Berlin/Heidelberg: Sprin-

ger, 2014 

Unger, Franz: Die Exantheme der Pflanzen. Wien: C. Gerold, 1833. 

 

V 

Verworn, Max: Zur Psychologie der primitiven Kunst, Jena: Fischer 1917. 

 

U 

Wesel, Uwe: Der Mythos vom Matriarchat, Frankfurt a. M.: Suhrkamp 1980. 

Winnicott, Donald: Vom Spiegel zur Kreativität, Stuttgart: Klett-Cotta 1987. 

Wundt, Wilhelm: Religion und Mythus in Völkerpsychologie. Bd 2. Leipzig 

1906. 

 

Z 

Zinser, Harmuth: Der Mythos des Mutterrechts. Frankfurt/Wien/Berlin: Ullstein 

Materialen 1981. 

https://doi.org/10.14361/9783839445907 - am 14.02.2026, 11:48:32. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839445907
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


https://doi.org/10.14361/9783839445907 - am 14.02.2026, 11:48:32. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839445907
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Abbildungsverzeichnis 

 

 

 

Abb. 1: Die sinnliche und irdische Eva, die Mutter alle Kreaturen im Himmel 

und auf Erden. Quelle: Geheime Figuren der Rosenkreuzer, Altona, 1785. 

Abb. 2: Mutter Erde: „Seine Säugamme ist die Erde“ Quelle: Michael, Maier: 

Atlanta fugiens, Oppenheim, 1618. 

Abb. 3: Rechts Venus von Berekhat Ram, links Venus Tan-Tan. Quelle: 

https://logarithmichistory.wordpress.com/2015/07/15/the-venus-of-berekhat-

ram/ und Curren Antrhopology Volume 44, Number 3, june 2003. http:// 

www.journals.uchicago.edu/CA/journal/issues/v44n3/033701/033701.html 

Abb. 4: Kopf der Venus von Brassempouy, la Dame à la capuche, Fragment 

einer Statuette, 3,65 cm hoch, Material: Elfenbein, Alter: 21.000 bis 26.000 

Jahre, FO Grotte du Pape. Quelle: http://www.steinzeitwissen.de/jung 

palaolithikum/gravettien/venusdarstellungen 

Abb. 5: Venus von Dolní Věstonice, Mähren, 11,1cm hoch, Frauendarstellung 

aus Keramik (Lehm mit Knochenmehl gebrannt), Gravettien, ca 25.000 bis 

29.000 Jahre. Es handelt sich um den bisher ältesten Beleg von Keramik. 

Quelle: http://www.ancient-wisdom.com/czechdolnivestonice.htm 

Abb. 6: Original Venus vom Hohlefels, Mammut-Elfenbein, Aurignacien, Alter: 

ca. 35-40.000 Jahre. Entdeckt im September 2008 in der Höhle „Hohlefels“ 

im Achtal bei 89601 Schelklingen, Deutschland. Quelle: https://de.wikipedia. 

org/wiki/Venus_vom_Hohlefels#/media/File:Original_Venus_vom_Hohlefel

s_20150118.jpg 

Abb. 7: Venus vom Galgenberg – Österreich, ca. 31.000 v. Chr. Quelle: 

https://de.wikipedia.org/wiki/Venus_vom_Galgenberg#/media/File:Venus_v

om_Galgenberg.JPG 

Abb. 8: Ouroboros. Quelle: Abraham Eleazar, Donum Die, Erfurt 1735. 

Abb. 9: Embryogenese: „Four Comparative Plates of Amniote Embryos, from 

Twelve Different Orders“, in the fourth edition of the Anthropogenie. 

Quelle: Drawn by Haeckel and lithographed by Adolf Giltsch, from Haeckel 

https://doi.org/10.14361/9783839445907 - am 14.02.2026, 11:48:32. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839445907
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


328 | Matrixiale Philosophie 

1891, 1 :plates VI-IX. In Nich Hopwood. Haeckel’s Embryos. Images, Evo-

lution and Fraud. Chicago/London: The University of Chicago Press, 2015, 

S. 149. 

Diagramm 1: Mutter-X bildet eine Menge aller Arten von Müttern. -Stein, -Tier, 

-Mensch, -Pflanze, etc. entsprechen der spezifischen Differenz der Gattung 

Mutter, welche wiederum eine Art in sich bilden. Das Gebären kennzeichnet 

die Gattung Mutter, beschreibt alsodie Eigenart der Mutter-X. 

Diagramm 2: Die Mutter ist der Welt innerlich. 

Diagramm 3: Das Matrixiale entfaltet eine ontologische Dreiwertigkeit: Mutter-

Gebärmutter-Welt. Dieses Diagramm veranschaulicht die Innen- und 

Außenbeziehungen zwischen Mutter, Gebärmutter und Welt.  

Diagramm 4: Von der matrixialen Dreiwertigkeit zur Vierwertigkeit. Infolge der 

perinatalischen Dialektik tritt ein doppelter Bezug auf: erstens die Alteritäts-

relation zwischen demIich (I) und der Mutter und zweitens die Entfrem-

dungsrelation zwischen dem Ich (I) und der Welt. 

Diagramm 5: Veranschaulichung der Relation zwischen der Welt, Mutter, Ge-

bärmutter und Ich (I).  

Diagramm 6: Mutter als Schnittstelle zwischen Gebärmutter und Welt. 

Diagramm 7:  Mutter(gens): exogam in der Sippe und endogam im Stamm. 

Diagramm 8: Differenz der ersten Ordnung und Identität der zweiten Ordnung.  

Diagramm 9: Spezifische Unterschiede innerhalb der Gens und genetische 

Selbstheit.  

Diagramm 10: Die Gebärmutter ist der Welt äußerlich. 

 

https://doi.org/10.14361/9783839445907 - am 14.02.2026, 11:48:32. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839445907
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Leseproben, weitere Informationen und Bestellmöglichkeiten 
finden Sie unter www.transcript-verlag.de

  Philosophie
 Andreas Weber 

 Sein und Teilen 
 Eine Praxis schöpferischer Existenz 

 2017, 140 S., kart.
14,99 € (DE), 978-3-8376-3527-0
E-Book: 12,99 € (DE), ISBN 978-3-8394-3527-4
EPUB: 12,99€ (DE),  ISBN 978-3-7328-3527-0

 Björn Vedder 

 Neue Freunde 
 Über Freundschaft in Zeiten von Facebook 

 2017, 200 S., kart.
22,99 € (DE), 978-3-8376-3868-4
E-Book: 20,99 € (DE), ISBN 978-3-8394-3868-8
EPUB: 20,99€ (DE),  ISBN 978-3-7328-3868-4

 Harald Lemke 

 Szenarien der Ernährungswende 
 Gastrosophische Essays zur Transformation 
unserer Esskultur 

 2018, 396 S., kart.
29,99 € (DE), 978-3-8376-4483-8
E-Book: 26,99 € (DE), ISBN 978-3-8394-4483-2
EPUB: 26,99€ (DE),  ISBN 978-3-7328-4483-8

https://doi.org/10.14361/9783839445907 - am 14.02.2026, 11:48:32. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839445907
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Leseproben, weitere Informationen und Bestellmöglichkeiten 
finden Sie unter www.transcript-verlag.de

  Philosophie
 Jürgen Manemann, Eike Brock 

 Philosophie des HipHop 
 Performen, was an der Zeit ist 

 2018, 218 S., kart.
19,99 € (DE), 978-3-8376-4152-3
E-Book: kostenlos erhältlich als Open-Access-Publikation, ISBN 
978-3-8394-4152-7 

 Hilkje Charlotte Hänel 

 What is Rape? 
 Social Theory and Conceptual Analysis 

 2018, 282 p., hardcover
99,99 € (DE), 978-3-8376-4434-0
E-Book: 99,99 € (DE), ISBN 978-3-8394-4434-4

 Dirk Braunstein 

 Wahrheit und Katastrophe 
 Texte zu Adorno 

 2018, 372 S., kart.
39,99 € (DE), 978-3-8376-4269-8
E-Book: 39,99 € (DE), ISBN 978-3-8394-4269-2

https://doi.org/10.14361/9783839445907 - am 14.02.2026, 11:48:32. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839445907
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

	Cover
	Inhalt
	Danksagung
	Vorwort
	Das Matrixiale: ein philosophischer Begriff für die Menge aller Arten von Müttern
	Axiom I. Die Mutter ist der Welt innerlich
	1. Propositio I: Die Mutter als Extrauterine Nischentechnik und soziobiologische Institution: Es gibt Mütter, seit die Suche nach Behausung besteht
	2. Demonstratio I: Parasitologische Ökonomie und der Wirkungskreis der Sorge
	3. Demonstratio II: Für eine Ontologie der Innenweltlichkeit: Der Körper der Mutter als Endomilieu

	Axiom II. Das Matrixiale entfaltet eine ontologische Dreiwertigkeit: Mutter – Gebärmutter – Welt
	1. Propositio I: Die Mutter ist Weltbildend
	2. Problem I: Welthaftigkeit als ontologisches Problem
	3. Demonstratio I: perinatalische Dialektik: geboren werden heißt, sich zu entbinden und an eine entfremdete Welt zu binden
	4. Demonstratio II: Mutter-Kind face-à-face: entzücktes gegenseitiges ins-Auge-fassen und das Übermaß der ontologischen Differenz
	5. Synthese: Weltkonstruktion und Mehrweltlichkeit
	6. Propositio II: Totemismus und Exogamie: Die (Stamm-)Mutter ist peripherisch zur Gesellschaft oder der gebärende Körper als Schnittstelle zwischen System und Umwelt
	7. (Aus-)Differenzierung: exogamische (Stamm-)Mutter als Außendifferenz der Gesellschaft
	8. Entdifferenzierung: Die Totemmutter als surreale Matrix
	9. Propositio III: Die Mutter ist das Zeichen des Verlustes der Gebärmutter
	10. Kontext Altsteinzeit: Die Zeit der Mutter-Mensch-Armut
	11. Neotenie als fötale Wende
	12. Demonstratio I: Die künstlichen Venusfiguren sind umgekehrt proportional zum Verlust der Totemmutter
	13. Venusfigürchen in Diskussion
	14. Schamlose Kunst: Baubo als Grenzobjekt zwischen Weltlosigkeit und Welthaftigkeit

	Axiom III. Die Gebärmutter ist der Welt äußerlich
	1. Die Ungültigkeit der Fundamentalontologie Heideggers bei der Untersuchung der Ontologie der Weltlosigkeit: wenn das Sein dem Nichts übergeordnet ist
	2. Demonstratio I: Gebärmutter – weltloser Raum – Ouroboros: in der Nicht-Welt-Sein
	3. Demonstratio II: Gebärmutter als weltlose Gattung: das surreale Behältnis aller Seienden
	4. Problem: Allegorische Liason zwischen geschlossenem Kosmos und Amme/Kosmos-Sorgerin
	5. Triton Genos (48e, 52a): Zwischen Sein und Nicht-Sein
	6. Ontogenetisches Problem: Morphogenese in der Weltlosigkeit. Ausdifferenzierung ohne Alterität
	7. Aristotelische Lösung und Materisierung der Matrix: Substrat in der aristotelischen Metaphysik
	8. Intrauterine Entwicklungsbiologie: Ausdifferenzierung in der Geschlossenheit

	Schluss
	Literatur
	Abbildungsverzeichnis

