MATRIXIALE
PHILOSOPHIE


https://doi.org/10.14361/9783839445907
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Arantzazu Saratxaga Arregi
Matrixiale Philosophie

Edition Moderne Postmoderne

https://dol.org/10.14361/9783830445807 - am 14.02.2026, 11:48:32. https://www.Inllbra.com/de/agb - Open Access -


https://doi.org/10.14361/9783839445907
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

amari

Arantzazu Saratxaga Arregi (Dr. phil.), geb. 1982, ist Post-Doc-Forscherin an
der Akademie der bildenden Kiinste (Wien). Dariiber hinaus hilt sie Lehrauf-
trige und Seminare mit Schwerpunkten in Kulturtechnik, Medientheorie und
Kybernetik an mehreren deutschen Universititen und Hochschulen. Thr philo-
sophisches Projekt besteht in der Entwicklung einer matrixialen Philosophie.
Sie forscht tiber Entwicklungs- und Ausbildungsprozesse von geschlossenen
Milieus und umweltbezogenen Bindungsrelationen.

https://dol.org/10.14361/9783830445807 - am 14.02.2026, 11:48:32. https://www.Inllbra.com/de/agb - Open Access -


https://doi.org/10.14361/9783839445907
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

ARANTZAZU SARATXAGA ARREGI

Matrixiale Philosophie

Mutter - Welt - Gebarmutter: Zu einer dreiwertigen Ontologie

[transcript]

https://dol.org/10.14361/9783830445807 - am 14.02.2026, 11:48:32. https://www.Inllbra.com/de/agb - Open Access -


https://doi.org/10.14361/9783839445907
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Mit freundlicher Unterstiitzung der FAZIT-Stiftung

Diese Arbeit wurde als Dissertation an der Hochschule fiir Gestaltung Karlsruhe
unter dem Titel: »Systematische Einfithrung einer matrixialen Philosophie. Mut-
ter — Welt — Gebarmutter: Zu einer dreiwertigen Ontologie« im August 2016 ein-
gereicht.

Die freie Verfiigbarkeit der E-Book-Ausgabe dieser Publikation wurde ermoglicht
durch den Fachinformationsdienst Philosophie.

FACHINFORMATIONSDIENST
PHILOSOPHIE

Bibliografische Information der Deutschen Nationalbibliothek
Die Deutsche Nationalbibliothek verzeichnet diese Publikation in der Deutschen
Nationalbibliografie; detaillierte bibliografische Daten sind im Internet iiber

http://dnb.d-nb.de abrufbar.

©0e)

Dieses Werk ist lizenziert unter der Creative Commons Attribution-NonCommercial-No-
Derivs 4.0 Lizenz (BY-NC-ND). Diese Lizenz erlaubt die private Nutzung, gestattet aber
keine Bearbeitung und keine kommerzielle Nutzung. Weitere Informationen finden Sie

unter

https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/deed.de

Um Genehmigungen fiir Adaptionen, Ubersetzungen, Derivate oder Wiederverwendung
zu kommerziellen Zwecken einzuholen, wenden Sie sich bitte an rights@transcript-pu-
blishing.com

Die Bedingungen der Creative-Commons-Lizenz gelten nur fiir Originalmaterial. Die
Wiederverwendung von Material aus anderen Quellen (gekennzeichnet mit Quellenan-
gabe) wie z.B. Schaubilder, Abbildungen, Fotos und Textausziige erfordert ggf. weitere
Nutzungsgenehmigungen durch den jeweiligen Rechteinhaber.

Erschienen 2019 im transcript Verlag, Bielefeld
© Arantzazu Saratxaga Arregi

Umschlaggestaltung: Maria Arndt, Bielefeld

Druck: Majuskel Medienproduktion GmbH, Wetzlar
Print-ISBN 978-3-8376-4590-3

PDEF-ISBN 978-3-8394-4590-7
https://doi.org/10.14361/9783839445907
Buchreihen-ISSN: 2702-900X

Buchreihen-eISSN: 2702-9018

Gedruckt auf alterungsbestindigem Papier mit chlorfrei gebleichtem Zellstoff.

https://dol.org/10.14361/9783830445807 - am 14.02.2026, 11:48:32. https://www.Inllbra.com/de/agb - Open Access -


https://doi.org/10.14361/9783839445907
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Inhalt

Danksagung | 11
Vorwort | 13

DAS MATRIXIALE: EIN PHILOSOPHISCHER BEGRIFF
FUR DIE MENGE ALLER ARTEN VON MUTTERN | 17

1.1
1.2

1.3

1.4

1.5

1.6

1.7
1.8

Definition und Begrifflichkeit des Fachausdrucks ,,Matrix*“ | 17
Semantische und etymologische Anniherung oder eine Archéologie
des Wortes Matrix | 19

Matrix: Die Menge aller Arten von Miittern | 22

Propédeutik fiir eine Variantologie des nisus formativus:

Gebdren als spezifische Differenz der Menge aller Arten

von Miittern | 24

Philosophisches Problem und perinatale Dialektik: Von der Entbindung
des Mutterleibs zur Bindung an die entduflerte Welt | 31

Das matrixiale Theorem: Der Grad der Miitterlichkeit ist umgekehrt
proportional zum Grad des Verlustes der Weltlosigkeit | 36

Das Matrixiale: ein schwimmender Signifikant | 37

Resiimee eines philosophischen Versuchs und warum dieser

in Axiomen, Propositionen, Problemen, Demonstrationen und Exkursen
geschildert wird | 41

AXIOM I: DIE MUTTER IST DER WELT INNERLICH | 45

Propositio I: Die Mutter als Extrauterine Nischentechnik
und soziobiologische Institution:
Es gibt Miitter, seit die Suche nach Behausung besteht | 45

Demonstratio I: Parasitologische Okonomie und

der Wirkungskreis der Sorge | 54

2.1 Die Miitter-X als BehalterInnen | 54

2.2 Die 6konomische Asymmetrie der selbstlosen Miitter | 62

2.3 Das UbermaB miitterlichen Kérpers oder die Gabe,
in ihr beherbergt zu werden | 69

2.4 Wechselwirkung zwischen Fiir-Sorge und Sorge als Stabilisator
der asymmetrischen parasitologischen Okonomie | 72

2.5 Welt-innerliche Dimension des Besorgens | 82

https://dol.org/10.14361/9783830445807 - am 14.02.2026, 11:48:32. https://www.Inllbra.com/de/agb - Open Access -


https://doi.org/10.14361/9783839445907
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

3. Demonstratio ll: Fiir eine Ontologie der Innenweltlichkeit:
Der Koérper der Mutter als Endomilieu | 84

3.1 Der Korper der Mutter als Milieu fiir den Gast | 84

3.2 Wechselseitige Bedingtheit zwischen Um- und Innen-Welt | 88

3.3 Die Mutter ist in der Welt: (Innen-)Weltlichkeit der Mutter | 94

3.4 Problem: Eine Ontik oder eine Ontologie der Miitter? | 102

AXIOM II: DAS MATRIXIALE ENTFALTET EINE ONTOLOGISCHE
DREIWERTIGKEIT: MUTTER — GEBARMUTTER - WELT | 107

1. Propositio I: Die Mutter ist Weltbildend | 109

2. Problem I: Welthaftigkeit als ontologisches Problem | 109
2.1 Weltlichkeit als dritter Wert zwischen Innenweltlichkeit
und Umweltlichkeit | 109

3. Demonstratio I: Perinatalische Dialektik: geboren werden
heiBt, sich zu entbinden und an eine entfremdete Welt
zu binden | 121

3.1 Geburt als ontologischer Umzug: Dem Abgang des Fotus
folgt der Eingang des Neugeborenen in die Welt | 121

4. Demonstratio Il: Mutter-Kind face-a-face:
entziickendes gegenseitiges Ins-Auge-fassen
und das UbermaR der ontologischen Differenz | 131

4.1 Mutter-Kind face-a-face | 132

4.2 Alteritit und Differenz: Ndhe und Weltkonstruktion:
Ich-bei-Dir-Relation | 135

5. Synthese: Weltkonstruktion und Mehrweltlichkeit | 146

6. Propositio Il: Totemismus und Exogamie:
Die (Stamm-)Mutter ist peripherisch zur Gesellschaft oder
der gebdrende Korper als Schnittstelle zwischen
System und Umwelt | 147
6.1 Stammmutter: In der Peripherie der Sozialitét | 149
6.2 Miitterlicher Genos: Uterine Deszendenz
und miitterliche Erbfolge | 157
6.3 Stammmutter und Matrilinealitdt | 165

https://dol.org/10.14361/9783830445807 - am 14.02.2026, 11:48:32. https://www.Inllbra.com/de/agb - Open Access -


https://doi.org/10.14361/9783839445907
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

7. (Aus-)Differenzierung: Exogamische (Stamm-)Mutter
als AuBendifferenz der Gesellschaft | 169
7.1 Totemistische Exogamie: Bindungsoperation mit dem Aufen | 169
7.2 Exogamie als Organisationsform des Totemismus | 173
7.3 Grenzerhaltung und Bindungsoperation:
zwei Gesichter der Vorschriften | 179
7.4 Wilhelm Reichs Kritik an der exogamischen Logik aus dem Prinzip
der natiirlichen Zuchtwahl | 183
7.5 Universalitit des Inzestverbotes: Abstraktion des Konkreten | 185

8. Entdifferenzierung:
Die Totemmutter als surreale Matrix | 188
8.1 Totemistische Verwandtschaft: eine Frage des soziobiologischen
Kollektivs: Totem-Mutter und Tier-Pflanzen-Mensch-Phylum | 188
8.2 Problem: Epistemologisches Problem: die Totemmutter —
eine widerspriichliche Kategorie zur aristotelischen Logik | 190
8.3 Okologische Episteme: eins mit der Umwelt sein | 197

9. Propositio Ill: Die Mutter ist das Zeichen des Verlustes
der Gebarmutter | 202

10. Kontext Altsteinzeit: Die Zeit der Mutter-Mensch-Armut | 203
10.1 Fortbewegende Genossenschaft und mobile Behausung | 203
10.2 Anatomische Revolution zwischen Homo Neandertaler

und Homo Sapiens | 205

11. Neotenie als fotale Wende | 209

11.1 Homo Sapiens — Tempo des Fotus:
Entschleunigung der Zeitachse der Weltlosigkeit | 209

11.2 Auswirkungen des neotenischen Prozesses beim Homo Sapiens:
Abhingigkeit von der Umwelt und Offnung des Lernens | 211

11.3 Technisch bedingte Menschwerdung: Kunstausdruck als Zeichen
des Verlustes | 215

12. Demonstratio I: Die kiinstlichen Venusfiguren sind
umgekehrt proportional zum Verlust der Totemmutter | 216
12.1 Evolution der Kunst in der Steinzeit im Zusammenhang
mit der Gattung Homo | 218

https://dol.org/10.14361/9783830445807 - am 14.02.2026, 11:48:32. https://www.Inllbra.com/de/agb - Open Access -


https://doi.org/10.14361/9783839445907
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

13. Venusfigiirchen in Diskussion | 221

13.1 Venus-Archédologie: chronologische Folgen
und Begriffserkldrung | 222

13.2 Demarkation der weiblichen Reprisentation: von demarkierten
Artefakten zur weiblich-menschlichen Repréasentation | 225

14. Schamlose Kunst: Baubo als Grenzobekt zwischen
Weltlosigkeit und Welthaftigkeit | 228

14.1 Die schamlose Venus | 228

14.2 Kopulieren als regenerativer Akt — Art Parietal | 230

14.3 Regenerierungssymbolik vs. Fruchtbarkeitsidol und Tiermutter | 237

14.4 Dreieck: Synthetisiertes Zeichen des jungpaldontologischen
Matrix-Signifikants: Mutter-Mensch, Mutter-Tier usw. | 240

14.5 Vulva demarkiert Weltoffenheit | 242

AXIOM lIlI:
DIE GEBARMUTTER IST DER WELT AUSSERLICH | 245

1. Die Ungiiltigkeit der Fundamentalontologie Heideggers
bei der Untersuchung der Ontologie der Weltlosigkeit:
wenn das Sein dem Nichts libergeordnet ist | 248

2. Demonstratio I: Gebarmutter — weltloser Raum -
Ouroboros: in der Nicht-Welt-Sein | 252
2.1 Ouroboros: Eins in dem All: eine negative Metaphysik
der Weltlosigkeit | 254
2.2 Credo der Geschlossenheit:
Draco interfecit se ipsum, maritat se ipsum, impraegnant se ipsum | 255
2.3 In der Gebdrmutter sein: endokosmisches Ich
oder primérer Narzissmus | 260
2.4 Widerlegung der weiblichen Interpretation des ourobotischen
Archetyps: Ouroboros als Archetyp, der in sich die Entdifferenzierung
der Einzelnen birgt | 262

3. Demonstratio Il: Gebarmutter als weltlose Gattung:
das surreale Behaltnis aller Seienden | 265

3.1 Spekulative umfassende kosmogonische Gattung:
»Alles in Eins* | 265

3.2 Eine Amme fiir das kosmogonische Werden:
Vom chaos zum ordo | 267

https://dol.org/10.14361/9783830445807 - am 14.02.2026, 11:48:32. https://www.Inllbra.com/de/agb - Open Access -


https://doi.org/10.14361/9783839445907
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

4.1
4.2

5.1
52
53
54

6.1

7.1

7.2
73

8.1
8.2

8.3
8.4

Problem: Allegorische Liason zwischen geschlossenem
Kosmos und Amme/Kosmos-Sorgerin | 268

Semiotische Funktion der prdddipalen Chora | 270

Diskussion iiber die subversive Kraft des miitterlichen Korpers
und die Poetik der Gebarmutter als Weltlosigkeit | 271

Triton Genos (48e, 52a): Zwischen Sein und Nicht-Sein | 273
Die dritte Gattung | 273

Entitative Doppeldeutigkeit und Bastarddenken | 274

Behiltnis aller Arten | 277

Topologische Ontologie | 278

Ontogenetisches Problem: Morphogenese in der
Weltlosigkeit. Ausdifferenzierung ohne Alteritat | 280
Uber die unangemessene Frage, wie etwas aus dem Nichts entsteht
und das Problem des Werdens | 280

Aristotelische Losung und Materisierung der Matrix:
Substrat in der aristotelischen Metaphysik | 282

Das Zugrundeliegende: Die aristotelische Losung fiir das Problem
des Werdens | 282

Aristotelischer Plan: Hylemorphismus | 284

Hyle und Morpha: Hylemorphismus aristotelischer Metaphysik
und zweiwertige Logik | 289

Intrauterine Entwicklungsbiologie:

Ausdifferenzierung in der Geschlossenheit | 290

Prinatale Ontogenese | 290

Selbstgestaltung des Organismus: Ein Prozess der Ausdifferenzierung
ohne Alteritit | 294

Mechanischer Bildungstrieb und Organisation der Materie | 298
Intrauteriner Selbstbildungstrieb und innere Organisation | 299

SCHLUSS | 303

Literatur | 315
Abbildungsverzeichnis | 327

https://dol.org/10.14361/9783830445807 - am 14.02.2026, 11:48:32. https://www.Inllbra.com/de/agb - Open Access -


https://doi.org/10.14361/9783839445907
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

https://dolLorg/10.14361/9783839445807

2. https:/Iwww.Inllbra.com/de/agb - Open Access -


https://doi.org/10.14361/9783839445907
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Danksagung

An erster Stelle gilt mein Dank Prof. Dr. Peter Sloterdijk und Prof. Dr. Elisabeth
von Samsonow, die iiber die Jahre die vorliegende Arbeit betreut haben. Diese
wire ohne ihre geduldige und hilfsbereite Unterstiitzung nicht moglich gewesen,
weil beide wie wenige heutzutage um die Bedeutsamkeit einer gynékologischen
Philosophie wissen.

Thm gilt mein besonderer Dank fiir seine Anregung, ein freies philosophi-
sches Tractatus matrixialicus vorzubringen, was von erleuchtenden Gespréchen,
animierenden bibliographischen Empfehlungen und scharfsinnigen Kritiken be-
gleitet war.

Bei ihr bedanke ich mich herzlich, dass sie sich achtsam um die schwierigen
Stellen dieser Arbeit gekiimmert hat. Fiir ihre inspirierenden Kommentare und
ihre Einladungen zur Teilnahme an aufregenden wissenschaftlichen Tétigkeiten
bin ich sehr dankbar.

Beiden gilt mein besonderer Dank dafiir, dass sie mir die Verstarkung eines
eigenstdndigen Denkens zugemutet haben. Erst dadurch wurde die Autorinnen-
stimme dieses Buches horbar.

Ich danke meinen Freunden fiir das Wunder, sich an dieser Arbeit beteiligt
zu haben: Deniz Yenimazman, Sandra Pocceschi, Joana Gomes, Carol El Char-
touni, Angela Spar, Wolfgang von Rahden. Bei Euch habe ich Weite des Den-
kens, Aufmerksamkeit, Respekt und Gehor gefunden.

Nichts wire moglich gewesen ohne Beistand der Meinen von zu Hause: ama,
aita, Txomin.

Zuletzt kann ich voller Gliick meinen besten Dank all jenen gegeniiber zum
Ausdruck bringen, denen ich im Dunklen meine Courage anvertraut habe und
die ebendiese an meiner Stelle bewiesen haben.

https://dol.org/10.14361/9783830445807 - am 14.02.2026, 11:48:32. https://www.Inllbra.com/de/agb - Open Access -


https://doi.org/10.14361/9783839445907
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

https://dolLorg/10.14361/9783839445807

2. https:/Iwww.Inllbra.com/de/agb - Open Access -


https://doi.org/10.14361/9783839445907
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Vorwort

Faust.

Die Miitter! Miitter! —’s klingt so wunderlich!
Mephistopheles.

Das ist es auch. Gottinnen, ungekannt

Euch Sterblichen, von uns nicht gern genannt.
Nach ihrer Wohnung magst ins Tiefste schiirfen;
Du selbst bist schuld, daf3 ihrer wir bediirfen.
Faust.

Wohin der Weg?

Mephistopheles.

Kein Weg! Ins Unbetretene,

Nicht zu Betretende; ein Weg ans Unerbetene,
Nicht zu Erbittende. Bist du bereit? —

Nicht Schldsser sind, nicht Riegel wegzuschie-
ben,

Von Einsamkeiten wirst umhergetrieben.

Hast du Begriff von Od’ und Einsamkeit? '

Die vorliegende Arbeit ist inspiriert von einer beeindruckenden Passage in Goe-
thes ,,Faust”, wo der Protagonist auf der Suche nach dem ewigen Urbild der
schonen Helena in die Seelentiefe hinuntersteigt. Diese Versenkung fiihrt Faust
ins Reich der Miitter —ihre unheimlichen Gestalten sind dort, in der Tiefe eines
bodenlosen Reiches. Meine personliche Hingabe an die philosophische Tatigkeit
begann in meiner Masterarbeit mit der Entzifferung des Reichs der Miitter —

1 Goethe, J. W. v.: Faust II, in: ,,Letzte Jahre 1827-1832%. SW 18-1, hrsg. von Gisela
Henckmann und Dorothea Holscher-Lohmeyer. Miinchen: Carl Hanser 1997, S. 155-
156, V. 6217-6227.

https://dol.org/10.14361/9783830445807 - am 14.02.2026, 11:48:32. https://www.Inllbra.com/de/agb - Open Access -


https://doi.org/10.14361/9783839445907
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

14 | Matrixiale Philosophie

dort, in einer der Zeit und Raum entzogenen Weltlosigkeit, die das tiefste Myste-
rium des Werdens birgt.

Die Miitter kommen einem ebenso in den Sinn vor dem Hintergrund der of-
fenkundigen Tatsache, dass jedes Lebewesen geboren wird. Mir erschien das
Geborensein immer als eine der wichtigsten Fragestellungen in Bezug auf das
menschliche Wesen, und die Tatsache, dass im Laufe der Geistesgeschichte
kaum Gedankenginge dazu niedergelegt wurden, wunderte mich. Doch viel-
leicht ist dies kein Anlass, der Philosophie zu misstrauen, da sie sich, indem sie
sich der ,,Liebe zur Weisheit* verschreibt, dem Denken sogar noch vor dem ge-
nerativen Bildungstrieb’ ein Vorrecht einrdumt.

Man darf die philosophischen Beitrige und Ansédtze zu dem Thema, die
durchaus existieren, jedoch nicht ignorieren: Sokrates’ ,,Maeutik* als Methode
der philosophischen ,,Hebammenkunst“, Hannah Arendts ,,Natalitét und nicht
zuletzt Peter Sloterdijks ,,Entbindungspoetik® (unter anderen) umfassen eine
Reihe von Gedankengingen, die das vorgeburtliche Stadium des menschlichen
Lebens mutig seinem begleitenden Schatten zu entreilen versuchen. Erinnerung
als Wissenstechnik, der Anfang und das Schaffen als ontologische Position des
menschlichen Handels und die Bindung an eine fremde Welt sind unter anderem
philosophische Beitrdge zur Darstellung und Entschliisselung des menschlichen
Wesens.

Die Geburtlichkeit des Menschen war fiir mich jedoch ein Schliisselgedanke
zu etwas anderem: zur verlassenen ,,0kologischen Nische“ des intrauterinen
Raums und zur aufnehmenden Hingabe der allomiitterlichen Instanzen. Jenseits
der soziokulturellen Manifestationen der Figur der Mutter interessierte mich vor
allem ihre Stellung in evolutiven Systemen, da es offenkundig viele Arten von
Miittern gibt. Gleichfalls fesselte mich die Gebdrmutter aufgrund ihrer schwar-
zen Monochromie des Nichts: kein Subjekt, kein Bewusstsein, kein Licht, kein
Mensch ist dort.

Mutter und Gebarmutter umfassen die Matrix — ein in dieser Arbeit einge-
fiihrter Begriff zur Beschreibung des evolutiven Bildungstriebs, der in verschie-
denen Umwelten wirkt und diese zugleicht schafft. Das Matrixiale ist danach das
Ergebnis einer Spaltung des Identitétsprinzips des inneren Bildungstriebes: Ge-
barmutter und ihre Externalisierung in der Mutter. Infolgedessen widmet diese
Arbeit sich der systematischen Entwicklung und Entfaltung eines Begriffes, des
Matrixialen, wozu sie in drei Hauptbegriffe gegliedert ist: Mutter — Welt — Ge-
barmutter.

2 JF. Blumenbach: Uber den Bildungstricb. Gottingen: Johann Christian Dieterich
1789.

https://dol.org/10.14361/9783830445807 - am 14.02.2026, 11:48:32. https://www.Inllbra.com/de/agb - Open Access -


https://doi.org/10.14361/9783839445907
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Vorwort | 15

Zahlreiche Themen und Schliisselpunkte werden in dieser Arbeit aus der neu
entworfenen matrixialen Perspektive untersucht, zusammengefasst und syntheti-
siert. Der neue philosophische Begriff des Matrixialen wird dann durch ver-
schiedene Disziplinen systematisch nach einer bauméhnlichen Struktur entfaltet
und veranschaulicht, wobei Innerlichkeit und Beziehungs- und Bindungsstruktu-
ren eine Sonderstellung einnehmen.

Die in dieser Forschung untersuchten Gedankengénge mit ihren vielen noch
nicht beleuchteten Aspekten und Fragen sollen in nachfolgenden Forschungen
ausfiihrlicher behandelt werden. Wenn ich mit meinen Gedanken die Erwartun-
gen des Lesers nicht in voller Tiefe erfiille, bitte ich um Entschuldigung.

Arantzazu Saratxaga Arregi, im Juli 2016

https://dol.org/10.14361/9783830445807 - am 14.02.2026, 11:48:32. https://www.Inllbra.com/de/agb - Open Access -


https://doi.org/10.14361/9783839445907
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

https://dolLorg/10.14361/9783839445807

2. https:/Iwww.Inllbra.com/de/agb - Open Access -


https://doi.org/10.14361/9783839445907
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Das Matrixiale: ein philosophischer Begriff
fur die Menge aller Arten von Miittern

1.1 DEFINITION UND BEGRIFFLICHKEIT
DES FACHAUSDRUCKS ,,MATRIX“

Die vorliegende Arbeit stellt sich einer grundlegenden philosophischen Aufgabe,
nidmlich der Kunst der Erschaffung eines Begriffes: des Matrixialen. Ein solches
Vorhaben umfasst nicht weniger als den Versuch, das, was Philosophie als Lehre
ausmacht und was sie von ihren Abkommlingen, den Einzelwissenschaften, ab-
grenzt, zu erschlieBen.'

1 Der Begriff Prima Philosophia oder Erste Philosophie bezeichnet nach Aristoteles die
Seinswissenschaft bzw. Metaphysik. In der Philosophie der Neuzeit tritt die an der
Naturwissenschaft orientierte Philosophie als Prima Philosophia auf, weshalb sie als
»Mutter aller Wissenschaften® bezeichnet wird, da sie sich mit den fundamentalen
philosophischen Prinzipien befasst. Vgl. dazu folgende Aussage von Bacon: ,,Atque
magna ista scientiarum mater [i.e. Naturalis Philosophia] mira indignitate ad officia
ancillae detrusa est [...]. Interim nemo expectet magnum progressum in scientiis
(praesertimin parte earum operativa), ni si Philosophia Naturalis ad scientias particula-
res producta fuerit, et scientiae particulares rursus ad Naturalem Philosophiam re-
ductum.” F. Bacon: Novum Scientiarium,1620. Auf Deutsch erschienen in: Bacon,
Francis: Neues Organ der Wissenschaften, A.T. Briick (Hg.), Leipzig 1830, Nachdr.
Darmstadt 1981, S. 59. Eine allegorische Darstellung in ,,Der Hortus Deliciarium*
Herrad von Landsbergs zeigt eine weibliche Personifizierung der Philosophie inmitten
der Sieben Freien Kiinste (septem rates liberales). Die ,,Liebe zur Weisheit* steht auch
im Zentrum von sieben Studienfachern des augusteischen Zeitalters. Die miitterliche
Reprisentation der Philosophie liegt der Referenz zur Weisheit (sophia) zugrunde, die
aufgrund ihres ganzheitlichen Umfangs als die hochste Lehre betrachtet wurde. Darii-

ber hinaus wird in der alchemistischen Schule die Weisheit als weibliche Emanation

https://dol.org/10.14361/9783830445807 - am 14.02.2026, 11:48:32. https://www.Inllbra.com/de/agb - Open Access -


https://doi.org/10.14361/9783839445907
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

18 | Matrixiale Philosophie

Zur Erreichung dieses Ziels mochte die Arbeit in einem philosophischen
Exerzitium Analysen unterschiedlicher Aspekte vornehmen, um aus ihrer Ge-
samtheit den Erkenntnisgewinn in einem Begriff herauszuschélen. Ausgehend
von dieser Zielstellung verfolgt sie das Anliegen, dem Ausdruck Matrix, dessen
Bedeutung (Signifikat) eine Vielfalt unterschiedlichster Bereiche erschlie3t und
deren Signifikant zur Bezeichnung und Benennung verschiedener Gegenstinde
eingesetzt wird, begrifflich eine philosophische Bedeutung abzugewinnen, und
zwar derart, dass dem Matrixalen der ihm zustehende Platz im philosophischen
Vokabular erschlossen wird.

Dieser Anspruch verlangt eine behutsame und sorgfiltige Darlegung von Ar-
gumenten, um die hinter dem Begriff ,,Matrix“ verborgene Komplexitit zu be-
leuchten, was zu der Notwendigkeit fiihrt, einige philosophische Begriffe zu
problematisieren und zu erneuern — unter anderem den Weltbegriff.

In diesem Sinne wird der Begriff ,,Matrix“ zundchst einem analytischen Ver-
fahren unterworfen. Das heif3t, dass er in seine Bestandteile zergliedert wird, al-
so verwandte Begrifflichkeiten, Referenzen, Beschreibungen und Anwendungen,
die ihn bilden. Eine analytische Vorgehensweise benétigt die Darlegung einer
doppelten Ebene. Die Ebene der Endokonsistenz ist begrenzt auf das semantische
Feld des Wortes. Auf dieser Ebene wird die innere Relation zwischen den Be-
standteilen betrachtet, die das Fachwort ,,Matrix“ ausmachen. Auf der Ebene der
Exokonsistenz hingegen wird der Blick gerichtet auf die Begrenzungen der Be-
deutung des Wortes sowie auf die Bestandteile, aus denen es besteht. Diese Ebe-
ne dient der Beschreibung der Merkmale, die die Bedeutung des Wortes von sei-
nen semantischen Bestandteilen abgrenzen und ausdifferenzieren.

Nach diesem Ansatz folgt dem analytischen Verfahren ein synthetisches, um
Ahnlichkeiten und Analogien zwischen den Elementen und Begriffen, die in den
Begriff Matrix eingeflossen sind, herauszuarbeiten. Dabei wird untersucht, wor-
aus der Begriff besteht, um ihn in eine neue Ordnung zu bringen, sodass er eine

Gottes verstanden, ,,durch die sich sein geistiger Same zuerst im ausgesprochenen
Wort der himmlischen Sophia verwirklicht, dann in der Materie durch die Gebarmut-
ter der Natur. Diese ist die gefallene untere Sophia und wird mit Mercurius, der Wur-
zel aller Metalle, identifiziert”, zit. nach: A. Rob: Das hermetische Museum. Alche-
mie & Mystik, K6In: Taschen 2011, S. 406. Abb. 1: Geheime Figuren der Rosenkreu-
zer, Altona, 1785. Alexander Rob merkt dazu an: ,,Aus ihren beiden Briisten stromt
der rote sulferische ,Sonnenschwitz® und die weile merkuriale ,Jungfrauenmilch®, die
beide zusammen ihre Leibesfrucht, die Tinctur ergeben. Wer sie nackt und blof3
schauen will, der soll ,Freundschaft suchen bei dem Archaeus, dem vertrauen Torhii-
ter®.* Ebd.

https://dol.org/10.14361/9783830445807 - am 14.02.2026, 11:48:32. https://www.Inllbra.com/de/agb - Open Access -


https://doi.org/10.14361/9783839445907
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Das Matrixiale | 19

umfassende philosophische Bedeutung erhilt. Der erste Schritt zur Definition
des Begriffs besteht also in der Analyse semantischer Inhalte. Dabei wird nach-
folgend den Fragen nachgegangen, welche Bedeutungen das Wort ,,Matrix* hat,
was es bezeichnet und in welchem Feld es angewendet wird.

Abb. 1: Die sinnliche und irdische Eva, die Mutter alle Kreaturen im Himmel
und auf Erden.

ifthe umd ixbifpe @

Quelle: Geheime Figuren der Rosenkreuzer, Altona, 1785.

1.2 SEMANTISCHE UND ETYMOLOGISCHE
ANNAHERUNG ODER EINE ARCHAOLOGIE
DES WORTES MATRIX

Das Wort Matrix weist im Deutschen verschiedene Bedeutungen auf, je nach-
dem, in welchem semantischen Kontext es verwendet wird. In der Biologie wird
unter Matrix ,,eine Hiille der Chromosomen®, eine ,,amorphe Grundsubstanz‘ (z.
B. Bindegewebe) sowie die ,,Keimschicht, aus der etwas entsteht“z, verstanden.
In der Mathematik hat es die Bedeutung eines Schemas mathematischer Gréf3en,
das dazu dient, lineare Abbildungen darzustellen und lineare Gleichungssysteme
zu beschreiben. In der Sprachwissenschaft verweist es auf ein Schema ,,zur Zu-

2 Definition des Wortes ,,Matrix*“ nach: Duden. Das grole Worterbuch der deutschen
Sprache. Siehe http://www.duden.de/rechtschreibung/Matrix vom 04.04.2015

https://dokorg/10:14361/9783839445807 - am 14.02.2026, 11:48:32, https://wwwInilbra.com/de/agb - Open Access - =) KRN


http://www.duden.de/rechtschreibung/Matrix
https://doi.org/10.14361/9783839445907
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/
http://www.duden.de/rechtschreibung/Matrix

20 | Matrixiale Philosophie

ordnung von Merkmalen zu sprachlichen Einheiten, besonders zur Darstellung
der Lautstruktur einer Sprache.“3

Sollen die verschiedenen Bereiche und Bedeutungen in Analogie gesetzt und
ihre gemeinsamen Eigenschaften hervorgehoben werden, ist auf ihre Anwen-
dung sowohl in der Mathematik, in der Biologie als auch in der Techniksprache
hinzuweisen — eine abgegrenzte Umgebung, wo die Herausbildung eines Ele-
mentes eingebettet ist. Dies dient dazu, umfeldbezogene Bedingungen wie Alte-
rations- bzw. Veridnderung- und Ausdifferenzierungsprozesse innerhalb periphe-
rischer Rahmen durchzufiihren, durch deren Wirkung einen Individuationspro-
zess erfolgt.

Die (frithneu-)hochdeutsche Anwendung des Wortes ,,Matrix“ lenkt die
Aufmerksamkeit auf eine beschriankte Topologie, in der beliebige Verdanderun-
gen stattfinden; der Ausdruck Matrize steht hier fiir folgende Deutung: ,,Grund-
form, Schema, Rahmen einschlieBlich deren Substanz®“, womit eine Art von
Pressform angedeutet wird, die dazu dient, formlose Materie abzubilden und
neue Formen darzustellen.* Dariiber hinaus besteht nach dem Frithneuhochdeut-
schen Worterbuch ein Bezug zur ,,Gussform®, was dem Begriff eine eigenartige
Bedeutung verleiht und seine spezifische Differenzierung kennzeichnet, nimlich
als ,,Gebarmutter.* In diesem Sinne ist das deutsche Wort Matrize dem franzo-
sischen matrice entlehnt, dessen Bedeutung auBlerdem ,,Gussform® lautet, was
fir ,,Gebdrmutter” im literarischen und iibertragenen Sinne steht: ,,das, worin
etwas erzeugt oder hergestellt wird.“®

Ebd.

4 Definition ,,Matrize* nach Duden: ,,Matrize, die- n (fr. matrice. Eigtl. = Gebarmutter
spétlat. Matrix: 1) (Druckw.) a) in der SchriftgieBerei verwendete) Form aus Metall
mit seitenverkehrt eingeprigten Buchstaben, die die Lettern liefern; b) in Pappe,
Wachs, Blei od. anderem Werkstoff geprigte Abformung eines Schriftsatzes od. Bil-
des zur Herstellung einer Druckplatte; c) Folie, bes. gewachstes Blatt zur Herstellung
von Vervielfdltigungen. 2) Technik. A) unterer Teil einer Pressform, in dessen Hohl-
form ein Werkstoff mit einer Patrize hineingedriickt wird; b) negative Form zum Pres-
sen von Schallplatten. Siehe: http://www.duden.de/rechtschreibung/Matrize vom
04.04.2015

5 Beschreibung des lateinischen Wortes Matrix: ,,Die lat. Flexion; aus lat. Matrix
Grundform, Schema, Rahmen einschlieBlich deren Substanz; speziell: Gebérmutter;
belege kaum interpretierbar®, in: Robert, R. Anderson/ Reichmann, Ulrich G. (Hg.):
Frithneuhochdeutsches Worterbuch, 9 Bd., Berlin: W. de Gruyter 2013, S. 1996.

6  Definition ,,Matrize*: ,,Bei der Setzmaschine die in einem Metallkorper befindliche

Hohlform zur Aufnahme des Prégestocks (der sogenannte Patrize); die von einem

https://dol.org/10.14361/9783830445807 - am 14.02.2026, 11:48:32. https://www.Inllbra.com/de/agb - Open Access -


http://www.duden.de/rechtschreibung/Matrize
https://doi.org/10.14361/9783839445907
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/
http://www.duden.de/rechtschreibung/Matrize

Das Matrixiale | 21

Um die Untersuchung im Feld der Endokonsistenz abzuschlieflen, scheint es
angebracht, einen Schritt weiterzugehen und sich der Etymologie des Wortes zu
néhern.” Ein Blick auf seine Herkunft verdeutlicht, dass es dem Lateinischen ent
lehnt ist, als Ableitung des Wortes ,Mater*®: Matrix stellt danach eine abwei-
chende Variante der lateinischen Mater’ dar. Dem Wort mater- schlieBlich wur-
de das Ableitungsmorphen -z7ix hinzugefiigt, das dazu benutzt wird, das Femini-
num vom Mater- umzubilden.'® Solche Abinderungen sind von zentraler Bedeu-
tung fiir diese Untersuchung, da sie darauf hindeuten, dass der Begriff Matrix
eine Derivation des Begriffes Mutter darstellt. Unter Matrix (als abgeleiteter
Terminus des Wortes —Mater) fallen verschiedene Arten von Miittern, und infol-
gedessen nimmt es die Bedeutung von ,Mutter-Tier, Zucht-Tier, Mutter-
Mensch, Gebér-Mutter und Stamm-Mutter etc.* an."!

Druckstock hergestellte [Wachs]form: Das frz. Wort bedeutet eigentlich ,Gebarmut-
ter’, dann im {ibertragenen Sinne allgemein ,das, worin etwas erzeugt oder hergestellt
wird“, in: Auberle, Annette/Klosa, Annette (Hg.): Das Herkunftsworterbuch. Etymo-
logie der deutschen Sprache. Die Geschichte der deutschen Worter bis zur Gegenwart,
7 Bd., Mannheim/Leipzig/Wien/Ziirich: Dudenverlag 2007, S. 514.

7 Die etymologische Beschreibung kann nur deskriptiv, nicht als normative Deutung
eines Wortes verstanden werden. Sie blickt riickwérts, dem Zeitverlauf entgegen in
die Vergangenheit, und macht eine Art archdologische Funde, die immer umgestaltet
sind und nicht mehr als eine Reihe von Ergebnissen verstanden werden sollen. Vgl.
Saussure, F: Grundfragen der Allgemeinen Sprachwissenschaft, Berlin: W. de Gruyter
1967, S. 107, 225.

8 Vgl. dazu die etymologische Beschreibung des Wortes: ,,Matrix (matricis) ,Muttertier;
Gebédrmutter; Stammmutter® zuriick, eine Ableitung von lat. Mater ,Mutter® (vgl. den
Artikel ,Matrone‘). Beachte auch die Verkleinerungsbildung lat. Matricula ,Stamm-
rolle, 6ffentliches Verzeichnis‘, die unserem Fremdwort Matrikel zugrunde liegt“, in:
Das Herkunftswérterbuch. Etymologie der deutschen Sprache, S. 514.

9 Siehe dazu ,,mater, matris®, in Vaan Michiel, A. (Hg.): Etymological Dictionary of
Latin and the other Italic Languages. Boston: Brill 2008, S. 367.

10 https://en.wiktionary.org/wiki/-trix#Latin vom 04.04.2015.

11 Vgl. die lateinische etymologische Beschreibung des Wortes Matrix: ,,Matrixicis.
Muttertier, Zuchttier; Stammmutter, Gebarmutter; Stammrolle, Matrikel“. (seit Varro,
rom., ebenso matricalis, ,zur Mutter (Gebarmutter) gehorig* (seit Zeno) und matricula
f. ,,,Matrikel® seit Inschr. 2. Jh. und Veg. (daraus mit gr. Suff. potpikiovLyd. mens. 1,
28; vgl. noch matricarius eine Truppengattung seit Inschr. 3. Jh., matricularius ,in das
Armenverzeichnis aufgenommen® Greg. Tur.) ist zu mater nach nutrix hinzugebildet.

(Leumann-Stolz 244); dhnlich gr. pitpa ,Gebarmutter; Mark der Planzen® (vgl. ydd-

https://dol.org/10.14361/9783830445807 - am 14.02.2026, 11:48:32. https://www.Inllbra.com/de/agb - Open Access -


https://en.wiktionary.org/wiki/-trix
http://de.pons.com/%C3%BCbersetzung/griechisch-deutsch/%CE%BC%CE%AE%CF%84%CF%81%CE%B1
https://doi.org/10.14361/9783839445907
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/
https://en.wiktionary.org/wiki/-trix
http://de.pons.com/%C3%BCbersetzung/griechisch-deutsch/%CE%BC%CE%AE%CF%84%CF%81%CE%B1

22 | Matrixiale Philosophie

1.3 MATRIX: DIE MENGE ALLER ARTEN VON MUTTERN

Ausgehend von der Etymologie kann ein enger Zusammenhang zwischen dem
semantischen Feld der Matrix und dem der Mutter hergestellt werden. Matrix als
Ableitung von Mater'*- beinhaltet verschiedene Arten von Miittern wie »,Mutter-
Mensch, Mutter-Tier, Mutter-Pflanze* usw.; also kann Matrix als die Menge al-
ler Arten von Miittern angesehen werden. Nach diesem Ansatz umfasst Matrix
eine abgeschlossene Menge, die verschiedene Arten in sich trigt. Infolgedessen
lésst sich eine taxonomische Einteilung von Mensch-, Tier- oder Pflanzen-Arten
in eine libergeordnete Gattung ,,Mutter zusammenfiigen.

Die Matrix kann somit in der ,,Menge aller Arten von Miittern® wahrge-
nommen werden. Neu ist, dass nicht alle Arten die Eigenschaft von Miittern tei-
len. Das heif3t, nicht alle Menschen oder Tiere oder Pflanzen weisen die Attribu-
te von Miittern auf. Demzufolge gilt es zu bedenken, dass die Gruppe aller Arten
von Miittern eine eigene Gattung bildet, der sich verschiedene Arten (Menschen,
Tiere, Pflanzen; Metalle etc.) anschlieBen."

Neben den vielféltigen Arten von Miittern bedeutet Matrix Gebdr-Mutter,
die bezeichnend fiir die spezifische Differenz aller Miitter ist. Das Kompositum
,,aebar-Mutter stellt in umgekehrter Anordnung der Worte die Eigenschaft der
Mutter dar, ndmlich das Gebéren. Nach dieser spezifischen Differenz werden al-
le Arten von Miittern unter demselben Merkmal gruppiert: das Gebéren-Konnen,
bzw. die Kunst des Gebérens. Dieses Merkmal unterscheidet die Mutter von an-
deren Individualitdten und grenzt sie ein unter diejenigen, die die Eigenschaft
des Gebérens, Erzeugens und Herstellens haben. In allen Féllen handelt es sich

tpa: yadtip u.fgl ) Die Bed. ,Liste, Stammrolle* von Matrix leitet Lamer bei Gotze
ZdW. 12, 212 aus gr. untp@®o Staatsarchiv her”, in: Walde, Alois: Lateinisches Ety-
mologisches Worterbuch, 2 Bd., Heidelberg: Winter 1954, S. 50.

12 Definition Matrix: late 14c., from O.Fr. matrice, from L. matrix (gen. matricis) ,,preg-
nant animal®, in L.L. ,,womb*, also ,,source, origin“, from mater (gen. matris) ,,moth-
er”. Sense of ,place or medium where something is developed is first recorded
1550s; sense of ,,embedding or enclosing mass® first recorded 1640s. Logical sense of
»array of possible combinations of truth-values®, is attested from 1914. Siehe
http://www.etymonline.com/index.php?searchmode=none&search=matrix vom 04.04.
2015

13 Es ist erstaunlich, wie im Griechischen Matrix ausschlieBlich Uterus (pnitpo) bedeu-
tet, aber diese Bedeutung ist nicht dem Wortstamm Mutter untergeordnet. pntpa. Vgl
dazu Liddell, Henry (Hg.): A Greek-English Lexicon, Oxford: Clarendon Press 1996,
S. 1129f.

https://dol.org/10.14361/9783830445807 - am 14.02.2026, 11:48:32. https://www.Inllbra.com/de/agb - Open Access -


http://www.etymonline.com/index.php?searchmode=none&search=matrix
https://doi.org/10.14361/9783839445907
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/
http://www.etymonline.com/index.php?searchmode=none&search=matrix

Das Matrixiale | 23

bei der Matrix um eine abgeschlossene Menge, deren spezifische Differenz in der
Moglichkeit des Gebdrens besteht.

Mensch

GEBAR- Tier | MUTTER

-Stein -Pflanz

Diagramm 1: Mutter-X bildet eine Menge aller Arten von Miittern. -Stein, -Tier,
-Mensch, -Pflanze, etc. entsprechen der spezifischen Differenz der Gattung Mut-
ter, welche wiederum eine Art in sich bilden. Das Gebdren kennzeichnet die Gat-
tung Mutter, beschreibt also die Eigenart der Mutter-X.

Zusammenfassend kann gesagt werden, dass der Fachausdruck ,Matrix“ auf
einen doppeldeutigen Begriff verweist: Einerseits deutet das Wort auf eine Ent-
faltungskette des Muttertypus hin, andererseits definiert es eine spezifische Dif-
ferenz, die die Gruppe aller Arten von Miittern auszeichnet, beruhend auf dem
Akt des Gebérens. Dabei soll nicht unbeachtet bleiben, dass das lateinische Wort
,»,Matrix“ der griechischen Bedeutung gegeniiber eine Wende vornimmt. Unter
den lateinischen Begriff fallt die Bedeutung ,,Uterus®, wofiir das Griechische ein
anderes Wort verwendet. Insofern bestimmt die lateinische Bedeutung von Ute-
rus die differentia spezifica der Menge aller Arten von Miittern. Dieser semanti-
sche Akt der Vermiitterlichung der Gebdrmutter durch die lateinische Uberset-
zung findet sich zutreffend in der deutschen Ubersetzung wieder.'* Unter diesem

14 Auf diese Weise lasst sich zeigen, wie die Briider Grimm die Bedeutung der Matrix
mit dem Wort Mutter in Zusammenhang gebracht haben. Vgl. dazu den Lexikonein-
trag ,,Mutter*: ,,1) bei thieren: mutter, das ist weible darvon man junge zeiicht, was
geschlicht, es joch; 2) bei pflanzen, der hauptstamm oder hauptstengel wie lat. Mat-
rix; 3) im weiblichen menschlichen und thierischen korper der theil, der ein neues ge-
schopf empfangt und bis zur geburt ausbildet, matrix prtpa eine édltere deutung des
ausdrucks. s unter gebarmutter; das wortlin (muster) im latein matrix oder uterus (in
ps-109, 3 der vulg.) heiszt hier nicht ein ganz personliche mutter, als ein weib mutter

mutter heiszt, sondern, das, da di frucht in mutter leib empfangen, und bis zu der ge-

https://dol.org/10.14361/9783830445807 - am 14.02.2026, 11:48:32. https://www.Inllbra.com/de/agb - Open Access -


https://doi.org/10.14361/9783839445907
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

24 | Matrixiale Philosophie

Ansatz wird auf der Grundlage einer matrixialen Arten-Einteilung die aristoteli-
sche Taxonomie beziiglich der Ordnung von Arten und Gattungen zur Diskus-
sion gestellt. Eine matrixiale Systematik entfernt sich von der sich auf die kon-
ventionelle Klassenlogik stiitzenden Taxonomie der Biologie und verwandter
Wissenschaftszweige, die davon ausgehen, dass die Art Mensch ein Bestandteil
der héheren Gattung der Lebewesen ist."

Die Referenzialitit des Matrix veranschaulicht sich durch eine Taxonomie,
die den Menschen im Hinblick auf sein Denken nicht als hochste Art aller
Seienden begreift, sondern ihn gleichsetzt mit anderen Arten wie Tiere, Steine,
Pflanzen usw., aufgrund der spezifischen Differenz des Wortes Matrix, ndmlich
das Gebéren, das auf die Eigenschaft hindeutet, {iber eine Umgebung zu verfii-
gen, in die ein Individuationsprozess eingebettet ist und die eine ontologische
Translokalisation zu vollziehen vermag. Diese Differenz gruppiert oder sammelt
die Lebewesen, die als selbststindige Gattung die Eigenschaft besitzen, Neues
durch das Heraustreten nach auflen hervorzubringen. Die Gruppe aller Arten von
Miittern besteht danach in der Eigenschaft, sich aus einem in sich abgeschlosse-
nen, hermetisch-verborgenen Raum nach auf3erhalb ins Licht zu bringen.

1.4 PROPADEUTIK FUR EINE VARIANTOLOGIE
DES NISUS FORMATIVUS: GEBAREN ALS
SPEZIFISCHE DIFFERENZ DER MENGE
ALLER ARTEN VON MUTTERN

Die semantische Bedeutung des Wortes ,,Matrix“ beansprucht eine Begriffsent-
faltung, die das Wort Matrix in doppelter Hinsicht erklart: Einerseits steht das
Wort ,,Mutter” fiir das Stammwort, das sich von verschiedenen Qualitdten pradi-
zieren lasst (Mutter-Mensch, Mutter-Tier etc.); auf der anderen Seite steht Ge-
bdrmutter fir die spezifische Differenz der Beschaffenheit des Mutterwesens,
die sich auf den Akt des Gebdrens beruft. Ausgehend vom Feld der Endokonsis-

burt erneert wird“. Siehe http://woerterbuchnetz.de/DWB/?sigle=DWB&mode=Ver
netzung&lemid=GMO08804#XGM08804 vom 04.04.2015.

15 Vgl. dazu das Problem I. Epistemologisches Problem: die Totemmutter — eine wider-
spriichliche Kategorie zur aristotelischen Logik, in: Axiom II Propositio II. B. To-

temmutter als surreale Matrix.

https://dol.org/10.14361/9783830445807 - am 14.02.2026, 11:48:32. https://www.Inllbra.com/de/agb - Open Access -


http://woerterbuchnetz.de/DWB/?sigle=DWB&mode=Vernetzung&lemid=GM08804
http://woerterbuchnetz.de/DWB/?sigle=DWB&mode=Vernetzung&lemid=GM08804
https://doi.org/10.14361/9783839445907
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/
http://woerterbuchnetz.de/DWB/?sigle=DWB&mode=Vernetzung&lemid=GM08804
http://woerterbuchnetz.de/DWB/?sigle=DWB&mode=Vernetzung&lemid=GM08804

Das Matrixiale | 25

tenz beinhalten die beiden Elemente die indoeuropdische Wurzel -ma, was bil-
den bzw. erzeugen bedeutet.'®

-ma gilt als ein Trieb, der zu den Lebenskriften zéhlt, aber im Unterschied zu
anderen Lebenskréften organisierter Korper wie Contractibilitdt, Irritabilitit oder
Sensibilitdt die erste wichtige Kraft zur Zeugung, Erndhrung und Reproduktion
lebender Organismen zu sein scheint und den man, um ihn von anderen Lebens-
kriften zu unterscheiden, mit dem Namen Bildungstrieb bezeichnen kann.'”

Dieser Bildungstrieb ist nach Johann Friedrich Blumenbach (1752-1840) ein
tatiger Trieb, der mit einer bestimmten Gestalt auf einen organisierten Korper
einwirkt und diesen lebenslang erhilt — ein Trieb, der ein nisus formativus" ist,
woraus wiederum neue Formen gestaltet werden. Deshalb besteht des nisus for-
mativus in einer wesentlichen formbildende Kraft des Organismus, der nicht eine
teleologische, bewegende Kraft (also die Kategorie der Substanz als Ursache von
Verdanderung und Bewegung) umfasst, sondern vielmehr eine Lebenskraft inner-
halb der lebenden Systeme, die in Wechselwirkung mit ihrer Umwelt auf die
Teile des Systems einwirkt.'” Daher liegt Die nisus formativus einem qualitas
occulta zugrunde, dessen Wirkung aus der Erfahrung entnommen wurde. Blu-
menbach:

[...] dass, das Wort Bildungstrieb [...] zu nichts mehr und nichts weniger dienen soll, als
eine Kraft zu bezeichnen, deren constante Wirkung aus der Erfahrung anerkannt worden,
deren Ursache aber so gut wie die Ursache der genannten, noch so allgemein anerkannten
Naturkrifte, fiir uns qualitas occulta ist [...] Das Verdienst beym Studium dieser Krifte ist
nur das, ihre Wirkungen ndher zu bestimmen und auf allgemeinere Gesetze zuriick zu

bringen.

16 Die indogermanische Wurzel —ma verweist auf schaffen, bilden. Vgl. dazu Walde,
Alois: Vergleichendes Worterbuch der indogermanischen Sprachen, 2. Bd., Berlin: W.
de Gruyter 1927, S. 229.

17 IF. Blumenbach: Uber den Bildungstrieb, Géttingen: Johann Christian Dieterich
1789, S. 25.

18 Der Ausdruck ,,nisus formativus*“ wurde von Johann Friedrich Blumenbach im Rah-
men seiner Theorie der Embryonalentwicklung geprégt. Vgl. ebd., S. 27f.

19 Vgl. ,Selbstgestaltung des Organismus: Ein Prozess der Ausdifferenzierung ohne Al-
teritat”, in: in Axiom III Problem: Ontogenetisches Morphogenese in der Weltlosig-
keit.

20 Ebd, S. 26.

https://dol.org/10.14361/9783830445807 - am 14.02.2026, 11:48:32. https://www.Inllbra.com/de/agb - Open Access -


https://doi.org/10.14361/9783839445907
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

26 | Matrixiale Philosophie

Der Bildungstrieb wirkt nach Blumenbach aus einer inneren Ursache heraus
nach auflen. Die Tatsache, dass ein verlorener oder zerstorter Teil des Organis-
mus wiederherstellt oder wiedergebildet wird21, liegt einem inneren Trieb des
Organismus zugrunde, durch den neue Herausbildungen vorangetrieben werden.

Dass keine praformierten Keime praexistieren: sondern dass in dem vorher
rohem ungebildeten Zeugungsstoff der organisierten Kdrper nachdem er zu sei-
ner Reife und an den Ort seiner Bestimmung gelang ist, ein besonderer, dann le-
benslang thétiger Trieb rege wird, ihre bestimmte Gestalt anfangs anzunehmen,
dann lebenslang zu erhalten, und wenn sie ja etwa verstiimmelt worden, wo
moglich wieder herzustellen.*

Nach Blumenbach sind Zeugung, Erndhrung und Reproduktion Modifikatio-
nen derselben Kraft™, sodass die ,,Ernihrung eine kontinuierliche Reproduktion

ist, und Reproduktion eine wiederholte partielle Generation.***

Der Bildungs-
trieb ,,organisiert* die Materie, so die Formulierung Blumenbachs. In dieser Hin-
sicht beschreibt die nisus-formativus-Theorie die Entwicklung der in sich ohne
Unterlass werdenden Materie, die auf eine Art von generatio aequivoca oder
spontanea (,,Zeugung ohne Samen*) zuriickgeht.

Der Bildungstrieb umfasst semantisch den inneren Kern des Matrixialen. Ich
nehme die These Blumenbachs an, nach der der Erzeugung eine Art von Bil-
dungstrieb entspricht. Diese Feststellung beruht auf der Tatsache, dass das Gebé-
ren das Resultat der Endphase eines intrauterinen ontomorphogenetischen Pro-
zesses ist. Die Bildung eines Neugeborenen beruht auf den inneren biologischen
Konditionen des Organs Gebarmutter, und das Gebidren bedeutet einen Akt des
Bildungstriebs nach Auflen. Gebaren impliziert eine Organisation der Materie,
sodass eine neue Ordnung geschaffen wird. Es ist danach ein Akt des Bildungs-

21 Blumenbach: ,,Man sah offenbar, wie die Natur eilte, dem verstiimmelten Geschopfe
nur sobald als moglich seine bestimmte Bildung wieder zu ersetzen: und dass in der
Kiirze der Zeit, da unmdglich schon durch die Nahrungsmittel [...] fattsamer Stoff zu
den neuen Gliedern wieder gesammelt seien konnte, der Rumpf einen Theil seines
noch iibrigens Stoffes hergeben muss, der sich dann mittellt des ihm beywohnenden
Bildungstriebes in die Gestalt der verlornen Glieder formt, und so die zerstorte Bil-
dung wieder erginzt.“ Ebd., S. 85.

22 Ebd., S. 24.

23 Blumenbach: ,,Generation und Reproduction — Zeugung und diese Wiedersetzung,
sind beides Modificationen ein und eben derselben Kraft: die letzte ist nichts anders,
al seine partielle Wiederholung der ersten: und ein Licht iiber die eine von beiden ver-
breitet, muss sicher auch die andere zugleich mit aufhellen.” Ebd., S. 83f.

24 Ebd, S. 85.

https://dol.org/10.14361/9783830445807 - am 14.02.2026, 11:48:32. https://www.Inllbra.com/de/agb - Open Access -


https://doi.org/10.14361/9783839445907
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Das Matrixiale | 27

triebs, sodass die Bildung eines Einzelwesens stattfindet, ein Individuationspro-
zess mit der ontologischen Folge lebensrdumlicher Translokalisation. In diesem
Sinne bezeichnet das Gebidren eine Bildungskraft, deren Funktion jenseits des
Bildens zustande kommt und die eine Alteration der Ordnung darstellt, die eine
ontologische Translokalisation festsetzt. In dieser Hinsicht ist die Mutter als abs-
trakter Begriff diejenige, die das Vermogen hat, durch generative Kraft Materie
zu organisieren und ontologische Translokalisationen zu bewirken.

Im Hinblick auf das Feld der Exokonsistenz, das darauf ausgerichtet ist, die
internen Unterschiede der Merkmale Matrix zu deuten (angenommen in der Dif-
ferenz zwischen Mutter-X und Gebdrmutter) wird darauf hingewiesen, in wel-
chem Umfeld die Bildungskraft stattfindet. Wéhrend die Mutter ein Mittel der
ontologischen Translokalisation von Weltlosigkeit zu entduflerter Welthaftigkeit
darstellt, betreibt die Gebdrmutter Bildungs- und Alterationsprozesse, die sich in
einer Welt abspielen, die noch nicht entdauBert ist.

Es muss beachtet werden, dass jede Art von Mutter verschiedene Arten von
Ordnungen erzeugen kann, je nachdem, in welchem Umfeld (,, Wohnraum®) sie
sich niederldsst. So steht der Muttermensch fiir eine Mensch-Gebérerin im Be-
zug zu einem Lebensraum, der ,,Welt“ genannt wird; ebenso ist das Muttertier
eine Tier-Gebérerin im Hinblick auf den Lebensraum der Tiere, eine Metall-
Mutter eine Organisationsform von Metallstrukturen, was Ausdifferenzierungs-
prozesse und neue geologische Strukturen beinhaltet usw.”

Ob der Bildungstrieb auch die bildenden Kriften anorganischer Naturreiche
umfasst, war ein wichtiger Diskussionspunkt der Entwicklungstheorie des 18.
Jahrhunderts, wobei die epigenistische Entwicklungsmechaniklehre in Anleh-
nung an den kantianischen Mechanizismus die anorganische Natur als trieblos

25 Dazu geologische Forschungen Goethes: ,,Es wird ausgefiihrt, da3 die Metalle der
Giénge in offenen Spalten aus den ,cortices‘, d.h. Rinden oder Randpartien (bergmén-
nisch: Salbandern) der Ginge erzeugt wurden, die daher ,Matrices Metall-
orum‘=Metallmiitter genannt werden.” In (LA I11.8A:126), zit. n. d. Artikel v. Barry,
David: ,,Schocks from a Sicilain Underworld: Gangi, ,Génge*, and a New Source fort
he ,Miitter* in Goethe’s Faust®, in: Goethe Yearbook. Publications oft he Goethe So-
ciety of North America, Simon Richter (Hg.), vol. XIII. NY: Camden House 2005, S.
133. Zum genauen geologischen Begrift ,,Matricibus Metallorum“. Vgl. Hoffmann,
Johannes G./ Bahmer Lignicenfis, J.B.: Matricibus Metallorum. Amplisimi Philoso-
phorum Ordinis 1738. Siehe http://digital.slub-dresden.de/ppn323899536/1 vom
04.04.2016.

https://dol.org/10.14361/9783830445807 - am 14.02.2026, 11:48:32. https://www.Inllbra.com/de/agb - Open Access -


http://digital.slub-dresden.de/ppn323899536/1
https://doi.org/10.14361/9783839445907
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/
http://digital.slub-dresden.de/ppn323899536/1

28 | Matrixiale Philosophie

betrachtete.® Nichtdestotrotz haben neue Forschungen die anorganische Bil-
dungstrieblosigkeit widergelegt.”’

Die etymologische Doppeldeutigkeit des Begriffs Matrix, die eine semanti-
sche Entfaltung des generativen Bildungstriebs auslost, wirft eine philosophische
Feststellung auf: Jedes Wesen ist in seine eigene Umwelt eingebettet und be-
kommt so eine Art von ,,Welt“ beigemessen.

1.4.1 Verwendung und Wirkungsweise des Bildungstriebs

Ein Rundgang durch die semantische Evolutionsgeschichte des Wortes ,,Matrix*
zeigt uns vielfdltige Verwendungen des Bildungstriebes. In dieser Weise wird
das Wort ,,Matrix“ in unterschiedlichen Disziplinen und Metasprachen28 ver-
wendet, um immer dasselbe anzudeuten: eine generative Kraft, die dafiir zustdn-
dig ist, eine ontologische Translokalisation zu vollziehen. Unter dieser Annahme
reicht das Bedeutungsspektrum des Wortes von einer auf das natiirliche Wesen
wirkenden Bildungskraft des natiirlichen Wesen in der Anthrokosmologie und
Alchemie® und den »Entstehungswillen* der Theosophie30 uber die ,,Naturkraft
in der naturalistischen Metaphysik bis hin zur ,Musterféhigkeit® in der Mathema-

26 Fiir Beispiele von bildenden Kréften im unorganischen Naturreich, sog. metallische
,,Crystallisationen®, vgl. J. F. Blumenbach: Uber den Bildungstrieb, S. 75.

27 Simondon, Gilbert: ,,L’individuation Physique®, in: L’Individu et sa genése physico-
biologique, Paris: Presses Universitaires de France 1964, S. 27-137.

28 Die Entwicklung des Wissens folgt einem Schema der progressiven Entzauberung.
Schlieit man sich den evolutiondren Schemata des 19. Jahrhunderts an, so liegt es na-
he anzunehmen, dass der Fachausdruck Matrix erst von der kosmologischen, dann von
der theosophischen und schliellich von der wissenschaftlichen Metasprache progres-
siv und aufgrund einer diachronischen Evolutionspriagung aufgegriffen worden ist.

29 Paracelsus war der Annahme, dass die Teile der Natur nur vom Groflen und Ganzen
des Kosmos erfasst werden konnen, was das Vorstellungsvermdgen des Menschen
iiberschreite, da sie sich auf eine totale Unbegrifflichkeit bezdgen. Die im Kosmos
wirkenden Gesetze spiegeln sich im kleinen Feld der Natur wider nach dem Lehrsatz,
dass sich der Makrokosmos im Mikrokosmos widerspiegelt.

30 Der Begriff ,,Matrix“ wurde von Jakob Boéhme (1575-1624) im Rahmen einer mys-
tisch-theosophischen Metasprache eingefiihrt. Die Erforschung der Bildung einer
theosophischen Sprache hat die Erkenntnis des Gottlichen zum Ziel. Sie versucht, an-
hand der Untersuchung unterschiedlicher Religionen und religidser Stromungen und
Praktiken Gott, Gotter oder das Goéttliche auf dem Weg eines ,,geistigen Schauens® zu

erkennen.

https://dol.org/10.14361/9783830445807 - am 14.02.2026, 11:48:32. https://www.Inllbra.com/de/agb - Open Access -


https://doi.org/10.14361/9783839445907
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Das Matrixiale | 29

tik. Das Wort ,,Matrix“ tritt in seinen historischen Anfingen im Rahmen der As-
trologie und anthropologischer Untersuchungen auf. Der Arzt, Astrologe, Al-
chemist und Philosoph Paracelsus (vermutl. 1493-1541) verwendet es, um ein
Kraftfeld zu bezeichnen, das als Ort fiir die Entstehung natiirlicher Korper ver-
antwortlich ist.

Die Gebarmutter ist etwas ganz besonderes, [...] sie ist die Matrix. Nachdem die Welt
nichts gewesen war als in Wasser, iiber dem der Geist des Herrn schwebt, wurde das Was-
ser zur Welt; es war die Gebarmutter der Welt , und aus ihm entwickelten sich alle ihre
Geschopfte.”!

Mit Matrix ist in der Weltanschauung des Paracelsus eine gestaltende und ord-
nende Kraft”” gemeint, die zur Herstellung und Erzeugung organischer Kérper
dient und sowohl dem Korper der Menschen als auch dem Kosmos innewohnt.
In Anlehnung an seinen anthropokosmischen Ansatz wirken bestimmte Gestal-
tungskréfte auf der makrokosmischen Skala, die fiir die Anordnung der Planeten
und Gestirne zusténdig sind, in geringem MaBe aber auch fiir den Korper des
Menschen, der nach Paracelsus als mikrokosmisches Feld zu verstehen ist™.
Dem Menschen ist es eigen, zu bilden und zu gestalten. Sein mikrokosmisches
Wirkungsfeld kann mit der makrokosmischen Ebene des Kosmos gleichgesetzt
werden in dem Sinne, dass sowohl in der auBer-anthropologischen als auch in
der anthropologischen Sphére die Bildungskraft (hier: Matrix) ein Kraftfeld ist,
das die Entstehung des natiirlichen Korpers ermdglicht. Dariiber hinaus ist in der

31 Paracelsus: Uber die medizinische Titigkeit in Samtliche Werke, Bd. 1, B. Ascher
(Hg.), Jena: Gustav Fischer 1926, S. 188.

32 Vgl. Paracelsus: Medizinische Schriften, Bd.1, Peuckert, Will-Erich (Hg.), Basel:
Schwabe, 2010, S. 346.

33 Vgl. Paracelsus: ,,Des Menschen Gebdrmutter war also die ganze Welt, sie Same war
der Limbus, ein Same, der die ganze Welt im kleine enthielt. Dies ist die Entstehung
des ersten Menschen. Hiernach wurde der Mensch von dieser Matrix losgeldst und aus
ihm selbst eine eigene Matrix flir ihn gemacht, die Frau. Diese hat also die ganze Welt
abgel6st. In ihr ist der Geist des Hern, der die Frucht in ihr zur Entwicklung bringt.
Wie dieser Geist von den Wassern getragen wurde, so tragen wir Menschen ihn auf
der Erde und auf dem Wasser. Niemals noch hat jemand dieser Geist gesehen, den
Geist, der in der Gebdarmutter des Menschen, das ist in der Frau, wohnt. Deshalb soll
man die Frauen nicht zur Unzucht mi3brauchen, denn in ihnen wohnt der Geist, der
von dem Herrn kommt und zu ihm wieder zuriickkehrt.” In Paracelsus: Uber die me-
ditinische Téatigkeit, S. 188.

https://dol.org/10.14361/9783830445807 - am 14.02.2026, 11:48:32. https://www.Inllbra.com/de/agb - Open Access -


https://doi.org/10.14361/9783839445907
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

30 | Matrixiale Philosophie

paracelsischen Denkweise die Vorstellung mehrerer Matrizen moglich: Sowohl
Pflanzen als auch Metalle besitzen danach eine eigene Gestaltungskraft34, deren
Bildung als Kraft und Wirkungsfeld gilt.

Nach den theosophischen Beitrdgen Jakob Bohmes (1575-1624) verwandelt
sich die von Paracelsus eingeprédgte generative Potenz des Bildungstriebes in
einen gottlichen Schopfungswillen, der médnnlich konnotiert ist, weshalb die Ma-
trix ihren weiblichen Gegenpart bildet.” Die Frage nach der Bildung des natiirli-
chen Wesens und der inneren Organisation der natiirlichen Organismen wandelt
sich bei den theosophischen Ansédtze Bohmes um in eine Frage nach der Welt-
entstehung, wozu er sich stark an androgynen Zeugungskosmogonien der Gnosis
und an der neuplatonischen (insbesondere plotinischen) Emanationslehre orien-
tiert.”® Mit Bohme erhalt der Begriff ,Matrix* gleichsam ein genetisches Merk-
mal, wobei eine Zeugungskraft angenommen wird, die das sexuelle Modell zur
Weltentstehungserklarung ersetzt. Der Renaissance-Platoniker Robert Fludd
(1574-1637) allerdings misst dem Begriff Matrix kein Geschlechtsmodell bei,
sondern in Anlehnung an Paracelsus’ Astrologie einen astronomischen Sinn als
Kraftursprungsfeld der Planetenbewegung.”’

In der Romantik avanciert der generative Bildungstrieb dann zur Deutung
einer dynamisch-fliissigen oder dunstartigen Substanz, die zwar organisch ist,
aber noch keine spezifische Biostruktur aufweist™. Besonders in der botanischen
Lehre ist eine naturalistische Bedeutung des Bildungstriebs verbreitet®”, und
auch in biologischen Untersuchungen gilt sie als Inbegriff von Bildungspoten-
zen, die die Evolution determinieren — und damit sowohl tierische als auch
pflanzliche Lebensformen. In der Romantik hat die Idee des Bildungstriebs und
der Lebenskraft der Natur bereits ihr Gegenstiick in der Mathematik in Form

34 Paracelsus: Medizinische Schriften 1, S. 346.

35 Vgl. W. A. Schulze: ,,Jakob Béhme und die Kabbala®, in: Zeitschrift fiir Philosophi-
sche Forschung, 9 (1955), S. 447 -460. Siehe http://www jstor.org/stable/20480795
?seq=I#page scan_tab_contents vom 04.04.2015.

36 J. Bohme: De Tribus Principiis oder Beschreibung der Drei Prinzipien Goéttliches We-
sen, in: Will-Erich-Peukert/August, F. (Hg.): Samtliche Schriften, Bd. 2, Stuttgart /
Bad Cannstatt: Frommanns, 1960, S. 63.

37 ,Matrix”, in J. Ritter/ K. Griinder/ G. Grabriel (Hg.): Historisches Worterbuch der
Philosophie, Bd. 5, Stuttgart: Schwabe, 1971, S. 940.

38 Ebd.

39 Der Botaniker Franz Unger arbeitete in der Romantik an der Erkldrung der Bildung im
Organischen (wie z. B. Krebsgeschwiilste) und bildet somit eine Art Gegenstiick zum
Bildungstrieb. Vgl. Unger, F.: Die Exantheme der Pflanzen, 1833.

https://dol.org/10.14361/9783830445807 - am 14.02.2026, 11:48:32. https://www.Inllbra.com/de/agb - Open Access -


http://www.jstor.org/stable/20480795?seq=1#page_scan_tab_contents
http://www.jstor.org/stable/20480795?seq=1#page_scan_tab_contents
https://doi.org/10.14361/9783839445907
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/
http://www.jstor.org/stable/20480795?seq=1#page_scan_tab_contents
http://www.jstor.org/stable/20480795?seq=1#page_scan_tab_contents

Das Matrixiale | 31

oder eines Musters, innerhalb dessen etwas kalkuliert werden kann®. Tn der Wis-
senschaft gilt Matrix als ein allgemeines Schema, ein allgemeines Modell, als ein
leitender Wert und ein Musterbeispiel fiir Problemldsungen. Dem folgt eine ent-
sprechende Anwendung in der theoretischen Physik der Neuzeit, etwa bei Wer-
ner Heisenberg®'.

1.5 PHILOSOPHISCHES PROBLEM UND PERINATALE
DIALEKTIK:
VON DER ENTBINDUNG DES MUTTERLEIBS
ZUR BINDUNG AN DIE ENTAUSSERTE WELT

Oben wurde die verborgene philosophische Bedeutung der Matrix anhand einer
semantisch gemeinten archiiologischen Ubung von der Etymologie iiber die Se-
mantik bis hin zur Referentialitit*’ dargestellt. Nach dem Ansatz der hier ent-
worfenen matrixialen Philosophie bezeichnet das Wort Matrix die Menge aller
Arten von Miittern, die sich durch die spezifische Differenz (Eigenschaft) des
Gebdrens auszeichnen.

Das Phanomen des Gebérens ist somit ein ontologisches Ereignis, aufgrund
dessen es nur in Bezug auf die Weltlichkeit® etwas ist, da es in einer Ubertra-
gung von einem Umfeld, dem inneren Korper der Mutter, in die Welthaftigkeit,
worin die Mutter schon als Seiendes existiert und infolgedessen da ist, in Alteri-
tit zu ihrer Welt, tibertragen wird, sodass sich das neue Seiende auf die Weltof-
fenheit beziehen muss. Das Phdnomen des Gebérens ist somit ein ontologisches
Ereignis. Es besteht in einer Ubertragung von einem Umfeld in ein anderes bzw.
in der Ubertragung aus dem inneren Kérper der Mutter hinaus in die Welt. Das

40 Seit der Mitte des 19. Jh. spielte die Idee der Matrix eine Rolle in der mathematischen
Theorie. Die Bezeichnung mathematische Matrix wurde 1850 von James Joseph Syl-
vester eingefiihrt. Mathematische Theorien der Determinanten. Vgl. G.F. Temple: 100
years of mathematichs, S. 93-94.

41 Vgl. W. Heisenberg: ,,Uber den anschaulichen Inhalt der quantentheoretischen Kine-
matik und Mechanik*, in: Zeitschrift fiir Physik. 43 (1927), S. 172-198.

42 Da sie auf vielfiltige Bedeutungen Bezug nimmt und deren Verwendungen auf ver-
schiedene Felder verweisen.

43 Unter Weltlichkeit ist die ontologische Dimension der Welt gemeint, die die ,,Struktur
eines konstitutiven Momentes des In-der-Welt-seins* anspricht. M. Heidegger: Sein
und Zeit, S. 64. Fiir eine ausfiihrliche Erklarung der Problematik vgl. ,,Die Weltlich-
keit der Welt“ in ebd., S. 3-114.

https://dol.org/10.14361/9783830445807 - am 14.02.2026, 11:48:32. https://www.Inllbra.com/de/agb - Open Access -


https://doi.org/10.14361/9783839445907
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

32 | Matrixiale Philosophie

neue Wesen erlangt einen Grad der Welthaftigkeit, in dem die Mutter schon als
Seiendes existiert und infolgedessen da ist.

Die ontologische Dimension der Miitterlichkeit liegt begriindet in einer tran-
szendentalen Bedingtheit: Nur in Alteritit zur Mutter kann sich das Angekom-
mene beziehen auf die Weltoffenheit. Daraus folgt das philosophische Problem,
dass Alteritdt und Variationsprozesse sowohl der innerlichen als auch der dufler-
lichen Welt thematisiert werden. Danach besitzt die Mutter einen Bildungstrieb,
der der Welt innerlich ist, wihrend die Gebarmutter einen Bildungstrieb hat, der
der Welt duBerlich ist. Vor dem Hintergrund dieser Synthese zwischen Bildungs-
trieb und Weltlichkeit kann die Frage gestellt werden, ob Alterationsprozesse in
Weltlosigkeit iiberhaupt wahrzunehmen sind. Auf diese Weise erhélt die Matrix
eine philosophische Bedeutung, die in dieser Arbeit das Matrixiale genannt wird
im dem Sinne, dass sie Kondensationspunkt einer begrifflichen Trilogie ist: Die
Begriffe Mutter / Gebdrmutter / Welt kreisen um die Darstellung der Frage, ob
Alteritidt und Variationsprozesse in Weltlosigkeit zu finden sind. Dies bedingt
eine weitere Fragestellung, beruhend in der Annahme, dass dieser Form ein on-
tologischer Status zu geben ist.

1.5.1 Das Matrixiale als philosophischer Begriff
zum Problem perinataler Dialektik

Der Begriff Matrix gilt uns also als Kondensationspunkt dreier Elemente: Mutter
| Gebdrmutter | Welt. Welt, Mutter und Gebdrmutter beschreiben nicht die Mat-
rix an sich, da sich aus ihrem inneren Zusammenhang ein Problem ergibt, das
tiber das semantische Feld des Wortes Matrix hinausdeutet. Deshalb verlangt es
eine philosophische Antwort, fiir deren Behandlung ein neuer Begriff erforder-
lich ist: das Matrixiale.

Unter diesem Ansatz wird aus einer doppeldeutigen semantischen Bedeutung
des Wortes Matrix eine dreifache, ausgelost durch die Trilogie Mutter/
Gebdrmutter/Welthaftigkeit. Vor diesem Hintergrund wird mit dieser Arbeit eine
Einfithrung in die matrixiale Philosophie angestrebt, welche die inneren Zusam-
menhénge zwischen den Korrelationen dieser drei Elemente darzustellen ver-
sucht, um die Frage der ontologischen Dimension der generativen Bildungskraft
philosophisch zu beleuchten. Unter dieser Perspektive handelt es sich hier nicht
um die Kliarung des metaphysischen Problems, das nach dem Grund der Entste-
hung allen Seienden strebt, sondern vielmehr um die Differenzierung jener Bil-
dungsprozesse, durch die eine Form eine Gestalt annimmt, wichst und sich neu
organisiert, um zu erldutern, welcher Zusammenhang zwischen dem Grad der
Welthaftigkeit und der generativ wirkenden Kraft besteht.

https://dol.org/10.14361/9783830445807 - am 14.02.2026, 11:48:32. https://www.Inllbra.com/de/agb - Open Access -


https://doi.org/10.14361/9783839445907
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Das Matrixiale | 33

1.5.2 Das Matrixiale als Kondensationspunkt der Dreiwertigkeit
Mutter/Gebarmutter/Welt

Wird auf die Grenzen und Beschridnkungen der Merkmale geachtet, die den Be-
griff Matrix definieren, begrenzt der Begriff Mutter (als abstraktes Konzept) den
der Gebarmutter in dem Sinne, dass die Mutter eine Form-Geberin und Gestalte-
rin der Menschenwelt, Tierwelt, Pflanzenwelt etc. ist, da ihre Bildungskraft
auBBerhalb des uterinen Felds wirkt. Der Begriff Gebdr-Mutter bezeichnet somit
eine Eigenschaft, die ausschlieSlich das Mutterwerden ausmacht und infolgedes-
sen eine eigene operationelle Funktionalitdt besitzt: intrauterine Bildungskraft,
die, unserem Theorem gemiB, als etwas der Welt AuBerliches vorkommt.

Mit der Einflihrung dieses dritten Elements, Referenz der Welthaftigkeit, er-
hilt die Matrix eine philosophische Aussage: Neu entstehende Formen und Indi-
viduationen sind das Ergebnis eines ontologisch bedingten Uberganges, wobei
das intrauterine morphogenetische Feld verlassen wird fiir eine andere Umwelt,
in der die Entwicklung geistiger und anatomischer Formen fortgesetzt werden
kann. Die Welt gilt in dieser Weise als ein dritter Wert, durch den der Verlust der
Gebidrmutter und die Existenzbedingtheit in einem neuen Milieu moglich wer-
den. In diesem Punkt ist Matrix jenseits seiner etymologischen Bedeutung ein
dreifacher Begriff, der einerseits in der Differenz zwischen Mutter (Bildungs-
trieb in der Welt), Gebdrmutter, (Bildungstrieb in der Nicht-Welt) besteht. Dem-
nach umfasst er eine Referenz der Differenz zwischen dem extrauterinen und int-
rauterinen Bildungstrieb, unter diesen er operiert, was wir als Grad der Welthaf-
tigkeit bezeichnet haben.

Die Triade Mutter — Gebdrmutter — Welt steht somit im Angelpunkt einer
philosophischen Umfassung des Begriffs Matrix, wobei die semantische Diffe-
renzierung von Mutter / Gebdrmutter auf eine Bezogenheit auf die Welt hindeu-
tet und zugleich auf die Ubereinstimmung von Gebdrmutter / Mutter als Bil-
dungskraft des intra- und extrauterinen Feldes.

Es kann scheinen, dass jenes Merkmal, welches das Fachwort Matrix in der
Tiefe seiner Bedeutung definiert —ndmlich zwischen dem Wort Matrix auf
einem eingegrenzten Raum, einem geschlossenen Feld und einer umzdunten To-
pologie, die der Herausbildung neuer Formen und der Hervorbringung neuer
Ordnungen dient — sich von seiner etymologischen Bedeutung entfernt hat - vor-
ausgesetzt, dass die Matrix stellt eine Menge aller Arten von Miittern dar, die da-
fiir verantwortlich sind, ontologische Translokalisationen zu ermoglichen.
Nichtsdestotrotz stimmt dieses erste Bedeutungsfeld des Wortes Matrix mit der
zweiten etymologisch semantischen Analyse bei der Fragestellung der onto-

https://dol.org/10.14361/9783830445807 - am 14.02.2026, 11:48:32. https://www.Inllbra.com/de/agb - Open Access -


https://doi.org/10.14361/9783839445907
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

34 | Matrixiale Philosophie

topologischen Bedingungen iiberein, die zur Bedingung der Bildung neuer An-
ordnungen dient.

Die semantische Entfaltung des Wortes Matrix fiihrt uns zu der Fragestel-
lung, ob jeder Art von Miittern Welthaftigkeit zukommt und umgekehrt, ob eine
polykontexuale Ontologie, die auf die Verschiedenartigkeit der Welten aufmerk-
sam macht, auch einer mehrwertigen Matrixialitit entspricht.

1.5.2.1 Von dreiwertiger Matrixiologie zur mehrwertigen
Welthaftigkeit

Die matrixiale Eskalation des Inneren ldsst sich vom Auflen abgrenzen in dem
Sinne, dass sich die Welt von der vorgeburtlichen Umwelt unterscheidet, inso-
fern die Welt einen offenen Horizont bedeutet™, in dem Alteratititsprozesse
stattfinden, wéhrend die Gebédrmutter einen geschlossenen Raum umfasst, in
dem der Bildungstrieb Ausdifferenzierungen hervorbringt — doch mit dem
Unterschied, dass diese in einer nicht ent-dulerten Welt erfolgen. In dieser Wei-
se wird die Gebdrmutter zur Umwelt vorgeburtlicher Weltlichkeit, in der der
Bildungstrieb ohne Alteritdt und im geschlossenen Umfeld vorangetrieben wird.
Diese wird angesichts ihrer Nicht-EntduBlerung der Welt entzogen, sodass ihr
Weltlosigkeit” zukommt.

Die Gebdrmutter ist ein Hohlorgan, in dem sich ein Lebewesen heranbilden
kann. Sie grenzt sich ab vom Kdorper der Mutter in dem Sinne, dass sie sich in
ihrem Inneren befindet. Infolgedessen ist sie der Welt entzogen. Nur bei der
Austreibung des Fotus und dem Ankommen in der entduflerten Welt wird sie als
Lebensraum erfahren, der verlassen und verloren wurde. Die Gebarmutter ist die
verlassene 6kologische Nische, in der das Lebewesen gebildet wird und bei des-
sen Verlassen das Bewusstsein der allerersten Behausung entsteht.

Infolgedessen ist die Gebdrmutter das All fiir den Embryo und das Nichts fiir
das Neugeborene. Sie ist, logisch gedeutet, einwertig. Ontologisch betrachtet hat
sie Seinsqualitit, wobei das Sein und das Nichts eins werden.* Sie ist also onto-
logisch widerspriichlich, wobei das Nichts und das Sein in entdifferenzierten
Wertungen dem All entsprechen als absolutes Sein und als metaphysisch wider-
spriichliche Einheit. Die ontologische Qualitit der Gebarmutter ldsst sich nicht
durch die klassischen Identititslehren denken, also, indem das ausgeschlossene

44 Vgl. Propositio I ,,Die Mutter ist Weltbildend®, Axiom II.
45 Vgl. Axiom III: Die Gebarmutter ist der Welt dul3erlich.
46 Vgl. Axiom III: ,,Die Gebarmutter ist der Welt duflerlich®.

https://dol.org/10.14361/9783830445807 - am 14.02.2026, 11:48:32. https://www.Inllbra.com/de/agb - Open Access -


https://doi.org/10.14361/9783839445907
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Das Matrixiale | 35

Dritte als Regel und Gesetz fiir die Affirmation des Prddikats vorausgesetzt
wird."’

Die Mutter steht zwischen der Weltlosigkeit (intrauterine Sphére) und der
entduerten Weltlichkeit. Thr Korper ist ein Behéltnis, in dem ein Embryo gebil-
det wird. Die Gebarmutter ist ihrem Korper innerlich; insofern kann man davon
ausgehen, dass die weltlose Gebdrmutter einen Platz im Inneren der Mutter
nimmt. Der Korper der Mutter jedoch befindet sich in der Welt, sodass dieser im
Inneren der Weltlichkeit steht.

Die Mutter gilt, wie im Laufe der Arbeit gezeigt wird, als allererste Alteri-
titsinstanz nach dem Ankommen in der Weltlichkeit, wodurch sie fiir das Neu-
geborene als Weltbildnerin fungiert, wobei sie erkennen und konstruieren lésst.
Sie stellt demnach eine Beobachtung der zweiten Ordnung des generativen Prin-
zips dar, indem ihr Korper als Ubertragungskanal einer ontologischen Transloka-
lisation dient: von der AuBenweltlichkeit zur Weltlichkeit, was danach dem
Neugeborenen gegeniiber eine Alterititsstellung bedeutet, durch die sich die
Welt bilden lésst. Thre Stelle ist, logisch gesprochen, zweiwertig, und ontolo-
gisch steht sie an der Grenze zwischen Sein und Nicht-Sein. Die Mutter ist die
genetische Reflexion, aus der sich die Welt herausbildet, worin wiederum die
Differenz zwischen Sein (These) und Nicht-Sein (Antithese) erscheint, aus deren
Wirkung ein drittes Element auftritt: die Welt.

Die Relation zwischen Welt und Mutter ist mehrwertig. Die Mutter ist in der
Welt. Daher gibt es so viele Welten wie es Miitter gibt. Die Doppelwortbildung
»Mutter-Mensch®, , Mutter-Tier®, , Mutter-Pflanze* etc. verweist auf drei ver-
schiedene Arten von Miittern: Mutter-Mensch ist die Mutter der Menschenwelt.
Das Mutter-Tier bezieht sich auf die Tierwelt bzw. sie ist dem Lebensraum der
Tiere inhédrent, wahrend der Mutter-Mensch der Menschenwelt zuzurechnen ist
etc. Infolgedessen besteht ein Unterschied zwischen Mutter-Tier, Mutter-Pflanze
und Mutter-Mensch im Grad der Welthaftigkeit, der durch den Distanzierungs-
bzw. Isolationsgrad zwischen dem neugeborenen Ich und der jeweiligen Umwelt
bestimmt wird.*

Solchermaflen werden den verschiedenen Arten von Miittern verschiedene
Grade an ,,Welten* zugeschrieben. Die Unterschiede zwischen den verschiede-
nen Arten an Miittern liegen begriindet in einer nicht nur taxonomischen Diffe-
renz, sondern auch in einer ontologischen, da jede Art von Miittern eine Einbe-
ziehung der Welt bedeutet. Infolgedessen besteht die Pramisse darin, dass die

47 Vgl. Demonstratio II: ,,Gebarmutter als weltlose Gattung®, in: Axiom III.
48 Vgl. D. Claessens: Das Konkrete und das Abstrakte, 1985.

https://dol.org/10.14361/9783830445807 - am 14.02.2026, 11:48:32. https://www.Inllbra.com/de/agb - Open Access -


https://doi.org/10.14361/9783839445907
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

36 | Matrixiale Philosophie

Matrix die Menge aller Arten von Miittern ist, denen eine besondere Art von
Welt zugeordnet wird.

Ausgehend von der Priamisse, dass die Ausdifferenzierung in der Welt Alte-
ratititsverhidltnissen entspricht, tritt die philosophische Frage auf, ob in der Welt-
losigkeit (nicht entduBerten Welt) Alterationsprozesse zu finden sind. Diese Fra-
ge zielt auf drei philosophische Diskussionen ab: Zuerst auf die Ontologie, nim-
lich auf die Kldrung der Frage, welchen ontologischen Status Weltlosigkeit hat.
Zweitens geht es um die genetische Fragestellung, ob die ontologische Translo-
kalisation eine Moglichkeitsvoraussetzung zur Entstehung einer neuen Ordnung
ergibt und ob im Nichts schon Ausdifferenzierungsprozesse vorhanden sind.
Drittens ergibt sich die Frage: Wie wird die Alteritit als Moglichkeitsvorausset-
zung zur Weltkonstruktion und Weltbeziiglichkeit dargestellt?

1.6 DAS MATRIXIALE THEOREM: DER GRAD DER
MUTTERLICHKEIT IST UMGEKEHRT
PROPORTIONAL ZUM GRAD DES VERLUSTES
DER WELTLOSIGKEIT

Die Arbeit widmet sich in diesem Zusammenhang der Darstellung eines philo-
sophischen Theorems, einem aus Axiomen gewonnenen Satz, der nicht als in
sich abgeschlossene wissenschaftliche Theorie zu betrachten ist. Das hier vorge-
stellte logische Theorem folgt einem semantischen Aufbau, bedingt durch die
drei Hauptbegriffe des Wortes Matrix, ndmlich Mutter, Gebarmutter und Welt.
Dieser Lehrsatz wird nachfolgend ausfiihrlich in Axiome, Propositionen und
Probleme gegliedert, durch welche eine philosophische Dimension des Wortes
Matrix erschlossen werden kann, in dieser Arbeit bezeichnet als das Matrixiale.

Die bis hier erfolgten Analysen zusammenfassend, haben wir die Einwertig-
keit der Gebarmutter bestimmt, die in einem negativen Verhiltnis zur Welt steht
und infolgedessen ontologische Werte in sich aufnimmt. Diese einwertige Ein-
heit lasst sich nur durch die Figur der Alteritit der Miitter entfalten, deren Refe-
renz zur Weltlosigkeit nicht ohne Beziiglichkeit zur Offenheit der Welt vorstell-
bar ist. In dieser Weise bildet die Mutter als Kanal zur ontologischen Transloka-
lisation eine dreiwertige Operation, da sie zwischen der Welthaftigkeit und dem
generativ geschlossenen Umfeld der Welt steht (hier: Weltlosigkeit genannt), um
den Transfer der Nachkommenschaft zur Welthaftigkeit zu ermoglichen.

Dieser ontologische Translokalisationseffekt gilt, wie schon erwihnt, nicht
fiir alle Arten von Miittern, denn er vollzieht sich so, dass eine wechselseitige
Beziehung zwischen Gebdrmutter und Welthaftigkeit entsteht, wobei die Mutter

https://dol.org/10.14361/9783830445807 - am 14.02.2026, 11:48:32. https://www.Inllbra.com/de/agb - Open Access -


https://doi.org/10.14361/9783839445907
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Das Matrixiale | 37

als Anpassungsmittel operiert, um die Behausung der Abkdmmlinge im Auflen
ins Werk zu setzen. Soll ein Einzelnes im intrauterinen Feld so weit entwickelt
sein, dass seine Adaptation an das Auflen nicht eine aufwéndige Stiitze benotigt,
ist der Grad der Miitterlichkeit geringer als derjenige von Arten, die ein hoheres
kooperatives Aufzuchtsystem zur Anpassung der Welthaftigkeit besitzen. Infol-
gedessen konnte das Theorem besagen, dass der Grad der Miitterlichkeit mit
dem Grad der Welthaftigkeit korreliert, insofern sie ein negatives Verhiltnis zur
intrauterinen Nische darstellt, um morphogenetische Reitheit des Geborenwer-
dendes zu erzeugen.

1.7 DAS MATRIXIALE:
EIN SCHWIMMENDER SIGNIFIKANT

Wie schon gezeigt wurde, 14sst sich ausgehend von einer etymologischen Unter-
suchung des Begriffes Matrix schlussfolgern, dass das Wort Matrix von zwei
semantischen Gruppen herriihrt: der Mutter-X und der Gebar-Mutter. Nach der
»archdologischen* Untersuchung des Wortes Matrix bezieht sich seine Doppel-
bedeutung auf einen dritten Wert, die Welt, dank der der Unterschied zwischen
dem, was eine Mutter und eine Gebadrmutter ist, gedeutet werden kann. Infolge-
dessen ist das dritte Element, die Welt, so wesentlich fiir das philosophische
Verstidndnis des Wortes, dass, wihrend der Mutter die Bildungskraft der Welt
innerlich zugeschrieben wird, der semantische Wert des Wortes Gebdrmutter der
Bildungskraft der Mutter innerlich bzw. der Welt duBerlich ist. Daher sollte auch
auf semantischer Ebene eine differenzierte Betrachtung des Terminus’ Matrix er-
folgen, gemdB dem Bildungstrieb in der Welt und dem Bildungstrieb der entdu-
Berten Welt. Nach diesem Ansatz soll Matrix nicht mit der symbolischen Di-
mension des Archetyps Mutter gleichgesetzt werden, da es auf eine rein semanti-
sche Ebene der Bedeutung hinweist und im Hinblick auf die Etymologie von
Mutter und Gebarmutter nicht auf die Differenz achtet.

Die symbolische Ebene des Matrixialen wurde von C. G. Jung und seinem
Schiiler Erich Neumann untersucht. Bei der analytisch geleiteten Psychologie
Jungs wird ,,Matrix* als Zeichen fiir im kollektiven Unbewussten angesiedelte
Urbilder verwendet. Der matrixiale Archetypus entspricht danach einer psychi-
schen Strukturdominanz, deren Ursprung in Ur-Erfahrungen der Menschheit
liegt und die sich in symbolischen Bildern offenbart und ins Bewusstsein tritt.

https://dol.org/10.14361/9783830445807 - am 14.02.2026, 11:48:32. https://www.Inllbra.com/de/agb - Open Access -


https://doi.org/10.14361/9783839445907
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

38 | Matrixiale Philosophie

Ich gehe davon aus, dass die analytische Psychologie Jungs und Neumanns®’
die symbolisch-matrixiale Ebene zu Unrecht auf das semantische Paradigma der
Mutter reduziert. Dariliber hinaus wird Jungs analytisch-symbolische Deutung
aus der theoretischen Perspektive eines angeborenen Substrats formuliert. Infol-
gedessen wird die Bedeutung des Matrixialen unter die Bedeutung subsumiert,
die schon vor der Entstehung der analytischen Psychologie Jungs existierte.
Doch Matrix lésst sich nicht auf den semantischen Wert (Mutter / Gebarmutter)
reduzieren. SchlieBlich sollte nicht auler Acht gelassen werden, dass sich die
Referenz des Wortes ,,Mutter auch von der Referenz des Wortes ,,Gebarmutter*
unterscheidet. Deswegen sollten ,,Mutter” und ,,Gebarmutter als Differenz einer
semantischen Bildung des Wortes gedeutet werden.

Wir sind hier allerdings mit dem Problem konfrontiert, dass im Hinblick auf
die starke Differenz zwischen der Verwendung (und mithin Bedeutung) des
Wortes ,,Matrix“ in einem umfangreichen Feld von Referenzen unterschiedlicher
Historiografie die Frage nach der Kohdrenz zwischen dem Bezeichnenden und
Bezeichneten™ entsteht. Hier muss gemiB einer semantisch-diachronischen Ana-
lyse bewiesen werden, dass der Begriff ,,Matrix“ in drei Metasprachen und Dis-
kursanalysen verwendet worden ist: in Religion, Magie und Wissenschaft. Die
synchronische Analyse des Begriffes zeigt jedoch auch, dass die Akkumulation
verschiedener Bedeutungen und die Anwendung in verschiedenen Diskursfor-
men nicht erforderlich sind, um Sinn zu erfassen.’' Diese Anmerkung gilt fiir die
Andeutung einer Asymmetrie zwischen dem Signifikat und dem Signifikant des
Begriffes. Die Vorstellung und das Lautbild sind somit untrennbar miteinander
verbunden und entsprechen einander.”

49 E.Neumann: Die Grofle Mutter, 1974.

50 Die Sprache setzt sich erst aus dem Bezeichneten (Signifikat, Bedeutung) und dem
Bezeichnenden (Signifikant, Lautbild) als ein Bestandteil dessen zusammen, sodass
das Zeichen das Verbindungsglied zwischen der Vorstellung (Bezeichnetes) und dem
Laut (Bezeichnendes) ist. Dazu Saussure: ,,Diese Betrachtungsweise kann uns die
Wahrheit néher bringen, indem sie uns zeigt, dass die sprachliche Einheit etwas Dop-
pelseitiges ist, das aus der Vereinigung zweier Bestandteile hervorgeht®. F. Saussure.
Grunfrage der Allgemeinen Sprachwissenschaft, S. 77.

51 ,Il'y a donc une opposition fondamentale, dans 1’histoire de 1’esprit humain, entre le
symbolisme, qui offre un caractére de discontinuité, et la connaissance, marquée de
continuité,” in: Lévi-Strauss, C: ,,Introduction a ’oeuvre de Marcel Mauss“. Siehe
http ://bibliotheque.uqac.ca/, S. 41. Vom 04.04.201

52 Saussure: ,,Dieses letztere ist nicht der tatsdchliche Laut, der lediglich etwas Physika-

lisches ist, sondern der psychische Eindruck dieses Lautes, die Vergegenwirtigung

https://dol.org/10.14361/9783830445807 - am 14.02.2026, 11:48:32. https://www.Inllbra.com/de/agb - Open Access -


https://doi.org/10.14361/9783839445907
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Das Matrixiale | 39

Im Fall des Wortes Matrix jedoch liegt eine Asymmetrie zwischen der dia-

chronischen Ebene des Bezeichneten, das heiit den Bedeutungen, die einen Be-

griff prdgen — also als Ergebnis der kumulativen Erkenntnis in der Evolutionsge-

schichte des Wortes — und seinem Lautbild, das einem in den Sinn kommt, ohne
etwas zu bedeuten.” Paradoxerweise wurde der Begriff Matrix mit variabler Be-
deutung und Nutzung innerhalb der Zeit verwendet™, aber dennoch bleibt die
synchrone Einheit. Das Lautbild ,,Matrix“ dndert sich nicht, sondern bleibt in

seinem indogermanischen Ausdruck bestehen unter dem Sinn einer generativen
Kraft (—ma).

53

54

desselben aufgrund unserer Empfindungswahrnehmungen; es ist sensorisch, und wenn
wir es etwa gelegentlich ,materiell* nennen, so ist damit eben das Sensorische gemeint
im Gegensatz zu dem anderen Glied der assoziativen Verbindung, der Vorstellung, die
im Allgemeinen mehr abstrakt ist. Saussure, ebd., S. 107.

Lévi-Strauss erldutert dieses Problem anhand des Begriffes ,,Universum®. Bevor das
Universum als solches bezeichnet wurde, galt es, es zu verstehen: ,,Autrement dit, au
moment ou 1’Univers entier, d’un seul coup, est devenu significatif, il n’en a pas été
pour autant mieux connu, méme s’il est vrai que la’pparition du langage devait préci-
piter le rythme du développement de la connaissance.” Lévi-Strauss, C. ,,Introduction
a ’oeuvre de Marcel Mauss®, S. 41. Dazu Mehlmann: ,,That where as the linguistic
totality (of meaning) must have come into existence (as structure) all at once, that
which we know has been acquired progressively. With the irruption of language, the
whole world began to make on meaning all at once, before anyone could know (con-
naitre) what the meaning was. But, from the preceding analysis, it follows that it (the
world) meant (a signifi¢), from the beginning, the totality of what humanity could ex-
pect to know of it.“ Mehlman, Jeffrey: ,,The ,floating Signifier: From Lévi-Strauss to
Lacan®, in: Yale French Studies, French Freud: Structural Studies in Psychoanalysis
48 (1972), S. 10- 37.

Der diachronischen Ebene der Bedeutung des Wortes Matrix (das heifit der Evolu-
tionsgeschichte des Wortes oder seinen Bedeutungen im Verlauf der Zeit) entspricht
der Fortschritt der akkumulativen Kenntnis und der daraus folgenden Bedeutungen —
das, was sich als Wissen progressiv etabliert. Auf der Ebene der Diachronie spiegelt
die Veranderung der Bedeutung des Wortes Matrix (seine Evolutionsgeschichte)
demnach also die Transformation, die Akkumulation der Erkenntnis und den Fort-
schritt des Wissens iiber die Matrix bzw. die Vorstellungen von dem, was Wissen

konstituiert, wider.

https://dol.org/10.14361/9783830445807 - am 14.02.2026, 11:48:32. https://www.Inllbra.com/de/agb - Open Access -


https://doi.org/10.14361/9783839445907
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

40 | Matrixiale Philosophie

In Anlehnung an seine eigene Deutung dieses soziolinguistischen® Phino-
mens (Asymmetrie zwischen Bezeichnendem und Bezeichneten, d. h. Asymmet-
rie® zwischen kumulativer Kenntnis eines Wortes und dessen eindeutiger Ein-
heit des Bezeichnenden in ungreifbaren Worten, wie etwa bei mana’’), benutzt
Lévi-Strauss den Begriff eines ,,schwimmenden Signifikanten*:

Représentent précisément ce signifiant flottant, qui est la servitude de toute pensée finie
(mais aussi le gage de tout art, toute poésie, toute invention mythique et esthétique), bien
que la connaissance scientifique soit capable, sinon de 1’étancher, au moins de le disci-

pliner partiellement.®

Ausgehend von der oben vorgenommenn historisch-semantischen Analyse konn-
te ,,Matrix*“ im Sinne von Lévi-Strauss als ,,schwimmender Signifikant be-
zeichnet werden, weil die Bedeutung des Wortes von seinem Lautbild iibertont
wird, das im Laufe einer historisch-diachronischen Entwicklung unterschiedliche

55 Lévi-Strauss eignet sich Saussures linguistisch-strukturalistische Methode an und
iibertragt sie auf die Anthropologie und die Analyse der Kulturen. Im zuvor angefiihr-
ten Zitat spricht er von der diachronischen und synchronischen Ebene, aber nicht in
Bezug auf eine linguistische Analyse, sondern auf soziologische Aspekte, um die in-
nere Struktur von Gesellschaften zu verstehen. Hierzu verwendet er die linguistische
Dichotomie von signifié/signifiant und iibertrdgt sie auf Anthropologie und Ethnolo-
gie. Aus dieser Ubertragung ergibt sich eine Asymmetrie, die im Hinblick auf die so-
ziologische Struktur reflektiert wird.

56 Die Asymmetrie zwischen Zeichengestalt und Bezeichnetem wurde von Lévi-Strauss
als Motiv sprachtheoretischer Implikationen im Rahmen der Sozialwissenschaft neu
betrachtet — und zwar als eben jenes, was von ihm anhand von Mauss’ Begriff des
manas als Signifikant ohne Bedeutung verstanden oder auch anhand von Althussers
. Termini ohne Begriff bezeichnet worden ist. Der Signifikant ist vor dem Signifikat
und stellt es fest. Um diese Uberbetonung des Signifikanten zu markieren, verwendet
Lévi-Strauss die Formulierung eines ,,schwimmenden Signifikanten®, der die semanti-
sche Funktion, seine Rolle auf der Ebene des symbolischen Denkens und seine innere
Widerspriichlichkeit, operativ zu machen versucht. Vgl. Lévi-Strauss, C.: ,,Introduc-
tion a I’oeuvre de Marcel Mauss*, S. 32.

57 Die Unbegreitbarkeit des Wortes ,,Mana“ entsteht nicht aus der primitiven Unféhig-
keit, es zu deuten, sondern aus dem Reichtum seiner Bedeutungsvielfalt, aus der Per-
manenz des Bedeutungstriagers, des Lautbildes, in dem sich ohne konkrete Referenz
eine ,,wilde Denke* abzuzeichnen scheint.

58 Lévi-Strauss, edb., S. 42.

https://dol.org/10.14361/9783830445807 - am 14.02.2026, 11:48:32. https://www.Inllbra.com/de/agb - Open Access -


https://doi.org/10.14361/9783839445907
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Das Matrixiale | 41

semantische Bedeutungen erhielt. Das Ubergewicht des Lautbildes ,,Matrix* er-
fiillt jedoch seine Bedeutungen und gibt der semantischen Funktion Sinn, um
diese auf der Ebene des symbolischen Denkens und seiner inneren Widerspriich-
lichkeit operativ zu machen.” Matrix ist somit ,,,a symbol in the pure state‘ thus

apt to be charged with any symbolic content: ,symbolic value zero.*®

1.8 RESUMEE EINES PHILOSOPHISCHEN VERSUCHS
UND WARUM DIESER IN AXIOMEN,
PROPOSITIONEN, PROPOSITIONEN, PROBLEMEN,
DEMONSTRATIONEN UND EXKURSEN
GESCHILDERT WIRD

Die semantische Analyse des Wortes ,,Matrix“ antizipierte bereits das philoso-
phische Problem, das dem Wort innewohnt. Sein semantischer Wert entspricht
einem extrauterinen (Mutter) und einem intrauterinen Bildungstrieb (Gebarmut-
ter). Fiir den ersten Fall ist die Mutter eine Figur, die in der Welt und auBerhalb
der Gebarmutter zur Fortsetzung der ontomorphogenetischen Bildung steht. Die
Gebédrmutter dagegen ldsst sich nicht in der Welt zeigen, sondern nur in negati-
ver Form, ndmlich in der Form ihres Verlustes. Sie beruft sich auf einen Bil-
dungstrieb, der der Welt entzogen ist.

Die Differenz zwischen Mutter und Gebdrmutter ist, wie bereits gesehen, in
der Semantik des Wortes ,,Matrix“ vorgeprigt. Die semiotische Asymmetrie des
Wortes Matrix (Asymmetrie Signifikant/Signifikat) bzw. das Ubergewicht des
Signifikanten gegeniiber dem Signifikat hat eine korrelative UngleichméBigkeit
auf ontologischer Ebene. Der schwimmende Signifikant Matrix verweist auf
eine Differenz, die einer ontologischen Dimension zugeschrieben werden kann,
namlich Differenz zwischen Mutter und Gebdrmutter, Differenz zwischen der
Welt und dem, was nicht Welt ist. Diese Differenz lasst sich auf Grundlage der
klassischen metaphysischen Logik erkldren. Heidegger wies als einer der letzten
Dekonstruktivisten des metaphysischen Denkens darauf hin, dass die klassische
Logik die Basis fiir die ontologische Differenz setzt, die einer Vergessenheit zu-
grunde liegt. Das Seiende ist danach das Zeichen eines irreparablen Verlustes

59 ,,Semantic function whose role is to allow symbolic thought to operate despite the
contradiction inherent in it.“ J. Mehlman: ,, The ,floating Signifier‘: From Lévi-Strauss
to Lacan®, S. 25.

60 Ebd.

https://dol.org/10.14361/9783830445807 - am 14.02.2026, 11:48:32. https://www.Inllbra.com/de/agb - Open Access -


https://doi.org/10.14361/9783839445907
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

42 | Matrixiale Philosophie

des Seins. Nichtsdestotrotz bleibt Heidegger der zweiwertigen aristotelischen
Logik treu.

Die Differenz zwischen Mutter und Gebdrmutter wird von mir als Aus-
gangspunkt genommen, und zwar erstens zur Diagnose der Ungiiltigkeit der
klassischen Metaphysik angesichts des Problems des Matrixialen und zweitens
als Nachweis einer existentiellen unmittelbaren Evidenz, die den klassischen Zu-
sammenhang zwischen Denken und Sein kritisch in Frage stellt. Dariiber hinaus
ist dieser Unterschied systemisch beobachtbar, darauf abzielend, die eidetischen
Differenzierungen (eidetische Differenz) der Mutter (bzw. Mutter-Mensch; Mut-
ter-Tier; Mutter-Pflanz, etc) zur Steigerung der Komplexitdt oder zur Weiterge-
staltung der Welt in Angriff zu nehmen. Dieser Prozess jedoch kommt einem
Entdifferenzierungsvorgang (genetische Selbstheit) gleich, der sich nur unter
dem Gesichtspunkt einer mehrwertigen Logik und einer selbstreferenziellen
Theorie zur Ausfiihrung bringen lasst.

Die nachfolgenden Axiome, Propositionen, Probleme und Demonstrationen
sollen systematisch auf den Kerngedanken lenken, die zentralen Begriffe Mut-
ter/Welt/Matrix, um eine ontologische Dimension des Wortes Matrix zu erpro-
ben und dariiber hinaus die aus der ontologischen Differenz von Mutter / Gebar-
mutter hervorgegangene ontologische Dreiwertigkeit (Mutter / Gebarmutter /
Welt) in eine mehrwertige polykontextuale Ontologie zu iiberfiihren.

Das erste Axiom ist der Mutter gewidmet. In ihm wird der Innenweltlich-
keitscharakter der Mutter als Grundsatz der matrixialen Systematik formuliert.
Es gibt Miitter, und sie sind in der Welt. Diese Tautologie wird zum Grundsatz
einer positiven Darlegung des Bezugs der Mutter zur Welt. Die Innerlichkeitsre-
lation der Mutter zur Welt ist nicht deduktiv abgeleitet und begriindet, sondern
axiomatisch. Sie wird durch die Aussage (Propositio) erklért, und diese wieder-
um wird in zwei Demonstrationen gezeigt. Die Aussage besagt, dass die Inner-
lichkeitsrelation der Mutter zur Welt auf einer parasitologischen Okonomie be-
ruht, aufgrund der Néhe, Innerlichkeit, Intimitdt und die Beziehung zwischen der
Mutter und dem in ihr beherbergten Neugeborenen zu finden sind.

Das zweite Axiom prasentiert den Kondensationspunkt zwischen den drei
Elementen oder Werten, die ein matrixiales System ausmachen: Mutter, Gebar-
mutter und Welt. Die drei Aussagen, woraus sich das Axiom II zusammensetzt,
sind: 1. Die Mutter ist weltbildend. 2. Der Korper der Mutter als Schnittstelle
zwischen entduBerter Welt und Weltlosigkeit. 3. Die Mutter als Zeichen des Ver-
lustes der Gebarmutter.

Die erste Aussage bezeichnet die Mutter in einer affirmativen Verbindung
mit der Welt. Sie stellt den extrauterinen Bildungstrieb der Mutter dar, der sich
in Alterititsrelationen in den Kind-Mutter-Beziehungen zeigt. Die zweite Aussa-

https://dol.org/10.14361/9783830445807 - am 14.02.2026, 11:48:32. https://www.Inllbra.com/de/agb - Open Access -


https://doi.org/10.14361/9783839445907
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Das Matrixiale | 43

ge sieht die Mutter als Schnittstelle zwischen der Welt, in die das Neugeborene
hineinkommen wird, und der Gebdrmutter, welche der Welt entzogen ist. Die pe-
ripherische Rolle der Figur der Mutter in der Gesellschaft liegt der exogami-
schen und totemistischen Bindung mit dem Auflen zugrunde, im Falle der primi-
tiven sozialen Zellen der Natur. Die Mutter wird dabei als zweite biosoziologi-
sche Institution nach ihrer exogamischen und totemistischen Relation mit der
Umgebung betrachtet. In diesem Sinn wird die peripherische Sonderstellung der
Mutter in der Gesellschaft erklart.

Die dritte Aussage beschreibt in einer Art negativen Phdnomenologie den
Bezug Mutter-Gebdrmutter in dem Sinne, dass die Gebdrmutter nur durch ihren
Verlust wahrgenommen werden kann. Die Aussage widmet sich einer relativ ne-
gativen Anndherung an die Gebarmutter. Die Gebédrmutter, als ergénzende Be-
deutung des Begriffes Matrix, 1dsst sich nur angesichts des Verlustes des ersten
okologischen Lebensraums durch die Geburt in den Blick nehmen. Durch die
zentrale anthropologische Erfahrung der Geburt im Sinne eines Ubergangs von
Geschlossenheit (Gebarmutter) zur Offenheit (Welt) wird dieser Vorgang als
technisch bedingter Individuationsprozess verstanden. Die Frithgeburt des Homo
Sapiens zeigt, auf welche Weise beim modernen Menschen die , kiinstlerischen
Immunsysteme*, die fiir das Uberleben der Spezies nétig sind, konstitutiv sind.

Das dritte Axiom ist der Gebarmutter gewidmet. Sie steht in einer negativen
Relation mit der Welt in dem Sinne, dass sie der Welt entzogen ist. Sie ist der
Welt duBerlich. Die AuBerlichkeitsrelation der Gebarmutter zur Welt wird in drei
Aussagen bewiesen. Die erste besteht in der Erkldrung der Gebarmutter als eines
endokosmischen, weltlosen Raumes. Bei der zweiten handelt es sich um die Ge-
barmutter als eine entdifferenzierte Gattung, eine Menge, in der alle Entdifferen-
ziertheiten enthalten sind. Die dritte Propositio schlieBlich handelt in Anlehnung
an embryogenetische Forschung von der Beschreibung des intrauterinen Bil-
dungstriebs. Damit werden zwei wesentliche Merkmale bzw. Behauptungen zum
Beweis dafiir, dass in der nicht-entduflerten Welt (hier: weltlos genannt) dennoch
Ausdifferenzierungsprozesse stattfinden. Einserseits bedeutet die entdifferenzier-
te Gattung, bezeichnend fiir die symbolische Gebarmutter, noch eine Summe al-
ler Arten (aber nicht einer materisch zugrundeliegenden Substanz, wie die aristo-
telische Logik besagt, sondern als ein geschlossenes Ganze, in dem Ausdifferen-
zierungen in Wechselwirkung mit der Umwelt stattfinden), anderseits liefert uns
die Embryologie Beweise zur Bestitigung der Auswirkung des Bildungstriebes,
nidmlich Reproduktion lebender Organismen ohne Auflen.

Nach diesem Schema ist die Gebarmutter eine kiinstliche, geschlossene,
selbstreferentielle (endogame) und selbstorganisierende generative Gattung. Die

https://dol.org/10.14361/9783830445807 - am 14.02.2026, 11:48:32. https://www.Inllbra.com/de/agb - Open Access -


https://doi.org/10.14361/9783839445907
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

44 | Matrixiale Philosophie

Mutter hingegen ist nur durch die Differenz zur Gebdrmutter zu betrachten, da
sie das Zeichen eines Verlustes in sich trégt.

https://dol.org/10.14361/9783830445807 - am 14.02.2026, 11:48:32. https://www.Inllbra.com/de/agb - Open Access -


https://doi.org/10.14361/9783839445907
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Axiom |. Die Mutter ist der Welt innerlich

Diagramm 2: Die Mutter ist der Welt innerlich.

1. PROPOSITIO I: DIE MUTTER ALS EXTRAUTERINE
NISCHENTECNIK UND SOZIOBIOLOGISCHE
INSTITUTION: ES GIBT MUTTER, SEIT DIE SUCHE
NACH BEHAUSUNG BESTEHT

Miitter gibt es, seit eier- und samenproduzierende Organismen in Erscheinung
getreten sind.' Mit dieser Aussage erdffnet die Primaten-Forscherin, Anthropo-
login und Evolutionsbiologin Sarah Blaffer-Hrdy eine reichhaltige Untersuchung
iber die besonderen Merkmale der weiblichen Seite der Evolution und iiber die
geheimnisvolle Funktion des Weiblichen in biologischen Systemen. Sie fiihrt die
Forscherin dazu, die Abgrenzung des Menschen von anderen Arten von Lebewe-
sen (Tiere) in Frage zu stellen. Dabei versucht sie, kulturelle und anthropologi-
sche Auspriagungen zu iiberschreiten, um auf funktionelle und durch die Ver-
hiltnisse bedingte Gemeinsamkeiten hinzuweisen, die unter der Gattung ,,Miit-

1 Vgl S. Blaffer- Hrdy: Mutter Natur, S. 16.

https://dol.org/10.14361/9783830445807 - am 14.02.2026, 11:48:32. https://www.Inllbra.com/de/agb - Open Access -


https://doi.org/10.14361/9783839445907
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

46 | Matrixiale Philosophie

ter* bei verschiedenen Arten vorzufinden sind. Wird der Blick auf die Evolution
der weiblichen Seite der Natur geworfen, ist nach Blaffer-Hrdy die Taxonomie
im Tierreich beherrschend. Dies ist nach dem Gesetz der darwinistischen natiirli-
chen Selektion, nach dem sich héhere Tiere aus den niederen entwickelt haben,
jedoch irrig.

In den Anféngen der Entwicklung der Evolutionstheorie blieb, wie allgemein
bekannt, die weibliche Seite der Natur weitgehend unbeachtet; im Vordergrund
standen vielmehr die ,,Uberlebenstiichtigsten™. Die revolutionire Aussage, dass
das Uberleben einer Art und sogar eines Individuums von seiner Anpassung an
seine Umwelt abhingt, die die Organismen mit ihrem Uberleben konfrontiert,
liefert eine Begriindung zur Verdnderung der verschiedenen Arten von Gene-
ration zu Generation. Dies aber (auch, wenn der Naturwissenschaftler die Ent-
stehung der Lebewesen jenseits gottlichen Schaffens als Ergebnis einer natiirli-
chen Selektion und Anpassung an den Lebensraum durch Variationen betrachtet)
lasst die weibliche Seite der Natur unbeachtet.”

Nach diesem Ansatz liegt der Erfolg beim Uberleben einer Art im Erwerb
der besten genetisch-biologischen Ausstattung, um den Widerstand der dufleren
Faktoren zu iiberstehen und iiberlebensnotwendige Eigenschaften der biologi-
schen Systeme an kiinftige Generationen weiterzugeben. Bei dieser herrschenden
Ansicht der Naturwissenschaft wiegt der Kampf gegen die Bedrohung durch du-
Bere Faktoren schwerer als Eigenschaften der weiblichen Seite der Natur; fiir die
,,Uberlebenstiichtigkeit erscheint die Seite der individuellen biologischen
Eigenschaften und ,,Ausriistungen” bedeutender als ein Aufzuchtsystem, durch

2 Blaffer-Hrdy: ,,Einer Handvoll intellektueller Frauen des 19. Jahrhunderts war die
Evolutionstheorie jedoch einfach zu bedeutend, um sie zu ignorieren. Anstatt sich ab-
zuwenden, gingen sie auf Darwin und Spencer zu und klopften ihnen auf die Schulter,
um ihre Unterstiitzung fiir diese revolutiondre Sicht der menschlichen Natur auszu-
driicken und um die beiden hoflich daran zu erinnern, dass sie die halbe Spezies iiber-
gangen haben.” Ebd., S. 39. Von diesen ist Antoinette Brown Blackwell zu erwéhnen:
,»Wenn also Mr. Spencer argumentiert, dass Frauen den Ménnern untergeordnet seien,
weil ihre Entwicklung auf Grund der Fortpflanzung zu einem fritheren Zeitpunkt zum
Stillstand kam® und ,,wenn Mr. Darwin behauptet, ménnliche Wesen hétten Muskeln
und Gehirne entwickelt, die jene der Weibchen weit iibertreffen, und wiirden ihre her-
vorragenden Eigenschaften hauptséchlich ihren méinnlichen Nachkommen vererben,
miissen diese Schlussfolgerung nicht fraglos hingenommen werden, auch nicht von
ihrer eigenen Evolutionisten-Schule.” In: Brown Blackwell, Antoniette: The Sexes
Throughout Nature, NY: G. P. Putnam, 1875, S. 13 £, zit. n. Blaffer-Hrdy, ebd, S. 39.

Dartiiber hinaus ist Clemence Royer als subversive Darwinistin zu erwéhnen, ebd.

https://dol.org/10.14361/9783830445807 - am 14.02.2026, 11:48:32. https://www.Inllbra.com/de/agb - Open Access -


https://doi.org/10.14361/9783839445907
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Axiom | | 47

das der Fortpflanzungserfolg gelingt. Aus Perspektive der klassischen Evolu-
tionslehre erfiillt die Mutter eine weniger bedeutende Aufgabe im Prozess der
natiirlichen Selektion, da sie ,,nur die Funktion des Gebéarens ausiibt. Diese im
evolutionistischen Paradigma des 19. Jahrhunderts verankerte Aussage wurde
von der Verhaltensokologie und der neuen Evolutionsbiologie des 20. Jahrhun-
dert widerlegt.” Nach Blaffer-Hrdy héngt die natiirliche Selektion nicht von der
Tiichtigkeit des Individuums ab, sich der Umwelt anzupassen, sondern von einer
im Englischen Fittness genannten Uberlebungsfihigkeit, bei der die Fiirsorge fiir
und die Sorge um die Aufzucht entscheidend sind, um Fortpflanzungserfolg zu
gewihrleisten.

Dabei wird eine optimale Uberlieferung genetischer und motorischer Infor-
mation an die kiinftigen Generationen nicht in erster Linie durch eine hohe An-
zahl von Nachwuchs gesichert, sondern vor allem durch dessen ausreichende
Versorgung mit Nahrung, Warme und Schutz. Die Bedeutsamkeit der Miitter be-
steht darin, fiir die Erhaltung der Art eine grundlegende Rolle zu spielen, da sie
vor der Herausforderung stehen, optimale Grundlagen fiir die Aufzucht und das
Uberleben des Nachwuchses zu schaffen. Eine derartige Funktion zur Erhaltung
der Art aber ist gekniipft an bestimmte Bedingungen: Die Miitter miissen abwa-
gen, ob und inwieweit ihre Fiirsorge zum Erhalt des Nachwuchses Einfluss hat
auf ihre kiinftige Leistungsfdhigkeit bei der Erzeugung weiteren Nachwuchses
und umgekehrt.

Aus dieser evolutiven Perspektive ist die weibliche Seite der Evolution fiir
den Ablauf evolutiver Prozesse zentral®, da sie nach Blaffer-Hrdy wichtiger ist
als Merkmale, die einen ,,miitterlichen Effekt” hervorzubringen scheinen’, weil
dieser aus ihrem Reproduktionsinteresse iiber Leben und Tod der Nachkommen-
schaft entscheidet.® Fiir die Anthropologin und Primaten-Forscherin Blaffer-
Hrdy ist die Mutter aus methodischen Griinden auf die Tierwelt beschriankt, da
innerhalb des tierischen Lebensraumes die feine Differenz zwischen sozioethno-
logischen und zoologischen Verhéltnissen miitterlicher Lebewesen nur unter
okologischen Gesichtspunkten festgelegt wird, das heiBt, unter Beriicksichtigung

3 David Lack gehort nach Blaffer-Hrdy zu den ,.ersten Evolutionsbiologen, die das
Fortpflanzungsverhalten von Miittern untersuchten. Vgl. ebd., S. 50. Seinem Beitrag
iiber das Verhalten der Miitter in biologischen Systemen folgten die amerikanischen
Biologen George Williams und Robert Trivers, vgl. ebd., S. 53.

4 Vgl.ebd., S. 105.

Vgl. ebd., S. 107.
Die Mutter entscheidet iiber Leben und Tod ihre Nachkommenschaft: weibliches Re-

produktionsinteresse. Vgl. ebd., S. 115.

https://dol.org/10.14361/9783830445807 - am 14.02.2026, 11:48:32. https://www.Inllbra.com/de/agb - Open Access -


https://doi.org/10.14361/9783839445907
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

48 | Matrixiale Philosophie

des miitterlichen Verhaltens der Nachkommenschaft und ihrer Umwelt gegen-
iiber.” In diesem Sinne verfolgt Blaffer-Hrdy das Wesen der Mutter bis zuriick
ins Pleistozdn vor dem Hintergrund, dass seit 1,6 Millionen Jahren manche Ver-
haltensweisen der menschlichen Miitter mit dem weiblichen Australopithecus
iibereinstimmen.® Es ist unbestritten, dass der Mutter die Funktion der Sammle-
rin und (Fiir)sorgerin zugunsten eines guten Gedeihens ihrer Nachkommenschaft
zugeschrieben wird, aber es ist ebenso offenkundig, dass sie seit der Jungstein-
zeit mit neuen Formen von Selektionsausdriicken konfrontiert’ wird, durch die
sie neue Formen von Verhalten zu entwickeln beginnt. Vor diesem 6kologischen
Hintergrund sollte die Forschung iiber die Figur der Mutter nicht auf das Pleisto-
zén und die Jungsteinzeit beschrinkt bleiben, sondern iiber tierische und
menschliche Grenzen hinausreichen, sollte auf die miitterliche Beschaffenheit an
sich und deren Variation verweisen, die durch wechselwirkende Beziehungen
mit der Umwelt bedingt ist. Beispielhaft ist zu erwihnen, wie bei Sdugern die

7 Die Unterschiede und Ahnlichkeiten zwischen verschiedenen Arten von Miittern wer-
den aufgrund der Relation der Mutter zu ihrer Nachkommenschaft und Umwelt be-
stimmt. Aus den Beobachtungen des Verhaltens von Vogelmiittern wie Mowen, Ad-
lern, Reiher, Tolpeln etc. hat der Evolutionsbiologe David Lack manche These abge-
leitet, die spéter zur Erkldrung muttermenschlichen Verhaltens angewendet wurde.
Vgl. dazu Blaffer-Hrdy: ,,David Lack hatte das fundamentale Problem im Leben von
Miittern erkannt, die die richtige Balance zwischen zwei verschiedenen Optionen fin-
den mussten: entweder moglichst viele Nachkommen zu produzieren, aber wenig in
jeden einzelnen zu investieren, oder wenige nachkommen zu produzieren, dafiir aber
viel in jeden einzelnen zu investieren. Dieser Gedanke 6konomischer ,Fitness Abwi-
gungen® war die Grundlage fiir die Untersuchung vielfiltigen Wege, auf denen die
Miitter ihr elterliches Investment an die jeweils herrschenden dkologischen Bedingun-
gen anpassen.” Ebd., S. 52 -53.

8  Auf der Suche nach miitterlichen Spuren wird die miitterliche Beschaffenheit auf den
Ursprung der menschlichen Geschichte zuriickverfolgt, vgl. ebd., S. 133-140. Zum
Widerruf der methodisch-anthropologisierten Aussage der Mutterforschung vgl. Pro-
positio III. A. ,Kontext fiir Altsteinzeit: Die Zeit der Mutter-Mensch-Armut® in
Axiom II.

9 Im Neolithikum sind die Menschen mit neuen Formen des Selektionsdrucks konfron-
tiert. Zum Beispiel hatten die Miitter keine Raubfeinde mehr zu fiirchten, und das trug
dazu bei, groBere Kinder in groBeren Geburtenabstdnden zu produzieren. Vgl. ebd., S.
135 ff.

https://dol.org/10.14361/9783830445807 - am 14.02.2026, 11:48:32. https://www.Inllbra.com/de/agb - Open Access -


https://doi.org/10.14361/9783839445907
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Axiom | | 49

natlirliche Selektion einen grofen Einfluss in unterschiedlichen Lebensphasen
ausiibt: im Mutterleib, im Sauglingsalter und direkt nach der Entwohnung. '
Worin liegt fiir Sarah Baffler-Hrdy das gemeinsame Merkmal tierischer und
menschlicher Mutterheit? Der Mutter haben wir die evolutive Funktion selbst zu
verdanken: sie ist also iiber die Fortpflanzungsfunktion hinaus innerhlab einer
bestimmten Biosphdre mit der Aufrechthaltung und Stabilisierung des Nach-
wuchses ttig. Hinzu kommt die von der Umwelttheorie abgeleitete Erklarung
zur Funktionalitit der Miitter, die sie auf die ,,Umwelt der evolutionéren Ange-

11

passtheit” " stiitzt. Im allgemeinen Sinn lieBe sich mit Blaffer-Hrdy behaupten,
dass es beim Fortpflanzungserfolg einer bestimmten zoologischen und sozioeth-
nologischen Familie auf die miitterliche Organisationsfdhigkeit ankommt, die
dafiir geeignet ist, die Ubereinstimmung des Organismus mit seiner Umgebung
zu fordern. Miitterliche Investition besteht in einer sehr genauen Kalkulation, die
den inneren Aufwand zur Abschirmung von Stérungsfaktoren aus der AuB3enwelt
berechnet. Die miitterliche Herausforderung lisst sich aus evolutionérer Perspek-
tive als eine Kalkulation verstehen, die nicht fiir die besten Bedingungen zum
Wachstum des Neugeborenen sorgt, sondern fiir die bestmogliche Anpassung
ihrer Abkommlinge an die Umwelt. Die Miitter spielen dabei die Rolle von ,,Si-
cherheitsagenten®, die sich um die besten Anpassungskonditionen an die Um-
welt flir thre Abkémmlinge sorgen, ohne dass die von den ihnen investierte
Arbeit ihren Nachwuchs schidigt.

Damit geht die Deutung und Definition der miitterlichen Beschaffenheit der
Frage nach, in welcher Umwelt die Anpassungskonditionen umzusetzen sind.
Eine matrixiale Philosophie fiihrt uns dazu, die evolutiondren Bildungsprozesse
zu betrachten — sowohl extrauterin bzw. im Zuge (allo)miitterliche Instanzen als
auch intrauterin bzw. im Umfeld einer geschlossenen Umwelt, wobei die allo-
miitterlichen Instanzen der Alteritdt entzogen sind.

Der Korper der Miitter beherbergt in sich einen autogenen Hohlkdrper, der
mit allen erforderlichen Substanzen zur Versorgung optimalen Wachstums und
zur Bildung des Geborenwerdens ausgestattet ist. Der Embryo ldsst sich im Kor-
per der Mutter bilden und in der Gebdrmutter werden alle inneren Triebe zur

10 Vgl. Blaffer-Hrdy: ,,Bei angenommen 25 Jahren pro Generation haben seit dem be-
ginn des Neolithikums bis heute etwa 400 Generationen existiert. Das sind 400 Mog-
lichkeiten fiir die natiirliche Selektion, wirksam zu werden. Ein Selektionsvorteil von
gerade einmal 2 Prozent kann innerhalb von 10000 oder noch weniger Jahren die Ver-
breitung eines seltenen Gens so sehr ankurbeln, dass es in der Population praktisch fi-
xiert wird.“ Ebd., S. 137.

11 Ebd, S. 121.

https://dol.org/10.14361/9783830445807 - am 14.02.2026, 11:48:32. https://www.Inllbra.com/de/agb - Open Access -


https://doi.org/10.14361/9783839445907
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

50 | Matrixiale Philosophie

morphogenetischen Entwicklung in Gang gesetzt. Der Embryo ist in der Gebér-
mutter, und sie bedeutet das All, von dem aus er versorgt wird.

Ist der Abgang des Fotus, die Geburt, einmal gegliickt, spielt die Mutter fiir
die extrauterinen Bildungsprozesse ebenfalls eine zentrale Funktion — aber nur,
wenn sie bei der physiologischen Aufzucht des Abkdmmlings fiir eine ,,Wirtin®
gehalten wird. Der Neugeborene verlésst die intrauterine Behausung des Mutter-
schoBes, wo er mit Wérme, Schutz und Geborgenheit bewirtet wurde. Dieser
physiologische ,,Umzug® birgt radikale ontologische Fragen, deren Erlduterung
sich diese Arbeit widmen will. Trotz der ontologischen Differenz zwischen dem
Bildungstrieb des intrauterinen und extrauterinen Raumes deuten der gebarmut-
terliche und der miitterliche Bildungstrieb hin auf eine Innerlichkeit, in der sie
entweder als Behilter oder Inhalt eine Rolle spielen. Der Gast wird beherbergt
entweder im inneren (also intrauterinen) Raum oder in jenem inneren extrauteri-
nen Raum, der entsteht, indem die Mutter nach Abgang des Fotus fiir die Auf-
zucht der Nachkommenschaft, fiir sein weiteres Wachstum und seine Bildung
sorgt.

Infolgedessen stellt die Kategorie des Matrixialen eine Innerlichkeitsbezie-
hung mit jemandem dar, mit dem ein koevolutives Niihefeld gebildet wird.'"” Die
Mutter X gilt als Behéltnis, das jemanden anderen in sich beinhaltet. Sie ist zu-
gleich jedoch in einem groBeren Behiltnis beinhaltet. Die Innenbeziiglichkeit der
miitterlichen Andersheit fithrt wegen ihrer Selbstreferenzialitdt zu einem episte-
mologischen und logischen Paradoxon.' Die epistemologische Fragestellung
beziiglich der matrixialen Kategorie geht der Frage nach, ob es iiberhaupt eine
Mutter-X geben kann, die alle Arten von Miittern in sich beinhaltet und ob diese
sich auch selbst enthdlt. Die Antwort auf diese Frage besteht darin, die inneren

12 Vgl. dazu Demonstratio II: Fiir eine Ontologie der Innenweltlichkeit: der Kérper der
Mutter als Endomilieu in Axiom .

13 Die selbstreferenziellen Sitze stellen eine Aussage dar, die auf sich selbst Bezug
nimmt. Die Stellung der Mutter lésst sich durch Innenrelationen zeigen, in denen die
Mutter das Behiltnis fiir den Gast bedeutet und zugleich eine groBere Mutter enthélt.
Die Mutterrelationen verweisen auf eine Eskalation parasitologischer Innenrelationen,
die zur Hypothese einer grofiten Mutter fiihren, die alle Arten von Miittern in sich und
sich selbst enthélt. Die Existenz einer selbstreferenziellen groBen Mutter bedeutet fiir
die logischen Axiome eine paradoxale Aussage. Als Beispiel selbstreferentieller Aus-
sagen, die zu logischen Paradoxien fithren, sind das Barbier-Paradoxon von Bertrand

Russell und das Liigner-Paradoxon zu erwéhnen.

https://dol.org/10.14361/9783830445807 - am 14.02.2026, 11:48:32. https://www.Inllbra.com/de/agb - Open Access -


https://doi.org/10.14361/9783839445907
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Axiom | | 51

Relationen der Miitter zur Welthaftigkeit zu betrachten, aus der sich verschiede-
ne Arten von Miittern ergeben.'*

Die Beziehungen der Mutter X' zu ihren Gisten und die sie miteinander
umfassenden Innenrelationen sind gekennzeichnet durch eine parasitologische
Okonomie. Parasitismus ist, wie Michel Serres in seinem Werk Parasit (1980)
darstellt, eine Innenrelation zwischen einem, der sich bei jemand anderen einnis-
tet und dem, der ihn in sich empfingt.

Der Parasit ist der ,,bei jemandem isst“l6, und der Gastgeber ist der Haushél-
ter, in dem der Gast Platz nimmt. An die Gastgeberin wird die hohe Anforderung
gestellt, fiir den Gast so zu sorgen, dass seine Fitness steigt — allerdings auf Kos-
ten der Wirtin. Das Thema Parasitismus ist auf das Uberleben, die Anpassung
und Unterbringung sowohl des Gastes als auch der Wirtin bezogen. Der Erfolg
des Parasitismus besteht insofern in der Anpassung an ein inneres Milieu und im
gegenseitigen Uberleben von Gast und Wirt.

Parasitiert ein Parasit andere Parasiten'’, gibt es einen Parasiten zweiter Ord-
nung, der eine Innerlichkeit zweiter Ordnung begriindet. So ist das, was als Rela-
tion zwischen Mutter-Erde und Mutter-Mensch als parasitologische Beziechung
bezeichnet werden kann, eine Beziehung, in der der Mutter-Mensch die Mutter-
Erde bewohnt.

14 Vgl. ebd., S. 121.

15 Mit Mutter-X ist die miitterliche Gattung als verschiedenen Arten (Tiere, Pflanzen,
Menschen, Metalle etc.) innewohnend zu deuten. Mutter-X ist die abstrahierte Sub-
jekt-Mutter, die auf verschiedene gleichwertige Arten verweist.

16 Parasit: ,,Schmarotzer (1) im eigetl. Sinn der Mittessende, entlehnt aus griech.
mapdcttog (mopd ,neben® und oitog ,Speise’ -lat. parasitus ,Schmarotzer®, mittelalt.
parasitus, parasitaster. In: O. Basler: Deutsches Fremdwdrterbuch, Bd. 2, Berlin:
Walter de Gryter & Co: Berlin 1942, S. 339.

17 Fiir diesen Fall konnen Hyperparasiten erwéhnt werden — Parasiten, die zugleich einen

anderen Organismus parasitieren.

https://dol.org/10.14361/9783830445807 - am 14.02.2026, 11:48:32. https://www.Inllbra.com/de/agb - Open Access -


https://doi.org/10.14361/9783839445907
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

52 | Matrixiale Philosophie

Abb. 2: Mutter Erde: ,,Seine Sdugamme ist die Erde

Quelle: Michael, Maier: Atlanta fugiens, Oppenheim, 1618. In diesem Bild sieht man ein
Beispiel flir eine rekursive matrixiale Verkettung: Das Kind ist im Korper des Mutter-
Menschen untergebracht, und die Mutter bewohnt den Korper der Mutter-Erde. Die Innen-

relationen diirften rekursiv ad infinitum eingesetzt werden.

Die erste systematische philosophische Aussage besteht darin, dass die Mutter
schon da ist, bei und mit der ein Beziechungsfeld entsteht. Die Mutter behélt in
sich einen Gast, fiir den sie seine Umwelt bedeutet, aber der die Umwelt der
Mutter nicht ergreifen kann. Aus dieser Beobachtungsevidenz koénnte man eine
Mutter-Typus-Eskalation herleiten, in der die Innerlichkeit einen wechselwir-
kenden Bezug zur Umwelt hat, die in sich aber zu keinem Paradoxon fiihrt, da
die Umwelt in sich wechselseitig die Innenweltlichkeit des Anderes bedingt.'®

Infolgedessen etablieren parasitologische Relationen phylogenetisch neue
Verhiltnisse, da die wechselseitige Anpassung zwischen Gast und Wirt evolutio-
nire Prozesse auslost, die sich iiber die Stammesgeschichte beider Arten er-
streckt und der sich beide Arten anpassen. Auf diese Weise vertreten wir die
These, dass die Mutterheit-Verhéltnisse mit ihrer Nachkommenschaft parasito-
logische Beziehungen sind, aus dem einfachen Grund, weil die Mutter eine In-
nerlichkeit schafft, die imstande ist, ein Neues in ihr zu beherbergen und dariiber
hinaus bei und in ihr symbiotische koevolutive Prozesse zu vollziehen.

18 Vgl. zur Fragestellung iiber die Wechselwirkung zwischen der Innenweltlichkeit und
die Umweltlichkeit der Lebewesen J.v Uexkiill: Umwelt und Innenwelt der Tiere,
1909.

https://dokorg/10:14361/9783839445807 - am 14.02.2026, 11:48:32, https://wwwInilbra.com/de/agb - Open Access - =) KRN


https://doi.org/10.14361/9783839445907
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Axiom | | 53

Parasitologische Verhéltnisse kann es entweder intrauterin oder extrauterin
geben. Soll die Mutter einen Embryo in sich beherbergen, ist der Fotus ein Para-
sit. Der Gast ist in der Wirtin, im Korper der Mutter, eingebettet und bleibt im
Innen der Mutter, in dem eine endogamische Bezichung gewahrt bleibt, aber nur
zeitbegrenzt. Gast und Wirt koevolutionieren bis zu dem Zeitpunkt, an dem die
wechselseitige Mutation dieses parasitiren Prozesses zum Abgang des Fotus
fiihrt, in einem Akt endogamischen embryonalen ,,Selbstmords.“19 Aufgrund
der Vertreibung nach auBlen verwandelt sich der Fotus in eine individuisierte
Einzelwesenheit.

Die parasitire und koevolutive Mutter-Neugeborenen-Bezichung ldsst sich
nach der Geburt aber nicht einfach unterbrechen, sondern breitet sich zur Fort-
setzung der Bildung und Gestaltung menschwerdender Formen aus ins extraute-
rine Feld.

Der Fotus ist ein Parasit, ein Proteus, er bleibt es noch ein wenig nach der Geburt. Wie
lange? Im Grenzfall immer, sagt man wohl am besten. Die Entwohnung ist nur lokal. An-
derseits erndhrt sich das Menschlein nicht nur von Brot, Milch, Luft und Wéarme, es beno-
tigt auch Sprache, Information, Kultur, die eine Umgebung, eine Umwelt bilden, ohne die
es sterben miifite. Diese Umwelt ist menschlich, im eigentlichen Sinne menschlich, ge-
schaffen hat sie die Kleingruppe, das Elternpaar, die Familie, der Stamm, der Clan, was
weil} ich. Wenn Parasitentum im allgemeinen voraussetzt, dal der Wirt Umwelt ist oder
dass die Hervorbringungen des Wirtes die Umgebung bilden, die Nische, die fiir das Uber-
leben dessen notwendig ist, der sich darin festsetzt oder fortbewegt, dann sind wir alle

. 2
Parasiten an unseren Sprachen. 0

Die miitterliche Innerlichkeit bedeutet und ist fiir den fremden Korper seine
Umwelt. Im Innen der Mutter findet der Fremde Unterkunft, und diese Operation
gelingt nicht nach Stdrungen, die der Fremde in der Innerlichkeit der Mutter her-
beifiihrt, sondern in seiner Fahigkeit, sich an die neue Innenwelt anzupassen.
Das Ergebnis einer gelungenen Anpassung des Gastes im Haus der Wirtin ist die
Bildung eines ko-evolutiven Felds, in dem sowohl Gast als auch Wirtin sich bil-
den und in dem sie sind.

Die Miitter sind nach diesem Schema auf Wesenheiten bezogen, die fiir die
Optimierung der Entwicklungsbedingungen des Abkommlingens sorgen. Sie
miissen das Grofziehen der Nachkommenschaft so garantieren, dass ein System
aufgebaut wird, das darin besteht, einen Platz zur Verfiigung zu stellen, an dem

19 ,,Der Parasit, der Morder, begeht Selbstmord*. Vgl. M. Serres: Der Parasit, S. 283.
20 Ebd., S. 335.

https://dol.org/10.14361/9783830445807 - am 14.02.2026, 11:48:32. https://www.Inllbra.com/de/agb - Open Access -


https://doi.org/10.14361/9783839445907
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

54 | Matrixiale Philosophie

die Bedingungen zum Wachstum und zur Fortsetzung des Lebens der Nach-
kommenschaft gesichert sind.

Diese rdumliche Voraussetzung ist ein Transzendental zum Aufziehen der
Nachkommenschaft, das die Entstehung, Generation, Formation und Bildung des
Neuen ermdglichen soll. Um auf die Terminologie der matrixialen Untersuchung
zu achten, soll dieses Transzendentale (das als topologische Voraussetzung einer
umweltlichen Funktion verstanden werden kann, als Feld, in dem der Bildungs-
trieb umgesetzt wird) als Matrix beschrieben werden.”' Infolgedessen bezeichnet
das Matrixiale vor allem einen Innerlichkeitsbezug als konstitutives Milieu, in
dem ein Wesen beherbergt wird und wo aus dem Bei-Feld zwischen Wirtin und
Gast eine neue Ordnung entsteht. Der Prozess der Entfaltung einer Singularitit,
der eine neue Ordnung des Seins ausldst, besteht aus matrixialer Perspektive in
einem Phidnomen, das von inneren Relationen hervorgerufen wird, sich jedoch
In-einer-Welt entiulert.

In der vorliegenden Arbeit wird, wie in der Einfiihrung erwéhnt, die Mutter
als Art verstanden, welche die spezifische Eigenschaft besitzt, eine Singularitét
in sich eingebettet zu haben, diese von Innerlichkeit hervorbringen zu kénnen
und diese durch diesen Translokalisationseffekt einer neuen ontologischen Ord-
nung zu weihen: dem Sein. Es ist beabsichtigt, mit dieser Bemerkung die Grenze
der Typologie Mutter-X iiber das Tierreich hinaus zu erweitern, um auf alle Ar-
ten von Wesenheiten zu verweisen, welche die Besonderheit zeigen, EntiufBe-
rungsprozesse zu betreiben.

2. Demonstratio I: Parasitologische Okonomie und
der Wirkungskreis der Sorge

2.1 Die Miitter-X als Behalterlnnen

Die Matrix wurde definiert als die Menge aller Arten von Miittern, die sich dafiir
eignen, einen extrauterinen Bildungstrieb als Nischentechnik in Gang zu setzen.
Die Miitter-Gruppe ist biologisch-systemisch so ausgestattet, die Produktion und
Reproduktion des Lebens zu betreiben und durch Weitergabe genetischer Infor-
mation an den Nachwuchs die phylogenetische Kette zu sichern, sodass die Ent-
wicklung der Arten durch Fortpflanzung der Gattung gesichert ist. Die Miitter
kiimmern sich darum, dass alle damit verbundenen Vorgédnge reibungslauf ab-

21 Serres: ,,Alle menschliche Produktion geschieht durch Feuer und Zeichen, durch eine
Energie und eine Information. Die Materie ist eine Energie und eine Information. Die
Produktion erfordert eine lokale Sonne und ein Gedéchtnis, ich meine die Matrix, die
Topologie der Form, die Gu3form und das Umrifirelief.” Ebd., S. 258.

https://dol.org/10.14361/9783830445807 - am 14.02.2026, 11:48:32. https://www.Inllbra.com/de/agb - Open Access -


https://doi.org/10.14361/9783839445907
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Axiom | | 55

laufen: Sie schirmen die ontogenetische Entwicklung der Nachkommenschaft
ab: Vom Zeugungsakt bis hin zum Schliipfen aus der Inkubationsnische des Em-
bryos sorgt der miitterliche Korper dafiir, das Wachstum, die Bildung und die
morphogenetische Entwicklung des Neugeborenen gelingen zu lassen. Bei der
Fortpflanzungsfunktion handelt es sich also um die Versorgung des Nachwuches
mit allen moglichen Mitteln, um die Existenz der Nachkommenschaft in der
Welt zu sichern.

Die Erhaltung phylogenetischer Strukturen, das heiflt die Aufrechthaltung
der stammesgeschichtlichen Entwicklung bestimmter Verwandtschaftsgruppen,
gilt als Resultat eines erfolgreichen ontogenetischen Bildungsprozesses, der mit
dem Zeugungsakt in Gang gesetzt wird und mit der Ausriistung der besten Mo g-
lichkeitsbedingungen zum Uberleben der Nachkommenschaft endet. Demzufol-
ge vollzieht sich das ,,evolutive Kalkiil“ einer Spezies im Rahmen der Phyloge-
nese, was nicht unmittelbare Vermehrung der Nachkommenschaft meint, son-
dern Aufrechthaltung der Familie. Der phylogenetische Prozess jedoch beginnt
dort, wo einzelne ontogenetische Entwicklungen stattfinden, indem der Korper
der Mutter iiber einen Raum verfiigt, in dem die Nachkommenschaft sich mor-
phogenetischen Verdnderungen unterzieht und nach einem organischen Bil-
dungstrieb geformt wird. Der Korper der Mutter tritt dabei als ,,Nische® fiir einen
,,Gast* auf, in der dieser gleichsam untergebracht, gebildet und geformt wird.

Nach Erich von Neumann (1974), einem Schiiler C. G. Jungs, kann der bio-
logische Korper der Mutter als Imago eines Behdltnisses verstanden werden. Die
Gleichsetzung von weiblichem Koérper und Gefdl stiitzt sich auf eine Analogie
zwischen der biologisch-6konomischen Rolle der weiblichen Seite der Natur und
der Reprisentation einer anthropologisierten Frau™, wobei sich das GefiB als
Reprisentation des weiblichen Kérpers von der Jungsteinzeit™ bis in die gegen-
wirtige Darstellung der Mutter™ zicht.

22 Vgl. Neumanns umfangreiche Untersuchung iiber den weiblichen Archetypus: ,,Das
Kernsymbol des Weiblichen ist das Gefdll. Von Anbeginn an und bis zu den spétesten
Stadien der Entwicklung finden wir dieses archetypische Symbol als Inbegriff des
Weiblichen.” In: E. Neumann: Die Grof3e Mutter, S. 51.

23 Vgl. zu einer Hermeneutik der weiblichen Reprisentation der Jungsteinzeit Demonst-
ratio I: ,,Die kiinstlichen Venusfiguren sind umgekehrt proportional dem Verlust der
Totemmutter, in: Axiom II Propositio III.

24 Auch wenn man die Bedeutung des Matrixialen auf ein symbolisches Bild reduzieren
kann — die GefaBsymbolik bezeichnet eine Grofle der Miitter, die aus biologischer
Perspektive wichtig fiir den Fortpflanzungserfolg ist. Die symbolische Ebene des Ma-

trixialen wurde von C. G. Jung und seinem Schiiler Erich von Neumann untersucht. In

https://dol.org/10.14361/9783830445807 - am 14.02.2026, 11:48:32. https://www.Inllbra.com/de/agb - Open Access -


https://doi.org/10.14361/9783839445907
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

56 | Matrixiale Philosophie

Die Gleichung Weib = Korper = Gefd3 entspricht dabei bestimmten symbo-
lischen Bedeutungen, unter anderem dem elementaren Charakter des Behaltens.
Der Korper der Mutter verfiigt danach iiber eine Grof3e, die als Raum verstanden
wird, der von Fremden besetzt wird sowie als Rahmen und Bereich, in dem auf
verschiedene Art und Weise ,,empfangen wird — wie etwa die signifikante Dar-
stellung der Totem-Mutter zeigt, auf die sich die groite GroB3e der Mutter be-
zieht.

Gruppen aller Arten von Miittern wie Mutter-Mensch, Mutter-Tier, Mutter-
Erde etc. beherbergen ,,Géste* in ihren Korpern. Der Korper ist die Heimstatt,
wo die Giste ankommen, doch ihr Wachstum verdankt sich ihrer Beziehung mit
der Mutter, nicht mit dem Haus.” Die Beziehung zwischen der Mutter und den
Gisten ist eine symbiotische, doch ist sie zunéchst einseitig: Der Gast kommt bei
der Wirtin unter, nimmt von ihr und isst.”® Serres:

Also ist dieses Verhiltnis von der allereinfachsten Art, ein einfacheres und leichteres kann
es gar nicht geben; es kennt stets nur ein und dieselbe Richtung. Der eine, und stets der-
selbe, ist der Wirt, der andere nimmt und if3t, auch er stets derselbe, und niemals kehrt sich

das Verhiltnis um.”’

Der Gast steigt ins Innere der Wirtin ab und verbucht einen Gewinn: Ein Orga-
nismus erhélt Obdach in einer groBBen Wirtin. Er lebt von ihr, durch sie, mit ihr
und ihr, ,,per ipsum et cum ipso et in ipso*>®; er hat in ihr seine Wohnung, sein
Zelt und sein Tabernakel. In diesem Sinne ist die Wirtin, die Mutter_X, ein Ge-
faB — ein (oder der) Ort, an dem innere und &dufere Beziechungen mit ihr definiert

werden.

der analytischen Psychologie Jungs wird der Begriff ,,Matrix“ als Zeichen fiir im kol-
lektiven Unbewussten angesiedelte Urbilder verwendet. Der matrixiale Archetypus
entspricht danach einer psychischen Strukturdominanz, deren Ursprung in Urerfah-
rungen der Menschheit liegt, die sich in symbolischen Bildern offenbart und so ins
Bewusstsein tritt. Die analytische Psychologie Jungs und Neumanns reduziert den
Sinn von ,,Matrix* allerdings auf eine symbolisch-analytische Bedeutung, bei der his-
torisch bedingte Funde als Beweise fiir einen bestimmten semantischen Wert herange-
zogen werden.

25 Vgl. Serres: ,,Der Parasit hat keine Beziehung zu einer Station, sondern zu einer Be-
ziehung®, in: M. Serres: Der Parasit, S. 55.

26 Vgl ebd., S. 18.

27 Ebd., S. 18.

28 Ebd., S. 256.

https://dol.org/10.14361/9783830445807 - am 14.02.2026, 11:48:32. https://www.Inllbra.com/de/agb - Open Access -


https://doi.org/10.14361/9783839445907
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Axiom | | 57

Der Wirt ist ein Gefdl3. Er ist der Ort, wo Eingeschlossenes und Ausge-
schlossenes definiert werden.” Demzufolge bezeichnet die Metapher ,,Behilter
jenseits einer Symbolisierung der Korper der Miitter vor allem eine relationale
symbiotische und genetische Innerlichkeit.”’ Die archetypische Idee der Mutter =
Behilter (entsprechend der archetypischen Vorstellung der elementaren Charak-
terisierung der Mutter) entspricht einer parasitologischen Sicht; sie definiert eine
Ontologie der Innerlichkeit. Sie etabliert eine Beziehung zu einem Fremden
(Gast), der sich in den Korper der Mutter X ,,einweist* und macht aus dem miit-
terlichen Korper ein Heim, in dem ein Gast heranwéchst und reproduziert wird.

Die Bedeutung der Mutter wird auch aus verhaltensékologischer Perspektive
bestitigt: Die Mutter dient als Raum, bietet in ihr beherbergten ,,Géasten* Sicher-
heit und erhoht ihre Chancen, sich erfolgreich fortzupflanzen, indem sie den
Nachwuchs gegeniiber der Umwelt schiitzt oder eine groflere Anzahl von Ab-
kommlingen erreicht.’’

Als Beispiel fiir derartige endoparasitire Beziehungen kann das Mutter-
Saugetier dienen’”, bei dem ein Tier nur durch ein anderes Tier in seinem Inne-
ren reproduziert werden, wachsen und sich ernihren kann.” In diesem Zusam-
menhang liegt eine Aussage der Zoologien Katherine Ralls nahe, wonach die
,»groere Mutter eine ,.bessere Mutter” sein konnte.** Dariiber hinaus bezieht
ihre These sich auf den Hintergrund, dass es eine Beziehung zwischen Frucht-
barkeit und Korpergrofie gibt, sodass eine grof3e Mutter eine hohere Anzahl an
Nachwuchs bekommen kann, da bei ihr aus anatomischen Griinden fiir den
Nachwuchs weniger Risiken zu bestehen scheinen.” In Bezug auf die Bedeutung
der Korpermalle der Mutter fiir die biologische Entwicklung und die Evolution
kann die Behauptung aufgestellt werden, dass dort, wo das Geschlecht unter die

29 Ebd., S.335.

30 Samsonow: ,,Die Frau ist also anfinglich gesichtslos (von Innen), ein Container-Du,
bevor sie, sich ,umstiilpend, dem geborenen Kind ihre AuBenansicht zeigt. E.v Sam-
sonow: Anti-Elektra, S. 72.

31 S. Blaffer-Hrdy: Mutter Natur, S. 73.

32 Serres: ,,JJener Pdtcher aber pflegt den Boden und unterhélt das Muttertier. Sollte er
ein Parasit sein? Wenn er Steuereinnehmer ist, so zweigt er einen Teil des Stromes,
den andere produziert haben, zum eigenen Nutzen ab oder zum Nutzen einer hoheren
Instanz, deren Namen er nur mit einigem Respekt nennt.“ M. Serres: Der Parasit, S.
13.

33 Vgl ebd, S. 332.

34 S. Blaffer-Hrdy: Mutter Natur, S. 71.

35 Vgl ebd., S. 72.

https://dol.org/10.14361/9783830445807 - am 14.02.2026, 11:48:32. https://www.Inllbra.com/de/agb - Open Access -


https://doi.org/10.14361/9783839445907
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

58 | Matrixiale Philosophie

evolutionire Zuchtwahl fallt, die Weibchen groBer sind als die Ménnchen.* Die
Logik ist einfach: Je grofer die Mutter, umso besser ist sie dazu in der Lage, fiir
Giste zu sorgen und sie unterzubringen oder in feindlicher Umgebung die Auf-
zucht ihrer Nachkommen zu betreiben.

Die (Super-)Mutter stellt fiir die Evolutionsgeschichte einen zentralen Punkt
dar, da es darum geht, andere Einzelne oder sogar Arten zu bewirten, mit dem
Zweck der Befriedigung der Bediirfnisse ihrer Giste. Infolgedessen besteht die
Beschaffenheit des Mutterwerdens in einer Wirtschaftsqualitét, sodass die Giste,
die in ihr wachsen und sich formen, nach dem Abgang des Fotus (Geburt) in
Wechselwirkung mit den extrauterinen allomiitterlichen Instanzen ihre Welt bil-
den.

2.1.1 Die Mutter als Wirtin der Behausung

Die Miitter tragen in ihrem Inneren ein Feld, einen transzendentalen Raum, der
Bedingungen zur Bildung eines Embryos schafft. Ist der Abgang des Embryos
gegliickt, tibernimmt die Mutter die Aufgabe, fiir die Nachkommenschaft im ex-
trauterinen Feld einen Platz bei sich und mit sich zu besorgen mit dem Ziel, zur
weiteren Entfaltung des Nachwuchses in einer offenen Umgebung beizutragen.
Mutterwerden heif3t, wie schon in Propositio I postuliert, einen Fremden in sich
als Gast beherbergen zu konnen — ein Merkmal, das die Mutter kulturanthropo-
logisch zur universellen Wirtin’' macht.

Die Wirtin ist hier eine Frau. Die Frau ist die universelle Wirtin. So ist sie gedacht und so
empfingt sie. Amphitryon ist weit fort, in Telebes, sehr weit. Sie wartet. Sie ist zunéchst
Wirt des Wirtes. Und wie der Parasit sich in Amphitryon verwandelt, ist in ihren Augen
selbst der Wirtin Parasit. Die Frau ist der Wirt, in dessen Augen jeder andere Wirt (selbst
der, der sich so nennt, und sei er auch der grofite aller Gotter) als Parasit eingestuft werden
kann und mu3 — Ganz so, als machte die parasitdre Logik vor ihrer Tiire Halt und rollte

. . .. .38
sich zu ihrer Gebarmutter ein.

36 So etwa bei folgenden Arten: Rattenigel, Moschusspitzméduse, Chinchillas, Hasen,
Kaninchen, Klippspringer, Ducker, Hirschferkel, Dikdiks, Krallenaffen und Fleder-
mause, Spinnen und andere. Vgl. ebd., S. 71.

37 Vgl. Serres: ,,Der Wirt ist eine Frau. Die Frau ist die universelle Wirtin. Die Frau ist
der Wirt, in dessen Augen jeder andere Wirt, selbst der, der sich so nennt, und sei er
auch der grofite aller Gotter, als Parasit eingestuft werden kann und muf.“ M. Serres:
Der Parasit, S. 332.

38 Ebd., S.332.

https://dol.org/10.14361/9783830445807 - am 14.02.2026, 11:48:32. https://www.Inllbra.com/de/agb - Open Access -


https://doi.org/10.14361/9783839445907
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Axiom | | 59

Eine universelle Wirtin ist zuerst eine nahrhafte Quelle. Die Tatsache, dass die
Mutter schon da ist und man von ihr Nahrung erhalten Wird”, etabliert aus der
Perspektive der biologischen Funktion ein Versorgungszentrum. In der Kultur-
geschichte wurde die Mutter als Hauptherrin des Haushaltes betrachtet. Die
»groBe Wirtin“ des Hauses sollte den Erhalt aller Mitglieder der Hausgemein-
schaft gewéhrleisten, und zwar durch stetigen Schutz und Unterbringung.

Dieses Modell kann nach Aristoteles iiber die politische Organisation des
Hauses zuriickverfolgt werden: Das Gesetz des Hauses als erster Bestandteil des
Staates*” wird von ,,Hausfrauen* festgelegt und umgesetzt. Die Regelung der
Hausgemeinschaft, des Haushalts und der Verwaltung, liegt in den Hénden einer
Frau, der Herrin des Oikos. Die Frau ist innerhalb des Hauses*' und kiimmert
sich um das edle Leben ,,in Hausern und Familien um eines vollkommenen und

selbstindigen Lebens willen.«*

Sie ist als Herrin zustindig fiir die Ordnung im
Haus* und sorgt fiir ein autarkes, die Bediirfnisse befriedigendes Leben, um alle
zufriedenzustellen. Die Wirtin ist auch dafiir verantwortlich, das rechte Mal3 ein-
zuhalten und in dieser Weise das gute Leben in der Gemeinschaft einer stabilen
Polis zu sichern. Die Aussage, dass Frauen und Miitter in agrarisch strukturierten

Genossenschaften Herrinnen der Hausgemeinschaft sind, fiihrt zu der Vermu-

39 Aristoteles: ,,Auflerdem ist sie auch deshalb naturgeméaf, weil von Natur aus Lebewe-
sen ihre Nahrung von der Mutter erhalten, und so ist es folgerichtig, dass sie den Men-
schen von der Erde zukommt.*“ Aristoteles: Oec 1343b, S.16.

40 Aristoteles: ,,Das Haus ist ein Bestandteil einer Stadt, so wie die Polis selbst aus meh-
reren Dorfern besteht und das Dorf eine aus Hausern (oikia) bestehende Gemeinschaft
darstellt. Die Stadt ist nun eine Ansammlung von Héusern, Grundstiicken und Besitz-
tiimern, die, unabhéngig von anderen (Hilfsmitteln), fiir ein gutes Leben ausreicht.*
Aristoteles: Oec (1343a 10-22) S. 15.

41 Aristoteles: ,,Eine gute Hausfrau soll {iber das gebieten, was sich innerhalb des Hauses
befindet, indem sie sich, den geschriebenen Gesetzen entsprechend, um alles kiim-
mert, (und) nicht erlaubt, dass irgend jemand (das Innere des Hauses) betritt, falls der
Hausherr es nicht angeordnet hat, und indem sie vor allem das Gerede der Marktfrau-
en als verderblich fiir die Seele fiirchtet. Und das, wofiir sie innerhalb des Hauses zu-
stindig ist, soll sie allein wissen, und wenn von Aussen stehenden Schaden angerich-
tet wird, soll der Hausherr sich des Falles annehmen.” Aristoteles: Oec 140, 6, (20 -
42) S. 39.

42 Aristoteles: Pol. 1280 b 33, S.65

43 Aristoteles: ,,Uber diese Angelegenheiten also soll die Frau aus eigenem Antrieb und
Ermessen besonnen herrschen, denn es gehort sich nicht, dass der Mann weil3, was in-
nerhalb des Hauses geschieht.” Aristoteles: Oec 140, 6 (1-13), S. 39.

https://dol.org/10.14361/9783830445807 - am 14.02.2026, 11:48:32. https://www.Inllbra.com/de/agb - Open Access -


https://doi.org/10.14361/9783839445907
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

60 | Matrixiale Philosophie

tung, dass die Herrschaft der Frauen iiber das Haus und die Okonomie der Orga-
nisation der Polis vorangeht.** Aristoteles folgt hier der Aussage Hesiodos, bei
dem es ,,ganz als erstes ein Haus und eine Frau*® gibt. Danach sind das Haus
und die Frau beide Unterkunftsorte — diese aristotelische Auffassung von der Na-
tur analog organisierten Geschlechts- und Sozialstrukturen antizipiert und pragt
nicht zuletzt den familiensoziologischen und soziookonomischen Diskurs des 19.
Jahrhunderts.

Im 19. Jahrhundert genoss — gleichsam dem aristotelisch-politischen Vorbild
folgend — genieit die Mutterschaft im Familienverband und im Haushalt ein so
hohes Ansehen, dass die Familiensoziologen jener Zeit sich der Figur der Mutter
kaum mit kritischem Blick zu ndhern wagten. Sie sahen in der miitterlichen Té-
tigkeit eine natiirliche Grundlage des 6konomischen Status des Haushaltes und
begriffen ihn als 6konomische und soziale Ur-Institution. Unter den Soziologen
und Juristen sind hier etwa Joseph Kohler und Heinrich Cunow zu erwihnen.*®
Nach ihnen (und ihren ethnologischen und juristischen Kollegen) obliegt dem
weiblichen Geschlecht die Geschiftsfilhrung und Verwaltung des Hauses und
privaten Eigentums, weil es von Natur aus dafiir geeignet ist.

Diese These wurde von Sozialethnologen wie Adam Ferguson*’ und Julius
Lippert® unterstiitzt, die davon ausgehen, dass das Verfiigungsrecht der Mutter
tiber ihr Kind entsteht, ,,wenn die Arbeitsleistung der Frau die groflere Bedeu-
tung fiir die wirtschaftliche Existenz eines Volkes erlangt, besonders wenn die

44 Aristoteles: ,,Das ist ganz klar, denn die Gemeinschaft 16st sich wieder auf, wenn ihre
Mitglieder dieses (Ziel) nicht erreichten konnen. Gerade deswegen sind sie aber zu-
sammengekommenen. [...] Folglich ist es offensichtlich, dass die Okonomik der Ent-
stehung nach friiher ist als die Politik, denn sie ist es auch der Sache nach: Das Haus
ist ndmlich ein Teil der Stadt. [...] Da aber die Natur eines jeden Dinges zuerst in
ihren kleinsten Einheiten betrachtet wird, werde es sich wohl auch bei dem Haus so
verhalten. So dass nach Hesiod vorhanden sein miissten, ,,ganz als erstes ein Haus und
eine Frau.” Aristoteles: Oec (1343a 10 -22), S. 15.

45 ,,Da aber die Natur eines jeden Dinges zuerst in ihren kleinsten Einheiten betrachtet
wird, wird es sich wohl auch bei dem Haus so verhalten. So dafl nach Hesiod vorhan-
den sein miissten, ganz als erstes ein Haus und eine Frau.” Aristoteles: Oec (1343a
10- 22), S. 15.

46 Vgl. die Zusammenfassung H. J. Heinrichs iiber die Wirkung Morgans und Bachofens
auf die ethnologische und rechtwissenschaftliche Forschung in: H.J. Heinrichs (Hg.):
J. J. Bachofen in der Diskussion, S. 19-30.

47 Vgl. A. Ferguson: Versuch iiber die Geschichte der biirgerlichen Gesellschaft,1986.

48 Vgl. J. Lippert: Kulturgeschichte der Menschheit in ihrem organischen Aufbau, 1887.

https://dol.org/10.14361/9783830445807 - am 14.02.2026, 11:48:32. https://www.Inllbra.com/de/agb - Open Access -


https://doi.org/10.14361/9783839445907
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Axiom | | 61

Frau Ackerbauerin wird.“* Die Miitter bleiben Leiterinnen des Hauswesens,
wihrend die Ménner auflerhalb von ihm tétig sind. Daraus ergibt sich nach Cu-
now (und einigen seiner Kollegen), dass die Mutterfigur mit einer bestimmten
Form des Wirtschaftslebens zusammenhéingt, genauer: mit einer sesshaften Oko-
nomie, gekennzeichnet durch eine ortsgebundenen Landwirtschaft und Viehhal-
tung, also pflanzliche und tierische Domestizierung.”

Ahnlich wird die zentrale Rolle der Miitter und Frauen in der Gesellschaft
bei linken Hegelianern hervorgehoben. Bei Friedrich Engels gehort die ,,aus frii-

3! 7u durch das Mutterrecht

herer Zeit tiberlieferte kommunistische Haushaltung
organisierten Gesellschaften, deren wesentliche Merkmale Giiterverteilung und
eine sozialpolitische Herrschaft der Frauen im Haus ist. Kommunistische Haus-
haltung und miitterliche Vorherrschaft entsprechen danach sesshaften Gesell-
schaften, in denen ,,die Mutter die Leiterin jener Arbeitssphére wird, welche von

einer weiterblickenden Fiirsorge getragen war.“>> Ahnlich behauptete der Mis-

49 Zur Lesart sozioethnologischen Rezeption iiber das miitterliche Erbrecht vgl. H. Cu-
now, H.: ,,Die matriarchalische Familie* in: H.-J. Heinrichs (Hg.), Das Mutterrecht
von J. J. Bachofen in der Diskussion, S. 322 -331.

50 Cunow: ,,Wird die Ackerwirtschaft mehr oder weniger ausschlieflich von den Frauen
betrieben, so werden sie gewissermaflen zum eigentlichen Grundstock der sich neu
bildenden Grof3familien. Sie blieben als Leiterinnen des Hauses im Hause, wiahrend
der Minner fast stets auBerhalb des Hauses titig sind, auf der Jagd, beim Frischfang,
im Kriege. [...] Das Resultat ist, dal die Frauen im Familienhaus immer mehr an
Recht und Einfluss gewinnen, und daf sich andererseits durch das stetige Zusammen-
leben eine gewisse Anhénglichkeit zwischen allen Mitgliedern der Hausgemeinschaft,
besonderes aber zwischen leiblichen Geschwistern herausbildet.” Ebd., S. 323f.

51 Vgl. Engels: ,,Kommunistischer Haushalt bedeutet aber Herrschaft der Weiber im
Hause, wie ausschliefliche Anerkennung einer leiblichen Mutter bei Unméglichkeit,
einen leiblichen Vater mit Gewilheit zu kennen, hohe Achtung der Weiber, d. h. der
Miitter, bedeutet. F. Engels: Der Ursprung der Familie, des Privateigentums und des
Staats, S. 53.

52 Dazu Lippert: ,,So musste die Mutter die Leiterin jener Arbeitssphére werden, welche
von einer weiterblickenden Fiirsorge getragen war, die Herrscherin im Kreis dieser
frithen, fiir unser Volkstum vorgeschichtlichen Kultur. Sie legte dann naturgeméif3
nicht nur ihren Kindern und Kindeskindern, sondern auch denen, die um ihrer T6chter
willen in ihr Haus eintraten, ihren Arbeitsanteil in diesem Arbeitskreis auf; sie bildete
den festen Punkt der ganzen Organisation.* J. Lippert: Geschichte der Familie, S. 31,
in: Das Mutterrecht von J. J. Bachofen, S. 322 f.

https://dol.org/10.14361/9783830445807 - am 14.02.2026, 11:48:32. https://www.Inllbra.com/de/agb - Open Access -


https://doi.org/10.14361/9783839445907
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

62 | Matrixiale Philosophie

sionar Arthur Wright einen Zusammenhang zwischen der kommunistischen
Haushaltung und der hervorgehobenen Rolle der Frau in der Punuluafamilie.”
Vor diesem Hintergrund kann man sich fragen, ob die Herrschaft der Mutter-
figur in der sesshaften 6konomischen Kultur die Herrschaft des Weiblichen und
die Machtstellung der Miitter im Sinne eines bestimmten Zeitgeistes markierte.
Ja, mehr noch: In Anlehnung an Feststellungen an Thesen der marxistische
Theorie scheint sich die Stellung der Frauen in sesshaften Gesellschaften — ins-
besondere der neolithischen Zivilisation — stark verschlechtert zu haben.>*

2.2 Die 6konomische Asymmetrie der selbstlosen Miitter
Es gibt gewiss Griinde, warum die Mutter in der Kulturwissenschaft (etwa im
Rahmen der Sozialokonomie, Verhaltensdkologie oder Kommunikationstheorie)
als grof3e universelle Wirtin auftritt. Wie bereits dargestellt, nimmt sie die Rolle
einer universellen Gastgeberin ein, die ihren Gésten einen Raum iiberlédsst, wo
ihre Grundversorgung sichergestellt ist. Von dem Augenblick an, wo die Géste
im Korper der Mutter unterkommen, wird ein ,,0konomisches Wunder“ in Gang
gesetzt, das darin besteht, dass die Wirtin die Aufgabe iibernimmt, Giiter zur
Versorgung des Nachwuchses zu vermehren.” Ihr freigiebiges Verhalten zielt
darauf ab, den Abkdmmlingen beste Bedingungen zur Anpassung an ihre Um-
welt zu verschaffen.

Mutter und Nachwuchs stehen in Wechselbeziehung zueinander; es entsteht
eine Wirtin-Gast-Relation, in der sie ein koevolutives Feld schaffen, in dem sich

53 Wright: ,,Was ihre Familien betrifft, zur Zeit, wo sie noch die alten ldngen Héuser
(kommunistische Haushaltungen mehrerer Familien) ,.bewohnten, [...] so herrschte
dort immer ein Clan® (eine Gens) ,,vor, so daf die Weiber ihre Ménner aus den andern
Clans“ (Gentes) ,,nahmen [...] Gewdhnlich beherrschte der weibliche Teil das Haus;
die Vorrite waren gemeinsam; wehe aber dem ungliicklichen Ehemann oder Liebha-
ber, der zu trige oder zu ungeschickt war, seinen Teil zum gemeinsamen Vorrat bei-
zutragen. [...] ,,Die Weiber waren die grole Macht in den Clans* (Gentes), und auch
sonst iiberall.“ A. Wright: Punaluafamilie, 1884, zit. n. F. Engels, in: Der Ursprung
der Familie, S. 53-54.

54 Wesel behauptet, dass die frithen Gesellschaften sowohl bei Jdgern und Sammlern als
auch bei Sesshaften die Frauen regelméfig benachteiligten. Obwohl wir uns nicht mit
dem Thema der Frauensoziologie befassen, betone ich die Notwendigkeit der Beriick-
sichtigung ihres Skeptizismus, ndmlich, dass die Frauen wihrend matriarchaler Zeiten
die Emanzipation der Miitterlichkeit genossen. Vgl. U. Wesel: Der Mythos vom Mat-
riarchat, S. 119.

55 Vgl. M. Serres: Der Parasit, S. 13.

https://dol.org/10.14361/9783830445807 - am 14.02.2026, 11:48:32. https://www.Inllbra.com/de/agb - Open Access -


https://doi.org/10.14361/9783839445907
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Axiom | | 63

die Evolution der Mutter und ihrer Wirte wechselseitig beeinflussen: Einerseits
beherbergt die Gastgeberin jemand in ihrem Inneren und der Gast bereichert sich
an den Gaben der Wirtin, anderseits profitiert sie von ihrem Gast in dem Sinne,
dass der ,,Mitesser”, dessen Erndhrung sie sicherstellt, von ihr abhingig wird.
Dariiber hinaus kann sie eine Steigerung der Fittness der ,,Parasiten” bewirken.
Die Miitter konnen das Mal} der Anpassung des Gastes an seine Umwelt stei-
gern, indem sie sich um eine geeignete Ausstattung zur Steigerung ihres Uberle-
bungsvermogens kiimmern.

Das ,,edelmiitige” Verhalten der Mutter fordert die Reproduktion und ver-
mehrt die Anzahl der Géste, sodass daraus eine Verminderung der Fittness der
Wirtin erfolgen kann. Deshalb muss die Wirtin sich auch an den ,,Parasitenbe-
fall* anpassen, da die Géste einen selektiven Druck auf ihr immunitires System
ausiiben. Diesem stehen die immunitéren Reaktionen der Wirtin gegeniiber, wel-
che die Géste iiberstehen miissen. Infolgedessen muss eine gegenseitige Anpas-
sung stattfinden, die schlieBlich mit einem Gleichgewicht endet und aufgrund
der die ,,Ausnutzung“ des Gastes keine schéddliche Auswirkung auf die Wirtin
hat.

In diesem Fall sind Mutter und Gast zwar aufeinander angewiesen, doch die
primire dkonomische Relation ist einseitig und asymmetrisch, indem sich der
Gast einfach im Inneren der Mutter ,,niederldsst™ und von ihr profitiert. Aus Per-
spektive des Gastes besteht die priméire Beziehung darin, dass schon ein Platz da
ist, wo er sich niederlassen kann. Diese wirtschaftliche Relation ist asymmet-
risch, da ein Kreislauf von Giitern nur dort beginnen kann, wo schon etwas ist.
Der Korper der Mutter-X ist bereits vorhanden; er bietet den Gésten Schutz und
Wohltat und ist ausgestattet fiir ihren Nutzen und Vorteil. Aus Sicht des Gastes
ist die 6konomische Relation einseitig und unidirektional%, was durch die ,,ein-
zige Richtung® des Gastes zum Ausdruck kommt, der sich im Haus der Wirtin
niederldsst und von ihr versorgt wird. Ein solches ,,Halbleiterphdnomen®, ein
solches Ventil, ein solcher ,,einfacher Pfeil“, der nur ,,eine Richtung kennt®, soll
hier nach Serres als parasitiir bezeichnet werden.”’

2.2.1 Der verheimlichte Nutzen aufopfernder Mutter

Die Geheimnisse der Natur bieten zahlreiche Beispiele fiir die ,,weibliche Figur
der Natur, deren Verhalten sich dadurch charakterisiert, sich zum Wohlstand und
Vorteil ihrer Géste hinzugeben. Das selbstlose Benehmen der Mutter kann sogar

56 Vgl. ebd., S. 255, 285-289.
57 Ebd., S. 14.

https://dol.org/10.14361/9783830445807 - am 14.02.2026, 11:48:32. https://www.Inllbra.com/de/agb - Open Access -


https://doi.org/10.14361/9783839445907
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

64 | Matrixiale Philosophie

auf Kosten ihres eigenen Lebens ihre Nachkommenschaft versorgen — bis zu
dem Punkt, dass sie von ihren Kindern ,,gefressen* wird.*®

Man sollte jedoch nicht den Fehler begehen, das Tierreich zu ,,anthropologi-
sieren* (zu vermenschlichen), wenn man das altruistische Verhalten des Mutter-
reichs zu beobachten beginnt, denn die Tatsache, dass sich tierische Mutterwel-
ten evolutionsbiologisch zugunsten ihrer Nachkommenschaft verhalten, kann
auch einen positiven Nutzen fiir die Miitter haben. Insofern muss gefragt werden,
ob selbstloses miitterliches Verhalten, das zur Aufopferung bis hin zu kannibalis-
tischen Festmahlen fiihrt®, einem Modell entspricht, in dem den Gésten die miit-
terlichen ,,Kosten* zustatten kommen, ohne dass die Mutter einen Nutzen von
den Nachkommen erhélt. Mit anderen Worten: Es geht um die Frage, ob die
asymmetrische Position einer konomischen Beziehung zwischen Gast und Wir-
tin unmittelbar ein altruistisches Modell evoziert.

Zur Beantwortung dieser Frage fiihrt Blaffer-Hrdy eine reichhaltig dokumen-
tierte Reihe von Beispielen an, die darauf hindeuten, dass es echt altruistisch
miitterliches Verhalten in den evolutiven Prozessen des Tierreichs ,,nur unter
ganz besonderen Umstinden“® gibt. Eine ,,sich aufopfernde Mutter findet sich

58 Ebd, S. 17.

59 Vgl. Blaffer-Hrdy iiber dem Naturreich zugehdrige Mutter-fressende Organismen und
ihr aufopferndes Verhalten: ,,Wenn es einen Preis filir ,extreme miitterliche Fiirsorge*
gibe, ging er sicher an eine der matriphagen (ja, es bedeutet tatsdchlich ,Mutter-
fressenden‘) Spinnenarten. Eine solche sozial lebende Spinne namens Diaea ergandros
kommt in Australien vor. Nachdem sie ihre Eier gelegt hat, versorgt sie noch ein wei-
teres Eipaket in ihrem Eierstock mit Nahrung. Dabei handelt es sich um ganz sonder-
bare, liberdimensionierte Eier, viel zu groB, als dass sie durch ihr Ovidukt — den Eilei-
ter — passten, und aulerdem fehlen ihnen genetische Instruktionen. [...] Die Eier sind
nicht dazu bestimmt, gelegt, sondern gefressen zu werden. Doch von wem? Sobald die
kleinen Spinnen heranwachsen und anfangen herumzukrabbeln, iiberféllt die Mutter
eine merkwiirdige Lahmung. Sie beginnt zu zerschmelzen, aber nicht in einem senti-
mentalen, sondern im wortlichen Sinn: Sie 16st sich auf. Wihrend sich ihre Gewebe
verfliissigen, wird sie von ihren gierigen Jungen buchstéblich aufgesaugt. Diese be-
ginnen mit den Beinen und verschlingen am Ende auch die allméhlich in ihr zerflie-
Benden proteinreichen Eier.“ S. Blaffer-Hrdy: Die Mutter Natur, S. 66.

60 Blaffer-Hrdy: ,,Um eine arttypische Universalie des weiblichen Geschlechts handelt es
sich gewiss nicht. In der Regel findet man Miitter, die sich selbst aufopfern, in Grup-
pen mit einem hohen Maf} an Inzucht oder in Gestalt von Miittern, die sich dem Ende

ihrer reproduktiven Karriere ndhern. Die besten Beispiele liefert die ,Pflanze-dich-

https://dol.org/10.14361/9783830445807 - am 14.02.2026, 11:48:32. https://www.Inllbra.com/de/agb - Open Access -


https://doi.org/10.14361/9783839445907
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Axiom | | 65

danach nur unter dem Aspekt, dass diese sich dem Ende ihrer reproduktiven Kar-
riere nihert” oder in Gruppen mit einem hohen Maf an Inzucht.®

In der Tat erfiillt miitterliche Selbstlosigkeit die 6koevolutive Funktion, lang-
fristig positiv auf den Fortpflanzungserfolg hinzuwirken. Die Mutter-Gast-
Okonomie entspricht keineswegs einem mutterseits aufopfernden Modell * ;
vielmehr liegt ihrer ,,Investition* und ihrem Engagement ein Risikomanagement
zugrunde, das zum Ziel hat, der Nachkommenschaft bessere Anpassungskondi-
tionen zu verschaffen. In diesem Sinne wird deutlich, dass die Beschaffenheit
der Mutter (in ihrer Innerlichkeit einem Fremden Unterkunft zu schaffen) nicht
unbedingt bedeutet, dass sie keinen Nutzen oder Gewinn aua dem wechselwir-
kenden Akt des ,Mitessers* zieht. Bringt die symbiotische Wechselbeziechung
Gast / Wirtin das Leben der Mutter in Gefahr, wird diese Situation schnell von
einem Kalkiil dominiert, das darauf zielt, den adaptiven Wert der Nachkommen-
schaft zugunsten des weiterhin moglichen Fortpflanzungserfolgs und der Auf-
rechthaltung der Verwandtschaftsgruppe zu verbessern.* Die natiirliche Selek-
tion besagt: Je hoher die Zahl der fortpflanzungsfidhigen Nachkommen, desto
besser die Bedingungen zur Anpassung und zum Uberleben der Spezies. Inso-
fern muss die asymmetrische miitterliche Okonomie immer so positiv auf den
Fortpflanzungserfolg wirken, dass die Mutter von ihr profitiert.

In diesem Zusammenhang wollen wir einen vertiefenden Blick auf jenes
Sorgesystem werfen, das in Relation zur parasitiren Endoversorgung und zur
miitterlich-altruistischen Gabe steht. Es stellt sich die Frage, in welchen Grenzen
eine parasitdre Endoversorgung vorliegt, ob sie bestimmte Grenzen hat, ob der
Wirt oder die Wirtin einen Gewinn oder Nutzen aus einer parasitidren Struktur
zieht und wie die ,,Gabe des Korpers® der Mutter stabilisiert werden kann. Die

fort-und-sterbe-Strategie‘, wie sie fiir semelpare Organismen (die sich nur ein einziges
Mal im Leben fortpflanzen) typisch ist.“ Ebd., S. 65f.

61 Vgl. ebd., S. 66.

62 Vgl. ebd.

63 Bei der Betrachtung von Séugetieren hat es sich eingebiirgert, als Kommensalen sol-
che Arten zu bezeichnen, die fiir ihre Erndhrung direkt auf den Menschen und seine
Vorrite angewiesen sind, vgl. Gauthier, Jean-Pierre/Biquand, Sylvain: Primate Com-
mensalism. Revue d Ecologie-la Terre Et La Vie 49 (1994), S. 210ff.

64 In dieser Weise stellt die Analystin der weiblichen Seite der Evolution, Sarah Blaffer-
Hrdy, das Beispiel dar, Mutter-fressende Spinnenarten namens Diaea ergandros: Sie
fressen ihre Mutter, um zu vermeiden, sich gegenseitig aufzufressen. Vgl. S. Blaffer-
Hrdy: Mutter Natur, S. 66.

https://dol.org/10.14361/9783830445807 - am 14.02.2026, 11:48:32. https://www.Inllbra.com/de/agb - Open Access -


https://doi.org/10.14361/9783839445907
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

66 | Matrixiale Philosophie

Frage nach dem selbstlosen Verhalten der Miitter und miitterzentrierter Welten
soll dabei die ungewohnliche Relation Wirt — Gast beriicksichtigen.

In Anlehnung an verhaltensbiologische Bemerkungen des Reproduktions-
6kologen David Lacks argumentiert Blaffer-Hrdy, dass der Fortpflanzungserfolg
von Miittern nicht der Art diene und auch nicht dem Wohl der Gruppe®, sondern
dass die Mutter bedingungsvoll die Kosten und Nutzen zur Produktion und Fiir-
sorge des Nachwuchses abwidgen miisse. Miitter befinden sich nach Lacks in der
Zwangslage, entweder eine hohe Zahl von Nachkommen zu produzieren (auch,
wenn sie ihre Versorgung zwischen vielen aufteilen miissen) oder in wenige, da-
fiir aber viel in jeden Einzelnen zu investieren.®

Jeder Nachkomme verlangt von der Wirtin ein bestimmtes Maf} an Achtsam-
keit, Pflege und Sorge. Um ihre Fitness zu steigern oder zu stabilisieren, muss
die Mutter die Bediirfnisse des Gastes erwidern. Die miitterliche Sorge muss
hier, worauf Lacks hinweist, eine Entscheidung im Sinne einer Aufwand-
Nutzen-Rechnung treffen, wobei sie abwégen muss zwischen einer hohen Zahl
an Nachkommen oder Qualitit ihres Aufwachsens.®” Der Anpassungs- oder
Uberlebenswert (Fitness) einer Gruppe hiingt danach von einer ,,Berechnung®
ab, in der die Anzahl der Nachkommenschaft in Beziehung zu den herrschenden
okologischen Bedingungen steht.*® Die elterliche Instanz stellt der erforderlichen

65 Blaffer-Hrdy iiber miitterliches Fruchtbarkeitskalkiil: ,,Lack sah keinerlei Anhalts-
punkte dafiir, dass Miitter ihre Fruchtbarkeit so steuerten, dass es dem Wohl der
Gruppe oder der Art diente. Vielmehr richteten die Miitter den Aufwand, den sie in
ihre Fortpflanzung steckten, so ein, dass sie das Beste aus den jeweils gegebenen Um-
stinden machten.” Ebd., S. 51.

66 Blaffer-Hrdy weist auf Lacks Erfindung miitterlichen Fortpflanzungskalkiils hin:
,,David Lack hatte das fundamentale Problem im Leben von Miittern erkannt, die die
richtige Balance zwischen zwei verschiedenen Optionen finden mussten: entweder
moglichst viele Nachkommen zu produzieren, aber wenig in jeden einzelnen zu inves-
tieren, oder wenige Nachkommen zu produzieren, dafiir aber viel in jeden einzelnen
zu investieren.” Ebd., S. 53.

67 Blaffer-Hrdy: ,,Wir miissen nur erst einmal erkennen, dass Miitter, evolutiondr be-
trachtet, die Anzahl der Nachkommen und deren Qualitit gegeneinander abwégen, um
so die Chancen zu erhdhen, dass zumindest einige Nachkommen iiberleben und ge-
deihen.” Ebd., S. 29.

68 Blaffer-Hrdy: ,,Dieser Gedanke 6konomischer ,Fitness-Abwégungen® war die Grund-
lage fiir die Untersuchung der vielfaltigen Wege, auf denen Miitter ihr elterliches In-
vestment an die jeweils herrschenden 6kologischen Bedingungen anpassen. Ebd., S.
53.

https://dol.org/10.14361/9783830445807 - am 14.02.2026, 11:48:32. https://www.Inllbra.com/de/agb - Open Access -


https://doi.org/10.14361/9783839445907
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Axiom | | 67

Investition den erhaltenen Nutzen gegeniiber, um sich schlieBlich fiir die optima-
le Wahl im Sinne einer Anpassung an die Umwelt zu entschlielen.

Der von Lacks eingefiihrte dkonomische Gedanke in Bezug auf das miitterli-
che Verhalten und ihre Rolle innerhalb evolutiver Prozesse wird von den Evolu-
tionsbiologen William D. Hamilton und Robert Trivers verfeinert und weiter-
entwickelt. Thre vor allem auf die weibliche Seite der Evolution gerichtete Auf-
merksamkeit hat das darwinistische Denken deutlich verdndert, ja, revolutio-
niert.” Die einschligige Theorie von Verhaltensokologen, Verhaltensbiologen
und Zoologen an dieser Stelle ist, dass der miitterliche Effekt darin besteht, den
»Aufwand, den sie in ihre eigene Fortpflanzung stecken, in moglichst viele iiber-
lebende und sich ihrerseits fortpflanzende Nachkommen zu iibersetzen.«” Aus
biologischer Sicht besteht der miitterliche Effekt in einem Faktor zum Fortpflan-
zungserfolg, und die Selektion fordert die Verhaltensweise, den Individuen dazu
zu verhelfen.”'

Mit Blick auf das geheimnisvolle Verhalten der miitterlichen Selbstlosigkeit
ndhern sich George Williams und Robert Trivers der Frage, ob und in welchem
MalB die elterliche Investition auf den Fortpflanzungserfolg nachwirkt. Lacks
Ansatz folgend, umfasst nach Trivers die elterliche Investition alles, was ein Va-
ter oder eine Mutter tun, um die Uberlebenschancen eines Kindes zu erhdhen,
was aber gleichzeitig auf Kosten der Fahigkeit geht, in weitere Kinder zu inves-
tieren.”” Der Nachkomme jedoch reagiert gleichfalls bediirftig auf den Eltern-
aufwand, wenn der Nutzen fiir ihn geringer ist als die Kosten fiir den anderen

69 Blaffer-Hrdy iiber William Hamilton: ,,Dieser ruhige und zuriickhaltende junge Wis-
senschaftler kam auf die kiihne Idee einer Selektion auf die kiithne Idee einer Selektion
auf die Verwandtschaftsebene, die seine Ansicht nach den Altruismus der sterilen
Helferinnen der Konigin erklarte. Ebd., S. 85.

70 Ebd.

71 Sarah Blaffer-Hrdy bezeichnet David Lack als ,,Reproduktionsdkologen‘: ,,David
Lack, wohl der erste ,Reproduktionsokologe‘, gehorte zu den ersten Evolutionsbiolo-
gen, die das Fortpflanzungsverhalten von Miittern untersuchten und dabei beriicksich-
tigen, dass es sich um Individuen handelte.“ Vgl. ebd., S. 50.

72 Vgl. Trivers: ,,JIm Allgemeinen geht man davon aus, dass Eltern ihr Investment in die
Nachkommen so verteilen, dass die Anzahl der Uberlebenden maximiert wird, wih-
rend man die Nachkommen wie selbstverstandlich fiir passive Gefaf3e hélt, in die El-
tern die angemessene Fiirsorge flieen lassen.” Zit. n. S. Blaffer-Hrdy., ebd., S. 485.
Dazu Trivers: ,,Parent —Offspring Conflict in: American Zoologist 14 (1974), S. 249-
264.

https://dol.org/10.14361/9783830445807 - am 14.02.2026, 11:48:32. https://www.Inllbra.com/de/agb - Open Access -


https://doi.org/10.14361/9783839445907
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

68 | Matrixiale Philosophie

Nachwuchs. Das hohe Maf} der miitterlichen Investition hat langfristig positive
Riickwirkungen auf die Population.

William D. Hamilton hat diese Fitness-Rechnung auf den Fortpflanzungser-
folg nahe verwandter Individuen erweitert und damit auf die positive Riickwir-
kung altruistischen Verhaltens hingedeutet. Das Verhalten der Wirtin und die
Auswirkung auf den Gast sind nur beobachtbar, wenn man den die ,,gesamte Le-
benszeit gemessenen Reproduktionserfolg™ beriicksichtigt; dazu fithrt Hamilton
den Begriff ,,Gesamtfitness des Individuums* ein.” Die Gesamtfitness als Inves-
titionsidee bedeutet, dass das kollektive Interesse der Kolonie iiber dem indivi-
duellen steht™, doch dieses altruistische Verhalten wird im besonderen Fall von
Unterstiitzerinnen und Helferinnen zur Aufzucht der Nachkommenschaft unter
der Voraussetzung einer rentablen Rechnung der Nutzen und Kosten angepasst.
Die Gleichung, die der Evolution altruistischen Verhaltens bei allen sozialen Ge-
schopften zugrunde liegt””, sagt Folgendes:

Danach sollte man erwarten, dass Altruismus immer dann auftritt, wenn die Kosten (K)
fiir den Helfer geringer sind als die Fitnessgewinne oder der Nutzen (N), die sich aus der
Hilfe fiir ein anderes Individuum ergeben, das mit dem Helfer zu einem bestimmten Grad

(r) verwandt ist.”®
Diesen Zusammenhang stellt Hamilton mit folgender Formel dar:

K<Nxr
Die Gesamtfitness setzt sich danach zusammen aus der Anzahl der Gene, die
iber eigene Nachkommen und iiber Verwandte weitergegeben wird. Die Fit-
nessgewinne, die sich aus der Hilfe eines Verwandten ergeben, sollen hoher sein

73 Ebd., S. 88. Darunter verstand Hamilton die genetischen Konsequenzen, die sich aus
ihrem Verhalten fiir die Fitness ergeben, plus die Konsequenzen, die aus ihrem Ver-
halten fiir die Fitness naher Verwandter entstehen, mit denen sie aufgrund der gemein-
samen Abstammung Gene teilt.

74 Vgl. dazu Blaffer-Hrdy: ,,nach seiner Theorie stellen die sozialen Hautfliigler die Inte-
ressen ihrer Kolonie deshalb so oft iiber die eigenen, weil der Grad der genetischen
Verwandtschaft zwischen den Arbeiterinnen und der K&nigin besonders eng ist.”
Ebd., S. 87.

75 Vgl. ebd., S. 88.

76 Dabei bezeichnet der Buchstabe r den Anteil der Gene, den die beiden Individuen

aufgrund gemeinsamer Abstammung teilen, vgl. ebd.

https://dol.org/10.14361/9783830445807 - am 14.02.2026, 11:48:32. https://www.Inllbra.com/de/agb - Open Access -


https://doi.org/10.14361/9783839445907
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Axiom | | 69

als die Kosten fiir den Helfer.”” Wenn ein Individuum seine Hilfe fiir eine Ver-
wandte bereithélt, bewirkt eine Steigerung des Gewinns sowohl fiir das Indivi-
duum als auch fiir die Helferin eine Erhéhung im Fitness-Kalkiil.”®

2.3 Das UbermaR miitterlichen Kérpers oder die Gabe,
in ihr beherbergt zu werden

Wie schon erwéhnt, kommen Wirtin und Gast in eine Beziehung miteinander, in
der wechselwirkend die Wirtin den Gast unterbringt und ihm Nahrung, Schutz
und Wérme bietet. Die Wirtin beherbergt den Gast in ihrem Inneren. Der Gast
passt sich an die Behausung der Mutter an und ldsst sich von ihr versorgen. Die
Gabe der Wirtin ist ,,endlos” in dem Sinne, dass der Korper der Mutter schon da
ist, in dem Giste beherbergt, erndhrt, geschiitzt und versorgt werden.

Die Gabe der Miitter X setzt eine 6konomische Asymmetrie oder Ungleich-
maBigkeit fest. Die im Mutterscho8 bzw. in der Gebarmutter beherbergten Giste
genieBen das Vorrecht, an einem Ort untergebracht zu werden, wo man sich um
die Befriedigung ihrer Bediirfnisse bemiiht. Dieses UbermaB an miitterlicher
Gabe, kennzeichnend fiir den miitterlichen Reichtum und Zeichen eines asym-
metrischen 6konomischen Verhiltnisses, erweist den numinosen Charakter des
miitterlichen Kérpers’, sodass im Falle sozialer Gruppen diese in der Schuld

77 Vgl. Hamilton: ,,(Theoretisch) wird ein Gen, das altruistisches Verhalten gegeniiber
Briidern und Schwestern verursacht, nur dann von der Selektion begiinstigt werden,
wenn die Umstidnde im Regelfall so sind, dass der Nutzen mehr als doppelt so hoch ist
wie die Kosten [...] Um die Geschichte etwas farbiger zu machen: Ein Tier, das nach
diesem Prinzip handelt, sollte sein Leben opfern, wenn es auf diese Weise mehr als
zwei Briider retten konnte, fiir weniger als zwei dagegen nicht“. Danach sollte man
erwarten, dass Altruismus immer dann auftritt, wenn die Kosten (sie werden mit dem
Buchstaben K bezeichnet) fiir den Helfer geringer sind als die Fitnessgewinne oder
der Nutzen (N), die sich aus der Hilfe fiir ein anderes Individuum ergeben, das mit
dem Helfer zu einem bestimmten Grad (r) verwandt ist. dabei bezeichnet der Buchsta-
be r den Anteil der Gene, den die beiden Individuen auf Grund gemeinsamer Ab-
stammung teilen.“ W.D. Hamilton: ,,The evolution of altruistic behavior, in: The
American Naturalist 97 (1963) S. 354ff., in: ebd., S. 89.

78 Blaffer-Hrdy: ,,Hamiltons triigerisch einfacher Gleichung K minus N.r liegt die Evolu-
tion altruistischen Verhaltens bei allen sozialen Geschopfen zu Grunde.* In: ebd., S.
88.

79 Der heilige Wert der Mutter Signifikant, namlich Mutter-Erde, Mutter-Tier etc., geht

auf die Merkmale gebender Korper zuriick.

https://dol.org/10.14361/9783830445807 - am 14.02.2026, 11:48:32. https://www.Inllbra.com/de/agb - Open Access -


https://doi.org/10.14361/9783839445907
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

70 | Matrixiale Philosophie

stehen, die Gabe zu erwidern.” Das Neugeborene steht in der Schuld des Mutter-
leibs, die geschenkte Gabe zur bestmoglichen Aufzucht in Anspruch genommen
zu haben. Die Asymmetrie des UbermaBes der Gabe des Kérpers der Mutter
wird den Gast lebenslang in die Schuld versetzen, seinen Wohlstand durch die
menschliche Grundtitigkeit des Handels zu erwidern.®’

Die asymmetrische Relation als primirer Gestus der Okonomie, also die
Disposition, dass der Korper einer Mutter zunéchst jeden lebenden Menschen in
sich beherbergt, priagt und legt eine Bindung mit dem Anderen fest, als Mdglich-
keitsvoraussetzung. Martin Heidegger hat in diesem Zusammenhang eine exis-
tenziale Dimension des Schuldigseins angedeutet. Zunéchst wird auf die voron-
tologische Ebene des Besorgens hingedeutet, in dem Sinne, dass der Gast des
Daseins sich in einer besorgten Umwelt befindet, was eine Bindung mit dem
Anderen bildet.

Dieses ,Schuldigsein® als ,Schulden haben® ist eine Weise des Mitseins mit Anderen im

Felde des Besorgens als Beschaffen, Beibringen.*

2.3.1 Dem mutterlichen Missbrauch folgt Erwiderung
und Austauschékonomie

Wie schon angedeutet, entspricht die Relation Kind — Mutter einem Modell
parasitirer Okonomie, bei dem die Wirtin (Mutter) einen Gast (Kind) in ihrem
Korper beherbergt. Die Relation zwischen Wirtin und Gast ist schon am Anfang
insofern ungleichméBig und einseitig, als der primére Akt in der Gabe des miit-
terlichen Korpers besteht, den sich die Géste ,,skrupellos zunutze machen.“ Nach
Serres parasitologischem Modell etabliert das UbermaB der ersten Gabe (unserer
Ansicht nach miitterlich definiert) eine asymmetrische Beziehung, wobei die
6konomische Beziehung eine des Missbrauches ist:

Alles beginnt mit dem, was ich Miflbrauchswert nenne. Die primére 6konomische Bezie-
hung ist eine des MiBbrauchs. Aber wenn der Pfeil nicht totet, wenn der Miflbrauch die
Schwelle nicht iiberschreitet, dann kann es geschehen, dass die Beziehung sich hin zu

einem neuen Gleichgewicht entwickelt.™

80 Vgl. M. Mauss, Marcel: Die Gabe. Die Form und Funktion des Austauschs in archai-
schen Gesellschaften, 1968.

81 Vgl. H. Arendt: Vita activa oder vom téitigen Leben, 2002.

82 M. Heidegger, Martin: Sein und Zeit, S. 281.

83 M. Serres: Der Parasit, S. 256.

https://dol.org/10.14361/9783830445807 - am 14.02.2026, 11:48:32. https://www.Inllbra.com/de/agb - Open Access -


https://doi.org/10.14361/9783839445907
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Axiom 1| 71

Die Ausnutzung des miitterlichen Leibs fordert eine erwidernde Investition der
Giste. Thre geschuldete Erwiderung wird als Ausgleich fiir das Ubermal der
miitterlichen Gabe in Form des Gebrauchs und Tauschs eingesetzt. Dazu Michel
Serres:

Geburt eines Tausches. Der Parasit iibernimmt eine funktionelle Rolle, der Wirt iiberlebt
dessen Missbrauch, ja, er tiberlebt im Sinne des Wortes, sein Leben entdeckt ein versték-
tes Gleichgewicht, so etwas wie ein Hyper-Gleichgewicht. Vor dem Hintergrund des
Nicht-Umkehrbaren zweigt sich eine Umkehrbarkeit. Dem Miflbrauch folgt den Gebrauch,

dem Gebrauch der Tausch. Ein Vertrag ist vorstellbar.*

Deshalb wird die Gabe ritualisiert, sodass die von ihr auslosende Asymmetrie
die Struktur der Gesellschaft im Modus der Erwiderung aufschreibt und ko-
diert.® Ethnologische und religionswissenschaftliche Forschungen iiber die Ver-
ehrung von Miittern-Gottinnen (vor allem im Neolithikum) erstatten Bereich da-
riiber, wie die miitterliche Gabe, insbesondere in Modi ihrer Signifikant Mutter-
Erde, das socius innerhalb der sozialen Systeme mit Riten und symbolischer
Semantik bildete.*

Man kann in diesem Zusammenhang das sogenannte Kula-Ring-Ritual in an-
fithren, das von den Bewohnern der Trobriand-Inseln praktiziert wird, ein rituel-
les Gabentausch-System. Diese Rituale sind vom Prinzip der Gegenseitigkeit be-
stimmt, das nach Malinowski aus drei Handlungen besteht: Geben, Nehmen und
Erwidern, um das erste urspriingliche UbermaB der Gabe auszugleichen und ein
o6konomisches Gleichgewicht zwischen Mutter-Erde und Mutter-Gesellschaft zu
etablieren.

Das Gabentausch-System regiert die sozial-anthropologische Morphologie
der auf Miitter gerichteten frithen Gesellschaften, aus deren Strafgesetzen spiter
die rechtliche Vernunft geboren wurde.*” Damit wurde festgehalten, dass es sich

84 Ebd., S. 256.

85 Vgl. Deleuze: ,,Der Mehrwert an Code bildet die primitive Form des Mehrwerts, er
gibt Antwort auf Mauss’ beriihmte Formulierung: er ist der Geist des gegebenen
Dings, dei Kraft der Dinge, die bewirkt, da3 die Gaben reicher zuriickflieBen miissen,
territoriales Zeichen des Wunsches und der Macht, die Prinzipien des Uberflusses und
des Friichtetragens der Giiter.* G. Deleuze/F. Guattari: Anti-Odipus. Kapitalismus und
Schizophrenie I, 1974, S.191.

86 M. Ehmer: Goéttin Erde: Kult und Mythos der Mutter Erde, Berlin: Zerling 1994.

87 Malinowski: ,,Welches ist der Grundsatz des Rechts und Interesses, der bewirkt, daf3

in den riickstéindigen oder archaischen Gesellschaften zwanglaufig erwidert wird? Das

https://dol.org/10.14361/9783830445807 - am 14.02.2026, 11:48:32. https://www.Inllbra.com/de/agb - Open Access -


https://doi.org/10.14361/9783839445907
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

72 | Matrixiale Philosophie

bei Geschenken und Gaben um keine willkiirliche Gebarde handelt, sondern um
eine bestimmte (beschriebene) Form der Genos-Codierung, welche die Aufgabe
hat, jene Okonomie zu regulieren, die auf Erwiderung empfangener Geschenke
beruht. Die Gabe, Geschenke anzunehmen und sie zu erwidern® ist ein ver-
pflichtendes Gesetz einer Leistung, die man Potlatch nennt.*

2.4 Wechselwirkung zwischen Fiir-Sorge und Sorge als
Stabilisator asymmetrischer parasitologischer Okonomie

2.4.1 Evolutivem Fortpflanzungserfolg liegt (allo)mutterliche Flrsorge
zugrunde
Inwiefern stabilisiert die Erwiderung der miitterlichen Gabe die asymmetrische
parasitologische Beziehung? Zieht die Mutter iiberhaupt Nutzen aus ihrer Gabe?
In welcher Form? Aus evolutionsbiologischer Perspektive besteht die Anforde-
rung an die Miitter nicht nur darin, schlicht Leben hervorzubringen und die Art
zu vermehren; vielmehr gelingt Fortpflanzung nur dann, wenn die Mutter es
schafft, ihre Nachkommenschaft mit Schutz, Sicherheit und optimalen Voraus-
setzungen zu versorgen, um sie bestmoglich an die Bedingungen ihrer Umwelt
anzupassen. In der Garantie bester Gegebenheiten, die zur Anpassung an das Mi-
lieu bestimmend sind, besteht die Gabe der Miitter, die wiederum eine Investi-
tion zur Maximierung des Fortpflanzungserfolgs fordert. In diesem Sinn teilen
alle Arten tierischer Miitter eine aus Sorge um und fiir die Nachkommen er-
wachsende Bindungsstirke. Was sie voneinander unterscheidet, ist nach Blaffer-
Hrdy nur ,,... die Kosten, die mit der Fiirsorge fiir jedes einzelne Kind verbun-
den sind, und der potenzielle Gewinn, der sich aus der Umsetzung ihrer Investi-

tionen in den zukiinftigen Fortpflanzungserfolg ihres Kindes ergibt.«”

ist das Problem, das uns in erster Linie interessiert.” B. Malinowski: Geschlechtstrieb
und Verdrdngung bei den Primitiven, S. 18.

88 Vgl. Mauss: ,,Um die Institution der totalen Leistung und Potlach ganz zu verstehen,
miissen wir nun noch die Erklarung fiir zwei weitere Momente suchen, die sie ergén-
zen; denn die totale Leistung bringt nicht nur die Verpflichtung mit sich, die empfan-
genen Geschenke zu erwidern; sie setz zwei weitere, ebenso wichtige voraus: einer-
seits die Verpflichtung, Geschenke zu machen, und andererseits die, Geschenke anzu-
nehmen.* M. Mauss: Die Gabe, S. 100.

89 Ebd.

90 S. Blaffer-Hrdy: Mutter Natur, S.106.

https://dol.org/10.14361/9783830445807 - am 14.02.2026, 11:48:32. https://www.Inllbra.com/de/agb - Open Access -


https://doi.org/10.14361/9783839445907
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Axiom | | 73

2.4.1.1 Die Sicherstellung der Nachkommenschaft durch das

kooperative Aufzuchtssystem erhéht den Fortpflanzungserfolg
Wie bereits angefiihrt, richtet der britische Genetiker William Hamilton seine
Aufmerksamkeit auf das selbstlose Verhalten der weiblichen Spezies, die mut-
terzentrierten Welten®', beispiclhaft dargestellt am genetischen System der Ho-
nigbienen: Im Bienenreich erfiillen die Arbeiterinnen von Geburt an die Aufga-
be, der Konigin bei der Aufzucht des Nachwuchses zu helfen. Die Arbeiterinnen
selbst jedoch sind unfruchtbar; sie erfiillen helfende Aufgaben. Dieses altruisti-
sche Verhalten widerlegt das darwinistische Evolutionsschema Dieses altruisti-
sche insofern, als sie offenbar nicht danach streben, sich fortzupflanzen und ihre
Gene an folgende Generationen weiterzugeben.®”> Durch diesen Ansatz zeigt
Hamilton, dass dank des ,,ausgeprigten Systems kooperativer Aufzucht“” der
Fortpflanzungserfolg bei mutterzentrierten Welten hoch ist, da eine Gruppe von
Arbeiterinnen oder Fiirsorgerinnen fiir ihre Nachkommen sorgt, solange die Ko-
lonie existiert — selbst, wenn die Mutter stirbt .”* Eine mutterzentrierte Welt, die
durch einen hohen Fortpflanzungserfolg gekennzeichnet ist, ist dafiir ausgestat-
tet, das Uberleben der Nachkommen zu sichern.”

91 Unter ,,mutterzentrierten Welten* nennt Blaffer-Hrdy lebewesende Organisationen, in
denen das miitterliche Verhalten zum Funktionieren der Organisation zentral ist. Die
meisten von ihnen sind gekennzeichnet durch ein kooperatives Aufzuchtsystem.

92 Blaffer-Hrdy: ,,Trotz aller Einschrinkungen spielen Gene sehr wohl eine ganz beson-
dere Rolle in dem Raitsel, das die Kolonien der sozialen Insekten mit ihrem ausgeprag-
ten System kooperativer Aufzucht darstellen. Wenn, wie Darwin vermutete, alle
Lebewesen danach streben, sich fortzupflanzen, wie ldsst sich dann das aufopfernde
Verhalten der altruistischen Arbeiterinnen erkléren, die sich niemals reproduzieren
und ihre Gene nicht an folgende Generationen weitergeben? Fiir diesen Widerspruch
zur Darwinische Theorieschlug 1964 der britische Genetiker William Hamilton eine
geniale Losung vor.“ Ebd., S. 85.

93 Blaffer-Hrdy: ,,[...] ist die kooperative Aufzucht bei Insekten wie etwa Honigbienen
und Wespen hervorragend entwickelt. Geteilte Sorge um den Nachwuchs findet man
auch bei Vogeln wie den Eichelspechten, Bienenfressern, Heckenbraunellen und
Buschhéhern. Unter Sdugetieren ist sie zwar im Allgemeinen uniiblich, gleichwohl
aber stark ausgeprégt bei Wolfen, Wildhunden, Zwergmungos, Elefanten, Tamarinen,
Marmosetten.“ Ebd., S. 153.

94 Vgl. ebd., S. 90.

95 Vgl ebd.

https://dol.org/10.14361/9783830445807 - am 14.02.2026, 11:48:32. https://www.Inllbra.com/de/agb - Open Access -


https://doi.org/10.14361/9783839445907
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

74 | Matrixiale Philosophie

Diese komplexe Gesellschaftsstruktur ist nach Blaffer-Hrdy ein ,,kooperati-
ves Aufzuchtsystem®, in dem eine Gruppe allomiitterlicher Instanzen™ die Auf-
gabe hat, den Nachwuchs zu betreuen und dafiir zu sorgen, dass er mit sicheren
Konditionen fiir Wachstum und Anpassung an die Umwelt ausgestattet wird.”’
Mit dieser Verwandtschaftsselektion wird das ,.kooperative Aufzuchtsystem™
etabliert.”® Nach Blaffer-Hrdy ist darunter eine ,,perfekte Gruppe oder eusoziale
Gruppe” zu verstehen, die sich dazu eignet, in Gemeinschaft fiir die extrauteri-
nen Bildungsvorginge und die Aufzucht der Nachkommenschaft zu sorgen.'®
Alle Mitglieder sind fiir die optimale Angepasstheit der Einzelnen in der Umwelt
verantwortlich.

In diesem System, in dem die Fiirsorge unter den Mitgliedern oder Verwand-
ten einer Gruppe geteilt werden, tragen grofe Verantwortung fiir ein optimales
Wachstum der Abkdmmlinge. Daher steigt die Kapazitt fiir einen hdheren Para-
sitismus, ndmlich fiir eine hohere Zahl an Gésten, das heil3t Nachkommen. So
erklért sich die von dem Sozialbiologen Robert Trivers vorgebrachte Argumen-
tation in Widerlegung des aufopfernden Verhéltnisses der Mutter. Nach der Aus-
sage, die das altruistische Verhiltnis auf Basis einer Kosten-Nutzen-Rechnung
klart, sollen die Kosten fiir die Wirtin unter dem Nutzen fiir den Gast bleiben.
Wenn die dem Abkdémmling gewidmete Investition mehr Kosten als Nutzen be-
wirkt, steigt das Uberlebensrisiko der Nachkommenschaft. Aufgrund der von
Trivers und Hamilton dargestellten Erklérung iiber die sich auf das altruistische
Verhiltnis stiitzende evolutive natiirliche Selektion ist davon auszugehen, dass
ein geteiltes miitterliches Fiirsorgesystem mehr Kapazitdten fiir eine gelungene
Fortpflanzung bereitstellt. Je hoher die Zahl an Nachwuchsbetreuern, desto gro-

96  Blaffer-Hrdy tibernimmt den Begriff ,,Alloeltern* von Edward O. Wilson, um mit
ihm auf die Miitter zu verweisen. Mit diesem Ausdruck ist aber eben nur gemeint,
dass sich ein anderes Individuum als die Mutter an der Aufzucht ihrer Kinder betei-
ligt. ,,Zu denen, die der Mutter bei der Aufzucht helfen — sie werden, unabhingig
von ihrem Geschlecht, ,Allomutter* genannt —, zdhlt in der Regel auch der Partner
(hdufig, aber nicht notwendigerweise der tatsidchliche Vater des Nachwuchses).*
Ebd., S. 119 ff., 153.

97 Vgl. ebd., S. 83-89.

98 Vgl. ebd., S. 89.

99  Eusoziale Gesellschaften sind gekennzeichnet durch einander tiberlappende Genera-
tionen, und ihre Mitglieder kiimmern sich gemeinschaftlich um die Aufzucht der
Nachkommenschaft. Vgl. ebd., S. 87.

100 Vgl. ebd., S. 87.

https://dol.org/10.14361/9783830445807 - am 14.02.2026, 11:48:32. https://www.Inllbra.com/de/agb - Open Access -


https://doi.org/10.14361/9783839445907
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Axiom | | 75

Ber die Garantien zum sicheren Uberleben und Gedeihen der Nachkommenschaft
und zur Anpassung an ihre Umwelt. Hierzu Blaffer-Hrdy:

An den Besonderheiten haplodiploider genetischer Systeme allein kann es nicht liegen,
dass Ameisen, Bienen, Wespen und andere eurosoziale Insekten wie Termiten zu den &l-
testen und fruchtbarsten Erfolgsstorys der Natur gehdren. Etwas anderes ist vonnoten, um
140 Millionen Jahre eusozialer Bliitezeit zu erkldren. Halten wir uns Mutter Naturs Kardi-
nalregel fiir Miitter vor Augen: Es geniigt nicht, lediglich Kinder in die Welt zu setzen.
Um in der Evolution auf lange Sicht erfolgreich zu sein, miissen Miitter Nachkommen
produzieren, die iiberleben und gedeihen. Kurzum: Wir miissen die Bedeutung dessen be-

. . . . 101
rlicksichtigen, was ich gerne den ,Betreuungsfaktor nenne.*

Nachwuchsbetreuungssysteme, von der Nest-Brutsicherung102 bis hin zu den
groBen kiinstlichen Immunsystemen der miitterlichen Gesellschaften, regeln
asymmetrische parasitire Okonomie in dem Sinne, dass die Fiirsorgesysteme auf
einer Kalkulation (Kosten-Nutzen-Gleichung) beruhen, die die miitterliche Gabe
gemil dem Nutzen der Nachkommenschaft berechnet, bezogen auf den Nutzen
der ganzen Gruppe.

2.4.2 Wechselseitige Bedingtheit zwischen Sorge und

(Fir-)Sorge: Stabilisator asymmetrischer

parasitologischer Okonomie
Es wurde darauf hingewiesen, wie die weibliche Seite der Evolution eine zentra-
le Rolle jenseits der Fortpflanzung spielt, indem sie fiir eine Behausung sorgt,
durch die das Uberleben des Nachwuchses gesichert ist. In diesem Sinn stellt die
Gast-Wirt-Beziehung eine erste asymmetrische dkonomische Relation in dem
Sinne dar, dass die Wirtin die Sicherheitsbedingungen zur Aufzucht des Nach-
wuchses schaffen muss. Es darf aber nicht unbeachtet bleiben, dass das selbstlo-
se Verhalten der Mutter einer Kosten-Nutzen-Kalkulation entspricht, worauf die
evolutiven Entwicklungen beruhen. Je hoher die Anzahl der Nachwuchsbetreuer,
desto groBer die Wahrscheinlichkeit, dass sich die Abkémmlinge vermehren.'”
Im Endeffekt strebt das kooperative Aufzuchtsystem'* danach, das Risiko hin-
sichtlich des Gewinns der Familie zu verringern.

101 Ebd., S. 90.

102 Vgl. Blaffer-Hrdy: ,,Obwohl Nachkommen in groBer Zahl produziert werden, ist es
die Qualitét der Brutfiirsorge, die so viele von ihnen iiberleben lasst.” Ebd., S. 87.

103 Vgl. ebd., S. 90.

104 Vgl. ebd., S. 153.

https://dol.org/10.14361/9783830445807 - am 14.02.2026, 11:48:32. https://www.Inllbra.com/de/agb - Open Access -


https://doi.org/10.14361/9783839445907
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

76 | Matrixiale Philosophie

Die Betreuungsagenten sind dafiir zusténdig, einen gelungenen Sicherheits-
transfer von inneren gebér-miitterlichen Sicherheitsbedingungen zu einem duf3e-
ren Milieu sicherzustellen.'® Insofern ist die miitterliche Fiirsorge dafiir verant-
wortlich, das Neugeborene gegen duBerliche Umstiinde, die sein Uberleben ge-
fahrden, abzuschirmen. Die (allo)miitterliche Instanz tritt gleichsam als ein Re-
lais auf, das das Rauschen von auflen entfernt, um beim Nachwuchs fiir bessere
Bedingungen fiir sein Wachstum zu sorgen. Zu diesem Zweck betreibt das Auf-
zuchtsystem ein Risikomanagement in Form miitterlicher oder kooperativer Or-
ganisationen'”, womit die Gefahr erfolgreichen Wachstums zugunsten eines ge-
deihlichen Wachstums und einer besseren Anpassung an das Milieu gesenkt
werden. Diese Kalkulation aber wird immer unter Berlicksichtigung der Anzahl
der Fiirsorgeagenten vollzogen: Je hoher ihre Zahl, desto niedriger die Kosten
fiir jeden Aufzuchtfaktor. Infolgedessen liegen die Investitionskapazititen der
(allo)miitterlichen Instanzen hoher, den Nachwuchs mit Sicherheitstechniken
nach auflen zu versorgen. Ergo folgt die Risikoregelung einem Sorgenmanage-
ment, das darauf abzielt, die Wohlstandsbedingungen des intrauterinen Wachs-
tumsprozesses im Aullen zu garantieren, indem dieser vor duflerer Gefahr abzu-
schirmen ist.

Sobald der Abgang des Fotus erfolgt, miissen die Betreuungsagenten fiir die
Schaffung bester Konditionen zur Fortsetzung des morphologischen Wachstums
und zur Entwicklung des Neugeborenen sorgen, in der Art, wie das intrauterine
Immunsystem gesorgt hat. In dieser Hinsicht bereitet die Ankunft im Haus des

Mutterschofles dem Gast eine ,,besorgte Welt«'”?

(Heidegger), die aber auch die
Sorge des Gastes weckt, weil die Wirtin nicht mit der Gewissheit rechnen kann,
dass sein Bedarf erfiillt wird.

Die asymmetrische 6konomische Beziehung Wirtin/Gast liegt dann in einem
UbermaB von Fiirsorge vonseiten der Wirtin begriindet, und die Sorge des Gas-
tes wird zur Grundbestimmung aller Ankommenden in einer besorgten Welt mit
der miitterlichen Fiirsorge stabilisiert, sodass die Uberlebenserwartungen gesi-

chert werden.

105 Vgl. Sloterdijk: ,,Im allgemeinen ist zu konstatieren, dass die Evolution sich iiberall
dort, wo starke Sicherheitstransfers von den Elterngeneration auf die Jungengenera-
tion stattfinden, den Luxus der Frithgeburtlichkeit leisten kann.“ Sloterdijk, Peter:
,.Negative Gyndkologie und transindividuelle Immunitdt” in: J. Janus (Hg.): Kunst
als kulturelles Bewusstsein vorgeburtlicher und geburtlicher Erfahrungen, S. 39.

106 ,.Die Art und Weise des Geborenwerdens weist von Anfang an einen Bezug zum Ri-
sikomanagement einer Spezies auf.* Ebd.

107 Ausdruck iibernommen von Heidegger in Sein und Zeit, S. 199.

https://dol.org/10.14361/9783830445807 - am 14.02.2026, 11:48:32. https://www.Inllbra.com/de/agb - Open Access -


https://doi.org/10.14361/9783839445907
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Axiom | | 77

2.4.2.1 Steigernder Verwdéhnungskomplex:
(allo)mutterliche Fursorgeinvestition und die unwagbare
Sorge des Nachkommens
Mit kooperativen Aufzuchtsystemen iiber Betreuungsagenten, (allo)miitterliche
Instanzen und Fiirsorge-Techniken hinaus'® befindet sich der Gast in einem pri-
vilegierten, besorgten Umfeld, durch das seine Entwicklung im extrauterinen

Milieu fortgesetzt werden kann.'®

Im giinstigsten Fall bietet der Korper der
Mutter ein UbermaB an Nahrung und Schutz fiir das Neugeborene.

Der Koérper der Mutter steht in dieser Weise in einem asymmetrischen Ver-
hiltnis zu dem im Mutterleib Untergebrachten. Von Anfang an bekommt er alle
Fiirsorge und Pflege, um sein Wachstum sicherzustellen. Damit der Abkdmm-
ling sich wohlfiihlt, wird durch besondere Aufmerksamkeit und Zuwendung da-
fiir gesorgt, dass jedes seiner Bediirfnisse befriedigt wird und alle seine Wiinsche
erfiillt werden, woran er sich schlielich gewohnt und um immer grofere Fiir-
sorge bittet. Wann stoBt die miitterliche Fiirsorge tiberhaupt an ihre Grenzen?

Der Evolutionsbiologe Hamilton hat, wie oben dargestellt, auf die 6kologische
Bedingtheit des miitterlichen Fortpflanzungserfolgs hingewiesen: Ein gelunge-
nes Fortpflanzungssystem besteht darin, dass die Mutter gemil einer Kosten-
Nutzen-Kalkulation ihre ,,Kosten* fiir weitere Abkdmmlinge einsetzden kann,
wenn die Sicherstellung der Nachkommenschaft garantiert ist. Das Problemati-
sche der miitterlichen Investition besteht darin, dass der Nutzen der Nachkom-
menschaft aber keine fixe Variable ist, da sie immer in Wechselwirkung mit der
Umwelt steht.

Diese umweltlabile Kalkulation zwischen miitterliche Fiirsorge und der Sor-
ge der Nachkommenschaft wurde ausfiihrlich von Robert Trivers behandelt. Eine
immer bediirftigere Bitte um miitterliche Aufmerksamkeit 1dsst die Wirtin da-

11

nach in einen Bedarfskonflikt geraten''’, den sie lebenslang bewiltigen muss.

108 Vgl. zur Begriindung der Insulationstechniken als biosoziologische Institutionen D.
Claessens: Das Konkrete und das Abstrakte, 1993.

109 Blaffer-Hrdy: ,,Obwohl Nachkommen in groer Zahl produziert werden, ist es die
Qualitdt der Brutfiirsorge, die so viele von ihnen iiberleben ldsst.” S. Blaffer-Hrdy:
Mutter Natur, S. 87.

110 Blaffer-Hrdy zur Bediirftigkeit der Kinder in Bezug auf die Aufmerksamkeit der
Mutter: ,,Das zur Aufgabe eines Vorteils gezwungene Kind wird dem allerdings nur
dann ohne Schmollen oder Verzogerungstaktiken zustimmen, wenn der Nutzen dop-
pelt (oder gar vierfach) so hoch wie seine eigene Kosten ist. Erst wenn die Kosten
fiir die Mutter (hinsichtlich ihrer Fahigkeit zu tiberleben und in andere Kinder zu in-

vestieren) mehr als doppelt so hoch sind wie der Nutzen fiir ein Kind, geht man da-

https://dol.org/10.14361/9783830445807 - am 14.02.2026, 11:48:32. https://www.Inllbra.com/de/agb - Open Access -


https://doi.org/10.14361/9783839445907
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

78 | Matrixiale Philosophie

Trivers tibertrdgt Hamiltons Theorie iiber die Gesamtfitness auf zwischen Eltern
und Kindern entstehende Konflikte. Er untersucht die Umstédnde, bei denen Neu-
geborene sich mangels Aufmerksamkeit und Versorgung der Miitter beschweren.
Diesem Mangel liegt nach Trivers nicht die Abwesenheit der Mutter zugrunde,
sondern dass der Nutzen des Kindes niedriger ist als die Kosten fiir die Mutter.
In dem Male, wie das miitterliche Investment in ein Kind das Investment in be-
reits vorhandenen oder kiinftigen Nachwuchs schmalert, werden sich Mutter und
Kind in der Frage der Zuteilung uneinig sein.

Werden die Verwohnungsbegierden des Kindes nicht erfiillt, verhilt es sich
gierig. Menschenkinder sind nach der hier genannten Regel ,,sozialisationsbe-
diirftig.“'"" Daher kénnte man in Anlehnung an Trivers Studie sagen, dass die
Vorsorge der Wirtin um das Kind den Verwéhnungsnutzen des Kindes stabili-
siert.

Misslingt die Vorsorge der Mutter, wird das Kind nicht aufhéren zu betteln.
Soll die Vorsorge der Mutter aber die Sorge des Kindes vorausberechnen, wird
der Nutzen des Kindes wachsen. Der einzige Weg, den Bedarf zu decken, be-
steht in einer Verwohnungsinvestition, wobei die allomiiterlichen Instanzen das
Doppelte der Kosten am Kind investieren miissen. Die altruistische parasitologi-
sche Beziehung ist so, dass die Kosten um die Investition in die Nachkommen-
schaft mindestens doppelt so hoch sind wie deren Nutzen.'"” Das heift, dass die
Wirtin (in diesem Fall die Mutter) das Doppelte von deren Nutzen als Reserven
besorgen muss, damit der Gast befriedigt ist und um den Konflikt Kind-Eltern zu
bewiltigen. Sloterdijk fasst diese luxurierende Stellung der Nachkommenschaft
in folgende Formel: ,,Die Verw6hnung erzwingt die Vorsorge und die Vorsorge
stabilisiert die VerwShnung.“'"

Der elterliche Fiirsorge-Investitions-Konflikt ist bedingt durch die bereits
erwidhnte Gesamtfitness, wobei Betreuung und Sorge fiir den Nachkommen in
den Hinden eines kooperativen Aufzuchtsystems liegen. Auf diese Weise wer-
den die hohen Kosten unter Verwandten geteilt, und dafiir wird die Wahrschein-

von aus, dass ein Kind aufhort zu betteln oder zu versuchen, mehr aus der Mutter he-
rauszuholen.“ Ebd., S. 488.

111 Trivers: ,,geht man davon aus, dass Eltern und Kinder sich {iber Dauer und Umfang
des elterlichen Investments ,streiten‘, ebenso wie liber die altruistischen und egoisti-
schen Bestrebungen des Nachwuchses, soweit diese andere Verwandte betreffen®,
zit. n S. Blaffer-Hrdy in ebd., S. 487f.

112 Vgl. ebd.

113 P. Sloterdijk: Nicht gerettet. Versuch nach Heidegger, S. 192.

https://dol.org/10.14361/9783830445807 - am 14.02.2026, 11:48:32. https://www.Inllbra.com/de/agb - Open Access -


https://doi.org/10.14361/9783839445907
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Axiom | | 79

lichkeit, eigene Gene in nachfolgenden Generationen weiterzugeben, groBer.'"*

Dieses Theorem legt fest, dass der Fortpflanzungserfolg zum groBten Teil auf
einem Sorgesystem beruht, das durch eine Kalkulation determiniert ist, wobei
der Nutzen der Genweitergabe grofer ist als die Kosten, die dafiir aufgebracht
werden. Trivers konstatiert, dass die Sorge des Kindes durch die Fiirsorge der
Mutter beruhigt wird. Nichtdestotrotz stolen wir mit der Problematik einer jen-
seits der soziobiologischen Ebene organisierten Hilfstétigkeit zur Unterstiitzung
des Wachstums der Nachkommen auf eine ontologische Bedeutung des Termi-
nus Sorge. Die Bediirftigkeit des Kindes beruht danach auf einer existenzialen

w115 In

apriorischen Dimension, wobei ,,In-der-Welt-sein wesenhaft Sorge ist.
diesem Sinne beruhigt die besorgte Welt die Bediirftigkeit des Kindes bzw.
weckt die Fiirsorge, jenes ,,Wollen und ... Wiinschen®, die nach Heidegger ,,on-
tologisch notwendig im Dasein als Sorge verwurzelt sind.«''®

Miitterliche Fiirsorge und Sorge des Gastes stehen zueinander in Wechsel-
wirkung. Der Gast steht lebenslang in der (allo)miitterlichen Schuld, die Fiirsor-
ge und Achtsamkeit der Wirtin bekommen zu haben, und die (allo)miitterlichen
Instanzen miissen fiir ein optimales Wachstum und die Heranbildung des Gastes
sorgen. Die im kooperativen Aufzuchtsystem gelibte Fiirsorge reguliert und sta-
bilisiert diese Asymmetrie, wie die Nutzen-Kosten-Rechnung bestitigt. Die Fiir-
sorge allomiitterlicher Instanzen, die fiir die Bedingungen einer Vertrautheit in
der Welt sorgen, weckt jedoch das Besorgen des Kindes. Der Gast geniefit un-
mittelbar das Vorrecht, in der besorgten Welt untergebracht zu werden. Diese
besorgte Welt ist eine Welt, in der die (allo)miitterlichen Instanzen dafiir sorgen,
alle Bediirfnisse der Neugeborenen zu decken angesichts dessen, dass er zu Hau-
se ist. Der asymmetrische Kommunikationspfeil der parasitiren Okonomie wird
von der miitterlichen Sorge reguliert durch die im Gast geweckte Sorge, auf-
grund der er sein mit Privilegien ausgestattetes Nest abgibt an die lebenslange

117

Schaffung extrauteriner Immunitétsysteme. ' Infolgedessen kann man dem Ar-

114 Vgl. zur ausfiihrlichen Erklarung des Gesamtfitness-Begriffs Hamilton, W. D.: ,,The
evolution of altruistic behavior”, in: The American Naturalist 97, S. 354-356, zit. n.
S. Blaffer-Hrdy: Mutter Natur, S. 88.

115 M. Heidegger: Sein und Zeit, S. 193.

116 Ebd., S. 194.

117 Vgl. Sloterdijk: ,,Diese Sonderentwicklung ist ganz offensichtlich deswegen moglich
und erfolgreich, weil sich die Menschen vom ersten Moment ihrer Existenz an
einem exouterinen Immunzusammenhang schaffen, der ihr Uberleben garantiert.” P.

Sloterdijk: Negative Gynékologie und transindividuelle Immunitit, S. 39.

https://dol.org/10.14361/9783830445807 - am 14.02.2026, 11:48:32. https://www.Inllbra.com/de/agb - Open Access -


https://doi.org/10.14361/9783839445907
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

80 | Matrixiale Philosophie

gument Peter Sloterdijks folgen, dass die Innenweltlichkeitsposition ontologisch

eine luxurierte Stellung sei.'"®

Was Heidegger die Sorge nennt, ist die Selbstabsicherung des Verwohnungzusammen-
hangs. Diese Riickkopplung wird nétig, weil die Unwahrscheinlichkeit des luxurierenden
Zustandes einen Gefdahrdungsinn freisetzt; sie wird moglich, weil dem verwohnten Tier
,werdende Mensch‘ mit seinem Hochleistungsgehirn, seinen angeborenen Werfequalitéiten
und seiner Versohnung mitgegeben sind. Aus dem Verwdhnungsprozel entsprungen,

. . I . . . 119
miissen diese evolutionédr erworbenen Begabungen der weiteren Verwohnung dienen.

Dieses Theorem trifft auf das zu, was Heidegger in seiner Analytik des Daseins
,,das Sein des Daseins als Sorge“120 nennt — die Tatsache, dass ,,die durchschnitt-
liche Alltiglichkeit des Besorgens [...] sich bei dem nur ,Wirklichen® beruhigt.
Diese Beruhigung schlieit eine ausgedehnte Betriebsamkeit des Besorgens nicht
aus, sondern weckt sie.«!!
Daseins entspricht einer besorgten Welt, in der das Dasein ausgeliefert ist und
wo die Wirtin fiir die Anforderungen des Gastes steht. Sie stellt eine innere Stel-

lung der Welt dar, ist Inbegriff der Innenweltlichkeit, in der sie den Gast unter-

Die Kehrseite der Sorge als Grundbestimmung des

bringt und aufgrund der er {iberhaupt in der Welt ist und zu ihrer Offnung steht.
Heidegger hat den Zusammenhang zwischen Sorge und Weltlichkeit explizit
festgelegt: ,,Zu ihm gehdrt nicht nur In-der-Welt sein, sondern Sein bei inner-

weltlichen Seienden.“'?? Und an anderer Stelle heiBt es:

Denn faktisches Existieren ist nicht nur tiberhaupt und indifferent ein geworfenes In-der-

Welt-sein-konnen, sondern ist immer auch schon in der besorgten Welt aufgegangen.'”

Gleichurspriinglich bestimmt diese Konstellation jedoch die Grundart dieses
Seienden, nach der es an die besorgte Welt ausgeliefert ist (Geworfenheit).'** Die
Asymmetrie ergibt sich, wenn der Nachwuchs in der besorgten Welt ankommt.
Eine besorgte Welt weckt in ihm die Aufforderung, seine Bediirfnisse zu erfiil-

118 Vgl. dazu Sloterdijk: ,,Der Mensch luxuriert ontologisch, weil er luxuriert physiolo-
gisch, weil er in einem Treibhaus lebt, das offensiv stabilisiert werden muss.“ P. Slo-
terdijk: Nicht gerettet, S. 192.

119 Ebd., S. 192.

120 M. Heidegger: Sein und Zeit, S. 191-196.

121 Ebd, S. 195.

122 Ebd, S. 212.

123 Ebd, S. 252.

124 Ebd., S. 199.

https://dol.org/10.14361/9783830445807 - am 14.02.2026, 11:48:32. https://www.Inllbra.com/de/agb - Open Access -


https://doi.org/10.14361/9783839445907
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Axiom | | 81

len, und nach der von Trivers dargelegten Regel weckt die versorgende Wirtin
sogar die Anforderungen des Nachwuchses, so wie Heideggers ontologische Be-
schreibung des Daseins es beschreibt: Die ,,besorgte Welt offenbart so etwas,
wie eine Flucht des Daseins von ihm selbst als Selbst sein kénnen.«'>

Das Ankommen in der besorgten Welt weckt die Sorge als Grundbestim-
mung der Innenweltlichkeit. Sie wird durch die allomiitterliche Fiirsorge stabili-
siert, die wiederum Erschlossenheit und Weltlichkeit bedingt und Sorge bereitet,
die vom Mit-sein der Anderen beruhigt wird. Das in der Angst enthiillte Unheim-
liche, ,,nicht zu Hause sein“ und die Flucht davor ist nach Heidegger eine

Grundbestimmung, die angesichts des Ankommens in der Welt geweckt wird.

Die durchschnittliche Alltdglichkeit des Daseins kann demnach bestimmt werden als das
verfallend-erschlossene, geworfen-entwerfende In-der-Welt-sein, dem es in seinem Sein

bei der ,Welt* und im Mitsein mit Anderen um das eigenste Seinkénnen selbst geht.'?

Nach diesem Ansatz bedeutet das Mit-sein der Mutter, das als Innerlichkeit zur
Besetzung zur Verfligung steht, einen fiirsorgenden Agenten, der im Besorgen-
den die Sorge weckt. Insofern ist die Fiirsorge der Regulator der Nutzen-Kosten-
Rechnung, aufgrund der die luxurierende Position des Nachwuchses die beunru-
higende Sorge des Kindes weckt und einen weiteren Umzug vorbereitet. Die be-
sorgende Fiirsorge weckt die Sorge des Besorgens, und die Sorge reguliert die
Fiirsorge.

Das altruistische Verhalten der mutterzentrierten Welten 1ésst sich durch den
Wirkungskreis zwischen der Fiirsorge und Sorge des Besorgtes erkldren, was
durch die Sorge des Gastes um beste Anpassungskonditionen und darum, diese
dem AuBlen gegeniiber zu konservieren und zu stabilisieren, reguliert wird: Die
Miitter sind Konserviererinnen der Luxusbedingungen zur Stabilisierung der
Umwelt ihrer Giste.

125 Ebd., S. 184.
126 Ebd., S. 181.

https://dol.org/10.14361/9783830445807 - am 14.02.2026, 11:48:32. https://www.Inllbra.com/de/agb - Open Access -


https://doi.org/10.14361/9783839445907
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

82 | Matrixiale Philosophie

2.5 Welt-innerliche Dimension des Besorgens

Das Neugeborene erhilt die Fiirsorge und Achtsamkeit (allo-)miitterlicher Ins-
tanzen, was schon nach dem Argument der asymmetrischen parasitologischen
Okonomie die Anfangsposition des Gastes bezeichnet — eine Position des luxu-
rierenden Vorrechts, altruistisch besorgt zu werden. Der Neugeborene kommt in
eine Welt, die ihn empféngt und die er als Gast behaust. Seine Behausung in
einer besorgten Welt umfasst die Grundbestimmung zur Innerweltlichkeit im
Haus der Wirtin. Aus dieser (Fiir)Sorge-Wechselwirkung folgt der Umstand,
dass der Gast dazu neigt, seine Luxusstelle zu konservieren und sich an die bes-
ten Bedingungen anzupassen. Danach kdnnte man die ontologischen Konse-
quenzen einer parasitiren Okonomie ziehen in dem Sinne, dass es durch eine
Grundbestimmung des Daseins stabilisiert und reguliert wird, ndmlich durch die
Sorge’”
tion der Innerlichkeit mit der Welt befindet. Heidegger fragt:

, und daher auch des Besorgens, insofern sich das Dasein in einer Rela-

Zeigt sich fiir das besorgende In-der-Welt-sein mit dem innerweltlich begegnenden Seien-

den, d. h. Innerweltlichkeit, nicht so etwas wie Welt?'?®

Die Innerlichkeitsrelation bedeutet danach eine Beziehung von Wirtin und Gast,
aufgrund der der Gast von jemand anderem beherbergt wird und bei der er in
dessen Innerem Platz nimmt. Was nun die innere Stellung des Gastes betrifft, so
besteht diese weniger in einem versorgend schiitzenden Ort als in einer Relation,
einer Beziehung, einer Verbindung, durch die sowohl er als auch die Wirtin ko-
evolutiv mit(einander) wachsen und miteinander sind. Aus diesem Innerlich-
keitsbezug heraus kann dem Ausdruck ,,Besorgen® und Fiirsorge eine existenzia-
le Dimension beigemessen werden. In Anlehnung an Heideggers Fundamental-
ontologie bezeichnet das ,,Besorgen” einen Innerlichkeitsbezug zur Welthaftig-
keit,' und die Fiirsorge ist ,,ein Mitdasein, das fiir das In-der-Welt-sein existen-

zial konstitutiv bleibt.“"** Sowohl die Fiirsorge als das Besorgen lassen sich auf

127 Vgl. Heidegger: ,,.Das Selbst ist existenzial nur abzulesen am eigentlichen Selbsts-
einkdnnen, das heif3t an der Eigentlichkeit des Seins des Daseins als Sorge*. Ebd., S.
322.

128 Ebd., S. 72.

129 Vgl. Heidegger: ,,Gegeniiber diesen vorwissenschaftlichen, ontischen Bedeutungen
wird der Ausdruck ,Besorgen‘ in der vorliegenden Untersuchung als ontologischer
Terminus (Existenziell) gebraucht als Bezeichnung des Seins eines moglichen In-
der-Welt-seins.“ Ebd., S. 57.

130 Ebd., S. 121.

https://dol.org/10.14361/9783830445807 - am 14.02.2026, 11:48:32. https://www.Inllbra.com/de/agb - Open Access -


https://doi.org/10.14361/9783839445907
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Axiom | | 83

die existenziale Dimension der Sorge zuriickfiihren, durch die Innenweltlich-
keitsbeziige dargestellt werden.

Sich auf den Umstand stiitzend, dass der Korper der Miitter fiir den Gast ein
schon Mitdasein ist, hat die parasitire Asymmetrie ihre Kehrseite in dem Um-
stand, dass der Gast sich in ihrem Inneren befindet. In dieser Weise evolviert die
Mutter koevolutiv mit dem Gast, da sie seine Umwelt umfasst, wihrend er nur
Teil der miitterlichen Umwelt ist. Der Wirtin/Gast- bzw. Mutter/Kind-Charakter
und seine Bedeutung kann nur relational verstanden werden. Die Innerweltich-
keit des Gastes bezeichnet ein Besorgen'
fiir ihn sorgt. Das Endomilieu des Gastes, das Besorgen, trifft zusammen mit der

" und die Mutter ein Mitdasein, da sie

Fiirsorge der Mutter, die durch die Sorge des Gastes reguliert wird.

Heideggers wohl wichtigster Beitrag zur Analytik der Sorge als existenzia-
lem Begriff besteht darin, dass das Besorgen eine Grundbestimmung der Innen-
weltlichkeit bedeutet; ja, mehr noch: Das Besorgen ist ein Zeichen des In-Seins,
dessen Grundstruktur durch die Sorge bestimmt wird."”” So ist die von Heideg-
ger angedeutete Doppelstruktur des Terminus Sorge einerseits ein ,,schon-sein
als eine vorontologische Selbstauslegung des Daseins (oder ,,im sich-vorweg-
sein als sein“'*® als das Seinkdnnens, das durch die Freiheit bestimmt wird), an-
dererseits deutet die Sorge ein ,,Sein-bei® an" 4, eine deutliche, relationale und
nidhere Seinsart, die in einem Innerweltlichkeitsbezug steht. Infolgedessen ist das
innerweltlich Seiende auch gekennzeichnet durch ein Bei-Sein, dessen Fiirsorge
auf die Géste gerichtet ist.

Heideggers Innenseinanalytik folgend, konnte festgestellt werden, dass Mut-
ter ein Mitdasein bleibt, fiir das das In-der-Welt-Sein existentiell konstitutiv
ist."* Das Mitdasein des Kérpers der Mutter bezeichnet eine innerweltliche Be-
ziehung mit den Anderen."® Die gekoppelte und geteilte Mit-welt zwischen Gast
und Wirtin bestimmt die Innerweltlichkeit des Korpers der Mutter zum Gast. Die

131 Vgl. Heidegger: ,,Zeigt sich fiir das besorgende In-der-Welt-sein mit dem innerwelt-
lich begegnenden Seienden, d.h. dessen Innerweltlichkeit, nicht so etwas wie Welt?*
Ebd., S.72.

132 Heidegger: ,,Das Sein-bei ... ist Besorgen, weil es als Weise des In-Seins durch des-
sen Grundstruktur, die Sorge, bestimmt wird.” Ebd., S. 193.

133 Ebd.

134 Ebd, S. 192.

135 Vgl ebd,, S. 121.

136 Heidegger: ,,Die Welt des Daseins ist Mitwelt. Das In-Sein ist Mitsein mit Anderen.
Das innerweltliche Ansichsein dieser ist Mitdasein.“ Ebd., S. 118.

https://dol.org/10.14361/9783830445807 - am 14.02.2026, 11:48:32. https://www.Inllbra.com/de/agb - Open Access -


https://doi.org/10.14361/9783839445907
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

84 | Matrixiale Philosophie

Mutter wird ein innenwelticher Raum fiir den Gast, da das Besorgen wesenhaft
den Innencharakter der Welt in sich birgt.

Die parasitire Beziehung zwischen Wirtin und Gast etabliert auf der existen-
zial-ontologischen Ebene eine innerweltliche Ontologie: Das Mitdasein sowohl
des Korpers der Mutter als auch das Bei-sein des Besorgens (Gast) bilden ein
existenzielles In-der-Welt-Sein, denn nur, wenn der Gast im Korper der Mutter
unterkommt, bildet ihr Korper die umweltlich besorgte Mitweltm, da die Mutter
nur in der Welt schon mit ist und bei Anderen.'*®

Die Mutter verweist auf ein Endomilieu, auf ein In-Sein, eine Innerlichkeit,
deren korrelativer existenziell-ontologischer Ausdruck ein Dort ist, in dem die
Ankommenden empfangen werden, da die Mutter ein In-Sein und eine Mitwelt
mit den Gésten zusammenfasst: Das Besorgen bezeichnet das innenweltliche Da-
Sein der Mutter.

3. Demonstratio II: Fiir eine Ontologie der Innenweltlichkeit:
Der Korper der Mutter als Endomilieu

3.1 Der Korper der Mutter als Milieu fiir den Gast

Der Gast findet Unterkunft im Korper der Mutter. Ihr Kérper hat die Kompetenz,
einen Raum fiir den Fremden zu schaffen, in dem sie denjenigen, die bei ihr
unterkommen, als Umgebung fiir ontogenetische Entwicklungen dient. Bei ihr
sind die Umweltbedingung zur Entwicklung des Organismus gegeben, zum Bei-
spiel, bei den Sdugetieren, das innerkdrperliche Milieu der Mutter und die Nahr-
stoffe im Protoplasma, mit denen sie ihre Eizelle versorgt, oder, bei den Honig-
bienen, das Futter, das von anderen Mitgliedern des Volkes bereitgestellt wird."*’
Der Korper der Mutter vermag in sich die Entwicklung der Nachkommenschaft
zu fordern, wobei er die Umwelt der in ihm behausten Géste darstellt. Diese ana-
tomische Tatsache 10st die Frage der ontologischen Bedingungen der Innenrela-
tion zwischen Gast und Wirtin, wie Sloterdijk feststellt:

Es geht dabei um nicht weniger als die Frage, ob der Korper des Weibchens selber das

Endomilieu fiir die eigene Brut bilden kann [...] Es entsteht hier das integrale Mutterge-

137 Heidegger: ,,Das Mitsein ist ein existenziales Konstituens des In-der-Welt-seins. Das
Mitdasein erweist sich als eigene Seinsart von innerweltlich begegnendem Seien-
dem. Sofern Dasein iiberhaupt ist, hat es die Seinsart des Miteinanderseins.” Ebd., S.
125.

138 Vgl. ebd., S. 125.

139 Vgl. S. Blaffer-Hrdy: Mutter Natur, S. 80.

https://dol.org/10.14361/9783830445807 - am 14.02.2026, 11:48:32. https://www.Inllbra.com/de/agb - Open Access -


https://doi.org/10.14361/9783839445907
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Axiom | | 85

schopf, die Sdugertiermutter, die mit ihrem Korper zum einschlieBenden Milieu ihrer

Nachkommen wird.'*

Doch nicht alle miitterlichen Korper verfiigen iiber denselben Unterkunfisgrad.
So beherbergt bei den Sdugetieren im Gegensatz zu anderen Lebewesen (deren
Entwicklung als Einzelwesen in miitterlichen Korper nur partiell gbetrieben
wird) der miitterliche Kérper den Embryo fiir eine bestimmte Zeit, und nach dem
Abgang des Fotus sorgt die Mutter fiir die Erweiterung des Bildungstriebes der
Gebarmutter duflerlich und in der Welt innerlich. In dem Moment, in dem der
Gast das intrauterine Nestprivileg verldsst und eintritt in die Welt, setzt das Neu-
geborene einen ,In-Umwelt-Treibhaus-zu-Sein*'*'-Trieb in Gang, durch den es
im (symbolischen) miitterlichen ,,Schof8* beherbergt wird und eine dyadische
Umwelt bildet, in der das Einzelwesen auf sein Ganzwerden und seine Selbst-
verwirklichung zielt.'* Fiir solche Lebewesen bedeutet die Mutter ihre Um-
welt'*
lungsprozesse, dass die Anpassung der Géste an neue Bedingungen die Unter-
kunft im miitterlichen Kérper voraussetzt '*, da die miitterliche Behausung alle
ersten Anpassungsbedingungen beinhaltet.

, das heit nach Blaffers-Hrdys Studie iiber embryologische Entwick-

140 P. Sloterdijk: Negative Gynékologie, S. 40.

141 Vgl. dazu ausfiihrlich: Die Lichtung denken oder: Die Welterzeugung ist die Bot-
schaft in: P. Sloterdijk: Das Menschentreibhaus, S. 25-57.

142 ,Das traditionelle soziale Feld baut sich konzentrisch um den primédren Inkubator,
die naturwiichsige Mutter-Kind-Zone, herum auf [...] Sprechende Gemeinschaften
sind jedenfalls dazu verurteilt, ein kollektives exouterines Immunkonstrukt hervor-
zubringen.” P. Sloterdijk: Negative Gynidkologie, S. 43.

143 Vgl. Blaffer-Hrdy: ,,Fiir die Lebewesen wie Primaten ist die Mutter die Umwelt —
zumindest ist sie wihrend der am meisten gefdhrdeten Phase im Leben eines jeden
Individuums der wichtigste Bezugspunkt.“ S. Blaffer-Hrdy: Mutter Natur, S. 95.

144 Vgl. zur miitterlichen Einwirkung auf die Umwelt des Neugeborenen Blaffer-Hrdy:
,»Was Miitter sind und was sie tun, kann Anpassungen an neue Bedingungen erleich-
tern oder erschweren, es kann ihre Jungen (iiber die Laktation) mit den eigenen Im-
munabwehrkriften ausstatten oder ihnen auf andere Weise Wettbewerbsvorteile mit
auf den Weg geben. Derartige ,Forderprogramme‘ konnen sogar schon vor der Be-

fruchtung einsetzen.* Ebd.

https://dol.org/10.14361/9783830445807 - am 14.02.2026, 11:48:32. https://www.Inllbra.com/de/agb - Open Access -


https://doi.org/10.14361/9783839445907
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

86 | Matrixiale Philosophie

3.1.1 Zusammenwirken parasitologischer Beziehungen:
Anpassungsrelation zwischen Wirtin und Gast

Die Anpassung der Wirtin an das Umfeld des Gastes und die Anpassung des

Gastes an die Umwelt der Mutter erfolgt in der Erschaffung einer Miz-Welt, her-

vorgebracht in einem koevolutiven Anpassungsprozess des Gastes an die Wirtin

und der Wirtin an den Gast.

Zwischen Gast und Wirtin vollzieht sich eine wechselseitige Bedingtheit,
denn ,,s0 ist nicht blo} der Parasit auf den Wirt, sondern auch der Wirt auf den
Parasiten angepasst.“'* Gast und Kérper der Mutter verschrinken ihre Systeme
untereinander und errichten eine Ko-Immunitétsstruktur unter der Bedingung,

146

,fur das Seinkénnen des Anderen® zu werden. — Diese weist auf eine Bezie-

hungsstruktur zwischen Wirtin und Gast hin, in welcher ,,der Parasit ein Rela-
tionselement ist.“'*” Er lebt geschiitzt im Korper seines Wirtes, und der Korper
der Wirtin gibt ihm Unterkunft. Parasit und Wirtin, Untergebrachter und Unter-
bringende, wachsen und bilden sich gemédll einer Anpassungsrelation, woraus
sich eine Umwelt ergibt, in der Wirtin und Gast zusammenwohnen. Die Auflen-
welt der Wirtin verwandelt sich durch die parasitire Bezichungsstruktur in die
Innenwelt des Gastes.'*® Das AuBen des Korpers der Mutter ist das Innen des
Gastes. Infolgedessen sollte es die relative Qualitdt des Auflens ausdriicken, das

sich in unmittelbarem Bezug mit einer Innerlichkeit des Anderen in der symbio-

145 Vgl. zum Umweltbegriff des Tierreichs Jakob von Uexkiill: ,,Es kann nicht wunder-
nehmen, dafl die Umwelt eines Tieres auch andere Lebewesen mit umschliefit. Dann
findet diese wechselseitige Bedingtheit auch zwischen den Tieren selbst statt und
zeigt das merkwiirdige Phidnomen, daf3 der Verfolger ebenso gut zum Verfolgten
paBt, wie der Verfolgte zum Verfolger. So ist nicht bloB der Parasit auf den Wirt,
sondern auch der Wirt auf den Parasiten angepasst.© Uexkiill, Jakob von: Umwelt
und Innenwelt der Tiere, S. 6.

146 Vgl. Sloterdijk: ,,Damit ist gesagt, dass zwei oder mehr Organismen ihre physischen
und psychologischen Immunsysteme ineinander verschranken und hierdurch gegen-
seitig zur Bedingung fiir das Seinkdénnen des Anderen werden.* P. Sloterdijk: Nega-
tive Gynédkologie, S. 41.

147 M. Serres: Der Parasit, S. 283. Vgl. weiterhin: ,,Wir bleiben fiir den Augenblick bei
den Elementen der Relation. Denn das Parasitentum ist eine elementare Beziehung,
ja das Bezichungselement.* Ebd., S. 279.

148 ,,Er lebt geschiitzt im Korper seines Wirts (in ihm oder auf ihm), der ihm als Umwelt
dient. Die Aullenwelt fiir ihn ist die Innenwelt eines anderen. Sein Auf3en ist ein In-
nen. Und damit zéhlt der Parasit nur wenige Feinde, und zwar aus dem einfachen
Grunde, weil er selten welche trifft.” Ebd., S. 300.

https://dol.org/10.14361/9783830445807 - am 14.02.2026, 11:48:32. https://www.Inllbra.com/de/agb - Open Access -


https://doi.org/10.14361/9783839445907
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Axiom | | 87

tischen Anpassungsrelation des Mit-Seins darstellen ldsst, was beinhaltet, dass
sich das Aufen des Einen gegen das Innen des Anderen tauschen ldsst.

Er verwandelt das Aufere in Inneres. Das ist das Netz des minimalen Diskurses. Es ist
stabil genug. Sklerotisch [...] Er minimiert also sein Risiko, indem er diese Feindseligkeit
in Gastfreiheit verwandelt, den eigenen Korper leicht verdndert und AuBlen gegen Innen

tiuscht.'*

In der Abhandlung des Bindungsforschers John Bowlbys iiber die enge Mutter-
Kind-Beziehung wird der relative Wert des Auflens und der absolute Wert des
Innens, das fiir die Anpassungsbedingungen des Neugeborenen entscheidend ist,
deutlich. Bowlby bezeichnet den gegenseitig bedingten Zusammenhang zwi-

schen Gast und Wirtin als ,,Umwelt der evolutiondren Angepasstheit 150

, um die
evolutiondre Relevanz der unmittelbaren Umwelt der Mutter fiir das Kind darzu-
stellen. Nach dieser These stellt die Mutter die 6kologische Nische des Kindes
dar. Auch wenn Bowlbys Idee, dass die Bindung des menschlichen Kindes an
die Mutter eine Umwelt bildet, die sich seit dem Pleistozdn kaum gewandelt hat,
cher skeptisch betrachtet werden kann,"' soll hier doch seine These iibernom-
men werden, dass die Bindung Mutter/Kind eine gegenseitige Bedingtheit dar-
stellt, aus der sich eine Umwelt bilden ldsst.

149 Ebd., S. 300f.

150 Vgl. Blaffer-Hrdy iiber den Begriff ,,Umwelt der evolutiondren Angepasstheit* von
John Bowlby: ,,.Bowlby bediente sich eines Konzeptes, das in den spéten dreifiger
Jahren von einem deutschen Psychologen entwickelt worden war: der ,normalerwei-
se zu erwartenden Umwelt des Menschen®. Er verdnderte dieses Konzept jedoch so,
dass er es ,strikter im Sinne der Evolutionslehre® definieren konnte, wobei der neue
Begriff [...] noch ausdriicklicher (fest)stellt, dal Organismen spezifischen Umwelt-
formen angepasst sind‘. Bowlbys neuer Begriff hiel ,die Umwelt der evolutionéren
Angepasstheit und meinte jene Jahrmillionen, in denen ,unser existierender Verhal-
tensapparat sich wahrscheinlich entwickelte.* S. Blaffer-Hrdy: Mutter Natur, S. 127.

151 Im Laufe der Entwicklung der evolutiondren Psychologie und der Fortsetzung von
Bowlbys EEA-These wurde ernsthaft um die Periodizitéit solcher Angepasstheit ge-
stritten. Vgl. ebd., S. 129-131.

https://dol.org/10.14361/9783830445807 - am 14.02.2026, 11:48:32. https://www.Inllbra.com/de/agb - Open Access -


https://doi.org/10.14361/9783839445907
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

88 | Matrixiale Philosophie

3.2 Wechselseitige Bedingtheit zwischen Um- und Innen-Welt

3.2.1 Innenrelationen und Bedeutung der GroRe: Parasitologische
Relationen setzen eine Mutter erster Ordnung voraus, die sich
in sich beinhaltet

Die Mutter stellt eine Relation der Innerlichkeit mit dem in ihr beherbergten

Gast dar. Sobald sie das Kind in threm SchoB3 unterbringt, entsteht ein Relations-

feld Gast/Wirtin, durch das ein intersubjektiver Raum gebildet wird, entspre-

chend der gegenseitigen Anpassungseignung.

In dieser Weise bedeutet die Mutter eine Behausung fiir das Kind, und das
Kind befindet sich im Inneren des miitterlichen Korpers. Mutter und Kind fligen
sich zusammen zu einer Umwelt, in der beide nicht nur dieselbe Lebenssphire
teilen, sondern miteinander als Einheit ihre Entwicklung vorantreiben. Die An-
passung im Korper des ,,grofen Behiltnisses ist eine ontologische Relation des
inneren Raums, in dem Wirt und Gast zusammenfallen, und der Korper der Mut-
ter etabliert eine Innerlichkeitsrelation mit dem Gast. An dieser Stelle muss das
evolutionsbiologische Theorem Hugh Millers ,,Insulation gegen selektive Pres-

152 . . . . . .
“* erwdhnt werden, wonach der extrauterine Bildungstrieb von einer Bil-

sion
dung der zu behausenden parasitidren Feldrelationen handelt, dessen Ziel es ist,
bessere Sicherungsbedingungen zur Aufzucht des Nachwuchses zu schaffen. Die
Gast-Wirtin-Beziehung bildet eine dkologische Nische, durch die der Bezug der
Welt zum Gast garantiert wird — aber nur unter der Voraussetzung, dass die Mut-
ter als zweite biosoziologische Institution mit der Distanzierung zur alten Natur
,mit der stabilen Entwicklung eines Sicherheitsgefiihls im Vertrauen auf den an-
deren wirkt.«'>?

Der Gast beherbergt sich in der von der Wirtin besorgten Stabilisierung, und
die Wirtin bildet einen Insulationsmechanismus zum Gast, der wiederum im
Korper einer Mutter hoherer Ordnung unterbracht ist: Mutter-Erde, Mutter-Natur
etc. In dieser Weise ist der Gast ein Haustreiber in der Wirtin, und die Wirtin gilt

als Treibhaus des Gastes und ist zugleich ein Haustreiber der Welt."™*

152 Vgl. Miller, Hugh: Progress and Decline. The Group in Evolution, Oxford: Per-
gamonn Press 1964.

153 Blaffer-Hrdy: Mutter Natur, S. 67.

154 Vgl. Sloterdijk: ,,Was Heidegger als das ,Ge-stell* benennen und als fatales Seinsge-
schick verstehen wird, ist zunachst nichts anderes als das Gehduse, das Menschen,
die Lebe-Wesen sind, die nicht zur Welt, sondern ins Treibhaus kommen —freilich
ein Treibhaus, das die Welt bedeutet.” Sloterdijk, P.: Nicht gerettet, S. 189.

https://dol.org/10.14361/9783830445807 - am 14.02.2026, 11:48:32. https://www.Inllbra.com/de/agb - Open Access -


https://doi.org/10.14361/9783839445907
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Axiom | | 89

Bei der Bildung der Innenrelationen spielt die Ordnung der GroB3e eine zent-
rale Rolle vor dem morphologischen Hintergrund, dass der Gast sich in einem
groBeren Korper beherbergt. Die Sonderstellung des Gastes besteht in einer In-
nerlichkeitsstellung, woraus folgt, dass er von einem Groferen umfasst werden
soll. Die Wirtin ihrerseits kann aufgrund ihrer gréBeren GroBe nicht vom Gast
beinhaltet werden.

Wihrend sich der Gast im Innen der Wirtin niederldsst und die Mutter die
Behausung des Kindes darstellt, kann die Umwelt der Mutter nicht vom Gast
umfasst werden. Der Unterschied zwischen der Innerlichkeit der Mutter dem
Nachwuchs gegeniiber besteht darin, dass die groBe Wirtin sich dem niederen
Gast zusammen mit ihrer Umwelt als geschlossene Einheit darstellt, wéhrend
ihre Totalitdt mit ihrer Umwelt vom Gast nie erfasst werden kann — es sei denn,
das grofte Behiltnis wiirde sich dafiir eignen, sich selbst zu beobachten, was je-
doch nur bei einer metaphysischen Bedeutung (,,Grof8e Mutter*) der Fall wire.
Die Umwelt der Mutter umfasst die Umgebung des Gastes, sein in sich Seiendes,
das von der Behilterin, nimlich die Mutter, beobachtet wird.'>

So wichst jede hohere Umwelt mit der steigenden Zahl von Wirkungen, die
sie enthalt und ndhert sich immer mehr der Umgebung an, die sie umschlief3t.
Dabei ist gleichgiiltig, ob wir uns diese Umgebung wiederum als Umwelt eines
héheren Wesens denken wollen oder nicht."*® Entsprechend ist die Beobachtung
zweiter Ordnung der Anfangspunkt symbiotischer Mit-Relationen entsprechend
der Innerlichkeit Mutter-Mensch, Mutter-Tier, Mutter-Pflanze etc. Das Innen der
Mutter ist die Umwelt des Gastes, wahrend die Umwelt der Mutter nicht vom
Gast erfassbar ist, jedoch von einer grofleren Mutter, und so ad infinitum, es sei
denn, man setzte eine Mutter erster Ordnung voraus, die allen anderen Miitter
und auch sich selbst in sich beinhaltet. Diese Mutter erster Ordnung wird hier
definiert (bzw. postuliert) als eine Mutter, die alle Miitter in sich beinhaltet, be-
herbergt und beheimatet. Sie ist die Mutter-Matrix, die sich durch autooperative
Techniken selbst beherbergt. Sie ist die absolute Innerlichkeit oder das Endomi-
lieu, das nicht im Auflen widerspiegelbar ist, da es sich selbst beobachtet.

155 Dazu von Uexkiill, J: ,,Je mehr sich die Innenwelt durch den Ausbau solcher Struk-
turen bereichert, umso groBer und reicher wird auch die Umwelt der Tiere. Daher
umfasst die Umwelt des ndchst hheren immer wieder die Umwelt des nédchst niede-
ren. Und wenn man sich die Tiere als Beobachter denkt, so wird jedes Mal die Um-
welt des hoheren Tieres als die Umgebung des niederen Tieres gelten konnen, in der
es von diesem beobachtet wird.”“ J.Uexkiill: Umwelt und Innenwelt der Tiere, S.
252.

156 Vgl. ebd., S. 252.

https://dol.org/10.14361/9783830445807 - am 14.02.2026, 11:48:32. https://www.Inllbra.com/de/agb - Open Access -


https://doi.org/10.14361/9783839445907
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

90 | Matrixiale Philosophie

3.2.2 Innenweltlichkeit in Rickkopplung mit Umweltlichkeit
Wie jedes Element ist jedes Lebewesen von allen Seiten von Faktoren umgeben,
die auf es einwirken. Das Tier etwa umgibt eine Gesamtheit von Elementen, die
seine Umgebung bilden. Ein Tier, eine Pflanze oder ein Stein kdnnen von den-
selben Faktoren und Elementen umgeben sein, haben jedoch nicht dieselbe Um-
welt.

Die Umgebung stellt die Basis dar fiir die allgemeinen Bedingungen zur Be-
trachtung der Umwelt eines Organismus."’ In einem Akt eidetischer Abstraktion
"*¥ _ nicht jedoch die Um-

welt. Sie kann keineswegs als nicht Vorhandenes vorgestellt werden, weil sie
160

konnte man sich ein Element ohne Umgebung denken

Teil der inneren Organisation des Tieres ist'’, Projektion seiner Gegenwelt.

In diesem Sinne grenzt der Okologe und Biologe Jakob von Uexkiill die aus
objektiven physischen Elementen (Qualititen) bestehenden du3eren Faktoren der
Umgebung ab von der Gesamtheit der Aspekte in der unmittelbar erfahrenen
Umgebung, mit der ein Element in wechselwirkendem Verhéltnis steht: die Um-
welt. Die Umgebung ist immer da und gleich. Sie héngt aber davon ab, was von
der Gesamtheit, die einen Korper umgibt, auf ihn wirkt und wie es sich in sei-
nem Innen widerspiegelt.'®' Die Umwelt steht in engerer Wechselwirkung mit
der inneren Organisation des Organismus, etwa durch Rezeptoren (beim Tier:
Nerven), die die Aufgabe haben, dulere Impulse und Reize aufzunehmen und zu
erfassen. Im Gegensatz zur Umgebung, die fiir zwei verschiedene Lebewesen
gleich sein kann, bilden Organismus und Umwelt immer eine zusammenhéngen-
de, in sich geschlossene Einheit. Die Umwelt umfasst demnach die vom Tier
aufgebaute und verarbeitete Gesamtheit oder Totalitdt des Feldes, das mit dem

157 Vgl. Uexkiill: ,,Werfen wir erst einen Blick zuriick auf die Umwelten der verschie-
denen Tiere, die wir betrachtet haben so erkennen wir, daf iiberall unsere eigene
Umgebung die gemeinsame Basis fiir alle Betrachtungen abgegeben hat.“ Ebd., S.
248.

158 Vgl. Uexkiill: ,,Man kann sich wohl die von uns gesehene Umgebung des Tieres
wegdenken und sich ein Tier isoliert vorstellen.” Ebd., S. 196.

159 Vgl. Uexkiill: ,,Man kann sich aber nicht ein Tier isoliert von seiner Umwelt denken,
denn diese ist nur als eine Projektion seiner Gegenwelt richtig zu verstehen. Und die
Gegenwelt ist ein Teil seiner eigensten Organisation.” Ebd.

160 Ebd.

161 Uexkiill: ,,Wéhrend die Umwelt sich dndert, bleibt die Umgebung im wesentlichen
unverdndert, weil sie eben die Umwelt des Beobachters und des Tieres darstellt.
Ebd., S. 249.

https://dol.org/10.14361/9783830445807 - am 14.02.2026, 11:48:32. https://www.Inllbra.com/de/agb - Open Access -


https://doi.org/10.14361/9783839445907
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Axiom | 91

Tier ein unaufldsliches Ganzes bildet.'® Das, was auf das Tier einwirkt, wird be-
stimmt durch eine selektive Programmierung und den Aufbau der Rezeptoren,
sodass seine Umwelt nur einen Teil der Umgebung umfasst — ndmlich nur das,
was auf die erregbare Substanz des Tierkdrpers zu wirken scheint.'®
und Umgebung aber nédhern sich an in dem Male, in dem sich die Umwelt (im

Gegensatz zur Umgebung) verdndert, und zwar infolge einer Vergroflerung des
164

Umwelt

Umweltraumes.

Jeder Organismus setzt sich aus physiologischen Elementen zusammen und
ist gekennzeichnet durch einen Bauplan, durch den von auBlen aufgenommene
Reize in Erregungen verwandelt werden'®
spezifische Relation mit dem AuBen tritt und ,,in einer fremden Welt* gleichsam
als ,,eigene Welt geschaffen* wird. Jedes Tier trigt seine Umwelt wie ein un-

, sodass er in eine individuell-

durchdringliches Gehiuse seinen Lebtag mit sich herum.'® Das Innere des Or-
ganismus steht aufgrund der hervorgerufenen Anpassungsfelder zwischen der
Innenwelt des Tieres und der AuBlenwelt in einem unmittelbaren Wechselwir-
kungsbezug mit ihr,'®’ das heiBt, seine Umwelt wiichst, wird immer groBer.

3.2.3 Innenwelt-Umwelt-Korrelation:

eine geschlossene wechselwirkende Einheit
Alle lebenden Organismen gleichen sich darin, dass sie sich an ihre Umgebung
anpassen. Jedes von ihnen aber besitzt seine eigene Umwelt, die in Uberein-
stimmung mit der inneren Organisation aufgebaut ist.'® Der feine Kérper einer

162 ,,.Die Umwelt, wie sie sich in der Gegenwelt des Tieres spiegelt, ist immer ein Teil
des Tieres selbst, durch seine Organisation aufgebaut und verarbeitet zu einem un-
aufloslichen Ganzen mit dem Tier selbst.“ Ebd., S. 196.

163 Uexkiill: ,,Die Umwelt ist immer nur ein Teil der Umgebung, der auf die erregbare
Substanz des Tierkorpers wirkt, und mit der Vereinfachung der ganzen Bauart ver-
einfacht sich auch die Bauart der erregbaren Substanz.“ Ebd., S. 249.

164 Uexkiill: ,,So wichst jede hohere Umwelt mit der steigenden Zahl von Wirkungen,
die sie enthdlt, und néhert sich immer mehr der Umgebung, die sie umschlieft.”
Ebd., S. 252.

165 Vgl. ebd., S. 13f.

166 J.v Uexkiill: Umwelt und Innenwelt der Tiere, S. 219.

167 Uexkiills ,,Umweltlehre” befasst sich mit den physiologischen Wechselwirkungen
von Organismen mit bestimmten Bereichen der Umgebung.

168 Arnold Gehlens Kommentar zu Uexkiills Umwelttheorie: ,,er achtete dabei besonde-
res auf die Frage, welche Sinnesreize einem Tiere kraft seiner besonderen Ausstat-

tung mit Sinnesorganen allein gegeben sein konnen, und kam zu der Ablehnung der

https://dol.org/10.14361/9783830445807 - am 14.02.2026, 11:48:32. https://www.Inllbra.com/de/agb - Open Access -


https://doi.org/10.14361/9783839445907
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

92 | Matrixiale Philosophie

Qualle etwa besteht fast nur aus Rezeptionsnerven und kommt mit seiner Umge-
bung offenbar anders in Beriihrung als der Korper des Menschen. So kann be-
hauptet werden, dass die Ganzheit der Gegenstidnde, mit welcher der Kdrper
eines Tiers in Beriihrung kommt, seine Umwelt darstellt. Sein Korper soll ausge-
stattet sein zum Empfang von Erregungen der AuB3enwelt, und seine innere Or-
ganisation bestimmt die Wirkung der Umgebung auf sich, was wiederum die
Umwelt bildet.

Jakob Johann von Uexkiills wesentlicher Punkt besteht in der Wechselbezie-
hung zwischen der Umwelt und der inneren Organisation lebendiger Individuen.
Zunichst hebt er hervor, dass jedes Individuum aufgrund seiner inneren Organi-
sation zwar anders ist, aber dennoch dieselbe Umgebung anderer Individuum
teilt.'® Dies entspricht jeweils einer eigenen Umwelt, ergo hat jede Art ihre
eigene, artspezifische Umwelt. Dieser Unterscheidung zwischen Umwelt und
Umgebung folgt jedoch die Aussage, dass der Bauplan jeder Individuation die
Grenze der Umwelt des Tieres bestimmt.'” Der ,Bauplan“ oder die innere
Struktur eines Tieres und seine Umwelt bilden unmittelbar eine Einheit.'”' Das
heif3t, der Grad der Komplexitit der Umwelt einer Individuation hdngt unmittel-
bar ab von ihrer Bauart.'”> Die Umwelt ist bedingt durch den Bauplan des Orga-
nismus, das heiflit durch seinen Aufbau und seine Struktur, welche die Reize der
Umgebung auswahlt. Diese wiederum werden von der inneren Organisation des
Organismus bearbeitet, sodass sie die Grenze der Umwelt bestimmen. In dieser
Hinsicht bedeutet ,,Umwelt* nichts anderes als die Funktionsweise der inneren
Organisation eines Lebewesens im Zusammenhang mit seinem Aufen.

naiven Vorstellung, die den Tieren unsere Welt als ihre eigene zuschreibt, wihrend
in Wirklichkeit jede Art ihre eigene artspezifische Umwelt hat, zu deren Bewalti-
gung und Erfahrung sie ein System spezialisierter Organe besitzt. Kennen wir die
Sinnesorgane und Leistungsorgane eines Tieres, so kénnen wir seine ,Umwelt® re-
konstruieren.“ In Gehlen, Arnold: Der Mensch: seine Natur und seine Stellung in der
Welt, T.1, Frankfurt a.M.: Klostermann 1993, S. 80.

169 Vgl. J. Uexkiill: ,,Jedes variierende Individuum ist entsprechend seinem veridnderten
Bauplan anders, aber gleich vollkommen seiner Umgebung angepasst.“ Uexkiill,
ebd., S. 5.

170 Vgl. J. Uexkiill: ,,Denn der Bauplan schafft in weiten Grenzen selbsttéitig die Um-
welt des Tieres.“ Ebd.

171 Vgl. A. Gehlen: Der Mensch: seine Natur und seine Stellung in der Welt, S. 84.

172 Die Umwelt ist immer nur jener Teil der Umgebung, der auf die erregbare Substanz
des Tierkorpers wirkt, und mit der Vereinfachung der ganzen Bauart vereinfacht
sich auch die Bauart der erregbaren Substanz. Vgl. J. Uexkiill: ebd., S. 248-253.

https://dol.org/10.14361/9783830445807 - am 14.02.2026, 11:48:32. https://www.Inllbra.com/de/agb - Open Access -


https://doi.org/10.14361/9783839445907
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Axiom | | 93

Nach Uexkiill ist der Bauplan eines Individuums definiert durch das Zusam-
menwirken jener Teile, aus denen es sich zusammensetzt. Thre Interaktion be-
stimmt sein Verhalten, setzt die Art und Weise fest, wie Prozesse ablaufen und
kennzeichnet seine Ganzheit als ein Plan oder eine Form.'” Dieser Bauplan bil-
det die innere Weltlichkeit des Organismus und ist bedingt von seiner Umwelt-
lichkeit'”, da er auBerhalb seiner selbst unbekannt ist. Jede Lebensform, jede in-
nere Lebensstruktur, ist wechselseitig von ihrer Umwelt bedingt, indem ihre In-
nenwelt in Wechselwirkung mit der Umwelt steht.'”
Auswahl der Reize der Umgebung, die auf das Nervensystem wirken und deren

Rezeptoren betreiben eine

Verhiltnis untereinander anzeigt, wie ,,Innenwelt und Umwelt miteinander zu-
sammenhéngen.“'’®

Die Umwelt also steht in unmittelbarer Riickkopplung mit der Innerweltlich-
keit des Organismus. Sie ist bedingt durch den Bauplan, das heiflt seinen Plan
und seine Struktur, die die Reize der Umgebung auswéhlen, und diese wiederum
werden bearbeitet von der inneren Organisation des Organismus, sodass sie die
Grenze der Umwelt bestimmen. Ein Lebewesen wird nach Uexkiill nicht als ein
Individuum oder eine Art untersucht, sondern als ein Geflige aus Art und Um-
welt.'”

In diesem Sinne ist die Umwelt fiir ein Tier ein Terrain, das nach seiner inne-
ren spezialisierten Ausstattung (sensorisches und motorisches Nervensystem) in
Wechselwirkung mit dem AuBen steht. Seine Umwelt ist sein Heim.'™

In der biologischen Theorie des 20. Jh. bezeichnet ,,Umwelt” weniger einen
Aspekt der Offenheit lebender Systeme; der Begriff beschreibt vielmehr den ge-
schlossenen Charakter einer Individuation, dessen (unbekannter) innerer Bau-
plan zentral fiir die Erregbarkeit der Umgebung in Bezug auf die Konstruktion
der Umwelt ist. Die offene Naturkraft wirkt innerhalb und auflerhalb des Tierrei-

173 Der Bauplan definiert, in welcher Form der Prozess ablduft, was der Zusammenwir-
kung der Teile zugrunde liegt. Vgl. ebd., S. 13f.

174 Vgl. ebd, S. 5.

175 Vgl. J. Uexkiill: ,,Ebenso objektiv wie die Faktoren der Umwelt sind, miissen die
von ihnen hervorgerufenen Wirkungen im Nervensystem aufgefasst werden. Diese
Wirkungen sind ebenfalls durch den Bauplan gesichtet und geregelt. Sie bilden zu-
sammen die Innenwelt der Tiere.“ Ebd., S. 6.

176 Ebd.

177 Vgl. Gehlen: Der Mensch: seine Natur und seine Stellung in der Welt, S. 85.

178 Dazu Gehlen: ,,Uexkiill vergleicht die Sicherheit, mit der ein Tier sich in seiner
Umwelt bewegt, mit der entsprechenden eines Menschen in seiner Wohnung.* Ebd.,
S. 83.

https://dol.org/10.14361/9783830445807 - am 14.02.2026, 11:48:32. https://www.Inllbra.com/de/agb - Open Access -


https://doi.org/10.14361/9783839445907
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

94 | Matrixiale Philosophie

ches unterschiedlich, was dazu fiihrt, dass verschiedene Umwelten in unmittelba-
rer Bedingtheit mit duflerer Kraft vollendet werden. Die Relation Innenwelt-
Umwelt bestimmt die umgebenden Grenzen, woran sich die Riickkopplungs-
struktur anschlief3t.

Die Mutterbeziechung wurde oben als eine parasitologische Beziehung be-
zeichnet, die darin besteht, dass ein Gast sich im Koérper der Mutter niederldsst,
sich an sie anpasst und sie sein Endo-Milieu darstellt. Kérper der Mutter und
Gast werden eine geschlossene, wechselwirkende Einheit. Der Korper der Mut-
ter umfasst die Umwelt fiir den Gast, doch er ist Teil der Umgebung der Mutter.
Die groBBe Mutter beachtet die Umgebung dessen, der bei ihr ist und der mit ihr
in Wechselwirkung steht. Umgekehrt ist fiir den Parasiten der Kérper der Mutter
alles, was in seine Beobachtungsordnung féllt. Infolgedessen stellt die Beobach-
tungsordnung eine Eskalationskette dar, wobei ,,die Einheit des hoheren Tieres
mit seiner Umwelt niemals vom niederen Tiere erfalit werden kann“ (Uex-
kiill)."” Wir stoBen hier auf das epistemologische Problem, dass die Innenwelt-
lichkeit einen blinden Fleck der Beobachtungsordnung bildet, da sie sich nicht
selbst beobachten kann, sondern nur in der Differenz mit der Umwelt. Mit Blick
auf die Eskalation der Innen-Relationen riicken an dieser Stelle die Fragen der
Umweltoffenheitstheorie der anthropologischen Philosophie des 20. Jahrhun-
derts in den Blick.'®

3.3 Die Mutter ist in der Welt: (Innen-)Weltlichkeit der Mutter

Es ist der biologischen Theorie und der anthropologischen Philosophie des 20.
Jahrhunderts zu verdanken, das Feld der Innerlichkeit in Abgrenzung zu subjek-
tivistischen transzendentalen Traditionen formuliert zu haben. Die Innerlichkeit
wurde in der frithen Umwelttheorie des 20. Jh. mit Uexkdll an der Spitze dabei
nicht im Gegensatz zum Auflen konzipiert, sondern als eine zum Organismus

179 Uexkiill: ,,Dem Beobachter stellt sich das niedere Tier zusammen mit seiner Umwelt
als eine geschlossene Einheit dar, wihrend die Einheit des hoheren Tieres mit seiner
Umwelt niemals vom niederen Tiere erfat werden kann.* Ebd., S. 252.

180 Da die philosophische Anthropologie die Sonderstellung der Menschen anderer
Tierarten gegeniiber bekundet, steht die ,,Weltoffenheit* des Menschen der Umwelt-
lichkeit aller Tierarten gegeniiber. Der Mensch rechnet aufgrund seiner Sonderstel-
lung im Kosmos damit, dass er sich von der Einpassung in spezifische Umwelten
entheben kann. Vgl. M. Scheler: Die Stellung des Menschen im Kosmos, Miinchen:
Nymphenburger 1947; A. Gehlen: Der Mensch, seine Natur und seine Stellung in
der Welt. Zur Erweiterung dieser These siche Problem 1. Welthaftigkeit als Ontolo-

gisches Problem in Propositio I. Axiom II.

https://dol.org/10.14361/9783830445807 - am 14.02.2026, 11:48:32. https://www.Inllbra.com/de/agb - Open Access -


https://doi.org/10.14361/9783839445907
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Axiom | | 95

gehorige Sphire, die durch Rezeptoren (Reizrezeptoren bzw. Nervenkanéle) ans
AuBen gekoppelt ist und die aufgrund der inneren Organisation des Organismus
eine bestimmte Umwelt bildet.

Mit dieser Aussage ldsst sich die dualistisch-subjektivistische, auf das Axiom
cogito ergo sum zuriickgehende Dichotomie zwischen Innen(welt) und
AuBen(welt) widerlegen und die irreparable Zasur zwischen Innen und Auf3en
wechselwirkend betrachten. Seit der cartesianischen Abspaltung zwischen res
cogitans und res extensa tibernimmt die Innerlichkeit die Bedeutung und We-
senheiten des Psychischen, des Bewusstseins, des Subjekts, des Ichs, des Den-
kens. Mit Innerlichkeit wurde in der Tradition des transzendentalen Subjektivis-
mus die Selbststellung des Ichs gemeint, da es vor allem als Grund zur Subjekti-
vierung ,,der nichtausdehnungshaften Bestandteile in der Natur“'®' galt. Sie ist
die Kontrire der extensiven dufleren Realitdt. Die Umwelttheorie, insbesondere
von Uexkiill, 6ffnet einen neuen Blick auf das Innen des Organismus, was einen
wichtigen Kernpunkt fiir moderne Denkansdtze iiber die Sonderstellung des
Menschen bedeutete. So stellt etwa Max Scheler fest, dass...

[...] Lebewesen nicht nur Gegensténde fiir dulere Beobachter sind, sondern auch ein Fiir-
sich- und Innesein besitzen, in dem sie sich selber inne werden, ein fiir sie wesentliches
Merkmal —ein Merkmal, von dem man zeigen kann, daf3 es mit den objektiven Phinome-

nen des Lebens an Struktur und Ablaufsform die innigste Seinsgemeinschaft besitzt.'s

Dariiber hinaus ist Martin Heideggers Fundamentalontologie die Wiedergewin-

nung des Sinns der Innerlichkeit zu verdanken. Das Innen ist eine Weltlichkeit'®

181 Vgl. Plessner: ,,Dal} ich als Ich in der ihm eigentiimlichen Selbststellung zu dieser
merkwiirdigen Innerlichkeit gehore, fiir welche als spezificum der Ausdruck cogi-
tans von Descartes gewihlt wurde, legt (noch ontologisch) den Grund fiir die Sub-
jektivierung der nichtausdehnungshaften Bestandteile in der Natur. Es steht eben
neben der Ausdehnung nicht die Intensitét, sondern die Innerlichkeit, das ,Denken*
oder das Bewusstsein. Fiir das Nichtausgedehnte ist kein anderer Platz als die Sphére
der res cogitans gelassen.“ H. Plessner: Die Stufen des Organischen und der
Mensch, S. 80.

182 M. Scheler: Die Stellung des Menschen im Kosmos, S. 11.

183 ,,Das In-Sein als solches; die ontologische Konstitution der Inheit selbst ist heraus-
zustellen (vgl. Kap. 5 d. Abschn.) [...] Das In-der-Welt-sein ist zwar eine a priori
notwendige Verfassung des Daseins. M. Heidegger: Sein und Zeit, S. 53. Weiter
hinaus ,,In-Sein ist demnach der formale existenziale Ausdruck des Seins des Da-

seins, das die wesenhafte Verfassung des In-der-Welt-seins hat“. Ebd., S. 54.

https://dol.org/10.14361/9783830445807 - am 14.02.2026, 11:48:32. https://www.Inllbra.com/de/agb - Open Access -


https://doi.org/10.14361/9783839445907
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

96 | Matrixiale Philosophie

a priori; daher bekommt bei Heidegger die Frage der Innerlichkeit eine ontolo-
gisch-existenziale Dimension, da sie sich auf die Welt bezieht: ,,Weltlichkeit ist
ein ontologischer Begriff und meint die Struktur eines konstitutiven Momentes
des In-der-Welt-seins.«"**

Die oben dargestellte asymmetrische Okonomie zwischen Mutter und Neu-
geborenem ergab die Designation einer Feldrelation, welche die Innenweltlich-
keit der Mutter bestimmt. Der Gast ist in der Wirtin, sie umfasst seine Umwelt,
und die Wirtin hat ihn zum Inhalt. Wirtin und Gast, Gast und Wirtin bilden eine
Lebenssphire. Das Hauptmerkmal dieser Beziehung besteht in der Position der
Wirtin, genauer gesagt, darin, dass die Mutter X dem Gast gegeniiber eine in-
nenweltliche Stellung einnimmt. Nach einer parasitdren und relationalen Bezie-
hung zwischen Wirtin und Gast steht die Innenweltlichkeit des Gastes in Wech-
selwirkung mit seiner Umwelt — ebenso, wie die Innenweltlichkeit der Wirtin an
ihre Umwelt gekoppelt ist. Innen- bedeutet hier nicht mehr, sich im Sinne der
subjektivistisch post-kopernikanischen Tradition einem Auflen gegeniiberzustel-
len, sondern bezeichnet Korrelation, Kopplung und Wechselwirkung mit der
Um-(Welt).

3.3.1 Das koevolutive Gast-Wirtin-bei-Sein
als innenweltlich Seiendes

Die Bedeutsamkeit der Mutter X liegt in der Tatsache, dass sie, die Innenkorper-
lichkeit der Mutter, die Umwelt der Ungeborenen umfasst. Der Embryo wird in
der Gebarmutter beherbergt, und die Gebarmutter umschlieft ihn. Nach dem
Abgang des Fotus ist das Neugeborene umgeben von den fiir sein Uberleben
sorgenden (allo)miitterlichen Instanzen. Sie beherbergen das Kind in ihrem
(Aufzuchts-)Schoss und setzen zugunsten seines Heranwachsens ein Bildungs-
programm in Gang. Die Mutter ist hier eine Wirtin, in der Géste untergebracht
sind. Die Relation des Gastes zur Wirtin ist eine Innenrelation, in der der Gast
Klar in einem anderen', im Haus der Wirtin (in der Gebarmutter oder der Mut-

184 Ebd., S. 64.

185 Vgl. Plessner: ,,Wie wird aus der Innerlichkeit eine Innenwelt? Man sollte doch
glauben, daf der einfache Hinweis auf den Unterschied zwischen dem Ineinander
der Mannigfaltigkeit, die als ichzugehdrige Seins- und Aktfiille in der Selbststellung
fa3bar wird und sich auslebt, und dem In-einem-anderen-sein eben dieser Mannig-
faltigkeit geniigte, um jeder Verwechslung vorzubeugen und eine Verraumlichung
des per definitionem Umrédumlichen zu verhindern. Trotzdem besteht hier ein eigen-

tiimlicher Anschauungszwang, auf welchem die Unterscheidung von Innenwelt und

https://dol.org/10.14361/9783830445807 - am 14.02.2026, 11:48:32. https://www.Inllbra.com/de/agb - Open Access -


https://doi.org/10.14361/9783839445907
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Axiom | | 97

ter) ist. Die Mutter ist fiir den Gast das In-Sein; dessen Kennzeichen nicht nur
eine Raumlichkeit, sondern ein relationales Feld: Einerseits ist die Mutter ein In-
Sein, hat den Charakter von etwas, das innen ist; sie setzt sich aber auch in ein
rdumliches (Seins-)Verhiltnis, wobei sie in einem Raum ausgedehnter Seiender
enthalten ist.'®

Die Relation der Wirtin zum Gast besteht darin, dass die Mutter dank ihrer
Platzierung etwas in Relation bringt. Sie macht und gibt jemandem anderen
Platz, dem folgend, dass sie ein schon vorhandenes Wesen ist, das es zu behau-
sen gilt. Sie ist da in dem Sinne, dass sie ein Mit fiir einen anderen bedeutet
(Fiirsorge), sie ist ein Bei in dem Sinn, dass bei ihr eine Feldrelation entsteht und
sie selbst ist in einem anderen. Sobald sich der Gast in der Mutter befindet, ist
sie schon da. Das miitterliche Umfeld umfasst die Umwelt des Gastes, und er ist
ihr Innen. Somit ist sie schon da in dem Sinne, dass sie jemand anderem das In-
nen ist und sich zugleich in einem umfangreichen Innen befindet.

Der Innerlichkeitsbezug auf diesen anderen, den Gast, stellt jedoch keine
Raumrelation dar, nach der etwas in einem Korper enhalten ist. Sie besteht viel-
mehr in einer Riickkopplungsrelation, durch welche die Wirtin bei-dem Gast ist
und der Gast bei- der Wirtin wohnt. Die Mutter X ist ein innenweltliches We-
sen, dessen Korper als Tempel und Aufenthalt fiir den Gast bestimmt wird und
durch das sich die einseitige 6konomische Asymmetrie auf Basis eines wechsel-
wirkenden Bei-Seins im ontologischen Raum ausgleichen l4sst.

Das Da- und das Bei-Sein weist hin auf ein /nnen-Sein, das die Grundbe-
stimmung der Mutter kennzeichnet. Die Mutter ist innenweltlich fiir den Gast
(das Kind) zusténdig, indem sie seine Umweltlichkeit umfasst, und zugleich um-
gibt sie eine Welt, die ungreifbar fiir den Gast bleibt. Infolgedessen werden die
Umweltlichkeiten von Gast und Wirtin bestimmt, und die Umgebung der Wirtin
und des Gastes bleibt ausdifferenziert.

3.3.1.1 Matterliches In-Sein

Die Stellung der Mutter in der Welt ist charakterisiert durch eine Innen-Position.
Sie ist in der Welt, und diese weltinnerliche Beschaffenheit steht in bedingter
Wechselwirkung mit ihrer Umweltlichkeit. /nnen und Um-Welten stehen in
wechselseitiger Beziehung zueinander. Die Mutter ist nach der schon erwihnten

AuBenwelt zuriickgeht.” H. Plessner: Die Stufen des Organischen und der Mensch,
S. 94.

186 Dazu Heidegger: ,,Wir meinten mit dem ,in‘ das Seinsverhiltnis zweier ,im‘ Raum
ausgedehnter Seienden zueinander in Bezug auf ihren Ort in diesem Raum.* Hei-

degger: Sein und Zeit, S. 54.

https://dol.org/10.14361/9783830445807 - am 14.02.2026, 11:48:32. https://www.Inllbra.com/de/agb - Open Access -


https://doi.org/10.14361/9783839445907
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

98 | Matrixiale Philosophie

Eskalation im Innen eines noch umfangreicheren Feldes, so wie sie in der Welt
ist. Sie ist in der Welt, und ihre Umweltlichkeit steht in einer engeren Verbin-
dung mit dem in ihr beherbergenden Seienden, da sie in ihrem Korper neue Gés-
te empfangt, mit denen sie ein Bei- und Mit-Sein bildet.

Das In-Sein aber erfolgt nicht als eine absolute und einwertige Raumbezie-
hung, wobei sich etwas innerhalb einer anderen Flache befindet; es deutet viel-
mehr, wie schon erwihnt, auf ein Seinsverhéltnis des miitterlichen In-Seins, auf
bei-Sein-Beziehungen, in denen etwas immer wieder von einem grofleren In-
Sein beinhaltet wird. Phdnomenologisch beschreibt das In-Sein die Beziehung
zwischen der Mutter und der Anderen, und infolgedessen achtet es auf die Tatsa-
che, dass alles Vorhandensein einen In-Bezug mit etwas anderem hat, das in
unterschiedlichen Eskalationsgroen gegeben ist.

Anderseits ist die Mutter ein /n-Sein, insofern die Mdglichkeit besteht, in ihr
beherbergt zu werden. Dazu ist sie das Besorgende, das fiir das Sein der Géste
sorgt. Das Sein dieses In-Seins aber wird gegeben durch eine Okonomische
Grundbestimmung, die in der Unterbringung in einem anderen Korper und seiner
Versorgung besteht, was sie als Besorgende kennzeichnet und im Gast die Sorge
als Grundbestimmung seines Daseins weckt. Die Mutter ist ein In-Sein in dem
Sinne, dass sie auch ein In-Sein fiir jemand anderen ist. Die Innerlichkeit als sol-
che bestimmt eine Seinsart, ein Seiendes, das ,,in“ einem anderem ist.'s’

An dieser Stelle kann man an die existenzielle Analytik Heideggers herantre-
ten, um die ontologische Dimension des In-Seins zu untersuchen. Mit ihm konn-
te man sagen, dass auch, wenn das Innen-Sein nicht eine nur rdumliche Bezie-
hung bedeutet, ein Unterschied ,,zwischen dem In-Sein als existenzial und der
,Inwendigkeit* von Vorhandenem untereinander als Kategorie zu sehen“'®® be-
stehen sollte. Die ontologische Dimension des Innen besteht danach nicht in der
Tatsache, dass etwas ,,innerhalb® der Welt ist, also in der rein lokalen Angabe
eines Seienden, sondern im Ortsverhéltnis des Seienden, was das ,,Vorhanden-

. . . . . . . . 189
sein ,,in*“ einem Vorhandenen‘ als ein Mitvorhandensein mit etwas beinhaltet.

187 Vgl. Heidegger: ,,Das Seiende, das je in der Weise des In-der-Welt-seins ist.” Ebd.,
S. 53.

188 Ebd., S. 56.

189 Heidegger: ,,Dieses Seiende, dessen ,In‘-einandersein so bestimmt werden kann, ha-
ben alle dieselbe Seinsart des Vorhandenseins als ,innerhalb® der Welt vorkommen-
de Dinge. Das Vorhandensein ,in‘ einem Vorhandenen, das Mitvorhandensein mit
etwas von derselben Seinsart im Sinne eines bestimmten Ortsverhéltnisses sind on-

tologisch Charaktere, die wir Kategoriale nennen.” Ebd., S. 54.

https://dol.org/10.14361/9783830445807 - am 14.02.2026, 11:48:32. https://www.Inllbra.com/de/agb - Open Access -


https://doi.org/10.14361/9783839445907
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Axiom | | 99

Das In-Sein nimmt einen existenziellen Ausdruck an unter der Bedingung,
dass In-Sein in der Weltlichkeit und dank ihr eine existenzielle Beziehung des
Daseins bedeutet. Ontologie heilt dann ein existenzieller Begriff der Weltlich-
keit. In-der-Welt-Sein wird faktisch in weitem Ausmafl von Seiendem als Inner-
weltliches entdeckt.'” Das Bedeutsame an Heideggers Innerlichkeitsontologie
ist, dass das ,,In-sein“ nur aufgrund des In-der-Welt-Seins moglich ist."”!

Fordert man eine Ontologie der Weltinnerlichkeit der Mutter, stellt sich die
ontologische Frage nach dem existenzialen Ausdruck des Daseins, das sich auf
die Weltlichkeit bezieht.'”” Der Angelpunkt aus einer matrixialen Perspektive
besteht darin, dass die Mutter sowohl in der Welt ist als auch in ihrer Innenwelt-
lichkeit Géste beherbergt.

Die Mutter ist durch ein Innen gekennzeichnet, und dies in doppeltem Sinne:
Einerseits verweist dies auf ihr weltinnerliches Dasein in dem Sinne, dass sie in
der Welt ist, und anderseits bezieht es sich auf ihre innenweltliche Dimension
mit der ontologischen Bedeutung, dass dieses Innen einen Raum zum existenzia-
len In-sein eines Anderen zur Verfiigung stellt. Aus matrixialer Perspektive kann
der Innenwelt der Miitter eine ontologische Dimension beigemessen werden, da
sie aufgrund einer Bei- und Mit-Relation mit einem Anderen Sinn bekommt. Es
bleibt jedoch noch zu untersuchen, ob alle Arten von Miittern Innenweltlichkeit
umfassen und wenn ja, in welcher Weise. In dieser Hinsicht ist es Ziel der vor-
liegenden Forschung, die Sonderstellung der Mutter in Erweiterung der von Hei-
degger eingefiihrten existenziellen Dimension des Innenseins zu beleuchten. Die
verschiedenen Arten von Miittern (Tier-, Pflanz-, Metall-Miitter etc.)m, die

190 Zum Sein des Daseins gehort nach Heidegger nicht die Innerweltlichkeit, sondern
das In-der-Welt-sein.

191 Heidegger: ,,Zunéchst gilt es nur, den ontologischen Unterschied zwischen dem In-
Sein als Existenzial und der ,,Inwendigkeit“ von Vorhandenem untereinander als
Kategorie zu sehen. [...] Das Dasein hat selbst ein eigenes ,,Im-Raum-sein®, das aber
seinerseits nur moglich ist auf dem Grunde des In-der-Welt-seins iiberhaupt* Ebd.,
S. 56.

192 Heidegger: ,,.Bei dem In-Sein geht es nicht nur um eine innenweltliche Struktur, die
mit der Umwelt zusammenhéngt, sondern ,,In-Sein® ist demnach der formale exis-
tenzielle Ausdruck des Seins des Daseins, das die wesenhafte Verfassung des In-der-
Welt-sein hat.“ Ebd., S. 54.

193 Die Arten werden nach der Fundamentalontologie Heideggers nicht nach ihrer bio-
logischen Beschaffenheit differenziert, sondern nach ihrer Offenbarkeit zur Welt. In
dieser Weise ist das Sein des Menschen ein Dasein, da es zur Weltlichkeit offen und

weltbildend ist. Andere Arten wie das Tier oder ein Stein sind verschlossen der Welt

https://dol.org/10.14361/9783830445807 - am 14.02.2026, 11:48:32. https://www.Inllbra.com/de/agb - Open Access -


https://doi.org/10.14361/9783839445907
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

100 | Matrixiale Philosophie

unter die Kategorie Matrix fallen, sind dadurch ausgezeichnet, dass sie weltin-
nerlich sind und das ihr Innen die Umwelt eines Organismus bildet, mit dem eine
Relation, eine Beziehung zustandekommt.

Die Tatsache, dass verschiedene Arten von Sein (Seiende) iiberhaupt als sol-
che offenbar werden konnen, hat nach Heidegger den Hintergrund, dass sie eine
Innenweltlichkeitsgrundbestimmung kennzeichnet. Die Seinsarten gliedern sich
danach nach ihrer Offenbarkeit und deshalb Zugehorigkeit zur Welt nach einem
existenziellen System. Ein Stein zum Beispiel gehort einer Seinsart an, das die
Offenbarkeit der Seienden entbehrt. Sein Seiendes ist verschlossen. Das Tier da-
gegen steht in Relation zu seiner Umgebung. Es bezeichnet die Zugénglichkeit
von Seiendem (Grundcharakter des Weltbegriffes), aber auch das Entbehren der
Welt, insofern es in gewisser Weise offen ist, doch das heif3t keineswegs, dass es
in einer Offenheit von Seiendem steht. Es ist in Beziehung auf andere zwar of-
fen, aber es ist nur mit seiner Umgebung verbunden. Das Tier bringt eine Umge-
bung mit, hat seine Umwelt. Und das Dasein bezeichnet die Offenbarkeit des
Seienden.

Infolgedessen ist der Stein weltlos, da er durch seinen Mangel an Bezogen-
heit zum Seienden keine Welt hat; auch Tiere sind weltarm, da ihre Art zugangs-
los ist zu dem, was auch noch neben ihnen ist, worunter sie als seiende Lebewe-
sen vorkommen. Das Dasein aber ist weltbildend, denn wegen des Gegensatzes
seiner Verschlossenheit und Genommenheit gegeniiber anderen Seinsarten (Tie-
re, Werkzeuge und Steine) ist es der Welt zugehorig. Zur Existenz des Daseins
und seiner Bestimmung gehort das In-der-Welt-Sein.

Das Dasein ist die einzige Seinsart, die in der Art von In-der-Welt-Sein ist.
Die Offenheit seines Seienden und seine Zugehorigkeit in der Welt stellen die
Grundbestimmung seiner Existenz dar, deren Voraussetzung darin besteht, etwas
erfassen zu konnen. Nach Heidegger gibt es grundverschiedene Arten des Seins
und demnach Seiender, und diesen liegt die ontologische Differenz zugrunde:
das Problem der Offenbarkeit des Seienden und die Art ihrer Innerweltlichkeit.
Die von der Fundamentalontologie thematisierte ontologische Differenz geht der
Frage nach, wovon der Unterschied zwischen dem Sein und dem Seienden han-
delt."*

gegeniiber. Infolgedessen bergen sie nach Heidegger weniger Welt in sich als der
Mensch.

194 Heidegger: ,,Was Differenz hier besagt, ist zundchst klar: eben dieser Unterschied
von Sein und Seiendem. Die ontologische Differenz ist derjenige Unterschied, der
das Sein des Seienden angeht, genauer der Unterschied, in dem sich alles Ontologi-

sche bewegt, den es gleichsam zu seiner eigenen Mdglichkeit voraussetzt, der Unter-

https://dol.org/10.14361/9783830445807 - am 14.02.2026, 11:48:32. https://www.Inllbra.com/de/agb - Open Access -


https://doi.org/10.14361/9783839445907
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Axiom | | 101

Diese Frage aber richtet das Augenmerk auf das ,,grundsétzliche Problem der
Mannigfaltigkeit der Weisen des Seiens und der Einheit des Seinsbegriffs iiber-
haupt.“'”” Heidegger erhebt Kritik gegeniiber der traditionellen Seinslehre und
korrigiert sie mittels einer fundamentalontologischen Untersuchung. Die Frage
1% war zum damaligen Zeitpunkt nach Heidegger nur
ungeniigend untersucht: Die abendlédndische Philosophie hatte sich mit dem Sein
primiér als etwas Vorhandenem befasst und daraus die Frage abgeleitet, welche

nach dem Sinn von Sein

Arten von Seienden unter dem Begriff ,,Sein“ gemeint sind. Die Korrektur dieser
ontologischen Reduktion der abendldndischen Seinslehre hat den Ausgangspunkt
bei dem, was Heidegger die ontologische Differenz nennt. Das ,,Sein* unter-
scheidet sich danach vom Gegenstand der Philosophie Prima, dem ,,Seienden.*
Das gegebene Seiende, die Feststellung, dass etwas ist, darf nicht mit dem ver-
borgenen Sein, mit dem, was etwas ist, verwechselt werden.

Wie bereits gesehen, ldsst sich das Seiende nach vielfdltigen Seinsarten klas-
sifizieren: Das Tier, der Stein und der Mensch sind verschiedene Arten von
Seienden mit je eigener ontologischer Qualitit. Die Frage, die Heidegger stellt,
beriihrt den Punkt, wie viel Sein dem Stein, dem Tier oder dem Menschen inner-
lich ist. Die Weltoffenheit des Seienden (in diesem Fall nur dem Dasein zuge-
schrieben) setzt Weltinnerlichkeit voraus. Das Dasein wird wegen seines Gegen-
satzes der Verschlossenheit und Genommenheit anderen Seinsarten gegeniiber
(Tiere, Werkzeuge und Steine) zu einer neuen Gattung erhoben, sodass die Frage
nach dem Menschen die Frage nach seinem Dasein ist. Diese Uberantwortung an
das Dasein ist das Zeichen seiner absoluten Offenbarkeit, seiner Bezogenheit. Da
das Sein der Menschen weltbildend ist, gehdrt das Dasein dem Menschen.

Die Mutter bezeichnet gleichfalls eine Weltinnerlichkeit. Die verschiedenen
Arten von Miittern setzen ihren generativen Bildungstrieb in verschiedenen Wel-
ten um. Die Frage einer Ontologie der matrixialen Weltinnerlichkeit besteht dar-
in, ob die ontologische Eskalation von Heideggers Fundamentalontologie auch

schied, in dem sich das Sein von Seienden unterscheidet, das es zugleich in seiner
Seinsverfassung bestimmt. Die ontologische Differenz ist die dergleichen wie Onto-
logisches iiberhaupt tragende und leitende Differenz, also nicht ein bestimmter
Unterschied, der innerhalb des Ontologischen vollzogen werden kann und muss®. M.
Heidegger: Die Grundbegriffe der Metaphysik, S. 521.

195 M. Heidegger: Grundprobleme der Phanomenologie, 1975.

196 Heidegger: ,,Haben wir heute eine Antwort auf die Frage nach dem, was wir mit
dem Wort ,seiend‘ eigentlich meinen? Keineswegs. Und so gilt es denn, die Frage

nach dem Sinn von Sein erneut zu stellen.* Heidegger, Martin: Sein und Zeit, S. 1.

https://dol.org/10.14361/9783830445807 - am 14.02.2026, 11:48:32. https://www.Inllbra.com/de/agb - Open Access -


https://doi.org/10.14361/9783839445907
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

102 | Matrixiale Philosophie

fiir eine Beschreibung ontologischen Dimension miitterlichen Innenweltlichkeit
geeignet ist.

3.4 Problem: Eine Ontik oder eine Ontologie der Miitter?

Wiéhrend manche Mutter-Spezies sich dadurch kennzeichnet, aufopfernd sofort
von ihrem Nachwuchs gefressen zu werden, bilden andere Miitter eine eusoziale
Kolonie, gestiitzt auf eine hohe Zahl an Aufzuchtarbeiterinnen. Die Mutter-
Pflanze definiert sich jedoch nicht durch einen Tierreich-Nachwuchs, und die
Besonderheit der Mutter-Mensch besteht darin, dass der extrauterine Bildungs-
trieb eine fiir immer bleibende Institution ist, aufgrund einer evolutionsbiolo-
gisch determinierten Eigenschaft, der Neotenie.'”’

Alle Arten von Miittern lassen sich von einer Position aus definieren, die mit
dem AuBen und ihrer Innerlichkeit in Beziehung steht. In diesem Sinne wurde
die Begrifflichkeit ,,Mutter in Bezug auf ihre spezifische Differenz — das Ver-
mogen des Gebérens — oben so definiert, dass ,,Mutter einen Bildungstrieb be-
deutet, der sich duBerlich in der Gebarmutter manifestiert. Das Gebéren ist ein
Akt, etwas nach auflen, aus einem Korper herauszubringen, hervorzubringen. In-
sofern ist ,,Mutter das Charakteristikum einer positionalen Translokalisation
nach auflen. Als Folge dieser Translokalisation setzt sich der Bildungstrieb
auBlerhalb des Uterus fort. Die Mutter ist die allererste Instanz, durch die Interak-
tion mit der Welt moglich ist. Sie ist die Behausung, in welcher der Gast sich
niederlédsst und durch deren Riickkopplung sich eine Umwelt bilden ldsst. Das
Innen, gekennzeichnet als Grundbestimmung der Mutter, ist eine ko-evolutive
(Form)Bildungs-Sphére angesichts eines In-jemand-anderem-sein, was ein Bei-
und Mit-Sein'”® voraussetzt. Wenn die Wirklichkeit des In-Seins das Sein der
Mutter bestimmt, was wiederum in unmittelbarer Innigkeit mit jemand anderem
steht, wie lasst sie sich dann ontologisch zeigen? Wie liele sich die Ontologie
der Mutter erkldren?

Die matrixiale Philosophie fiihrt an dieser Stelle zu einer Widerlegung der
heideggerianischen Ontologie in dem Punkt, dass die Mutter-Gattung (sowohl
fir Tiere, Menschen, Pflanzen als auch Steine etc.) auf einem Bei-Sein beruht,
bei dem die Moglichkeitsvoraussetzung zu einer exo-uterinen ontomorphologi-
schen Entwicklung besteht. Die Fortsetzung der Entwicklung und Bildung der
extrauterinen Embryos z&hlt mit zu der Differenz, die beinhaltet, dass dieser

197 Vgl. Neotenie als Evolutive Verdnderung des Uterus oder Fotidle Wende, in: Propo-
sitio III. Axiom II.

198 Vgl. M. Heidegger: Sein und Zeit, § 26 — das Mitdasein der Anderen und das alltag-
liche Mitsein, S. 114-117.

https://dol.org/10.14361/9783830445807 - am 14.02.2026, 11:48:32. https://www.Inllbra.com/de/agb - Open Access -


https://doi.org/10.14361/9783839445907
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Axiom | | 103

Prozess in einer entduBerten Welt stattfindet, die nur in Korrelation mit dem ver-
lorenen endouterinen Dasein zu verstehen ist.

3.4.1 Die Mutter ist ontisch das Nachste und ontologisch
das Fernste'®

Die Mutter-X ist ein Seiende, die da ist, in der Welt ist. Dank ihres Bildungs-
triebs geht von ihr in Umtausch- und Feldrelation mit dem Kind und Neugebore-
nen eine extrauterine Bildungskraft aus, die die ,,Welt* konstruiert und bildet.
Deshalb steht sie zwischen dem weltlosen Raum, aus dem das Neugeborene her-
vorbracht wird, und der Welthaftigkeit, die sich in Relation mit der Mutter bil-
det. Die Mutter ist eine Seiende, insofern ist sie nah, bei- und mit- dem anderem.
Sie ist insofern die Ndchste, als sie der allererste Reflexions- und Alteritdtspunkt
zur Differenzierung der Welt von dem darstellt, was nicht Welt ist. Thre Position
besteht in einer innenweltlichen Alteritét, durch deren Relation sich die (Um-
)Welt bilden ldsst. Sie ist das Néchste, insofern sie eine innenweltlich Begeg-
nende und in ihrer Existenz bestimmt ist bzw. jemand anderen in sich beinhaltet
und bei-in einen Innenweltlichkeitsraum schafft, dessen Gegenspiel stark die
Konstruktion der (Um)welthaftigkeit bedingt. Nach Heidegger, nach seiner fun-
damentalen Ontologie, gehort sie der Sphére des Ontischen an, da die Ontik die
Bestimmtheit des Seienden darstellt. Die Ontologie widmet sich nach Heidegger
der Untersuchung des Seins. Das Sein bietet die Ganzheit als Voraussetzung, als
Horizont des Sinnes, dank dessen die Welt sich verstehen und interpretieren

200 . . .
«“~, aber nicht ,,selbst ein Seien-

lasst. ,,Sein ist jeweils das Sein eines Seienden
des «201

chung dessen, was das Seiende zu Seiendem macht.

In der Ontologie geht es um die Untersuchung des Seins, die Untersu-

202 1N . . 203
Die Seienden sind nah™" ,

das Ontologische aber, das, was das Sein betrifft, ist das Fernste.

199 Vgl. Heidegger: ,,.Das Seiende, das wir je selbst sind, ist ontologisch das Fernste.”
Ebd., § 63, S.311.

200 Ebd., S.9.

201 Ebd.,S.7.

202 ,,Was Differenz hier besagt, ist zunachst klar: eben dieser Unterschied von Sein und
Seiendem. Die ontologische Differenz ist derjenige Unterschied, der das Sein des
Seienden angeht, genauer der Unterschied, in dem sich alles Ontologische bewegt,
den es gleichsam zu seiner eigenen Moglichkeit voraussetzt, der Unterschied, in dem
sich das Sein von Seienden unterscheidet, das es zugleich in seiner Seinsverfassung
bestimmt. Die ontologische Differenz ist die dergleichen wie Ontologisches iiber-

haupt tragende und leitende Differenz, also nicht ein bestimmter Unterschied, der

https://dol.org/10.14361/9783830445807 - am 14.02.2026, 11:48:32. https://www.Inllbra.com/de/agb - Open Access -


https://doi.org/10.14361/9783839445907
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

104 | Matrixiale Philosophie

Das Seiende, das wir je selbst sind, ist ontologisch das Fernste. Der Grund dazu liegt in
der Sorge selbst. Das verfallende Sein beim Néchstbesorgten der ,Welt* fithrt die alltégli-
che Daseinsauslegung und verdeckt ontisch das eigentliche Sein des Daseins, um damit

. . . . . . 204
der auf dieses Seiende gerichteten Ontologie die angemessene Basis zu versagen.

Das, was die Mutter als Mutter bestimmt, ihre spezifische Differenz, das Geba-
ren, gehort zur ontologischen Dimension der Miitterlichkeit. Doch das Sein der
Mutter (Matrix) ist das Fernste. Der Horizont des Gebérens der Miitterlichkeit ist
ontologisch das Fernste, weil das Gebédren einen Umzug von einem weltlosen
Raum zur Weltlichkeit bedeutet, wovon keine Erinnerung zu bewahren ist, doch
aber Eindriicke, Gefiihle, etc., die lebenslang geweckt werden konnen.”®

Es mufl wohl nicht eigens erwidhnt werden, dafl die Gebarmutter unsichtbar ist, daf3 nie-
mand ihre Grundsubstanz (Prima Materia) sieht, denn wer konnte sehen, was vor ihm ge-
wesen ist? Wir alle kommen aus der Matrix, keiner aber hat sie je gesehen, denn sie war

206
vor dem Menschen.

innerhalb des Ontologischen vollzogen werden kann und muss“. M. Heidegger: Die
Grundbegriffe der Metaphysik, S. 521 ff.

203 Aus Heideggers Sicht ergibt sich, dass das Seiende, das eidos, das innerweltlich Be-
gegnende, immer schon verstanden ist, immer nah ist, angewendet auf das Selbst-
verstindnis der Menschen, wihrend das Seiende, ontisch, beziiglich der Ebene des
eidos, zwar das ndheste aber ontologisch das Fernste ist. Vgl. M. Heidegger: Sein
und Zeit, S. 311.

204 Ebd., S.311.

205 Vgl. Ludwig Janus Beitrag zur prinatalen Forschung: ,,Zudem gibt es heute eine
rasch wachsende Zahl von Menschen, die durch verschiedene Selbsterfahrungsme-
thoden [...] Zugang zu Erlebnisdimensionen der eigenen Sduglingszeit und der Peri-
natalzeit gefunden haben. So beginnen in jiingster Zeit viele auch den Saugling und
den Fotus und Neugeborenen in sich zu entdecken, vergleichbar denen, die in der
ersten Halfte unseres Jahrhunderts das Kind in sich wiederfanden.* Janus, Ludwig:
Wie die Seele entsteht, S. 40. Janus untersucht u.a. folgende Aspekte: ,,Vorgeburtli-
che und Geburtserfahrung in der psychoanalytischen Therapie® (S. 72-80), ,,Erfah-
rungen von vorgeburtlichen und geburtlichen Erlebnisvorgéngen in der Hypnose*
(S. 81-86), ,,Wiederleben eines perinatalen Traumas in der psychoanalytischen Re-
gressionstherapie® (S. 89-91), ,,Bildhaftes erleben pra- und perinataler Zustédnde in
der LSD-Erfahrung® (S. 91-99) und ,,Geburtserleben in Rebirthing* (S. 99-102) in
Janus, ebd.

206 Paracelsus: Uber die medizinische Tatigkeit, S. 177.

https://dol.org/10.14361/9783830445807 - am 14.02.2026, 11:48:32. https://www.Inllbra.com/de/agb - Open Access -


https://doi.org/10.14361/9783839445907
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Axiom | | 105

Die Mutter ist eine Seiende, und sie kennzeichnet die ontische Dimension als in-
nenweltliches Da-Sein. Thre ontologische Dimension aber steht als Zeichen eines
Entfaltungsprozesses zur Welt, da sie aus phinomenologischer Sicht zwischen
entduBlerter Welt und Weltlosigkeit steht.

Thre Nahe ist also auch ein Zeichen des Fernsten, ist Zeichen eines Umzugs
und einer Translokalisation von einer hermetisch geschlossenen, weltlosen
Region zu einem Auflen. Die Mutter ist ontisch das Nichste, aber ontologisch
das Fernste, da sie ein Zeichen fiir einen Verlust ist, einen Umzug.

Die Sonderstellung der Mutter besteht nun darin, dass sie die Schnittstelle
zwischen der entduBerten Weltlichkeit und dem Lebensraum in der Gebarmutter
darstellt. Einerseits ist sie das Néchste, da sie den allerersten Alteritdtsagenten
bedeutet, durch dessen Anwesenheit das Neugeborene damit beginnt, die Welt
von dem, was nicht Welt ist, zu differenzieren; anderseits ist sie ontologisch das
Fernste, da sie fiir den Verlust und das Verlassen eines der Welt vorweggenom-
menen Lebensraums steht. Die Mutter also steht inmitten der ontologischen Dif-
ferenz zwischen Nichstem und Fernstem, zwischen Vorweltlichkeit und Welt-
lichkeit. Sie ist phdnomenologisch das Zeichen einer verlorenen Lebenssphére
(der Gebarmutter) und ontologisch deren Neubildung in der offenen, entduflerten
Welthaftigkeit.

Die Frage nach der Innerweltlichkeit der Mutter ist insofern eine Fragestel-
lung, die negativ phinomenologisch gestellt werden kann in dem Sinne, dass bei
der Mutter eine Innerlichkeit besteht, die nur durch ihre EntduBerung in der
Welthaftigkeit zu finden ist.”"’

207 Vgl. Propositio III. Die Mutter ist das Zeichen des Verlustes der Gebarmutter in

Axiom II.

https://dol.org/10.14361/9783830445807 - am 14.02.2026, 11:48:32. https://www.Inllbra.com/de/agb - Open Access -


https://doi.org/10.14361/9783839445907
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

https://dolLorg/10.14361/9783839445807

2. https:/Iwww.Inllbra.com/de/agb - Open Access -


https://doi.org/10.14361/9783839445907
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Axiom Il. Das Matrixiale entfaltet eine
ontologische Dreiwertigkeit:
Mutter — Gebarmutter — Welt

Diagramm 3: Das Matrixiale entfaltet eine ontologische Dreiwertigkeit: Mutter-
Gebdrmutter-Welt. Dieses Daigramm veranschaulicht die Innen- und
Aufenbeziehungen zwischen Mutter, Gebdrmutter und Wellt.

Axiom I (vgl. oben) handelte vom Zusammenhang zwischen der Figur der Mut-
ter und der Welt. Dies wurde positiv ausgedriickt durch die Aussage Die Mutter
ist der Welt innerlich, die unter Bezugnahme auf die parasitologische Okonomie
Michels Serres und den biologischen Ansatz der Evolutionsforscherin Blaffer-
Hrdy bewiesen wurde. Dariiber hinaus wurde auf die ontologische Ebene der
Weltinnerlichkeit aufmerksam gemacht und, sich stiitzend auf Heideggers Exis-
tenzialanalytik, festgestellt, dass die Weltinnerlichkeit entsprechend der Stellung
der Mutter —in der Welt — bestimmend fiir das Empfangen von Giésten in sich
ist, sodass eine existenziale koevolutive Mit-Welt gebildet wird, die aus matri-
xialer Sicht einen besonderen ontologischen Status hat. Sich anschlieBend an die
Konklusion von Axiom I widmet sich Axiom II der Frage des Zusammenhangs

https://dol.org/10.14361/9783830445807 - am 14.02.2026, 11:48:32. https://www.Inllbra.com/de/agb - Open Access -


https://doi.org/10.14361/9783839445907
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

108 | Matrixiale Philosophie

zwischen Weltinnerlichkeit und Weltoffenheit; daher beriihrt es die philosophi-
sche Kernproblematik einer matrixialen Philosophie.

Axiom II handelt insbesondere von der Behandlung der Kategorie Welt als
dritter Wert, mittels dessen der Zusammenhang zwischen Mutter (Weltinnerlich-
keit) und Gebarmutter (WeltduBerlichkeit) greifbar wird. ,,Welt™ wird in dieser
Arbeit mit dem Begriff ,, Weltlichkeit“' umschrieben, um den ontologische Cha-
rakter der Welt auszudriicken, da es um den Ubergang zwischen dem Innen und
AuBen der Welt geht und damit um die Kontinuitdt und Diskontinuitdt in der
Ordnung des Seins.

Die Propositio I des zweiten Axioms setzt die weltinnerliche Deutung der
Mutterfigur mit der Umweltlichkeit des Neugeborenen in Beziechung. Im Fol-
genden wird erklirt, wie die Figur der Mutter ein Alterititsagens (das Du) fiir
den Neugeborene bedeutet, durch das die Weltlichkeit in Differenz zur vorge-
burtlichen Welt erst Sinn bekommt. Durch die und in Relation zur Alteritét der
Mutter, Ausldserin der ontologischen Differenz zwischen WeltduBerlichkeit
(Gebarmutter) und Weltinnerlichkeit, 1dsst die Welt des Neugeborenen sich bil-
den. Infolgedessen ldsst sich die erste Propositio, die den Zusammenhang zwi-
schen Welt und Weltinnerlichkeit bildet, so fassen: Die Mutter ist weltbildend.

Dieser Propositio folgt eine zweite, wobei die Figur der Mutter als Weltbild-
nerin weder die Innerlichkeitsstelle noch die AuBerlichkeitsstelle einnimmt, son-
dern das Peripherische. Zu diesem Zweck befasst Propositio II sich mit der Stel-
lung der Mutter beziiglich der Formen des menschlichen Zusammenlebens, ndm-
lich des sozialen Systems oder der Gesellschaft.

Die dritte Propositio betrifft die phdnomenologisch negative Stellung der
Mutter beziiglich der Gebdrmutter, nimlich die Weltinnerlichkeit im Verhéltnis
mit dem vorgeburtlichen Umfeld. Ausgehend von der Tatsache, dass den Innen-
weltlichkeitscharakter vorwiegend der Muttermensch kennzeichnet, richtet Pro-
positio III sich auf den Grad der Weltlichkeit, wobei die Mutterfigur als Zeichen
eines Verlustes der vorgeburtlichen Welt, der Gebarmutter, steht.

1 Vgl. Heidegger: ,,,Weltlichkeit* ist ein ontologischer Begriff und meint die Struktur
eines konstitutiven Moments des In-der-Welt-seins. Dieses aber kennen wir als exis-
tenzielle Bestimmung des Daseins. Weltlichkeit ist demnach selbst ein Existenziell.
M. Heidegger: Sein und Zeit, S. 64.

https://dol.org/10.14361/9783830445807 - am 14.02.2026, 11:48:32. https://www.Inllbra.com/de/agb - Open Access -


https://doi.org/10.14361/9783839445907
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Axiom I | 109

1. PROPOSITIO I:
DIE MUTTER IST WELTBILDEND

2. Problem I: Welthaftigkeit als ontologisches Problem

2.1 Weltlichkeit als dritter Wert zwischen Innenweltlichkeit
und Umweltlichkeit

Beim ersten Axiom wurde das Grundmerkmal der Mutter festgestellt, ndmlich
die Tatsache, dass sie In-der-Welt-ist. Thre Weltinnerlichkeit bedeutet eine
Grundstellung, die nicht zu widerlegen ist, da sie schon als erstes da ist. Infolge-
dessen entfaltet sich diese in zwei Beobachtungsordnungen. Die erste besagt,
dass sie schon in der Welt ist. Sie umfasst die tautologische Aussage, dass es in
der Welt Miitter gibt. Die zweite besagt, dass, so wie die Miitter in einem um-
fangreichen Korper beheimatet sind, sie in der Lage sind, in sich noch jemanden
unterzubringen Die Mutter ist so in der Welt, da sie iiber einen Korper verfiigt,
in dem Géste ,,beherbergt* werden kdnnen.

Dariiber hinaus wurde dargelegt, wie sich die Innerlichkeitsstellung bildet,
die auf die wechselwirkende Nutzen-Bedarfs-Rechnung zwischen dem in der
Welt seienden Wesen (der Wirtin) und dem in ihrem Korper beherbergten
Seienden (dem Gast) zuriickgeht. Wirtin und Gast stehen miteinander in einem
Verhiltnis, so wie innenweltliche und umweltliche Sphére eines Lebewesens in
einem Verhéltnis stehen. Im 6konomischen Austausch, sich stiitzend auf die von
den Miittern durchgefiihrte ,,Investitionsrechnung®, bilden Gast und Wirtin eine
geschlossene wechselwirkende Einheit.

In Anlehnung an die umweltbezogene biologische Theorie des 20. Jahrhun-
derts wird die Mutter in diesem Axiom als ein Bei-Sein bezeichnet, dessen In-
nenweltlichkeit (Endomilieu) die Umwelt des Gastes bildet, aber nicht vollstan-
dig umfasst. Thre Innenwelt kann jedoch von vielen Gisten besetzt werden, die
nicht die Umwelt der Mutter beobachten kdnnen. Die Mutter bedeutet die Um-
welt des Gastes, aber nur unter der Voraussetzung, dass sie auf seine Innenwelt-
lichkeit? so einwirkt, dass es wechselwirkend auch auf ihre innere Weltlichkeit
einwirkt. Auch, wenn ihre Stelle als Umwelt des Gastes bezeichnet wird, ist die-
se Umwelt aufgrund des parasitologischen 6konomischen Verhéltnisses auf die

2 Hierbei fiihrt die innenweltliche Stellung zu dem epistemologischen Paradoxon, dass
die innerlichen Beziehungen nur ad infinitum postuliert werden kdnnen, da eine Men-
ge sich selbst nicht enthalten kann, es sei denn, es wird die Hypothese einer grofen
Mutter aufgestellt, die sich selbst beinhaltet. Infolgedessen bildet die Mutter die Um-
welt des Gastes, der Gast aber kann die Umwelt der Wirtin nicht beobachten.

https://dol.org/10.14361/9783830445807 - am 14.02.2026, 11:48:32. https://www.Inllbra.com/de/agb - Open Access -


https://doi.org/10.14361/9783839445907
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

110 | Matrixiale Philosophie

innere Organisation sowohl des Gastes als auch der Wirtin bezogen. Nicht alle
Arten von Miittern sind gleich, da sie nicht einen gleichwertigen Bezug zu ihrer
Umwelt haben.” Der Unterschied zwischen verschiedenen Arten von ihnen be-
steht, wie schon in Axiom I festgestellt, in der Stellungnahme, die sie zur Auf-
zucht ihres Nachwuchses bezichen, die abhéngig von den Kosten, die mit der
Fiirsorge fiir jedes einzelne Kind verbunden sind, stehen. Sollen die Miitter eine
dkobiologisch bedingte zentrale Rolle fiir das Uberleben und die Fortsetzung der
extrauterinen morphogenetischen Entwicklung der Nachkommenschaft spielen,
sind sie unmittelbarer Teil ihrer Umwelt. Sollten sie aber nicht dauerhaft eine
Rolle bei der Anpassung des Organismus an die Umwelt einnehmen, sind sie ein
mittelbarer Teil ihrer Umwelt. Die Beschaffenheit einzelner Miitter wird durch
den Grad der Unmittelbarkeit bestimmt, d. h. danach, wie ihre Innerweltlichkeit
die Umweltwirkung bestimmt und wie unmittelbar die Umwelt auf die Inner-
weltlichkeit des Lebewesens wirkt.

Die ontologische Erkldrung zur Begriindung der Verschiedenheit von Miit-
terarten liegt in dem [nnen-Sein-Modus eines Seienden. Das In-Sein ist ein
Merkmal fiir jedes Seiende, das nicht in demselben Grad gegeben ist. Der Grad
des In-der-Welt-Seins eines Organismus hidngt davon ab, in welchem Mal} sein
Bauplan eine Kopplung zwischen Innerweltlichkeit und Umwelt vorsieht. Ange-
nommen, sein Bauplan ist durch eine hohe Determiniertheit gekennzeichnet,
dann bestimmt vor allem die Innerweltlichkeit die Form und den Umfang der auf
ihn wirkenden umweltlichen Einfliisse und umgekehrt.

Welt ist einer der grof3ten philosophischen Signifikanten bei der Betrachtung
der menschlichen Sinnenwelt. Mit dem Ziel, die Besonderheit des Menschen an-
deren Arten gegeniiber (Tiere oder Pflanzen) festzustellen, hat sich die philoso-
phische Anthropologie des 20. Jahrhunderts, insbesondere Max Schelers Gedan-
ken iiber die Stellung des Menschen im Kosmos, Helmut Plessners These iiber
die exzentrische Stellung des Menschen in der Welt und Arnold Gehlens Be-
zeichnung des Menschen als ,Mingelwesen**, intensiv dem Begriff Welt ge-
widmet, um die besondere Stellung des Menschen gegeniiber anderen Arten ab-
zugrenzen. Tiere sind danach so ausgestattet, dass ihre Innerlichkeit unmittelbar

3 Die umfangreiche Forschung Blaffer-Hrdys iiber die weibliche Seite der Evolution
handelt von einer Darlegung der vielfaltigen Arten von Miittern innerhalb des Tier-
reichs. Die Diversitdt des miitterlichen Verhaltens, je nach Tierart, zu der sie gehort,
liegt nach Blaffer-Hrdys in der 6kologischen Bedingtheit, in der sie sich befindet.

4  A. Gehlen: Der Mensch. Seine Natur und seine Stellung in der Welt, S. 90.

https://dol.org/10.14361/9783830445807 - am 14.02.2026, 11:48:32. https://www.Inllbra.com/de/agb - Open Access -


https://doi.org/10.14361/9783839445907
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Axiom II'| 111

mit der Umwelt gebunden ist’, wihrend die innere Organisation des Menschen
so ausgestattet ist, dass ihre Wirkung auf die Umwelt und umgekehrt nicht un-
mittelbar ,,automatisch erfolgt. Nach diesem Kriterium und diesem Ansatz sind
die Menschen ,,weltoffen*® und die Tiere umweltabhingig oder umweltgeschlos-
sen definiert.

Beim Tiere geht jede Handlung, jede Reaktion, die es vollzieht, auch die ,intelligente*,
von einer physiologischen Zustdndlichkeit seines Nervensystems aus, der auf der psychi-
schen Seite Instinkte, Triebimpulse und sinnliche Wahrnehmungen zugeordnet sind. [...]
Der Ausgang von der physiologisch-psychologischen Zusténdlichkeit ist also immer der
erste Akt des Dramas eins tierischen Verhaltens zu seiner Umwelt. Die Umweltstruktur ist
dabei der physiologisch und indirekt der morphologischen Eigenart des Tieres, seiner
Trieb- und Sinnesstruktur, die eine strenge funktionelle Einheit bilden, genau und voll-
stindig ,geschlosssen‘ [...] Ein ,geistiges Wesen ist also nicht mehr trieb- und welt-

. A 7
gebunden, sondern ,umweltfrei und, wie wir es nennen wollen, ,weltoffen.*

In dhnlicher Weise liee sich sagen, dass der Unterschied zwischen Welt und
Umwelt zundchst die unmittelbare oder mittelbare Gebundenheit aufgrund der
einzelnen biologischen Ausstattung an das Milieu betrifft. Nach Scheler verleiht
der Geistbegriff eine ,,Entbundenheit vom Organischen®, ergo ist das geistige
Wesen ,,umweltfrei.“8

Sollen Innen- und Um-Welt unmittelbar die Organisation des Lebewesens
steuern, wiren sie ,,fiir die Welt verschlossen.” Aus dieser Aussage ergibt sich
das Theorem: Je stirker ein Individuum organisch an seine Umwelt gebunden

5 M. Scheler: ,,Was ein Tier vorstellen und empfinden kann, ist durch den Bezug seiner
angeborenen Instinkte zur Umweltstruktur apriori beherrscht. M. Scheler: Die Stel-
lung des Menschen im Kosmos, S. 20.

6 Die Neuzeit bricht mit der metaphysischen Vorstellung der Antike, die Gesamtheit al-
ler Dinge als Kosmos im Sinne einer geschlossenen und metaphysischen Totalitdt zu
denken. Der Unterschied zwischen WeltduBerlichkeit und Weltinnerlichkeit 1dsst sich
auf die cartesianische Metaphysik zuriickverfolgen. Diese setzte der Welt die dualis-
tisch-entitative Differenzierung (res), nimlich res extensa vs. das cogito, entgegen. In-
folgedessen entsprechen sich das Innen der epistemologischen Anschauung und das
AuBlen der Ausdehnung der Natur. Die Deutung der Innenweltlichkeit als Subjekti-
vismus, —wonach es sichbeim Auflen um eine geistige Bildung des Innen handelt,
blieb dem deutschen Idealismus immanent.

7 M. Scheller: Die Stellung des Menschen im Kosmos, S. 34-36ff.

8 Ebd, S. 36.

https://dol.org/10.14361/9783830445807 - am 14.02.2026, 11:48:32. https://www.Inllbra.com/de/agb - Open Access -


https://doi.org/10.14361/9783839445907
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

112 | Matrixiale Philosophie

ist, desto weniger Welt hat es, das bedeutet: Seine ,,Welt* steht umgekehrt pro-
portional zum Grad der Bindung an seine Umwelt. Im diesem Zusammenhang
besteht die Sonderstellung des Menschen in seinem unfertigen Wesen’ im Kos-
mos, was einen besonderen Bezug zu seiner Umwelt schafft.'

Dieses Theorem bestimmt auch die Stellung der Mutter, ihre Bedeutung und
Relation mit dem Neugeborenen. Wie schon ausgefiihrt, schlieBen sich in der
Menge einer Matrix verschiedene Arten von Miittern zusammen, deren Unter-
schied vom Grad der Unmittelbarkeit der inneren Organisation des Neugebore-
nen und dessen Umwelt bestimmt wird. Die Mutter ist Teil der Umwelt des
Neugeborenen, sodass sie die Fortsetzung seiner ontogenetischen Entwicklung
im extrauterinen Milieu vorantreibt. Dabei ist es ontologisch bestimmend, einen
Innerlichkeitsbezug mit dem Gast zu haben, was eine unmittelbare Verbindung
mit dem Grad der Welthaftigkeit'' bedeutet. In diesem Sinne besitzen nicht alle
Arten von Miittern denselben EntiuBerungsgrad', ergo sind auch nicht alle von
ihnen gleichwertig an extrauterinen Prozessen beteiligt.

9 Vgl. Gehlen: ,,der Mensch wire nicht nur ein notwendig, aus irgendwelchen, aber sehr
besonderen menschlichen Griinden stellungsnehmendes Wesen, sondern auch ein in
gewisser Weise ,unfertiges

in der Welt, S. 4.

10 Die Sonderstellung des Menschen in ihrer Umwelt entspricht einer anthropologischen

. A. Gehlen: Der Mensch. Seine Natur und seine Stellung

Aussage, welche die Bestimmtlosigkeit eines festen Ortes fiir den Menschen im Uni-
versum im Vergleich zu anderen Arten feststellt. Diese These wurde sowohl im theo-
logischen als auch im philosophischen Feld angefiihrt. Die theologische Deutung des
Menschen erfolgt aufgrund der durch den Siindenfall entstandenen Erbsiinde. Die phi-
losophische Tradition bezieht sich auf die Undeterminiertheit, Unfertigkeit, Unent-
schlossenheit menschlicher Existenz in der Welt. Diese Idee wird in der Renaissance
geprégt, wo das humanistische Denken entsteht, dass davon ausgeht, dass der Mensch
dazu geschickt wurde, seine eigene Stellung in der Welt zu schaffen. Die Entstehung
humanistischen Denkens ist an den Verfall des kosmologischen Ideals angeschlossen,
dass damit zusammenhing, dass die Wissenschaft verkiindete, dass der Mensch nicht
der Mittelpunkt des Universums sei. Das moderne Denken setzt die Idee der existen-
ziellen Fremdheit des Menschen in die Welt.

11 Unter Welthaftigkeit ist die Qualitét von Welt zu verstehen, ohne dass ihr eine ontolo-
gische Dimension beigemessen wird. Welthaftigkeit verweist auf die duflere Welt.
Vgl. ebd., S. 406.

12 Zur technisch bedingten Menschwerdung vgl. A. Leroi-Gourhan: Hand und Wort,
1980.

https://dol.org/10.14361/9783830445807 - am 14.02.2026, 11:48:32. https://www.Inllbra.com/de/agb - Open Access -


https://doi.org/10.14361/9783839445907
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Axiom I1'| 113

Die Frage nach der Eigenschaft der Welt oder Welthaftigkeit hingt infolge-
dessen direkt ab vom miitterlichen Verhalten bei der Anpassung des individuali-
sierten Lebewesens an seine Umwelt. Die Frage der Welthaftigkeit wiederum ist
ontologisch eine Frage, die auf phidnomenologischer Ebene formuliert ist: Die
(phédnomenologische) Weise, auf die man sich der Welt ndhert, bleibt nicht ,,ver-
déchtigungsfrei” (nicht ohne Einfluf}), da sich das, worauf sich das Bewusstsein
richtet, nur so zeigen ldsst, wie es wahrgenommen wird. In dieser Weise stellt
die Frage der Welthaftigkeit die ontologische Frage der Weltlichkeit. Aus onto-
logischer Perspektive wurde angedeutet, dass sich die ontische Ebene, das heif3t
die Ebene, welche durch die Existenz bestimmt ist, phdnomenologisch zeigen
lasst — nicht aber als solches, sondern als das, was in ihr verborgen bleibt: das
Sein.

In Bezug auf diesen Punkt hat man auf Heideggers Existenzialphilosophie
warten miissen, um eine Erkldrung der Welt als Gesamtheit aller Dinge ohne
metaphysische Bedeutung zu gewinnen. ,,Welt* wird durch Heidegger eine exis-
tenzielle und ontologische Bedeutung zugeschrieben, deren ontologisch-
existenzielles Merkmal das In-Sein ist. Der Totalitdt und Gesamtheit alles Seien-
den liegt dabei keine geschlossene metaphysische Vorstellung zugrunde; viel-
mehr wird den Seienden eine existenziale Dimension zugeschrieben: die Tatsa-
che, dass sie In-der-Welt-sind. Diese innenweltliche Dimension wiederum hat
bei Heidegger eine ontologische Dimension — die gleichsam solipsistisch-
subjektivistische Tradition widerrufend, nach der Innerlichkeit immer schon dem
Feld des Bewusstseins, des Ich-Denkens und des Denkenden, zugeschrieben
wurde.

Nach Heideggers Daseinsanalytik bedeutet Innerweltlichkeit eine Bedingung
existenzieller Verfassung des Daseins. Sein ontologisch-existenziales Modell der
Weltlichkeit bezieht sich vor allem auf das philosophische Problem, dass die in-
der-Welt vorhandenen Seienden nicht denselben Grad an Welthaftigkeit aufwei-
sen. Heideggers Daseinsanalytik umfasst eine in Stufen gegliederte Taxonomie
des wahren Wertes des Seins als Seiendes. Diejenigen Seienden, die mehr Sein
besitzen als andere, stehen danach ontologisch vor den Seienden, die weniger
Sein in sich haben.

Diese Taxonomie verweist auf die Tatsache, dass es verschiedene Arten von
Sein gibt, ndmlich Seiende. Man sollte der Frage nachgehen, welches Attribut
dem Seienden das Sein verleiht oder aus welchem Grund manche Seiende einen
ontologischen Wert haben. Daraus folgt, Griinde zu benennen, warum der onto-
logische Wert einer Hierarchisierung unterzogen wird. Wie bereits in Axiom I
gesehen, liegt nach Heidegger die Verschiedenheit der Seinsarten ihrem Grad
der Weltinnerlichkeit zugrunde, was bedeutet, dass die Welt als solche dem Stein

https://dol.org/10.14361/9783830445807 - am 14.02.2026, 11:48:32. https://www.Inllbra.com/de/agb - Open Access -


https://doi.org/10.14361/9783839445907
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

114 | Matrixiale Philosophie

und dem Tier mehr oder weniger entzogen ist."” Infolgedessen lassen sich nach
Heidegger die Seinsarten nach ihrer Weltinnerlichkeit klassifizieren, was durch
ihre Offenbarkeit und Beziiglichkeit bestimmt wird: ' Die ,,Offenbarkeit™ der
Seienden bestimmt ihre ,,Innigkeit zur Welt* und die Innigkeit zur Welt wieder-

um geht zuriick auf die ,,Abgrenzung der Umweltgeschlossenheit.«'

2.1.1 Weltoffenheit als Abgrenzung der Umweltgeschlossenheit
Anhand von Uexkiill wurde oben der Bezug bzw. die wechselseitige Bedingtheit
zwischen der Innenorganisation eines Lebewesens und seinem Lebensraum dar-
gelegt. Innen- und Um(Welt) stehen danach miteinander in Riickkopplung, und
dieses Merkmal ist sowohl auf Pflanzen als auch auf Tier und Mensch iibertrag-
bar. Infolgedessen kann behauptet werden, dass der Innen- und Um-
Weltlichkeitsbezug allen Arten beigemessen wird, doch in verschiedenen Gra-
den. Im Tierreich tritt er keineswegs gleichméBig auf, und nach dem umwelt-
theoretischen Theorem ist die Stellung des Menschen gegeniiber Tier und Pflan-
ze dadurch gekennzeichnet, dass seine Innenweltlichkeit sich nicht ausschlieB3-
lich durch seine Umweltlichkeit bestimmen lisst.'®

In diesem Sinne wird dem Menschen anderen Arten gegeniiber eine Sond-
stellung zugeschrieben, und zwar aufgrund der Tatsache, dass seine innere Or-
ganisation aus evolutiv-biogenetischen Griinden keinen unmittelbaren Bezug zur
Umwelt hat. Wiahrend sich andere Lebewesen unmittelbar an ihre Umgebung

13 Siehe ,,Miitterliches Insein“ in Demostratio II, Axiom 1.

14 Zur Welt gehoren Offenbarkeit von Seiendem als solchem und von Seiendem als
Seiendem, sodass die Frage nach der Offenbarkeit und Zugénglichkeit der Seienden
der Frage nach dem wesentlichen Charakter der Welt entspricht. Vgl. Heidegger:
,»Wenn wir sagen: Welt ist unter anderem die Zuginglichkeit von Seiendem, dann
sprechen wir damit schon gegen den sogenannten natiirlichen Weltbegriff.“ Vgl. M.
Heidegger: Grundbegrifte der Metaphysik, S. 405

15 Heidegger: ,,Welt ist nicht das All des Seienden, ist nicht die Zugénglichkeit von
Seiendem als solchem, nit die der Zugéinglichkeit zugrundliegende Offenbarkeit des
Seienden als solchen — sondern Welt ist die Offenbarkeit des Seienden als solchen im
Ganzen.“ Ebd., S. 412

16 Heidegger entwirft gleichfalls eine ontische Klassifikation (Zugénglichkeit zum
Seienden) auf Grundlage einer ontologischen Frage, ndmlich der Bestimmtheit der
Weltlichkeit der Welt, bezogen auf das Sein des Menschen, des Tieres und des Steins.
Vgl. dazu ,,Aufkliarung das Wesens der Weltarmut des Tieres, auf dem Wege der Fra-
ge nach dem Wesen der Tierheit, des Lebens iiberhaupt, des Organismus. M. Hei-
degger: Grundbegriffe der Metaphysik, S. 295-389.

https://dol.org/10.14361/9783830445807 - am 14.02.2026, 11:48:32. https://www.Inllbra.com/de/agb - Open Access -


https://doi.org/10.14361/9783839445907
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Axiom Il | 115

anpassen, ist die Anpassung beim Menschen nur durch einen ,,mittelbaren Zeu-
gen* moglich, das heifit, die Menschen sind mit der Umwelt nicht unmittelbar so
verbunden, dass sie nur auf &duflere Reize reagieren und sich an ihnen ,,bilden®.
Fiir diese Besonderheit des menschlichen Daseins wird der Begriff ,,Welt“ an-
gewendet, um die mittelbare Bedingtheit zwischen seiner inneren Organisation
und seiner Umwelt zu betonen.

Damit stellt sich die Anthropologie der Herausforderung, der Frage nach der
Wesenheit der Menschen nachzugehen und eine Erkldrung seiner Wesensmerk-
male zu liefern. Seine Wesenheit ldsst sich jedoch erst mit der Emanzipation der
neuzeitlichen Wissenschaft von der metaphysischen Gotteslehre néher bestim-
men, da nach Kant, dem ,,Vater der modernen Anthropologie®, sowohl die Frage
der Grenzen des Erkenntnis der Vernunft als auch die nach dem Umfang ihres
moglichen Gebrauchs und schlieBlich danach, was der Mensch (noch) hoffen
darf, Fragestellungen sind, die dem Menschen zugeschrieben sind."’

Ein anthropologischer Gedanke zielt darauf, die Wesenheit des Menschli-
chen in Abgrenzung gegeniiber anderen Arten zu definieren. In dieser Weise
lenkt die Anthropologie ihre Aufmerksamkeit auf die Sonderstellung des Men-
schen gegeniiber anderen Lebewesen. So wird etwa von Arnold Gehlen die in-
nen- und umweltliche Kopplung bei Tieren als ,,geschlossen* bezeichnet, da die
tierische innere Organisation mit der Umwelt unmittelbar gekoppelt sei.'® Die

17 Vgl. Kant: ,,Das Feld der Philosophie ... ldsst sich auf folgende Fragen bringen: 1.
Was kann ich wissen? 2. Was soll ich tun? 3. Was darf ich hoffen? 4. Was ist der
Mensch? Die erste Frage beantwortet die Metaphysik, die zweite die Moral, die dritte
die Religion und die vierte die Anthropologie. Im Grunde konnte man aber alles die-
ses zur Anthropologie rechnen, weil sich die drei ersten Fragen auf die letzte bezie-
hen.” Kant, I.: Logik in AA IX: Logik, Physische, Geographie, Pddagogik, Bd.9, S.
25. Siehe https://korpora.zim.uni-duisburg-essen.de/kant/aa09/025.html vom 05-07-
2015.

18 Vgl. Gehlen: ,,In der oben erwdhnten Abhandlung, ,Die Resultate Schopenhauers®,
habe ich gesagt, dass Schopenhauer das allgemeine Schema der modernen Harmonie-
betrachtung von tierischer Organisation und Umwelt zuerst entworfen hat. Dies ge-
schieht in dem Kapitel ,Vergleichende Anatomie* der Schrift ,Uber den Willen in der
Natur‘. Darin zeigt er die vollkommene Harmonie des Willens, des Charakters -also
des Triebs- und Instinktsystems einer jeden Tierart, seiner organischen Spezialisie-
rung und seiner Lebensumsténde, indem er von der ,augenfilligen bis ins Einzelne he-
rab sich erstreckenden Angemessenheit jedes Tieres zu seiner Lebensart, zu den duf3e-

ren Mitteln seiner Erhaltung® spricht, wie jeder Teil des Tieres sowohl jedem anderen

https://dol.org/10.14361/9783830445807 - am 14.02.2026, 11:48:32. https://www.Inllbra.com/de/agb - Open Access -


https://korpora.zim.uni-duisburg-essen.de/kant/aa09/025.html
https://doi.org/10.14361/9783839445907
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/
https://korpora.zim.uni-duisburg-essen.de/kant/aa09/025.html

116 | Matrixiale Philosophie

Tiere sind, wie bereits in Max Schelers Ansicht zur Sonderstellung des Men-
schen im Kosmos erwihnt, gekennzeichnet durch Umweltgeschlossenheit."’

Auch der Lebensraum der Tiere wird (und wurde bereits oben) als ,,geschlos-
sen‘ bezeichnet, da die Anpassung an ihre Umgebung bei ihnen unmittelbar ist.
Wie bereits dargelegt, besitzt nach Uexkiill jedes Tier eine spezifische Organisa-
tionsstruktur oder einen Bauplan, die in Wechselwirkungsrelation mit der Um-
welt stehen. Aus verschiedenen Graden der Interaktion dieses Bauplans mit der
Umwelt ergibt sich nun die entsprechende Umwelt, was nicht zuletzt ihre Bein-
flussbarkeit beinhaltet. Infolge dieser Aussage liegt die Sonderstellung des Men-
schen darin begriindet, dass dieser sich aus evolutiv-biologischen Griinden nicht
so in der Umwelt befindet (ist) wie andere Arten.”’

Menschen haben nach der anthropologischen Philosophie des 20. Jahrhun-
derts keine Umwelt, sondern Welt. 2 »Als biologische Erscheinung ist der
Mensch ein ,erblich krankes Tier‘*, schreibt Max Scheler. Warum eigentlich?
Was fehlt dem Menschen? Arnold Gehlen fiihrt Schelers Ansatz fort, dass die
Sonderstellung des Menschen dadurch gekennzeichnet ist, dass er nicht unmit-
telbar an die Umwelt gebunden ist. Der Mensch ist von der organischen Ausstat-
tung entbunden, von seiner unmittelbaren Umwelt entbunden.

Stellen wir hier an die Spitze des Geistesbegriffes seine besondere Wissensfunktion, eine
Art Wissen, die nur er geben kann, dann ist die Grundbestimmung eines geistigen Wesens,
wie immer es psychologisch beschaffen sei, seine existentielle Entbundenheit vom Orga-
nischen, seine Freiheit, Ablosbarkeit — oder doch die seines Daseinszentrums also auch

von der eigenen triebhaften ,Intelligenz. >

als seiner Lebensweise auf das genaueste entspricht. A. Gehlen: Der Mensch. Seine
Natur und seine Stellung in der Welt, S. 79.

19 Siehe FN 268.

20 Vgl. dazu Gehlen: ,,Der gut definierte, biologisch exakte Umweltbegriff ist also auf
den Menschen nicht anwendbar, denn genau an der Stelle wo beim Tiere die ,Um-
welt® steht, steht beim Menschen die ,zweite Natur® oder die Kultursphéire mit ihren
eigenen, sehr besonderen Problemen und Begriffsbildungen, die von dem Umweltbe-
griff nicht erfaflt, sondern im Gegenteil nur verdeckt werden.* Ebd., S. 87.

21 Arnold Gehlen postulierte Weltoffenheit unter Bezugnahme auf Plessners Theorie
tiber der exzentrischen Stellung des Menschen, und Gehlens ,,Mangelwesen™ biindelte
Ansichten der modernen Anthropologie des 20. Jahrhunderts, die insgesamt die These
entwickelte, dass der Mensch nicht umweltgebunden sei.

22 M. Scheler: Die Stellung des Menschen im Kosmos, S. 36.

https://dol.org/10.14361/9783830445807 - am 14.02.2026, 11:48:32. https://www.Inllbra.com/de/agb - Open Access -


https://doi.org/10.14361/9783839445907
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Axiom Il | 117

Dass dies eine Besonderheit der menschlichen Gattung bezeichnet, ist zugleich
ein Zeichen ihrer biologischen Unvollkommenheit. Dem Menschen fehlt eine
spezifische Umwelt, meint Gehlen, und aufgrund dieser biologischen Unange-
passtheit ist der Mensch ein ,,Mingelwesen.“*

Fiir den Menschen gilt daher, nach Herder, wenn man vom Tier her sieht, nur eine negati-
ve Bezeichnung: ,Der Charakter seiner Gattung® besteht zunéchst aus ,Liicken und Mén-
geln‘. ,Seine Sinne und Organisation sind nicht auf Eins geschafft: er hat Sinne fiir Alles
und natiirlich also fiir jedes Einzelne schwéchere und stumpfere Sinne. Seine Seelenkrifte
sind tiber die Welt verbreitet; keine Richtung seiner Vorstellung auf ein Eins. Mithin kein
Kunsttrieb, keine Kunstfertigkeit® (keine Instinkte). Der Mensch hat als auch keine ,Um-
welt‘: ,Der Mensch hat keine so einformige und enge Sphire, wo nur eine Arbeit auf ihn
warte: eine Welt von Geschéften und von Bestimmungen liegt um ihn‘. Er hat ,zerstreute

Begierden, geteilte Aufmerksamkeit, stumpfwitternde Sinne.**

Diese biologische Hilflosigkeit, ausgewiesen bereits von der deutschen Aufkla-
rer Herder™, fiihrt Gehlen dazu, den Weltbegriff im Verhéltnis mit dem mensch-
lichen biologischen Mangel zu definieren, wonach der Mensch umweltfrei, aber
weltvoll ist. Die Welt ist danach nur auf den Menschen bezogen, da Gehlens pes-
simistische Idee des ,,Miangelwesens* an keinen konkreten Umweltausschnitt in
Bezug auf seine Organbeschaffenheit angepasst wird. Was die Protagonisten der
philosophischen Anthropologie unter diesem Weltbegriff verstehen, beruht stets
darauf, auf die exzentrische Stellung des Menschen in der Welt zu verweisen,
verursacht durch seine biologische Unangepasstheit an die Umwelt. Dadurch je-
doch wird dem Menschen auch eine ontologische Offenheit zugeschrieben, eine
Geistfreiheit, die unter dem Zwang des Handelns steht.

Aus diesem den Menschen auszeichnenden Merkmal, seinen Mangel an An-
passung an die Umwelt, erfolgt die Welt als solches. Weltlichkeit ist fiir Scheler
in diesem Zusammenhang eine positive Aussage, da sie bedeutet, dass der
Mensch seinen Mangel durch sein Denkvermédgen kompensiert, durch das er in
der Lage ist, ,,die urspriinglich ihm gegebenen ,Widerstands‘- und Reaktionszen-

23 Vgl. A. Gehlen: Der Mensch. Seine Natur und seine Stellung in der Welt, S. 79-93.

24 Ebd, S.92.

25 Gehlen: ,,Es ist bewundernswert, wie Herder hier die biologische Hilflosigkeit des
Menschen, seine Weltoffenheit und die ,Zerstreutheit seiner Begierden® in ihren inne-
ren Zusammenhang sieht, wie er dann auf die Frage der ,Schadloshaltung® kommt und
an dieser Stelle dann die Sprache aus diesem neugefundenen ,Charakter der Mensch-

heit ableitet, als einen ,aus der Mitte dieser Miangel entstehenden Ersatz.“ Ebd., S. 92.

https://dol.org/10.14361/9783830445807 - am 14.02.2026, 11:48:32. https://www.Inllbra.com/de/agb - Open Access -


https://doi.org/10.14361/9783839445907
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

118 | Matrixiale Philosophie

tren seiner Umwelt, die das Tier ekstatisch aufgeht, zu ,Gegenstdnden zu erhe-
ben, und das Sosein in dieser Gegenstéinde so zu erfassen, ohne die Beschrin-
kung, die diese Gegenstandswelt oder ihr Gegebenheit durch das vitale Triebsys-
tem und die ihm vorgelagerten Sinnesfunktionen und Sinnesorgane erfahrt.«*
Scheler wortlich:

Ein ,geistiges* Wesen ist also nicht mehr trieb- und welt-gebunden, sondern ,umweltfiei*
und, wie wir es nennen wollen, ,welfoffen‘. Ein solches Wesen hat ,Welt‘. Ein solches
Wesen vermag ferner die auch im urspriinglich gegebenen ,Widerstands‘- und Reaktions-
zentren seiner Umwelt, die das Tier allein hat und in die es ekstatisch aufgeht, zu ,Gegen-
standen® zu erheben, und das Sosein dieser Gegenstiande prinzipiell selbst zu erfassen, oh-
ne die Beschrinkung, die diese Gegenstandwelt oder ihre Gegebenheit durch das vitale

Triebsystem und die ihm vorgelagerten Sinnesfunktionen und Sinnesorgane erfahrt.”’

Diesen Zusammenhang beschreibt der Begriff ,,Welt“, der fiir Gehlen Weltof-
fenheit und Welthaftigkeit™ zur Beschreibung einer ,,zweiten Welt“ meint oder
die Kultursphére.

Der gut definierte, biologisch exakte Umweltbegriff ist also auf den Menschen nicht an-
wendbar, denn genau an der Stelle, wo beim Tiere die ,Umwelt* steht, steht beim Men-
schen die ,zweite Natur® oder die Kultursphére mit ihren eigenen, sehr besonderen Prob-
lem und Begriffsbildungen, die von dem Umweltbegriff nicht erfafit, sondern im Gegenteil

29
nur verdeckt werden.

Der Mensch ist welthaft*, da die Welt eine typisch menschliche Erscheinung ist.
Die Welthaftigkeit gehort nur den Menschen, da sie sich auf die kulturelle Welt
bezieht, die durch eine den Menschen kennzeichnende Antriebslage gegriindet
ist: die Weltoffenheit, die als besondere biologische Ausstattung zur hdoheren

26 M. Scheler: Die Stellung des Menschen im Kosmos, S. 37.

27 Ebd., S. 35-36.

28 Vgl. Gehlen: ,,Diese hier angedeuteten Merkmale der ,Welthaftigkeit, Weltoffenheit
und Bewusstheit des menschlichen Antriebslebens werden also dann verstehbar, wenn
man sie unter unseren anthropologischen Grundanschuungen ansieht und nicht auf
anderem Wege. A. Gehlen: Der Mensch. Seine Natur und seine Stellung in der Welt,
S. 401.

29 Ebd, S. 87.

30 Vgl. A. Gehlen: ,,Das menschliche Innenleben sei ,welthaft.*“ Ebd, S. 406.

https://dol.org/10.14361/9783830445807 - am 14.02.2026, 11:48:32. https://www.Inllbra.com/de/agb - Open Access -


https://doi.org/10.14361/9783839445907
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Axiom II'| 119

Rezeptionsfihigkeit bestimmt ist und aus der ein Streben erwachsen kann.®'
Weltoffenheit ist fiir Gehlen, was Welthaftigkeit ausmacht.*

2.1.2 Matrixiale Ontologie stellt die Weltlichkeit
als ontologische Frage

Eine ontologische Betrachtung des Begriffes Matrix beinhaltet sowohl die Ebene
der Weltinnerlichkeit (Mutter) als auch der WeltiduBerlichkeit (Gebarmutter). Die
Innenweltlichkeit der Mutter ist eine doppelte: Sie ist in der Welt und zugleich
ist sie eine Innerlichkeit zum Empfangen eines Gastes, sodass sie seine Umwelt-
lichkeit umfasst. In diesem Sinne wurde ihre Weltinnerlichkeit in Anlehnung an
die parasitologische Okonomie herausgearbeitet und dargestellt — mit dem
Schluss, dass sie eine In-Sein-Bedeutung erhélt, die sich in Riickkopplung mit
der Umwelt befindet: Die Mutter ist in der Welt, so wie der Embryo im Korper
der Mutter ist. Sie zeigt eine Innerweltlichkeit, ist aber auch eine In-Sein.

Dariiber hinaus liegt der ontologische Unterschied zwischen Mutter und Ge-
barmutter im Unterschied zwischen dem, was die Welt ist, und dem, was sie
nicht ist. Die Mutter ist der Welt innerlich®, die Gebérmutter ist der Welt duBer-
lich, so das matrixiale Theorem. In diesem Sinn kann man der Frage nachgehen,
ob WeltiuBerlichkeit und Weltinnerlichkeit zueinander in Bezug stehen und wie.

31 Vgl. A. Gehlen: ,,Das menschliche Innere ist weltoffen; das heiflt einmal: beeindruckt
durch unbestimmt mannigfaltige Erfahrungen, Eindriicke, Anschauungen, an deren
jede ein Streben anwachsen kann“. Ebd., S. 403.

32 Vgl. A. Gehlen: ,,Aber gerade um sie herbeizufiihren, bedarf es einer grundsitzlich
anderen Antriebslage, als sie ein Instinktwesen haben kann, ndmlich, um es mit einem
Worte anzudeuten, einen weltoffenen. Diese hier angedeuteten Merkmale der ,Welt-
haftigkeit’, Weltoffenheit und Bewusstheit der menschlichen Anthropologischen
Grundanschauung ansieht und nicht auf anderem Wege.“ Ebd., S. 401.

33 Das Axiom I bestand nur in der Aussage, dass die Mutter in der Welt schon vorhan-
den sei; aulerdem wurde die Innerlichkeit mit dem Aufen, als Umwelt, als Effekt ge-
schlossener Riickkopplung, definiert. Nichtsdestotrotz wurde nichts tiber die Mutter in
der Welt gesagt oder ihre Welthaftigkeit in Frage gestellt. Die Mutter ist in der Welt,
und diese Relation ist asymmetrisch und einseitig, zeigt eine Relation der Innerlich-
keit. Der Mutter ist die Welt innerlich. Die Mutter ist in der Welt, fiir sich selbst, als
Eingeborene. Deshalb umfasst sie eine Ontologie der Innerlichkeit, indem sie zugleich
die Innenweltlichkeit jemandes anderen bedeutet und damit eine Beziehung bildet, die
in dieser Arbeit als ,,parasitologische Beziehung* bezeichnet wird. Dariiber hinaus
wurde auf Basis von Uexkiills Umwelttheorie behauptet, dass Innenweltlichkeit in en-

gerem Zusammenhang mit der Umweltlichkeit steht.

https://dol.org/10.14361/9783830445807 - am 14.02.2026, 11:48:32. https://www.Inllbra.com/de/agb - Open Access -


https://doi.org/10.14361/9783839445907
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

120 | Matrixiale Philosophie

Die Einfiihrung eines dritten Wahrheitswerts, ndmlich der Welt, markiert
eine ontologische Translokation von der intrauterinen zur extrauterinen Umwelt.
Sie ist eine Voraussetzung zur Erfassung des Zusammenhangs zwischen dem
Wert Mutter und dem Wert Gebarmutter, da Weltlichkeit die Voraussetzung zur
ontologischen Translokalisation ist, was der Begriff , EntiuBerung** meint.
Wiéhrend fiir Heidegger die Weltlichkeit die Synthese einer Differenz im Abso-
luten ist (im Sein), scheint fiir die Ontologie beziiglich des Problems der Matrix
die Identitétslehre der klassischen Ontologie nicht giiltig zu sein, da die zwei-
wertige Bedeutung des Begriffes ,,Matrix“ nicht auf deren Zusammenhang zielt,
sondern auf die Ungiiltigkeit eines Absoluten von Weltlichkeit. Thr Lehrsatz lau-
tet: Die Welt verweist auf einen Ubergang von einem Inneren zu einem AuBeren.
In dieser Hinsicht konnte gesagt werden, dass eine Ontologie, welche die Son-
derstellung der Mutter beriicksichtigt, auch eine mehrwertige Weltlichkeit zuge-
stehen sollte. Das Mutter-Tier entspricht dabei der Welt der Tiere, der Mutter-
Mensch der Welt der Menschen, die Mutter-Metalle der Welt der Metalle, die
Mutter-Pflanze der Welt der Pflanzen usw. Diese verschiedenen Arten markieren
verschiedene Grade an Welthaftigkeit. Die verschiedenen Arten von Miittern
entsprechen verschiedenen Arten von Welten. Sie unterscheiden sich in der Hin-
sicht, dass der Grad der EntduB8erung des Einzelwesens (Tier, Pflanze, Mensch
etc.) das Verhiltnis zwischen Welthaftigkeit und Mutter determiniert. Der Grad
der EntduBlerung entspricht der Art der allomiitterlichen Instanz, die sich zur
Fortsetzung der morphogenetischen Entwicklung im extrauterinen Feld um den
Einzelnen sorgt.

34 TIn dieser Arbeit wird nicht der in der rémischen Rechtssprache enthaltene Sinn ,,Uber-
tragung von Eigentum®, die rechtliche und 6konomische Bedeutung des Begriffes
EntduBerung, auf Lateinisch, ,,alienation” wahrgenommen, sondern vielmehr wird der
Begriff auf den von Hegel geprigten philosophischen Sinn verwiesen, der eine AuBe-
rung des Inneren ausdriickt, ,,worin das Individuum nicht mehr an ihm selbst sich be-
halt und besitzt, sondern dass Innere ganz aufler sich kommen lésst, und dasselbe An-
deren preisgibt. Fiir die Definition Entduferung: Ritter, J./Griinder, K./Gabriel, G.
(Hg.): Historisches Worterbuch der Philosophie Bd. 2, 1971, S. 506. Zur hegeliani-
schen Begriff Entdulerung siehe Hegel, G. W: Phidnomenologie des Geistes in GW
Bd.3, S. 235.

https://dol.org/10.14361/9783830445807 - am 14.02.2026, 11:48:32. https://www.Inllbra.com/de/agb - Open Access -


https://doi.org/10.14361/9783839445907
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Axiom Il | 121

3. Demonstratio I: perinatalische Dialektik: geboren werden
heiBt, sich zu entbinden und an eine entfremdete Welt
zu binden

Entfremdung

0 A

| Alteritat

Diagramm 4. Von der matrixialen Dreiwertigkeit zur Vierwertigkeit. Infolge der
perinatalischen Dialektik tritt ein doppelter Bezug auf: erstens die
Alterititsrelation zwischen dem Ich (I) und der Mutter und zweitens die
Entfremdungsrelation zwischen dem Ich (I) und der Welt.

3.1 Geburt als ontologischer Umzug:

Dem Abgang des Fotus folgt der Eingang

des Neugeborenen in die Welt
Es gibt eine funktionelle Eigenschaft, die den miitterlichen Korper auszeichnet:
dass ein Lebewesen aus ihrem Korper hervorgeht. Aus morphogenetischer und
biologischer Perspektive ist die Geburt das Endergebnis einer ,,Gestaltungszeit™
(eines Wachstums) im Korper der Mutter, und die Reifung des Embryos setzt
sich danach fort in einem anderen Milieu, wo es dann kein Embryo mehr ist,
sondern ein Neugeborenes. Der Grund, warum sich der abschlieBende Schritt der
Schwangerschaft’ im Abgang des Fotus vollzieht, besteht darin, dass in der Ge-
barmutter ein unumkehrbarer Bildungsvorgang in Gang gesetzt wurde, dessen

35 In Anlehnung an die revolutiondre Aussage David Haigs iliber das Verhalten der Gene.
Er widerlegt die These des egoistischen Gens von Dawkins und vertritt die Ansicht,
dass sich die Gene ,,nicht mehr nur als rein egoistisch, sondern vielmehr als ,sozial‘, -
als Teammitglieder und Teilnehmer am ,Parlament der Gene‘“, beschreiben lassen.
Vgl. dazu Blaffer-Hrdy, S. 491. Anhand seiner Forschungsthese, dass sich der Eltern-
Kind-Konflikt im Verlauf der Ontogenese zuriickverfolgen ldsst, stellt Blaffet-Hrdy
die Schwangerschaft als eine Zeit dar, in der sowohl das Interesse des Fotus als auch
der Mutter gefdhrdet sind. David Haig spricht sogar wortlich iiber einen ,,Krieg im
Mutterleib®, vgl. S. Blaffer-Hrdy: Mutter Natur, S. 494ff., dazu weiterhin D. Haig:
,,What’s Bein Odd Idea of War in the Wob?“, in: New York Times, 07.08.1993.

https://dol.org/10.14361/9783830445807 - am 14.02.2026, 11:48:32. https://www.Inllbra.com/de/agb - Open Access -


https://doi.org/10.14361/9783839445907
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

122 | Matrixiale Philosophie

Fortsetzung nach einer bestimmten Zeit nur noch in einem gréBeren Milieu mog-
lich ist.*® Die Verinderungen und Mutationen embryonaler Morphologie gelin-
gen mit seinem Abgang nach aulen. Demnach kann man die Geburt als gelun-
genes Ereignis eines Wachstumsprozesses ad intra verstehen.”’

Der Abgang des Fotus gewinnt in diesem Sinne doppelte Bedeutung: Er ist
eine Entbindung vom miitterlichen Korper und eine irreversibel-somatische
Trennung in zwei Individuationen: Mutter und Kind. Diese aber geschieht in
einem riumlichen und zeitlichen Ubergangsvorgang, in dem der neugeborene
Korper sich an eine neue Umwelt gewohnen muss. Die topologische Fortbewe-
gung nimmt aufgrund eines Umzuges des Typus der Weltlichkeit ontologische
Bedeutung an.

Die Tatsache der Geburt wurde von der existenziellen Philosophie Heideg-
gers daseinsanalytisch untersucht. Seine Ontologie schenkt der an Tod und End-
lichkeit orientierten Existenzialontologie Anerkennung hinsichtlich der Geburt-
lichkeit. Das faktische Dasein existiert nur, weil es in die Welt gekommen ist.®
Die Geburt ist fiir Heidegger der Anfang, und der Tod das Ende. Zwischen Ge-
burt und Tod ist ,,das gesuchte Ganze*:

Allein der Tod ist doch nur das ,,Ende* des Daseins, formal genommen nur das eine Ende
[...]. Das andere ,,Ende* aber ist der ,,Anfang®, die ,,Geburt“. Erst das Seiende ,,zwischen*
Geburt und Tod stellt das gesuchte Ganze dar. Sonach blieb die bisherige Orientierung der

Analytik bei aller Tendez auf das existierende Ganzsein.*

Im Vordergrund von Heideggers Existenzialphilosophie steht jedoch die Todes-
analytik, und deshalb bleibt das Thema Geburtlichkeit weitgehend verborgen.*

36 Sloterdijk: ,,Im physischen Raum ist es ausgeschlossen, daB8 ein Ding, das in einem
behilter liegt, zugleich seiner Behilter enthielte. Ebenso ist es undenkbar, daf} ein
Korper in einem Behilter zugleich als etwas vorgestellt werden konnte, was aus eben
diesem Behilter ausgeschlossen wire. Aber ganue mit Verhéltnissen dieses Typs hat
es die Lehre vom psychologischen Raum von Beginn an zu tun.“ Vgl. P. Sloterdijk:
Sphiren I. Blasen, S. 85

37 Ebd.

38 Vgl. Heidegger: ,,Das faktische Dasein existiert gebiirtig, und gebiirtig stirbt es auch
schon im Sinne des Seins zum Tode.”“ M. Heidegger: Sein und Zeit, S. 374.

39 Ebd.S., 373.

40 Trotzdem hat Thomas Macho die vorhandene, aber nicht unmittelbar erfassbare Idee
von Heideggers Geburtlichkeit aufgedeckt. Vgl. dazu T. Macho: ,,Heideggers Todes-
begriff*, in: Manuskripte 104 (1989), S. 37-47.

https://dol.org/10.14361/9783830445807 - am 14.02.2026, 11:48:32. https://www.Inllbra.com/de/agb - Open Access -


https://doi.org/10.14361/9783839445907
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Axiom I | 123

Die ,,Ankunft in der Welt“, welche die Geburt bezeichnet, konnte nach seiner
existenziellen Ontologie als anthropologierte Deutung eines Gefallenen interpre-
tiert werden, denn Heidegger leitet seine analytische Ontologie daraus ab, dass
ein Dasein, das in-die-Welt kommt, ,,geworfen® ist;*' seine Faktizitit besteht in
seiner ,,Verfallenheit und ,,Geworfenheit®. Aus dieser Stimmung des Daseins
(,,Geworfenheit®) setzt sich seine Relation zur Welt in Gang. ,,Geworfen* zu
werden hat in Heideggers Ontologie einen Horizont zur Endlichkeit, die durch
den Tod bestimmt ist. Sie setzt die Grenzen der Angst, was auch das alltdgliche
Dasein einschlief3t.

Dieser an Tod und metaphysischer Endlichkeit orientierten Ontologie stellt
Hannah Arendt die Ankunft in der Welt gegeniiber, macht auf den Anfang auf-
merksam. Sie gesteht Heidegger zu, die Existenz des Daseins zwischen zwei En-
den zu erkennen; weitaus wichtiger als die Endlichkeit des Todes jedoch sei der
Anfang der Geburtlichkeit.** Es musste auf Hannah Arendts Einwand gegen die
Vernachlissigung der Geburt durch die Philosophie* gewartet werden, bis Nata-

41 Vgl. Heidegger: ,,Diesen in seinem Woher und Wohin verhiillten, aber an ihm selbst
um so unverhiillter erschlossenen Seinscharakter des Daseins, dieses ,Dal} es ist* nen-
nen wir die Geworfenheit dieses Seienden in sein Da, so war, dal} es als In-der-Welt-
sein das Da ist. [...] Seiendes vom Charakter des Daseins ist sein Da in der Weise, daf3
es sich, ob ausdriicklich oder nicht, in seiner Geworfenheit befindet.“ M. Heidegger:
Sein und Zeit, S. 135.

42 ,,Doch diese beiden ,Nichte* sind trotz ihrer ,scheinbar selbigen Negativitit keines-
wegs identisch’, vielmehr ,qualitativ verschiedene‘: Zwischen dem ,Nicht der Ver-
gangenheit® und dem ,Nicht der Zukunft® bewegt sich das fragile Sein in der Zeit. ,Je-
des Kreatiirliche kommt aus dem Noch-nicht und eilt zu dem Nicht-mehr*, ,Das Nicht
des Noch-nicht bezeichnet den Ursprung, das Nicht des Nicht-mehr den Tod.* Hinein-
geboren ist das Leben in die Welt, ,die es mit dem Tod wieder verldsst*. H. Arendt:
Der Liebesbegriff bei Augustin, S. 64, 74-55ff, zit. n. L. Liitkehaus: Natalitdt: Philo-
sophie der Geburt, S. 30.

43 Arendt deutet auf die Unachtsamkeit der Natalitdt in der Philosophie. Diese Achtlo-
sigkeit, die sich auf Platon zuriickverfolgen lésst, besteht vor allem darin, dass sich die
Philosophen mehr mit dem Sterben als mit der Geburt befasst haben. ,,Seit ihm ist es,
,als haben die Menschen [...] das Faktum des Geborenseins nicht ernst nehmen kon-
nen [...] nur das des Sterbens.“ Vgl. dazu H. Arendt: Denktagebuch. 1950 bis 1973,
S. 463, zit. n. Liitkehaus, ebd., S. 28. Vgl. dazu weiterhin: ,,Plato ist sozusagen der
Vater der Geburtsvergessenheit. Das Defizit gilt indes generell: ,Merkwiirdigerweise
hat [...] noch keine Philosophie, auch keine politische Philosophie dazu vermocht, den

Menschen auf seine ,Geburtlichkeit® hin anzusprechen, ndmlich darauf hin, dass mit

https://dol.org/10.14361/9783830445807 - am 14.02.2026, 11:48:32. https://www.Inllbra.com/de/agb - Open Access -


https://doi.org/10.14361/9783839445907
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

124 | Matrixiale Philosophie

litdt als philosophisches Thema wahrgenommen wurde. Die Natalitdtsphiloso-
phie bildet bei Arendt vor allem eine ontologische und existenzialphilosophische
Grundlegung ihrer politischen Philosophie.* Die Tatsache des Geborenseins be-
deutet vor allem den phdnomenologischen Beweis der absoluten Anfénglichkeit
des Neugeborenen in der Welt. Das Ankommen in der Welt steht nicht der ,,End-
lichkeit der Faktizitit des Daseins“ entgegen (Heidegger), sondern das Wunder,
»dass man in der Welt Vertrauen haben, und dass man fiir die Welt hoffen
darf** ist Teil und Ergebnis des Geborenseins. Geborensein bedeutet einen An-
fang im extrauterinen Milieu, Ausfithrung eines Neuanfangs, der immer wieder
gesetzt wird, und zwar ausschlieBlich durch das menschliche Handeln.

Das Wunder, das den Lauf der Welt und den Gang menschlicher Dinge immer wieder
unterbricht und von dem Verderben rettet, [...] ist schlieBlich die Tatsache der Natalitat,
das Geborenseins [...] Das ,,Wunder”, wenn auch jetzt nur noch in Anfithrungszeichnen
geschrieben, ,,besteht darin, dass {iberhaupt Menschen geboren werden, und mit ihnen der

Neuanfang, den sie handelnd verwirklicht kénnen kraft ihres Geborenseins [...].**

In diesem Sinne ist das Ankommen in der Welt gerade nicht eine ,,Geworfen-
heit* (Heidegger), die als Sein zum Tod bestimmt — die ,,Fakzititét des Daseins®
besteht vielmehr in dem menschlichen Vermdgen und der Aufgabe, stets einen
neuen Anfang machen zu konnen, da der Mensch dazu geschaffen ist, immer
wieder ein neues Machen und Starten in Gang zu setzen."’

Doch auch in der Geburtsphilosophie Hannah Arendts scheint die Beobach-
tungsordnung der Mutter zu fehlen, wéhrend fiir den Entwurf einer matrixialen
Philosophie, wie sie in dieser Arbeit versucht wird, Geburtlichkeit in Gestalt der

jedem von uns ein Anfang in die Welt kam und dass Handeln im Sinne des Einselbst
ein Anfang ist.“* H. Arendt: Uber die Revolution. Miinchen: Piper 1994, S. 276. zit.
nach Liitkehaus, ebd., S. 28.

44 Die Natalitétsphilosophie Hannah Arendts geht iiber eine kritische Ansicht an der
Tradition westlicher Philosophie hinaus und umfasst eine ontologische Grundlage in
ihrer Philosophie. Vgl. dazu Liitkehaus ebd., S. 26.

45 H. Arendt: Vita activa oder vom tdtigen Leben, S. 316.

46 Ebd., S. 316. zit. n. Liitkehaus, ebd., S. 42.

47 Natalitdt setzt voraus, dass der Mensch selbst ein Anfangender ist, mit dem Vermo-
gen, selbst einen neuen Anfang zu setzen. Fiir den Zusammenhang zwischen dem
Phianomen der Natalitdt und dem Neuanfangen bezieht sich Hannah Arendt auf Au-
gustinus: ,,Initium [...] ergo ut esset, creatus est homo, ante quem nullus fuit.“ H.
Arendt: Vom Leben des Geistes, S. 442f.

https://dol.org/10.14361/9783830445807 - am 14.02.2026, 11:48:32. https://www.Inllbra.com/de/agb - Open Access -


https://doi.org/10.14361/9783839445907
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Axiom Il | 125

Mutter und des uterinen Bildungsraums (Gebarmutter) zentral ist. Aus ihrer Per-
spektive ldsst sich die Geburt als Ubergangsvorgang von einem Innen (einem
Milieu im Korper der Mutter) zu einem Auflen (Welt) darstellen, eine Entbin-
dung vom Korper der Mutter und eine Bindung mit dem Auf3en.

Aus matrixialer Hinsicht kennt Geburtlichkeit weder Anfang noch Ende,
sondern nur einen Ubergang zwischen zwei Welten. Die Geburt ist ein zentrales
Faktum zur Gestaltung des Daseins; man sollte sie jedoch nicht als Anfang und
Beginn einer Entwicklung oder als Wiederkehrpunkt eines Wegs (Heidegger)
begreifen, sondern als Ubergang. Sie ist eine Tatsache, der Ubergang in die
Welt: Der Fétus zieht in eine AuBerlichkeit, die gegeniiber dem intrauterin ge-
schlossenen Raum offene Welt ist. Der Ubergang ins AuBere ist notwendiges
Faktum einer Entwicklung.

3.1.1 EntauBerte Individuation und offene Welt

Wie bereits beschrieben, bezeichnet die Geburt ein Ereignis, das die anthropolo-
gische Bedingtheit ontologisch fundamental bestimmt. Thre ontologische Dimen-
sion besteht darin, dass der Eintritt in die Welt einen Entduflerungs- und Indivi-
duationsprozess*® darstellt, in dem der Fétus externalisiert wird — mit der unum-
kehrbaren Konsequenz einer somatischen Verzweigung vom miitterlichen Kor-
per und einer Verdnderung des Lebensraums.

Das Losbinden von der Nabelschnur bezeichnet eine Entbindung, einerseits
die Entbindung vom Korper der Mutter, anderseits die Abspaltung eines Teils
vom miitterlichen Korper, sodass sich aus der monadisch-fotalen Einheit zwei
Individuationen abspalten. Der Embryo geht vom Innen des miitterlichen Kor-
pers aus, um in einem neuen Milieu die Fortsetzung ontomorphogenetischer
Entwicklung zu betreiben. Daher besteht die Geburt nicht nur in einer Externali-
sierung des Fotus, sondern ihr folgt auch eine Umweltverdnderung, das heif3t,
eine Verdnderung der Moglichkeitsvoraussetzung zur Fortsetzung des Lebens.
Diese Milieuverinderung hat ontologische Folgen. Der Ubergang vom intraute-
rinen zum extrauterinem Lebensraum determiniert das Sein, sodass das Resultat
der Externalisierung des Fotus darin besteht, dass dieser eine neue Entitdt (We-
senheit) bekommt: Er ist ein Individuum. Mithin ist seine Externalisierung eine
Folge der symbiotischen Abspaltung vom miitterlichen K&rper und damit das
Verlassen der auerweltlichen Umwelt.

Die philosophische Bedeutung des Begriffs ,,Entduflerung™ bedeutet im Sin-
ne der 6konomischen Dialektik vor allem Identitétsabspaltung: In einem Prozess

48 Der Terminus Individuation bezieht sich auf Gilbert Simondons Prinzip der Individua-

tionstheorie. Vgl. G. Simondon: L’Individu et sa Genese Physico-Biologique, 1964.

https://dol.org/10.14361/9783830445807 - am 14.02.2026, 11:48:32. https://www.Inllbra.com/de/agb - Open Access -


https://doi.org/10.14361/9783839445907
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

126 | Matrixiale Philosophie

wird etwas geschaffen und hervorgebracht, das sich nun jedoch ,,fremd macht®,
abspaltet. Dieser Prozess wird begleitet von einer bestimmten Modifikation des
Inneren, bei der, so fithrt Hegel aus, ,,das Individuum nicht mehr an ihm selbst
sich behélt und besitzt, sondern das Innere ganz auler sich kommen 14t, und
dasselbe Anderem preisgibt.*

Aus matrixialer Sicht verweist die EntduBerung einerseits auf den Akt der
Externalisierung des Fétus und andererseits auf eine Offnung von Innen nach
AufBen mit der unvermeidlichen Konsequenz, dass das Angekommene seine
Umwelt (Gebarmutter) abgelegt hat. Die AuBerung des Innen’ entspricht einem
EntduBerungsprozess, wobei der Korper der Mutter sich entzweigt, aus seinem
Inneren eine Singularitit entduBert und das neue Lebewesen in eine neue Um-
welt eingebettet wird. Die ,.Entleerung des Innens*”' bringt eine EntiuBerung
nach auflen. Das, was entduBlert wird, besteht im Sich-Losmachen von der Welt-
losigkeit.

Das Wort ,,EntduBerung® handelt hier von der Deutung der Geburt als einer
AuBerung des Inneren mit phinomenologischen und ontologischen Implikatio-
nen. Diese rechnen unter anderem damit, dass das individuierte Ich das Ergebnis
einer somatischen Abspaltung ist und einen Lebensraum verlassen muss, in dem
ideale Umweltbedingungen gesichert waren. Nach der Offnung von innen nach

49 G.W.F. Hegel: Phianomenologie des Geistes, S. 235.

50 Hegel: ,,Man kann darum ebensosehr sagen, daf3 diese AuBerungen das Innere zu sehr,
als daB sie es zu wenig ausdriicken; zu sehr, — weil das Innere selbst in ihnen aus-
bricht, bleibt kein Gegensatz zwischen ihnen und diesem; sie geben nicht nur einen
Ausdruck des Innern, sondern es selbst unmittelbar; zu wenig, — weil das Innere in
Sprache und Handlung sich zu einem Anderen macht, so gibt es sich damit dem Ele-
mente der Verwandlung preis, welches das gesprochene Wort und die vollbrachte Tat
verkehrt und etwas anders daraus macht, als sie an und fiir sich als Handlungen dieses
bestimmten Individuums sind.“ Ebd.

51 Hegel: ,,Es unterscheiden sich also die drei Momente, des Wesens, des Fiirsichseins,
welches das Anderssein des Wesens ist und fiir welches das Wesen ist, und des Fiir-
sichseins oder Sichselbstwissens im Anderen. Das Wesen schaut nur sich selbst in
seine Firsichsein an; es ist in dieser EntduBerung nur bei sich, das Fiirsichsein, das
sich von dem Wesen ausschliBet, ist das Wissen des Wesens seienr selbst; es ist das
Wort, das ausgesprochen den Aussprechenden entduBert und ausgeleert zuriicklaft,
aber ebenso unmittelbar vernommen ist, und nur dieses Sichselbstvernehmen ist das
Dasein des Wortes. So daf3 die Unterschiede, die gemacht sind, ebenso unmittelbar
aufgeldst, als sie gemacht, und ebenso unmittelbar gemacht, als sieaufgeldst sind und
das Wahre und Wirkliche eben diese in sich kreisende Bewegung ist.“ Ebd., S. 559.

https://dol.org/10.14361/9783830445807 - am 14.02.2026, 11:48:32. https://www.Inllbra.com/de/agb - Open Access -


https://doi.org/10.14361/9783839445907
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Axiom Il | 127

aullen aber ist nicht mehr vom Fo6tus die Rede, sondern vom Menschen. Diese
Initiation des Menschwerdens entspricht einem Entduferungsprozess, bei dem
die ,,0kologische Nische* verlassen wird. Die ontologische Konsequenz des Ge-
borenwerdens ist Verlust des duflerweltlichen Wohnraums.

3.1.2 Weltoffenheit und Weltfremdheit

Das Auflen also ist die Konsequenz eines Entduerungsprozesses, bei dem der
Entbindung von der Mutter eine Bindung mit der fremden Weltlichkeit folgt.
Dabher lésst sich der Vorgang der Geburtlichkeit in eine doppelte Dialektik set-
zen: Die Entbindung ruft eine Bindung mit der fremden Weltlichkeit hervor, und
der EntduBerte setzt neue Bindungen und Beziehungen, um der Fremdheit zu be-
gegnen.

In die Welt kommen bedeutet, in ein fremdes Umfeld einzutreten. Der Neu-
geborene kommt in ein Umfeld weltlich entfremdet™, was als Trennung, Entfer-
nung und phinomenologischer Gegensatz zur verlorenen heimischen Umwelt
angesehen werden kann. Dieser Entbindungsprozess setzt eine somatische Tren-
nung voraus, was einer Bindung in der Fremdheit entspricht und wo das Neuge-
borene gezwungen ist, sich selbst in einer fremden Umwelt zu beherbergen, um
seine morphologische und ontologische Genese fortzusetzen.

Das Wort ,,Entfremdung® bezeichnet {iber 6konomische, philosophische und
juristische Bedeutungen hinaus™ eine ,, Titigkeit des Fremdmachens, oder den
Vorgang des Fremdwerdens, durch den eine Person bzw. eine Sache aus dem
Kontext der Néhe, des Eigenen, Heimischen, Gemeinschaftlichen, Vertrauten
oder Gewohnten, herausgenommen und einem anderwirtigen und anders ausge-
richteten Zusammenhang zugeordnet wird.“>* Die Entfernung von der Niihe und
der heimischen Umwelt beinhaltet einen Prozess, in dem Trennung und Ver-
zweigung eine Rolle spielen. In diesem Sinn, also aus der Perspektive der Anth-

52 In Analogie zu Blaise Pascals kosmischer Entfremdung, der die Stellung des Men-
schen inmitten des Weltalls beschreibt, benutze ich den Ausdruck weltliche Entfrem-
dung, um die Trennung mit der heimisch-intrauterinen Welt zur Bindung fremder
Weltlichkeit zu deuten.

53 Die 6konomische und juristische Deutung des Wortes ldsst sich auf seine semantische
Vorgeschichte zuriickverfolgen, die eine semantische Gleichheit mit dem Wort Ent-
duBlerung zeigt. In diesem Sinn ldsst sich mit lateinisch, ,,alienare libersetzen. Auller
der rechtokonomischen Bedeutung des Wortes hat es eine wichtige Pragung in der
Romantik und im Deutschen Idealismus, besonders bei Hegel.

54 Vgl. zur Definition ,,Entfremdung* in Ritter, J., Griinder, K., Gabriel G., (Hg.): Histo-
risches Worterbuch der Philosophie, Bd. 2, S. 509-525.

https://dol.org/10.14361/9783830445807 - am 14.02.2026, 11:48:32. https://www.Inllbra.com/de/agb - Open Access -


https://doi.org/10.14361/9783839445907
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

128 | Matrixiale Philosophie

ropologie, ist die AuBerung des Fétus, der sich in der Gebérmutter beherbergt
hat, also der Prozess der Geburt, eine existenzielle Entfremdung.

Wie schon oben ausgefiihrt, 16st sich das Neugeborene bei der Geburt von
seiner ersten Nische und landet in einem fiir den Menschen ,,nicht festgestellten
Milieu. Der Ubergang zur Welt als Ergebnis dieser EntiuBerung hat die ,,Lan-
dung® an einem fremden Ort zur Folge. Sie fiihrt dazu, das Neugeborene in ein
fremdes Milieu zu fiihren, das nicht sein Zuhause ist. Durch die Geburt hat das
Individuum sich selbst fremd gemacht: Es kennt sich nicht (mehr oder noch
nicht). Die Vorgeburtlichkeit im anderen Milieu, die hinter ihm liegt, ist schon
fremd, und die neue Individualitét ist ihm noch fremd. Das heif3t, dem Geboren-
werden geht eine Gestaltungs-, Bildungs- und Lebenszeit in einem der Welt du-
Berlich fremd stehenden Milieu voran. Das Geborene wird jedoch keine Erinne-
rung an jenen auflerweltlichen Lebensraum bewahren, dessen Bestehen an die
Grenzen unserer gnoseologischen Erinnerungsfahigkeit stoft.

Die besondere Stellung des Menschen im Universum beriihrt ein hauptanth-
ropologisches und existenzielles Thema der Moderne — ndmlich, dass die Welt
fiir den Menschen zu einem fremden, jedoch einzigen Aufenthaltsort geworden
ist. Die Unbestimmtheit der menschlichen Position in der Totalitét alles Seien-
den geht nicht zuletzt auf den Versuch zuriick, metaphysische Anschauungen des
Universums zu widerlegen. Die astronomischen Erkenntnisse der Neuzeit bra-
chen mit der Vorstellung eines endlich abgegrenzten Universums. Dass die Erde
keineswegs das Zentrum des Universums ist, sondern ein Stern (Planet) unter
anderen, der sich inmitten eines unendlichen, unbegrenzten, stets in Ausdehnung
befindlichen Universums befindet, fithrte zu einer Weltanschauung, nach der die
Unendlichkeit des Weltalls der neue existenzielle Ort des Menschen ist. Sie be-
deutet nicht zuletzt, dass seine Position nicht (mehr) fest ist, da es kein Zentrum
mehr gibt. Dieses existenzielle Argument zieht sich durch die Tradition der Mo-
derne und ist ein Bild fiir die radikale Entzauberung aller metaphysischen Speku-
lationen. Wenn das Universum unendlich ist, ist der Mensch im unendlichen
Weltall entfremdet.

Auch die existenziale Entfremdung Heideggers lasst sich mit der kosmolo-
gisch-existenziellen Kilte der Neuzeit in Beziehung setzen, nach der der Kosmos
uns nicht mehr ,,geheim* ist. Das Dasein in der Welt ist ein In-Sein als verfallene
Seinsart™, was seinen existenziellen Modus als in-der-Welt-Sein definiert — als

55 Vgl. Heidegger: ,,Wenn wir jedoch das Sein des Daseins in der aufgezeigten Verfas-
sung des In-der-Welt-seins festhalten, dann wird offenbar, daB3 das Verfallen als
Seinsart dieses In-Seins vielmehr den elementarsten Beweis fiir die Existenzialitit des
Daseins darstellt. M. Heidegger: Sein und Zeit, S. 179.

https://dol.org/10.14361/9783830445807 - am 14.02.2026, 11:48:32. https://www.Inllbra.com/de/agb - Open Access -


https://doi.org/10.14361/9783839445907
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Axiom Il | 129

,Geworfenes, das einen Modus des Verfallenes bestimmt. Das Dasein verfillt
in eine entfremde Welt: ,,Das verfallende In-der-Welt-Sein ist als versuchend-
beruhigendes zugleich entfremdend.“* Nicht ohne Grund bedeutet der Eintritt in
die Welt nach Heidegger ein Verfallen — ein Verfallen im ungewissen und frem-
den Umfeld. Die Entfremdung von der Weltinnerlichkeit, ontologische Bestim-
mung jedes Angekommenen, trigt den Charakter des Verfallenen.”” In diesem
Sinne ist Weltlichkeit nach Heidegger nicht nur Rédumlichkeit, sondern ein onto-
logischer Begriff, der den Charakter des Daseins bestimmt. Er bzw. die Grund-
bestimmung der Weltlichkeit liegt in der Erschlossenheit des In-der-Welt-Seins.
Die Erschlossenheit des Man™ ist die Offenbarkeit des Daseins, in dem die
Weltlichkeit sich erfdhrt, und zwar als sein In-Sein, dessen Offenheit, dessen
Geworfenheit man bedenken sollte.”

AbschlieBend lésst sich aus matrixialer Perspektive sagen, dass hinter der
Weltlichkeit der Offenheit und geistigen Freiheit ein Entfremdungserlebnis steht:
Der offenen Welt liegt eine ontologische Entduflerung zugrunde, aus der die
Konsequenz folgt, dass das Dasein in ein Umfeld gelangt, das weltlich entfrem-
det ist, aber 6kologisch heimisch, da es von den (allo)miitterlichen Instanzen
empfangen wird. Die matrixiale Perspektive teilt mit der Entfremdung der Mo-
derne die Anschauung, dass die Individuation durch die Erfahrung der Geburt
einen ontologischen EntduBerungseffekt erlebt. Sie grenzt sich von ihr ab in der
Anschauung, dass das Ankommen in der Welt durch den selbstlosen Empfang
(allo)miitterlichen Instanzen gelingt. Die matrixiale Sicht beriicksichtigt den on-
tologischen Umzug zur Weltlichkeit aber auch iiber die Entfremdungslehre hin-
aus, indem sie beriicksichtigt, dass der Weltlichkeit die Gabe des Lebens zu ge-
ben ist.

3.1.3 Unheimliche Weltlichkeit oder heimische Umweltlichkeit

Wie schon ausgefiihrt, folgt dem Abgang des Fotus aus dem Korper der Mutter
der Eintritt in eine entdullerte Welt, die ihm fremd gegeniibertritt. Die Geburt
setzt einen Entfremdungsmechanismus in Gang, durch den das Neugeborene

56 Ebd., S. 178.Die Grundstimmung der analytischen Existenzialphilosophie besteht, wie
schon erklart, im Insein der Welt, die das Verfallen des Daseins voraussetzt. Der exis-
tenzielle Modus des In-der-Welt-sein bestitigt sich Heidegger zufolge im Phdnomen
des Verfallens.

57 Ebd, S. 384.

58 Ebd., S. 167.

59 Vgl. Heidegger: ,Ist das Dasein als geworfenes In-der-Welt-sein nicht gerade zu-
nichst in die Offentlichkeit des Man geworfen?* Ebd, S. 167.

https://dol.org/10.14361/9783830445807 - am 14.02.2026, 11:48:32. https://www.Inllbra.com/de/agb - Open Access -


https://doi.org/10.14361/9783839445907
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

130 | Matrixiale Philosophie

mittels Insulationstechniken von der Wirklichkeit Distanz nimmt.*’ Die philoso-
phische Anthropologie und die existenzielle Philosophie vom Anfang des 20.
Jahrhunderts messen dem Vorgang des Menschwerdens ontologische Bedeutung
bei in dem Sinn, dass der Mensch eintritt in eine offene Welt. Vor dem Hinter-
grund der Erosion metaphysischer Weltbilder hingt der ontologische Wert der
Weltlichkeit nun davon ab, wie offen oder geschlossen der Lebensraum des Ein-
zelnen sich darstellt. Das menschliche Milieu wurde als offene Welt beschrieben
im Gegensatz zum tierischen, pflanzlichen oder animalischen Milieu, dessen Or-
ganisation in engerer Wechselwirkung zwischen dem Innen des Lebewesens
(Uexkiill: Bauplan) und seiner Umwelt steht. Nichtsdestotrotz geht dem Antritt
in der Welt eine Entbindung und Spaltung vom miitterlichen Kérper voran. Dem
Abbruch der symbiotischen Mutter-Embryo-Einheit folgt der Ubergang in ein
fremdes, unheimliches Milieu, das grundiert ist von Angst, wie Heidegger aus-
fiihrt:

In der Angst ist einem ,unheimlich‘. Darin kommt zunichst die eigentiimliche Unbe-
stimmtheit dessen, wobei sich das Dasein in der Angst befindet, zum Ausdruck: das
Nichts und Nirgends. Unheimlichkeit meint aber dabei zugleich das Nicht-zuhause-sein.
Bei der ersten phinomenalen Anzeige der Grundverfassung des Daseins und der Klarung
des existenziellen Sinnes von In-Sein im Unterschied von der kategorialen Bedeutung der
,Inwendigkeit* wurde das Inseln bestimmt als Wohnen bei [...], Vertrautsein [...] mit.
Dieser Charakter des In-Seins wurde dann konkreter sichtbar gemacht durch die alltigli-
che Offentlichkeit des Man, das die beruhige Selbstsicherheit, das selbstverstindliche
,Zuhause-sein® in die durchschnittliche Alltéiglichkeit des Daseins bringt. [...]%'

Unheimlichkeit bestimmt das vereinzelte Dasein, und Heidegger erkennt im Un-
heimlichkeitsgefiihl eine alltdgliche Grundbefindlichkeit des In-der-Welt-Seins.
Das urspriingliche Phidnomen aus existenzial-ontologischer Sicht ist das Un-
zuhause oder die Unheimlichkeit™, da seine Grundart das In-der-Welt-sein ist.

60 Vgl. Claessens: ,,Derart ergab sich ein Biindel von Aussagen iiber ein Wesen, das sich
durch Distanzierungstechniken, zu denen die Insulation als Fundament gehdrte, von
der ,alten Natur* entfernte, sich als auch anatomisch reflexives Wesen innerhalb der
von ihm selbst geschaffenen kiinstlichen Innenklimata stabilisieren konnte, wozu ihm
mehr an evolutiondren Invarianten half und hilft.“ D. Claessens: Das Konkrete und
das Abstrakte, S. 15.

61 M. Heidegger: Sein und Zeit, S. 188.

62 Ebd., S. 189.

https://dol.org/10.14361/9783830445807 - am 14.02.2026, 11:48:32. https://www.Inllbra.com/de/agb - Open Access -


https://doi.org/10.14361/9783839445907
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Axiom Il | 131

Im Gegensatz zur existenziellen Philosophie Heideggers (auch, wenn die
Geburtlichkeit der Fakzititdt des Daseins zuzuschreiben ist) vertritt eine matri-
xiale Philosophie die Auffassung, dass Weltfremdheit (allo)miitterlichen Sorge-
instanzen voraussetzt, aufgrund derer Beziiglichkeit zur Innenweltlichkeit sich
die Welt von der Grundstimmung der Unheimlichkeit abldst. In dieser Hinsicht
entspricht die existenzielle Entfremdung einer somatischen Entfaltung und Ent-
leerung des Korpers der Mutter, was die Gegeniiberstellung von Subjekt und Ob-
jekt bzw. von Ich und Du in der Welt zum Ergebnis hat. Diese dyadisch-
wechselwirkende Relation zwischen Mutter und Kind ist bereits vor der Ver-
zweigung des miitterlichen Korpers moglich. In dieser Weise konnte man sagen,
dass die Erfahrung der Weltentfremdung durch die allererste Differenz ge-
schieht, aufgrund der die Welt in Erscheinung tritt. Alteritét ist in dieser Weise
kein Gegenbegriff zu Identitit (so wie im deutschen Idealismus meist verwen-
det), sondern eine transzendentale Voraussetzung zur Selbstanerkennung und
zum Standort des Ichs. Das Neugeborene wird ein Einzelwesen, ein eigenes
Ganzes, wobei die Mutter das gegeniiberstehende Du ist.

4. Demonstratio Il: Mutter-Kind face-a-face:

entziicktes gegenseitiges ins-Auge-fassen und das UbermaB
der ontologischen Differenz

Diagramm 5: Veranschaulichung der Relation zwischen der Welt, Mutter,
Gebdrmutter und Ich (1).

https://dol.org/10.14361/9783830445807 - am 14.02.2026, 11:48:32. https://www.Inllbra.com/de/agb - Open Access -


https://doi.org/10.14361/9783839445907
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

132 | Matrixiale Philosophie

4.1 Mutter-Kind face-a-face

Auch die Tiefen- und Entwicklungspsychologie hat sich mit dem Phdnomen der
Trennung von der Mutter und der Abspaltung befasst und hat darauf hingewie-
sen, dass das Wiedertreffen von Mutter und Kind eine Beziehung feststellt, die
konstitutiv fiir die Weltbildung ist. Die Mutter gilt als Beziechungsperson (Be-
zugsperson) nicht nur fiir die Personlichkeitsentwicklung, sondern auch fiir die
Weltbindung des Menschen. Infolgedessen findet das traumatische Ereignis der
Muttertrennung eine Kompensation in der Weltbindung, in der sich die Mutter
wiederfindet.” Nach der Tiefen- und Entwicklungspsychologie lisst sich die
personliche Entwicklung des Menschen durch einen durch Loslésung und Indi-
viduation geprigten Prozess beschreiben.®® Es muss jedoch der Frage nachge-
gangen werden, welche Rolle die Figur der Mutter fiir die Anpassung an die
symbolische Umwelt des Neugeborenen spielt.

4.1.2 Ontologische Differenz — topologische Differenz

Wiéhrend der Schwangerschaft ist das Ungeborene im Kdrper der Mutter beher-
bergt und lésst sich vom Protoplasma des miitterlichen Korpers nidhren, wirmen
und schiitzen. Mutter und Embryo bilden eine monadische Einheit. Ubersteht es
die Entbindung, spalten sich aus dem miitterlichen endosymbiotischen Korper
das Neugeborene und die Mutter in zwei Gesichter, zwei Stimmen, zwei Korper,
zwei Individuen. Das Neugeborene ist zunéchst nicht in der Lage, die extrauteri-
ne Welt vom intrauterinen Milieu zu unterscheiden. Das Auflen und das Innen
bleiben undifferenziert. Wahrend der ersten Frithphase bringt der Mutterschof3

63 John Bowlby, James Robertson und Mary Ainsworth zdhlen zu den wichtigsten Ver-
tretern des psychologischen Zweigs der Bindungstheorie, die sich vor allem auf das
menschlich-emotionale Bediirfnis des Aufbaus menschlicher Beziehungen konzent-
riert. Die Bindungstheorie schenkt der psychologischen Ebene des Mit-seins Auf-
merksamkeit sowie seiner Bedeutsamkeit fiir die menschliche Personalentwicklung.
Mit der Objektsbeziehungstheorie, deren Hauptvertreterin Melanie Klein ist, teilt sie
die zentrale Bedeutung der frithen Mutter-Kind-Beziehung, die Vorstellung des Kin-
des {iiber sich und seine spéteren Beziehungsgestaltungen. In Anlehnung an die An-
hénger Melanie Kleins, Donald Winnicotts und William E. Fairbairns, gesteht die
Bindungstheorie Umwelterfahrungen Relevanz fiir die Entwicklung des Kindes zu.
Eine wichtige Stellung in Winnicotts Theorie handelt beispielsweise von der Entwoh-
nung von der Mutterbrust und dem sich daraus ergebenden Abbruch der symbioti-
schen Beziehung der Mutter mit dem Kind.

64 Vgl. M. Mahler/F. Pine/A. Bergman: Die psychische Geburt des Menschen. Symbiose
und Individuation,, 1978.

https://dol.org/10.14361/9783830445807 - am 14.02.2026, 11:48:32. https://www.Inllbra.com/de/agb - Open Access -


https://doi.org/10.14361/9783839445907
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Axiom Il | 133

das Neugeborene unter; miitterliche Nahe und Unterkunft sorgen fiir Schutz und
Geborgenheit des Ungeborenen, was ihm Innenweltlichkeit ermoglicht.

In der ersten Lebenszeit in der Welt ist die Stimme der Mutter dem Saugling
so fremd wie ein Blickkontakt.”” Die Erkennung der fremden Stimme und das
Erlernen ihm gegeniiber tretender Gesichter markieren einen Bruch zwischen
dem, was es umgibt und ihm selbst.® Durch den verzdgerten Blickkontakt zwi-
schen Kind und Mutter bemerkt das Neugeborene, dass es sich in einer Welt be-
findet, die nicht die Gebarmutter ist.

Das einzige, was uns in dieser exponierten Lage weiterhilft, ist die Tatsache, dass am An-
fang die Welt, zu der wir kommen, bis auf eine Kleinigkeit identisch ist mit der Mutter,
aus der wir kommen. Diese Kleinigkeit hat genau das Ausmal der ontologischen Diffe-
renz. Denn sobald wir alt genug sind, unsere Mutter von auflen kennenzulernen, fangen
wir auch schon an, eine ,Welt* kennenzulernen, die nicht unsere Mutter ist. Man darf be-
haupten, dall der seltsame Unterschied zwischen Mutter und nicht-Mutter ist die Men-
schen fiir den Rest ihres Lebens beschiftigt, weil sie nie ganz werden verstehen konnen,
wie die Welt, die sich zuerst wie die Mutter anfiihlte, sich in die Welt verwandeln konnte,

: : PR 67
die so aussieht, wie wir sie jetzt kennen

Der erkennende, entziickte Blick zwischen Mutter und Kind bringt das Bewusst-
sein einer ontologischen Differenz zwischen dem, was aulen und dem, was in-
nen ist. Der Anblick der Mutter gilt als Beweis einer ontologischen Entduferung,

65 Blaffer-Hrdy: ,,Wiahrend des letzten Drittels der Schwangerschaft konnen Foten tat-
sdchlich durch die Gebarmutter horen; ihre Herzen schlagen bei einer Tonbandabspie-
lung mit der Stimme der Mutter schneller als bei einer fremden Stimme. So ldsst sich
auch experimentell nachweisen, dass das Neugeborene binnen dreier Tage nach der
Geburt die Stimme der Mutter einer fremden Stimme vorzieht.” S. Blaffer-Hrdy: Mut-
ter Natur, S. 470. Dagegen ist die Auffassung Ludwig Janus’ zu erwidhnen, der, sich
stiitzend auf die Perinatal-Psychologen Alfred Tomatis, Peter Orban, Giinther Clauser
und Johannses Merkel etc. die Ansicht vertritt: ,,Das Horen ist der Sinn, der neben den
Gleichgewichts- und Bewegungsempfindungen ab der Mitte der Schwangerschaft we-
sentlich den Bezug des Fotus zur Mutter und der AuBBenwelt herstellt und in unmittel-
barer Kontinuitit zur nachgeburtlichen Erfahrung hiniiberfiihrt. Das vorgeburtlich Ge-
horte wird nachgeburtlich wiedererkannt und schldgt damit eine Briicke zwischen den
Welten.” L. Janus: Wie die Seele entsteht, S. 209. Vgl. dazu Alfred Tomatis: Der
Klang des Lebens, S. 176.

66 Vgl. S. Blaffer-Hrdy: Mutter Natur, S. 470.

67 P. Sloterdijk: Eurotaoismus, S.176

https://dol.org/10.14361/9783830445807 - am 14.02.2026, 11:48:32. https://www.Inllbra.com/de/agb - Open Access -


https://doi.org/10.14361/9783839445907
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

134 | Matrixiale Philosophie

der Tatsache, dass das Baby in einer Welt ist, die nicht mehr als Korper der Mut-
ter empfunden werden kann. Die Mutter bedeutet infolge der Erfahrung der Ge-
burt fiir den Sdugling die Grenze zwischen Gebédrmutter und offener Welt. Vor
dem Hintergrund der Faktizitdt der Natalitdt nimmt ihre Figur eine ontologische
Sonderstellung ein, da ihr Bild auf die Differenz hindeutet, was die Welt ist und
was nicht.”

Die Mutter hat die privilegierte Sonderstellung, ein Du zu sein, mit dem das
Kind eine Bindung realisiert. Durch den Mutter-Kind-Blickkontakt wird fiir die
Umwelt des Kindes klar, dass seine Umwelt ausdifferenziert von der miitterli-
chen Umwelt steht und infolgedessen, dass sie nicht der Umwelt der Mutter ent-
spricht, sondern es ein Teil von ihr ist, so wie sie einen Teil der Umwelt des
Kindes ausmacht.

Der Ubergang vom geschlossenen gebirmiitterlichen Raum zur offenen Welt
erfolgt iiber die (nicht riickgidngig zu machende) Erfahrung, die Mutter als je-
mand aufler sich wahrzunehmen. Der Blickkontakt zwischen Kind und Mutter
fihrt dazu, dass das Kind iiber den Bruch mit seinem Milieu entsetzt ist, denn er
bedeutet das Vermogen, die Grenze der Welt zu erkennen und deren Unbe-
schriankbarkeit denken zu diirfen. Die Figur der Mutter bedeutet fiir das mensch-
liche Bewusstsein, dass die Welt als solche keine Grenze mehr hat als diejenige,
welche der Mutter in der Ordnung der Reprisentation zukommt.

Das Auflen und Innen sind in der Wahrnehmung eines Neugeborenes noch
nicht differenziert, und die Mutter ist die Alter-Instanz, dank der das parasitére
intrauterine Leben und das abrupte Ende der Geburt und die Fortsetzung der
Morphogenese im extrauterinen Milieu ausgeglichen werden kdnnen. Infolge-
dessen nimmt das Bild der Mutter (in Psychoanalyse und Tiefenpsychologie als
Mutterimago bezeichnet) eine transzendentale Rolle ein, um Auflen und Innen
ins Gleichgewicht zu bringen. In dieser Weise verursacht der Blickkontakt eine
Umweltdifferenzierung zwischen Mutter und Neugeborenem. Das Ankommen in
der offenen Welt bringt eine Abgrenzung gegeniiber dem verlassenen intrauteri-
nen Milieu und die Fortsetzung der ontogenetischen Reifung im extrauterinen
Milieu mit sich. Der topologische Bruch zwischen dem Milieu im Korper der
Mutter und der extrauterinen Welt wirkt ontologisch, da aus dieser EntduBerung
ein neuer Wert kommt: die Welt.

Der Blick der Mutter hat in diesem Sinne weniger die Entfaltung einer dua-
len Individuation (Ich und Nicht-Ich) zur Folge, sondern vielmehr eine dreifache

68 Zur matrixialen Konsequenz ontologischer Differenz siche Axiom III: Die Ungiiltig-
keit von Heideggers Fundamentalontologie zur Untersuchung der Ontologie der Welt-

losigkeit: Wenn das Sein dem Nichts iibergeordnet ist.

https://dol.org/10.14361/9783830445807 - am 14.02.2026, 11:48:32. https://www.Inllbra.com/de/agb - Open Access -


https://doi.org/10.14361/9783839445907
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Axiom Il | 135

Ausdifferenzierung, da die durch den miitterlichen Bezug auslosende Umwelt-
differenzierung eine Entfaltung dreiwertiger Weltlichkeiten hervorbringt: die
Weltlichkeit des Neugeborenes, die Weltlichkeit der Mutter und die der Alteritét
entzogene vorgeburtliche Sphére, hier weltlos genannt.

4.2 Alteritat und Differenz: Ndhe und Weltkonstruktion:
Ich-bei-Dir-Relation

4.2.1 Bindungen stellen Umwelten her: Mutter-Kind —
wiederhergestellte Bindung und Umweltbildungen

Die Komplexitdt der Mutter-Kind-Beziehung besteht darin, dass die Mutter fiir
das Kind eine Alterititsinstanz bedeutet. Sie ist fiir das Kind der Umfang zwi-
schen Welthaftigkeit und dem, was keine Welt ist; das Kind dagegen ist nach der
Entbindung fiir die Mutter ein von ihr die Fortsetzung der Entwicklung seines
Wesens forderndes Lebewesen. Die dyadische Relation Mutter — Kind bertihrt
ein zentrales Thema der Psychoanalyse, Tiefenpsychologie und Objektbezie-
hungstheorie, da der Subjektwerdungsprozess bzw. die Personalentwicklung des
Subjekts durch die miitterliche Alteritdtswirkung einen Angelpunkt der psycho-
analytischen Objektsbeziehungstheorie darstellt.

Von der Tiefenpsychologie iiber die Objektbezichungstheorie bis hin zur
Bindungstheorie begreift die Psychologie die Mutter-Kind-Bindung als allererste
Relation und Beziehung, die in der Welt zustande kommt. Den Grundbegriffen
der Bindungstheorie kdnnte man jedoch auch eine philosophische Lesart verlei-
hen, wobei Trennungspathologien und Bindungstriebe eine fundamentale Stim-
mung der extrauterinen Bildungsprozesse von Relationen und Strukturen bedeu-
ten. Bekanntlich stellt die Bindungstheorie, als deren Pionier John Bowlby zu
nennen ist, die These auf, dass ein Neugeborenes die Abwesenheit einer miitter-
lichen Instanz nicht iiberleben konnte. Daraus ergibt sich, dass die Folgeerschei-
nungen der Entbindung zum Aufbau von Bindungsrelationen fithren, ohne wel-
che die Welt nicht haltbar und bildbar wére.

Die Bedeutung der Figur der Mutter entfaltet sich in vielfdltigen Signifikan-
ten, welche die Bindung an die offene Welt moglich machen: Mutter-Brust, Mut-
ter-Schof3, Mutter-Mund etc. Es sind Bezugsobjekte, deren Funktion darin be-
steht, die Liaison zwischen der Innenweltlichkeit des miitterlichen Kérpers und
der Welt zu vollziehen, das Defizit der Gewdhnungsbedingungen vom Aufen
auszugleichen und die Anpassung an die neue, offene Welt zu verwirklichen. So
stellte der Psychoanalytiker und Kinderpsychiater John Bowly in seinem Buch
,.Bindung. Eine Analyse Mutter-Kind-Beziehung* dar, wie eine unmittelbar nach

https://dol.org/10.14361/9783830445807 - am 14.02.2026, 11:48:32. https://www.Inllbra.com/de/agb - Open Access -


https://doi.org/10.14361/9783839445907
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

136 | Matrixiale Philosophie

der Geburt vorfallende Abwesenheit oder der Bindungsmangel Personlichkeits-
storungen, Traumata usw. verursachen.

Bowlbys Bindungstheorie iibernimmt von der Objektbeziehungstheorie® die
Annahme, dass durch den Bezug des Kindes auf die Mutter-Signifikante’ die
Bezichungsgestaltung und Personlichkeitsentwicklung des Kindes und die Kons-
truktion des Ichs gelingen. Das Ich bildet sich danach durch Bezug auf den miit-
terlichen Signifikanten. Solche Bindungen beinhalten nach der Objektbezie-
hungstheorie im Allgemeinen Beziige zur Anpassung an ein dufleres Milieu und
zur Weltkonstruktion.

In diesem Sinn stellt sich durch die Beziige zu den Muttersignifikanten die
parasitologische intrauterine Okonomie nach der Geburt um in eine extrauterine
parasitologische Ontologie, in der die Mutter das Bei- und Miz-Sein fiir das Kind
bedeutet und durch die das Kind in der Weltlichkeit der Mutter untergebracht ist.
Zur Umwelterfahrung des Kindes und zu seiner Entwicklung ist Mutterbindung
notwendig.”' Die neu definierte parasitologische Beziehung Mutter-Kind ermog-
licht die Anpassung des Kindes und seine Gewohnung an die neue, offene Welt.
Die frithe symbiotische Beziechung Mutter — Kind stabilisiert paradoxerweise
ihre spiter wieder zu vollzichende Trennung’?, die durch symbolische und kultu-
relle Bindungen kompensiert wird, die dazu geeignet sind, den Bildungsvorgang
in der Welt fortzufithren. Bowlby distanziert sich jedoch von der Objektsbezie-
hungstheorie, da sich deren theoretische Ansétze auf Parameter der Psychoana-

69 Die britische Objektbeziehungstheorie, zu der unter anderem Sandor Ferenczi, Mi-
chael Balint und William R. D. Fairbairn Beitrdge geleistet haben, ist dafiir bekannt,
eine kopernikanische Wende in der psychoanalytischen Tradition vorangetrieben zu
haben. Im Rahmen dieser Theorie wurde die Analyse der Psyche von der Basis der
Triebtheorie zur Beobachtung und auf der Grundlage der Umweltbedingungen eines
relationalen Mitseinsbedarfs betrieben.

70 Vgl. Bowlby: ,,Obwohl meine Position inzwischen von der ihren stark abweicht, blei-
be ich ihnen doch zutiefst zu Dank verpflichtet dafiir, da3 sie mich in die Lehre von
der Objektbeziehung in der Psychoanalyse eingefiihrt haben mit ihrer Betonung der
frithen Beziehungen und des Pathogen-Potentials der Mutterentbehrung.” J. Bowlby:
Bildung. Eine Analyse der Mutter-Kind-Beziehung, S. 14.

71 Die beziechungsorientierte Kinder-Mutter-Analyse, die Bindungstheorie und sogar die
Objektbeziehungstheorie gehen davon aus, dass die Umwelterfahrungen des Kindes
vom Mutter-Kind-Bindungsvorgang bestimmt werden.

72 Es ist die Theorie Donald Winnicotts iiber die Entwohnung von der Mutterbrust und
den Ausgang aus der engen symbiotischen Beziehung zur Mutter im Séuglingsalter

anzudeuten.

https://dol.org/10.14361/9783830445807 - am 14.02.2026, 11:48:32. https://www.Inllbra.com/de/agb - Open Access -


https://doi.org/10.14361/9783839445907
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Axiom II | 137

lyse stiitzen;” die Bindungstheorie lehnt den freudianischen Standpunkt vor al-
lem ab, weil die psychoanalytische Metapsychologie auf einer Triebtheorie
stiitzt, die die auf dem Modell der Modell der psychischen Energie’® basiert, und
nimmt wenig oder kaum Riicksicht auf die primédre Mutter-Kind-Beziehung.

Im Gegensatz zum psychologischen Modell, das auf der Grundlage einer Ins-
tinkttheorie das Verhalten und die Steuerung von Organismen erklért, schldgt
Bowlby ein Modell zur Untersuchung der Bindungsrelationen vor, das die wech-
selwirkenden Effekte und die bedingte Zirkularitit ausgeldster Signale, die von
einer Verdnderung der Umwelt ausgehen, beriicksichtigt. Sein Modell soll ein
homoostatisches Modell sein, wobei Interaktion mit der Umwelt wechselwirken-
de Effekte auf die Umbildung des Systems hervorbringt. Bowlby interessiert sich
vor allem fiir die Analyse des Verhaltens von Lebewesen und seine adaptiven
Voraussetzungen, um zielgerichtet Mechanismen zu beobachten und Ahnlichkei-
ten und Differenzen von Bindungsstrukturen zu finden. Dazu bedient er sich der
Verhaltensforschung, der analytischen Biologie und der Neurophysiologie, um
die psychologische Theorie mit den Naturwissenschaften zu vereinbaren.

Daher wendet Bowlby zur Untersuchung des Verhaltens ein biologisch-
neurologisches System an, ohne zundchst auf Unterschiede der Arten zu achten
(Kontrollsystem-Methode) und benutzt ein allgemeines Modell zur Beschrei-
bung des Verhaltens von Systemen: die Kybernetik. Sie dient dazu, um die Be-
ziehungen und Relationen, in denen die Nachkommenschaft zur Umgebung
steht, zu untersuchen, und von ihr iibernimmt er den Grundsatz, dass Systeme

73 Vgl. dazu Bowlbys Kritik an der Objektbeziehungslehre: ,,Das Fehlen einer Instinkt-
theorie als Alternativtheorie der Freuds scheint mir die grofite Schwéche dieser ver-
schiedenen Objektbeziehungslehre zu sein.” Bowlby, J.: ebd., S. 32.

74 Bowlby: ,Freuds Instinktlehre, das Lustprinzip und die traditionelle Abwehrtheorie
sind drei Beispiele von vielen Formulierungen, die in ihrer bisherigen Form als unbe-
friedigend empfunden werden, weil sie auf dem Modell von der psychischen Energie
fuBen®. Ebd., S. 34. Dazu ,,Die Hauptmerkmale des Freudschen Modells sind: a) daf3
an den psychischen Funktionen etwas zu unterscheiden ist (Affektbetrag, Erregungs-
summme), das alle Eigenschaften einer Quantitdt hat...etwas, das der Vergroflerung,
Verminderung, der Verschiebung und der Abfuhr fdhig ist, die in Analogie zu einer
elektrischen Entladung dargestellt wird (FREUD, 1894) und b) da3 der ganze geistige
Apparat von zwei eng verwandten Prinzipien gelenkt wird: dem Prinzip der Trigheit
und dem Prinzip der Konstanz, von denen das erstere beinhaltet, daB der geistige Ap-
parat bestrebt ist, die Quantitdt an bestehender Erregung so niedrig wie moglich zu
halten, und das letztere, dall er die Tendenz hat, diese Quantitit konstant zu halten.*
Ebd., S. 30.

https://dol.org/10.14361/9783830445807 - am 14.02.2026, 11:48:32. https://www.Inllbra.com/de/agb - Open Access -


https://doi.org/10.14361/9783839445907
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

138 | Matrixiale Philosophie

aufgrund ihrer Differenz zur Umwelt mit selbstregulierenden Mechanismen aus-
gestattet sind. Die Steuerung und Kontrolle eines Systems beruht danach zentral
auf Wechselwirkungen zwischen den am ihm Beteiligten, sodass es sich in sei-
ner Differenz zur Umwelt selbst reguliert und kontrolliert. Vor dem Hintergrund
dieses kybernetischen Standpunktes beschiftigt sich die Bindungstheorie mit den
Beziigen und Relationen der Nachkommenschaft gegeniiber ihrer Umgebung.

In dieser Weise wird der Instinkt nach Bowlby nicht als Reaktion auf einen
Reiz verstanden, sondern als Interaktion zwischen genetischer Ausriistung und
Umwelt.”” Diese nennt er ,,Umwelt der evolutioniren Angepasstheit” und meint
damit, dass jeder Organismus an eine spezifische Umweltform angepasst ist.”®
Organismen, die in ihrer Entwicklung wenig Beeinflussung durch Umweltverén-
derungen erfahren*”’, sind umweltstabil, wihrend solche, die sich ,,stark durch. ..
Verinderungen beeinflussen lassen“’®, umweltlabil genannt werden. Sowohl bei
umweltstabilen als auch umweltlabilen Organismen ist die Bindungstheorie der
Auffassung, dass die Entwicklung des Verhaltens eines Systems unter dem Ein-
fluss der Umwelt steht. Das Verhalten eines Organismus ist, systemisch betrach-
tet, offen gegeniiber der Umwelt, aber geschlossen beziiglich des Systems.

Nach diesem kybernetischen Schema, welches das Instinktverhalten offen fiir
Umweltmodifikationen sieht, aber in Riickkopplung mit dem Grundplan’, fragt
sich Bowlby, welche Rolle die miitterliche Bindung nach der Entbindung des
Kindes fiir die Weltkonstruktion des Kindes spielt.

Aus evolutionérer Perspektive ist die menschliche Mutter nach Bowlby die
unmittelbare Umwelt, an die sich das Neugeborene anpassen muss. Sofort nach
der Geburt verkorpert sie eine extrauterine Umwelt, von der das Kind sich ndhrt

75 Die Beschreibung eines Instinktmodells basiert auf den Umwelt-Regelsystemen, vgl.
dazu Bowlby, ebd. S. 49.

76 Vgl. den Hinweis Blaffer-Hrdys auf Bowlbys Rezeption des Begriffes ,,Umwelt der
evolutiondren Angepaftheit”: ,,Bowlby nahm das Konzept eines deutschen Psycholo-
gen der spdten dreiliger Jahre, Heinz Hartmann ,normalerweise zu erwartenden Um-
welt des Menschen®, und verdnderte es so, dass ,er sich strikter im Sinne der Evolu-
tionslehre* definieren konnte, wobei ,der neue Begriff [...] noch ausdriicklicher
(fest)stellt, daB3 Organismen spezifischen Umweltformen angepaft sind‘. Ebd, S. 127.

77 J. Bowlby: Bindung, S. 50.

78 Ebd.

79 Vgl. Bowlby: ,,Es ist allerdings gut bekannt, dafl das Instinktverhalten der Mitglieder
einer Art (mit nur geringer Ausnahmen) einem gemeinsamen Grundplan gehorcht, daf3
aber die spezifische Auspragung bei einzelnen Individuen oft sehr charakteristisch

und sogar ungewohnlich sein kann.” Ebd., S. 55

https://dol.org/10.14361/9783830445807 - am 14.02.2026, 11:48:32. https://www.Inllbra.com/de/agb - Open Access -


https://doi.org/10.14361/9783839445907
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Axiom Il | 139

und von der es geschiitzt und versorgt wird. Fiir das Kind verkorpert die Mutter
die Welt, und die Mutter stellt seine 6kologische Nische dar.

Bowlbys Analyse der Mutter-Kind-Beziehungen geht davon aus, dass die
diesbeziigliche ,,Haltung“ einer Art (Ausstattung zur Arthaltung und Artfort-
pflanzung) nur dann zur Entwicklung einer Art beitragen kann, ,,wenn sie sich
entwickelt und in einer Umwelt wirksam ist.“*" In dieser Weise spielt die Uber-
tragung genetischer Informationen nach Bowlby eine Rolle zur potentiellen
Entwicklung des Individuums. Die Information, die ,,vererbt wird, ist nur das
Potential, bestimmte Arten von Systemen, zu entwickeln.«®!

Die Umwelt spielt nach Bowlby eine zentrale Rolle bei der Entwicklung des
Individuums, sodass sie die Entwicklungsmdglichkeiten der Keimzellen be-
stimmt.*? Die Gene sind nicht vom Kontext zu trennen, sondern wirken ein auf
eine beeinflussbare Struktur. Die ontogenetische Frage handelt nach Bowlby da-
von, wie aus einem Genotyp ein Phénotyp entsteht, also, wie die Umwelt die
Entwicklungsmoglichkeiten des Individuums beeinflusst und bestimmt. Die
Umweltstabilitdt oder -labilitdt einer Gruppe hiangt danach zum groflen Teil ab
von der Bezichung der Mutter zu ihren Kindern.® Alle Primaten sind in einem
gewissen Grad von Geburt an auf die emotionale Bindung zur Mutter oder Be-
zugsperson programmiert.** Vor dem Hintergrund dieser Annahme interessiert
sich der Kinderpsychologe vor allem fiir die ,,umweltstabilen Komponenten®,
die auf das menschliche Verhaltensrepertoire einwirken und fiir die ,,unverhélt-
nisméBig stabile Umwelt der Angepasstheit, in der dieselben sich mit aller
Wahrscheinlichkeit entwickelten.“*

Die allererste wichtige Bindung ist der Mutterbezug. Infolgedessen ist die
Anwesenheit der Mutter von zentraler Bedeutung fiir die Fahigkeit des Kindes,

80 Ebd., S. 56-57.

81 Bowlby: , Instinktverhalten ist nicht vererbt; was vererbt wird, ist das Potential, be-
stimmte Arten von Systemenn, die hier Verhaltenssysteme genannt warden, zu entwi-
ckeln, deren Wesen und Auspragungen sich zu einem gewissen Grade je nach der
Umwelt, in der die Entwicklung stattfindet, unterscheiden* Ebd., S. 56.

82 Die sozialbiologische Forschung von Edward O. Wilson, Mary Jane West-Eberhard,
William Hamilton, Richard Alexander etc. befasst sich mit der ontogenetischen Frage,
wie und unter welchen Voraussetzungen aus einem Genotyp ein Phianotyp wird.

83 Vgl. Bowlby: ,,Einerlei, ob die groere Gruppe stabil ist oder nicht, es besteht doch
immer und unverinderbar ein Band zwischen der Mutter und ihren Kindern.” Ebd.,
S. 69.

84 Vgl. S. Blaffer-Hrdy: Mutter Natur, S. 446.

85 J. Bowlby: Bindung, S. 67.

https://dol.org/10.14361/9783830445807 - am 14.02.2026, 11:48:32. https://www.Inllbra.com/de/agb - Open Access -


https://doi.org/10.14361/9783839445907
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

140 | Matrixiale Philosophie

sich an seine Umgebung anzupassen. Schon in den ersten nachgeburtlichen
Stunden werden bestimmte Reiztypen durch miitterliche Néhe und Bindung ak-
tiviert und verstérkt. Die Tatsache, dass Sduglinge hochst verletzliche und friih-
reife soziale Akteure sind, legt die Basis dafiir, von Geburt an eine emotionale
Bindung zur Mutter anzunehmen. In dieser Weise sind die Objekte, auf die sich
das Mutterverhalten richtet, umweltlabil.

4.2.2 Die Mutter als symbolische Matrix: Mutterimago
und aporetische Reprasentation

Bei der Annahme, dass in den ersten Jahren des Kindes die Mutter seine Umwelt
umfasst, ist der transzendentale Charakter des Mutterbildes zur Selbstverwirkli-
chung des Ichs entscheidend. Die Alteritétsposition der Figur der Mutter hat zen-
trale Bedeutung fiir die Psychoanalyse und Tiefenpsychologie, da das Bild der
Mutter die Struktur der Psyche des Sduglings fixiert. So bildet das Mutterbild
einen Archetyp aus dem kollektiv unbewussten Mutterbild.*

Das Mutterimago (Mutterbild), das der Sdugling unbewusst entwirft, ist eine
Darstellung infolge des doppelt entgegensetzten psychischen Triebes des Neu-
geborenen, wenn der sogenannte schizosomische Prozess vollgezogen ist: Zum
einen zweigt sich das Kind ab vom miitterlichen Koérper, und zum anderen steht
die Mutter vor ihm und setzt ein Bild-Imago, das die Bildung des Ichs des Saug-
lings determiniert. Insofern bildet sie fiir das Neugeborene eine Imago, durch
dessen Darstellung zwei entgegengesetzte Triebe in Gang gesetzt werden. Einer-
seits ist das Mutterimago ein Verweis auf das natale Erlebnis bzw. das Trauma
der Entbindung (Geburtsasphyxie, Kilte, Schwindelgefiihle etc.), anderseits je-
doch stellt die Mutter auch die allererste Figur dar, welche die intrauterine Be-
hausung auflen ,,nachahmt“ und die Sehnsucht nach dem Ganzen implementiert.
Die Mutterimago représentiert den Verlust von etwas, und infolgedessen ist es
der Inbegriff der Sehnsucht nach dem Ganzen. Dazu Jacques Lacan:

Die Sehnsucht nach dem Ganzen. Die Séttigung des Komplexes begriindet das Mutterge-
fiihl; seine Sublimierung trigt zum Familiengefiihl bei; seine Liquidation hinterldsst Spu-
ren, die sie wiederkennen lassen —: diese Struktur der Imago bliebt auf dem Grund der
mentalen Fortschritte, die sei umgeformt haben. Miifite die allgemeinste Form definiert
werden, in der sie wiederzufinden ist, wir wiirden sie kennzeichnen als eine vollkommene
Assimilation der Totalitdt an das Sein. In dieser etwas philosophisch klingenden Formel
wird man die Sehnsiichte der Menschheit wiedererkennen: metaphysische Fata Morgana

der universalen Harmonie, mystischer Abgrund der affektiven Verschmelzung, soziale

86 Ebd.

https://dol.org/10.14361/9783830445807 - am 14.02.2026, 11:48:32. https://www.Inllbra.com/de/agb - Open Access -


https://doi.org/10.14361/9783839445907
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Axiom Il | 141

Utopie einer totalitiren Bevormundung, aller Formen des Heimwehs nach einem vor der

Geburt verlorenen Paradies und der dunkelsten Strebung zum Tod.*’

Wie schon beschrieben, ist die Geburt aus evolutionsbiologischen Griinden eine
Grenzbelastung mit traumatischen Aspekten.®® Als Reflex der Angst vor der
Offnung entsteht die Sehnsucht nach der (Wieder-)Zusammenfiigung von miit-
terlichem Korper und Korpers des Neugeborenen. Die Sehnsucht nach der verlo-
renen Einheit ist nach Lacan eine nach der Riickkehr in die intrauterine Behau-
sung.* Das Mutterimago wiederholt sich deshalb immer bei sinnlichen und psy-
chischen Erfahrungen und Erlebnissen, bei denen der Mensch nach dem Tod
strebt oder ,,zum Heim zuriickkehrt*.

Die von der Bindungstheorie ausgehende These, dass Bindungen gerade dort
beginnen, wo die erste somatische Trennung vollzogen wurde, kann sich daraus
ergeben, dass es bei der Bildung des Ichs (bzw. bei den Prozessen, durch deren
Einzigartigkeit das Ich zum Selbst wird’’) um Vorginge handelt, die durch den
Aufbau von Bindungsrelationen mit Anderen realisiert werden. Die Entstehung
und Bildung der Personlichkeit, das, was C. G. Jung die ,,Individuation® nennt’’,
erfolgt also nicht durch Trennung vom miitterlichen Korper, sondern durch Bin-
dung mit ihr als Primér-Objektbezug, und es setzt dariiber hinaus die Bindung
mit anderen Elementen, Gegenstdnden und Objekten in Gang, was dazu beitréigt,
die Umwelt des Ichs zu konstruieren. Infolgedessen widerruft die Bindungstheo-

87 . Lacan: Die Familie, S. 53.

88 Vgl. L. Janus: Wie die Seele entsteht, 2011.

89 Lacan: ,,]hre dem BewuBtsein entzogenste Form, die der prinatalen Behausung, findet
in der Wohnung und deren Schwelle, zumal in ihren primitiven Formen Hiitte und
Hohle, ein angemessenes Symbol.“ J. Lacan: Die Familie, S. 53.

90 Vgl. Jung: ,.Die Eigenartigkeit des Individuums ist ndmlich keineswegs als eine
Fremdartigkeit seiner Substanz oder seiner Komponenten zu verstehen, sondern viel
eher als ein eigenartiges Mischungsverhiltnis oder als gradueller Differenzierungs-
unterschied von Funktionen und Fahigkeiten, die an und fiir sich universal sind. [...]
Individuation kann daher nun einen psychologischen Entwicklungsprozess bedeuten,
der die gegebenen individuellen Bestimmungen erfiillt, mit anderen Worten, den
Menschen zu dem bestimmten Einzelwesen macht, das er nun einmal ist. C. G. Jung:
Die Individuation, S. 92.

91 Vgl. Jung: ,Individuation bedeutet: zum Einzelwesen werden, und insofern wir unter
Individualitdt unsere innerste, letzte und unvergleichbare Einzigartigkeit verstehen,
zum eigenen Selbst werden. Man konnte ,Individuation® darum auch als ,Verselb-

stung* oder als ,Selbstverwirklichung® {ibersetzen*. Ebd., S. 91.

https://dol.org/10.14361/9783830445807 - am 14.02.2026, 11:48:32. https://www.Inllbra.com/de/agb - Open Access -


https://doi.org/10.14361/9783839445907
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

142 | Matrixiale Philosophie

rie Lacans These, dass sich die Trennung vom Korper der Mutter, und insbeson-
dere die Entwohnung von Bindungsbeziigen (in diesem Fall das Saugen) — in der
Psyche fixiert:

Der Komplex der Entwohnung fixiert im Psychismus den Sdugungsbezug in der parasita-
ren Weise, die die Bediirfnisse des ersten Kindesalters erfordern; er reprasentiert die ur-
spriinglichste Form der miitterlichen Imago [...] So konstituiert, beherrscht die Imago der

Mutterbrust das ganze Leben des Menschen.”

Das Bild der Mutter gilt als eine Art Spiegel, in dem das Kind die Umweltdiffe-
renz zuerst bemerkt und sich der Alteritdt bewusst wird. Dazu Lacan: ,,Bei der
Entwicklung dieses sozialen Ichs fungiert das Spiegelbild als die ,symbolische
Matrix‘ [...], an der das Ich (je) in einer urspriinglichen Form sich nieder-
schligt.“” Symbolisch deshalb, weil sich die Mutter als Figur in einer symboli-
sche Ordnung befindet, die vielfiltige Signifikanten beinhaltet: Mutter-Brust,
Mutter-SchoB, Mutter-Sprache etc. Sie alle tragen aufgrund ihres Alteritétspo-
tentials nach Lacan die Botschaft in sich, dass die verlorene Einheit wiederstell-
bar sei. Das Imago der Mutterbrust und das des Mutterschof3es sind mithin das
Imago der Muttersprache — zwei weitere Mutter-Signifikanten der psychoanaly-
tischen Theorien und der Objektsbeziehungstheorien. Die Vorstellung einer ber-
genden intrauterinen Behausung im Imago des Mutterschof3es und die Vorstel-
lung, in ihm versorgt und geschiitzt zu werden, sind zwei symbolische Darstel-
lungen der menschlichen Psyche, die erst nach der Entwohnung im Sinne einer
dialektischen Bewegung hervorgebracht werden, und zwar gerade durch den
Abbruch vitaler Bindung.”*

Lacan spricht in diesem Zusammenhang vom Spiegelstadium — eine Allego-
rie, nach der das Kind die Entwicklung eines Bewusstseins seiner selbst durch
das Erblicken seines Selbstbildes im Spiegel gelingt. Nach Lacan kann das Kind

92 J. Lacan: Die Familie, S. 47-51ff.

93 J. Lacan: ,,Das Spiegelstadium als Bildner der Ichfunktion® in Schriften I, S. 64

94 Lacan: ,,Die Entwohnung hinterla3t im menschlichen Psychismus die bleibende Spur
des biologischen Bezuges, den sie abbricht. Diese vitale Krise verdoppelt sich tatsdch-
lich in einer psychischen, gewil der ersten Krise, deren Losung eine dialektische
Struktur hat. Zum erstenmal scheint sich eine vitale Spannung in einer mentalen Inten-
tion zu l6sen. Durch diese Intention wird die Entwohnung angenommen oder verwei-
gert; sicher ist die Intention sehr elementar, da sie nicht eimal einem wie auch immer

rudimentéren Ich zugeschrieben warden kann® J. Lacan: Die Familie, S. 48

https://dol.org/10.14361/9783830445807 - am 14.02.2026, 11:48:32. https://www.Inllbra.com/de/agb - Open Access -


https://doi.org/10.14361/9783839445907
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Axiom I | 143

seine mit der Umwelt der Mutter verschmolzene Umwelt” erst durch Identifika-
tion mit seinem Bild im Spiegel trennen. Mit dem ersten Blick auf ein Ich als
Ganzes (das Spiegelstadium) konstituiert sich die physische Funktion des Ichs.
Auch wenn dieses Spiegelstadium eine Spaltung des Subjekts bewirkt (nach La-
can zwischen dem Ich 1 (je) und dem Ich 2 (moi)), erfasst das Kind ein ,,groes
Selbst* in Form einer Tauschung.” Der verziickte Blick der Mutter allerdings
spielt im lacanschen Spiegelstadiums-Modell die Rolle eines Nicht-Ichs, einer
dem Ich entgegensetzten Funktion — a posteriori eine Selbstidentifikation im
Spiegelstadium.

Donald Winnicott dagegen bezeichnet den Blick der Mutter als ,,Vorldufer
des Spiegels“: ,,Die Mutter schaut das Kind an, und wie sie schaut, hdngt davon
ab, was sie selbst erblickt.“”” Die Figur der Mutter selbst nimmt hier die Rolle
eines Spiegels ein, der den ,,doppelten Bruch® des Neugeborenen in der Welt
umsetzt. Der von dem Neugeborenen erfahrene Doppelbruch lisst es die wesent-
liche topologische Ausdifferenzierung vollziehen: das Innen vs. das Auflen. Die
reale Wiederherstellung der verlorenen Einheit findet in den ersten Lebenstagen
des Kindes durch wechselwirkenden Mutter-Kind-Blickkontakt statt: Die Augen
der Mutter richten sich auf das Kind als Ausdruck von Zuwendung, Akzeptanz,
Geborgenheit, Schutz usw.

4.2.2.1 Die Mutter als Reflexionspunkt des Spiegelstadiums:

Die Mutter bist Du — Umtauschrelation Ich/Du
Was uns an dieser Stelle vor allem interessiert, ist der Spiegelungseffekt des
miitterlichen Blicks. Die Mutter bringt einen Reflex-Bezug in den Augen des

95 Lacan: ,,Die Untersuchung des frithkindlichen Verhaltens erlaubt die Behauptung, daf3
die AuBSen-, Eigen- und Innenwahrnehmung noch nach dem zwo6lften Monat nicht hin-
reichend koordiniert sind, um die Erkennung des eigenen Korpers und, entsprechend,
den Begriff des ihm AuBeren ganz zu ermdglichen.“ Ebd., S. 49.

96 Lacan: ,,Das Spiegelstadium ist ein Drama, dessen innere Spannung von der Unzu-
génglichkeit auf die Antizipation {iberspringt und fiir das an der lochenden Téuschung
der rdumlichen Identifikation festgehaltene Subjekt diePhantasmen ausheckt, die, aus-
gehend von einem zerstiickelten Bild des Korpers, in einer Form enden, die wir in
ihrer Ganzheit eine orthopadische nennen konnten, und in einem Panzer, der aufge-
nommen wird von einer wahnhaften Identitdt, deren starre Strukturen die ganze men-
tale Entwicklung des Subjekts bestimmten werden. So bringt der Bruch des Kreises
von der Innenwelt zur Umwelt die unerschopfliche Quadratur der Ich-Priifungen (ré-
colements du moi)“ J. Lacan: Das Spiegelstadium, S. 67

97 D. Winnicott: Vom Spiegel zur Kreativitit, S. 129.

https://dol.org/10.14361/9783830445807 - am 14.02.2026, 11:48:32. https://www.Inllbra.com/de/agb - Open Access -


https://doi.org/10.14361/9783839445907
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

144 | Matrixiale Philosophie

Kindes hervor und wirkt fiir das Neugeborene als Alteritétsinstanz, durch die
sich ihm die Welt 6ffnet. Ihre Augen spiegeln sich in seinen Augen, und die Au-
gen des Kindes 6ffnen sich voll Vertrauen in die entduBerte Welt.

Wie oben dargestellt, ist die Mutter eine Alterititsfigur, durch deren Um-
tauschrelation mit dem Kind sich die Welt konstruieren und bilden ldsst. Der
entziickende Blickkontakt von Mutter und Kind legt den Grund zur Selbstver-
wirklichung des Kindes. Dem Ich zugrunde liegt also nicht die Entbindung vom
miitterlichen Kérper, sondern vielmehr setzt es sich durch Bindungsprozesse mit
dem AufBlen in Gang. Die Mutter markiert eine Alteritdt, durch deren Wirkung
auf das Kind eine gekoppelte Umtauschrelation zwischen entduflerter Welt und
nicht entduBlerter Welt stattfindet. Dariiber hinaus ist sie (bzw. der entfremdete
Korper) kein Nicht-Ich mehr, sondern bildet in ihren Bindungen und Umtausch-
relationen ein Du, das nicht der zweiwertigen Antithese entspricht, ndmlich Ich
vs. Nicht-Ich. Die Mutter ist ,,der dritte Wert* 98, durch den das Kind in einer on-
tologisch differenzierten Welt ankommt, und das miitterliche Du steht dabei zwi-
schen entduflerter Welt und nicht entduBlerter Welt, da das Kind in ist. Das Du
bedeutet infolgedessen einen medialen Bezug, durch den sich die Welt bilden
ldsst.

In Anlehnung an die psychoanalytische Beschreibung des Spiegelstadiums
umfasst das Du einen reflexiven Punkt: Die Figur der Mutter bedeutet eine refle-
xive Umkehr, durch die sich Ich und Du in sténdiger Umtauschrelation befinden
und durch die sich ein Anschluss an die entduflerte Welt bildet. Sie bestimmt
sich gleichfalls nach der EntduBerung eines Differenzpunkts zwischen Innen und
AuBlen. Diese ontologische Umweltdifferenz ist durch die Relation Mutter —
Kind zu vollfiihren.

Die (allo)miitterliche Instanz tritt in die Umwelt des Kindes nicht ein als Ne-
gation des Ichs, sondern als ein Du, durch das die Welt des Kindes einen doppel-
ten Wert annimmt: die entdullerte Welt und die Welt, die es verlassen hat. Die
Mutter stellt dieses Du dar, mittels dessen sich das Ich nicht als sein entgegen-
setzter Pol darstellt, sondern als Ubergangssubjekt zwischen Vorweltlichkeit und
entduBerter Welt. Dariiber hinaus wirkt das miitterliche Du, also die mediale Fi-
gur zwischen vorgeburtlicher und entéduferter Welt, so ein, dass es mehrere Rela-
tionen auslost. Das Du setzt sich mit dem Ich in Zusammenhang und bewirkt

98 Die klassische aristotelische Logik beruht auf der einfachen zweiwertigen Antithese
(Sein vs. Nicht-Sein; Ich vs. Nicht-Ich), da sie sich auf das Gesetz tertiur non datur
stiitzt, also auf das logische Grundprinzip, wonach es zwischen zwei kontradiktori-
schen Gegensitzen kein Drittes geben kann. Vgl. dazu Giinther, G.: Idee und Grund-

riss einer nicht-Aristotelischen Logik, 1991.

https://dol.org/10.14361/9783830445807 - am 14.02.2026, 11:48:32. https://www.Inllbra.com/de/agb - Open Access -


https://doi.org/10.14361/9783839445907
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Axiom Il | 145

eine dreiwertige Alteritdtsrelation: das Ich, das Du und das Ich-Du als reflexive
Subjektivitdt, die als Moglichkeitsvoraussetzung zur Bindung an die entiduBerte
Welt gilt.

Die Mutter spielt in dieser EntduBerung nun die Rolle einer Reflexion in der
ontologischen Differenz, einer Iteration, durch die das Ich eine absolute Identitét
mit sich selbst bedeutet und das Du der Reflexionspunkt in der Mutter ist. Infol-
gedessen bringt die reflexive Ebene der Figur der Mutter ein drittes Element
hervor: die Welt. Die Mutter als das Du, das Neugeborene als das Ich und die
Weltlichkeit als Reflexionsfldche zu (mehrfachen) Entfaltungen umfassen die n-
wertigen Systeme des Matrixialen.

4.2.3 Mutter-Kind-Blickkontakt: Ein Blick, der die Welt 6ffnet

Die extrauterine Bildungskraft soll hier der Mutter zugeschrieben werden, da sie
eine Alterationsfunktion, ein Du zur Konstruktion der Feldrelation Mutter-Kind,
bedeutet. Diese besteht in einer Bezogenheit zur entduBerten Welt, durch die sich
die Welt fiir das Neugeborene konstruieren und bilden lésst.

Die Bindungstheorie (vgl. oben) hat uns Beweise dafiir geliefert, dass die
Mutter als allererste Instanz eine onto-topologische Translokalisation umfasst
und als allererste unmittelbare Umgebung des Kindes sein erster ,,Alteritéts-
agent” ist, durch den es den Unterschied zwischen neuer und verlassener Welt
erfahrt. Insofern bildet sie eine unmittelbare Alteritdt in Form eines Reflexions-
punktes, weil das Neugeborene iiber die Offenheit der Welt verfiigt. In dieser
Weise ist die Mutter eine Alteritdt, die da und bei und fiir ist. Im Gegensatz zur
anthropologischen Philosophie vom Ende der 19. Jahrhunderts, die Weltoffen-
heit als Entschiadigung fiir (biologisch begriindete) menschliche Unvollkommen-
heit oder als Gegensatz zu animalischer Umweltgeschlossenheit begriff, richtet
der Blick der matrixialen Philosophie sich vor allem auf das In-der-Welt-sein als
eines Bezugs zur Weltoffenheit, zur Weltbildung, bedingt und ermdglicht durch
die Behausung im Mutterschof}. In diesem Sinn sollte man die von Herder etab-
lierte anthropologische These von der biologischen Minderwertigkeit des Men-
schen vielleicht vor allem als Voraussetzung zur Behausung (allo)miitterlicher
Instanzen begreifen, die zur Offenheit der Welt fithren. Offenheit in der Welt
aber wird erst durch die Alteritdtsverbindung eines Du mdglich. Oder anders
ausgedriickt: Im Wirkungseffekt und in der Riickkopplung Kind — Mutter wird
die Unheimlichkeit der Welt heimlich.

https://dol.org/10.14361/9783830445807 - am 14.02.2026, 11:48:32. https://www.Inllbra.com/de/agb - Open Access -


https://doi.org/10.14361/9783839445907
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

146 | Matrixiale Philosophie

5. Synthese:
Weltkonstruktion und Mehrweltlichkeit

Die Mutter ist das Du, durch das sich die Welt erfahren und schaffen ldsst. Unter
ontologischer Perspektive und mit Blick auf die Alterititsphilosophie ist sie eine
“* Die Welt lisst sich in Feldrelation zwischen Neugebo-
renem und (allo)miitterlicher Instanz konstruieren. Sie ist offen in dem Sinne,

,, Weltkonstruktivistin.

dass sie sich in Wechselwirkung durch die Alterititsagenten (die Mutter ent-
spricht der allerersten Alteritit und Differenz) bilden ldsst. Mit Distanznahme
gegeniiber einer metaphysischen Vorstellung des Weltbegriffs und unter ontolo-
gischer Darstellung der realen Weltlichkeit konnte gesagt werden, dass die
»Welt“ immer einer auBerweltlichen Beobachtungsordnung bedarf, von der sie
ausdifferenziert wird und durch sie sich konstruieren ldsst.

Das Faktum der Natalitit bedeutet fiir die Definition der Welt eine Abgren-
zung des weltlichen Feldes. In diesem Sinne grenzt ein vorweltliches Feld sich
von ihr ab, sodass die Welt von der Umwelt ausdifferenziert wird. Diese Diffe-
renz kann nur in Bindungsrelation mit dem allerersten differentialen Agenten,
der Mutter, wahrgenommen werden, durch den die Differenz zwischen Welt und
Nicht-Welt vollzogen wird. Die Mutter nimmt im Bildungsvorgang der Welt-
lichkeit eine zentrale Rolle ein. Sie ist die stirkste Beziiglichkeit zur Welt, da sie
die ndchste Differenzinstanz zur Umwelt des Neugeborenen ist. Sie ist eine onto-
logische Instanz in dem Sinne, dass sie Beziiglichkeit zur Umwelt bedeutet. An
dieser Stelle kann darauf hingewiesen werden, dass Weltlichkeit einen unmittel-
baren Zusammenhang mit der EntduBerung und Entfremdung der Prozesse der
Individuation bedeutet, wie die Faktizitit der Geburt phdnomenologisch beweist.

Jede Spezies verfligt tiber eine miitterliche Figur, deren Dasein darin besteht,
durch Hervorrufung der Differenz mit dem Auflen Innenweltlichkeit zu schaffen.
Aus den vielfdltigen Arten von Miittern (in der Einfiihrung definiert als Ma-
trixgattung) ergeben sich vielfiltige Welthaftigkeiten. Wenn wir davon ausge-
hen, dass verschiedene Arten von Miittern unter die Gattung Matrix fallen, ent-
spricht jede Art von Mutter einer Art von Welthaftigkeit, die sich iiber ihren

99  Bei der ,,Weltkonstruktivistin“ ist die Betonung der konstruktivistischen Aussage zu
finden, besonders bei dem radikalen Konstruktivismus des 20. Jahrhunderts, vor al-
lem von den Neurobiologen Humberto Maturana, Francisco Varela und dem Bio-
physiker Heinz von Foerster und dem Systemtheorie-Begriinder Niklas Luhmann.
Damit wird die miitterliche Weltbildungskraft als eine in der Welt in Wechselwir-
kung mit Ich und Du stehende angenommen und wird der operierende extrauterine

Trieb gemeint.

https://dol.org/10.14361/9783830445807 - am 14.02.2026, 11:48:32. https://www.Inllbra.com/de/agb - Open Access -


https://doi.org/10.14361/9783839445907
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Axiom II | 147

EntiduBerungsgrad definiert. Die ,,Art der Welt* lésst sich also in direktem Bezug
zum evolutionsbiologischen EntduBlerungsgrad messen. Die menschliche Geburt
bedeutet evolutionsbiologisch das Ankommen in einer fremden Umwelt: Das
menschliche Neugeborene benétigt die Sorge (allo)miitterlicher Instanzen zur
Entschiddigung seines Anpassungsmangels gegeniiber der entduBerten Welt und
zum Uberleben.

Die Frage, warum die Stelle der Mutter so entscheidend fiir die Entwicklung
der Individuen und die ontogenetischen Prozesse ist, kann nun so beantwortet
werden, dass die Ndhe der Mutter, ihr Bei- und Mit-da-Sein, Zeichen eines Ver-
lustes und zugleich einer Ferne ist. In der Differenz zwischen Welt(losigkeit)
und Welt(haftigkeit) ist ihr In-Sein in der Welt eine Alteritét fiir das individuali-
sierte Neu(gekommene/geborene), und es bedeutet Bildbarkeit der Welthaftig-
keit, da ihre Alteritét das allererste Zeichen eines Verlustes markiert.

6. PROPOSITIO II: TOTEMISMUS UND EXOGAMIE:
DIE (STAMM-)MUTTER IST PERIPHERISCH ZUR
GESELLSCHAFT ODER DER GEBARENDE KORPER
ALS SCHNITTSTELLE ZWISCHEN
GESELLSCHAFT UND UMWELT

Diagramm 6: Mutter als Schnittstelle zwischen Gebdrmutter und Welt

Die Griindung sozialer Einheiten 14sst sich aus Bindungsmechanismen herleiten,
durch die einzelne Menschen sich versammeln und durch die sie in einem Insu-
lationseffekt eine Identitdt zweiter Ordnung bilden, wobei sie sich von der ,,alten

< 100
Natur
Bildung sozialer Einheiten ist die Basis aller Institutionen und markiert das
Thema dieser Propositio.

, wie Classens bemerkt, distanzieren. Dieser Abstraktionsprozess der

100 Vgl. D. Claessens: Das Konkrete und das Abstrakte, S. 17.

https://dol.org/10.14361/9783830445807 - am 14.02.2026, 11:48:32. https://www.Inllbra.com/de/agb - Open Access -


https://doi.org/10.14361/9783839445907
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

148 | Matrixiale Philosophie

Die Herausbildung von Bindungsstrukturen beruht auf einer doppelten Be-
ziehung mit der Auflenwelt der Gruppe: Einerseits wird der Bezug zum Auflen
durch Exogamieregeln gesetzt, durch welche dieGruppe mit anderen Gruppen
zusammenhéngt. Der Kontakt nach auflen komplementiert sich mit der kohési-
ven inneren Bindung, die wiederum in einer mimetischen Bindung mit dem
AuBen ihren Ursprung hat, und dieser Bezug wird von Generation zu Generation
unter einem bestimmten Gruppenabzeichen'”', das auf eine auBerordentliche Ge-
stalt verweist, vererbt und weitergeleitet.

In dieser Propositio wird es die Ubereinstimmung zwischen Exogamie und
Totemismus darstellen, denn diese liegt darin, dass beide sich mit dem AufBlen
der sozialen Einheit koppeln. Es wird aber auch auf ihren Unterschied hindeuten:
Wihrend der Totemismus eine Bindung erster Ordnung mit der Umwelt hervor-
bringt, besteht die Exogamie in der Integration der duferlichen Mimese bzw.
einer fotemistischen Differenz in der Gruppe, was dazu fiihrt, die Gruppe neu
einzurichten. Bei der Handlung mit dem Aufen aber wurde einmal die erste to-
temistische Differenz in die soziale Einheit integriert. Durch den Re-entry der
AuBendifferenz in der Gruppe ldsst sich diese nun so von der ,,alten Natur dis-
tanzieren, dass in ihrem Inneren die Teilnehmer hausen.

Die Mutter spielt in den Institutionalisierungsvorgéngen der sozialen Einhei-
ten eine hervorragende Rolle. Dies beruht nicht nur auf dem Insulationseffekt
ihrer Anwesenheit, der zur Stabilitdt der Gruppe fiihrt (sodass sie dem AufBlen
gegeniiber die Erschaffung eines Innenklimas vorantreibt), sondern auch darauf,
dass sie eine Differenz gegeniiber der Aullenwelt in die soziale Einheit einfiihrt,
eine eidetische Differenz, namlich eine Differenz, welche die Art von Miittern
betrifft: tierische Differenz, pflanzliche Differenz etc. Deshalb wird in dieser
Arbeit der Mutter den sozialen Einheiten gegeniiber eine peripherische Stellung
beigemessen, da ihre Weltinnerlichkeit durch einen unmittelbaren Bezug nach
auflen bedingt ist. Peripherisch wird hier nicht als marginal verstanden, sondern
in dem Sinne, dass ihr die Begrenzungslinie und Randzone der sozialen Bildung
entspricht, und zwar aufgrund ihres doppelten Gefiiges: Einerseits steht sie auf-
grund ihrer spezifischen Differenz in unmittelbarer Bindung mit dem Auflen
(dem Sozialen), andererseits bedeutet diese Bindung aber eine zentrale Motiva-
tionsinstanz zur Kohésion der Gruppe.

101 Die Namensgebung setzt einen Prozess der Abstraktion der Gruppe entgegen der
ersten Natur® in Gang. Vgl. Claessens, ebd., S. 201ff.

https://dol.org/10.14361/9783830445807 - am 14.02.2026, 11:48:32. https://www.Inllbra.com/de/agb - Open Access -


https://doi.org/10.14361/9783839445907
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Axiom Il | 149

6.1 Stammmutter: In der Peripherie der Sozialitat

Wie in der Einleitung definiert, bezeichnet das Wort ,,Matrix“ die Menge aller
Arten von Miittern. In diesem Sinne fallen unter den Begriff verschiedene Arten
von Mittern wie Mutter-Mensch, Mutter-Tier, Mutter-Metall, Mutter-Pflanze
etc., die die spezifische Gemeinsamkeit kennzeichnet, den Ubergang von einer
geschlossenen Umwelt'* zur entiuBerten Welthaftigkeit zu vollziehen. Der miit-
terliche Beitrag beschrinkt sich dabei nicht auf den biologischen Akt des Geba-
rens, sondern vielmehr (wie in der ersten Propositio des Axioms I nachgewiesen)
nimmt sie die Bedeutung einer schon in der Welt Seienden ein, die durch Mit-
und Bei-Sein fiir die Grundversorgung und existenzielle Sicherheit der Neugebo-
renen sorgt. Die (allo)miitterliche Fiirsorge hat, wie Axiom I ausdriickt, eine
doppelte Auswirkung: Einerseits ist sie die allererste fundamentale Grundver-
sorgerin, die Geborgenheit und Sicherheit gibt, um den in der Gebarmutter in
Gang gesetzten und wegen seines Austritts durchbrochenen ontomorphologi-
schen Vorgang in einem anderen Milieu fortzusetzen, anderseits wirkt (wie im
ersten Propositio Axiom II erldutert) die Mutter als eine Miz- und Bei-Seiende,
durch welche sich die Differenz zwischen intrauterinem und extrauterinem Mi-
lieu realisiert.

In diesem Sinne wurde in Axiom I der Tat des Gebirens eine ontologische
Dimension zugeschrieben, da es eine Welt-Grenze festsetzt zwischen einem In-
nen (Korper der Mutter) und einem AufBlen (entduBerte Welt). Daher stellt der
miitterliche Korper eine Begrenzung des Begriffes und der Idee der Welt dar. Er
reprasentiert eine Demarkationslinie, welche die Abgrenzung zweier Umwelten
bestimmt. Die Frage, wie sich diese zwei Umwelten ausdifferenzieren und zum
beriihrt die Frage des Unterschiedes zwischen verschiedenen Arten von Miittern.
Dariiber hinaus wurde festgestellt, dass die Miitter sich nach der Art von Welt,
die sie umgeben, in der sie leben oder beherbergt werden, unterscheiden. Der
Mutter-Mensch ist eine Mutter, die in der Menschenwelt lebt, das Mutter-Tier
ein Tier, das in der Tierwelt lebt usw. Jede Welt steht in einer spezifischen
wechselseitigen Beziehung mit der spezifischen Art, und was diese unterschei-
det, ist der differentiale Modus, wie die Umwelt auf sie wirkt und wie diese auf
die Umwelt reagiert.

102 Vgl. zur Geschlossenheit der intrauterinen Weltlichkeit B. Intrauterine Entwick-

lungsbiologie. Ausdifferenzierung in der Geschlossenheit in Axiom III.

https://dol.org/10.14361/9783830445807 - am 14.02.2026, 11:48:32. https://www.Inllbra.com/de/agb - Open Access -


https://doi.org/10.14361/9783839445907
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

150 | Matrixiale Philosophie

Die Stellung der Mutter ist infolgedessen per definition aporetisch, da ihr
Status die biologische Taxonomie des Naturreiches widerruft'®. Thre ambivalen-
te Stellung, die Tatsache, dass sie die Tierheit als Pflanzlichkeit und Mensch-
lichkeit in sich umschlieBt, wirft die Frage auf, was der gro3te gemeinsame Teil
ist, ob dieser iiberhaupt gedacht werden kann und unter welcher Voraussetzung
die Gattung ,,Mutter” in verschiedene Arten aufgespalten und ausdifferenziert
werden kann.

Aus phianomenologischer Perspektive haben alle Arten von Miittern trotz
biologischer und morphologischer Unterschiede und genetischer Differenzen
eine Gemeinsamkeit, und zwar die Tatsache, dass ihre Korper eine peripherische
Position zwischen entduferter Welt und noch nicht entdulerter Weltlichkeit ein-
nehmen.

Die ethnologische und anthropologische Literatur des spéiten 19. Jahrhun-
derts richtete ihre Aufmerksamkeit vor allem auf die Frage, ob es eine Art von
Miittern gébe, welche die Qualitdt eines Tieres, einer Pflanze oder eines Men-
schen in sich berge. Im Zusammenhang mit ethnologischen und sozialanthropo-
logischen Forschungen iiber das Verhalten und die Organisationssysteme von
Ureinwohner-Gesellschaften stie man auf eine verwandtschaftliche Verbindung
zwischen Mensch (Gruppe), Tier oder Pflanze und auf ein symbolisch funktion-
svolles Zeichen, das alle Arten von Miittern enthélt: die Totemmutter. Ebenso
fragt sich vor allem die ethnologische und anthropologische Literatur des spéten
19. Jahrhunderts und Anfang des 20. Jahrhunderts, wie das Totem definiert und
klassifiziert werden kann, wenn in ihm mehr Arten als die Menschheit zusam-

104

mentreffen " und, im Fall eines Muttertotems, ob es eine Art von Miittern gibt,

welche die Qualitét eines Tieres, einer Pflanze oder eines Menschen in sich ber-
gen.los

Folgerichtig dringen die Forscher damals in die Diskussion iiber die feinen,
willkiirlichen Grenzen zwischen Natiirlichem und Kultur ein und untersuchen,
ob und inwiefern die Stellung der Mutter in der Gesellschaft einem Verhalten
entspricht, das auch in zoologischen Gruppen zu finden ist. Dariiber hinaus lautet
die ethno-anthropologische Frage: Unter welchen Umsténden und Faktoren ko-
diert das spezifische Merkmal, das alle Arten von Miittern teilen, soziale Syste-
me?

103 Vgl. dazu B. Entdifferenzierung: Die Totemmutter als surreale Matrix in Axiom II
Propositio I1.

104 C. Lévi-Strauss: Le totémisme aujourd’hui, 1962.

105 R. Briffault: The Mothers, Vol. 1 —4, 1927.

https://dol.org/10.14361/9783830445807 - am 14.02.2026, 11:48:32. https://www.Inllbra.com/de/agb - Open Access -


https://doi.org/10.14361/9783839445907
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Axiom Il | 151

Das Genuine einer analytischen Untersuchung {iber die Gruppe aller Miitter
liegt darin, dass sie auf die Beziehungsknoten zwischen von der Wissenschaft
abgespaltenen und ausgeschlossenen Forschungsgegenstdnden beziiglich ver-
schiedener biologischer oder soziologischer Arten aufmerksam macht. Eine For-
schung, die sich den Miittern an sich widmet, widersetzt sich der kulturdominan-
ten Zasur zwischen Kultur und Natur, da sie den Blick auf die spezifische Ge-
meinsamkeit richtet, die alle Miittertypen einigt: die Tatsache, dass sie fiir den
Vollzug einer ontologischen Translokalisation geeignet sind, wobei die Grenze
zwischen Natiirlichem und Kiinstlichem zusammenbricht. Die Propositio wird
der Frage der Stammmutter gewidmet, und deren Funktion in sozialen Systemen
operiert nun als Enklave zum Verstdndnis der gekreuzten Liaisons zwischen
menschlichen und tierischen Gruppen, tierischen und pflanzlichen Individuatio-
nen und der Rekonstruktion einer phylogenetischen Verbindung auf Basis eines
matrixialen Merkmals: die generative Bildungskraft zur Aufrechthaltung und
Stabilisierung der Gesellschaft.

Infolgedessen ist fiir unsere Forschung nicht die Rede vom Universalismus
des Instinktes und des Natiirlichen der Menschengattung — auch, wenn es fiir die
Gattung der Miitter ein Merkmal bedeutet, da die animalische Natur des Men-
schen (worauf die klassische Schule der Anthropologie des 19. Jahrhunderts
aufmerksam machte) und dessen Universalismus innerhalb des Rahmens der ge-
sellschaftlichen Beobachtungsordnung festgelegt sind. Durch den universalen
Charakter der Kulturisierung sind die Menschen von ihrer animalischen Natur
entfernt, weil die Feststellung der Instinkte und Naturtriebe dazu gefiihrt hat, de-
ren Gesetzlichkeit und Normativitit universal festzusetzen, sodass diese nur im
Rahmen kultureller Codes, einer Sammlung von Verboten und Gesetzen, beftrie-
digt werden konnen. Nach den anthropologischen und psychoanalytischen Stu-
dien des 19. und 20. Jahrhunderts ist die animalische Natur der Menschen als
universaler Wert fiir die Menschen bestimmten Gesetzen und Normen unterwor-
fen, die zur Kultur gehdren.'" Sich animalisch zu verhalten ist durch verschie-
dene Formen des Verbotes formalisiert und durch die Kultur kodifiziert.

Im Fall des Muttertieres und Muttermenschen sind Zeugungstrieb und Auf-
rechthaltung einer Gruppe nicht auf die Menschheit zu universalisieren, sondern
nur und ausschlieBlich auf das Muttersein, da es sie spezifisch kennzeichnet. Bei

106 Vgl. Lévi-Strauss: ,,[...] halten wir also fest, dass alles, was beim Menschen univer-
sal ist, zur Ordnung der Natur gehort und sich durch Spontaneitét auszeichnet, und
dass alles, was einer Norm unterliegt, zur Kultur gehdrt und die Eigenschaft des Re-
lativen und des Besonderen aufweist. C. Lévi-Strauss: Die elementaren Strukturen
der Verwandtschaft, S. 52.

https://dol.org/10.14361/9783830445807 - am 14.02.2026, 11:48:32. https://www.Inllbra.com/de/agb - Open Access -


https://doi.org/10.14361/9783839445907
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

152 | Matrixiale Philosophie

der Gruppe Mutter gilt nicht die Anerkennung des abstrakten Universalismus des
Naturtriebs (deren Annahme auf den universalen Anspruch des Gesetzes zuriick-
verfolgt wird), sondern sie ist eine operative Funktionalitdt zur Bildung und Her-
ausbildung sozialer Strukturen, die innerhalb einer Einheit in Riickkopplung mit
dem AuBen reguliert werden miissen. Nach dieser ,,Regulierung des Instinktes*
ist die Universalisierung des Instinktes einerseits — im Falle der Matrix als Gat-
tung aller Arten von Miittern — auf die animalische Dimension der Mutter zu-
riickzuverfolgen, indem die Mutter so menschlich ist wie tierisch; anderseits sind
die hochkomplexen Formen des Instinktverhaltens der Tier-Mutter im Mutter-
Mensch durch kulturelle Normativitit im Komplexen aufgehoben.'”’

Fiir die weitere Entwicklung dieser Gedankenlinie im Zentrum der Untersu-
chung verfolge ich die Absicht, den Universalismus der Instinkte als eine gleich
beteiligte Eigenschaft der sozialen Stellung der Mutter der Gruppe gegeniiberzu-
stellen, weil die Universalisierung kultureller Codes und Vorschriften zur
menschlichen Absonderung des Tierischen erfolgt.

6.1.1 Uber die Selbstbildung des ,,sozialen Uterus*

Die Regulierung und Aufrechterhaltung einer Gruppe erfolgt durch Bindungs-
strategien zwischen den Elementen, aus denen sie sich zusammensetzt, und Dis-
tanzierungstechniken, von denen sich die Gruppe als Einheit vom Auflen und
von ihrer Umwelt ausdifferenziert. Der kohédsiven Kraft liegt eine bestimmte Lo-
gik auf der Grundlage exklusiver und inklusiver Verhéltnisse mit der Umwelt
zugrunde, indem Differenzen nur dann in die Gruppe eingefiihrt werden, wenn
das gemeinsame erste Hauptmerkmal nach innen anerkannt wird in der Differenz
nach auflen. Das Bildungsverfahren der sozialen Einheit erfolgt, wenn sich die
Gruppe vom Auflen abgrenzt, indem eine Differenz nach auBlen die Komponente
der Gruppe unter den Gleichen hélt. Die Differenzierung nach aufien fallt mit der
Identifizierung aller Mitglieder der Gruppe unter ein bestimmtes Merkmal inner-
halb der Grenze, sodass die Grenze dem Auflen gegeniiber die innere Bestim-
mung zu jedem Mitglied der Gruppe erlésst.

107 Auf Basis der biologischen Funktion sind der Zeugungstrieb und die Mechanismen
zur Aufrechterhaltung der Gruppe bei den Tierarten in den Bindungsprozessen in
hoheren und komplexeren Instinktverhéltnissen gegeben als beim Menschen. Die
anthropologisch-strukturalistische Schule, mithin die klassische psychoanalytische,
wird iiber eine Ubertragung des menschlichen Instinktverlustes in der Normativie-
rung und Gesetzlichkeit des sozialen Umfelds reden, sodass die Instinkte nur durch
eine Referenz auf den Komplex verstanden werden und wiederum die Komplexe nur
im Begriff der Instinkte gefunden werden. Vgl. J. Lacan: Die Familie, S. 45ff.

https://dol.org/10.14361/9783830445807 - am 14.02.2026, 11:48:32. https://www.Inllbra.com/de/agb - Open Access -


https://doi.org/10.14361/9783839445907
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Axiom I | 1563

Die Einheit einer Gruppe ist bedingt durch eine etablierte Ubereinstimmung
der Mitglieder mit dem, was die Gruppe bezeichnet. Diese ,,Identitét mit sich
selbst“ beruht auf einem Unterschied gegeniiber der Umwelt, von der die Gruppe
sich abgrenzt. Der systemische Vorgang, wie die Gruppe sich zusammensetzt,
geht der Fragestellung nach der Identitdt und Differenz einer Menge nach, einer
begrenzten Teilnahme, nach der die Identitdt der Gruppe selbst durch die An-
erkennung einer Alteritit (Auflen) und ihre Verinnerlichung gegeben wird, so-
dass alle Teilnehmer der Gruppe unter einem Namen gleich sind.

Zur Behandlung dieser Problematik ist es erforderlich, von dem Grundsatz
auszugehen, dass die Soziabilitdt (die Tatsache, sich in der Gemeinschaft zu-
sammenzusetzen) in einer Operation besteht, bei der Beziechungen gesetzt und
Bindungen vollzogen werden. Die Fragestellung der Begriindung einer sozialen
Gruppe und ihres Unterschieds gegeniiber einer zoologischen Gruppe beriihrt
nicht zuletzt die Techniken, durch die Gruppenzusammenhénge vollzogen wer-
den, mit der Folge, dass der Umfang der Gruppen zugleich ihre Stabilisierung
"% Die Bildung einer Gruppe entspricht dem Vorgang des Gruppenzu-
sammenhangs, durch den sie eine Stabilisierung gegeniiber der Umwelt erreicht.

Den Vorgéngen des Zusammenhangs der Gruppe liegt eine ,,Gesellungstendenz‘
109

vermehrt.

zugrunde, was dem Menschen zentrale Bedingungen zum Uberleben ermog-
licht. Daher ist die Gruppierung nach der modernen Sozioanthropologie als eine
,.sozio-biologische Institution "' zu betrachten.

Die Frage bleibt: Wie werden Gruppengenossen zu Gruppengenossen ge-
macht? Oder, nach Classens, ,,wie wird der Gruppengenosse des Gruppengenos-

. 111
sen Méazen?*

Die Selbstbildung der Gruppengenossen liegt in der evolutioné-
ren Begriindung der Frithgeburtlichkeit des Homo Sapiens''” und beruht auf dem
Hintergrund, dass die Gruppe sich gegen Druck der Aullenwelt mit korperlicher
Anpassung schiitzt.'” Die gegen die AuBenwelt vorangetriebene Schutztechnik

wird ,,Insulationsprinzip“ genannt.

108 Vgl. D. Claessens: Das Konkrete und das Abstrakte, S. 82.

109 Claessens: ,,Gruppenzusammenhang und neue Stabilisierungstendenzen miissen zur
Erklarung der Entwicklung des Menschen zusammen gesehen werden. Tendenz oder
Disposition zu Gruppenzusammenhang sind mit der evolutiondren Vorgabe ,Gesel-
lungstendenz® wesentlich mit vorgegeben.” Ebd., S. 63.

110 Vgl. dazu FN 381.

111 Vgl ebd., S. 61.

112 Vgl. zum Begriff Neotenie: B. Neotenie als Fotale Wende in Axiom II Propositio
III.

113 Vgl. ebd., S. 64.

https://dol.org/10.14361/9783830445807 - am 14.02.2026, 11:48:32. https://www.Inllbra.com/de/agb - Open Access -


https://doi.org/10.14361/9783839445907
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

154 | Matrixiale Philosophie

Mit ,Insulation® meint Hugh Miller in der lebenden Welt, die, in anderer Weise als
,Nischen® und doch &hnlich, Abwehrkrifte gegen den allgemeinen Anpassungsdruck ent-
wickeln: naturwiichsig sich bildende ,Bio-Soziotope‘. Diese Abwehrkrifte in der prakti-
zierten Insulation entstehen genauso ungewollt, wie eine Gruppe von Pflanzen zusammen-
stehen oder auch einer Gruppierung von unterschiedlichen Tieren, vielleicht wegen gene-
tischer Vorteile, zusammenleben mag. Ungewollt entwickeln solche zusammenstehenden
oder lebenden Lebewesen ,kiinstliche Innenklimata‘, d. h. Innenklimata, die sich charakte-

ristisch gegen das herrschende AuBenklima absetzen.'™*

In diesem Sinn geht die Verfestigung eines Gruppenschutzes auf das von Hugh
« !5 Zuriick, nach
dem sich Lebewesen gegen den allgemeinen Anpassungsdruck entwickeln. Der

Miller angefiihrte Prinzip ,.Isolation gegen selektive Pression

Insulationsgrundsatz entspricht einem Prinzip der Evolution: Die Funktion will
das System gegen duBleren Anpassungsdruck schiitzen, und infolgedessen wird
im System ein Trieb zur Selbstbildung Skologischer Nischen ausgeldst''®, was
die Stiftung der Genossenschaft einschlieft. Die Bildung der Nischentechniken
umfasst zusammen mit dem Aufbau der Abwehr-Werkzeuge nach Classen
Techniken, durch die das Menschwerden sich in Distanz zur ,,alten* Natur setzt;
die Herausbildung sozialer Einheit bringt also einen Distanzierungseffekt gegen-
tiber der Natur mit sich.

Die Nischentechniken sind ,,sozio-biologische Institutionen® "7 weil die
Gruppenzusammenfassung eine Stabilisierung der Distanzierung statt Flucht vor

der Gefdahrdung ermdglicht. Die Gruppenbildung wie auch die Nischensuche ga-

114 Ebd., S. 60.

115 Claessens: ,,Mit ,Insulation‘ meint Hugh Miller Systeme in der lebenden Welt, die,
in anderer Weise als ,Nischen® und doch &hnlich, Abwehrkrifte gegen den allge-
meinen Anpassungsdruck entwickeln: naturwiichsig sich bildende ,Bio-Soziotope.
Ebd., S. 60.

116 Claessens: ,,[...] denn das Hauptcharakteristikum dieser Insulationsphdnomene ist ihr
Schutzcharakter; sie stellen selbstgebildete Okologische Nischen dar. Dieses Ni-
schenprinzip, Prinzip 6kologischer aber auch differenzierter Formen von Nischen,
ist ein Prinzip der Evolution iiberhaupt. Ebd., S. 61.

117 Claessens: ,,Die bedeutendsten Vorgaben aber, die dem werdenden Menschen ge-
macht worden sind, waren die Horde oder Gruppe und die ,Nische‘. Wegen ihrer
bedeutenden Stellung innerhalb der Uberlebenshilfen in der Evolution und ihrer ur-
alten Herkunft sollen sie ,sozio-biologische Institutionen‘ genannt werden.* Ebd., S.
36.

https://dol.org/10.14361/9783830445807 - am 14.02.2026, 11:48:32. https://www.Inllbra.com/de/agb - Open Access -


https://doi.org/10.14361/9783839445907
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Axiom Il | 155

rantieren Offenheit gegeniiber der Aulenwelt aufgrund der durch die Insulation
hervorgerufenen Distanz.

Das Begreifen einer neuen Lebenstechnik, hier der Abwehr von eigentlich zur Flucht néti-
ger Gefahrdung durch Distanzierungsmittel, und dann die stdndige Anwendung von Dis-
tanzierungsmitteln statt Flucht und die Stabilisierung dieser neuen Lebenstechnik in der
Gruppe, die sich erst einmal quasi zuféllig, dann durch die Aktionen einzelner geschiitzt
sieht, diese Schutztechnik schafft im Tier-Mensch-Ubergangsfeld das, was Hugh Miller
,Isolation gegen selektive Pression‘ genannt hat, Verfestigung eines Gruppenschutzes auf
Dauer: Gruppenschutz gegen den von der Aulenwelt kommenden Druck auf korperliche

Anpassung; der Gruppengenosse wird Miizen des Gruppengenossen.''®

Classens bringt hier zum Ausdruck, dass der soziale Raum, das heiflt die Genos-
senschaft, aufgrund ihres Isolationseffekts die biologische Funktion eines schon
verlassenen Bildungsraums ersetzt: des Uterus. Die von Menschen geschaffene
Bindungsorganisation erfiillt die Funktion der ersten naturellen 6kologischen Ni-
sche. Insofern nennt Classens die Genossenschaft einen ,,sozialen Uterus, wo-
mit ihre Tendenz gemeint ist, extrauterine ,,Immunsysteme® zu bilden, die unter

dem Erzichungsdruck der AuBenwelt Schutz garantieren.'"’

Wihrend die Evolution den Sdugetieren zundchst Nischen in einem iiberlebensfreundli-
chen Medium wie dem Wasser, dann den eindeutigeren Schutz des Eis und zuletzt den
durch das Mutterlebewesen tibertrug (das insofern ,Mizen‘ des Nachwuchses wird, als es
in sich selbst jenes kiinstliche Innenklima entwickelt, das Voraussetzung anspruchsvolle-
rer Entwicklung ist), kehrt sich diese Entwicklung beim Menschen um: Jetzt wird der Ute-
rus wieder ein sozialer Raum, was nichts anderes bedeutet, als dass ein Teil der Schutz-
funktion des miitterlichen Innenraumes nach auflen verlagert wird, was nicht moglich wi-

. . .. . 120
re, wenn ein solcher Auflenraum nicht vorher geschaffen wiirde: der ,soziale Uterus.*

118 Ebd., S. 64.

119 Claessens: ,,Die allgemeine akzeptierte These der ,Philosophischen Anthropologie*
von der Offenheit des Menschen wird seit Portmann/Gehlen damit in Zusammen-
hang gebracht, dal der Mensch im Zuge einer soziobiologisch nicht ndher gekenn-
zeichneten evolutiondren Entwicklung eine ,Frithgeburt® sei, die ihre Existenz, d. h.
ihre Uberlebenschancen nur dem ,sozialen uterus* verdankt, in den sie aus dem Mut-
terleib heraus hineingeboren wird, innerhalb dessen sein Uberleben und sein Aufzie-
hen einerseits nach entwicklungspsychologischen GesetzmaBigkeiten geschieht, an-
dererseits unter dem Erziehungsdruck der AuB3enwelt garantiert wird.“ Ebd., S. 50.

120 Ebd, S.61.

https://dol.org/10.14361/9783830445807 - am 14.02.2026, 11:48:32. https://www.Inllbra.com/de/agb - Open Access -


https://doi.org/10.14361/9783839445907
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

156 | Matrixiale Philosophie

In diesem Zusammenhang stellt sich die Frage, welche Rolle die Mutter in der
Bildung der Gruppen spielt, wenn sie auf eine generative Phylogenese verweist
jenseits der aus Menschen zusammengesetzten Gruppen. Daher ist die Mutter
nicht nur verantwortlich fiir die biogenetische Erhaltung und Stabilisierung der
Gruppe durch Fortpflanzung, sondern auch bevollméchtigt zu ihrer inneren und
dufleren Organisation als soziale Einheit.

Der Mutter-Mensch nimmt in der Bildung und Gestaltung sozialer Systeme
eine Sonderstellung ein, durch die er eine bestimmte Eigenschaft mit anderen,
nichtmenschlichen Arten teilt: die biologische Funktion der Information. Die
Frage nach der Grenze zwischen biologischer und sozialer Bestimmung der Mut-
ter stellt sich innerhalb eines kulturelle Codes. Zum Beispiel fillt die Bedeutung
der Mutter unterschiedlich aus, je nachdem, ob die Bindung eines Kindes als
Sdugling zwei oder drei Jahre dauert (wie in manchen Sippen in Neu-Guinea)
oder nur ein Jahr (in der ,,zivilisierten Gesellschaft).121 In diesem Sinne hat die
Mutter eine Sonderstellung in der Gestaltung der Gruppe inne, ausgehend von
der Tatsache, dass die miitterliche Bindung eine biologische Eigenschaft ist, die
alle Saugertiere fiir ihr Uberleben kennzeichnet. Thre Figur steht an der Schwelle
zwischen animalischem und sozialem, biologischem und materischem Bereich.

Die grenzwertige Stellung der Stamm-Mutter beruht darauf, dass sie nicht a
priori in einer bestimmten Art ausdifferenziert ist. Sie ist noch nicht in einem
Menschen, einem Tier oder einer Pflanze vergegenstiandlicht und objektiviert,
sondern verweist a priori auf alle Arten, die aulerhalb der sozialen Wesen die
spezifische Differenz eines Bildungstriebes besitzen. Der entdifferenzierte Art-
begriff fiir die Stamm-Mutter, die innerhalb der Gruppe kohésive Kraft gibt, soll

hier Totem-Mutter'** heiBen.

121 Malinowski setzt den Schwerpunkt des Familiendramas auf die Entbindung der
Kind-Mutter-Beziehung. Bei den Eingeborenen der Trobiand-Inseln von Nordost-
Neuguinea dauere das Sduglingsalter, ,,in dem das Kind fiir seine Nahrung von der
Mutterbrust und fiir seine Sicherheit von dem Schutz der Eltern abhéngig ist, zwei
oder drei Jahre. In der zivilisierten Gesellschaft ist es nur ein Jahr lang, sagt Malin-
owski. Aus Anlass der frithen Entbindung der Mutter in den entwickelten Landern
und deren Ersetzung mit (allo)miitterlichen Instanzen ist die Familie und damit ihr
psychologischer Kernkomplex fiir welche, die ,,Mutterschaft ein moralisches, reli-
gioses und sogar kiinstlerisches Ideal der Zivilisation ist.” B. Malinowski: Ge-
schlechtstrieb und Verdriangung bei den Primitiven, S. 21- 30.

122 Vgl. dazu Totemmutter: Membran der Gesellschaft und B. Totemmutter als Surreale

Matrix in Axiom II Propositio II.

https://dol.org/10.14361/9783830445807 - am 14.02.2026, 11:48:32. https://www.Inllbra.com/de/agb - Open Access -


https://doi.org/10.14361/9783839445907
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Axiom Il | 167

Auf Grundlage der exogamischen Vorschriften'” und des totemistischen Ab-
stammungsprinzips wurden die sozialen Gruppen vom Aullen ausdifferenziert
und nach Innen entdifferenziert. Die Totem-Mutter nimmt infolge der Differenz
der Gruppe zur Umwelt einen Namen an, der die Zugehorigkeit des Einzelnen
zur Gruppe festlegt. Der Frage jedoch, wie und unter welchen Voraussetzungen
diese sozialen gens entsteht, entspricht die peripherische Figur der Mutter als
Differenz-Enklave, zwischen dem sozialen Umfeld und ihrer Umwelt, ndmlich
der Natur.

Von diesem Standpunkt aus soll die im 19. Jh. aufgestellte rechtshistorische
und ethnologische Hypothese einer allgemeinen vorgeschichtlichen matriarcha-
len Kulturstufe dargestellt werden, welche die zentrale These vertritt, dass die al-
lererste soziale Institution auf eine Abstammung der miitterlichen Linie zuriick-
geht. Wenn wir kritisch sind und nicht auf die auf evolutionistischen Ansétzen
beruhende Matriarchatstheorien eingehen, bietet diese These die Gelegenheit,
die Figur der Mutter bei der Begriindung der soziobiologischen Institutionen zu
beriicksichtigen. Die Matriarchatstheorien besagen, dass die allererste soziale
Gruppe auf einer von Miittern organisierten Genossenschaft beruht. Die sozialen
Bindungsprozesse stellen den Standpunkt der Mutter-Nachwuchs-Beziehung als
Primérsozialisationsinstanz dar, die zur ersten extrauterinen Bildungskraft fiihrt.
Dazu haben die rechthistorischen Forschungen vom Ende des 19. Jh. die These
vertreten, dass allererste soziale Bindungen iiber eine Abstammung der miitterli-
chen Linie auf eine ,,Ahnfrau® zuriickverfolgt werden koénnen.

6.2 Miitterlicher Genos:
Uterine Deszendenz und miitterliche Erbfolge

Im Rahmen der Forschung iiber die Bildung sozialer Gruppierungen vertreten
rechthistorische und ethnologische Beitridge des 19. Jahrhunderts die Hypothese,
dass die ersten sozialen Bindungsstrukturen einem kollektiven Typus entspre-
chen, in dem ,,die rechtlichen und sozialen Beziehungen iiber die Abstammung
der miitterlichen Linie organisiert sind.“'** Johann Jakob Bachofen in der Recht-
geschichte und Lewis Henry Morgan in der Ethnologie zéhlen zu den Pionieren,
welche die Existenz von durch Miitter organisierten sozialen Gruppen behaupte-

123 Vgl. dazu Exogamie als Organisationsform des Totemismus und Grenzerhaltung
und Bindungsorperation: zwei Geschichte der Vorschriften, in: Axiom II Propositio
II.

124, Mutterrecht®, in: Historisches Worterbuch der Philosophie, Bd. 6, S. 261.

https://dol.org/10.14361/9783830445807 - am 14.02.2026, 11:48:32. https://www.Inllbra.com/de/agb - Open Access -


https://doi.org/10.14361/9783839445907
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

158 | Matrixiale Philosophie

ten. Auch wenn es viele Griinde gibt, diese Theorien kritisch zu betrachten'®

(vor allem, da die These einer hervorragenden Stellung der Frau auf politischem,
wirtschaftlichen und religiosen Gebiet letztlich sozialdarwinistischen Gedanken-
géngen folgt) ist es ihr zu verdanken, die Erdrterung der gesellschaftlichen Rolle
der Mutter in Gang gesetzt zu haben.'*

Die Existenz eines miitterlichen Gens ist eine Evidenz, die Anerkennung
einer allgemeinen vorgeschichtlichen matriarchalen Kulturstufe dagegen ist um-

stritten.'?’

Der Begriff Matriarchat kennt keine wissenschaftlich allgemein an-
erkannte Definition'”* und wird ab Ende des 19. Jahrhunderts zur Bezeichnung
mit der hervorragenden Anerkennung der weiblichen Figur organisierten Gesell-
schaften verbunden, sei es aufgrund des Abstammungsrechts durch die Mutterli-
nie, aufgrund der Bestimmung des Wohnsitzes der Mutter, um die herum sich
die Gens organisieren oder aufgrund der Herrschaft einer Stammmutter. Die
Rechtsordnung der Gesellschaften, die iiber miitterliche Abstammung organisiert

sind, wirkte sich iiber die sogenannte Filiationsordnung (Abstammungsregeln

125 Zu Ende des 19. Jh und Anfang des 20. Jh. entstand das Interesse an sozialen Bin-
dungsstrukturen, deren Verwandtschaftsstruktur sich nach der Figur der Mutter re-
gelt. Es gilt als sicher, dass die Deutung derartiger sozialer Formen nach einer evolu-
tiondren Sicht so analysiert wurde, dass die menschlichen Formen des Zusammenle-
bens nicht auf durch Miitter organisierte soziale Zellen zuriickgehen.

126 Nachdem der Rechtshistoriker und Altertumsforscher Johann Jakob Bachofen in
seinem Werk Das Mutterrecht. Eine Untersuchung tiber die Gynaikokratie der alten
Welt nach ihrer religiosen und rechtlichen Natur (1861) die miitterliche Stammes-
ordnung in klassischen Mythen und Symbolen identifizierte, wies 16 Jahre spiter
der Pionier der Ethnologie, Lewis Morgan, eine an den Miittern ausgerichtete
Rechtsordnung bei den nordamerikanischen Ureinwohnern, ,,den Irokesen®, in sei-
nem Werk Ancient Society (1877) nach. 1884 gab Friedrich Engels, basierend auf
den Thesen von Bachofen und Morgan, ,,.Der Ursprung der Familie, des Eigentums
und des Staates” heraus, in dem seine Staatstheorie auf urspriingliche soziale Bin-
dungsformen (Gentes) zuriickgeht, wobei die soziogenetische Erbschaft miitterli-
cherseits zu finden ist. Die theoretische und spekulative Linie von Bachofen iiber
Morgan und Engels bis hin zu Malinowski (1962) bildet eine argumentative Linie in
der Begriindung miitterliche Theorien.

127 Vgl. M. Fehlmann: Die Rede vom Matriarchat. Zur Gebrauchsgeschichte eines Ar-
guments, Ziirich: Chronos Verlag 2011.

128 Vgl. E. Hartmann: Zur Geschichte der Matriarchatsidee, Antrittsvorlesung. Heft
133. Universitdt Berlin: Humboldt Universitdt, 2004. Siehe https://edoc.hu-
berlin.de/humboldt-vl/133/hartmann-elke-3/PDF/hartmann.pdf vom 10.08.2014.

https://dol.org/10.14361/9783830445807 - am 14.02.2026, 11:48:32. https://www.Inllbra.com/de/agb - Open Access -


https://edoc.hu-berlin.de/humboldt-vl/133/hartmann-elke-3/PDF/hartmann.pdf
https://edoc.hu-berlin.de/humboldt-vl/133/hartmann-elke-3/PDF/hartmann.pdf
https://doi.org/10.14361/9783839445907
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/
https://edoc.hu-berlin.de/humboldt-vl/133/hartmann-elke-3/PDF/hartmann.pdf
https://edoc.hu-berlin.de/humboldt-vl/133/hartmann-elke-3/PDF/hartmann.pdf

Axiom Il | 159

iiber die miitterliche Linie'*’) auch auf religidse Vorstellungen aus:'"”’ die Grofe-
Herrin-Mutter als groBe Gebérfreudige aller geborenen Geschopfe und als
Suprasorgerin, die alle ihrer Geschopfe néhrt.

Es darf nicht unbeachtet bleiben, dass frithe Sozialstrukturen {iberwiegend in
Stimmen organisiert waren und darauf zielten, den Stamm iiber die Zeit hinaus
aufrechtzuerhalten. Derartige Gesellschaften werden ethnosoziologisch segmen-
tare Gesellschaften genannt. Uns interessiert vor allem, dass die Argumentation,
Miitter seien organisierte soziale Einheiten, darin besteht, dass segmentire Ge-
sellschaften durch innere Differenzierung entstehen, indem das System sich
durch innere Teilung reproduziert. Es werden soziale Einheiten gebildet, die na-
tirliche Unterschiede (Alter, Geschlecht etc.) unter einem Familiennamen integ-
rieren und gleichwertig machen. Innere Bindungsformen wie Familie oder
Stamm sind gesellschaftliche Differenzierungsformen, sodass sie ,,in prinzipiell
gleiche Teilsysteme gegliedert wird, die wechselseitig fiireinander Umwelten
bilden."!

Die in der Antike, vor allem im frithen Griechenland, im Stamm organisier-
ten Gentilorganisationen sind auf Verwandtschaft zuriickgehende Organisatio-
nen und werden durch bestimmte Heiratsregeln gebildet. Die soziale und rechtli-

129 Der Sozialanthropologe Malinowski widmet eine Forschung der Organisation der
Sexualitdt des Stammes Trobriander, wo Verwandtschaft durch hervorragende Stel-
lung der Mutter bezeichnet wurde, bei welcher der Onkel miitterlicherseits die viter-
liche Beziehung zum Kind hat. Vgl. B. Malinowski: Das Geschlechtsleben der Wil-
den in Nordwest-Melanesien, 1979. Nicht zuletzt stellt der Sozialanthropologe Brif-
fault in einer vier Bénde umfassenden Studie iiber die Rolle der Miitter den Ur-
sprung sozialer Organisation in matrilinealen und matrilokalen Gesellschaftsstruktu-
ren als institutionelle Form organisierter Stimme dar, vgl. Briffault, Robert: The
Mothers.

130 Der Mythologe Robert von Ranke-Graves erkennt ein Grundmuster entsprechend
der Gottin ,,ritual mattern® in Griechenland, aber auch im Mittelmeerraum und Vor-
deren Orient: ,,Mein Studium der griechischen Mythologie sollte mit dem Kennler-
nen des matriarchalen Systems, das in Europa vor dem Erscheinen der patriarchalen
Eroberer aus Osten und Norden herrschte, beginnen [...] ich habe die folgende histo-
rische These im Einklang mit der modernen archéologischen und anthropologischen
Forschung aufgestellt. Das vorgeschichtliche Europa kannte keine mannlichen Got-
ter. Die groe Gottin allein wurde als unsterblich, unverénderlich und allméchtig be-
trachtet. Der Begriff Vaterschaft war nicht in die religiose Gedankenwelt aufge-
nommen worden.” R. Ranke-Graves: Die Weille Gottin, S. 12f.

131 N. Luhmann: Die Gesellschaft der Gesellschaft, S. 634.

https://dol.org/10.14361/9783830445807 - am 14.02.2026, 11:48:32. https://www.Inllbra.com/de/agb - Open Access -


https://doi.org/10.14361/9783839445907
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

160 | Matrixiale Philosophie

che Strukturierung der Verwandtschaft umfasst bestimmte Mechanismen: Be-
schrinkung nach auflen durch Vorschriften (Exogamie) und Identifikation jedes
Mitglieds zu einer Gruppe und dariiber hinaus Zugehorigkeitsgefithl zu einer
Gruppe und Teilnahme am selben Merkmal.

6.2.1 Von Miittern organisierte Gesellschaften:

rechtshistorische und ethnologische Forschung
Geboren werden beinhaltet nach dem Ansatz der Gentilorganisationen, sich an
den Stamm zu binden. Auch wenn die aus Gens organisierte Gesellschaft sich
blutsverwandtschaftlich strukturiert, sind die einzelne Gens auf gemeinsame Ur-
ahnen zuriickzufiihren, durch deren Namen sich die Gens anderen Gruppen
gegeniiber identifizieren.

,Gens*, ,genos‘ und ganas in Latein, Griechisch und Sanskrit haben sdamtlich die urspriing-
liche Bedeutung von Blutsverwandtschaft. Sie enthalten dasselbe Element wie gingo und
ganamai in den ndmlichen Sprachen, was erzeugen bedeutet; hierdurch war fiir jede Gens
einen unmittelbare gemeinsamen Urstammung der Mitglieder ausgedriickt. Eine Gens ist
daher eine Gesamtheit von Blutsverwandten, die alle von einem gemeinsamen Urahnen
abstammen, durch einen Gentilnamen bezeichnet sind und Bande des Blutes zusammen-

gehalten werden.'*

Die neuere Ethnologie geht davon aus, dass stammesorganisierte Gesellschaften
einer miitterlichen Linie (Abstammung) folgen, was sie aus der Rechtsordnung
des miitterlichen Familienrechtes schlieBt. Ahnlich konstatiert die Rechtswissen-
schaft, dass Gens und Gentilorganisation, liberwiegend von einem Stammvater
organisiert, auf eine miitterliche Gen-Organisation zuriickzufiihren sind.

6.2.1.1 Recht: Stamm und Recht

Mit dem Rechtshistoriker Bachofen begann ein kulturwissenschaftlicher Zweig
damit, Entdeckungen im Bereich der Archiologie auszuwerten, die darauf
schlieBen lieBen, dass die soziale Organisation des Altertums auf einer rechtli-
chen Ordnung beruhte, in der Abstammung und Erbfolge der miitterlichen Linie
folgten. Bachofen kam zu dem Schluss, dass in den friihen Gesellschaftsstruktu-

133

ren des Altertums das Erbsystem auf die Mutterlinie fiel ~ und dass der lteste

132 L.H. Morgan: Die soziale Organisation der Irokesen und anderer indianischer Vol-
ker in: Die Urgesellschaft, S. 53.
133 Vgl. J. Bachofen: Das Mutterrecht und Urreligion, S. 79.

https://dol.org/10.14361/9783830445807 - am 14.02.2026, 11:48:32. https://www.Inllbra.com/de/agb - Open Access -


https://doi.org/10.14361/9783839445907
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Axiom Il | 161

Ausdruck der Rechtsordnung darin bestand, uterine Deszendenz der Verwandt-
schaftssysteme zu begiinstigen.'**

Fiir die (hypothetische) Vorrangstellung der Mutter durch matrilineale Erb-
rechtsvermittlung verwendet Bachofen den Begriff ,,Mutterrecht”, was mit einer
mythisch-religidsen Vorstellung zusammenhingt."”’ Bestimmte weiblich demar-
kierte archdologische Funde waren fiir ihn ein Beweis fiir der Verehrung der Er-
de gewidmete symbolische Géttinnen.'”® In diesen Gesellschaften besaB nach
Bachofen die Mutter hochste Autoritdt in Form einer Ahnfrau, Priesterin, Sehe-

7 und war Stamm-Mutter einer bestimmten Gruppe, worauf die uterine

rin etc.
Deszendenz zuriickgeht. Es darf jedoch nicht unbeachtet bleiben, dass Bachofen
und seine Kollegen ethnologischen Funden eine historisch-mythische Dimension

beimaBen, da sie auf ein Naturrecht zuriickgefiihrt wurden."”® Das Mutterrecht

134 Ebd, S. 81.

135 In einem Manuskript Bachofens von 1855, in dem er die These aufstellt, dass die al-
len altitalienischen Volkern gemeinsame Urreligion von den Ligurern stamme, fin-
det sich der erste Hinweis auf das Mutterreicht: ,,In den alten Systemen chthonischer
Religionsauffassung ist die Mutter das Bestimmende, zumal fiir den Namen.“ Zit.
nach G. Dorr: Muttermythos und Herrschaftsmythos. Zur Dialektik der Aufklarung
und die Jahrhundertwende bei den Kosmikern, Stefen George und in der Frankfurter
Schule. S. 53. Vgl. J. J. Bachofen: Versuch iiber die Grabersymbolik der Alten, S.
522. Diese Formulierung kann nach Howald ,,als erste mutterrrechtliche Erkenntnis
begriifit werden ...“ Ebd.

136 Religion und Kulturerscheinungen sind ebenso bei Bachofen nach einem evolutio-
nistischen Schema geordnet, wonach die matriarchalen Religionen im Laufe der Ge-
schichte (Aufkldrung) zur geistig-patriarchalen ,,Sonnenreligion zugeordnet wer-
den. Vgl. G. Dorr: Muttermythos und Herrschaftsmythos, S. 55.

137 Vgl. Bachofen: Das Mutterrecht und Urreligion, S. 97ff.

138 Vgl. H.-J. Heinrichs Auffassung von der Wirkung Bachofens auf die rechtswissen-
schaftliche Forschung: ,,Dies hat Kohler in weiterreichenden Aufsdtzen ausgefiihrt
und auch jede Rezension von ihm verbirgt nicht sein Anliegen und seine Perspekti-
ve: die soziale und die verwandtschaftsstrukturelle Natur des Rechts, vor allem in
anderen Gesellschaften zu erkennen. Er hatte gleichzeitig eine ,ethnologische Juris-
prudenz‘, die so wie die ,ethnologische Linguistik‘ sein sollte, und eine ,ethnologi-
sche Metaphysik‘ zur Losung der ,ersten Probleme*, der &duflersten Fragen unseres
Daseins vor Augen.* H.-J.Heinrichs (Hg.): Das Mutterrecht von J. J Bachofen in der
Diskussion, S. 22.

https://dol.org/10.14361/9783830445807 - am 14.02.2026, 11:48:32. https://www.Inllbra.com/de/agb - Open Access -


https://doi.org/10.14361/9783839445907
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

162 | Matrixiale Philosophie

besteht nach Bachofen auf einer weltanschaulichen Kulturstufe'” in der Ent-
wicklung der Gesellschaften, in der die ungeregelte Heiratsordnung (Hetéris-
mus) der Institutionalisierung der symbolischen Bedeutung der Fruchtbarkeit
folgt, ,,demetrische Stufe” genannt.

Dieser Stufe des Lebens entspricht ein neues Gesetz. Das aphroditische ius naturale weicht
dem cerealischen [...] Demeter wird Thesmophoros, Ceres Legifera (Gesetzgeberin), wie
das reine ius naturale sich an Aphroditen anschliefit. Ja auch das demetrische Recht ist ein
wahres ius naturale, aber ein solches, das auf der durch Ackerbau geregelten, nicht sich
selbst tiberlassenen Erzeugung, auf der laborata Ceres, nicht auf der creatio ultrona (dem
Wildwuchs) Aphroditens ruht. Auf dieser Stufe herrscht das eheliche Prinzip der Aus-
schlieBlichkeit iiber das hetédrischer Allgemeinheit vor. [...] Dadurch eben wird sie die
Trégerin eines héheren Rechts, das sich auf alle Verhéltnisse des Lebens erstreckt, und als

eheliches Mutterrecht bezeichnet werden kann.'*’

6.2.1.2 Ethnologie: Stamm und Ethnos
Etwas zur gleichen Zeit brachte der Mitbegriinder der Ethnologie, Lewis Henry
Morgan, in Ancient Society (1877) vor, dass die dlteste Gens nur auf die Ab-

139 Die im Altertum datierten Fundgegenstinde sind Hinweise darauf, dass die Bestim-
mung einer Gesellschaftsform und Kulturstufe von Miittern organisiert war. Matrili-
nealitdt, Matrilokalitit und Verehrung der weiblichen Herrinnen stellen die Griinde
dar, das allererste kulturelle Stadium als Gynaikokratie zu benennen. Vgl. dazu Jo-
hann Jakob Bachofen: ,,Das Mutterrecht gehdrt einer frithen Kulturperiode als das
Paternititssystem [...] In Ubereinstimmung hiermit zeigen sich gynaikokratische Le-
bensformen vorziiglich bei jenen Stdmmen, die den hellenischen Vélkern als dltere
Geschlechter gegeniiberstehen; sie sind ein wesentlicher Bestandteil jener urspriing-
lichen Kultur, deren eigentiimliches Geprdge mit dem Prinzipat des Muttertums
ebenso enge zusammenhéngt, als das des Hellenismus mit der Herrschaft der Pater-
nitdt [...] Fithren uns die Lokrer zu den Legern, so schlielen sich diesen bald die Ka-
rer, Aitoler, Pelasger, Kaukoner, Arkader, Epeier, Minyer, Telenoier an, und bei al-
len tritt das Mutterrecht und die darauf beruhende Gesittung in einer grolen Man-
nigfaltigkeit einzelner Ziige hervor. Die Erscheinung weiblicher Macht und GroB3e,
deren Betrachtung schon bei den Alten Staunen erregte, gibt jedem der einzelnen
Volksgemilde, so eigentiimlich auch im iibrigen seine Féarbung sein mag, doch
durchweg denselben Charakter altertiimlicher Erhabenheit und einer von der helleni-
schen Kultur durchaus verschiedenen Urspriinglichkeit“. J. J. Bachofen, J.J: Mutter-
recht und Urreligion, S. 78.

140 Ebd, S. 231-232.

https://dol.org/10.14361/9783830445807 - am 14.02.2026, 11:48:32. https://www.Inllbra.com/de/agb - Open Access -


https://doi.org/10.14361/9783839445907
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Axiom I | 163

stammung in der Mutterfolge zuriickzuverfolgen seien. Der Pionier der For-
schung iiber fremde Gesellschaften warf einen Blick auf die Frage der Entste-
hung und Bildung primitiver Sozialstrukturen. Bekannt sind die Ergebnisse sei-
ner Feldforschung bei der Stammgesellschaft in Nordamerika, den Irokesenvol-
kern. Beispielhaft fiir Stammgesellschaften stehen die Hirtennomaden der Iroke-
sen, aber auch die Gentilorganisationen, die nach dem Stamm angeordnet sind.
Morgan stellt die These auf, dass ,,Gens, Phratrie und Stamm der Griechen, Gens
Kurie und Stamm der Romer ihre Analogie in der Gens, der Phratrie und dem
Stamm der amerikanischen Ureinwohner finden*'*!
nen des alten zivilisatorisches Modells, das in einem Stamm organisiert war, mit
im Stamm organisierten eingeborenen Vélkern gleichsetzt.'*” Die Stammgesell-
schaften werden von ihm ,,Gentil-Gesellschaften* genannt und teilen eine ge-
meinsame Abstammung. Alle Mitglieder eines Gens'* charakterisieren sich da-

, wobei er Sozialorganisatio-

durch, dass sie einen Geschlechtsnamen haben, mit dem die Zugehorigkeit zur
Gruppe angedeutet wird. In diesem Sinn konstituieren Gens einen festen Kreis
von Blutsverwandten, die sich durch gemeinsame gesellschaftliche und religiése
Merkmale von anderen Gentes unterscheiden. Unter dem Name ,,Gens® fallen

141 L. H. Morgan: Die soziale Organisation der Irokesen und anderer indianischer Vol-
ker, S. 13.

142 Engels: ,,Der Nachweis, daf} die durch Tiernamen bezeichneten Geschlechtsverbén-
de innerhalb eines Stammes amerikanischer Indianer wesentlich identisch sind mit
den genea der Griechen, den gentes der Romer; daf3 die amerikanische Form die ur-
spriingliche, die griechisch-romische die spétere, abgeleitete ist; daf3 die ganze Ge-
sellschaftsorganisation der Griechen und Romer der Urzeit in Gens, Phatrie und
Stamm ihre getreue Parallele findet in der amerikanisch-indianischen; daf3 die Gens
eine allen Barbaren bis zu ihrem Eintritt in die Zivilisation, und selbst noch nachher,
gemeinsame Einrichtung ist (soweit unsere Quellen bis jetzt reichen) — dieser Nach-
weis hat mit einem Schlag die schwierigsten Partien der &ltesten griechischen und
romischen Geschichte aufgeklért und uns gleichzeitig liber die Grundziige der Ge-
sellschaftsverfassung der Urzeit — vor Einfithrung des Staats — ungeahnte Aufschliis-
se gegeben.“ Engels, Friedrich: Der Ursprung der Familie, des Privateigentums und
des Staats. Im Anschluss an Lewis H. Morgan’s Forschungen, Hottingen-Ziirich:
Verlag der Schweizerischen Volksbuchhandlung 1884, S. 85.

143 Engels: ,,Das lateinische Wort gens, welches Morgan allgemein fiir diesen Ge-
schlechtsverband anwendet, kommt wie das griechische gleichbedeutende genos von
der allgemein-arischen Wurzel gan [...], welche erzeugen beutetet. Gens, genos,
sanskrit dschanas, gotisch kuni, altnordisch und angelsachsisch kyn, englich kin,
mittelhochdeutsch kiinne bedeuten alle Geschlecht, Abstammung.“ Ebd., S. 85f.

https://dol.org/10.14361/9783830445807 - am 14.02.2026, 11:48:32. https://www.Inllbra.com/de/agb - Open Access -


https://doi.org/10.14361/9783839445907
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

164 | Matrixiale Philosophie

Alle gleicher Abstammung. Dem gemeinschaftlichen Abstammungskriterium
der Stammgesellschaften liegt eine segmentire Struktur zugrunde'*, bei welcher
der Stamm kleinere Gruppen (Verwandtschaftsgruppen, Familien etc.) in sich
aufnimmt. In diesem Sinn umfasst der Gens eine Einheit, dessen partikulédrer
Name sowohl Individuen als auch kleinere Gruppen bezeichnet. Der Gens ver-
weist auf die oberste Ordnung der sozialen Bindungsprozesse.

Morgan behauptet, dass eine Erbabfolge iiber die miitterliche Linie urspriing-
liche Sozialorganisationen bestimmte und dass den von Miittern organisierten
Gesellschaften Stammzugehorigkeit zugrunde lag. Nach Morgan endet die romi-
sche Gentilgesellschaft mit der Ausbildung des Staatsapparates, indem die Mat-
rilinealitdt als eine ,,primitive” Vorstufe von Patriarchat und Eigentumsrecht ver-
standen wird. In der Mittelperiode der ,,Wildheit* und der unteren Periode der
Barbarei, dort, wo die Tiere gezéhmt werden und die Erde ausgebeutet wird, ist
die Abstammung in der matrilinealen Gentilgesellschaft zu finden'*, bei der
Blutsverwandte miitterlicherseits zusammengehalten werden. '** Als Beispiel
werden Irokesen, amerikanische Indianer und australische Ureinwohner genannt,
bei denen die Stimme aus zwei Gentes oder Clans bestehen, die sich durch
weibliche Erbfolge auszeichnen. In der empirischen ethnologischen Forschung
wurde folgende These aufgestellt: Uberall dort, wo Gens gefunden wurden,
konnten entweder auch mutterrechtliche Organisationen oder Spuren davon
nachgewiesen werden.

Morgan stellt die universale Organisation der Primitiven in Gentes mit ur-
spriinglicher Erbfolge der miitterlichen Linie dar, sodass die allererste soziale
Einheit eine miitterliche Gens sei. So soll die urspriingliche Form der Gentilge-
sellschaft einer miitterlichen Erblinie folgen, die auf eine Stammmutter zuriick-
zuverfolgen ist, die in den meisten Féllen auf eine Ahnfrau oder grofle Géttin zu-
riickgeht. In der Ethnologie des 19. Jahrhundert ist es unumstritten, dass sich in
den élteren Perioden der Menschheitsgeschichte die Abstammung in der Mutter-
folge begriindet. Die uterine Deszendenz bedeutet die Zusammensetzung einer

. 147
Gens aus einer vorausgesetzten Urmutter.

144 Vgl. N. Luhmann: Die Gesellschaft der Gesellschaft, S. 635.

145 Vgl. L. H. Morgan: Die soziale Organisation der Irokesen und anderer indianischer
Volker, S. 17.

146 Vgl. ebd.

147 Vgl. ebd., S. 14.

https://dol.org/10.14361/9783830445807 - am 14.02.2026, 11:48:32. https://www.Inllbra.com/de/agb - Open Access -


https://doi.org/10.14361/9783839445907
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Axiom Il | 165

6.3 Stammmutter und Matrilinealitat

6.3.1 Stammmutter: matrilineale Gens — uterine Deszendenz

Die Abfolge der Verwandtschaftslinie von Mutter zur Tochter definiert eine Ge-
sellschaftsform, die nach dem (umstrittenen) evolutionistischen Schema ethno-
logischer Untersuchungen des 19. Jh. den Stammgesellschaften antiker Acker-
baukulturen entspricht. Die uterine Deszendenz geht, wie schon erwéhnt, auf
eine Stammmutter zuriick, mit der die Gesellschaft eine nicht blutsverwandte
Bindung, sondern eine auf totemistische Bindung basierende Blutsverwandt-
schaft aufweist, die darauf beruht, dass sich die Gruppe vom Auflen abgrenzt.
Den matrilinealen Kulturen wurde eine Gesellschaftsordnung zugeschrieben,
wobei totemistische Einteilungen und Strukturen vorhanden waren.'**

Die Nachkommenschaft von Erbanspriichen bestimmt die soziale Gruppen-
zugehorigkeit und die aus der Definition der Verwandtschaft abgeleiteten Rechte
und Pflichte. Die nach der miitterlichen Linie festgesetzte Erbschaft geht immer
auf die weibliche Abstammung der Vorfahren eines Menschen zuriick. Die Ab-
folge der Verwandtschaftslinie von Mutter zur Tochter trifft mit der vertikal
(nach oben) bestimmten Mutterabfolge zusammen, wobei die Linie iiber die
Mutter, deren Mutter (GroBmutter), wiederum deren Mutter (Urgromutter) und
so weiter bis zu einer Mutter-Ahnin 14uft, die in Folge der Mutterkette auf die
Stammmutter oder GroBe Mutter zuriickgeht.'*’

Als mythisches Endstadium miitterlicher Abfolge fillt die Stammmutter zu-
sammen mit dem realen ersten Stadium jeder Abfolge: der Gebdrmutter. ,,Das
Nachkommen aus der Gebarmutter bzw. uterine Deszendenz beschreibt nicht
nur die Abfolge von Verwandtschaftsstrukturen durch die weibliche Linie, son-
dern dariiber hinaus die Sublimierung realer Herkunftsstadien in einem sozialen
Mutteragent. Infolgedessen folgt die uterine Deszenenz der Matrilinealitit auf
eine Nachkommenschaft aus der Gebarmutter, deren Symbolik die Totem-
Matrix darstellt.

Ausgehend von einer sozialen Archidologie der miitterlichen Gensorganisa-
tion lésst sich an der Figur der Stammmutter eine doppelte Funktion feststellen:

148 Malinowski: ,,Der matrilineare Charakter der Kultur tritt uns bereits in der ersten
Kategorie entgegen, das heifit in den Mythen {iber den Ursprung des Menschen, der
Gesellschaftsordnung, insbesondere des Héauptlingstums und das Totemistischen
Einteilungen, und iiber die verschiedenen Sippen und Untersippen.* In: B. Malinow-
ski: Geschlechtstrieb und Verdrangung bei den Primitiven, S. 109.

149 Vgl. L. H. Morgan: Die soziale Organisation der Irokesen und anderer indianischer
Volker, S. 17.

https://dol.org/10.14361/9783830445807 - am 14.02.2026, 11:48:32. https://www.Inllbra.com/de/agb - Open Access -


https://doi.org/10.14361/9783839445907
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

166 | Matrixiale Philosophie

Abstammungsfolgerin und Fremderin. Die Stammmutter erfiillt einerseits die
Funktion, die Mitglieder einer Gruppe nach bestimmten Eigenschaften zu bin-
den, um sich jenseits der Gruppe anderen gegeniiber unterscheiden zu konnen.
Sie gilt als kohésive Kraft in der Gruppe und als Alteritét jenseits der Grenze der
Gruppe. Die Mutter-Mensch trdgt die Alteritdt zur sozialen Gruppe, in dem Sin-
ne, dass sie eine Differenz kennzeichnet, welche sie mit den anderen Arten ver-
bindet: die Tat des Gebirens. Gleichzeitig obliegt ihr die Ubermittlung der gene-
tischen Information der sozialen Gruppe. Die miitterlichen Gene werden als
Ganzes betrachtet und sind eine in sich geschlossene Gruppe derart, dass sie eine
soziale Einheit bilden, die sich von der Umgebung ausdifferenziert, ndmlich von
anderen Gens-Organisationen.

6.3.2 Stammmutter — Totemmutter — Matrilinealitat

Das besondere Merkmal der von Miittern organisierten Gesellschaften besteht
also in der Abstammung iiber die miitterliche Linie (von Miittern an Tochter),
bezogen auf ethnologische und rechtliche Giiter. Dieser Aspekt der Matrilineali-
tdt wurde in der Literatur des 19. Jahrhunderts auf Basis eines sozioevolutionisti-
schen Schemas als Begriindung des Ursprungs sozialer Einheiten betrachtet, und
auf dieser Feststellung beharrt auch der Ethnologe John Ferguson McLennan in
»Primitive Marriage”, wenn er betont, dass Matrilienalitdt die urspriingliche
Verwandtschaftsregel sozialer Gruppen determiniere. Die Abstammungsfolge
der miitterlichen Linie geht danach auf die religios-mythische Vorstellung einer
Ahnin aller Miitter zuriick: die Totem-Mutter.

Diese These wurde auch von dem Religionssoziologen Emilie Durkheim ver-
treten, der die Ansicht teilte, dass das frithe matrilineale Stammgesetz auf Insti-
tutionalisierung der Gruppe durch ein Muttertotem zuriickgehe; infolgedessen
wurde in den urspriinglichen Gesellschaften das Totem iiber die Mutterlinie ver-
erbt.'”’

miitterlichen Ursprung des Totemismus hervor.

Auch Sigmund Freud, der ,,Erfinder des Odipus-Komplexes, hob den

151 . .
Auch wenn die Soziologen

150 Vgl. Durkheim: ,,Ein weiteres Uberbleibsel der gleichen Art betrifft das Mutterto-
tem. Starke Griinde sprechen dafiir, dass urspriinglich das Totem auf der Mutterlinie
vererbt wurde. Die Vaterlinie kam vermutlich erst nach einer langen Zeit des ent-
gegengesetzten Prinzips in Gebrauch. E. Durkheim: Die elementaren Formen des
religiosen Lebens, S. 159.

151 Vgl. Freud: ,,Wenn wir durch all das hindurch, was spaterer Fortbildung oder Ab-
schwichung entsprechen mag, zu einer Charakteristik des urspriinglichen Totemis-
mus gelangen wollen, so ergeben sich uns folgende wesentliche Ziige: Die Totem

waren urspriinglich nur Tiere, sie galten als die Ahnen der einzelnen Stdimme. Das

https://dol.org/10.14361/9783830445807 - am 14.02.2026, 11:48:32. https://www.Inllbra.com/de/agb - Open Access -


https://doi.org/10.14361/9783839445907
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Axiom Il | 167

und Ethnologen des 19. Jahrhunderts der Meinung sind, dass sich nicht alle Sip-
pen durch matrilineale Stammesformen beschreiben lassen, sind sie sich doch
einig, dass in den friihen Genossenschaften die Ubertragung des Totems in der
Regel durch miitterliche Vererbung geschah.

Die Totem-Mutter markiert eine Verbindung zu bestimmten dufBerlichen Er-
scheinungen; meist besteht sie in einer natiirlichen Erscheinung, mit der die Mut-
ter eine Eigenschaft teilt. In dieser Weise ist sie keine konkrete festgestellte
»Art”, kein Mensch, kein Tier, keine Pflanze, sondern repréisentiert eine mimeti-
sche Eigenschaft des Auflen, die mit der generativen Kraft der Natur verbunden
ist, ndmlich dem Vermogen, die Information Leben weiterzuleiten. Threr hervor-
ragenden Stelle in der Bildung der sozialen Einheiten liegen zwei Faktoren zu-
grunde: Erstens bringt sie eine Verbindung mit dem hervor, was sich auflerhalb
der Gruppe befindet und gegen das sich die Gruppe definiert (daher gilt sie als
Formgeberin von Selbstdifferenzierung), und zweitens ist sie Inbegriff der Wei-
terleitung des Lebens: Es liegt in ihrer Verantwortung, Abstammungsinforma-
tionen in der Gesellschaft weiterzutragen.

Im ersten Sinn bildet die Totem-Mutter eine kiinstliche Einheit. Thr Koérper
ist der Inbegriff jener Bindung an das AuBlen, durch welche die Systemdifferen-
zierung beginnt und sich infolgedessen sich segmentare Einheiten bilden. Ihre
Stellung ist einerseits universal, da sie in der Beziehung System/Umwelt operiert
(ihre Verbindung mit dem AuBen ist ein Korrelat zur Selbstreferenzialitit der
Gruppe), anderseits wirkt sie systemspezifisch, da sie durch ihre Benennung eine
Selbstbeschreibung des Systems vollzicht.'”

Im zweiten Sinn stellt die Mutter-X eine Weitertrdgerin der Information des
Lebens dar, wie in Axiom I zum Ausdruck kommt, eine biosoziologische Moti-
vationsinstanz zur Weiterentwicklung extrauteriner Ontogenese. Sie ist ein not-
wendiger Akteur zur Erhaltung des Lebens, da sie eine primére Verbindung mit
der offenen Welt garantiert, versichert und erméglicht.'” In dieser Weise wird in
Anlehnung an Classen die Mutter als zweite biosoziologische Institution betrach-
tet'™, da sie durch primire Verbindung des Nachwuchses mit der offenen Welt

Totem vererbte sich nur in weiblicher Linie.” S. Freud, Sigmund: Totem und Tabu,
S. 4471f.

152 Vgl. N. Luhmann: Die Gesellschaft der Gesellscahft, S. 634-663.

153 Vgl. D. Claessens: Das Konkrete und das Abstrakte, S. 65.

154 Claessens: ,,,Biosoziologisch**“ war diese Institution genannt worden, weil die weib-
liche Identitét in der kleinen insulativen Gruppe erst mit der Vorverlagerung der Ge-

burt und dem Anwachsen des Neocortex mitwéchst und ihre Ausfaltung erst zu

https://dol.org/10.14361/9783830445807 - am 14.02.2026, 11:48:32. https://www.Inllbra.com/de/agb - Open Access -


https://doi.org/10.14361/9783839445907
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

168 | Matrixiale Philosophie

einen relationalen Insulationsschutz bildet, der die emotionale Stabilisierung des
Neugeborenen erreicht. Dazu Dieter Claessens:

Die ,Einrichtung* der im Schutze der insulativen Gruppe ,zu friih® gebarenden Mutter, die
die emotionale Stabilisierung des Nachwuchses in Offenheit garantiert, kann daher als —
nach dem Prozef3 der Insulation selbst —zweite biosoziologische Institution bezeichnet

werden.'>

Die Stammmutter stellt eine emotionale Identitdt dar in der sich insulierenden
selbst-defensiven Gruppen-Gesellschaft."*® Sie ist institutionalisiert in der Figur
der Totem-Mutter und wird verehrt im Rahmen von Mutterkulten, was die Ge-
sellschaften emotional stabilisiert und Motivation zur Organisation groBerer Ge-
sellschaften bildet.

An diesem Punkt lenkt Claessens die Aufmerksamkeit auf die Idee, dass der
Erfolg primérer und elementarer Insulationseffekte zu einer Institutionalisierung
der Mutter-Kulte"’ fiihre, wobei der sinnliche und motivationale Aspekt der
miitterlichen Bezichung im Abstrakten aufgehoben worden sei.'™® Die Institutio-
nalisierung der weiblichen Fruchtbarkeit fiihrt danach durch die Identitdt des

demjenigen Zeitpunkt erreicht, wo man das nun entstehende Wesen Mensch nennen
kann.“ Ebd., S. 277.

155 Ebd., S. 82.

156 Vgl. Ebd., S. 79.

157 Claessens: ,,Es scheint nicht sehr neu, zu behaupten, dass das Identitétsgefiihl des
weiblichen Menschen, hier als der auf Dauer gestellten ,Mater Certa‘, auch und ge-
rade noch mit dem Nahren des selbstgeborenen Kindes iiber einen lidngeren Zeit-
raum ein dichtes sein muf. Hier ist jene Urphantasie konkret (die ,ideé¢ directrice®),
die spiter als ,Magna Mater‘, Mutter Erde, Fruchtbarkeitsgottin bis hin zu Mutter
Gottes auftreten wird, der Ursprung von Bildern und Eindriicken, die grole Mythen
und Institutionen stifteten.* Ebd., S. 79.

158 Claessens: ,,Die Stirke, die unheimliche, ja wohl gefiirchtete Stirke der Frau lag
aber so und so in der Féhigkeit zur prokreativen Produktion, die dem méannlichen
Geschlecht nicht gegeben ist, d. h. sehr konkret: in ihrer urspriinglichen, dem Mann
sicher gleichwertigen Kraft der Personlichkeit und der prokreativen Fihigkeit. Die
Ableitung sekundirer Institution, die dann die ,wirklichen® Institutionen wurden,
von der weiblichen Fruchtbarkeit lag also sehr nahe,— ohne damit verschleiern zu
konnen, wo die wirkliche institutionelle Grundlage war: bei der Frau. Mutterkulte

sind also als primdr auszusehen.* Ebd., S. 277.

https://dol.org/10.14361/9783830445807 - am 14.02.2026, 11:48:32. https://www.Inllbra.com/de/agb - Open Access -


https://doi.org/10.14361/9783839445907
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Axiom Il | 169

weiblichen Geschlechts zur Garantie emotionaler Stabilisierung in den sozialen
Zellen.

7. (Aus-)Differenzierung:
exogamische (Stamm-)Mutter als AuBendifferenz
der Gesellschaft

7.1 Totemistische Exogamie:
Bindungsoperation mit dem AufRen

7.1.1 Weibliche Exogamie als Ausdifferenzierungsform segmentarer
Gesellschaft

Die Absicherung des Menschen- und Gruppenzusammenhanges umfasst ein zen-
trales Kriterium segmentérer Gesellschaften: Die Gruppe muss durch soziale
Techniken der Bindung die Mitglieder der Sippe vor den unvorhersehbaren Ge-
fahrdungen der Umwelt in Sicherheit bringen. Zur Absicherung des Gruppenzu-
sammenhangs ist die Absicherung des Produktionszusammenhangs und der Pro-
duktion innerhalb der Grenze der Gruppe vorrangig."”’

Die Herausbildung einer segmentiren Gesellschaft vollzieht sich durch inne-
re Teilung.'” Die segmentire Differenzierung befordert einerseits eine Vermeh-

. . : 161
rung sozialer Einheiten'®

in gleichen Teilsystemen, und diese werden anderer-
seits mittels eines Benennungssystems einem Differenzierungsprozess unterwor-
fen. Die Vermehrung der Gruppe ist eine inhédrente Folge des Strebens nach Ab-
sicherung des Gruppenzusammenhangs und infolgedessen das dritte Ergebnis
der sich selbst , stabilisierenden Insulationstechnik.*'*

In diesem Sinn zielen Teilung und Differenzierung der Gruppe auf ,,Not-

wendigkeit der Erhaltung der Nische® hin.'” Zu diesem Zweck, ist, wie in

159 Vgl. ebd,, S. 144.

160 Vgl. N. Luhmann: Die Gesellschaft der Gesellschaft, S. 634.

161 Vgl. D. Claessens: Das Konkrete und das Abstrakte, S. 194.

162 Claessens: ,,Das erste unerwartete Ergebnis der defensiven, sich selbst stabilisieren-
den Insulation war die Entstehung des Menschen, das zweite waren jene Verdnde-
rungen, die mit Frithgeburt und Anwachsen des Neocortex besonders aufféllig sind
und sich mit dem ersten Ergebnis selbstverstindlich verbinden und die Stellung der
Frau stirken, das dritte unerwartete Ergebnis war die irgendwann unvermeidliche
Konsequenz der sich durchsetzenden Uberlegenheit des Menschen gegeniiber seiner
Umwelt: seine sich ebenso durchsetzende Vermehrung.“ Ebd., S. 210.

163 Ebd., S. 122.

https://dol.org/10.14361/9783830445807 - am 14.02.2026, 11:48:32. https://www.Inllbra.com/de/agb - Open Access -


https://doi.org/10.14361/9783839445907
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

170 | Matrixiale Philosophie

Axiom I bewiesen, die Figur der Mutter zentral und eine Voraussetzung, da den
Frauen eine doppelte Aufgabe zugewiesen wird: Erstens kommt ihnen die Be-

16

deutung von ,,Weitertrdgerinnen des Lebens * zu und damit die Grundmotiva-
tion zum Leben, und zweitens umfasst ihre Aufgabe die Motivation zu biosozio-
logischer Immunitdt oder zum Insulationsprinzip. Frauen sind biosoziologisch
motiviert zu Nachwuchs und dessen Hege und Pflege. Damit sind sie direkt inte-
ressiert am (und d. h. auch motiviert fiir den) Insulationsschutz. Sobald dieser
Schutzmechanismus gréfer und uniibersichtlicher wird, muss das weibliche Inte-
resse indirekter werden, was die ,,Ringe* betrifft, die um den innersten ,,Insula-
tionskern® (aus Sicht der einzelnen Mutter) gelegt werden.'®

In diesem Sinn liegen die segmentiren Differenzierungstechniken in den
Frauen als potenzielle Erhdlterinnen und Absicherinnen des Gruppenzusammen-
hangs. Exogamie und Totem und damit Inzestverbot und Tabu gehoren zu Teil-
strategien, durch welche die Gruppe in ein neues Verhiltnis mit der Umwelt tritt.

1 mit anderen Worten: Verwandte durf-

Die Gens ist exogam, sagt Morgan,
ten einander nicht heiraten. Sie mussten Partner in den anderen gentes des
Stammes suchen, denn der Stamm ist endogam. Die urspriingliche Gens sei miit-
terlich und exogam, exogam in der Sippe und endogam im Stamm.'®’ In diesen
mutterrechtlich organisierten Gentes, in denen Paarungen ausgeschlossen waren,
sah Morgan die Urform, aus der sich spéter dann vaterrechtlich organisierte ent-
wickelten. Diese Kombination von Exogamie der Sippe und Endogamie des
Stammes bewirkt die Einheit und Stabilitit segmentarer Gesellschaften zu ihrer

168

Vermehrung. ™ Auch sind nach einer These von Claude Lévi-Strauss die aus-

schlieBenden Imperative nicht von der endogamischen Ordnung befreit'®’, indem

164 Claessens: ,,Der Primérstatus Mutter ist liberlegen: dazu sind genug Ausfithrungen
gemacht worden: Die Frauen sind die konkrete sinnlichen Weitertrdgerinnen der
,,,Information Leben.‘*“ Ebd., S. 197.

165 Ebd., S. 196.

166 L. H. Morgan: Die soziale Organisation der Irokesen und anderer indianischer Vol-
ker, S.58

167 Ebd.

168 Ebd.

169 Die wahre Endogamie besteht bei Lévi-Strauss einfach in dem ,,Ausschluss der Hei-
rat auBBerhalb der Grenzen der Kultur, deren Begriff allen moglichen Schrumpfungen
und Dehnungen unterliegt. Lévi-Straul, Claude: Die Elementaren Strukturen der
Verwandtschaft, S.101. Dazu: ,,Der Unterschied zwischen den beiden Formen der
Endogamie ist besonders leicht zu erkennen, wenn man die Heiratsregeln stark hier-

archisierter Gesellschaften untersucht. Die ,wahre‘ Endogamie ist umso ausgeprig-

https://dol.org/10.14361/9783830445807 - am 14.02.2026, 11:48:32. https://www.Inllbra.com/de/agb - Open Access -


https://doi.org/10.14361/9783839445907
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Axiom Il | 171

differenzierte Gruppen (Sippen) aus einer groleren Gemeinschaft (Stamm) be-
stehen. Das Bedeutsame dieser Aussage liegt darin, die andere Seite der Exoga-
mie als Teilungsstrategie einer segmentiren Gesellschaft zu beachten. Das be-
deutet, dass die Differenzierungsform, die Teilungsstrategie (hier: die Exogamie)
zur Vermehrung der Gesellschaft beitrdagt, was uns zu dem Gedanke fiihrt, dass
es die miitterliche Differenzierung gab, bevor es miitterliche Gens gab.'”

%
P '
Y =
7t ‘(14}(
‘\ .(\ﬂ\a t g
N g "
’

ﬁ

Diagramm 7: Mutter(gens): exogam in der Sippe und endogam im Stamm

Der ,,Kopernikaner der Exogamie®, Robert Briffault, zeigt ebenfalls, wie das
Exogamiegebot die Grundlage der matrilienalen Ordnung darstellt.'”' Die Ab-
stammung ist nur von miitterlicher Seite nachweisbar, wird nur von der weibli-
chen Linie her anerkannt. Aus der miitterlichen Gens wurden nach den Regeln
der Exogamie Sippen entfaltet, und infolgedessen haben sich die sozialen Struk-
turen diversifiziert, ausdifferenziert und sind komplexer geworden.'”” Beim ers-
ten Beobachtungspunkt steht die Exogamie als Moglichkeitsvoraussetzung zur
extensiven Ausdehnung der Gruppe. Ebenfalls entspricht die Vermehrung der
sozialen Einheiten diesem Prozess, bei dem sich verwandtschaftliche Bezichun-
gen innerhalb des Stamms durch Aufnahme der Fremden ausbreiten, ohne ihre
Stammeszugehdrigkeit zu verlieren.

ter, einen je hoheren Rang die gesellschaftliche Klasse einnimmt [...] Dagegen weif3
man, dass es sich um ,funktionale Endogamie‘ handelt, wenn das umgekehrte Ver-
héltnis herrscht, d.h. wenn die offenkundige Endogamie abnimmt, je hdher man in
der Hierarchie aufsteigt” ebd., S. 102

170 Ich erlaube mir hier das Zitat einer Aussage von Niklas Luhmann zur Erlduterung
der Familienstellung in segmentaren Gesellschaften: ,,Es gibt immer Gesellschaft,
bevor es Familien gibt.“ N. Luhmann: Die Gesellschaft der Gesellschaft, S. 634.

171 Bertha Eckstein-Diener nennt Briffault den ,,Kopernikus der Exogamie, indem er
den Schwerpunkt des Geschehens prinzipiell verlagert hat.* Vgl. dazu Sir Galahad:
Miitter und Amazonen, S. 284 -288.

172 Vgl. W. Reich: Der Einbruch der sexuellen Zwangsmoral, S.135ff

https://dol.org/10.14361/9783830445807 - am 14.02.2026, 11:48:32. https://www.Inllbra.com/de/agb - Open Access -


https://doi.org/10.14361/9783839445907
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

172 | Matrixiale Philosophie

7.1.2 Totemmutter: Membran der Gesellschaft

Fiir die vorliegende Untersuchung ist vor allem von Bedeutung, dass der Tote-
mismus durch einen mimetischen Bezug mit dem AufBlen eine Differenz in der
sozialen Gruppe hervorbringt. Es handelt sich um eine Gewinnung von Kollek-
tivbewusstsein in der AuBenwelt durch Identitit zwischen etwas AuBerem und
etwas Innerem — das Totem.'” In diesem Sinn werden die individuellen Unter-
schiede in der kollektiven Anerkennung des Totems abstrahiert durch eine No-
menklatur, die durch einen identitdren Bezug mit einem Wesen auflerhalb der
Grenzen der Gruppe Beschaffenheit beimisst.

Das Totem kann als Institution bezeichnet werden, die eine Differenzierung
mit der ersten Natur mittels Schaffung zweiter soziobiologischer Welten durch-
fiihrt. Diese Institution ist das Resultat einer Differenzierung der ,,alten Natur*
durch Bildung einer ,,Welt* innerhalb der ersten. Die Stifterinnen dieser Institu-
tion stehen in der Peripherie der Gesellschaft im AuBlen (durch das Kollektivbe-
wusstsein des Auflens) und im Innen (durch Abstraktionsprozesse wie Namen-
gebung, Durchsetzung von Gesetzen und Gebrduchen). Infolgedessen ist die
Stammmutter ein Motivationselement zum Bindungsvorgang. Sie stellt die Bin-
dungsverhéltnisse der Gruppe anderen Gruppen gegeniiber und setzt den Einzel-
nen innerlich fest nach einer Logik der Differenz der ersten Ordnung und Identi-
tdt zweiter Ordnung — Differenz in dem Sinne, dass das Muttertotem einen Dif-
ferenzierungsknoten zur Bildung kiinstlicher Identitit des Menschenzusammen-
hanges markiert.

—\x ) \\
\ i
~
o
Y 1\

Diagramm 8 : Differenz der ersten Ordnung und Identitdt der zweiten Ordnung.

Die Totem-Mutter markiert und stellt die Differenzen und Ahnlichkeiten zwi-
schen der peripherischen Grenze der Gruppe nach auflen oder innen fest. In der
Gruppe, nach innen, sind alle Mitglieder gleich. Diese Gleichheit wird aber nur,

173 So stammt das Wort ,,Totem™ aus Chippewa-Algonkin, ,o-t-ote-ma-an‘. Es wurde
zur Deutung der Zugehorigkeit zu den jeweiligen Sippen eines bestimmten Stamms,
des Algokinstamms, herangezogen, damit seine Mitglieder einander erkennen und

sich von Angehorigen anderer Totems unterscheiden.

https://dol.org/10.14361/9783830445807 - am 14.02.2026, 11:48:32. https://www.Inllbra.com/de/agb - Open Access -


https://doi.org/10.14361/9783839445907
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Axiom I1'| 173

Partikularitdt und Singularitit jedes Mitglieds vorausgesetzt, wahrgenommen,
das heif}t, jeder Einzelne teilt die Zugehorigkeit oder Verwandtschaft mit der
Stammmutter. Zusammenfassend: Hat die Stammmutter die peripherischen
Grenzen festgesetzt (also die Relation der Gleichheit und Differenz der Gruppe
nach auBlen und innen), werden die Bindungsgesetze bestimmt von exogami-
schen und endogamischen Regeln. Die exogamischen Regeln zichen also die
Grenzen der Gruppe nach auen und die endogamischen die nach innen.

Auf dieser Ebene hat die Totem-Mutter als soziobiologische Institution Ni-
sche und Gruppenzusammenhang mit eingebracht; in ihr wirkt sie nachhaltig mit
an den biosoziologischen Institutionen der Isolation, an der sich verfestigenden
weiblichen Identitdt und nicht zuletzt an der emotionalen Stabilisierung des
Nachwuchses in Offenheit.'”*

Infolgedessen liegt dem kohdsiven Zusammenhang der Gruppe die Identitét
mit dem Totem zugrunde, durch das erst Handeln mit der AuBenwelt moglich
ist: Die Teilnehmer der Gruppen identifizieren sich mit dem Totem in dem Sin-
ne, dass die spezifische Identitit der Gruppe eine Differenz gegeniiber anderen
Systeme bedingt, mit denen ein Austausch (zundchst 6konomisch) zu vollbrin-
gen ist.

7.2 Exogamie als Organisationsform des Totemismus

Um 1910 gab der Ethnologe und Religionsforscher James Frazer ,, Totemism and
Exogamy“ heraus. Darin sammelte er umfangreiche Daten zum Thema Tote-
mismus und setzte sie in Zusammenhang mit exogamischen Begattungsvor-
schriften. In seiner Untersuchung exogamischer Regeln und der Klassifikation
von Begattungsbeziehungen kommt Frazer zu dem Ergebnis, dass der Totemis-
mus eine verwandtschaftliche Verbindung zum Phénomen der Auflenwelt als
kohédsive Bindungskraft primitiver Gesellschaften bedeutet. Totemismus besteht
nach Frazer in einer Glaubensvorstellung, durch die sich eine bestimmte Gruppe
jenseits ihrer Grenze als Einheit identifiziert und auBerhalb ihrer Grenze anderen
gegeniiber ausdifferenziert. Frazers Analyse richtet ihre Aufmerksamkeit darauf,
dass der Totemismus als sozial orientierte Glaubensvorstellung eine Bildung von
Bindungsstrukturen anstrebt, bei denen die Mitglieder eines Totems von ande-
rem Gruppen ausgeschlossen sind und umgekehrt. Totemismus setzt daher Vor-
schriften und Regeln voraus, nach denen ein Individuum Mitglied einer Gruppe
wird.

174 D. Claessens: Das Konkrete und das Abstrakte, S. 125.

https://dol.org/10.14361/9783830445807 - am 14.02.2026, 11:48:32. https://www.Inllbra.com/de/agb - Open Access -


https://doi.org/10.14361/9783839445907
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

174 | Matrixiale Philosophie

Beispielhaft kann hier die Arunta-Sippe genannt werden.'” Frazers Untersu-
chung iiber diese australische Sippe kommt zu dem Schluss, dass der Arunta-
Stamm die exogamischen Heiratsregeln so anwendet, dass Mitglieder desselben

176 1~ . . . .
Findet doch eine Heirat zwischen zwei Men-

Totems nicht heiraten diirfen .
schen des gleichen Totems statt, wird die Tat bestraft; also wurden Exogamiere-
geln in totemistischen Clans als Begattungsvorschrift verstanden.'”” Frazer konn-
te im Arunta-Stamm die ilteste Form des Totemismus gefunden haben.'”®

Frazer gibt dem Ethnologen John Ferguson McLennan Recht, dass die Insti-
tutionen Exogamie und Totemismus zusammenhingen.'” Andere Anthropolo-
gen und Ethnologen wie Spencer sind der Meinung, dass die exogamische Klas-
se ganz unterschiedlich von der totemistischen Sippe war,'® jedoch birgt dieser
Gedanke nach Frazer die Gefahr, beide Institutionen so zu betrachten, als be-
stiinde zwischen ihnen keine Verbindung. Auch wenn sich eine totemistische
Sippe nicht unbedingt mit einem exogamischen Clan zusammenschlieBt '*',
schenkt Frazer dem Zusammenhang zwischen beiden Institutionen Aufmerk-
samkeit. Dariiber hinaus vergleicht er die uralten und urspriinglichen Eigen-
schaften des Totemismus mit dem exogamischen Prinzip und spielt auf deren
Ahnlichkeiten an. Bei der Untersuchung des Phinomens des Totemismus, der
exogamischen Institution und der klassifikatorischen Begattungsbeziehung

kommt er zu folgendem Ergebnis: Einerseits ist der Totemismus ein ,,Produkt

175 Vgl. Freud: ,,... scheinen die Arunta vielmehr die entwickeltesten der australischen
Stdmme zu sein, eher im Aufldsungsstadium befindlich, um den Beginn des Tote-
mismus reprisentieren zu konnen.* Freud: Totem und Tabu, S. 461.

176 Vgl. dazu Frazer: ,,Persons of the same totem may not marry or have sexual inter-
course with each other.“ J. Frazer, S. 54.

177 Frazer: ,,The Navajos believe that if they married within the clan their bodies would
dry up and they would die.“ ,,But the penalty for infringing this fundamental law is
not merely natural; the clan steps in and punishes the offenders. In Australia the reg-
ular penalty for sexual intercourse with a person of a forbidden clan is death.* Ebd.

178 Vgl. Freud: Totem und Tabu, S. 460.

179 Frazer: ,,Its aim is to provide students with what may be called a digest or corpus of
totemism and exogamy, so far as the two institutions are found in conjunction® Fra-
zer: S. X

180 Vgl. ebd., S. xii.

181 Der Unterschied zwischen Totemismus und Exogamie wurde von Spencer und Gil-
len eingefiihrt, als sie in Australien eine Sippe untersuchten, wobei sie nachweisen
konnten, dass die exogamische Klasse sich von der totemistischen Sippe unter-
schied. Vgl. ebd.

https://dol.org/10.14361/9783830445807 - am 14.02.2026, 11:48:32. https://www.Inllbra.com/de/agb - Open Access -


https://doi.org/10.14361/9783839445907
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Axiom Il | 175

der Wildheit“, anderseits wurden, wihrend der Totemismus komplett aus den
Sozialregelungen und der Sozialnormativitéit verschwand, die exogamischen Re-
geln iiber die transzendentalen Gesetze der zivilisatorischen EheschlieBung er-
hoben. Das heift, der Totemismus geht nach Frazer den exogamischen Regeln
voran.'*

Zusammenfassend teilen Exogamie und Totemismus das Merkmal, sich mit
der AuBlenwelt zu koppeln. Das totemistische soziale System ist dafiir bekannt,
eine Bindung auBerhalb der Gruppe zu stellen und eine Differenz anderen Grup-
pen gegeniiber festzustellen, um durch kiinstliche Gleichheit natiirliche Un-
gleichheiten zu neutralisieren.'® Unter ,Neutralisierung der Ungleichheiten
wird hier ein Prozess der Abstraktion konkreter Bindungen verstanden, der mit
verschiedenen Techniken ausgefiihrt wird, unter anderem das Benennungssys-
tem der Gruppe. Die Benennung einer Sippe bedeutet, eine Abstraktionsstufe in-
sulativer Innenklimata zu schaffen. So stammt das Wort Totem aus Chippewa-
Algonkin, ,,0-t-ote-ma-an®“. Es wurde zur Deutung der Zugehdrigkeit zu den
Sippen eines bestimmten Stamms, der Algokinstamm ', verwendet mit dem

182 Der Ansatz, dass dem Totemismus Exogamieregeln vorausgehen, liegt der Beibehal-
tung der exogamischen Regeln nach dem Verfall des Totemismus zugrunde. Frazer
beobachtet, dass bei den Gesellschaften, in denen Exogamie und Totemismus zu-
sammenfielen und der Totemismus komplett von den Sozialregelungen und der So-
zialnormativitit entfernt wurde, die exogamischen Regeln beibehalten werden. Die
exogamischen Regeln steuern das System, da der Glaube an die Verwandtschaftsbe-
ziehung zwischen der soziologischen Gruppe und ihrem Auflen immer auf die dem
Menschen eigene psychologische Neigung zum Fremden hindeutet. Diese Verbin-
dung verwandelt sich in den modernen Gesellschaften zur Vorschrift zum Kontakt
mit dem Fremd, was ein Angebot bedeutet.

183 Vgl. N. Luhmann: Die Gesellschaft der Gesellschaft, S. 634.

184 Durkheim: ,,Obwohl der Ausdruck nicht australisch und obwohl er nur bei einer ein-
zigen amerikanischen Gesellschaft zu finden ist, haben ihn die Ethnologen endgiiltig
angenommen und bedienen sich seiner, um im Allgemeinen die Institution zu be-
zeichnen, die wir im Begriff sind zu beschreiben. Schoocraft war der erste, der den
Sinn dieses Wortes derart erweitert hat und von einem ,Totemsystem* gesprochen
hat. Eine solche Ausweitung, die es in der Ethnographie ziemlich héufig gibt, ist
nicht ohne Nachteile. Es ist nicht normal, dass eine Einrichtung dieser Bedeutung
einen Zufallsnamen trégt, der einer engen Lokaldialektik entnommen ist und der
keineswegs die Charaktermerkmale der Sache bezeichnet, die er ausdriickt. Aber

heute ist der Gebrauch dieses Wortes so allgemein, dass es ungebiihrlich wire, sich

https://dol.org/10.14361/9783830445807 - am 14.02.2026, 11:48:32. https://www.Inllbra.com/de/agb - Open Access -


https://doi.org/10.14361/9783839445907
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

176 | Matrixiale Philosophie

Zweck, seine Mitglieder einander erkennen zu lassen und sich von den Angeho-
rigen anderer Totems unterscheiden zu kdnnen.

Der Anthropologe Lang weist in ,,Social Origins* (1903) darauf hin, dass die
Institutionalisierung der Gruppe durch das Totem erst mittels Namensgebung der
Gruppe stattfindet. Ebenfalls folgt Alfred Cort Haddon diesem nominalistischen
Prinzip, wonach die Gruppe einen bestimmten Namen eines Tiers oder einer
Pflanze annimmt, um die Bindung zwischen den Mitgliedern herzustellen und
damit identitire Grenzen gegeniiber anderen Gruppen zu setzen. Der nominalen
Theorie zufolge wurde auf die Frage der Gleichnamigkeit die Verwandtschaft
zwischen Tier und Mensch'® als Antwort gefunden, woraus sich die Exogamie
als das Ordnungsprinzip des totemistischen Systems etabliert.'* Nach Lang' ist

dagegen aufzulehnen.” E. Durkheim: Die elementaren Formen des religiésen Le-
bens, S. 154.

185 Vgl. Durkheim iiber die nominalistische Theorie Andrew Langs: ,,Er bindet seine
Theorie an die Tatsache, dal das Totem ein Name ist. Sobald es konstituierte
menschliche Gruppen gab, hitte jede das Bediirfnis gehabt, sich von der Nachbar-
gruppe zu unterscheiden und ohr deshalb einen anderen Namen gegeben. Diesen
Namen hitte man vorzugsweise aus der umgebende Tier- und Pflanzenwelt genom-
men [...] Nun ist es eine bekannte Tatsache, ,,dass fiir primitive Geister die Namen
und die mit diesen Namen bezeichneten Dinge durch eine mystische und transzen-
dentale Beziehung verbunden sind* zit. The Secret oft he Totem, S. 121. Der Name,
den ein Individuum trigt, wird z.B. nicht als ein einfaches Wort angesehen, nicht als
ein konventionelles Zeichen, sondern als ein wesentlicher Teil des Individuums
selbst. War es also ein Tiername, so mufite der Mensch, der diesen Namen trug,
notwendigerweise glauben, da3 er die am meisten charakteristischen Ziige dieses
Tieres selber hatte. Ebd., S. 255-256.

186 Vgl. Lang: ,,No more than these three things -a group animal name of unknown
origin; belief in a transcendental connection between all bearers, human and bestial,
of the same name; and belief in the blood superstitions -was needed to give rise to
all the totemic creeds and practices, including exogamy.* Lang, Andrew: The secret
of the totem, Harlow: Longmans, Green 1905, S. 125.

187 Vgl. Freuds Interpretation Totemistischer Theorien: ,,Lang meint, es sei zunéchst
gleichgiiltig, auf welche Weise die Clans zu ihren Tiernamen gekommen seien. Man
wollte nur annehmen, sie erwachten eines Tages zum Bewusstsein, dass sie solche
tragen, und wussten sich keine Rechenschaft zu geben, woher. Der Ursprung dieser
Namen sei vergessen. Dann wiirden sie versuchen, sich durch Spekulation Auskunft
dariiber zu schaffen, und bei ihren Uberzeugungen von der Bedeutung der Namen

miissten sie notwendigerweise zu all den Ideen kommen, die im totemistischen Sys-

https://dol.org/10.14361/9783830445807 - am 14.02.2026, 11:48:32. https://www.Inllbra.com/de/agb - Open Access -


https://doi.org/10.14361/9783839445907
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Axiom Il | 177

das Totem das, was die Gruppe zusammenhilt, weil die Gruppe vom Namen des
Totems geprégt ist. Jede Sippe unterscheidet sich von der anderen, weil sie einen
Namen trdgt, den Namen einer bestimmten &dufleren Gattung feststellt, der in der
Regel der Name eines Ahnen sein soll, der von Generation zu Generation wei-
tergegeben wird. Der Sippenname riihrt nach Lang gleichfalls von der Aneig-
nung eines Tiernamens aus funktionellen Griinden her.

Haddon stellt fest, dass jeder primitive Stamm urspriinglich von einer Tier-
oder Pflanzenart lebte, vielleicht auch mit diesem Nahrungsmittel Handel trieb
und es anderen Stimmen im Austausch anbot; dies fiihrte dazu, dass der Stamm
bei anderen Stdmmen unter dem Namen des Tieres bekannt wurde. Die Verbin-
dung mit nicht-menschlichen Spezies (Tier / Pflanze) ist nach A. C. Haddon das
Leitmotiv exogamischer Regeln:

Gleichzeitig musste sich bei diesem Stamm eine besondere Vertrautheit mit dem betref-
fenden Tier und eine Art von Interesse fiir dasselbe entwickeln, welches aber auf kein an-
deres psychisches Motiv als auf das elementarste und dringendste der menschlichen Be-

diirfnisse, den Hunger, gegriindet war.'*®

Totemismus und Exogamie sind zwei Seiten einer Medaille, denn die Bindung
und Kohésion segmentarer Gruppen muss doppelseitig erfolgen: Einerseits ist
die Grenze der Gruppe ihren Angehorigen innerlich (sodass sich alle Individuen
unter dem Totem-Namen gleichen), anderseits ist die Gruppe unter dem Namen
des Totems der Grenze duBerlich und unterscheidet sich anderen Gruppen
gegeniiber.

tem enthalten sind. Namen sind fiir die Primitiven — wie fiir die heutigen Wilden und
selbst fiir unsere Kinder — nicht etwa etwas Gleichgiiltiges und Konventionelles, wie
sie uns erscheinen, sondern etwas Bedeutungsvolles und Wesentliches. Der Name
eines Menschen ist ein Hauptbestandteil seiner Person, vielleicht ein Stiick seiner
Seele. Die Gleichnamigkeit mit dem Tiere musste die Primitiven dazu fiihren, ein
geheimnisvolles und bedeutsames Band zwischen ihren Personen und dieser Tiergat-
tung anzunchmen. Welches Band konnte anders in Betracht kommen als das der
Blutsverwandtschaft? War dies aber infolge der Namensgleichheit einmal ange-
nommen, so ergaben sich aus ihr als direkte Folgen des Blutbanns alle Totemvor-
schriften mit Einschluss der Exogamie.* Freud: Totem und Tabu, S. 454.
188 Ebd., S. 455.

https://dol.org/10.14361/9783830445807 - am 14.02.2026, 11:48:32. https://www.Inllbra.com/de/agb - Open Access -


https://doi.org/10.14361/9783839445907
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

178 | Matrixiale Philosophie

7.2.1 Totemmutter und Differenz
Das Totem wurde als peripherische Membran bezeichnet, durch die es sich du-
Berlich von anderen Totems differenziert — das heilt, die spezifische Differenz
der Individuen wird in der genetischen Selbstheit des Totems ausgelost. In den
inneren Grenzen behalten die Individuen ihre Singularitdt und werden nur relativ
auf das Totem verweisen, da das absolute Sein, die absolute Begattung, mit dem
Ahnlichen bzw. Gleichen die Grenzen innerhalb der Selbststorung bezeichnet.
Totemzugehorigkeit bedeutet, sich mit den Mitgliedern desselben Totems zu
identifizieren und sich von den Sippen anderer Totems zu unterscheiden; nichts-

'8 Unter dem

destotrotz verpflichtet die Stammespflege zu Handel mit Fremden.
Imperativ der Exogamie miissen die Bedingungen von der Zugehorigkeit des To-
tems so erfiillt werden, dass nur unter der Voraussetzung des ausdifferenzierten
Biindnisses die Aufhebung dieser Seinsarts in einem neuen Oberbegriff zu griin-
den ist. Das Totem gilt also als Differenzierungsnotation gegeniiber den anderen.
Dies aber gilt nur fiir die innere Identifizierung der Gruppe, das heil3t fiir den Zu-
sammenhang der verschiedenen Mitglieder, wo die spezifischen Unterschiede

innerhalb der Gens relativ werden und die genetische Selbstheit absolut ist.

Diagramm 9: Spezifische Unterschiede innerhalb der Gens und genetische
Selbstheit.

Die Gens thematisiert den Unterschied innerhalb derselben Sippe, sodass die
Differenz auBlerhalb der Sippe absolut wird, zwischen den Sippen aber relativ
zum Stamm. Das Totemtier dient infolgedessen als Anordnung und Taxonomie-
rung der spezifischen und absoluten Unterscheidung zwischen Tier — Mensch —
Pflanze. Das Mitglied einer Totemmutter X behélt innerhalb der Gruppe des To-
temmutters X eine relative Differenz, sofern es zum Gruppe X gehort, eine abso-

189 Zum Heiratsgut als Vorstufe der Ware vgl. W. Reich: Der Einbruch der sexuellen
Zwangsmoral, S. 98-100.

https://dol.org/10.14361/9783830445807 - am 14.02.2026, 11:48:32. https://www.Inllbra.com/de/agb - Open Access -


https://doi.org/10.14361/9783839445907
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Axiom Il | 179

lute Differenz zur Gruppe der Totemmutter Y, aber eine relative zum Tauschver-
kehr Totemmutter X / Totemmutter Y.

In diesem Sinne setzt der Totemismus bestimmte Formen von Exogamie vo-
raus, das heif3t, er ist ein urspriinglicher Claneinteilungsmechanismus, in dem
das Differenzfaktum aus der Information des Totems abgeleitet wird. Zugleich
jedoch gilt diese Differenzfunktion fiir die Aufrechthaltung der inneren kohési-
ven Krifte der Gruppe.

7.3 Grenzerhaltung und Bindungsoperation:
zwei Gesichter der Vorschriften

Der Religionssoziologe und Ethnologe Emilie Durkheim stellte die Hypothese
auf, dass die AuBlenheirat vor allem auf der Vorschritt beruht, innerhalb der
Gruppe niemand heiraten zu diirfen. Die Forderung nach einer AuB3enheirat be-
ruht seiner Ansicht nach auf dem Ziel, das Wachstum der Gruppe dem Verbot
der endogamischen Heirat vorauszusetzen."” Er folgte damit einer von dem Psy-
chologen Wilhelm Wundt aufgestellten These, dass in der totemistischen Stam-
mesgliederung bestimmte Eheverkehrsnormen keine andere Aufgabe haben als
die Verbreitung der Exogamie innerhalb des Stammes durch untereinander ver-
bundene Sippen."!

Es wird deutlich, dass die Exogamie eine der wichtigsten Allianzstrategien
war, wobei die Reproduktion der Gesellschaft durch segmentére Differenzme-
chanismen erfolgte. Die Auflenheirat bedeutete deshalb ein Gebot nach aufien,
eine Gelegenheit nach auflen; die Grenze der Zugehorigkeit zu ziehen brachte
zugleich die Vorschrift hinsichtlich des Inzests mit sich. Demzufolge ist darauf
hinzuweisen, ,,dass die Exogamie nicht durch den Abscheu vor dem Inzest be-
wirkt wurde; man hat vielmehr allen Grund anzunehmen, dass im Laufe der Zei-
ten zum Moralgesetz gemacht wurde, was urspriinglich nur eine Notwendigkeit

gewesen war.“'”> Daher stimmen die tiefpsychologischen Untersuchungen des

190 Durkheim, Emilie: ,,La prohibition de I’inceste et ses origines®, in: Année soci-
ologique, Vol. I (1896 -1897), S. 1-70.

191 Dazu Freud: ,,Die wichtigste soziale Seite dieser totemistischen Stammesgliederung
besteht aber darin, dass mit ihr bestimmte Normen der Sitte fiir den Verkehr der
Gruppen untereinander verbunden sind. Unter diesen Normen stehen in erster Linie
die fiir den Eheverkehr. So hingt diese Stammesgliederung mit einer wichtigen Er-
scheinung zusammen, die zum ersten Mal im totemistischen Zeitalter auftritt: mit
der Exogamie.* S. Freud: Totem und Tabu, S. 393.

192 Alex-Giraud-Teulon: ,,Die Urspriinge der Familie®, in: H.-J.Heinrichs (Hg.): Das
Mutterrecht von J. J. Bachofen in der Diskussion, S. 378.

https://dol.org/10.14361/9783830445807 - am 14.02.2026, 11:48:32. https://www.Inllbra.com/de/agb - Open Access -


https://doi.org/10.14361/9783839445907
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

180 | Matrixiale Philosophie

19. Jh. darin iiberein, dass die Verkniipfung zwischen Totemismus und Exoga-
mie an der negativen Seite der Vorschriften liegt: dem Inzest.'” Ahnlich sieht
Durkheim in den exogamischen Regeln eine Vorform des Inzestverbotes, oder,
anders ausgedriickt, eine spite Folge der Exogamieregeln.'*

Der Vorschriftscharakter des Begattungsverbotes innerhalb der Gruppe zeigt
ein Doppelgesicht: das Verbot, jemanden derselben Sippe zu heiraten und das
Gebot, aullerhalb der Gruppe mit Fremden zu verhandeln. Diese Regel stiitzt
sich auf das Prinzip, dass Zugehorigkeit zu einer Gruppe und Selbstanerkennung
in der Gruppe die Fremdheit erster Ordnung voraussetzt. Anders gesagt: Die
Tatsache, dass die Exogamie (und das Tabu) sich in der negativen Vorschrift des
Totemismus treffen, also in der strengen Regel, die die unmittelbare Communio
zwischen Totem und einer aus der Tier/Pflanze/Herde/Umwelt differenzierten
Totemgenossenschafi verbietet, beweist, dass (in Anlehnung an Lévi-Strauss’
These) eine Kommunikation ohne Differenz nicht moglich ist, dass also Vermitt-
lung ohne Medialitidt zu einem Paradoxon fiihrt. Auf diese Weise hat Lévi-
Strauss den negativen Verkniipfungsknoten zwischen Exogamie und Tabu in die
Positivitdt des Gebots umgewandelt, als Bedingung der Moglichkeiten der Er-
wachsenen des Stammes.

In dieser Weise lassen sich die Systeme, die alle Mitglieder innerhalb der
Gruppe als Verwandte bezeichnen, in zwei Kategorien unterteilen:'” Einerseits
versteht man unter der elementaren Struktur der Verwandtschaft eine Verwandt-
schaft, aus der sich méglichen Gatten ergeben, andererseits die, aus der verbote-
ne Gatten hervorgegangen sind.'”® Doch schon an diesem Punkt erzeugt die
scheinbar negative Regel auch ihre Umkehrung: ,,Denn jedes Verbot ist zugleich
und in anderer Bezichung eine Vorschrift.“"”” Die Analyse des Begriffs Exoga-
mie reicht aus, ihre Fruchtbarkeit zu zeigen. Das Inzestverbot ist nicht nur ein

193 Die Psychologen Westermarck, Wundt, Ellis Havelock und Freud gehdren zu den
wichtigen Theoretikern, die das Phdnomen des Totemismus anschlieBend an die
Institution Exogamie setzen.

194 Vgl. E. Durkheim: La prohibition de I’inceste et ses origines, S. 37-101.

195 Die Heiratsregeln wurden von Lévi-Strauss nach préferenzieller und praskriptiver
Modalitét unterschieden. Unter der praskriptiven Heiratsregel versteht er die Endo-
gamie, ,,die Verpflichtung, innerhalb einer objektiv definierten Gruppe zu heiraten.*
C. Lévi-Strauss: Die elementaren Strukturen der Verwandtschaft, S. 16/25 — 26/98.

196 Ebd, S. 15.

197 Ebd., S. 98.

https://dol.org/10.14361/9783830445807 - am 14.02.2026, 11:48:32. https://www.Inllbra.com/de/agb - Open Access -


https://doi.org/10.14361/9783839445907
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Axiom Il | 181

Verbot, sondern eine Regel, die es mdglich macht, mit anderen zusammenzu-
kommen. Das Verbot ist eine Gebotsregel.'”®

7.3.1 Exogamie: Re-entry der Andersheit im Inneren der Sippe oder
Endogamie zweiter Ordnung

Die horizontale Ausdehnung und Ausbreitung der sozialen Einheiten durch Alli-
anzstrategien setzt den exogamischen Imperativ des Austauschs voraus. Die
Exogamie bestimmt nicht nur einen Mechanismus zur Wiederholung segmenté-
rer Ausdifferenzierung in der Gesellschaft und ihre Verbreitung, sondern auch
die VerhiltnismaBigkeit der Sippen miteinander. Die Auflenheirat erweitert die
Beziehungen der Sippe und fordert die Vermehrung der Verhiltnisse zwischen
den geteilten Sippen. Die Externalisierung eines Teilnehmers oder einer Teil-
nehmerin wird durch Eintritt eines neuen Teilnehmers ausgeglichen. Die Exo-
gamie Offnet die Sippe zum Handeln auf den Zusammensto3 zweier oder mehr
Sippen.'”’ Deshalb priigt das exogamische Objekt ein Differenzabzeichen zwi-
schen den Sippen, das wiederum in die Gruppe integriert wird.

Die Mutter birgt die Markierung der Andersheit, und infolgedessen fallt die
Exogamie vor allem und urspriinglich auf die Frauen. Die Frage, warum die
Frauen das Heiratsgut beim Handel zwischen verschiedenen Sippen sind, wird
unterschiedlich beantwortet. Der Ethnologe John Ferguson McLennan stellt die
These auf, dass bei matrilinealen Volkern wie den Kalmiicken, Tscherkessen
und Samojeden (in Indien bei den Warelis, Magals und Munnipuris) die Auf3en-
heirat auf einen Uberschuss an Ménnern zuriickging.” Eine andere, von der An-
thropologie unterstiitzte These besagt, dass der Austausch des Heiratsguts dem
kriegerischen Frauenraub vorausging.”' Die Vertreter dieser These sehen in den

198 Ebd., S. 106.

199 Vgl. W. Reich: Der Einbruch der sexuellen Zwangsmoral, S. 436.

200 Mc Lennan: ,,Da Exogamie und Vielménnerei aus einer derselben Ursache entsprin-
gen — dem Mangel der Gleichzahl zwischen beiden Geschlechtern —, miissen wir alle
exogamen Racen als urspriinglich der Vielménnerei ergeben ansehen [...] Und des-
halb miissen wir es flir unbestreitbar ansehn [sic!], dafl unter exogamen Racen das
erste Verwandtschaftssystem dasjenige war, welches Blutbande nur auf der Mutter-
seite kennt.“ Mc Lennan: Studies in Ancient History, 1889. Primitive Marriage, S.
124. zit. n Friedrich Engels: ,,Ursprung der Familie, des Privateigentums und des
Staats* in H.-J. Heinrichs (Hg.), Das Mutterrecht, S. 335.

201 Die Sozialethnologie unterstiitzte die These, dass ,,die Méanner eines Stammes sich
ihre Frauen auswirts, von anderen Stimmen, wirklich mit Gewalt raubten.” Das
Mutterrecht von J. J. Bachofen in der Diskussion, S. 334. Dagegen behauptet Wil-

https://dol.org/10.14361/9783830445807 - am 14.02.2026, 11:48:32. https://www.Inllbra.com/de/agb - Open Access -


https://doi.org/10.14361/9783839445907
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

182 | Matrixiale Philosophie

exogamischen Praktiken eine Fixierung von Kriegerstimmen, bei denen der
Raub das normale Mittel war, Gattinnen zu gewinnen.*”

Es ist ein allgemein anerkanntes Faktum, dass die Frauen in den friihen Ge-
sellschaften eine hervorragende Stellung innehatten, da sie, wie bereits beschrei-
ben, die Weitertrdgerinnen der Information Leben waren und sie dariiber hinaus
den Kern der emotionalen Identitdt der in sich geschlossenen Gesellschaften bil-
deten und so die Gruppe stabilisierten.”” In diesem Sinn fithren sie eine Exterio-
ritdt in die Sippe ein, die die Gruppe verinnerlicht, erhélt und weitergibt von Ge-
neration zu Generation. Die Andersheit-Stellung der Frauen préigt die innere Or-
ganisation der Sippe und wird immer erhalten.

Die weibliche Identitét, die sich in Bezug auf die Schlange herstellt, wird also in einem
proto-hegelianischen Sinn im Durchgang durch eine archaische Andersheit in der Gestal-
tung der sozialen Bindekréfte expliziert. Zunéchst wird die in der Form eines verehrungs-
wiirdigen Tieres symbolisierte ,,Mutter zur Konstruktion stimmiger Aszendenz herange-
zogen und dann in einer Verallgemeinerung der urspriinglichen ,,Heimlichkeit im Fremd-
artigen” das Exogamiegebot formuliert. Die Exogamie bestitigt, dass die Erscheinungs-
weise des Intimen das Fremde ist. Wenn es das Experiment der matrilinealen Gesellschaft
war, das Praddipale auf Dauer zu stellen, dann wird die Logik der Beziehungen gerade
nicht in einem Bruch mit der urspriinglichen Bindung an die Mutter ihr Prinzip haben, der

fiir den Elektra-Komplex als verbindlich angenommen wird™**.

AuBenheirat bedeutet infolgedessen nicht nur Exogamie, sondern durch Verin-
nerlichung der Differenzmerkmale auch ein insulatives und emotionales Prinzip,
die Begriindung einer kiinstlichen Einheit, in der die Frau nicht mehr das Auf3en,
sondern das Innen bedeutet. Daher bedeutet Exogamie auch Neuordnung der so-

helm Reich: ,,Der Frauenraub der Urzeit ist nicht die unmittelbare Vorstufe des
Frauenkaufs, sondern gehort einer viel fritheren Periode der Entwicklung an, die
durch das Aufeinandertreffen fremder, noch endogamer Urhorden charakterisiert
ist.”“ W. Reich: Der Einbruch der sexuellen Zwangsmoral, S. 441.

202 Lévi-Strauss: ,,Lubbok zeichnet das Schema einer Entwicklung, wihrend derer sich
der Ubergang von der Gruppenheirat endogamer Art zur exogamen Heirat mit Hilfe
des Raubs durchgesetzt haben soll. Einzig die durch letzteres Verfahren gewonnen
Gattinnen hitten im Gegensatz zu den anderen den Status der modernen individua-
listischen Ehe geliefert.” C. Lévi-Strauss: Die elementaren Strukturen der Verwandt-
schaft, S. 67.

203 Vgl. D. Claessens: Das Konkrete und das Absktrakte, S. 227.

204 E.v. Samsonow: Anti-Elektra, S. 64.

https://dol.org/10.14361/9783830445807 - am 14.02.2026, 11:48:32. https://www.Inllbra.com/de/agb - Open Access -


https://doi.org/10.14361/9783839445907
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Axiom I | 183

zialen Einheit, einerseits durch innere Abspaltung, andererseits durch &ufleres
Ankommen eines neuen Mitgliedes.

7.4 Wilhelm Reichs Kritik an der exogamischen Logik
aus dem Prinzip der natiirlichen Zuchtwahl

Die Phantasie von der Vernichtung der Sippe in Form ihres Riickfalls in den Na-
turzustand aufgrund der endogamischen Praxis setzt die Primisse exogamischer
Regeln voraus, was nach der Kulturanthropologie des 19. Jh. zur Erweiterung
der Gruppenzusammenhénge fiihrt. Die Aussagen der Ethnosoziologie des 19.
und 20. Jahrhunderts, insbesondere Bachofens, gehen von einem sozial-evolu-
tionistischen Schema aus, wonach die Gesellschaft aus einer Summe von Teilen
besteht, bei der die Zusammenfassung einfacher zweiwertiger Geschlechtspaare
die erste soziale Zelle bildet. Infolgedessen stellt sie fest, dass die Bildung der
Gesellschaft auf die Gruppenzusammenfassung der Familien zuriickgeht, &hnlich
wie die Einteilung des Stammes in Gentes aus der Spaltung eines urspriinglich
blutsverwandten Stammes durch exogamische Heiratsregeln.””

Ebenso folgt das Schema Bachofens zur Beschreibung der gesellschaftlichen
Entwicklung einer evolutionistischen Abspaltung der Gesellschaft durch exoga-
mische Regeln und Vorschriften. In diesem Sinne setzt die von Bachofen postu-
lierte stufenweise Entwicklung der modernen Gesellschaft (Hetdirismus — Mut-
terrecht — Patriarchat) die Vorschrift endogamer Beziehungen voraus.

Die sozialevolutionistischen Schemata der Pioniere und Unterstiitzer der Ma-
triarchatstheorien setzten infolgedessen die These voraus, dass die ursozialen
endogamen Gesellschafsformen ausgestorben seien, da in ihnen kein 6konomi-
scher Austausch mdglich sei und da eine Gruppe, die sich nicht von ihrer Um-
welt ausdifferenziere, dem Tode geweiht sei.”*

Der Psychoanalytiker Wilhelm Reich widerruft die von Morgan, Engels und
Bachofen vertretene These der Herkunft der Exogamie nach dem Prinzip der na-

205 Vgl. Reich: ,,Sowohl Morgan wie auch Engels erkldren also die Einteilung des
Stammes in Gentes aus der Spaltung eines urspriinglichen blutsverwandten Stam-
mes. Beide Autoren standen damals unter dem Einflul der jungen Darwinisschen
Theorie der natiirlichen Auslese, in die sie die Ausschaltung des Inzests einbezo-
gen.“ W. Reich: Der Einbruch der sexuellen Zwangsmoral, S. 136.

206 Edvard Alexander Westermarck meinte: ,, Volker mit Inzest seien eben an dessen
Folgen ausgestorben, iibriggeblieben sind nur die mit Exogamie®, vgl. Sir Galahad:
Miitter und Amazonen, S. 278.

https://dol.org/10.14361/9783830445807 - am 14.02.2026, 11:48:32. https://www.Inllbra.com/de/agb - Open Access -


https://doi.org/10.14361/9783839445907
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

184 | Matrixiale Philosophie

tiirlichen Zuchtwahl®” (das heit, die Sippen sind aus einer Teilung der Urge-
sellschaft durch Exogamie hervorgegangen).”” Ebenso kritisiert er die exogami-
sche These vom vorangehenden Prozess der Claneinteilung, da sie die Bedin-
gung voraussetzt, dass die Gesellschaft aus einem einzelnen blutsverwandten
Band entstanden ist. Insgesamt ist fiir uns vor allem Reichs Kritik an Morgan
und Engels relevant, da er nicht auf eine Herausbildung der Gesellschaften aus
der Teilung einer einzigen Gruppe verweist, sondern auf die Tatsache, dass die
Sippen schon existiert haben, weil sie nur in ihrer Ausdifferenzierung zu be-
trachten sind.

Die Exogamie entspricht nach Reich einer fortgeschrittenen Ebene der Kon-
figuration der Sippe, die jedoch auf keinen Fall das endogamische Gesetz auf-
16st, sondern die noch auf oberbegrifflicher Ebene der Beibehaltung des socius
operiert. Mittels friedlicher Wechselheirat, die zwei Sippen miteinander verbin-
det, wird der endogamische Anspruch auf eine hohere Ebene gehoben: Die Sippe
ist endogam im Stamm. Nach Reichs Ansicht sind die Stimme der Urvélker, die
sich in Amerika ebenso wie in Europa, Australien Indien oder Afrika aus Clans
oder Gentes zusammensetzen, in sich geschlossen. Reich behauptet, dass sie
immer exogam gewesen seien, dass ,,der eine Clan, die urspriinglich in sich ge-
schlossene Urhorde, dem anderen Clan, der ebenso in sich geschlossen war, das
Inzestverbot auferlegt oder richtiger, die Begattung in der eigenen Gruppe unter-
sagt hat.“*”” Die Sippen haben sich also immer von der Umwelt ausdifferenziert
und wurden nach Reich nur dann exogam, wenn sie sich mit anderen Gruppen
vereinigten.

Obwohl Reich von der Voraussetzung ausgeht, dass die Sippen urspriinglich
geschlossene, naturwiichsige Gemeinwesen waren, identifiziert er als erste Dif-
ferenz innerhalb der Gruppen das Heiratsgut, das als Vorstufe der Ware nach

207 Reich: ,,Als wichtigster Einwand gegen die These der Herkunft der Exogamie aus
dem Prinzip der natiirlichen Zuchtwahl kommt in Betracht, dass ja die Urstdimme,
wenn sie sich in Gentes geteilt haben sollten, die Blutsverwandtschaft nicht aus der
Welt schaffen konnten. Denn wie weit sich auch ein solcher Stamm in der Kinder-
und Geschwisterfolge verzweiget haben mag, sie stammen ja doch alle von bluts-
verwandten Urgeschwisterpaaren ab. Dies haben Morgan und Engels iibersehen. Da-
raus folgt aber, dass man zur Aufrechterhaltung der Hypothese der natiirlichen
Zuchtwahl die Vermischung zweier nicht blutsverwandter, also vollig fremder
Urgentes annehmen muss.” W. Reich: Der Einbruch der sexuellen Zwangsmoral, S.
137.

208 Vgl. ebd,, S. 121ff

209 Ebd,, S.78.

https://dol.org/10.14361/9783830445807 - am 14.02.2026, 11:48:32. https://www.Inllbra.com/de/agb - Open Access -


https://doi.org/10.14361/9783839445907
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Axiom Il | 185

auBen externalisiert werden musste.”' Reich fasst ins Auge, dass die Exogamie-
regeln zwar den Austausch zwischen fremden Gemeinschaften betreffen, doch
innerhalb des Stammes bestehen.”'" Er fiihrt das Argument an, dass der Zusam-
menschluss fremder Stdimme statt einer Spaltung des Verbots des Inzests eine
Verinnerlichung der duBeren Verbote zur Ausdehnung der Gruppe und zur Bei-
behaltung der Skonomischen Stabilitit darstelle.>'”

In dieser Hinsicht kann man in Anlehnung an Lévi-Strauss’ Analyse iiber die
Verwandtschaftsregeln (unter anderem zwei Arten von Verboten der Innenhei-
rat) nur einen Aspekt der endogamischen Regeln darlegen. Sie steht in Verbin-
dung mit der Exogamie.”"” Zusammenfassend kann gesagt werden, dass Exoga-
mie und Endogamie nicht nur Handlungsregeln sind, sondern vielmehr einander
gleichwertig, wihrend sie in verschiedenen Ordnungen wirken. Die Ausdifferen-
zierung oder Exogamie, das heifit die Tatsache, dass Ménner ihre Frauen und
Frauen ihre Ménner auferhalb der Gruppen wahlen miissen, findet innerhalb der
Grenzen der Sozialitit statt.

Wenn man den Blick an dieser Stelle auf die Mutterfigur lenkt, ist festzustel-
len, dass die sozialen Bindungsoperationen innerhalb der Grenzen der miitterli-
chen Differenz stattfinden. Dies ist eine bedingte Voraussetzung der Exogamie
in dem Sinne, dass der Austausch innerhalb einer systemischen Grenze stattfin-
det.

7.5 Universalitit des Inzestverbotes:

Abstraktion des Konkreten
Wie schon gesehen, setzt die Aulenheirat eine Beziehung mit dem Auflen, das
heilt mit anderen Sippen oder anderen Totemgenossenschaften, voraus. Die
praktizierte Exogamie steht mit dem Totemismus zusammen in dem Sinne, dass

210 Vgl. Reich: ,,Marx ging von der Voraussetzung aus, dafl die Kommunen urspriing-
lich geschlossene, naturwiichsige Gemeinsamen waren. Wenn wir aber bereits in
diesen Stdmmen primitiviste Austauschverhéltnisse finden, so 148t sich daraus der
Schluf} ziehen, daB auch diese Stimme nicht natiirwuchsig waren, sondern aus Zu-
sammenschliissen fremder naturwiichsiger Gemeinwesen hervorbringen. Und diese
Vermutung trifft zu. Die Stimme sind zusammengesetzte Gebilde, und bei ihrer Zu-
sammensetzung entstand die Vorstufe des Austausches von Waren, das Heiratsgut*
in W. Reich: ,,Ur-Arbeitsdemokratio- Mutterrecht-Privateigentum der Produktions-
millte-Vaterrecht®, in H.-J. Heinrichs (Hg.): Mutterecht in Diskussion, S. 440.

211 Vgl ebd,, S. 436.

212 Vgl. C. Lévi-Strauss: Die elementaren Strukturen der Verwandtschaft, S. 81.

213 Ebd., S.99.

https://dol.org/10.14361/9783830445807 - am 14.02.2026, 11:48:32. https://www.Inllbra.com/de/agb - Open Access -


https://doi.org/10.14361/9783839445907
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

186 | Matrixiale Philosophie

der Bezug zur AuBenwelt konstitutiv fiir totemistische Institutionen und zur
Entwicklung des Kollektivbewusstseins in der AuBlenwelt ist. Die Gewinnung
des kollektiven Bewusstseins der Auenwelt erfordert Regelungen, die die natir-
lichen Ungleichheiten durch eine kiinstliche Gleichheit regeln. Dazu werden im
Zusammenhang mit Begriffen wie Totem, Tabu und Inzestverbot Begattungs-
vorschriften eingefiihrt, welche die soziale Organisation nach dem Aufenhei-
ratsprinzip betreffen.

Die Vorschrift, innerhalb der Sippe nicht heiraten zu diirfen, setzt das ,,Abs-
trakte in der Ubertragung nach auBen.”"*
der Vorgang, dessen Gebot das Inzestverbot voraussetzt. Die Strafe der Innen-
heirat ldsst sich nach den rationalistischen Theorien als ein evolutionires Streben
sozialer Gruppen nach einer Vermehrung ihrer Chancen interpretieren. In diesem
Sinne stellt die rationale Perspektive der exogamischen Regeln das Inzestverbot

Die Auflenheirat wird ein naheliegen-

auf die Basis der Organisation von Verwandtschaftsstrukturen. Fiir Morgan liegt
der Ursprung des Inzestverbotes in der gesellschaftlichen Reflexion eines natiir-
lichen Phénomens begriindet, ist eine SchutzmaBnahme, die darauf zielt, die
Spezies vor den schéddlichen Folgen blutsverwandter Ehen oder aus gleichem
Totem entstehender Ehen zu bewahren. So bezeichnen die rationalistischen
Theorien der Ethnologen Edvard Alexander Westermarck und Havelock den In-
zest als eine natiirliche Abweichung der Menschen.”"’

Das Inzestverbot wurde in fast allen menschlichen Gesellschaften als univer-
sales Gesetz festgelegt und die menschliche Neigung dazu verallgemeinert.
Doch worin liegt seine Universalitidt? An der Performativitdt der institutionellen
Gesetze? Oder lidsst es sich durch natiirliche Ursachen erkldren, durch einen
Uberschuss der Triebe und Instinkte, den man immer wieder erfihrt?*'® Dieser
Fragestellung widmen sich die anthropologischen Untersuchungen Lévi-Strauss’
in seinem Werk Die elementaren Struktur der Verwandtschaft. Danach beruht
die Universalitdt des Inszestverbotes auf dem universalen Charakter der forma-

217

len Normativitit eines Gesetzes.” ' Die Tatsache, dass das Inzestverbot als zur

214 Vgl. Claessens: ,,Dies Verbot oder Tabu setzt etwas Abstraktes.” D. Claessens: Das
Konkrete und das Abstrakte, S. 204.

215 Vgl C. Lévi-Strauss: Die elementaren Strukturen der Verwandtschaft, S. 63.

216 Vgl.ebd., S.51.

217 Lévi-Strauss: ,,Es bildet eine Regel, jedoch eine Regel, die als einzige unter allen ge-
sellschaftlichen Regeln zugleich den Charakter der Universalitdt besitzt.“ Ebd., S.
55.

https://dol.org/10.14361/9783830445807 - am 14.02.2026, 11:48:32. https://www.Inllbra.com/de/agb - Open Access -


https://doi.org/10.14361/9783839445907
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Axiom Il | 187

Natur gehorendes Phanomen aufgefasst wird, ist eine allgemeine Voraussetzung
der Kultur.”"*

Zusammenfassend kann man festgestellt werden, dass das Inzestverbot eine
Abstraktion der Relation der Gruppe mit der AuBlenwelt bedeutet. Nach Lévi-
Strauss ist es eine auf das Uberleben der Gruppe gerichtete Abstraktion, bei der
das Gesellschaftliche vor dem Natiirlichen, das Kollektive vor dem Individuellen
feststeht.”'” In dieser Weise hat die Psychoanalyse nicht die Abscheu vor inzes-
tudsen Beziehungen als universelles Phdnomen entdeckt, sondern das Streben
nach ihnen,”’ und die psychologischen und rationalistischen Theorien der Kultur
haben sie durch Universalisierung des natiirlichen Strebens zur Innenbegattung
einschrinken miissen zugunsten der Bildung, der Kultur. Die priskriptive Norm
aber bleibt nach Lévi-Strauss als positiver Zustand einer mdglichen Uberwin-
dung des vorherigen Zustands bestehen — als mdgliche Voraussetzung zur Trans-
formation und Verinderung des natiirlichen Zustands und zum Ubergang vom

natiirlichen zum kulturellen Zustand.”'

218 Lévi-Strauss: ,,Daher diirfen wir uns nicht wundern, dass es seinen formalen Charak-
ter, die Universalitét, von der Natur bezieht. Doch in einem anderen Sinn ist es be-
reits Kultur, da es auf Phinomene, die nicht in erster Linie von ihr abhingen, ein-
wirkt und ihnen seine Regel aufzwingt.“ Vgl. ebd., S. 73.

219 Vgl. ebd., S. 82.

220 Lévi-Strauss: ,,Wenn man die theoretische Universalitit der Regel durch die Univer-
salitdt der Gefiihle oder Triebe erklért, wirft man ein neues Problem auf; denn die
angeblich so universelle Tatsache ist in keiner Weise universell. Und wenn man die
zahlreichen Ausnahmen als Perversionen oder Anomalien betrachten will, und zwar
auf der einzige Ebene, auf der es moglich ist, sie ohne Tautologie zu behandeln,
némlich auf der physiologischen Ebene; und das wird gewiss um so schwieriger
sein, als eine bedeutende zeitgendssische Schule diesem Problem gegeniiber eine
Haltung eingenommen hat.“ Ebd., S. 64. Das psychologische Argument beruht dar-
auf, dass der Inzest eine Deformation der gesellschaftlichen Ordnung hervorbringt
und dass die ethische Instanz der Entwicklung der Gesellschaft aus dem Verbot her-
vorgeht

221 Lévi-Strauss: ,,Keine konkrete Analyse erlaubt es also, den Punkt des Ubergangs
zwischen den Tatsachen der Natur und den Tatsachen der Kultur sowie den Mecha-

nismus ihrer Verzahnung zu bestimmen.* Ebd., S. 52.

https://dol.org/10.14361/9783830445807 - am 14.02.2026, 11:48:32. https://www.Inllbra.com/de/agb - Open Access -


https://doi.org/10.14361/9783839445907
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

188 | Matrixiale Philosophie

8. Entdifferenzierung: Die Totemmutter
als surreale Matrix

8.1 Totemistische Verwandtschaft:

eine Frage des soziobiologischen Kollektivs:

Totem-Mutter und Tier-Pflanzen-Mensch-Phylum
Das Phénomen des Totemismus bringt die Gesamtheit der Gruppe in Zusam-
menhang mit einem Phdnomen auBerhalb der Gruppe, mit etwas von auflen, in-
dem die menschliche Gruppe in mimetischer Entsprechung zu einer bestimmten
auflerhalb von ihr existierenden Kategorie des Seins steht, seien es nun Tiere,
Pflanzen, Steine, Gewisser, Berge, Sterne etc. Die Mitglieder befinden sich da-
bei ihrer Undhnlichkeit (Alter, Geschlecht etc.) in einem kiinstlichen Bund durch
das Totem, das wiederum einen Herkunftsbezug zur AuBlenwelt aufweist. Der
Totemismus erregt die Grenzen zwischen dem Innen und Auf3en, zwischen inne-
rer Identitdt der Menschen und AuBengebiet. In dieser Hinsicht fasst Lévi-
Strauss den Zusammenhang zwischen Tier- und Pflanzenwelt mit der aus Men-
schen bestehenden Gruppe als Quintessenz einer Bindung auf, die biologische
Taxonomien iiberschreitet, was er auf eine geistige Assoziation zuriickfiihrt:

Die Tierwelt und die Pflanzenwelt werden nicht nur herangezogen, weil sie da sind, son-
dern weil sie dem Menschen eine Denkmethode bieten. Der Zusammenhang zwischen der
Bezeichnung des Menschen zur Natur und der Charakterisierung der sozialen Gruppen
[...] erscheint nur so, weil die wirkliche Bindung zwischen den beiden Ordnungen indirekt

ist und weil sie durch den Geist geht. >

Die Frage, welche menschlichen Eigenschaften sich mit animalischen verbinden,
hat die Anthropologen und Ethnologen des 20. Jh. sehr beschéaftigt. Im Fall des
Muttertotems ist die Liaison zwischen Auflen- und Innenwelt des socius jedoch
nicht geistig, sondern generativ. Es wird jene Eigenschaft geteilt, die alle Arten
von Miittern in sich haben: die generative Kraft, das Leben weiterzuleiten. Als
Beispiel kann etwa der Schwangerschaftskult der Arunta in Zentralaustralien ge-
nannt werden, von dem Frazer berichtet. Die Arunta kennen keinen Zusammen-
hang zwischen Empfiangnis und Geschlechtsakt, sondern dadurch, dass die Geis-
ter der Verstorbenen eines Totems in den Leib der Frauen desselben Totems ein-
dringen, werden durch ,,Graviditat die Ahnen wiedergeboren: ,,Wenn ein Weib
sich als Mutter fiihlt, so ist in diesem Augenblick einer der auf Wiedergeburt
lauernden Geister von der néchstliegenden Geisterstétte in ihren Leib eingedrun-

222 Ebd. S. 22.

https://dol.org/10.14361/9783830445807 - am 14.02.2026, 11:48:32. https://www.Inllbra.com/de/agb - Open Access -


https://doi.org/10.14361/9783839445907
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Axiom I | 189

gen und wird von ihr als Kind derart geboren“*”, dass das Totem aus einer
Schwangerschaftsfantasie der Frau beim Schock der ersten Kindesbewegungen
entsteht.”** Dieses Kind hat dasselbe Totem wie alle an einer bestimmten Stelle
lauernden Geister. Sir Galahad wiirde diese Empfangnis vermutlich als ,,Schock
der Kindesbewegung® bezeichnen, das heifit, das ,,Tier, der Vogelruf, die Pflan-
ze, der Windhauch, der Stein, der Stern, was eben in diesem bestiirzenden Mo-
ment ihre Aufmerksambkeit fesselt, soll die Schwangere filir den eben eingedrun-
genen Lebenserreger halten, der sich in Menschenform von ihr wiedergebéren
lassen will.«**

Unter dem psychologischen Vorzeichen dieser Totemismus-Theorie, der auf
der ,,auBerlichen Seele“?? beruht, wird die These behandelt, dass ,,das Weib ur-
spriinglich geglaubt hat, das Tier, die Pflanze, der Stein, das Objekt, welches ihre
Phantasie in dem Moment beschiftigte, als sie sich zum ersten Mal schwanger
fiihlte, sei wirklich in sie eingedrungen und werde dann von ihr in menschlicher
Form geboren, so wire die Identitdt eines Menschen mit seinem Totem durch
den Glauben der Mutter wirklich begriindet, und alle weiteren Totemgebote ...
lieBen sich leicht daraus ableiten.“**” Frazer stellt in diesem Zusammenhang die
These auf, dass der Totemismus eine Schépfung nicht des ménnlichen, sondern

T . .228
des weiblichen Geistes sei™" .

223 Freud, S.: Totem und Tabu, S. 460. Hiermit rezipiert Freud die Totemismus-Theorie
Frazers.

224 Vgl. Sir Galahad: Miitter und Amazonen, S. 275.

225 Ebd., S.275.

226 Vgl. Freud: ,,Die erste, psychologische Theorie Frazers, noch vor seiner Bekannt-
schaft mit den Beobachtungen von Spencer und Gillen geschaffen, ruhte auf dem
Glauben an die ,dufBerliche Seele‘. Der Totem sollte einen sicheren Zufluchtsort fiir
die Seele darstellen, an dem sie deponiert wird, um den Gefahren, die sie bedrohen,
entzogen zu bleiben. Wenn der Primitive seine Seele in seinem Totem untergebracht
hatte, so war er selbst unverletzlich, und natiirlich hiitete er sich, den Triger seiner
Seele selbst zu beschédigen. Da er aber nicht wuflte, welches Individuum der Tierart
war, lag es ihm nahe, die ganze Art zu verschonen. Frazer hat diese Ableitung des
Totemismus aus dem Seelenglauben spater selbst aufgegeben.” Freud, S: Totem und
Tabu, S. 459, vgl. dazu J. Frazer: The golden Bough, II. Taboo and the Perils of the
Soul, 1911.

227 Vgl. Ebd., S. 460.

228 Dazu Frazer: ,,Anything indeed that struck a woman at that mysterious moment of

her life when she first knows herself to be a mother might easily be identified by her

https://dol.org/10.14361/9783830445807 - am 14.02.2026, 11:48:32. https://www.Inllbra.com/de/agb - Open Access -


https://doi.org/10.14361/9783839445907
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

190 | Matrixiale Philosophie

Emile Durkheim konnte insofern behaupten, dass den Verwandtschaftsbe-
ziehungen totemistischer Gesellschaften nicht Blutsbeziehungen zugrunde lie-
gen;229vielmehr besteht ihre Gemeinsamkeit in der Zugehdrigkeit zu einem To-
tem. Diese Idee leitet er aus einer kritischen Arbeit Morgans her: ,,[...] die Ver-
wandtschaftsnamen, die zwei Australier einander geben, deuten also nicht not-
wendigerweise auf eine Blutsverwandtschaft zwischen ihnen hin, wie sie es nach
unserem Sprachgebrauche miissten; sie. bezeichnen soziale als physische Bezie-
hungen***

Das Totem bedeutet einen kollektiven Individuationsprozess, die Annahme
einer Form von Differenzierungssystemen, wobei Ahnlichkeiten zwischen
AuBen und Innen festgestellt werden, um zugleich eine Differenz mittels einer
Vorschrift festzusetzen. Diese unmittelbare, konkrete Teilnahme der Individuen
an ihrer Umwelt bezeichnet Beziehungen zwischen dem Menschen und dem
AuBen und ruft die Feststellung eine Art von Ahnlichkeiten hervor, aus der sich
das eigenartige Phdnomen des Totemismus ergibt. Das Totem ist die Bezeich-
nung fiir die Zusammenballung von Merkmalen dessen, was eine Gruppe fest-
legt. Es ist der Container tatséchlicher innerer Merkmale und die Verdichtung
von Eigenschaften, die das Andere potenziell enthilt. Es ist ein(e) kiinstleri-
sche(r) Genossenschafter(in), die / der potenziell sdmtliche Einteilungen enthilt.
Durch Darstellung der Gesamtheit der Arten oder der iibergeordneten Gattung
stellt der Mensch in der Grenze zum Absoluten die Bewahrung aller wirklichen
und potenziellen Arteinteilungen fest.

8.2 Epistemologisches Problem: die Totemmutter —

eine widerspriichliche Kategorie zur aristotelischen Logik
Die Verwandtschaft zwischen einer Gruppe oder einem Individuum und einer
Naturkraft oder einem Element der Umwelt sozialer Korper, wie sie der Tote-
mismus etabliert, widerlegt beildufig bestimmte zentrale wissenschaftliche Ta-
xonomien.”' Das Totem stellt die bestimmte Taxonomie und die Anordnung der

with the child in her womb. Such a maternal fancies, so natural and seemingly so
universal, appear to be root of totemism.* Zitat nach Freud, S.: Totem und Tabu, S.
461.

229 Vgl. E. Durkheim: Die elementaren Formen des religiosen Lebens, S. 144.

230 S. Freud: Totem und Tabu, S. 300.

231 Es ist bekannt, dass Aristoteles mit Theophrast aus dessem naturphilosophischem
Wissen die Einteilung der urspriinglichen morphologischen Typen oder biologischen
Gruppen der verschiedensten Arten herausentwickelte. Die phylogenetische Reihe

der graduellen morphologischen Merkmale der Biologie liegt der antiken Klassenlo-

https://dol.org/10.14361/9783830445807 - am 14.02.2026, 11:48:32. https://www.Inllbra.com/de/agb - Open Access -


https://doi.org/10.14361/9783839445907
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Axiom Il | 191

Arten in Frage, aus denen jene Gattungen bestehen, die aus einem anthropozent-
risch-evolutionistischen Schema®? hergeleitet sind.

Das erste einheitliche System zur Klassifizierung von Tier- und Pflanzenar-
ten stiitzt sich auf eine bindre Nomenklatur von Art- und Gattungsnamen. Der
Naturforscher Carl von Linné (1741-1783) hatte die einzelnen Tieren und Pflan-
zen in Gruppen angeordnet und nach Arten und Gattungen klassifiziert. Die sys-
tematische Unterteilung in Arten und Gattungen setzt hierarchische Beziehungen
zwischen Tier- und Pflanzarten voraus, wobei bestimmte biologische Eigen-
schaften hervortreten. Das von Linné vorgeschlagene System basiert auf dem
von Aristoteles dargestellten bindren logischen System, in dem Differenzen
gegeniiber Ahnlichkeiten zwischen Singularititen bevorzugt werden.

Nach der aristotelischen Logik verzweigen sich Tiere, Pflanzen und Men-
schen in einem baumihnlichen Bild. Nicht ihre Verschiedenheit ist es, die man

gik zugrunde. Diese benennt die Art als Teilklasse einer umfassenderen Klasse, wel-
che der Gattung untergeordnet ist. Vgl. Hindenlang, Ludwig: Sprachliche Untersu-
chungen zu Theophrasts botanischen Schriften. Straburg: Triibner 1910, S. 167-
169. Dazu werden die neuzeitlichen Forscher von Klassikern der antiken Naturkun-
de, besonders von Aristoteles und Theophrast inspiriert. Aus dem 17. Jahrhundert
sind die Botaniker und Anatomen Caspar Bauhin sowie der Botaniker und Physiker
P. Pitton de Tourneforts bekannt. Im 18. Jahrhundert ist der Naturforscher Carl von
Linné, der die Grundlagen der modernen botanischen und zoologischen Taxonomie
etablierte, und im 19. Jahrhundert der Naturwissenschaftler und Naturforscher
Charles Darwin zu nennen, dem noch die klassischen Taxonomieverhéltnisse zwi-
schen Gattung (genus) und Art (eidos) folgen. Die neuzeitlichen Botaniker, Anato-
men und Zoologen, aber auch humanistische Lexikographen hatten zum Ziel, die
Genauigkeit der Lebewesen, besonders einzelner Pflanzen und Tiere, zu beobachten,
zu gliedern, zu klassifizieren und einzuteilen.

232 Evolution heift Veréinderung, Bewahrung dieser Verinderungen und Ubermittlung
dieser Verdnderungen von Generation zu Generation. Das Totem bedeutet Zusam-
mengehorigkeit der Menschen einer Gruppe. Sie teilen das, was sie bestimmt, und
dies enthdlt die Verschiedenartigkeit, welche der Sippe X innewohnt; das Totem
16scht die Differenzen unter diesen bestimmenden Merkmalen. Die Differenzen zwi-
schen verschieden Totems werden aufgrund des exogamischen 6konomischen Aus-
tauschsystems aufgeldst und eine kiinstliche Gattung entsteht. Dieser soziologisch-
ethnologischen Begriffseinteilung Sippe-Stamm folgt die abendlandische klassische
Logik dergestalt, dass sie die hohere Spezies vor anderen privilegiert. Infolgedessen
lasst sich die soziologisch-ethnologische Forschung auf der Basis dieses hierarchi-
schen Modells deuten.

https://dol.org/10.14361/9783830445807 - am 14.02.2026, 11:48:32. https://www.Inllbra.com/de/agb - Open Access -


http://de.wikipedia.org/wiki/Botanik
http://de.wikipedia.org/wiki/Zoologie
http://de.wikipedia.org/wiki/Taxonomie
https://doi.org/10.14361/9783839445907
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/
http://de.wikipedia.org/wiki/Botanik
http://de.wikipedia.org/wiki/Zoologie
http://de.wikipedia.org/wiki/Taxonomie

192 | Matrixiale Philosophie

zuerst beobachtet, sondern ihre Ahnlichkeit, sodass offensichtlich wird, wovon
die Arten abstammen. Die Ahnlichkeit der einzelnen Lebewesen untereinander
wird gemédl der biologischen Taxonomie nach der Referenz der vollstdndigsten
und hochsten Art, ndmlich dem Menschen bewertet. Ausgehend von der Defini-
tion der hochsten Art werden dann Differenzen zugunsten allgemeiner Merkmale
wahrgenommen, sodass die Differenzierung ihren Ursprung wiederum in der
Negation der Ahnlichkeiten hat — die gemeinsamen Merkmale, die alle Individu-
en einer Gruppe teilen, sind Voraussetzung zur Bestimmung der jeweiligen Dif-
ferenzen.”* Daraus ergibt sich eine Eskalation zwischen relativen (oder absolu-
ten) ober- und unterbegrifflichen qualitativen Abstufungen,”* und wir stofen auf

233 Insofern ist die aristotelische formale Logik dazu geeignet, die Einzeldinge unter
einem obersten Bestimmungsgesichtspunkt zu vereinen und zu einem Begriff zu
kommen. Vgl. G. Giinther: ,,Das Tertiur non Datum spielt, wie aus der Zeichnung
ohne weiteres abzulesen ist, zwischen ,rot* auf der eine Seite und dem zweistufigen
Pradikatenschema auf der anderen Seite. Die zweite (untere) Stufe représentiert die
Moglichkeit, iiber den einfachen Farbengegensatz hinaus zu reflektieren und andere
Gesichtspunkte heranzuziehen.“ G. Giinther: Idee und Grundriss einer nicht-
Aristotelischen Logik, S. 150. Der Satz der logischen Identitit besagt, dass das ob-
jektive Sein identisch mit sich selbst sein muss (Gott) und dass das absolute Pradikat
sich auf die Unterbegriffe (Subjekt) bezieht. Im Rahmen des absoluten Universal-
préadikats, das heif3t Sein, ist festzustellen, dass es kein Drittes zwischen Sein und
Nicht-Sein gibt. Das Tertium non Datum impliziert auf dem Boden einer zweiwerti-
gen Logik die Bejahung des Universalprddikats und dessen wahren oder falschen
Wahrheitswert. Vgl. ebd., S. 131f.

234 Die Einzeldinge lassen sich in einer Art zusammenschlieBen, wéahrend die Arten
ebenfalls in einer umfangreicheren Gattung zusammengefasst werden: ,, Vielleicht ist
es nun am besten, das, was die Gattung betrifft, gemeinsam zu sagen, wenn diese
Gattungen von den Menschen richtig bestimmt sind und eine einheitliche gemein-
same Natur besitzen und Arten in ihnen vorhanden sind, die nicht zu weit voneinan-
der entfernt sind, wie (die Gattung von) Vogel und Fisch, und ebenso auch wenn
eine Gruppe ohne Namen ist, aber in gleicher Weise wie die Gattung die in ihr ent-
haltenen Arten umfasst. Was aber nicht von dieser Art ist, das ist einzeln zu behan-
deln wie der Mensch und wenn es etwas anderes derartiges gibt.“ Aristoteles: De
Part I 3.644 b7, S. 29. Was die aristotelische logische Operation ermdglicht, ist die
Andeutung von immer mehr spezifischen Differenzen, einer immer héheren Beach-
tung von Einzeldingen, die sich aber unter einem Universalbegriff pradizieren las-
sen. In der biologischen Taxonomie geht es in der Regel um Arten (Spezies), die

derart definiert sind, dass sie sich auf Einzelne beziehen. Es kann sich auch um eine

https://dol.org/10.14361/9783830445807 - am 14.02.2026, 11:48:32. https://www.Inllbra.com/de/agb - Open Access -


https://doi.org/10.14361/9783839445907
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Axiom I | 193

das allgemeine logische Problem der Differenz.””” Das heifit: Es wird nach der
Definition der hochsten Art (in diesem Fall des Menschen) die Differenz der
einzelnen Dinge zugunsten allgemeiner Merkmale auflosen.

Aus matrixialer Sicht hingegen fiihrt zum Aufbau totemistischer Interpreta-
tionen das Prinzip der Ahnlichkeit zwischen verschiedenen Arten von Miittern,
das heifit, zu einer Verbindung zwischen jenen Menschen, Tieren, Pflanzen etc.,
deren Ausdruck die Totemmutter ist. Wie viel oder wie wenig Tierisch-
Pflanzliches hat die Mutter, um sich dadurch zu differenzieren und eine neue
Gattung zu begriinden? Wie und auf welche Weise ist die Art ,,Homo* unabhin-
gig von ihren verwandten Arten innerhalb der Gattung Lebe(wesen) Tier/
Pflanze?

Zu dieser Frage mochte ich die Thesen der Philosophin und Kiinstlerin Eli-
sabeth von Samsonow iiber die symbolische Ordnung der ,,Mutterheit in die
Untersuchung einfithren. Die symbolische Ordnung, auf die sich die Figur Mut-

hohere Gattung handeln, um Wiederholungen von Sachverhalten, die allgemeiner
sind, zu vermeiden und nicht bei jeder einzelnen Spezies dasselbe konstatieren zu
miissen. Dies scheint letztendlich so zu sein, dass Aristoteles Demonstrationen im
Auge hat, die sich von einer allgemeinsten Gattung aus zu immer spezielleren Ein-
zeldingen abwirts in einer hoheren Ordnung umfassen lassen. Vgl. dazu Aristoteles:
Ernst An. I 19-23, S. 70. Dementsprechend werden die differentia specifica, die Ein-
zeldinge, immer mehr nach ihren Differenzen unterteilt und gegeneinander ausdiffe-
renziert, aber zugleich werden sie als Bestandteil immer groferer Gattungen, nach
deren Ahnlichkeiten sie zugeordnet werden, erfasst. Infolgedessen heift das Definie-
ren nach genus proximum und differentia specifica, die Bedeutung eines Begriffes
festlegen. Die differentia specifica sind nach dem Gesetz der Identitdt mit der hochs-
ten und vollkommensten Entitét so gemeint, dass sich daraus eine ganze hierarchi-
sche ontologische Taxonomie herleitet. Aristoteles: ,,Die Gattung scheint nicht von
der Differenz, sondern von dem ausgesagt zu werden, dem die Differenz beigelegt
wird, so das Sinnenwesen von Mensch, Ochs und den anderen Gangtieren, nicht von
der spezifischen Differenz selbst. Denn soll von jeder Differenz Sinnenwesen gesagt
werden, so wiirden viele Sinnenwesen von der Art ausgesagt werden. Auch sind alle
Differenzen entweder Arten oder Individuen, wofern sie Sinnenwesen sein sollen.
Denn jedes sinnliche Wesen ist entweder Art oder Individuum.* Aristoteles: Top VI
6 144b, S. 138. Vgl. dazu De Part I, 3, 643a 3, S. 25; De Part, I 16.659 b6, S. 52;
De part. IV 10. 687 a 5, S. 108.

235 Dies bildet die Grundlage der antiken philosophischen Lehre, insofern das Sein ein
Priadikat von Vielen oder von sich selbst ist und somit als Voraussetzung der baum-
dhnlichen Struktur des Seins und dessen Wirklichkeit zu begreifen ist.

https://dol.org/10.14361/9783830445807 - am 14.02.2026, 11:48:32. https://www.Inllbra.com/de/agb - Open Access -


https://doi.org/10.14361/9783839445907
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

194 | Matrixiale Philosophie

ter-Tier beruft, integriert danach ,,das Tier Sozius*“ und ,kultiviert ... die
Mutterheit™ als ,,eine ,,Offnung zum Transhumanen.“***An diesem Punkt wird
die Mehrwertigkeit der symbolischen Dimension der Mutter-X angesprochen,
die darin besteht, dass ihre Beschaffenheit nach aulen die innere Organisation
der Gesellschaft bestimmt. Im selben Sinne dehnt die Totem-Mutter die Grenzen
des socius aus, und durch die Liaison mit dem Auflen und die Verinnerlichung
dieser Verbindung wird die socius in sich ausdifferenziert. Mit Elisabeth von
Samsonow konnte festgestellt werden, dass die soziale Figur der Mutter also
noch auBlerhalb der Grenze des socius steht, nicht innerhalb, sondern an seiner
Peripherie.

8.2.1 Totem und Verbote der Ahnlichkeiten

Der peripherischen Stellung des Totems wird in der sozialen Einheit ist eine
aullerordentliche Kraft zugeschrieben, die in der ethnologischen Psychologie mit
dem Tabu assoziiert wird.”>’ Die doppelte Bedeutung des Wortes ,, Tabu* (nach
W. Wundt: heilig und unrein) wurde urspriinglich im Sinne eines Ddmonischen
zusammengefasst, dessen Zeichen es ist, dass es nicht beriihrt werden darf. Nach
Freud gehort das Wort ,,tabu® zum romanischen sacer, so wie andere analoge
Ausdriicke wie griechisch agos und hebréisch kodausch. Die indoeuropéischen
Ausdriicke des Wortes ,,Tabu* driicken einen sakralen oder religiosen Zustand
aus, eine Sitte, die zum Gesetz erhoben wurde. Um diese Intuition zu bestétigen,

zieht Freud den polynesischen Gegensatz des Wortes heran: noa.”® Noa bedeutet

236 E.v. Samsonow: Anti-Elektra, S. 66.

237 Vgl. Freud iiber die Tabutheorie bei Wundt: ,,Wundt lehrt uns also, das Tabu sei ein
Ausdruck und Ausfluss des Glaubens der primitiven Volker an ddmonische Méchte.
Spéter habe sich das Tabu von dieser Wurzel losgeldst und sei eine Macht geblie-
ben, einfach weil es eine solche war, infolge einer Art von psychischer Beharrung;
so sei es selbst die Wurzel unserer Sittengebote und unserer Gesetze geworden.“ S.
Freud: Totem und Tabu, S. 248f.

238 Vgl. Freud: ,,Streng genommen umfasst tabu nur 1) den heiligen (oder unreinen)
Charakter von Personen oder Dingen, b) die Art der Beschrankung, welche sich aus
diesem Charakter ergibt und 3) die Heiligkeit (oder Unreinheit), welche aus der Ver-
letzung dieses Verbotes hervorgeht. Das Gegenteil von tabu heifit in Polynesien

,noa‘, was ,gewohnlich® oder ,gemein‘ bedeutet.” Ebd, S. 342f.

https://dol.org/10.14361/9783830445807 - am 14.02.2026, 11:48:32. https://www.Inllbra.com/de/agb - Open Access -


https://doi.org/10.14361/9783839445907
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Axiom Il | 195

das Gegenteil des Sakralenm, niamlich das Gewohnliche und das, was allgemein
zuginglich ist.”*

Das Tabu fillt auf alle Taten, Gegenstidnde usw., welche die exogamische
Differenz des Totems iiberschritten haben. Wenn gegen die totemistische Alteri-
tit verstolen wird, gibt es ein Tabu; dabei geht die Grenze der Gruppe zwischen
Innen und AuBlen verloren. Unter den bekanntesten Dingen, auf die ein Tabu
fallt, finden sich Blut und bestimmte Speiseverbote.

Die Furcht, vom Blut zu reden, kann als Beispiel fiir ein Tabu herangezogen
werden.”*' Diese geht aus der Meinung hervor, dass das Totem aus demselben
Blut gebildet ist wie der Mensch, und darum verbietet der Blutbann den sexuel-
len Verkehr mit einer Frau, die demselben Totem angehdrt. Daraus ergibt sich,
wie Lévi-Strauss meint, dass ,,diese Furcht nur ein Sonderfall der allgemeinen
Furcht vor dem Blut ist; und dass diese schlieBlich nur bestimmte Gefiihle zum
Ausdruck bringt, die von dem Glauben an die Wesenseinheit des Individuums

“22 Die Furcht vor der Be-

als Mitglied eines Clans mit seinem Totem herriihren.
riihrung des Blutes ist der Zusammenhang zwischen totemistischem religidsen
System und exogamischer Codierung des Verwandtschaftssystems. Der Hinter-
grund dieser Vorschrift ist das Inzestverbot, das als Spur, als Uberbleibsel jedes
komplexen Gebdudes von Glaubensvorstellungen und Verboten, seinen Ur-
sprung in der Menstruation der Frauen hat.** Der exogamischen Vorschrift ging
das voran, was spater Inzestverbot genannt wurde, entstanden aus der Scheu vor
dem VergieBen des gleichen Totemblutes durch Defloration, was zur Heirat in
fremdes Clanblut zwingt.”**

239 Vgl. O. Rank: Das Heilige: Uber das Irrationale in der Idee des Géttlichen und sein
Verhiltnis zum Rationalen, 1963.

240 Vgl. S. Freud: Totem und Tabu, S. 381- 404.

241 Lévi-Strauss: ,,Im Grunde beschrinkt man sich darauf, das alte Vorurteil von der
,Stimme des Bluts‘ aufzugreifen, das hier in mehr negativer als positiver Form zum
Ausdruck kommt.“ C. Lévi-Strauss: Die elementaren Strukturen der Verwandt-
schaft, S. 63.

242 Ebd., S.68.

243 Vgl. ebd.

244 Vgl. Sir Galahad: ,,Wenn ein Mann, den Exogamieregeln entsprechend, innerhalb
seines eigenen Clans nicht heiraten kann, so letztlich deshalb, weil er andernfalls mit
jenem Blut in Berithrung kommen konnte, welches das sichtbare Zeichen und We-
sensausdruck seiner Verwandtschaft mit seinem Totem ist. Ebd, dazu vgl. Sir Ga-
lahad: Miitter und Amazonen, S. 276.

https://dol.org/10.14361/9783830445807 - am 14.02.2026, 11:48:32. https://www.Inllbra.com/de/agb - Open Access -


https://doi.org/10.14361/9783839445907
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

196 | Matrixiale Philosophie

Auch Speiseverbote konnen vor dem Hintergrund der Bedeutung der endo-
gamischen Tabus gesehen werden. Die Mitglieder ein und desselben Clans bil-
den, wie man sagt, ,,ein einziges Fleisch®, und in den Sprachen des Ostens von
Stidaustralien bezeichnet der Ausdruck fiir ,,Fleisch* auch das Totem. Aus dieser
fleischlichen Identifizierung von Clan und Totem entspringt die Regel der Exo-
gamie auf sozialer und des Speiseverbotes auf religidser Ebene.’*
Pflanzen und Tiere unterscheiden sich von Totemtieren oder Totempflanzen: Da

Profane

die ersten der Nahrung dienen, darf man die zweiten nicht essen, weil man damit
gleichsam sich selbst verzehren wiirde.”*

Das totemistische Verbot spiegelt wider, dass der totemistische Gegenstand
einer dueren Ordnung der (profanen) Gesellschaftsordnung angehért. Der Vor-
schriftscharakter des Tabus liegt in der Moglichkeit der Mitglieder der Gruppe,
die auBerordentliche Kraft des Totems nachzuahmen, was zur Folge hitte, dass
die Gesellschaft zur Auflésung kiime.**’ Das Tabu bedeutet also nicht eine ob-
jektive Furcht vor der Macht, sondern es verbietet, diese zu reizen und gebietet,
die Rache des Diamons zu beseitigen.””® In diesem Sinn gewinnt der Totem-
gegenstand heilige Macht. Er verkorpert die Liaison zwischen Auflen und Innen
und die Vorschrift, mit diesem Kontakt aufzunehmen; ihn anzufassen oder zu
beriihren setzt die Differenzierung innerhalb der Gruppe voraus, woraus sich
eine hierarchische Anordnung der Gesellschaft ergibt, eine Segmentierung.

Die urspriingliche Ubereinstimmung zwischen Heiligem und Unreinen®* hat
ihre Ursache darin, dass der totemistische Gegenstand nur zeit- und raumbe-
grenzt berithrt, konsumiert, zelebriert werden darf. In der Regel lassen sich die
Totems von der Gruppe nicht essen, aber weil sie heilig sind, konnen sie zweifel-
los in bestimmten mythischen Mahlzeiten vorkommen, und wir werden tatsich-

245 Vgl. C. Lévi-Strauss: Das Ende des Totemismus, S. 56.

246 Vgl. Sir Galahad: Miitter und Amazonen, S. 275-2771f.

247 Vgl. Ebd., S. 359.

248 Vgl. Wundt, Wilhelm: Religion und Mythus in Vélkerpsychologie, S. 308.

249 Freud: ,,Im Gegensatz hierzu leiten wir aus unseren Erorterungen miihelos ab, dass
dem Worte Tabu von allem Anfang an die erwéhnte Doppelbedeutung zukommt,
dass es zur Bezeichnung einer bestimmten Ambivalenz dient und alles dessen, was
auf dem Boden dieser Ambivalenz erwachsen ist. Tabu ist selbst ein ambivalentes
Wort, und nachtraglich meinen wir, man hétte aus dem Sinne dieses Wortes allein
erraten konnen, was sich als Ergebnis weitlaufiger Untersuchung herausgestellt hat,
dass das Tabuverbot als das Resultat einer Gefiihlsambivalenz zu verstehen ist“. S.
Freud: Totem und Tabu, S. 357f.

https://dol.org/10.14361/9783830445807 - am 14.02.2026, 11:48:32. https://www.Inllbra.com/de/agb - Open Access -


https://doi.org/10.14361/9783839445907
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Axiom Il | 197

lich sehen, dass sie manchmal als wahre Sakramente dienenm; das heif3t, sie
miissen zu sakralen Zeiten oder bei feierlichen Gelegenheiten verzehrt wer-
den251, wobei durch eine Stammeszeremonie eine Wiederidentifizierung mit dem
Totemtier oder der Totempflanze stattfindet.

Infolgedessen bewahrt die Totemmutter ihre Eigenschaft in einer sakralen
Ordnung: Sie ist die reine Mimese, in der Differenzen in einer vollstindigen und
absoluten Selbstheit znsammentreffen. Sie umfasst alle Differenzen, sie beinhal-
tet alle gemeinsamen Ahnlichkeiten und durch sie wird die Gleichheit zwischen
Totem und Individuum hergestellt, sodass sich in ihr Endogamie und Exogamie
treffen und sich eine doppelte Ordnung herausbildet: die Individuen fiigen sich
zu einer geschlossenen Gruppe zusammen, indem sie endogam zum Totem eine
Einheit herausbilden (genos). Sie werden als bunten Singularititen exogam zum
Totem (auBerhalb der Sippe) und innerhalb des Stamms (eidos.)

8.3 Okologische Episteme: eins mit der Umwelt sein

8.3.1 Totemistische Verwandtschaft und Prinzip der Ahnlichkeit

Die Verwandtschaft zwischen sozialer Einheit und AuBlenwelt fiihrt uns zu der
Frage, wie ein an der Auflenwelt orientiertes Bewusstsein eine kontinuierliche
Abstammungslinie im Einzelnen erreicht hat.”*> Wie bildet sich kollektives so-
ziales Bewusstsein nach aulen durch ein einzelnes Phdnomen, die Institutionali-
sierung der Gruppe durch eine Abstammungslinie?

Die Verbindung des kollektiven Bewusstseins mit der Aulenwelt wird in der
Sache vergegenstandlicht, wodurch die Gruppe mit dem AuBen Kontakt auf-
nimmt und sich von ihm ausdifferenziert. Bislang wurde vor allem auf die diffe-
rentiale Notation des Totems hingewiesen, nach der der Totemismus eine Ver-
bindung mit der AuBBenwelt vollbringt, um die Totemgenossenschaft von ande-
ren Totemsystemen abzugrenzen, auszudifferenzieren. In dieser Weise setzt er
Grenzen zwischen Umwelt / System, Totemgenossenschaft und anderen Totem-
genossenschaften fest, und diesen kommt in der Gruppe eine starke Bindungs-
funktion zu — doch immer innerhalb der Grenze und zugleich als Differenz zwei-

250 E. Durkheim: Die elementaren Formen des religiésen Lebens, S. 454-455.

251 Vgl. C. Lévi-Strauss: Die elementaren Strukturen der Verwandtschaft, S. 192.

252 Gehlen: ,,Wie hat ein an der Auflenwelt orientiertes Bewusstsein den abstrakten,
nichtsichtbaren Sachverhalt einer kontinuierlichen Blutslinie iiberhaupt erreicht, und
wie konnte man diesen abstrakten Sachverhalt wieder in den Status des Einzelnen
iibersetzen?*“ A. Gehlen: Urmensch und Spétkultur, S. 201.

https://dol.org/10.14361/9783830445807 - am 14.02.2026, 11:48:32. https://www.Inllbra.com/de/agb - Open Access -


https://doi.org/10.14361/9783839445907
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

198 | Matrixiale Philosophie

ter Ordnung anderen Gruppen gegeniiber. In dieser Weise ist der Totemismus
Institutionalisierung.

Das Totem aber gilt fiir die Formgebung der Systemdifferenz als mediale In-
stanz, welche die Verbindung zwischen Gruppe und AufBlenwelt vollbringt. In
diesem Sinn werden mittels des Totems zwischen Innen (Gruppe) und Auflen
Ahnlichkeiten wahrgenommen und eine neue Gattung errichtet, die innere und
duflere Arten -einschlieft: etwa Mensch-Tier oder Mensch-Pflanze. Ist die
Gleichheit in der Gruppe einmal durch ein Auflen festgelegt, lasst sich die To-
temgenossenschaft von anderen Totemgesellschaften ausdifferenzieren.

Frazer behauptet, dass das epistemologische Schema des Totemismus nicht
auf Differenz beruht, sondern auf einem verborgenen Ahnlichkeitsprinzip der
Natur.*”

danach Verbindungen zwischen verschiedenen Arten durch das Ahnlichkeits-

Als institutionelle Form der Genossenschaft erreicht der Totemismus

prinzip: Eine Gruppe verschmilzt mit einem totemistischen Beziehungsob-
jekt (grundsatzlich natiirliche Erscheinungen), sodass eine Verwandtschaft zwi-
schen ihm und der Gruppe entsteht. Diese Identifizierung mit dem AuBlen kodiert
zugleich die Ungleichheit, die der Gruppe innewohnt, ndmlich Geschlechtsunter-
schiede, Altersunterschiede etc. derart, dass die Gruppe zu einer Gattung wird,
durch die sie sich von anderen Gruppen unterscheidet, was die Voraussetzungen
fiir den Zusammenhang und die Aufteilung der Gruppe (oder die Form ihrer Dif-
ferenzierungssysteme) schafft.

Die innere Verbindung zwischen Totem- und Menschengattung ist bis dato
noch unklar, zum Teil aufgrund der Verwendung wissenschaftlicher Methoden,
durch die das eingefiihrte Klassifikationsmodell immer ,,fehlerhaft erscheint.
Wissenschaftliche Methoden scheinen sich nicht dazu zu eignen, das innere Sys-
tem des Totems als gattungskonstituierendes System zu untersuchen. Die
Schwierigkeit, ein Gliederungssystem zur Klassifizierung des Totemismus zu
entwerfen und den Totemismus universell zu definieren, besteht vor allem im
epistemologischen Rahmen und in der Fremdheit des Phdnomens aus westlicher
Sicht. Unter welchen Bedingungen lassen sich derartige Gattungen iiberhaupt
gliedern? Wie lésst sich die Klassifikation der Gattungen von Totems zusam-
menfassen? Und wie kann man eine Verbindung zwischen Totemgegenstéinden
und Menschen, Individuum oder Gruppe schaffen? Dieses wissenschaftliche
Problem ist so relevant, dass Lévi-Strauss selbst die Methode der betreffenden
Wissenschaftsdisziplin in Frage stellte.”>* Betrachten wir kurz dieses taxonomi-

253 Vgl. J. Frazer: Totemism and Exogamy. Hamburg: Severus, 2011.
254 Vgl. C. Lévi-Strauss: Das Ende des Totemismus, S. 50.

https://dol.org/10.14361/9783830445807 - am 14.02.2026, 11:48:32. https://www.Inllbra.com/de/agb - Open Access -


https://doi.org/10.14361/9783839445907
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Axiom I | 199

sche Problem des Totemismus, um die strukturelle Beschaffenheit des Phéno-
mens zu verstehen.

Die Komplexitdt der Erscheinungsformen ,,Totem* hat wissenschaftlich zu
keiner klaren Klassifikationssystem gefiihrt, in der Natur und Kultur korrelieren
und wo die Systeme Mensch und Tier differenziert wahrgenommen werden; es
ist also kein homologes System entstanden, um das ,,natiirliche und soziale Uni-
versum in der Form einer organisierten Totalitit“ begreifbar zu machen.*”

Von einer funktionalistischen Perspektive aus untersucht Malinowski das
Problem der Verbindung zwischen dem, was nicht menschlich ist und dem Men-
schen und spricht von einem System of magical co-operation in dem Sinne, dass
verwandtschaftliche Beziehungen Erscheinungsformen der Natur kontrollieren.
Dies aber ist nicht ,,das Ergebnis des Nachdenkens des primitiven Menschen
iiber geheimnisvolle Phanomene®, sondern ,,eine Mischung aus utilitaristischer
Sorge um die notwendigsten Dinge seiner Umgebung und die Beschéftigung mit
Dingen, die seine Einbildungskraft anregen und seine Aufmerksamkeit erwe-
cken, wie schéne Vogel, Reptilien und gefihrliche Tiere.“**® Dennoch iibt die
Funktionalismusschule, fiir die Malinowski steht, Kritik daran, dass der Funk-
tionssinn des Totemismus nicht mit den Motiven zusammenfillt, die zum Tote-
mismus hinfiihren.”” Obwohl die sogenannte ,,magische Erfahrung® ein pragma-
tischen Zwecken dienendes magisch-6konomisches Verhaltensinstrumentarium
darstellt, widerspriche dieses nicht einer animistischen Vorstellung.”®

Nach Emile Durkheim geht die totemistische Einheit daraus hervor, dass die
Mitglieder einer Gruppe in einem Totemkult vereint sind. Sie sind zwar verbun-
den durch einen geheimnisvollen Geist, ,,dessen Herrschaft {iber die Welt und

255 Der Totemismus liefert einen idealen Modus operandi, der die Funktion erfiillt, die
Kulturwirklichkeit der Gruppe durch begriffliche Transformation (und vermittels to-
temistischer Metaphorik) formal mit der Erscheinungswelt von Natur und Kosmos
zu korrelieren, um beide Erfahrungssysteme, die lediglich als homolog postuliert, de
facto jedoch als widerspriichlich wahrgenommen werden, miteinander in Einklang
zu bringen und so das ,,natiirliche und soziale Universum in der Form in einer orga-
nisierten Totalitdt” begreifbar zu machen, vgl. Lévi-Strauss, Claude: Le Totemism
aujord’hui, Paris: Presses Universitaires de France 1962.

256 B. Malinowski: Magie, Wissenschaft und Religion und andere Schriften, S. 6.

257 Gehlen: ,,Der Funktionssinn einer Institution, die sich herausstellende ZweckméBig-
keit ihres Funktionierens, die dann allerdings aufgegriffen und ausgebaut werde
kann, ist nicht identisch mit den Motiven, die zu jener Institution hinfiihrten.” A.
Gehlen: Urmensch und Spétkultur, S. 201

258 Vgl. B. Malinowski: Magie, Wissenschaft und Religion, S. 5.

https://dol.org/10.14361/9783830445807 - am 14.02.2026, 11:48:32. https://www.Inllbra.com/de/agb - Open Access -


https://doi.org/10.14361/9783839445907
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

200 | Matrixiale Philosophie

iiber ihn selbst er anerkannt hat und mit dem er sich vereint fiihlen méchte“zsg,

doch nicht durch die Anwesenheit eines Gottes.”®® Dass diese Einheit des Totems
iibernatiirliche Merkmale aufweist (allgemeine Charakteristika der Reli-
gion) setzt voraus, dass zunéchst eine natiirliche Ordnung etabliert wurde.

Bei feierlichen Ereignissen, etwa bei einer Geburt, einem Initiationsritual
oder bei Bestattungen, kommt die Identifizierung mit dem Totem durch Worter
und Zeichen zum Ausdruck. Sie werden begleitet von Ténzen, bei denen die An-
gehorigen des Totems die Bewegungen von Tieren imitieren. Jedes Clan-
Mitglied trdgt ein heiliges Zeichen in der Absicht, mit dem Tier eins zu sein.
Tiersein und Menschsein kommen zu einer Verschmelzung (Summe zweier We-
senheiten: Tier und Mensch),*®' die manche Anthropologen als doppelseitig
(Verschmelzung, aus der weder Mensch noch Tier resultiert) interpretiert ha-

262
ben.

8.3.2 Sozioreligidse Aspekte des Totemismus

Emile Durkheim beschreibt in seinem Buch ,,Die elementaren Formen des reli-
gidsen Lebens* primitive Religionen, indem er die grundsétzlichen Erscheinun-
gen religiosen Ausdrucks in verschiedenen Kulturen untersucht. Durkheims Ab-
sicht, den Totemismus als ethnologisch-historisches, strukturelles Faktum von
Gesellschaften zu behandeln, sollte vor allem einem besseren Verstindnis der
Religionen dienen, das heif3t, Durkheim interessierte sich fiir den Totemismus,
insofern dieser zu den grundlegenden Elementen des religiosen Lebens gehor-
te.”” Seine religionssoziologische Betrachtung vertritt die These, dass der Tote-
mismus die elementarste und urspriingliche Form der Religion sei.

259 Ebd., S.51.

260 Ebd., S.55.

261 Nach Durkheim gibt es keine Seele und keinen Geist, sondern das menschliche We-
sen ist gedoppelt in zwei Dimensionen. Ebenso wie fiir die Wilden Vorstellungen im
Wachen und im Traum den gleichen Wert haben, leitet sich aus diesen wiederholten
Erfahrungen die Idee ab, dass in jedem von uns ein Double existiert, ein anderes Ich,
das unter bestimmten Umstinden die Macht hat, den Organismus, in dem es behei-
matet ist, zu verlassen und auf Wanderschaft zu gehen. Vgl. E. Durkheim: Die ele-
mentaren Formen des religiosen Lebens, S. 81.

262 Vgl. C. Lévi-Strauss: Die elementaren Strukturen der Verwandtschaft, S. 199.

263 Durkheim: ,,Ob der Totemismus mehr oder weniger verbreitet ist, ist in unseren Au-
gen zweitranging. Er interessiert uns, weil wir bei seinem Studium solche Zusam-
menhinge zu entdecken hoffen, die uns das, was die Religion ist, besser versténdlich

machen.* E. Durkheim: Die elementaren Strukturen der Verwandtschatft, S. 137.

https://dol.org/10.14361/9783830445807 - am 14.02.2026, 11:48:32. https://www.Inllbra.com/de/agb - Open Access -


https://doi.org/10.14361/9783839445907
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Axiom Il | 201

Der Totemismus umfasst danach rituelle Praktiken und Glaubensinhalte, die
ihn als Totemreligion ausmachen.”® Totemistische Rituale erfiillen die Aufgabe,
sakrale und profane Dinge und Beziehungen zu demarkieren. Das Totem umfasst
nach Durkheim einen Bezug zur Aullenwelt, der eine religiose Beziehung be-
schreibt, da er eine Beziehung zum Heiligen herstellt. In diesem Sinn lédsst das
religiose Element des Totemkults sich in Verbotsvorschriften identifizieren, die
die innere Relation zwischen Auflen- und Innenwelt der Gemeinschaft festset-

2% Die heiligen Dinge werden durch das Verbot geschiitzt, und die profanen
266

zen
miissen von ihnen Abstand halten.”™ Nach diesem Prinzip werden auch die
Codes des Rechtssystems festgelegt, wobei die Integration der Differenz eine
konstitutive Einheit héherer Ordnung etabliert.”®’

Wihrend die sozialen Aspekte des Totemismus in der Aufteilung des Stam-
mes in kleinere Einheiten bestehen (Clans, Gentes oder Sippen) hat der Tote-
mismus zugleich die Aufgabe, in der Gesellschaft als integrale Kraft zu wirken.
Dieses kohisive Biindnis wird durch eine urreligiose Kraft animiert, und dies
liegt daran, dass der Totemismus ein religidses System von Glauben und Zere-
monien darstellt. Man kann die primitive Familienorganisation nicht verstehen,
ehe man nicht die primitiven religiosen Ideen kennt, deren Prinzip sie folgt.

264 Durkheim: ,,.Da jede Religion aus Vorstellungen und rituellen Praktiken besteht,
miissen wir hintereinander den Glauben und die Riten behandeln, die der Totemreli-
gion eigen sind. Zweifellos sind diese beiden Elemente des religiosen Lebens zu eng
verbunden, als dass es moglich wire, sie reinlich zu trennen.* Ebd., S. 143.

265 Durkheim erwihnt auch, dass Lang selbst zugibt, dass die ,,Totemgegenstinde mit
religiosem Respekt behandelt werden, dass besonders das Tierblut wie das Men-
schenblut Gegenstand vielfdltiger Verbote, oder wie er sagt, von Tabus ist, diese
mehr oder weniger verspitete Mythologie nicht erkldren kann.“ Vgl. Ebd., S. 276f.

266 M. Eliade: Das Heilige und das Profane, 2008.

267 Durkheim: ,,Heilige Dinge sind, was die Verbote schiitzen und isolieren. Profane
Dinge sind, worauf sich diese Verbote beziehen und die von den heiligen Dingen
Abstand halten miissen. Jede homogene Gruppe von heiligen Dingen oder sogar je-
des heilige Ding von einiger Bedeutung bildet ein Organisationszentrum, um das
eine Gruppe von Uberzeugungen und Riten oder ein Sonderkult kreisen. Es gibt kei-
ne Religion, wie einheitlich sie auch sei, die nicht eine Pluralitdt von heiligen Dinge
anerkennt.* Durkheim: Die elementaren Strukturen der Verwandtschaft, S. 671.

https://dol.org/10.14361/9783830445807 - am 14.02.2026, 11:48:32. https://www.Inllbra.com/de/agb - Open Access -


https://doi.org/10.14361/9783839445907
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

202 | Matrixiale Philosophie

9. PROPOSITIO llI:
DIE MUTTER IST DAS ZEICHEN DES VERLUSTES
DER GEBARMUTTER

Diese Propositio richtet sich auf die Figur der Mutter im Zusammenhang mit der
Gebédrmutter und beruft sich auf ihre negative Referenz, das Verlassen des intra-
uterinen Lebensraumes. Die intrauterine Sphére, {iber die wir keine Erinnerung
und kein Gedéichtnis bewahren, kommt ins Bewusstsein als eine verlassene Ni-
sche. Nur im Alterititsbezug zur allomiitterlichen Instanz ladsst die Welt sich be-
wohnen und ertragen — als zunéchst fremder Ort, der ,,beheimt™ werden muss.
Unter diesem Vorzeichen kann der vorgeburtliche Lebensraum durch Verlust
gedacht werden — und nur, wenn er in einer Alterititsrelation zum Mutter-
Signifikanten steht.

Dariiber hinaus steht die Mutter in Anlehnung an biologische Beweise der
Neotenie im Verhiltnis zur Gebarmutter, die eine unmittelbare Verbindung zwi-
schen fotaler Entwicklung und Menschwerdungsprozess darstellt. Infolgedessen
wird sie mit der fotalen Entwicklung in Verbindung gebracht, wobei ihr mensch-
lich-innenweltlicher Charakter den Ausgleich zum friih verlassenen fotalen Le-
bensraum schafft.

Ich beziehe mich im Folgenden auf eine Beschreibung der Archidologie miit-
terlicher Zeichen und ihre Entwicklung in der Altsteinzeit, um eine Kritik der
Reprisentation weiblich demarkierter Figlirchen durchzufiihren — unter dem Pos-
tulat, dass das Signifikant Mutter den Verlust der Gebdrmutter zur Bedeutung
bringt. Die allerersten Zeugnisse menschlicher Existenz lassen sich von der Kul-
tur- und Kunsttheorie als weiblich demarkierte Reprédsentationen identifizieren.
Diese Propositio widmet sich einer kritischen Analyse dieser Aussage — kritisch
in dem Sinne, dass unter der Perspektive der matrixialen Systematik die Mutter
als Zeichen eines Verlustes auftritt. Daher darf bei der kunsthistorischen Herme-
neutik der Mutterfunde nicht vernachldssigt werden, dass diese, jenseits der An-
wesenheit der mitterlichen Instanz, die Abwesenheit einer Umwelt darstellen
konnten. In diesem Sinne zeigt die hier durchgefiihrte kritische Interpretation
archéologischer Funde die Korrelation zwischen miitterlich dargestellter Figur
und Verlust gebarmutterlichen Lebensraums.

https://dol.org/10.14361/9783830445807 - am 14.02.2026, 11:48:32. https://www.Inllbra.com/de/agb - Open Access -


https://doi.org/10.14361/9783839445907
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Axiom II | 203

10. Kontext Altsteinzeit:
Die Zeit der Mutter-Mensch-Armut

10.1 Fortbewegende Genossenschaft und mobile Behausung

An dem bekannten préihistorischen Wohnplatz Choukoutien fand man eine Feu-
erstelle. Die Archéologin Doris Jonas deutet diesen Befund dahingehend, dass
dort stindige Feuer unterhalten wurden, sowohl als eine Art von ,,Riickversiche-
rung® in der Dunkelheit der Hohle als auch zur Erzeugung von Wirme. Allge-
mein wird angenommen, dass die frithen Menschen ihre Intelligenz zur willentli-
chen Entziindung von Feuer mobilisierten, wenn sie durch allmdhliche Ausbrei-
tung in Zonen vordrangen, wo winterliche Verhiltnisse herrschten.”*® Als Fix-
punkte der nomadischen Strecke sind die sogenannten ,,Feuersiedlungen auf
Schutz angewiesen; Nahrungsbeschaffung und Suche nach Schutz bestimmen
die RegelmiBigkeit einer Wegstrecke.”® Das regelmiBige Verkehren an einem
Ort guter Beute markiert bestimmte Wanderwege, wobei das periodische Durch-
streifen durch rhythmische Einteilungen (Jahreszeiten) markiert wird.””® Das
Tragen des Feuers von einem Platz zum anderen stellt dabei eine Kultur der mo-
bilen Behausung dar, denn als Schutztechnik erzeugt es die insulative Wirkung
eines inneren Klimas. Jonas beschreibt das Feuer als einen matrilokalen Stand-
ort, um den herum sich die Menschen auf der Suche nach Schutz und Wirme
gegen die erste Natur gruppieren.”’' Was bedeutete in der Altsteinzeit Matriloka-
litat?

268 Jonas: ,,Es kann keinerlei Zweifel dariiber herrschen, dass solche Homo-Erectus-
Populationen schon lange mit dem Feuer vertraut waren. Es gibt viele natiirliche
Ursachen und Vorkommen fiir Feuer.“ D.F. Jonas.: ,,Die Hohle selbst in D.F. Jo-
nas/D. A. Jonas/R. Fester (Hg.), Die Kinder der Hohle., S. 18.

269 Leroi-Gourhan: ,,Die Nahrungsbeschaffung ist an eine profunde Kenntnis der tieri-
schen und pflanzlichen Lebensraume gebunden; das alte Bild von der umherirrenden
primitiven ,Horde* ist mit Sicherheit falsch: eine gewisse Verschiebung des Territo-
riums einer Gruppe ist moglich, eine zufillige und brutale Emigration ist gleichfalls
moglich, die normale Situation besteht jedoch in der ldngeren Frequentierung eines
Territoriums, in dem samtliche Erndhrungsmoglichkeiten bekannt sind.“ A. Leroi-
Gourhan: Hand und Wort, S. 194.

270 Vgl. ebd., S. 393.

271 Vgl. Jonas: Die Hohle selbst, S. 21.

https://dol.org/10.14361/9783830445807 - am 14.02.2026, 11:48:32. https://www.Inllbra.com/de/agb - Open Access -


https://doi.org/10.14361/9783839445907
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

204 | Matrixiale Philosophie

10.1.1 Luxuriéses Leben und UbermaR der Gaben der Erde

Der Ethnologe Marshall Sahlins bezeichnet die paldolithischen Gesellschaften
der Jager und Sammler als ,urspriingliche Uberflussgesellschaften.“’* Sahlins
zeigt im Widerspruch zu dem, was die ,,neolithische Ideologie**” aussagt (da-
nach mussten die Jager schwerer arbeiten als Ackerbauern oder Hirten), dass sie
im Durchschnitt nur zwei bis vier Stunden tiglich mit der Zubereitung von Nah-
rung beschéftigt waren. Mag es auch iiberzeichnet sein, Jiger und Sammler als
urspriingliche Uberflussgesellschaft zu charakterisieren, deutet doch manches
darauf hin, dass Jager und Sammler im Vergleich zu Bauern und Hirtennomaden
weniger arbeiten mussten, um ihre Existenz zu sichern. Die Okonomie der Alt-
steinzeitkultur setzt sich zusammen aus einer gleichgewichtigen Beziehung zwi-
schen Fortpflanzungserfolg (Wachstum der Sippe), Nahrungsversorgung und
Markierung des Territoriums. Vorrdtige Nahrung zum Wachstum des Clans, Ter-
ritorium (das die periodische Nutzung nach der Suche nach Schutz und Nahrung
der Wandergruppe bestimmt) und Fortpflanzung bilden damals die drei grundle-
genden Bedingungen, unter denen sich Gruppen stabilisieren und wachsen.””*
Wie stark wirkt die miitterliche Instanz auf die Stabilisierung der Gruppe in der
Altsteinzeit? Und inwiefern ist die insulative soziobiologische Inmunitétssuche
des sozialen Kerns auf ihre Figur gerichtet?

272 Shalins: ,,Obwohl die Zivilisation seit der ,neolithischen Revolution® stetig Fort-
schritte machte, sank die Lebensqualitdt und das Bewusstsein dariiber, dass das Le-
ben im wesentlichen miihselig und leidvoll war, fithrte im ersten vorchristlichen
Jahrtausend zur Entwicklung von Weltanschauungen, die spdter von Nietzsche als
die ,bisher grofiten Attentate auf das Leben‘ bezeichnet werden sollten. Auf der
einen Seite entstanden die ,Transzendenzideologien‘, in denen einem jenseitigen
oder einem kiinftigen Leben ungleich groerer Wert beigemessen wurde als dem,
welches die Menschen in Wirklichkeit fiithrten und auf der anderen Seite artikulierte
sich die ,Weltfluchtideologie‘, in der das Leben iiberhaupt abgewertet und verneint
wurde.” M. Sahlins: Kultur und praktische Vernunft, S. 12.

273 Dazu Wesel: ,,Die Uberzeugung vom harten Lebenskampf der Jiger ist sehr alt. In
der Antike war sie schon verbreitet. Adam Smith war dieser Meinung. Schlief8lich
ist sie eingegangen in die Evolutionstheorie des 19. Jahrhunderts. Im 20. Jahrhundert
wurde sie von den Archdologen iibernommen. Das allgemeine Schlagwort stammt
von Gordon Childe. Der grofle Sprung nach vorn sei erst in der Jungsteinzeit mit
dem Ackerbau gelungen, in der ,neolithischen Revolution‘, wie er sie genannt hat
(Childe 1956)“. U. Wesel: Der Mythos vom Matriarchat, S. 79.

274 Vgl. A. Leroi-Gourhan: Hand und Wort, S. 344-348.

https://dol.org/10.14361/9783830445807 - am 14.02.2026, 11:48:32. https://www.Inllbra.com/de/agb - Open Access -


https://doi.org/10.14361/9783839445907
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Axiom Il | 205

10.2 Anatomische Revolution zwischen Homo Neandertaler und
Homo Sapiens

Die Erforschung der stufenweisen Gesamtentwicklung der Homo-Abstammung
und der evolutiven Herausbildung des modernen Menschen beriihrt die zentrale
anthropologische Frage nach der Menschwerdung. Dieser Vorgang bringt das
auch im modernen Menschen noch bewahrte Merkmalsgefiige und neu auftre-
tende Eigenschaften hervor, die ausschlieSlich der Art Sapiens unter der Gattung
Homo zugeschrieben werden. In diesem Zusammenhang wird eine nahe Ver-
wandtschaft zwischen Anthropoiden und Menschen und den Vorfahren moder-
ner Menschen festgestellt; zugleich wird nach dem wesentlichen Merkmal des
Menschen als Form und Organismus gesucht.*”

Aus morphogenetischer Sicht besteht die Besonderheit des modernen Men-
schen darin, seine Organe nicht umweltspezifisch angepasst zu haben. Im Ver-
gleich zu anderen tierischen Lebewesen (konkret: seine Vorfahren und Artver-
wandten) bildet sich die These, dass sich die Sonderstellung des Menschen mor-
phologisch auf unspezialisierte Formen der Organe und auf einen Mangel an
umweltspezifisch angepassten Organen®’® griindet. Unter spezialisierten Formen
werden dabei Formen verstanden, die einen Endzustand der Entwicklung er-
reicht und sich spezifisch an die Umwelt angepasst haben. Hochentwickelte Spe-
zialisierung aber bedeutet zugleich einen Prozess, bei dem spezialisierte Organe
bzw. Korperteile im Zusammenhang mit dem gesamten Organismus betroffen
sind. Ein unspezialisiertes Organ ldsst sich durch eine Fiille von Mdoglichkeiten
charakterisieren, die durch Anpassungsvorgénge an die Umwelt spezialisiert und
herausgebildet werden.””’

Die Unspezialisiertheit der menschlichen Organe (oder, nach einem bekann-
ten Ausdruck Gehlens, der ,,Organmangel®) ldsst sich auf zwei Ebenen deuten —
einerseits aus ontogenetischer Sicht in dem Sinne, dass sich die menschliche

275 Der sich der Evolution des Menschen widmende Anatom Louis Bolk stellt ins Zent-
rum der Menschenwerdung die Variationen der Formen in der morphogenetischen,
wesentlich menschlichen Entwicklung.

276 Vgl. A. Gehlen: Die morphologische Sonderstellung des Menschen in: Der Mensch.
Seiner Natur und seine Stellung in der Welt. S. 95.

277 Gehlen: ,,Unter Spezialisierung ist zu verstehen der Verlust der Fiille der Moglich-
keiten, die in einem unspezialisierten Organ liegen, zugunsten der Hochentwicklung
einiger dieser Moglichkeiten auf Kosten anderer. Da wo wir Riickentwicklungen ha-
ben, sind diese immer in Spezialisierungsvorgiange eingebaut: der Daumen der Anth-
ropoiden, die ,Flossen® des Pinguis oder die bei vielen Schmarotzern als iiberfliissig

verschwundenen Eingeweide sind die Beispiele.” Ebd., S. 96.

https://dol.org/10.14361/9783830445807 - am 14.02.2026, 11:48:32. https://www.Inllbra.com/de/agb - Open Access -


https://doi.org/10.14361/9783839445907
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

206 | Matrixiale Philosophie

Embryonalentwicklung durch unentwickelte embryonale Zustinde kennzeichnen
lasst, andererseits aus phylogenetischer Perspektive in dem Sinne, dass der
Mensch bei einem anatomischen Vergleich mit dem Homophylum als primitiv
oder archaisch scheint.””®

Die Abstammungslehre setzt sich mit dem Problem auseinander, ob die Ho-
minisiation, das heiit die Herausbildung jener Merkmale, die im modernen
Menschen zu finden sind, einen Vorgang darstellt, der zum Verlust der Speziali-
sierung der Formen gefiihrt hat oder ob die Unspezialisiertheit der Organe Resul-
7 Zur Beantwortung

dieser Frage untersucht der Anatom Louis Bolk die morphologischen Besonder-

tat eines Endziels der organischen Entwicklung darstellt.

heiten der Hominiden im Vergleich mit vorangegangenen Menschenarten und
anderen Primaten. Er behauptet, dass das Wesentliche des Menschen aus phylo-
genetischen Sicht (der aufrechte Gang, die Verdnderung des Beckenkanals, die
Labia minora bei der Frau, die ventral gerichtete Lage der Geschlechtsspalte bei
der Frau, die Vergroflerung des Neocortexs im Bereich der GroBhirnrinde, die
Reduzierung der Behaarung und der Pigmentverlust, die Form der Ohrmuschel
sowie die Persistenz der Schidelndhe) als Ergebnis einer Entwicklungshemmung
in der evolutiven Herausbildung menschlicher Formen besteht. Die anatomi-
schen und morphogenetischen Merkmale der Entwicklung des Menschen wur-
den auch fotale Retardation genannt, worunter die Zuriickhaltung der morpho-

278 Gehlen: ,,Die Organméngel oder Organbesonderheiten des Menschen sind also unter
der Leitidee des ,Unspezialisierten® zu betrachten und sind dann, positiv ausge-
driickt, Primitivisten. Diese sind entweder ontogenetisch, d. h. der Mensch bewahrt
und konserviert auch als Erwachsener Fotalzustinde oder phylogenetisch: die ver-
gleichend anatomische Forschung ergibt, da8 das menschliche Organ in der dann er-
scheinenden entwicklungsgesetzlichen Konstruktion an den Anfang gehort, also
primitiv (,geologisch alt‘) ist.“ Ebd., S. 95f.

279 Gehlen: ,,Als primir, also die eigentliche Sonderstellung des Menschen begriindende
Merkmale werden dagegen die folgenden namhaft gemacht: die Orthognathie
(=Unterstellung des Gebifiteils unter den Hirnteil), die Unbehaartheit, Pigmentver-
lust in Haut, Haaren und Augen, die Formen der Ohrmuschel, die Mongolenfalte,
die zentrale Lage des Foramen magnum, hohes Hirngewicht, Persistenz der Sché-
delnidhte, die Labia maiora beim Weibe, der Bau von Hand und FuB3, die Formen des
Beckens, die ventral gerichtete Lage der Geschlechtsspalte beim Weibe. Alle diese
Eigenschaften sind Primitivismen in einem sehr besonderen Sinn: sie sind perma-
nent gewordene fotale Zustdnde oder Verhiltnisse, mit anderen Worten, ,Form-
eigenschaften oder Formverhéltnisse‘, welche beim Fetus der iibrigen primaten vor-
iibergehend sind, sind beim Menschen stabilisiert.“ Ebd., S. 115.

https://dol.org/10.14361/9783830445807 - am 14.02.2026, 11:48:32. https://www.Inllbra.com/de/agb - Open Access -


https://doi.org/10.14361/9783839445907
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Axiom Il | 207

genetischen Entwicklung bestimmter Organe und anatomischer Merkmale im
Vergleich zu den iibrigen Primaten und Menschenarten zu verstehen ist. Unter
der Vielzahl der Anpassungen des menschlichen Skeletts zur Stabilisierung des
aufrechten zweibeinigen Gangs ist eine Besonderheit im Bereich der Beckengiir-
tel zu erwdhnen: Der weibliche Homo Sapiens besitzt im Vergleich zu den iibri-
gen Menschenarten einen engeren Beckenkanal, durch den der Fetus bei der Ge-
burt hindurchgelangen muss.”* Diese anatomische Verénderung ruft eine Friih-
geburtlichkeit hervor, aufgrund der die menschlichen Neugeborenen mit unrei-
fen, unspezialisierten Organen und einer umweltunspezifischen Anatomie zur
Welt kommen.

Ein Beispiel fiir diese extrauterine morphogenetische Unbestimmtheit ist die
GehirngroBe: Das Gehirn eines neugeborenen Homo Sapiens ist viel kleiner als
das eines Neugeborenen anderer Menschenarten und Primaten. Wiahrend die Ge-
hirngroBe eines Homo-Sapiens-Babys 28 Prozent der GehirngroBe eines Er-
wachsenen erreicht, wurden die Homo-Erectus-Babys mit rund 35 Prozent der
GehirngroBe eines Erwachsenen geboren, und bei einer noch frither entstandenen
Menschenart, dem Austrolopitecus Afarensis, erreicht das Gehirn 70 Prozent des
Gehirnvolumens des ausgewachsenen Artgenossen.”®' Die Breite des Beckenka-
nals zeigt dabei ein proportionales Verhaltnis zur GehirngréBe des Embryos, da
die den Homo Sapiens charakterisierende Verengung des Beckenkanals eine
Friihgeburtlichkeit bedingt, sodass das menschlich-weibliche Becken keinen
Platz mehr zu einem weiteren Wachstum des Gehirnvolumens bietet.

Die friihgeburtliche Unbestimmtheit menschlicher Organe bedeutet also
unter anderem, dass das Gehirnwachstum nachgeburtlich vollbracht wird. Im
Vergleich mit anderen Primaten erreicht das Gehirn aufgrund des neuen Milieus,
in dem das morphogenetische Wachstum fortgesetzt wird (der Welt) ein auf3er-
ordentliches AusmaB. Die extrauterine Fortsetzung der morphogenetischen Her-
ausbildung setzt eine Instanz voraus, bei der diese Entwicklung der Formgestal-
tung gelingt, da ein frithgeborenes Wesen auf Totalversorgung angewiesen ist.
Diese Instanz aber ist nichts anderes als die Mutter, sind (allo)miitterliche Krifte,
durch die der Entwicklungsprozess des Neugeborenen in eine soziokulturelle

280 Vgl. Simpson, S. W/Quade, J./Levin, N. E u. a.: ,,A Female Homo erectus Pelvis
from Gona, Ethiopia“. In: Science, 322/5904 (2008), S. 1089 —1092. Siche:
http://stoneageinstitute.org/pdfs/Gona_Pelvis_Science_paper.pdf vom 07-06-2014.

281 Vgl. Coqueugniot, H./Hublin, J. J. u. a.: ,,Early brain growth in Homo erectus and
implications for cognitive ability”. In: Nature, 431 (2004), S. 299-302. Siche:
http://www.nature.com/nature/journal/v431/n7006/full/nature02852.html vom 07-
06-2014.

https://dol.org/10.14361/9783830445807 - am 14.02.2026, 11:48:32. https://www.Inllbra.com/de/agb - Open Access -


http://stoneageinstitute.org/pdfs/Gona_Pelvis_Science_paper.pdf
http://www.nature.com/nature/journal/v431/n7006/full/nature02852.html
https://doi.org/10.14361/9783839445907
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/
http://stoneageinstitute.org/pdfs/Gona_Pelvis_Science_paper.pdf
http://www.nature.com/nature/journal/v431/n7006/full/nature02852.html

208 | Matrixiale Philosophie

Umgebung eingebettet wird, in der, wie im Axiom I dargestellt, die Mutter eine
hervorragende Rolle bei der Weltbildung spielt.

Friihgeburtlichkeit bringt den ,,Juxuridsen Vorteil, dass das Neugeborene in
einer Welt ankommt, zu deren Bejahung Fiirsorge (Mitsein) notwendig ist, was
eine Alteritdt voraussetzt. Menschwerdung setzt zwingend die Sorge einer (al-
lo)miitterlichen Instanz voraus, ohne die das Leben des Kindes nicht haltbar wé-
re. Das menschliche Leben zeigt also offenbar nur dann die Tendenz, ,,weiterle-
ben zu wollen®, wenn eine Alteritit da ist, die eine kiinstlich-insulative Umwelt
zur Fortsetzung der morphogenetischen Entwicklung bietet.

In dieses System von ontogenetischen Korrelationen zu unserer Lebensform gehort auch
die zeitliche Gliederung der Wachstums- und Reifeperiode hinsichtlich ihrer uterinen und
der extrauterinen Phase. Verglichen mit allen Sdugern von entsprechend hohem Zerebrali-
sationsgrade ist unsere Uterinperiode kurz, die extrauterine etwa um ein volles Jahr nach
,riickwirts® verlangert. Wahrend beim hoheren Sduger die entscheidende Kérperformung
und Strukturbildung intrauterin abgeschlossen wird und das Neugeborene als kleines Ab-
bild der Art zur Welt kommt, so wird bei uns das Heranbilden zu typischer Haltung, Be-
wegungsart und Kommunikationsform in einzigartiger Weise in den Sozialkontakt einge-

ordnet und von ihm mitbestimmt.?*?

Zusammenfassend kann aus diesem Axiom die Hypothese abgeleitet werden,
dass ein Zusammenhang zwischen intrauteriner und extrauteriner Bildungskraft
ex negativo existiert: Je unspezialisierter die Organe und Formen der fétalen
Entwicklung sind, umso groBer ist der Bedarf nach einem extrauterinen Bil-
dungstrieb, der zur Fortsetzung der organischen Formen herausfordert.

Ebenso kann vermutet werden, dass die gebdrenden Frauen der Altsteinzeit
anatomisch ,,umweltspezifischere* Kinder gebaren als beim Homo Sapiens, ergo
die Bediirftigkeit nach miitterlicher Sorge dort in geringerem Ausmal} gegeben
war. In dieser Hinsicht besteht aus evolutiver Sicht eine generative Logik zwi-
schen Gebarmutter und Mutter, beide Kernbedeutungen des Begriffes Matrix.
Hat das Fetalisationsstadium eines Lebewesens reife Formen erreicht, dann ist
dieses Lebewesen angewiesen auf eine ,,mutterarme Welt®; ist demgegeniiber
das fotale Stadium eines Wesens (Homo Sapiens) jedoch bei der Geburt noch
unreif, ist es auf eine ,,mutterreiche* Welt angewiesen.

282 A. Portmann: Biologische Fragmente zu einer Lehre vom Menschen, S. 24.

https://dol.org/10.14361/9783830445807 - am 14.02.2026, 11:48:32. https://www.Inllbra.com/de/agb - Open Access -


https://doi.org/10.14361/9783839445907
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Axiom Il | 209

11. Neotenie als fotale Wende

11.1 Homo Sapiens — Tempo des Fotus:
Entschleunigung der Zeitachse der Weltlosigkeit

Der von Louise Bolk zur Aufkldarung der Menschwerdung dargestellte Evolu-
tionsbegriff weist auf eine phylogenetische Kontinuitétslinie zwischen dem Ho-
mo und dem Menschen verwandte, nicht menschliche Tierarten wie etwa Prima-
ten hin.”® Die anatomischen Ahnlichkeiten und Unterschiede zwischen eingebo-
renen verschiedenen Tierarten werden untersucht, und diese komparatistische
Analyse fiihrt zu dem Ergebnis, dass die Kontinuititslinie der fotalen Phase in zu

* Der revolutioniire Ansatz Bolks liegt darin,

vergleichenden Tierarten liegt.
dass im Hintergrund der anatomischen Gemeinsamkeiten und Differenzen zwi-
schen Arten eine fotale Synchronisierung steht, die Artunterschiede bestimmt.
Bolk zeigt, dass die fotale Phase eines Primaten®® einem voriibergehenden Sta-
dium entspricht, das beim Menschen gleichsam permanent stabilisiert ist. Das
heiflt, dass die ,,wesentliche Gesamtverfassung der Homo Sapiens® im ,,fotalen
Charakter der Formen* besteht.”*

chen Organismus gehen auf einen ,,Konservativismus“ embryonaler Merkmale

Die unspezialisierten Merkmale des menschli-

zuriick®’, wobei die Entwicklung der Formeigenschaften bei der Fotalentwick-

283 Vgl. Gehlen iiber den Begriff Neotenie bei Louise Bolk: ,,Bolk gibt von vornherein
die nahe Verwandtschaft von Anthropoiden und Menschen zu, ja auch die Abstam-
mung der letzteren von affendhnlichen Vorfahren, betont jedoch eindringlich die
Notwendigkeit, den Menschen selber zum Ausgangspunkt der Fragestellung zu ma-
chen, indem er diese Frage formuliert: ,Was ist das Essentielle des Menschen als
Organismus, und was ist das Wesentliche des Menschen als Form?*“ A. Gehlen: Der
Mensch, S. 114.

284 Vgl. Bolk: Vergleichende Untersuchungen an einem Fetus eines Gorillas und eines
Schimpanse, in: Ztschr. f. Anat. u. Entw.-Gesch. 81, 1926, sowie in der selbstindig
erschienenen Schrift ,,Das Problem der Menschwerdung®, Jena 1926, in: Gehlen,
ebd., S. 114.

285 Gehlen: ,,Die Faktoren, welche die Entstehung des Menschen bedingt haben, kdnnen
keine duferen, sondern miissen innere gewesen sein: er ist das Resultat einer be-
stimmt gerichteten Umbildung, auf die man alle typisch menschlichen Eigenschaften
als auf dieselbe Ursache zuriickfiihren muB3. Als solche sieht der Forscher eine all-
gemeine menschliche Verzogerung oder Retardation der Entwicklung an.” Ebd., S.
115.

286 Vgl. ebd., S. 115.

287 Vgl. ebd., S. 132ff.

https://dol.org/10.14361/9783830445807 - am 14.02.2026, 11:48:32. https://www.Inllbra.com/de/agb - Open Access -


https://doi.org/10.14361/9783839445907
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

210 | Matrixiale Philosophie

lung der iibrigen Primaten beim modernen Menschen gehemmt ist:** Dem Spe-
zialisierungsverlust bestimmter Organe liegt eine Retardation oder Verzogerung
der Entwicklung der Formen zugrunde. In dieser Hinsicht weist Bolk auf den
Zusammenhang zwischen Verlangsamung der menschlichen Organe und Fetali-
sierung hin, sodass die moderne menschliche Anatomie des Erwachsenen auch
die Behandlung fritherer fotaler Phasen enthilt.”® Das heiBt, dass durch Ver-
langsamung bzw. Entwicklungshemmung die menschliche Anatomie auf einer
bestimmten Stufe stehengeblieben ist, sodass der prénatale Fotus seinen Vorgén-
gern entspricht.””
durch einen aus einer Sequenz von Hemmungen in der fétalen Phase vollzoge-
nen Prozess.””' In dieser Weise findet in der mutter-menschlichen Gebarmutter
eine morphogenetische Verlangsamung und Entwicklungshemmung statt, was
das Schicksal der Menschwerdung bestimmt.*”*

Der Mensch ist ein embryonisch hoherer Sduger, bestimmt

Die Faktoren, welche die Entstehung des Menschen bedingt haben, konnen keine duferen,
sondern miissen innere gewesen sein: er ist das Resultat einer bestimmt gerichteten Um-

bildung, auf die man alle typisch menschlichen Eigenschaften als auf dieselbe Ursache zu-

288 Vgl. ebd, S. 117ff.

289 Beibehaltung der kranialen Flexur, langer schlanker Hals, vorgeriickte Position des
Foramen magnum, Orbita unter der kranialen Kavitit, Flachheit des Gesichtes, ver-
zogerte SchlieBung der kranialen Néhte, betrdchtliches Gehirnvolumen; kleines Ge-
sicht und groBer Schidel, Rundkopfigkeit; kleine Zdhne, spiter Durchbruch der
bleibenden Zihne, Fehlen des Augenbrauenwulstes, Fehlen der kranialen Leiste,
diinne Schéddelknochen, Kugelférmigkeit des Schidels, Haarlosigkeit des Korpers;
Fehlen der Hautpigmente bei manchen Rassen; diinne Négel, fehlende Rotation der
groBen Zehe, inkomplette Rotation des Daumens, verldngerte Abhéngigkeit der Jun-
gen; verldngerte Wachstumsperiode. Vgl. ebd., S. 101.

290 Jonas und Jonas: ,,Bolk erkannte aus diesen Merkmalen, dass die anatomische Ent-
wicklung des modernen Menschen auf einer fritheren Entwicklungsstufe als der des
Neandertalers stehengblieben war und sogar noch auf einer fritheren als der der An-
thropoiden.” E.D. Jonas/ A.D. Jonas: Signale der Urzeit, S. 67.

291 Vgl. ebd,, S. 66.

292 Gehlen: ,,Das Essentielle seiner (des Menschen) Form, sagt Bolk, ist das Resultat
einer Fetalisierung, jenes seines Lebensgang die Folge einer Retardierung. Diese
beidne Eigenschaften stehen in engstem kausalen Zusammenhang miteinander, denn
die Fetalisierung der Form ist eine notwendige Konsequenz der Retardierung der
Formwerdung. A. Gehlen: Der Mensch, S. 119.

https://dol.org/10.14361/9783830445807 - am 14.02.2026, 11:48:32. https://www.Inllbra.com/de/agb - Open Access -


https://doi.org/10.14361/9783839445907
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Axiom Il | 211

riickfithren muB. Als solche sieht der Forscher eine allgemeine menschliche Verzogerung

oder Retardation der Entwicklung an.*®

Der Terminus ,,Neotenie® wurde zur Geschlechtsreife der Larvenform in der
Evolutionsbiologie verwendet. Dieser Begriff entwickelt sich im Bereich der
Physiogenetiker, Anatomen und Biologen dahingehend, dass die ,,junge Anato-
mie in den adulten Phasen der Nachkommen bedeutsam wird“, das heif3t, dass

bestimmte erwachsene Lebewesen jugendliche Formen beibehalten.*”*

11.2 Auswirkungen des neotenischen Prozesses beim Homo
Sapiens: Abhingigkeit von der Umwelt und Offnung
des Lernens
Eine zentrale Folge der sich aus der Frithgeburtlichkeit ergebenden Verlangsa-
mung und Verjugendlichung der menschlichen Formen besteht darin, dass aus
einem Effekt der Ausschaltung hochspezialisierter Stadien die jlingeren plasti-
schen Formen ihr Potential zur Anpassung ausnutzen.”” Die Frithgeburt des
Menschen bringt eine hohe Entwicklung bestimmter Organe hervor, die auf eine
soziokulturelle Umgebung treffen. Als ,,Gegenleistung™ fiir die Verlangsamung
sind die menschlichen Sinnesorgane zur Offenheit geeignet. Durch die Féhigkeit
der offenen menschlichen Organe ist Lernen moglich, und der Mensch tritt in
Verbindung mit der Umwelt.

Die Folgen dieses Prozesses bestehen darin, dass sich die menschlichen
Neugeborenen an eine ,,extrauterine Gebarmutter” anpassen miissen. Die extra-
uterine Weltlichkeit verwandelt sich in eine Umwelt, welche die Fortsetzung der
morphogenetischen Entwicklung vorantreibt. Das Weiterwachsen der in der fota-
len Phase unspezialisiert gebliebenen Formen findet auBerhalb des Fotus statt,

* Die evolutive Herausbildung

innerhalb einer zweiten 6kologischen Nische.
menschlicher Formen deutet nach Ansicht Gehlens auf eine , konservative Ent-
wicklung® mehr hin als auf eine ,,propulsive* Entwicklung, da der Entwicklung

der Formen eine Anpassung an die Umwelt zugrundeliege™’, was bedeutet, dass

293 Ebd., S. 115.

294 D.E. Jonas/A.D. Jonas: Signale der Urzeit, S. 67.

295 Vgl. Ebd,, S. 67.

296 Vgl. D. Claessens: Das Abstrakte und das Konkrete.

297 Gehlen: ,,So schliefit dies natiirlich nicht den Ausbau der so festgehaltenen Stadien,
ihr Weiterwachsen in den stabilisierten Bahnen aus, behauptet also eine besondere
Entwicklungsweise des menschlichen Organismus; dafiir sagt, er dann oft ,konser-

vative Entwicklung® im Gegensatz zu ,propulsiver* die im Ubergang von fotalen Ju-

https://dol.org/10.14361/9783830445807 - am 14.02.2026, 11:48:32. https://www.Inllbra.com/de/agb - Open Access -


https://doi.org/10.14361/9783839445907
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

212 | Matrixiale Philosophie

eine Verlangsamung des postnatalen Prozesses unspezialisierte Organbesonder-
heiten des Menschen™® oder eine Sinnes- und Wahrnehmungséffaung”™ im Sin-
ne einer spezifischen Anpassung an die Umwelt mit sich bringt. Die Verzoge-
rung der anatomischen Entwicklung der menschlichen Formen zeitigt fundamen-
tale Folgen, welche die anthropologische Frage iiberhaupt hervorbringt: ,,Was ist
der Mensch?*

Wegen der Verlangsamung der Entwicklung des Homo Sapiens im Vergleich
zu seinen Vorgidngern werden die Sapiens-Kinder ohne ausreichende Vorberei-

3% und ab-

tung auf das Leben geboren. Die Sapiens-Kinder sind ldnger hilflos
hingig von ihrer Umgebung. Sie wissen weniger als die Neandertaler, doch sind
sie besser auf Informationsaufnahme, das Lernen, vorbereitet. Aus dem Argu-
ment dieses phylogenetischen Ausgleichs (Sapiens-Kinder sind nicht so geeignet
wie Homo-Mitglieder, daher brauchen sie technische Hilfe, um phylogeneti-
schen Ausgleich zu erreichen) geht hervor, dass fiir die verldngerte Hilflosigkeit
der Kinder technische und kulturelle Kompensationen entwickelt werden muss-

31 An diesem Punkt sehen vor allem die Kulturwissenschaftler und humanis-

ten.
tischen Biologen die Geburt der Kultur und Zivilisation, sodass der erste mediale
extrauterine Zustand in der Mutter-Kind-Bindung vorkommt. Der Mutterleib

wird zum ,,Schof3 der Kultur<**

, weil die ,,offenen Sinnesorgane* (das heif3t
Sinnesorgane, die gerade nicht hochentwickelt sind) urspriinglich im Mutter-

schof3 entstehen.

gendformen zu spezialisierten Altersdomen bestehen wiirde.“ Gehlen, A.: Der
Mensch, S. 133.

298 Vgl. ebd, S. 95.

299 A. Portmann: Biologische Fragmente zu einer Lehre vom Menschen.

300 Der schweizerische Biologe, Zoologe, Anthropologe und Naturphilosoph Portman
vertritt die Meinung, dass im Vergleich zur Hochentwicklung bei der Geburt der
Saugetiere der Mensch zum Zeitpunkt seiner Geburt hilflos ist.

301 ,,Bartholomew und Birdsell vertraten die Auffassung, dass der bipedale Gang so sel-
ten bei den Sdugern gefunden wird, weil er eine unzulidngliche Form der Fortbewe-
gung darstellt. Gewohnlicherweise werden unwirksame Merkmale durch natiirliche
Auslese elimienert [...] Wie der Verlust der haare, der zum Aussterben der Tiere mit
dieser genetischen Eigenschaft fiihren konnte, muBSten sich compensatorische Eigen-
chaften fiir die verldngerte Hildlosigkeit der Kinder entwickeln. E.D. Jonas/ A.D.
Jonas: Signale der Urzeit, S. 81.

302 ,,SchoB der Kultur ist metaphorisch fiir die Deutung samtlicher Vorgidnge im Be-

reich der Erziehung gemeint.

https://dol.org/10.14361/9783830445807 - am 14.02.2026, 11:48:32. https://www.Inllbra.com/de/agb - Open Access -


https://doi.org/10.14361/9783839445907
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Axiom 11| 213

Infolge dieser ,,Vorverlegung der Geburt ist nach dem Anthropologen Adolf
Portmann kennzeichnend fiir den Menschen, dass viele menschliche Entwick-
lungsprozesse nicht isoliert, sondern eingebettet in eine soziokulturelle Umge-
bung stattfinden. Diese Offenheit ist die Voraussetzung fiir kulturelles und geis-
tiges Lernen. Portmann stellt fest, dass die Offenheit der menschlichen Sinnes-
organe gegeniiber tierischen Organen®” die Geburt der Kultur und des Mensch-
lichen™
scheidet.

Die intrauterine Verzogerung der von Wachstum bestimmten Phasen setzt

konstituiert, was den Menschen von den iibrigen Homo-Spezies unter-

voraus, dass Anpassung an die Welt nur durch Stirkung einer Bindung mit einer
Alteritétsinstanz (Mutter-Kind) moglich ist. Dazu Adolf Portmann:

Vergleichen wir die Steigerung des Komplexititsgrades der Ontogenese mit der des Ge-
hirns, so zeigt sich, daf3 die Steigerung des Ontogenesetypus in den einigermaflen gesi-
cherten Evolutionsreihen bei den hoheren Wirbeltieren immer bereits vor der Steigerung
der Gehirnausbildung verwirklicht ist. Die Ontogeneseform der hoheren Stufe ist das zu-
erst Erreichte, sie ist Grundlage fiir die Entstehung hoheren Zerebralisation und hoheren
Verhaltensweisen [...] So ist zum Beispiel die Reduktion der Nachkommenzahl auf ein
einziges Junges, die relativ lange Neugeborenen, die Behiitung durch die Mutter — alles
wichtige Kennzeichen unserer eigenen Ontogenese- bereits den niedrigsten Stufen unseres
Verwandtenkreises eigen. Bedeutende Faktoren, die am Zustandekommen unserer behiite-
ten Frithperiode beteiligt sind, gehdren bereits zum ontogenetischen Material einer grofen

Tiergruppe.’®

Die Offenheit der Welt ist nach Adolf Portmann ein transzendentaler Raum zur
Menschwerdung.

Alle diese ontogenetischen Einzelheiten weisen auf eine zentrale Tatsache hin: Unsere
Ontogenese ist nicht ein tierischer Werdegang, der an einem bestimmten Punkte in eine
letzte Etappe von menschlichem Geprége iibergeht. [...] Unser gesamter Wedergang ist

human. Jede Einzelheit ist dieser Lebensform zugeordnet. Nur in dieser Zuordnung zu den

303 Vgl. A. Portmann: Lebensforschung und Tiergestalt: Ausgewdhlte Texte, S. 17.

304 Vgl. ebd., S. 20f.

305 A. Portmann: Biologische Fragmente zu einer Lehre vom Menschen, S. 29 dazu
Vgl. A. Portmann: Der Mensch, Fiihrer und Gefiihrter im Werk. Vortridge gehalten
auf der Eranos-Tagung in Ascona 21. bis 29. August 1962, (Hg.) Adolf Portmann.
Ziirich: Rhein-Verl., 1963.

https://dol.org/10.14361/9783830445807 - am 14.02.2026, 11:48:32. https://www.Inllbra.com/de/agb - Open Access -


https://doi.org/10.14361/9783839445907
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

214 | Matrixiale Philosophie

Besonderheiten dieses Humanen sind die Einzelheiten unserer Ontogenese sinnvoll, nur in

diesem System bilden sie Glieder einer Einheit.**

Doris Jonas entwickelt in diesem Zusammenhang die Idee, dass die Verlangsa-
mung des Homo Sapiens einen deutlichen Bruch beziiglich der evolutiven
Stammeszugehorigkeit der Homo-Familie bedeutet; dass im Unterschied zu den
Tieren und nichtmenschlichen hominiden Formen die Verhaltensweisen der
Menschen also nicht ein Ergebnis automatischer Reaktionen sind, sondern ku-
mulativ {iberdeckter Erfahrungen3 07, deren Prozess Doris als ,,Lernprozess“308
begreift.

Das Lernen erfordert in Bezug auf die Umwelt unspezialisierte Organe, und
infolgedessen wird es in den matrixialen Schof3 eingebettet, in den Schof einer
biologischen Mutter, alo-Mutter, Mutter-Kultur, Mutter-Sprache etc. Die Men-
schen haben im Gegensatz zum Ansatz des existenziell-analytischen Gedanken-
gangs das Privileg eines luxurierenden Treibhauses der Beziehung Kind-Mutter:
die nachgeburtliche Symbiose zwischen Menschenmutter und Kind.**”

Was fiir Peter Sloterdijk eine ontologisch luxurierende Stelle bedeutet, be-
riihrt unserer Ansicht nach beim Auftreten des Problems der Ontologie die ma-
trixiale Problematik. Die nachgeburtliche Bindungsoperation an die Mutter vor
der Zeit Homo-Sapiens ist aus Perskeptive der Menschwerdung nicht so lebens-
wichtig wie bei deren Nachkommen. Die Mutter tritt in der Geschichte der Men-
schenwerdung auf als soziobiologische Insulationstechnik: sie markiert den Alte-
ritdts- und Differenzpunkt mit der noch nicht entduBlerten Welt, was die onto-
topologische Frage initiiert: ,, Wo bin ich?“

Gemill dem Axiom I ,,Die Mutter ist der Welt Innerlich® und der Propositio
I, Axiom II ,,Die Mutter ist weltbildend* wird die ,,Offenheit der Welt“ Welt-
lichkeit genannt, da ihr eine innere (In-sein) Dimension zugeschrieben ist, die
ontologisch bestimmend ist.

306 A. Portman: Biologische Fragmente zu einer Lehre vom Menschen, S. 25.

307 Vgl. E. D. Jonas /A. D. Jonas: Signale der Urzeit, S. 67.

308 Jonas: ,,.Die erste, die in unserer Stammesgeschichte Anlass zu fortgesetzter natiirli-
cher Auslese gab, war die, dass dieses sich verzogert entwickelnde Wesen eben
durch die Verlangsamung Zeit gewinnt, um aus Erfahrung zu lernen in Jonas, Do-
ris. ,,Die Wirkungen des Wanderns.* D. Jonas: Kinder der Hohle. S. 40.

309 Vgl. P. Sloterdijk: Das Menschentreibhaus, S. 40.

https://dol.org/10.14361/9783830445807 - am 14.02.2026, 11:48:32. https://www.Inllbra.com/de/agb - Open Access -


https://doi.org/10.14361/9783839445907
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Axiom Il | 215

Die Bedeutung dieser behiiteten Entwicklungsphase flir die Entfaltung spielerisch-freier
Verhaltensweisen ist von psychologischer Seite sichtbar gemacht worden. [...] Die Brut-

sorge ist eine Voraussetzung der Entstehung héherer Zerebralisation.>'

11.3 Technisch bedingte Menschwerdung:
Kunstausdruck als Zeichen des Verlustes

Die technische Entwicklung fillt zusammen mit einer Transformation geduB3erter
Zeichensprache. Die Artefakte der Oldowan-Kultur (2,6 bis 1,5 Millionen Jahren
vor heute), der Kultur Homo Habilis, ist gekennzeichnet durch Gerdllgerdte und
unspezialisierte Steinwerkzeuge, die mit nicht deutlich weiblich demarkierten
Plastiken (klassifiziert als Venusfigiirchen) zusammenfallen. Ebenfalls fallen die
spezifizierte Ausschlagetechnik und die ausgearbeiteten Faustkeile des Homo
Neandertal zusammen mit abstrakten Gravitiens in der Hohlenmalerei. Beim
frithen Homo Sapiens lassen sich kiinstliche Werkzeuge und Gegensténde schon
deutlich in Funktionskategorien klassifizieren, wobei Werkzeuge und symboli-
sche Kunstgegenstinde deutlich voneinander verschieden sind. Dariiber hinaus
werden immer mehr demarkierte Figurationen gefunden, hauptséchlich Figuren,
in denen der weibliche Schof3 und die Briiste zunehmend konkreter hervorgeho-
ben und menschlich demarkiert werden.

Unter dem Blickwinkel einer Betrachtung der Evolution der Menschbildung,
also der Verdnderung des Homo Sapiens {iber die spéte Altsteinzeit bis hin zur
Jungsteinzeit, ldsst sich feststellen, dass die umweltspezialisierten Homoarten
unfigurative Artefakte modellierten und dass hingegen die von Homo Sapiens
modellierten Gegenstéinde immer mehr an Konkretion und Figuration gewannen
— bis hin zur AuBerung symbolischer Figurationen. Dieser Vergleich hat die Pa-
laontologen zu der Feststellung gefiihrt, dass die Zeichensprache ein menschli-
ches Phénomen zu sein scheint.”"

An diesem Punkt interessieren wir uns nicht fiir die Bedeutung der Représen-
tation, sondern dafiir, wofiir die Konkretisierung und Demarkation der Figura-
tionen steht, wenn wir beriicksichtigen, dass die organische Umweltspezialisiert-
heit an eine Unspezialisiertheit®'” kiinstlich hergestellter Gegenstinden gekoppelt
ist. Die symbolischen und funktionalistischen AuBerungen der Hominiden-
Werkzeuge, Hohlenmalerei, Plastiken etc. sind unmittelbar verbunden mit ana-

310 A. Portmann: Biologische Fragmente zu einer Lehre vom Menschen, S. 30.

311 Vgl. A. Leroi-Gourhan: Hand und Wort, S. 78.

312 Unter kiinstlicher Unspezialisiertheit sind die Unbestimmtheit der Funktionalitat und
die Undeterminiertheit der Figuration der von Menschen geschaffenen Gegensténde

gemeint.

https://dol.org/10.14361/9783830445807 - am 14.02.2026, 11:48:32. https://www.Inllbra.com/de/agb - Open Access -


https://doi.org/10.14361/9783839445907
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

216 | Matrixiale Philosophie

tomischen und motorischen Veridnderungen. Der Paldoanthropologe Leroi-
Gourhan hat darauf hingewiesen, dass der Schritt von Mythogrammen zur
Schrift — wie auch der Ubergang von Gerdllgeriten zum Messer — Teil einer
technischen Evolutionsgeschichte ist, wobei die Anatomie und der neuromotori-
sche Apparat des Homo Phylum einem Prozess der Spezialisierung und Diversi-

313 .
In die-

fizierung, fortdauernder Befreiungen und Anpassungen unterworfen ist.
sem Sinne wird nach einer matrixialen Ansicht die anthropotechnische Hypothe-
se aufgestellt, dass die AuBerung kiinstlicher Artefakte einen Prozess der organi-
schen Befreiung und neuer Anpassungen auslost, was als Zeichen fiir den Ver-
lust organischer Vollkommenheit gedeutet werden kann.*'*

Infolgedessen wird in dieser Arbeit eine kritische Interpretation der kiinstli-
chen weiblichen Reprisentationen der Altsteinzeit durchgefiihrt. Die phdnome-
nologische Schau geschieht vor dem Hintergrund, dass die Kunstobjekte oder
symbolischen Gegenstinde entdufBerte Ausdriicke sind, die einem Verlust ent-
sprechen. In dieser Hinsicht ist ein geduBerter Ausdruck (Werkzeuge, kiinstliche
Darstellungen, Schrift etc.) aus neotenischer Perspektive ein Zeichen des Spezia-
lisierungsverlustes.

12. Demonstratio I: Die kiinstlichen Venusfiguren sind
umgekehrt proportional zum Verlust der Totemmutter

Die Allometrie beschiftigt sich mit den gréBenabhingigen Unterschieden der
Evolution der phylogenetischen Kette einer Spezies in Bezug auf ihre Leistung,
ihre Titigkeit.’"” Sie untersucht die Verhltnisse der KorpergroBe mit sich selbst
als Teil eines Ganzen und die Modifikationen, die im Korper eines Einzelnen
gegeben sind, immer im Zusammenhang mit fritheren anatomischen Kérperfor-

313 Leroi-Goruhan: ,,In einer Perspektive, die vom Fisch des Primérzeitalters bis hin
zum Menschen des Quartérs reicht, glaubt man in der Tat, eine Folge von einander
ablosenden ,Befreiungen‘ vor sich zu haben: jene des ganzen Korpers vom fliissigen
Element, jene des Kopfes vom Boden, die Befreiung der Hand von der Fortbewe-
gung und schlieflich die des Gehirns von der Gesichtsfront.“ A. Leroi-Goruhan:
Hand und Wort, S. 42.

314 Vgl. ebd., S. 56.

315 Klaus Dieter Jiirgens fasst die Geschichte der Allometrie zusammen, indem er als
grundsitzliche Relevanz die Grofle des Organismus heranzieht. K.D. Jiirgens: Allo-
metrie als Konzept des Interspeziesvvergleiches von physiologischen Grossen: eine
kritische Analyse von Modell und Methode, 1989.

https://dol.org/10.14361/9783830445807 - am 14.02.2026, 11:48:32. https://www.Inllbra.com/de/agb - Open Access -


https://doi.org/10.14361/9783839445907
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Axiom Il | 217

men.*'® Eine der wichtigsten Auswirkungen des neotenischen Prozesses, der zen-
tral ist fiir die Herausbildung des modernen Menschen, besteht darin, dass, wie
die Allometrie untersucht, bestimmte Korperteile im Verhéltnis zur Ganzheit des
Korpers, die im Laufe der Evolution verdndert worden sind. Manche davon sind
groBer geworden, andere kleiner bzw. gar nicht mehr benutzbar oder nicht mehr
vorhanden, je nachdem, welche Funktionalitdt in Wechselwirkung mit der Um-

317 . . .
In diesem Sinne sind etwa

welt geduBert und technisch iibernommen wurde.
Beibehaltung der Kindergestalt oder Verjugendlichung allometrische Prozesse,
da anatomische und physiologische Groflen einen direkten Zusammenhang zur
Leistungsfahigkeit eines Teils der gesamten anatomischen Struktur haben.’®
Dem allometrischen Ansatz nach bestimmt die Aufspaltung einer Spezies
mittels differenzieller Entwicklungsraten®” und die VergroBerung eines Organs
im Verhiltnis zu den restlichen sein Wachstum. Dies ist angesichts seiner An-
passungsfahigkeit an die Umwelt und durch den Nutzungsgrad festgelegt. Die al-
lometrische Beziehung ist durch unterschiedliche Ursachen gekennzeichnet, und
diese stellen die Bezeichnung dar fiir eine charakteristische Proportionsverschie-
bung bei GroBendnderungen, das heifit, Variationsformen mittels des Kalkiils
einer Potenzfunktion der differenziellen Anpassungsféhigkeit der Spezies — so-

wohl Proportionsverdnderungen in der Wachstumsphase (ontogenetische Allo-

316 Vgl. D. Jonas /A.D. Jonas: Signale der Urzeit.

317 Vgl. A. Leroi-Gourhan: Hand und Wort, S. 65.

318 K. D. Jiirgens: Allometrie als Konzept des Interspeziesvvergleiches von physiologi-
schen Grossen.

319 Klaus iiber den Begriff Allometrie: ,,Fiir den Vergleich unterschiedlich groer adul-
ter Organismen wurde von Huxley fiir den Exponenten die Bezeichnung ,Wachs-
tumsbegrenzungskoeffizient® (coefficient of growth limitation) verwendet. Huxley
(1941) bezeichnete die Lehre von den adulten Proportionsunterschieden als ,All-
omorphosis‘. Der Begriff ,Allometrie* wurde 1936 von Huxley und Teissier als
Oberbegriff fiir die ontogenetische Heterauxesis und die phylogenetische Allomor-
phosis eingefiihrt, um damit eine Vereinheitlichung der Bezeichnung herbeizufiih-
ren, fiir die bis dahin unterschiedlichen Begriffe wie ,Heterogonie® oder ,Dysharmo-
nie‘ verwendet wurden. Allometrie ist abgeleitet von dem Wort ,allometron‘ und
geht zuriick auf Osborn (1925), der damit die in der Evolution zu beobachtenden
Proportionsanderungen bezeichnete. Von den Begriffen Heterauxesis, Allomorpho-
sis und Allometrie hat sich vor allem die Bezeichnung Allometrie durchgesetzt, er-
ganzt durch spezifizierende Adjektive wie ontogenetisch oder phylogenetisch.*
Ebd., S. 12.

https://dol.org/10.14361/9783830445807 - am 14.02.2026, 11:48:32. https://www.Inllbra.com/de/agb - Open Access -


https://doi.org/10.14361/9783839445907
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

218 | Matrixiale Philosophie

metrie) als auch bei unterschiedlich grolen ausgewachsenen Organismen (intra-
und interspezifische Allometrie).

In Anlehnung an Leroi-Gourhans These, wonach ein geduBertes Zeichen
immer auf evolutive Ausdifferenzierungen verweist, wende ich fiir die interpre-
tative Analyse der weiblich demarkierten Figlirchen den Fachbegriff Allometrie
auf kiinstlich hergestellte Gegenstidnde an. Die kunsthistorische Ausdehnung des
Begriffes ,,Allometrie* lenkt den Blick auf die Proportionalitit der GroBe des ge-
samten Artefakts im Verhiltnis zur Grofle seiner inneren Teile. Dabei dient diese
Methode zur Erklarung der Missverhéltnisse innerer Teile der Figiirchen, wobei
die weiblich denotierte Merkmale besonders hervortreten.

Dariiber hinaus liefert die Proportionalitdt zwischen der GrofBe eines Teils
der Figur im Verhéltnis zu ihrer Ganzheit den Beweis einer je ausdifferenzierten

oder befreiten Funktionalitit. **°

Der Grad der Ausdifferenzierung lésst sich
durch die Proportionalitit der Teile der Figuration mit dem Ganzen der Figur
zeigen. In diesem Sinne werden die Figiirchen nicht aus der Perspektive der Re-
présentation untersucht, sondern eher im Sinne einer Untersuchung proportiona-
ler Missverhéltnisse innerer Teile, wobei der kiinstlerische Ausdruck stets in

Verbindung mit einer Hermeneutik der kulturellen Zeit begriffen werden muss.

12.1 Evolution der Kunst in der Steinzeit im Zusammenhang
mit der Gattung Homo

Die frithesten von Hominiden hergestellten Gegenstinde werden auf das Altpa-
laolithikum datiert. Die ersten Steinartefakte entstammen der Oldowan-Kultur
(vor ca. 2,6 Millionen Jahren) — gerdllformige Steinwerkzeuge, die sogenannten
Chopping Tools oder Oldowan Chopper. Ob diese Artefakte (heute unter
verschiedenen Objektgruppen klassifiziert wie Werkzeugsartefakte, Waf-
fenartefakte oder Schmuckartefakte) tatsdchlich differenzierte Funktionen
erfiillten, ist unklar. Immer noch scheint relativ offen, ob die in der Acheuléen-
Kultur (1,6 Millionen — 150.000 Jahre) fabrizierten fein gearbeiteten Faustkeile
eine dsthetische oder der in der Chdtelperronien-Kultur (38.000 —33.000) aus
Knochen hergestellte Schmuck eine kriegerische Funktion besaB3. Die Artefakte
werden durch archdologische Sammelbegriffe in Werkzeuge und Kunst

320 Leroi-Goruhan: ,,Die funktionelle Schonheit kommt in dem Malle zustande, wie das
Objekt frei von Figuration wird. Das Automobil hat lange gebraucht, bis es sich vom
Bild der Pferdekutsche befreien konnte; zu einer, im Ubrigen nur relativen, funktio-
nellen Angemessenheit gelangte es nur in dem Mafle, wie es den Gesetzen ent-
sprach, die fir die schnelle Bewegung von festen Korpern in Luft unter Wahrung
der notwendigen Bodenhaftung gelten.” A. Leroi-Gourhan: Hand und Wort, S. 371.

https://dol.org/10.14361/9783830445807 - am 14.02.2026, 11:48:32. https://www.Inllbra.com/de/agb - Open Access -


https://doi.org/10.14361/9783839445907
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Axiom Il | 219

unterschieden. Aufgrund ihrer geringen Grof3e fallen die aus Knochen, Steinen
oder Tierzahnfossilen geschaffenen Figiirchen, Schmuckanhdnger oder Amulette
unter die Kategorie Kleinkunst — im Gegensatz zu meist grofformatigen
Felsbildern in Hohlen, der ,,Art pariétal.*

Der Begriff Kleinkunst bezieht sich vor allem auf jungpaléolithische Plasti-
ken, die aus flinf Hauptkulturen stammen: die Chdtelperronien (38.000 —
33.000), die Aurignancien (40.000 —31.000), die Gravettien (35.000 —21.000)
die Solutréen (24.000 —22.000/18.000 — 16.000) und die Magdalénien (18.000 —
12.000). Im Jungpalédolithikum verschwindet langsam der Neandertaler, und an
seine Stelle tritt der moderne Mensch (Homo Sapiens), womit die Technikkultur
der Frithgeschichte beginnt. Der Cro-Magnon-Mensch ist der Schopfer raffinier-
ter Knochenwerkzeuge, von Schmuck, Geschossspitzen, kleiner, weiblich de-
markierter Figuren und tierischer Darstellungen.

Die erste Kleinkunst soll Vorldufer jener Venus-Figlirchen umfassen, die
sich durch eine deutliche Betonung weiblicher Merkmale auszeichnen. In diesem
Sinne zeigen die kiinstlerischen Artefakte einen kontinuierlichen Prozess in der
VergroBerung kleiner, ornamentierter Objekte und Waffen hin zu weiblichen
Statuen, sodass die aus der Gravettien-Kultur (2.500 Jahre) weiblich demarkier-
ten Figiirchen, etwa die beriihmte Venus von Willendorf, auf die in die Acheulé-
en-Periode datierte unbestimmte Figur Venus Tan von Tan (300.000 — 500.000
Jahre) zuriickzugehen scheint.

Die ersten nachweisbaren Plastiken, die Venus von Tan-Tan und die Venus
von Berekhart Ram, sind sechs und fiinf Zentimeter grof. Sie wurden auf das
Altpalédolithikum datiert, die Venus Tan-Tan auf zwischen 300.000 — 500.000
Jahre und die Venus von Berekhat Ram auf zwischen 250.000 —280.000, eine
Zeit also, in der es die Cro-Magnon-Menschen noch nicht gibt. Beide Plastiken
werden als ilteste Beispiele menschlichen Kunstausdrucks bezeichnet — eine
eigenartige Bezeichnung, da in dem Zeitraum, auf den die beiden Plastiken da-
tiert wurden, noch gar keine modernen Menschen existierten. Wie kann es eine
menschliche Représentation geben, wenn noch gar keine Vorstellung des Men-
schen vorhanden ist? Einige Paldontologen stellten ferner die Behauptung auf,
dass es sich um geologische Formationen, nicht um menschliche Schépfungen
handele.””'

Ahnlich wie im Fall der Venus von Berekhat Ram ist die Venus Tan-Tan
nach ihrem Entdecker das vermutlich erste kiinstlerische Selbstportrait des weib-

321 http://howcomyoucom.com/selfnews/viewnews.cgi?newsid1053716489,17812,.sh
tml. z. B. Pelcin, 1994 und Noble & Davidson, 1996 vom 03-05-2011.

https://dol.org/10.14361/9783830445807 - am 14.02.2026, 11:48:32. https://www.Inllbra.com/de/agb - Open Access -


http://howcomyoucom.com/selfnews/viewnews.cgi?newsid1053716489,17812,.shtml
http://howcomyoucom.com/selfnews/viewnews.cgi?newsid1053716489,17812,.shtml
https://doi.org/10.14361/9783839445907
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/
http://howcomyoucom.com/selfnews/viewnews.cgi?newsid1053716489,17812,.shtml
http://howcomyoucom.com/selfnews/viewnews.cgi?newsid1053716489,17812,.shtml

220 | Matrixiale Philosophie

lichen Menschen,** doch sind diese Artefakte weder ausreichend weiblich noch
menschlich demarkiert.*”® Wohl in Anlehnung an die antike Mythologie wurden
sie ,, Venus* genannt, weil sie eine gewisse Breite der Formen zeigen, obwohl sie
weder einer menschlich noch weiblich demarkierten Figuration entsprechen.

Abb. 3: Rechts Venus von Berekhat Ram, links Venus Tan-Tan

Wihrend die Venus der frithen Altsteinzeit eine mehr oder weniger formlose Fi-
gur ist, erreichen die Frauenstatuen zum Ende des Jungpaldolithikums (13.000-
9.700) den hochsten Punkt ihres symbolischen Ausdrucks, eine eindeutig weib-
lich-menschlich demarkierte Représentation.

322 Vgl. Bednarik, Robert G: ,,A figurine from the African Acheulian® in Current An-
tropology 44/3 (2003), S. 405-413.

323 Vgl. Rincon, Raul: ,,0Oldest sculpture” found in Morocco in BBC Science. Siehe
http://news.bbc.co.uk/2/hi/science/nature/3047383.stm. vom 04-05-2014.

https://dolLorg/10.14361/9783839445807 - am 14.02.2026, 11:48:32.


http://news.bbc.co.uk/2/hi/science/nature/3047383.stm
https://doi.org/10.14361/9783839445907
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/
http://news.bbc.co.uk/2/hi/science/nature/3047383.stm

Axiom Il | 221

13. Venusfigiirchen in Diskussion

Es lasst sich nicht leugnen, dass gro3e Briiste und tiefe GesidBhélften zu den her-
vortretenden Merkmalen der jungpaldolithischen Venusfigiirchen gehdren, doch
sollte es in Frage gestellt werden, ob diese fiir die Darstellung der menschlichen
Frau unbedingt kennzeichnend sind. Die dem alten Jungpaldolithikum zugeord-
neten Plastikfiguren werden insbesondere in Bezug auf die Aurignancien-Zeit
(um 35.000 Jahre) Venus-Figuren genannt, ndmlich Venus von Hohlefels und
Venus von Galgenberg — wohl aufgrund der iiberdimensionierten Betonung der
Briiste und des GesdBles. Bei den Figuren spaterer Kultur, der Gravettien-Zeit
(25.000 Jahre), treten die weiblichen Merkmale wesentlich vermenschlicht her-
vor; Beispiele dafiir sind etwa der menschliche Ausdruck der Venus von Bras-
sempouy (21.000-26.000) und die menschliche Darstellung weiblicher Merkmale
bei der Venus Dolni Vestonice (25.000-29.000)

Abb. 4: Kopf der Venus von Brassempouy, la Dame a la capuche, Fragment
einer Statuette, 3,65 cm hoch, Material: Elfenbein, Alter: 21.000 bis 26.000
Jahre, FO Grotte du Pape. Eine Besonderheit ist die relativ detailierte
Ausarbeitung des Gesichts, bisher ohne Vergleich.

https://dol.org/10.14361/9783830445807 - am 14.02.2026, 11:48:32. https://www.Inllbra.com/de/agb - Open Access -


https://doi.org/10.14361/9783839445907
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

222 | Matrixiale Philosophie

Abb. 5: Venus von Dolni Véstonice, Mdhren, 11,1cm hoch, Frauendarstellung
aus Keramik (Lehm mit Knochenmehl gebrannt), Gravettien, ca 25.000 bis
29.000 Jahre. Es handelt sich um den bisher dltesten Beleg von Keramik. Neben
der Venusstatuette wurden verschiedene Tierdarstellungen aus Keramik und
zwei Ofen gefunden.

Die (fragwiirdige) Benutzung des Namens einer romischen Gottin fiir auf die
frithe Jungsteinzeit datierte weibliche Figuren wirft die Frage auf, welche Bedeu-
tung hervorstechende weibliche Merkmale iiberhaupt hatten, warum diese unter
einer Reprisentation weiblicher Vorstellung stehen und ob die Uberbetonung des
Teils einer Figur unmittelbar der Reprisentation dieses Gegenstandes entspricht
oder einer reprasentativen Ausdifferenzierung.

13.1 Venus-Archaologie:
chronologische Folgen und Begriffserklarung

Ein 59,7 Millimeter hohes und 34,6 Millimeter breites Figiirchen aus Elfenbein,
gefunden im September 2008 am Siidfuff der Schwibischen Alb *** wurde auf
die Aurignacien-Zeit datiert und auf den Namen Venus vom Hohlefels’™ getauft.
Die kleine Figur wird auf ungefdhr 31.000 Jahre v. Chr. datiert. Sie hat einen
sehr kleinen Kopf und kurze Beine. Die Figur zeichnet sich durch eine Uberbe-
tonung runder und halbkugelférmiger Formen aus. Bei dieser kleinen Plastik ist
das Missverhiltnis zwischen den runden Konturen des Oberkorpers und anderer
Teile, wie zum Beispiel dem Kopf, offensichtlich. Der Hervorhebung dieser
Formen wird die Darstellung weiblicher Briiste verlichen; dazu werden dieser
Figur im Unterleib weiblich konnotierte Geschlechtsorgane beigemessen. Auf-
grund der Disproportionalitit dieser inneren Teile der kleinen Figuren im Ver-

324 Siehe http://www.eiszeit-2009.de/ vom 03-05-2011.
325 Vgl. N.J. Conard: ,,A female figurine from the basal Aurignacian of Hohle Fels
Cave in southwestern Germany*“, in: Nature 459 (2009), S. 248-252.

https://dokorg/10:14361/9783839445807 - am 14.02.2026, 11:48:32, https://wwwInilbra.com/de/agb - Open Access - =) KRN


http://www.eiszeit-2009.de/
https://doi.org/10.14361/9783839445907
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/
http://www.eiszeit-2009.de/

Axiom Il | 223

hiltnis zum Ganzen wirkt sie wie die Reprisentation einer weiblichen Figur, bei
der die weiblich-sexualen Merkmale akzentuiert sind. Fiir diese Plastiken gibt
gleichfalls eine Benennung: Venus. Damit ist natiirlich nicht gemeint, das dsthe-
tische Ideal der romisch-antiken Venus inhaltlich auf die Symbolik und Bedeu-
tung von Plastiken der Altsteinzeit zu beziehen, doch die Darstellung einer un-
bedeckte Scham®*® und akzentuierter Briiste galt fiir die archdologische Zuord-
nung als typische Représentation einer weiblichen Figur, deren Attribute die sub-
limierte Vorstellung eines fruchtbaren Frauengeschopfs andeuten.’”’ Daraus er-
gibt sich der Ansatz eines Primats der weiblichen Figur in der Altsteinzeit, so-
dass in ihr die Vorldufer jungsteinzeitliche Muttersymbolik gesehen werden
kann. In diesem Sinne soll der Frage nachgegangen werden, ob die Funde der
Altsteinzeit tatsdchlich eine Vorstellung von Weiblichkeit transportieren und in-
wiefern diese sich auf die Zeit der Menschenwerdung beziehen ldsst.

Abb. 6: Venus vom Hohlefels, Mammut-Elfenbein, Aurignacien, Alter: ca. 35-
40.000 Jahre. Entdeckt im September 2008 in der Hohle ,, Hohlefels “ im Achtal
bei 89601 Schelklingen, Deutschland.

Die Uberbetonung halbkugelformiger Formen steht gleichfalls fiir ein Merkmal,
dass erst in der Spétaltsteinzeit, besonders ab der Aurignacien-Zeit, zum Vor-
schein kommt — die Venusfiguren werden offiziell auf die Zeit des Spétpaldoli-

326 In einer jungpaldolithischen Fundstitte in der Laugerie-Basse wurde ferner schon
1864 durch den Marquis Paul Vibraye eine 8,2 cm lange Figur gefunden. Thre Ge-
stalt steht im Gegensatz zu antiken Venusdarstellungen, die ihre Scham verdecken.
Aufgrund ihrer vollstdndigen Nacktheit wird sie ,,Venus impudique® genannt.

327 F. Hancar: ,,Zum Problem der Venus-Statuetten im eurasischen Jungpalédolithikum*
in Préhistorische Zeitschrift, 1939/1940, S. 144.

https://dokorg/10:14361/9783839445807 - am 14.02.2026, 11:48:32, https://wwwInilbra.com/de/agb - Open Access - =) KRN


https://doi.org/10.14361/9783839445907
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

224 | Matrixiale Philosophie

thikums datiert, ins Gravittieren und vor allem in die Magdalénien-Zeit.”* Wenn
man die fast konturlosen Figuren Venus von Berekhat Ram oder die Venus Tan-
Tan im Vergleich mit der menschlich-kopfférmigen Venus von Brassempouy
betrachtet, ist anzuerkennen, dass die Uberbetonung weiblich demarkierter Briis-
te in einer Kultur vorkommt, in der weibliche Eigenschaften sich externalisieren
und von anderen Eigenschaften differenzieren. Es ist gleichfalls offensichtlich,
dass sie immer mehr deutlicher weibliche Figuration gewinnen. Wir interessie-
ren uns aber nicht so sehr fiir eine Représentation der Akzentuierung dieser
Merkmale und die Ubertragung ihrer Bedeutung auf alle Plastiken, sondern
vielmehr fiir die Tatsache, dass diese Hervorhebung fiir eine Ausdifferenzierung
steht, bei der weiblich konnotierte Merkmale sich vom Ganzen abheben. Wird
der ,,Frau-Mensch* hier einer Ausdifferenzierung im Homo Sapiens Phylum
unterzogen?

Neben diesem Figiirchen wurde in Niederdsterreich zwischen Stratzing und
Krems-Rehberg die Steinplastik Fanny aufgefunden, die auf ca. 31.000 v. Chr.
datiert wird. Die tanzende Venus von Galgenberg ist 7,2 cm groB3. Sie wird als
Venus bezeichnet, obwohl sie sich nicht ganz eindeutig als Frau erkennen lésst.
Doch ist sie durch die weiblich-menschliche Reprasentation demarkiert.

Abb. 7: Venus vom Galgenberg — Osterreich, ca. 31.000 v. Chr.

328 M. Konig: ,,Die Frau im Kult der Eiszeit“, in: R. Fester/M. Konig /D. Jonas/ D.Jonas
(Hg.), Weib und Macht. Fiinf Millionen Jahre Urgeschichte der Frau, S. 107-158.

https://dokorg/10:14361/9783839445807 - am 14.02.2026, 11:48:32, https://wwwInilbra.com/de/agb - Open Access - =) KRN


https://doi.org/10.14361/9783839445907
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Axiom Il | 225

13.2 Demarkation der weiblichen Reprasentation:

von demarkierten Artefakten zur

weiblich-menschlichen Reprasentation
Paldontologen und Kunsthistorikern zufolge zeigen die ersten von Menschen ge-
schaffenen Plastiken fast ausschlieBlich weibliche Darstellungen. Der Hinter-
grund ist vor allem reprisentativ: Die Uberbetonung weiblicher Zeichen ent-
spricht einer Reprisentation von Weiblichkeit und vor allem einem erotisch-
dsthetischen Ideal von Weiblichkeit. Die sogenannten Venus-Figuren wurden als
Stammmiitter, Fruchtbarkeitsidole oder Muttergottheiten klassifiziert — auf der
(meist diffusen) Grundlage der Annahme eines vorzeitlichen Matriarchats.’”

Die auffallende Disproportionalitdt und die betonten Teile der Figuren diirfen
freilich nicht unbeachtet bleiben. In diesem Sinn wird hier nicht die Bedeutung
der Geschlechtsmerkmale, sondern die Disproportionalitit der {ibertonten Teile
gegeniiber anderen, nicht markierten Teilen beachtet. Bei den Venusfiguren
iiberragen die ,,weiblich demarkierten Zonen®, das heif3t vor allem Briiste, Gesal3
und Schamgegend, den iibrigen Kérper. Diese Uberbetonung scheint eine An-
erkennung der weiblichen Geschlechtsorgane zu bedeuten. Vor diesem Hinter-
grund konnte die Hypothese einer allgemeinen Représentation des Menschen in
weiblicher Form, als Frau, aufgestellt werden, und diese Darstellung bedeutet
zugleich eine menschliche Frau-Mutter-Differenzierung.

13.2.1 Pflanzenideologische Demarkation

auf betonenden Zeichen
Die Kunstarchéologin Elizabeth Saccasyn della Santa richtete grole Aufmerk-
samkeit auf die Bedeutung unangemessener Hervorhebungen der ,,Zonen des

31 Sie stimmt mit der

Gebirens und Nihrens***’ bei frithgeschichtlichen Statuen.
allgemein anerkannten Aussage iiberein, dass die Uberbetonung weiblicher Ge-

schlechtsmerkmale auf einer besonderen Faszination fiir die Fruchtbarkeit beru-

329 H. Zinser: Der Mythos des Mutterrechts, S. 80.

330 Vgl. Muttergottheiten und Fruchtbarkeitsidole von der Steinzeit bis zur Gegenwart.
Sammlung Heinz Kirschhoff. Eine Ausstellung der Universitdt und des Stéidtisches
Museums Gottingen vom 03.12.1978-14.01.1979 in Géttingen, S.14 ff.

331 Elisabeth Sacaasyn Della Santa spielt auf fiinf verschiedene Interpretationen weibli-
cher Statuen an: 1) als Darstellung der Wirklichkeit, 2) als Darstellung des astheti-
schen Ideals, 3) als Darstellung eines Fruchtbarkeitsidols, 4) als Bild einer Géttin
und 5) als Ahnendarstellung, vgl. Elisabeth Saccasyn Della Santa: Les Figures Hu-

maines du Paléolithique Supérieur Eurasiatique, 1947.

https://dol.org/10.14361/9783830445807 - am 14.02.2026, 11:48:32. https://www.Inllbra.com/de/agb - Open Access -


https://doi.org/10.14361/9783839445907
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

226 | Matrixiale Philosophie

he,** ja sogar als erotisches Ideal wahrgenommen wurde.”** Ahnlich stellt Erich
Neumann im Zusammenhang mit dem von C. G. Jung (der dem Thema ,,Grofe
Mutter ein reiches Studium widmet) postulierten ,,weiblichen Archetypus* fest,
dass die Figiirchen aus Aurignacien und aus Magdalénien den elementaren Cha-
rakter des Miitterlichen™* darstellen, namlich ,das archetypische Symbol der
Fruchtbarkeit und des bergenden, schiitzenden und ndhrenden elementaren Cha-
rakters. >’

Dieser Interpretation entgegen stellen andere Stimmen die Behauptung auf,
dass die Venus-Bezeichnung unter der Perspektive einer ménnlichen Neutralisie-
rungsabsicht durchgefiihrt wurde, sodass die Frau auf ein sexuelles Objekt redu-
3¢ Inwiefern entspricht der Fruchtbarkeit in ihrer iibernatiirlichen
Dimension eine Hauptfunktion im Paldolithikum?**’

Dass die religiose Reprisentation der Venusstatuen und ihre Betonung als

ziert wurde.

erste Darstellung der Muttergdttinnen zu beachten ist, wird von den Archidologen
Marie Konig, Marija Gimbutas und Arthur Evans betont,”*® und sogar innerhalb
der Matriarchatstheorien handelt es sich hier um eine nicht diskutierte Behaup-
tung. Die Theorie, dass das Neolithikum eine hochentwickelte Zeit der ,,Mutter-
lobe* sei, wird von fast allen Theoretikern geteilt, sodass die Erforscher der Mut-
terschaft im Paldolithikum nach Indizien fiir die Entwicklung der matriarchalen
Kultur suchen. Nach Marija Gimbutas gibt es eine klare Kontinuitdtslinie der

332 Konig: ,,Die erotischen Ideale verstehen sich auch als der kleine und geheime und
normalerweise vulgére Teil des Korpers. Darum ist die Betonung, das erotische
Ideal abzuleiten, zu einfach und kein Argument. Zugleich tauchen immer wieder die
Reaktionen des erotischen Symbolismus auf, und diese behaupten, dass ,,diese auf-
fallende Fettleibigkeit besessen hitten, weil sie ihre Tage bequem auf den Fellagern
der Abris verbrachten, wihrend die Méanner durch Jagdziige ihren Korper geschmei-
dig erhielten. Konig setzt sich damit in Opposition zu Carl Schuchardts Aussage.
M. Koénig: Die Frau im Kultur der Eiszeit, S. 108.

333 H. Klaatsch: Die Anfinge der Kunst und Religion in der Urmenschheit., S. 62 ff.

334 E. Neumann: Die gro3e Mutter, S. 99.

335 Ebd, S. 101.

336 Vgl. H. Zinser: Der Mythos des Mutterrechts, S. 85.

337 Wie schon bei Sahlins erwéhnt, ist das Paldolithikum eine Nomaden- und Subsis-
tenzgesellschaft, wesjalb die akkumulative 6konomische Handlung nicht in Frage
kommt, mehr noch, sie ist eher eine Last. Die Fruchtbarkeit, die Werte der Erde als
potenzielle produktive Ebene sind noch nicht im Blick der Nomaden.

338 Vgl. R. Fester /M. K6nig, M/ D. Jonas /D. Jonas (Hg.): Weib und Macht.

https://dol.org/10.14361/9783830445807 - am 14.02.2026, 11:48:32. https://www.Inllbra.com/de/agb - Open Access -


https://doi.org/10.14361/9783839445907
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Axiom Il | 227

Géttinnenbilder und Plastiken von der Altsteinzeit bis zur Jungsteinzeit.”” Gim-
butas zeigt, wo sich die Wurzel der jungsteinzeitlich hochentwickelten Kultur in
der Altsteinzeit befindet** und wo sich die Herkunft dgyptischer Muttergottin-
nen auf in der Altsteinzeit entworfene Plastiken bezieht.

Weiblich demarkierte Figlirchen kommen einer Représentation der Weib-
lichkeit und dessen Symbolik entgegen. Ausgehend von auf die Mutter bezoge-
nen Theorien, dass die ,,Grofle Mutter* auf das Figlirchen der Altsteinzeit zu-
riickgeht, deren hochster Wert die Fruchtbarkeit ist, représentieren die im Jung-
palédolithikum gefundenen Figiirchen den elementarsten Charakter des Frucht-
barkeitsideals.

Ausgehend von Diirrs Kommentar wird zugegeben, dass die Fruchtbarkeits-
ikone (Grofle Mutter) einer pflanzenideologisierten Vorstellung entspricht, deren
Ubertreibung im Jungpaliolithikum nicht ganz zutreffend ist.”*' Nach Diirrs Wi-
derlegung der Ubertragung des neolithischen Mutterbilds auf die Jungsteinzeit
ist die Uberbetonung weiblicher Geschlechtsorgane nicht unmittelbar ein Lob
der Fruchtbarkeit. Das Fruchtbarkeitsideal entspricht eher dem weltanschauli-
chen Urbild einer Kultur des Ackerbaus und der Viehzucht, die erst stufenweise
mit der Ansiedlung und Verbreitung des Homo Sapiens Sapiens vor etwa 40.000
Jahre in Gang kam. Der H6hepunkt der Venusfigiirchen wird auf die Gravettien-
Zeit datiert (35.000 — 21.000), wihrend des Untergangs des Neanderthalers
(20.000) und dem erst langsamen und dann immer schnelleren Aufkommen des
Homo Sapiens. Diesem Gedanken nach koénnte postuliert werden, dass der
Menschwerdungsprozess mit dem Auftreten kleiner Figilirchen zusammenfallt,
deren urspriinglicher Ausdruck kaum weiblich demarkiert ist. Sie gewinnen im
Laufe der Zeit, in der letzten Periode des Jungpaldolithikums, jedoch an Grofe
und Demarkierung. Aus dieser Analyse (und unter dem Aspekt der Neotenie in

339 Es ,wird bewiesen durch die Kontinuitét einer Vielfalt von Serien von festgelegten
Gottinenbildern. Die spezifischen Aspekte ihrer Kraft als Lebensgeberin, Fruchtbar-
keitsgeberin und Geburtsgéttin sind von extrem langer Dauer.“ M. Gimbutas: The
gods and goddesses of Old Europe, S. 9. Ubers. v. Géttner-Abendroth, H.: Matriar-
chat I. Geschichte seiner Erforschung, S. 106.

340 ,,Was Mellart fiir Anatolien nachweist, findet Marija Gimbutas fiir Siidosteuropa he-
raus. Auch hier findet sich der Raum einer jungsteinzeitlich hochentwickelten Kul-
tur, deren Wurzeln bis in die Altsteinzeit reichen und deren Siedlungsformen mehr
als Dorfer waren.“ Vgl. ebd., S. 107.

341 Neumann erhebt die weiblichen Merkmale, die fiir sesshafte Kulturen kennzeich-
nend sind, zum universellen Archetypus, vgl. E. Neumann: Die grosse Mutter, S.
123-146.

https://dol.org/10.14361/9783830445807 - am 14.02.2026, 11:48:32. https://www.Inllbra.com/de/agb - Open Access -


https://doi.org/10.14361/9783839445907
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

228 | Matrixiale Philosophie

der Charakteristik der Menschwerdung) lisst sich sagen, dass sich die Uberbeto-
nung weiblicher Geschlechtsmerkmale auf die Darstellung einer eidetischen Dif-
ferenz bezieht, ndmlich Mensch vs. Tier, Mann vs. Frau, dass der Mensch als
universale Kategorie also unter der Vorstellung einer Differenz zum Vorschein
kommt: die Frau.

Die Frauenstatuen zeigen eine Differenz. Sie sind das Zeichen, die Emer-
genz, die ontologische Differenz zwischen dem, was Mensch ist und was nicht.
Die Frau unterscheidet sich nicht vom Mann, sondern der Mensch gruppiert sich
um die Mutter, um sich von Tieren und Pflanzen (seiner Umgebung) abzugren-
zen, zu differenzieren.

14. Schamlose Kunst: Baubo als Grenzobjekt zwischen
Weltlosigkeit und Welthaftigkeit

14.1 Die schamlose Venus
Der Marquis Paul de Vibraye taufte 1864 einen kleinen Fund aus Elfenbein, eine
Skulptur von 8,2 Zentimetern Lidnge, mit dem Namen ,,Venus impudique®
(schamlose Venus). Die Plastik soll die weiblichen Geschlechtsorgane unverhoh-
len vor den Augen des Zuschauers ausstellen. Die starke Demarkierung der
weiblichen Organe fiihrte den franzdsischen Adeligen dazu, diese weiblich zu
reprasentieren und ihr die antagonistische figiirliche Darstellung einer rémischen
Gottin der Liebe zuzuteilen, die ihre schamhafte Zone nicht sehen ldsst. Die
»schamlose Venus* erzdhlt uns viel mehr iiber die Zeit Marquis Paul de Vibray-
es als iliber die tatsdchliche Bedeutung des Figiirchens. Es gibt einen kunstwis-
senschaftlichen und archiologischen Zweig, die diesem interpretativen Rahmen
folgen, die steinzeitliche Hohlenmalerei und Figiirchen aus dieser Zeit als ,,nack-
te Frauen® oder schamlose Kunst zu behandeln.**” Trotzdem muss man beachten,
dass sich Termini der Neuzeit nicht so einfach auf die Altsteinzeit {ibertragen
lassen.

Im Werk Peter Duerrs iiber den Inbegriff der Scham, ,,Intimitat* (1999), wird
die These entwickelt, dass Scham bzw. Schamlosigkeit nicht auf durch die kultu-
relle Ebene bestimmte Regeln zuriickzufiihren sind, sondern auf eine Sphére der

342 Mellars: ,,The term ,Venus‘ also calls for a comparison between prehistoric and
Greek culture. When such a comparison is made, the prehistoric art becomes more
,primal‘ and sexually unrestrained, since the Greek art suggests self-awareness and
,civilized® conventions of propriety. Obviously, such a comparison is dangerous,
since it suggests certain things about prehistoric life which cannot be proven.* P.
Mellars: Origins of the female image, in: Nature 459 (2009), S. 176f.

https://dol.org/10.14361/9783830445807 - am 14.02.2026, 11:48:32. https://www.Inllbra.com/de/agb - Open Access -


https://doi.org/10.14361/9783839445907
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Axiom II | 229

Intimitét, eine Teilung zwischen 6ffentlicher und privater Sphare, kennzeichnend
fiir die menschliche Lebensform und Geselligkeit allgemein.**® Die Trennung
zwischen Offentlicher und privater Sphire, zwischen dem Raum ,,unrechtmafi-
ger Taten™ (private Sphédre) und der Sphére des von den Teilnehmern einer
Gruppe genehmigten Handelns (6ffentlicher Raum) schafft die Basis fiir eine
Archiologie der Intimitit und Schamlosigkeit. Die Schamlosigkeit beruht nach s
Interpretation auf der Ubertretung des Privaten in der Offentlichen. So deutet er
den strukturell festgelegten kolonisierten Hintergrund seiner Bedeutung. Scham-

losigkeit wird sowohl ,,wilden Ureinwohner**

beigemessen, die nicht nur ihre
Genitalien entbléBen, sondern auch 6ffentlich Geschlechtsverkehr praktizieren®®
als auch, wie im Fall der Venus impudique der unverborgenen Vulva einer klei-
nen Statue. Es ist infolgedessen unangemessen, der Unverborgenheit des weibli-
chen Geschlechtsorgans ein ésthetisches Urteil zuzuerkennen®*, dem als Leitmo-

tiv die Nichtdarstellbarkeit der Vulva im privaten Raum zugrunde liegt.

343 Duerr: ,,Anschliefend versuche ich plausibel zu machen, dass die menschliche Kor-
perscham, ungeachtet kultureller und historischer Unterschiede der ,Schwellenho-
he*, nicht kulturspezifisch, sondern charakteristisch fiir die menschliche Lebensform
iiberhaupt zu sein scheint und dass eine generelle ,Schamlosigkeit® und damit die
Verschmelzung von offentlicher Sphédre und Privatsphére eine Verdnderung der
Formen menschlicher Gesellung voraussetzen wiirde, die so grundlegend wire, dass
sich vergleichsweise eine Verwandlung der Lebensweise moderner GroBstadtbe-
wohner in die der Buschleute der Kalahari wie ein sonntdglicher Ausflug in die
Sommerfrische ausndhme.* P. Duerr: Intimitét, S. 8.

344 Franzosische und britische Schiffe landeten 1767 auf der Insel Haiti. Die Frauen
Haitis zeigten offen ihre Geschlechtsorgane, und die Ménner trugen keine Kleidung.
Die wilden Ureinwohner sahen wie ein Volk aus, das ,,auf duflerst laszive Weise*
lebt. Hier sind die ,,schamlosen Wilden®. Ebd., S. 168. L. A. de Bougainville, 1771,
S. 181, zit. n. Duerr, Ebd., S. 180 ff.

345 In Gesellschaften wie der polynesischen ,,bewegten sich beide Geschlechter in der
Offentlichkeit nackt und kopulierten miteinander wie die Tiere vor aller Augen.“ Cf.
R. v. Krafft-Ebing, 1912, S. 2. Cf. dagegen z. B. J. D. Unwin, 1934, S. 217, zit. N.
Duerr, H.P.: Intimitat, S.185.

346 Nach Freud gilt, ,,dass wir die Genitalen selbst, deren Anblick die stéirkste sexuelle
Erregung hervorruft, eigentlich niemals als ,schon‘ empfinden kénnen.” P. Duerr:
Intimitdt, S. 201. Zur &sthetische Urteil der ,,hdsslichen Vulva“ vgl. ebd., S. 200-
222.

https://dol.org/10.14361/9783830445807 - am 14.02.2026, 11:48:32. https://www.Inllbra.com/de/agb - Open Access -


https://doi.org/10.14361/9783839445907
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

230 | Matrixiale Philosophie

14.2 Kopulieren als regenerativer Akt — Art Parietal

Rentiere bewegen sich an den Winden. Ein 5,20 Meter grofer, gezeichneter
Stier besetzt den Hauptsaal der Hohle von Lascaux. Grofe Wildrindtiere und
Wildpferde regen sich. Ein Bér verdeckt den Schof eines Rindes, und kleine
Hirschen rennen um die Wildtiere herum. Ein 2,50 Meter hoch gezeichnetes
Wildpferd ist mit Punkten in einem rechteckigen Muster dargestellt. Ein Wisent
lasst sich von einem Mann mit Vogelkopf jagen. Die beriihmten Hohlenmalerei-
en von Lascaux, datiert auf das Jungpalédolithikum, genauer, auf die spite Solu-
treén-Kultur (18.000 — 16.000 Jh.), sind nach den Befunden der Forschung ent-
standen durch eine Blattspitzen-Technik, bei der eine symmetrische, elaborierte
Feuerstein-Spitze, eine weiterentwickelte Technik der Faustkeil-Industrie, zum
Einsatz kam. Die elaborierten Arbeitswerkzeuge fallen zusammen mit riesigen
bewegten Tierdarstellungen.

Ein anderer, nicht minder eindrucksvoller Ort: Eine Mammutherde rennt die
Wiénde der Hohle Pech Merle entlang. Ein vierzig Meter breites Gewdlbe ist
vollstandig mit unférmigen Mammuts, Pferden und Wisenten gefiillt. Die Zeich-
nungen lassen sich der Gravettien-Kultur (30.000 — 20.000) zurechnen. Hals und
Riickenlinien der Pferd-Mammut-Geschopfe bedecken die Winde. Die Mam-
muts der Herde, einer sogenannten Dreiecksherde, scheinen herabhéingende
Briiste zu haben und ihr Gesi nach hinten zu strecken.*’

Eine weitere Herde von Wisenten, Pferden und Steinbdcken stiirmt {iber die
Winde der Hohle von Niaux — doch nicht allein, sondern begleitet von zwei
Menschen, einem Mann und einer Frau. Der Mensch hat hier tierische Umrisse
und das Tier wirkt menschlich, aber dennoch ist der Schof3 sichtbar. Vom Maul
und der Nase des Bisons und von der Nase des Mannes gehen Linien aus, und
man kann in diesen Strichen den heftig ausgestoBenen Atem des briinftigen
Stiers und des Mannes sehen, der sich in einer dhnlichen Lage zu befinden
scheint. Die beiden Menschen haben fast tierische Ziige: Die Stirn des Mannes
ist flichend, und Punktierungen auf dem Korper der Frau, besonders auf Brust,
Oberschenkel und Venushiigels, erinnern an eine starke Behaarung, ein Fell.
Die Pferd-Mammut- Hals-Riicken-Zeichnungen fallen mit dreieckigen Gravie-
rungen (Hohlen von Niaux) zusammen, so wie bei mehreren Platten aus der
Magdalénien Zeit.***

347 P. Duerr: Sedna oder die Liebe zum Leben, S. 79.

348 Vgl. A. Leroi-Gourhan: ,,Das folgenden Dokument ist jiinger, da es aus der Hohle
von PechMerle stammt, deren Datierung zwar schwierig ist, die aber zu einem Teil
dem jiingeren Solutréen, zum anderen dem frithen Magdalénien anzugehdren

scheint. Dort findet man auf einer Decke mehrere Profildarstellungen halb nach

https://dol.org/10.14361/9783830445807 - am 14.02.2026, 11:48:32. https://www.Inllbra.com/de/agb - Open Access -


https://doi.org/10.14361/9783839445907
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Axiom Il | 231

Das entwickelte mittlere Magdalénien und der Anfang des spdten Magdanénien bieten
eine recht grole Anzahl von Platten mit weiblichen Figuren im Profil die fast alle mit Tie-
ren assoziiert sind und auf die wir noch zuriickkommen werden. [...] Von den Einzelfigu-
ren, die dem Ende des Stils III und dem Anfang des Stils IV angehéren, muf3 ein Tafel-
chen vom Abri Murat (Lot) erwéhnt werden (Abb.440), das eine vorgebeugte Frau mit Bi-
sonhornen auf dem Kopf zeigte, sowie die Anhdnger von Petersfels in Deutschland, wo

man das gleiche Profil in Zickzack ohne Andeutung von Kopf oder FiiBen wiederfindet.**’

Es ist umstritten, ob die Bilder an den Winden steinzeitlicher Hohlen als Kunst-
gegenstinde anzuerkennen sind.”” Derartige Bilder wurden vor allem als kulti-
sche Zeugnisse verstanden.””' Diese Art von Tierherden-Aufruf wird nach jagd-
magischen Zeugnissen als ein wiedergeburtliches Ritual innerhalb der Hohle be-

vorn geneigter Frauen. Luquet hatte die vielleicht ganz richtige Vorstellung von
einer gewissen Angleichung der menschlichen Figurenumrisse an die Riicklinie der
Tiere. Da wir im letzten Teil dieses Buches sehen werden, daf3 die Riicklinie durch
einige Einzelheiten, wie Horner, Riissel oder Miahne, erginzt — geniigte, um den Bi-
son, das Mammut oder das Pferd darzustellen, und daf3 sich die Steinzeitmenschen
dessen so sehr bewusst waren, dafl sie Formenspiele damit anstellten, durfte die
Hypothese Luquets von der Wahrheit vielleicht gar nicht so weit entfernt sein. Lu-
quet hatte die vielleicht ganz richtige Vorstellung von einer gewissen Angleichung
der menschlichen Figurenumrisse an die Riicklinie der Tiere. A. Leroi-Gourhan:
Préhistorische Kunst, S. 154.

349 Ebd., S. 154

350 Mithen: ,,.Die Deutung von Hohlenmalereien als Kunst in einem dem heutigen
Kunstbegriff nahen Sinne ist umstritten. Steven Mithen verweist darauf, dass einige
der heutigen Naturvolker Felsmalerei betreiben, ohne ein Wort fiir ,Kunst® in ihrem
Wortschatz zu besitzen.” Mithen, Steven: The prehistory of the mind: A search for
the origins of art, religion, and science. London: Thames & Hudson 1996. Konig
vertritt die Ansicht, dass ,,die friihsten, in den Felsen einer Hohle oder in den Kno-
chen einer Grabbeigabe geritzten oder gemeifielten Zeichen und Symbole nicht als
,Kunst® im heutigen Sinn des Wortes bezeichnet werden kdnnen, wenn sie anderer-
seits auch mit ihren bildhaften oder abstrakten Darstellungen am Beginn jeder nach-
folgenden kiinstlerischen Betitigung standen. M. Konig: ,,.Die Frau im Kult der
Eiszeit®, S. 80.

351 Die Bilder sollten als Mittler zwischen der hiesigen und jenseitigen Welt dienen.
Weitere Aspekte sind die Unterteilung der Tierarten in verschiedene Klassen und die
Anbringung der Malereien in teilweise schwer zugianglichen Hohlen. Vgl. P. Duerr:
Sedna oder die Liebe zum Leben, S. 48.

https://dol.org/10.14361/9783830445807 - am 14.02.2026, 11:48:32. https://www.Inllbra.com/de/agb - Open Access -


https://doi.org/10.14361/9783839445907
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

232 | Matrixiale Philosophie

trachtet, ,,die Vermutung némlich besteht, dass wir es hier [...] mit einer ,paldo-

lithischen Méeutik*, einer ,Hebammenkunst® zu tun haben.***

14.2.1 Fliehende Baubos und jagende Pfeile:
allererste eidetische Differenzierung

Auch inmitten des Waldes von Fontainebleau befindet sich eine Hohle. Hier
liegt ein groBer Felsblock, auf den Zeichen geritzt wurden, darunter eine Vulva
und ein Pfeil direkt nebeneinander: Leben und Tod, geschrieben in einer Sym-
bolsprache, die iiber Jahrtausende hinweg den Sinn der Zeichen vermittelt. Dem
Pfeil, dem Zeichen des Sterbens, wurde eine Vulva beigefiigt, die in diesem Zu-
sammenhang als Zeichen der Neugeburt verstanden werden kann. Dieser Ge-
danke fiihrt uns in den jungpaléolithischen Kult des ewigen ,,Sterbens und Wer-
dens.«*>?

In der Chatelperroin-Kultur (38.000 — 33.000) finden sich Felsgravierungen,

** Inmitten von Riickenlinie, Punkten und

die mit vulvaartigen Zeichen auftreten.
Strichen kann in der Hohle La Ferrassie der Pfeil des Jagers erkannt werden, der
auf ein Tier zielt — und den Unterleib einer Tierfrau trifft. Die Darstellungen ge-
horen zu einer Periode, in der die Figuren nicht stark weiblich demarkiert sind
wie im spéteren Jungpaldolithikum und in der Gravettien-Kultur (35.000 —
21.000); dennoch tritt eine Differenz auf zu dem dreieckigen SchoB.*> Schof
und Pfeil lassen sich erkennen und unterscheiden: ein Mutter-Schof3/Tier Merk-
mal und ein Werkzeug sind die allererste Gattung — eine Ausdifferenzierung in
der Ordnung der Reprisentation der Altsteinzeit.

352 Ebd., S. 53.

353 M. Koénig: ,,Die Frau im Kult der Eiszeit“, S. 129.

354 Bei der Abri-Castanet-Hohle in Siidfrankreich sind aus der Aurignacien-Zeit etwa
37.000 Jahre alte Gravierungen gefunden worden, die als weiblicher Schof3 gedeutet
wurden. Dieses scheinen nebenbei Teile tierischer Darstellungen zu sein. Siehe
http://www.br.de/themen/wissen/hoehle-hoehlenmalerei-kunst100~_image-4 _-a2b3
c9dcedbd73b30ee91cSbe27e7cad84008a43.html vom 02.04.2013. Beim Abriss von
Bédéilhac in dem pyrenekantabrischen Gebiet ist eine dreieckige Vulvagravierung
bei tierischen Darstellungen aus dem Jungpaldolithikum gefunden worden. Bei der
Hohle Pech Merle, auch in dem frankokantrabischen Gebiet, sind die weiblich-
tierischen Figuren représentativ. Siehe http://donsmaps.com/bedeilhac.html. vom
02.04.2013.

355 Siehe http://www.welt.de/wissenschaft/article1 06309538/ Weltweit-aelteste-Hoehlen
malerei-entdeckt.html vom 02.04.2013

https://dol.org/10.14361/9783830445807 - am 14.02.2026, 11:48:32. https://www.Inllbra.com/de/agb - Open Access -


http://www.br.de/themen/wissen/hoehle-hoehlenmalerei-kunst100~_image-4_-a2b3c9dcedbd73b30ee91c5bc27e7cad84008a43.html
http://www.br.de/themen/wissen/hoehle-hoehlenmalerei-kunst100~_image-4_-a2b3c9dcedbd73b30ee91c5bc27e7cad84008a43.html
http://donsmaps.com/bedeilhac.html
http://www.welt.de/wissenschaft/article106309538/Weltweit-aelteste-Hoehlenmalerei-entdeckt.html
http://www.welt.de/wissenschaft/article106309538/Weltweit-aelteste-Hoehlenmalerei-entdeckt.html
https://doi.org/10.14361/9783839445907
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/
http://www.br.de/themen/wissen/hoehle-hoehlenmalerei-kunst100~_image-4_-a2b3c9dcedbd73b30ee91c5bc27e7cad84008a43.html
http://www.br.de/themen/wissen/hoehle-hoehlenmalerei-kunst100~_image-4_-a2b3c9dcedbd73b30ee91c5bc27e7cad84008a43.html
http://donsmaps.com/bedeilhac.html
http://www.welt.de/wissenschaft/article106309538/Weltweit-aelteste-Hoehlenmalerei-entdeckt.html
http://www.welt.de/wissenschaft/article106309538/Weltweit-aelteste-Hoehlenmalerei-entdeckt.html

Axiom I1' | 233

Wie ldsst sich die Kopplung von (Mutter-)Schof3 und Pfeil erkldren? Die
jagdmythologische Lesart interpretiert den Zusammenhang Schof3 — Pfeil unter
der Vorstellung eines Beischlafs, bei dem der eindringende Pfeil den Unterleib
der Tierfrau durchdringt. Der symbolische Beischlaf jagdmythologischer Dar-
stellungen ldsst sich aber nicht reduzieren auf den Vergleich mit einem méannli-
chen Coitus. Vielmehr liegt die Bedeutung in einem doppeldeutig regenerativen
Akt, wobei sich der Tod mit dem Krieg und die Geburt mit dem Leben mi-

3% Tn diesem Sinn hat Alexander Marshack vermutet, dass die Hohlen und

schen.
Abrisse, in die Vulva-Striche graviert wurden, als symbolische Kopulation die
7 _ was jedoch nicht das Sinnbild des Todes

durch Darstellung des Pfeils ausschldsse.”™

Felswand fruchtbar machen sollten

14.2.2 Kopulieren heil3t regenerieren: Tier-Mensch-Kopplung

Soll die Mutter-Fruchtbarkeitsfigur den hdchsten Ausdruck des Miitterlichen
darstellen, werden die jagdmythologischen Erzéhlungen als wilde Darstellungen
genommen, wobei die Frau der minnlichen Macht unterworfen ist. >’
entspricht der jagdmagische symbolische Beischlaf einem kopulativen Renege-
nerierungsritual zwischen Mutter-Tier und Pfeil-Mensch.

Anderseits

Ist die Hohle aber auch der Ort, an dem die Jagdtiere, und fiir die Biiffeljager natiirlich vor
allem die Biiffel, entstehen, und wir gehen sicher nicht fehl in der Annahme, dass der gro-
Be Geist als Biiffelstier die Biiffelkuh schwéngerte, was erklaren wiirde, warum der Son-
nentanzpriester als Représentant des GroBlen Geistes sowie die heilige Frau als Reprisen-
tantin der Begleiterin des Schamanen aufrechter Horner in Bisonsverkleidung miteinander

schliefen.’®

356 P. Duerr: Sedna oder die Liebe zum Leben, S. 54.

357 Ebd., S. 68.

358 Bei der Hohle Gabillou, Dép. Dordogne wurde ein Bison gezeichnet, dessen Horner
gedreht sind, und zwischen beiden gegenldufigen Bogen liegt das Auge. Das Bild ist
iiberlagert durch drei parallele Linien und einen Pfeil. Der Pfeil war das Zeichen des
Sterbenmiissens.

359 Konig: ,,In vielen Pflanzer- und Hirtenkulturen wird der Akt der sexuellen Penetra-
tion als Toéten oder zumindest als Gewaltanwendung gesehen und der Penis als Waf-
fe, die in den After des besiegten Mannes oder in die Vulva der unterworfenen Frau
gestoBen wird.” M. Konig: ,,Die Frau im Kult der Eiszeit“, S. 67.

360 P. Duerr: Sedna oder die Liebe zum Leben, S. 22

https://dol.org/10.14361/9783830445807 - am 14.02.2026, 11:48:32. https://www.Inllbra.com/de/agb - Open Access -


https://doi.org/10.14361/9783839445907
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

234 | Matrixiale Philosophie

An die Stelle der Fruchtbarkeitsrituale treten in der Altsteinzeit die Begattungsri-
tuale Tier-Herrin/Jiger —mit dem Biiffel gehen oder mit dem Biiffel koitie-
ren.”®' Sie koitieren, um sich zu regenerieren, aber nicht, um Leben in die Welt
zu bringen. Wie bei vielen Volkern, so ist auch bei den Cheyenne®® der Bei-
schlaf zwischen Mann und Frau nicht etwas, was die Geburt eines Kindes verur-
sacht, denn die Seele des Menschen stammt weder von Mutter noch Vater, son-
dern von Maheo, dem Grofen Geist. Die mythologischen Mérchen der Indianer
Nordamerikas erzdhlen, worin der Koitus zwischen Schamanenjdgern und dem
Muttertier in der Regenerierung der Tiere besteht: Die Biiffelmutter ist keine
menschliche Mutter, sondern Tiermutter. Ebenfalls besagen die Biiffelzeremo-
nien der Jigervolker, dass der Schamane (Jager) die Biiffelkuh geschwéngert
hat. Diirr interpretiert diesen Zusammenhang so:

So kann man wohl sagen, dass die Befruchtung der Begleiterin des Schamanen durch den
Gott prototypisch wiedergibt, was sich bei der Entstehung neuen Lebens in jeder Frau er-
eignet, namlich die ,Animierung der Substanz‘ des Embryos, die von der Frau stammt,
durch Maheo. Zum zweiten aber war die Frau auch, wie schon kurz erwihnt, dass ,Gefaf3‘,

in dem die gbttliche Kraft des GroBen Geistes dem Manne iibermittelt wurde.>®

Die Schilderung des Beischlafes zwischen Herrin-Tier und Jéiger-Tier’® ist ein
schon von Gilles Deleuze angedeuteter Ausdruck des Tier-Werdens.**> Wir be-

361 Neumann: ,,Im Paldolithikum waren, ebenso wie noch heute bei primitiven Volkern,
Fruchtbarkeitsrituale {iblich, in denen die Tierbegattung mit ihrem Koitus von hinten
eine zentrale Rolle spielt.” E. Neumann: Die grofle Mutter, S. 102.

362 Duerr: ,,Dieser mythische Beischlaf zwischen Gott und Frau wurde bis in unser
Jahrhundert hinein vom Sonnentanzpriester und der Frau des Geliibdemachers 6f-
fentlich vollzogen, und er war einer der Vorwénde, den Sonnentanz im Jahre 1904
und erneut im Jahre 1920 zu verbieten, insbesondere der Hinweis darauf, dass selbst
inzestudse Verbindungen dabei nicht auszuschlieBen seien. P. Duerr: Sedna oder
die Liebe zum Leben, 20.

363 Ebd., S. 20.

364 Duerr: ,,Betrachten wir zunédchst ein Knochenplittchen aus der Hohle Isturitz, auf
dem sich ein Mann von hinten einer Frau zu ndhern scheint. [...] Freilich hat man in
der Hohle de la Vache ein Renknochenplittchen gefunden, obgleich das Format des
Plattchens zwei stehende Personen ohne weiteres erlaubt hitte. Auf der Riickseite
des Rippenpléttchens folgt ein Biiffelstier offenbar einer Biiffelkuh, die kopulations-
bereit ihren Schwanz zu heben scheint, und wir haben hier wohl die ,tierische Va-

riante* derselben Szene vor uns. Sowohl von Maul und Nase des Bisonstiers als auch

https://dol.org/10.14361/9783830445807 - am 14.02.2026, 11:48:32. https://www.Inllbra.com/de/agb - Open Access -


https://doi.org/10.14361/9783839445907
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Axiom Il | 235

schiiftigen uns hier nicht mit den Ahnlichkeiten zwischen tierischer und mensch-
licher Verhaltensweise, aber mit strukturellen Gemeinsamkeiten.**® Nach Deleu-
ze sind das Tierische und das Menschliche keine Zustinde in der Ordnung der
Représentation, das Tier-Werden ist keine mimetische Représentation; vielmehr
bezieht dieser Ausdruck sich auf die Betonung einer inneren Ahnlichkeit zwi-
schen zwei ausdifferenzierten Arten von Lebewesen: Es geht um das Tier-
Werden des Menschen oder das Mensch-Werden des Tieres. Das Herrin-Tier ist
jenes, gegen das der Jager-Mensch Krieg fiihrt. Die Mutter-Herrin zeigt keinen
Widerstand gegeniiber der Fruchtbarkeit,*” da das Herrin-Tier eine spezifische
Differenz mit anderen Arten teilt: die Mutterheit, ndmlich die Féhigkeit, das Le-
ben weiterzutragen.

von der Nase des Mannes gehen Linien aus, und es ist vielleicht nicht iiberinterpre-
tiert, in diesen Strichen den heftig ausgestoenen Atem des brunftigen Stiers und des
Mannes zu sehen, der sich in dhnlicher Stellung zu befinden scheint.* Ebd., S. 69.

365 G. Deleuze/F. Guattari: Tausend Plateaus, S. 379.

366 Deleuze und Guattari: ,,Eine Mannigfaltigkeit wird weder durch ihre Elemente noch
durch ein Zentrum der Vereinheitlichung oder des Begriffsvermdgens definiert. Sie
wird durch die Zahl ihrer Dimensionen definiert; sie ldsst sich nicht aufteilen, sie
verliert oder gewinnt keine Dimension, ohne ihr Wesen zu dndern. Und so wie ihr
die Variationen ihrer Dimensionen immanent sind, muss man auch sagen, daf3 jede
Mannigfaltigkeit bereits aus heterogenen Termen in Symbiose zusammengesetzt ist
oder sich stdndig, je nach ihren Schwellen und Tiiren, in eine lange Reihe von ande-
ren Mannigfaltigkeiten verwandelt. Ebd., S. 340.

367 Deleuze und Guattari: ,,Wir haben schon gesehen, daf3 der Krieger durch seinen Fu-
ror und seine Schnelligkeit zwangsldufig in das Tier-Werden hineingezogen wurde.
Voraussetzung fiir diese Arten des Werdens ist das Frau-Werden des Krieges, sein
Biindnis mit dem jungen Méadchen, seine Ansteckung durch es. Der Krieger ist un-
trennbar mit den Amazonen verbunden. De Vereinigung des jungen Médchens und
des Kriegers bringt keine Tiere hervor, sondern das Frau-Werden des einen und das
Tier-Werden der anderen in ein und demselben ,Block®, in dem er, angesteckt durch
das junge Médchen, zum Tier wird, wéhrend gleichzeitig das junge Madchen, ange-
steckt durch das Tier, zum Krieger wird. Alles hidngt in einem asymmetrischen
Block des Werdens zusammen, in einer plotzlichen Zickzackbewegung.* Ebd., S.
378.

https://dol.org/10.14361/9783830445807 - am 14.02.2026, 11:48:32. https://www.Inllbra.com/de/agb - Open Access -


https://doi.org/10.14361/9783839445907
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

236 | Matrixiale Philosophie

14.2.3 Zu einer eidetischen Differenz:
Mutter-Tier ist dem Mensch-Mann kontrar

Nach Duerr kommt die Venus-Replik keiner Menschenfrau, sondern der Gestal-
tung einer Tierfrau nah — einer Frau, die aus dem Tierphylum stammt und auf
miitterlich-tierische Vorstellungen in der Hohlenmalerei und auf jagdmagische
Mythologie zuriickgeht. Die Verbindung Mutter-Tier hat den Schiiler des Psy-
choanalytikers C. G. Jung, Erich Neumann, ebenso beschéftigt wie die ethnolo-
gische und mythologische Schule der Matriarchatstheorie, doch nur wenige
Untersuchungen haben sich dem Problem Mutter-Tier zugewandt. Wie bereits
gesagt wurde, wurden ihm die Eigenschaften neolithischer Miitter eines vorldu-
figen Stadiums beigemessen. Als Ausnahme kann das Buch ,,Anti-Elektra® der
Philosophin und Kiinstlerin Elisabeth von Samsonow erwahnt werden, das sich
intensiv dem Thema Tier-Mutter zuwendet.

Tier und Mensch gehoren danach nicht zur gleichen Art, aber sie treffen zu-
sammen in der ,Mutterheit”. Unter den Begriff Mutter-Tier fallen nach von
Samsonow zwei Differenzen: Mensch vs. Tier und Frau vs. Mann. Die Mutter ist
infolgedessen die Andersheit®® sowohl dem Mann als auch dem Menschen
gegeniiber.”” Elisabeth von Samsonow stellt die Mutter im Rahmen der ersten
Differenzierung des Geschlechts fest. Immer, wenn die Frau einen Modus exzen-
trischer Hominisation ausdriickt, findet im Tier eine innere Unterscheidung der
Menschen in weibliche und ménnliche statt. ,,Wenn das Weibliche mit dem Tier
zusammengestellt wird, dann ist darin die primédre gesellschaftliche Konstella-
tion erfasst.“*” Diese enthilt den ersten Unterschied, den ersten kategorialen
Unterschied. Das Weibliche, sofern es ,,Mutterheit® ist, wird nur deshalb Ur-
sprung und Referenz beider Geschlechter, weil es als dem Tier zugleich dquiva-
lent und von ihm abgehoben erfasst wird.

Ohne dass wir von totemistischen Gedanken ausgehen, sondern eher von
weiblich demarkierten Reprisentationen, wiirde ich das Muttertier an die erste
Stelle einer doppelten Differenzierung stellen: Tier vs. Mensch, Mann vs. Frau.
Das Homo Phylum spaltet sich im Jungpaldolithikum auf in Homo Sapiens, Tra-
ger der Menschheit und der Ménnlichkeit, fiir den die Mutter-Tier eine Anders-

368 E.v.Samsonow: Antielektra, S. 64.

369 Wie wir schon unter ,,Verwandtschaftssysteme* erwdhnt haben, ist es so, dass im-
mer der auflerordentliche Warenaustausch ein inneres Stadium markiert, dadurch,
dass die Frauen nach der Regelung der Exogamie die innere Kohédrenz der Gattung
erhalten, das heif3t, die symbolische Ordnung der Mutterheit integriert die Differenz
in der Gesellschaft.

370 Ebd., S. 64.

https://dol.org/10.14361/9783830445807 - am 14.02.2026, 11:48:32. https://www.Inllbra.com/de/agb - Open Access -


https://doi.org/10.14361/9783839445907
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Axiom Il | 237

heit umfasst. Die Mutter teilt mit allen Arten Homo Phylums die Eigenschaft des
Gebirens, und weil sie anderen Arten gegeniiber eine spezifische Differenz mar-
kiert, verstehen wir unter Mutter keine generative Differenz,”’" sondern eine
eidetische Differenz: Weltbildend reproduziert die Mutter Ausdifferenzierungen.
In Anlehnung an phylogenetische Betrachtungen lésst sich sagen, dass das Tier
*” Insofern befindet sich
das vormenschliche Stadium in der Identitit und Differenzierung Tier / Mensch.

schon da ist, wenn der Mensch noch nicht Mensch ist.

Dieser Ansatz ist dem totemistischen Schema inbegriffen, das dem phédnomeno-
logischen Maximum des Bewusstseins widerspricht. ,,Bevor nidmlich ,der
Mensch® das Tier zur Kenntnis nimmt, hat das Tier — das ist die totemistische
These — Kenntnis vom Menschen.**” Dieses Noch-nicht-Mensch-Stadium wird
einen Platz in der vormenschlichen Mutterheit kommen, da, wie Elisabeth von
Samsonow andeutet, das soziale Bewusstsein oder das indirekte Selbstbewusst-
sein direkt mit dem vormenschlichen oder nichtmenschlichen in Verbindung ste-
hen.

14.3 Regenerierungssymbolik vs. Fruchtbarkeitsidol
und Tiermutter

Der Jager schléft mit der Tierherrin, der Hirschfrau, um das Jagdwild zu regene-
rieren. Das Tiermutter-Leitmotiv liegt im Regenerierungsprozess. Ob in der
,»Schlacht des toten Mannes® (falls unsere Deutung zutreffen sollte) in &hnlicher
Weise ein Schamane die Biiffelherrin beschlief, um den Tieren zur Wiedergeburt
zu verhelfen, ldsst sich nur vermuten, denn nichts schlieft die Moglichkeit aus,
dass es sich um eine ,Initiationsschlacht® handelte, bei welcher der kiinftige
Schamane in einem Initiationsritual starb, um von der Biiffelmutter wiedergebo-

. . . . 374
ren zu werden, so wie die tungusische ,, Tiermutter*.

Das Thema der Wildfrau, die in abgelegenen Felsschluchten und Berghohlen einen Hirten
oder Bauern heiratet, diesem in die Menschenwelt folgt, ihn dann aber aus irgendeinem
Grund wieder verlédsst, war auch in Europa weit verbreitet. Ehyoph’sta verldfit ihren
Mann, [...] weil sie, die Biiffelfrau, ein Biiffelkdlbchen bemitleidet. Vermutlich bedeutet
dies, dass die Biiffelfrau, sich ihres eigentlichen Wesens wieder bewusst wird, dass sie

eben eine Biiffelfrau und keine Menschenfrau ist. Der Grenzverkehr zwischen diesseitiger

371 Ebd., S.45.
372 Ebd., S. 70.
373 Ebd., S. 70.
374 Duerr: Sedna oder die Liebe zum Leben, S. 92.

https://dol.org/10.14361/9783830445807 - am 14.02.2026, 11:48:32. https://www.Inllbra.com/de/agb - Open Access -


https://doi.org/10.14361/9783839445907
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

238 | Matrixiale Philosophie

und jenseitiger Welt ist zwar offen, aber die Grenzlinien bestehen, und sie lassen sich nur

L . 375
zeitweilig verwischen.

Die Tiermutter wird zum Leitmotiv der Ahnenmutter nach dem jagd-
mythologischen Symbolismus. Sie ist Inbegriff der Totemmutter, Herrin des
Clans, in der alle Sterbende wiederkehren und aus der sie neu geboren werden.

So wuchs in der Unterwelt der Evenken, am Ort des Ursprungs, ein riesiger Baum, und in
seinen Wurzeln wohnte die Ahnenmutter und Tierherrin togo mushun, ,Geist des Feuers®,
die Herrin des Clans, seiner Zelte und Feuerstellen. Wenn die Evenken starben, dann reis-
ten sie zuriick zur Tiermutter, genauer gesagt kehrten die ,Tierseelen‘ der Menschen ent-
lang dem ,wisserigen Flussweg® in den Schof3 der Urmutter zuriick, und der Schamane

begleitete sie auf dieser Fahrt.*®

Sie verkorpert das Mysterium der Geburt, wohl auch das des ewigen Todes und
der Wiedergeburt in dem Sinne, dass es die Macht zur Geburt ist, die das Weib-
liche zu einer heiligen Stellung erhoben hat.’”’

Ein anderes Beispiel fiir die jagdmythologische Tier-Mutter-Darstellung ist
bei den Eskimos zu finden. Der Eskimo bezeichnet die Herrin der Karibus und
der anderen Jagdtiere als ,,Supergu’ksoak®. Alle Menschen stammen von ihr ab.
Sie wird im Rahmen einer regenerativen Religion (Inkarnation) verstanden, bei
der die ,,Seelen zu ihr zuriickkehren, damit sie diese wieder mit Fleisch und Blut

378 Qs s . .
«“>® Sie wird als eine Tiermutter

versieht und zuriicksendet in ein neues Leben.
begriffen, deren Entbindung weniger als Fruchtbarkeitsidol denn als Regenerie-
rungsmythologie verstanden wird. Erstes wahrhaft menschliches Denken und

Fragen betrifft nicht nur die Fragen nach dem Uberleben und lebensbedingende

375 Ebd.,S. 34

376 Vgl. ebd., S. 75.

377 Neumann: ,,.Die Befruchtung macht das Weibliche ebenso fiir sich selber wie fiir den
Mann zu einem numinosen Wesen, die matriarchale Bedeutung des Weiblichen ist
unendlich viel &lter als die ,Ackerbauphase‘, von der man das Matriarchat hat ablei-
ten wollen. Nicht erst die Ackerbauzeit mit dem Ritual der heiligen Ehe und des Re-
genzaubers, sondern gerade die Urzeit und der zu ihr gehdrende Jagd-Zauber haben
die matriarchale Welt geformt, deren spatere Ausldufer uns in den Friith- und Primi-
tiv-Kulturen begegnen.* E. Neumann: Die grof3e Mutter, S. 257.

378 P. Duerr: Sedna oder die Liebe zum Leben, S. 39.

https://dol.org/10.14361/9783830445807 - am 14.02.2026, 11:48:32. https://www.Inllbra.com/de/agb - Open Access -


https://doi.org/10.14361/9783839445907
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Axiom Il | 239

Fruchtbarkeit, sondern auch (vielleicht sogar in erster Linie) das Nachdenken
iiber Art, Sinn und Zweck des Lebens jenseits des Todes.””

In der Jagdmagie ist die Hohle der Ort, wo die Regenerierungsrituale statt-
finden, um durch den Akt der Geburt die Geburt der Tiere aus dem Schof3 der
Erde anzuregen. Duerr beschreibt die entsprechenden Rituale und mythischen

Vorstellungen folgendermaf3en:

In solchen Hohlen verwahrte die Herrin der Tiere die hematasooma, die ,Seelen‘ der Tie-
re, und die Aufgabe der Schamanen bestand darin, entweder leiblich oder in der ekstati-
schen ,Unterweltsreise® in die Hohle vorzudringen und aus ihr insbesondere das Jagdwild
zu holen. Die Hohlen galten als weiblich und wurden mit der Vagina der Frau verglichen.
[...] Im 16. oder 17. Jahrhundert, so vermutet man, schufen im Gebiet der Groflen Seen, in
Ontario, Algonkin-Indianer die Felsbilder von Peterborough. Die Felsinformation weist
zahlreiche Vulvendarstellungen auf, unter ihnen vor allem die eineinhalb Meter grof3e
Darstellung einer Frau mit hervorgehobenen Briisten und einer Vagina, die von einer an
dieser Stelle durch den Felsen laufenden mineralischen Narbe gebildet wird. Felsbildfor-
scher meinen, dass hier ,symbolische Kopulationen‘ vorgenommen wurden und dass das
gesamte Heiligtum von Peterborough, ein durchlocherter Felsen, ein Uterus gewesen sei,
der von den Algonkin Cheyenne waren, ist unbekannt, aber es ist, wie wir gesehen haben,
nicht unwahrscheinlich, dass die Cheyenne sich in der Zeit, in der diese Felsbilder vermut-

lich angefertigt wurden, in Ontario als Jiger und Sammlerinnen aufhielten.**

Die Tiermutter tritt in der jagdmythologischen Erzdhlung auf, wobei nicht auf
das Fruchtbarkeitspotential der Mutter aufmerksam gemacht wird, sondern eher
auf die generative Kraft des Lebenszyklus. An diesem Mythem sind sowohl Tie-
re als auch Menschen beteiligt, noch mehr: Muttertiere setzen sich mit Mensch-
jégern auseinander.

Diesen Darstellungen wurde ein jagdmythologischer Symbolismus beige-
messen, wobei die miitterliche Figur unterschitzt wurde. Die jagdmythologi-
schen Erzéhlungen rdumen dabei den Miittern Vorrang ein vor dem Mutter-Tier.

Versucht man eine komparativistische Gleichung des jagdmythologischen
Symbolismus der Hohlenmalerei der spéten Altsteinzeit mit den jagdmythologi-
schen Erzdhlungen mancher indigener Volker, dann konnte gesagt werden, dass
die Betonung und Hervorhebung weiblich demarkierter Zeichnen eher der Dar-
stellung einer spezifischen Differenz (SchoB3-Dreieck) als einer genos Differenz
(Tier-Mutter vs. Mensch-Jager) entspricht.

379 D. Jonas:,,Symbole* in: Jonas, Doris/A. D.Jonas (Hg.): Kinder der Hohle, S. 79.
380 P. Duerr: Sedna oder die Liebe zum Leben, S. 35-36 ff.

https://dol.org/10.14361/9783830445807 - am 14.02.2026, 11:48:32. https://www.Inllbra.com/de/agb - Open Access -


https://doi.org/10.14361/9783839445907
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

240 | Matrixiale Philosophie

14.4 Dreieck: Synthetisiertes Zeichen des
jungpaldonthologischen Matrix-Signifikants:
Mutter-Mensch, Mutter-Tier usw.

In einem Felsblock der franzosischen Hohle La Ferrassie ist eine geritzte Vulva

zu sehen. Sie wird auf die Chdtelperronien-Kultur (38.000 — 33.000 Jh. V. Chr.)

datiert, auf eine Zeit also, in der Homo Sapiens und Neandertaler zusammen leb-
ten. Der Fund gilt als eine der dltesten Darstellungen der Vulva, die auch in der

Aurignancien (40.000 — 31.000) im Zusammenhang mit wilden Wisents, Pferden

etc. auf der Wand vorkommt.*®' Die Figuration des dreieckigen GesiBes tritt in

der Gravettien-Zeit (35.000 — 21.000) weitaus deutlicher demarkiert hervor, und
auflerdem wird sie in einer dreidimensionalen Form figuriert. Die Demarkierung
des weiblichen Geschlechts erreicht dann ihren Hohepunkt in der Magdalénien-

Kultur (18.000 — 12.000).

Das synthetisierte Zeichen einer Demarkierung des weiblichen Geschlechts
wird von den Archédologen im Dreieck, dem dreieckigen Schofs, gefunden. Von
dem in den Fels gravierten Dreieck {iber die (hypothetische) Aufzeichnung einer
Vulva in der Grotte von Moigny in der Ile-de-France™ bis hin zu den deutlich
demarkierten weiblichen Merkmalen der Venus von Willendorf ist es offensicht-
lich, dass das dreieckige GesdBbild immer mehr an Form gewinnt. Das matrixia-
le Zeichen des dreieckigen SchoBles, unter dem Eigenschaften von Mutter-Tier
und Mutter-Mensch synthetisiert wurden, wurde offenbar einem Prozess der
Geometrisierung und Dimensionalisierung unterzogen, aus den die kontrdren
Zusammenhénge Frau vs. Mann und Tier vs. Mensch ergeben werden.

Dem dreieckigen GesidB aus der Aurignacienszeit geht das dreieckige Ideo-

gramm voran.”® Neben dem SchoB-Dreieck und den Rundungen wurde die Vul-

381 Vgl. Leroi-Gourhan: ,,Die dltesten zuverldssigen datierten Dokumente dieser Art
(Vulvadarstellung) sind die vom Abri Celler (Dordogne) aus dem Aurignancien I
und eine im Stil des Aurignancien II gravierte Platte von La Ferrassie, auf der sich
aufler einigen Abbildungen von Tiervorderteilen auch Darstellungen von Vulven be-
finden (Abb. 255 bis 260). Man begegnet solchen Darstellungen auch in andern
Fundstétten des Aurignancien in der Dorgdone, besonders im Abri Castanet und im
Abri Blanchard®“. A. Leroi-Gourhan: Prihistorische Kunst, S. 155

382 M. Koénig: ,,Die Frau im Kult der Eiszeit”, S. 118.

383 ,In der jiingeren mobilen Kunst sind die Vulvadarstellungen selten und verbinden
sich eher mit abstrakten Zeichen als mit realistischen Figuren. Leroi-Gourhan, ebd.,
S. 155, vgl. dazu: ,,Im Westen zeigen die Gravierungen auf Platten und Felswianden
eine dhnliche Entwicklung: die dltesten sind entweder vollstindig dargestellte Frau-

en oder einfache Darstellungen von Scham oder Vulva (die sich iibrigens in Kos-

https://dol.org/10.14361/9783830445807 - am 14.02.2026, 11:48:32. https://www.Inllbra.com/de/agb - Open Access -


https://doi.org/10.14361/9783839445907
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Axiom Il | 241

va als Metapher stilisiert, die als allgemeineres Zeichen fiir den Ablauf der Zeit
stand. Die zyklische Zeit wurde mit der weiblichen Form assoziiert und durch
Symbole mit jenen Eigenschaften abgebildet, die Frau und Mond gemeinsam
hatten: zyklisches Wesen, Dreiheit, Rundheit und das Rot bei Mondauf- oder -
untergang (Menstruation).

In diesem Sinne wurden die drei sichtbaren Mondphasen durch drei parallele
Linien oder durch das Dreieck wiedergegeben, etwa in den jungpaléolithischen
Bilderhohlen. Das Dreieckschema wird nach Marie Konig so auf das Jungpalio-
lithikum iibertragen, dass sich aus dieser Zeit viele Gruppen von drei Strichen
finden lassen. Die drei Striche sind gekreuzt. Die groen Stierkopfe und Bison-
Zeichnungen aus den Kulthéhlen Gabillou und Lascaux weisen nach Konig die
Dominanz der Referenzialitiit der drei Striche auf,*** vermitteln eine feste Ord-
nung, die durch netzférmige Ideogramme aus Punkten und Linien besteht, die
einander kreuzen. Die Dreier-Lunarsymbolik des frithen Cro-Magnon-Menschen
hat nach Konig einen direkten Zusammenhang mit der Représentation des weib-
lichen dreieckigen SchoB3es, was ihrer Ansicht nach einen Anruf des kosmischen
Zyklus bedeutet.”®

Die mehrwertige Bedeutung des Dreiecks verweist auf ein Zeichen, das im
Laufe der Zeit verschiedene Formen und Gestaltungen unterworfen wurde. Seine
Demarkierung zur Représentation des Geschlechts bei den Venus-Statuen fallt
zusammen mit einer eidetischen Differenz von Tier und Mensch, ndmlich dem
Ubergang zur Menschwerdung, da durch das weibliche Dreieck die Ahnlichkeit
mit dem Menschen erkannt wird, um sich von den Tieren zu unterscheiden (und
die Ahnlichkeit mit den Tieren, um sich vom Menschen zu unterscheiden). Der
dreieckige SchoB ist so auch das Zeichen eines tierischen Verlustes, der zur
Menschwerdung fiihrt.

tienki I zur selben Zeit wie die Statuen finden), ehe sie zu abstrakten Symbolen wer-
den.“ Ebd., S. 148

384 Ebd., S.117.

385 Konig: ,,Dreiheitlich war die Gestalt des Mondes, und danach wurde der Ritus der
Bestattungen ausgerichtet. Sie fanden den Bestattungsplatz von La Ferrasie, belegten
ihn mit Platten, lieen aber die Gréber frei. Dafiir deponierten sie skulptierte Platten.
D. Perony fand vier Steinplatten, auf denen im Aurignacien Vulven dargestellt sind,
eine von ihnen im Zusammenhang mit dem Schof3dreieck. Auf einer der Steinplatten
ist auBer Vulven noch ein Tierbild wiedergegeben. Wie kam es zu diesem Tierbild,
und welcher Zusammenhang besteht zwischen dem Tier und der Vulva?“ M. Konig:
,, Die Frau im Kult der Eiszeit“, S. 116.

https://dol.org/10.14361/9783830445807 - am 14.02.2026, 11:48:32. https://www.Inllbra.com/de/agb - Open Access -


https://doi.org/10.14361/9783839445907
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

242 | Matrixiale Philosophie

14.5 Vulva demarkiert Weltoffenheit

Das SchoBdreiecksbild gehort zum Symbolschatz des Jungpalédolithikums. Im
Hintergrund der Regenerationsmythologien der Altsteinzeit verweist es auf das
Umfeld, in dem Regeneration stattfindet. Deshalb ist es aus anthropozoologi-
scher Sicht ein Zeichen fiir den tierisch-menschlichen Mutterschof. Unter dem
Zeichen des SchofBdreiecks treffen das Tierische und das Menschliche in der
Mutter zusammen. Die symbolische Externalisierung eines Zeichens, das auf den
Zusammenhang zwischen Tierischem und Menschlichem hinweist, nimmt die
Bedeutung einer Differenzierung zwischen Mensch-Mann und Mutter-Tier an,
die im Verlauf der Geschichte der Reprisentation immer mehr menschliche
Form gewinnt, was bedeutet, dass die Mensch-Frau von der Tier-Mutter abge-
spalten wird. Der Externalisierung des Schofles folgt ihre Einfligung in die Se-
mantik einer libidinésen Okonomie bzw. in die Semantik des Geschlechts.

Die Externalisierung des SchoBdreiecks nimmt die Bedeutung der Anfinge
einer Art-Differenzierung zwischen dem Tierisch-Miitterlichen und dem Ménn-
lich-Weiblichen an. Thre Darstellung hat unserer Ansicht nach nicht die Bedeu-
tung einer Herrschaft des weiblichen Kultus, entspricht also keiner objektualen
Bedeutung, sondern dem Zeichen einer Anthropologisierung des weiblichen
SchofBes, in welcher der Mutter-Mensch (Homo Sapiens) dem mutterarmlichen
Homo Neanderthalensis folgt. Der Mutter-Mensch spielt, wie bereits erklért, und
sich stiitzend auf die neotenischen Thesen, eine auschlaggebende Rolle bei der
extrauterinen ontogenetischen Entwicklung der Nachkommen. Der Mutter-
Mensch empfangt das Kind aus Fiirsorge im SchoB als Zeichen fiir die Offenheit
der Welt.**

Die Relationsorgane des Homo-Neandertaler-Kindes sind jedoch so umwelt-
abhingig, dass die miitterliche Bindung nicht so stark wie beim Mutter-Mensch
zu verstehen ist. Wenn wir auf Sarah Blaffer-Hrdy oben ausfiihrlich analysiertes
miitterliches Betreungssystem zuriickweisen, darf nicht unbeachtet bleiben, dass
der Unterschied zwischen verschiedenartigen Miittern sich auf die Kosten be-
*" Der Mutter-
Mensch benétigt fiir seine Anpassung eine dritte Instanz, mittels der die Welt

zieht, die mit der Fiirsorge fiir die Nachkommen verbunden sind.

sich 6ffnen lésst.

Die offenkundige Betonung des Vulvazeichens représentiert nach dem allo-
metrischen Kunstbegriff nicht die privilegierte Stellung der Frau in der Altstein-
zeit, sondern steht eher fiir eine Art Ausdifferenzierung, wobei die Mutter sich
sowohl vom Art-Mensch als auch vom Art-Tier ausdifferenziert (Mutter-Mensch

386 Vgl. Neotenie als fotale Wende in Proposition 111, Axiom II.
387 S. Blaffer-Hrdy: Mutter Natur, S. 106.

https://dol.org/10.14361/9783830445807 - am 14.02.2026, 11:48:32. https://www.Inllbra.com/de/agb - Open Access -


https://doi.org/10.14361/9783839445907
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Axiom Il | 243

vs. Mutter-Tier). Dieser Differenzierung aber birgt in sich die ontologische Kon-
sequenzen, dass die menschliche Weltoffenheit sich von der tierischen Umwelt-
geschossenheit®® abgrenzt und auf eine Weltoffenheit hindeutet, die sich von der
weltlosen tierischen Umweltabhéngigkeit abgrenzt.

388 Vgl. Problem I. Welthaftigkeit als ontologisches Problem in Proposition I. Axiom II.

https://dol.org/10.14361/9783830445807 - am 14.02.2026, 11:48:32. https://www.Inllbra.com/de/agb - Open Access -


https://doi.org/10.14361/9783839445907
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

https://dolLorg/10.14361/9783839445807

2. https:/Iwww.Inllbra.com/de/agb - Open Access -


https://doi.org/10.14361/9783839445907
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Axiom lIl.
Die Gebarmutter ist der Welt auferlich

Die Gebdrmutter ist nichts anderes als eine in
sich geschlossene Welt, die mit den anderen
Welten keine Gemeinschaft hat, trotzdem ist sie
ein Bestandteil von ihnen [...] Die Gebarmutter

ist. !

Diagramm 10: Die Gebdrmutter ist der Welt dufSerlich.

Dieses Axiom widmet sich dem zweiten Merkmal der Bedeutung des Wortes
Matrix, das heifit der Gebarmutter; insofern wird hier eine deskriptive Darlegung
des intrauterinen Bildungstriebs versucht.

Das Wort ,,Gebarmutter” bezeichnet genaugenommen eine Tautologie (Ve-
rum): Es beschreibt eine Mutter, welche die Eigenschaft besitzt, gebédren zu kon-
nen.” Dieser Ausdruck ist jedoch keineswegs redundant, wenn die in Axiom I
dargelegte Definition der Mutter betrachtet wird, wonach nicht alle Gebédrenden

1 Paracelsus: Uber die medizinische Titigkeit, S. 177

2 Diese Aussage ist immer wahr.

https://dol.org/10.14361/9783830445807 - am 14.02.2026, 11:48:32. https://www.Inllbra.com/de/agb - Open Access -


https://doi.org/10.14361/9783839445907
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

246 | Matrixiale Philosophie

die Eigenschaften haben, die eine Mutter ausmachen.’ Das Gebiren umfasst (wie
schon bei der semantisch-analytischen Erkldrung des Wortes Matrix dargelegt)
jene spezifische Differenz, durch welche die Gruppe aller Arten von Miittern
sich von anderen Mengen unterscheidet und infolgedessen als solche definiert.
Diese spezifische Differenz betrifft die reproduktiven, nahrhaftigen und zeu-
gungshaften Qualitidten eines Organismus, und sie bestimmt dessen biologischen
Zyklus, da sich aufgrund des Vermdgens zur Reproduktibilitit des Einzelnen die
Art neu generieren ldsst. Der Gebdrmutter ldsst sich eine generative Kraft bei-
messen, die sowohl auf die onto- als auch die phylogenetische Ebene einwirkt.
Die Fortpflanzung des individuellen Organismus und die Enthaltung der Art sind
zwel Seiten einer generativen Bildungskraft. Die philosophischen und ontologi-
schen Merkmale der generativen Kraft des Gebidrens bestehen in einer ontologi-
schen Translokalisation: Die Geburt, das Gebéren jenseits einer Vermehrung in
der Gattung bedeutet einen onto-topologischen Umzug, wobei die neuen Einzel-
nen ihre Morphogenese unter verdnderten Umweltbedingungen fortsetzen.

Der Sprung von der intrauterinen zur extrauterinen Umwelt nimmt, wie be-
reits dargelegt, die Bedeutung einer ontologischen Translokalisation an, da das
Dasein unter Umweltbedingungen wesentlich geformt wird und geworden ist.
Der Unterschied zwischen dem weltinneren und -dufleren Bildungstrieb besteht
darin, dass sich der extrauterine Bildungstrieb den bildenden Kréften der Welt
widmet (in Anlehnung daran spielt die Mutter nach unserer These eine weltbil-
dende Figur) und sich der intrauterine Bildungstrieb durch Entdifferenzierung
und Ausdifferenzierungsprozesse in einem nichtweltlichen Raum auszeichnet, in
dem jedoch das Leben vorkommt.

Die Gebédrmutter ist ein Organ und dem Korper der Mutter innerlich. Sie ist
ein Teil der weiblichen Geschlechtsorgane, in dem die Blastozysten, die befruch-
teten Eizellen, beherbergt werden. Der Uterus erfiillt die Funktion eines Milieus
fiir onto- und embryogenetischen Prozesse bis zur Austreibung des geburtsreifen
Fotus in das neue Milieu; er gilt als Medium, durch welches das Heranreifen und
Hineinkommen in die Welt vollzogen wird. Die Gebarmutter ist ein Lebens-
raum, da sie die Entwicklung und Bildung eines Organismus umschlieft. Die in
ihr erfolgenden Formbildungen lassen sich beschreiben durch innerliche Indivi-
duations- und Ausdifferenzierungsprozesse. Diese umfassen in dieser Weise die
Umwelt, in der Zellteilungsprozesse und die organische Bildung des Embryos
stattfinden.

3 Die Brutpflege ist im Tierreich nicht geschlechtsspezifisch; beim Seepferdchen etwa
wird die Schwangerschaft von Ménnchen iibernommen. Vgl. S. Blaffer-Hrdy: Mutter
Natur, S. 154.

https://dol.org/10.14361/9783830445807 - am 14.02.2026, 11:48:32. https://www.Inllbra.com/de/agb - Open Access -


https://doi.org/10.14361/9783839445907
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Axiom Il | 247

Die morphogenetische Bildung des Organismus erfolgt in der geschlossenen
Sphére der Gebdrmutter, wo es kein Auflen gibt. Der Uterus bildet insofern ein
Ganzes, das die Herausbildung und Formgebung eines Organismus antreibt. In-
folgedessen konnte der intrauterine Bildungstrieb als geschlossen bezeichnet
werden, da er vom Uterus selbst bewirkt wird, ndmlich durch sein inneres Ge-
setz.

Der Begriff ,,geschlossener Raum® steht hier dafiir, dass die Gebarmutter
sich auf einen nicht entduBerten Gestaltungsraum bezieht, in dem trotzdem ein
Trieb wirkt, der den Organismus bildet. Die Einwirkung des intrauterinen Bil-
dungstriebs gelingt infolgedessen ohne Alteritdt, ohne Auflen. Das philosophi-
sche Interesse, die Gebdrmutter als geschlossenen Lebensraum zu betrachten, in
dem generative Prozesse stattfinden, besteht vor allem in der Tatsache, dass die
Formbildung des intrauterinen Organismus (Eizellteilung, Bildung der Organe
etc.) die Austreibung des gebildeten Organismus in eine offene Umwelt voraus-
setzt.

Der Ubergang vom geschlossenen, weltlosen Raum zur offenen Welthaftig-
keit hat das radikale Ergebnis, dass sich der fotalen Genese die Menschwerdung
anschlie3t; sie besteht aber auch als ein Ganzes mit eigenen Vorgidngen und
Funktionsweisen. Als solches umfasst sie einen Raum mit dem eigenartigen
Merkmal, dass er sich in der zeitlichen und rdumlichen Dimension der entduf3er-
ten Welt nicht bestimmen ldsst. Aus dieser Problematik, den Ausdifferenzie-
rungsprozessen in einer geschlossenen Umwelt und infolgedessen Alteritdtslo-
sigkeit, leitet sich die Beschreibung der Gebdrmutter als eine nicht entduBerte
Umwelt ab. Die Alteritdtslosigkeit der gebdarmutterlichen Sphéare kann aufgrund
ihrer Geschlossenheit und WeltduBerlichkeit aus matrixialer Sicht als weltloser
Raum bezeichnet werden. Die Gebarmutter ist nur in der Welt in dem Sinn, dass
sie vom Korper der Mutter umgeben wird — als solche ist sie der Welt duferlich.

Dieses Axiom widmet sich der Beschreibung der Gebarmutter als Ganzes.
Als Ganzes besitzt sie einen Bildungstrieb, ist jedoch der Welt entzogen. Thr ist
eine Gestaltungskraft der Welt entzogen, aber in ihr vollziehen sich Ausdifferen-
zierungs- und Formgebungsprozesse. Im Rahmen der Problematik, wie in einem
nicht entduBlerten Organismus Ausdifferenzierungs- und Formgebungsprozesse
ohne Alteritdt gelingen konnen, befasst dieses Axiom sich im Hintergrund mit
drei Grundmerkmalen der Gebarmutter.

In Anlehnung an die spekulativen Analogien zwischen Gebadrmutter und Ou-
roboros wird auf die Merkmale eines selbstgebdrenden geschlossenen Milieus
hingedeutet. Danach wird die Gattung dieses Raumes erklért und bezeichnet, um
ein Argument fiir eine spekulative Hypothese anzufiihren: Die Gebarmutter ist
eine Gattung, die nicht im Sinne des aristotelischen Schemas als ,,Summe aller

https://dol.org/10.14361/9783830445807 - am 14.02.2026, 11:48:32. https://www.Inllbra.com/de/agb - Open Access -


https://doi.org/10.14361/9783839445907
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

248 | Matrixiale Philosophie

Arten” verstanden werden kann, sondern als kiinstliche Gattung, die das Mogli-
che, die reine Moglichkeit und entdifferenzierte Eiden, in sich birgt. Drittens
werden ihre metaphysischen Eigenschaften erklirt: Formgebung und ontogeneti-
sche Prozesse, wobei ihre Bildungsprozesse nicht dem Materie-vs.-Form-
Schemata folgen. Die innere Tendenz der organisierten Materie, sich selbst zu
organisieren, ist das fundamentale Merkmal des intrauterinen Bildungstriebs.

1. DIE UNGULTIGKEIT DER FUNDAMENTALONTOLOGIE
HEIDEGGERS BEI DER UNTERSUCHUNG DER
ONTOLOGIE DER WELTLOSIGKEIT: WENN DAS SEIN
DEM NICHTS UBERGEORDNET IST

Mit Hilfe von Heideggers Ontologie des in-Seins und der daraus sich ergebenden
Weltlichkeitsontologie wurde oben die Weltinnerlichkeit der Mutter dargestellt
und definiert.* Dariiber hinaus wurde seine Fundamentalontologie zur Beschrei-
bung miitterlicher Offenheit in der Welt herangezogen, aufgrund der die Welt fiir
das Nachkommen sich bilden ldsst. Dem miitterlichen Bildungstrieb aber setzt
eine ,,weltliche* Entdulerung voraus, durch welche der Mutter die Stelle der Al-
teritdt (das Du) zugeschrieben ist. In diesem Sinne ist Heideggers Ontologie zur
Beschreibung des miitterlichen Bildungstriebs in einer entduflerten Welt geeig-
net.

Die Gebarmutter ist aber auch durch ein Innen gekennzeichnet, das nicht der
Welt entzogen ist und das auch der Welt duBerlich ist. Ist ihre Weltlosigkeit also
dem Sein selbst entzogen? Mit anderen Worten: Kann ihr eine ontologische Di-
mension zugeschrieben werden? Ist iiberhaupt eine Ontologie der Embryogenese
moglich? In diesem Zusammenhang muss der Frage nachgegangen werden, in-
wiefern Heideggers Ontologie, die das Sein monothematisch untersucht, fiir eine
matrixiale Geschlossenheit gilt und inwiefern seine Seinsanalytik der klassischen
Identitéitslehre folgts, insofern das Sein dem Nichts {libergeordnet ist, ,,und daB3

das Nichts stets nur als Nicht-Seiendes auftreten kann.*°

4 Vgl. Axiom I: Die Mutter ist der Welt innerlich.
Die Suche nach dem Urgrund des Seienden oder vielmehr nach dem Seienden, das mit
sich selbst identisch ist und keinen Unterschied in sich einschlieft, ist das Programm
der griechischen Naturphilosophie. Aristoteles iibernimmt diese Aufgabe und iiber-
tragt sie aufs Gebiet der Logik, indem er eine Wissenschaft griindet, die in der Analy-
se des Seienden als Seiendem besteht — das absolute Universalpradikat, die absolute

Gleichheit mit sich selbst, der absolute unbewegte Beweger. Die absolute Identitdt mit

https://dol.org/10.14361/9783830445807 - am 14.02.2026, 11:48:32. https://www.Inllbra.com/de/agb - Open Access -


https://doi.org/10.14361/9783839445907
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Axiom 11 | 249

Heidegger Fundamentalontologie scheint fiir die Untersuchung dieser Fragestel-
lung sehr geeignet, da er sie auf der Basis einer ontologischen Differenz (Sein
und Seiendes) formuliert. Gleichfalls auffillig ist die semantische Asymmetrie
des Wortes Matrix’ im Sinne einer ontologischen Differenz zwischen Mutter (ex-
trauteriner Bildungstrieb) und Gebarmutter (intrauteriner Bildungstrieb), die
durch die Alteritdtsinstanz (das Du/(allo)miitterliche Instanzen) ins Bewusstsein
fillt.® Die Differenz zwischen Mutter und Gebirmutter besteht in dem Unter-
schied zwischen dem, was die Welt ist und dem, was dem Welt entzogen ist. In
diesem Fall kénnte gepriift werden, ob das fundamentalontologische Programm
Heideggers, das auf eine ontologische Differenz hinweist und diese zur Basis
seiner Fundamentalontologie macht, auch fiir die matrixiale ontologische Diffe-
renz und Geschlossenheit giiltig ist.

Obwohl Heidegger die aristotelische Metaphysik anklagt, wenn er darauf
hinweist, dass sich die klassische Seinsforschung nur auf das Seiende beschréinkt
und nicht das Sein des Seienden wahrnimmt9, folgt er dennoch der aristoteli-
schen logischen Zweiwertigkeit insofern, als erstens seine Stellungnahmen einen
ontologisch-hierarchischen Wert besitzen, sodass das absolute Sein verschiede-

sich selbst, das absolut eindeutig Seiende ist das Sein selbst, der unbewegte Beweger.
Dieser nimmt die oberste Stellung in der metaphysischen Hierarchie der Logik ein.
Das Sein lédsst sich vieldeutig definieren; deshalb sind die verschiedenen Seienden
durch den Mittelbegriff mittelbar gleichgesetzt mit dem absoluten Sein. Alle Seienden
sind nach dem absoluten metaphysischen Prinzip des Seins untergeordnet.

G. Giinther: Idee und Grundrif einer nicht-Aristotelischen Logik, S. 16.

Vgl. ,,Das Matrixiale: ein schwimmender Signifikant“ in der Einleitung.

Vgl. Demostratio II. Mutter-Kind face-a-face: entziicktes gegenseitiges Ins-Auge-
Fassen und das UbermaB der ontologischen Differenz, in: Axiom II.

9  Giinther: ,,Man stellt entweder fest, dass alle Logik immer unveridnderlich monothe-
matisch ist, wie das alle diejenigen Logiker tun, die auf der Alleingeltung der Aristo-
telischen Logik bestehen. In diesem Falle sucht man den Fortschritt der Philosophie
auflerhalb und in direktem Widerspruch zur Logik, wie das auch Heidegger konse-
quent tut, wenn er die gesamte durch die Platonisch-Aristotelische Logik provozierte,
spezifische Problemgeschichte des Abendlandes verwirft. Die andere Moglichkeit ist:
man verwirft das griechische Vorurteil, da das Sein dem Nichts iibergeordnet ist und
daf3 das Nichts stets nur als Nicht-Seiendes auftreten kann. In diesem Fall ist Logik
tiberhaupt nicht monothematisch. [...] Heidegger kann diesen Schritt nicht tun, weil er
den von ihm deutlich empfundenen Mangel der traditionellen Logik in dieselbe ver-
legt, anstatt ihn in der historisch unzureichenden Basis unseres Bewusstseins aufzude-

cken. Die traditionelle Logik ist in ihrer Beschrankung vollkommen.“ Ebd., S.16.

https://dol.org/10.14361/9783830445807 - am 14.02.2026, 11:48:32. https://www.Inllbra.com/de/agb - Open Access -


https://doi.org/10.14361/9783839445907
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

250 | Matrixiale Philosophie

nen Seienden iibergeordnet ist, das heilit, ,,es gibt fiir jedes ontologische Seins-
datum ein absolutes Pradikat* und zweitens, dass sich ,,das Sein zweiwertig pra-
dizieren lisst, sodass das Nichts dem Sein untergeordnet ist.'"°

Heideggers ontologische Differenz (Differenz Sein/Seiende) gilt als aufge-
hoben im Wahrheitswert des Absoluten (Gott bzw. Sein). Das Sein besteht in
diesem Sinne in einem allgemeinen Universalpriadikat, das sich auf die aristoteli-
sche Zweiwertigkeit stiitzt, ndmlich Affirmation des Seins (Objekt) iiber seine
Negation. Infolgedessen ist das, was in der Seinsverfassung zu bestimmen bleibt,
geprdgt von diesem Unterschied: Das eidos, die informierte Art, ist als Seiendes
die korrelative Differenz gegeniiber deren iibergeordnetem Allgemeinpradikat,
dem Sein.

Heidegger achtet insbesondere auf die zweiwertige Deutung der Identititson-
tologie."' Das Seiende ist danach nicht nur ein rdumlich und zeitlich bestimmtes
Existierendes (To-on_ ens), auch nicht die dem Oberbegriff Sein untergeordne-
ten Seienden, sondern die Alteritdt des Seins, ihre Differenz, obwohl: Das Sein
des Seienden ist nicht selbst das Seiende. Das Sein spielt an auf das zeitlose und
umfassende Wesen (to- einai; Ene), das Seiende aber auf das existierende, dar-
auf, was zeitlich und rdumlich bestimmt ist (to-on; Ens). Das Seiende ist das On-
tische, das Sein das Ontologische. Der Oberbegriff alles Seienden ist dessen ab-
solute Identititsanalogie: das Sein.

Solche Korrelation zwischen dem Seienden und dem Sein bestimmt die onto-
logische Hierarchie. Jedes Einzelding betrifft eine Art von Sein, aber nicht alle
Einzeldinge kommen vom gleichen Préadikat. Wie schon Giinther in seiner Kritik
an der aristotelischen Logik andeutete, hdngen Subjekt und Objekt der zweiwer-
tigen klassischen Logik zusammen nach dem Abbild einer Conincidentia Oppo-
sitorum. Kein dritter Wert zwischen Sein und dessen Negation wird in Betracht
gezogen, und das Universalpradikat'’, der Oberbegriff, kann keine Einzeldinge

10 Heidegger: ,, Thematische Exposition des Weltproblems auf dem Wege der Erorterung
der These ,der Mensch ist weltbildend.* M. Heidegger: Die Grundbegriffe der Meta-
physik, S. 397-533.

11 Die logische Identitdt zwischen Unter- und Oberbegriff besteht darin, dass bestimmte
Aussagen voraussetzen, dass das Sein mit sich selbst identisch ist, insofern die Nega-
tion davon eine Operation ist, die nur im Gebiet des Subjekts vorkommt. Aus dieser
logischen Operation ergibt sich eine bauméhnliche Struktur, in der die Seienden sich
dem Sein unterordnen. Infolgedessen fiihrt Aristoteles eine Feldanalyse der Seienden
durch und ordnet diese in einer ontologischen Eskalation an.

12 Die aristotelische klassisch-formale Logik beruht auf der einwertigen Identititskorre-

lation zwischen Subjekt und Objekt, sodass die Anordnung der Seienden durch eine

https://dol.org/10.14361/9783830445807 - am 14.02.2026, 11:48:32. https://www.Inllbra.com/de/agb - Open Access -


https://doi.org/10.14361/9783839445907
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Axiom 11| 251

wahrnehmen, die ihm widersprechen. Der Zusammenhang zwischen Objekt und
Subjekt ist ein positiver eindeutiger Wert, was die Fundamentalontologie der
klassischen zweiwertigen Logik hervorruft. So kann der Unterschied zwischen
Pradikat und Subjekt in der aristotelischen Logik nur in Gott aufgehoben wer-
den. Dieser Unterschied wird definiert als metaphysische Differenz von Form
(eidos) und Stoff."” Daraus folgt, dass diejenigen Seienden, in denen der Zu-
sammenhang zwischen spezifischer Differenz und dem Oberbegriff eine starke
Verbindung hat, einen héheren Grad an Wahrheit als solche, deren Zusammen-
hang mit dem Universalpradikat nicht unmittelbar ist. Solche Wahrheitseskala-
tion, die angesichts des unmittelbaren Zusammenhangs zwischen zweiwertigen
Begriffen geschitzt wird, bestimmt die ontologische Eskalation der Seienden
und deren Gruppierung in der Welt.

Heideggers ontologische Differenz beinhaltet in diesem Sinn eine ontologi-
sche Eskalation, davon ausgehend, dass das Sein dem Nichts iibergeordnet ist.
Diese ldsst sich zwischen Sein und Seiendem auf die einwertige Idee des Abso-
luten des Seins (Identitétslehre des Seins) zuriickverfolgen. Trotz seiner starken
Kritik an der aristotelischen Metaphysik folgt Heidegger der zweiwertigen Iden-
titdtslehre, die er in seiner Seinsanalyse anwendet, um phdnomenologisch und
historisch die Problematik der Ontologie zu untersuchen. Er pflichtet der aristo-
telischen Zweiwertigkeit sogar bei in dem Sinne, dass, nach dem Vorhergehen-
den, das Sein ein Wert ist, der dem Nichts iibergeordnet ist.

Daraus kann festgestellt werden, dass Heideggers Ontologie eine Ontologie
der Offenheit ist. Nach Heidegger ist ein Nicht-Seiendes in der Welt wie ein
Seiendes, aber mit verschiedenen phdnomenologischen Bedeutungen. Das Sein
zeigt sich als das, was sich nicht vollkommen in der Sache selbst zeigen lésst. Es
erscheint als Verdeckendes, Bergendes, das sich in der Offenheit der Welt ent-
bergen ldsst. Das Nicht ist infolgedessen phidnomenologisch zu verstehen als
Pradikat des Seins. In der Identitdtslehre des Seins tiber das Nicht fallt das Sein,
das auBlerhalb des Seins, aulerhalb des Rahmens der Weltlichkeit steht, ein in
das obskure Territorium des Irrationalen, Religiosen und Aphilosophischen. Ist
die Welt eine einzige Wirklichkeit oder sind verschiedenen Welten im Mogli-
chen vorstellbar? Die metaphysische Frage in der Kritik von Heideggers Funda-
mentalontologie besteht darin, ob auflerhalb der wirklichen Welt ontologisch

doppelte logische Bewegung durchgefiihrt wird: Die spezifische Differenz zwischen
den Einzeldingen pradiziert wird Universalpriadikat, mit anderen Worten: Nur unter
der Voraussetzung der Allgemeingiiltigkeit des Oberbegriffes, des Universalpradikats
,»Sein®, sind Differenzen wahrnehmbar.

13 G. Giinther: Das Bewusstsein der Maschinen, S. 30.

https://dokorg/10:14361/9783839445807 - am 14.02.2026, 11:48:32, https://wwwInilbra.com/de/agb - Open Access - =) KRN


https://doi.org/10.14361/9783839445907
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

252 | Matrixiale Philosophie

noch ein Auflen zu betrachten ist — oder iiberhaupt eine polykontexuale Mehr-
wertigkeit zu finden ist, dort, wo das Nichts dem Sein iibergeordnet ist.

Dieses Axiom verfolgt das Ziel, das Nichtsein, das das Sein verdeckt, zum
Thema einer potentiellen spekulativen Ontologie zu machen — nicht zuletzt, weil
das Thema des Nichtseins in der klassischen Metaphysik nur ein Thema von
Mystizismus, Irrationalismus und negativer Theologie war.'*

2. DEMONSTRATIO I: GEBARMUTTER - WELTLOSER
RAUM - OUROBOROS: IN DER NICHT-WELT-SEIN

Es gab eine Zeit vor der dualen Trennung des kosmischen Kraftfelds, in der das
Sein nicht dem Nicht-Sein {ibergeordnet war. Kennzeichnend dafiir sind die reli-
gidsen und metaphysischen Weltanschauungen der antiken Hochkulturen, nach
denen die Seienden nicht durch die Obrigkeit des Seins iiber das Nicht-Sein be-
stimmt sind. Aus dieser metaphysischen Perspektive kann die Welt ein Auflen so
gut wie eine Weltinnerlichkeit annehmen, die dem Nicht eine ontologische To-
pologie zuschreibt.”” Der Urgott, der das Sein iiberdauert, verwandelt sich am
Ende der Zeit in eine Schlange, und seit der Amarnazeit gestalten die Agypter
daher die in sich zuriickgekriimmte Schlange mit dem Namen ,,Schwanz-im-
Maul.“'° Das Bild der kreisformigen Schlange, die ihren Schwanz verschlingt,
ist schon um 2300 v. Chr. in Agypten belegt und kehrt dort oft wieder, z. B. in
der Grabkammer des Pharaos Tutenchamun.'’ Sie soll aus dem babylonischen

14 Vgl. ebd, S. 15.

15 Die WeltduBerlichkeit wurde bis in den Gnostizismus zur Weltreligion erhoben, wobei
die Totalnegation der Seienden aufgrund der Unterscheidung von In-der-Welt und
Von-der-Welt zustandekommt. Dazu Peter Sloterdijk: ,,Nur in der Atmosphére an-
fanglicher Gnosis konnte die revolutiondr neue Lokalisierungsformen fiir die mensch-
liche Existenz entstehen: ,in der Welt, aber nicht von der Welt‘. Das war mehr als eine
Umwertung aller Werte: es war eine Umlenkung aller Bewegungen, eine Umortung
aller Orte, eine Umsiedlung aller Ansiedlungen.” P. Sloterdijk: ,,Wie die wirkliche
Welt endlich zum Irrtum wurde®, in T.Macho/P.Sloterdijk (Hg.), Weltrevolution der
Seele, S. 28.

16 E.Hornung, Erik: Der Eine und die Vielen. Agyptische Gottesvorstellungen, S. 173.

17 Dietrich: ,,Aus dem Grab des Tutenchamun (1342 — 1333 v. Chr.) ist die Abbildung
eines Gottes in Menschgestalt bekannt, zu dessen Fiilen wie um dessen Haupt der Ou-
robos angebracht wurde. Der zu Haupten trdgt die Beischrift Mhn, symbolisiert also

die Sonnen-Schlange; der zu Fiissen wird also Apophis der die Welt umschlieft, vor-

https://dol.org/10.14361/9783830445807 - am 14.02.2026, 11:48:32. https://www.Inllbra.com/de/agb - Open Access -


https://doi.org/10.14361/9783839445907
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Axiom 11| 253

und chaldiischen Himmelsdrachen'® hervorgehen, der in der dgyptischen Rezep-
tion angesichts der metaphysisch-kosmischen Teilung in die dualen Werte Sonne
(oben) und Finsternis (unten) in der Sphére des dunklen Todesreichs etabliert
ist."” Ouroboros, das Hauptsymbol der hochmythologischen Weltanschauung des
Alten Agypten, das Bild eines runden, geschlossenen Kreises, trigt den Mythos
einer von wechselwirkenden Lebenskréften bestimmten Weltordnung.

Die ,,Erneuerung* der Schlange steht im Zusammenhang mit dem téglichem
,Stirb und Werde®“ der Sonne. Die Unterwelt wird dabei als Gegenpol des Son-
nenreichs dargestellt. So wird seit der 6. Dynastie die Nekropole ausdriicklich als
Ort dafiir bezeichnet.” Der Ouroboros ist Gegner des Sonnengottes ebenso wie
sein Freund. Er benimmt sich derart, als wiinsche er das Sterben des Sonnengot-
tes, tritt aber auch auf als dessen Beschiitzer. Er stellt sowohl das Positive als
auch das Negative dar, da er sich selbst zur Strafe vom Schwanz her auffressen
muss.” Er ist jedoch auch durch Dunkelheit gekennzeichnet™, da die alten sym-
bolischen Urgétter, deren Merkmal in der absoluten Entdifferenzierung ihrer
Kraftfelder liegt, dunkel und archaisch sind.

Die Gotter sterben; sie sind aber nicht tot, sondern verwandeln sich in ver-
schiedene eidetische Zustdnde und Gradationen. Der ewige Gotterfeind Apophis,
Besitzer der Chaosmacht, verwandelt sich zusammen mit Mur und Osiris zuriick
in die Urgestalt der Schlange. Der ,,Ouroboros®, die Schlange, die sich selbst in
den Schwanz beif3t, bezeichnet dabei die Gesamtheit alles Moglichen; diejeni-
gen, die Seiende sind und die noch nicht sind, verwandeln sich und hduten sich
in weiteren Gestalten. Im Reich der reinen Potenz sind die Seienden keine ver-

stellen sollen. Ganz dhnlich zeigen dgyptische Mumiensédrge den Ouroboros am Fu-
Bende, wohingegen am Kopfende der Sonnenvogel abgebildet ist.“ B.H. Haage: Al-
chemie im Mittelalter. Ideen und Bilder — von Zosimos bis Paracelsus, S. 96.

18 H. Leisegang: Das Mysterium der Schlange, in: Eranos-Jahrbuch (1939), S.151-250.

19 E. Hornung: Der Eine und die Vielen, S. 145.

20 B.T. Haage: Alchemie im Mittelalter, S. 95

21 Hornung: ,,In dieser abgriindigen Tiefe hausen auch die Gétterfeinde, voran Apophis,
der téglich sein Schlangenhaupt dem Sonnengott entgegenstreckt und immer wieder
ins Nichtsein vertrieben werden muss. Die Schlangengestalt, die diesem Erzfeind eig-
net, hat fiir den Agypter eine besondere Affinitéit zum Nichtsein.“ E. Hornung, S. 173.

22 In ,Pistis Sophia“ wird die Dunkelheit, von der die Welt auflen umgeben ist, als Ou-
robos beschrieben. Dieses Bild wurde in Einklang mit dem Leviathan des Alten Tes-
taments gebracht. Vgl. B.T. Haage: Alchemie im Mittelalter, S. 95-109. Vgl. H.J.
Sheppard: ,,The Ouroborus and the unity of matter in alchemy*, in AMBIX Vol.10, N.
2 (06.1962), S. 88.

https://dol.org/10.14361/9783830445807 - am 14.02.2026, 11:48:32. https://www.Inllbra.com/de/agb - Open Access -


https://doi.org/10.14361/9783839445907
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

254 | Matrixiale Philosophie

wirklichten Seienden; sie dndern vielmehr stindig ihre Gestalt, nehmen andere
Formen an und lassen sich Form geben im Kreis des ewigen Zyklus von Zersto-
rung und Schopfung.”

Die kreisformige Schlange, die alle Gestalt fiir sich nimmt, bedeutet eine pe-
riodische Erneuerung des Weltganzen, das die Gegensitze in sich vereint. Sie
héutet sich jedes Jahr, vergeht und erneuert sich.** Sie bedeutet, dass der Kosmos
eine Einheit darstellt mit ewig zyklischen Abldufen und dass im Prinzip alles in
alles verwandelbar sein muss, vollkommen und verschlossen. In dieser Weise ist
der Ouroboros das Symbol fiir die periodische Erneuerung des Weltganzen, fiir
Einheit im Wandel des Kosmos.

Die Welt als ausdifferenzierte Vielheit versinkt mit den Gottern und Gottin-
nen im Ur-Ozean, woraus sie wieder hervorgebracht werden. Sie versinken an
einen ,.ganz tiefen, ganz finsteren, ganz endlosen® Platz 25, wo nur die Ur-
Schlange bleibt. Dort, wo sie ins Bodenlose fillt, ist ,,es nicht.*

2.1 Ouroboros: Eins in dem All:
eine negative Metaphysik der Weltlosigkeit

Der Ouroboros gehért zum Nicht-Sein.”® Das Nichtsein ist Eins und undifferen-
ziert. Zwischen ihm und dem Sein steht vermittelnd und trennend der Welt-
schopfer als der anfénglich Eine, der aus dem Nichtsein hervortritt und den ,,An-
fang™ des Entstehens setzt. Himmel und Erde sind noch nicht entstanden. Die
Urelemente sind undifferenziert, und es gibt keinen Raum, um die Schopfung zu
vollbringen. Kein Gott, kein Mensch ist bislang entstanden, kein Tod, keine
Schopfung, keine Geburt.”” Im Nichts-Sein sind die in sich behaltenden mogli-

23 Das Symbol der periodischen Erneuerung des Weltganzen, die zeitliche Komponente,
die Zeitdynamik des Symbols wird im Zusammenhang mit der alchemistischen Praxis
verstanden. Das alte dgyptische Symbol der periodischen Erneuerung der kosmischen
Einheit wurde iiber den hellenistischen Einfluss von dem in Oberdgypten geborenen
Alchemisten Zosimos in die Geschichte des abendldndischen Geistes iibertragen. Vgl.
C.G. Jung: SAV, S. 56-117.

24 E. Hornung: Der Eine und die Vielen, S. 97f.

25 E. Hornung (Hg.): Das Totenbuch der Agypter, S. 175.

26 Haage: ,,Sie hautet sich jedes Jahr, vergeht sozusagen und erneuert sich. Altdgyptische
Ontologie sieht die Welt als Nicht-Sein, das dynamisch Sein erzeugt, dies wiederum
Nicht-Sein.” B.T. Haage: Alchemie im Mittelalter, S. 98.

27 E.Hornung: Der Eine und die Vielen, S. 170.

https://dol.org/10.14361/9783830445807 - am 14.02.2026, 11:48:32. https://www.Inllbra.com/de/agb - Open Access -


https://doi.org/10.14361/9783839445907
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Axiom 1l | 255

chen Seienden entdifferenziert. Ouroboros gilt so als Zeichen der entdifferen-
zierten Einheit; ihn charakterisiert der Zustand des Nichts-Seins.”®

Das alte Symbol Ouroboros tritt ebenso in dem Buch Chrysopoeia ,,Gold-
schmit® in Erscheinung, in dem die griechische Inskription &v to moav, (hen to
pan), ,,Eines in das All“, vorkommt, womit das Symbol und Ikon kosmischer
Einheit von den antiken alchemistischen Texten aneignet wird.”” Das antike Bild
des Ouroboros spiegelt sich noch in einem hermetischen Text des frithen 18.
Jahrhundert von Abraham Eleazar (1735):

Die oberste Schlange (Nr. 3) ist der Weltgeist, der alles lebendig machet, der auch alles t6-
tet und alle Gestalten der Natur an sich nimmt. In Summa: er ist alles und auch nichts.
,,Durch die Scheidekunst macht man aus dem Einen Zweli, ,,welche das Dritte und Vierte
in sich haben. Es ist das Fliichtigste und auch das Fixeste, es ist ein Feuer, das alles ver-
brennt, auch alles auf- und zuschlief3t [...] Koche dieses Feuer mit Feuer, bis es stehend
bleibt, so hast du das Fixste, welches alle Dinge durchdringt, und hat ein Wurm den ande-
ren gefressen und kommet diese Figur heraus. Sie wird Ouroborus genannt. Im Kopti-

schen bedeutet Ouro, Konig, und ob heifit im Hebriischen die Schlange.™

Der ,,Schwanzverzehrer” beifit sich in den eigenen Schwanz und bildet einen
Kreis. Er kreist um sich selbst und bedarf keiner Fortbewegungsorgane, weil
aufler ihm selbst nichts mehr ist. In dieser Weise wird er als ein Bild ohne Bezug
zum Auflen dargestellt. Er besteht ohne Alterititsbezug in perfekter Vollkom-
menheit, da alles und nichts in ihm enthalten ist. Ouroboros steht fiir den voll-
kommensten geschlossenen Kosmos, der autark, ohne dulerlichen Antrieb, exis-
tiert.

2.2 Credo der Geschlossenheit: Draco interfecit se ipsum,
maritat se ipsum, impraegnant se ipsum

In spétantiken, gnostischen® und alchemistischen Texten’” taucht immer wieder
das Symbol der Schwanzverzehrer zur Deutung geschlossener Einheit auf, die

28 Hornung: ,,Er hat einen Anfang, und jenseits dieses Anfangs gibt es weder Seiendes
noch Entstandenes, sondern einzig einen Zustand des Nichtvorhandenseins, der durch
Verneinung umschrieben wird.” Vgl. ebd, S. 168.

29 B.H Stricker: Der Grote Zeeslang, S. 17.

30 A. Eleazar: Donum Die, 1735 in A. Rob: Das hermetische Museum. Alchemie &
Mystik, S. 331.

31 C. Schmidt (Hg.): Pistis Sophia. Ein Gnostisches Originalwerk, 2010.

https://dol.org/10.14361/9783830445807 - am 14.02.2026, 11:48:32. https://www.Inllbra.com/de/agb - Open Access -


https://doi.org/10.14361/9783839445907
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

256 | Matrixiale Philosophie

alles in sich enthdlt. So integriert die Alchemie das uralte Bild der dgyptischen
Kultur, und es wird zum Symbol in sich geschlossener ewiger Wandlungspro-
zesse der Materie. Ouroboros bedeutet die Einheit aller Dinge, Formlosigkeit al-
les Seienden, die im ewigen Kreis der Verwandlung und stidndiger Hautung ste-
hen. Deshalb werden sie ewig.

In diesem Sinne nimmt das Zeichensymbol Ouroboros im alchemistischen
Denken die Bedeutung einer Verwandlung der Materie und der Auflosung an,
wobei die Formen (eidos) auf einen formlosen Urzustand zuriickgehen. Daher
wurde der Ouroboros mit dem Wasserelement in Analogie gesetzt, als fliissige
Substanz, in der die geformte Materie sich auflost und gereinigt wird.”” Dabei
muss bemerkt werden, dass das Wasser in alchemistischen Verfahren zur Disso-
lution physikalischer Eigenschaften, eine Bedingung zur Hervorbringung neuer
Individuationen, eine zentrale Rolle spielt. So ist das, was nach der symboli-
schen Gleichsetzung der alchimistischen Elemente Merkur mit dem Ur-Drachen
Ouroboros assoziiert wird, auch ,,das ,Gottliche®, das Feuchte, das ,humidum ra-

“3* und der ,,Lebensgeist [...], der nicht nur allem Lebendigen, sondern
35

dicale
auch als Weltseele allem Seienden innewohnt.*

Carl Gustav Jung begriff gleichfalls die von den Alchemisten gesetzte Ana-
logie zwischen der der Schlange zugeschriebenen feuchten Substanz®® als Alle-
gorie fiir ein stetiger Verwandlung unterzogenes Seiendes in einem ihm entspre-
chenden Raum als protometaphysisches Paradigma der Gebdrmutter. Die Auflo-
sung der Elemente im Wasser nimmt nach Jung die Bedeutung einer Riickver-

32 H. Biedermann: Materie prima. Eine Bildersammlung zur Ideengeschichte der Al-
chemie, S. 6.

33 Jung: ,,Es ist ein sich selbst geniigendes Wasser, wie der Ouroboros, der ,Schwanz-
fresser®, von dem es auch heif3t, dass er sich selber erzeuge, sich selber tote, und auf-
fresse” [...] ,,Aqua es, qua occidit et vivificat (Das Wasser ist das, was totet und be-
lebt). Es ist aqua benedicta, in welchem die Geburt des neuen Wesens vorbereitet
wird.”“ C.G. Jung: SAV, S. 88.

34 Jung, C. G: PA, S. 226.

35 Ebd., S.227-269.

36 Leisegang: Er ,,ist die feuchte Substanz und nichts in der Welt Unsterbliches oder
Sterbliches, Lebendiges oder Lebloses kann ohne sie bestehen; der Fluss, der ausgeht
von Eden und sich teilt in die vier Urspriinge.“ H. Leisegang: Das Mysterium der
Schlange, in: Eranos-Jahrbuch 1939. Stuttgart: Die Gnosis 1939, S. 140f. Vgl. dazu
die tiefpsychologische Interpretation von Jung: ,,Wie in der Alchemie, so hat auch in
vielen gnostischen Systemen das Wasser die Doppelbedeutung von Leben und Tod.*
C.G. Jung: MC, S. 247.

https://dol.org/10.14361/9783830445807 - am 14.02.2026, 11:48:32. https://www.Inllbra.com/de/agb - Open Access -


https://doi.org/10.14361/9783839445907
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Axiom Il | 257

setzung in den dunklen Anfangszustand des Ichs an, ,,in die Amnionflissigkeit
des graviden Uterus*:

Haufig weisen die Alchemisten darauf hin, dass ihr Stein werde wie ein Kind im Mutter-
leib; sie nennen das ,vas Hermeticum uterus‘ und dessen Inhalt foetal. Wie iiber das lapis,
so sagen sie auch iiber das Wasser: ,Dieses stinkende Wasser hat alles in sich, dessen es
bedarf.<*’

Spechen wir iiber Archetypen, dann ist der Ouroboros ein Bild fiir die archetypi-
sche Gebédrmutter, wobei ,,jedes Neu-Geborene einem Schoss entstamme.*“® Die
analytische Psychologie nahert sich dem uralten Symbol Ouroboros mittels einer
Art vorgeburtlicher Phanomenologie an, um psychische Anfangszustinde zu be-
schreiben:

Der Ouroboros, das Bild der sich in den Schwanz beilenden Kreisschlange, ist, wie an an-
derem Ort ausfiihrlich dargestellt wurde, das Symbol des psychischen Anfangszustandes
und der Ursprungssituation, in der das Bewusstsein und das Ich des Menschen noch klein

und unentwickelt ist.*

Der vorgeburtliche Lebensraum ist nach Neumann durch folgende Merkmale de-
finiert:

* Ourobos ist Vollkommenheit.

» Ouroboros hédutet sich innerhalb des geschlossenen Kreises der Ewigkeit.

» QOuroboros gebiert sich selbst, totet sich selbst, ist autark.

+ Ouroboros ist das entdifferenzierte Urelement aller Verdnderungen und Wand-
lungen.

Der Ouroboros ist nach Neumann der symbolische Aspekt der Vollkommenbheit,
symbolisiert durch den Kreis.*” Er wird stets kreisformig dargestellt. Die Schlan-
ge beiflt sich in den Schwanz und bildet einen geschlossenen Kreis, bedeutend
jene Vollkommenheit, in der es keine eidetische Differenzierung gibt. Die Sym-
bolik des Kreises, der Kugel oder des Runden markiert einen Zustand, in dem
die Gegensitze noch nicht voneinander getrennt sind. Der Kreis ist daher das

37 C.G. Jung: PP, S. 241.
38 E. Neumann: Ursprungsgeschichte des Bewusstseins, S. 27.
39 E. Neumann, E.: Die grole Mutter, S. 33.

40 E. Neumann: Ursprungsgeschichte des Bewusstseins, S. 22.

https://dol.org/10.14361/9783830445807 - am 14.02.2026, 11:48:32. https://www.Inllbra.com/de/agb - Open Access -


https://doi.org/10.14361/9783839445907
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

258 | Matrixiale Philosophie

Symbol fiir den ewigen Kreis aus Tod und Wiedergeburt, fiir die Einheit von
Zerstorung und Schopfung.

Das Bild einer runden, kreisformigen geometrischen Figur stimmt {iberein
mit der Vorstellung der Vollstdndigkeit und Ganzheit — zwei Attribute, die im
Laufe der Hochmythologie das Gebiet des Gottes einnehmen, wo der Kreis als
Symbol fiir die Vollkommenheit des Weltalls gilt, in dem alle Elemente des

Universums dem harmonischen Weltgesetz der Wandlungen folgen.41

Es ist auch das Vollkommene, das die Gegensétze in sich enthilt, als Anfang, weil diese
Gegensitze noch nicht auseinandergetreten sind, die Welt noch nicht begonnen hat, als
Ende, weil diese Gegensitze in ihm wieder zur Synthese zusammengetreten sind, die Welt

. . . . 42
in ihm wieder zur Ruhe gekommen ist.

Nach der Interpretation Jungs bedeutet der Ouroboros eine zeitlose und raumlose
Sphire®, er ist von jedem Ablauf ewig. Er hat keinen Anfang und kein Ende.*
Das ourobotische Stadium existiert ohne Zeit, wie die ,,Selbstbeschreibung der
grofien Weltzeit, in der es noch kein Bewusstsein gab.**

Alles ist noch ,Jetzt und Immer* als ewiges Dasein; Sonne, Mond und Sterne als Symbole

der Zeit und damit der Vergénglichkeit sind noch nicht geschaffen, und Tag und Nacht,

41 Vom alten Orient {iber die hellenische Philosophie bis hin zum Orphismus und Phyta-
gorismus wandert das Kreissymbol mit seiner Bedeutung von Vollkommenheit ins
Gebiet der Kosmologie, Theosophie und schlielich Philosophie.

42 Ebd, S. 23.

43 Neumann: ,,Fiir seine Rundheit gibt es kein Vorher und Nachher, d. h. keine Zeit, und
kein Oben und Unten, d. h. keinen Raum.” Ebd, S. 22.

44 Jung: ,,Seine Kreisgestalt ist durch den Tempel, dessen ,Grundriss keinen Anfang und
kein Ende‘ hat, ausgedeutet. Seine Zerstiickelung entspricht der spéteren Idee der
Trennung des Chaos und den vier Elementen. Damit ist der Anfang zu einer Ordnung
in massa confusa gemacht.” C.G. Jung: SAV, S. 251.

45 Neumann: ,,Alles ist noch ,Jetzt und Immer* als ewiges Dasein; Sonne, Mond und
Sterne als Symbole der Zeit und damit der Vergénglichkeit sind noch nicht geschaf-
fen, und Tag und Nacht, gestern und morgen, Entstehen und Vergehen, d. h. aber der
Ablauf des Lebens und Geburt und Tod sind noch nicht in die Welt eingetreten.” E.

Neumann: Ursprungsgeschichte des Bewusstseins, S. 26.

https://dol.org/10.14361/9783830445807 - am 14.02.2026, 11:48:32. https://www.Inllbra.com/de/agb - Open Access -


https://doi.org/10.14361/9783839445907
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Axiom 11| 259

gestern und morgen, Entstehen und Vergehen, d. h. aber der Ablauf des Lebens und Ge-
burt und Tod sind noch nicht in die Welt eingetreten.*

Erich Neumann stellt ebenfalls eine Analogie zwischen dem vorgeburtlichen
Raum und der metaphysischen Bedeutung des weltlosen Raums im Zeichen des
Ouroboros fest:

Wie aber vor der Geburt des Menschen und des Ich keine Zeit ist, sondern Ewigkeit, ist

vor seiner Geburt kein Raum, sondern Unendlichkeit.*’

Die Kreisformigkeit des Ouroboros bezeichnet nach der analytischen Psycholo-
gie ein zirkuldres Werden ohne Anfang und ohne Ende. Er ist das reine Werden,
die ewige Bewegung und die Schopfung der Verwandlungen; er ist das Runde
eines Rads, das sich selbst dreht, sich selbst gebért und selbst sterben lédsst. Als
sich selbst verwandelndes Wesen ist der Ouroboros ferner ein Symbol der hochs-
ten Autarkie; er ist der ,,Draco interfecit seipsim, maritat se ipsum, impraegnat
se ipsum* (er totet sich selbst, heiratet sich selbst und befruchtet sich selbst).*® Er
beiflt sich in den Schwanz und teilt sich ad infinitum, indem er aus dem einen

zweil macht, ,,welche das Dritte und Vierten in sich haben.**

46 Neumann: ,,Dies vorhistorische Dasein ist nicht Zeit, sondern Ewigkeit, so wie die
Zeit vor dem Entstehen der Menschheit und die vor der Geburt oder der Zeugung
Ewigkeit ist.“ Ebd., S. 26.

47 Neumann: ,,Wie aber vor der Geburt des Menschen und des Ich keine Zeit ist, sondern
Ewigkeit, ist vor seiner Geburt kein Raum, sondern Unendlichkeit”. Ebd., S. 26.

48 Jung: ,.Die Vereinigung des Schwanzes mit dem Drachenschlund wurde... auch als
Selbstbefruchtung aufgefasst, darum heifit es in dem Text: ,,Draco interfecit se ipsum,
marita se ipsum, impraegnat se ipsum.” C.G. Jung: SAV, S. 88.

49 A. Eleazar: Donum Die, 1735 in A. Rob: Das hermetische Museum, S. 331.

https://dol.org/10.14361/9783830445807 - am 14.02.2026, 11:48:32. https://www.Inllbra.com/de/agb - Open Access -


https://doi.org/10.14361/9783839445907
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

260 | Matrixiale Philosophie

Abb. 8: Ouroboros.

Quelle: Abraham Eleazar, Donum Die, Erfurt 1735

Das Auffressen steht fiir Selbstvernichtung und -verneinung; der ,,Drachen-
schlund wird aber auch als ,,Selbstbefruchtung* aufgefasst.50

Einen und durch dieses Eine ist Alles geworden. Es ist der Ouroboros, der sich selbst
schwingert und sich selbst gebiert, per definitionem ein creatum, obschon ein Zitat aus
dem ,Rosarium‘ angefiihrt wird, nach welchem Mercurius noster nobilissimus von Gott

. oy .51
als eine res nobilis geschaffen worden sei.’

Gleichfalls sind in ihm alle abgespaltenen und schon geformten Seienden enthal-
ten, sodass alle Gegensétze in ihm in der Vollkommenheit einer entdifferenzier-
ten Gattung vereinigt sind.”

2.3 In der Gebarmutter sein:
endokosmisches Ich oder primarer Narzissmus

Das Symbol der ewigen Verwandlung und der noch nicht auseinandergetretenen
Vollkommenheit in der Synthese aller Elemente spielt in der analytischen Psy-
chologie C. G. Jungs eine wesentliche Rolle, insofern das Symbol den Blick auf
das physische Stadium des vom Mutterleib noch nicht getrennten Ichs richtet.
Die ourobotische Ganzheit bzw. Selbstheit bezieht sich danach noch undifferen-

50 C.G.Jung: SAV, S. 88.

51 C.G. Jung: PP, S. 306. Vgl. dazu Jung: VZ, S. 88, 94 -100; Aio, S. 272; PA, S. 65, 73,
84,127,254, 338, 515; MC, S. 349.

52 Ebd, 279.

https://dol.org/10.14361/9783830445807 - am 14.02.2026, 11:48:32. https://www.Inllbra.com/de/agb - Open Access -


https://doi.org/10.14361/9783839445907
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Axiom 111 | 261

ziert auf den kollektiv unbewussten ,,urspriinglichen Archetyp“™>, sodass das
Bildsymbol Ouroboros einen Archetypus des kollektiven Unbewussten der Seele
umfasst, der einer Entwicklungsstufe der Menschheit entspricht, ,,die in der see-
lischen Struktur jedes Menschen, er-innert* werden kann>*
insofern bei diesem Stadium von einer Trennung zwischen ,,Unbewusstem und
ich noch nicht gesprochen werden kann“>, da in dieser Ursprungssituation noch
eine ,totale Abhdngigkeit des Ich und Einzelnen vom Unbewussten und Gan-

56 . -
zen*“”” existiert.

und unbewusst ist,

In der komplexen Psychologie Erich Neumanns ist der Ouroboros ebenfalls
,»Symbol des psychischen Anfangszustandes und der Ursprungssituation, in der
das Bewusstsein und das Ich des Menschen noch klein und unentwickelt sind.*”’
Er ist die symbolische Selbstdarstellung eines friihmenschheitlichen Zustandes,
den Neumann als ,friihkindliches Dasein der Menschheit* interpretiert.58 Der
Ouroboros gehodrt danach noch zu keiner archetypischen Differenz, sodass dem
Unbewussten noch keine eidetische Differenz zwischen Mutter und Vater mog-
lich ist.”’ Die Differenzierung von Innen- und AuBenwelt hat noch nicht stattge-
funden. Der Mensch ist noch nicht in die Welt gekommen, sagt Neumann, das
heift, er hat sich noch nicht selbst der Natur gegeniibergestellt, ,,das Ich ist noch

53 Neumann: ,,Die ouroborische Ganzheit, die auch als Symbol der miteinander vereinig-
ten Ureltern erscheint, aus denen sich spéter die Figuren des Groflen Vaters und der
GroBlen Mutter herausldsen, ist somit das vollkommenste Beispiel des noch undiffe-
renzierten ,Urarchetyps*“. E. Neumann: Die grofle Mutter, S. 33.

54 E. Neumann: Ursprungsgeschichte des Bewusstseins, S. 25.

55 Neumann: ,,Das Kind ist gewissermaflen noch ungeboren und im miitterlichen Ouro-
bos enthalten.” E. Neumann: Zur Psychologie des Weiblichen, S. 4.

56 Ebd.

57 E. Neumann: Die grofle Mutter, S. 33.

58 Neumann: ,,Dies Runde und das Sein im Runden, das Sein im Ouroboros, ist die sym-
bolische Selbstdarstellung eines friihmenschheitlichen Zustandes, des friithkindlichen
Daseins der Menschheit wie des Kindes.” E. Neumann: Ursprungsgeschichte des Be-
wusstseins, S. 25.

59 Neumann: ,,Als Symbol des gegensatzenthaltenden Ursprungs ist er das ,Grofe Run-
de‘, in dem positive und negative, mannliche und weibliche, bewusstseinszugehorige
und bewusstseinsfeindliche und unbewusste Elemente miteinander vermischt sind. In
diesem Sinne ist der Ouroboros auch ein Symbol der Ungeschiedenheit des Chaos, des
Unbewussten und der Totalitdt der Psyche, die vom Ich als Grenzerfahrung erlebt

wird.“ Neumann, E.: Die grofle Mutter, S. 33.

https://dol.org/10.14361/9783830445807 - am 14.02.2026, 11:48:32. https://www.Inllbra.com/de/agb - Open Access -


https://doi.org/10.14361/9783839445907
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

262 | Matrixiale Philosophie

nicht im Gegensatz zum Unbewussten auf sich selbst gestellt, sondern Eigen-
Sein.«

Ahnlich entspricht der Ouroboros in der analytischen Psychologie C. G.
Jungs dem Entwicklungsgrad des Bewusstseins, des Ichs, in einem embryonalen
Zustand. Das Ich, das noch nicht in die Welt gekommen ist, dem keine Natur
gegeniibersteht, das nicht in der Welt ist, da es durch keine AuBerlichkeit betrof-
fen ist, lasst sich im Sinne der kollektiven Archetypen Jungs durch das noch
nicht geborene Ich darstellen, das sich noch im Zustand einer vorgeburtlichen
Phase befindet. Es ist immer durch eine negative phdnomenologische Erfahrung

von Unbestimmtheit auf die vorgeburtliche Zeit zuriickzufithren.®'

2.4 Widerlegung der weiblichen Interpretation des
ourobotischen Archetyps: Ouroboros als Archetyp, der in
sich die Entdifferenzierung der Einzelnen birgt

Der embryonale Zustand des Ichs wird nach der systematischen Psychologie
Neumanns als Charakter eines Archetyps aufgefasst, dessen Gewicht auf miitter-
lichen Merkmalen liegt: Die runde Gestalt, die Form des Schwanzes und die zir-
kuldre semantische Bedeutung des Symbols sowie sein Ursprung und seine Her-
kunft geben Neumann Anlass dazu, den ,,ourobotischen Zustand* im Korper der
Mutter zu schildern. In dieser Weise konstatiert Neumann zwischen der symboli-
schen Bedeutung des Ouroboros und dem kollektiven unbewussten Urarchetyp

“62)’

des ,,groBen Weiblichen (auch: der ,,grolen Mutter tiefe Gemeinsamkeiten.

60 Dieses Ursprungsstadium wurde von Neumann auch Ourobos-Inzest genannt. Dieser
ist nach Neumann im Neurotiker zu betrachten, durch sein Benehmen, sein ,,Nicht-
zur-welt-kommen-Wollen,” vgl. E. Neumann: Ursprungsgeschichte des Bewusstseins,
S. 50.

61 Neumann: ,,Ein embryonaler noch unentfalteter Ich- und Bewusstseinskeim schléft im
vollkommenen Runden und erwacht in ihm. Daher ist es unwichtig, ob es sich um
eine Selbstdarstellung dieser psychischen Stufe handelt, die sich im Symbol manifes-
tiert. [...] Da das Ich im Embryonalzustand, auch im seelischen, keine Eigenerfahrung
hat und haben kann beschreibt das spétere Ich diesen fritheren Zustand, von dem es
unbestimmte, aber symbolisch fassbare Erkenntnis hat, als ,vorgebiirtliche Zeit.**
Ebd., S. 26.

62 Dabei sind die Uberginge zwischen ,,Ouroboros* und dem Urarchetyp des ,,GroBen
Weiblichen wie die zwischen dem Urarchetyp des ,,Groen Weiblichen” und dem
Archetyp der ,,Groflen Mutter* flieBend. Vgl. E. Neumann: Die groe Mutter, S. 34.

https://dol.org/10.14361/9783830445807 - am 14.02.2026, 11:48:32. https://www.Inllbra.com/de/agb - Open Access -


https://doi.org/10.14361/9783839445907
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Axiom 111 | 263

Der Elementarcharakter® der ,»grofle Mutter wird unter der Gestalt des ,,groen
Enthaltenden® festgehalten und umfasst als ewige Substanz. So wie die grofBe
Mutter das ,,grofle Behiltnis“ ist, wird von ihr alles einzeln Seiende entfaltet.
Neben dem Elementarcharakter® des Urarchetyps des groen Weiblichen steht
sein Wandlungscharakter, der unmittelbar auf die Verginglichkeit der Zeit ver-
weist. Die Darstellung des Weiblichen durch hervorgehobene Briiste und runde
Hiifen soll nach Neumann auf die ewig sich verwandelnde Schlange zuriickge-
hen. Die symbolische Hermeneutik Neumanns stellt dem Korper der Mutter den
metaphysischen Wert eines undifferenzierten Alls gegeniiber, sodass die Figur
der Mutter eine metaphysische Bedeutung annimmt, als sei sie die Quelle und
der Ursprung, aus dem alles Seiende entstanden ist.

An diesem Punkt muss jedoch die Frage gestellt werden, ob dieses generati-
ve Organ und dessen Funktionalitdt unmittelbar mit der Figur der Mutter ver-
bunden werden darf. Davon ausgehend, dass die Mutter iiber eine extrauterine
Bildungskraft verfiigt, sollte die ourobotische Bildungskraft eher aus der Pers-
pektive der Nicht-Weltlichkeit wahrgenommen, unsere Ansicht nach aber nicht
in der Figur der Mutter anthropologisiert werden. Diese Gleichsetzung von Mut-
terarchetyp und Ouroboros, in die Neumanns Archetypenlehre gerit, beruht dar-
auf, dass die kollektiven unbewussten Archetypen einer psycho-anthropo-
morphischen Gradation unterzogen sind: Je reifer das psychologische Bewusst-
sein einer Individualitét oder eines Kollektiven, desto mehr ndhert es sich der an-
thropomorphischen Darstellung der ménnlichen oder weiblichen Individuation
an.

Auch eine Geschlechtsentdifferenzierung als Merkmal kann dem ouroboti-
schen Symbol zugeschrieben werden: Der Ouroboros enthilt fiir die analytische
Psychologie sowohl das Méannliche als auch das Weibliche. C. G. Jung vertritt
die Ansicht, dass der Ouroboros eine Einheit des ,,mann-weiblichen Gegensat-

<65

zes* darstelle, dass er als ,,miteinander verbundene Kohabitation“” zu verstehen

63 Neumann bildet zwei formale Merkmale des kollektiven Unbewussten: Elementarcha-
rakter und Umwandlungscharakter.

64 Neumann: ,,Als Funktion ist das hervorstechende Merkmal des Elementarcharakters,
das ,Enthalten‘. Auflerdem duBert er sich positiv im Schutzgeben, Néhren und Wér-
men, negativ im Verstoen und Entbehrenmachen [...] Der Elementarcharakter, ob-
gleich er in sich ebenso zweideutig und relativ ist wie der Wandlungscharakter, das
heifit, so wie dieser einen ,guten‘ und einen ,bosen® Aspekt hat, ist die Grundlage fiir
die konservative, stetige und gleichbleibende Seite des Weiblichen, die im Miitterli-
chen liberwiegt.“ Ebd, S. 40.

65 Ebd.

https://dol.org/10.14361/9783830445807 - am 14.02.2026, 11:48:32. https://www.Inllbra.com/de/agb - Open Access -


https://doi.org/10.14361/9783839445907
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

264 | Matrixiale Philosophie

sei. Jung hat unter dem Begriff ,,der junge Hermaphrodit schon auf den Zu-
sammenhang der dualen Geschlechterdifferenzierung bei der psychischen Ur-
sprungssituation des Ouroboros hingewiesen. Danach ist der Ouroboros das
Symbol des Hermaphroditus, des anfénglichen Wesens, das in dem klassischen
,,Bruder-Schwester-Paar auseinandertritt und in der ,coniunctio‘ sich vereinigt“,
um zum Schlusse in der strahlenden Gestalt des ,lumen novum®, der Lapis, wie-
der zu erscheinen.*"’

In der komplexen Symbologie von Jungs ethnoreligioser Kulturforschung ist
der Ouroboros also ein von der Einheit abgeleitetes Symbol, das fiir die Vereini-
gung von Gegensitzen steht, sodass sich eine geschlossene kreisfGrmige Bewe-
gung bildet.®®

Aus matrixialer Sicht ist der Ouroboros kein auf das Miitterliche bezogener
symbolischer Archetypus, da das Miitterliche beim in-formierten menschlichen
Geschlechtspaar bereits eine formgegebende Differenz voraussetzt. Das Weibli-
che und das Minnliche sind vielmehr als verschiedene Arten anzunehmen. Diese
Differenzierung wird als eidetische Differenzierung betrachtet, da sie Gegensit-
ze umfasst, die schon in der Welt auseinandergetreten sind.

Verfolgt man die historiographischen Dokumente, die den Ouroboros be-
schreiben, dann hat er vielmehr die Bedeutung eines sich selbst gebédrenden
Organs, das durch kein Geschlecht bestimmbear ist, das alle Arten undifferenziert
in sich vereint. Es bildet sich somit eine amorphe Gattung. Insofern beruht die
absolute Einheit der Gegensitze nicht auf einer Zusammenfassung des Viterli-
chen und Miitterlichen, sondern auf einer undifferenzierten grofen Gattung, die
nicht in der Welt anzutreffen ist.

66 Vgl. C.G. Jung: MC, S. 48, 52, 70, 106, 169, 185, 88, 208, 210, 261, 226 -229nff.

67 C.G.Jung: PA, S. 337-340ff.

68 Jung: ,,Der sich selbst verschlingende Drache gilt in der Alchemie als Hermaphrodi-
tus, weil er sich selber erzeugt und gebiert. C.G. Jung: SAV, S. 279 ,,Die sich im al-
chemistischen Prozess zu allermeist im Ouroboros offenbart, dem Drachen, der sich
selbst frisst, begattet, schwéngert, totet und wieder auferstehen macht. Er besteht als
Hermaphroditus aus Gegensitzen und ist zugleich das diese vereinigende Symbol.*
C.G. Jung: PA, S. 471.

https://dol.org/10.14361/9783830445807 - am 14.02.2026, 11:48:32. https://www.Inllbra.com/de/agb - Open Access -


https://doi.org/10.14361/9783839445907
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Axiom Il | 265

3. DEMONSTRATIO Il: GEBARMUTTER ALS WELTLOSE
GATTUNG: DAS SURREALE BEHALTNIS
ALLER SEIENDEN

3.1 Spekulative umfassende kosmogonische Gattung:
»Alles in Eins*“

Wihrend das kosmogonische Ei ein weltanschauliches Bild zum Aufbau der me-
sopotamischen und hochmythologischen Kultur war®, ist dieses Motiv in der
platonischen Lehre eher ein mythisches Ideal und Vorbild zur Darstellung einer
kosmologischen Grundordnung. Es gibt bei Platon eine einzige Form, die alles in
sich enthélt: der Kreis. Er umgibt alle existierenden Dinge und Elemente des
Universums. Die Figur der einzigen Form enthélt alle Figuren.

Es ist offensichtlich, wie das kosmogonische und spekulative Mythem des
kugelférmig Lebenden das philosophische Denken so bestimmt hat, dass dieses
Bild in sich geschlossener Vollstandigkeit zum Ansatzpunkt vielféltiger kosmo-
gonischer Spekulationen wurde — nicht zuletzt fiir die metaphysische Tradition,
in der Denken und Sein als Inbegriff der Beschaffenheit des vollkommensten
Seienden (Gott) zusammengefiigt sind. Der Einfluss von Wissenschaft, Technik
und Mythologie des Orients ist bei Platon deutlich. Beriicksichtigt man seine
Richtlinien fiir die kosmologische Stadtplanung’, findet sich der Anspruch, die
vollkommene Vollstdndigkeit des Himmelsreiches in der Stadt abzubilden.

Nach Platon ist die kreisformige Gestalt die vollkommenste Form zur Be-
schreibung der ersten Lebensform.

69 Die sumerische Mythologie rechnet mit dem babylonischen Bild vom Weltenei als ur-
spriinglichem Ganzen. Das Symbolbild des kosmogonischen Eis ist auch in der hindu-
istischen, zoroastrischen und altdgyptischen Weltentstehungslehre zu finden.

70 Topisch: ,,So hat Platon, dessen Abhéngigkeit vom Geiste des Orients noch immer
unterschétzt wird, nicht nur die Vorstellung der Himmelsstadt philosophisch spiritua-
lisiert, sondern auch Richtlinien fiir eine kosmologische Stadtplanung gegeben, deren
Verwandtschaft mit nahostlichen Vorbildern, aber auch mit den Theorien des indi-
schen Arthashastra und des Tschou-li unverkennbar ist. In seinen ,Gesetzen® verlangt
er, die Akropolis der Idealstadt, auf welcher die Heiligtimer der Hestia, des Zeus und
der Athene ihren Platz haben, solle mit einer Ringmauer umgeben werden, von der
aus die Stadt und das ganze Land in zwolf Teile einzuteilen sei.“ E. Topitsch: Vom
Ursprung und Ende der Metaphysik, S. 91.

https://dol.org/10.14361/9783830445807 - am 14.02.2026, 11:48:32. https://www.Inllbra.com/de/agb - Open Access -


https://doi.org/10.14361/9783839445907
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

266 | Matrixiale Philosophie

Von diesen vieren aber hat das Weltgefiige jedes einzelne ganz in sich aufgenommen. Aus
dem gesamten Feuer, Wasser, Luft und Erde fligte es ndmlich derjenige, welcher es zu-
sammenfligte, zusammen, ohne aulerhalb desselben einen Teil oder die Kraft irgendeines
jener zuriickzulassen, in der Absicht, dass erstens ganz, so sehr moglich, das vollkommene
Lebende sei und aus vollkommenen Teilen bestehend und aulerdem ein Eines, da ja nichts
ibrig gelassen war, woraus ein anderes der Art gebildet werden konnte, sowie ferner, da-
mit es unalternd und keinem Siechtum unterworfen sei, indem er erwog, dass Warmes und
Kaltes und alles, was eine grofie Kraft iibt, wenn es auf einen zusammengesetzten Korper,
von auflen ihn umgebend, zur Unzeit einwirkt, ihn auflost und durch Herbeifiihrung von
Alter und Krankheiten untergehen ldsst. Aus diesem Grunde und durch solche Schliisse
bestimmt, gestaltete er es aus lauter Ganzen als ein vollkommenes, nie alterndes noch er-

krankendes Ganzes und verlich ihm die ihm angemessene und verwandte Gestalt.”

Das kugelige Lebende umfasst danach sdmtliche Teile des Kosmos, sodass alle
Elemente, alle Seienden, umfasst sind in der Vollkommenheit und Einheit des
kreisformig runden Lebenden. Die kugelformige Gestalt hat eine zentrale Bedeu-
tung bei der Erkldrung des kosmologischen Entstehungsgrundes, da sie dem
vollkommen Lebenden das verleiht, was alle Seienden in sich ohne Differen-
ziertheiten enthalten.

Dem Lebenden aber, das bestimmt war, alles Lebende in sich zu umfassen, diirfte wohl
die Gestalt angemessen sein, welche alle irgend vorhandenen Gestalten in sich schliefit;
darum verlieh er ihm die kugelige, vom Mittelpunkte aus nach allen Endpunkten gleich
weit abstehende kreisformige Gestalt, die vollkommenste und sich selbst dhnlichste aller

Gestalten, indem er das Gleichartige fiir unendlich schéner ansah als das Ungleichartige.”

Das vollkommene Ganze enthélt in sich alle moglichen Seienden. Es ist, in Ana-
logie zum ourobotischen Symbol, ein Ganzes, aullerhalb dessen nichts ist. Das
kugelformig Lebende stellt sich als eine Gattung dar, aus der nach der platoni-
schen Emanationslehre die Elemente ausdifferenziert, geformt und gebildet wer-
den:

Denn nirgendwoher fand ein Zugang oder Abgang statt, war doch nichts vorhanden, son-
dern ein Sichselbstverzehren gewéhrt der Welt ihre Nahrung; sie ist kunstvoll so gestaltet,
dass sie alles in sich und durch sich tut und erleidet, da ihr Bildner meinte, als sich selbst

geniigend werde sie besser sein als eines andern bediirftig. Auch Hénde, deren sie weder

71 Platon: Tim 33a-33b, S. 43 ff.
72 Ebd.

https://dol.org/10.14361/9783830445807 - am 14.02.2026, 11:48:32. https://www.Inllbra.com/de/agb - Open Access -


https://doi.org/10.14361/9783839445907
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Axiom Il | 267

um etwas zu fassen noch zur Abwehr bedurfte, ihr zwecklos anzuftigen, hielt er fiir unno-

tig, desgleichen auch FiiBe oder iiberhaupt Gehwerkzeuge.”

3.2 Eine Amme fiir das kosmogonische Werden:
Vom chaos zum ordo

Platons Dialog Timaios, bekannt auch unter der Uberschrift ,,Uber die Natur®,
widmet sich unter anderem der Untersuchung der Frage nach der Entstehung des
Kosmos. Die philosophische Anndhrung an das Problem beinhaltet drei Anhalts-
punkte: einen kosmogonischen, einen physischen und einen anthropologischen.
Die kosmogonische Fragestellung untersucht das Problem der Entstehung des
Universums als solches.

Timaios hélt einen Vortrag iiber die Genesis der Welt und ihre Beschaffen-
heit. Seine naturphilosophischen Spekulationen handeln von der Beschreibung
des Ursprungs, der Entstehung und Entwicklung der Welt. Die Spekulationen
iiber die Entstehung und Entwicklung des Kosmos bergen unmittelbar die teleo-
logische Fragestellung in sich, ob die erschaffene Weltordnung auf sich selbst
oder auf eine duBerliche Ursache zuriickgefiihrt werden kann. Nach Timaios hat
der Demiurg den bestmoglichen Kosmos erschaffen. Er ist jedoch kein allmédhli-
cher Schopfer, der aus dem Nichts Naturgeschopfe hervorbringt, sondern er gab
dem Kosmos nur die bestmogliche Ordnung. Die Fragestellung der Genese, das
heiflt der Entstehung des Seienden, wird nicht als schopferische Aussage behan-
delt, sondern ontogenetisch und morphogenetisch: Wie gewinnt das Seiende
Form, Struktur und Ordnung? Der Figur des Demiurgen steht fiir die Anordnung
der Welt und die Wandlung von einem Zustand chaotischer Bewegungen hin
zum geordneten Kosmos. Die kosmogonische Fragestellung befasst sich infolge-
dessen mit der Problematik der In-formierung der Seienden und Substanzen, al-
so, wie sich das undifferenziert kugelformig Lebende ausdifferenziert.

Um diese Frage zu beantworten, entwirft Timaios eine klare ontologisch-
taxonomische Systematik, nach der jeder Form eine ontologische Qualitit ent-
spricht, die hierarchisch geordnet ist. Diese ,,ontologische Eskalation* beruht bei
Platon in der Differenz zwischen Seiendem und Werdendem. Die kosmologische
Morphogenese in ,, Timaios®, die auf ein formloses Zugrundliegendes zuriickge-
fiihrt wird, ist jedoch nicht ,,metaphysikfrei”. Im Gegensatz zu den Vorsokrati-
ken lésst sich die Bildung der Weltordnung bei Platon nicht auf ein stoffliches
Urprinzip zuriickfiihren, da dies zu einem reinen Aggregatzustand fiihrt, sondern
wird vielmehr im Sinne einer Emanationslehre formuliert. Timaios beschreibt

73 Ebd.

https://dol.org/10.14361/9783830445807 - am 14.02.2026, 11:48:32. https://www.Inllbra.com/de/agb - Open Access -


https://doi.org/10.14361/9783839445907
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

268 | Matrixiale Philosophie

eine Ursubstanz, eine formlose Ursubstanz, in der alle Formen enthalten sind
und welcher der Demiurg Form gibt.

Dieses Prinzip wird der Amme des Werdens zugeschrieben, ,,Chora* ge-
nannt. Es tritt als eine Art gestaltlose, bestimmungslose dritte Gattung, auf, die
als das Aufnehmende ausgezeichnet ist. Wie eine Amme ist sie der Auspré-
gungsstoff fiir alles und gewahrt jedem Entstehenden einen Ort. Ob unter Chora
nun ein abstrakter oder noetischer Raum zu verstehen ist, bleibt offen.” Sie ist
das Behéltnis des Werdens, der Verwandlung und Verdnderung, der Ort fiir die
Nichtseienden.”

4. Problem: Allegorische Liason zwischen geschlossenem
Kosmos und Amme/Kosmos-Sorgerin

Wie bereits angedeutet, verleiht Platon in ,,Timaios* dem formlos Zugrundlie-
genden einen matrixialen Charakter. Diese Analogie wird von der feministischen
Theorie als zentraler Punkt fiir eine Kritik am patriarchalischen Weltanschau-
ungsmodell herangezogen. Im Rahmen der feministischen Theorie widmet sich
Julia Kristeva der platonischen Chora. Ihre Interpretation des Begriffs, in der die
utopische Konstruktion dessen entlarvt wird, was als das ,.ewige Weibliche’®
angesehen wurde, iibte entscheidenden Einfluss auf die feministischen Theorien
aus, dergestalt, dass der Korper der Mutter und dessen Signifikant von nun an als
Aufstandsmetapher gegen die Widerlegung des sogenannten ,,viterlichen Geset-
zes“ verstanden wurde.”’

74 T. Kratzert: Die Entdeckung des Raums: Vom hesiodischen ,,chaos* zur platonischen
,,chora“, S. 90.

75 Platon: Tim (49a.b), S. 87.

76 Margaroni: ,,In the area of feminist theory in particular, the semiotic chora was re-
peatedly dismissed as ,one of the most problematic aspects‘ of Kristeva’s work, one
lending itself to utopian constructions of ,a quasi-mystical realm* that, as Gerardine
Meaney puts it, ,look suspiciously like eternal feminine.*“ M. Margaroni: ,,The Lost
Foundation. Kristeva’s Semiotic Chora and its Ambiguous Legacy®, in: Hypatia, 20/1
(2005), S. 79.

77 Margaroni: ,,In her own essay on chora Elizabeth Grosz draws attention to the familiar
tendency in Western philosophy, ,,to depend on the resources and characteristics of a
feminity disinvested of its connections with the female, and especially the maternal
body (and) made to carry the burden of what it is that men cannot explain, cannot ar-
ticulate or know.“ Vgl. ebd, S. 94.

https://dol.org/10.14361/9783830445807 - am 14.02.2026, 11:48:32. https://www.Inllbra.com/de/agb - Open Access -


https://doi.org/10.14361/9783839445907
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Axiom 11 | 269

Kristevas Auslegung des platonischen Begriffes Chora steht unter dem Ver-
dacht, eine subversive feministische Semantik hervorzubringen. Der Korper der
Mutter als subversives Element, das die symbolischen viterlichen Gesetze in
Frage stellt” und sich ihnen gegeniiberstellt, ist nach feministischer Rezeption
eine ahistorische, akritische und rein semantische Beobachtung. Die sprachliche
Bezeichnung der Verdrangung primérer libidindser Triebe aber ldsst sich durch
das Symbolische” deuten. Das Symbolische ist nach Kristeva in Folge von La-
cans Theorie das Gesetz des Vaters. Wenn es den universellen Locus und das
Organisationsprinzip der Kultur umfasst, ist es dem Semiotischen untergeord-
net.*” Wihrend das Symbolische unter Verdringung primérlibidindser Triebe die
Ordnung der Einheit darstellt, ist das Semiotische® Zeichen jener vielfiltigen

78 Margaroni: ,,Read as a metaphor for ,the maternal uterus‘, the chora was critized as
one more regression to a-historical perception of feminity.* ebd, S. 79.

79 Kristeva verweist die zwei voneinander nicht trennbaren und zusammenfiigenden
Modalititen, die Sinngebung umfassen, ndmlich das symbolische und das semiotische
Feld, auf die in den 70er Jahren vorherrschenden linguistischen Stromungen, die stark
von der Triebtheorie und freudianisch-psychoanalytischen Ansdtzen beeinflusst wa-
ren. Beide Modalititen umfassen nach ihr die zwei gegenwértigen Forschungslinien in
Sprachwissenschaft und Linguistik. Eine betont die Tatsache, dass das Unbewusste
reguliert, die willkiirliche Zusammensetzung zwischen Signifikant und Signifikat re-
guliert oder ,,motiviert“. Die Willkiirlichkeit wird nach den leeren Signifikanten
wahrgenommen, das heiflit Zeichensysteme, die keine bestimmte und festgelegte Be-
deutung haben, aber dennoch eine bestimmte Funktion nach der freudianischen Trieb-
theorie erfiillen. Die zweite besteht darin, ,,dem Formalen der Theorie eine ,Schicht
der semiosis zuzuweisen, die in der Pragmatik und der Semantik isoliert und in ihnen
festgeschrieben wurde. Diese Theorie nimmt ein Subjekt des Aussagens an und setzt
die modallogischen, prasupositionellen und anderen Relationen zwischen Sprechern
beim Sprechakt in einer ,Tiefenstruktur® an.* J. Kristeva, Die Revolution der poeti-
schen Sprache, S. 31.

80 Die Heterogenitét und Offenheit der Bedeutungen l4uft nach Kristeva darauf hinaus,
die Grenze zum Symbolischen zu ziehen, sodass alle marginalen Diskurse, intelligib-
len Diskurse und poetischen Gesten zum Ausdruck kommen konnen. Die semiotische
Dimension einer Aussage (untrennbar von einem Subjekt, das diese postuliert), das
Semiotische und das Symbolische, bedingen einander und bilden zusammen das Sub-
jekt und dessen linguistische Gesetze. Vgl. ebd, S. 30f.

81 Kiristeva: ,,Um eine strukturelle Bedeutung fiir die semiotische Modalitét zu finden,
stiitzt sie sich auf die freudianische Psychoanalyse und erkennt Zeichen fiir Disposi-

tion der Triebe, und ,,geht es um Primérvorgéinge, bei welchen sich Energie sowie de-

https://dol.org/10.14361/9783830445807 - am 14.02.2026, 11:48:32. https://www.Inllbra.com/de/agb - Open Access -


https://doi.org/10.14361/9783839445907
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

270 | Matrixiale Philosophie

Triebe, die nach Kristeva nur unter der Bedingung des miitterlichen Korpers
vorzustellen sind.

Wihrend die Einheit, das Organisationsprinzip und die Universalitdt der Li-
bido die Verdringung primérlibidindser Triebe voraussetzen, benennt Kristeva
die Subversion des viterlichen Gesetzes der Sprache, indem sie auf die vielfalti-
gen heterogenen Triebe im Korper der Mutter als Zeichen des weiblichen Locus
hinweist. Der miitterliche Korper {ibernimmt danach die performative Dimension
der vielfdltigen Libido, die in der poetischen Sprache Quelle der Subversion in-
nerhalb des Symbols ist. Der miitterliche Korper ist das einzige, was die vielfal-
tigen Triebe zum Ausdruck bringen kann, da er noch die abhidngige Bindung mit
dem Kind hat, indem er es negiert oder nicht negiert.

4.1 Semiotische Funktion der praddipalen Chora

Dem weiblichen Locus entspricht nach Kristeva die in der Sprache zustande ge-
brachte Performativitét der weiblichen Koérper, die durch vielfdltige Triebzustan-
de gekennzeichnet ist. Daher ist die vor-symbolische Dimension der Sprache
vergleichbar mit der platonischen Chora.** Chdra ist noch kein Signifikant, hat
noch keine Bedeutung. Chora hat keine Vorstellung zur Voraussetzung, keine
Disposition™, sondern ist reine, unbestimmte Artikulation. Diese aber ist dem
symbolischen Gesetz des Vaters und der Repriisentation unterstellt™ in dem Sin-
ne, dass die von der formlosen Gattung angedeutete priddipale semiotische Ebe-
ne® dem miitterlichen Korper zugeschrieben wird, sie es als Zeichen der symbo-

ren Einschreibung verschieben und verdichten: Diskrete Energiemengen durchlaufen
den Korper des spéteren Subjekts und setzen sich im Laufe der Subjektwerdung nach
Maligabe von Zwingen ab, die auf den immer schon semiotisierenden Korper durch
Familien- und Gesellschaftsstrukturen ausgeiibt werden.*. Ebd, S. 36.

82 Kiristeva: ,,Auf diese Weise artikulieren die Triebe, ihrerseits sowohl ,energetische’
Ladungen als auch ,psychische’ Markierung, das, was wir eine chora nennen: eine
ausdrucklose Totalitét, die durch die Triebe und deren Stasen in einer ebenso fliissigen
wie geordneten Beweglichkeit geschaffen wird.“ Ebd, S. 36.

83 Ebd.

84 Kristeva: ,,So ist die chora zwar einheits-, identitéits- und gottlos, gleichwohl ist sie
einer Reglementierung unterworfen, wenn auch nicht der des symbolischen Gesetzes,
so doch einer Reglementierung, die provisorische, stets von neuem sich bildende Arti-
kulation erzeugt.” Ebd, S. 37.

85 Kiristeva: ,,Es geht also um praddipale, semiotische Funktionen, um Energieabfuhren,

die den Korper im Verhéltnis zur Mutter binden und orientieren.* Ebd, S. 38.

https://dol.org/10.14361/9783830445807 - am 14.02.2026, 11:48:32. https://www.Inllbra.com/de/agb - Open Access -


https://doi.org/10.14361/9783839445907
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Axiom 11| 271

lischen ,,Destruktion, Aggression und Tod zum Fundament® nimmt.*® Der Chora
entspricht die Funktionalitit des Vor-Symbolismus®’, sodass es — nach der Theo-
rie Lacans — um préddipale ,,semiotische Funktionen* geht, bei denen der Korper
in Verbindung zur Mutter steht.*® Wenn die semiotische Ebene der Sprache, dar-
gestellt in der Chora, eine prasymbolische Funktion erfiillt und fiir das Subjekt
der Ort seiner Geburt ist, ist sie auch der Ort der Destruktion des Subjektes, der
Reprisentation des véterlichen Gesetzes des Subjektes.

Fiir Kristeva bedeutet der miitterliche Korper ein Zeichen der subversiven
Performativitét — titig durch eine Poetisierung der Sprache — gegeniiber der
symbolischen Dimension der Sprache, die dem véterlichen Gesetz zugeordnet
wird. Chora ist eine Stellung ohne Bedeutung. Sie steht vor der Sprache, geht
,,als Einschnitt und als Artikulation — als Rhythmus — der Evidenz und Wahr-
scheinlichkeit, der Rdumlichkeit und Zeitlichkeit voraus.“®

4.2 Diskussion liber die subversive Kraft des miitterlichen
Korpers und die Poetik der Gebarmutter als Weltlosigkeit

Mit einer Kritik von Judith Butler kdnnen wir andeuten, dass die Negation des
Symbolischen und Konstituierenden ursdchlich fiir das Symbolische ist. Infolge-
dessen bedeutet Gegeniiberstellung der kulturellen Realitdt des Vaters und vor-
kulturelle Realitét des miitterlichen Korpers keinen Widerspruch, sodass die Ne-
gation des viterlichen Gesetzes, das heifit Negation und Destruktion des Symbo-
lischen, das Produkt und die Ursache dessen Diskurses ist.”” Der miitterliche

86 Kiristeva: ,,Insofern kann man sagen, dass der miitterlichen Korper das symbolische
Gesetz vermittelt, welches die gesellschaftlichen Verhéltnisse regelt, und daBl dieser
Mutterkorper im Zeichen von Destruktion, Aggression und Tod zum Fundament der
Auflage wird.“ Ebd, S. 39.

87 Kristeva: ,,Die die semiotische chora organisierenden Funktionen lassen sich, gene-
tisch gesehen, nur im Lichte einer Theorie des Subjekts kléren, die dieses nicht auf ein
Verstandessubjekt verkiirzt, sondern in ihm auch den Schauplatz der vorsymbolischen
Funktionen freilegt®. Ebd, S. 38.

88 Ebd.

89 Ebd, S. 36.

90 Butler: ,,Wahrend Kristeva einen Korper der Mutter vor dem Diskurs ansetzt, der in
der Struktur der Triebe seine eigene kausale Kraft ausiibt, wiirde Foucault zweifellos
die These vertreten, dass die diskursive Produktion des miitterlichen Korpers als vor-
diskursives Phdnomen nur eine Taktik der Selbst-Erweiterung und Verschleierung je-
ner spezifischen Machtbeziehungen ist, welche die Trope des ,Kdrpers der Mutter*

hervorbringt. Dieser Theorie zufolge wiirde der Kdrper der Mutter nicht mehr als ver-

https://dol.org/10.14361/9783830445807 - am 14.02.2026, 11:48:32. https://www.Inllbra.com/de/agb - Open Access -


https://doi.org/10.14361/9783839445907
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

272 | Matrixiale Philosophie

Korper ist innerhalb des viterlichen Gesetzes, und sein Umsturz setzt den Ein-
sturz der Semiotik des miitterlichen Kdrpers voraus.”

Wie bereits gesehen, wird bei Kristeva die Chora dem miitterlichen Korper
zugeschrieben. Die vorsymbolischen rhythmischen Intonationen und Gebérden
handeln von Artikulationsmitteln, damit den Kindern der Ubergang in die Welt
gelingt. Der Korper der Mutter jedoch behélt nach Kristeva keinen viterlichen
Symbolismus, insofern die Mutter sich von den symbolischen ddipalen Gesetzen
distanziert. Kristevas Verwechslung des ontologischen Regimes des miitterli-
chen Korpers (symbolische Dimension) und der Matrix, der Gebarmutter (Entitit
vorweltlicher und vorsprachlicher Dimension) fiihrt dazu, dass Kristeva in der
Negation der symbolischen Ordnung des miitterlichen Korpers die echte, vielfal-
tige, triecbhafte Sprache sieht, die Semiotik. Die Negation des miitterlichen Kor-
pers aber ist, wie schon Butler erkannte, die Ursache oder Voraussetzung fiir
dessen Entstehung.

Nach der Diskussion iiber die Beimessung miitterlicher Atribute der Chora
scheint die Ubereinstimmung zwischen Mutter und Chora nicht so eindeutig zu
sein. Aus matrixialer Perspektive muss zugestanden werden, dass der Mutter
(nach der Definition, die in der Einleitung gegeben wurde: Sie kennzeichnet die
spezifische Differenz des Gebérens) in einer Analogie mit dem vorindividuali-
sierten Stadium des Kosmos der platonischen Naturlehre steht. Nichtdestotrotz
darf nicht unbeachtet bleiben, dass Mutter und Gebarmutter zwei ontologische
Dimensionen zugeschreiben sind: Weltlichkeit und WeltduBerlichkeit.

Der miitterliche Korper und Platons Chora entsprechen meiner Ansicht nach
zwei unterschiedlichen phdnomenologischen Ebenen: Wihrend die Mutter durch
einen Innenweltlichkeitscharakter gekennzeichnet ist, stellt die Chora ein
AuBerweltlichkeitsmerkmal dar. Die Chora Platons weist aus matrixialer Pers-
pektive hin auf eine ontologische auBerweltliche Ebene, die aber in einer phé-
nomenologisch-negativen Relation mit der Mutter steht:*> Die Mutter ist ein Zei-
chen in der Welt von dem, was der Welt duBlerlich ist (Gebarmutter).

borgener Grund aller Bedeutung oder als verschwiegene Ursache aller Kultur verstan-
den, sondern eher umgekehrt als Effekt oder als Folge eines Sexualititssystems, das
vom weiblichen Korper verlangt, die Mutterschaft als Wesensbestimmung seiner
selbst und als Gesetz seines Begehrens anzunehmen.* J. Butler: Kérper von Gewicht,
S. 140.

91 Ebd, S. 141.

92 Vgl. ,Die Mutter ist das Zeichen des Verlustes der Gebarmutter*, Propositio III.

Axiom II.

https://dol.org/10.14361/9783830445807 - am 14.02.2026, 11:48:32. https://www.Inllbra.com/de/agb - Open Access -


https://doi.org/10.14361/9783839445907
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Axiom 11| 273

5. Triton Genos (48e, 52a):
Zwischen Sein und Nicht-Sein

Zwischen den entgegengesetzten Gattungen des Werdens und Seienden, die sich
auf zwei verschiedene ontologische Ebenen stiitzen”, gibt Platon eine Stelle fiir
ein drittes genos. Um die Ubereinstimmung der beiden Artwesen zu bezeichnen
und gleichzeitig deren Differenz auszudriicken (die Tatsache, dass die beiden
verschiedenen Welten angehdren, der sinnlichen und der iibersinnlichen), fiihrt
er eine dritte Gattung ein, die Merkmale der anderen aufweist und sich dennoch
nicht auf sie reduziert.

5.1 Die dritte Gattung

Die dritte Gattung steht zwischen den Seienden, die sind, aber nicht werden, und
den Nicht-Seienden, die werden. Das Seiende beruht darauf, was immer ist, und
das Werdende handelt davon, was nie ist, sondern wird. Wahrend das Seiende ist
und nicht wird und dessen Gegensatz ist, aber nicht wird, entspricht die dritte
Gattung dem Behiltnis’* aller Verwandlungen, Anderungen, Formgebenden, die
(nicht-werden) und gleichzeitig werden (nicht-sein) sind.

Das dritte Genos, die dritte Gattung, ist am Sein und Nicht-Sein so beteiligt,
dass unter diesem Merkmal der Oberbegriff der Seienden als Gattung hervorge-
hoben wird. Sie stellt den Sonderfall dar, dass alle Seienden diejenigen, die sind,
und diejenigen, die nicht sind, umfassen und beinhalten. Sie ist das grofle Be-
hiltnis, das alle Formmdoglichkeiten enthélt. Sie behélt und umfasst alle Genera-

93 Platon: ,,Aber jene beiden sind als zwei zu bezeichnen, da sie gesondert entstanden
und von undhnlicher Beschaffenheit sind. Denn das eine entsteht in uns durch Beleh-
rung, das andere durch Uberredung, das eine ist stets mit wahrer Begriindung verbun-
den, das andere ist unbegriindet; das eine ist durch Uberredung nicht zu bewegen, das
andere ist umzustimmen; des einen ist, muss man sagen, jedermann teilhaftig, der
Vernunft aber die Gotter und von den Menschen nur eine kleine Gruppe. Da sich das
aber so verhilt, so muss man iibereinkommen, das eine sei die Form, die sich stets
gleich verhalte, nicht geboren und unvergénglich, weder in sich andere von anderswo-
her aufnehmend noch selbst in anderes irgendwohin gehend, unsichtbar und auch un-
wahrnehmbar, das, was der Vernunft zu betrachten zuteil wurde.“ Platon: Tim, 52a, S.
95.

94 Hier wird die Ubersetzung ,,chdra“ von Derrida verwendet, im Gegensatz zu der
Ubersetzung von Schleiermacher, wo sie mit dem Begriff ,,Hort* iibersetzt wird: ,,Vor
allem eine derartige: dass sie allen Werdens bergender Hort sei wie eine Amme.*
Ebd., S. 87.

https://dol.org/10.14361/9783830445807 - am 14.02.2026, 11:48:32. https://www.Inllbra.com/de/agb - Open Access -


https://doi.org/10.14361/9783839445907
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

274 | Matrixiale Philosophie

tionen, alle moglichen Anderungen der Seienden, ,allen Werdens bergender
Hort.*”

An dieser Stelle wird die Annahme Derridas ibernommen, dass zum dritten
Genos kein gegensitzlicher Teil gehdrt” und kein Paar mit dem Vater gebildet
wird. Es ist aber als solches eine Gattung, die alle a posteriori entfalteten eideti-
schen Differenzierungen (Frau/Mann) noch entdifferenziert in sich enthélt; daher
wird dies mittels eines Neutrums ausgedriickt. Sie ist frei von Formen, weil sie
alle Formen fiir sich nimmt, sodass sie zu der ,,gefalteten* groflen Gattung gehort
(Derrida). Ohne charakteristische reale Referenz ist die dritte Gattung das Be-
héltnis aller Gattungen, Behélterin aller noch nicht ausdifferenzierten Eide, aller
Geschlechter.

5.2 Entitative Doppeldeutigkeit und Bastarddenken

Die entitative Aporie der Chora ruft die epistemologische Frage hervor, wie oder
ob es iiberhaupt eine dritte Gattung geben kann — etwas, das ist und zugleich
nicht ist. Dazu Derrida:

Rufen wir noch dieses ins Gedéchtnis zuriick, unter dem Titel einer ersten vorldufigen
Annéhrung: der Diskurs tiber die chora, so wie er sich darstellt, geht nicht aus dem natiir-
lichen oder gesetzlichen logos, sondern eher aus einer gekreuzten, bastardhaft unsauberen

Gedankenfiihrung (logismoi nothoi), ja einer, die gar verdorben ist, hervor.”’

In diesem Sinn stellt Derrida die Frage, ob die Gattung Chora, die dritte, unform-
lose, neutrale Gattung, sich durch das mythische oder intelligible Gedéchtnis er-
reichen lisst.” Das epistemologische Gebiet der Chora steht jedoch jenseits des

95 Ebd.

96 Derrida: ,,Sie gehort nicht dem ,Geschlecht der Frauen® (genos gynaikon) an. Chora
verzeichnet einen abseits gelegenen Platz, den Zwischenraum, der eine disymmetri-
sche Beziehung wahrt zu allem, was ,in ihr‘, ihr zu Seite oder ihr entgegen ein Paar
mit ihr zu bilden scheint. In dem ausserpaarlichen Paar konnen wir diese eigentiimli-
che Mutter, die Statt gibt, ohne zu erzeugen, nicht mehr als einen Ursprung ansehen.*
J. Derrida: Chora, S. 12.

97 Ebd, S. 12.

98 Die duale Trennung und der Unterschied zwischen logos und mythos geht auf eine
rhetorisch-diskursive Fragestellung zuriick, die, sich auf das hellenistische logische
System des Nicht-Widerspruchs stiitzend, ,,diese Logik des Nicht-Widerspruchs der
Philosophen* diese ,,Logik der Binaritét, des Ja oder Nein“* ist. Ebd., S. 11. Aller-

dings verweist Derrida auf den franzdsischen Philosophen Pierre Vernant, der die

https://dol.org/10.14361/9783830445807 - am 14.02.2026, 11:48:32. https://www.Inllbra.com/de/agb - Open Access -


https://doi.org/10.14361/9783839445907
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Axiom IIl'| 275

dialektischen Gegensatzes von Logos und Mythos, sodass die Tatsache, dass sie
nur durch traumhaft wahre und bewusste Erfahrung zu erreichen ist, die wider-
spriichliche Dialektik zwischen beiden Kategorien in Frage stellt.

DalBl das Denken der chora jenseits oder diesseits der Polaritdt metaphorischer Sinn/
eigentlicher Sinn fiihrt, ist vielleicht der Grund dafiir, daB} es liber die — zweifellos analo-
ge — Polaritit des mythos und des logos hinausgeht [...] Mit diesen beiden Polaritdten
wiirde das Denken der chora gar noch die Ordnung der Polaritét, der Polaritit im allge-
meinen, ob sie nun dialektisch wére oder nicht, in Unruhe versetzen. [...] Und dies — und
das ist eine weitere Konsequenz — nicht, weil sie unabénderlich sie selbst wire, sondern
wie sie, insofern sie ins Jenseits der Polaritit des (metaphorischen oder eigentlichen) Sinns
fiihrt, nicht langer dem Horizont des Sinns unterstiinde — und auch nicht des Sinns als Sinn

.99
des Seins.

Seine geheimnisvolle Wesenheit, die weder durch das logische noch durch das
mythische Denken zu erreichen ist, bleibt zweideutig fiir das logische Denken,
das auf der dichotomischen Logik der Zweiwertigkeit beruht.'” Die Schwierig-
keit, die Chora zu benennen'' besteht darin, dass sie nicht ontologisch bestimmt
ist. Sie nimmt am Intelligiblen teil, aber in einer schwierigen Weise, da sie sich
ihm entzieht. Es kann sie nur unter der Voraussetzung geben, dass sie sich allem
Bestimmtheiten entzieht, jeder Prigung und jedem Ausdruck.'” Die Frage da-

These aufstellt, dass widerspriichliche Rhetorik der griechischen Logik inhérent sei,
wobei er Intelligibilitdt, Rationalitit und Struktur eines mythischen Denkens heraus-
fand. Das heiflt: Ein Bastard-Denken, ein gekreuztes Denken, liegt danach bereits
der der bindren Logik zugrunde.

99 Ebd, S. 16.

100 Derrida: ,,Wenn chora keinen Sinn oder kein Wesen hat, wenn dies kein Philoso-
phem ist und wenn sie dennoch weder der Gegenstand noch die Form einer fabulo-
sen Erzédhlung mythischen Typs ist, wo sie dann in diesem Schema situieren?* Ebd,
S. 32.

101 Derrida: ,,Die von Timaios offen bekundete Verlegenheit kommt anders zum Tra-
gen: bald scheint die chora weder dieses noch jenes zu sein und bald zugleich dieses
und jenes, doch diese Alternative zwischen der Logik der AusschlieBung und der
Teilnahme — wir werden darauf noch ausfiihrlich zurlickkommen — héngt vielleicht
nur an einer provisorischen Erscheinungsform und an der zwéngenden Rhetorik.*
Ebd, S. 12.

102 Derrida: ,,Sie bestehen stets mit, indem sie ihr, sie bestimmend, Form geben, ihr, die

sich indes nur darzubieten vermag, indem sie sich aller Bestimmung, allen Markie-

https://dol.org/10.14361/9783830445807 - am 14.02.2026, 11:48:32. https://www.Inllbra.com/de/agb - Open Access -


https://doi.org/10.14361/9783839445907
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

276 | Matrixiale Philosophie

nach, wie man die Chora erreichen kann, handelt deshalb nicht von einer Frage
nach ihrem Wesen, sondern danach, wie ihre logische Struktur sich ausdriicken
lasst.

Trotz ihres behutsam vorlaufigen Charakters werden es uns diese Bemerkungen vielleicht
gestatten, die Silhouette einer ,Logik‘ zu erahnen, deren Formalisierung beinahe unmog-
lich zu sein scheint. Wird diese ,Logik* noch eine Logik sein, ,eine Form von Logik®, um
das Wort Vernants aufzunehmen, wenn er von einer ,Form von Logik‘ des Mythos
spricht, die zu ,formulieren, ja zu formalisieren® anstiinde? [...] Ist der ,bastardhaft unsau-

bere* logos, der sich nach ihr richtet, noch ein Mythos? '**

Es gibt sie, so Derrida, aber ihre Beschaffenheit ist nicht zu denken, nicht wahr-
"% Die Chora ist nicht intelligibel, aber auch nicht wahrnehmbar
durch die Sinne; sie gehdrt zum traumhaften Gebiet des Sichtbaren und Unsicht-
baren.

zunehmen.

Dies alles also und anderes dem Verwandten auch iiber die schlaflose und wahrhaftige Na-
tur trdumend sind wir auf Grund dieses Tridumens nicht imstande, wenn wir aufgewacht
sind, zu unterscheiden und das Wahre zu sagen: Dass es einem Abbild — da nicht einmal
eben das, wozu es entstanden ist, ihm selbst gehort, sondern es stidndig als eine Erschei-
nungsform irgendeines anderen in Bewegung ist — zwar deshalb zukommit, in irgendeinem
anderen zu entstehen, indem es sich irgendwie ans Sein klammert, oder iiberhaupt nicht zu

Sl
sein.'”

rungen oder Eindriicken, von denen wir behaupten, dass sie ihnen ausgesetzt sei,
entzieht.”“ Ebd, S. 19.

103 Ebd., S. 28. Dazu Derrida: ,,Dabei diirfte es sich ... um eine Struktur und nicht um
so etwas wie ein Wesen der chora handeln. [...] Die chora, behaupten wir, ist ana-
chronisch, sie ,ist die Anachronie in Sein, besser, die Anachronie des Seins. Sie
anachronisiert das Sein.” Ebd, S. 18.

104 Es gibt chora, man kann sich sogar die Frage stellen, wie ihre physis und ihre dyna-
mis beschaffen sei, zumindest provisorisch kann man sich, was diese betrifft, die
Frage stellen, aber das, was es gibt, ist nicht; und wir werden weiter unten darauf zu-
riickkommen, was dieses il y a (es gibt) zu denken geben vermag. Derrida: Ebd, S.
22.

105 Platon: Tim 52b-c, S. 95.

https://dol.org/10.14361/9783830445807 - am 14.02.2026, 11:48:32. https://www.Inllbra.com/de/agb - Open Access -


https://doi.org/10.14361/9783839445907
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Axiom Il | 277

Wie konnen traumhafte Wahrheiten erfasst werden? Der Diskurs iiber die Chora
entstammt nicht dem legitimen naturale logos, sondern einer hybriden Beweis-
fiihrung, einem ,,Bastard-Denken‘; das heif3t, es ist ,,verdorben.*

Eine dritte Art sei ferner die des Raumes, immer seiend, Vergehen nicht annehmend, al-
lem, was ein Entstehen besitzt, einen Platz gewéhrend, selbst aber ohne Sinneswahrneh-

. . s i 106
mung durch ein gewisses Bastard-Denken erfassbar, kaum zuverldssig.

Die dritte Gattung {iberschreitet also den Unterschied zwischen Vernunft und
Wahrnehmung, zwischen Intelligibilitit und Sinnlichkeit. Dafiir ben6tigt Platon
eine die dichotomische Ordnung des Seins (das Sein oder das Werden) iiber-
schreitende dritte Gattung, um auf diese aporetische Stufe zu verweisen. Sie ist
die dritte Gattung. Nur durch ein hybrides und gekreuztes Denken zu erreichen,
steht sie auBerhalb der die Weltordnung regierenden Kategorien.

5.3 Behaltnis aller Arten

Das vorweltliche Prinzip Chora wird im platonischen kosmogonischen Dialog
als Behiltnis dargestellt.'”” Dieses nimmt aufgrund seiner logisch-aporetischen
Beschaffenheit jedoch keine bestimmte Form'® (eidos) an, sondern tréigt in sich
vielmehr alle moglichen Bestimmungen, die noch in einem unbestimmten Zu-
stand bei ihr sind. Dabei identifiziert sie sich mit keiner der Eigenschaften, die
sie annimmt. So beschreibt Derrida:

Chora nimmt — um ihnen Statt zu geben — alle Bestimmungen auf, aber sie besitzt keine
davon als Eigentum. Sie besitzt sie, sie hat sie, da sie sie aufnimmt, aber sie besitzt sie
nicht, wie man Eigentiimer/Eigenschaften besitzt, sie besitzt nicht als eigenen Besitz. Sie

,ist* nichts anders als die Summe oder der Prozess dessen, was sich nach und nach ,iiber*

106 Platon: ,,Eine dritte Art sei ferner die des Raumes, immer seiend, Vergehen nicht
annehmend, allem, was ein Entstehen besitzt, einen Platz gewihrend, selbst aber oh-
ne Sinneswahrnehmung durch ein gewisses Bastard-Denken erfassbar, kaum zuver-
lassig.“ Ebd.

107 Derrida: ,,Das ist in der Tat schwierig, doch vielleicht haben wir noch gar nicht be-
dacht, was aufnehmen (recevoir), das Aufnehmen dieses Behiltnisses heifit, doch
dechomai, dechomenon besagt. J. Derrida: Chora, S. 21.

108 ,,Doch wenn Timaios es Behéltnis (dechomenon) oder Ort (chora) nennt, so wird mit
diesen Namen kein Wesen, nicht das stabile Sein eines eidos bezeichnet, denn chora
gehort weder zur Ordnung des eidos, noch zur Ordnung des mimemata, der Bilder
des eidos, die sich in ihr eindriicken werden®. Ebd., S. 20-21.

https://dol.org/10.14361/9783830445807 - am 14.02.2026, 11:48:32. https://www.Inllbra.com/de/agb - Open Access -


https://doi.org/10.14361/9783839445907
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

278 | Matrixiale Philosophie

sie, zu ihr als Subjekt, gleich zu ihr als Sujet (a son sujet, @ méme son sujet) einschreiben
wird, doch sie ist nicht das Subjekt (sujet) oder der gegenwdrtige Tréiger (support présent)

all dieser Interpretationen, obwohl sie trotzdem sich nicht auf diese reduzieren lisst.'”

5.4 Topologische Ontologie

Im Hinblick auf die urspriingliche Bedeutung des griechischen Wortes ,,Chora®
lassen sich gewisse Gemeinsamkeiten feststellen zwischen der platonischen
Verwendung des Begriffes und der semantischen Bedeutung des Wortes. Chora
bedeutet danach urspriinglich ein ldndliches Gebiet aus einem kleinen Konglo-
merat von Dorfern, die jedoch keinen staatlichen Status gewonnen haben. Dieser
in der griechischen Kultur verwendete Begriff bezeichnet also ein spezifisches
Territorium. Chora ist hier ein von jemand eingenommener Platz, ein Land, auch
ein bewohnter Ort, ein Posten, ein Territorium oder eine Region.

Platon bewahrt diese semantische Bedeutung vom besetzten Platz, deutet den
Begriff aber um in einer Art analytischen Forschung des Ur-Raumes. Chora ist
nach Platon ein Raum, der alle Verwandlungen und auch den Nicht-Sein-
Zustand aufnimmt.'"® Damit steht der Begriff Chora beziiglich der Stiftung und
Begriindung des Raums und der Raumlichkeit in Ubereinstimmung:

... ein[e] dritte Art sei ferner die des Raumes, immer seiend, Vergehen nicht annehmend,
allem, was ein Entstehen besitzt, einen Platz gewéihrend.111

Rickert erortert diese Analogie zwischen Topos und Chora'', diese Uberein-
stimmung zwischen Ort und Raum. Chora bezeichnet danach einen alten Topos,

109 Ebd.

110 Derrida: ,,Und in der Tat wird chora stets bereits eingenommen be-
setzt/belehnt/ausgestattet sein, sogar als allgemeiner Ort und obgleich sie sich von
allem unterscheidet, was Platz nimmt in ihr.“ Ebd., S. 42.

111 Platon: Tim (52a), S. 95.

112 Rickert: ,,Keimpre Algra goes on to suggest for chora the more abstract meaning an
extension that can be occupied (1995, 33)°, a meaning that can include one’s place,
as in social rank, or one’s proper positioning, as for example a soldier’s post.“ T.
Rickert: ,,Toward the chora: Kristeva, Derrida, and Ulmer on Emplaced Invention®,
in: Philosophy and Rhetoric, Vol. 40. No. 3, 2007, S. 254.

https://dol.org/10.14361/9783830445807 - am 14.02.2026, 11:48:32. https://www.Inllbra.com/de/agb - Open Access -


https://doi.org/10.14361/9783839445907
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Axiom 11| 279

also einen mythisches Topos'"”, einen gestalt- und ortlosen Raum'", der Platz
zum Werden anbietet, ein Raum fiir Gewordenes und nicht Gewordenes.

Die Frau, die universelle Wirtin, ist die chora, ein freier Raum, eine Wachstafel, auf die
alles eingeschrieben werden kann. Die chora ist der topologische Raum vor jeder Metrik,
vor jeder Beherrschung. Sie ist noch tiefer. Sie ist der Raum oder die Black-box, vermoge
deren sowohl Einschluss als auch Ausschluss denkbar werden. Der eingeschlossene Dritte
und der ausgeschlossene Dritte erfordern ein Feld, in das man eintritt und das man verlaft,
einen Bezugspunkt fiir ihre Operationen: die Frau ist dieser Bezugspunkt. Die universelle

Wirtin ist die transzendentale Bedingung dieser Logiken, die Denkmatrix.'"

Chora entstammt der Gattung der prikosmischen Phase in der kosmogonischen
Erzihlung Platons. Mit dem Begriff zeigt Platon uns die logischen und metaphy-
sischen Aporien eines der Welt dullerlichen Seienden und der ihm vorangehen-
den kosmischen Ordnung. In dieser Weise ist das Paradoxon gekennzeichnet
durch eine dritte Gattung, nicht nur rein gnoseologisch.''® Diese ist nicht er-
reichbar durch das Denken und durch Sinneswahrnehmungen, da ihr Formlosig-
keit zugerechnet wird. Thre epistemologische Unerreichbarkeit entspricht ihrer
metaphysischen und logischen Unbestimmtheit; sie ist amorph'"’, da ihr die
metaphysischen Kategorien der Weltlichkeit entzogen sind.

Die platonische Chora ist eine philosophische Aussage iiber die logische
Stellung eines der Welt dulerlichen Wesens. In dieser Hinsicht folgt ,, Timaios®
der hesiodischen Tradition und beschreibt zunéchst einen urspriinglich formlo-
sen, urstofflichen Zustand, in dem es noch keine Ausdifferenzierung gibt, keine
Differenz, keine Form. Alle Elemente sind schon vorhanden, alle a posteriori

113 Rickert: ,,Chora and topos were often used synonymously to refer to space and
place. Chora is the older term, however, and in the exant written record topots is not
encountered until Aeschylus.” Ebd., S. 254.

114 Derrida: ,,In einer dritten Gattung/einem dritten Geschlecht und im neutralen Raum
eines ortlosen Ortes, eines Ortes, an dem alles verzeichnet wird, der aber ,fiir sich
selbst® nicht verzeichnet sein soll.“ J. Derrida: Chora, S. 43.

115 M. Serres: Der Parasit, S. 333.

116 Derrida: ,,Die hermeneutischen Typen konnen chora in-formieren, kénnen ihr Form
geben nur in dem Mafle, wie sie — unzugénglich, unempfindsam, ,amorph* (amor-
phon, 51a) und stets jungfraulich, von einer Jungfraulichkeit, die sich dem Anthro-
pomorphismus radikal widersetzt — diese Typen aufzunehmen und ihnen Statt zu ge-
ben scheint.” J. Derrida: Chora, S. 20.

117 Platon: Tim (51a), S. 91.

https://dol.org/10.14361/9783830445807 - am 14.02.2026, 11:48:32. https://www.Inllbra.com/de/agb - Open Access -


https://doi.org/10.14361/9783839445907
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

280 | Matrixiale Philosophie

hinzugekommenen eidetischen Abspaltungen sind in den undifferenzierten Stoff
,hineingefaltet™. In diesem Sinn wird dem Chaos, von dem Hesiod erzdhlte, das
allererste Géhnen, der Raum, der am Anfang des Weltwerdens zwischen Erde
und Himmel entsteht, in Platons Philosophie eine ur-materische, un-informierte
Ursubstanz zugeschrieben, eine Art von Ursubstanz oder Urmaterie.""

Nach welchem Kriterium wird dieser formlosen Gattung ein ihr Zugrundle-
gendes postuliert? Warum steht die logisch und metaphysisch aporetische Gat-
tung fiir das zugrundliegende Materische? Die Kategorie Chora beriihrt das na-
turphilosophische Problem des Werdens. Platon schreibt ihr eine selbstgebérende
Wesenheit zu, die jedoch die Formen in der Welt hervorbringt. Die Frage des
Werdens und der Bildung des Kosmos betrifft nicht mehr die Chora, sondern die
Weltlichkeit. Nach dieser Frage beziiglich der Ontogenese (Entstehung) des
Seienden wird die Chora der Ebene des Zugrundliegenden zugeschreiben. Ange-
sichts ihrer logischen und eidetischen Unbestimmtheit und aufgrund der Tatsa-
che, dass ihr Wirkungskreis jeder Gestaltung des Kosmos vorangeht, wird sie
von Platon mit einem materischen Substrat gleichgesetzt, durch dessen Wirken
die Formen des Kosmos entstehen.

6. Ontogenetisches Problem:
Morphogenese in der Weltlosigkeit. Ausdifferenzierung
ohne Alteritat

6.1 Uber die unangemessene Frage, wie etwas aus dem Nichts
entsteht und das Problem des Werdens

Die Uberlegungen tiber den Grund und das Prinzip des Seienden in ,,Timaios*
gelten als von den naturphilosophischen Forschungen der vorsokratischen Schu-
le (mit dem philosophischen Streik beziiglich der arché-Erorterung) beeinflusst.
Die zentrale Problemstellung der vorsokratischen Naturphilosophie betrifft das
Werden: Wie kann etwas aus etwas anderem werden und sich herleiten? Die
Vorsokratiker stellen in diesem Zusammenhang die These auf, dass die Wesen-
heit der Dinge durch ihre natiirlichen Elemente bestimmt ist und deshalb eine na-
tirliche Materie die Ursache des Werdens ist. Dabei wird behauptet, dass die
Natur der Dinge das Feuer, die Erde oder die Luft sind und dass sie die Grund-
elemente umfassen. Die Naturbeschaffenheit wird dem Stoff der Dinge zuge-
schrieben, ,,die [ihren] Anfang von Wandel und Verdnderung in sich selbst ha-

«l19

ben Aristoteles stimmt den Vorsokratikern zu, den Stoff als Naturbeschaf-

118 T. Kratzert: Die Entdeckung des Raums, S. 91.
119 Aristoteles: Phys. (Il 1. 193a), S. 27.

https://dol.org/10.14361/9783830445807 - am 14.02.2026, 11:48:32. https://www.Inllbra.com/de/agb - Open Access -


https://doi.org/10.14361/9783839445907
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Axiom 111 | 281

fenheit zu bezeichnen, aber er behauptet, dass die Form (Eidos) auch nach der
Definition zu verstehen ist, wodurch etwas Natur genannt wird."*

Die Vorsokratiker widmen sich der Frage nach dem Grund und Prinzip des
Seienden ontologisch. Das heif}t, sie denken dariiber nach, ob es einen Urstoff,
aus dem alle Seiende besteht, gibt und inwiefern dieser dasselbe unter dem Ein-
fluss des Werdens bleibt. Alles ist eins, und die Gegensétze werden zu Anfangs-

. 121
griinden.

122

Aristoteles gesteht zu, dass Prinzipien im Gegensatz vorhanden
sind *, dass alle Seienden in der Erscheinungswelt auf Gegensétze und deren
Werden zuriickgehen. Doch was nach ihm noch nicht untersucht worden ist, be-
trifft eine systematische Taxonomie, die es ermdglichen wiirde'”, das ontogene-
tische Problem metaphysisch zu behandeln, das heifit, die Grundelemente und
Anfangsprinzipien zum Hauptgegenstand einer allerersten Philosophie zu ma-
chen: der Metaphysik. Die Vorsokratiker konnten zwar Anfangsprinzipien be-
nennen und sie zuriickfithren auf Wandlungen und Verdnderungen der Erschei-
nungswelt, nicht aber logische Zusammenhénge erfassen zwischen stofflichem
Prinzip und Wandlungen in verschiedenen Formen, deren Substanz und Wesen
entweder aus der Art oder aus dem Eins hervorgeht.'** In welcher Art und Weise
das Element die Materie miteinander verkniipft, ist ein geheimnisvolles Problem,
das in der hylemorphischen Philosophie geldst werden muss.

120 Aristoteles: ,,Auf eine andere Weise ist es die Gestalt, die in den Begriff gefasste
Form. So wie ndmlich ,Werk* genannt wird das, was nach handwerklichen Regeln
gefertigt ist, das Handwerkliche, ebenso wird ,Naturding® genannt das Naturgeméfe
und Natiirliche.” Aristoteles: Phys. (II 1. 193a), S. 26.

121 Aristoteles: Phys. (I, 5. 187a), S. 12.

122 Aristoteles: Phys. (I 5. 188a-b), S. 13-15.

123 Aristoteles: ,,Bis so weit sind etwa auch von den Anderen die Meisten mitgefolgt,
wie wir frither sagten. Sie alle sprechen ja die Grundbausteine und die von ihnen so
genannten ,Anfinge‘ wiewohl ohne Begriff setzend, doch als Gegensétze an, als ob
sie von der Wahrheit selbst dazu gezwungen wiren. Aristoteles: Phys. (I 5. 188b),
S. 14.

124 Aristoteles: ,,Das Sosein und das Wesen hat keiner bestimmt angegeben, am meisten
sprechen noch davon die, welche die Ideen annehmen; denn weder als Stoff setzen
sie fiir das Sinnliche die Idee und fiir die Ideen das Eine voraus, noch nehmen sie an,
daf} davon die Bewegung ausgehe (denn sie erkldren es vielmehr fiir die Ursache der
Bewegungslosigkeit und der Ruhe), sondern die Ideen verursachen das Sosein fiir
jedes von den iibrigen Dingen, und fiir die Ideen selbst das Eine.* Aristoteles: Phys
(17.988a), S. 22.

https://dol.org/10.14361/9783830445807 - am 14.02.2026, 11:48:32. https://www.Inllbra.com/de/agb - Open Access -


https://doi.org/10.14361/9783839445907
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

282 | Matrixiale Philosophie

Aristoteles {ibernimmt die Aufgabe der Naturwissenschaft (aber auch der
Philosophie), das Werden als der Substanz innewohnend in die philosophische
Debatte einzufithren. Werden heift Verinderung, und diese Anderungen kénnen
entweder einfache Anderungen umfassen (génesis tis, secundum quid) oder eine
partikulire Genese, das heifit qualitative Anderungen oder Anderungen, die die
Substanz betreffen (génesis haplé, simpliciter), ferner die absolute Genese, wel-
che die Entstehung eines neuen Elements hervorbringt. Auch bei der absoluten
Genese ist nach Aristoteles die Entstehung ,,aus nichts“ ausgeschlossen; das
heiBt, eine Genese beruht immer auf dem Anderungsvorgang von einem primiti-
ven Zustand zu einem hoéheren. Vor diesem Hintergrund bildet das Problem des
Werdens in der aristotelischen Metaphysik und Physik einen Schwerpunkt, um
das Wesen der empirischen Welt zu erklaren.

7. Aristotelische Losung und Materisierung der Matrix:
Substrat in der aristotelischen Metaphysik

7.1 Das Zugrundeliegende: Die aristotelische Losung

fiir das Problem des Werdens
Die aristotelische Losung der vorsokratischen Aporien liegt darin, ein notwendi-
ges Substrat zu postulieren, ,,wovon das Werden wird.” Aristoteles kommt zu
der These, dass allen Anderungen ,,immer etwas als das, was das wird, zugrunde

125 . . 126 13 .
“* muss. Die Sachen der Erscheinungswelt entstehen aus etwas. = Bei

liegen
Dingen, die keine Substanz sind, muss es ein Subjekt geben, das ihnen zugrunde

liegt.

Im strengen Sinne werden — das konnen nur Dinge: so ist es nun bei allen iibrigen Be-
stimmungen offenkundig, dass ihrer Verdnderung etwas, was da wird, zugrunde liegen
muss — denn ,irgendwie gro}‘, ,irgendwie beschaffen‘, ,in Beziehung zu etwas®, ,irgend-
wann‘ und ,irgendwo‘ konnen verdnderliche Bestimmungen nur an etwas Zugrundelie-

gendem sein aufgrund der Tatsache, dass allein das Ding von nichts anderem als seinem

125 Aristoteles: Phys. (I 7. 190), S. 17, vgl. dazu: ,,Nachdem dies so bestimmt ist, kann
man, wenn man es so ansieht, wie wir sagen, aus allem, was da wird, folgende An-
nahme herleiten: es muss immer etwas als das, was da wird, zugrunde liegen, und
dieses, mag es auch der Zahl nach einheitlich sein, so ist es doch der Art nach nicht
eins — mit ,der Art nach® und ,dem Begriff nach® meine ich dasselbe —. Ebd.

126 Aristoteles: ,,Der Ausdruck ,aus etwas wird etwas‘ — und nicht: ,etwas wird aus et-
was‘ — wird in groBerem Umfang bei nicht-beharrenden Bestimmungen gebraucht.*
Aristoteles: Phys. (I 7 189b), S. 18.

https://dol.org/10.14361/9783830445807 - am 14.02.2026, 11:48:32. https://www.Inllbra.com/de/agb - Open Access -


https://doi.org/10.14361/9783839445907
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Axiom 11| 283

Zugrundeliegenden ausgesagt werden kann, sondern umgekehrt nur alles iibrige von dem
Ding; dass aber auch die Gegenstinde und was sonst noch im einfachen Sinne ist, aus
einem gewissen Zugrundeliegenden entstehen, diirfte fiir einen, der genau hinsieht, offen-

kundig werden.'”’

Aristoteles Kritik an der vorsokratischen Naturphilosophie richtet sich vor allem
darauf, dass die ersten Philosophenm, die sich dem Prinzip und der Ursache der
Erscheinungswelt widmeten und die Frage nach dem Ursprung aller Dinge
unterschiedlich beantworteten, dem Fundament der Natur ein stoffliches Element
zuordneten. Die von den Vorsokratikern dargestellten Grundprinzipien sind nach
Aristoteles vor allem stoffliche Ursachen und Anfangsprinzipien, auf die alle
Dinge zuriickgefiihrt werden.'”’ Das stoffliche Grundelement bleibt nach Aristo-
teles den Vorsokratikern und Naturdenkern immer, ungeachtet verschieden an-
genommener Beschaffenheit und Form. Allerdings ist es der stoffliche Bestand
alles Seienden in der Welt."’

Infolgedessen muss es nach Aristoteles eine stoffliche Natur oder einheitli-
che materielle Prinzipien geben"', die allem Seienden ursichlich sind;"* es

127 Aristoteles: Phys. (I 7. 190), S. 18.

128 Aristoteles: Uber die Seele, 426a, S. 20.

129 Aristoteles: ,,Von den ersten Philosophen hielten die meisten nur die stoffartigen fiir
die Prinzipien von allem; denn dasjenige, woraus alles Seiende ist und woraus es als
erstem entsteht und worin es als Letztem untergeht, indem das Wesen bestehen
bleibt und nur die Eigenschaften wechseln, dies, sagen sie, ist Element und Prinzip
des Seienden.” Aristoteles: Phys. (I 3 983b), S. 8f.

130 Aristoteles: ,,Thales, der Urheber solcher Philosophie, nennt es Wasser, wobei er
vielleicht zu dieser Annahme kam, weil er sah, da3 die Nahrung aller Dinge feucht
ist und das Warme selbst aus dem Feuchten entsteht und durch dasselbe lebt [...]
Thales jedoch soll sich auf diese Weise tiber die erste Ursache ausgesprochen haben.
[...] Anaximenes und Diogenes dagegen setzen die Luft als frilher gegeniiber dem
Wasser an und als vorziiglichstes Prinzip unter den einfachen Korpern, Hippasos der
Metapontiner und Herakleitos der Ephesier das Feuer, Empedokles die vier Elemen-
te, indem er zu den genannten die Erde als vierte hinzufiigte. Aristoteles: Metaph.
(13.983b), S. 8.

131 Leukipp und Demokrit postulierten kleine Teilchen, die Atome, von denen die
Seienden herriihren, als Wirkung von Liebe (Bindung) und Hass (Entbindung).

132 Die Erorterung iiber die Prinzipien (archai) aus Buch 1 besteht in der Suche nach
den ersten Elementen und deren Ursache, vgl. in der ,,Physik®: ,,Da Wissen und Ver-

stehen bei allen Sachgebieten, in denen es Grund-Sitze oder Ursachen oder Grund-

https://dol.org/10.14361/9783830445807 - am 14.02.2026, 11:48:32. https://www.Inllbra.com/de/agb - Open Access -


https://de.wikipedia.org/wiki/Aristoteles
https://de.wikipedia.org/wiki/De_anima
https://doi.org/10.14361/9783839445907
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/
https://de.wikipedia.org/wiki/Aristoteles
https://de.wikipedia.org/wiki/De_anima

284 | Matrixiale Philosophie

muss ein Zugrundeliegendes geben, damit daraus etwas werden kann.'” Alles,
was wird, entsteht aus etwas, das als Substrat gilt, und dieses Substrat ist durch

die Form ausgebildet.

134

7.2 Aristotelischer Plan: Hylemorphismus

7.2.1 Materie vs. Forma: Hyle vs. Morpha
Dem Werden liegen nach der aristotelischen Physik zwei Prinzipien zugrunde:

Das erste ist die Gestalt, die Form (eidos), die er von dem von Platon angenom-
menen Prinzip adaptiert, das die Allgemeinheit, Wesenheit und Substantialitét
betrifft,"*> das zweite ist die Materie, das stoffliche Prinzip (hylé), nach Aristote-
les das zugrundliegende erste Substrat aller Dinge, durch das sie imstande sind,

133

134

135

bausteine gibt, daraus entsteht, da3 man eben diese kennen lernt — denn wir sind
iiberzeugt, dann einen jeden Gegenstand zu erkennen, wenn wir seine ersten Ursa-
chen zur Kenntnis gebracht haben und seinen ersten Anfiange und (sein Bestand) bis
hin zu den Grundbausteinen — deshalb ist klar: auch bei der Wissenschaft der Natur
muf} der Versuch gemacht werden, zunéchst iiber die Grundsétze Bestimmungen zu
treffen.“ Aristoteles: Phys. (I 1. 184a), S. 1.

Aristoteles: ,,Immer ist ja schon etwas das, was zugrunde liegt, woraus das Werden-
de entsteht, z. B. die Pflanzen und Tiere aus Samen.“ Aristoteles: Phys. (I 7. 190b),
S. 18.

Aristoteles: ,,Es ist also klar: wenn es Ursachen und Anfangsgriinde des von Natur
aus Vorhandenen gibt, aus welchen als den ersten es ist und geworden ist, und zwar
nicht in der Nebenbedeutung der Worte, sondern ein jedes, das ausgesagt wird, nach
seinem Wesen, dann entsteht alles aus dem Zugrundeliegenden und der
Form(gebung).” Aristoteles: Phys. (I 7. 190b), S. 19.

Aristoteles: ,,Dem Vergehen und dem Entstehen unterworfen ist er (der Stoff) in
einer Hinsicht wohl, in anderer aber nicht. Wenn man ihn ndmlich nimmt als das ,an
welchem®, so geht er im eigentlichen Sinne unter —ist doch das Vergehende ,an
ihm‘, ndmlich die fehlende Bestimmtheit — [sic!] nimmt man ihn aber nach seiner
Leistung, so geht er nicht im Wortsinn unter, sondern ist dann notwendig unver-
génglich und ungeworden.* Aristoteles: Phys (I 7. 987b), S. 20.

https://dol.org/10.14361/9783830445807 - am 14.02.2026, 11:48:32. https://www.Inllbra.com/de/agb - Open Access -


https://doi.org/10.14361/9783839445907
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Axiom 11 | 285

zu sein und zu werden (nicht-sein).136 Doch allem, was sich wandelt, muss etwas
zugrunde liegen; dieses nennt Aristoteles hylé (HAn)."”

Aristoteles verwendet das Begriffspaar Form (eidos/morphe) und Materie
(hyle), um das Werden und die sogenannte eleatische Aporie zu 16sen. Danach
besteht jedes Seiende, seine Verginglichkeit und sein Werden,"® widerspruchs-
frei aus zwei Prinzipien: Form (eidos/morphe) und stoffliches Substrat (hyle),
die beide auf die Entstehung des endlich Seienden hinwirken."” Daher teilt das
Werdende dieselben Prinzipien wie das Seiende: hyle (HAn), eidos (gidog), und

Privation (ctépnoig). Aristoteteles:

... kann niemals etwas aus einem schlechthin Nicht-Seienden werden [darin stimmt Aris-

toteles den Eleaten zu], wohl aber aus einem in gewisser Beziehung Nicht-Seienden. '’

7.2.1.1 Hyle: Das Zugrundeliegende

Was entsteht und vergeht (sich wandelt) ist nach Aristoteles allein das zusam-
mengesetzte Einzelding.'*' Es wurde schon festgestellt, dass hylé (5An) bei ihm
das Unbestimmte (aopiotov) bedeutet.'*
eine GroBe, von der Form begrenzt und bestimmt. Dariiber hinaus unterstiitzt

Dieser Stoff ist auch nach Aristoteles

136 Aristoteles: ,,Das ist aber doch eben dieses Wesen, so dafl es dann schon wire, bevor
er wiirde: ich nenne eben ,Stoff* das erste einem jeden Zugrundliegende, aus dem
etwas als in ihm schon Vorhandenen wird, und zwar nicht nebenbei zutreffend.* Ar-
istoteles: Phys. (I 7. 987b), S. 20.

137 Aristoteles: Phys. (I 5. 188b — 189b), S. 24. Vgl. Phys (I 7. 190), S. 15ff.

138 Nach Aristoteles gibt es drei Bereiche bzw. Arten des Seienden: 1. das Unbewegte
und Ewige (das Goéttliche), 2. das zwar Bewegte, aber Ewige (die superlunare Welt
der Gestirne) und 3. das Bewegte und Vergingliche (die sublunare Welt der natiirli-
chen Dinge). Aristoteles: Metaph (XII 1. 1069a), S. 246.

139 Aristoteles: Phys. (I 7. 190b), S. 11.

140 Aristoteles: Phys. (I 8. 191b), S. 21.

141 Aristoteles: Metaph. (VIII 1. 1042a), S. 169.

142 Aristoteles: ,,Insoweit jedoch andererseits Ort offensichtlich der erfiillte Zwischen-
raum der (Raum-)GroBe ist, (ist er) der Stoff; diese Bestimmung ist ja von der Grofe
unterschieden: sie meint das von der Form Umfasste und Begrenzte, z. B. von Fli-
che und Grenz(linie), von eben dieser Art ist aber der Stoff und das Unbestimmte*
Phys. (IV 1. 2029b), S. 77. ,,Sie scheinen also das Unbestimmte zu behaupten, und
wihrend sie glauben vom Seienden zu reden, reden sie vom Nichtseienden; denn
was nur dem Vermdgen, nicht der Wirklichkeit nach ist, das ist das Unbestimmte.*
Aristoteles: Metaph. (IV 4. 1007b), S. 74.

https://dol.org/10.14361/9783830445807 - am 14.02.2026, 11:48:32. https://www.Inllbra.com/de/agb - Open Access -


https://doi.org/10.14361/9783839445907
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

286 | Matrixiale Philosophie

Aristoteles die platonische Ubereinstimmung in ,, Timaios* zwischen Raum und
Materie. Man darf aber nicht aufler Acht lassen, dass Platon sich nicht auf den
aristotelischen Stoffbegriff bezieht, das heifit, er setzt die Chora nicht mit der hy-
le in Verbindung, weil es in ,, Timaios* kein Substrat fiir Verdnderungen gibt. Al-
lerdings kann man, wie schon Husserl bemerkt hat, eine Analogie dazwischen
suchen. Die peripatetische Schule, insbesondere ihr Leiter Aristoteles, hatte die
Aufgabe iibernommen, die Naturphilosophie, die der pythagoreischen Schule vo-
rangeht, unter dem hylemorphischen Schema auszufiihren. Dieser Ansatz um-
fasst unter anderem eine Materia Prima — eine formlose Materie und Substanz,
aus der die Seienden entstehen. Aristoteles wollte sich mit der Materie, mit dem
Stoff, aber auf eine zugrundliegende Ursache bezichen.'* Materia Prima ist in-
folgedessen im Rahmen seiner hylemorphistischen Lehre im Zusammenhang mit
dem Begriff ,,Form® ein notwendiges zugrunde liegendes Prinzip der Bestimm-
barkeit und Veranderlichkeit des Seienden.

Dazu ist anzumerken, dass ,,Materie* als philosophischer Begriff bei den
vorsokratischen Denkern nicht in Erscheinung tritt, auch nicht in der platoni-
schen Philosophie. Als philosophischer Terminus wurde sie mit dem Begriffs-
paar ,,Form* in der aristotelischen Schule zuerst als philosophisches Prinzip des
Seienden eingefiihrt. Das aristotelische ,,Zugrundeliegende* steht in seiner Phy-
sik im Einklang mit der Naturbeschaffenheit'*, sodass es auf die Materie bezo-
gen wird und damit deren stoffliche Merkmale unter dem Namen Ay/é benannt'*’
werden: ,,der erste, einem jeden zugrundliegenden Stoff der Dinge, die Anfang
von Wandel und Verinderung in sich selbst haben.«'*°

Dariiber hinaus wird unter ,hyle“ das Vermdgen des Seins bzw. Werdens
bezeichnet. Das Wesen als Substrat und Stoff ist seinem ,,Vermdgen nach® ein
Lexistierende[s] Wesen.“'” Fiir Aristoteles beruht das Wesen (Sosein) auf der
Art und auf der Wirklichkeit, ,,denn das Sosein kommt der Art-Form und der
Wirklichkeit zu'*®, wihrend mit der ,,Materia® nicht die Wirklichkeit gemeint

143 Aristoteles: Metaph. (VII 14. 1039b), S. 162.

144 Aristoteles: ,,Naturbeschaffenheit hat alles, was einen solchen Anfang hat. Und alles
dieses sind Wesen, denn dies ist etwas Zugrundliegendes, und Naturbeschaffenheit
kommt immer an Zugrundliegendem vor.* Aristoteles: Phys (I 1. 192b), S. 27.

145 Aristoteles: Phys (II 1. 192a), S. 27.

146 Aristoteles: Phys (I 1. 192b), S. 27.

147 Auristoteles: Metaph. (VIII 7. 1042b), S. 171.

148 Aristoteles: Metaph. (VIII 3. 1043b), S. 173.

https://dol.org/10.14361/9783830445807 - am 14.02.2026, 11:48:32. https://www.Inllbra.com/de/agb - Open Access -


https://doi.org/10.14361/9783839445907
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Axiom Il | 287

ist (sodass sie in der Definition des Begriffs nicht enthalten ist'*’), sondern sie
zahlt zu dem Vermdgen und der Moglichkeit des Werdens: ,,Wenn daher bei der
Definition eines Hauses einige angeben, es sei Steine, Ziegel, Holz, so meinen
sie das Haus dem Vermdgen nach; denn jene Dinge sind der Stoff desselben.«'*’
Steine und Holz sind nur potentiell ,,im Haus®“ und wenn es fertig gebaut wird,
ist das Haus in Wirklichkeit ein solches.

Diese physische Analyse des Werdens wurde nach der aristotelischen Logik
in die Metaphysik iibertragen, und in diesem Zusammenhang kommt Aristoteles
zu der These, dass jedes Seiende einerseits als Moglichkeit und reine Potentiali-
tdt betrachtet werden kann und anderseits zugleich als Wirklichkeit. Das Vermo-
gen, die Moglichkeit der Dinge, besteht nach Aristoteles in einem Prinzip, das
die Genese ermdglicht, sodass es ein Prinzip des Werdens ist, und in der Ver-
wandlung und Verinderung in etwas anderes."'

Zusammenfassend ist die Materie, die hyle, als Substrat der Privation einge-
schrieben, damit etwas zum Werden kommen kann; es ist das ,,doch ... Verge-
hende ,an ihm*¢, nimlich die fehlende Bestimmtheit.“'>> Die hylé ist das, woraus
und wodurch etwas wird"*, sich dndert und Genese ermdglicht. Der Stoff erfiillt
nach der aristotelischen Metaphysik die Moglichkeit der Substanz. Er ist jedoch

potentiell, ist nur eine potentielle Substanz.'>*

149 Aristoteles: ,,Hieraus ist denn offenbar, dal} bei verschiedenem Stoff auch die Wirk-
lichkeit und der Begriff verschieden sind; bei einigem némlich besteht die Wirklich-
keit in der Zusammensetzung, bei anderem in der Mischung, bei anderem in etwa
anderem von den angefiihrten Momenten.“ Aristoteles: Metaph. (VIII 3. 1043a), S.
172.

150 Aristoteles: Metaph. (VIII 3. 1043a), S. 172.

151 Auristoteles: ,,Diejenigen Vermogen, aber welche derselben Art angehdren, sind alle
gewisse Prinzipien und heiflen so nach ihrer Beziehung auf ein erstes Vermdgen,
welche sein Prinzip die Verdnderung in einem anderen oder in ein und demselben
ist, insofern es ein anderes ist* Aristoteles: Metaph. (IX 1. 1046a), S. 181.

152 Auristoteles: Phys. (I19.192a), S. 23.

153 Auristoteles: ,,Das natiirliche Werden nun ist dasjenige, welches aus der Natur her-
vorgeht; dasjenige woraus etwas wird, ist nach unserem Ausdruck der Stoff, das,
wodurch es wird, ist etwas von Natur Seiendes, dasjenige, was es wird, ist Mensch,
Pflanze, oder sonst etwas von dem, was wir im strengsten Sinne als Wesen bezeich-
nen.“ Aristoteles: Metaph (VII 7. 1032b) S. 143.

154  Aristoteles: Metaph. (VII 2. 1029b), S. 135.

https://dol.org/10.14361/9783830445807 - am 14.02.2026, 11:48:32. https://www.Inllbra.com/de/agb - Open Access -


https://doi.org/10.14361/9783839445907
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

288 | Matrixiale Philosophie

7.2.1.2 Morpha: Priviligierung der Form Uber die Materie
Die Losung, die Aristoteles fiir dieses Problem anbietet, besteht darin, dass die
Substanz oder Natur einer Sache, das heifit das Seiende, durch die Form (Eidios)
gegeben ist'”, die spezifische Differenzierung, die Art im Gegensatz zu anderen.
Das Eidos, die Gestalt, die Form ist mehr bestimmt als der Stoff, denn ,,ein jedes
wird noch dann erst eigentlich als es selbst angesprochen, wenn es in seiner
zweckhaft erreichten Form da ist, mehr als wenn es blof3 der Mdoglichkeit nach
ist“156, weil die Gestalt in ihrem Begriff den Stoff schon enthilt.'””’ Das Werden,
die Verénderung ist moglich unter der Voraussetzung von Vorhandenem, sodass
,»also ein Teil notwendig vorhanden sein muss®; es ist auch ,,erkennbar; denn der
Stoff ist ein Teil, er ist in dem Werdenden vorhanden und er wird.*'*®

Die Form erhalt hier die logische Rolle der eidetischen Differenz; in der aris-
totelischen Logik markiert sie gleichsam die abgespalteten Differenzen innerhalb
einer Gattung, die nur Funktionen der reinen Potentialitit als Mdoglichkeits-
voraussetzung des Werdens sind. Die Hyle, die Materie, ist kein Teil von Subs-
tanz, sondern des Zusammengesetzten, ,,doch die Teile des Begriffes sind nur die
Teile der Art-Form, der Begriff aber bezieht sich auf das Allgemeine.*'*’

155 Aristoteles: ,,Auf andere Weise wire also die Naturbeschaffenheit der Dinge, die
Anfang von Veridnderlichkeit in sich selbst haben: die Gestaltung, die Form, welche
sich (von dem Ding) nicht abtrennen lésst, auBer nur in Gedanken. Das ,aus diesen*
(Stoff und Form) ist nicht Naturbeschaffenheit, wohl aber ,von Natur aus‘, z. B. so
etwas wie ,Mensch“. Aristoteles: Phys. (Il 7. 193b), S. 27.

156 Aristoteles: Phys. (I 8. 193b), S. 27.

157 Aristoteles: Metaph. (VII 7. 1033a) S. 145.

158 Aristoteles: Metaph. (VII 7. 1033a) S. 145.

159 Aristoteles: Metaph. (VII 11. 1037a-b), S. 157. Vgl. dazu: ,,Was nun das Sosein ist
und inwiefern es an sich ist, das ist im allgemeinen bei allem erklért, ferner, weshalb
bei einigen der Begriff des Soseins die Teile des Definierten enthélt, bei anderen
nicht, und daf im Begriff des Wesens die stoffartigen Teile nicht enthalten sein kon-
nen. Denn sie sind nicht Teile jenes Wesens (sc. Der Wesenheit), sondern des mit
dem Stoff vereinigten. [...] Insofern es ndmlich mit dem Stoff verbunden ist, gibt es
keinen Begriff, weil dieser etwas Unbestimmtes ist; nach dem ersten Wesen (We-
senheit) aber gibt es einen, wie z. B. beim Menschen den Begriff der Seele. Denn
Wesen(heit) des Dinges ist die innewohnende Art-Form, aus welcher in Verbindung
mit der Materie das konkrete Wesen besteht. Ebd.

https://dol.org/10.14361/9783830445807 - am 14.02.2026, 11:48:32. https://www.Inllbra.com/de/agb - Open Access -


https://doi.org/10.14361/9783839445907
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Axiom 11| 289

7.3 Hyle und Morpha: Hylemorphismus aristotelischer
Metaphysik und zweiwertige Logik
Wie bereits dargestellt, bietet die aristotelische Metaphysik ein hylemorphisti-
sches Schema, um das Werden des Seienden widerspruchsfrei zu definieren,
wobei der Form bei der Determinierung des Seienden eine zentrale Rolle zu-
kommt, da sie die wesentliche Determiniertheit des Seienden bestimmt.
Aristoteles befasst sich in seiner ,,Metaphysik® mit dem logischen und physi-
schen Problem der Taxonomie der Seienden, mit der Fragestellung also, inwie-
fern sich in der physischen Zusammenfassung des Materiellen, der Elemente
(ihrer Ursache etc.) eine logische und grammatische Struktur findet, aus der sich
' Dabei wird die Frage nach
der Substanz (ovoin) zum Angelpunkt seiner Metaphysik, einschlielich der hy-

ein zuerst Seiender und das Sein definieren kénnen.

lemporphistischen Schemata. In diesem Sinn setzt Substanz und ihre Einzig-
artigkeit nach Aristoteles ein Zusammengesetztes aus Form und Stoff voraus:
Form und Materie konstituieren gemeinsam ein Seiendes. Sie sind keine unselb-
stindigen Prinzipien, sondern jedes soll aus einer Form und Materie zusammen
bestehen, um das Werden, das heifit Entstehung und Verdnderungen, wider-
spruchsfrei darzustellen. Das Seiende ist danach eine Vereinigung von Form (ei-
dos), welche die Art des Seienden bestimmt, und Materie (hyle), welche die
Verwandlungsmdglichkeit oder das Potential zur Bewegung bietet.

Form und Materie verhalten sich dabei zueinander wie Wirklichkeit und
Moglichkeit. Das Seiende ldsst sich nach der Wirklichkeit und nach dem Ver-
mogen definieren, welche Art, welches Hyle oder welche Materie ihm entspre-

161 162

chen.” Der aristotelische Unterschied zwischen Form-Art und Stoff-Genos

160 Vgl. dazu Aristoteles: ,,...da aber die Wesensdefinition ein Begriff (Rede) ist und
jeder Begriff (Rede) Teile hat und der Teil des Begriffs zum Teil der Sache in dem
gleichen Verhéltnis steht wie der Begriff zur Sache, so entsteht nunmehr die Frage,
ob der Begriff der Teile in dem Begriff des Ganzen enthalten sein muss oder nicht.
Ibid.

161 Aristoteles: ,,Da nun das Seiende einmal als ein Was oder ein Qualitatives oder ein
Quantitatives, andererseits nach Vermogen (Mdglichkeit) und Vollendung (Wirk-
lichkeit) und nach dem Werk bezeichnet wird, so wollen wir auch iiber Vermogen
und Vollendung genauere Bestimmungen geben.“ Aristoteles: Metaph. (IX i,
1045b), S. 180.

162 Ausgehend von der logischen Analyse von Aristoteles befindet man, dass die Gat-
tung (Genos (yévog)) sich zu den verschiedenen Formen verhilt, sodass der Gattung
der Charakter eines Stoffes zukommt. Vgl. Aristoteles: Metaph. (X 8. 1058a), S.
215.

https://dol.org/10.14361/9783830445807 - am 14.02.2026, 11:48:32. https://www.Inllbra.com/de/agb - Open Access -


https://doi.org/10.14361/9783839445907
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

290 | Matrixiale Philosophie

lasst sich zusammenfassen in einer Trennung zwischen Akt (Wirklichkeit) und
Potenz (Vermégen).163 Das aristotelische hylemorphistische Schema legt im Ub-
rigen den Schluss nahe, dass das Seiende die Verwirklichung der Form in der
Materie voraussetzt'® in der Annahme, dass die Form eines Einzelnen deren
Verwirklichung bedeutet und die Materie deren Vermogen.'®

Gilt aber das hylemorphistische Schema auch zur Erkldrung des Werdens in
der geschlossenen Matrixiale? Anhand des allegorischen Bildsymbols Ouroboros
und der von Platon beschriebenen prikosmische Ebene seiner Kosmogonie wur-
de das geschlossene Matrixiale als ein logisch und metaphysisch undifferenzier-
ter Raum festgestellt. Kann das Werden einer undifferenzierten Gattung durch
hylemorphistische Schemata erkléart werden?

8. Intrauterine Entwicklungsbiologie: Ausdifferenzierung
in der Geschlossenheit

8.1 Pranatale Ontogenese

Der Ablauf der morphologischen Entwicklung des Embryos vom Keimstadium
iiber die Embryogenese bis hin zum Fetalstadium wurde vor allem zu Beginn der
Geschichte der Embryonalforschung eingehend untersucht.'® Ob die Entwick-
lung des befruchteten Eis als Differenzierung praformierter Strukturen (Prifor-
mationstheorie) oder als Neubildung von Formen (Epigenese) zu verstehen ist,
ob intrauterine morphologische Entwicklungen ihren Ursprung in dufleren Ursa-
chen haben, ob Entwicklungskréfte auf die Entstehung neuer Teile einwirken, ob
die Entwicklung des Lebewesens auf Formierung einer stofflichen Substanz be-

163 Vgl. dazu: ,Ist aber, wie wir behaupten, das eine Stoff, das andere Form, das eine
dem Vermdgen, das andere der Wirklichkeit nach, so scheint in der Frage gar keine
Schwierigkeit mehr zu liegen. Aristoteles: Metaph. (VIIL 6. 1045a), S. 179.

164 Aristoteles: Metaph. (VIII 6. 1045b), S. 179.

165 Aristoteles: Metaph. (VIII 6. 1045b), S. 179.

166 Die neue Entwicklungsbiologie erfihrt einen Aufschwung im 17. Jh. aufgrund einer
theoretischen Auseinandersetzung in der biologischen Gemeinschaft dariiber, wie
die Teilung und Differenzierung einer Zelle hervorgerufen werden kann. Die Emb-
ryologie erlebt daher eine Wiedergeburt vor dem Hintergrund der Fragestellung, ob
prinatale Bildungsvorginge dem Wachstum vorbildlicher kleiner Strukturen folgen
oder ob die morphogenetischen Strukturen einem Prozess entsprechen, in dem durch
Wechselwirkung der Teile neue Bildungen entstehen. Johann Friedrich Blumenbach,
Caspar Friedrich Wolft, Wilhelm Roux, Fritz Miiller, Karl Ernst von Baer u. a. zah-

len zu den Vertretern der Epigenesetheorien.

https://dol.org/10.14361/9783830445807 - am 14.02.2026, 11:48:32. https://www.Inllbra.com/de/agb - Open Access -


https://doi.org/10.14361/9783839445907
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Axiom 111 | 291

ruht oder ob Formverdnderungen der Einwirkung einer Bildungskraft zugrunde
liegen — all dies waren zentrale Fragestellungen wéhrend der Anfinge der Emb-
ryonalentwicklungsforschung. Im Hintergrund steht die die Art und Weise, wie
wahrnehmbare Mannigfaltigkeit entsteht'®’, im Mittelpunkt der embryonalen
Forschung. Diese theoretische Frage richtet den Blick auf das Werden der
Seienden statt auf das Gewordene. 1866 prigte Ernst Haeckel den Begriff ,,On-
togenese™ fiir die morphologische Entwicklung eines einzelnen Organismus (im
Gegensatz zur Phylogenese, die den Ablauf der Stammgeschichte umfasst): sei-
ne Individualentwicklung, beginnend mit der befruchteten Eizelle iiber das Emb-
ryonal- und Fetalstadium bis hin zum Eintritt des Individuums in die Ge-
schlechtsreife. Im strengen Sinn schliefit die Ontogenese die Entstehung, Verén-
derung und das Sterben der Formen und Strukturen im Verlauf der Embryonal-
entwicklung und die Fortsetzung dieser Entwicklung im extrauterinen Milieu
ein, wovon bereits oben die Rede war. Dabei beriihrt sie eine Problematik des
Matrixialen, ndmlich den Unterschied zwischen intrauterinem und extrauterinem
Bildungstrieb. Aus ontogenetischer Sicht besteht der intrauterine Bildungsvor-
gang in der Zellteilung, der Embryonalentwicklung und fétalen Entwicklung,
was einen Prozess der Form-Ausdifferenzierung, des Wachstums der Organe
usw. umfasst. Der (innerliche) Prozess der embryonalen Entwicklung findet in
einem geschlossenen Umfeld, dem Korper der Mutter, statt und liegt zeitlich vor
der geburtlichen Entéduflerung zur Welt.

Die ontogenetische Entwicklung im dufleren Milieu hingegen umfasst jene
Stadien, durch die sich das Neugeborene zur Menschwerdung bildet — sowohl
anatomisch'® als auch geistig. Das von miitterlichem Leib gespaltene Neugebo-
rene muss sich disziplindren Bildungsprozessen unterziehen, um Mensch zu
werden. In dieser Weise wird der Mensch in den Schof3 der Kultur eingebettet,

167 Vgl. Roux, Wilhelm: Entwicklungsmechanik des Embryos in Gesammelte Abhand-
lung iiber die Entwicklungsmechanik der Organismen, Bd. 2, Leipzig: Verlag von
Wilhelm Engelmann 1895, S. 4.

168 Hervorheben mochte ich die Arbeit von D’Arcy Thompson iiber das Wachstum und
die Formbildung der Entwicklungsbiologie hervor, wobei der Autor die morphoge-
netischen Prozesse des Organismus unter einem mathematischen und physikalischen
Gesichtspunkt betrachtet. Nach dem Autor stehen, wie Alan Turings Reaktion-
Diffusionsmodell erstmals bewies, die Form und ihre Verdnderungen zur Reaktions-
fahigkeit der chemischen Substanzen in Beziehung, sodass der Morphogenese zum
groflen Teil nicht die Informierung einer amorphen Substanz zugrunde liegt. Viel-
mehr hat die Morphogenese eine rein chemische Basis, wobei die Formen reine Bil-
dungskrifte darstellen. Vgl. D. Thompson: Uber Wachstum und Form.1973.

https://dol.org/10.14361/9783830445807 - am 14.02.2026, 11:48:32. https://www.Inllbra.com/de/agb - Open Access -


https://doi.org/10.14361/9783839445907
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

292 | Matrixiale Philosophie

und mittels ihrer Techniken setzt sich der ontogenetische Prozess, die Entste-
hung, Geburt und Bildung des Seienden, fort, wobei die Figur der Mutter, wie in
Axiom I erldutert, eine zentrale Rolle spielt. Der extrauterine Bildungstrieb inte-
griert infolgedessen die naturphilosophisch-organischen und anthropologisch-
philosophischen Prozesse im Sinne einer ,,optimalen Menschwerdung.*

Dieser Prozess wurde von der Tiefenpsychologie als Individuationsprozess
bezeichnet.'® Darunter versteht ihr Protagonist C. G. Jung keine Entstehung
neuer psychologischer Strukturen, sondern er bezieht ihn auf einen Differenzie-
rungsvorgang, in dem und durch den das Einzelwesen geformt und gebildet
wird. Er beginnt bereits im intrauterin geschlossenen Milieu, indem die Embryo-
genese die Entwicklung, Verdnderung und das Wachstum der Formen des Orga-
nismus umfasst, das auf einen Ausdifferenzierungsvorgang der befruchteten Ei-
zelle zuriickgeht.

Infolgedessen lisst sich sagen, dass die Individuation ontogenetisch ist.'”’
Individuation aber setzt nach Gilbert Simondons Individuationsprozesse in orga-
nischen, anorganischen und psychologischen Bereichen voraus sowie das Prinzip
der Individuation selbst. Dieses Prinzip geht den Ausdifferenzierungsprozessen
der Individuation voran, und erst angesichts dieses Prinzips ist das Einzelwesen
iiberhaupt ontogenetisch.'”’ Es schafft die Voraussetzungen, damit die Seienden
sich im Laufe der Zeit entwickeln, wachsen, verdndern kénnen etc. Es muss also
der Frage nachgegangen werden, ob in der Gestaltungsforschung (der Untersu-
chung iiber die Entwicklung der Formen eines Organismus) beziiglich intrauteri-
ner oder extrauteriner ontogenetischer Prozesse einem hylemorphistischen
Schema gefolgt wird, in dem eine formlose Substanz dariiber informiert, ob die
stofflichen Vorgidnge des Gestaltwerdens reinen Kriften entsprechen, durch de-
ren Einwirkung das Wachstum und die Bewegung eines Organs in Erscheinung

172
treten.

8.1.1 Warum der Hylemorphismus nicht mehr fiir die Erklarung der
Ontogenese glltig ist

Die aristotelische Losung zu der physikalischen und metaphysischen Fragestel-

lung nach der Zusammensetzung der Einzeldinge und ihrer Entstehung besteht,

wie schon ausfiihrlich begriindet, darin, dass die Form, die Grundeigenschaft,

noch mehr das Wesen zur formlosen Materie bestimmt wird. Form und Materie

169 Siehe http://www.dr-wischmann.privat.t-online.de/jung.htm vom 10.05.2016.
170 Vgl. G. Simondon: L’individu et sa Genése Physico-Biologique, S. 1-24.

171 Ebd.

172 D. Thompson: Uber Wachstum und Form, S. 32 ff.

https://dol.org/10.14361/9783830445807 - am 14.02.2026, 11:48:32. https://www.Inllbra.com/de/agb - Open Access -


http://www.dr-wischmann.privat.t-online.de/jung.htm
https://doi.org/10.14361/9783839445907
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/
http://www.dr-wischmann.privat.t-online.de/jung.htm

Axiom 11| 293

bilden zusammen das Seiende. Die Form ist der Materie &duflerlich und unter-
weist dem Substrat eine bestimmte ontologische Eigenschaft, und durch die
Form erhilt die formlose Materie eine Grundeigenschaft.

Die Entgegensetzung Materie vs. Form bildet auch ihr hylemorphistisches
Prinzip, das heif3t, dass die Materie die eidetische Funktion voraussetzt und um-
gekehrt, dass die Form also ohne Materie nichts werden kann. Die aristotelische
Physik beruht infolgedessen, wie schon dargestellt, auf einer zweiwertigen Sein-
sattributsrelation. Diese ist unmittelbar hierarchisch: Die Form steht iiber der
Materie, und sie bringt das Sein iiber das Nicht-Sein. Die Materie erhélt das
Seiende in dem Sinne, dass sie geformt wird.

Die Ungiiltigkeit aristotelischer Schemata zur Beschreibung der Ontogenese
kann doppelt begriindet werden: Einerseits hat uns die neue Gestaltungsfor-
schung die These aufgezeigt, dass die Gestalt des Organismus durch Wechselbe-
ziehungen und das Gleichgewicht bestimmter Krifte zustande kommt; in diesem
Sinn ist die Gestalt keine informierte (eidos) formlose Substanz, sondern das Re-
sultat der Interaktion bestimmter Krifte, die in einem Kraftdiagramm dargestellt
werden konnen, ndmlich zwischen denen, die auf sie einwirken und denen, die
ihre Gestalt festhalten.'” Zweitens besteht die Ungiiltigkeit des hylemorphiti-
schen Schemas darin, dass nach ihm dem Wachstum und der Entwicklung des
Organismus eine letzte Ursache zugrunde liegt, die dem Ganzen des Organismus
duBerlich ist.

Die Embryologie hat sich von Anfang an ebenfalls mit der Frage nach der
formbildenden Ursache der Bildungsprozesse des befruchteten Eies befasst. Der
Angelpunkt dieser Fragestellung betrifft das Problem, ob intrauterine Ausdiffe-
renzierungsprozesse, die ohne AuBerlichkeit vollbracht werden, eine innere me-
chanische oder notwendig wirkende Ursache zu ihrer Erkldarung bendtigen (cau-
sa efficiente) oder ob sie aus dem Wirken zwecktitiger oder zweckmafig wir-
kender Ursachen (causa finales) abgeleitet werden kénnen.'” Diese Diskussion
betrifft das philosophische Problem vom Verhéltnis zwischen Ursache und Wir-
kung, das auf die Anfangsdiskussion der Erkldrung der embryologischen Ent-
wicklungen zuriickdeutet: ob eine innere verursachende Urform die Grundlage
fiir die Selbstteilung des Embryos bildet oder ob die Selbstgestaltung des Emb-
ryos einem Prozess folgt, in dem Bestandteile aufeinander einwirken und aus de-
ren Wechselwirkung neue Teile (Organe) entstehen.

173 Ebd.
174 Vgl. E. Haeckel: Natiirliche Schopfungsgeschichte, in: Gemeinverstandliche Werke,
Bd. 1, S. 82f.

https://dol.org/10.14361/9783830445807 - am 14.02.2026, 11:48:32. https://www.Inllbra.com/de/agb - Open Access -


https://doi.org/10.14361/9783839445907
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

294 | Matrixiale Philosophie

8.2 Selbstgestaltung des Organismus:

Ein Prozess der Ausdifferenzierung ohne Alteritat
Die Entwicklung des befruchteten Eis ist zum groflen Teil durch den morphoge-
netischen Prozess des Fetus gekennzeichnet, dessen Grundlage die Differenzie-
rungen der Formen bildet. Die erste Phase der Entwicklung des Ungeborenen
beginnt nach der Embryogenese in der Zellentwicklungsphase, bestehend in der

unmittelbaren Teilung der befruchteten Eizelle.'”

Ihr folgt die embryonale Pha-
se, charakterisiert durch die Einnistung des Embryos, daran schlieft sich die int-
rauterine Gestaltung des Organismus, die Fetalperiode, an, charakterisiert durch
die Ausdifferenzierung der Organe (Morphogenese) und Gewebe (Histogenese)
des Fotus.

Wie jedoch geschehen die Ausdifferenzierungsvorginge in der intrauterinen

Umwelt? Diese Frage verweist auf die philosophische Problematik der Kausali-
tét. In der Embryologie wird nach der Alterationsursache der Teile eines Ganzen
gefragt, genauer, ,,nach der inneren oder dufleren Lage ihrer Differenzierungs-
ursache.“'"® So fragt etwa der Embryologenforscher Wilhelm Roux:
Dies ist die Frage: ist die Entwicklung des ganzen befruchteten Eies resp. einzelner Theile
desselben ,Selbstdifferenzierung® dieser Gebilde resp. Theile oder das Product von
,Wechselwirkungen mit ihrer Umgebung‘? Eventuell, welches ist der Antheil jeder dieser
beiden Differenzierungsarten in jeder Entwicklungsphase des ganzen Eis und seiner ein-
zelnen Theile?'”’

Roux erklért es fiir unhaltbar, dass intrauterine Ausdifferenzierungsprozesse, das
heift die Entwicklung des befruchteten Eis, im Sinne einer Verdnderung seiner
Formen und Strukturen ohne duBlere Einwirkung auf die Morphogenese voll-
bracht werden konnen. Daher schlégt er eine doppelte Definition zur Beschrei-
bung ontogenetischer Selbstdifferenzierungsprozesse vor. Unter Selbstdifferen-
zierung sind danach jene Alterationen zu verstehen, die in Gestalt von Formum-
wandlungen, Entstehung neuer Formen und Strukturen etc. vom intrauterinen
Feld selbst bestimmt werden. Selbstdifferenzierung aber hat zwei umfassende
Bedeutungen:

175 Nach der ersten Teilung — die Zygote besteht aus zwei Blastomeren — setzen sich die
weiteren Teilungen fort, durch die ein Zellverband gebildet wird.

176 W. Roux: Entwicklungsmechanik des Embryos in Gesammelte Abhandlung iiber die
Entwicklungsmechanik der Organismen, S. 16.

177 Ebd., S. 14.

https://dol.org/10.14361/9783830445807 - am 14.02.2026, 11:48:32. https://www.Inllbra.com/de/agb - Open Access -


https://doi.org/10.14361/9783839445907
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Axiom 11 | 295

Einmal bedeutet es, dass die damit bezeichnete Verdnderung einer Summe von materiellen
Theile in gegenseitiger Lage, in Bewegungszustand eigenen Energie, also ohne Aufhahme
duflerer Energie vor sich geht, oder zweitens, im Falle zu der Verdnderung Aufnahme von
Energie notig ist, dass die aufgenommene Energie nicht die spezifische Natur der mit ihrer

Hiilfe vor sich gehenden Verinderung bestimmt.'”

Sowohl fiir die erste als auch fiir die zweite Variante betrachtet Roux den emb-
ryologischen Prozess als ein Ganzes, ein System aus Teilen. Beim ersten Fall der
selbstdifferenzierten Entwicklungsvorginge des Embryos geht es um die Be-
schreibung von Verdnderungen ,,in ihrer Totalitdt” oder doch die ,,specifische
Natur“'”, die durch die Energien des Systems bestimmt wird. Hier wird das Sys-
tem als geschlossen begriffen, sodass sich morphogenetische Verdnderungen von
der zweckméBigen Determinierung der Teile bestimmen lassen. Der zweite Ty-
pus von Differenzierung wird von Roux als ,,abhéngige oder correlative Diffe-
renzierung™ bezeichnet'go, um auf ,,die Differenzierung durch duflere Einwir-
kung*"®" hinzudeuten.

Roux findet in einer Kombination und Synthese beider Differenzierungsvor-
génge die Losung zur Erklarung der Embryogenese. Bei der allerersten Periode
der Entwicklung des Embryos soll sich jedes einzelne Teil danach aus sich selbst
differenzieren konnen; danach aber soll die Entwicklung des Ganzen ,,unter dif-
ferenzierenden Correlationen vieler oder aller Theile“'™” geschehen, wobei ihre
Wechselwirkung die funktionelle Selbstgestaltung bildet'®, das heifit, durch das
Wirken von Teilen aufeinander, also durch korrelative Differenzierungen, stellen

hervorgerufene Verinderungen die Entwicklung dar.'®*

Organismische Verédnde-
rung ergibt sich nur, wenn die Teile ihrem Beharrungsvermogen folgen. Infolge-
dessen geht Roux von einem synthetischen Bildungsprozess des Embryos aus:
Die Entwicklung des befruchteten Eis besteht in einem Differenzierungsprozess,

wobei die Ursachen den inneren Komponenten des Systems zugrunde liegen und

178 Ebd, S. 15.
179 Ebd.
180 Ebd.
181 Ebd.
182 Ebd., S. 18.

183 Vgl. R. Mocek: Wilhelm Roux-Hans Driesch. Zur Geschichte der Entwicklungsphy-
siologie der Tiere, S. 88.
184 W. Roux: Entwicklungsmechanik des Embryos in Gesammelte Abhandlung iiber die

Entwicklungsmechanik der Organismen, S. 3.

https://dol.org/10.14361/9783830445807 - am 14.02.2026, 11:48:32. https://www.Inllbra.com/de/agb - Open Access -


https://doi.org/10.14361/9783839445907
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

296 | Matrixiale Philosophie

das Zusammenwirken der Teile Selbstdifferenzierungen hervorruft.'® Zusam-
menfassend ist jede Differenzierung an sich betrachtet, das Produkt von inneren
Wechselwirkungen.

8.2.1 Ist die embryonale Entwicklung durch praformierte Muster

bestimmt oder entspricht die Herausbildung

neuen Formen?
Die Erklérung Roux’ liber die Entwicklung des befruchteten Eis ist nicht nur ein
Dokument des alten Streits zwischen Priformation und Epigenese: Die Ausein-
andersetzung um die naturphilosophische Deutung der ontogenetischen Entwick-
lung betraf das Problem ,,Auswicklung vorhandener Strukturen* (Préformation)
oder ,,Neubildung von Strukturen (Epigenese).“'*® Roux priferierte schon 1885
die Praformationstheorie. Seine Ansicht {iber die innere Ursache der Teile der
Organismen zur urspriinglichen Entstehung ging nicht so weit, die Vorstellung
priformierter Keime in einem fertig angelegten Organismus zu vertreten.'™’ Die-
se Affirmation hétte die Behauptung eines verursachenden Schépfungsakts des
Organismus vorausgesetzt, was mit Roux’ Entwicklungsmechanik kaum verein-
bar gewesen wire. Seine Entwicklungstheorie der Embryogenese stimmt viel-
mehr mit der Vorstellung einer ,,Neubildung von Mannigfaltigkeit und der

o s .. . . 188 .. .
,» Wahrnehmung préiexistierender latenter Verschiedenheiten™ ™ iiberein:

185 Ebd, S.23.

186 R. Mocek: Wilhelm Roux-Hans Driesch. Zur Geschichte der Entwicklungsphysiolo-
gie der Tiere, S. 40.

187 Mocek: ,,1677 war fir die Entwicklungsgeschichtliche [sic!] Forschung ein ent-
scheidendes Jahr, gelang es doch nun endlich mit der Entdeckung der Samenzellen
die empirische Authellung der Befruchtungsvorganges in Angriff zu nehmen. Auf
diese Weise wurde die Morphologie der Spermatozoen zu einem ,Beweis® fiir die
Priformationslehre — die gewisse Ahnlichkeit der Spermien mit einem in Kopf und
Leib gegliederten ,Organismus‘ verleitete zu der Deutung, wonach im Spermatozo-
on bereit der gesamte kiinftige Organismus vorgebildet, praformiert ist.“ Ebd, S. 35.
Zu dieser Variante, welche biologisch unter dem Namen Animalculismus bekannt
geworden ist, ist Leeuwenhoek als der Hauptvertreter zu nennen. Ebenso nahm Wil-
liam Harvey den weiblichen Uterus als Ort zur Praformation. ,,William Harvey ver-
glich den weiblichen Uterus mit einem Ideen formenden Gehirn; die Eier sind dann
entsprechend den Ideen des Uterus geformt — aber geformt nach dem Vorbild des
Mannes.” Ebd., S. 35.

188 W. Roux: Entwicklungsmechanik des Embryos in Gesammelte Abhandlung iiber die

Entwicklungsmechanik der Organismen, S. 5.

https://dol.org/10.14361/9783830445807 - am 14.02.2026, 11:48:32. https://www.Inllbra.com/de/agb - Open Access -


https://doi.org/10.14361/9783839445907
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Axiom Il | 297

Die so unterschieden beiden Arten von Entwicklung stehen in einem Verhéltnis zu einan-
der, welches an die alten Gegensitze der Epigenesis und der Evolution erinnert, also an
die Alternative einer Zeit, in der es die Aufgabe und alleinige Mdglichkeit war, zunéchst
die geformten Producte der Bildungsvorginge, die dusserlich sichtbaren Formwandlungen
festzustellen. Bei dieser descriptiven Untersuchung der formalen Entwicklung trug die
Epigenesis, die successive Bildung neuer Formen den vollkommenen Sieg iiber die Evolu-
tion, liber die blossen Wahrnehmbarwerdung von vornherein vorhandenen Formeneinzel-

heiten davon.'®

Die zur Form des Organismus bestimmte Einwirkung einer doppelten Bildungs-
potenz war ebenfalls die Ansicht der meisten Epigenisten des 19. Jahrhunderts:
Einerseits soll verschiedenen Gestalten ein Urbild zugrunde liegen, das die inne-
re Bildungskraft vollzieht — andererseits kann dieses aber nur durch den Einfluss

der duBeren Umgebung auf die Gestaltung des Organismus einwirken.'”’

189 Ebd.
190 Vgl. E. Haeckel: Natiirliche Schépfungsgeschichte, S. 96.

https://dol.org/10.14361/9783830445807 - am 14.02.2026, 11:48:32. https://www.Inllbra.com/de/agb - Open Access -


https://doi.org/10.14361/9783839445907
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

298 | Matrixiale Philosophie

Abb. 9: Embryogenese: ,,,Four Comparative Plates of Amniote Embryos, from
Twelve Different Orders ", in the fourth edition of the Anthropogenie. The species
shown at ,very early’, ,somewhat later’, and ,even later ‘ stages are six
sauropsids (veptiles and birds): lizard, snake, crocodile, turtle, chik, and ostrich;
and eigth mammals: opposum, pig, deer, cow, dog, bat, rabbit and human [...]
Drawn by Haeckel and lithographed by Adolf Giltsch, from Haeckel 1891,
1:plates VI-IX.

Quelle: Nich Hopwood. Haeckel’s Embryos. Images, Evolution and Fraud. Chica-
go/London: The University of Chicago Press, 2015, S. 149.

8.3 Mechanischer Bildungstrieb und Organisation der Materie

Im Rahmen morphologisch-phylogenetischer Aspekte der Embryologie fasste
Ernst Haeckel (1834 — 1919) die ontogenetische und phylogenetische Entwick-
lung zusammen, die Entwicklung des individuellen Lebewesens und den Ablauf
der Stammgeschichte, wobei er im Hintergrund der Embryonalforschung die
These entwickelte, dass die ,,Individualentwicklung eine verkiirzte Wiederho-
lung der Stammentwicklung darstellt.'*' Das abhingige und korrelative Diffe-
renzierungskriterium als Organisationsprinzip zur Erklarung der Formbildungen
der biologischen Organismen, ndmlich der Epigenesis-Gedanke, hatte eine Aus-
wirkung auf die Beantwortung der Frage nach der phylogenetischen Verénde-

rung der Arten.'”

191 R. Mocek: Wilhelm Roux-Hans Driesch, S. 34.
192 Ebd, S. 38.

https://dol.org/10.14361/9783830445807 - am 14.02.2026, 11:48:32. https://www.Inllbra.com/de/agb - Open Access -


https://doi.org/10.14361/9783839445907
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Axiom 11| 299

Bei dieser Fragestellung geht es um die formbildende Ursache und deren be-
stimmte Wirkung des Embryos. Zum Problem der Kausalitit begriindet Roux
eine Theorie zur Erkldrung des kombinatorischen Prozesses der Selbstteilung des
Embryos, die durch Wechselwirkung bestimmt ist und, wie bereits gesehen, auf
den dialektischen Prozess einwirkt. In diesem Sinn bildet die ,,theoretische Auf-
schliisslung des Entwicklungsbegriffes, des Begriffes der Wechselwirkung und
der Selbstleistung [...] [das] allgemeine theoretische Fundament der Entwick-

lungsmechanik des Embryos.“'”’

8.4 Intrauteriner Selbstbildungstrieb und innere Organisation

Die Entwicklungsmechanik hat das Ziel, die Wirkung ,,derjenigen Komponenten
von Energie, welche Entwicklung hervorbringen“'**, zu beschreiben. In diesem
Sinn lenkt sie den Blick auf die Ursachen der Gestaltung der Lebewesen, ,,also
von den gestaltenden und die Gestalt erhaltenden Wirkungsweise, ihrer ursdchli-
chen Faktorenkombinationen und deren WirkungsgroBen.«'”” Die Lehre der kau-
salen Morphologie der Organismen widmet der Embryologie eine Beschreibung
»aller Entwicklungsvorgédnge als Substanzbewegungen der Theile des Eies und
der von ihm aufgenommene Theile bis zur vollen Entwickelung des Individu-
ums, gestiitzt auf die vollkommenste Kenntnis der Anordnung und &usseren Be-
schaffenheit jedes kleinsten Theilchen des befruchteten Eies.“'*® Dies driickt die
Bezeichnung ,,Kinematik der Entwicklung* aus. Dazu muss nach Roux eine ,,ki-
netische Untersuchung® vorangetrieben werden:

Es leuchtete weiterhin ein, dass, wenn wir die gegenseitige Lagerungsbeziehung aller
Theile des Eies im Momente des Entwicklungsbeginnes, nebst den Beschleunigungen, die
jedem derselben dabei erhielt worden sind, und die den Theilchen immanente Krafte selbst
kennten, wenn somit alle innere Ursachen der Entwicklung eines einziges Momentes der
Entwicklung und weiterhin noch alle von aussen hinzukommenden Componenten wéh-
rend des ganzen Verlaufes der Entwicklung uns bekannt wiren, wir daraus die kiinftigen
Entwicklungsbewegungen aller Theilchen abzuleiten und so die Liicke der directen Beob-

" i 197
achtungen auszufiillen vermochten.

193 Ebd., S. 86.

194 W. Roux: Entwicklungsmechanik des Embryos in Gesammelte Abhandlung {iber die
Entwicklungsmechanik der Organismen, S. 4.

195 R. Mocek: Wilhelm Roux-Hans Driesch, S. 88.

196 W. Roux: Entwicklungsmechanik des Embryos in Gesammelte Abhandlung iiber die
Entwicklungsmechanik der Organismen, S. 2f.

197 Ebd, S. 4.

https://dol.org/10.14361/9783830445807 - am 14.02.2026, 11:48:32. https://www.Inllbra.com/de/agb - Open Access -


https://doi.org/10.14361/9783839445907
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

300 | Matrixiale Philosophie

Nachdem der Anatom und Zoologe Blumenbach die theoretische Prézisierung
der Epigenese-Theorie in ,,Uber den Bildungstrieb und das Zeugungsgeschiifte*
empirisch bewiesen hatte, erhielt die Priaformationstheorie keine Unterstiitzung
mehr. Eine Eigentiimlichkeit der epigenetischen Sicht der Embryonalentwick-
lung besteht darin, dass der Bildungstrieb die Materie hier nach einer inneren
Ursache des Organismus organisiert. Jeder Organismus besitzt einen Bildungs-
trieb, eine Art Intelligenz, auf deren Grundlage der kontinuierliche Prozess der
Differenzierung einer fertigen, vollkommenen Gestalt sein Ziel findet.'”®

Dem inneren Grund der Entwicklungslehre, der Formveridnderung des Emb-
ryos folgend, schlidgt Blumenbach einen bildenden Impuls vor, immanent der
Materie, nisus'” formativus genannt, der die generativen Prozesse der biologi-
schen Systeme durch Bildung, Gestalt und innere Organisation der Formen be-
stimmt. In dieser Hinsicht ldsst sich die Ontogenie nicht als Ausgestaltung pré-
formierter Strukturen erkldren, sondern als Formentwicklung, wobei die sich bil-
dende force évolutrice auf die Organisation der Materie wirkt.

Die Theorien der embryologischen Forschungen des 19. Jahrhunderts entste-
hen zur Erkldrung der Entwicklung eines Organismus in einer geschlossenen
Sphare — der Gebarmutter — vor dem Hintergrund einer philosophischen und
metaphysischen Erdrterung, der wir im Laufe des Axiom III gefolgt sind: Wie
kann das Werden in einer Geschlossenheit dargestellt werden, in der keine Alte-
ritdt gegeben ist? Im Vordergrund dieser Frage wurden mit Blumenbach (18. Jh.)
erste Theorien entwickelt, die von einem Bildungstrieb ausgingen, der sich selbst
generiert, wodurch die hylemorphistischen Schemata ungiiltig wurden. Der Ma-
terie wird kein ihr Zugrundliegendes zugeschrieben, und die Form an sich hat
keinen libergeordneten Status.

In diesem Sinne gibt es bei intrauterinen Gestaltungvorgéngen keine Alteri-
tét, sondern die Materie selbst wirkt durch ihre innere Notwendigkeit (Bildungs-
kraft) im Sinne einer morphogenetischen Entwicklung bzw. Individuation.

Die Frage, ob ein hoherer Grad morphogenetischer Ausdifferenzierung eine
hohere Spezialisiertheit der Spezies hervorbringt, entspricht offenbar jener der

198 W. Roux: ,,Somit bedeutet Selbstdiffernzierung eines ,Systemes® von Theilen, dass
entweder die Verdnderung in ihrer Totalitdt, oder doch die ,specifische Natur® der
vor sich gehende Verdnderung durch die Energien des Systems selber bestimmt
wird“. Ebd., S.15

199 Das Wort nisus hatte die Bedeutung einer Bewegung, eines Impetus. Nisus bedeutet
Gebiren, Anstrengung, Gebéren des Willens. In der Neuzeit wurde es nisus genannt,
die allein bewegte Bewegung, eine Art von Impetus, der die tote Kraft zur lebenden

Kraft verwandelt. Baumeister nennt ihn ,, Trieb* und ,,Antrieb*.

https://dol.org/10.14361/9783830445807 - am 14.02.2026, 11:48:32. https://www.Inllbra.com/de/agb - Open Access -


https://doi.org/10.14361/9783839445907
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Axiom 11| 301

modernen Gestalttheorie nach einer verkehrten Gleichsetzung zwischen Unspe-
zialisiertheit und Primitivitdt, da es Differenziertheit ohne Spezialisiertheit gibt.
Es darf jedoch nicht unbeachtet bleiben, dass diese Gleichsetzung sich nicht auf
eine Embryogenese des Individuationsprozesses bezieht, sondern dem hylemor-
phistischen Schema zugrunde liegt, nach dem die morphologische Differenz in
der Ordnung der Seienden eine ontologische Gradation impliziert.

In diesem Sinn konnte behauptet werden, dass die ontogenetischen Prozesse
des intrauterinen Feldes aus Differenzierungsvorgéngen bestehen, ohne dass jede
Form in einer ontologischen Hierarchie angeordnet ist und dass die Umwelt der
Gebédrmutter, gleichsam der Welt entzogen, unter Wechselwirkung der Teile des
Systems selbstgebidrend neue Formen hervorbringt.

https://dol.org/10.14361/9783830445807 - am 14.02.2026, 11:48:32. https://www.Inllbra.com/de/agb - Open Access -


https://doi.org/10.14361/9783839445907
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

https://dolLorg/10.14361/9783839445807

2. https:/Iwww.Inllbra.com/de/agb - Open Access -


https://doi.org/10.14361/9783839445907
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Schluss

Die vorliegende Arbeit hatte sich zum Ziel gesetzt, einen neuen Terminus in das
philosophische Lexikon einzutragen: das Matrixiale. Zu diesem Zweck sollten
die Erkenntnisse zu dem Terminus ,,Matrix“ so problematisiert werden, dass die-
ser vor dem Hintergrund einer philosophischen Fragestellung Sinn gewinnt. Zur
Formulierung dieser Frage wurden zunéchst die festen Bedeutungen des Wortes
,Matrix“ analysiert, um gemeinsame Merkmale herauszuarbeiten, beispielhaft
etwa zwischen mathematischer Matrix und der in der Drucktechnik verwendeten
Matrix. Ebenfalls wurde umgekehrt auf die differentialen Charakteristika der
Bedeutungen aufmerksam gemacht, die den Begriff umfassen.

Rein semantische Beschreibung aber erschopft den philosophischen Sinn
eines Begriffs keinesfalls, ist vielmehr nur analytisches Vorangehen in der
,»Archdologie des Wortes“, um die zahlreichen Elemente und Bedeutungsebenen,
die ein Wort im Laufe der Geschichte und Kultur ausgemacht haben, mit Blick
auf eine philosophische Fragestellung zu synthetisieren und die Bedeutungsebe-
ne auf die Sinnebene des Begriffes zu verlagern.

In dieser Weise hat uns das semantische Feld des Wortes Matrix — seine Be-
deutungen, Referenzen, seine etymologische Herkunft und seine historische
Verwendung — zu dem Schluss gefiihrt, dass der Terminus ,,Matrix“ auf ver-
schiedene Arten von Mutter verweist, so wie er auch die Bedeutung ,,Gebarmut-
ter” in sich trdgt. Diese semantische Ebene fiihrte uns zu der ontologischen Fra-
gestellung, dass dem Unterschied zwischen der Gebarmutter und anderen Art
von Miittern eine ontologische Differenz beigemessen werden kann, da es sich
hier um eine Differenz zwischen extrauterinem Bildungstrieb und intrauterinem
Bildungstrieb handelt. Diese topologische Unterscheidung birgt in sich jedoch
bestimmte ontologische Weiterungen in dem Sinne, dass sie bestimmte Arten
von Welten bezeichnet, in denen sich jene ontogenetischen Vorgénge vollziehen,
in denen das Seiende wird.

https://dol.org/10.14361/9783830445807 - am 14.02.2026, 11:48:32. https://www.Inllbra.com/de/agb - Open Access -


https://doi.org/10.14361/9783839445907
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

304 | Matrixiale Philosophie

Ob das Seiende im extrauterinen Feld ,,wéchst* oder ob es sich in der vorge-
burtlichen Umwelt ,,entwickelt”, verweist auf eine ganze philosophische Prob-
lematik beziiglich der ontologischen Bedingungen dkologischer Umwelten, in
denen ontomorphogenetischen Prozesse sich vollziehen. In der Welt zu ,,wach-
sen“ oder in der Gebarmutter ,,Form(en) zu gewinnen® stellt uns vor die Frage:
Welche Unterschiede genau liegen zwischen in der Welt durch die kulturbeding-
ten ontomorphogenetischen Bildungsprozesse und Musterbildungsvorgénge, die
durch die duBlere Welt beeinflusst sind? Infolgedessen kann die auf den Begriff
»Matrix“ bezogene philosophische Fragestellung nach einer Trilogie syntheti-
siert werden:

Mutter — Welt — Gebdrmutter

Die ontologische Bedeutung, ndmlich die Referenz auf die Welt, ist hier im ge-
nerativen Sinne angedeutet, so wie die indogermanische Wurzel —ma es nahe-
legt. Das heiflt: Das Vermdgen eines Seienden, zu bilden und zu gestalten, wird
aus matrixialer Perspektive sowohl in der Weltinnerlichkeit (Mutter) als auch in
der WeltduBerlichkeit (Gebarmutter) anerkannt. Dariiber hinaus verweist jede
Art von Mutter (Mutter-Mensch, Mutter-Tier, Mutter-Pflanze etc.) auf ihren
eigenen Lebensraum, in dem sie sich entwickelt.

Die analytische Existenzialphilosophie Heideggers hat bereits auf die Unter-
schiede des weltlichen Inbezugs aufmerksam gemacht, sodass danach etwa ein
Stein im Vergleich zu einem Menschen ,,weltlos* ist oder ein Tier weltarm.«!
Die Arten werden nach der Fundamentalontologie Heideggers nicht nach ihrer
biologischen Ausriistung oder Naturselektion, sondern nach ihrer ,,Offenbarkeit*
zur Welt beschrieben. In dieser Weise ist das Sein des Menschen ein Dasein, da
es zur Weltlichkeit offen und weltbildend ist. Andere Arten wie das Tier oder ein
Stein sind der Welt gegeniiber verschlossen.

Diese (anerkannte) ontologische Taxonomie wird aus matrixialer Sicht skep-
tisch betrachtet und redefiniert — vor allem, weil die ontologische Taxonomie
Heideggers (weltbildend — weltarm — weltlos) auf einer zweiwertigen Ontologie
(Sein-Seiendes) beruht, wobei das Sein dem Nichtsein iibergeordnet ist. Tieri-
sche und mineralische Umwelten sind nach Heidegger dem Sein gleichsam ent-
zogen, da sie der Umwelt gegeniiber geschlossen sind — diese ,,Umweltgeschlos-

1 M. Heidegger: § 46 ,,.Die These ,das Tier ist weltarm® im Verhéltnis zur These ,der
Mensch ist weltbildend® und § 47 ,,Die These ,das Tier ist weltarm* im Verhéltnis zur
These ,der Stein ist weltlos® in Heidegger: Die Grundbegriffe der Metaphysik, S. 284-
293.

https://dol.org/10.14361/9783830445807 - am 14.02.2026, 11:48:32. https://www.Inllbra.com/de/agb - Open Access -


https://doi.org/10.14361/9783839445907
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Schluss | 305

senheit* flihrt nach der fundamentalen Ontologie zu einem unmittelbaren onto-
logischen Entzug. Es wurde herausgearbeitet, dass Heideggers Ontologie das
Sein gegeniiber dem Nichts so bevorzugt, dass sie (ungeachtet seiner Kritik an
der Ontotheologie des Aristoteles) zu einer Art hierarchischen Ontologie wird, in
der die Seienden nach ihrem Grad an Weltlichkeitsbesetzung angeordnet wer-
den. Das heifit jedoch nicht, dass Heidegger das Nichts-Sein als eine Art von
Seiendem nicht auch beachtet hitte. In seinen letzten Texten (1955: Vom Wesen
des Grundes), in denen er sich der ontologischen Differenz einer ontologischen
Analytik zuwendet, kommt das zur Sprache, was zwischen dem Sein und dem
Seienden steht: das Nicht.”

Auch die matrixiale Ontologie 6ffnet die Tiir der Ontologie zum Nichts. Sie
zielt darauf, die Ordnung des Seins nicht im Gegensatz zur Umweltgeschlossen-
heit zu formulieren, sondern vielmehr in seinem Bezug zum generativen Bil-
dungstrieb und zur Umwelt. Daraus ergibt sich, dass eine matrixiale Philosophie
zu einer mehrwertigen generativen Ontologie fithren kann, wobei jede individu-
ierte Art einen ontologischen Bezug, einen Bezug in der Ordnung des Seins, hat,
durch ihren generativen Bildungstrieb. Ebenfalls sind unter dieser Perspektive
die verschiedenen Arten von Weltlichkeit(en) (Tiere, Menschen, Pflanzen, Me-
talle) nach der in ihnen wirkenden Bildungskraft gleichwertig.

Aus dem matrixialen Begriff der vielwertigen Weltlichkeiten, in denen spezi-
fische Bildungskrifte wirken, bietet sich eine generative Philosophie an, die die
Entwicklungen, Verdnderungen und Verwandlungen eines Systems ebenso be-
riicksichtigt und wiirdigt wie ihre Transformation in verschiedenen Seinsord-
nungen. Kénnte man auf der Basis des matrixialen philosophischen Begriffs eine
mehrwertige generative Ontologie entwerfen? Die matrixiale Philosophie richtet
den Blick auf den innerlichen Bildungstrieb, nicht jedoch auf eine von einem on-
tologisch entzogenen Nichts ausgehende Schopfungskraft. In diesem Sinne ist
die matrixiale Sicht um Philosophien des Innens und der Immanenz zu ergénzen.

Die systematische Darlegung des Inbegriffes einer mehrwertigen generativen
Ontologie erfolgt durch die Formulierung drei Axiome. Das erste Axiom ist der
Figur der Mutter gewidmet, das zweite dem dreiwertigen Kondensationspunkt
der matrixialen Problematik (Mutter-Welt-Gebdrmutter) und das dritte der Ge-
barmutter.

Die Mutter ist in der Welt — diese Aussage hat eine solche Evidenz wie die
Gewissheit ihrer Stellung, ist aber nicht ihr Ursprung. So lautete das erste
Axiom, gewidmet einer Beschreibung der Figur der Mutter aus der Sicht ihres

2 Vgl. Heidegger: ,,Die ontologische Differenz ist das Nichts zwischen Seiendem und

Sein®, in M. Heidegger: Vom Wesen des Grundes, S. 15.

https://dol.org/10.14361/9783830445807 - am 14.02.2026, 11:48:32. https://www.Inllbra.com/de/agb - Open Access -


https://doi.org/10.14361/9783839445907
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

306 | Matrixiale Philosophie

Verhaltens in verschiedenen Umwelten. Es ist fiir die matrixiale Philosophie von
Interesse, die Mutter nach ihren Verbindungen und Beziigen zu ihrer Umgebung
zu definieren, nicht aber nach ihrem Ursprung. In diesem Axiom wird der Blick
auf die weibliche Seite der Evolution gelenkt, sodass die kulturbedingte Begren-
zung des Menschlichen und Tierischen unter dem Vermdgen des generativen
Triebs fallt, die Information Leben weiterzuvermitteln und aufrechtzuerhalten. In
dieser Hinsicht wird in diesem Axiom auf eine matrixiale Phylogenese hinge-
wiesen, ndmlich Suche nach der Verwandtschaft verschiedener Arten von Miit-
tern, was den Menschen unmittelbar aus dem Zentrum der Diskussion entfernt.
In diesem Sinn wurde in Anlehnung an Forschungen der Anthropologin Sarah
Blaffer-Hrdy der Schluss gezogen, dass die Mutter iiber ihre biogenetische Rolle
der Geniibertragung hinaus ein soziobiologisches Immunsystem der Gruppe dar-
stellt. Diese Vorstellung entspricht der Aussage des Anthropologen Claessen,
dass die Mutter fiir soziale Bindungsprozesse eine insulative Nischentechnik
darstellt.”

In dieser Perspektive stellt das aus 6koevolutiven Griinden wichtige Immun-
system die semantisch-symbolische Bezeichnung fiir das Heim dar. Mutter-
Brust, Mutter-Sprache, Mutter-SchoB etc. sind Bezeichnungen und Signifikanten
fiir eine bioevolutive Funktion, die sowohl fiir das Tier als auch fiir den Men-
schen zutreffen und dadurch gekennzeichnet sind, bestimmte besorgende Um-
welten zur morphogenetischen Herausbildung von Lebewesen zur Verfiigung zu
stellen.

Mutter und Nachkommenschaft bilden ein koevolutives Feld, wobei die Mut-
ter die Umwelt des in ihr beherbergten Gastes ist und der Gast die Weltinner-
lichkeit der Mutter bedeutet. Zusammenfassend ist die Figur der Mutter in An-
lehnung an Michel Serres 6konomisch und eine 6ko-logische parasitologische
Relationsstruktur, die einen Gast in sich beheimatet. Ebenso ist sie in der Welt
untergebracht. Die Mutter stellt ein Endomilieu zur Verfiigung, damit andere
Wesen ihre ontogenetische Entwicklung fortsetzen kdnnen. Sie kennzeichnet in-
folgedessen ein innenweltlicher Bezug sowohl dem in sich beherbergten Gast
gegeniiber als auch gegeniiber dem, den sie aufnimmt. In dieser Hinsicht zielt
die Beschreibung der Mutter auf eine Beriicksichtigung innenweltlichen Seins,
sodass durch ihre Figur eine Ontologie der Innerlichkeit aufscheint. Die Endomi-
lieu-Stellung der Mutter hat zwei grundlegende ontologische Konsequenzen, die
in der kiinftigen Forschung beriicksichtig werden sollten: Einerseits fiihrt der In-
nerlichkeitsbezug der Mutter zur Darstellung eines generativen Triebs, der

3 Vgl. Hugh Millers Begriff ,,Insulation gegen selektive Pression”, in H. Millers: Pro-
gress and decline, 1964.

https://dol.org/10.14361/9783830445807 - am 14.02.2026, 11:48:32. https://www.Inllbra.com/de/agb - Open Access -


https://doi.org/10.14361/9783839445907
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Schluss | 307

Lebewesen innerlich ist und daher immanent, und zweitens generiert die miitter-
liche Weltinnerlichkeitsrelation eine generative phylogenetische Kette, die alle
Seienden beinhaltet.

Uber die Weltinnerlichkeitsrelation der Mutter zum Gast hinaus wurde auf
ihre AuBerlichkeitsrelation aufmerksam gemacht. Hier gehen wir nicht von der
Tautologie aus, dass die Mutter in der Welt ist, sondern in Axiom II wird die Fi-
gur der Mutter in Bezug zur Weltlichkeit und zur Gebérmutter hinterfragt und
problematisiert. In diesem Sinn beinhaltet Axiom II im Gegensatz zu Axiom I
und III (die ausschlieBlich der Figur der Mutter und der Gebarmutter gewidmet
sind), ein drittes Element: die Weltlichkeit. Mutter, Weltlichkeit und Gebdrmutter
bilden die drei Elemente, durch die sich der philosophische Kern einer matrixia-
len Philosophie bildet.

Die Einfiihrung eines dritten Wertes gewinnt die semantische Beschreibung
des Wortes einen philosophischen Sinn. Insofern wird in diesem Axiom die On-
tologie des Matrixialen prisentiert, da die Welthaftigkeit, die Art von Welt, als
Angelpunkt zur Bestimmung der Eigenschaften der Mutter und Gebarmutter
werden. In dieser Hinsicht handelt das zweite Axiom von einer Problematisie-
rung des Weltbegriffs in Bezug auf die Seinsrelationen, sodass die Ontologie
tiber den Weltlichkeitsbegriff hinaus auf generative Umwelten iibertragen und
ihnen beigemessen wird.

Das der Problematisierung des Weltbegriffes gewidmete Axiom verweist auf
eine Ontologie, in der die Seinsrelationen in verschiedenen Weltlichkeitsebenen
vorhanden sind. Daher ist das Axiom II in drei Propositionen gegliedert, bei
denen die Kombination dreier Elemente aufgezeigt wird. In der ersten Propositio
wurde die Welt in Bezug auf die Mutter und Gebarmutter definiert. Die Mutter
steht danach zwischen Weltinnerlichkeit (Axiom I) und Weltlosigkeit. Mit Blick
auf ihre Sonderstellung entsteht die philosophische Problematik der Differenz
sowohl in der Ontologie als auch in der Gesellschaft und in der Individuations-
psychologie. Die privilegierte Stellung der Mutter geht zuriick auf eine spezifi-
sche Eigenschaft, das Gebéren, das heif3it die Fahigkeit, ein Wesen aus ihrer In-
nerlichkeit nach Auflen hervorzubringen. Aus anthropologischer Perspektive ist
der Mutterkdrper ein Medium, ein Kanal, durch den der in miitterlicher Inner-
lichkeit gestaltete Embryo in die Welt gebracht wird. Geburt ist aber nicht nur
ein anthropologisches Ereignis, sondern birgt in sich auch die Problematik einer
ontologischen Differenz, da sie der Ubergang von einem vorgeburtlichen Milieu
zu einer nachgeburtlichen Umwelt ist. In diesem Zusammenhang stellt sich die
Frage, ob dem vorgeburtlichen Umfeld (der Gebarmutter) ein ontologischer Sta-
tus zugeschrieben werden darf. Zusammenfassend liegt die ontologische Dimen-

https://dol.org/10.14361/9783830445807 - am 14.02.2026, 11:48:32. https://www.Inllbra.com/de/agb - Open Access -


https://doi.org/10.14361/9783839445907
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

308 | Matrixiale Philosophie

sion des Geburtsvorgangs® darin begriindet, dass Welthaftigkeit eine Konse-
quenz der miitterlichen Entbindung zur weltlichen Bindung bedeutet.

Die matrixiale Philosophie begreift Geburtlichkeit als ein nicht nur anthropo-
logisches Phanomen, das ontologische Konsequenzen birgt. Sie ist ein ,,mediales
Ereignis®, wobei die intrauterin-ontogenetischen Vorgénge in einem nachgeburt-
lichen, fremden Milieu fortgesetzt werden. Sie rechnet jedoch mit dem ,,blinden
Fleck®, dass in der Gebdrmutter vollzogene Prozesse und Ereignisse nicht ins
Bewusstsein fallen. Daher kann von einer Asymmetrie des Phdnomens Natalitat
gesprochen werden: Die Bewusstlosigkeit des Geborenseins verursacht ein
Spannungsfeld zwischen Selbstgestaltung der eigenen Identitdt und relationaler
Bindung und Alteritit gegeniiber der Umwelt.’

Das Problem des ,,Selbstbewusstseins-Entzugs® des Neugeborenen steht aus
matrixialer Sicht aber nicht im Mittelpunkt der Geburtlichkeit. Viel entscheiden-
der ist die Tatsache, dass die Geburt das Ankommen in einer fremden, nicht
heimlichen Welt bedeutet und dass der Entbindung vom miitterlichen Kdrper
und dem Verlassen des vorgeburtlichen Lebensraums unmittelbar die Bindung
an die entfremdete Welt folgt. Das heifit: Das Subjekt wird (nur) durch Bin-
dungsrelationen mit seiner Umwelt konstituiert.

Die Mutter stellt dabei die Alterititsfigur zwischen vorgeburtlichem Umfeld
und Weltlichkeit dar, in der das Neugeborene ist. Sie ist die erste Instanz, die fiir
die Fortsetzung der ontogenetischen Bildung sorgt und sie jenseits duferlicher
Gefihrdungen garantiert. Die Mutter ist der Verweis auf die ontologische Diffe-
renz, das heiflt, auf die Differenz zwischen dem, was vorweltlich war und der
Weltlichkeit. Sie ist die dritte Instanz, das Du, dank dessen die Weltkonstruktion
zustande kommt.

Insofern ist die Mutter (auch) ein extrauteriner Faktor zur Fortsetzung
menschlicher Merkmale und zur Menschwerdung. Die ,,Mutter ist das wichtigste

4 Vgl Christina Schiies: ,,Der Geburtsvorgang bezeichnet das Zur-Welt-kommen eines
Menschen entweder aus der Beobachtungsperspektive, aus der Perspektive der Frau,
die gebiert, oder aus der Perspektive des Kindes, das zur Welt gebracht bzw. geboren
wird.” C. Schiies: Philosophie des Geborenseins, S. 13f.

5 Vgl. Christina Schiies: ,,Die Natalitit der Existenz ist von der fundamentalen Asym-
metrie zwischen der Gewissheit des Geborenseins und ihrem gleichzeitigen Entzug
bestimmt. Diese Asymmetrie erzeugt das Spannungsverhiltnis zwischen Macht und
Ohnmacht, Autonomie und Abhédngigkeit, das eine existentielle Bedingung fiir die
Selbstwerdung, die Beziehung zu Anderen, Geschlechtlichkeit, Weltkonstitution und
Geschichtlichkeit ist, die nicht auf physiologische oder psychologische Beschreibun-

gen des Geborenwerdens und -sein reduziert werden kann.* Ebd., S. 13.

https://dol.org/10.14361/9783830445807 - am 14.02.2026, 11:48:32. https://www.Inllbra.com/de/agb - Open Access -


https://doi.org/10.14361/9783839445907
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Schluss | 309

Kennzeichen unsere Ontogenese.“ sagt Adolf Portmann. In dieser Hinsicht soll-
te der Frage nachgegangen werden, wie zentral die Rolle der Mutter bei der Bil-
dung des Menschen und bei ihrer Kulturisation bzw. Anpassung an eine be-
stimmte kulturelle Umgebung ist. Dieser Gedanke 6ffnet eine medientheoreti-
sche Forschungslinie iiber die Figur der Mutter als kulturtechnischen Faktor der
Menschwerdung — ein Thema, auf das bereits Friedrich Kittler hingewiesen hat:

Ihre Positivitét hat die miitterliche Unterweisung als Input elementarer Kulturetechniken.
Um 1800 tritt mit einemmal eine Biichersorte auf, die den Miittern zunéchst die physische
und psychische Erziehung der Kinder und alsbald auch deren Alphabetisierung anbefiehlt.
[...] Diese Titel sind selbstrebend. Sie versichern die Identitdt der anbefohlenden Unter-
weisung: sie unterstreichen, daB erst mit der Zuschreibung elementarere Kulturisations-

techniken an Miitter derer Selbst gefunden ist.”

In diesem Sinne konnte nach dem extrauterinen miitterlichen Bildungstrieb ge-
fragt werden, ob von ihnen getriebene Nischenstruktur zur Regulierung der
menschlichen Umwelt fiihrt, und ob die miitterliche Fiirsorge, die einen Inner-
lichkeitsbezug erschafft, zur groBten Domestikationsschule des Seins fiihrt.”

Die sonderbare Stellung der Mutter zwischen Weltlichkeit und AuBerlichkeit
wird ebenfalls beziiglich der sozialen Systeme deutlich. Die Propositio II. des
Axioms, das sich der Trilogie zwischen Mutter-Welt-Gebarmutter widmet, be-
schreibt unter anderem die peripherische Position der Mutter in der Gesellschaft.
Sie steht in der Randzone der Bildungsvorgéinge der Menschengruppen. Einer-
seits, weil sich um die Mutter herum die allererste insulative Nische bildet, was
eine Hauptmotivation zur sozialen Bildung bedeutet. Dieser Innerlichkeitsbezug
wird mit einem dufBerlichen Faktor ausgeglichen, mit dem Leitmotiv, dass die
Mutter fiir segmentare Gesellschaften den Aulenbezug darstellt. Nach den exo-
gamischen und totemistischen Regeln steht die Mutter als Singularitét, die das
Auflen in der sozialen Gruppe verinnerlicht. Sie ist ebenso Teil der sozialen
Umwelt wie auch ihrer natiirlichen Umgebung. In diesem Sinn bezeichnete Cla-

6 A.Portmann: Um das Menschenbild, Stuttgart: Reclam 1956, S. 34.

7 Vgl F. Kittler: Aufschreibesysteme 1800/1900. Miinchen: Fink 1995, S. 37f. Kittler
hat sich in den siebziger und achtziger Jahren mit dem Thema Mutter bzw. der
Miitterpadagogik beschiftigt. Sie umfassen ein auschlaggebendes kulturtechnisches
Dispositiv der Neuzeit, welches dazu fiihrt, das Volk zu erziehen. Der Eintritt der
Miitter in die biopolitische Organisation der Gesellschaft ruft zwei neue Techniken
hervor: Erziehung und Intimitét.

8 P. Sloterdijk: ,,Domestikation des Seins* in Nicht gerettet, S. 142-235.

https://dol.org/10.14361/9783830445807 - am 14.02.2026, 11:48:32. https://www.Inllbra.com/de/agb - Open Access -


https://doi.org/10.14361/9783839445907
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

310 | Matrixiale Philosophie

essens ihre Rolle als eine soziobiologische Institution’, da ihre insulative Funk-
tion erstmals sowohl als tierisch als auch als menschlich zu bezeichnen ist.

Diese Propositio stellt die Herausforderung, die Stellung der Mutter in der
Gesellschaft als eine Alterititsbeziehung zu beriicksichtigen, aufgrund der die
Welt sich bilden und konstruieren ldsst. Die Mutter ist, wenn man einen Blick in
die ethnologischen und anthropologischen Studien wirft, ein von der Kultur de-
finierter Bezug zum AuBlen, ndmlich zur Natur. Die menschliche Mutter wurde
infolgedessen im Laufe der Evolution von den tierischen Miittern ausdifferen-
ziert. Dariiber hinaus dienen die soziobiologischen Merkmale des insulativen
miitterlichen Mechanismus dazu, die Begrenzung Natur vs. Kultur iiber den ge-
nerativen Bildungstrieb neu zu definieren.

Propositio IIT handelt von der Relation zwischen Mutter und Gebarmutter.
Die Gebarmutter ist ein Hohlorgan, das dem Korper der Mutter innerlich ist. Sie
ist jedoch transzendental von der zeitlichen und rdumlichen Ebene der &duf3eren
Welt. In dieser Propositio geht es um die Verbindung zwischen miitterlicher In-
nenweltlichkeit und gebdrmutterlicher AuBenweltlichkeit. Zu diesem Zweck
wird in Anlehnung an die Neontenie-Theorien die Korrelation zwischen embry-
onalem Reifzustand des Homo Sapiens mit der extrauterinen Sorgebediirftigkeit
des Neugeborenen im Vergleich zu anderen phylogenetischen Verwandten
untersucht. In dieser Propositio wird die Fragestellung der Menschwerdung
durch eine Korrelation des Mutterwerdens problematisiert.

In dieser Hinsicht wird die Weltinnerlichkeit der Mutter in umgekehrter Re-
lation mit der AuBerweltlichkeit der Gebdrmutter stehen, da der Homo Sapiens
einer fotdlen Wende (unter anderem durch anatomische Verdnderungen) unter-
zogen ist, indem er durch eine unreife embryonale Entwicklung gekennzeichnet
ist, mit der Konsequenz, dass er (allo)miitterliche Wesen zur Fortsetzung des
Lebens in der Welt benétigt. Aus dieser Perspektive wird zusammen mit dem
Anthropologen Adolf Portman konstatiert, dass die Mutter fiir das menschliche
Leben eine fundamentale Rolle bei der Fortsetzung ontogenetischer Prozesse
spielt. Aus der Beziehung intrauteriner ,,0kologischer Bedingungen zur Ent-
wicklung der Organe und nachgeburtlicher Umweltbedingungen zur Fortsetzung
der in der Gebdrmutter in Gang gesetzten ontogenetische Prozesse ergibt sich
eine biopolitische Anerkennung der Figur der Mutter: In ihrer Behausung besteht
die Moglichkeit, das Leben zu beginnen — oder nicht.

Alle diese ontogenetischen Einzelheiten weisen auf eine zentrale Tatsache hin: Unsere

Ontogenese ist nicht ein tierischer Werdegang [zu verstehen], der an einem bestimmten

9 Vgl D. Claessens: Das Konkrete und das Abstrakte.

https://dol.org/10.14361/9783830445807 - am 14.02.2026, 11:48:32. https://www.Inllbra.com/de/agb - Open Access -


https://doi.org/10.14361/9783839445907
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Schluss | 311

Punkte in eine letzte Etappe von menschlichem Geprége libergeht. [...] Unser gesamter
Wedergang ist human. [...] Die Ontogeneseform der hoheren Stufe ist das zuerst Erreichte,
sie ist Grundlage fiir die Entstehung hoheren Zerebralisation und hoheren Verhaltenswei-
sen [...] So ist zum Beispiel die Reduktion der Nachkommenzahl auf ein einziges Junges,
die relativ lange Neugeborenen, die Behiitung durch die Mutter — alles wichtige Kennzei-
chen unserer eigenen Ontogenese — bereits den niedrigsten Stufen unseres Verwandten-
kreises eigen. Bedeutende Faktoren, die am Zustandekommen unserer behiiteten Frithpe-
riode beteiligt sind, gehdren bereits zum ontogenetischen Material einer groBen Tiergrup-
pe [...] Die Bedeutung dieser behiiteten Entwicklungsphase fiir die Entfaltung spielerisch-
freier Verhaltensweisen ist von psychologischer Seite sichtbar gemacht worden. [...] Die

Brutsorge ist eine Voraussetzung der Entstehung héherer Zerebralisation. '’

Die Mutter (und damit die verschiedenen Arten von Miittern) entsprechen einem
Bildungstrieb in der entduBerten Weltlichkeit. Was Mutter-Tier und Mutter-
Mensch unterscheidet, besipielhaft, ist zum Beispiel, dass der Entduf3erungsgrad
des menschlichen Neugeborenen durch seine fotale Unreife groBer ist als beim
Mutter-Tier, dessen Bediirftigkeit gegeniiber allomiitterlichen Instanzen niedri-
ger ist.

In diesem Sinn wird die Mutter aus einer negativen Phdnomenologie heraus
betrachtet: Sie bedeutet das Zeichen eines Verlustes, des Verlustes der Gebar-
mutter, des Lebensortes, in dem nicht alle Organe entwickelt wurden. Ebenso
kann die negative Korrelation zwischen Mutter und Gebarmutter durch die figu-
rative Ebene der Reprisentation bestimmt werden: Je ,,mutterdrmer” die Welt,
desto niedriger ihr EntduB3erungsgrad und infolgedessen die figurative, représen-
tative Ebene.

SchlieBlich strebt das letzte Axiom nach einer positiven Erkldrung des vor-
geburtlichen Umfeldes. Was es wesentlich kennzeichnet, ist die Tatsache, dass
dieser Lebensraum der Welt entzogen ist, weil in ihm die Bildung und Entwick-
lung eines Seiendes betrieben wird — Prozesse in einer nicht-entdullerten Welt-
haftigkeit. In Anlehnung an zwei referentielle Metaphern und ein Beispiel wurde
eine Welthaftigkeit ohne Auflen betrachtet: Das alte Bildsymbol Ouroboros dien-
te dabei zur Erlduterung eines Seiende, das alle Seienden in sich einschlief3t in
ewiger Verwandlung und das dabei sich selbst gebirt. Die ontologische Ge-
schlossenheit dieses Symbols war ein Vorbild fiir die Alchemisten und fiir Dis-
ziplinen, in denen die Verwandlung des Seienden, Transformationen, neue Indi-
viduationen usw. sich ohne &uferliche Instanz vollziehen. Werden und Sein fal-
len zusammen in der Ebene der Immanenz. Das Symbolbild wird durch eine

10 A. Portmann: Um das Menschenbild, S. 30.

https://dol.org/10.14361/9783830445807 - am 14.02.2026, 11:48:32. https://www.Inllbra.com/de/agb - Open Access -


https://doi.org/10.14361/9783839445907
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

312 | Matrixiale Philosophie

Gattung beschrieben, die in den paradoxen Widerspruch teritur non datur gerit,
da sie in sich sowohl das Sein als auch das Nicht-Sein birgt. Ihr entspricht eine
dritte Gattung, die ist und zugleich nicht ist. Die Geschichte der Philosophie hat
ein spekulatives Bild fiir diese logisch widerspriichliche Aussage: die platoni-
sche Chora. Der Chora ist der dritten Gattung zugeschrieben, und sie kann nur
durch ,unreine Begriffe* erreicht werden, da sie die klassisch-metaphysische
Frage der Ontogenese stellt: Wie kann etwas sein und zugleich werden? In die-
sem Sinn ist es eine zentrale Aufgabe des matrixialen Ansatzes, darauf hinzu-
weisen, dass die Ontogenese das klassische Problem des Werdens voraussetzt.
Damit sollte in Frage stehen, ob die von Aristoteles vorgeschlagene hylemor-
phistische Losung zur Beschreibung embryogenetischer Entwicklungen gilt.

Vor dem Hintergrund der embryogenetischen Diskussion (Diskussion iiber
die Entwicklungsprozesse eines Organismus in der Gebdrmutter) wurde festge-
stellt, dass in der Gebdrmutter Ausdifferenzierungsprozesse stattfinden, bei
denen die Teile eines Organismus ohne AufBlen gebildet und ausdifferenziert
werden. In der Gebarmutter finden Vorgénge der Muster- und Formenbildungen
statt, die zum Teil genetisch determiniert sind und zum Teil epigenetisch. Es
sind Prozesse, in denen die Formation der Zellen, die Ausdifferenzierung der
Formen und das Wachstum bestimmter Organe und Strukturen ohne Alteritét
durchgefiihrt werden, aber doch auf der Basis einer Wechselwirkung der inneren
Teile der Gebarmutter.

Mit Blick auf die Abwesenheit der Alteritét ist das gebarmutterliche Feld als
weltlos zu bezeichnen; nichtdestotrotz ist es der Seinsordnung nicht entzogen.
Thre Weltlosigkeit bedeutet einen geschlossenen Raum, in dem die Verwandlun-
gen des Organismus stattfinden, ohne Alteritét, auch wenn die organischen Vor-
aussetzungen noch nicht Entwicklung des Bewusstseins begiinstigt haben. Der
generative Bildungstrieb etabliert Beziehungen, Relationen, deren eine Seins-
ordnung entspricht. Ebenso weist die generative Eigenschaft des intrauterinen
Bildungstriebs auf ihre selbstwirkende Potentialitét hin, die kein Auflen zur Ge-
neration bendtigt. In diesem Sinn konnte die gebarmutterliche Entwicklung des
Organismus als kybernetischer Prozess bezeichnet werden, indem sie die inneren
Verinderungen eines Okosystems mit seinen Ausdifferenzierungen und Entdif-
ferenzierungen beriicksichtigt. Die Geschlossenheit des generativen Bildungs-
triebs verweist ebenso auf einen Bildungstrieb, der, wie Blumenbach postulierte,
selbstorganisierend ist.

In dieser Hinsicht richtet die Erforschung des intrauterinen Bildungstriebs
den Blick darauf, der in ihm geborgenen generativen Kraft ontologischen Sinn
zu schenken. Dieser Gesichtspunkt bringt eine Beriicksichtigung des ontologi-
schen Status ontogenetischer Prozesse auf die Biihne, die auch in geschlossenen

https://dol.org/10.14361/9783830445807 - am 14.02.2026, 11:48:32. https://www.Inllbra.com/de/agb - Open Access -


https://doi.org/10.14361/9783839445907
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Schluss | 313

Umwelten wie der Gebdrmutter wahre Relationsordnungen etabliert, aus denen
neue Bildungen und Formen hervorgebracht werden.

https://dol.org/10.14361/9783830445807 - am 14.02.2026, 11:48:32. https://www.Inllbra.com/de/agb - Open Access -


https://doi.org/10.14361/9783839445907
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

https://dolLorg/10.14361/9783839445807

2. https:/Iwww.Inllbra.com/de/agb - Open Access -


https://doi.org/10.14361/9783839445907
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Literatur

WORTERBUCHER

DUDEN. Das grofie Worterbuch der deutschen Sprache: in zehn Bénden, Duden
Verlag 1999.

Oxford Latin Dictionary. Oxford: Clarendon Press 1982.

Anderson, Robert R./Goebel Reichmann, Ulrich (Hg.): Frithneuhochdeutsches
Worterbuch, 9 Bd., Berlin: W. de Gruyter 2013.

Auberle, Annette/Klosa, Annette (Hg.): Das Herkunftsworterbuch. Etymologie
der deutschen Sprache. Die Geschichte der deutschen Worter bis zur Gegen-
wart, 7 Bd., Mannheim/Leipzig/Wien/Ziirich: Dudenverlag 2007.

Basler, Otto: Deutsches Fremdwdorterbuch, Bd. 2, Berlin: Walter de Gryter & Co
1942.

Grimm, Jakob/Wilhelm, Grimm: Deutsches Worterbuch von Jacob und Wilhelm
Grimm, Bearbeitet von Dr. Moriz Heyne. Leipzig: Deutscher Taschenbuch
Verlag 1984.

Liddell, Henry (Hg.): A Greek-English Lexicon. Oxford: Clarendon Press, 1996.

Ritter, Joachim/Griinder, Karlfried/Gabriel, Gottfried. (Hg.): Historisches Wor-
terbuch der Philosophie 1971-2007, Basel: Schwabe AG Verlag.

Maltby, Robert: A Lexicon of Ancient Etymologies, Prenton: Francis Cairns
Publications 1991.

Vaan, Michiel (Hg): Etymological Dictionary of Latin and the other Italic Lan-
guages, Boston: Brill 2008.

Walde, Alois: Lateinisches Etymologisches Worterbuch, 2. Bd., Heidelberg:
Winter 1954.

Walde, Alois: Vergleichendes Worterbuch der indogermanischen Sprachen, 2.
Bd., Berlin: W. de Gruyter 1927.

https://dol.org/10.14361/9783830445807 - am 14.02.2026, 11:48:32. https://www.Inllbra.com/de/agb - Open Access -


https://doi.org/10.14361/9783839445907
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

316 | Matrixiale Philosophie

GESAMTWERKE

ARISTOTELES

Oec Oikonomika, in Flashar, Hellmut, (Hg.), Zoepffel Renate (Ubers.): Aristo-
teles Werke in deutscher Ubersetzung. Bd 10/2, Berlin: Akademie Verlag,
2006.

HA Tierkunde (Historia animalium), in: Paul Gohlke (Hg.) u. (Ubers.), Aristo-
teles, die Lehrschriften, Bd. 8.1, Padernorn: Schéningh Verlag 1957.

GA Uber die Zeugung der Geschdpfe, (De generatione animalium), in Paul
Gohlke (Hg.) u. (Ubers.), Aristoteles, Die Lehrschriften, Bd. 8.3, Padernorn:
Schoningh Verlag 1959.

Top Topik in: Rolfes, Eugen (Hg.) u. (Ubers.), Aristoteles, Organen, Hamburg:
Felix Meiner Verlag 1968.

Kat Kategorien in Rolfes, Eugen (Hg.) u. (Ubers.): Organen I, Hamburg: Felix
Meiner Verlag 1995.

Metaph. Metaphysik in: Bonitz, Hermann (Ubers.) mit Einleitungen und An-
merkungen versehen von Horst Seidl, Griechisch-Deutsch: Aristotele’s
Metaphysik. Biicher I(A)-VI (E), Hamburg: Felix Meiner Verlag 1989.

An pr. Erste Analytik, in: Rolfes, Eugen (Hg.) u. (Ubers.), Aristoteles: Philoso-
phische Schriften 1, Hamburg: Felix Meiner Verlag, 1995.

De Part. Uber die Teile der Lebewesen, in: Flashar, Hellmut, (Hg.), Kullmann,
Wolfgang (Ubers.), Zoologische Schriften II, Aristoteles Werk in deutscher
Ubersetzung, Bd 17, Berlin: Akademie Verlag, 2007.

Phys. Physik. Vorlesung iiber die Natur in: Zekl, Hans G. (Ubers.), Philosophi-
sche Schriften, Bd. 6, Hamburg: Felix Meiner Verlag 1995.

Pol. Politik, in Flashar, Hellmut, (Hg.), Schiitrumpf, Eckart (Ubers.), Politik II,
Bd9/2, Berlin: Akademie Verlag, 2006.

CARL GUSTAYV JUNG

SVA Studien iiber alchemistische Vorstellungen, in Jung-Merker, Lilly/ Riif, Eli-
sabeth (Hg.): Gesammelte Werke, Band 13, Diisseldorf: Walter 2006.

PA Psychologie und Alchemie, in: Jung-Merker, Lilly/ Riif, Elisabeth (Hg.): Ge-
sammelte Werke, Band 12, Dusseldorf: Walter 2006.

MC Mysterium coniunctionis, in: Jung-Merker, Lilly/ Riif, Elisabeth (Hg.): Ge-
sammelte Werke, Band 14/1 u.2, Dusseldorf: Walter 2006.

PP Praxis der Psychotherapie, in: Jung-Merker, Lilly/ Riif, Elisabeth (Hg.): Ge-
sammelte Werke, Band 16, Dusseldorf: Walter 2006.

PT Psychologische Typen, in: Jung-Merker, Lilly/ Riif, Elisabeth (Hg.): Ge-
sammelte Werke, Band 6, Dusseldorf: Walter 2006.

https://dol.org/10.14361/9783830445807 - am 14.02.2026, 11:48:32. https://www.Inllbra.com/de/agb - Open Access -


https://doi.org/10.14361/9783839445907
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Literatur | 317

Aio Aion: Beitrige zur Symbolik der Selbst. Jung-Merker, Lilly/ Riif, Elisabeth
(Hg.): Gesammelte Werke, Band 9/11, Dusseldorf: Walter 2006.

WERKE

A

Arendt, Hannah: Vita activa oder vom tétigen Leben, Miinchen: Piper 2002.

Arendt, Hannah: Uber die Revolution, Miinchen: Piper 1994.

Arendt, Hannah: Vita activa oder vom tétigen Leben, Miinchen: Piper 2010.

Arendt, Hannah: Vom Leben des Geistes: das Denken, das Wollen, Miinchen:
Piper 1998.

B

Bachofen, Johann J.: Mutterrecht und Urreligion, Stuttgart: Kroner 1954.

Bacon, Francis: Novum Scientiarium,1620. Auf Deutsch erschienen in: Bacon,
Francis: Neues Organ der Wissenschaften, A.T. Briick (Hg.), Leipzig 1830,
Nachdr. Darmstadt 1981

Barry, David: ,,Schocks from a Sicilain Underworld: Gangi, ,Génge‘, and a New
Source for the ,Miitter‘ in Goethe’s Faust®, in Goethe Yearbook, Richter Si-
mon (Hg.), Vol. XIII, NY: Camden House 2005.

Bednarik, Robert G.: ,,A figurine from the African Acheulian®, in: Current An-
thropology 44 (3) 2003.

Biedermann, Hans: Materie prima. Eine Bildersammlung zur Ideengeschichte
der Alchemie, Graz: Verlag fiir Sammler 1973.

Blaffet-Hrdy, Sarah: Mutter Natur. Die weibliche Seite der Evolution, Berlin:
Berlin Verlag 2000.

Blumenbach, Joh. Fr.: Uber den Bildungstrieb. Gottingen: Johann Christian Die-
terich, 1789.

Bohme, Jakob: De Tribus Principiis oder beschreibung der Drei Prinzipien Gott-
liches Wesen. In: Will-Erich-Peukert/August F. (Hg.): Sdmtliche Schriften,
Bd. 2, Stuttgart-Bad Cannstatt: Frommanns, 1960.

Bolk, Louis: ,,Vergleichende Untersuchungen an einem Fetus eines Gorilla und
eines Schimpanse®, in: Zeitschrift fiir Anatomie und Entwicklungsgeschisch-
te 81 (1926).

Bolk, Louis: ,,Das Problem der Menschwerdung®“: in XXV. Versammlung der
Anatomischen Gesellschaft zu Freiburg. Jena: Fischer, 1926.

Bowlby, John: Bildung. Eine Analyse der Mutter-Kind-Bezichung, Miinchen:
Kindler Verlag, 1982.

https://dol.org/10.14361/9783830445807 - am 14.02.2026, 11:48:32. https://www.Inllbra.com/de/agb - Open Access -


https://doi.org/10.14361/9783839445907
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

318 | Matrixiale Philosophie

Briffault, Robert: The Mothers, Vol. 1 — 4. London: Allen & Unwin, 1927.
Butler, Judith: Kdrper von Gewicht, Frankfurt a.M.: Suhrkamp 1997.
Brown Blackwell, A.: The Sexes Throughout Nature, NY: G. P. Putnam, 1875

C

Claessens, Dieter: Das Konkrete und das Abstrakte. Frankfurt a.M.: Suhrkamp,
1985.

Conard, Nicholas J./Malina, Maria: ,,Spektakuldre Funde aus dem unteren Auri-
gnacien vom Hohle Fels bei Schelklingen, Alb-Donau-Kreis“, in: Archdolo-
gische Ausgrabungen in Baden-Wiirttemberg 2008 (2009).

Conard, Nicholas J.: ,,A female figure from the basal Aurignacian of Hohle Fels
Cave in southwestern Germany*, in: Nature: London 2009.

Coqueugniot, Héléene/Hublin, Jean-Lacques: ,,Early brain growth in Homo erec-
tus and implications for cognitive ability*, In: Natur 431 (2004).

D

Deleuze, Gilles/ Guattari, Felix: Anti-Odipus. Kapitalismus und Schizophrenie,
Frankfurt a. M.: Suhrkamp, 1974.

Deleuze, Gilles/ Guattari, Felix: Tausend Plateaus: Kapitalismus und Schizo-
phrenie, Merve: Berlin 2005.

Derrida, Jacques: Chora, Wien: Passagen 1990.

Dérr, Georg: Muttermythos und Herrschaftsmythos. Zur Dialektik der Aufklé-
rung und die Jahrhundertwende bei den Kosmikern, Stefan George und in
der Frankfurter Schule, Wiirzburg: Koénighausen & Neumann 2007.

Duerr, Peter: Sedna oder die Liebe zum Leben, Frankfurt a. M.: Suhrkamp 1985.

Duerr, Peter: Intimitdt. Der Mythos vom Zivilisationsproze3. Frankfurt a.M.:
Suhrkamp 1999.

Durkheim, Emile: Die elementaren Formen des religiésen Lebens, Frankfurt a.
M.: Suhrkamp 1985.

Durkheim, Emilie: ,,La prohibition de I’inceste et ses origines, in: Année soci-
ologique, Vol. I (1896 -1897)

E

Eliade, Mircea: Das Heilige und das Profane. Vom Wesen des Religiosen. Koln:
Anaconda, 2008.

Engels, Friedrich: Der Ursprung der Familie, des Privateigentums und des Staats. Im
Anschluss an Lewis H. Morgan’s Forschungen. Hottingen-Ziirich: Verlag der
Schweizerischen Volksbuchhandlung 1884.

https://dol.org/10.14361/9783830445807 - am 14.02.2026, 11:48:32. https://www.Inllbra.com/de/agb - Open Access -


https://doi.org/10.14361/9783839445907
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Literatur | 319

F

Fehlmann, Meret: Die Rede vom Matriarchat. Zur Gebrauchsgeschichte eines
Arguments, Ziirich: Chronos Verlag 2011.

Ferguson, Adam: Versuch iiber die Geschichte der biirgerlichen Gesellschaft.
Frankfurt a. M.: Suhrkamp1986.

Frazer, James: The golden Bough, II. Taboo and the Perils of the Soul, London:
Macmillan and Co. 1911.

Frazer, James: Totemism and Exogamy. Hamburg: Severus, 2011.

Freud, Sigmund: Totem und Tabu, in: Sigmund Freud Essays I, Bd. I, Auswahl
1890 — 1914, Simmon, D (Hg.), Berlin: Volk und Welt, 1988.

G

Galahad, Sir: Miitter und Amazonen, Miinchen-Berlin: Non Stop 1975.

Gehlen, Arnold: Urmensch und Spétkultur, Frankfurt a.M.: Klostermann 2004.

Gehlen, Arnold: Der Mensch. Seine Natur und seine Stellung in der Welt, 1.
Frankfurt a. Main: Klostermann 2016.

Goethe, Johann Wolfgang: Faust Il in ,,Letzte Jahre 1827-1832%. SW 18-1, (Hg.)
von von Gisela Henckmann und Dorothea Holscher-Lohmeyer. Miinchen:
Carl Hanser, 1997.

Gottner-Abendroth, Heide: Matriarchat 1. Geschichte seiner Erforschung. Stutt-
gart/Berlin/K6Iln/Mainz: Kohlhammer 1988.

Glinther, Gotthard: Idee und Grundriss einer nicht-Aristotelischen Logik. Ham-
burg: Meiner 1991.

Giinther, Gotthard: Das Bewusstsein der Maschinen. Eine Metaphysik der Ky-
bernetik, Baden-Baden: Agis 1963.

H

Haage, Bernhard D.: Alchemie im Mittelalter. Ideen und Bilder — von Zosimos
bis Paracelsus. Ziirich/Diisseldorf: Artemis 1996.

Haeckel, Ernst: Natiirliche Schopfungsgeschichte in Gemeinverstindliche Wer-
ke, Band. I, Leipzig/Berlin: Alfred Kroner 1951.

Haig, David: ,,What’s Behind Odd Idea of War in the Wob?“, in: New York
Times, 07.08.1993.

Hancar, Franz: ,,Zum Problem der Venus-Statuetten im eurasischen Jungpaldoli-
thikum® in Prdhistorische Zeitschrift 1939/1940.

Hartmann, Elke: Zur Geschichte der Matriarchatsidee. Antrittsvorlesung. Heft
133, Universitit Berlin: Humboldt Universitit, 2004.

Hamilton, William D.: ,, The evolution of altruistic behavior”, in: The American
Naturalist 97 (1963).

https://dol.org/10.14361/9783830445807 - am 14.02.2026, 11:48:32. https://www.Inllbra.com/de/agb - Open Access -


https://doi.org/10.14361/9783839445907
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

320 | Matrixiale Philosophie

Heidegger, Martin: Sein und Zeit, Tiibingen: Max Niemeyer 1953.

Heidegger, Martin: Grundbegriffe der Metaphysik. Welt — Endlichkeit — Ein-
samkeit, Frankfurt a. M.: Klostermann 2004.

Heidegger, Martin: Grundprobleme der Phdnomenologie, Marburger Vorlesung
1927, Frankfurt a. M.: Klostermann,1975

Heinrichs, Hans-Jiirgen (Hg.): Das Mutterrecht von J. J. Bachofen in der Diskus-
sion, Frankfurt a. M.: Campus, 1987.

Hegel, Wilhelm Georg: Phinomenologie des Geistes. Gesamte Werke Band 3,
Frankfurt a.M.: Suhrkamp 1986.

Heisenberg, Werner: ,,Uber den anschaulichen Inhalt der quantentheoretischen
Kinematik und Mechanik®, in: Zeitschrift fiir Physik 43 (1927)

Hoffmann, J.G./ Bahmer, J.B.: Matricibus Metallorum. Amplisimi Philosopho-
rum Ordinis. 1738.

Hornung, Erik: Der Eine und die Vielen. Agyptische Gottesvorstellungen.
Darmstadt: Wissenschaftliche Buchgesellschaft 1971.

Hornung, Erik (Hg.): Das Totenbuch der Agypter. Ziirich/Miinchen: Artemis
Verlag 1979.

J

Janus, Ludwig (Hg.): Kunst als kulturelles Bewusstsein vorgeburtlicher und ge-
burtlicher Erfahrungen, Heidelberg: Mattes 2008.

Janus, Ludwig: Wie die Seele entsteht: Unser psychisches Leben vor, wéihrend
und nach der Geburt. Hamburg: Hoffmann und Campe 1991.
Jonas, Doris F./ Jonas, David A.: M. D: Signale der Urzeit. Archaische Mecha-
nismen in Medizin und Psychologie. Hippokrates Verlag Stuttgart, 1977.
Jonas, Doris F.; Fester, Richard; Jonas, David A.: Die Kinder der Hohle. Die
steinzeitliche Pragung des Menschen, Miinchen: Kdsel 1980.

Jung, Carl Gustav: ,,Die Individuation in: Die Beziehung zwischen dem Ich und
dem Unbewussten, Darmstadt: Reichl Verlag, 1928.

Jiirgens, Klaus D.: Allometrie als Konzept des Interspeziesvvergleiches von phy-
siologischen Grossen: eine kritische Analyse von Modell und Methode, Ber-
lin: Parey 1989.

K

Kant, Immanuel: Logik in Akademie-Textausgabe, Bd.9: Logik, Physische, Geo-
graphie, Pidagogik, Berlin: De Gruyter.

Klaatsch, Hermann: Die Anfédnge der Kunst und Religion in der Urmenschheit.
Leipzig: Unesma 1913.

https://dol.org/10.14361/9783830445807 - am 14.02.2026, 11:48:32. https://www.Inllbra.com/de/agb - Open Access -


https://doi.org/10.14361/9783839445907
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Literatur | 321

Kittler, Friedrich A.: Aufschreibesysteme, 1800-1900. Miinchen: Fink 1995.

Konig, Marie/Jonas, Doris F./ Jonas David A.(Hg.): Weib und Macht. Fiinf Mil-
lionen Jahre Urgeschichte der Frau. Frankfurt a. M. 1995.

Kratzert, Thomas: Die Entdeckung des Raums: Vom hesiodischen ,,chaos* zur
platonischen ,,chora®, Amsterdam: Griiner 1998.

Kristeva, Julia: Die Revolution der poetischen Sprache, Frankfurt a. M.: Suhr-
kamp 1978.

Kurt Ehmer, Manfred: Gottin Erde: Kult und Mythos der Mutter Erde, Berlin:
Zerling, 1994.

L

Lacan, Jacques: Schriften III. Berlin: Quadriga, 1994.

Lacan, Jacques: ,,Das Spiegelstadium als Bildner der Ichfunktion“ in Norbert
Haas (Hg), Schriften I, Berlin: Quadriga 1966.

Lang, Andrew: The secret of the totem, Longmans, Green and Co.: London:
1905.

Leisegang, Hans: ,,Das Mysterium der Schlange* in: Eranos-Jahrbuch 7 (1939)

Leroi-Gourhan, Andre: Hand und Wort. Die Evolution von Technik, Sprache
und Kunst, Frankfurt a. M.: Suhrkamp 1980.

Leroi-Gourhan, Andre: Prahistorische Kunst, Freiburg/Basel/Wien: Herder 1971.

Lévi-Strauss, Claude: Introduction a I’oeuvre de Marcel Mauss, Puf: Paris 2012.

Lévi-Strauss, Claude: Die elementaren Strukturen der Verwandtschaft, Frankfurt
a. M.: Suhrkamp 1981.

Lévi-Strauss, Claude: Das Ende des Totemismus, Frankfurt a. M.: Suhrkamp
1965.

Lévi-Strauss, Claude: C. Le totémisme aujourd’hui, Presses Universitaires de
France: Paris 1962.

Lindsay, Jack: The origins of alchemy in Graeco-Roman Egypt, London: Muller
1970.

Lippert, Julius: Kulturgeschichte der Menschheit in ihrem organischen Aufbau,
Stuttgart: Enke 1887.

Liitkehaus, Ludger: Natalitit: Philosophie der Geburt, Zug/Schweiz: Die Graue
Edition 2006.

Luhmann, Niklas: Die Gesellschaft der Gesellschaft, Frankfurt a. M.: Suhrkamp,
1997.

https://dol.org/10.14361/9783830445807 - am 14.02.2026, 11:48:32. https://www.Inllbra.com/de/agb - Open Access -


https://doi.org/10.14361/9783839445907
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

322 | Matrixiale Philosophie

M

Mabhler, Margaret S./Pine, Fred/ Bergman, Anni: Die psychische Geburt des
Menschen. Symbiose und Individuation. Frankfurt. a. M.: Fischer, 1978.

Macho, Thomas: Todesmetaphern, Frankfurter a. M: Suhrkamp, 1987.

Malinowski, Bronislaw: Geschlechtstrieb und Verdrangung bei den Primitiven,
Hamburg: Rowohlt 1962.

Malinowski, Bronislaw: Eine wissenschaftliche Theorie der Kultur und andere
Aufsiétze. Frankfurt a. M.: Suhrkamp 1975.

Malinowski, Bronislaw: Magie, Wissenschaft und Religion und andere Schrif-
ten, Fischer Verlag: Frankfurt a. M.: 1973.

Malinowski, Bronislaw: Das Geschlechtsleben der Wilden in Nordwest-
Melanesien, Syndikat: Frankfurt 1979.

Margaroni, Maria: ,,The Lost Foundation. Kristeva’s Semiotic Chora and its
Ambiguous Legacy® in Hypatia 20/1 (2005).

Mauss, Marcel: Die Gabe. Form und Funktion des Austauschs in archaischen
Gesellschaften, Frankfurt a. M.: Suhrkamp 2011.

Mehlman, Jeffrey: ,,The ,floating Signifier’. From Lévi-Strauss to Lacan“ in:
Yale French Studies, 48 (1972)

Mellars, Paul: ,,Origins of the female image* in: Nature 459 (2009.)

Miller, Hugh: Progress an Decline. Oxford: Pergamonn Press, 1964.

Morgan, Lewis H.: Ancient Society or Researches in the Lines of Human Pro-
gress from Savagery, through Barbarism to Civilization, Macmillan and Co.:
London 1877.

Mocek, R.: Wilhelm Roux-Hans Driesch. Zur Geschichte der Entwicklungs-
physiologie der Tiere. Jena. Gustav Fischer, 1974.

Morgan, Lewis H.: Die soziale Organisation der Irokesen und anderer indiani-
scher Volker,: Die Urgesellschaft, Nachdruck der Ausgabe Stuttgart, 1908,
Wien: Promedia, 1987.

Morgan, Lewis H.: Systems of Consanguinity and Affinity of the Human Fami-
ly, Lincoln: University of Nebraska Press 1997.

Mudock, George P.: Social structure, New York: Macmillan, 1949.

N

Neumann, Erich: Die groBe Mutter. Eine Phanomenologie der Weiblichen Ge-
staltung des Unbewussten, Ziirich/Diisseldorf: Walter, 1997.

Neumann, Erich: Ursprungsgeschichte des Bewusstseins, Ziirich: Rascher Ver-
lag 1949.

Neumann, Erich: Zur Psychologie des Weiblichen, Ziirich: Rascher Verlag,
1953.

https://dol.org/10.14361/9783830445807 - am 14.02.2026, 11:48:32. https://www.Inllbra.com/de/agb - Open Access -


https://doi.org/10.14361/9783839445907
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Literatur | 323

o
Otto, Rudolf. Das Heilige: Uber das Irrationale in der Idee des Géttlichen und
sein Verhiltnis zum Rationalen. Miinchen: Verlag C.H. Beck, 1979.

P

Paracelsus: Medizinische Schriften, Band 1. Peuckert, Will-E (Hg.), Basel:
Schwabe & Co. 2010.

Paracelsus: Uber die medizinische Tétigkeit in Sdmtliche Werke. Bd. 1, Ascher,
B, (Hg.), Jena: Gustav Fischer 1926.

Platon: Timaios in: Schleiermacher, Friedrich/Eigler, Giinther (Hg.)/Miiller,
Hiernonymus (Ubers.), Werke in Acht Bénden, Bd. 7, Darmstad: WBG,
2001.

Plessner, Helmuth: Die Stufen des Organischen und der Mensch. Gesammelte
Schriften IV, Frankfurt a. M.: Suhrkamp 1981.

Portmann, Adolf: Lebensforschung und Tiergestalt. Ausgewihlte Texte, Basel:
Schwabe 2006.

Portmann, Adolf: Der Mensch, Fihrer und Gefihrter im Werk, Zirich: Rhein-
Verlag 1963.

Portmann, Adolf: Biologische Fragmente zu einer Lehre vom Menschen, Stutt-
gart: Reclam 1982.

R

Rank, Otto: Das Heilige: iiber das Irrationale in der Idee des Gottlichen und sein
Verhiltnis zum Rationalen, Miinchen: Beck 1963.

Ranke-Graves, Robert: Die Weile Gottin, Berlin: Medusa Verlag 1981.

Reich, Wilhelm: Der Einbruch der sexuellen Zwangsmoral: Zur Geschichte der
sexuellen Okonomie, KoIn: Kiepenheuer & Witsch 1972.

Rickert, Thomas: ,,Toward the chora: Kristeva, Derrida, and Ulmer on Emplaced
Invention® in: Philosophy and Rhetoric 40/3 2007.

Rob, Alexander: Das hermetische Museum. Alchemie & Mystik, Koln: Taschen
2011:

Roux, Wilhelm. Entwicklungsmechanik des Embryo, Leipzig: Verlag von Wil-
helm Engelmann 1895.

S

Saccasyn-Della-Santa, Elisabeth: La Belgique préhistorique, Bruxelles: Office
De publicité 1946.

Saccasyn-Della-Santa, Elisabeth: Les Figures Humaines du Paléolithique Supé-
rieur Eurasiatique, Antwerp: De Sikkel 1947.

https://dol.org/10.14361/9783830445807 - am 14.02.2026, 11:48:32. https://www.Inllbra.com/de/agb - Open Access -


https://doi.org/10.14361/9783839445907
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

324 | Matrixiale Philosophie

Sahlins, Marshall: Stone age economics, New York: Adeline Public 1979.

Sahlins, Marshall: Kultur und praktische Vernunft. Frankfurt a.M.: Suhrkamp
1981.

Saussure, Ferdinand: Grundfragen der Allgemeinen Sprachwissenschaft, Berlin:
Walter de Gryter 1967.

Samsonow, Elisabeth von: Anti-Elektra. Totemismus und Schizogamie, Ziirich-
Berlin: Diaphanes 2007.

Serres, Michel: Der Parasit. Frankfurt a. M.: Suhrkamp 1981.

Scheler, Max: Die Stellung des Menschen im Kosmos, Hamburg: Meiner 2015.

Schmidt, Carl (Hg): Pistis Sophia, Leipzig: Hinrichs 1905.

Schulze, Walter A.: ,,Jakob Béhme und die Kabbala“,in Zeitschrift fiir philoso-
phische Forschungg, 9 (1955), S. 447-460.

Sheppard, Harry J.: ,,Gnosticism and alchemy® in: Ambix: The Ouroboros and
the unity of matter in alchemy: a study in origins, 10 (1962).

Simondon, Gilbert: Tier und Mensch: zwei Vorlesungen, Ziirich: Diaphanes
2011.

Simondon, Gilbert: L’individu et sa genése physico-biologique, Paris: Presses
univeristaires de France 1964.

Simpson, S. W/Quade, J/ u. a.: ,,A Female Homo erectus Pelvis from Gona,
Ethiopia“. In: Science. 322/ 5904 (2008).

Sloterdijk, Peter: Blasen. Sphéren I, Frankfurt a.M.: Suhrkamp, 1999.

Sloterdijk, Peter: Schaume. Sphéren III, Frankfurt a.M.: Suhrkamp, 2004.

Sloterdijk, Peter: Das Menschentreibhaus. Stichworte zur historischen und pro-
phetischen Anthropologie, Weimar: VDG Verlag 2001.

Sloterdijk, Peter/ Heinrichs, Hans-Jiirgen: Die Sonne und der Tod. Dialogische
Untersuchung. Frankfurt a. M.: Suhrkamp 2001.

Sloterdijk, Peter: ,,Negative Gynidkologie und transindividuelle Immunitdt®, in:
Janus, Ludwig (Hg.): Kunst als kulturelles Bewusstsein vorgeburtlicher und
geburtlicher Erfahrungen. Heidelberg: Mattes, 2008, S. 39.

Sloterdijk, Peter: Weltrevolution der Seele: ein Lese- und Arbeitsbuch der Gno-
sis von der Spétantike bis zur Gegenwart, Miinchen/Ziirich: Artemis 1993.
Sloterdijk, Peter: Nicht gerettet. Versuch nach Heidegger, Frankfurt a. M.: Suhr-

kamp 2001.

Sloterdijk, Peter: Eurotaoismus. Zur Kritik der politischen Kinetik. Frankfurt a.
M.: Suhrkamp 1989.

Soderblom, Nathan: Das Werden des Gottesglaubens, Leipzig: Hinrichs 1926.

Stricker, B.H.: De grote Zeeslang, Leiden: E. J. Brill, 1953.

https://dol.org/10.14361/9783830445807 - am 14.02.2026, 11:48:32. https://www.Inllbra.com/de/agb - Open Access -


https://doi.org/10.14361/9783839445907
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Literatur | 325

T
Tomatis, Alfred: Der Klang des Lebens, Hamburg: Rowohlt 1987.

Topitsch, Ernst: Vom Ursprung und Ende der Metaphysik Miinchen: dtv, 1972.
Trivers, Robert: ,,Parent —Offspring Conflict” in: American Zoologist 14 (1974)

u

Uexkiill, Jakob von: Umwelt und Innenwelt der Tiere, Berlin: Julius Springer
1909.

Uexkiill, Jakob von: Umwelt und Innenwelt der Tiere, Berlin/Heidelberg: Sprin-
ger, 2014

Unger, Franz: Die Exantheme der Pflanzen. Wien: C. Gerold, 1833.

\%
Verworn, Max: Zur Psychologie der primitiven Kunst, Jena: Fischer 1917.

u

Wesel, Uwe: Der Mythos vom Matriarchat, Frankfurt a. M.: Suhrkamp 1980.

Winnicott, Donald: Vom Spiegel zur Kreativitit, Stuttgart: Klett-Cotta 1987.

Wundt, Wilhelm: Religion und Mythus in Vélkerpsychologie. Bd 2. Leipzig
1906.

z

Zinser, Harmuth: Der Mythos des Mutterrechts. Frankfurt/Wien/Berlin: Ullstein
Materialen 1981.

https://dol.org/10.14361/9783830445807 - am 14.02.2026, 11:48:32. https://www.Inllbra.com/de/agb - Open Access -


https://doi.org/10.14361/9783839445907
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

https://dolLorg/10.14361/9783839445807

2. https:/Iwww.Inllbra.com/de/agb - Open Access -


https://doi.org/10.14361/9783839445907
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Abbildungsverzeichnis

Abb. 1: Die sinnliche und irdische Eva, die Mutter alle Kreaturen im Himmel
und auf Erden. Quelle: Geheime Figuren der Rosenkreuzer, Altona, 1785.
Abb. 2: Mutter Erde: ,,Seine Sdugamme ist die Erde” Quelle: Michael, Maier:

Atlanta fugiens, Oppenheim, 1618.

Abb. 3: Rechts Venus von Berekhat Ram, links Venus Tan-Tan. Quelle:
https://logarithmichistory.wordpress.com/2015/07/15/the-venus-of-berekhat-
ram/ und Curren Antrhopology Volume 44, Number 3, june 2003. http://
www.journals.uchicago.edu/CA/journal/issues/v44n3/033701/033701.html

Abb. 4: Kopf der Venus von Brassempouy, la Dame a la capuche, Fragment
einer Statuette, 3,65 cm hoch, Material: Elfenbein, Alter: 21.000 bis 26.000
Jahre, FO Grotte du Pape. Quelle: http://www.steinzeitwissen.de/jung
palaolithikum/gravettien/venusdarstellungen

Abb. 5: Venus von Dolni Véstonice, Mahren, 11,1cm hoch, Frauendarstellung
aus Keramik (Lehm mit Knochenmehl gebrannt), Gravettien, ca 25.000 bis
29.000 Jahre. Es handelt sich um den bisher dltesten Beleg von Keramik.
Quelle: http://www.ancient-wisdom.com/czechdolnivestonice.htm

Abb. 6: Original Venus vom Hohlefels, Mammut-Elfenbein, Aurignacien, Alter:
ca. 35-40.000 Jahre. Entdeckt im September 2008 in der Hohle ,,Hohlefels*
im Achtal bei 89601 Schelklingen, Deutschland. Quelle: https://de.wikipedia.
org/wiki/Venus_vom_Hohlefels#/media/File:Original Venus vom_Hohlefel
s 20150118.jpg

Abb. 7: Venus vom Galgenberg — Osterreich, ca. 31.000 v. Chr. Quelle:
https://de.wikipedia.org/wiki/Venus_vom_Galgenberg#/media/File:Venus_v
om_Galgenberg.JPG

Abb. 8: Ouroboros. Quelle: Abraham Eleazar, Donum Die, Erfurt 1735.

Abb. 9: Embryogenese: ,,Four Comparative Plates of Amniote Embryos, from
Twelve Different Orders”, in the fourth edition of the Anthropogenie.
Quelle: Drawn by Haeckel and lithographed by Adolf Giltsch, from Haeckel

https://dol.org/10.14361/9783830445807 - am 14.02.2026, 11:48:32. https://www.Inllbra.com/de/agb - Open Access -


https://doi.org/10.14361/9783839445907
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

328 | Matrixiale Philosophie

1891, 1 :plates VI-IX. In Nich Hopwood. Haeckel’s Embryos. Images, Evo-
lution and Fraud. Chicago/London: The University of Chicago Press, 2015,
S. 149.

Diagramm 1: Mutter-X bildet eine Menge aller Arten von Miittern. -Stein, -Tier,
-Mensch, -Pflanze, etc. entsprechen der spezifischen Differenz der Gattung
Mutter, welche wiederum eine Art in sich bilden. Das Gebdren kennzeichnet
die Gattung Mutter, beschreibt alsodie Eigenart der Mutter-X.

Diagramm 2: Die Mutter ist der Welt innerlich.

Diagramm 3: Das Matrixiale entfaltet eine ontologische Dreiwertigkeit: Mutter-
Gebdarmutter-Welt. Dieses Diagramm veranschaulicht die Innen- und
AuBenbeziehungen zwischen Mutter, Gebarmutter und Welt.

Diagramm 4: Von der matrixialen Dreiwertigkeit zur Vierwertigkeit. Infolge der
perinatalischen Dialektik tritt ein doppelter Bezug auf: erstens die Alteritéts-
relation zwischen demlich (I) und der Mutter und zweitens die Entfrem-
dungsrelation zwischen dem Ich (I) und der Welt.

Diagramm 5: Veranschaulichung der Relation zwischen der Welt, Mutter, Ge-
barmutter und Ich (I).

Diagramm 6: Mutter als Schnittstelle zwischen Gebarmutter und Welt.

Diagramm 7: Mutter(gens): exogam in der Sippe und endogam im Stamm.

Diagramm 8: Differenz der ersten Ordnung und Identitét der zweiten Ordnung.

Diagramm 9: Spezifische Unterschiede innerhalb der Gens und genetische
Selbstheit.

Diagramm 10: Die Gebarmutter ist der Welt duferlich.

https://dol.org/10.14361/9783830445807 - am 14.02.2026, 11:48:32. https://www.Inllbra.com/de/agb - Open Access -


https://doi.org/10.14361/9783839445907
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Philosophie

Andreas Weber
Sein und Teilen
Eine Praxis schépferischer Existenz

2017, 140S., kart.

14,99 € (DE), 978-3-8376-3527-0

E-Book: 12,99 € (DE), ISBN 978-3-8394-3527-4
EPUB: 12,99€ (DE), ISBN 978-3-7328-3527-0

Bjérn Vedder

Neue Freunde
Uber Freundschaft in Zeiten von Facebook

2017,200 S., kart.

22,99 € (DE), 978-3-8376-3868-4

E-Book: 20,99 € (DE), ISBN 978-3-8394-3868-8
EPUB: 20,99€ (DE), ISBN 978-3-7328-3868-4

Harald Lemke

Szenarien der Ernahrungswende
Gastrosophische Essays zur Transformation
unserer Esskultur

2018,396S., kart.

29,99 € (DE), 978-3-8376-4483-8

E-Book: 26,99 € (DE), ISBN 978-3-8394-4483-2
EPUB: 26,99€ (DE), ISBN 978-3-7328-4483-8

Leseproben, weitere Informationen und Bestellmoglichkeiten
finden Sie unter www.transcript-verlag.de

https://dol.org/10.14361/9783830445807 - am 14.02.2026, 11:48:32. https://www.Inllbra.com/de/agb - Open Access -


https://doi.org/10.14361/9783839445907
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Philosophie

Jirgen Manemann, Eike Brock
Philosophie des HipHop
Performen, was an der Zeit ist

2018, 218S., kart.

19,99 € (DE), 978-3-8376-4152-3

E-Book: kostenlos erhaltlich als Open-Access-Publikation, ISBN
978-3-8394-4152-7

Hilkje Charlotte Hanel
What is Rape?
Social Theory and Conceptual Analysis

2018, 282 p., hardcover
99,99 € (DE), 978-3-8376-4434-0
E-Book: 99,99 € (DE), ISBN 978-3-8394-4434-4

Dirk Braunstein

Wahrheit und Katastrophe
Texte zu Adorno

2018,372S., kart.
39,99 € (DE), 978-3-8376-4269-8
E-Book: 39,99 € (DE), ISBN 978-3-8394-4269-2

Leseproben, weitere Informationen und Bestellmoglichkeiten
finden Sie unter www.transcript-verlag.de

https://dol.org/10.14361/9783830445807 - am 14.02.2026, 11:48:32. https://www.Inllbra.com/de/agb - Open Access -


https://doi.org/10.14361/9783839445907
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

	Cover
	Inhalt
	Danksagung
	Vorwort
	Das Matrixiale: ein philosophischer Begriff für die Menge aller Arten von Müttern
	Axiom I. Die Mutter ist der Welt innerlich
	1. Propositio I: Die Mutter als Extrauterine Nischentechnik und soziobiologische Institution: Es gibt Mütter, seit die Suche nach Behausung besteht
	2. Demonstratio I: Parasitologische Ökonomie und der Wirkungskreis der Sorge
	3. Demonstratio II: Für eine Ontologie der Innenweltlichkeit: Der Körper der Mutter als Endomilieu

	Axiom II. Das Matrixiale entfaltet eine ontologische Dreiwertigkeit: Mutter – Gebärmutter – Welt
	1. Propositio I: Die Mutter ist Weltbildend
	2. Problem I: Welthaftigkeit als ontologisches Problem
	3. Demonstratio I: perinatalische Dialektik: geboren werden heißt, sich zu entbinden und an eine entfremdete Welt zu binden
	4. Demonstratio II: Mutter-Kind face-à-face: entzücktes gegenseitiges ins-Auge-fassen und das Übermaß der ontologischen Differenz
	5. Synthese: Weltkonstruktion und Mehrweltlichkeit
	6. Propositio II: Totemismus und Exogamie: Die (Stamm-)Mutter ist peripherisch zur Gesellschaft oder der gebärende Körper als Schnittstelle zwischen System und Umwelt
	7. (Aus-)Differenzierung: exogamische (Stamm-)Mutter als Außendifferenz der Gesellschaft
	8. Entdifferenzierung: Die Totemmutter als surreale Matrix
	9. Propositio III: Die Mutter ist das Zeichen des Verlustes der Gebärmutter
	10. Kontext Altsteinzeit: Die Zeit der Mutter-Mensch-Armut
	11. Neotenie als fötale Wende
	12. Demonstratio I: Die künstlichen Venusfiguren sind umgekehrt proportional zum Verlust der Totemmutter
	13. Venusfigürchen in Diskussion
	14. Schamlose Kunst: Baubo als Grenzobjekt zwischen Weltlosigkeit und Welthaftigkeit

	Axiom III. Die Gebärmutter ist der Welt äußerlich
	1. Die Ungültigkeit der Fundamentalontologie Heideggers bei der Untersuchung der Ontologie der Weltlosigkeit: wenn das Sein dem Nichts übergeordnet ist
	2. Demonstratio I: Gebärmutter – weltloser Raum – Ouroboros: in der Nicht-Welt-Sein
	3. Demonstratio II: Gebärmutter als weltlose Gattung: das surreale Behältnis aller Seienden
	4. Problem: Allegorische Liason zwischen geschlossenem Kosmos und Amme/Kosmos-Sorgerin
	5. Triton Genos (48e, 52a): Zwischen Sein und Nicht-Sein
	6. Ontogenetisches Problem: Morphogenese in der Weltlosigkeit. Ausdifferenzierung ohne Alterität
	7. Aristotelische Lösung und Materisierung der Matrix: Substrat in der aristotelischen Metaphysik
	8. Intrauterine Entwicklungsbiologie: Ausdifferenzierung in der Geschlossenheit

	Schluss
	Literatur
	Abbildungsverzeichnis

