
144 Nietzsches Architektur der Erkennenden

maler Vernetzung]. Diener & Diener haben die urbane Bedeutung dieses subtilen topo-

logischen Unterschiedes beispielhaft im Leitbild für das Stadtviertel Grosselin in Genf

demonstriert.)

Die abendländischeMetaphysik kann nach Nietzsches Umkehrung des Platonismus

nur noch als Metaphysik der Kunst fortbestehen. Nach »Nietzsches Wort ›Gott ist tot‹«

(Heidegger 1: 193) kann die Sinnlosigkeit des Übersinnlichen sowie das Durchschreiten

des europäischen Nihilismus nur darin enden, dass die Kunst Sinn generiert. Noch die

philosophische Disziplin der Ästhetik wurde mit Platon teils als mögliche Wissenschaft

in der Kunst aufgefasst. Auch eine künstlerische Architekturwäre dasGegenteil vonMe-

taphysikderKunst.Mit derWissenschaft alsKunst schafft der ›letzte‹ Philosophauchdie

Ästhetik ab. Der »Ernst des Daseins« (KSA7, § 11[1]) setzt nunmal die komplette Integra-

tion und Auflösung der (fröhlichen) Wissenschaft in die Kunst voraus.

Aber die Kunst als furchtbarer Ernst! Die neue Metaphysik als furchtbarer Ernst! Wir

wollen euch die Welt noch so umstellen mit Bildern, daß euch schaudert. Das aber

steht in unserer Hand! Verstopft euch die Ohren, eure Augen werden unseren Mythus

sehen. (KSA7, § 19[69])

13. Der Humanist Nietzsche

Es ist von kardinaler Wichtigkeit, daß man die wahre Welt abschafft. Sie ist die große

Anzweiflerin und Werthverminderung der Welt, die wir sind: Sie war bisher unser ge-

fährlichstes Attentat auf das Leben. (KSA13, § 14[103])

Die totale Abschaffung der Wahrheit (und damit im selben Zug natürlich auch die der

Unwahrheit oder ›Lüge‹), d.h. einer absoluten Gültigkeit im platonischen Sinne, im Sin-

ne selbst schon der Fähigkeit des Menschen solche Unterscheidungen und Wahrheits-

findungen vornehmen zu können, diese unerhörte Aufklärung Nietzsches war mit Si-

cherheit sein größter, leider praktisch völlig ignorierter Beitrag zu einem wirklichen –

oderbesser gesagt–zueinempotenziellwirksamenHumanismus.Wirwollenhier keine

utopische gesellschaftliche und naive Perspektive einer Götzen-Dämmerung zeichnen,

also nicht das Potenzial seinermissverstandenen Formel »Gott ist tot« ausloten, sondern

einzig das Interesse dieses in gewisserHinsicht noch ungeschehenenEreignisses für die

Kunst darlegen. Denn der fragwürdige Tod Gottes war für Nietzsche eine Katastrophe,

nicht als Ereignis an sich, aber er ließ denNihilismus nochmanifester –und seineÜber-

windung durch den Wahrheitsanspruch der Wissenschaft noch illusorischer – erschei-

nen.

Nirgends konnte Nietzsche wirkliche Morgenröten erblicken, nirgends fröhliche

Wissenschaften, d.h. das wissentliche Schaffen von neuen, immer weiter entwickelten

der Philosophie, der Verhinderung des Denkens durch die repressive Rolle der Denkspezialisten

(Deleuze 1: 19f.). Außenstehende (z.B. Architekten) sind praktisch automatisch zu (teils tyranni-

schem) Konformismus verurteilt. Den Baum zu entwurzeln heißt nicht bodenloses, kontextloses,

utopisches Denken einführen zu wollen, sondern denWeg zur Schaffung a priori uneingeschränk-

ter Lebens-möglichkeiten freizulegen.

https://doi.org/10.14361/9783839470725-017 - am 13.02.2026, 21:47:40. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839470725-017
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


III. Kapitel – Sein und Werden 145

Lebenskonzepten und -werten. Überall sah er nur neue alte Gefängnisse, d.h. Über-

zeugungen (Schlussfolgerungen und schließende Rahmen), moralische Wahrheiten,

Ideale, Dinge an sich, Universalien, alleinherrschende Götter, Überwelten für eine ster-

bende Menschheit, überall ein nicht lebenswürdiges, von der Moral geächtetes Leben.

Er sah nur Metaphysiker, Hinterweltler, keine wirkenden Physiker. Nietzsche lieferte

im Anschluss vornehmlich an Heraklit die erste ›Relativitätstheorie‹, im Gegensatz

zur ›zweiten‹ Einsteins durchaus für jedermann zugänglich, aber dennoch genauso

inakzeptabel wie schon die große Physik seines vorsokratischen Vorgängers. Denn

auch Heraklit wurde schmählich durch den Meta-Physiker Parmenides verdrängt, der

mit seiner Unterscheidung von Sein und Nicht-Sein Platon den Weg bereitete und das

Denken einer mittlerweile zweitausendjährigen dialektischen Tradition vorwegnahm

(die Moderne).

Ihrmeint, ihr suchtet »dieWahrheit«! Ihr sucht einen Führer undwollt euch gerne com-

mandiren lassen! (KSA10, § 3[1])

Und hier begegnen wir dem historischen Problem schlechthin, demNietzsche in seiner

zweiten Unzeitgemäßen Betrachtung: Vom Nutzen und Nachteil der Historie für das Leben auf

den Grund ging. Wir wollen dieses Problem hier anders darstellen, wiederum auf sein

Gesamtwerk bezogen bzw. instrumentalisiert: das kulturelle Problem derHörigkeit, ge-

bunden an die prätentiöse Wahrhaftigkeit. Man wird nun verstehen, dass uns das Zu-

sammenfügen dieser beiden Terme zur Propaganda führt. Wie schon vorher angedeu-

tet, muss man Hegel nicht gelesen haben, aber als Propagandawissenschaftler kommt

man natürlich nicht an ihm vorbei (Popper erklärt den Hegelianismus als eine »Apolo-

gie des Preußentums« [Popper 3: 44] und erörtert in seinem Hauptwerk »die Abhängig-

keit des modernen Totalitarismus von den Lehren Hegels«). Und wenn man sich noch

immer für die etwas weiter zurückgreifenden Gründe des ›völkischen Erfolges‹ des Na-

tionalsozialismus interessiert, ist Hegel unumgänglich (mehr noch als Heidegger, der

kein Ursprung, sondern eher eine Nachwirkung war). Aber selbstverständlich war auch

Hegel kein Ursprung, so wenig wie Luther, selbst wenn Letzterer das Verhindern der

Renaissance durch die Renaissance der Kirche verschuldete (Burckhardt). Sie alle wa-

ren nochMitläufer der Kaste der Priester, die »unter demMantel der heiligsten Absicht«

(KSA13, § 15[43]) das »noch nicht festgestellte Tier« Mensch (JGB: 74) zum hörigen Her-

dentier feststellten, züchteten. Das Nicht-festgestellt-Sein ist aber das den Menschen

Bestimmende schlechthin, seine Natur, seine Überlebensbedingung.16 Vor allen Dingen

das institutionelle Zerbrechen gehört zu diesemZüchten (also der »zerbrochene Gelehr-

te« anhand der zerstückelten, disparaten und »desperaten Erkenntnis«). Die zumÜber-

leben nötige, ewig offene Selbst-Zucht des plastischen Menschen ist das Gegenteil der

modernen Zucht zum unselbstständigen, »höherenMenschen« (vgl. Kapitel 14DerÜber-

mensch). Anders ausgedrückt, die Selbst-Zucht zur Selbstständigkeit resultiert nicht in

einem Festgestelltsein (im fertigen Menschen, im Typus, bei Nietzsche auch Ideal des

16 »Wenn die Natur ein Wesen allen Gefahren der Störbarkeit und Abirrung auslieferte, die in die-

sem ›Nichtfestgestelltsein‹, in diesem Zwang, sich selbst festzustellen und über sich zu verfügen,

bestehen, so mußte ein ernster Grund vorliegen« (Gehlen: 12).

https://doi.org/10.14361/9783839470725-017 - am 13.02.2026, 21:47:40. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839470725-017
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


146 Nietzsches Architektur der Erkennenden

Normalmenschen genannt [FW, § 143])! Die scheinbare menschliche ›Ausgangssitutati-

on‹ (als nicht festgestelltes Mängelwesen) bleibt dauerhaft seine Grundbedingung zum

Leben und kann, will man ganz Mensch bleiben, nicht überwunden werden. Seine Ent-

lastung (seine Schaffung der zweiten Natur [Gehlen: 37]) ist der ewige Prozess des Wer-

dens, seines Mensch-Werdens. Man darf also durchaus etwas zugespitzt folgern, der

festgestellte Mensch sei nur noch das verkommene Tier.

Der verbrecherische Gebrauch, der bisher mit dem Worte »Wahrheit« getrieben wor-

den ist… (KSA13, § 15[43])

Es wurde sicherlich viel Missbrauch mit Nietzsches Zuchtgedanken getrieben,17 aber

seinnotorischerElitismus ist dennochnichtwegzudenken.Wir instrumentalisierenalso

Nietzsches Humanismus ausschließlich aus seinem Wahrheitsverständnis und stellen

somit seinen ›einzigenGedanken‹ derUnwahrheit als Lebensbedingung selbst nochüber

all seinen »aristokratischen Radikalismus« (Brandes: 9). Mit diesem Gedanken schafft

Nietzsche die Voraussetzung eines potenziellen Endes der geistigen Versklavung (und

noch der »Tyrannenherrschaft des Geistes« [M, § 547]), hier wird er zum »Erlöser« vom

überweltlichen Verkehr und richtet das eigentlich Menschliche gegen Weltprozess und

Hinterwelt (KSA10, § 16[11]), die Essenz des Lebens gegen allen Essenzialismus.

Gehlens Konzept der Entlastung als Lebensbedingung wurde aus Nietzsches Begriff

der Erleichterung entwickelt. Wahrheit ist Erleichterung und ermöglicht der Autorität,

»gefährdete schwankende zarte schwache Heerden-Thiere« (KSA11, § 34[85]) vollkom-

men den Befehlen eines »Leithammel[s]« (KSA11, § 34[85]) zu unterwerfen, beispielswei-

se noch anhand eines »kategorischen Imperativ[s]« (KSA11, § 34[85]).Hier sahNietzsche

auchdas relative ScheiternKants,der seine großeKritik nicht konsequent genugansEn-

de trieb, bis an das kategorische Ende allen Imperativs. Ohne an dieser Stelle das wich-

tige politische Thema der Institutionen anschneiden zu wollen, scheidet sich hier rein

geistig betrachtet, der Mensch zwischen Individuum und Herde (ganzer Mensch oder

gebrochenes Herden-Tier). Zur modernen Zucht gehört also zuerst einmal den »Heer-

den-Instinkt« und »Heerden-GlaubedesThiers ›Mensch‹« (KSA11,§ 34[85]) festzustellen,

als die Grundformen der Erleichterung (oder Entlastung). Denn die Leithammelerleich-

terung (in Klöstern und Denkschulen) ist eben leichter als das mühselige »Selbst-sich-

Befehlen«, Gehorsam und Niederwerfung leichter als Aufruf und ständiger Kampf (ge-

gen das eigene Chaos). Sich »los zu werden« und endlich einmal erlaubt »außer sich«

sein können: »das Christenthum gab die große Erleichterung« (KSA11, § 34[85]).

Aber wie wir es ja schon wissen,war auch diese heiligste Absicht nicht Ursprung der

Verneinung und Unterwerfung des Lebens, sondern lediglich »Platonismus fürs ›Volk‹«

(JGB, Vorrede). Platons ›geschlossene Gesellschaft‹ und Kunstfeindlichkeit wird schon

im dritten Buch seines Staates offensichtlich, mit dem Ausschluss der freien Künstler,

derUnwahren,d.h.das lebensbedingende Prinzip derUnwahrheitwird ausgeschlossen.

17 Auch der Wille zur Macht ist zu aller erst rein psychologisch zu verstehen, als ein Konzept der in-

nerenWelt, als eine Verbindung vonMikro- undMakrokosmos bzw. Chaosmos, aber eben niemals

politisch (Heidegger 1: 229). Er konzeptualisiert das ›psychologische Werden‹ im Durchschreiten

des europäischen Nihilismus (KSA13, § 11[99]).

https://doi.org/10.14361/9783839470725-017 - am 13.02.2026, 21:47:40. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839470725-017
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


III. Kapitel – Sein und Werden 147

(Sein Stadt-Staat, ohne bis ins 20. Jh. zu gehen, lässt uns sofort an Calvins ›faschisti-

sches‹ Genf des 16. Jh. denken [Zweig 1].) Die Kunst der Entlastungen erleidet mit dem

Ausschluss der Kunst eine fatale Wende. Das konzeptuelle Denken fängt an, gegen das

Konzept zu konspirieren und sich selbst zu verneinen.

Rufen wir es also vornehmlich Architekten nochmals in Erinnerung: Wir können

nichts anderes als Künstler sein, wir können aber schlechte Künstler sein, vor allem

wennwir die Voraussetzung der Kunst für das Leben nicht erkennen oder gar verneinen

(wie dies der Kunstfeind, aber dennoch größte Künstler Platon tat, weil er sie eben

erkannte). Hier konnte Platon nichts Absolutes (z.B. Homer) neben sich dulden, in

seiner geschlossenen Gesellschaft gab es nur den einen Baum der Erkenntnis. Man

kann diesem größten aller Geister nur die tyrannische Tendenz aller Philosophie als

›causa prima‹ vorwerfen. Man kann aber vor allem in diesem forcierten Waldsterben

und seiner systematischen Vertilgung des Grases (»vive le multiple« [Deleuze 1: 24]),

im Primat der Einheit und der geistig-gesellschaftlichen Pyramide nur die zu vielen

Schüler bedauern, die immer Schüler bleiben, die zu vielen Schafe, die ihren Hirten

oder Leithammel gefundenen haben. Solange es dieWahrheit gibt, ist Gott (der ›einzig‹

Wahrhaftige) nicht tot und kann es keine fröhliche Wissenschaft geben. Die Wahrheit

als Lüge darzustellen (d.h. letztendlich nutzbar zu machen) ist also auch heute immer

noch Häresie. So helfen die »wissenschaftlichen Arbeiter« (JGB, § 211) mit Wahrheit

gewordenen Konventionen weiter beim pyramidalen Aufbau von Ordnungen, Kasten,

Privilegien, Unterdrückungen... (GT: 233), kurz beim ganzen Horror unseres zivilisa-

torischen ›Fortschrittes‹, basierend auf universalen Gottheiten. Der komplette Rohbau

des Christentums geht auf Platon zurück, oder anders herum formuliert: Wir sind

Platoniker durch das Christentum, auch die, welche sich als Atheisten verstehen. Denn

der scheinbare Tod Gottes hieß nur, den Prunk der Fassade zu entfernen und denWeih-

rauch raus zu blasen, aber nicht den Rohbau zu ersetzen.Wir leben in diesem einen Bau

und Columbarium der Begriffe (GT: 238) Platons, diese Architektur ist die Mutter aller

Künste (Heidegger 8: 63, Foucault 2: 944,Whitehead: 63).

Jegliche Schöpfung gehört mit ihrer Fertigstellung der Vergangenheit an. Jeder Plan

ist der Dynamik der Geschichte ausgesetzt, die ihn überwindet (Schwarz: 228). Dies ist

der einzige ›Sinn‹ der Geschichte: keine Teleologie darzustellen, keine spekulative Me-

taphysik zu betreiben um den »Verlust einer unwandelbaren Welt dadurch zu entschä-

digen« (Popper 1: 144), wie das der Historizismus wollte. Vielmehr gilt es, nur die Histo-

rizität (Choay 2: 24), das Zeitgebundene und Vergängliche aller ›lebendigen‹ Kultur her-

auszustellen. Die Geschichte als Garant bzw. Logscheit (Fahrtenmesser) des driftenden

Lebens.

Vom Baum der Erkenntnis. – Wahrscheinlichkeit, aber keine Wahrheit: Freischeinlich-

keit, aber keine Freiheit, – diese beiden Früchte sind es, derentwegen der Baum der

Erkenntnis nicht mit dem Baum des Lebens verwechselt werden kann. (MA, II: 167)

Resümieren wir also nochmals das abendländische »Attentat auf das Leben« (KSA13, §

14[103]): seit 2000 Jahren kein neuer Gott, seit 2350 Jahren Platonismus einer entkräf-

teten Herde und nurmehr unter dem Baum der Erkenntnis zusammengescharte stau-

nende Gläubige und Schüler, nach ewigen Reichen blinzelnd. In der historischen, unter

https://doi.org/10.14361/9783839470725-017 - am 13.02.2026, 21:47:40. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839470725-017
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


148 Nietzsches Architektur der Erkennenden

dem Banner der absoluten Wahrheit entstandenen Überschneidung von Religion, Phi-

losophie und Wissenschaft sah man nicht die ultimative Bedeutung der Fiktion für das

Leben, das ewige Schaffen neuer Lebensmöglichkeiten, sondern allein das erstrebens-

werte Auffinden des wahrhaftigen Ankers der Welt, die Suche nach dem für alle Ewig-

keit festgestellten Leben (Wissenschaft als Feststellung der Tatsachen).WieDeleuze und

Guattari es mit Nachdruck zeigen, beinhaltet unsere systemisch einschränkende Denk-

tradition tendenziell schon eine Form von Mikro-Faschismus (Deleuze 9: 292), eine in

unseren Mikrokosmos (Phänomenalismus der inneren Welt [WZM: 334]) eingepflanz-

te Form von Totalitarismus. Mit demWahrheitsanspruch wurden der Moderne sämtli-

che Ideen zumVerhängnis, auch die Utopien verkamen zumAnsatz totalitärer Systeme,

selbst die Geschichte wurde noch zum Historizismus vergewaltigt. Nichts schien mehr

der systematischen Erziehung zur Unselbstständigkeit, zur Verhinderung des (›freien‹)

Denkens imWege zu stehen, d.h. der Behinderung des Lebens.

Man sah hinter diesemEreignis (der sich in der Überschneidung der drei konstituti-

ven Disziplinen [Philosophie,Theologie und Physik] offenkundigmanifestierenden Fik-

tion) noch nicht die Bedeutung der Ästhetik, das physiologische, kognitive Phänomen

der Kunst als Bedingung der Aneignung der Welt, zur Abstimmung bzw. subtilen Di-

stanzierungvonäußererund innererWelt.Mananerkannteauchnichtdas entscheidend

Menschlichedaran,wie beispielsweise die Lustempfindung (als intuitivesMessgerät) bei

der Entstehung eines abstrakten Bildes (auch die geistige Lust wurde im uninteressier-

tenDenken geradezu das zuBekämpfende).Diese Lust ist das Pendant zu den »Seh- und

Tastempfindungen« der kindlichen Aneignung und Bewältigung, d.h. der stetigen Kon-

struktion der äußeren (bzw. inneren) Welt.18 Alle Schaffensakte, Entwürfe, »erkennen-

den Spiele«19 mit Formen und Ideen bis zu den großartigsten Abstraktionen gehen aus

den ›gleichen‹ menschlichen Gehirnprozessen hervor: E =mc2 und die Sixtinische Kapelle

sind ›gleich‹ entstanden!

Erst wennwir das Denken und Erkennen als Transmutation der ›Realität‹ in Vorstel-

lungen begreifen (»la ›réalité‹ en rêve« [Kofman: 89]), als Distanz zur Realität, um als das

unspezialisierteWesen leicht undentlastetmit unendlich kombinierbarenSchemata auf

das ewigdriftendeLeben reagierenzukönnen (Gehlen),erst dannwirdunsdieBefreiung

von (feststellenden) Konventionen gelingen und die Irrelevanz bzw.Kontraproduktivität

derWahrheit für das Leben ersichtlichwerden.Konzeptuelles Erkennen-Denken-Schaf-

fen als Driften (außerhalb der Moral bzw. auch als Transmutation der moralischen Ur-

teile in affirmative Lebensmöglichkeiten [Deleuze 7: 139]), als die ewige Entwicklung des

Noch-nicht-Seienden,wirddann zur ethischenFrageunsererKultur.NietzschesHuma-

nismus richtet die Ethik der Kunst gegen die Moral, er ist das Hervorheben des ›künst-

lerischen‹ Grundzugs aller Bestimmung von Werten: Es gibt keine Werte an sich, man

muss einsehen, »daß derWert derWelt in unserer Interpretation liegt« (WZM: 418), dass

18 »Es ist dies die Voraussetzung zur Ausbildung einer ›innerenWelt‹, d.h. von Umgangs- und Bewe-

gungsphantasmen, Erfolgsvorstellungen, Eindruckserwartungen, welche unabhängig vom tatsäch-

lichen Bestand der wirklichen Situation entwickelt und aufgebaut werden können« (Gehlen: 43f.).

19 »[…] le jeu savant, correct etmagnifique« (Le Corbusier 4: 16). »[…] sélection veut dire écarter, émon-

der, nettoyer, faire ressortir nu et clair l’Essentiel« (Le Corbusier 5: 110).

https://doi.org/10.14361/9783839470725-017 - am 13.02.2026, 21:47:40. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839470725-017
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


III. Kapitel – Sein und Werden 149

unsere »Interpretationen perspektivische Schätzungen sind« (WZM: 418), die es zur »Er-

höhung des Menschen« (WZM: 418) ständig zu entwickeln gilt, um neue Horizonte auf-

zuzeigen. (Um nochmals Missverständnisse zu vermeiden: Es ging Nietzsche vor allem

darum, die Genealogie derMoral aufzuklären, und nicht darum, alles über Bord zuwer-

fen.)

Solange wir den Sinn der Zeichnung, den Sinn der Perspektive, solange wir den Be-

griff des Perspektivismus, also den Status der Kunst als Bedingung des Lebens nicht

begreifen, kann man dem Architekten nicht die Rolle des Dirigenten geben. Das Risiko

wäre zu groß, wieder in die Tyrannei der (Denk-)Modelle zu verfallen. Damit ist natür-

lichnicht gesagt,dass seine konkurrierendenPrätendentenundKritikerRecht behalten,

denn sie leiden selbstverständlich amgleichen Symptomdes totalenMissverständnisses

der Abstraktion, Ästhetik und Kunst. Die so oft erwähnte Krise des Städtebaus ist eine

Krise unsererKultur (unsereDisziplin hat selbstverständlichnicht die geringsteAutono-

mie). Der einzig haltbare Ausgangspunkt unseres Berufsverständnisses, der des Künst-

lerarchitekten, und selbst der ganze Begriff der Ästhetik sind im 20. Jh. fast schon zum

Schimpfwort verkommen (Huse: 74). Solangewir nicht den (fatalen) Sinn unserer ästhe-

tischen Disziplin begreifen, kommen wir nicht über die metaphysischen Spekulationen

der Hinterweltler hinaus. Nur mit der Ästhetik können wir den Platonismus umkehren

(Kessler).

Sobald wir die absolute Wahrheit leugnen, müssen wir alles absolute Fordern aufgeben

und uns auf aesthetische Urtheile zurückziehen. Dies ist die Aufgabe – eine Fülle aestheti-

scher gleichberechtigterWerthschätzungen zu creiren: jede für ein Individuum die letzte

Thatsache und das Maaß der Dinge. Reduktion der Moral auf Aesthetik! (KSA9, § 11[79])

Ästhetik ist also weitab von Platon zu verstehen (z.B. das Schöne20), die Oberfläche ist

aus der Tiefe zu begreifen (»oberflächlich – aus Tiefe«, lautet Nietzsches kognitiver Im-

perativ [FW: 11]), zu entwickeln, zu entwerfen, als das aus demWerden stetig zu schöp-

fende Sein.Wir arbeiten uns an die Oberfläche der Dinge. Der Abstraktionsprozess, das

Denken, ist dieReduktiondesKontaktesmitderWelt (als lebensnotwendigeDistanzund

Entlastung), ist die »eigentätigeUmarbeitung« ihrerReizüberflutung inhandlungsnütz-

liche Schemata (Gehlen: 48). In diesem eigenständigen, individuellen und permanenten

Entwicklungsprozess (jedes einzelnen Menschen) kann es keine Erkenntnis an sich ge-

ben (»die Erkenntnißhat denWerth […] die ›absolute Erkenntniß‹ zuwiderlegen« [KSA9,

§ 11[80]]). Es gibt kein übergeordnetes Leitschema außer Nietzsches genau dies aufklä-

rendem, humanistischem Erbe der Unwahrheit als Lebensbedingung.

14. Der Übermensch

WennNietzsche vomÜbermenschen spricht, so denkt er einWeltalter tief über die Ge-

genwart hinaus. Er nimmt Maß an den zurückliegenden tausendjährigen Prozessen,

20 »Das Schöne, das Ekelhafte usw. ist das ältere Urtheil. Sobald es die absoluteWahrheit in Anspruch

nimmt, schlägt das aesthetische Urtheil in die moralische Forderung um.« (KSA9, § 11[79])

https://doi.org/10.14361/9783839470725-017 - am 13.02.2026, 21:47:40. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839470725-017
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

