T4t

Nietzsches Architektur der Erkennenden

maler Vernetzung]. Diener & Diener haben die urbane Bedeutung dieses subtilen topo-
logischen Unterschiedes beispielhaft im Leitbild fiir das Stadtviertel Grosselin in Genf
demonstriert.)

Die abendlindische Metaphysik kann nach Nietzsches Umkehrung des Platonismus
nur noch als Metaphysik der Kunst fortbestehen. Nach »Nietzsches Wort >Gott ist tot«
(Heidegger 1:193) kann die Sinnlosigkeit des Ubersinnlichen sowie das Durchschreiten
des europdischen Nihilismus nur darin enden, dass die Kunst Sinn generiert. Noch die
philosophische Disziplin der Asthetik wurde mit Platon teils als mégliche Wissenschaft
in der Kunst aufgefasst. Auch eine kiinstlerische Architektur wire das Gegenteil von Me-
taphysik der Kunst. Mit der Wissenschaft als Kunst schafft der>letzte« Philosoph auch die
Asthetik ab. Der »Ernst des Daseins« (KSA7, § 11[1]) setzt nunmal die komplette Integra-
tion und Auflésung der (frohlichen) Wissenschaft in die Kunst voraus.

Aber die Kunst als furchtbarer Ernst! Die neue Metaphysik als furchtbarer Ernst! Wir
wollen euch die Welt noch so umstellen mit Bildern, daf euch schaudert. Das aber
stehtin unserer Hand! Verstopft euch die Ohren, eure Augen werden unseren Mythus
sehen. (KSA7, § 19[69])

13. Der Humanist Nietzsche

Es ist von kardinaler Wichtigkeit, daf man die wahre Welt abschafft. Sie ist die grofie
Anzweiflerin und Werthverminderung der Welt, die wir sind: Sie war bisher unser ge-
fahrlichstes Attentat auf das Leben. (KSA13, § 14[103])

Die totale Abschaffung der Wahrheit (und damit im selben Zug natiirlich auch die der
Unwahrheit oder>Liigeq), d.h. einer absoluten Giiltigkeit im platonischen Sinne, im Sin-
ne selbst schon der Fihigkeit des Menschen solche Unterscheidungen und Wahrheits-
findungen vornehmen zu konnen, diese unerhérte Aufklirung Nietzsches war mit Si-
cherheit sein grofiter, leider praktisch vollig ignorierter Beitrag zu einem wirklichen —
oder besser gesagt — zu einem potenziell wirksamen Humanismus. Wir wollen hier keine
utopische gesellschaftliche und naive Perspektive einer Gétzen-Dimmerung zeichnen,
also nicht das Potenzial seiner missverstandenen Formel »Gott ist tot« ausloten, sondern
einzig das Interesse dieses in gewisser Hinsicht noch ungeschehenen Ereignisses fiir die
Kunst darlegen. Denn der fragwiirdige Tod Gottes war fiir Nietzsche eine Katastrophe,
nicht als Ereignis an sich, aber er lie den Nihilismus noch manifester — und seine Uber-
windung durch den Wahrheitsanspruch der Wissenschaft noch illusorischer — erschei-
nen.

Nirgends konnte Nietzsche wirkliche Morgenrdten erblicken, nirgends frohliche
Wissenschaften, d.h. das wissentliche Schaffen von neuen, immer weiter entwickelten

der Philosophie, der Verhinderung des Denkens durch die repressive Rolle der Denkspezialisten
(Deleuze 1:19f.). Aufienstehende (z.B. Architekten) sind praktisch automatisch zu (teils tyranni-
schem) Konformismus verurteilt. Den Baum zu entwurzeln heifdt nicht bodenloses, kontextloses,
utopisches Denken einfithren zu wollen, sondern den Weg zur Schaffung a priori uneingeschrank-
ter Lebens-moglichkeiten freizulegen.

https://dol.org/10.14361/9783839470725-017 - am 13.02.2026, 21:47:40. -[@



https://doi.org/10.14361/9783839470725-017
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

III. Kapitel - Sein und Werden

Lebenskonzepten und -werten. Uberall sah er nur neue alte Gefingnisse, d.h. Uber-
zeugungen (Schlussfolgerungen und schlieffende Rahmen), moralische Wahrheiten,
Ideale, Dinge an sich, Universalien, alleinherrschende Gétter, Uberwelten fiir eine ster-
bende Menschheit, iiberall ein nicht lebenswiirdiges, von der Moral geichtetes Leben.
Er sah nur Metaphysiker, Hinterweltler, keine wirkenden Physiker. Nietzsche lieferte
im Anschluss vornehmlich an Heraklit die erste >Relativititstheoriec, im Gegensatz
zur >zweiten« Einsteins durchaus fiir jedermann zuginglich, aber dennoch genauso
inakzeptabel wie schon die grofe Physik seines vorsokratischen Vorgingers. Denn
auch Heraklit wurde schmihlich durch den Meta-Physiker Parmenides verdringt, der
mit seiner Unterscheidung von Sein und Nicht-Sein Platon den Weg bereitete und das
Denken einer mittlerweile zweitausendjihrigen dialektischen Tradition vorwegnahm
(die Moderne).

Ilhr meint, ihr suchtet»die Wahrheit«! Ihr sucht einen Fithrer und wollt euch gerne com-
mandiren lassen! (KSA10, § 3[1])

Und hier begegnen wir dem historischen Problem schlechthin, dem Nietzsche in seiner
zweiten UnzeitgemdfSen Betrachtung: Vom Nutzen und Nachteil der Historie fiir das Leben auf
den Grund ging. Wir wollen dieses Problem hier anders darstellen, wiederum auf sein
Gesamtwerk bezogen bzw. instrumentalisiert: das kulturelle Problem der Horigkeit, ge-
bunden an die pritentiose Wahrhaftigkeit. Man wird nun verstehen, dass uns das Zu-
sammenfiigen dieser beiden Terme zur Propaganda fithrt. Wie schon vorher angedeu-
tet, muss man Hegel nicht gelesen haben, aber als Propagandawissenschaftler kommt
man natiirlich nicht an ihm vorbei (Popper erklirt den Hegelianismus als eine »Apolo-
gie des Preufentums« [Popper 3: 44] und erdrtert in seinem Hauptwerk »die Abhingig-
keit des modernen Totalitarismus von den Lehren Hegels«). Und wenn man sich noch
immer fiir die etwas weiter zuriickgreifenden Griinde des svolkischen Erfolges< des Na-
tionalsozialismus interessiert, ist Hegel unumginglich (mehr noch als Heidegger, der
kein Ursprung, sondern eher eine Nachwirkung war). Aber selbstverstindlich war auch
Hegel kein Ursprung, so wenig wie Luther, selbst wenn Letzterer das Verhindern der
Renaissance durch die Renaissance der Kirche verschuldete (Burckhardt). Sie alle wa-
ren noch Mitldufer der Kaste der Priester, die »unter dem Mantel der heiligsten Absicht«
(KSA13, § 15[43]) das »noch nicht festgestellte Tier« Mensch (JGB: 74) zum horigen Her-
dentier feststellten, ziichteten. Das Nicht-festgestellt-Sein ist aber das den Menschen
Bestimmende schlechthin, seine Natur, seine Uberlebensbedingung.’ Vor allen Dingen
das institutionelle Zerbrechen gehort zu diesem Ziichten (also der »zerbrochene Gelehr-
te« anhand der zerstiickelten, disparaten und »desperaten Erkenntnis«). Die zum Uber-
leben nétige, ewig offene Selbst-Zucht des plastischen Menschen ist das Gegenteil der
modernen Zucht zum unselbststindigen, »héheren Menschen« (vgl. Kapitel 14 Der Uber-
mensch). Anders ausgedriickt, die Selbst-Zucht zur Selbststindigkeit resultiert nicht in
einem Festgestelltsein (im fertigen Menschen, im Typus, bei Nietzsche auch Ideal des

16  »Wenn die Natur ein Wesen allen Gefahren der Storbarkeit und Abirrung auslieferte, die in die-
sem>Nichtfestgestelltsein, in diesem Zwang, sich selbst festzustellen und tber sich zu verfiigen,
bestehen, so mufste ein ernster Grund vorliegen« (Gehlen: 12).

https://dol.org/10.14361/9783839470725-017 - am 13.02.2026, 21:47:40. -[@



https://doi.org/10.14361/9783839470725-017
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

146

Nietzsches Architektur der Erkennenden

Normalmenschen genannt [FW, § 143])! Die scheinbare menschliche >Ausgangssitutati-
onc (als nicht festgestelltes Mingelwesen) bleibt dauerhaft seine Grundbedingung zum
Leben und kann, will man ganz Mensch bleiben, nicht itberwunden werden. Seine Ent-
lastung (seine Schaffung der zweiten Natur [Gehlen: 37]) ist der ewige Prozess des Wer-
dens, seines Mensch-Werdens. Man darf also durchaus etwas zugespitzt folgern, der
festgestellte Mensch sei nur noch das verkommene Tier.

Der verbrecherische Gebrauch, der bisher mit dem Worte »Wahrheit« getrieben wor-
denist... (KSA13, § 15[43])

Es wurde sicherlich viel Missbrauch mit Nietzsches Zuchtgedanken getrieben,"” aber
sein notorischer Elitismus ist dennoch nicht wegzudenken. Wir instrumentalisieren also
Nietzsches Humanismus ausschlieRlich aus seinem Wahrheitsverstindnis und stellen
somit seinenseinzigen Gedanken«der Unwahrheit als Lebensbedingung selbst noch itber
all seinen »aristokratischen Radikalismus« (Brandes: 9). Mit diesem Gedanken schafft
Nietzsche die Voraussetzung eines potenziellen Endes der geistigen Versklavung (und
noch der »Tyrannenherrschaft des Geistes« [M, § 547]), hier wird er zum »Erloser« vom
tiberweltlichen Verkehr und richtet das eigentlich Menschliche gegen Weltprozess und
Hinterwelt (KSA10, § 16[11]), die Essenz des Lebens gegen allen Essenzialismus.

Gehlens Konzept der Entlastung als Lebensbedingung wurde aus Nietzsches Begrift
der Erleichterung entwickelt. Wahrheit ist Erleichterung und erméglicht der Autoritit,
»gefihrdete schwankende zarte schwache Heerden-Thiere« (KSA11, § 34[85]) vollkom-
men den Befehlen eines »Leithammel[s]« (KSA11, § 34[85]) zu unterwerfen, beispielswei-
se noch anhand eines »kategorischen Imperativ[s]« (KSA11, § 34[85]). Hier sah Nietzsche
auch das relative Scheitern Kants, der seine groRe Kritik nicht konsequent genug ans En-
de trieb, bis an das kategorische Ende allen Imperativs. Ohne an dieser Stelle das wich-
tige politische Thema der Institutionen anschneiden zu wollen, scheidet sich hier rein
geistig betrachtet, der Mensch zwischen Individuum und Herde (ganzer Mensch oder
gebrochenes Herden-Tier). Zur modernen Zucht gehort also zuerst einmal den »Heer-
den-Instinkt« und »Heerden-Glaube des Thiers >Mensch« (KSA11, § 34[85]) festzustellen,
als die Grundformen der Erleichterung (oder Entlastung). Denn die Leithammelerleich-
terung (in Kléstern und Denkschulen) ist eben leichter als das miihselige »Selbst-sich-
Befehlen«, Gehorsam und Niederwerfung leichter als Aufruf und stindiger Kampf (ge-
gen das eigene Chaos). Sich »los zu werden« und endlich einmal erlaubt »aufler sich«
sein kénnen: »das Christenthum gab die grof3e Erleichterung« (KSA11, § 34[85]).

Aber wie wir es ja schon wissen, war auch diese heiligste Absicht nicht Ursprung der
Verneinung und Unterwerfung des Lebens, sondern lediglich »Platonismus fiirs >Volk«
(JGB, Vorrede). Platons »geschlossene Gesellschaft< und Kunstfeindlichkeit wird schon
im dritten Buch seines Staates offensichtlich, mit dem Ausschluss der freien Kiinstler,
der Unwahren, d.h. daslebensbedingende Prinzip der Unwahrheit wird ausgeschlossen.

17 Auch der Wille zur Macht ist zu aller erst rein psychologisch zu verstehen, als ein Konzept der in-
neren Welt, als eine Verbindung von Mikro- und Makrokosmos bzw. Chaosmos, aber eben niemals
politisch (Heidegger 1: 229). Er konzeptualisiert das >psychologische Werden<im Durchschreiten
des europdischen Nihilismus (KSA13, § 11[99]).

https://dol.org/10.14361/9783839470725-017 - am 13.02.2026, 21:47:40. -[@



https://doi.org/10.14361/9783839470725-017
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

III. Kapitel - Sein und Werden

(Sein Stadt-Staat, ohne bis ins 20. Jh. zu gehen, lisst uns sofort an Calvins >faschisti-
sches« Genf des 16. Jh. denken [Zweig 1].) Die Kunst der Entlastungen erleidet mit dem
Ausschluss der Kunst eine fatale Wende. Das konzeptuelle Denken fingt an, gegen das
Konzept zu konspirieren und sich selbst zu verneinen.

Rufen wir es also vornehmlich Architekten nochmals in Erinnerung: Wir kénnen
nichts anderes als Kiinstler sein, wir kdnnen aber schlechte Kiinstler sein, vor allem
wenn wir die Voraussetzung der Kunst fiir das Leben nicht erkennen oder gar verneinen
(wie dies der Kunstfeind, aber dennoch groite Kiinstler Platon tat, weil er sie eben
erkannte). Hier konnte Platon nichts Absolutes (z.B. Homer) neben sich dulden, in
seiner geschlossenen Gesellschaft gab es nur den einen Baum der Erkenntnis. Man
kann diesem grofiten aller Geister nur die tyrannische Tendenz aller Philosophie als
»causa primac vorwerfen. Man kann aber vor allem in diesem forcierten Waldsterben
und seiner systematischen Vertilgung des Grases (»vive le multiple« [Deleuze 1: 24]),
im Primat der Einheit und der geistig-gesellschaftlichen Pyramide nur die zu vielen
Schiiler bedauern, die immer Schiiler bleiben, die zu vielen Schafe, die ihren Hirten
oder Leithammel gefundenen haben. Solange es die Wahrheit gibt, ist Gott (der seinzig«
Wahrhaftige) nicht tot und kann es keine fréhliche Wissenschaft geben. Die Wahrheit
als Luge darzustellen (d.h. letztendlich nutzbar zu machen) ist also auch heute immer
noch Hiresie. So helfen die »wissenschaftlichen Arbeiter« (JGB, § 211) mit Wahrheit
gewordenen Konventionen weiter beim pyramidalen Aufbau von Ordnungen, Kasten,
Privilegien, Unterdriickungen... (GT:233), kurz beim ganzen Horror unseres zivilisa-
torischen >Fortschrittes¢, basierend auf universalen Gottheiten. Der komplette Rohbau
des Christentums geht auf Platon zuriick, oder anders herum formuliert: Wir sind
Platoniker durch das Christentum, auch die, welche sich als Atheisten verstehen. Denn
der scheinbare Tod Gottes hiefd nur, den Prunk der Fassade zu entfernen und den Weih-
rauch raus zu blasen, aber nicht den Rohbau zu ersetzen. Wir leben in diesem einen Bau
und Columbarium der Begriffe (GT: 238) Platons, diese Architektur ist die Mutter aller
Kinste (Heidegger 8: 63, Foucault 2: 944, Whitehead.: 63).

Jegliche Schépfung gehort mit ihrer Fertigstellung der Vergangenheit an. Jeder Plan
ist der Dynamik der Geschichte ausgesetzt, die ihn tiberwindet (Schwarz: 228). Dies ist
der einzige >Sinn«< der Geschichte: keine Teleologie darzustellen, keine spekulative Me-
taphysik zu betreiben um den »Verlust einer unwandelbaren Welt dadurch zu entschi-
digen« (Popper 1:144), wie das der Historizismus wollte. Vielmehr gilt es, nur die Histo-
rizitit (Choay 2: 24), das Zeitgebundene und Vergingliche aller >lebendigen< Kultur her-
auszustellen. Die Geschichte als Garant bzw. Logscheit (Fahrtenmesser) des driftenden
Lebens.

Vom Baum der Erkenntnis. — Wahrscheinlichkeit, aber keine Wahrheit: Freischeinlich-
keit, aber keine Freiheit, — diese beiden Friichte sind es, derentwegen der Baum der
Erkenntnis nicht mit dem Baum des Lebens verwechselt werden kann. (MA, 11:167)

Restimieren wir also nochmals das abendlindische »Attentat auf das Leben« (KSA13, §
14[103]): seit 2000 Jahren kein neuer Gott, seit 2350 Jahren Platonismus einer entkrif-
teten Herde und nurmehr unter dem Baum der Erkenntnis zusammengescharte stau-
nende Gliubige und Schiiler, nach ewigen Reichen blinzelnd. In der historischen, unter

https://dol.org/10.14361/9783839470725-017 - am 13.02.2026, 21:47:40. -[@

147


https://doi.org/10.14361/9783839470725-017
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

148

Nietzsches Architektur der Erkennenden

dem Banner der absoluten Wahrheit entstandenen Uberschneidung von Religion, Phi-
losophie und Wissenschaft sah man nicht die ultimative Bedeutung der Fiktion fir das
Leben, das ewige Schaffen neuer Lebensmaglichkeiten, sondern allein das erstrebens-
werte Auffinden des wahrhaftigen Ankers der Welt, die Suche nach dem fiir alle Ewig-
keit festgestellten Leben (Wissenschaft als Feststellung der Tatsachen). Wie Deleuze und
Guattari es mit Nachdruck zeigen, beinhaltet unsere systemisch einschrinkende Denk-
tradition tendenziell schon eine Form von Mikro-Faschismus (Deleuze 9: 292), eine in
unseren Mikrokosmos (Phinomenalismus der inneren Welt [WZM: 334]) eingepflanz-
te Form von Totalitarismus. Mit dem Wahrheitsanspruch wurden der Moderne samtli-
che Ideen zum Verhingnis, auch die Utopien verkamen zum Ansatz totalitirer Systeme,
selbst die Geschichte wurde noch zum Historizismus vergewaltigt. Nichts schien mehr
der systematischen Erziehung zur Unselbststindigkeit, zur Verhinderung des (freien)
Denkens im Wege zu stehen, d.h. der Behinderung des Lebens.

Man sah hinter diesem Ereignis (der sich in der Uberschneidung der drei konstituti-
ven Disziplinen [Philosophie, Theologie und Physik] offenkundig manifestierenden Fik-
tion) noch nicht die Bedeutung der Asthetik, das physiologische, kognitive Phinomen
der Kunst als Bedingung der Aneignung der Welt, zur Abstimmung bzw. subtilen Di-
stanzierung von duflerer und innerer Welt. Man anerkannte auch nicht das entscheidend
Menschliche daran, wie beispielsweise die Lustempfindung (als intuitives Messgerit) bei
der Entstehung eines abstrakten Bildes (auch die geistige Lust wurde im uninteressier-
ten Denken geradezu das zu Bekimpfende). Diese Lust ist das Pendant zu den »Seh- und
Tastempfindungen« der kindlichen Aneignung und Bewiltigung, d.h. der stetigen Kon-
struktion der dufieren (bzw. inneren) Welt.’® Alle Schaffensakte, Entwiirfe, »erkennen-
den Spiele«” mit Formen und Ideen bis zu den grofRartigsten Abstraktionen gehen aus
den gleichen« menschlichen Gehirnprozessen hervor: E = mc” und die Sixtinische Kapelle
sind >gleich< entstanden!

Erst wenn wir das Denken und Erkennen als Transmutation der >Realitdt< in Vorstel-
lungen begreifen (»la >réalité< en réve« [Kofman: 89]), als Distanz zur Realitit, um als das
unspezialisierte Wesen leicht und entlastet mit unendlich kombinierbaren Schemata auf
dasewigdriftende Leben reagieren zu konnen (Gehlen), erst dann wird uns die Befreiung
von (feststellenden) Konventionen gelingen und die Irrelevanz bzw. Kontraproduktivitit
der Wahrheit fiir das Leben ersichtlich werden. Konzeptuelles Erkennen-Denken-Schaf-
fen als Driften (aufSerhalb der Moral bzw. auch als Transmutation der moralischen Ur-
teile in affirmative Lebensmoglichkeiten [Deleuze 7: 139]), als die ewige Entwicklung des
Noch-nicht-Seienden, wird dann zur ethischen Frage unserer Kultur. Nietzsches Huma-
nismus richtet die Ethik der Kunst gegen die Moral, er ist das Hervorheben des >kiinst-
lerischen< Grundzugs aller Bestimmung von Werten: Es gibt keine Werte an sich, man
muss einsehen, »daf der Wert der Welt in unserer Interpretation liegt« (WZM: 418), dass

18 »Esistdies die Voraussetzung zur Ausbildung einersinneren Welt¢, d.h. von Umgangs- und Bewe-
gungsphantasmen, Erfolgsvorstellungen, Eindruckserwartungen, welche unabhingig vom tatsich-
lichen Bestand der wirklichen Situation entwickelt und aufgebaut werden kénnen« (Gehlen: 43f.).

19 »[.]lejeusavant, correctet magnifique«(Le Corbusier 4:16).»[..] sélection veut dire écarter, émon-
der, nettoyer, faire ressortir nu et clair 'Essentiel« (Le Corbusier 5:110).

https://dol.org/10.14361/9783839470725-017 - am 13.02.2026, 21:47:40. -[@



https://doi.org/10.14361/9783839470725-017
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

III. Kapitel - Sein und Werden

unsere »Interpretationen perspektivische Schitzungen sind« (WZM: 418), die es zur »Er-
héhung des Menschen« (WZM: 418) stindig zu entwickeln gilt, um neue Horizonte auf-
zuzeigen. (Um nochmals Missverstindnisse zu vermeiden: Es ging Nietzsche vor allem
darum, die Genealogie der Moral aufzukliren, und nicht darum, alles itber Bord zu wer-
fen.)

Solange wir den Sinn der Zeichnung, den Sinn der Perspektive, solange wir den Be-
griff des Perspektivismus, also den Status der Kunst als Bedingung des Lebens nicht
begreifen, kann man dem Architekten nicht die Rolle des Dirigenten geben. Das Risiko
wire zu grof}, wieder in die Tyrannei der (Denk-)Modelle zu verfallen. Damit ist natiir-
lich nicht gesagt, dass seine konkurrierenden Pritendenten und Kritiker Recht behalten,
denn sie leiden selbstverstindlich am gleichen Symptom des totalen Missverstindnisses
der Abstraktion, Asthetik und Kunst. Die so oft erwihnte Krise des Stidtebaus ist eine
Krise unserer Kultur (unsere Disziplin hat selbstverstindlich nicht die geringste Autono-
mie). Der einzig haltbare Ausgangspunkt unseres Berufsverstindnisses, der des Kiinst-
lerarchitekten, und selbst der ganze Begriff der Asthetik sind im 20. Jh. fast schon zum
Schimpfwort verkommen (Huse: 74). Solange wir nicht den (fatalen) Sinn unserer dsthe-
tischen Disziplin begreifen, kommen wir nicht tiber die metaphysischen Spekulationen
der Hinterweltler hinaus. Nur mit der Asthetik kénnen wir den Platonismus umkehren
(Kessler).

Sobald wir die absolute Wahrheit leugnen, missen wir alles absolute Fordern aufgeben
und uns auf aesthetische Urtheile zurlickziehen. Dies ist die Aufgabe — eine Fiille aestheti-
scher gleichberechtigter Werthschatzungen zu creiren: jede fiir ein Individuum die letzte
Thatsache und das Maaf$ der Dinge. Reduktion der Moral auf Aesthetik! (KSA9, § 11[79])

Asthetik ist also weitab von Platon zu verstehen (z.B. das Schéne®®), die Oberfliche ist
aus der Tiefe zu begreifen (»oberflichlich — aus Tiefe«, lautet Nietzsches kognitiver Im-
perativ [FW:11]), zu entwickeln, zu entwerfen, als das aus dem Werden stetig zu schop-
fende Sein. Wir arbeiten uns an die Oberfliche der Dinge. Der Abstraktionsprozess, das
Denken, ist die Reduktion des Kontaktes mit der Welt (als lebensnotwendige Distanz und
Entlastung), ist die »eigentitige Umarbeitung«ihrer Reiziiberflutung in handlungsniitz-
liche Schemata (Gehlen: 48). In diesem eigenstindigen, individuellen und permanenten
Entwicklungsprozess (jedes einzelnen Menschen) kann es keine Erkenntnis an sich ge-
ben (»die Erkenntnif hat den Werth [...] die >absolute Erkenntnif’« zu widerlegen« [KSA9,
§ 11[80]]). Es gibt kein iibergeordnetes Leitschema aufler Nietzsches genau dies aufkli-
rendem, humanistischem Erbe der Unwahrheit als Lebensbedingung.

14. Der Ubermensch

Wenn Nietzsche vom Ubermenschen spricht, so denkt er ein Weltalter tief iiber die Ge-
genwart hinaus. Er nimmt Maf$ an den zurlickliegenden tausendjahrigen Prozessen,

20 »Das Schone, das Ekelhafte usw. ist das &ltere Urtheil. Sobald es die absolute Wahrheit in Anspruch
nimmt, schldgt das aesthetische Urtheil in die moralische Forderung um.« (KSA9, § 11[79])

https://dol.org/10.14361/9783839470725-017 - am 13.02.2026, 21:47:40. -[@

149


https://doi.org/10.14361/9783839470725-017
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

