
John T. Rarnilton 
Canis Canens 
Oder: Kafkas Respekt vor der Musikwissenschaft 

I. 

Kafkas Erzählung Forschungen eines Hundes, größtenteils 1922 geschrieben 

und von Max Brod nach dem Ableben ihres Autors 1931 unter diesem Titel 
veröffentlicht, enthält zwei musikalische Szenen, die die Karriere des erzäh­
lenden Hundes wesentlich beeinflussen. Die zwei Episoden, eine am Anfang, 
eine am Ende und beide einer musikalischen Erfahrung gewidmet, sind struk­
turbestimmend für die Erzählung. Zwar ist die Musik auf den ersten Blick 
nicht das vordergründige Thema der Forschungen, die offenbar kaum etwas 
mit Tonkunst zu tun haben; und doch zeigt sich bei gerrauer Lektüre, dass sie 
sehr wohl die Handlung der Geschichte motiviert. 
Die erste Szene spielt in der Kindheit des Erzählers - »in einer jener seligen, 
unerklärlichen Aufregungen, wie sie wohl jeder als Kind erlebt« (N II 488) -

als plötzlich »eine kleine Hundegesellschaft« erscheint: sieben Hunde tauchen 
tanzend aus dem Dunkel auf, musizierend oder doch zumindest von einer Mu­

sik begleitet, deren Ursprung schwierig, wenn nicht unmöglich auszumachen 
ist: »ich [konnte] nicht erkennen, wie sie [den Lärm] erzeugten. [ ... ] Alles war 
Musik« (N II 428), eine überwältigende und unwiderstehliche Musik. Diese 
Musik nimmt »den Zuhörer in die Mitte«, »überschütte[t]« und »erdrückt« 
ihn, bis er sich nach einer »Belehrung« sehnt: »man wollte [ ... ] sie fragen, 
was sie denn hier machten«. (N II 429) Die Hunde aber verweigern eine Ant­
wort, was der Erzähler wiederum als groben Verstoß gegen die Konventionen 
empfindet. Sein Ärger steigert sich noch weiter durch die Schamlosigkeit der 
aufrecht auf ihren Hinterbeinen stolzierenden Artisten. Zwar möchte er sie zu­
rechtweisen, doch die Musik überfordert ihn und verwirrt seine Sinne: »Ach, 
was machten doch diese Hunde für eine betörende Musik.« (N II 433) Doch so 
plötzlich wie sie gekommen waren, verschwinden die Hunde auch wieder in 

der Dunkelheit. 
Diese beunruhigende Erfahrung veranlasst den Erzähler zu seinen Forschun­
gen, von denen die Erzählung schließlich handelt. »Mit jenem Koncert begann 
es«. (Nil 435) Was als Versuch, dem Ursprung der musikalischen Erfahrung 
nachzuspüren, seinen Anfang nimmt, eröffnet schon bald weitere Forschungs­
felder, die zu umfassenden Spekulationen über das Wesen der »Hundeschaft« 
und des Erzählers eigene Erfahrungen führen. Insbesondere von der Frage, 
»wovon sich die Hundeschaft nährte« (N II 436), werden seine Studien nach­
haltig getrieben. Es scheint, als habe sich das Thema der Musik ein für allemal 

145 

https://doi.org/10.14361/9783839405086-006 - am 14.02.2026, 08:29:47. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839405086-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


John T. Rarnilton 

146 

erledigt. Fortan gilt die wesentliche Sorge der Ernährung. Allerdings führen 
die Forschungen des Hundes schon bald zur Frustration; zwar bleibt er hartnä­
ckig, doch er erreicht nicht viel; seine Fragen werden gemeinhin bloß als ein 
Betteln um Futter verstanden. Eine Zeit lang ist er besessen von Gerüchten um 
so genannte »Lufthunde«, die »in der Luft [schweben]« und deshalb »getrennt 
[sind] von der nährenden Erde« (N II 448), bis er schließlich die Sinnlosigkeit 
seiner Herangehensweise realisiert. »[I]hre Philosophie [ist] so wertlos wie 
ihre Beobachtungen und die Wissenschaft [kann] kaum etwas davon verwen­
den.« (N II 449) Schließlich zieht er sich aus der Hundegemeinschaft zurück. 
Das nachfolgende Delirium seiner zweiten musikalischen Erfahrung bringt die 

Erzählung zu ihrem Ende. Beinahe verhungert, allein in den Wäldern, hebt der 
Erzähler seinen Kopf und sein Blick begegnet einem »fremden Hund«, einem 
Jagdhund, der ihn bittet, den Weg frei zu machen und ihn damit aus seiner 
Benommenheit reißt. Doch plötzlich unterbricht eine unwiderstehliche Melo­
die erneut ihr Gespräch: »Immer stärker wurde sie; ihr Wachsen hatte viel­
leicht keine Grenzen und schon jetzt sprengte sie mir fast das Gehör«. 
(N II 479) So überwältigend ist diese Erfahrung, dass der Erzähler seine Nach­
forschungen über die Ernährung der Hunde aufgibt, um zu jenem Thema zu­
rückzukehren, das seinen Forschungstrieb anfangs auslöste. 

Die Wissenschaft war gewiß auch hier nicht untätig, die Wissenschaft von der Musik 

ist, wenn ich gut berichtet bin, vielleicht noch umfangreicher, als jene von der Nahrung 

und jedenfalls fester begründet. Es ist das dadurch zu erklären, daß auf diesem Gebiet 

leidenschaftsloser gearbeitet werden kann als auf jenem, und daß es sich hier mehr um 

bloße Beobachtungen und Systemisierungen handelt, dort dagegen vor allem um prak­

tische Folgerungen. Damit hängt zusammen, daß der Respekt vor der Musikwissen­

schaft größer ist als vor der Nahrungswissenschaft, die erstere aber niemals so tief ins 

Volk dringen konnte wie die zweite. (N II 480) 

Zwischen der ersten und der zweiten musikalischen Szene hat sich alles ver­
ändert - alles und doch nichts. Denn die Rückkehr der Musik, ihre Reprise 

sozusagen, ist und ist wiederum auch nicht Wiederholung. Verweist die Rück­
kehr der Musik einerseits auf eine bemerkenswerte Konstanz, die im Grunde 
die gesamten Forschungsprojekte des Hundes über die Ernährung lediglich als 

eine Abweichung erscheinen lassen, so bezeugt andererseits der Perspektiv­
wechsel von der Musik als erhabenem und unergründlichem Phänomen zu ei­
nem Objekt der unbeteiligten, systematischen und wohlbegründeten For­
schung einen relevanten Einschnitt. 
Der Unterschied zwischen der ersten und der zweiten Episode lässt sich ver­
deutlichen als Differenz zwischen einem subjektiven, impressionistischen Mu­
sikerlebnis und der Musikwissenschaft. Und nur letztere betrachtet der Erzäh­
ler als neue, legitime Methode, seine Verwirrung zu bekämpfen. Bis zu die­
sem Zeitpunkt waren seine Nachforschungen eher kapriziös, er bekannte sich 

https://doi.org/10.14361/9783839405086-006 - am 14.02.2026, 08:29:47. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839405086-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Canis Canens 

zu seinem gänzlich unwissenschaftlichen Charakter: »es fällt mir nicht ein in 
die wahre Wissenschaft zu mengen, ich habe alle Ehrfurcht vor ihr, die ihr ge­
bürt, aber sie zu vermehren fehlt es mir an Wissen und Fleiß und Ruhe - nicht 
zuletzt, besonders seit einigen Jahren- auch an Appetit«. (N II 437) Ja, erbe­

zweifelt gar den Nutzen wissenschaftlicher Methoden: »Was hat die F or­
schung [ ... ]entscheidend Wesentliches dem [Extrakt aller Wissenschaft] hin­
zuzufügen?« (N II 437) Zeitweilig stürzen ihn seine Unsicherheiten in tiefes 
Misstrauen, sogar in Zynismus, der, wie man behaupten könnte, wohl schon 
immer das Verhängnis der Hunde gewesen ist: »Gewiß, die Wissenschaft 
schreitet fort, das ist unaufhaltsam, sie schreitet sogar mit Beschleunigung 

fort, immer schneller, aber was ist daran zu rühren?« (N II 455) Am Ende der 
Erzählung jedoch haben sich die Dinge verändert. Während die Begegnung 
mit den Hundeartisten seine unwissenschaftliche und gewissermaßen zerstreu­
te Neugierde weckte, führt ihn die spätere Konfrontation mit dem Jagdhund an 
die Schwelle zur Wissenschaft: 

Auch ich stand der Musikwissenschaft, ehe ich die Stimme im Wald gehört hatte, 

fremder gegenüber als irgendeiner andern. Zwar hatte mich schon das Erlebnis mit den 

Musikhunden auf sie hingewiesen, aber ich war damals noch zu jung, auch ist es nicht 

leicht an diese Wissenschaft auch nur heran zu kommen, sie gilt aber besonders schwie­

rig und schließt sich vornehm gegen die Menge ab. (N II 480f.) 

Auf einmal erscheint Wissenschaft als viel versprechender Ausweg. Sie 
scheint alljene Antworten zu enthalten, deren Suche bis dahin erfolglos ver­
lief. Eine beruhigende Entdeckung zweifellos, wenn sie nicht so spät käme: Es 
ist »für mich störend, daß ich auch in die Musikwissenschaft niemals ernstlich 
eingedrungen bin und mich in dieser Hinsicht beiweitem nicht einmal zu den 
von der Wissenschaft immer besonders verachteten Halbgebildeten rechnen 
kann«. (N II 481) Alles hat sich geändert zwischen dem ersten und dem zwei­
ten Musikerlebnis, gleichzeitig aber hat sich auch gar nichts geändert. 
Diese Spannung von Wandel und Beständigkeit deutet sich bereits in der die 
Erzählung eröffnenden Erklärung an: »Wie sich mein Leben verändert hat und 
wie es sich doch nicht verändert hat im Grunde!« (N II 423) Während sich al­
so einerseits zwischen beiden Musikerfahrungen eine deutliche Entwicklung 

zeigt, ist andererseits nicht wirklich eine Veränderung zu konstatieren. Folg­
lich bleibt auch der Wahrheitsanspruch ambivalent, den die Wissenschaften 
im Allgemeinen und die Musikwissenschaft im Besonderen erheben. Diese 
Ambivalenz, der vermeintliche Widerspruch zwischen Wandel und Fort­
schritt, der Zynismus schließlich, der Kafkas Forschungen durchzieht, können 
indes als Kommentar zu einerneuen akademischen Disziplin verstanden wer­
den. Wie nachfolgend an Details des Textes zu zeigen, beruht sowohl die phä­
nomenologische Beschreibung der Musikerfahrung als auch deren Definition 
als Objekt der Wissenschaft zu einem überwiegenden Teil auf der historischen 

147 

https://doi.org/10.14361/9783839405086-006 - am 14.02.2026, 08:29:47. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839405086-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


John T. Rarnilton 

148 

Entwicklung der Musikwissenschaft. Die Frage nach den Errungenschaften 

ihrer Geschichte und der Institutionalisierung von Musik ist eines der zentra­

len Themen in Kafkas Erzählung. 1 

II. 

Wie die Begründung der Musikwissenschaft an der Universität alles verändert 

hat und wie sie doch nichts verändert hat im Grunde. Wie Kafka, so ist auch 

die Musikwissenschaft ein Kind der Habsburg-Monarchie des ausgehenden 

19. Jahrhunderts. Bevor der angesehene Musikkritiker Eduard Hansliek 1861 

den ersten Lehrstuhl für Musikwissenschaft an der Universität Wien antrat, 

wurde das Studium musikalischer Werke, ihrer Komponisten und der Musik­

geschichte im Allgemeinen nicht an der Akademie betrieben. Seit ihrem Ein­

zug in das universitäre Curriculum sah sich das formale Studium der Musik 

genötigt, ihre Wissenschaftlichkeit, die Möglichkeit und das Versprechen, 

beweisbare Resultate zu erzielen, zu verteidigen. Daraus folgte einerseits, dass 

die Musikwissenschaft auf die ausschließlich subjektive Grundlage von Beob­

achtungen verzichten musste; um Ansehen in einer Forschergemeinschaft zu 

gewinnen, durfte sie sich nicht mehr auf »Empfindungen« oder »Gefühle« be­

rufen. Andererseits musste sie die Methoden der Naturwissenschaften über­

nehmen, die mit dem positivistischen Wissenschaftsideal und ihrem Bekennt­

nis zur induktiven Methode, einhergehend mit ihrem Argwohn gegenüber He­

gelianischer Spekulation, seinerzeit grundlegend für wissenschaftliche Wahr­

heitsfindung war. 2 

Hanslieks Vom Musikalisch-Schönen, 1854 erschienen und zwischen 1858 

und 1902 in neun weiteren Überarbeitungen wieder aufgelegt, konzipierte eine 

Ästhetik der organischen Form, in der die »dunkle Herrschaft des Gefühls« 

dem »Drang nach einer möglichst objectiven Erkenntniß der Dinge, wie er in 

unserer Zeit alle Gebiete des Wissens bewegt«, weichen sollte3 Friedrich 

Chrysander, ein unabhängiger Wissenschaftler, der viel zur Popularisierung 

des Begriffs »Musikwissenschaft« 4 beitrug, argumentierte auf ähnliche Weise 
in seinem einführenden Essay für die Jahrbücher für musikalische Wissen­

schaft (1863), dass diese neue Disziplinjene romantischen Vorstellungen ver­

bannen müsse, wie sie beispielsweise in E.T.A. Hoffmanns berühmter Schrift 

über Beethovens Fünfte Symphonie zu finden sind; Instrumentalmusik, so 

heißt es dort, reißt »den Zuhörer unwiderstehlich [fort] in das wundervolle 

Geisterreich des Unendlichen.«5 Die Beschreibung der Musikerfahrung in 

Kafkas Forschungen bedient sich freigiebig bei Hoffmann, insbesondere wo 

sie die Begeisterung, Ungewissheit und Unwiderstehlichkeit der Musik be­
tont6 Nach Chrysander und Hansliek konnte sich die neue Musikwissenschaft 

nur dann der wissenschaftlichen Forschung öffnen, wenn sie so vage wie irre­

führende Urteile der Tonkunst aufgeben würde. Chrysander beispielsweise 

schreibt: Der »gemeinhin angeführte Hauptgrund des Zweifels, daß die musi-

https://doi.org/10.14361/9783839405086-006 - am 14.02.2026, 08:29:47. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839405086-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Canis Canens 

kalisehe Wissenschaft an Höhe und innerer Vollendung je an die der bilden­
den Künste hinanreichen werde, weil die Musik geistig viel zu unbestimmt sei 
als daß in ihrem Gebiete eine den höchsten Anforderungen entsprechende 
Wissenschaft entstehen könne, ist eine Täuschung.«7 

Dieses Ideal wurde ausdrücklich auch von Breitkopf und Bärtel unterstützt, 
die seit 1885 die Vierteljahrsschrift für Musikwissenschaft in Leipzig heraus­
gaben. In ihrer ersten Ausgabe entwarf Guido Adler, der später Hanslieks 
Lehrstuhl in Wien übernehmen sollte, die Ziele des neuen Forschungsgebiets 
in seinem grundlegenden und programmatischen Aufsatz Umfang, Methode 

und Ziel der Musikwissenschaft8 Adler unterschied »historische« und »syste­

matische« Forschungsziele. Letztere sollten von verschiedenen »Hilfswissen­
schaften« wie »Akustik, Mathematik, Physiologie (Tonempfindungen), Psy­
chologie (Tonvorstellungen), usw.« bearbeitet werden, um die Urteile über 
Musik aufwissenschaftliche Fakten zu beziehen. Er folgte damit einem Trend, 
der mit den Arbeiten Hermann von Helmholtz' (Die Lehre von den Tonemp­

findungen, 1863) und Carl Stumpfs (Tonpsychologie, 1883) begründet wurde. 
Insbesondere Helmholtz brachte die Wissenschaftlichkeit des neuen For­
schungsgebiets voran, indem er die Harmonielehre akustischer Gesetze mit 
Hilfe der Physik detailgerrau und komplex beschreiben konnte. In seiner »Ein­
leitung« gibt Helmholtz emphatisch dem Wunsch Ausdruck, Ästhetische 
Theorie und Naturwissenschaften zu versöhnen9 Anders gesagt, er bereitete 
die Grundlage dafür, dass sich die Musikwissenschaft auf die Gleichheit von 

Kunst und Natur berufen konnte. Diese Voraussetzung sollte das nachfolgende 
Jahrhundert bestimmen, wie man beispielsweise in dem Werk Hugo Riemanns 
sehen kann, dessen einflussreiche Schrift Grundriß der Musikwissenschaft 

(1908) auf dem von Adler entworfenen Forschungsprogramm aufgebaut war. 10 

Seit der Veröffentlichung seiner Dissertation Über das musikalische Hören 

(1874) war für Riemann die >Natürlichkeit< der Kunst zweifellos. 1879 schrieb 
er an Franz Liszt: »In diesem Sinne gehört die Musiktheorie unter die Natur­
wissenschaften, soweit nämlich die Kunst Natur ist; sie würde eine Existenz­
berechtigung haben, auch wenn sie nur den einen Zweck verfolgte, die imma­
nente Gesetzmäßigkeit des künstlerischen Schaffens nachzuweisen.« 11 

Der strikte Zusammenhang zwischen Ästhetik und Naturphänomenen, den 
Helmholtz und andere postulierten, war keineswegs unumstritten in der Mu­
sikwissenschaft zur Zeit Kafkas. Helmholtz' Beurteilung des Moll-Ton­

systems wurde als besonders problematisch empfunden. Auf der Grundlage 
akustischer Evidenz folgerte Helmholtz, dass das Moll-Tonsystem, weil es 
sich nicht von einer natürlichen Obertonreihe ableiten ließ, minderwertig war 
gegenüber dem Dur, das tatsächlich eine natürliche Grundlage hat - »Das 

Molltonsystem zeigt daher nicht dieselbe einfache, klare und leicht verständli­
che Consequenz wie das Durgeschlecht«. 12 Zwar gesteht Helmholtz ein, dass 
die Moll-Tonart in der Musikgeschichte eine durchaus wichtige Rolle gespielt 

149 

https://doi.org/10.14361/9783839405086-006 - am 14.02.2026, 08:29:47. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839405086-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


John T. Rarnilton 

150 

habe, allerdings sei dies nur dann der Fall, wenn Klarheit und Verständlichkeit 
gar nicht erwünscht seien: 

Das Dursystem ist für alle fertigen, in sich klaren Stimmungen gut geeignet, für kräftig 

entschlossene, wie sanfte oder süsse, selbst für trauernde, wenn die Trauer in den Zu­

stand schwärmerischer weicher Sehnsucht übergegangen ist. Aber es passt durchaus 

nicht für unklare, trübe, unfertige Stimmungen, oder für den Ausdruck des Unheim­

lichen, des Wüsten, Räthselhaften oder Mystischen, des Rohen, der künstlerischen 

Schönheit Widerstrebenden, und gerade für solche brauchen wir das Mollsystem mit 

seinen verschleierten Wohlklängen, seiner veränderlichen Tonleiter, seinen leicht aus­

weichenden Modulationen, und dem weniger deutlich in das Gehör fallenden Princip 

seines Baues13 

Wie zu erwarten wurde diese Charakterisierung des Mollsystems als Entwür­
digung empfunden, zahlreichen Musikern erschien sie ungerechtfertigt, was, 
so Alexander Rehding, eine Kluft zwischen »aesthetic desiderata and acousti­
cal data« zur Folge hatte. 14 Noch brisanter war das Problem jedoch für Mu­
sikwissenschaftler wie Riemann, die einen so genannten »harmonischen Dua­
lismus« unterstützten, in dem Dur- und Mollsystem als gleichwertig galten. 
Kurz gesagt, wie konnte man die Forderungen der Naturwissenschaften erfül­
len und noch immer auf der Gleichwertigkeit der Moll-Tonart beharren? 
Die Molldebatte und die ihr anhängende Theorie vom harmonischen Dualis­

mus hatten freilich nicht erst im späten 19. Jahrhundert begonnen. Musikhisto­
riker verweisen gewöhnlich auf Gioseffo Zarlino, dessen Istituzioni Harmoni­

che (1571) eine äquivalente mathematische Grundlage für Dur und Moll be­
schreiben, indem sie zwischen einer »harmonischen« und einer »arithmeti­
schen« Teilung der Quinte und Oktave unterscheiden. Im Wesentlichen er­
zeugt die harmonische Teilung eine große Terz von der untersten Note hinauf 
(c- e), während die nach unten gerichtete arithmetische Teilung die kleine 
Terz ergibt (es- g)15 Nachfolgende Theorien- reichhaltig an Komplexität 
und Verschiedenheit- strömten durch das 17. und 18. Jahrhundert, vor allem 

in den Werken von Jean-Philippe Rameau und Giuseppe Tartini. Im frühen 
19. Jahrhundert beteiligte sich Goethe mit einer Folge von Briefen an seinen 
engen Freund, den Komponisten Carl Friedrich Zelter, an der Debatte. Am 20. 

Aprill808 fragt er: »Woher kommt wohl die so allgemeine Tendenz nach den 
Molltönen, die man sogar bis in die Polonäse spürt?« 16 In seiner Erwiderung 
bezieht sich Zelter auf die Theorie, die durch Rameaus Traite de l 'harmonie 

(1722) bekannt wurde; ihr zufolge ist die kleine Terz einfach als Verminde­
rung der großen zu verstehen. »Die kleine Terz«, so Zelter, ist »kein unmittel­
bares donum der Natur«. Goethe war sich freilich der klassischen Teilung des 
Monochords bewusst, die die großen Intervalle ergab; und wies etwas boshaft 
auf dieses »sehr hübsche Experiment« hin, als er in Frage stellte, ob das Ton­
geschlecht Dur als »natürlicher« Ursprung und das Tongeschlecht Moll als 

https://doi.org/10.14361/9783839405086-006 - am 14.02.2026, 08:29:47. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839405086-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Canis Canens 

»künstlerische« Veränderung zu sehen seien. Er beschwört einen » Theoristen 
nordischer Nationen«, der ebenso wohl meinen könnte, »die große Terz sei 
eine erhöhte kleine«. Wenn, wie Goethe später erklärt, die Obertonkette die 
inzwischen in der Musikpraxis fest etablierte kleine Terz nicht zu generieren 
vermag, darf die Obertonreihe nicht als Erklärungsgrundlage der Tonkunst 
dienen. Anders gewendet: Goethe lehnt den Gebrauch akustischer Gesetze als 
Grundlage der Kunst ab. Somit wird aber nicht behauptet, dass er die Natür­
lichkeit der Musik verleugnet. Im Gegenteil, er verlangt, dass die Theorie den 
Begriff des Natürlichen so erweitert, dass sie die Menschheit mit einbezieht: 

Wahrhaftig, eine Darm- und Drahtsaite steht nicht so hoch, daß ihr die Natur allein 

ausschließlich ihre Harmonien anvertrauen sollte. Da ist der Mensch mehr wert, und 

dem Menschen hat die Natur die kleine Terz verliehen, um das Unnennbare, Sehn­

süchtige mit dem innigsten Behagen ausdrücken zu können. Der Mensch gehört mit zur 

Natur, und er ist es, der die zartesten Bezüge der sämtlichen elementaren Erschei­

nungen in sich aufZunehmen, zu regeln und zu modifizieren weiß.17 

Wie erwähnt war Hugo Riemann, der sowohl die Behauptungen als auch die 
Schwierigkeiten der Molldebatte beerbte, durch die von Helmholtz und ande­
ren gesetzten neuen Rahmenbedingungen der Musikwissenschaft mit einer 
neuen Herausforderung konfrontiert. Die Wissenschaftlichkeit des For­
schungsgebietes machte die erneute Suche nach einer akustischen Grundlage 

des Mollsystems notwendig, die er schließlich in den vermeintlichen »Unter­
tönen« eines angeschlagenen Grundtons fand. Alexander Rehding schreibt: 
»[S]ince the scientific prestige of Helmholtz's work automatically put him >in 
the right<, the only way to refute this judgment of science was to apply the 
same principles, to beat science with its own weapons.« 18 Jedoch hat kein 
akustisches V erfahren je die Gültigkeit von Riemanns Behauptung bekräftigen 
können, was ihn zur Entwicklung einer komplexen Theorie der »Interferen­
zen« führte, die die Untertöne unhörbar machten. Mit anderen Worten: Die 
neue Musikwissenschaft konnte die musikalische Praxis auf wissenschaftliche 
Weise nur dann erklären, wenn sie »die tatsächliche Unhörbarkeit der Unter­
töne« anerkannte. 19 Diese Unhörbarkeit ändert nichts und im Grunde alles. 

III. 
Kafkas Forschungen basieren auf der Voraussetzung, dass Musik gänzlich 
nach dem akustischen Naturgesetz verfährt. Diese Vermutung wird zunächst 
in der Methodologie des Hundes evident, der auf seiner Suche nach einer 
Quelle der Musik die Frage stellt: »Woher nimmt die Erde diese Nahrung?« 
(N II 438) Im Übrigen ist dies nicht Kafkas einziger Text, in dem die Fragen 
nach Musik und Nahrung so dicht beieinander liegen. In der Verwandlung er­
klingt eine Musik, die Gregor den »Weg zu der ersehnten unbekannten Nah-

151 

https://doi.org/10.14361/9783839405086-006 - am 14.02.2026, 08:29:47. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839405086-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


John T. Rarnilton 

152 

rung« verspricht. (D 187) Der Klang von Gretes Violine kommt aus der Kü­
che, wo die Familie Samsa beim Essen sitzt. Von dort erreicht sie sowohl die 
Mieter, die gerade ihr Abendessen beendet haben, als auch Gregor, der unge­
füttert in seinem Zimmer verharrt. Wie beim erzählenden Hund der Forschun­

gen scheint der leere Magen den Protagonisten besonders empfindsam für 
akustische Stimulationen zu machen: Wenngleich die Mieter »fast unter voll­
kommenem Stillschweigen« essen, kann der in sein Zimmer verbannte Gregor 
noch immer »aus allen mannigfachen Geräuschen des Essens immer wieder 
ihre kauenden Zähne« heraushören. (D 183) 
Auch der Forschungshund kann ein Lied der Stille wahrnehmen. Bei seiner 

Begegnung mit den Musikhunden bemerkt er mit Unverständnis: »Sie redeten 
nicht, sie sangen nicht, sie schwiegen im allgemeinen fast mit einer gewissen 
Verbissenheit, aber aus dem leeren Raum zauberten sie die Musik empor«. 
(N II 490) Auch bei seinem späteren Austausch mit dem Jagdhund hört er 
Musik noch bevor sie beginnt: 

[I]ch merkte an unfaßbaren Einzelheiten, die vielleicht niemand außer mir hätte merken 

können, daß der Hund aus der Tiefe der Brust zu einem Gesange anhob. »Du wirst sin­

gen«, sagte ich. »Ja«, sagte er ernst, »ich werde singen, bald, aber noch nicht. Aber 

mach Dich bereit.« »Ich höre es schon, trotzdem Du es leugnest«, sagte ich zitterned. Er 

schwieg. (N II 478) 

Wie Helmholtz sich mit der Messung der Schallwellen befasst oder, besser 
noch, wie Riemann nach den von keinem anderen je hörbaren Untertönen 
horcht, so ist auch Kafkas Hund fasziniert vom Ursprung der Musik, die ihrem 
hörbaren Klang vorausgeht. Er konzentriert sich auf die Gesetze, in denen die 
Möglichkeitsbedingung von Musik enthalten ist, Gesetze, die a priori und da­
her unabhängig sind von den Einzelheiten: »Ich glaubte nämlich zu erkennen, 
daß der Hund schon sang ohne es noch zu wissen, ja mehr noch, daß die Me­
lodie, von ihm getrennt, nach eigenem Gesetz durch die Lüfte schwebte und 
über ihn hinweg, als gehöre er nicht dazu, nach mir, nur nach mir hin zielte«. 
(N II 479) Tatsächlich wird der Erzähler zugestehen, dass es die ursprüngliche 
Stille war, die eine größere Bedeutung für ihn hatte: »Auch war zwar die Mu­
sik bei jenen Hunden das zunächst Auffallendste gewesen, aber wichtiger als 

die Musik schien mir ihr verschwiegenes Wesen«. (Nil 481) Einzigartige 
Kunstwerke sollten nicht den Fortschritt der Wissenschaften beeinflussen: 
»für ihre schreckliche Musik fand sich vielleicht überhaupt keine Ähnlichkeit 
anderswo, ich konnte sie eher vernachlässigen, aber ihr Wesen begegnete mir 
von damals an in allen Hunden überall«. (N II 481) 
Behauptungen wie diese, auf Sein statt Dasein konzentriert, scheinen Wilhelm 
Emrichs Annahme zu bestätigen, dass Musik für Kafka die »Möglichkeit« 
verspricht, »den Menschen aus allen irdischen Grenzen zu reißen« 20 Sie 
scheinen ebenso von Kafkas bekannter » Unmusikalität« zu zeugen, die im 

https://doi.org/10.14361/9783839405086-006 - am 14.02.2026, 08:29:47. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839405086-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Canis Canens 

Wesentlichen eine Angst vor dem Hören von Musik ist: »Die gehörte Musik 
zieht natürlich eine Mauer um mich und meine einzige dauernde musikalische 
Beeinflussung ist die, daß ich so eingesperrt, anders bin als frei«. (T 291) Man 
könnte tatsächlich diese überwältigende, unwiderstehliche Gewalt der Musik, 
wie sie in den Forschungen beschrieben wird, Kafkas eigener Überempfind­
lichkeit für Geräusche zuschreiben. 1922, dem Jahr, in dem er die Erzählung 
beendete, warnte Kafka Felix Weltsch vor den Konsequenzen eines Lebens in 
einer überfüllten Stadt: »jeder überwundene Lärm von einem neuen erst zu 
überwindenden in unendlicher Reihe«. (Br 388) Schließlich sein verzweifelter 
Bedarf an Ohropax, die er regelmäßig aus Berlin bestellte (»Stille, Stille wür­

de ich brauchen«, beklagte er einst gegenüber Robert Klopstock. »Ohne Oh­
ropax bei Tag und Nacht ginge es nicht«). (Br 398i1 Darüber hinaus teilte 
Kafka mit seinen animalischen Protagonisten die Fähigkeit zu hören, was die 
meisten menschlichen Ohren nicht wahrnehmen können. Gustav Janouch be­
richtet von Kafkas Faszination für einen französischen Physiker, der »durch 
eine Reihe scharfsinniger Experimente [feststellte], daß sich die Insekten un­
tereinander mittels solcher, für einen Menschen unvernehmbarer Schallwellen 
verständigen« 22 Genauso ist es für Riemann unabdingbar, das gesamte Spek­
trum akustischer Phänomene zu berücksichtigen: 

[A]uch wenn solche Fälle nicht nachweisbar wären, müßte doch der Akustik die 

eingehende Beschäftigung mit diesen Nebentönen als etwas zur Musikwissenschaft 

Gehöriges angerechnet werden[ ... ]. Es ist dann weiterhin Sache der Musikästhetik, zu 

begründen, wie es überhaupt geschehen kann, daß der Musikhörende nur einen kleinen 

Teil der Töne wirklich hört, d.h. auffaßt, identifiziert, welche tatsächlich zugleich er­

klingen, daß er sogar imstande ist, Töne, welche der Komponist nicht geschrieben und 

nicht gemeint hat, vollständig zu überhören, zu ignorieren, auch wenn sie durch beson­

dere Tonquellen selbstständig hervorgebracht werden23 

Wie Riemanns Musikwissenschaftler will auch Kafkas forschender Hund die 
stillen Töne verstehen, die »tatsächlich zugleich erklingen«. Die Melodie je­
doch, die ihn verfolgt, die Musik, die ihn zur Ekstase bringt (»ich war völlig 
außer mir«, N II 479), lässt ihn zweifeln, ob er je eine Wissenschaft finden 
könne, die ihr angemessen wäre: »Meinen Freunden erzählte ich nichts, gleich 

bei meiner Ankunft hätte ich wahrscheinlich alles erzählt, aber da war ich zu 
schwach, später schien es mir wieder nicht mitteilbar«. (N II 479f.) Wilhelm 
Emrich, der in dieser Musikerfahrung den ersehnten Zusammenfall des »All­
gemeinen« und »Individuellen«, dem »Selbst« und dem »Universellen« sieht, 
findet hier die Ursache der »eigentliche[n] Tragödie Kafkas und seiner Zeit­
dieses befreiende Gesetz ist micht mitteilbar<« 24 Der tragische Ton lässt sich 
nicht leugnen, jedoch möchte ich die These vertreten, dass es nicht die gehörte 
Musik ist, die dem Menschen die Möglichkeit gibt, »aus allen irdischen Gren-

153 

https://doi.org/10.14361/9783839405086-006 - am 14.02.2026, 08:29:47. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839405086-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


John T. Rarnilton 

154 

zen zu reißen«, sondern die ungehörte. Kafkas Sirenen haben »eme noch 

schrecklichere Waffe als ihren Gesang, nämlich ihr Schweigen«. (N II 40) 

Scheint die Begründung der Musikwissenschaft alles verändert zu haben, so 

hat sie im Grunde doch nichts verändert. Die Äquivalenz von Natur und 

Kunst, die wichtigste Grundannahme der Musikwissenschaft im 19. Jahrhun­

dert, mag zwar ihre Urteile über gehörte Musik rechtfertigen können, die un­

gehörte Musik aber ist auch für sie nicht erreichbar. Kafkas Wissenschaftskri­

tik zielt vor allem darauf, jener Kunst einen Ort zu sichern, die von Natur ge­

trennt ist. Für ihn zieht die gehörte Musik »natürlich eine Mauer« (meine 

Hervorhebung). Als Kafka von Experimenten in Frankreich mit »für einen 

Menschen unvernehmbaren Schallwellen« hörte, so berichtet Janouch, fragte 

er enthusiastisch: »Warum sollten sich also die Grenzen unserer Empfangs­

möglichkeiten nicht erweitern lassen?« Die Grundlage für diese Erweiterung 

indes kann nicht in einer Wissenschaft liegen, die Natur und Ästhetik ver­

wechselt: »Der Mensch ist nicht nur ein Werk der Natur, sondern auch ein 

Werk seiner selbst, ein Dämon, der die gegebenen Grenzen immer wieder 

durchbricht und das sichtbar macht, was bisher noch im Dunkellag« 25 Auffäl­

lig ist, wie Kafka hier von optischen Sinneseindrücken zu akustischen wech­

selt (»sichtbar«, »Dunkel«), was wiederum jene Überempfindlichkeit für Ge­

räusche bestätigt, die sein Schreiben so oft bedrohte. An anderer Stelle erklärt 

Janouch: 

Musik zeugt neue, feinere, komplizierte und darum gefährliche Reize [ ... ]. Dichtung 

will aber die Wirrnis der Reize klären, in das Bewußtsein heben, reinigen, und dadurch 

vermenschlichen. Musik ist eine Multiplikation des sinnlichen Lebens. Die Dichtung 

dagegen ist seine Bändigung und Höherführung26 

Die Vermenschlichung durch Dichtung impliziert, dass Musik eine eher ver­
rohende Wirkung hat. Und da liegt der Hund begraben. Gehörte Musik - die 

für Kafka auch Klang und Rauschen umfasst, von den Musikhunden der For­

schungen bis hin zur pfeifenden Josefine, dem klingelnden Telefon im Schloß 

zum »Lärm, der alles erfüllte«, von dem im Proceß die Rede ist- gehörte Mu­

sik errichtet natürlich eine Mauer, die die erzählerische Bitte um Gregor 

schlichtweg ironisch und verdammend macht: »War er ein Tier, da ihn Musik 

so ergriff?« (D 185) 

IV. 

Der Erzähler der Forschungen ist nicht der erste, der Fragen stellte, nicht der 

einzige Hund, der eine Wissenschaft betrieb, die »von unsern Urvätern ange­

fangen« wurde. (N II 437) Jedoch hat diese Methode bislang nichts als Ein­

zelheiten beobachten können, »Einzelheiten, Einzelheiten und wie unsicher ist 

alles«. (N II 437) Folglich verlangt dieser Forschungshund nach einer neuen 

https://doi.org/10.14361/9783839405086-006 - am 14.02.2026, 08:29:47. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839405086-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Canis Canens 

Wissenschaft, die integrieren würde, was er als »Instinkt« bezeichnet - »Es 

war der Instinkt, der mich vielleicht gerade um der Wissenschaft willen, aber 

einer andern Wissenschaft als sie heute geübt wird, einer allerletzten Wissen­

schaft, die Freiheit höher schätzen ließ als alles andere«. (N II 482) Die Zu­

sammenstellung von »Instinkt« und »Freiheit« in dem zitierten Abschnitt ist 

auf eine wundervolle Art provokant, sie insbesondere hat einige Kommentato­

ren irritiert. 27 Und in der Tat, was hat ein Instinkt, der ein Lebewesen mutmaß­

lich an natürliche Impulse bindet, mit Freiheit zu tun, die doch gemeinhin als 

Befreiung von den physikalischen Gesetzen der Natur verstanden wird? Inso­

fern sie danach strebt, wissenschaftliche und ästhetische Forderungen zu ver­

söhnen, mag die Musikwissenschaft eine Methode beisteuern, mit der sich 

diese Assoziation verfolgen lässt. 

Musik stellt ein schwieriges Unterfangen für Wissenschaftler dar, insofern sie 

als besonders vage und unbestimmt gilt. Aber es ist eben jene Schwierigkeit, 

die entsprechend großartige Ergebnisse verspricht. Winfried Kudszus kom­

mentiert: »Die Forschungen [des Hundes] dringen ins Unbestimmte der Musik 

ein, weil sie nicht von der Prämisse ausgehen, Wissenschaft sei im Gegen­

ständlichen zuhause. Der Weg zur Erkenntnis der Musik führt allerdings auch 

nicht um die Welt der Gegenstände herum« 28 Folglich führen den Hund seine 

Spekulationen hinauf, über die bestehende Natur hinweg, in der Kreaturen an 

physikalische Gesetze gefesselt sind, die sie auf dem Boden halten. Zu diesem 

Zweck konzentriert der Forschungshund seine Aufmerksamkeit auf Phänome­

ne wie Lufthunde und wie die Nahrung, »die von oben herabkommt«. Wenn 

das Begehren nach Freiheit eine Suche nach den unsichtbaren Zügen der Er­

scheinung und nach der Stille vernommener Musik antreibt, bestätigt die An­

erkennung des Instinkts die Natürlichkeit solchen Strebens. Unsichtbarkeit 
und Schweigen implizieren gewiss Transzendenz - eine Freiheit von Natur. 

Sie dürfen einen Wandel in - oder möglicherweise sogar eine Erlösung von -

der Existenz offenbaren, doch eben dadurch, dass sie unsichtbar und unhörbar 

sind, verwandeln (und daher erlösen) sie im Grunde nichts. 

Anmerkungen 

Die meisten Kornmentatoren haben die Erzählung als Allegorie der Kunst oder des Künstlers 
gelesen, ohne dabei jedoch Kafkas expliziter Erwähnung der Musikwissenschaft nachzugehen. 
Vgl. Walter Sokel: Franz Kafka: Tragik und Ironie: Zur Struktur seiner Kunst, Mün­
chen/Wien: Langen-Müller 1964, S. 199-214; Heinz Hillrnann: Franz Kafka: Dichtungstheorie 
und Dichtungsgestalt, Bonn: Bonvier 1964, S. 51-56. Eine der wenigen Studien, die dem the­
matischen Zusammenhang der Musik bei Kafka nachspürt, ist Winfried Kudszus: >>Musik und 
Erkenntnis in Kafkas Forschungen eines Hundes<<, in: Martha Woodrnansee und Walter Loh­
nes (Hg.), Erkennen und Deuten: Essays zur Literatur und Literaturtheorie, Edgar Lohner in 
rnernoriarn, Berlin: Schrnidt 1983, S. 300-309. 

155 

https://doi.org/10.14361/9783839405086-006 - am 14.02.2026, 08:29:47. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839405086-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


John T. Rarnilton 

156 

2 Der Einsatz Hegelianischer Dialektik in der Betrachtung von Musik erreicht seinen Höhepunkt 
im Werk von Moritz Hauptmann: Die Natur der Harmonik und Metrik: Zur Theorie der Mu­
sik, Leipzig: Breitkopf und Härte! 1853. Hauptmann war besonders misstrauisch gegenüber 
V ersuchen, mit der Obertonreihe Gesetze der Harmonik zu rechtfertigen. 

3 Eduard Hanslick: Vorn Musikalisch-Schönen, Historisch-kritische Ausgabe, 2 Bde., hg. von 
Dietrnar Strauß, Mainz: Schott 1990, Bd. I, S. 2lf. 

4 Der Begriff Musikwissenschaft findet sich zuerst bei Johann Bernhard Logier: System der 
Musikwissenschaften und der praktischen Komposition, Berlin 1827. 
E.T.A. Hoffrnann: >>Beethovens 5. Sinfonie<<, in: Sämtliche Werke, 6 Bde., hg. von Wulf Se­
gebrecht und Hartmut Steinecke, Frankfurt/Main: Deutsche Klassiker Verlag 1985-2004, 
Bd. I, S. 535. 

6 Hartmut Binder liest die Hundekünstler-Szene in Kafkas Forschungen als direkte Anspielung 
auf Hoffmanns Nachricht von den neuesten Schicksalen des Hundes Berganza. Vgl. Binder: 
Motiv und Gestaltung bei Franz Kafka, Bonn: Bonvier 1966, S. 151-61. 

7 Friedrich Chrysander: >>Vorwort und Einleitung<<, in: Jahrbücher fur musikalische Wissen­
schaft, Hildesheirn: Olms 1966 (Nachdruck Leipzig 1863, 1867), S. 9-16. 

8 Vierteljahrsschrift fur Musikwissenschaft I (1885), S. 5-20. 
9 >>Das vorliegende Buch sucht die Grenzgebiete von Wissenschaften zu vereinigen, welche, 

obgleich durch viele natürliche Beziehungen auf einander hingewiesen, bisher doch ziemlich 
getrennt neben einander gestanden haben, die Grenzgebiete nämlich einerseits der physikali­
schen und physiologischen Akustik, andererseits der Musikwissenschaft und Aesthetik.<< 
Hermann von Helrnholtz: Die Lehre von den Tonempfindungen als physiologische Grundlage 
fur die Theorie der Musik, 4. Auflage, Braunschweig: Vieweg 1877, S. I. 

10 Vgl. Barbara Boistis: >>Hugo Riernann- Guido Adler: Zwei Konzepte von Musikwissenschaft 
vor dem Hintergrund geisteswissenschaftlicher Methodendiskussionen um 1900<<, in: Klaus 
Mehner, Tatjana Böhrne-Mehner (Hg.), Hugo Riernann (1849-1919): Musikwissenschaftler 
mit Universalanspruch, Köln: Böhlau 2001, S. 17-29. 

11 La Mara (pseud. Maria Lipsius ): Briefe hervorragender Zeitgenossen an Franz Liszt, 3 Bde., 
Leipzig: Breitkopfund Härte! 1904, Bd. 3, S. 341. 

12 H. v. Helrnholtz: Lehre von den Tonernpfindungen, S. 488. 
13 Ebd., S. 489. 
14 Alexander Rehding: Hugo Riernann and the Birth of Modem Musical Thought, Carnbridge: 

Carnbridge University Press 2003, S. 31. 
15 Ich stelle Zarlinos Methode hier nur verkürzt dar. Eine eingehende Analyse findet sich bei 

Dale Jorgenson: >>A Resurne ofHarrnonic Dualisrn<<, in: Music and Letters 44 (1963), S. 31-
42. 

16 Sämtliche Zitate aus dem BriefWechsel zwischen Goethe und Zelternach Hans Joachirn Mo­
ser: Goethe und die Musik, Leipzig: Peters 1949; hier S. 58. Dieses Material wurde erstmals 
publiziert bei Ferdinand Hiller: Goethes rnusicalisches Leben, Köln: Du Munt-Schauberg 
1883, S. 69-75. 

17 Ebd. 
18 A. Rehding: Hugo Riernann, S. 21. 
19 Hugo Riernann: Grundriß der Musikwissenschaft, 4. Auflage, Leipzig: Quelle & Meyer 1928, 

S. 43. 
20 Wilhelrn Ernrich: Franz Kafka, Bonn: Athenäum 1958, S. 124. 
21 Kafka erwähnt Ohropax auch in zwei Briefen an Felice. (BF 376, 632) 
22 Gustav Janouch: Gespräche mit Kafka: Aufzeichnungen und Erinnerungen, Frankfurt/Main: 

Fischer 1968, S. 113 
23 H. Riernann: Grundriß der Musikwissenschaft, S. 4lf. 
24 W. Ernrich: Franz Kafka, S. 156. 
25 G. Janouch: Gespräch mit Kafka, S. 113. 
26 Ebd., S. 190. 
27 Den Beschränkungen hündischen Selbstbewusstseins schreibt Roy Pascal die Verwirrung zu. 

Er schreibt etwa: >>[T]he sudden introduction of the topic of freedorn is rather baffiing. [ ... ] 
Sornetirnes indeed I have feit a parodistic note in this final appeal to freedorn such as would be 
appropriate to a creature unable to understand its own rnotives and goai.<< Pascal: Kafka's Nar­
rators: A Study of his Stories and Sketches, Carnbridge: Carnbridge University Press 1982, 
S. 211f. 

28 W. Kudszus: Musik und Erkenntnis, S. 304. 

https://doi.org/10.14361/9783839405086-006 - am 14.02.2026, 08:29:47. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839405086-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

