
Erster Teil: Proklos

Die Gründung des hierarchischen Systems in der Elementatio 
theologica

Einführung zur Elementatio theologica des Proklos

Die Elementatio theologica (Στοιχείωσις θεολογική) versteht sich als das 
ganze teleologische System, in dem Proklos alles, angefangen vom transzen-
denten Einen bis hin zu den Einzelseelen, als eine kausale Einheit umfasst 
und erklärt. Die Darstellung des ganzen teleologischen Systems als einer hier-
archisch-kausalen Einheit offenbart sich durch die Relation der einzelnen Ebe-
nen zueinander und zur ersten Ursache. Obwohl sich Proklos in seinem Werk 
nicht direkt mit der Thematik des Einen in uns beschäftigt, kann mithilfe 
der hierarchisch-kausalen Struktur des Werks auch das besondere Verhältnis 
zwischen dem Einen und der Einzelseele tiefer erläutert werden.

In der Elementatio theologica wird die Bedeutung der ersten Ursache be-
sprochen und der Hervorgang von allem aus dem Einen ans Licht gebracht. 
Das All des Seienden kommt aus dem Einen und konstituiert sich selbst in 
hierarchisch unterschiedlichen Ebenen als göttliche, intelligible und seiende 
Stufen. Proklos verwendet für die Klärung des hierarchisch-kausalen Systems 
die Methode der Elemente. Worin diese Methode besteht, kann anhand eines 
Zitats aus Proklos’ Kommentar zu Euklids Elementen aufgezeigt werden:

Es besteht da nun aber in jeder Wissenschaft eine Schwierigkeit in der 
rechten Auswahl und Ordnung der Elemente, von denen alles andere 
abgeleitet, und auf die es wieder zurückgeführt wird. Die sich damit 
befaßten, konnten teils mehr, teils weniger Stoff zusammentragen. Die 
einen faßten die Beweise kürzer, die anderen zogen das Verfahren endlos 
in die Länge; die einen gingen dem Absurditätsverfahren, die anderen 
dem Analogieschluß aus dem Wege; wieder andere ersannen Sicherungen 
gegen diejenigen, die die Prinzipien zu entkräften suchten, kurzum, es 
wurden von den einzelnen Autoren viele Methoden des Elementarunter-
richtes entwickelt. Es muß aber ein solches Werk frei sein von allem 
überflüssigen Ballast: Denn das ist hinderlich beim Studium; es muß 
alles in Hinsicht auf den geschlossenen Zusammenhang des Gegenstandes 
auswählen: Denn das fördert am meisten die Erkenntnis; auf Klarheit 

1.

1.1.

24

https://doi.org/10.5771/9783985720545-24 - am 14.01.2026, 04:15:57. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783985720545-24
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


zugleich und Kürze muß es sorgfältig bedacht sein: Denn das Gegenteil 
davon verdunkelt unser Denken.47

Proklos beschreibt mit dieser Passage die Aufgabe der Elementatio. Die Be-
deutung der Elemente besteht darin, die Sätze auf ihren elementaren Gehalt 
hin zu vereinfachen, um so den Sinn des Gegenstandes besser zu erkennen.48 

Die Methode in der Form der Beschreibung dieser Elemente ist sowohl für 
die Elementatio theologica geeignet als auch für den Kommentar zu Euklids 
Elementen, da beide Werke mehr oder minder gleich strukturiert sind.49 Pro-
klos äußert sich darüber wie folgt: „Elemente nennt man jene Sätze, deren 

47 G. Friedlein (Hrsg.), Procli Diadochi in primum Euclidis elementorum librum com-
mentarii, Hildesheim 1967 [1873] (nachfolgend zitiert als: In Eucl.), hier: In Eucl. 
73, 15–74, 6: Ἔστι δὲ τοῦτο χαλεπὸν καὶ τὸ ἐκλέξασθαι καὶ τάξαι κατὰ τρόπον τὰ 
στοιχεῖα καθ᾽ ἑκάστην ἐπιστήμην, ἀφ᾽ ὧν τὰ ἄλλα προάγεται πάντα καὶ εἰς ἃ τὰ 
ἄλλα ἀναλύεται. καὶ τῶν ἐπιχειρησάντων οἱ μὲν πλείω, οἱ δὲ ἐλάττω συναγαγεῖν 
ἠδυνήθησαν, καὶ οἱ μὲν βραχυτέραις ἀποδείξεσιν ἐχρήσαντο, οἱ δὲ εἰς μῆκος 
ἀπέραντον ἐξέτειναν τὴν θεωρίαν, καὶ οἱ μὴν τὸν δι᾽ ἀδυνάτου τρόπον ἐξέκλιναν, 
οἱ δὲ τὴν ἀναλογίαν, οἱ δὲ προκατασκευὰς ἐμηχανήσαντο πρὸς τοὺς ἀναιροῦντας 
τὰς ἀρχάς, καὶ ὅλως πολλοί τινες εὕρηνται τρόποι τῆς στοιχειώσεως ἑκάστοις. δεῖ δὲ 
τὴν τοιαύτην πραγματείαν πᾶν μὲν ἀπεσκευάσθαι τὸ περιττόν – ἐμπόδιον γὰρ τοῦτο 
πρὸς την μάθησιν – ἐκλέγειν δὲ τὰ συνέχοντα πάντα καὶ συνάγοντα τὸ προκείμενον 
– ἀνυσιμώτατον γὰρ τοῦτο πρὸς τὴν ἐπιστήμην – σαφηνείας δ᾽ ἅμα καὶ συντομίας 
πολλὴν πεποιῆσθαι πρόνοιαν – τὰ γὰρ ἐναντία τούτων ἐπιθολοῖ τὴν διάνοιαν ἡμῶν. 
Übersetzung von P. L. Schönberger, in: P. L. Schönberger/M. Steck (Hrsgg. und 
Übers. ins Deutsche), Proklus Diadochus: Kommentar zum ersten Buch von Euklids 
‚Elementen‘, Halle (Saale) 1945, S. 217.

48 Siehe W. Beierwaltes, „Proklos: Ein ‚Systematischer‘ Philosoph?“, in: J. Pépin/H. D. 
Saffrey (Hrsgg.), Proclus: lecteur et interprète des anciens. Actes du Colloque inter-
national du CNRS, Paris 1987, S. 351–368, hier: S. 366–367: „Stoicheiosis meint 
nicht nur den handbuchartigen Charakter dieser Abhandlungen, sondern verweist 
primär auf ein bestimmtes logisches Verfahren: die Struktur der Entwicklung der 
einzelnen ‚propositiones‘ (‚Sätze‘) soll ein stringenter Beweis sein, so daß jeder 
Satz, der dem ersten überhaupt bewiesenen Satz folgt, als ein schon bewiesenes, be-
gründetes und zugleich begründendes Element in den Folge-Sätzen fungieren kann. 
Trotz bestimmter Unterschiede zur Methode, die Euklids ‚Stoicheia‘ prägt, besteht 
eine Verbindung der proklischen ‚Stoicheiosis‘ zu ihr offenbar in dem Versuch, eine 
‚un-hypothetische‘ Wissenschaft zu entwickeln“ (In Eucl. 75, 9).

49 Siehe M. Martijn, „Proclus’ Geometrical Method“, in: P. Remes/S. Slaveva-Grif-
fin (Hrsgg.), The Routledge Handbook of Neoplatonism, London/New York 2014, 
S. 145–163, hier: S. 151: „The title and form of the Elements of Theology indicate 
that the method of exposition Proclus chose for this work follows Euclid’s example.“ 
Siehe dazu R. Chlup, 2012, S. 47–48: „Such an approach is certainly justified: it 
can hardly be denied that the only point of a number of Proclus’ metaphysical 
propositions is to make it possible to think of the intelligible world as logically 
consistent. It is only because of this that in his Elements of Theology Proclus can use 

1.1. Einführung zur Elementatio theologica des Proklos

25

https://doi.org/10.5771/9783985720545-24 - am 14.01.2026, 04:15:57. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783985720545-24
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


Betrachtung sich auf die Erkenntnis der anderen auswirkt, und von denen aus 
die Lösung der bei diesen vorhandenen Schwierigkeiten gewonnen wird.“50 

Der systematische Aufbau der beiden Werke (Elementatio theologica und 
Kommentar zu Euklids Elementen) ist auf erste Voraussetzungen angewiesen, 
die das ganze System einschließen.51 Obwohl das System der Elemente eine 
zentrale Strukturmethode für beide Werke ist, gibt es auch Unterschiede. Die 
geometrische Methode, mit der Proklos seinen Kommentar zu Euklids Werk 
aufbaut, ist in der Elementatio theologica nicht durchgängig angewandt.52 Es 
gibt nur wenige Beispiele in der Elementatio theologica, bei denen wir von 
der geometrischen Methode sprechen können, wie z. B. beim Analogieprinzip, 
das eine Ähnlichkeit zwischen der Ursache und dem Verursachten aufzeigt.53

Die Hauptpointe der Elementatio theologica liegt jedoch darin, dass der 
Hervorgang aus dem Einen als ein Prozess dargestellt wird. Der Prozess 
vollzieht sich in einem zirkulären Werdegang, in dem alles aus dem Einen 
hervorgeht und wieder zu ihm zurückkehrt. Proklos’ Aufklärung des ganzen 
Abstiegssystems ist insofern besonders aufschlussreich, als er versucht, das 
ganze hierarchische System, von der teleologischen bis zur ontologischen 
Ebene, vermittels der Methode der Elemente aufzuzeigen, um die ganze Kom-
plexität der unterschiedlichen Realitätsebenen auch mithilfe des diskursiven 
Denkens denkbar zu machen.54

Proklos stellt, ähnlich wie die anderen Neuplatoniker, ein Denksystem vor, 
in dem alle hierarchisch unterschiedlichen Ebenen in einem kausalen Verhält-
nis von Ursache und Verursachtem stehen. Das Verursachte C steht sowohl 

the Euclidean method to derive a complicated system of metaphysical theorems from 
a small number of initial axioms.“

50 In Eucl. 72, 3–6: στοιχεῖα μὲν οὖν ἐπονομάζονται, ὧν ἡ θεωρία διικνεῖται πρὸς 
τὴν τῶν ἄλλων ἐπιστήμην, καὶ ἀφ᾽ ὧν παραγίνεται ἡμῖν τῶν ἐν αὐτοῖς ἀπόρων ἡ 
διάλυσις. Übersetzung von P. L. Schönberger, 1945, S. 216.

51 Vgl. El. theol. Prop. 1, Dodds 2, 1: Πᾶν πλῆθος μετέχει πῃ τοῦ ἑνός.
52 Siehe D. J. O’Meara, Pythagoras Revived: Mathematics and Philosophy in Late 

Antiquity, Oxford 1989, S. 198: „If then the Elements of Theology appears in certain 
respects to be somewhat geometrical and in other respects not, this may be because 
the work is not a geometrical theology or metaphysics at all, but something quite 
different: a treatise of theology or dialectic, whose method is proper to it, while 
recalling to some degree the derivative but more familiar and accessible procedures 
of geometry.“

53 Vgl. M. Martijn, 2014, S. 151, Anm. 44. Siehe dazu El. theol. Prop. 97, 108, 110.
54 Vgl. A. Lernould, „La dialectique comme science première chez Proclus“, in: Revue 

des sciences philosophiques et théologiques, Vol. 71, No. 4, 1987, S. 509–535. Siehe 
dazu J. Opsomer, „Proclus’ Elements of Theology and Platonic Dialectic“, in: D. 
Calma (Hrsg.), Reading Proclus and the Book of Causes Vol. 3. On Causes and the 
Noetic Triad, Leiden 2022, S. 17–36.

1. Die Gründung des hierarchischen Systems in der Elementatio theologica

26

https://doi.org/10.5771/9783985720545-24 - am 14.01.2026, 04:15:57. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783985720545-24
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


mit der Ursache B als auch mit der ursprünglichen Ursache A in einem kausa-
len Verhältnis.

Das Eine, das auch als erste Ursache benannt wird, steht jenseits von allen 
anderen untergeordneten Ebenen. Trotz seiner transzendenten Natur ist es die 
Ursache für alles. Die Annahme, dass das Eine anders als alles andere ist und 
jenseits von allem steht, bringt die nahe liegende Frage hervor: Wie kann all 
das Seiende aus der ersten Ursache stammen, wenn die erste Ursache doch 
transzendent und jenseits ist? Diese Frage ist insoweit bzw. dann legitim, 
wenn wir, im Sein stehend, nichts denken können, was nicht denkbar, benenn-
bar und beschreibbar ist.55 Das Eine ist nicht nur jenseits stehend und eine 
namenlose Einheit, sondern es ist auch die erste Ursache für die Existenz der 
untergeordneten Ebenen. Es ist anders als alles andere. Die Andersartigkeit 
des Einen liegt eben in seiner Ursächlichkeit begründet, also darin, dass es 
als die Spitze von allem diesem zwar übergeordnet und enthoben, zugleich 
aber auf allen Ebenen anwesend ist, weil es ohne seine Anwesenheit nichts 
Einheitliches und damit auch nichts Seiendes und Denkbares gäbe, wie auch 
wir selbst erst durch die Anwesenheit des Einen in uns einheitlich und seiend 
sind. Alles, was wir denken, hat eine einheitliche Form, und alles, was wir 
nicht denken können, ist entweder nicht seiend oder nicht einheitlich.

Proklos hat Hervorgang, Bewegung und Kausalität aus dem Einen in die 
Vielheit in 211 kurze, sachliche und argumentative Kapitel, die aus den Pro-
positionen und deren Beweisen bestehen, aufgeteilt. Im folgenden Abschnitt 
wollen wir nun Proklos’ System etwas näher beleuchten und der Frage nach-
gehen, wie die Vielheit aus dem Einen hervorgeht und sich in unterschiedliche 
Einheitsebenen ausdifferenziert.

Warum hat die Vielheit an der Einheit teil?

Alle Neuplatoniker stimmen darin überein, dass das All des Seienden aus dem 
ersten Einen hervorgeht. Diese Annahme basiert auf Platons Parmenides. Das 
hierbei entstehende Problem ist die Frage, wie das Eine beschrieben werden 
kann, wenn es als Ursache alles Seienden über allem steht.56 Obwohl das Eine 

1.2.

55 Theol. Plat. III 7, 29, 10–30, 2. Proklos behandelt an dieser Stelle die Bedeutung des 
Einen in drei Dialogen von Platon (Politeia, Parmenides und Philebos) und kommt 
zu dem Ergebnis, dass das Eine jenseits von all den Ursachen steht (πασῶν αἰτιῶν 
ἐπέκεινα).

56 Siehe E. R. Dodds, „The Parmenides of Plato and the Origin of the Neoplatonic 
‚One‘“, in: F. W. Hall/R. Hackforth (Hrsgg.), Classical Quarterly, Vol. 22, No. 3/4, 
Cambridge 1928, S. 129–142. Dazu noch M. Martijn/L. P. Gerson, „Proclus’ Sys-

1.2. Warum hat die Vielheit an der Einheit teil?

27

https://doi.org/10.5771/9783985720545-24 - am 14.01.2026, 04:15:57. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783985720545-24
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


nicht mit dem Denken erfasst werden kann, wählt Proklos in der Elementatio 
theologica den dialektischen Weg, um den langen Fortgang vom Einen bis zu 
den einzelnen Seelen zu beschreiben.57

Proklos beginnt die Elementatio theologica mit einer ersten Prämisse, die 
er wie folgt formuliert: „Jede Vielheit hat in irgendeiner Hinsicht an der 
Einheit teil.“58 Es ist auffällig, dass er nicht über das erste Eine als Transzen-
dentes oder als absolute Andersheit spricht, sondern über die Einheit, an 
der die Vielheit (πλῆθος) teilhat.59 Obwohl die Einheit nicht als eine erste 
transzendente Ursache erwähnt wird, ist die Hierarchie zwischen der Einheit 
und der Vielheit dennoch klar dargestellt. Denn Proklos sagt, dass ohne die 
Teilhabe an der Einheit die Vielheit ins Unendliche fortgeschritten wäre.60 

tem“, in: P. d’Hoine/M. Martijn (Hrsgg.), All from One, 2017, S. 45–72, hier: S. 51: 
„It would then state, in accordance with the Neoplatonic understanding of Plato’s 
Parmenides (142b5–c5), that the metaphysical throne is occupied by a first and 
absolute unity, the One, as the principle and source of everything else.“ Siehe dazu 
S. Breton, „Le théorème de l’Un dans les ‚Eléments de théologie‘ de Proclus“, in: 
Revue des sciences philosophiques et théologiques, Vol. 58, 1974, S. 561–583.

57 Siehe M. Schmitz, „Zur Logik der henologischen Methaphysik: Zu Proklos’ ‚Ele-
mentatio Theologica‘, prop. 1“, in: M. Barbanti/G. R. Giardina/P. Manganaro 
(Hrsgg.), Ἕνωσις καὶ φιλία, Unione e Amicizia. Omaggio a Franceso Romano, 
Catania 2002, S. 455–467.

58 El. theol. Prop. 1, Dodds 2, 1: Πᾶν πλῆθος μετέχει πῃ τοῦ ἑνός. Für die Übersetzung 
siehe E. O. Onnasch/B. Schomakers (Hrsgg. und Übers. ins Deutsche), Proklos: 
Theologische Grundlegung, Griechisch-Deutsch, Übersetzung mit einer Einleitung 
sowie einem durchgängigen erläuternden Kommentar versehen von den Herausge-
bern, Hamburg 2015, S. 3. Übersetzung leicht modifiziert. Es gibt unterschiedliche 
Ansichten, ob in den ersten fünf Propositionen τὸ ἕν als das Eine oder die Einheit 
zu verstehen ist. E. R. Dodds übersetzt τὸ ἕν als „Unity“. Siehe dazu E. R. Dodds, 
1963, S. 189. Ich stimme seiner Übersetzung aus einem einfachen Grund zu: Die 
Hierarchie und Teilhabe (μετέχει) zwischen dem Einen und der Vielheit kann mit 
der Hierarchie der Zahlen verglichen werden. Jede monadische, einheitliche Zahl 
hat an dem Einen teil. Durch die Teilhabe an dem Einen wird die Vielzahl zum 
Ganzen. Es ist also nicht die Rede über das Eine als transzendente Einheit, denn das 
transzendente Eine steht jenseits der Vielheit. Deshalb denke ich, dass es mehr‘ im 
proklischen Sinne wäre, wenn wir in dem Absatz τὸ ἕν als die Einheit übersetzen.

59 Siehe J. Opsomer, „Syrianus, Proclus, and Damascius“, in: J. Warren/F. Sheffield 
(Hrsgg.), Routledge Companion to Ancient Philosophy, New York/London 2013, 
S. 626–643, hier: S. 627–632. Dazu noch R. Chlup, 2012, S. 50–54; L. M. de Rijk, 
„Causation and Participation in Proclus: The Pivotal Role of ‚Scope Distinction‘ in 
his Metaphysics“, in: E. P. Bos/P. A. Meijer (Hrsgg.), On Proclus and his Influence 
in Medieval Philosophy, Leiden/Köln 1992, S. 1–34.

60 El. theol. Prop. 1, Dodds 2, 2–5: εἰ γὰρ μηδαμῇ μετέχοι, οὔτε τὸ ὅλον ἓν ἔσται οὔθ᾽ 
ἕκαστον τῶν πολλῶν ἐξ ὧν τὸ πλῆθος, ἀλλ᾽ ἔσται καὶ ἐκείνων ἕκαστον πλῆθος, καὶ 
τοῦτο εἰς ἄπειρον, καὶ τῶν ἀπείρων τούτων ἕκαστον ἔσται πάλιν πλῆθος ἄπειρον.

1. Die Gründung des hierarchischen Systems in der Elementatio theologica

28

https://doi.org/10.5771/9783985720545-24 - am 14.01.2026, 04:15:57. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783985720545-24
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


Wenn aber die Einheit an der Vielheit teilhätte, dann wäre die Einheit kein pu-
res Eins.61 Deshalb steht die Einheit als Erstes und die Vielheit als ein ihr 
Nachfolgendes.62

Das Eine ist das Gute und das Gute ist das Eine

Alles geht aus dem Einen hervor und kehrt wieder zum Einen zurück.63 

Dieser Satz beschreibt das Prinzip, auf dem Proklos sein universal-zirkuläres 
System aufbaut. Die Ursache, warum jedes Seiende einheitlich und nicht in 
der Unendlichkeit zerstreut ist, ist das Eine, das zugleich die erste Einheit 
und das Gute ist. Das Gute ist der erste Grund, warum alles zurück zur 
ersten transzendenten Ursache strebt.64 Das Streben zum Guten ist zugleich 
das Streben zu sich selbst als zum Besten in sich, was wiederum das Gute 
in uns ist.65 Über das erste Gute lesen wir Folgendes bei Proklos: „Das erste 
Gute ist folglich nichts als gut. Würde nämlich etwas anderes hinzugefügt, 
wird das Gute durch diese Hinzufügung verringert und von dem Guten zu 
einem bestimmten Guten werden.“66 Das jenseits stehende Gute ist genauso 
transzendent wie das erste Eine; und wenn es so ist, dann sind das Eine und 
das Gute identisch: „Jedes Gute vereint die je an ihm Teilhabenden, und jede 
Vereinigung ist etwas Gutes; und das Gute ist mit dem Einen identisch.“67 

1.3.

61 Vgl. El. theol. Prop. 5, Dodds 6, 7–9: εἰ δὲ καὶ τὸ ἓν μετέχει πλήθους, κατὰ μὲν τὴν 
ὕπαρξιν ὡς ἓν ὑφεστός, κατὰ δὲ τὴν μέθεξιν οὐχ ἕν, πεπληθυσμένον ἔσται τὸ ἕν, 
ὥσπερ τὸ πλῆθος ἡνωμένον διὰ τὸ ἕν.

62 El. theol. Prop. 5, Dodds 4, 19: Πᾶν πλῆθος δεύτερόν ἐστι τοῦ ἑνός.
63 Vgl. In Tim. I 206, 23–24: πᾶν γὰρ ἐξ ἑνός ἐστι καὶ ἔμπαλιν εἰς ἓν ‹πάντα***›.
64 Vgl. El. theol. Prop. 9, Dodds 10. Siehe dazu J. Halfwassen, „Proklos über die Trans-

zendenz des Einen bei Platon“, in: M. Perkams/R. M. Piccione (Hrsgg.), Proklos. 
Methode, Seelenlehre. Metaphysik, Leiden/Boston 2006, S. 363–385. Dazu noch C. 
Steel, „The One and the Good: Some Reflections on a Neoplatonic Identification“, 
in: A. Vanderjagt/D. Pätzold (Hrsgg.), The Neoplatonic Tradition. Jewish, Christian 
and Islamic Themes, Köln 1991, S. 9–25.

65 Vgl. El. theol. Prop. 7, Dodds 8, 23–24: πάντα γὰρ τοῦ ἀγαθοῦ ὀρέγεται κατὰ 
φύσιν·Vgl. H. Rackham, Aristotele, The Nicomachean Ethics, London 1975 [1926], 
hier: E. N. 1094a1.

66 El. theol. Prop. 8, Dodds 10, 9–11: τὸ ἄρα πρώτως ἀγαθὸν οὐδὲν ἄλλο ἐστὶν ἢ 
ἀγαθόν. ἂν γάρ τι ἄλλο προσθῇς, ἠλάττωσας τῇ προσθέσει τὸ ἀγαθόν, τὶ ἀγαθὸν 
ποιήσας ἀντὶ τοῦ ἀγαθοῦ τοῦ ἁπλῶς. Übersetzung von E. O. Onnasch/B. Schoma-
kers, 2015, S. 13. Übersetzung leicht modifiziert.

67 El. theol. Prop. 13, Dodds 14, 24–25: Πᾶν ἀγαθὸν ἑνωτικόν ἐστι τῶν μετεχόντων 
αὐτοῦ, καὶ πᾶσα ἕνωσις ἀγαθόν, καὶ τἀγαθὸν τῷ ἑνὶ ταὐτόν. Übersetzung von E. O. 
Onnasch/B. Schomakers, 2015, S. 19. Dazu noch In Parm. 1097, 11: καὶ γὰρ τὸ ἓν 

1.3. Das Eine ist das Gute und das Gute ist das Eine

29

https://doi.org/10.5771/9783985720545-24 - am 14.01.2026, 04:15:57. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783985720545-24
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


Alles, was seiend ist, ist einheitlich, und alles, was einheitlich ist, ist gut: 
„Dann sind das einfach Gute und das einfach Eine dasselbe, das die Seienden 
nämlich sowohl vereinigt als auch gut macht.“68 Das Eine und das Gute sind 
ihrerseits nicht wiederum durch etwas anderes verursacht. Sie sind die ersten 
Ursachen für alles und in allem.

Jedes Seiende erhält seinen einheitlichen Bestand aus dem Einen und Gu-
ten, und es wird von jedem Seienden begehrt (ἐφίεται):

Denn erhält das Gute alle Seienden – weshalb es auch von allen Seienden 
begehrt wird – und ist dasjenige, das das Wesen eines jeden Seienden er-
hält und zusammenhält, das Eine – denn alle Seiende werden vom Einen 
erhalten und Zerstreuung entfernt jedes Seiende von seinem Wesen –, 
dann macht das Gute die Seienden, denen es gegenwärtig ist, eins und 
hält sie hinsichtlich dieser Vereinung zusammen.69

Dieses Begehren ist ein Streben, das stets vom Verursachten hin auf die 
Ursache gerichtet ist, weil die Ursache als solche ontologisch besser und 
vollkommener ist als das Verursachte. So entsteht eine zirkuläre Bewegung 
von Hervorgang und Rückgang, da alles aus der Ursache Hervorgegangene 
gemäß seinem ontologischen Gefälle als Verursachtes wieder zur Ursache 
zurückzukehren strebt.70

Der Hervorgang aus dem Einen

Alles, was aus dem Einen hervorgegangen ist, basiert auf einem Kausalsystem 
von Ursache und Verursachtem. Was bedeutet das? Damit das ganze Kausal-
system funktioniert, ist es wichtig, auf zwei Vorbedingungen hinzuweisen. 
Erstens: Es gibt eine erste Ursache, die grundverschieden und besser als alles 

1.4.

καὶ τὸ ἀγαθὸν ταὐτόν; C. Steel, „Proclus“, in: L. G. Gerson (Hrsg.), The Cambridge 
History of Philosophy in Late Antiquity, Vol. II, Cambridge 2010, S. 630–654.

68 El. theol. Prop. 13, Dodds 16, 2–3: τὸ ἁπλῶς ἀγαθὸν καὶ τὸ ἁπλῶς ἓν ταὐτόν, ἑνίζον 
τε ἅμα καὶ ἀγαθῦνον τὰ ὄντα. Übersetzung von E. O. Onnasch/B. Schomakers, 2015, 
S. 19. Übersetzung leicht modifiziert.

69 El. theol. Prop. 13, Dodds 14, 26–31: εἰ γὰρ τὸ ἀγαθόν ἐστι σωστικὸν τῶν ὄντων 
ἁπάντων (διὸ καὶ ἐφετὸν ὑπάρχει πᾶσι), τὸ δὲ σωστικὸν καὶ συνεκτικὸν τῆς ἑκάστων 
οὐσίας ἐστὶ τὸ ἕν (τῷ γὰρ ἑνὶ σώζεται πάντα, καὶ ὁ σκεδασμὸς ἕκαστον ἐξίστησι τῆς 
οὐσίας), τὸ ἀγαθόν, οἷς ἂν παρῇ, ταῦτα ἓν ἀπεργάζεται καὶ συνέχει κατὰ τὴν ἕνωσιν. 
Übersetzung von E. O. Onnasch/B. Schomakers, 2015, S. 19.

70 Vgl. El. theol. Prop. 35, Dodds 38, 9–10: Πᾶν τὸ αἰτιατὸν καὶ μένει ἐν τῇ αὐτοῦ αἰτίᾳ 
καὶ πρόεισιν ἀπ᾽ αὐτῆς καὶ ἐπιστρέφει πρὸς αὐτήν.

1. Die Gründung des hierarchischen Systems in der Elementatio theologica

30

https://doi.org/10.5771/9783985720545-24 - am 14.01.2026, 04:15:57. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783985720545-24
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


andere ist. Zweitens: Die erste Ursache ist sowohl jenseits stehend von allem 
anderen als auch in jedem Verursachten anwesend, damit das Kausalitätsprin-
zip in Gang gesetzt wird.71

Und wie funktioniert dieses System? Alles, was aus dem Einen hervorge-
gangen ist, schreitet in zwei Richtungen fort: einerseits in die vertikal-zirkulä-
re Richtung, das heißt, von dem Einen zu der Vielheit und wieder zurück 
zu dem Einen, und andererseits in die horizontal-zirkuläre Richtung. Der ho-
rizontal-zirkuläre Verlauf funktioniert wie folgt: Jede neue Monade (μονάς), 
die ein Kennzeichen für eine Einheit und eine neue Seinsebene darstellt, ist 
die erste unteilbare Ursache von einer ganzen Reihe (τάξις) der Vielheit.72 

Diejenigen Mitglieder der Reihe, die entfernter von der Monade stehen, sind 
unähnlicher mit der ersten Ursache als Allererstem in der Reihe.73 Die Ähn-
lichkeit und die Unähnlichkeit zwischen der Ursache und dem Verursachten 
bilden jene Ausgangspunkte, durch die es möglich wird, über ein hierarchi-
sches System zu sprechen.

Die erste Grenze und die erste Unbegrenztheit

Die erste Grenze (πέρας) und die erste Unbegrenztheit (ἄπειρον)74 sind die 
ersten Prinzipien, die den Hervorgang aus dem Einen in die Vielheit ver-
wirklichen und begründen. Denn sie entsprechen einem medialen Zustand 
zwischen der Einheit und der Vielheit, wie auch zwischen dem Bleiben und 
dem Fortgang. Die erste Grenze ist eine Einheit, die in sich selbst bleibt, und 

1.4.1.

71 Vgl. El. theol. Prop. 12, Dodds 14, 7–10: δέον πανταχοῦ παρεῖναί τι τοῖς αἰτιατοῖς ἐκ 
τῆς αἰτίας, καὶ διαφερόντως ἐκ τῆς πρωτίστης, ἧς πάντα ἐξήρτηται καὶ δι᾽ ἣν ἔστιν 
ἕκαστα τῶν ὄντων.

72 El. theol. Prop. 21, Dodds 24, 1–3: Πᾶσα τάξις ἀπὸ μονάδος ἀρχομένη πρόεισιν εἰς 
πλῆθος τῇ μονάδι σύστοιχον, καὶ πάσης τάξεως τὸ πλῆθος εἰς μίαν ἀνάγεται μονάδα.

73 Vgl. El. theol. Prop. 108–110, Dodds 96–98.
74 Proklos’ mögliche Quelle für die erste Grenze und die erste Unbegrenztheit könnte 

sowohl Platons Philebos sein – siehe In Parm. 1122, 7–9: τὸ γὰρ πρώτως ἑκάτερον 
ἐξῄρηται τῶν μικτῶν πάντων, ὥς φησιν ὁ ἐν τῷ Φιλήβῳ Σωκράτης; In Tim. I, 176; 
Theol. Plat. III, 7–9 – als auch der Neuphythagoreismus und dessen Lehre über die 
Monade und Dyas; siehe G. P. Goold (Hrsg.), Aristotle, The Metaphysics, books I–
IX, London 1933, hier: Met. I 6; G. Staab, „Das Kennzeichen des neuen Pythagoreis-
mus innerhalb der kaiserzeitlichen Platoninterpretation: ‚Pythagoreischer‘ Dualismus 
und Einprinzipienlehre im Einklang“, in: M. Bonazzi/J. Opsomer (Hrsgg.), Collec-
tion d’études classiques, Vol. 23, The Origins of the Platonic system: Platonisms of 
the Early Empire and their Philosophical Context, Louvain 2009, S. 55–89. Siehe 
noch R. Chlup, 2012, S. 77.

1.4. Der Hervorgang aus dem Einen

31

https://doi.org/10.5771/9783985720545-24 - am 14.01.2026, 04:15:57. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783985720545-24
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


die Unbegrenztheit wird als eine Kraft (δύναμις) verstanden, die die Existenz 
von jedem Seienden ermöglicht.75 Für die Entstehung der Produktivität bedarf 
es jedoch eines weiteren Prinzips. Das dritte Prinzip ergibt sich nämlich aus 
der Mischung (μικτόν)76 der ersten beiden Prinzipien. Hieraus ergibt sich nun 
eine erste Trias: Grenze – Unbegrenztheit – Mischung (πέρας – ἄπειρον – 
μικτόν).77 Während die erste Grenze als das Wesen (οὐσία) von jedem Seien-
den zu denken ist, da es in sich bleibt und jedes Seiende in Form einer Einheit 
umfasst, ist die Unbegrenztheit die Kraft des Wesens. Das unterschiedliche 
Mischungsverhältnis der zwei Prinzipien führt zu unterschiedlichen Ergebnis-
sen. Es gibt drei Möglichkeiten von Mischungen:
1) Grenze (πέρας) > Unbegrenztheit (ἄπειρον) = Sein (ὄν),
2) Grenze (πέρας) < Unbegrenztheit (ἄπειρον) = Leben (ζωή),
3) Grenze (πέρας) = Unbegrenztheit (ἄπειρον) = Intellekt (νοῦς).78

Aus den drei Mischungsverhältnissen ergeben sich drei hierarchisch unter-
schiedliche Monaden: Sein, Leben und Intellekt. Sie bilden sowohl die erste 
intelligible Trias als auch die Grundprinzipien für alle Seinsarten. Denn ohne 
Sein, Leben und Erkenntnis kann kein Sein als etwas Seiendes bestehen.

Proklos spricht nicht nur über die Mischung der ersten Grenze und der ers-
ten Unbegrenztheit, sondern auch über eine Reihe von Göttern oder Henaden, 
die dem Einen selbst am ähnlichsten sind. Das Problem, welches hierbei ent-
steht, ist die Frage, wie die Henaden in das teleologische System hierarchisch 
eingeordnet werden können. Um diese Frage beantworten zu können, widmen 
wir uns zuerst der Thematik der Henaden und danach jener der intelligiblen 
Trias (Sein, Leben und Intellekt).

Die Henaden

Betrachten wir daher, was Proklos über die Henaden (ἑνάς) als göttliche 
Einheiten schreibt. Aus der Proposition 135 erhalten wir folgende Informa-
tion: „An jeder göttlichen Henade wird von einem Seienden unmittelbar 
teilgenommen, und alles, was vergöttlicht wird, streckt sich einer göttlichen 

1.4.2.

75 Vgl. El. theol. 89–92, Dodds 82. Siehe dazu G. Van Riel, 2017, S. 73–98.
76 Vgl. El. theol. Prop. 90, Dodds 82; Theol. Plat. III 9.
77 Siehe W. Beierwaltes, 1979, S. 50–60. Dazu noch L. Siorvanes, 1996, S. 110.
78 El. theol. Prop. 101, Dodds 90. Vgl. Theol. Plat. III 15, 52–19, 67. Dazu noch 

J. Opsomer, „Deriving the three intelligible triads from the Timaeus“, in: A.‑Ph. 
Segonds/C. Steel (Hrsgg.), Proclus et la Théologie Platonicienne. Actes du colloque 
international de Louvain (13–16 mai 1998), en l’honneur de H. D. Saffrey et L. G. 
Westerink, Paris 2000, S. 351–372. Dazu noch G. Van Riel, 2017, S. 86.

1. Die Gründung des hierarchischen Systems in der Elementatio theologica

32

https://doi.org/10.5771/9783985720545-24 - am 14.01.2026, 04:15:57. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783985720545-24
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


Henade empor, und es gibt genauso viele teilhabende Klassen von Seienden, 
wie es teilnehmbare Henaden gibt.“79 Wie schon früher erwähnt, ergibt sich 
hieraus die Frage, wie die Henaden in das hierarchische System einzuordnen 
sind. Die Schwierigkeit liegt darin, dass in der Proposition 127 zu lesen 
ist: „Jedes Göttliche ist zuerst und vor allem anderen einfach und deshalb 
sich selbst genügend.“ Während in der Proposition 159 steht: „Jede Ordnung 
von Göttern besteht aus den ersten Ursprüngen, das heißt aus Grenze und 
Unbegrenztheit.“80 Einerseits wird gesagt, dass die Henaden absolut einfach 
sind (Prop. 127), andererseits, dass sie aus der ersten Grenze und der ersten 
Unbegrenztheit zusammengesetzt sind (Prop. 159). Nach der ersten Aussage 
müssen die Henaden den Prinzipien von der ersten Grenze und der ersten 
Unbegrenztheit vorausgehen, nach der zweiten Aussage aber ihnen folgen. 
Proklos bietet keine Lösung für die widersprüchlichen Propositionen an, und 
wir können dieses Problem zwar nicht endgültig lösen, doch aber eine neue 
Perspektive anbieten.

Für die weitere Interpretation ist es nun wichtig festzuhalten, dass in einem 
hierarchischen System alles aus dem Einen hervorgeht und wieder zu ihm 
zurückkehrt. Bei dem Hervorgang aus dem Einen ist alles auf die Vielheit 
gerichtet, während bei der Rückkehr sich alles vereint und dem Einen ähnlich 
wird.81 Das heißt, alles, zurück zu dem Einen gekehrt, lässt die Vielheit hinter 
sich und wird etwas Ganzes und Vereintes. Aus der Perspektive des Hervor-
gangs allerdings gibt es die Henaden nicht, sondern es kommen unmittelbar 
nach dem Einen Grenze, Unbegrenztheit und Mischung vor.82

79 Vgl. El. theol. Prop. 135, Dodds 120, 1–4: Πᾶσα θεία ἑνὰς ὑφ᾽ ἑνός τινος μετέχεται 
τῶν ὄντων ἀμέσως, καὶ πᾶν τὸ ἐκθεούμενον εἰς μίαν ἑνάδα θείαν ἀνατείνεται· καὶ 
ὅσαι αἱ μετεχόμεναι ἑνάδες, τοσαῦτα καὶ τὰ μετέχοντα γένη τῶν ὄντων. Übersetzung 
von E. O. Onnasch/B. Schomakers, 2015, S. 149.

80 El. theol. Prop. 127, Dodds 112, 25–26: Πᾶν τὸ θεῖον ἁπλοῦν πρώτως ἐστὶ καὶ 
μάλιστα, καὶ διὰ τοῦτο αὐταρκέστατον; und Prop. 159, Dodds 138, 30–31: Πᾶσα 
τάξις θεῶν ἐκ τῶν πρώτων ἐστὶν ἀρχῶν, πέρατος καὶ ἀπειρίας. Übersetzung von 
E. O. Onnasch/B. Schomakers, 2015, S. 141; S. 173. Übersetzung leicht modifiziert.

81 Vgl. El. theol. Prop. 62, Dodds 58, 24–27: ὅμοιον γὰρ τῷ ἑνὶ μᾶλλον τὸ 
ἐγγύτερον·τὸ δὲ ἓν πάντων ἦν ὑποστατικὸν ἀπληθύντως. τὸ ἄρα ὁμοιότερον 
αὐτῷ, πλειόνων αἴτιον ὑπάρχον, εἴπερ ἐκεῖνο πάντων, ἑνοειδέστερον ἔσται καὶ 
ἀμεριστότερον, εἴπερ ἐκεῖνο ἕν.

82 E. R. Dodds, 1963, S. 281, fragt, wie es möglich ist, dass die Henaden einerseits 
absolut einfach sind und andererseits nach der Grenze und Unbegrenztheit folgen. 
Er lässt die Frage offen. Zu diesem Thema gibt es weitere Forschungen. Siehe 
z. B.: M. Perkams unter Mitwirkung von C. Helmig und C. Steel, „Proklos“, in: C. 
Riedweg/C. Horn/D. Wyrwa (Hrsgg.), Grundriss der Geschichte der Philosophie. 
Die Philosophie der Antike, Bd. 5/3, Philosophie der Kaiserzeit und der Spätanti-
ke, Basel 2018, S. 1909–1971, hier: S. 1943–1947. Zu den neuesten Forschungen 

1.4. Der Hervorgang aus dem Einen

33

https://doi.org/10.5771/9783985720545-24 - am 14.01.2026, 04:15:57. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783985720545-24
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


Basierend auf den vorangehenden Erläuterungen lässt sich nun besser er-
klären, warum Proklos die Henaden erst im Aufstiegsprozess erwähnt und, 
damit zusammenhängend, wie die Seele auf die Ebene der Henaden aufsteigt. 
Proklos schreibt in der Theologia Platonica über das Wesen der Henaden, 
dass jeder Gott gemäß der höchsten Vereinigung der Seienden existiert.83 An 
dieser Stelle ist darauf zu achten, dass das Wesen der Henaden die höchste 
Vereinigung der Seienden ist. Was die hierarchische Reihenfolge des Seins 
betrifft, so bildet das Sein das erste Glied innerhalb der intelligiblen Trias von 
Sein, Leben und Intellekt. Diese Trias entsteht aus der Mischung der ersten 
Grenze mit der ersten Unbegrenztheit.84 Wenn das Sein ein erstes Ergebnis 

gehört G. Van Riel, siehe ders., „Les hénades de Proclus: sont-elles composées de 
limite et d’illimité?“, in: Revue des sciences philosophiques et théologiques, Vol. 85, 
No. 3, 2001, S. 417–432; ders., „The One, the Henads, and the Principles“, in: P. 
d’Hoine/M. Martijn (Hrsgg.), All from One, 2017, S. 73–98, hier: S. 92: „From this 
angle, our conceptualization of the Henads reveals them to be principles of order: 
their typicality is transmitted to the entire class of beings that depends on every 
single Henad. We then get different series of beings, headed up by the Henad, 
which in itself remains unparticipated and unknowable but whose characteristic is 
present at all levels of the series.“ E. P. Butler führt die Gedanken von Van Riel 
weiter, siehe E. P. Butler, „The Gods and Being in Proclus“, in: Dionysius 26, 2008, 
S. 93–114; ders., „The Intelligible Gods in the Platonic Theology of Proclus“, in: 
Méthexis, Vol. 21, 2008, S. 131–143. Zu dem Thema siehe noch: R. Chlup, 2012, 
S. 112–127 und S. Gersh, „Proclus as theologian“, in: S. Gersh (Hrsg.), Interpreting 
Proclus. From Antiquity to Renaissance, Cambridge 2014, S. 80–107, hier: S. 93: „I 
will mark the ambivalent status of the henads by using the graphic form henad(s) 
to express their closer association with the One and the expression henads-beings to 
express their closer association with beings.“ Proklos schreibt über die Bedeutung 
der Henaden nicht nur in der El. theol., sondern auch in In Parm. 1047–1051 und 
Theol. Plat. III 6–14. Er stellt die 14 Attribute des seienden Einen dar, die er in 
der zweiten Hypothese des Parmenides bespricht (In Parm. 1047–1051; El. theol. 
Prop. 162–165). Siehe dazu H. D. Saffrey/L. G. Westerink (Hrsgg. und Übersetzung 
ins Französische), Proclus: Théologie platonicienne. Vol. III, Paris 1978, S. XL–
LI. Für die Bedeutung der Henaden in der Theol. Plat. siehe H. D. Saffrey/L. G. 
Westerink, 1978, S. LI–LXXVII. Siehe dazu C. Guéraud, „La théorie des Hénades et 
la mystique de Proclus“, in: Dionysius, Vol. 6, 1982, S. 73–82. Dazu noch G. Becht-
le, „Göttliche Henaden und Platonischer Parmenides. Lösung eines Mißverständnis-
ses?“, in: Rheinisches Museum für Philologie, Bd. 142, 1999, S. 358–391. Siehe 
dazu noch J. Greig, „Proclus on the Two Causal Models for the One’s Production 
of Being: Reconciling the Relation of the Henads and the Limit/Unlimited“, in: 
International Journal of the Platonic Tradition, Vol. 14.1, Leiden 2020, S. 23–48.

83 Theol. Plat. I 26, 114, 6–8: Οὐκοῦν ἐκ τῶν προειρημένων δῆλον ὅτι θεὸς μὲν πᾶς 
κατ᾽ αὐτὴν ἄκραν ὑφέστηκεν τὴν ἕνωσιν τῶν ὄντων·Siehe mehr dazu Kap. 5.2., 
Anm. 396.

84 Siehe mehr dazu Kap. 1.4.3.

1. Die Gründung des hierarchischen Systems in der Elementatio theologica

34

https://doi.org/10.5771/9783985720545-24 - am 14.01.2026, 04:15:57. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783985720545-24
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


von der Mischung der Grenze und Unbegrenztheit ist, dann entspricht das 
Sein sowohl einer Grenze als auch einer Unbegrenztheit. Das Sein kann somit 
auch als eine Kraft des Fortschreitens beschrieben werden.

Die Einheit des Seins ist eine Spitze des Seins, und diese Spitze wird 
auch Hyparxis genannt.85 Hyparxis versteht sich als ein bloßes, reines Sein. 
Wenn die Hyparxis des Seins ein bloßes Sein ist, dann ist die Bedeutung der 
Henaden mit der Hyparxis des Seins gleichzusetzen.86

Proklos schreibt in der Theologia Platonica, dass die Henaden, die eine 
Einheit alles Seienden sind, mit der „Blüte des Intellekts“ in der Seele zu 
erreichen sind. Die „Blüte des Intellekts“ entspricht der Hyparxis der Seele.87 

Die „Blüte des Intellekts“ ist ein chaldäischer Ausdruck, der eine Spitze des 
Intellekts in der Seele und deren Verbindung mit dem intelligiblen Bereich 
beschreibt.88 In Proklos’ Kommentar zu Platons Timaios ist zu lesen, dass 
„die Blüte des Intellekts“ mit der väterlichen Gottheit identisch ist.89 Die 
väterliche Gottheit ist in den Chaldäischen Orakeln als erster Vater und der 
väterliche Intellekt beschrieben.90 Die Bedeutung des Vaters ist in Proklos’ 
Lehre mit dem ersten Glied der intelligiblen Trias verbunden.91 Wenn wir 
all dies verbinden, stellt sich heraus: Die „Blüte des Intellekts“ in der Seele 
ist mit dem Ausdruck „Hyparxis der Seele“ identisch. Diese Ebene der Seele 
ist der Bedeutung des ersten Vaters, d. h. des väterlichen Intellekts und der 
väterlichen Gottheit, in den Chaldäischen Orakeln ähnlich. Die Bedeutung 
des Vaters beschreibt Proklos in seinem Kommentar zu Platons Parmenides, 
und zwar auf der Ebene des intelligiblen Bereichs, und fügt hinzu, dass der 
Vater mit der teilnehmbaren Henade (οὗτος μὲν γὰρ ἑνάς ἐστι μεθεκτή) iden-
tisch ist.92 Wir können hierfür auf die folgende Gleichsetzung hinweisen: Die 
Henade ist eine Einheit des Seienden, und die Einheit des Seienden ist mit der 
Hyparxis des Seins identisch. Diese Ebene der Einheit ist in den Chaldäischen 
Orakeln mit dem väterlichen Intellekt, d. h. mit dem ersten Vater oder der 
väterlichen Gottheit, zu beschreiben. Mit ihrer „Blüte des Intellekts“ kommt 

85 Siehe Kap. 2.4.2., Anm. 201.
86 Siehe L. Siorvanes, 1996, S. 169–175.
87 Theol. Plat. I 3, 15, 1–6. Siehe mehr dazu Kap. 5.2., Anm. 396 und 2.4.2., Anm. 203.
88 Siehe mehr über die Bedeutung der „Blüte des Intellekts“ in Kap. 2.4.2.
89 In Tim. III 14, 11–14. Siehe dazu Kap. 2.4.2., Anm. 198.
90 Siehe Kap. 2.2.
91 Siehe Kap. 2.4.2., Anm. 200.
92 In Parm. 1070, 18–19. Siehe dazu N. Spanu, Proclus and the Chaldean Oracles: 

A Study on Proclean Exegesis, with a Translation and Commentary of Proclus’ 
Treatise on Chaldean Philosophy, London/New York 2021, S. 20.

1.4. Der Hervorgang aus dem Einen

35

https://doi.org/10.5771/9783985720545-24 - am 14.01.2026, 04:15:57. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783985720545-24
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


die Seele in Berührung mit den Henaden. Diese Zusammenhänge können wie 
folgt beschrieben werden:

Henade = Hyparxis des Seins = der 
väterliche Intellekt

   „Die Blüte des Intellekts“ in der 
Seele = Hyparxis der Seele

Die Henaden als etwas Ganzes und Vereintes sind dem Einen am ähnlichsten 
und zugleich als Seiende doch vom Einen unterschieden. Die Henaden stellen 
die Spitze des Seienden dar; sie lassen die Vielheit hinter sich und nähern 
sich als bloßes Seiendes dem Einen an. Das allgemeine Prinzip des Aufstiegs-
prozesses, welches besagt, dass alles von der Vielheit zur Einheit zurückkehrt, 
gilt auch für die Seele.93 Die Seele lässt die Vielheit hinter sich und wird 
Schritt für Schritt mit sich selbst und den Ursachen in ihr identisch. Sie wird 
dadurch den Ursachen selbst ähnlicher. Die Henaden können als Grenze zwi-
schen den Seienden und dem Einen dargestellt werden. Sie symbolisieren die 
Möglichkeit alles Seienden, auf die Spitze des eigenen Wesens aufzusteigen 
und von da an als eine Einheit in Berührung mit dem jenseits stehenden Einen 
zu kommen.

Sein, Leben und Intellekt

Die von der Grenze und Unbegrenztheit nach unten abgeleiteten Realitätsstu-
fen sind drei voneinander unabhängige Monaden, die auch als eine intelligible 
Trias zu verstehen sind: Sein (ὄν), Leben (ζῆν) und Intellekt (νοῦς). Proklos’ 
Lehre der intelligiblen Trias basiert auf einer Interpretation von Platons Dia-
log Sophistes.94 Proklos spricht von der intelligiblen Trias, in der alles in al-
lem ist, aber in je unterschiedlicher Art und Weise. Die Relation zwischen den 
Gliedern der intelligiblen Trias wird gemäß dem Wesen (κατ᾽ οὐσίαν), der 
Ursache (κατ᾽ αἰτίαν) und der Teilhabe (κατὰ μέθεξιν) dargelegt.95 Im Sein 
sind das Leben und der Intellekt der Ursache gemäß und das Sein dem Wesen 
gemäß; im Leben ist das Sein der Teilhabe gemäß, der Intellekt der Ursache 

1.4.3.

93 Siehe dazu Kap. 2.4.2.
94 Vgl. F. Schleiermacher (Übers.), G. Eigler (Hrsg.), Platon: Werke in acht Bänden, 

Griechisch und Deutsch, Darmstadt 2005, hier: Platon, Soph. 248e.
95 Siehe El. theol. Prop. 103, Dodds 92, 13–16: Πάντα ἐν πᾶσιν, οἰκείως δὲ ἐν ἑκάστῳ· 

καὶ γὰρ ἐν τῷ ὄντι καὶ ἡ ζωὴ καὶ ὁ νοῦς, καὶ ἐν τῇ ζωῇ τὸ εἶναι καὶ τὸ νοεῖν, καὶ ἐν 
τῷ νῷ τὸ εἶναι καὶ τὸ ζῆν, ἀλλ᾽ ὅπου μὲν νοερῶς, ὅπου δὲ ζωτικῶς, ὅπου δὲ ὄντως 
ὄντα πάντα.

1. Die Gründung des hierarchischen Systems in der Elementatio theologica

36

https://doi.org/10.5771/9783985720545-24 - am 14.01.2026, 04:15:57. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783985720545-24
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


gemäß und das Leben dem Wesen gemäß; im Intellekt ist der Intellekt dem 
Wesen gemäß und sind das Sein und das Leben der Teilhabe gemäß. Die Re-
lation innerhalb der Trias ist von diesen drei Bezugsarten abhängig. Sie sind 
sowohl ähnlich als auch unterschiedlich voneinander. Die unterschiedlichen 
Relationsarten sind grundlegend für die hierarchische Reihenfolge innerhalb 
der intelligiblen Trias. Die Hierarchie besteht sowohl innerhalb der Trias als 
auch gegenüber dem Einen. Denn jedes Glied der Trias ist unterschiedlich 
weit von dem Einen entfernt. Über die Hierarchie innerhalb der Trias erfahren 
wir Folgendes:

Allen am Intellekt Teilhabenden geht der unteilnehmbare Intellekt voran 
und führt sie; allen am Leben Teilhabenden das Leben; allen am Sein 
Teilhabenden das Sein; von diesen drei Unteilnehmbaren ist das Sein vor 
dem Leben und das Leben vor dem Intellekt.96

Das Sein ist das erste Glied dieser Trias. Das Sein als solches ist rein und 
frei von allen Affekten. Wenn das Sein seinem Wesen nach etwas Intelligibles 
(νοητόν) ist, kann es in sich bleiben und steigt somit nicht nach ‚unten‘, d. h. 
ins Werden ab. Der Grund für den Abstieg ist das Leben. Das Leben als 
solches ist die Kraft des Seins,97 das lediglich darauf hinweist, dass das Leben 
aus dem Sein als seiendes Leben austritt und in den Intellekt eintritt. So ist das 
Leben ein Medium und verbindet das Sein mit dem Intellekt.

Das letzte Glied der Trias ist der Intellekt. Der Intellekt ist das Denken 
selbst, und wenn das Denken denkt, dann denkt es sich selbst als etwas 
Seiendes und Lebendes. Deshalb denkt der Intellekt das Sein als etwas 
Gedachtes und das Leben sowohl als etwas Gedachtes als auch als etwas 
Denkendes.98 Abgesehen davon, dass jedes Mitglied der Trias einen von den 
anderen unterschiedenen und in sich bestimmten Charakter und eine Funktion 
besitzt, stehen sich alle Mitglieder der Trias im Verhältnis von Ursache und 
Verursachtem gegenüber. Die drei verschiedenen Funktionen der intelligiblen 
Trias sind in folgende Bereiche unterteilt: Während das Sein stillsteht, ist das 

96 96 Siehe El. theol. Prop. 101, Dodds 90, 17–19: Πάντων τῶν νοῦ μετεχόντων ἡγεῖται 
ὁ ἀμέθεκτος νοῦς, καὶ τῶν τῆς ζωῆς ἡ ζωή, καὶ τῶν τοῦ ὄντος τὸ ὄν· αὐτῶν δὲ 
τούτων τὸ μὲν ὂν πρὸ τῆς ζωῆς, ἡ δὲ ζωὴ πρὸ τοῦ νοῦ. Übersetzung von E.O. On-
nasch/B. Schomakers, 2015, S. 113. Übersetzung leicht modifiziert.

97 Vgl. Theol. Plat. IV 1, 7, 29–28, 4: Καὶ ὥσπερ ἡ δύναμις ἀπεγεννᾶτο μὲν ἐκ τοῦ 
ἑνὸς καὶ τῆς ὑπάρξεως, συνυφίστη δὲ τῷ ἑνὶ τὴν τοῦ ὄντος φύσιν, οὕτω δὴ καὶ ἡ 
ζωὴ πρόεισιν μὲν ἐκ τοῦ ὄντος, ἄλλην ὑποστήσασα δύναμιν τῆς ἐν τῷ ὄντι. Vgl. 
auch: Theol. Plat. III 9, 35, 21–22: ἡ δὲ ζωὴ τὸ προϊὸν ἀπὸ τῶν ἀρχῶν καὶ τῇ ἀπείρῳ 
δυνάμει συμφυόμενον·Siehe dazu W. Beierwaltes, 1979, S. 97.

98 Vgl. W. Beierwaltes, 1979, S. 93–108.

1.4. Der Hervorgang aus dem Einen

37

https://doi.org/10.5771/9783985720545-24 - am 14.01.2026, 04:15:57. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783985720545-24
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


Leben die Kraft und damit auch der Fortgang aus dem Sein. Der Intellekt als 
das letzte Glied der Trias hat die Funktion des Selbstdenkens, denn er ist 
nichts anderes als das Denken selbst, d. h., der erste unteilnehmbare Intellekt 
ermöglicht, durch das Selbstdenken, in dem das Denkende und das Gedachte 
identisch sind, das erste unteilnehmbare Intelligible in sich zu denken.99 Die 
nächste Ebene, die nach dem Intellekt kommt, ist die Seele.

Die Seele

Proklos spricht über die Hierarchie von Seelen. Die „erste“ oder die „ganze“ 
Seele ist eine nicht teilnehmbare (ἀμέθεκτος) Seele.100 Sie ist die einzige nicht 
teilnehmbare Seele. Alle anderen Seelen sind teilnehmbar. Proklos unterschei-
det drei Arten von teilnehmbaren Seelen: Die ersten sind die göttlichen Seelen 
(Planeten). Diese richten sich nach der „ersten“ Seele. Die mittleren Seelen 
(Engel, Dämonen und Heroen) befinden sich zwischen den göttlichen und der 
dritten Art von Seelen, den Einzelseelen. Es verbleiben noch die niederen 
Einzelseelen (μερικός ψυχὴ), die in den Körper absteigen. Die niederen Ein-
zelseelen können zwar denken, sie bedienen sich jedoch nicht immer ihrer 
Denktätigkeit. Diese Art der Seele ist anders als alle höheren Arten von See-
len, da diese Seelen vollständig in den Körper absteigen. Dadurch verbleibt 
kein Teil von ihnen ‚oben‘, d. h. beim Intellekt.101 Im Folgenden richten wir 
unser Interesse auf die Einzelseelen und ihr Verhältnis zum Körper.

Die erste Differenz, die zwischen der Seele und dem Körper besteht, ist 
die wesenhafte Körperlosigkeit bzw. Unkörperlichkeit der Seele, welche der 
Trennung der Seele vom Körper entspricht.102 Diese erste Prämisse führt zum 
nächsten Gedanken: Wenn die Seele unkörperlich ist, dann ist sie auch unver-
gänglich und unzerstörbar.103 Etwas, das unkörperlich und unvergänglich ist, 
schafft es auch, sich zu sich selbst zurückzuwenden.104 Diese Auffassung 
ist bedeutsam, weil die Einzelseelen, die sich für eine bestimmte Zeit im 

1.4.4.

99 Vgl. El. theol. Prop. 167, Dodds 144–145.
100 Vgl. El. theol. Prop. 21, Dodds 24; Prop. 109, Dodds 96. Siehe dazu J. F. Finamo-

re/E. Kutash, „Proclus on the Psychê: World Soul and the Individual Soul“, in: P. 
d’Hoine/M. Martijn (Hrsgg.), All from One, 2017, S. 122-138, hier: S. 123.

101 Siehe Anm. 23.
102 El. theol. Prop. 186, Dodds 162, 13–14: Πᾶσα ψυχὴ ἀσώματός ἐστιν οὐσία καὶ 

χωριστὴ σώματος.
103 El. theol. Prop. 187, Dodds 162, 24: Πᾶσα ψυχὴ ἀνώλεθρός ἐστι καὶ ἄφθαρτος.
104 El. theol. Prop. 191, Dodds 168, 3–4: τὸ γὰρ κατ᾽ ἐνέργειαν πρὸς ἑαυτὸ ἐπιστρέφον 

καὶ κατ᾽ οὐσίαν ἐπιστρεπτικόν ἐστι πρὸς ἑαυτὸ καὶ ἀφ᾽ ἑαυτοῦ προϊόν.

1. Die Gründung des hierarchischen Systems in der Elementatio theologica

38

https://doi.org/10.5771/9783985720545-24 - am 14.01.2026, 04:15:57. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783985720545-24
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


Körper aufhalten, nicht denselben Auflösungsprozessen unterliegen wie die 
vergänglichen Körper.105

Um zu verstehen, wie die Seele es schafft, sich im Körper aufzuhalten 
und sich dennoch nicht von ihm beeinflussen zu lassen, ist es zunächst 
wichtig, auf die von Proklos ausgearbeitete allgemeine Voraussetzung zu 
verweisen: „Jedes ein anderes Hervorbringende ist besser als die Natur des 
Hervorgebrachten.“106 Laut dieser Prämisse ist die Seele als Ursache wesen-
haft vollkommener und anders als der Körper. Die Andersheit der Seele liegt 
darin, dass sie sich durch ihre unkörperliche und unvergängliche Natur nicht 
von den niederen Ebenen beeinflussen lässt, sondern selbst auf den Körper 
einwirkt. Woran ist das zu erkennen? Der Körper kann sich ohne die Seele 
nicht bewegen und nicht leben. Das bedeutet, dass die Seele als selbstlebende 
(αὐτόζως) und selbstbewegte (αὐτοκίνητος) nicht nur sich selbst, sondern 
auch den ihr zugehörigen Körper belebt und bewegt.107

Die Seele bleibt nach dem Abstieg in den Körper unvergänglich, denn sie 
hat ein ewiges Wesen.108 Sie vergisst jedoch, was sie ist, da das Denken für 
sie nichts Wesentliches ist und der Körper vom Denken auch ganz entleert 
ist.109 Die aus dem Intellekt hervorgegangene Seele ist in ihrem Bestand ewig. 
Die Seele ist sich jedoch ihres ewigen Wesens nicht bewusst. Sie schafft es 
erst dann, sich an sich selbst zu erinnern, wenn sie sich auf ihren rationalen 
Teil konzentriert. Dies geschieht, wenn sie zu denken beginnt. Das Denken 
der Seele ist anders als das Denken selbst. Sie denkt nicht alles auf einmal, 

105 Für die Beziehung zwischen dem Körper und der Seele siehe M. Perkams, „An 
Innovation by Proclus: The Theory of the Substantial Diversity of the Human 
Soul“, in: M. Perkams/R. M. Piccione (Hrsgg.), Proklos. Methode, Seelenlehre, 
Metaphysik, Leiden/Boston 2006, S. 167–186.

106 El. theol. Prop. 7, Dodds 8, 1–2: Πᾶν τὸ παρακτικὸν ἄλλου κρεῖττόν ἐστι τῆς τοῦ 
παραγομένου φύσεως. Meine Übersetzung.

107 Proklos spricht ganz deutlich über die Priorität der Seele gegenüber dem Körper. 
Siehe dazu El. theol. Prop. 20, Dodds 22, 4–8: πᾶν γὰρ σῶμα κινητόν ἐστιν ὑφ᾽ 
ἑτέρου, κινεῖν δὲ ἑαυτὸ οὐ πέφυκεν, ἀλλὰ ψυχῆς μετουσίᾳ κινεῖται ἐξ ἑαυτοῦ, 
καὶ ζῇ διὰ ψυχήν· καὶ παρούσης μὲν ψυχῆς αὐτοκίνητόν πώς ἐστιν, ἀπούσης δὲ 
ἑτεροκίνητον, ὡς ταύτην ἔχον καθ᾽ αὑτὸ τὴν φύσιν, καὶ ὡς ψυχῆς τὴν αὐτοκίνητον 
οὐσίαν λαχούσης.

108 El. theol. Prop. 191, Dodds 166, 26: Πᾶσα ψυχὴ μεθεκτὴ τὴν μὲν οὐσίαν αἰώνιον 
ἔχει.

109 Wenn die Seele den Göttern folgt, dann hat sie am Denken teil, und wenn sie 
ins Werden eintritt, dann denkt sie nicht mehr. Vgl. El. theol. Prop. 206, Dod-
ds 180, 17–19: εἰ γὰρ ποτὲ μὲν ἕπεται θεοῖς, ποτὲ δὲ ἀποπίπτει τῆς πρὸς τὸ θεῖον 
ἀνατάσεως, νοῦ τε καὶ ἀνοίας μετέχει, δῆλον δὴ ὅτι παρὰ μέρος ἔν τε τῇ γενέσει 
γίνεται καὶ ἐν τοῖς θεοῖς ἔστιν.

1.4. Der Hervorgang aus dem Einen

39

https://doi.org/10.5771/9783985720545-24 - am 14.01.2026, 04:15:57. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783985720545-24
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


wie der Intellekt, sondern sie erinnert sich sukzessive an sich selbst.110 Die 
Erinnerung der Seele ist die Selbsterkenntnis der Seele. Die Selbsterkenntnis 
der Seele kann als eine reinigende Kraft (τῆς καθαρτικῆς δυνάμεως)111 und 
als göttliches Vermögen der Seele verstanden werden. Die Seele reinigt sich 
von allem Körperlichen, indem sie sich von der Vergänglichkeit befreit. Im 
Zuge der Selbsterkenntnis wird die Seele sich selbst immer ähnlicher.112 Mit 
anderen Worten: Die Seele erkennt ihre Unvergänglichkeit und, damit einher-
gehend, ihre wesenhafte Verschiedenheit vom Körper.

Die Seele erinnert sich durch die Selbsterkenntnis sowohl an sich selbst als 
auch an ihre Ursachen in ihr. Wir zitieren im Folgenden jene These von Prok-
los, die am besten die Spiegelung der Ursachen im Verursachten beschreibt: 
„Alles in allem, aber in jedem auf eigene Art und Weise.“113 Diese Prämisse 
„Alles in allem“ weist darauf hin, dass trotz des wesentlichen Unterschieds 

110 Die Seele als Abbild des Intellekts besitzt all die intellektuellen Prinzipien abbild-
lich und schwächer als der Intellekt, d. h., der Denkprozess der Seele ist von jenem 
des Intellekts grundverschieden. Siehe dazu El. theol. Prop. 195, Dodds 170, 13–
15: τὰ δὲ νοητὰ εἰκονικῶς, καὶ τὰ εἴδη τὰ ἐκείνων μεριστῶς μὲν τῶν ἀμερίστων, 
πεπληθυσμένως δὲ τῶν ἑνιαίων.

111 El. theol. Prop. 145, Dodds 128, 11–12.
112 Vgl. El. theol. Prop. 186, Dodds 162, 21–23: εἰ γὰρ καὶ τὰ ὑπὲρ αὐτὴν γινώσκει, 

καὶ ἑαυτὴν πέφυκε γινώσκειν πολλῷ μειζόνως, ἀπ᾽ αἰτίων τῶν πρὸ αὐτῆς 
γινώσκουσα ἑαυτήν.

113 Dieser Satz geht auf Anaxagoras zurück und wird von Proklos häufig benutzt. 
Siehe M. Marciano, Die Vorsokratiker, Bd. 3, 2., überarbeitete Auflage, Berlin 
2013, S. 26. Siehe dazu E. R. Dodds, 1963, S. 254. Proklos schreibt darüber unter 
anderem in der El. theol. Prop. 103, Dodds 92, 13: Πάντα ἐν πᾶσιν, οἰκείως δὲ 
ἐν ἑκάστῳ·(meine Übersetzung). Dieser Satz ist in Prop. 103 bezogen auf die 
drei Hauptprinzipien Sein, Leben und Intellekt verwendet. Proklos’ Ansatz ist, 
dass jedes Seiende alle drei Prinzipien in sich beinhalten muss, um als Sein zu 
existieren. Daher ist alles in allem, aber auf unterschiedliche Art und Weise. Anders 
gesagt: Alle drei Grundprinzipien sind auf unterschiedlichen Ebenen des Seienden 
auf unterschiedliche Art und Weise präsent. Dieser Satz ist nicht nur bei Proklos, 
sondern auch bei anderen Neuplatonikern zu lesen, bspw. bei J. F. Finamore/J. M. 
Dillon (Hrsgg. und Übers. ins Englische), Iamblichus’ De Anima: Text, Translati-
on, and Commentary, Leiden/Boston/Köln 2002, hier: § 6, S. 30; É. des Places 
(Hrsg.), Numénius: Fragments, Paris 1973, hier: Fr. 41, S. 90; E. Lamberz (Hrsg.), 
Porphyrii: Sententiae ad intelligibilia ducentes, Leipzig 1975, hier: Sententiae 10: 
Πάντα μὲν ἐν πᾶσιν, ἀλλὰ οἰκείως τῇ ἑκάστου οὐσίᾳ· ἐν νῷ μὲν γὰρ νοερῶς, ἐν 
ψυχῇ δὲ λογικῶς, ἐν δὲ τοῖς φυτοῖς σπερματικῶς, ἐν δὲ σώμασιν εἰδωλικῶς, ἐν δὲ 
τῷ ἐπέκεινα ἀνεννοήτως τε καὶ ὑπερουσίως. Siehe dazu D. Baltzly, „Mereological 
Modes of Being in Proclus“, in: Ancient Philosophy, Vol. 28, Pittsburgh 2008, 
S. 395–411.

1. Die Gründung des hierarchischen Systems in der Elementatio theologica

40

https://doi.org/10.5771/9783985720545-24 - am 14.01.2026, 04:15:57. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783985720545-24
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


zwischen der Ursache und dem Verursachten die Ursachen im Verursachten 
als Abbilder gespiegelt sind.114

Das Kausalitätsprinzip „Alles in allem, aber in jedem auf eigene Art und 
Weise“ ist grundlegend für den Rückwendungsprozess der Seele zu ihren 
Ursachen. Damit deutlich wird, was der Ausdruck „die Ursachen in der Seele“ 
bedeutet, ist auf das folgende Relationsprinzip zu achten: Entsprechend der 
hierarchischen Reihenfolge geht die Seele aus dem Intellekt hervor. Daher 
ist der Intellekt die Ursache der Seele, während der Seele selbst einem Verur-
sachten entspricht. Die Kausalität zwischen der Ursache und dem Verursach-
ten basiert auf dem Ähnlichkeitsprinzip.115 Es gäbe aber keinen Unterschied 
zwischen der Ursache und dem Verursachten, wenn das Verursachte nicht 
sowohl ähnlich als auch unähnlich mit der Ursache wäre.116 Die Ähnlichkeit 
des Verursachten mit der Ursache ermöglicht es diesem, zu seiner Ursache 
zurückzukehren,117 und der Unterschied zwischen der Ursache und dem Ver-
ursachten ist die Voraussetzung dafür, dass das Verursachte von der Ursache 
hervorgeht und sich als etwas wesentlich anderes zeigt. Mit Bezug auf die 
Seele gilt daher, dass sie als ein direkt von dem Intellekt Verursachtes dem 
Intellekt am ähnlichsten ist. Die Seele ist aber auch zugleich anders als der 
Intellekt. Der Intellekt ist jedoch nicht die einzige Ursache der Seele. Um 
dies tiefer zu verstehen, sei auf folgende zwei Prinzipen verwiesen: Erstens 
geht alles aus dem Guten oder dem Einen hervor, und alles ist überall unter-
schiedlich anwesend.118 Zweitens gilt: Je einheitlicher die Ursache ist, desto 
mehr Verursachtes geht aus dieser Ursache hervor.119 Die höheren Ebenen der 
Hierarchie sind einheitlicher als die unteren, denn sie stehen in der Nähe zum 
Einen.

114 Siehe Theol. Plat. IV 1–3, 8, 96–97. Siehe dazu M. Martijn/L. P. Gerson, „Proclus’ 
System“, in: P. d’Hoine/M. Martijn (Hrsgg.), All from One, 2017, S. 45–73; R. 
Chlup, 2012, S. 83–92.

115 Vgl. El. Theol. Prop. 29, Dodds 34. Siehe mehr über das Kausalitätsprinzip zwi-
schen der Ursache und dem Verursachten in Kap. 1.5.

116 Vgl. El. Theol. Prop. 29–30, Dodds 34.
117 Vgl. El. Theol. Prop. 31, Dodds 34–36.
118 Siehe El. Theol. Prop. 11, Dodds 12, 8: Πάντα τὰ ὄντα πρόεισιν ἀπὸ μιᾶς αἰτίας, 

τῆς πρώτης; Prop. 12, Dodds 14, 1–2: Πάντων τῶν ὄντων ἀρχὴ καὶ αἰτία πρωτίστη 
τὸ ἀγαθόν ἐστιν. Siehe dazu In Tim. I 209, 13–20: Πάντα τὰ ὄντα θεῶν ἐστιν 
ἔκγονα καὶ παράγεται ὑπ᾽αὐτῶν ἀμέσως πάντα καὶ ἱδρύεται ἐν αὐτοῖς· οὐ γὰρ 
μόνον ἡ κατὰ συνἐχειαν ἐπιτελεῖται τῶν πραγμάτων πρόοδος, ἀεὶ τῶν ἑξῆς ἀπὸ 
τῶν προσεχῶς αἰτίων ὑφισταμένων, ἀλλὰ καὶ αὐτόθεν ἀπὸ τῶν θεῶν ἔστιν ὅπῃ 
γεννᾶται τὰ πάντα, κἂν πορρωτάτω τῶν θεῶν εἶναι λέγηται, κἂν αὐτὴν εἴπῃς τὴν 
ὕλην· οὐδενὸς γὰρ ἀφέστηκε τὸ θεῖον, ἀλλὰ πᾶσιν ἐξ ἴσου πάρεστι.

119 Vgl. El. Theol. Prop. 57, Dodds 54–56.

1.4. Der Hervorgang aus dem Einen

41

https://doi.org/10.5771/9783985720545-24 - am 14.01.2026, 04:15:57. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783985720545-24
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


Das Denken als das Wesen des Intellekts ist in der Seele etwas Nachgebo-
renes120 und versteht sich als selbsterkennende Erkenntnis (γνῶσις ἑαυτῆς 
γνωστική).121 Durch ihren eigenen Denkprozess kann die Seele sich selbst 
erkennen122 und dadurch zu ihren eigenen Ursachen vordringen.123 Das be-
deutet, dass die Ursachen in der Seele sowohl mit den tatsächlichen Ursachen 
als auch mit der Seele selbst ähnlich sind. Wenn die Seele die Ursachen in 
ihr anschaut, sieht sie in diesen Ursachen sowohl sich selbst als auch die 
Abbilder der tatsächlichen Ursachen. Das Prinzip „Alles in allem, aber in 
jedem auf eigene Art und Weise“ ist grundlegend dafür, dass sich die Seele 
im Verlaufe des Rückkehrprozesses mit sich selbst vereint und auf der Spitze 
ihres Aufstiegs sich selbst als eine augenblickliche Einheit mit dem Einen 
erlebt.

Fassen wir die Gründe zusammen, warum die Einzelseele (μερικός ψυχὴ) 
weder vergänglich noch werdend wie der Körper ist: 1) Die Einzelseele steigt 
ganz in den Körper ab, bleibt aber unveränderlich. Der Grund für die Unver-
änderlichkeit der abgestiegenen Einzelseele ist ihr Wesen. Das Wesen (οὐσία) 
der Seele bleibt trotz ihres Abstiegs in den Körper ewig.124 2) Obwohl das 
Wesen der Seele ewig ist, steigt sie in die Zeitlichkeit ab. Über den medialen 
Zustand der teilnehmbaren Seele ist in Proposition 191 Folgendes zu lesen: 
„Jede teilnehmbare Seele hat zwar ein ewiges Wesen, aber eine Tätigkeit in 
der Zeit.“125 Proklos stellt drei Möglichkeiten vor, die sich auf diese Voraus-
setzung beziehen: a) Beide, das Wesen und die Tätigkeit der Seele, sind ewig; 
b) Beide, das Wesen und die Tätigkeit der Seele, sind zeitlich; c) Das Wesen 
der Seele ist ewig und ihre Tätigkeit zeitlich. Wenn beide, das Wesen und 
die Tätigkeit der Seele, ewig wären, gäbe es keinen Unterschied zwischen 
dem Intellekt und der Seele. Wenn beide in der Zeit vorkämen, wäre die 

120 Siehe mehr dazu in Kap. 4.4.
121 El. theol. Prop. 83, Dodds 76, 29–30: Πᾶν τὸ ἑαυτοῦ γνωστικὸν πρὸς ἑαυτὸ πάντῃ 

ἐπιστρεπτικόν ἐστιν.
122 Siehe P. Hadot, Porphyre et Victorinus, Vol. 2, Paris 1968, S. 305, 323; dazu noch 

S. Gersh, KΙΝΗΣΙΣ ΑΚΙΝΗΤΟΣ: A Study of Spiritual Motion in the Philosophy of 
Proclus, Leiden 1973, S. 132–133; M. Martijn/L. P. Gerson, „Proclus’ System“, in: 
P. d’Hoine/M. Martijn (Hrsgg.), All from One, 2017, S. 45–73, hier: S. 62.

123 Siehe L. P. Gerson, „Epistrophê pros heauton: History and Meaning“, in: Docu-
menti e studi Sulla Tradizione. Filosofica Medieval, 8, 1997, S. 1–32, hier: S. 22–
26.

124 El. theol. Prop. 191, Dodds 168, 9: πᾶσα ἄρα ψυχὴ μεθεκτὴ τὴν μὲν οὐσίαν αἰώνιον 
ἔλαχε.

125 El. theol. Prop. 191, Dodds 166, 26–27: Πᾶσα ψυχὴ μεθεκτὴ τὴν μὲν οὐσίαν 
αἰώνιον ἔχει, τὴν δὲ ἐνέργειαν κατὰ χρόνον. Übersetzung von E. O. Onnasch/B. 
Schomakers, 2015, S. 207. Siehe dazu El. theol. Prop. 211, Dodds 184.

1. Die Gründung des hierarchischen Systems in der Elementatio theologica

42

https://doi.org/10.5771/9783985720545-24 - am 14.01.2026, 04:15:57. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783985720545-24
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


Seele ebenso wie der Körper geworden und vergänglich. Deshalb muss das 
Wesen der Seele in der Ewigkeit (αἰών) und ihre Tätigkeit in der Zeit (χρόνος) 
stehen. Hieraus ergibt sich folgende Konsequenz: Die Seele ist ihrem Wesen 
nach ewig und damit unvergänglich. Wenn sie ewig und unvergänglich ist, 
hat sich ihr Wesen vom Körper getrennt. Die Seele ist somit in der Lage, zu 
sich selbst zurückzukehren. Die Seele steigt in den Körper ab, weil sie nicht 
anders kann. Sie ist ihrem Wesen nach ewig, ihre Tätigkeiten sind jedoch 
nach ‚unten‘, d. h. zur sinnlich-wahrnehmbaren Ebene gerichtet. Die Ebene 
der Seele ist weder mit der Ursache noch mit dem Verursachten identisch. Die 
Seele vermittelt zwischen der intellektuellen und der sinnlichen Ebene.126

Es wäre der Seele nicht bewusst, dass sie unendlich oft vom Sein zum 
Werden absteigt und vom Werden wieder aufsteigt,127 wenn sie sich nicht 
selbst und die Ursachen in ihr erkannte. Es wird nicht viel über die Selbst-
erkenntnis der Seele in der Elementatio theologica gesagt, denn Proklos 
verfolgt in diesem Werk nicht das Ziel, die einzelnen Erkenntnismethoden 
darzulegen. Sein Interesse liegt vielmehr in der Aufklärung des teleologischen 
Systems in seiner Ganzheit, und er konzentriert sich ganz besonders auf die 
kausale Beziehung der unterschiedlichen Ebenen innerhalb dieses Systems. 
Die Ausarbeitung der Kausalität im Sinne des Hervorgehens aus der Ursache 
und der Rückkehr zu ihr ist jedoch grundlegend für ein besseres Verständnis 
des hierarchischen Systems und dessen einzelnen seienden und überseienden 
Stufen.

Die Kausalität zwischen der Ursache und dem Verursachten

Die Methode des Elementen-Systems macht das Kausalitätsverhältnis zwi-
schen den hierarchisch unterschiedlichen Ebenen vermittels des diskursiven 
Denkens erklärbar und nachvollziehbar. Wie wir bereits oben gezeigt haben, 

1.5.

126 Vgl. C. Steel, 1978, S. 71: „The soul is an eternal substance whose activities are 
accomplished in time. From this it follows that the soul, as regards its substance, is 
of the order of ‚the true beings that perpetually are‘ while it belongs to the world of 
becoming as regards its activities (Prop. 192). If the substance of the soul is eternal, 
then it is also totally unchangeable (ἀμετάβλητος) (Prop. 193). Change would thus 
only occur in its activities.“ Siehe dazu C. Steel, 1997, S. 297.

127 El. theol. Prop. 206, Dodds 180, 15–16: Πᾶσα ψυχὴ μερικὴ κατιέναι τε εἰς γένεσιν 
ἐπ᾽ ἄπειρον καὶ ἀνιέναι δύναται ἀπὸ γενέσεως εἰς τὸ ὄν. Siehe dazu L. Westra, 
„Proclus’ Ascent of the Soul towards the One in the Elements of Theology: Is 
it Plotinian?“, in: G. Boss/G. Seel (Hrsgg.), Proclus et son influence. Actes du 
colloque de Neuchâtel, juin 1985, Zürich 1987, S. 129–143.

1.5. Die Kausalität zwischen der Ursache und dem Verursachten

43

https://doi.org/10.5771/9783985720545-24 - am 14.01.2026, 04:15:57. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783985720545-24
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


handelt es sich hierbei um das Verhältnis zwischen den Ursachen (αἰτία) und 
dem Verursachten (αἰτιατόν).

Es wäre nicht möglich, dass alles aus einer Ursache hervorgeht und wie-
der zu ihr zurückkehrt, wenn es keine Relation zwischen den Ursachen und 
dem Verursachten gäbe. Proklos diskutiert drei Möglichkeiten der Relation 
zwischen der Ursache und dem Verursachten: 1) Das Verursachte tritt nicht 
aus der Ursache heraus, sondern bleibt in ihr; 2) Das Verursachte tritt aus 
der Ursache heraus, kehrt aber nicht zurück zur Ursache; 3) Das Verursachte 
tritt aus der Ursache heraus und geht wieder zurück zur Ursache. Proklos 
bevorzugt die dritte Möglichkeit. Sein Argument lautet wie folgt:

Schließlich ist es notwendig, daß das Verursachte entweder nur bleibt 
oder sich nur hinwendet oder nur hervortritt oder daß es das erste und 
das letzte miteinander oder das mittlere mit einem dieser beiden oder 
alle zusammen verbindet. Es bleibt folglich nur übrig, daß alles in seiner 
Ursache bleibt, aus dieser hervortritt und sich auf dieselbe hinwendet.128

Die Relation von Ursache und Verursachtem wäre auf unterschiedlichen Ebe-
nen nicht möglich, wenn es nicht eine einheitliche Ursache gäbe, nämlich das 
Eine. Alle Ursachen und alles Verursachte erhalten ihre einheitliche Existenz 
vom ersten transzendenten Einen. Das Eine ist die Ursache von allem, bleibt 
aber immer für sich selbst, jenseits von allen Arten des Denkens (ἐπέκεινα 
ἄρα τὸ ἓν τοῦ νοῦ)129, und kann durch das Kausalitätsprinzip der Ähnlichkeit 
und Differenz nicht erfasst werden.

Alles hat seine Existenz durch die erste Ursache.130 Alles, was es außerhalb 
des Einen gibt, entspricht bei Proklos den Ursachen und Verursachten. Denn 
sowohl das Überseiende wie auch das Seiende ist dann und nur dann eine 
Ursache, wenn es zeugungsfähig ist und das weitere Verursachte verursacht. 
Jedes Verursachte ist sowohl ein Verursachtes gegenüber der eigenen Ursache 
als auch die Ursache für das weiter von ihm Verursachte: „Jede anderes 
hervorbringende Ursache bringt das Nächstfolgende und alles Darauffolgende 

128 El. theol. Prop. 35, Dodds 38, 25–29: ἀνάγκη δὲ ἢ μένειν μόνον ἢ ἐπιστρέφειν 
μόνον ἢ προϊέναι μόνον ἢ συνδεῖν τὰ ἄκρα μετ᾽ ἀλλήλων ἢ τὸ μεταξὺ μεθ᾽ 
ἑκατέρου τῶν ἄκρων ἢ τὰ σύμπαντα. λείπεται ἄρα καὶ μένειν πᾶν ἐν τῷ αἰτίῳ καὶ 
προϊέναι ἀπ᾽ αὐτοῦ καὶ ἐπιστρέφειν πρὸς αὐτό. Übersetzung von E. O. Onnasch/B. 
Schomakers, 2015, S. 49.

129 El. theol. Prop. 20, Dodds 22, 29.
130 El. theol. Prop. 11, Dodds 12, 8: Πάντα τὰ ὄντα πρόεισιν ἀπὸ μιᾶς αἰτίας, τῆς 

πρώτης.

1. Die Gründung des hierarchischen Systems in der Elementatio theologica

44

https://doi.org/10.5771/9783985720545-24 - am 14.01.2026, 04:15:57. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783985720545-24
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


hervor, während sie selbst für sich bleibt.“131 Zum einen bleibt die Ursache in 
sich, zum anderen geht das Verursachte aus ihr hervor. Das Prinzip des Her-
austretens aus der Ursache ist immer ein und dasselbe: Die Ursache bringt das 
weitere Verursachte ohne Bewegung und ohne Selbstveränderung (ἀκινήτως 
καὶ ἀνελαττώτως) hervor. Das Prinzip ist im horizontal-zirkulären Werdegang 
(jede neue Monade entspricht der nicht teilnehmbaren ersten Ursache für die 
Reihe [τάξις oder σειρά] der Vielzahl des ihr ähnlich Seienden) wie auch im 
vertikal-zirkulären Fortschreiten (bei der Abstufung von höheren zu niederen 
Ebenen) gleich. Diese Art des Fortgangs wird Bleiben – Fortschreiten – Rück-
kehr genannt.

Bleiben – Fortgang – Rückkehr

Die Relation zwischen Bleiben, Fortgang und Rückkehr (μονή – πρόοδος – 
ἐπιστροφή) lässt sich wie folgt erläutern: Während die Ursache in sich selbst 
verbleibt, tritt das Verursachte aus der Ursache hervor.132 Die Ursache bleibt 
in sich bestehen, das Verursachte schreitet wegen des Unterschieds zur Ursa-
che weiter fort und kehrt durch die Ähnlichkeit wieder zur Ursache zurück: 
„Alles von irgendeinem aus Hervortretende wendet sich seinem Wesen nach 
auf das hin, aus dem es hervortritt.“133 Die Rückkehr zur Ursache bildet eine 
Kreisbewegung, denn das Verursachte wendet sich dem eigenen Wesen zu 
und von diesem zurück zur Ursache, um sich letztlich wieder zu sich selbst 
zurückzukehren. Gemäß der Entfernung zum Einen bilden sich kleine und 
große Kreise.134 Mit anderen Worten: Wenn sich die Seele dem Intellekt 

1.6.

131 El. theol. Prop. 26, Dodds 30, 10–11: Πᾶν τὸ παρακτικὸν αἴτιον ἄλλων μένον αὐτὸ 
ἐφ᾽ ἑαυτοῦ παράγει τὰ μετ᾽ αὐτὸ καὶ τὰ ἐφεξῆς. Übersetzung von E. O. Onnasch/B. 
Schomakers, 2015, S. 37.

132 Siehe dazu C. Schäfer, „μονή, πρόοδος und ἐπιστροφή in der Philosophie des 
Proklos und des Areopagiten Dionysius“, in: M. Perkams/R. M. Piccione (Hrsgg.), 
Proklos. Methode, Seelenlehre, Metaphysik, Leiden/Boston 2006, S. 340–363. Dazu 
noch A. C. Lloyd „Procession and Division in Proclus“, in: A. C. Lloyd/H. J. 
Blumenthal (Hrsgg.), Soul and the Structure of Being in Late Neoplatonism: Syria-
nus, Proclus and Simplicius. Papers and Discussions of a Colloquium Held at 
Liverpool, 15–16 April 1982, Liverpool 1982, S. 18–45.

133 El. theol. Prop. 31, Dodds 34, 28–29: Πᾶν τὸ προϊὸν ἀπό τινος κατ᾽ οὐσίαν 
ἐπιστρέφεται πρὸς ἐκεῖνο ἀφ᾽ οὗ πρόεισιν. Übersetzung von E. O. Onnasch/B. 
Schomakers, 2015, S. 42.

134 Vgl. El. theol. Prop. 33, Dodds 36, 16–19: μείζους δὲ κύκλοι καὶ ἐλάττους, τῶν μὲν 
ἐπιστροφῶν πρὸς τὰ ὑπερκείμενα προσεχῶς γινομένων, τῶν δὲ πρὸς τὰ ἀνωτέρω 
καὶ μέχρι τῆς πάντων ἀρχῆς· ἀπὸ γὰρ ἐκείνης πάντα καὶ πρὸς ἐκείνην. Siehe dazu 

1.6. Bleiben – Fortgang – Rückkehr

45

https://doi.org/10.5771/9783985720545-24 - am 14.01.2026, 04:15:57. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783985720545-24
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


zuwendet, ist der Kreis kleiner, als wenn sie sich zum Einen zurückwendet. 
Je entfernter das Verursachte von der Ursache ist, desto größer ist der Kreis. 
Proklos spricht über die drei Rückwendungsoptionen bei jedem Seienden: Je-
des Seiende wendet sich zurück gemäß 1) der Ursache, 2) dem Leben oder 3) 
der Erkenntnis.135 Die unterschiedlichen Relationsmodalitäten zwischen der 
Ursache und dem Verursachten sind bis zum Einen ausführbar. Denn das Eine 
als unteilnehmbare, transzendente Einheit kann nicht mit dem Seienden der 
Ursache, dem Leben oder der Erkenntnis gemäß in einem Verhältnis stehen. 
Das Eine als jenseits von allen Ursachen und allem Verursachten stehend 
kann nicht mit dem Kausalitätsprinzip erfasst werden. Obwohl das Eine jen-
seits von allem steht, ist es ein Einheitsprinzip auf allen Ebenen der Vielheit. 
Alles kommt aus dem Einen hervor und kehrt durch eine Kreisbewegung zum 
Einen zurück. Das Prinzip der triadischen Kreisbewegung ist grundlegend 
für das teleologische System bei Proklos. Dieses Prinzip ermöglicht es, die 
Relation aller Dinge zueinander zu erklären. Basierend auf diesem teleologi-
schen System soll nun in folgenden Kapiteln gezeigt werden, wie die Seele 
es schafft, vom Nicht-Denken zum Denken und vom Denken bis zum Vorhof 
(πρόθυρον)136 des Einen aufzusteigen.

In Tim. I 210, 5–10; dazu noch Porphyrios, Sententiae 30, 9–12: τέλειον γὰρ ὂν 
ἀνῆκται πρὸς τὴν ψυχὴν νοερὰν οὖσαν, κύκλῳ διά τοῦτο κινούμενον, ἡ δὲ ψυχὴ 
αὐτοῦ πρὸς τὸν νοῦν, νοῦς δὲ πρὸς τὸ πρῶτον.

135 Vgl. El. theol. Prop. 39, Dodds 40, 27–28: Πᾶν τὸ ὂν ἢ οὐσιωδῶς ἐπιστρέφει 
μόνον, ἢ ζωτικῶς, ἢ καὶ γνωστικῶς.

136 Vgl. Platon, Phil. 64c1. Siehe dazu In Parm. 520, 33.

1. Die Gründung des hierarchischen Systems in der Elementatio theologica

46

https://doi.org/10.5771/9783985720545-24 - am 14.01.2026, 04:15:57. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783985720545-24
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


Die Chaldäischen Orakel und andere Quellen für das Denken 
des ‚Einen in uns‘ in Proklos’ Philosophie

Die Spur der Chaldäischen Orakel

Proklos’ teleologisches System ist nicht nur von Platons Philosophie beein-
flusst. Pythagoreismus, Orphismus, die Chaldäischen Orakel und die Dich-
tung Homers sind ebenso einflussreiche Quellen für Proklos’ Denkstruktur.137 

Wir setzen uns mit den Chaldäischen Orakeln auseinander, denn Proklos ver-
wendet die chaldäische Dichtung in seinen Werken, um das seelische Streben 
nach dem Einen aufzuweisen. Außerdem möchten wir schauen, ob es für 
Proklos tatsächlich möglich war, die religiösen Riten und Praktiken für sein 
strikt strukturiertes Denksystem zu verwenden. Werfen wir als Erstes einen 
Blick auf die historischen Fakten zu den Chaldäischen Orakeln.

Die Schriften, die im späten zweiten Jahrhundert n. Chr. verfasst worden 
sein sollen und als Chaldäische Orakel138 berühmt wurden, sind selbst nicht 
erhalten geblieben. Was ist über die Autoren der chaldäischen Schriften be-
kannt? Laut Sudas gelten als Verfasser der Chaldäischen Orakel Julian „der 
Chaldäer“ und sein Sohn Julian „der Theurg“.139 Julian sei ein Chaldäer 

2.

2.1.

137 Vom Proklos-Schüler und -Biographen Marinοs erfahren wir, dass Proklos sowohl 
einen Kommentar den Chaldäischen Orakeln widmete als auch Theurgie prakti-
zierte. Siehe Vita Procli, § 26, 19–29: τὰ σύστοιχα τῶν Χαλδαίων συγγράμματα, 
αὐτοῖς τε τοῖς θείοις Λογίοις ἐντρεφόμενος, ἐπὶ τὰς ἀκροτάτας τῶν ἀρετῶν, ὡς 
πρὸς ἀνθρωπίνην ψυχὴν, ἀνέδραμεν, ἃς ὁ ἔνθους Ἰάμβλιχος ὑπερφυῶς θεουργικὰς 
ἀπεκάλεσε. Καὶ τὰς τῶν πρὸ αὐτοῦ φιλοσόφων ἐξηγήσεις συνελὼν μετὰ τῆς 
προσηκούσης ἐπικρίσεως ἐξεπόνησεν, τάς τε ἄλλας Χαλδαϊκὰς ὑποθέσεις καὶ τὰ 
μέγιστα τῶν ὑπομνημάτων εἰς τὰ θεοπαράδοτα λόγια κατεβάλετο, ἐν πέντε ὅλοις 
ἔτεσιν αὐτὰ συμπληρώσας, ἐφ᾽ οἷς καὶ τὸ θεῖον ἐκεῖνο ἐνύπνιον ἐθεάσατο.

138 Diese Arbeit basiert auf den Ausgaben von: É. des Places (Hrsg. und Übers. ins 
Französische), Oracles chaldaïques, Paris 1971 (nachfolgend zitiert als: des Places, 
Or. Chald.); R. Majercik (Hrsg. und Übers. ins Englische), The Chaldean Oracles: 
Text, Translation, and Commentary, Leiden/New York 1989; H. Lewy, Chaldean 
Oracles and Theurgy: Mysticism, Magic and Platonism in the Later Roman Empi-
re, Le Caire 1956, neu hrsg. von M. Tardieu, Paris 1978, 2011.

139 Vgl. H. Lewy, 1978, S. 1–3. Ferner: H. D. Saffrey, „Les Néoplatoniciens et les Ora-
cles chaldaïques“, in: Revue des études augustiniennes et patristiques, Vol. XXVII, 
1981, S. 209–225. Die beiden Julians sind als Autoren der chaldäischen Schriften 
in Sudas’ Lexikon genannt. Siehe A. Adler (Hrsg.), [Suda] Suidae Lexicon, Vol. I, 
Α–Θ Index, Pars II, Stuttgart 1967. Dazu noch P. Hadot, „Bilan et perspectives 

47

https://doi.org/10.5771/9783985720545-24 - am 14.01.2026, 04:15:57. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783985720545-24
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


(Χαλδαῖος) (nicht aus Chaldäa, sondern ein chaldäischer Theurg) und Philo-
soph (φιλόσοφος) gewesen.140 Als Autor der chaldäischen Schriften gilt aber 
der Sohn, Julian „der Theurg“, der auch der Autor zweier anderer Schriften, 
Θεουργικά und Τελεστικά, sei.141

Die Fragmente der Orakel finden wir in den Schriften der Neuplatoniker 
Iamblichos, Proklos, Damaskios, Simplikios142 und später bei Michael Psel-
los.143 Alle genannten Philosophen haben zahlreiche Kommentare über die 
Chaldäischen Orakel geschrieben. Die meisten Fragmente stammen von Pro-

sur les Oracles Chaldaïques“, in: H. Lewy, 1978, S. 703–720, hier: S. 703–704; 
S. Johnston, „Hekate Soteira. A Study of Hekate’s Roles in the Chaldean Oracles 
and Related Literature“, in: American Classical Studies, Vol. 21, Atlanta 1990, 
S. 2–3; H. Seng, „ΚΟΣΜΑΓΟΙ, ΑΖΩΝΟΙ, ΖΩΝΑΙΟΙ. Drei Begriffe chaldaeischer 
Kosmologie und ihr Fortleben“, in: Bibliotheca Chaldaica, Bd. 2, Heidelberg 2009, 
S. 142–147; L. Brisson, „Les principes dans les Oracles Chaldaïques“, in: C. 
Noirot/N. Ordine (Hrsgg.), Omnia in uno. Hommage à Alain-Philippe Segonds, 
Paris 2012, S. 61–72, hier: S. 61. Es gibt unterschiedliche Meinungen über die 
Herkunft der chaldäischen Schriften. Siehe dazu F. Ferrari, „Chaldäische Orakel“, 
in: C. Riedweg/C. Horn/D. Wyrwa (Hrsgg.), Grundriss der Geschichte der Philo-
sophie. Die Philosophie der Antike, Bd. 5/2, Philosophie der Kaiserzeit und der 
Spätantike, Basel 2018, S. 1202–1217, hier: S. 1202–1205.

140 Suda, 1967, no. 433. In Sudas’ Lexikon ist zu lesen, dass der als Philosoph bezeich-
nete Julian nicht ein Philosoph aus Chaldäa war, sondern ein Chaldäer (Χαλδαῖος) 
im praktischen und im theoretischen Sinne. Siehe dazu R. Majercik, 1989, S. 1; 
H. D. Saffrey, 1981, S. 216.

141 Vgl. Suda, 1967, no. 434. Hier ist über Julian den „Theurgen“ zu lesen: Ἰουλιανός, 
ὁ τοῦ προλεχθέντος υἱός, γεγονὼς ἐπὶ Μάρκου Ἀντωνίνου τοῦ βασιλέως. ἔγραψε 
καὶ αὐτὸς Θεουργικά, Τελεστικά, Λόγια δι᾽ ἐπῶν.

142 Vgl. O. Geudtner, Die Seelenlehre der chaldäischen Orakel (= Beiträge zur klassi-
schen Philologie, 35), Meisenheim am Glan 1969, S. 4–5.

143 Im 11. Jahrhundert war der Proklos-Kommentar zu den Chaldäischen Orakeln 
vermutlich noch nicht verloren gegangen, und Psellos konnte seinen Kommentar 
zu den Chaldäischen Orakeln auf Basis von Proklos’ Kommentar schreiben. Zu 
diesem Schluss kommt auch D. J. O’Meara, „Psellos’ Commentary on the Chaldae-
an Oracles and Proclus’ lost Commentary“, in: H. Seng (Hrsg.), Platonismus und 
Esoterik in byzantinischem Mittelalter und italienischer Renaissance, Heidelberg 
2013, S. 45–59, hier: S. 55. Nach der Analyse der Psellos-Fragmente über die 
Chaldäischen Orakel schreibt D. J. O’Meara: „As regards the possible relation 
between the more extensive version of the Exc. Vat. used by Psellos and Proclus’ 
original Chaldean compendium, it seems unlikely that they were identical, i.e. that 
Psellos worked directly from Proclus’ original text. […] Of course we know not-
hing of the source of the condensed version of Proclus’ compendium which Psellos 
used. This version would probably have included, not only oracles and exegeses, 
but also text on the ‚hieratic art‘ and on sacrifices, materials which Psellos also 
excerpted and used.“

2. Die Chaldäischen Orakel und andere Quellen für das Denken des ‚Einen in uns‘

48

https://doi.org/10.5771/9783985720545-24 - am 14.01.2026, 04:15:57. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783985720545-24
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


klos. Sie sind teils in seinen erhaltenen Werken, teils in Zitaten aus seinem 
verlorenen Werk überliefert.

Die Chaldäischen Orakel sind auch als Theurgie (θεουργία) bekannt.144 

Theurgie war mit der Erfahrung des Göttlichen und dem Ritual verbunden.145 

Die Theurgen waren diejenigen, die von Orakeln die göttlichen Handlungen 
lernten.146 In der chaldäischen Lehre ist die Rede davon, dass die menschli-
che Seele aus der göttlichen, intelligiblen Welt stammt und bis zur Materie 
absteigt. Die meisten Seelen vergessen ihren Herkunftsort und sterben in 
den Körpern, die theurgischen Rituale (ἔργα) sollen aber den abgestiegenen 
Seelen helfen, den Rückweg zu den intelligiblen Ursachen wiederzufinden.147 

Proklos betrachtet die Theurgie sowohl als eine „göttliche Handlung“148 (θεῖα 
ἔργα) als auch als eine ergänzende Lehre der Seelenreinigung von der Körper-

144 Siehe H. Lewy, 1978, S. 167–176; R. Majercik, 1989, S. 21–22; F. W. Cremer, 
Die chaldäischen Orakel und Jamblich ‚De mysteriis‘ (= Beiträge zur klassischen 
Philologie, 26), Meisenheim am Glan 1969. S. 20–21.

145 Vgl. L. Bergemann, „Inkubation, Photagogie und Seelengefährt bei Iamblich. Zum 
Zusammenhang von Mystik, Ritual und Metaphysik in Iamblichs De mysteriis und 
in den Chaldaeischen Orakeln“, in: H. Seng/M. Tardieu (Hrsgg.), Die Chaldaei-
schen Orakel: Kontext – Interpretation – Rezeption, Heidelberg 2010, S. 79–93, 
hier: S. 83.

146 Proklos stellt zwischen den Orakeln und den Theurgen eine Hierarchie auf, denn 
er sagt, dass die Orakel alles direkt von den Göttern lernen und die Theurgen von 
den Orakeln. Siehe G. Pasquali (Hrsg.), Proclus Diadochus in Platonis Cratylum 
commentaria, Leipzig 1908 (nachfolgend zitiert als: In Crat.), hier: In Crat. 20, 
26–27: τρανέστερον δὲ οἱ θεουργοὶ διδάσκουσιν, καὶ αἱ παρὰ τῶν θεῶν αὐτῶν 
φῆμαι. Siehe dazu A. J. Festugière, „Proclus et la religion traditionelle“, in: R. 
Chevallier (Hrsg.), Mélanges d’archéologie et d’histoire offerts à André Piganiol, 
Paris 1966, Bd. III, S. 1581–1590, nachgedruckt in: A. J. Festugière, Études de 
philosophie grecque, Paris 1971, S. 575–584; ders., „Contemplation philosophique 
et art théurgique chez Proclus“, in: Studi di storia religiosa della tarda antichità, 
Messina 1968, S. 7–18 = ders., Études de philosophie grecque, S. 585–596; F. W. 
Cremer, 1969, S. 25–36; P. Hadot, 1978, S. 719; C. van Liefferinge, La Théurgie: 
des Oracles chaldaïques à Proclus, Liège 1999, S. 11–21; I. Tanaseanu-Döbler, 
Theurgy in Late Antiquity. The Invention of a Ritual Tradition (= Beiträge zur 
Europäischen Religionsgeschichte, Bd. 1), Göttingen 2013, S. 21–44; H. D. Saf-
frey, „La théurgie comme phénomène culturel chez les Néoplatoniciens (IV–V 
siècles)“, in: Recherches sur le Néoplatonisme après Plotin, Paris 1990, S. 51–61.

147 Siehe R. M. van den Berg (Hrsg. und Übers. ins Englisch), Proclus’ Hymns: Es-
says, Translations, Commentary, Leiden/Boston 2001, S. 70. Siehe dazu S. Breton, 
„Téléologie et ontogénie. Variations sur les Oracles chaldaïques“, in: Recherches 
de science religieuse, Vol. 66, 1978, S. 5–26, hier: S. 15–18.

148 Vgl. R. Majercik, 1989, S. 22: „Theurgy, then, can best be characterized as ‚divine 
actions‘, since theurgy properly involves not only ‚divine actions‘ on the part of 
men, but the ‚action of the Divine‘ on behalf of men.“

2.1. Die Spur der Chaldäischen Orakel

49

https://doi.org/10.5771/9783985720545-24 - am 14.01.2026, 04:15:57. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783985720545-24
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


lichkeit. Die theurgischen Praktiken sind kein Hindernis für die platonische 
Lehre und den damit verbundenen dialektischen Weg der Seelenerkenntnis, 
denn beide Lehren, sowohl die platonische als auch die chaldäische, spielen 
eine Rolle in Proklos’ Philosophie, wenn es um die Frage geht, wie die Seele 
zu sich selbst zurückkehrt.

Proklos versucht in seinen exegetischen Werken, die unterschiedlichen 
Methoden – und darunter auch die dialektische Erkenntnismethode und die 
chaldäischen Ausdrücke für die Befreiung und die Reinigung der Seele – 
miteinander zu harmonisieren.149 Ein Beispiel dafür, wie Proklos die chaldäi-
schen Sprüche mit Platons Lehre in Einklang bringt, kann man in einem 
Abschnitt aus seinem Parmenides-Kommentar finden: „Was aber heißt Licht 
anderes als das Eine in der Seele? Deshalb nämlich hat er [Sokrates] gesagt, 
das Gute sei wie die Sonne und das Licht wie ein vom Guten in die Seele 
gepflanzter Same.“150 An dieser Stelle ist einerseits von Platon, Politeia VII 
540a, die Rede, andererseits verwendet Proklos den chaldäischen Begriff Sa-
me (σπέρμα).151 Same bezeichnet die Kraft der Seele für den Aufstieg und die 
Verbindung mit Gott.

Die Bedeutung der Chaldäischen Orakel in Proklos’ Philosophie

Das neuplatonische System und die Chaldäischen Orakel haben ein zentrales 
Prinzip gemeinsam: Es gibt eine erste Ursache, die eine erste Quelle für alles 
ist. In den Chaldäischen Orakeln ist von drei Göttern die Rede,152 und der 

2.2.

149 Siehe Theol. Plat. I 5, 25, 24–26, 22. Dazu noch L. Brisson, „Proclus’ Theology“, 
in: P. d’Hoine/M. Martijn (Hrsgg.), All from One, 2017, S. 207–222, hier: S. 210. 
Die anderen Lehren, darunter auch die Chaldäischen Orakel, nutzt Proklos, um 
durch die bestmögliche Harmonisierung dieser Lehren zum Einen aufzusteigen. 
Ein eindeutiges Beispiel für die Harmonisierung ist in der Theol. Plat. I 4, 17, zu 
lesen, wo Proklos die vier unterschiedlichen Lehren des Platonismus, Orphismus, 
Pythagoreismus und der Chaldäischen Orakel miteinander zu verbinden versucht.

150 In Parm. 512, 4–6 (C. Steel): Quoniam enim soli le bonum proportionale dixit, 
quod ex bono animabus impositum sperma uocauit ipsam. Übersetzung von R. 
Bartholomai, in: Kommentar zu Platons ‚Parmenides‘ 141E–142A: Eingeleitet, 
übersetzt und erläutert von: ders., Sankt Augustin 2001 [1990], hier: S. 58. Über-
setzung leicht modifiziert.

151 Siehe R. Majercik, 1989, S. 186: „It (σπέρμα) is this element (= the ἄνθος/φλὸξ 
νοῦ; ὄμμα ψυχῆς) which has the power to elevate the soul as well as ultimately 
unite or ‚bind‘ it to God.“

152 Das System der drei Götter in den Chaldäischen Orakeln kann mit Numenios’ 
Darlegung über die drei Götter verglichen werden. Den ersten, obersten Gott, den 

2. Die Chaldäischen Orakel und andere Quellen für das Denken des ‚Einen in uns‘

50

https://doi.org/10.5771/9783985720545-24 - am 14.01.2026, 04:15:57. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783985720545-24
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


erste Gott wird ex negativo beschrieben, z. B. als „außerhalb des Daseins“ 
(ἔξω ὑπάρχει).153 Aber in anderen Fragmenten wird der erste Gott mit positi-
ven Attributen bezeichnet, bspw. als „Vater“ (πατήρ),154 „Erster“ (πρῶτον), 
„väterlicher Intellekt“ (πατρικὸς νόος),155 „Monade“ (μονάς)156 und „Quelle“ 
(ἀρχή).157 Proklos spricht im Parmenides-Kommentar über den Unterschied 
zwischen dem väterlichen Intellekt und dem ersten Gott und sagt, dass, wäh-
rend der väterliche Intellekt die Spitze der intelligiblen Welt darstellt, der 
erste Gott in der ersten Hypothese von Platons Parmenides über den väterli-

er mit dem Guten an sich gleichsetzt, stellt sich Numenios als nur seiend und nicht 
handelnd vor, fern der Materie, einfach und unbewegt. Ihm untergeordnet ist der 
zweite, der Schöpfungsgott (Demiurg), der durch die Betrachtung des ersten Gottes 
die Idee des Kosmos hervorbringt. Durch die Teilhabe am Guten ist er gut. Im 
Gegensatz zum ersten Gott ist er bewegt. Indem der Demiurg über die Idee hinaus 
auch eine sinnlich wahrnehmbare Welt erzeugt und sich mit der Materie abgibt, 
erscheint er als ein dritter Gott. Die Materie betrachtet Numenios als ein eigenstän-
diges Prinzip, das ebenso ursprünglich ist wie die ersten zwei Götter. Vgl. H. Lewy, 
1978, S. 320–321. Zur Trias in den Chaldäischen Orakeln siehe P. Athanassiadi, 
„The Chaldaean Oracles: Theology and Theurgy“, in: P. Athanassiadi/M. Frede 
(Hrsgg.), Pagan Monotheism in Late Antiquity, Oxford 1999, S. 149–183, hier: 
S. 170; M. Zambon, Porphyre et Le Moyen-Platonisme, Paris 2002, S. 254.

153 Theol. Plat. IV, 21, 64, 11–12: Πάντας γὰρ συνέχων τῇ ἑαυτοῦ μιᾷ τῆς ὑπάρξεως 
ἀκρότητι, κατὰ τὸ λόγιον, αὐτὸς πᾶς ἔξω ὑπάρχει. Siehe dazu H. Lewy, 1978, 
S. 129, Anm. 240. Dazu noch L. Brisson, „Plato’s Timaeus and the Chaldean Ora-
cles“, in: G. J. Reydams-Schils (Hrsg.), Plato’s ‚Timaeus‘ as Cultural Icon, Notre 
Dame 2003, S. 112–132, hier: S. 114–116.

154 Vgl. des Places, Or. Chald., Fr. 7 = Psellos, P. G., 122, 1140c10–11: Πάντα γὰρ 
ἐξετέλεσσε πατὴρ καὶ νῷ παρέδωκε δευτέρῳ.

155 Vgl. des Places, Or. Chald., Fr. 109, 1 = Psellos, P. G., 22, 1148a12–14: Ἀλλ᾽ οὐκ 
εἰσδέχεται κείνης τὸ θέλειν πατρικὸς νοῦς. In Tim. II, 54, 10; III, 14, 6; In Crat. 21, 
1. Die Bedeutung des väterlichen Intellekts (πατρικὸς νόος) kann unterschiedlich 
verstanden werden: entweder als Vater oder als der erste Intellekt. Der Vater ist die 
Kraft und Ursache von zwei Intellekten. Ersterer Intellekt schaut nach ‚oben‘ zum 
Vater und der zweite nach ‚unten‘. Siehe des Places, Or. Chal., Fr. 8 = Proclus, In 
Crat. 51, 26–30: …δυὰς παρὰ τῷδε κάθηται· ἀμφότερον γὰρ ἔχει, νῷ μὲν κατέχειν 
τὰ νοητά, αἴσθησιν δ᾽ ἐπάγειν κόσμοις. Siehe dazu R. Majercik, 1989, S. 156; dazu 
noch J. F. Finamore/S. I. Johnston, „The Chaldaean Oracles“, in: L. P. Gerson 
(Hrsg.), The Cambridge History of Philosophy in Late Antiquity, Bd. 1, Cambridge 
2010, S. 161–173.

156 Vgl. des Places, Or. Chald., Fr. 11 = Proclus, In Alc. 23 [51 Cr.], 10 W: Τἀγαθὸν 
αὐτὸ νοοῦσα ὅπου πατρικὴ μονάς ἐστι; Fr. 26 = Lydus, De mens. II 6; 23, 12 W.: 
Μουνάδα γάρ σε τριοῦχον ἰδὼν ἐσεβάσσατο κόσμος; Fr. 27 = Damascius, I 87, 
1–4; II 87, 14: Παντὶ γὰρ ἐν κόσμῳ, λάμπει τριάς, ἧς μονὰς ἄρχει.

157 Vgl. des Places, Or. Chald., Fr. 13 = Psellos, P. G., 122, 1145d7: Οὐ γὰρ ἀπαἱ 
πατρικῆς ἀρχῆς ἀτελές τι τροχάζει; Fr. 37 = Proclus, In Parm. 800,18–801,5.

2.2. Die Bedeutung der Chaldäischen Orakel in Proklos’ Philosophie

51

https://doi.org/10.5771/9783985720545-24 - am 14.01.2026, 04:15:57. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783985720545-24
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


chen Gottheiten steht und transzendent ist.158 Nach Proklos’ Ansicht steht der 
erste Gott aus den Chaldäischen Orakeln unter dem Einen und ist mit dem 
väterlichen Intellekt oder dem ersten Vater als Spitze der intelligiblen Trias 
identisch.159

Es ist jedoch zu bezweifeln, ob alle Prädikationen über den ersten Gott 
tatsächlich aus den Chaldäischen Orakeln stammen oder durch die Neuplato-
niker so wiedergegeben wurden, dass sie in das eigene System passen.160 

Angesichts der bruchstückhaften Überlieferung haben wir keine Möglichkeit, 
uns über diese Vorstellungen ein sachlich begründetes Urteil zu bilden.

Nach dem ersten Gott kommt der zweite Gott (bzw. der Demiurg). Seine 
Aufgabe ist es, eine intelligible Welt zu gestalten:

Der Intellekt des Vaters, mit seinem kraftvollen Willen denkend, rauschte 
vielgestaltige Ideen hervor. Diese sprangen alle aus einer Quelle hervor; 
denn vom Vater kam Wille und Vollendung. Diese (Ideen) teilten sich, 
nachdem sie durch das geistige Feuer geschieden worden waren, in ande-
re geistige (Ideen). Denn der Herrscher setzte dem vielgestaltigen Kosmos 
eine geistige unvergängliche Form voraus, auf deren unweltlicher Spur 
eilend der Kosmos sichtbar wurde, nachdem er mit mannigfachen Ideen 
begnadet worden war.161

158 Vgl. In Parm. 1070, 18–1071, 2: ὁ δὲ πρῶτος θεὸς ὁ διὰ τῆς πρώτης ὑποθέσεως 
ὑμνούμενος οὔτε πατήρ, ἀλλὰ κρείττων καὶ πάσης τῆς πατρικῆς θεότητος ἐκεῖνος 
μὲν γὰρ ἀντιδιῄρηται πρὸς τὴν δύναμιν καὶ τὸν νοῦν ὧν λέγεται πατήρ, καὶ 
συμπληροῖ τριάδα μίαν μετ᾽ ἐκείνων·οὗτος δὲ ὁ πρῶτος ὄντως θεὸς ἐξῇρηται 
πάσης πρὸς πάντα καὶ ἀντιδιαιρέσεως καὶ συντάξεως οὔτε πολλῷ πλέον νοητὸς 
πατήρ· οὐδενὸς γάρ ἐστι τῶν δευτέρων, οὐδὲ μεθεκτὸς ὅλως ἐστίν οὔτε {ὢν} ὑπὸ 
νοερᾶς οὔτε ὑπὸ νοητῆς οὐσίας, ἀλλ᾽ ὑπερήνωται μὲν πασῶν τῶν μετεχομένων 
ἑνάδων, ὑπερήρπασται δὲ πασῶν τῶν τοῦ ὄντος προόδων. Siehe dazu noch P. 
Hadot, Porphyre et Victorinus, Vol. 2, Paris 1968, hier: Vol. 1, S. 258–259.

159 Proklos spricht in unterschiedlichen Werken über den ersten Vater. Siehe In Parm. 
1047, 23; 1070, 20–22; In Tim. III 14, 3–10; II 54, 5–16; In Crat. 20, 31–21, 2; 
„Extraits du commentaire de Proclus sur la Philosophie chaldaïque“, in: É. des 
Places (Hrsg. und Übers. ins Französische), Oracles chaldaïques: avec un choix de 
commentaires anciens, Paris 1971 (nachfolgend zitiert als: des Places, Exc. Chald.) 
hier: IV, S. 209–210. Dazu noch R. Majercik, 1989, S. 5–6; H. Lewy, 1978, S. 329–
332.

160 Siehe O. Geudtner, 1971, S. 2–3; P. Hadot, 1978, S. 715–716; C. van Liefferinge 
1999, S. 131.

161 Des Places, Or. Chald., Fr. 37, 1–8 = In Parm. 800, 18–22: Νοῦς πατρὸς ἐρροίζησε 
νοήσας ἀκμάδι βουλῇ παμμόρφους ἰδέας, πηγῆς δὲ μιᾶς ἄπο πᾶσαι ἐξέθορον· 
πατρόθεν γὰρ ἔην βουλέ τε τέλος τε. Ἀλλ᾽ ἐμερίσθησαν νοερῷ πυρὶ μοιρηθεῖσαι 
εἰς ἄλλας νοεράς·κόσμῳ γὰρ ἄναξ πολυμόρφῳ προὔθηκεν νοερὸν τύπον ἄφθιτον, 
οὗ κατ᾽ ἄκοσμον ἴχνος ἐπειγόμενος μορφῆς μέτα κόσμος ἐφάνθη παντοίαις ἰδέαις 

2. Die Chaldäischen Orakel und andere Quellen für das Denken des ‚Einen in uns‘

52

https://doi.org/10.5771/9783985720545-24 - am 14.01.2026, 04:15:57. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783985720545-24
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


Der zweite Gott ist sowohl nach ‚oben‘ zum ersten Gott gerichtet als auch 
nach ‚unten‘ zum sinnlich Wahrnehmbaren; zudem ist er ein Schöpfer.162

Die Göttin Hekate, eine Seelenretterin

Zwischen dem ersten und dem zweiten Gott steht die Göttin Hekate.163 Über 
die Mittlerstellung der Hekate ist im Fragment 50 der Chaldäischen Orakel 
zu lesen: „[...] mitten zwischen den Vätern bewege sich die Mitte der Heka-
te.“164 Sie ist die Göttin der Lebenskraft. Als diese Kraft ist sie verbindend 
und nimmt deshalb eine mittlere Position ein. Sie vermittelt die zwei radikal 
unterschiedlichen Ebenen. Sie ist die Kraft des Vaters, und dadurch bleibt sie 
das All des Seienden.165

2.3.

κεχαραγμένος. Übersetzung von H. Lewy, 1978, S. 541–542. Übersetzung leicht 
modifiziert.

162 Siehe J. F. Finamore/S. I. Johnston, 2010, S. 167.
163 Vgl. In Tim. I 5, 15; II 19–20, 151, 7–10. Proklos erwähnt den Namen Hekate nicht, 

aber er spricht über die Göttin, die das Leben erzeugt (τῇ ζῳογόνῳ θεᾷ). Siehe 
dazu S. I. Johnston, 1990; J. D. Turner, „The Figure of Hekate and Dynamic Ema-
nationism in the Chaldean Oracles, Sethian Gnosticism and Neoplatonism“, in: 
The Second Century, Vol. 7, 1991, S. 221–232; ders., „The Chaldaean Oracles and 
the metaphysics of the Sethian Platonizing treatises“, in: J. D. Turner/K. Corrigan 
(Hrsgg.), Plato’s ‚Parmenides‘ and its Heritage. I: History and Interpretation from 
the Old Academy to Later Platonism and Gnosticism, Atlanta 2010, S. 213–232, 
hier: S. 218–221.

164 Des Places, Or. Chald., Fr. 50 = Damascius, II 164, 18–19: μέσσον τῶν πατέρων 
Ἑκάτης κέντρον πεφορῆσθαι. Übersetzung von H. Dörrie/M. Baltes/C. Pietsch, in: 
Der Platonismus in der Antike. Grundlagen – System –Entwicklung, begründet von 
H. Dörrie, fortgeführt von M. Baltes/C. Pietsch, Bd. 7.1, Die philosophische Leh-
re des Platonismus, Theologia Platonica, Baustein 182–205, Text, Übersetzung, 
Kommentar, Stuttgart/Bad Cannstatt 2008, S. 151.

165 In der Forschung gibt es die Diskussion, ob Hekate wegen ihrer Kraft mit der 
Weltseele verglichen werden kann. Siehe H. Lewy, 1978, S. 88–90; dazu noch R. 
Majercik, 1989, S. 7. Majercik stimmt Lewy darin zu, dass Hekate die Weltseele 
ist. Den Grund dafür formuliert sie folgendermaßen: „But this process entails the 
existence of a Third God, a feminine, generative entity, described either as ‚Power‘ 
(δύναμις) and situated as a median figure between the First and Second Gods (e.g., 
Fr. 4), or conflated with Hecate as the World Soul (e.g., Fr. 6, 51–53, 56) and 
thus located (in traditional Platonic fashion) on the borders between the intelligible 
and sensible realms.“ L. Brisson teilt die Meinung von Lewy und Majercik über 
die Bedeutung der Hekate als Weltseele. Dazu L. Brisson, „La place des Oracles 
chaldaïques dans la Théol. Plat.“, in: A.‑Ph. Segonds/C. Steel (Hrsgg.), Proclus 
et la Théologie Platonicienne, 2000, S. 109–162, hier: S. 145, 151. Diese Deutung 
der Hekate wurde von H. Seng, „Un livre sacré de l’Antiquité tardive: les Oracles 

2.3. Die Göttin Hekate, eine Seelenretterin

53

https://doi.org/10.5771/9783985720545-24 - am 14.01.2026, 04:15:57. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783985720545-24
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


Dem mittleren und überwesentlichen Stand der Göttin Hekate zwischen 
dem ersten Gott/Vater und dem zweiten Gott entspricht auch die Beschrei-
bung der Hekate als die Quelle der Geburt: „An der linken Weiche der 
Hekate entspringt der Quell der Tugend, der gänzlich im Inneren bleibt und 
seine jungfräuliche Reinheit nicht preisgibt.“166 Trotz ihrer belebenden und 
gebärenden Kraft bleibt sie jedoch überkosmisch und überwesentlich.

Proklos zeigt nicht nur in seinen Werken ein großes Interesse für Hekate, 
sondern von Marinos, Proklos’ Schüler und Biograph, ist zu erfahren, dass 
Hekate eine große Rolle in seinem Leben spielte. Diesbezüglich ist Folgendes 
über ihn zu erfahren:

Vor diesen [theurgischen Praktiken] aber nahm der Philosoph ordnungs-
gemäß die Reinigungen der Chaldäer vor und verkehrte dann mit selbst-
gesehenen lichtartigen Erscheinungen der Hekate, wie er ja auch selbst 
irgendwo in einer bestimmten Schrift erwähnt.167

Proklos widmet Hekate und dem römischen Gott, Janus168 eine Hymne. Diese 
Hymne ist in vielerlei Hinsicht interessant. Zunächst ist zu bemerken, dass die 
Hymne in der Form eines Gebets169 geschrieben ist, das heißt, Proklos betet 
zu Hekate und Janus um der Rettung seiner Seele willen. Proklos beschreibt 
Hekate als eine großartige kraftbesitzende Göttin,170 die seine Seele zu retten 
vermag. Es ist darauf zu achten, dass er über die menschliche Seele (an 
dieser Stelle über seine eigene Seele) als leidende Seele spricht, die rund um 
die Erde läuft und um die Rettung bittet.171 Proklos sucht die Erlösung der 
Seele durch einen den Intellekt erweckenden Ritus.172 Er führt nicht näher 
aus, was genau er unter einem solchen Ritus versteht, betet aber zu Hekate 

chaldaïques“, in: Bibliothèque de l’Ecole des Hautes études, Sciences Religieuses, 
Turnhout 2016, S. 52–56, Anm. 170, infrage gestellt.

166 Des Places, Or. Chald., Fr. 52 = Psellos, P. G., 122, 1136a11–12: Λαιῇς ἐν λαγόσιν 
Ἑκάτης ἀρετῆς πέλε πηγή, ἔνδον ὅλη μίμνουσα τὸ παρθένον οὐ προϊεῖσα. Über-
setzung von H. Lewy, 1978, S. 543.

167 Marinos, Vita Procli, § 28, 16–19: πρὸ δὲ τούτων ἐν τάξει ὁ φιλόσοφος 
τοῖς Χαλδαϊκοῖς καθαρμοῖς καθαιρόμενος, φάσμασι μὲν Ἑκατικοῖς φωτοειδέσιν 
αὐτοπτουμένοις ὡμίλησεν, ὡς καὶ αὐτός που μέμνηται ἐν ἰδίῳ συγγράμματι. Über-
setzung von I. Männlein-Robert, 2019, S. 97.

168 R. M. van den Berg, 2001, S. 262–264.
169 Zur Bedeutung des Gebets siehe L. Brisson, „Prayer in Neoplatonism and the 

Chaldaean Oracles. Porphyry, Iamblichus, Proclus“, in: J. Dillon/A. Timotin 
(Hrsgg.), Platonic Theories of Prayer, Leiden/Boston 2016, S. 108–134.

170 R. M. van den Berg, 2001, S. 259, 2: χαῖρ᾽, Ἑκάτη προθύpαιε, μεγασθενές.
171 R. M. van den Berg, 2001, S. 259, 6: ψυχὴν δὲ περὶ χθονὶ μαργαίνουσαν.
172 R. M. van den Berg, 2001, S. 259, 7: ἕλκετ᾽ ἐγερσινόοισι καθηραμένην τελετῇσι.

2. Die Chaldäischen Orakel und andere Quellen für das Denken des ‚Einen in uns‘

54

https://doi.org/10.5771/9783985720545-24 - am 14.01.2026, 04:15:57. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783985720545-24
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


und Janus mit folgenden Worten: „Ich bitte Dich, gib mir Deine Hand und 
zeige mir als einem Bedürftigen die von den Göttern offenbarten Wege. Ich 
möchte das wertvolle Licht erhalten, durch das es möglich ist, dem Elend 
der dunklen Geburt zu entfliehen.“173 Dieser Abschnitt der Hymne ist den 
Worten ähnlich, die Proklos in der Einleitung des Parmenides-Kommentars 
und am Anfang der Theologia Platonica174 verwendet. Die Gemeinsamkeit 
aller drei Stellen betrifft die folgenden Elemente: Alle drei Abschnitte sind 
in der Form eines Gebets geschrieben; das Licht (φῶς) hat eine rettende 
Funktion vor der Vergänglichkeit; zuletzt steigt die gerettete Seele in den 
intelligiblen Bereich auf, wo sie nicht mehr zwischen dem Wissen und dem 
Nicht-Wissen umherwandelt, sondern im Denken selbst ist. Obwohl alle drei 
Fragmente die gleiche Thematik haben, nämlich die Seelenrettung, werden 
auch andere Metaphern in Proklos’ Hymne erwähnt.175

Die Reise der Seele um die Erde, die in der Hymne beschrieben wird, 
weist Ähnlichkeiten mit Odysseus’ Reise auf, obwohl Proklos in der Hymne 
Homers Odyssee nicht erwähnt. Es ist aber möglich, die Analogien zwischen 
Odysseus und der Seelenreise anhand der Terminologien aufzuzeigen. Die 
abgestiegene Seele, die in der Hymne beschrieben wird, läuft wie ein Wahn-
sinniger rund um die Welt und versucht, aus der sinnlich wahrnehmbaren 
Welt zu fliehen. Ähnlich wie die Seele, die rund um die Erde läuft (ψυχὴν 
δὲ περὶ χθονὶ μαργαίνουσαν), kehrt auch Odysseus nach einer langen Reise in 
die Heimat zurück. Der symbolische Vergleich dient dazu, ein und dasselbe 
Schicksal anhand der abgestiegenen Seele und Odysseus zu zeigen. Ähnlich 
wie Odysseus, der sich an den Heimweg nicht mehr erinnert und verwirrt auf 

173 R. M. van den Berg, 2001, S. 259, 8–10: ναί, λίτομαι, δότε χεῖρα, θεοφραδέας 
τε κελεύθους δείξατέ μοι χατέοντι. φάος δ᾽ἐρίτιμον ἀθρήσω, κυανέης ὅθεν ἔστι 
φυγεῖν κακότητα γενέθλης. Meine Übersetzung.

174 Vgl. In Parm. 617, 1–5: Εὔχομαι τοῖς θεοῖς πᾶσι καὶ πάσαις ποδηγῆσαί μου 
τὸν νοῦν εἰς τὴν προκειμένην θεωρίαν, καὶ φῶς ἐν ἐμοὶ στιλπνὸν τῆς ἀληθείας 
ἀνάψαντας ἀναπλῶσαι τὴν ἐμὴν διάνοιαν ἐπ᾽ αὐτὴν τὴν τῶν ὄντων ἐπιστήμην, 
ἀνοῖξαί τε τὰς τῆς ψυχῆς τῆς ἐμῆς πύλας εἰς ὑποδοχὴν τῆς ἐνθέου τοῦ Πλάτωνος 
ὑφηγήσεως. Theol. Plat. I 1, 7, 17–21: τάχ᾽ ἂν εἰκότως αὐτοὺς τοὺς θεοὺς 
παρακαλοῖμεν τὸ τῆς ἀληθείας φῶς ἀνάπτειν ἡμῶν ταῖς ψυχαῖς, καὶ τοὺς τῶν 
κρειττόνων ὀπαδοὺς καὶ θεραπευτὰς κατιθύνειν τὸν ἡμέτερον νοῦν, καὶ ποδηγετεῖν 
εἰς τὸ παντελὲς καὶ θεῖον καὶ ὑψηλὸν τέλος τῆς Πλατωνικῆς θεωρίας.

175 Siehe R. M. van den Berg, 2001, S. 270–273. Zum möglichen beachtlichen Ver-
gleich von Proklos’ Philosophie und Homer-Dichtung siehe D. Muhsal, „Die spät-
antike Homer-Deutung im Kontext der neuplatonischen Timaios-Interpretation bei 
Proklos“, in: C. O. Tommasi/L. G. S. Santoprete/H. Seng (Hrsgg.), Hierarchie 
und Ritual. Zur philosophischen Spiritualität in der Spätantike, Heidelberg 2018, 
S. 259–275.

2.3. Die Göttin Hekate, eine Seelenretterin

55

https://doi.org/10.5771/9783985720545-24 - am 14.01.2026, 04:15:57. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783985720545-24
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


dem Meer umhersegelt, ist auch die Seele auf der Suche nach sich selbst. Pro-
klos betet zu Hekate und Janus, ihm die Hand zu reichen und ihn mit dem 
Wind in den sicheren Hafen zu bringen.176 Die Hand (χείρ) hat bei Proklos die 
Bedeutung der demiurgischen Kraft, durch welche die ganze sinnlich wahr-
nehmbare Welt geschaffen ist.177 Im Timaios-Kommentar ist die Hand mit 
Hekate identisch und Hekate durch die Kraft des Demiurgen symbolisiert.178

Die symbolische Bedeutung des Hafens (ὅρμος) ist sowohl in der Hymne 
als auch in Homers Odyssee179 von entscheidender Bedeutung. Im Hafen ein-
getroffen, ist die Seele gerettet, denn sie erleidet nicht mehr die körperlichen 
Leidenschaften (πάθη), sondern ist an einem sicheren Ort angekommen, wo 
sie sich selbst wiedererkennt und die Ursachen schaut. Dieser sichere Ort 
wird auch „väterlicher Hafen“ (ὁ πατρικὸς ὅρμος) genannt. Während unter 
dem Hafen in Odysseus’ Reise ein konkreter geographischer Ort verstanden 
wird, ist bei Proklos das Vereinigen (ἕνωσις) mit dem Intellekt gemeint oder, 
wie Proklos darüber in seinem Timaios-Kommentar schreibt, „der Intellekt in 
uns“ (ὁ ἐν ἡμῖν νοῦς) als eine innerliche Verbindung mit dem demiurgischen 
Denken.180

176 R. M. van den Berg, 2001, S. 259, 11–12: ναί, λίτομαι, δότε χεῖρα, καὶ ὑμετέροισιν 
ἀήταις ὅρμον ἐς εὐσεβίης με πελάσσατε κεκμηῶτα.

177 R. Majercik, Or. Chald., Fr. 210c = In Crat. 101, 26–28: συνδιακοσμεῖ δὲ πᾶν 
τὸ αἰσθητὸν ταῖς δημιουργικαῖς αὐτοῦ δυνάμεσιν, ἃς δὴ θεουργῶν παῖδες χεῖρας 
ἀποκαλοῦσιν.

178 Vgl. In Tim. II 260, 25–27: ἄλλο μὲν τὸ ἀπὸ τῶν δεξιῶν τικτόμενον, ἄλλο δὲ τὸ 
ἀπὸ τῶν ἀριστερῶν, εἴτε κροτάφων λέγοις εἴτε χειρῶν εἴτε λαγόνων. Siehe die 
englische Übersetzung von D. Baltzly, Proclus: Commentary on Plato’s Timaeus, 
4 vol, Book 3, Part II: Proclus on the World Soul, S. 249, Anm. 537. Dazu noch R. 
Majercik, 1989, S. 216; Lewy, 1978, S. 92, Anm. 107.

179 M. L. West (Hrsg.), Homerus Odyssea, Berlin/Boston 2017, hier: 9. Gesang, 
Vers 136–139: ἐν δὲ λιμὴν εὔορμος, ἵν᾽οὐ χρεὼ πείσματός ἐστιν, οὔτ᾽ εὐνὰς 
βαλέειν οὔτε πρυμνήσι᾽ ἀνάψαι, ἀλλ᾽ ἐπικέλσαντας μεῖναι χρόνον εἰς ὅ κεν 
ναυτέων θυμὸς ἐποτρύνῃ καὶ ἐπιπνεύσωσιν ἀῆται.

180 In Tim. I 302, 17–25: μετὰ γὰρ τὴν πλάνην τῆς γενέσεως καὶ τὴν κάθαρσιν καὶ μετὰ 
τὸ τῆς ἐπιστήμης φῶς ἀναλάμπει τὸ νοερὸν ἐνέργημα καὶ ὁ ἐν ἡμῖν νοῦς, ὁρμίζων 
τὴν ψυχὴν ἐν τῷ πατρὶ καὶ ἐνιδρύων αὐτὴν ἀχράντως ἐν ταῖς δημιουργικαῖς 
νοήσεσι καὶ φῶς φωτὶ συνάπτων, οὐχ οἷον τὸ τῆς ἐπιστήμης, ἀλλὰ καὶ τοῦδε 
κάλλιον καὶ νοερώτερον καὶ ἑνοειδέστερον ̇ οὗτος γάρ ἐστιν ὁ πατρικὸς ὅρμος, ἡ 
εὕρεσις τοῦ πατρός, ἡ πρὸς αὐτὸν ἄχραντος ἕνωσις.

2. Die Chaldäischen Orakel und andere Quellen für das Denken des ‚Einen in uns‘

56

https://doi.org/10.5771/9783985720545-24 - am 14.01.2026, 04:15:57. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783985720545-24
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


Die chaldäischen Ausdrücke für den Aufstieg der Seele

Proklos hat sich mit den chaldäischen Schriften offenbar intensiv beschäftigt, 
denn die Fragmente der Chaldäischen Orakel sind in fast allen seinen ex-
egetischen Werken vorhanden. Die chaldäischen Ausdrücke sind symbolisch 
(σύμβολον)181 und mit Platons Lehre über den Seelenaufstieg kompatibel. 
Im Folgenden werden die wichtigsten chaldäischen Ausdrücke, die zugleich 
in Proklos’ unterschiedlichen Werken für den Aufstieg der Seele verwendet 
werden, besprochen.

Die Nacktheit der Seele

Proklos verwendet die chaldäischen Ausdrücke oder Sprüche, um die Spuren 
der Ursachen in der Seele zu betonen. Die Rückwendung der Seele hin auf 
die Ursachen in ihr selbst ist mit der Reinigung der Seele verbunden, denn 
die Seele kann nicht unter dem Einfluss der körperlichen Leidenschaften dem 
göttlichen Licht in ihr folgen. Die Seele wacht im Körper auf, öffnet ihr im 
Leib vergrabenes Auge (ὄμμα τῆς ψυχῆς)182 und beginnt, sich an sich selbst 
zu erinnern. Die Entscheidung der Seele, auf die Sinnhaftigkeit zu verzichten 
und sich ihrer selbst zu erinnern, drückt Proklos mit dem chaldäischen Aus-
druck „nackt“ (γυμνής) aus. Proklos schreibt über die Nacktheit der Seele 
Folgendes: „Denn nicht erreichbar ist das Göttliche den Sterblichen, die Kör-
perliches denken, sondern nur denen, die nackt aufwärtseilen zur Höhe.“183 

Die körperlichen Leidenschaften sind das, was die Seele hindert, sie selbst zu 

2.4.

2.4.1.

181 Vgl. J. Trouillard, „Le symbolisme chez Proclus“, in: Dialogues d’histoire ancien-
ne, Vol. 7, 1981, S. 297–308; G. Shaw, Theurgy and the Soul. The Neo-Platonism 
of Iamblichus, Pennsylvania 1995, S. 48–50; C. van Liefferinge, 1999, S. 244–247; 
R. Chlup, 2012, S. 185–200.

182 Vgl. Platon, Resp. 533d1; dazu noch des Places, Or. Chald., Fr. 1,8 = Damascius, 
I, 154, 16–26; Fr. 213, 2 = Didymus, De trinitate, III, 21; P. G., 39, 904b. Für eine 
ausführliche Erläuterung des Ausdrucks „Auge der Seele“ siehe Kap. 4.2.

183 Des Places, Or. Chald., Fr. 116 = Proclus, In Crat. 88, 4: οὐ γὰρ ἐφικτὰ τὰ 
θεῖα βροτοῖς τοῖς σῶμα νοοῦσιν, ἀλλ᾽ ὅσσοι γυμνῆτες ἄνω σπεύδουσι πρὸς ὕψος. 
Übersetzung von H. Lewy, 1978, S. 547.

2.4. Die chaldäischen Ausdrücke für den Aufstieg der Seele

57

https://doi.org/10.5771/9783985720545-24 - am 14.01.2026, 04:15:57. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783985720545-24
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


sein.184 Obwohl die im Körper abgestiegene Seele ihrem Wesen nach nicht 
vergänglich und zeitlich ist, vergisst sie, dass sie anderes als der Körper ist.185

Die Nacktheit ist ein metaphorischer Ausdruck für die im Körper erwach-
te Seele. Die erwachte Seele wirft ihre Kleidungsstücke (χιτῶνας) ab, das 
heißt, sie entkleidet sich ihrer körperlichen Leidenschaften und wird somit 
rein (καθαρός) und nackt.186 Die nackt gewordene Seele gelangt durch den 
Erkenntnisprozess auf das Denken selbst, und bevor sie in den intelligiblen 
Bereich eintritt, ruht sie im göttlichen Licht:

Sie (die Seelen der Mysten, die die Werke des Vaters gedacht haben) 
entfliehen dem vom Schicksal beherrschten schamlosen Flügel der Moira. 
Sie ruhen in Gott,187 indem sie die kraftvollen Feuerlohen einziehen, die 
(aus dem Bezirk) vom Vater herabkommen, von denen während ihrer 
Herabkunft die Seele die seelennährende Spitze der feurigen Früchte 
pflückt.188

184 Siehe In Tim. III 297, 17–20: μόνην ἄρα τὴν καθαρτικὴν ἀρετὴν σώτειραν 
προσρητέον τῶν ψυχῶν, ἀποκόπτουσαν μὲν καὶ ἀφανίζουσαν ἄρδην τὰς ἐνύλους 
φύσεις καὶ τὰ ἐκ τῆς γενέσεως ἡμῖν προσφύντα πάθη, χωρίζουσαν δὲ τὴν ψυχὴν καὶ 
ἐπὶ τὸν νοῦν περιάγουσαν καὶ τοὺς χιτῶνας, οὓς ἐνεδύσατο, καταλείπουσαν.

185 Vgl. In Tim. III 330, 9–331, 1.
186 In Alc. 138, 20–139, 3: ἀνιοῦσιν οὖν ἡμῖν καὶ ἀποδυομένοις τὰ πάθη καὶ 

τοὺς χιτῶνας οὓς κατιόντες προσειλήφαμεν, ἔσχατος χιτών ἐστιν ἀποδυτέος ὁ 
τῆς φιλοτιμίας, ἵνα γυμνῆτες, ὥς φησι τὸ λόγιον, γεγονότες ἑαυτοὺς τῷ θεῷ 
προσιδρύσωμεν, λόγος καθαρὸς καὶ εἱλικρινὴς γενόμενοι καὶ πάντα καταλιπόντες 
τὰ πάθη περὶ γῆν, ὅπουπερ ἐτάχθη, καὶ ταῖς θείαις ζωαῖς ἑαυτοὺς ἐξομοιώσαντες. 
Siehe dazu noch H. Boese (Hrsg.), Procli Diadochi tria opuscula (De providentia, 
libertate, malo) Latine Guilelmo de Moerbeka vertente et Graece ex Isaacii Se-
bastocratoris aliorumque scriptis collecta, Berlin 1960 (nachfolgend zitiert als: De 
mal.), hier: De mal. 24, 29–31: Exuendum igitur nobis et tunicas quas descendentes 
induti sumus, et nudi hinc progrediendum illuc; Für die englische Übersetzung 
siehe J.Opsomer/C.Steel, (Übers.), Proclus: On the Existence of Evils, Ithaca/New 
York 2003; C. Steel (Übers.), Proclus: On Providence, Ithaca/New York 2007; J. 
Opsomer/C. Steel (Übers), Proclus: Ten Problems Concerning Providence, London 
2012. Dazu noch Platon, Gorg. 524d–525a; Plotin, Enn. I 6, 7; H. Lewy, 1978, 
S. 170–171, Anm. 395.

187 Mit dem Ausdruck „in Gott ruhen“ (ἐν θεῷ κεῖνται) ist die seelische Ruhe im 
göttlichen Licht, Aion, gemeint. Siehe dazu R. Majercik, 1989, S. 191, Anm. 4.

188 Des Places, Or. Chald., Fr. 130 = Proclus, In Tim. III 266, 19 et 21–23: Μοίρης 
εἰμαρτῆς τὸ πτερὸν φεύγουσιν ἀναιδές, ἐν δὲ θεῷ κεῖνται πυρσοὺς ἕλκουσαι 
ἀκμαίους ἐκ πατρόθεν κατιόντας, ἀφ᾽ ὧν ψυχὴ κατιόντων ἐμπυρίων δρέπεται 
καρπῶν ψυχοτρόφον ἄνθος. Übersetzung von H. Lewy, 1978, S. 547.

2. Die Chaldäischen Orakel und andere Quellen für das Denken des ‚Einen in uns‘

58

https://doi.org/10.5771/9783985720545-24 - am 14.01.2026, 04:15:57. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783985720545-24
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


Die Seele, der es gelingt, der Schicksalsgöttin (Moira)189 zu entfliehen, 
kommt zur Ruhe. Proklos versteht die zur Ruhe gekommene Seele als eine 
zwischen Denken und Nicht-Denken zerrissene Seele, die nach einer langen 
Reise in den sicheren Hafen190 gelangt. Die im sicheren Hafen oder, wie Prok-
los im Timaios-Kommentar schreibt, im väterlichen Hafen eingetroffene Seele 
vollendet ihren Erkenntnisprozess, entdeckt den Vater (Demiurg) und vereint 
sich mit ihm.191 Von da an strebt sie, den intelligiblen Bereich und die höchste 
Spitze ihres Wesens, das Eine in ihr zu schauen.

Die Blüten der Seelen

Zu den chaldäischen Ausdrücken, die besonders wichtig sind für die Beschrei-
bung des Strebens der Seele nach der Rückkehr zu sich selbst und zum Einen 
zählt weiter die Metapher der Blüte (oder Blume) (ἄνθος). Die Blüte stellt 
stets etwas Besseres und Höheres des bestimmten Seienden dar,192 und sie 
kommt in unterschiedlichen Wortverbindungen vor, die auf den überintelligi-
blen Teil der Seele hinweisen: „die Blüte des Intellekts“ (ἄνθος νοῦ)193 und 
„die Blüte der ganzen Seele“ (ἄνθος πάσης τῆς ψυχῆς).194

Wenden wir uns zuerst dem Ausdruck „die Blüte des Intellekts“ zu. In 
dem Fragment 49 der Chaldäischen Orakel aus Proklos’ Timaios-Kommentar 
lesen wir:

[...] Vatergeborenes Licht. Denn er (der Aion) allein hat die reiche Blüte 
des Intellekts von der Stärke des Vaters gepflückt und vermag daher den 
väterlichen Intellekt zu denken <und Licht> einzugeben allen Quellen und 

2.4.2.

189 Siehe R. Majercik, 1989, S. 190; H. Boese (Hrsg.), Procli Diadochi tria opuscula 
(De providentia, libertate, malo). Latine Guilelmo de Moerbeka vertente et Graece 
ex Isaacii Sebastocratoris aliorumque scriptis collecta, Berlin 1960 (nachfolgend 
zitiert als: De prov.), hier: De prov. 21, 15–16: quicumque, aiunt, patris opera 
intelligentes reverendi fient, sortis fatalem alam effugiunt.

190 Vgl. R. M. van den Berg, 2001, S. 272.
191 Siehe Anm. 180.
192 J. Opsomer, „Proclus“, in: A. Marmodoro/S. Cartwright (Hrsgg.), A History of 

Mind and Body in Late Antiquity, Cambridge 2018, S. 129–150.
193 Vgl. des Places, Or. Chald., Fr. 49 = Proclus, In Tim. III 14, 3–10; Exc. Chald. IV, 

S. 209, 17; In Parm. 1047, 23; In Cart. 47, 15; In Alc. 114, 3; De prov. 172, 15.
194 Des Places, Exc. Chald. IV, S. 210, 29.

2.4. Die chaldäischen Ausdrücke für den Aufstieg der Seele

59

https://doi.org/10.5771/9783985720545-24 - am 14.01.2026, 04:15:57. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783985720545-24
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


Anfängen und (sie) zu drehen und stets in unaufhörlicher Kreisbewegung 
zu erhalten.195

Die gleiche Bedeutung der Blüte des Intellekts als etwas Überintellektuelles 
beinhaltet auch das erste Fragment der Chaldäischen Orakel aus Damaskios’ 
De principiis, wo wir lesen:

Es gibt ein gewisses Intelligibles, das du mit der Blüte des Intellekts 
denken musst. Denn wenn du deinen Intellekt hinneigst und jenes (das In-
telligible) denkst, wie wenn du etwas Bestimmtes dächtest, so wirst du es 
nicht denken. Denn es (das Intelligible) ist die Gewalt der ringsum leuch-
tenden Stärke, die in geistigen Teilungen erblitzt. Man darf überhaupt 
jenes Intelligible nicht mit Ungestüm denken, sondern mit dem feinen 
Intellekt feiner Flamme, die alles außer jenem Intelligiblen misst. Dieses 
sollst du nicht geradezu denken, sondern das reine Auge deiner Seele 
abgewandt haltend den leeren Intellekt zum Intelligiblen ausstrecken um 
es zu erfahren; denn es befindet sich außerhalb des Intellektes.196

Der Ausdruck „die Blüte des Intellekts“ in der Seele hat bei Proklos und 
Damaskios dieselbe Bedeutung. Er weist darauf hin, dass die Seele sich ver-
mittels der Blüte des Intellekts mit dem ersten Vater oder dem väterlichen 
Intellekt, der auf der Spitze der intelligiblen Trias steht, verbindet.197 Dies 
steht im Zusammenhang mit dem, was Proklos über die Blüte des Intellekts 
im Timaios-Kommentar sagt. Er nennt die Blüte des Intellekts die väterliche 

195 Des Places, Or. Chald., Fr. 49 = Proclus, In Tim. III 14, 3–10: πατρογενὲς φάος. 
πολὺ γὰρ μόνος ἐκ πατρὸς ἀλκῆς δρεψάμενος νόου ἄνθος ἔχει τὸ νοεῖν πατρικὸν 
νοῦν <καὶ νόον> ἐνδιδόναι πάσαις πηγαῖς τε καὶ ἀρχαῖς καὶ δινεῖν αἰεί τε μένειν 
ἀόκνῳ στροφάλιγγι. Übersetzung von H. Lewy, 1978, S. 543.

196 Des Places, Or. Chald., Fr. 1 = Damascius, I 154, 14–26: Ἔστιν γάρ τι νοητόν, 
ὃ χρή σε νοεῖν νόου ἄνθει˙ ἢν γὰρ ἐπεγκλίνῃς σὸν νοῦν κἀκεῖνο νοήσῃς ὥς τι 
νοῶν, οὐ κεῖνο νοήσεις˙ ἔστι γὰρ ἀλκῆς ἀμφιφαοῦς δύναμις νοεραῖς στράπτουσα 
τομαῖσιν. Οὐ δὴ χρὴ σφοδρότητι νοεῖν τὸ νοητὸν ἐκεῖνο ἀλλὰ νόου ταναοῦ ταναῇ 
φλογὶ πάντα μετρούσῃ πλὴν τὸ νοητὸν ἐκεῖνο·χρεὼ δὴ τοῦτο νοῆσαι οὐκ ἀτενῶς, 
ἀλλ᾽ ἁγνὸν ἀπόστροφον ὄμμα φέροντα σῆς ψυχῆς τεῖναι κενεὸν νόον εἰς τὸ 
νοητόν, ὄφρα μάθῃς τὸ νοητόν, ἐπεὶ νόου ἔξω ὑπάρχει. Übersetzung von H. Lewy, 
1978, S. 539. Übersetzung leicht modifiziert.

197 Vgl. des Places, Exc. Chald. IV, S. 210, 12–13: ἀλλ᾽ εἰ ἐν τῷ ἄνθει τοῦ ἐν ἡμῖν νοῦ 
τὸ νοητὸν τοῦτο νοοῦμεν, ἐπ᾽ ἄκρῳ τῆς πρώτης νοητῆς τριάδος ἱδρυνθέν. Siehe 
dazu noch In Parm. 1070, 20–22: ἐκεῖνος μὲν γὰρ ἀντιδιῇρηται πρὸς τὴν δύναμιν 
καὶ τὸν νοῦν ὧν λέγεται πατὴρ, καὶ συμπληροῖ τριάδα μίαν μετ᾽ ἐκείνων.

2. Die Chaldäischen Orakel und andere Quellen für das Denken des ‚Einen in uns‘

60

https://doi.org/10.5771/9783985720545-24 - am 14.01.2026, 04:15:57. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783985720545-24
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


Gottheit. Die väterliche Gottheit ist als eine Kraft zu verstehen, die sich um 
das erste Prinzip von allem ringsum dreht.198

Laut Damaskios’ (Fr. 1, 10) und Proklos’ (Fr. 84)199 chaldäischen Fragmen-
ten steht der erste Vater200 außerhalb des Intellekts, und sein Wesen ist mit der 
Hyparxis identisch.201 ‚Hyparxis‘ bedeutet reine Existenz oder bloßes Sein, 
und sie bildet die Spitze des ersten Gliedes der intelligiblen Trias.202 Diese 
Ebene erreicht die Seele mit ihrer „Blüte des Intellekts“, die ein Synonym für 
die Hyparxis der Seele ist.203

198 In Tim. III 14, 11–14: πατρικῆς γὰρ θεότητος διακορὴς ὤν, ἣν καλεῖ νόου ἄνθος, 
νοῦν ἐπιλάμπει τοῖς πᾶσι καὶ τὸ ἀεὶ ὡσαύτως νοεῖν καὶ ἐρωτικῶς περὶ τὴν πάντων 
ἀρχὴν στρέφεσθαι καὶ ἐνεργεῖν.

199 Des Places, Or. Chald., Fr. 1, 10 = Damascius, I 154, 26: ὄφρα μάθῃς τὸ νοητόν, 
ἐπεὶ νόου ἔξω ὑπάρχει; des Places, Or. Chald., Fr. 84 = Proclus, Theol. Plat. 
IV, 21, 64, 11–12: Πάντας γὰρ συνέχων αὐτὸς πᾶς ἔξω ὑπάρχει. Siehe dazu noch 
R. Majercik, 1989, S. 174, 3; H. Lewy, 1978, S. 129, Anm. 240; P. Hadot, 1968, 
Vol. 1, S. 306, Anm. 4.

200 Für die Einordnung des Vaters in den intelligiblen Bereich siehe Theol. Plat. 
VI 8, 42, 7–11: Τὸ μὲν <γὰρ> πατρικὸν ἀρχηγικόν ἐστι πανταχοῦ, τοῦ δὲ μέσου 
ἡ δύναμις, ὁ δὲ νοῦς τὸ τέλος συμπεραίνει τῆς τριάδος·Ἡ μὲν γὰρ δύναμις σὺν 
ἐκείνῳ, νοῦς δ᾽ ἀπ᾽ ἐκείνου; des Places, Or. Chald., Fr. 4 = Proclus, In Alc. 37 [84 
Cr.], 14 W.; Theol. Plat. III 21, 73, 19–21: Πάσης δὲ αὖ νοητῆς τριάδος τὸ μὲν 
πέρας ἐν ἑκάστῃ πατὴρ ἐπονομάζεται, τὸ δὲ ἄπειρον δύναμις, τὸ δὲ μικτὸν νοῦς; R. 
Majercik, 1989, S. 142; E. R. Dodds, 1963, S. 253; H. Lewy, 1978, S. 79, Anm. 47; 
W. Beierwaltes, 1979, S. 104: „Die Bewegung der Trias Sein-Leben-Geist nämlich 
entspringt dem Sein als der in sich seienden Wesenheit und Anwesenheit (οὐσία, 
ὕπαρξις) und vermittelt sich dem Geist durch das Leben (διὰ μέσης τῆς ζωῆς). 
Sie kann auch als vom ‚Vater‘ ausgehend gedacht werden und sich durch die 
Mächtigkeit des Seins, die das Denken ist, dem denkenden Geist vermitteln (ἀπὸ 
τοῦ πατρὸς διὰ τῆς δυνάμεως).“ Siehe dazu N. Spanu, 2021, S. 5; 162.

201 Für die Bedeutung der Hyparxis siehe C. Steel, „ΥΠΑΡΞΙΣ chez Proclus“, in: F. 
Romano/D. P. Taormina (Hrsgg.), Hyparxis e hypostasis nel neoplatonismo, Atti 
del I Colloquio internazionale del Centro di Ricerca sul Neoplatonismo, Università 
degli Studi di Catania, 1–3 ottobre 1992, Firenze 1994, S. 79–100.

202 Proklos spricht über die intelligible Trias: ὄν – ξωή – νοῦς und über die darauffol-
gende Trias: ὕπαρξις – δύναμις – νοῦς. ὕπαρξις ist mit dem πατήρ gleichgesetzt. 
Siehe El. theol. Prop. 101–102, Dodds S. 90–92; In Tim. I 17, 24–30: οἰκεῖος γὰρ ὁ 
νοῦς τῇ τριάδι, τρίτος ὢν ἀπὸ τοῦ ὄντος διὰ μέσης τῆς ζωῆς, ἢ ἀπὸ τοῦ πατρὸς διὰ 
τῆς δυνάμεως , ἢ ἀπὸ τοῦ νοητοῦ διὰ τῆς νοήσεως· ἀνάλογον γὰρ ὡς μονὰς πρὸς 
δυάδα, οὕτως τὸ ὂν πρὸς τὴν ζωήν, καὶ ὁ πατὴρ πρὸς τὴν δύναμιν, καὶ τὸ νοητὸν 
πρὸς τὴν νόησιν· ὡς δὲ δυὰς τριάδα, ἥ τε ζωὴ πρὸς τὸν νοῦν καὶ ἡ δύναμις καὶ ἡ 
νόησις.

203 Vgl. In Alc. 248, 3–4: ὡς ἂν εἰς τὸ ἄνθος τοῦ νοῦ καὶ τὴν ὕπαρξιν ἡμῶν ἀνιόντες 
καταντήσωμεν. Siehe dazu noch Theol. Plat. I 3, 15, 4–6: τὸ ἄνθος καὶ τὴν ὕπαρξιν 
συνάπτεσθαι πρὸς τὰς ἑνάδας τῶν ὄντων καὶ διὰ τούτων πρὸς αὐτὴν τὴν πασῶν 
τῶν θείων ἑνάδων ἀπόκρυφον ἕνωσιν; In Crat. 66, 12–14: τῷ γὰρ ἄνθει τοῦ νοῦ 

2.4. Die chaldäischen Ausdrücke für den Aufstieg der Seele

61

https://doi.org/10.5771/9783985720545-24 - am 14.01.2026, 04:15:57. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783985720545-24
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


Die Seele, auf die Spitze der intelligiblen Trias aufgestiegen, ist nicht mehr 
in der Vielheit zerstreut, sondern sie lässt die Vielheit hinter sich, vereint 
sich mit dem väterlichen Intellekt und schaut den göttlichen Bereich. Sie hat 
aber das tatsächliche Ziel, das sie erstrebt, noch nicht erreicht: die Schau 
des Einen.204 Denn das in ihr anwesende Eine ist die höchste Spitze ihres 
Wesens. Mit den chaldäischen Ausdrücken werden der Sehnsuchtswille und 
der Aufstiegsprozess der Seele zurück zu diesem Einen in ihr dargelegt.

Proklos unterscheidet zwei Arten des Einen: das intelligible Eine und das 
transzendente Eine. Das intelligible Eine ist mit dem väterlichen Intellekt 
identisch. Die Seele erreicht mit der Blüte der allerersten Kräfte (hier ist 
an die zwei synonymen Ausrücke zu denken: ἄνθος νοῦ und ὕπαρξις τῆς 
ψυχῆς) das väterliche Eine und vereint sich mit ihm.205 Sie hat zwar das 
intelligible Eine erreicht, aber noch nicht die Spitze ihres Wesens: das Eine in 
der Seele. Die Seele gelangt erst dann auf die Spitze ihres Wesens, wenn all 
die unterschiedlichen Kräfte in ihr vereint sind.

Proklos beschreibt die auf die Spitze ihres Wesens aufgestiegene Seele 
mit zwei chaldäischen Ausdrücken: „das Zentrum des ganzen Wesens“ (τῆς 
ὅλης οὐσίας κέντρου)206 und „die Blüte der ganzen Seele“ (ἄνθος πάσης τῆς 
ψυχῆς).207 Beide Ausdrücke beziehen sich auf die Einung der Seele mit dem 
Einen in ihr. Das bedeutet, die Seele als Einheit und Ganzes ähnelt dem 
Einen, und durch das Eine in ihr wird sie zum Einen selbst geführt.208

καὶ τῇ ὑπάρξει τῆς οὐσίας ἡμῶν αὐτοῖς συνάπτεσθαι πεφύκαμεν; J. M. Rist, „Mys-
ticism and Transcendence in Later Neoplatonism“, in: Hermes, Bd. 92, H. 2, 1964, 
S. 213–225, hier: S. 218.

204 Vgl. In Parm. 1015, 32–33: πᾶσα τοίνυν ἡμῶν ἡ ζωὴ γυμνάσιόν ἐστι πρὸς ἐκείνην 
τὴν θέαν.

205 Des Places, Exc. Chald. IV, S. 211, 4–9: Διττοῦ τε τοῦ ἑνὸς πεφηνότος, καὶ τοῦ 
μὲν τῆς πρωτίστης ἡμῶν τῶν δυνάμεων ἄνθους ὄντος, <τοῦ> δὲ τῆς ὅλης οὐσίας 
κέντρου καὶ τῶν περὶ αὐτὴν ἁπασῶν παντοίων δυνάμεων, ἐκεῖνο μόνον ἡμᾶς 
συνάπτει τῷ πατρὶ τῶν νοητῶν· νοερὸν γάρ ἐστιν ἕν, νοεῖται δὲ καὶ ἐκεῖνο ὑπὸ 
τοῦ πατρικοῦ νοῦ κατὰ τὸ ἓν τὸ ἐν αὐτῷ.

206 Siehe oben Anm. 205.
207 Proklos spricht über unterschiedliche Kräfte in der Seele. Siehe des Places, Exc. 

Chald. IV, S. 210, 28–211, 4: Μήποτε οὖν οὐκ ἔστι ταὐτὸν νοῦ ἄνθος καὶ πάσης 
ἡμῶν τῆς ψυχῆς ἄνθος·ἀλλὰ τὸ μέν ἐστι τῆς νοερᾶς ἡμῶν ζωῆς τὸ ἑνοειδέστατον, 
τὸ δὲ ἁπασῶν τῶν ψυχικῶν δυνάμεων ἕν, πολυειδῶν οὐσῶν·οὐ γάρ ἐσμεν νοῦς 
μόνον, ἀλλὰ καὶ διάνοια καὶ δόξα καὶ προσοχὴ καὶ προαίρεσις, καὶ πρὸ τῶν 
δυνάμεων τούτων οὐσία μία τε καὶ πολλὴ καὶ μεριστή τε καὶ ἀμερής.

208 Siehe des Places, Exc. Chald. IV, S. 211, 9–15: τὸ δὲ ἓν εἰς ὃ πᾶσαι αἱ 
ψυχικαὶ δυνάμεις συννεύουσιν αὐτῆς [ὃ] μόνον πέφυκε προσάγειν ἡμᾶς τῷ 
πάντων ἐπέκεινα τῶν ὄντων, καὶ αὐτὸ πάντων ὂν τῶν ἐν ἡμῖν ἑνοποιόν·καθὸ 

2. Die Chaldäischen Orakel und andere Quellen für das Denken des ‚Einen in uns‘

62

https://doi.org/10.5771/9783985720545-24 - am 14.01.2026, 04:15:57. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783985720545-24
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


Die gleiche Bedeutung wie die Ausdrücke „das Zentrum des ganzen We-
sens“ und „die Blüte der ganzen Seele“ hat der im Parmenides-Kommentar 
erwähnte Ausdruck „die Blüte der Seele“.209 Der mit jenen chaldäischen 
Ausdrücken beschriebene seelische Zustand kann als die augenblickliche Auf-
hebung der Andersheit zwischen der vereinten Seele und dem Einen in ihr 
verstanden werden. In diesem Augenblick hat die Seele ihr Ziel erreicht. Sie 
erlebt eine mystische Einung (ἕνωσις) – und stürzt wieder ganz ab.210 Sie 
kann nicht etwas werden, was sie nicht ist. Die Besonderheit der seelischen 
Rückstrebung liegt jedoch darin, dass es der Seele trotz wesentlicher Unter-
schiede zwischen ihr und ihren Ursachen möglich ist, mit dem Einen in ihr 
über sich selbst hinauszusteigen und das zu erleben, was mit Worten nicht zu 
beschreiben ist.

Im Hinblick auf die Leitfrage, wie die Seele zum Einen in ihr aufsteigt, 
können wir mit den unterschiedlichen chaldäischen Ausdrücken einen Auf-
stieg der Seele skizzieren. Auf die Spitze ihres Wesens gelangt, hat die Seele 
unterschiedliche Kräfte in ihr vereint und schaut sich selbst als eine Einheit. 
Sie ist nicht nur mit sich selbst identisch, sondern mit dem Einen in ihr einig. 
Mit dem Einen in ihr geeint, erlebt die Seele die Nähe zum absoluten Einen 
als einen augenblicklichen transzendenten Zustand.

καὶ ἐρριζώθημεν κατ᾽ οὐσίαν ἐν ἐκείνῳ, καὶ τῷ ἐρριζῶσθαι κἂν προῒωμεν, οὐκ 
ἀποστησόμεθα τῆς ἑαυτῶν αἰτίας.

209 In Parm. 1071, 22–24: πῶς δ᾽ ἂν τὸ ἓν αὐτὸ τοῦτο καὶ τὸ ἄνθος τῆς ψυχῆς 
ἀναλάμψαι ποιήσαιμεν, εἰ μὴ κατὰ νοῦν πρότερον ἐνεργήσαιμεν.

210 Wenn die Seele abstürzt, dann bleibt kein Teil von ihr ‚oben‘, sondern sie steigt 
dann gänzlich ab. Siehe El. theol. Prop. 211, Dodds, 184, 10–11: Πᾶσα μερικὴ 
ψυχὴ κατιοῦσα εἰς γένεσιν ὅλη κάτεισι, καὶ οὐ τὸ μὲν αὐτῆς ἄνω μένει, τὸ δὲ 
κάτεισιν.

2.4. Die chaldäischen Ausdrücke für den Aufstieg der Seele

63

https://doi.org/10.5771/9783985720545-24 - am 14.01.2026, 04:15:57. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783985720545-24
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


Der Hervorgang des Alls aus dem 
Einen gemäß Proklos’ teleologi-
schem System:

 
das Eine (τὸ ἕν)

 
↓
 

Grenze (πέρας) – Unbegrenztheit 
(ἄπειρος)

↓
 

Sein (ὄν), Leben (ζωή) und Intel­
lekt (νοῦς)

 
↓
 

Seele (ψυχὴ)

Die chaldäischen Ausdrücke für den 
Aufstieg der Seele zum Einen in uns:

 
das Eine in uns (τὸ ἐν ἡμῖν ἕν)

= die Blüte der ganzen Seele (ἄνθος 
πάσης τῆς ψυχῆς)

= die Blüte der Seele (ἄνθος τῆς ψυχῆς)
 

die Blüte des Intellekts (ἄνθος νοῦ)
= Hyparxis der Seele (ὕπαρξις τῆς 

ψυχῆς )
 

Spitze der seelischen Erkenntnis
= im Denken vereinte Seele

 
Erkenntnisprozess in der Seele

 
Nacktheit (γυμνής) der Seele

 
Auge der Seele (ὄμμα τῆς ψυχῆς)

 
Erkenntnisprozess der Seele

Die Einung der Seele mit dem Einen in ihr ist der letzte Akt des seelischen 
Strebens, der Weg dorthin ist jedoch lang. Proklos behandelt in seinen Wer-
ken den Aufstieg der Seele zum Einen als eine Aufgabe der Philosophie. Um 
den seelischen Weg zum Einen zu erläutern, ist es wichtig zu wissen, wie 
die Seele in den Körper eintritt und warum sie sich für die Selbsterkenntnis 
entscheidet und damit für die Rückkehr zu den Ursachen in ihr. Diese Frage 
behandeln wir in Rahmen von Proklos’ Kommentar zu Platons Timaios.

2. Die Chaldäischen Orakel und andere Quellen für das Denken des ‚Einen in uns‘

64

https://doi.org/10.5771/9783985720545-24 - am 14.01.2026, 04:15:57. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783985720545-24
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


Philosophieren als Gebet für den Aufstieg der Seele im 
Timaios-Kommentar

Die Einleitung zu Proklos’ In Platonis Timaeum commentaria

Proklos ist nicht der erste Philosoph, der sich mit Platons Timaios beschäf-
tigt.211 Doch er ist einer der wichtigsten und ausführlichsten Kommentatoren, 
der in seinem exegetischen Werk eine umfangreiche Kenntnis sowohl von 
Platons Werken als auch vom gesamten antiken und spätantiken Denken auf-
weist. Proklos versteht den Text des Timaios aus unterschiedlichen Blickwin-
keln: Einerseits sieht er in ihm eine Hymne212 auf den Demiurgen, anderer-
seits fasst er ihn als eine philosophisch-naturwissenschaftliche Beschreibung 
des Weltalls auf.213 Er beschreibt den Timaios in der Abhandlung Theologia 
Platonica als einen feierlichen Lobgesang auf die Göttlichkeit des Demiurgen:

Die Vorsehung des Demiurgen äußert sich von oben bis zur Erschaffung 
dieser [sichtbaren Welt], und dieser Text wurde von Platon als eine Art 
Hymne [οἷον ὕμνος τις] an den Demiurgen und den Vater gerichtet, um 
seine Kräfte, seine Schaffungen und Wohltaten für die Welt zu feiern.214

3.

3.1.

211 Siehe M. Baltes, Die Weltentstehung des platonischen ‚Timaios‘ nach den antiken 
Interpreten, Teil I, Leiden 1976; siehe dazu C. Steel, „Proclus’ Defence of the 
Timaeus against Aristotle: A Reconstruction of a Lost Polemical Treatise“, in: R. 
Sorabji (Hrsg.), Aristotle Re-Interpreted: New Findings on Seven Hundred Years of 
the Ancient Commentators, London 2016, S. 327–352.

212 Siehe R. M. van den Berg, 2001, S. 23–28.
213 Vgl. M. Martijn, Proclus on Nature. Philosophy of Nature and its Methods in 

Proclus’ Commentary on Plato’s ‚Timaeus‘, Leiden/Boston 2010, S. 67: „In his 
introduction to the Commentary on the Timaeus, Proclus emphatically states that 
the skopos of the entire dialogue is ‚all of φυσιολογία‘ [In Tim. I 1, 4–5]. Conse-
quently, its subject is φύσις. In the passage we turn to now, however, Proclus’ 
most emphatic and extensive elaboration of the notion of philosophy of nature and 
its methods we find a different statement as to the subject matter of Timaeus’ 
exposition.“

214 Theol. Plat. V 20, 75, 10–14: Ἄνωθεν δὴ ἄχρι τῆς τούτων ποιήσεως ἡ τοῦ 
δημιουργοῦ πρόνοια καταφαίνεται, καὶ οἷον ὕμνος τις οὗτος ἀποδέδοται τῷ 
δημιουργῷ καὶ πατρὶ τοῦδε τοῦ παντὸς ὑπὸ τοῦ Πλάτωνος τάς τε δυνάμεις αὐτοῦ 
καὶ τὰς ποιήσεις καὶ τὰς εἰς τὸν κόσμον εὐεργεσίας ἀνευφημῶν. Meine Über-
setzung.

65

https://doi.org/10.5771/9783985720545-24 - am 14.01.2026, 04:15:57. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783985720545-24
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


Unser Ziel ist es, den Aufstieg der Seele unter zwei Gesichtspunkten zu be-
trachten. Einerseits wollen wir uns mit der Bedeutung des Gebets als eines 
„göttlichen Tropfens“ in der Seele befassen: Es wird sich zeigen, dass sich die 
betende Seele den Göttern angleicht und selbst als eine Einheit erfasst. Ande-
rerseits versuchen wir, den oben dargestellten Aufstiegsprozess der Seele 
Schritt für Schritt zu veranschaulichen.

Die hierarchische Einordnung des Demiurgen in Proklos’ Denksystem

Proklos behandelt im Timaios-Kommentar innerhalb des neuplatonischen 
Denksystems die Frage, ob das Weltall geschaffen wurde oder nicht.215 Er 
betrachtet das Weltall als eine demiurgische Schöpfung. Der Demiurg selbst 
geht jedoch wie alles andere aus dem Einen hervor.216 Der Demiurg und 
das von ihm geschaffene Weltall sind Teile des hierarchischen Systems. Die-
ser Ansatz ist wichtig, denn Proklos verdeutlicht seine Ansicht in seinem 
Kommentar zum Timaios nicht nur mithilfe von physikalischen Methoden, 
sondern er erklärt sie auch vor dem Hintergrund einer theologischen Lehre.217 

Wenn wir den ersten Demiurgen in das hierarchisch-teleologische System von 
Proklos einordnen, in dem alles aus dem transzendenten Einen hervorgeht, 
wird der Demiurg, wie alles andere auch, als von dem transzendenten Einen 
verursacht verstanden. Als solcher gestaltet er das schönste Weltall (Tim. 
29a6).218 Der erste Demiurg ist der beste im Vergleich zu allen anderen 

3.2.

215 Siehe V. Roth, „Der Anfang des Immerwährenden. Zur Entstehung des Kosmos 
in der Philosophie des Proklos“, in: M. Perkams/R. M. Piccone (Hrsgg.), Proklos. 
Methode, Seelenlehre, Metaphysik, Leiden/Boston 2006, S. 303–323.

216 Vgl. In Tim. I 206, 23: πᾶν γὰρ ἐξ ἑνός ἐστι. An dieser Stelle ist die Rede davon, 
dass alles aus dem Einen hervorgeht. Proklos erwähnt nicht den Demiurgen, aber 
es ist zu verstehen, dass auch er (der Demiurg) wie alles andere aus dem Einen 
hervorgeht.

217 Vgl. In Tim. I 8, 3–5: μίγνυσι δὲ τῷ ἀποφαντικῷ τὸ ἀποδεικτικόν, καὶ τὰ φυσικὰ οὐ 
φυσικῶς μόνον, ἀλλὰ καὶ θεολογικῶς νοεῖν ἡμᾶς παρασκευάζει.

218 Vgl. In Tim. I 330, 21–334, 27. Nach Proklos’ Meinung übernimmt Platon die Be-
schreibung des ersten Demiurgen von Homer. Homer nennt den ersten Demiurgen 
„Vater“ und „Höchster der Herren“, Platon nennt ihn „die beste aller Ursachen“. 
Siehe hier In Tim. I 333, 20–25: κἀνταῦθα τοῦ Πλάτωνος ἄντικρυς τὸν Ὅμηρον 
ζηλοῦντος, ὃς δὴ πατέρα τῶν ὅλων αὐτὸν ἀποκαλεῖ καὶ ὕπατον κρειόντων, καὶ 
ταῦτα τῶν πρὸ αὐτοῦ μεμνημένος θεῶν μέχρι καὶ αὐτῆς τῆς Νυκτός. ἀλλ᾽ οὖν 
διότι τῶν δημιουργικῶν πρεσβύτατος, ἐκείνῳ μὲν ὕπατος κρειόντων, τούτῳ δὲ τῶν 
αἰτίων ἄριστος ὕμνηται.

3. Philosophieren als Gebet für den Aufstieg der Seele im Timaios-Kommentar

66

https://doi.org/10.5771/9783985720545-24 - am 14.01.2026, 04:15:57. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783985720545-24
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


Formen von Demiurgen,219 die es neben ihm gibt.220 Der erste Demiurg als 
Schöpfer und Vater221 des Weltalls fungiert in Platons Dialog als Intellekt 
(Tim. 39a7),222 und in Proklos’ Kommentar ähnelt er dem intellektuellen 
Intellekt (νοῦς νοερός).223 Im Weiteren wird sich zeigen, was unter dem intel-
lektuellen Intellekt verstanden wird. Proklos zufolge ist der Demiurg zwar ein 
Intellekt, aber als Schöpfer des Weltalls ein göttlicher Intellekt (νοῦς θεῖος),224 

der auf der Ebene des intellektuellen Intellekts steht.225

219 Vgl. In Tim. I 310, 8–311, 1. Proklos folgt seinem Lehrer Syrianos und schreibt, 
dass es einen intellektuellen Demiurgen gibt, der das ganze Weltall erschafft. Es 
sind jedoch die jungen Götter, die über das Weltall wachen und für die Zeitlichkeit 
im Weltall verantwortlich sind. Der Demiurg selbst etabliert sich auf der Spitze 
des Olymps. Für eine Darstellung der detaillierten Funktionen aller Demiurgen 
siehe A. Lernould, Physique et théologie. Lecture du Timée de Platon par Proclus, 
Villeneuve d’Ascq (Nord) 2001. Dazu noch M. Baltes, Die Weltentstehung des 
Platonischen ‚Timaios‘ nach den antiken Interpreten, Teil II, Leiden 1978; J. 
Opsomer, „The Natural World“, in: P. d’Hoine/M. Martijn (Hrsgg.), All from One, 
2017, S. 137–166.

220 Vgl. Theol. Plat. V 14, 42, 6–44, 17; siehe dazu L. Brisson, Le Même et l’Autre 
dans la structure Ontologique du Timée de Platon. Un commentaire systématique 
du Timée de Platon, Paris 1994, S. 64–84.

221 Siehe J. Opsomer, „To Find the Maker and Father: Proclus’ Exegesis of Plato, 
‚Tim. 28c3–5“, in: Études Platoniciennes, Vol. 2, 2006, S. 261–283.

222 Platon, Tim. 39e7–9: ᾑπερ οὖν νοῦς ἐνούσας ἰδέας τῷ ὃ ἔστιν ζῷον, οἷαί τε ἔνεισι 
καὶ ὅσαι, καθορᾶ, τοιαύτας καὶ τοσαύτας διενοήθη δεῖν καὶ τόδε σχεῖν.

223 Vgl. In Tim. I 311, 1–10; III 100, 1–101, 9; Theol. Plat. III 15, 52–18, 64. Siehe da-
zu J. Opsomer, „Deriving the three intelligible triads from the Timaeus“, in: A.‑Ph. 
Segonds/C. Steel (Hrsgg.), Proclus et la Théologie Platonicienne, 2000, S. 351–
372; J. Dillon, „The Role of the Demiurge in the Platonic Theology“, in: A.‑Ph. 
Segonds/C. Steel (Hrsgg.), Proclus et la Théologie Platonicienne, 2000, S. 339–
351. Dazu noch J. Opsomer, „Proclus on Demiurgy and Procession: a Neoplatonic 
reading of the Timaeus“, in: M. R. Wright (Hrsg.), Reason and Necessity: Essays 
on Plato’s Timaeus, 2000, S. 113–143; P. d’Hoine, „The Intelligent Design of the 
Demiurge: On an Argument from Design in Proclus“, in: Études Platoniciennes, 5, 
2008, S. 63–90.

224 Vgl. In Tim. I 311, 18–25: νῦν δὲ οὗτος ψυχὴν μὲν γεννῶν ἐνεργεῖ μετὰ 
τοῦ κρατῆρος, νοῦν δὲ καθ᾽ ἑαυτόν· οὐκ ἄλλος ἄρα ἐστὶν ἢ ὁ τρίτος τῶν 
νοερῶν πατέρων· τὸ γὰρ ἐξαίρετον ἔργον αὐτοῦ τὸ νοοποιόν ἐστιν, ἀλλ᾽ οὐ τὸ 
σωματουργόν· τὸ γὰρ σῶμα οὐ μόνος, ἀλλὰ μετὰ τῆς ἀνάγκης ποιεῖ, δι᾽ αὐτῆς 
ποιῶν· οὐδὲ τὸ ψυχοποιόν· τὴν γὰρ ψυχὴν μετὰ τοῦ κρατῆρος γεννᾷ·μόνος δὲ 
τὸν νοῦν καὶ ὑφίστησι καὶ ἐφίστησι τῷ παντί. νοοποιὸς οὖν ὑπάρχων εἰκότως καὶ 
νοερὰν ἔχει τάξιν.

225 Vgl. In Tim. III 101, 16–19: πρὸς δὴ τοῦτον τὸν τοσοῦτον θεὸν ὁ δημιουργὸς 
ἀνήρτηται τοῦ παντός νοῦς μὲν καὶ αὐτὸς ὤν, ὥσπερ εἴπομεν πρότερον, ἀλλὰ 
νοερὸς νοῦς ὡς νοῦ διαφερόντως αἴτιος.

3.2. Die hierarchische Einordnung des Demiurgen in Proklos’ Denksystem

67

https://doi.org/10.5771/9783985720545-24 - am 14.01.2026, 04:15:57. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783985720545-24
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


Den Demiurgen als Schöpfer und Vater (ὁ πατὴρ καὶ ὁ ποιητής) beschreibt 
Proklos mit folgenden Worten:

Da er der Schöpfer des Intellekts ist, ist es einleuchtend, dass er auf der 
Ebene eines intellektuellen Gottes steht. Aufgrund dessen nennt ihn Pla-
ton ‚Schöpfer und Vater‘ (28c3), und nicht nur ‚Vater‘ oder nur ‚Schöp-
fer‘, und auch nicht ‚Vater und Schöpfer‘. ‚Vater‘ und ‚Schöpfer‘ sind 
Extreme. Als Oberster hält er [der Vater] die Spitzenposition im Intelligi-
blen und steht vorerst in der königlichen Reihe, der Letztere besetzt die 
Grenze in dieser Reihe.226

Der erste Demiurg als Schöpfer und Vater auf der Ebene des Intellektuellen 
versteht sich als unteilnehmbarer Intellekt, der mit dem intelligiblen Bereich 
vereint ist.227 Der intellektuelle Intellekt geht aus dem intelligiblen Intellekt 
(νοῦς νοητόν) hervor, der an sich ein Glied der ersten intelligiblen Trias und 
ein Paradigma des Demiurgen ist. Proklos spricht in anderen Werken über die 
intelligible Trias und ordnet sie in die Reihenfolge: die erste Grenze als Vater 
(πατήρ), die erste Unbegrenztheit als Kraft (δύναμις) und deren Mischung als 
Intellekt (νοῦς).228 Der Demiurg wird von Proklos nicht nur als Vater und 
Schöpfer, göttlicher Intellekt und intellektueller Intellekt beschrieben, sondern 
er wird von ihm als Zeus bei Orpheus und Platon gefeiert.229

226 In Tim. I 311, 24–30: νοοποιὸς οὖν ὑπάρχων εἰκότως καὶ νοερὰν ἔχει τάξιν. διὸ δὴ 
καὶ ποιητὴς λέγεται παρὰ Πλάτωνι καὶ πατήρ, καὶ οὔτε πατὴρ μόνον οὔτε ποιητὴς 
μόνον, οὔτε αὖ πατὴρ καὶ ποιητής·ἔστι γὰρ ἄκρα μὲν ὁ πατὴρ καὶ ὁ ποιητής, ὃ μὲν 
τὴν ἀκρότητα τῶν νοητῶν κατέχων καὶ πρὸ τῆς βασιλικῆς σειρᾶς, ὃ δὲ τὸ πέρας 
ταύτης ἔχων τῆς τάξεως. Meine Übersetzung.

227 Vgl. In Tim. III 101, 24–29: νοῦς δὲ ὁ δημιουργὸς ὢν οὐκ ἔστι τῶν μετεχομένων, 
ἵνα τῶν ὅλων ᾖ δημιουργὸς καὶ ἵνα δύνηται πρὸς τὸ αὐτοζῷον ὁρᾶν· ἀμέθεκτος 
δὲ ὢν ὄντως νοερός ἐστι νοῦς, καὶ διὰ μὲν τῆς ἁπλῆς νοήσεως συνήνωται πρὸς τὸ 
νοητόν, διὰ δὲ τῆς ποικίλης εἰς ἀπογέννησιν σπεύδει τῶν δευτέρων.

228 Vgl. In Parm. 1070, 15–1071, 3. Dazu noch R. Majercik, „Chaldean Triads in 
Neoplatonic Exegesis: Some Reconsiderations“ in: Classical Quarterly, Vol. 51, 
Oxford 2001, S. 265–297, hier: S. 270.

229 Vgl. In Tim. I 317, 17–20: τίς μὲν οὖν ὁ δημιουργός ἐστι καὶ ὅτι νοῦς θεῖος τῆς 
ὅλης ποιήσεως αἴτιος, εἰρήσθω διὰ τούτων, καὶ ὅπως ὑπό τε Ὀρφέως καὶ Πλάτωνος 
ὁ αὐτὸς ἀνυμνεῖται δημιουργὸς Ζεύς, ἀπὸ τούτων ὑπεμνήσθω.

3. Philosophieren als Gebet für den Aufstieg der Seele im Timaios-Kommentar

68

https://doi.org/10.5771/9783985720545-24 - am 14.01.2026, 04:15:57. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783985720545-24
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


erste Grenze (Vater)
 
↓

– erste Unbegrenztheit 
(Kraft)
↓

– Mischung (Intellekt)
 
↓

intelligibles Sein intelligibles Leben intelligibler Intellekt230

↓
Demiurg = intellektueller Intellekt = Intellekt = Schöpfer und Vater = göttli-
cher Intellekt = Zeus
 ↓

das Weltall: Intellekt, Seele, Natur und Materie

Proklos zufolge bewirkt der Demiurg als Gott durch alle seine Schöpfungen 
– sei es von ihm direkt geschaffen oder mittelbar –,231 dass alles sowohl in 
der Ursache bleibt als auch aus der Ursache hervorgeht und wieder zur Ursa-
che zurückkehrt.232 Diese Kreisbewegung betrifft auch die leblosen (ἄψυχος) 
Dinge, die hierarchisch nach bzw. unter der Seele stehen und selbst nichts 
erzeugen können. Denn die Göttlichkeit ist überall und damit auch in den 
leblosen Dingen anwesend.233

Die Seele strebt nach dem Einen in ihr. Bevor sie sich aber für die Rück-
kehr zum Einen entscheidet, steigt sie in den Körper ab. Um zu verstehen, 
warum die Seele sich nun für den Aufstiegsweg entscheidet, ist es wichtig, 
einen Schritt zurückzutreten und mehr über die Entstehung der Seele zu erfah-
ren. Dies wird uns auch helfen zu verstehen, warum die Seele sich im Körper 
fremd fühlt und sich daher um die Befreiung von der Körperlichkeit bemüht.

230 Vgl. Theol. Plat. III 15–18.
231 Vgl. In Tim. I 311, 14–25.
232 Vgl. In Tim. I 210, 27–30: ταῦτ᾽ οὖν πολλῷ πρότερον καὶ ὁ δημιουργὸς περὶ 

τὰς ψυχὰς ἐνήργησε τοῦ τε μένειν αὐταῖς καὶ τοῦ ἐπιστρέφειν συνθήματα δοὺς 
καὶ κατὰ μὲν τὸ ἓν ἱδρύσας αὐτάς, κατὰ δὲ τὸν νοῦν τὴν ἐπιστροφὴν αὐταῖς 
καταχαρισάμενος. Über den Demiurgen als intellektuellen Intellekt und Gott 
schreibt Proklos in In Tim. I 372, 13–18: ἐπειδὴ τοίνυν καὶ ὁ δημιουργὸς θεός 
ἐστι καὶ ἀμέθεκτος νοῦς, ὡς μὲν θεὸς ἀγαθότητα ἔχει καὶ βούλησιν καὶ πρόνοιαν, 
ὡς δὲ νοητὸν οὐσίαν καὶ δυνάμεις καὶ ἐνεργείας, ὡς δὲ νοῦς ἔστι τε καὶ ζωὴν ἔχει 
καὶ γνῶσιν τῶν ὅλων, καὶ ἡ μὲν ἐν αὐτῷ μονὰς τῆς τριάδος ἐστὶ συνεκτική, ή δὲ 
ἄρρητος ἑνὰς τῆς μονάδος.

233 Vgl. In Tim. I 210, 11–16: πάντ᾽ οὖν καὶ μένει καὶ ἐπιστρέφει πρὸς τοὺς 
θεούς, ταύτην λαβόντα παρ᾽ αὐτῶν τὴν δύναμιν καὶ διττὰ συνθήματα κατ᾽οὐσίαν 
ὑποδεξάμενα, τὰ μὲν ὅπως ἂν ἐκεῖ μένῃ, τὰ δὲ ὅπως ἂν ἐπιστρέφῃ προελθόντα. καὶ 
ταῦτα οὐκ ἐν ψυχαῖς μόνον, ἀλλὰ καὶ ἐν τοῖς ἑπομένοις ἀψύχοις πάρεστι θεωρεῖν.

3.2. Die hierarchische Einordnung des Demiurgen in Proklos’ Denksystem

69

https://doi.org/10.5771/9783985720545-24 - am 14.01.2026, 04:15:57. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783985720545-24
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


Über die Entstehung der Seelen

In Platons Timaios mischt der erste Demiurg als Mischer (κιρνάω) im Misch-
krug (κρατήρ) unterschiedliche Ingredienzen (κιρνάμενα) für die Erschaffung 
der Seele.234 Er verwendet die gleichen Ingredienzen mit unterschiedlicher 
Gewichtung, und als Resultat ergeben sich unterschiedliche Seelenarten. Die 
unterschiedlichen Seelen stehen zwischen den überkosmischen (ὑπερκόσμιος) 
und den innerkosmischen (ἐγκόσμιος) Ebenen und sind je nach Fähigkeiten 
unterschiedlich im Weltall aufgeteilt.235

Proklos’ Ansicht über den Status der Seelen ist wie folgt zu verstehen: 
Die Seele als eine Mischung der unterschiedlichen Ingredienzen hat eine die 
intelligible und sinnlich wahrnehmbare Ebene vermittelnde Funktion.236 Die 
Mittelstellung der Seele sorgt für ihre Doppeldeutigkeit: Einerseits ist sie 
ein Vorbild der sinnlich wahrnehmbaren Ebene und zugleich ein Abbild des 
Intellekts. Andererseits steht die Seele sowohl in der Ewigkeit als auch in der 
Zeit237 und weist darüber hinaus in sich die triadisch abwärtslaufende Struk-
tur auf: Wesen (οὐσία), Fähigkeit (δύναμις) und Tätigkeit (ἐνέργεια). Das 
Wesen der Seele beinhaltet wiederum eine triadische Struktur aus: Hyparxis 

3.3.

234 Vgl. In Tim. III 249, 27–30: συλλήβδην οὖν ἡμεῖς ἀπὸ τούτων ὁρμηθέντες εἴπωμεν, 
ὅτι ἄρα ὡς μὲν ὁ κρατὴρ ἕτερος τοῦ δημιουργοῦ, δῆλον (καὶ γὰρ πανταχοῦ 
διέστηκεν ὁ κιρνὰς ὁ κρατὴρ τὰ κιρνάμενα ἀλλήλων).

235 Proklos spricht von unterschiedlichen Seelen zwischen der Weltseele und den Ein-
zelseelen. Es sind die dämonischen Seelen, die eine Trias bilden: Dämonenseelen 
(δαιμόνιος), Engelseelen (ἀγγελικός) und Heldenseelen (ἡρωικός). Vgl. ebd., III 
164, 30–165, 22. Siehe dazu J. Opsomer, „La démiurgie des jeunes dieux selon 
Proclus’“, in: Les études classiques, Vol. 71, 2003, S. 5–49. Siehe hierzu außerdem 
J. Opsomer, 2000, S. 113–143 und A. Lernould, „L’interprétation proclienne de 
la création des âmes humaines dans le Timée de Platon“, in: J. Verheyden/G. 
Roskam/G. Van Riel (Hrsgg.), From Protology to Eschatology: Competing Views 
on the Origin and the End of the Cosmos in Platonism and Christian Thought, 
Tübingen 2021, S. 23–45.

236 Vgl. In Tim. III 249, 30–250, 2: ἐπεὶ δὲ ἕτερος, ὅτι μὲν ψυχογονικός ἐστι, καὶ 
τοῦτο φανερόν (οὔτε γὰρ τὸν νοῦν παράγων οὔτε σωματουργῶν παραλαμβάνει 
τὸν κρατῆρα, μόνας δὲ ὑφιστὰς τὰς ψυχάς, ἐπεὶ καὶ μέσαις οὔσαις αὐταῖς οἰκεία 
ἡ κρᾶσις). Siehe dazu J. Finamore/E. Kutash, 2017, S. 122–138; M. Abbate, „Die 
Verbindung zwischen Seele und Kosmos bei Plotin und Proklos“, in: J. Halfwas-
sen/T. Dangel/C. O’Brien (Hrsgg.), Seele und Materie im Neuplatonismus. Soul 
and Matter in Neoplatonism, Heidelberg 2016, S. 161–177.

237 Vgl. C. Steel, „L’âme: modèle et image“, in: H. J. Blumenthal/E. G. Clark (Hrsgg.), 
The Divine Iamblichus: Philosopher and Man of Gods, London 1993, S. 14–29; 
siehe dazu Kap. 1.4.4., Anm. 125/126.

3. Philosophieren als Gebet für den Aufstieg der Seele im Timaios-Kommentar

70

https://doi.org/10.5771/9783985720545-24 - am 14.01.2026, 04:15:57. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783985720545-24
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


(ὕπαρξις), Harmonie (ἁρμονία) sowie Form (εἶδος) – und der Hyparxis sind 
Sein (οὐσία), Identität (ταὐτόν), Differenz (θάτερον) inhärent:

Wesen (οὐσία) der Seele 
→
↓

Hyparxis (ὕπαρξις) der 
Seele→

↓

Sein (οὐσία)238 der Seele
↓

Tätigkeit (ἐνέργεια) der 
Seele

↓

Harmonie (ἁρμονία) 
der Seele

↓

Identität (ταὐτόν) der See-
le
↓

Fähigkeit (δύναμις) der 
Seele Form (εἶδος) der Seele Differenz (θάτερον) der 

Seele

Daraus folgt, dass das Wesen der Seele drei mögliche Existenzformen auf-
weist: (1) das Wesen der Seele als eine Einheit, (2) das Wesen der Seele 
als Trias (Hyparxis, Harmonie und Form) und zuletzt (3) beides zugleich: 
das Wesen der Seele im Sinne einer Einheit wie auch einer Vielheit.239 Als 
Vermittlung zwischen dem intelligiblen und dem sinnlich wahrnehmbaren 
Bereich kann die Seele nicht nur einheitlich sein, denn sie ist sowohl nach 
‚oben‘ zur Ursache gerichtet als auch nach ‚unten‘ zum Verursachten.

Proklos achtet darauf, dass alles, was die Seele beinhaltet, durch eine 
hierarchische Reihenfolge von Gattungen dargestellt wird.240 So steht die 

238 Vgl. In Tim. II 157, 27–158, 4: ἔστι τοίνυν ἡ τριὰς αὐτῇ προσήκουσα τῇ οὐσίᾳ 
τῆς ψυχῆς· δέδεικται γὰρ καὶ πρότερον [p. 125 ss], ὅτι τριαδική ἐστι·καὶ γὰρ 
τὴν ὅλην ψυχὴν διαιροῦμεν εἰς οὐσίαν, δύναμιν, ἐνέργειαν, καὶ τὴν οὐσίαν εἰς 
ὕπαρξιν καὶ ἁρμονίαν καὶ εἶδος, καὶ τὴν ὕπαρξιν εἰς τὴν ἰδίως καλουμένην οὐσίαν, 
ταὐτόν, θάτερον καὶ οὐ δεῖ θαυμάζειν, εἰ μόριον τῆς οὐσίας ποιοῦμεν οὐσίαν· 
λέγεται γὰρ οὐσία καὶ τὸ ἓν γένος τοῦ ὄντος καὶ τὸ ἐκ πάντων ὡσανεὶ στοιχείων 
συγκεκραμένων γεγονός.

239 Vgl. In Tim. II 163, 28–33: ἐπεὶ γὰρ καὶ ἕν ἐστιν ἡ ψυχὴ καὶ πλῆθος καὶ ὅλον 
καὶ μέρη καὶ μονοειδὴς οὐσία καὶ πολυειδής, ἀνάγκη δήπου μετὰ τὴν ἡνωμένην 
ὕπαρξιν τὴν πεπληθυσμένην αὐτῆς ἀπὸ τῶν αἰτίων πρόοδον θεωρεῖν. πᾶν δὲ 
πλῆθος τοῦ ἑνὸς ἐξιστάμενον δεῖται τῆς ἁρμονίας, εἰ μέλλοι μὴ ἀσύντακτον εἶναι 
πρὸς ἑαυτὸ καὶ ἀόριστον.

240 Vgl. In Tim. II 125, 12–22: ἔστι τοίνυν ἐν ἑκάστῃ φύσει τὸ μὲν οὐσία, τὸ δὲ 
δύναμις, τὸ δὲ ἐνέργεια·καὶ γὰρ τοῦ πυρὸς ἄλλη μὲν ἡ οὐσία, καθ᾽ ἣν τῷ πυρὶ 
τὸ εἶναι πυρὶ πρόσεστιν, ἄλλη δὲ ἡ δύναμις, ἄλλη δὲ ἡ ἐνέργεια·καὶ γὰρ τὰ μὲν 
ξηραίνει, τὰ δὲ θερμαίνει, τὰ δὲ ἄλλως πως μεταβάλλει, καὶ ἐπὶ τῶν ἄλλων ὁμοίως. 
δεῖ δὴ οὖν καὶ τῆς ψυχῆς ἄλλην μὲν εἶναι τὴν οὐσίαν, ἄλλην δὲ τὴν δύναμιν, ἄλλην 
δὲ τὴν ἐνέργειαν, καὶ τὸν πᾶσαν αὐτὴν ἑλεῖν καὶ θεωρῆσαι βουλόμενον χρὴ περὶ 
ἁπάντων εἰπεῖν. ἔσται ἄρα καὶ τῆς ψυχογονίας τρία πρῶτα κεφάλαια, τὸ μὲν περὶ 
οὐσίας αὐτῆς, τὸ δὲ περὶ δυνάμεως, τὸ δὲ περὶ ἐνεργείας.

3.3. Über die Entstehung der Seelen

71

https://doi.org/10.5771/9783985720545-24 - am 14.01.2026, 04:15:57. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783985720545-24
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


Fähigkeit der Seele an letzter Stelle in jener Reihe, nach dem Wesen und der 
Tätigkeit der Seele.

Proklos wiederholt mehrfach, dass die Seele aus dem unvergänglichen 
Wesen und aus der Tätigkeit, die in der Zeit aktiv ist, besteht.241 Wenn 
wir diese Prämisse im Kontext von Proklos’ Kommentar zu Platons Timaios 
verstehen möchten, dann ist darauf zu achten, dass alles, was unvergänglich 
und ewig ist, aus dem ersten Demiurgen hervorgeht.242 All das, was veränder-
lich ist, wurde hingegen von jungen Göttern geschaffen.243 Die Einzelseelen 
als Vermittler zwischen dem intelligiblen und dem sinnlich wahrnehmbaren 
Bereich können nicht allein aus dem ersten Demiurgen entstanden sein oder 
ausschließlich aus den jungen Göttern. Denn sie bestehen sowohl aus ratio-
nalen als auch aus irrationalen Teilen. Deshalb sind die Einzelseelen mit 
ihren rationalen Teilen dem Demiurgen und mit ihren irrationalen Teilen den 
jungen Göttern ähnlich.244

Die jungen Götter und die Wahl der Seele

In diesem Zusammenhang liegt die Frage nahe: Wer sind eigentlich die 
jungen Götter, und welche Funktionen haben sie? Der primäre Unterschied 
zwischen dem ersten Demiurgen und den jungen Göttern besteht darin, dass 
der Demiurg ewig ist und seine Erschaffung dementsprechend auch ewigen 
Bestand hat, während die jungen Götter zeitlich sind und ebenso alles, was sie 
schaffen, vergänglich ist.245 Über die Bedeutung der jungen Götter lesen wir 
bei Proklos:

3.4.

241 Vgl. El. theol. Prop. 106–107. Siehe dazu De prov. 9, 20–26: Hos itaque tres 
entium ordines tibi ostensos dicimus intellectualem, animealem, corporalem. Dico 
autem intellectualem quidem omnem eternitate et entem et intelligentem; corpora-
lem autem semper fientem aut infinito tempore aut in parte temporis; animalem 
autem eternalem quidem secundum substantiam, operationibus autem utentem tem-
poralibus.

242 Über die Unsterblichkeit der Einzelseelen siehe A. Lernould, 2001, S. 48.
243 Vgl. In Tim. III 224, 1–5: τὰ γὰρ αὐτὰ καὶ θνητά ἐστι καὶ ἀγένητα·ὡς μὲν ἀπὸ τῆς 

δημιουργικῆς γιγνόμενα μονάδος καὶ τῆς ἀκινήτου καὶ αἰωνίον ποιήσεως ἀγένητα, 
ὡς δὲ ὑπὸ τῶν νέων θεῶν θνητά.

244 Für die Bedeutung der irrationalen Seelen siehe J. Opsomer, „Was sind irrationale 
Seelen?“, in: M. Perkams/R. M. Piccione (Hrsgg.), Proklos. Methode, Seelenlehre, 
Metaphysik, Leiden/Boston 2006, S. 261–283.

245 Vgl. In Tim. III 217, 24–25: ἐρεῖ [41 CD] τὸν δημιουργὸν τῶν ἀθανάτων αἴτιον, 
τῶν δὲ θνητῶν τοὺς θεούς. Siehe dazu In Tim. III 316, 21–317, 24.

3. Philosophieren als Gebet für den Aufstieg der Seele im Timaios-Kommentar

72

https://doi.org/10.5771/9783985720545-24 - am 14.01.2026, 04:15:57. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783985720545-24
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


‚Jung‘ sind sie also, nicht weil sie einmal zu sein begonnen haben, son-
dern weil sie immer geworden sind und weil sie, wie früher bemerkt, 
im momentanen Sein existieren. Denn alles Entstehende hat das, was es 
an Sein erhält, momentan und nicht alles zugleich; es hat auch nicht die 
Unendlichkeit als ganze gegenwärtig, sondern (nur) in der Form immer-
währender Zuteilung. Insofern also werden die Götter ‚jung‘ genannt, als 
sie eine Existenz erlangt haben, die sich zusammen mit der Zeit erstreckt, 
und als sie immer werdend sind und eine ‚erneuerungsbedürftige Unsterb-
lichkeit‘ besitzen.246

Die Tätigkeiten der jungen Götter können mit den Tätigkeiten der Iynges 
(ἵυγμξ) aus den Chaldäischen Orakeln verglichen werden. Die Iynges werden 
im mittleren Platonismus als „Kräfte der Übertragung“ des Göttlichen auf die 
Menschen verstanden.247 Sie bekommen ihre Aufgabe als Überbringer vom 
Vater, welcher der erste Intellekt genannt wird. Dies erinnert an die jungen 
Götter in Platons Timaios, die ihre Aufgabe vom Demiurgen erhalten und 
stets mit ihm verbunden bleiben.248 Dort sind die jungen Götter geschaffen 
worden, um die Sterblichkeit, also das dem Werden und Vergehen unterwor-
fene Seiende zu erzeugen. Denn erst durch die Erschaffung der jungen Götter 
und damit auch des sterblichen Teils der Welt wird das Weltall vollständig.249 

Die Frage ist natürlich, ob dadurch der erste Demiurg immer noch die Ursache 

246 In Tim. III 311, 9–16: νέοι οὖν εἰσιν οὐχ ὡς ἀρξάμενοί ποτε εἶναι, ἀλλ᾽ ὡς 
ἀειγένητοι καί, ὡς εἴρηται πρότερον, ἐν τῷ ποτὲ εἶναι ὑφεστῶτες. πᾶν γὰρ τὸ 
γιγνόμενον ὅσον ἴσχει τοῦ εἶναι, ποτὲ ἴσχει καὶ οὐχ ὁμοῦ πᾶν, οὐδὲ τὴν ἀπειρίαν 
ὅλην παροῦσαν, ἀλλ᾽ ἀεὶ χορηγουμένην. οὕτως οὖν νέοι λέγονται, ὡς τῷ χρόνῳ 
συμπαρατεινομένην λαχόντες τὴν ὑπόστασιν καὶ ἀεὶ γιγνόμενοι καὶ ἐπισκευαστὴν 
ἀθανασίαν ἔχοντες. Übersetzung von M. Baltes, 1978, S. 123–124.

247 Siehe L. Brisson, 2017, S. 207–222, hier: S. 218: „In the Oracles, ‚Iynge‘ (Ἴυηξ) 
is the name for divine beings endowed with various powers. The Iynges are pre-
sented as the thoughts or works of the Father (Fr. 77). From a Middle Platonic 
perspective therefore, they are the Forms which, as is well known, serve to ‚design‘ 
the universe for the Chaldaeans.“ Siehe dazu R. Majercik, 1989, S. 9–10; H. Seng, 
„Ἴυγγες, συνοχεῖς, τελετάρχαι in den Chaldäischen Orakeln“, in: H. Seng/L. G. S. 
Santoprete/C. O. Tommasi (Hrsgg.), Formen und Nebenformen des Platonismus in 
der Spätantike, Heidelberg 2016, S. 293–316.

248 Vgl. In Tim. III 225, 32–226, 1: καὶ οὐ διὰ τοῦτο οἰητέον τὴν νέαν ἀτιμάζεσθαι 
δημιουργίαν, ὅτι τὸν δι᾽ οὗ λόγον ἔχει πρὸς τὴν ὑπερκόσμιον αἰτίαν˙

249 Vgl. Platon, Tim. 41b6: νῦν οὖν ὃ λέγω πρὸς ὑμᾶς ἐνδεικνύμενος, μάθετε. θνητὰ 
ἔτι γένη λοιπὰ τρία ἀγέννητα·τούτων δὲ μὴ γενομένων οὐρανὸς ἀτελὴς ἔσται. 
Siehe dazu In Tim. III 223, 12–18: διὸ καὶ ὁ Πλάτων παρακελεύεσθαί φησι 
[41 D] τὸν ἕνα δημιουργὸν τοῖς πολλοῖς ῾προσυφαίνειν τὰ θνητὰ τοῖς ἀθανάτοις᾽, 
ἀναμιμνήσκων πως ἡμᾶς, ὅτι τῆς τοῦ παντὸς ὑφαντικῆς ζωῆς τελείωσίς ἐστιν 
ἡ προσθήκη τῶν θνητῶν, καὶ τῆς Ὀρφικῆς θεομυθίας καὶ τῶν ἀτελῶν ἱστῶν 

3.4. Die jungen Götter und die Wahl der Seele

73

https://doi.org/10.5771/9783985720545-24 - am 14.01.2026, 04:15:57. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783985720545-24
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


von allem im Weltall ist. Der erste Demiurg ist durchaus der Schöpfer des 
ganzen Weltalls, aber er steigt nicht vom intelligiblen Bereich in den sinnlich 
wahrnehmbaren ab. Die jungen Götter sind diejenigen, die als Vermittler des 
Demiurgen im sinnlich wahrnehmbaren Bereich stehen und für die Vergäng-
lichkeit verantwortlich sind.250 Das heißt, das Weltall als Ganzes wird vom 
Demiurgen geschaffen und ist ihm ähnlich – also ewig; doch sind im Weltall 
sowohl ewige als auch vergängliche Dinge vorhanden.

Die Einzelseelen gehören zu dem Bereich der Hierarchie, in dem Vergäng-
lichkeit und Ewigkeit aufeinandertreffen. Es sind die Seelen, die aus rationa-
len und irrationalen Teilen bestehen. Die Bedingung dafür, dass die Einzel-
seelen die unterschiedlichen Teile beinhalten, liegt darin, dass die göttlichen 
Seelen nach der Entstehung der Seelen nicht aus dem Mischkrug austreten, 
während die Einzelseelen den Mischkrug verlassen.251 Der Ausstieg aus dem 
Mischkrug ist so zu verstehen, dass die Einzelseelen zwischen Ewigkeit und 
Zeitlichkeit zerrissen sind, sie also in sich zwei radikal unterschiedliche Teile 
beinhalten, einen ewigen, rationalen und einen irrationalen, vergänglichen.

Proklos spricht über die Wahl (προαίρεσις), die die Einzelseelen treffen.252 

Sie können zwischen den rationalen und den irrationalen Teilen entschei-
den.253 Was passiert aber, wenn die unabhängige Wahl falsch ist? Wie ist die 
Seele vor diesem Fehler geschützt?254 Proklos antwortet auf diese Fragen mit 
einer anderen Frage: Was ist das, was unser ganzes Leben glücklich macht?
255 Die Seele wird durch das Beste in ihr glücklich (εὐδαίμων). Das Beste 
(ἄριστος) in der Seele ist die Spitze der Seele, und dies ist ihr intellektueller 
Teil. Obwohl die Spitze der Seele nur einer ihrer Teile unter anderen ist, 

ἐξηγητικὰς ἐννοίας παρεχόμενος. ὁ μὲν οὖν θεῖος ἀριθμὸς ὅρον οἰκεῖον ἔσχε καὶ 
πέρας καὶ ἔστι τέλειος.

250 Siehe J. Opsomer, 2000, S. 123–129.
251 Vgl. In Tim. III 245, 9–14: ἔτι τοίνυν ἀπὸ τοῦ αὐτοῦ μὲν κρατῆρος, μετὰ ὑφέσεως 

δὲ ὅμως·αἱ μὲν γὰρ θεῖαι ψυχαὶ μένουσιν ἐν τῷ κρατῆρι καὶ προϊοῦσαι, καὶ 
ἀνεκφοίτητοί εἰσιν ἐκεῖθεν, αἱ δὲ ἡμέτεραι πάντη διωρίσθησαν ἀπ᾽ αὐτοῦ καὶ 
ὁ χωρισμὸς αὐτῶν καταφανής. πρὸς τούτοις καὶ τὰ γένη ταὐτά ἐστι καὶ ἕτερα. 
Proklos spricht über den Vorrang des rationalen Teils der Seele. Siehe In Remp. 
I 171, 30–172, 6: ὅθεν δὴ κατὰ τὴν ψυχὴν αὐτὸν ὑφεστάναι τὴν τῶν σωματικῶν 
ὀργάνων ἐξῃρημένην ἐπιδείκνυσιν, καὶ ταύτην οὐ πᾶσαν, ἀλλὰ τὴν νοεράν, ἣν καὶ 
οὑτωσί πως αὐτὸ τὸ αὐτὸ προσείρηκεν ἐν ἐκείνοις. αὐτὸ μὲν γὰρ καὶ ἡ ψυχὴ πᾶσα 
πρὸς τὸ ὀστρεῶδες ὄργανον, τὸ δὲ ὄντως αὐτὸ τοῦτο ἄρα ἦν ἐκεῖνο τὸ νοερὸν εἶδος 
τῆς ψυχῆς.

252 Siehe In Tim. III 334, 5–28.
253 Der rationale Teil versteht sich, im Unterschied ‚zum‘ irrationalen Teil der Seele, 

als der erkennende Teil der Seele. Siehe dazu J. Opsomer, 2018, S. 129–150.
254 Vgl. In Tim. III 334, 7–8: εἰ δὲ προαίρεσις ἁμαρτάνει, πῶς ἀναμάρτητος ἡ ψυχή.
255 Vgl. In Tim. III 334, 8–9: τί δὲ τὸ ποιοῦν εὐδαίμονα τὴν ὅλην ἡμῶν ζωήν.

3. Philosophieren als Gebet für den Aufstieg der Seele im Timaios-Kommentar

74

https://doi.org/10.5771/9783985720545-24 - am 14.01.2026, 04:15:57. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783985720545-24
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


macht dieser Teil die ganze Seele glücklich. Das heißt, wenn die Seele dem 
Besten in ihr folgt, also denkt, dann ist sie glücklich. Wenn sie glücklich ist, 
dann hat sie die richtige Wahl getroffen.

Die Seele kann mithilfe des rationalen Teils sich ihres ewigen Wesens 
bewusst werden. Sie hätte aber keine Wahl zwischen den rationalen und 
den irrationalen Teilen, wenn sie vor dem Einfluss der Körperlichkeit nicht 
geschützt wäre. Diesen Schutz gewährt ihr das Ochêma (ὄχημα, Fahrzeug) der 
Seele.

ὄχημα – Bedeutung

Proklos spricht über die Bedeutung des Ochêma nicht nur im Timaios-Kom-
mentar, sondern auch in der Elementatio theologica. In beiden Werken ver-
steht sich das Ochêma als Mittelglied zwischen der Seele und dem Körper. Es 
ist sowohl der Seele als auch dem Körper ähnlich, aber weder mit der Seele 
noch mit dem Körper identisch.256

Proklos geht auf zwei Arten von Ochêmata ein, nämlich einerseits auf 
das ätherische Ochêma (ὄχημα-αἰθήρ)257 und andererseits auf das pneumati-
sche Ochêma (ὄχημα-πνεῦμα).258 Das ätherische Ochêma wird vom Demiur-
gen geschaffen und es ist unvergänglich. Darüber schreibt Proklos in der 
Elementatio theologica Prop. 207: „Das Ochêma von jeder Teilseele ist von 
einer unbewegten Ursache geschaffen.“259 Die unbewegte Ursache kann im 
Timaios-Kommentar als der erste Demiurg interpretiert werden.260 Das pneu-

3.5.

256 Vgl. J. F. Finamore, Iamblichus and the Theory of the Vehicle of the Soul, Califor-
nia 1985, S. 1: „The vehicle is intended to join together two diametrically opposed 
entities: the incorporeal soul and the corporeal body. It is, therefore, neither materi-
al nor immaterial, but a mean between these two extremes.“

257 J. F. Finamore/E. Kutash, 2017, S. 122–138.
258 Siehe L. Siorvanes, 1996, S. 131: „These bodies are its ‚vehicles‘, each proper to 

each level of being that it acquires in its descent. So, according to Proclus, first 
comes the ‚luminous‘ (augoeides), ‚aethereal‘ (aitherion, aitherôeides), ‚solar-like‘ 
(hêlioeides) and astral (astrôeides) vehicle. Then comes the ‚spirituous‘ ‚pneumatic‘ 
vehicle. Finally, the soul is incarnated in the fleshy body, the ‚material‘ vehicle 
(hyliaion ochêma), its physical oyster-shell (ostreôdon sôma) and prison.“

259 El. theol. Prop. 207, Dodds 180, 30–31: Πάσης μερικῆς ψυχῆς τὸ ὄχημα ἀπὸ αἰτίας 
ἀκινήτου δεδημιούργηται. Meine Übersetzung. Siehe dazu Platon, Tim. 41d–e; In 
Tim. III 238, 2: καὶ ὅτι μὲν ὄχημά τι δίδωσι τῇ ψυχῇ καὶ αὐτὸς ἐνταῦθα δῆλον.

260 Vgl. J. Opsomer, 2000, S. 114; dazu noch S. Gersh, 1973.

3.5. ὄχημα – Bedeutung

75

https://doi.org/10.5771/9783985720545-24 - am 14.01.2026, 04:15:57. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783985720545-24
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


matische Ochêma ist jedoch von den jungen Göttern geschaffen und es ist 
vergänglich.261

Je mehr die Seele sich von ihrer Ursache entfernt und in den Körper 
absteigt, desto aufwendiger wird es für sie, sich an sich selbst zu erinnern. 
Die Funktion des ätherischen Ochêma soll hauptsächlich die sein, dass sich 
die Seele von den körperlichen Leidenschaften nicht beeinflussen lässt und 
sich nach dem Absturz in den Körper wieder aufwärts zur Ursache richtet. 
Da die individuellen Seelen aus zwei Teilen bestehen, sind ihre Ochêmata 
unterschiedlich. Während der rationale Teil der Seele und ihr ätherisches 
Ochêma beide unsterblich und unvergänglich sind, sind der irrationale Teil 
der Seele und das pneumatische Ochêma sterblich und vergänglich. Das heißt, 
der Demiurg schafft das ätherische Ochêma und setzt den rationalen Teil der 
Seele ein. Was das pneumatische Ochêma betrifft, schreibt Proklos, dass die 
Spitzen des irrationalen Lebens das Pneuma einschließen und ebenfalls vom 
Demiurgen geschaffen sind.262 Die Tatsache aber, dass der irrationale Teil 
der Seele und das pneumatische Ochêma von den jungen Göttern geschaffen 
wurden und sterblich sind macht sowohl den irrationalen Teil der Seele als 
auch das pneumatische Ochêma sterblich. Der irrationale Teil der Seele und 
das pneumatische Ochêma überleben jedoch den körperlichen Tod, da der 
irrationale Teil der Seele besser als der Körper ist.263 Sobald aber die Seele 
beginnt, sich von den körperlichen Leidenschaften zu reinigen und sich zu-
rück zu ihren Ursachen zu wenden, löst sich das pneumatische Ochêma aus 
dem irdischen Bereich auf.264

261 Siehe Platon, Tim. 41c2–d3; In Tim. III 238, 16–24; El. theol. Prop. 209, Dod-
ds 182.

262 Vgl. In Tim. III 236, 32–237, 1.
263 Vgl. In Tim. III 238, 5–6: δεῖ δὲ κατανοεῖν, ὡς καὶ τὴν ἄλογον προϋφίστησι τοῦδε 

τοῦ σώματος.
264 Vgl. In Tim. III 236, 31–237, 8: μήποτε οὖν κάλλιον οὕτω λέγειν, ὥσπερ 

ὁ ἡμέτερος διδάσκαλος, τὰς μὲν άκρότητας τῆς ἀλόγου ζωῆς τὸ πνεῦμα 
περιέχειν καὶ εἶναι ταύτας μετὰ τοῦ ὀχήματος ἀιδίους ὡς ἀπὸ τοῦ δημιουργοῦ 
παρηγμένας, ταύτας δὲ ἐκτεινομένας καὶ μεριζομένας ποιεῖν τὴν ζωὴν ταύτην, ἣν 
προσυφαίνουσιν οἱ νέοι θεοί; In Tim. III 238, 18–23: δειχθέντος δέ, ὡς εἴπομεν, 
ὅτι οἱ νέοι θεοὶ παράγουσι πρὸ τοῦδε τοῦ σώματος τὴν ἄλογον καὶ ὄχημα ἄλλο 
πνευματικόν, οἷον καὶ Ἀριστοτέλης ὑπέλαβε, συνεξιὸν τῷ ἀθανάτῳ τῷ ἐν ἡμῖν 
καὶ συνεισιόν, θνητὸν δὲ ὅμως ὄν, λέλυται πάντα ἡμῖν τὰ ποιοῦντα τὰς ἀπορίας. 
Siehe dazu J. Halfwassen, „Seelenwagen“, in: Historisches Wörterbuch der Philo-
sophie, Bd. 9, Darmstadt 1995, S. 111–117, hier: S. 113: „Proklos unterscheidet 
im Anschluß an Syrian zwei Seelenwagen: der mit der Seele ‚zusammengewach-
sene‘ (συμφυές), ‚lichtartige‘ (αὐγοειδές) oder ‚sternartige‘ (ἀστροειδές) höhere 
Seelenwagen ist immateriell, affektionsfrei und unvergänglich; er ist Träger der 
unzerstörbaren Prinzipien (ἀκρότητες) des irrationalen Seelenlebens und vom De-

3. Philosophieren als Gebet für den Aufstieg der Seele im Timaios-Kommentar

76

https://doi.org/10.5771/9783985720545-24 - am 14.01.2026, 04:15:57. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783985720545-24
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


Es gibt noch eine dritte Art von Ochêma, welches als letzter Körper zu 
verstehen ist. Proklos nennt es austerartiger Körper (ὀστρεῶδες σῶμα).265 Die 
Seele nutzt den austerartigen Körper, solange sie sich auf der Erde aufhält. 
Sobald die Seele aus dem Körper steigt, verlässt sie auch den austerartigen 
Körper.266 Der letzte Körper bzw. die letzte Körperhülle gehört zu den Chito-
nes (χιτώνες), die in der Elementatio theologica Prop. 209 erwähnt werden.267 

Sie sind wie Kleidungsstücke, die die Seele umhüllen, solange sie sich im 
Körper aufhält.

miurgen erschaffen; jede partizipierte Seele (ψυχὴ μεθεκτή) ist permanent mit ihm 
verknüpft. Beim Abstieg durch die Gestirnsphären bildet sich um ihn der niedere 
pneumatische Seelenwagen (πνευματικὸν ὄχημα) als Träger der konkreten irratio-
nalen Seelenfunktionen; er ist aus den vier stofflichen Elementen zusammengesetzt 
und überdauert zwar den körperlichen Tod, ist aber nicht unsterblich, sondern löst 
sich beim Aufstieg der Seele aus dem sublunaren Bereich auf.“ Siehe P. Lautner, 
„Some Clarifications on Proclus’ Fourfold Division of Sense-Perception in the 
Timaeus Commentary“, in: M. Perkams/R. M. Piccione (Hrsgg.), Proklos. Metho-
de, Seelenlehre, Metaphysik, Leiden/Boston 2006, S. 117–136; J. F. Finamore/E. 
Kutash, 2017, S. 122–139, hier: S. 134; J. Opsomer, 2018, S. 141–145; dazu noch 
S. K. Wear, The Teaching of Syrianus on Plato’s ‚Timaeus‘ and ‚Parmenides‘, 
Leiden/Boston 2011, S. 199.

265 Vgl. In Tim. III 237, 24–31: ἡ δ᾽ οὖν ἐν ἐκείνῳ μία αἴσθησις καὶ ἀπαθὴς ἐν 
τῷ πνευματικῷ ὀχήματι μίαν αἴσθησιν ἀπογεννᾷ παθητικήν, αὕτη δὲ τὰς ἐν τῷ 
ὀστρεώδει σώματι πολλὰς καὶ παθητικάς, καὶ ἡ ἐν ἐκείνῳ μία δύναμις ὀρεκτικὴ 
τὰς ἐν τῷ πνεύματι παρήγαγε πλείους ὀρεκτικὰς δυνάμεις, ἐχούσας τι χωριστὸν 
ἀπὸ τοῦ ὀστρεώδους σώματος καὶ παιδεύεσθαι δυναμένας, αὗται δὲ τὰς ἐν τῷδε τῷ 
σώματι τελευταίας καὶ ἐνύλους. Siehe dazu noch In Tim. III 298, 10–299, 26. Eine 
mögliche Inspirationsquelle könnte Platon, Resp. X 611d–612a sein.

266 Vgl. In Tim. III 298, 12–21: καὶ ὡς ἀπὸ τοῦ ἀσωμάτου εἰς σῶμα ἡ πτῶσις καὶ 
τὴν μετὰ σώματος ζωήν, καθ᾽ ἣν συζῇ τῷ οὐρανίῳ ὀχήματι, οὕτως ἀπὸ τούτου εἰς 
σῶμα γενεσιουργόν, καθ᾽ ὃ ἐν γενέσει ἐστί, καὶ ἀπὸ τούτου εἰς τὸ χθόνιον, καθ᾽ ὃ 
ζῇ μετὰ τοῦ ὀστρεώδους σώματος. πρὶν ἄρα τοῦτο περιβάληται τὸ σῶμα, τὸ πρὸς 
πᾶσαν αὐτὴν τὴν γένεσιν συνάπτον περιβάλλεται·διὸ καὶ τότε ἐκεῖνο ἀφίησιν, ὅταν 
καὶ τὴν γένεσιν ἀπολιμπάνῃ. εἰ δὲ τότε ἀφίησιν αὐτό, ὅτε καὶ τὴν γένεσιν, ἀνάγκη 
καὶ τότε λαμβάνειν, ὅταν εἰς γένεσιν ἔλθῃ.

267 Vgl. El. theol. 209, Dodds 182, 16–17: Πάσης μερικῆς ψυχῆς τὸ ὄχημα κάτεισι μὲν 
προσθέσει χιτώνων ἐνυλοτέρων. Hier werden durch die χιτώνες die beiden anderen 
Ochêmata gemeint: das pneumatische und das austerartige. Im Gegensatz zum 
ὄχημα ἄϋλόν in der Prop. 208 spricht Proklos in der Prop. 209 von dem χιτώνες 
ἐνυλότεροι, d. h. „mehr materiell“, die das immaterielle ὄχημα um sich legt, beklei-
det. Dies ist zuerst das pneumatische, dann das austerartige σῶμα=ὄχημα. Siehe 
dazu E. R. Dodds, 1963, S. 306–308. Proklos erwähnt χιτών noch einmal in In Tim. 
III 298, 1: ἐκ παντοδαπῶν δὲ χιτώνων συγκείμενον.

3.5. ὄχημα – Bedeutung

77

https://doi.org/10.5771/9783985720545-24 - am 14.01.2026, 04:15:57. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783985720545-24
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


Die unterschiedlichen Arten von Ochêmata der Einzelseelen sind sich in 
folgender Anordnung vorzustellen:

                                                                    ätherisches Ochêma ( - ) 

                                                                Fahrzeug des rationalen Teiles der Seele 

                                                                                    pneumatisches Ochêma ( - ) 
                                                                               Fahrzeug des irrationalen Teiles der Seele  
                                                                                                                                                              
                                                                                           der austerartige Körper                              
                                                                                               (  ) 

 

rara Seele 

Philosophieren (φιλοσοφεῖν) als ein Gebet für die Rettung der Seele

Das erste (immaterielle) Ochêma schützt die Seele vor der Leiblichkeit. Es ist 
aber noch etwas anderes nötig, damit der Seele bewusst wird, dass sie anders 
als der Körper ist. Dieses Etwas ist die Erkenntnisfähigkeit der Seele und 
das darauf bezogene Gebet als Erwärmung der Seele für die Rückwendung 
zu sich selbst. Über das Gebet lesen wir im Timaios-Kommentar: „Es ist not-
wendig, dass wir vor allem klares Wissen über das Gebet erlangen, was sein 
Wesen und seine Vollkommenheit ist und woher es in die Seelen eingeträufelt 
wird.“268 Das Gebet (εὔχομαι) spielt in Proklos’ Philosophie eine zentrale 
Rolle. Proklos spricht über die Bedeutung des Gebets sowohl in seinen exege-
tischen Werken (In Parm., Theol. Plat., In Tim.) als auch in Fragmenten der 
Chaldäischen Orakel und in den Hymnen.269 Er bittet die Götter darum, seine 
Seele von den körperlichen Leidenschaften zu reinigen, um, von ihnen befreit, 
auf die göttliche Ebene zu gelangen. Im Timaios-Kommentar I 206, 26–214, 
21 setzt sich Proklos mit der Funktion und Aufgabe des Gebets in der Seele 
auseinander.270

3.6.

268 In Tim. I 207, 21–23: Δεῖ δὴ οὖν πρὸ τῶν ἄλλων ἁπάντων ἡμᾶς περὶ εὐχῆς τι 
γνῶναι σαφές, τίς τε ἡ οὐσία αὐτῆς καὶ τίς ἡ τελειότης, καὶ πόθεν ἐνδίδοται ταῖς 
ψυχαῖς. Meine Übersetzung.

269 Siehe In Parm. 617, 1–5; Theol. Plat. I 1, 7, 17–21; In Tim. I 206, 26–214, 21; dazu 
noch R. M. van den Berg, 2001, S. 13–15; 87–91.

270 Siehe T. Krulak, „Powers and Poieseis: Statue Animation and Divine Manifestation 
in Proclus Diadochus’ Commentary on the Timaeus“, in: A. Marmodoro/I. F. Vilta-
nioti (Hrsgg.), Divine Powers in Late Antiquity, Oxford 2017, S. 88–108.

3. Philosophieren als Gebet für den Aufstieg der Seele im Timaios-Kommentar

78

https://doi.org/10.5771/9783985720545-24 - am 14.01.2026, 04:15:57. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783985720545-24
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


Das Gebet versteht er als einen „göttlichen Tropfen“ in der Seele, denn 
durch das Gebet kommt die Seele zur Einung (ἕνωσις) mit den Göttern.271 Es 
kann allerdings nur dann die Rede von der Einung sein, wenn eine Rückwen-
dung der Seele zu sich selbst und zu den Ursachen stattfindet. Die Rückwen-
dung kann stattfinden, weil alles aus dem Einen hervorgeht und sich wieder 
auf es zurückwendet, denn das Eine ist die erste Ursache für alles andere: 
„Alles hat sein Wesen vom Einen und alles kehrt wieder zurück zum Einen, 
wobei jedes nach einem unterschiedlichen Schicksal voranschreitet, im Besitz 
partieller und unterschiedlicher Kräfte, die über das Weltall herrschen.“272 Ein 
paar Zeilen weiter sagt Proklos, dass das Eine auf allen Ebenen des Seienden 
anwesend ist, weil jedes Seiende seine Existenz von den Göttern erhält.273 

Dies ist folgendermaßen zu verstehen: Obwohl alles aus dem Einen hervor-
geht, sind die Götter die Erzeuger des Seienden. Deshalb ist das Seiende 
sowohl den Göttern als auch der ersten Ursache – dem Einen – ähnlich.

Proklos spricht über die fünf unterschiedlichen Stufen des Gebets, welches 
die Seele zur Einung mit sich selbst und mit den Göttern führen soll. Diese 
Stufen sind wie folgt aufgeteilt:

Die erste Stufe ist das Erlernen all der göttlichen Ebenen.274 Proklos bezieht 
sich auf die Chaldäischen Orakel und nennt die erste Ebene das „feuer-hitzige 
Denken“.275 Dieser Ausdruck ist ein Synonym für den „Funk der Seele“ 
oder für die „Blüte des Intellekts“ in der Seele,276 das heißt: die Spitze der 
intellektuellen Tätigkeit der Seele.

271 Vgl. für die Bedeutung der Einung oder Henosis in der Seele In Remp. I 177, 
14–18: τριττὰς ἐν ψυχῇ εἶναί φαμεν ὡς τὸ ὅλον εἰπεῖν ζωάς·τὴν μὲν ἀρίστην καὶ 
τελεωτάτην, καθ᾽ ἣν συνάπτεται τοῖς θεοῖς καὶ ζῇ τὴν ἐκείνοις συγγενεστάτην 
καὶ δι᾽ ὁμοιότητος ἄκρας ἡνωμένην ζωήν, οὐχ ἑαυτῆς οὖσαν, ἀλλ᾽ ἐκείνων, 
ὑπερδραμοῦσα μὲν τὸν ἑαυτῆς νοῦν, ἀνεγείρασα δὲ τὸ ἄρρητον σύνθημα τῆς τῶν 
θεῶν ἑνιαίας ὑποστάσεως καὶ συνάψασα τῷ ὁμοίῳ τὸ ὅμοιον, τῷ ἐκεῖ φωτὶ τὸ 
ἑαυτῆς φῶς, τῷ ὑπὲρ οὐσίαν πᾶσαν καὶ ζωὴν ἑνὶ τὸ ἑνοειδέστατον 〚τὴν〛 τῆς 
οἰκείας οὐσίας τε καὶ ζωῆς.

272 In Tim. I 206, 23–26: πᾶν γὰρ ἐξ ἑνός ἐστι καὶ ἔμπαλιν εἰς ἓν <πάντα ***> ἰόντα 
μετὰ τοῦ μερικωτέρας ἔχειν <ἄλλας> κατ᾽ ἄλλας μοίρας ἐπιστατούσας δυνάμεις τὸ 
πᾶν. Meine Übersetzung.

273 Vgl. In Tim. I 209, 20–26: διό, κἂν τὰ ἔσχατα λάβῃς, καὶ τούτοις παρὸν τὸ θεῖον 
εὐρήσεις· ἔστι γὰρ πανταχοῦ τὸ ἕν, καθὸ τῶν ὄντων ἕκαστον ἐκ θεῶν ὑφέστηκε, 
προελθόντα δὲ πάντα ἐκ θεῶν οὐκ ἐξελήλυθεν ἀπ᾽ αὐτῶν, ἀλλ᾽ ἐνερρίζωται ἐν 
αὐτοῖς.

274 Vgl. In Tim. I 211, 9–10: ἡ γνῶσις τῶν θείων τάξεων πασῶν.
275 Vgl. des Places, Or. Chald., Fr. 139 = In Tim. I 211, 11–13: διὸ καὶ τὸ 

λόγιον ‚… τὴν πυριθαλπῆ ἔννοιαν…‘ πρωτίστην ἔχειν τάξιν ἐν τῇ ἱερᾷ θρησκείᾳ 
παρεκελεύσατο.

276 Siehe R. Majercik, 1989, S. 194, Fr. 139.

3.6. Philosophieren (φιλοσοφεῖν) als ein Gebet für die Rettung der Seele

79

https://doi.org/10.5771/9783985720545-24 - am 14.01.2026, 04:15:57. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783985720545-24
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


Die zweite Stufe ist das Ähnlich-Werden (ὁμοίωσις) mit den Göttern 
durch Reinigung (κάθαρσις), Keuschheit (ἁγνεία), Erziehung (παιδεία) und 
Anordnung (τάξις).277 Die Seele wird den Göttern durch die Selbsterkenntnis 
ähnlich. Das bedeutet, die Seele kommt zu sich selbst, nachdem sie von den 
körperlichen Leidenschaften gereinigt ist. Die Selbsterkenntnis motiviert sie, 
die Ursachen in ihr zu denken, die vollkommener sind als sie selbst.

Auf der dritten Stufe kommt die Seele mit dem besten Teil in ihr in Berüh-
rung (συναφή) – mit der göttlichen Ebene.278

Die vierte Stufe des Gebets beinhaltet die Annäherung (ἐμπέλασις) der See-
le an die Götter. Proklos erklärt diese Ebene des Gebets mit dem chaldäischen 
Spruch: „Wenn der Sterbliche sich dem Feuer genähert hat, wird er von Gott 
her Licht erhalten.“279 Diesen Spruch versteht er als Gemeinschaft der Seele 
mit den Göttern und Teilnahme am göttlichen Licht.280

Die fünfte und damit letzte Stufe des Gebets ist die Einung (ἕνωσις) der 
Seele mit den Göttern. Je ähnlicher die Seele den Göttern wird, desto unähnli-
cher wird sie gegenüber sich selbst.281 An dieser Stelle ist gemeint, dass die 
Seele sich von der Körperlichkeit und der Vielheit entfernt und sich selbst als 
eine Einheit erfasst. Mit den Göttern vereint, bleibt die Seele im göttlichen 
Licht und umkreist die Götter.282

Nach Proklos’ Darstellung wird die Seele erst dann mit den Göttern ver-
eint, wenn sie die überintelligible Trias erreicht. Die überintelligible Trias 
besteht aus den drei Gliedern: Glaube (πίστις), Wahrheit (ἀλήθεια) und Liebe 
(ἔρως).283 Das Ankommen der Seele auf dieser Ebene bedeutet, sich von der 

277 In Tim. I 211, 13–15: δευτέρα δὲ μετὰ ταύτην ἡ οἰκείωσις κατὰ τὴν πρὸς τὸ θεῖον 
ὁμοίωσιν ἡμῶν τῆς συμπάσης καθαρότητος, ἁγνείας, παιδείας, τάξεως.

278 In Tim. I 211, 18–19: τρίτη δὲ ἡ συναφή, καθ᾽ ἣν ἐφαπτόμεθα τῆς θείας οὐσίας τῷ 
ἀκροτάτῳ τῆς ψυχῆς καὶ συννεύομεν πρὸς αὐτήν.

279 Des Places, Or. Chald., Fr. 121 = In Tim. I 211, 21: τῷ πυρὶ γὰρ βροτὸς ἐμπελάσας 
θεόθεν φάος ἔξει. Übersetzung von H. Lewy, 1978, S. 547.

280 In Tim. I 211, 23–24: μείζω τὴν κοινωνίαν ἡμῖν παρεχομένη καὶ τρανεστέραν τὴν 
μετουσίαν τοῦ τῶν θεῶν φωτός.

281 In Tim. I 211, 26–27: καθ᾽ ἣν οὐδὲ ἑαυτῶν ἐσμεν, ἀλλὰ τῶν θεῶν.
282 In Tim. I 211, 27–28: ἐν τῷ θείῳ φωτὶ μένοντες καὶ ὑπ᾽ αὐτοῦ κύκλῳ περιεχόμενοι.
283 Siehe In Tim. I 212, 19–29: Proklos spricht über das göttliche Licht und über die 

überintelligible Trias nicht nur in In Tim., sondern auch in seinen anderen Werken: 
Theol. Plat. I 25, 110–111, In Alc. 51, 15–53, 2. Die Quelle für die überintelligible 
Trias sollen die Chaldäischen Orakel sein. Siehe dazu R. Majercik, 1989, S. 161, 
Fr. 46 = In Tim. 212, 19–22: (δεῖ)… ἀρετάς τε ἀπὸ τῆς γενέσεως καθαρτικὰς 
καὶ ἀναγωγοὺς προβεβλῆσθαι καὶ „… πίστιν καὶ ἀλήθειαν καὶ ἔρωτα,“ ταύτην 
ἐκείνην τὴν τριάδα; P. Hoffmann, „La triade chaldaïque ἔρως, ἀλήθεια, πίστις: de 
Proclus à Simplicius“, in: A.-Ph. Segonds/C. Steel (Hrsgg.), Proclus et la Théologie 
Platonicienne, Leuven/Paris 2000, S. 459–89.

3. Philosophieren als Gebet für den Aufstieg der Seele im Timaios-Kommentar

80

https://doi.org/10.5771/9783985720545-24 - am 14.01.2026, 04:15:57. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783985720545-24
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


Vielheit zu entfernen und durch das göttliche Licht sich mit den Göttern zu 
vereinen.284

Die von Proklos besprochenen Stufen des Gebetes sind der Methode des 
Aufstiegs der Seele in den Chaldäischen Orakeln (des Places, Chald. Or. 
209–211) ähnlich. Proklos versteht das Gebet, sei es in den Chaldäischen 
Orakeln oder in den Kommentaren zu Platons Werken, als innere Kraft, sich 
auf das Beste in sich zu konzentrieren. Obwohl das Ziel des Gebets sowohl 
in der Philosophie als auch in den Chaldäischen Orakeln die Rettung der 
Seele ist, spricht Proklos über die methodischen Unterschiede.285 Während die 
Chaldäischen Orakel auf der Theurgie und damit auf praktischen Übungen 
basieren, versteht Proklos die Philosophie als Streben nach dem undenkbaren 
Einen mithilfe des dialektischen Denkens.286

Die Einung der Seele mit der Göttlichkeit

Es gibt drei Stellen im Kommentar zum Timaios, wo Proklos über die Einung 
der Seele mit der Göttlichkeit spricht. Im Folgenden werden diese Stellen 
näher betrachtet.

Die erste Stelle, an der die Rede von der Einheit in uns ist, findet sich im 
Timaios-Kommentar I 211, 25. Proklos spricht dort über die fünfte und letzte 
Stufe des Gebets. Die letzte Stufe versteht sich als die Einung der Seele mit 
der Göttlichkeit in sich:287

Schließlich gibt es eine Einung [ἕνωσις], die die Einheit der Seele [τὸ ἓν 
τῆς ψυχῆς] in der Einheit der Götter etabliert, was dazu führt, dass es eine 
einzige Tätigkeit von uns und ihnen [den Göttern] gibt. In Übereinstim-
mung mit denen [den Göttern] gehören wir nicht mehr uns selbst, sondern 
den Göttern und bleiben in dem göttlichen Licht und sind von ihm im 
Kreise umfangen. Dies ist die höchste Grenze des wahren Gebets, die es 
ihm ermöglicht, die Umkehrung mit der Ruhe zu verbinden, in der Einheit 

3.7.

284 Vgl. In Tim. I 212, 22–25: καὶ ἐλπίδα τῶν ἀγαθῶν ἄτρεπτόν τε ὑποδοχὴν τοῦ θείου 
φωτὸς καὶ ἔκστασιν ἀπὸ πάντων τῶν ἄλλων ἐπιτηδευμάτων, ἵνα μόνος τις τῷ θεῷ 
μόνῳ συνῇ καὶ μὴ μετὰ πλήθους τῷ ἑνὶ συνάπτειν ἑαυτὸν ἐγχειρῇ.

285 Vgl. In Tim. I 214, 2–3: τοὺς δὲ κατὰ τὰς τῶν εὐχομένων διαφορότητας· ἔστι γὰρ 
καὶ φιλόσοφος εὐχὴ καὶ θεουργικὴ.

286 Vgl. S. I. Johnston, „Animating Status: A Case Study in Ritual“, in: Arethusa, 
Vol. 41.3, 2008, S. 445–478, hier: S. 452–458.

287 Proklos bezieht sich in unterschiedlichen Werken auf den Prozess der Reinigung 
und den Aufstieg der Seele. Siehe In Alc. 247, 4–248, 4; De prov. 31; siehe dazu 
auch des Places, Chald. Or. IV, S. 209–211.

3.7. Die Einung der Seele mit der Göttlichkeit

81

https://doi.org/10.5771/9783985720545-24 - am 14.01.2026, 04:15:57. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783985720545-24
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


der Götter alles wiederherzustellen, was daraus hervorging, und das Licht 
in uns [τὸ ἡμῖν φῶς] mit dem Licht der Götter einzuschließen.288

Die zitierte Stelle weist nicht die Vereinigung des „Einen der Seele“ mit dem 
Einen selbst auf. Sie bezieht sich auf die Einung der Seele mit den Göttern. 
Das heißt, die Seele vereint sich mit sich selbst und mit den göttlichen Ursa-
chen ihrer selbst. Die vereinte Seele bleibt in der Nähe des Einen, denn, wie 
Proklos sagt, sie tanzt (χορεία)289 und umkreist das Eine. Dieser metaphori-
sche Ausdruck ist ein Zeichen dafür, dass die Seele durch die Ähnlichkeit mit 
sich selbst und mit den Ursachen ihrer selbst nicht nur den Göttern ähnlich 
geworden ist, sondern sich auch in der Nähe des Einen aufhält.

An einer anderen Stelle (In Tim. II 47, 31) ist die Rede von der Einheit der 
Seelenteile:

Die Seele ist ein Eins, aber sie enthält sowohl das Göttliche als auch 
das Irrationale in sich, und im Göttlichen umschließt sie die irrationalen 
[ἀλόγους] Kräfte auf rationale Weise [λογικῶς], und durch diese Kräfte 
lenkt und ordnet sie die Irrationalität, wie es sein soll. Und weder die 
Einheit der Seele [τὸ ἓν τῆς ψυχῆς] ist durch den Besitz der verschiedenen 
Wesen zerstört, noch die Vielheit <durch die Einheit>. Denn diese Teile 
befinden sich in einer Weise im oberen Teil und auf andere Weise im 
unteren Teil.290

Proklos’ Anliegen an dieser Stelle ist, zu betonen, dass die Seele aus göttli-
chen und irrationalen Teilen besteht, obwohl sie ein einheitliches Wesen hat. 

288 In Tim. I 211, 24–212, 1: τελευταία δὲ ἡ ἕνωσις, αὐτῷ τῷ ἑνὶ τῶν θεῶν τὸ ἓν 
τῆς ψυχῆς ἐνιδρύουσα καὶ μίαν ἐνέργειαν ἡμῶν τε ποιοῦσα καὶ τῶν θεῶν, καθ᾽ 
ἣν οὐδὲ ἑαυτῶν ἐσμεν, ἀλλὰ τῶν θεῶν, ἐν τῷ θείῳ φωτὶ μένοντες καὶ ὑπ᾽ αὐτοῦ 
κύκλῳ περιεχόμενοι. καὶ τοῦτο πέρας ἐστὶ τὸ ἄριστον τῆς ἀληθινῆς εὐχῆς, ἵνα 
ἐπισυνάψῃ τὴν ἐπιστροφὴν τῇ μονῇ καὶ πᾶν τὸ προελθὸν ἀπὸ τοῦ τῶν θεῶν ἑνὸς 
αὖθις ἐνιδρύσῃ τῷ ἑνὶ καὶ τὸ ἐν ἡμῖν φῶς τῷ τῶν θεῶν φωτὶ περιλάβῃ. Meine 
Übersetzung.

289 Die Schönheit des Weltalls basiert auf der harmonischen Mischung der Elemente. 
Ein Beispiel für die Harmonie ist die Seele und ihr Tanz, der wiederum zum 
Streben zu den Ursachen und zur Schönheit als beste Ursache in ihr führt. In Tim. 
I 332, 26–29: ἔστι γὰρ ψυχῶν ἐν αὐτῷ ἐναρμόνιος χορεία, νοῦ μετουσία, ζωῆς 
θείας χορηγία, θεότης ἄρρητος, ἑνάδων ἀριθμός, ἐξ ὧν ὅλος γίνεται τοῦ κάλλους 
διακορής.

290 In Tim. II 47, 28–33: ἔτι δὲ ἡ ψυχὴ μία τέ ἐστι καὶ ἔχει τὸ μὲν θεῖον ἐν ἑαυτῇ, τὸ δὲ 
ἄλογον, καὶ ἐν τῷ θείῳ περιέχει τὰς ἀλόγους δυνάμεις λογικῶς, αἷς κατευθύνει τὴν 
ἀλογίαν καὶ τάττει δεόντως, καὶ οὔτε τὸ ἓν τῆς ψυχῆς ἀπόλωλε διὰ τὰς διαφόρους 
οὐσίας οὔτε τὸ πλῆθος*** ἄλλως γάρ ἐστιν ἐν τῷ κρείττονι ταῦτα καὶ ἄλλως ἐν τῷ 
χείρονι. Meine Übersetzung.

3. Philosophieren als Gebet für den Aufstieg der Seele im Timaios-Kommentar

82

https://doi.org/10.5771/9783985720545-24 - am 14.01.2026, 04:15:57. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783985720545-24
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


Sie ist sowohl eine Vielheit als auch eine Einheit. Die unterschiedlichen Teile 
beeinflussen einander aber nicht, denn die irrationalen Teile und die Vielheit 
liegen im unteren Bereich der Seele, hingegen liegen die göttlichen Teile, wel-
che die irrationalen Teile auf rationale Weise umschließen, im oberen Bereich 
der Seele.291 Das heißt, in der Seele ist alles nach dem teleologisch-hierarchi-
schen System abgebildet. Die göttlichen Teile stehen auf einer hierarchisch 
höheren Ebene, die irrationalen Kräfte (ἄλογοι δυνάμεις) auf einer niederen. 
Die Seele, die dem oberen Teil in ihr folgt – also denkt –, reinigt sich von der 
Vergänglichkeit.

Proklos’ Auffassung liegt darin begründet, dass, wenn die menschliche 
Seele dem göttlichen Teil in ihr folgt, sie sich dann zurück zu den Ursachen 
wendet und durch den göttlichen Teil in ihr das Eine in ihr erweckt. Davon ist 
in der nächsten Stelle die Rede:

Die menschliche Seele, wenn sie bei Gelegenheit auf göttliche Weise tätig 
ist, zieht sich mit ihrer Tätigkeit hinauf, nachdem sie zunächst in der 
Weise der richtigen Meinung aktiv war und danach zur wissenschaftli-
chen Aktivität übergegangen ist, dann zur göttlichen, und zuletzt erweckt 
sie ihr eigenes Eine [ἐγείρασα τὸ ἑαυτῆς ἕν], das in ihr dem Intellekt 
übergeordnet ist.292

Die Wendung vom „Erwecken des eigenen Einen“ (ἐγείρασα τὸ ἑαυτῆς ἕν) 
kommt nicht nur im Timaios-Kommentar vor, sondern ebenso im Parmen-
ides-Kommentar, wo an zwei verschiedenen Stellen zu lesen ist: „Das Eine 
in uns erwecken (τὸ ἐν ἡμῖν ἓν ἀνεγείραντες), durch dies die Seele erwärmen 
und so uns mit dem Einen selbst verbinden.“293 „Denn zunächst müssen wir 
das Eine in uns aufwecken, auf dass wir in die Lage kommen, nach Maßen 
unserer eigenen Stellung im Sein Ähnliches mithilfe von Ähnlichem – wenn 
das denn hier zu sagen erlaubt ist – zu erkennen.“294 Das Erwecken des eige-
nen Einen in uns ist die Spitze der innerlichen Vervollkommnung der Seele. 

291 Vgl. El. theol. Prop. 194–195. In der Seele ist alles nacheinander und in unter-
schiedlicher Weise vorhanden.

292 In Tim. II 287, 28–32: ἡ μὲν οὖν ἀνθρωπίνη ψυχὴ καὶ εἰ θείως ἐνεργεῖ ποτε, ἀλλ᾽ 
εἰς ταύτην τελευτᾷ τὴν ἐνέργειαν, ἀγαπῶσα τὴν ἀρχὴν ὀρθοδοξαστικῶς ἐνεργῆσαι 
καὶ μετὰ ταῦτα ἐπιστημόνως, εἶτα ἐνθέως, ἐγείρασα τὸ ἑαυτῆς ἕν, ὅ ἐστι καὶ τοῦ ἐν 
αὐτῇ νοῦ κρεῖττον. Meine Übersetzung.

293 In Parm. 1072, 6–7: ἀλλὰ τὸ ἐν ἡμῖν ἓν ἀνεγείραντες καὶ ἀναθάλψαντες διὰ τούτου 
τὴν ψυχὴν συνάψωμεν πρὸς αὐτὸ τὸ ἓν. Meine Übersetzung.

294 In Parm. 1081, 4–6: δέοντος ἀνεγείρειν τὸ ἐν ἡμῖν ἕν, ἵνα τῷ ὁμοίῳ τὸ ὅμοιον, εἰ 
θέμις εἰπεῖν, γνῶναί πως κατὰ τὴν ἡμετέραν τάξιν δυνατοὶ γενώμεθα. Übersetzung 
von H. G. Zekl, 2010, S. 521.

3.7. Die Einung der Seele mit der Göttlichkeit

83

https://doi.org/10.5771/9783985720545-24 - am 14.01.2026, 04:15:57. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783985720545-24
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


Die augenblickliche Einung der Seele mit dem Einen beschreibt Proklos nicht, 
denn dies ist nicht mit Worten zu beschreiben, darüber kann nur geschwiegen 
werden.295

Proklos beschreibt den Aufstieg der Seele als eine Reise. Es ist eine Reise, 
in der die Seelen unterschiedlichen Kräften in sich folgen,296 um sich zurück 
zu den göttlichen Ursachen zu wenden. Manche Seelen eilen als Erste, und 
manche folgen den Ersten nach. Die Seelen, die das göttliche Licht erhalten, 
reinigen sich von den körperlichen Leidenschaften und gelangen zur Spitze 
des intelligiblen Bereichs. Im überintelligiblen Bereich dann sind die Seelen 
mit sich selbst vereint und den Göttern ähnlich. Von da an eilen sie, nur noch 
auf das Eine zu blicken.

295 Vgl. In Parm. 521, 25–26: Silentio autem conclusit eam que de ipso theoriam.
296 Vgl. In Tim. III 262, 14–26: εἰσὶ γὰρ δὴ περὶ ἕκαστον θεὸν καὶ θεοὶ μερικώτεροι 

καὶ ἀγγελικαὶ τάξεις, ἐκφαίνουσαι τὸ θεῖον φῶς, καὶ δαίμονες προπομπεύοντες ἢ 
δορυφοροῦντες ἢ ὁπαδοὶ τοῦ θεοῦ, καὶ ἡρώων στρατὸς ὑψηλὸς καὶ μεγαλοπρεπής, 
προκαταστέλλων πᾶσαν τὴν ἐκ τῆς ὕλης ἀταξίαν καὶ συνεκτικὸς τῶν θείων 
ὀχημάτων καὶ τῶν ὑπ᾽ ἐκεῖνα περιπορευομένων μερικῶν, ἐκκαθαίρων〚καὶ〛
ταῦτα καὶ ἐκείνοις ἐξομοιῶν, καὶ ψυχῶν ἀχράντων χορὸς καθαρότητι διαλάμπων 
ἄλλων τε ψυχῶν πλῆθος ποτὲ μὲν αἰρουσῶν τὴν τοῦ ἡνιόχου κεφαλὴν εἰς τὸ 
νοητόν, ποτὲ δὲ ταῖς περικοσμίοις δυνάμεσι τῶν θεῶν συνταττομένων, καὶ τούτων 
αἳ μὲν κατ᾽ ἄλλην, αἳ δὲ κατ᾽ ἄλλην συνέπονται τοῦ θεοῦ δύναμιν.

3. Philosophieren als Gebet für den Aufstieg der Seele im Timaios-Kommentar

84

https://doi.org/10.5771/9783985720545-24 - am 14.01.2026, 04:15:57. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783985720545-24
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


Die denkende Seele auf dem Weg zum Einen im Parmenides-
Kommentar

Die Bedeutung von Platons Parmenides in Proklos’ Philosophie

Der rationale Teil der Seele entscheidet sich dazu, sich von der Körperlichkeit 
zu trennen, um sich selbst zu erkennen. Proklos erläutert die Selbsterkenntnis 
der Seele als einen Prozess der Rückkehr, in dem die Seele sich auf das Eine 
in ihr wie auf sich selbst zurückrichtet. Um zu erfahren, wie die Seele zum 
Denken selbst aufsteigt und welche Methoden Proklos dafür anwendet, ist es 
wichtig, sich seinem Kommentar zu Platons Parmenides zuzuwenden.

Seit jeher gibt es verschiedene Meinungen von unterschiedlichen Denkern 
über die Aufgabe von Platons Parmenides.297 Im Hinblick auf die Komple-
xität und Verschiedenheit der Interpretationen298 ist in Proklos’ Theologia 

4.

4.1.

297 Wir beziehen uns auf die Ausgaben von: C. Steel (Hrsg.), Procli in Platonis 
Parmenidem commentaria, 3 vols, Oxford 2007–2009; G. R. Morrow/J. M. Dillon 
(Hrsgg. und Übers. ins Englische), Proclus’ Commentary on Plato’s Parmenides, 
Princeton 1987; C. Luna/A.‑Ph. Segonds (Hrsgg. und Übers. ins Französische), 
Proclus: Commentaire sur le Parménide de Platon, 6 vols, Paris 2007–2014; R. 
Bartholomai (Hrsg. und Übers. ins Deutsche), Proklos: Kommentar zu Platons 
Parmenides, 141E–142A, St. Augustin 1990; H. G. Zekl (Hrsg. und Übers. ins 
Deutsche), Proklos Diadochos, Kommentar zum platonischen Parmenides, Würz-
burg 2010.
Für die Geschichte der Interpretation des Dialogs Parmenides siehe H. D. Saf-
frey/L. G. Westerink (Hrsgg. und Übers. ins Französische), Proclus: Théologie pla-
tonicienne, Vol. I, Paris 1968, S. LXXV–LXXXIX; L. Brisson, „The Reception of 
the Parmenides before Proclus“, in: Zeitschrift für Antikes Christentum, Bd. 12.1, 
2008, S. 99–113; L. P. Gerson, „The ‚Neoplatonic‘ Interpretation of Plato’s Par-
menides“, in: International Journal of the Platonic Tradition, 2016, S. 65–94. Dazu 
noch F. Fauquier, Le Parménide au miroir des platonismes. Logique, ontologie, 
théologie, préface de L. Brisson (= Collection d’études anciennes, Série grecque 
157), Paris 2018.

298 Vgl. In Parm. 630, 11–645, 6. C. Steel, „A Rhetorical Reading of Plato’s Par-
menides“, in: I. Männlein-Robert/W. Rother/S. Schorn/C. Tornau (Hrsgg.), Philo-
sophus orator. Rhetorische Strategien und Strukturen in philosophischer Literatur. 
Michael Erler zum 60. Geburtstag, Basel 2016, S. 279–296; C. Steel, „Proclus et 
l’interprétation ‚logique‘ du Parménide“, in: L. G. Benakis (Hrsg.), Néoplatonisme 
et philosophie médiévale. Actes du Colloque international de Corfou 6–8 octob-
re 1995, organisé par la Société Internationale pour l’Etude de la Philosophie 
Médiévale, Turnhout 1997, S. 69–92; J. Trouillard, „Le Parménide de Platon et 

85

https://doi.org/10.5771/9783985720545-24 - am 14.01.2026, 04:15:57. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783985720545-24
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


Platonica zu lesen: „Diejenigen, die den Parmenides als eine logische Übung 
betrachten, werden erneut von denjenigen angegriffen, die die göttliche Inter-
pretationsweise begrüßen.“299 Proklos’ Interpretation des Parmenides zielt auf 
Harmonisierung ab. Er versteht das Ziel des Dialogs nicht als eine Übung 
in der Logik,300 sondern als eine Abhandlung der göttlichen Ebenen und 
des Einen mithilfe der dort verhandelten Denkübungen. Proklos vertritt die 
Auffassung, dass Platons Dialog nicht nur das Eine selbst oder das seiende 
Eine behandelt, sondern überhaupt alles, was aus dem Einen hervorgeht.301 

Proklos teilt diese Auffassung mit seinem Lehrer Syrianos. Denn auch in 
Syrianos’ Interpretation handelt der Dialog nicht von allem Seienden oder 
wahrhaft Seienden, sondern von allem Seienden, soweit dies aus ein und 
derselben Ursache hervorgeht und von dieser universellen Ursache abhängig 
ist.302 Proklos’ Ansicht zufolge (womit er sich Syrianos anschließt) werden 

son interprétation néoplatonicienne“, in: Revue de théologie et de philosophie, 23, 
Lausanne 1973, S. 83–100; C. Steel, „Une histoire de l’interprétation du Parménide 
dans l’Antiquité“, in: M. Barbanti/F. Romano (Hrsgg.), Il Parmenide di Platone 
e la sua tradizione. Atti del III Colloquio Internazionale del Centro di Ricerca 
sul Neoplatonismo. Università degli Studi di Catania, 31 maggio – 2 giugno 2001 
(= Symbolon. Studi e testi di filosofia antica e medievale 24), Catania 2002, S. 11–
40.

299 Theol. Plat. I 8, 33, 15–18: ἀλλ᾽ οἱ μὲν γυμνάσιον λογικὸν τὸν Παρμενίδην 
ποιοῦντες καὶ πάλαι δεδώκασιν εὐθύνας τοῖς τὸν ἔνθεον τρόπον τῆς ἐξηγήσεως 
ἀσπαζομένοις˙ Meine Übersetzung.

300 Vgl. In Parm. 638, 2–4: νυνὶ δὲ τοσοῦτον ὑπεμνήσθω διὰ τῶν εἰρημένων, ὅτι μὴ 
δεῖ τὴν γυμνασίαν προτίθεσθαι λέγειν αὐτοῖς ὡς σκοπόν. Siehe C. Steel, 1997; 
D. D. Butorac, „Proclus’ Interpretation of the Parmenides, Dialectic and the Wan-
dering of the Soul“, in: Dionysias, Vol. XXVII, 2009, S. 33–54.

301 Bereits in Proklos’ Kommentar zu Platons Timaios ist von der Bedeutung von 
Platons Parmenides die Rede. Proklos stimmt Iamblichos’ Auffassung zu, wonach 
Platons ganze Forschung in den zwei Dialogen Timaios und Parmenides zusam-
mengefasst ist. Siehe In Tim. I 13, 14–17: ὀρθῶς ἄρα φησὶν ὁ θεῖος Ἰάμβλιχος τὴν 
ὅλην τοῦ Πλάτωνος θεωρίαν ἐν τοῖς δύο τούτοις περιέχεσθαι διαλόγοις, Τιμαίῳ καὶ 
Παρμενίδῃ. Während Proklos’ Interpretation zufolge im Timaios der erste Demiurg 
als Schöpfer des ganzen Weltalls genannt wird, ist im Parmenides die Rede vom 
Einen als erste transzendente Ursache, aus der all die Einheiten hervorgehen. Siehe 
dazu In Tim. I 13, 4–7: ὁ μὲν Παρμενίδης τὴν περὶ τῶν νοητῶν πραγματείαν 
περιείληφεν, ὁ δὲ Τίμαιος τὴν τῶν ἐγκοσμίων· ὃ μὲν γὰρ ἁπάσας τὰς θείας τάξεις 
παραδίδωσιν, ὃ δὲ ἁπάσας τῶν ἐγκοσμίων τὰς προόδους·L. Van Campe, „Syrianus 
and Proclus on the Attributes of the One in Plato’s Parmenides“, in: A. Longo 
(Hrsg.), Syrianus et la métaphysique de l’Antiquité tardive. Actes du Colloque 
international, Université de Genève (29. septembre–1er octobre 2006), Napoli 2009, 
S. 247–280.

302 Vgl. In Parm. 641, 1–4: Τοιοῦτον δ᾽ οὖν οἰόμενος εἶναι τὸν σκοπόν, οὔτε περὶ 
τοῦ ὄντος οὔτε περὶ τῶν ὄντων αὐτὸν εἶναι μόνων διετείνετο· συγχωρῶν δὲ εἶναι 

4. Die denkende Seele auf dem Weg zum Einen im Parmenides-Kommentar

86

https://doi.org/10.5771/9783985720545-24 - am 14.01.2026, 04:15:57. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783985720545-24
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


all die Dinge, die aus dem Einen hervorgehen und an der Einheit teilhaben, 
vereint. Proklos’ Ziel ist es, die Kausalität zwischen den Ursachen und dem 
Verursachten aufzuzeigen. Das ist nicht zuletzt daran zu erkennen, dass er 
sich über den Vergleich zwischen den Dialogen Timaios und Parmenides wie 
folgt äußert: Wie der Timaios sich nicht einfach in der üblichen Weise des Na-
turwissenschaftlers nach der Natur erkundige, sondern hinsichtlich der Frage, 
wie alles Seiende seine kosmische Ordnung von dem ersten Demiurgen erhal-
te, so könne gesagt werden, dass, wenn der Parmenides das Seiende unter-
sucht, er dies in Bezug auf das Eine tue, weil das Seiende aus dem Einen her-
vorgehe.303

Unser Vorhaben ist es, im Weiteren diejenigen Stellen aus Proklos’ Werk 
zu behandeln, die umgekehrt den seelischen Aufstieg zurück zum Einen und 
hierfür die Bedeutung des Einen in der Seele veranschaulichen.

Das Gebet zu den Göttern und der Ausdruck „das Auge der Seele“

Die Relevanz des Dialogs Parmenides für die Auffassung des Einen als erste 
transzendente Ursache ist gleich zu Beginn von Proklos’ Kommentar auffal-
lend. Proklos’ erste Worte sind an die Götter gerichtet, denn er beginnt seinen 
Kommentar mit einem Gebet. Den Kommentar zu einem Dialog Platons mit 
einem Gebet zu beginnen, ist ein Zeichen dafür, dass die Behandlung der im 
Dialog besprochenen Themen die volle Konzentration der Seele auf das Beste 
verlangt:

Ich bete zu all den Göttern und Göttinnen,304 sie möchten mir den Intel-
lekt anleiten, zur Schau, die ich mir vorgenommen; – sie möchten mir das 
glänzende Licht der Wahrheit entzünden, erfüllen meinen Intellekt aufs 

4.2.

περὶ τῶν πάντων, ἠξίου προστιθέναι καθ᾽ ὅσον ἑνὸς πάντα ἐστὶν ἔκγονα καὶ εἰς ἓν 
ἀνήρτηται πάντων αἴτιον.

303 Vgl. In Parm. 641, 10–14: ὥσπερ οὖν ὁ Τίμαιος οὐχ ἁπλῶς φυσιολογεῖ κατὰ 
τοὺς πολλοὺς φυσιολόγους, ἀλλὰ καθ᾽ ὅσον πάντα ἀπὸ τοῦ ἑνὸς δημιουργοῦ 
κεκόσμηται διδάσκει, τοῦτον καὶ τὸν Παρμενίδην τὸν τρόπον, κἂν περὶ τῶν ὄντων 
πραγματεύηται, καθ᾽ ὅσον πάντα ἐκ τοῦ ἑνός ἐστιν αὐτὸν πραγματεύεσθαι.

304 Für die Bedeutung des Gebets siehe C. Luna/A.‑Ph. Segonds, 2007, S. 165–166, 
Anm. 3. Siehe ferner J. Dillon, „The Platonic Philosopher at Prayer“, in: J. Dil-
lon/A. Timotin (Hrsgg.), Platonic Theories of Prayer, Leiden/Boston 2016, S. 7–
26; L. Brisson, „Prayer in Neoplatonism and the Chaldean Oracles. Porphyry, 
Iamblichus, Proclus“, in: J. Dillon/A. Timotin (Hrsgg.), Platonic Theories of Pray-
er, Leiden/Boston 2016, S. 108–134.

4.2. Das Gebet zu den Göttern und der Ausdruck „das Auge der Seele“

87

https://doi.org/10.5771/9783985720545-24 - am 14.01.2026, 04:15:57. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783985720545-24
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


Wissen dessen hin, das ist, und öffnen mir die Tore meiner Seele,305 zur 
Aufnahme der göttlichen Ausführungen Platons.306

Proklos ruft die Götter an, um das Licht der Wahrheit in seiner Seele zu 
entzünden (In Parm. 617, 3: φῶς; τῆς ἀληθείας ἀνάψαντας)307 und seinen 
Intellekt auf das Göttliche zu lenken (In Parm. 617, 1–2: ποδηγῆσαί μου τὸν 
νοῦν), um das, was er vorhat, zu vollenden, nämlich: vermittels der platoni-
schen Lehre in den göttlichen Bereich zu gelangen (In Parm. 617, 2 und 6: 
θεωρίαν Πλάτωνος).

Bereits Platon schrieb über die Selbstverständlichkeit des Gebets im Ti-
maios (27c): „Ja, Sokrates, das tun doch alle, wenn auch nur ein wenig 
Besonnenheit ihnen zuteil ward: Sie rufen wohl stets beim Beginn eines jeden 
Unternehmens, ob es groß oder klein sei, Gott an.“308 Dies kommentiert 
Proklos folgendermaßen: „In der Tat, wenn sie Menschen mit gesundem 
Menschenverstand sind, ist es unwahrscheinlich, dass sie nicht ihr Ziel auf 
das Sein und auf die Wahrheit über die Götter richten.“309 Proklos versteht 
das Gebet sowohl als Lobgesang auf die Götter wie auch als Erwärmung der 

305 C. Luna/A.‑Ph. Segonds, 2007, S. 166, Anm. 5.
306 In Parm. 617, 1–5: Εὔχομαι τοῖς θεοῖς πᾶσι καὶ πάσαις ποδηγῆσαί μου τὸν νοῦν 

εἰς τὴν προκειμένην θεωρίαν, καὶ φῶς ἐν ἐμοὶ στιλπνὸν τῆς ἀληθείας ἀνάψαντας 
ἀναπλῶσαι τὴν ἐμὴν διάνοιαν ἐπ᾽ αὐτὴν τὴν τῶν ὄντων ἐπιστήμην, ἀνοῖξαί τε τὰς 
τῆς ψυχῆς τῆς ἐμῆς πύλας εἰς ὑποδοχὴν τῆς ἐνθέου τοῦ Πλάτωνος ὑφηγήσεως. 
Übersetzung von H. G. Zekl, 2010, S. 65; Übersetzung leicht modifiziert. Dieses 
Gebet ähnelt stark dem Gebet in der Theologia Platonica, siehe Theol. Plat. Ι 1, 
7, 17–21: τάχ᾽ ἂν εἰκότως αὐτοὺς τοὺς θεοὺς παρακαλοῖμεν τὸ τῆς ἀληθείας φῶς 
ἀνάπτειν ἡμῶν ταῖς ψυχαῖς, καὶ τοὺς τῶν κρειττόνων ὀπαδοὺς καὶ θεραπευτὰς 
κατιθύνειν τὸν ἡμέτερον νοῦν, καὶ ποδηγετεῖν εἰς τὸ παντελὲς καὶ θεῖον καὶ ὑψηλὸν 
τέλος τῆς Πλατωνικῆς θεωρίας.

307 Für die Bedeutung von ‚das göttliche Licht entzünden‘ siehe In Tim. III 82, 14–19: 
διὸ καὶ ὁ Πλάτων οὐκ ἐντεῦθέν ποθεν συνέστησε τὸ φῶς, ἀλλ᾽ ἀνάψαι φησὶν αὐτὸ 
τὸν δημιουργόν, ὡς ἀπὸ τῆς ἑαυτοῦ οὐσίας ὑποστήσαντα τὴν σφαῖραν ταύτην καὶ 
ἀπὸ τῆς ἡλιακῆς πηγῆς προβαλόντα ζωὴν διαστᾶσαν καὶ νενοωμένην, ὃ δὴ καὶ περὶ 
τῶν ὑπερκοσμίων στερεωμάτων οἱ θεολόγοι φασί. Proklos nutzt die Bedeutung des 
Lichts (φῶς) im chaldäischen Kontext. Siehe dazu des Places, Or. Chald., Fr. 51, 
59, 71, 111, 121, 122, 145, 146. Außerdem D. J. Watson, „Images of Unlikeness: 
Proclus on Homeric σύμβολον and the Perfection of Rational Soul“, in: Dionysius, 
Vol. XXXI, 2013, S. 57–78, hier: S. 74–75.

308 Platon, Tim. 27c1–3: ὦ Σώκρατες, τοῦτό γε δὴ πάντες ὅσοι καὶ κατὰ βραχὺ 
σωφροσύνης μετέχουσιν, ἐπὶ παντὸς ὁρμῇ καὶ σμικροῦ καὶ μεγάλου πράγματος 
θεὸν ἀεί που καλοῦσιν˙ Übersetzung von F. Schleiermacher, 2005, Bd. 7, S. 31–33. 
Siehe dazu G. Dorival, „Modes of Prayer in the Hellenic Tradition“, in: J. Dillon/A. 
Timotin (Hrsgg.), Platonic Theories of Prayer, Leiden/Boston 2016, S. 26–46.

309 In Tim. I 215, 1–3: οὐ γάρ που σωφρονοῦντας εἰκὸς μὴ τοῦ ὄντος στοχάζεσθαι καὶ 
τῆς περὶ τῶν θεῶν αὐτῶν ἀληθείας. Meine Übersetzung.

4. Die denkende Seele auf dem Weg zum Einen im Parmenides-Kommentar

88

https://doi.org/10.5771/9783985720545-24 - am 14.01.2026, 04:15:57. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783985720545-24
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


Seele, um zur göttlichen Ebene hinaufzusteigen.310 Er verwendet in seinem 
Gebet den Ausdruck „das Auge der Seele“ (ὄμμα τῆς ψυχῆς).311 Das Auge der 
Seele ist ein erster Impuls, der die Seele aus dem tiefen Schlaf erweckt und 
aufwärts zu den Ursachen richtet:

Und öffnen mir die Tore meiner Seele zur Aufnahme der göttlichen Aus-
führungen Platons; antreiben mein Begreifen in das Lichteste des Seins 
und enden lassen viele Scheinweisheit in mir, so wie das Irren all im 
Reiche dessen, was nicht ist, im Wege strengsten Dankumgangs mit dem, 
was ist, wodurch allein der Seelen Auge wird genährt, getränkt, so wie es 
Sokrates im Phaidros sagt (246e–251b).312

310 Siehe H. P. Esser, Untersuchungen zu Gebet und Gottesverehrung der Neuplatoni-
ker, Köln 1967, S. 89. Der Autor spricht über fünf unterschiedliche Gebetsstufen 
auf der Basis von Proklos’ Kommentar zum Timaios: „Ähnlich wie Jamblich unter-
scheidet Proklos mehrere Stufen des Gebetes, die einzelnen Phasen des Aufstieges 
der Seele zu ihrem göttlichen Ursprung entsprechen: Erkenntnis, Aneignung, Be-
rührung, Annährung und Einigung.“ Siehe auch A. Méhat, „Sur deux définitions de 
la prière“, in: G. Dorival/A. Le Boulluec (Hrsgg.), Origeniana sexta, Origène et la 
Bible, Louvain 1995, S. 115–120. Über die Bedeutung des Gebets schreibt Proklos 
nicht nur in seinen exegetischen Werken. Seine Hymnen sind gute Beispiele dafür, 
welche Rolle das Gebet und damit das Lob der Götter in Proklos’ Philosophie 
spielt. Siehe dazu R. M. van den Berg, Proclus’ Hymns, 2001, S. 13–15, 23–26. Der 
Zweck der Hymnen ist es, ein Lob auf die Götter zu singen. Hymnen hatten die 
Form von Gedichten und wurden an Festtagen den Göttern zu Ehren gesungen. Es 
ist interessant, dass Proklos nicht nur Hymnen als Dank und als Gebet an die Götter 
schrieb, sondern auch die erste Hypothese in In Parm. als theologische Hymne 
verfasste; siehe dazu in Theol. plat. III 23, 22. Proklos folgte dabei der Tradition 
Platons. Anscheinend hatte Platon die Gewohnheit, seine Dialoge an Festtagen zu 
präsentieren, z. B. veröffentlichte er den Timaios am Festtag Bendidia, an dem ein 
Fest zu Ehren der Artemis im Piräus veranstaltet wurde. Seinen Dialog Parmenides 
veröffentlichte er am Fest der Panathenäen. Siehe dazu L. G. Westerink (Hrsg. 
und Übers. ins Englische), Anonymous Prolegomena to Platonic Philosophy, Am-
sterdam 1962, hier: V 16, 35–41: Ἐν χρόνῳ δὲ τοὺς διαλόγους ἐξέδωκεν οὐ τῷ 
τυχόντι, ἀλλ᾽ ἐν ᾧ πανηγύρεις ἦσαν καὶ ἑορταὶ τῶν θεῶν, ἵνα τότε καθάπερ ὕμνοι 
ἀνυμνῶνται καὶ κηρύττωνται τὰ συγγράμματα αὐτοῦ, ἐν γὰρ ταῖς ἑορταῖς εἰώθαμεν 
τοὺς ὕμνους λέγειν. ἀμέλει γοῦν Τίμαιον μὲν ἐν τοῖς Βενδιδίοις (ἑορτὴ δ᾽ αὕτη 
τίς ἐστιν τῆς Ἀρτέμιδος ἐν τῷ Πειραιεἰ), Παρμενίδην δ᾽ ἐν τοῖς Παναθηναίοις 
ἐξέδωκεν, καὶ ἄλλον ἐν ἄλλῃ ἑορτῇ. τοσαῦτα καὶ περὶ τοῦ χρόνου.

311 Siehe H. Dörrie/M. Baltes, Der Platonismus in der Antike. Grundlagen – System – 
Entwicklung, Bd. 6.2, Die philosophische Lehre des Platonismus: Von der „Seele“ 
als der Ursache aller sinnvollen Abläufe, Stuttgart/Bad Cannstatt 2002, S. 337–338.

312 In Parm. 617, 4–9: ἀνοῖξαί τε τὰς τῆς ψυχῆς τῆς ἐμῆς πύλας εἰς ὑποδοχὴν 
τῆς ἐνθέου τοῦ Πλάτωνος ὑφηγήσεως, καὶ ὁρμίσαντάς μου τὴν γνῶσιν εἰς τὸ 
φανότατον τοῦ ὄντος παῦσαί με τῆς πολλῆς δοξοσοφίας καὶ τῆς περὶ τὰ μὴ ὄντα 
πλάνης τῇ περὶ τὰ ὄντα νοερωτάτῃ διατριβῇ, παρ᾽ ὧν μόνων τὸ τῆς ψυχῆς ὄμμα 

4.2. Das Gebet zu den Göttern und der Ausdruck „das Auge der Seele“

89

https://doi.org/10.5771/9783985720545-24 - am 14.01.2026, 04:15:57. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783985720545-24
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


Proklos selbst verweist für das Auge der Seele ausdrücklich auf den platoni-
schen Dialog Phaidros, doch Platon verwendet den Ausdruck auch in anderen 
Dialogen.313 Daraus ergibt sich die Frage, ob Proklos den Begriff im Sinne 
Platons verwendet, und, falls dem so ist, welche Bedeutung „das Auge der 
Seele“ bei Platon hat. Wenn aber Proklos’ Verständnis des Auges der Seele 
nicht mit dem Platons übereinstimmt, welche Bedeutung kommt dann dem 
Ausdruck bei Proklos zu? Eine weitere Frage ist, ob ihm Platons Dialoge 
die einzigen Quellen für den Ausdruck sind oder ob Proklos auch auf andere 
Quellen hinweist. Um diese Fragen zu beantworten, ist es wichtig, sich den 
platonischen Textquellen zuzuwenden. Es ist sinnvoll, mit dem Phaidros zu 
beginnen, da Proklos diesen explizit als Quelle erwähnt. Dort lesen wir:

Die Kraft des Gefieders besteht darin, das Schwere emporhebend hinauf-
zuführen, wo das Geschlecht der Götter wohnt. Auch teilt es vorzüglich 
der Seele mit von dem, was des göttlichen Leibes ist. Das Göttliche 
nämlich ist das Schöne, Weise, Gute und was dem ähnlich ist. Hiervon 
also nährt sich und wächst vornehmlich das Gefieder der Seele, durch das 
Mißgestaltete aber, das Böse und was sonst jenem entgegengesetzt ist, 
nimmt es ab und vergehet.314

In der Phaidros-Stelle, auf die Proklos rekurriert, ist nicht die Rede vom „Au-
ge“ der Seele, denn statt ὄμμα verwendet Platon dort den Terminus πτέρωμα, 
was mit „Gefieder“ übersetzt werden kann. Natürlich ist es verwunderlich, 
wieso Proklos auf den Phaidros verweist. Luna und Segonds bemerken, dass 

πρέφεταί τε καὶ ἄρδεται, καθάπερ φησὶν ὁ ἐν τῷ Φαίδρῳ Σωκράτης. Übersetzung 
von H. G. Zekl, 2010, S. 65. Siehe dazu C. Luna/A.‑Ph. Segonds, 2007, S. 166–167, 
Anm. 6–9.

313 Siehe Platon, Resp. VII 518c: φασὶ δέ που οὐκ ἐνούσης ἐν τῇ ψυχῇ ἐπιστήμης 
σφεῖς ἐντιθέναι, οἷον τυφλοῖς ὀφθαλμοῖς ὄψιν ἐντιθέντες. […] Ὁ δέ γε νῦν λόγος, 
ἦν δ᾽ ἐγώ, σημαίνει ταύτην τὴν ἐνοῦσαν ἑκάστου δύναμιν ἐν τῇ ψυχῇ καὶ τὸ 
ὄργανον ᾧ καταμανθάνει ἕκαστος, οἷον εἰ ὄμμα μὴ δυνατὸν ἦν ἄλλως ἢ σὺν ὅλῳ 
τῷ σώματι στρέφειν πρὸς τὸ φανὸν ἐκ τοῦ σκοτώδους, οὕτω ξὺν ὅλῃ τῇ ψυχῇ ἐκ 
τοῦ γιγνομένου περιακτέον εἶναι, ἕως ἂν εἰς τὸ ὂν καὶ τοῦ ὄντος τὸ φανότατον 
δυνατὴ γένηται ἀνασχἐσθαι θεωμένη·τοῦτο δ᾽ εἶναί φαμεν τἀγαθόν; ebd., 533d1–
3: καὶ τῷ ὄντι ἐν βορβόρῳ βαρβαρικῷ τινι τὸ τῆς ψυχῆς ὄμμα κατορωρυγμένον 
ἠρέμα ἕλκει καὶ ἀνάγει ἄνω. Siehe dazu Soph. 254a10; Phaidr. 246e2. Dazu noch I. 
Tanaseanu-Döbler, 2013.

314 Platon, Phaidr. 246d6–e4: Πέφυκεν ἡ πτεροῦ δύναμις τὸ ἐμβριθὲς ἄγειν ἄνω 
μετεωρίζουσα, ᾗ τὸ τῶν θεῶν γένος οἰκεῖ˙ κεκοινώνηκε δέ πῃ μάλιστα τῶν περὶ τὸ 
σῶμα τοῦ θείου [ψυχή], τὸ δὲ θεῖον καλόν, σοφόν, ἀγαθόν, καὶ πᾶν ὅ τι τοιοῦτον˙ 
τούτοις δὴ τρέφεταί τε καὶ αὔξεται μάλιστά γε τὸ τῆς ψυχῆς πτέρωμα, αἰσχρῷ δὲ 
καὶ κακῷ καὶ τοῖς ἐναντίοις φθίνει τε καὶ διόλλυται. Übersetzung von F. Schleier-
macher, 2005, Bd. 5, S. 73–74.

4. Die denkende Seele auf dem Weg zum Einen im Parmenides-Kommentar

90

https://doi.org/10.5771/9783985720545-24 - am 14.01.2026, 04:15:57. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783985720545-24
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


Proklos nicht über eine konkrete Stelle aus dem Phaidros spricht, sondern 
dass es sich um eine Kombination von drei Textstellen aus zwei unterschied-
lichen Dialogen Platons handelt: Phaidros 246e1–2 (τούτοις δὴ τρέφεταί τε 
καὶ αὔξεται μάλιστά γε τὸ τῆς ψυχῆς πτέρωμα.); 251b1–3 (δεξάμενος γὰρ τοῦ 
κάλλους τὴν ἀπορροὴν διὰ τῶν ὀμμάτων ἐθερμάνθη, ᾗ ἡ τοῦ πτεροῦ φύσις 
ἄρδεται) und die Textstelle aus Politeia 533d2 (τὸ τῆς ψυχῆς ὄμμα).315 Die 
Synthese der platonischen Dialoge im Parmenides-Kommentar weist darauf 
hin, dass Proklos nicht nur die Bedeutung des Auges der Seele aufzeigt, 
sondern dass das Auge der Seele etwas Genährtes (αὔξεται) und Erfrischendes 
(ἄρδεται) für die Seele ist; so wie bereits in De malorum subsistentia zu 
lesen ist, dass „das Auge der Seele genährt und erquickt wird“.316 Sollte 
Proklos aber ganz konkret auf die Bedeutung des „Auges“ der Seele hindeuten 
wollen, dann hätte er Sophistes 254a10 („Denn die Geistesaugen der meisten 
sind in das Göttliche ausdauernd hineinzuschauen unvermögend.“317) oder 
Politeia 518c6–10 zitieren können:

Wie das Auge nicht anders als mit dem gesamten Leibe zugleich sich 
aus dem Finstern ans Helle wenden konnte, so auch dieses nur mit der 
gesamten Seele zugleich von dem Werdenden abgeführt werden muß, bis 
es das Anschauen des Seienden und des glänzendsten unter dem Seienden 
aushalten lernt.318

Die Bedeutung des Auges der Seele ist in Proklos’ Philosophie insoweit 
wichtig, als es den Anfang des Aufstiegsprozesses der Seele darstellt. Proklos’ 
Verständnis des Auges der Seele ähnelt einem Zitat aus Platons Politeia, wo 
es heißt: „[…] das in Wahrheit in barbarischem Schlamm vergrabene Auge 
der Seele zieht sie [die Dialektik] gelinde hervor und führt es [das Auge] 

315 Vgl. C. Luna/A.‑Ph. Segonds, 2007, S. 167, Anm. 9. Siehe dazu H. Dörrie/M. 
Baltes, Die philosophische Lehre des Platonismus. Grundlagen – System – Ent-
wicklung, Bd. 5, Platonische Physik (im antiken Verständnis) II, Stuttgart 1998, 
S. 219, Anm. 29.

316 De mal. 48, 16: οἷς τρέφεται τὸ τῆς ψυχῆς ὄμμα καὶ ἄρδεται [Pl., Phaidr. 246e2]. 
Übersetzung von M. Erler, in: ders. (Hrsg. und Übers. ins Deutsche), Proklos 
Diadochos: Über die Existenz des Bösen (= Beiträge zur klassischen Philologie, 
102), Meisenheim am Glan 1978, S. 170.

317 Platon, Soph. 254a10: τὰ γὰρ τῆς τῶν πολλῶν ψυχῆς ὄμματα καρτερεῖν πρὸς τὸ 
θεῖον ἀφορῶντα ἀδύνατα. Übersetzung von F. Schleiermacher, 2005, Bd. 6, S. 351.

318 Platon, Resp. VII 518c6–10: οἷον εἰ ὄμμα μὴ δυνατὸν ἦν ἄλλως ἢ σὺν ὅλῳ τῷ 
σώματι στρέφειν πρὸς τὸ φανὸν ἐκ τοῦ σκοτώδους, οὕτω σὺν ὅλῃ τῇ ψυχῇ ἐκ τοῦ 
γιγνομένου περιακτέον εἶναι, ἕως ἂν εἰς τὸ ὂν καὶ τοῦ ὄντος τὸ φανότατον δυνατὴ 
γένηται ἀνασχέσθαι θεωμένη˙ Übersetzung von F. Schleiermacher, 2005, Bd. 4, 
S. 566.

4.2. Das Gebet zu den Göttern und der Ausdruck „das Auge der Seele“

91

https://doi.org/10.5771/9783985720545-24 - am 14.01.2026, 04:15:57. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783985720545-24
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


aufwärts.“319 Mit diesem Ausdruck ist also gemeint, dass die Seele, obwohl 
sie sich im Körper befindet, in der Lage ist, nach ihren Ursachen zu blicken. 
Das Auge der Seele symbolisiert das Wesen der Seele und weist damit darauf 
hin, dass trotz des Abstiegs der Seele in den Körper ihr Wesen vom Körper 
getrennt ist.320 Das heißt, die Seele kann sich ihrer selbst und der Ursachen in 
ihr wieder erinnern.

Proklos ist dieser Ausdruck „das Auge der Seele“ indes nicht nur aus 
Platons Werken bekannt, sondern auch aus den Chaldäischen Orakeln.321 In 
Fragment 1 (aus Damaskios) lesen wir z. B.: „Das reine Auge deiner Seele 
abgewandt haltend den leeren Verstand zum Intelligiblen ausstrecken.“322 In 
Fragment 112 (aus Psellos) wird gesagt: „Die göttliche Tiefe der Seele soll 
sich öffnen, spanne alle Augen ganz und gar nach oben aus.“323

Proklos’ Quelle für die Bedeutung des Ausdrucks „das Auge der Seele“ 
können daher sowohl Platons Dialoge als auch die Chaldäischen Orakel sein. 
Es ist für Proklos’ Denkart durchaus üblich, unterschiedliche Lehren für den 
Aufstieg der Seele miteinander in Einklang zu bringen, um das Streben der 
Seele zum Einen in ihr zu beleuchten.324 Für das Verständnis der Bedeutung 
des Auges der Seele bei Proklos ist wichtig festzuhalten, dass die Seele trotz 
des Abstiegs in den Körper selbst nicht vergänglich wird. Sie erblickt ihre Ur-
sachen und beginnt durch die Wiedererinnerung, sich von der Körperlichkeit 
zu trennen und sich zu den Ursachen zurückzuwenden.

319 Platon, Resp. VII 533d1–3: ὄντι ἐν βορβόρῳ βαρβαρικῷ τινι τὸ τῆς ψυχῆς ὄμμα 
κατορωρυγμένον ἠρέμα ἕλκει καὶ ἀνάγει ἄνω. Übersetzung von F. Schleiermacher, 
2005, Bd. 4, S. 612. Siehe dazu In Eucl. 20, 18–21, 4: ὄμμα γὰρ τῆς ψυχῆς ὑπὸ τῶν 
ἄλλων ἐπιτηδευμάτων ἀποτυφλούμενον καὶ κατορυττόμενον ὑπὸ τῶν μαθημάτων 
μόνων ἀναζωπυρεῖσθαί τε καὶ ἀνεγείρεσθαι πάλιν εἰς τὴν θέαν τοῦ ὄντος καὶ ἀπὸ 
τῶν εἰδώλων ἐπὶ τὰ ἀληθῆ καὶ ἀπὸ τοῦ σκοτώδους εἰς τὸ νοερὸν μεθίστασθαι 
φῶς, καὶ ὅλως ἀπὸ τοῦ σπηλαίου καὶ τῶν ἐν τούτῳ γενεσιουργῶν δεσμῶν καὶ τῶν 
ἀγκτήρων τῆς ὕλης ἐπὶ τὴν ἀσώματον ἀνατείνασθαι καὶ ἀμέριστον οὐσίαν. τό τε 
γὰρ κάλλος καὶ ἡ τάξις τῶν ἐν μαθηματικῇ λόγων καὶ τὸ μόνιμον καὶ ἑστὼς τῆς 
θεωρίας αὐτοῖς ἡμᾶς συνάπτει τοῖς νοητοῖς καὶ ἐνιδρύει τελέως, ἀεὶ μὲν ἑστῶσιν, 
ἀεὶ δὲ τῷ θείῳ κάλλει διαπρἐπυσιν, ἀεὶ δὲ τὴν πρὸς ἄλληλα τάξιν διασώζουσιν.

320 Vgl. De prov. 15, 8–9: ἀνάγκη ἄρα πᾶσαν τὴν χωριστῶς σώματος ἐνεργοῦσαν καὶ 
εἶναι σώματος αὐτὴν χωριστήν.

321 Vgl. des Places, Or. Chald., Fr. 1, 8; 112, 1; 213, 2.
322 Des Places, Or. Chald., Fr. 1, 8–9 = Damaskios, I, 154, 16–26: ὄμμα φέροντα σῆς 

ψυχῆς τεῖναι κενεὸν νόον εἰς τὸ νοητόν. Übersetzung von H. Lewy, 1978, S. 539.
323 Des Places, Or. Chald., Fr. 112 = Psellos, P. G., 122, 1137b11–12: οἰγνύσθω ψυχῆς 

βάθος ἄμβροτον·ὄμματα πάντα ἄρδην ἐκπέτασον ἄνω. Übersetzung von H. Lewy, 
1978, S. 546.

324 Siehe Theol. Plat. I 4, 17, 9–24. Siehe mehr dazu im folgenden Kapitel.

4. Die denkende Seele auf dem Weg zum Einen im Parmenides-Kommentar

92

https://doi.org/10.5771/9783985720545-24 - am 14.01.2026, 04:15:57. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783985720545-24
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


Die unterschiedlichen Denkarten in der Seele

Es ist also das Auge der Seele, das eine Umwendung in der Ausrichtung der 
Seele von der Körperlichkeit weg hin bzw. zurück zu den Ursachen darstellt. 
Die Seele beginnt durch die Selbsterkenntnis, sich selbst sowie den Ursachen 
nahezukommen. Die Art, wie die Seele sich erkennt, heißt diskursives Den-
ken, das mit dem Begriff Dianoia (διάνοια) ausgedrückt wird.325 Diskursives 
Denken beinhaltet die Übung im Denken,326 das wiederum die Erlösung 
(σωτηρία)327 der Seele von der Vergessenheit und damit von den körperlichen 
Leidenschaften ist.328 Proklos spricht über drei Arten der seelischen Erkennt-

4.3.

325 Siehe W. Beierwaltes, „Das Problem der Erkenntnis bei Proklos“, in: H. Dör-
rie (Hrsg.), De Jamblique à Proclus, Vandœvres/Genève 1975 (= Entretiens sur 
l’Antiquité classique, Tome XXI), S. 153–183 (Diskussion S. 184–191); J. Dillon, 
„Proclus and the Parmenidean Dialectic“, in: J. Pépin/H. D. Saffrey (Hrsgg.), 
Proclus. Lecteur et interprète des anciens, Paris 1987, S. 165–177; J. Opsomer, 
2006, S. 137–167, hier: S. 140–147; M. Perkams, 2006, S. 167–185. Siehe dazu 
A. Lernould, „La διάνοια chez Proclus: pensée et discursivité“, in: Chôra 14, 
2016, S. 139–154; D. Buzzetti, „On Proclus’ Comparison of Aristotelian and Par-
menidean Logic“, in: J. J. Cleary (Hrsg.), The Perennial Tradition of Neoplatonism, 
Leuven 1997, S. 331–346.

326 Vgl. In Parm. 991, 5–994, 12. Proklos zufolge dachten manche Gruppen von 
Kommentatoren, dass die ‚Übung‘, von der im Parmenides die Rede ist, nicht die 
Dialektik meint. Ihr erstes Argument war, dass der Parmenides von der ἀδολεσχίας 
– von der „idealen Rede“ – handle. Ein anderes Argument lautete, dass die Übung 
in Dialektik ausschließlich für junge Leute geeignet sei. Siehe für die Bedeutung 
des diskursiven Denkens in In Crat. 2, 5–12: Ὅτι νοῦς ἐστιν ὁ τῆς διαλεκτικῆς 
προβολεύς, ἀφ᾽ ἑαυτοῦ ὅλου ὅλην αὐτὴν ἀπογεννῶν·καὶ κατὰ μὲν τὴν ἀφ᾽ ἑνὸς 
πάντων πρόοδον τὴν διαιρετικὴν ὑφίστησι, κατὰ δὲ τὴν συναγωγὴν ἑκάστου 
πρὸς μίαν ἰδιότητος περίληψιν τὴν ὁριστικὴν ὑφίστησι·κατὰ δὲ τὴν ἐπ᾽ ἄλληλα 
παρουσίαν τῶν εἰδῶν, δι᾽ ἣν καὶ ἔστιν ὅ ἐστιν ἕκαστον καὶ μετέχει τῶν λοιπῶν 
εἰδῶν, τὴν ἀποδεικτικήν· κατὰ δὲ τὴν ἐπιστροφὴν πάντων εἰς τὸ ἓν καὶ τὰς οἰκείας 
ἀρχὰς τὴν ἀναλυτικὴν γεννᾷ.

327 Vgl. In Parm. 993, 19–28: παρακαλεῖ μὲν οὖν πρὸς τὴν μέθοδον ταύτην ὁ 
Παρμενίδης τὸν Σωκράτη καὶ τὴν κατ᾽ αὐτὴν γυμνασίαν·τοῦ δὲ ἐρομένου τίς ὁ τῆς 
γυμνασίας τρόπος, ἀποβλέπειν αὐτῷ παρακελεύεται πρὸς τοὺς Ζήνωνος λόγους, 
δηλῶν διὰ τούτων ἅμα μὲν ὅτι ἐξαίρετος ἦν οὗτος ὁ τρόπος τῆς γυμνασίας παρὰ τῷ 
Ἐλεατικῷ διδασκαλείῳ – οὐ γὰρ ἔσχεν ἄλλον εἰπεῖν τῇ μεθόδῳ ταύτῃ χρησάμενον 
ἢ Ζήνωνα τὸν ἑαυτοῦ μαθητήν-ἅμα δὲ ὅτι τοῖς ἐσχάτοις ἀρχὴ σωτηρίας ἐστὶν 
ἡ πρὸς τὰ μέσα σύνταξις·διὰ τούτων γὰρ ἀπολαύουσι καὶ τῶν πρώτων ἀγαθῶν. 
Außerdem In Alc. 100, 1: ἀρχὴ τῆς σωτηρίας τῶν ψυχῶν.

328 Siehe In Alc. 169, 12–171, 10. Proklos nennt vier Argumente, die die Theorie des 
dialektischen Denkens stützen, und spricht sich gegen die Theorie der oratorischen 
Rede und damit auch gegen die Sophisten aus. Die oratorische Rede hält er für eine 
beliebte und überzeugende Form des Denkens, während die Dialektik kritisch sei 

4.3. Die unterschiedlichen Denkarten in der Seele

93

https://doi.org/10.5771/9783985720545-24 - am 14.01.2026, 04:15:57. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783985720545-24
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


nis. Die erste Art ist für die jungen Leute geeignet, die noch keine Erfahrung 
in der Philosophie haben; Proklos beschreibt diese Art folgendermaßen:

Die erste ist jungen Leuten angemessen; sie taugt dazu, den in ihnen 
gewissermaßen schlummernden Intellekt aufzuwecken und zur Untersu-
chung seiner selbst anzuregen. Das ist in der Tat so etwas wie die Übung 
des Auges der Seele im Hinblick auf die Schau der Dinge und das Sich-
Heranmachen an die Begriffe, die sie ihrem Seinsinhalt nach hat.329

Die Übung im Denken soll die Seele dazu führen, aus dem tiefen Schlaf zu 
erwachen und den in ihnen ruhenden intellektuellen Teil zu entdecken.

Die zweite und höchste Form der seelischen Erkenntnis liegt vor, wenn sich 
die Seele auf die Ebene des reinen Denkens (νόησις) erhebt. Dort fühlt sich 
die Seele am heimischsten, und von da an erblickt sie die Wahrheit.330 Laut 
Proklos erreichen diese Ebene nur ältere Philosophen, wie etwa Zenon und 
Parmenides, die schon lange Erfahrung in diskursiven Übungen haben und 
diese Art des Denkens nicht mehr benötigen, sondern den intellektuellen Teil 
ihrer Seele mit reinem Denken nähren.331

Eine andere, niedere Art des dialektischen Denkens nennt Proklos das prü-
fende Denken (πειραστική).332 Er sagt, dass es von „doppelter Unwissenheit“ 

und den Zuhörern die höchste Aufmerksamkeit abverlange sowie der Erkenntnis 
des Selbst diene. Siehe dazu Anonymous, Prolegomena to Platonic Philosophy, 
IV 15, 31–35. In den Prolegomena geht es um die Bedeutung der Dialektik bei 
Platon: οὕτως καὶ ὁ διάλογος ἐκ προσώπων ἐρωτωμένων καὶ ἀποκρινομένων˙ 
ἵνα οὖν δίκην τῆς διαλεκτικῆς ἀναγκαζούσης τὴν ψυχὴν τὰς ὠδῖνας ἃς ἐν αὐτῇ 
ἔχει τῶν πραγμάτων ἐκφᾶναι – οὐ γὰρ ἀγράφῳ γραμματείῳ ἔοικεν ἡ ψυχὴ κατ᾽ 
αὐτόν – συγκατατίθεσθαι τοῖς λεγομένοις. Siehe dazu In Alc. 170, 21–171, 5: τὸ 
γὰρ διορᾶν ἐν ἑαυτῷ τὸ ἀληθὲς καὶ αὐτὸν εἶναι τὸν λέγοντα καὶ πρὸς ἑαυτὸν 
ἐπιστρέφειν καὶ ἐν ἑαυτῷ τὸ γνωστὸν θεωρεῖν ὄντως τὰς μαθήσεις ἀναμνήσεις 
ἀποφαίνει. ἐπὶ μὲν γὰρ τῶν ῥητοπικῶν λόγων ἔξωθεν ἡμῖν ἡ γνῶσις ἐντίθεται 
καὶ ἔστιν ἀλλοτρία καὶ ἐπεισοδιώδης, ἐν δὲ ταῖς διαλεκτικαῖς συνουσίαις αὐτοὶ 
προβάλλομεν τὸ ἀληθές. ‘ἄν γάρ τις’, φησί, ‘καλῶς ἐρωτᾷ, πάντα παρ᾽ ἑαυτῶν οἱ 
ἐρωτώμενοι λέγουσιν’.

329 In Parm. 653, 6–12: μία μέν, προσήκουσα νέοις καὶ χρήσιμος εἰς τὸ διεγεῖραι τὸν 
ἐν αὐτοῖς νοῦν ὥσπερ καθεύδοντα καὶ ἐρεθίσαι πρὸς τὴν ἑαυτοῦ ζήτησιν, γυμνασία 
τις ὄντως οὖσα τοῦ τῆς ψυχῆς ὄμματος πρὸς τὴν τῶν πραγμάτων θεωρίαν καὶ 
τὴν προβολὴν ὧν ἔχει κατ᾽ οὐσίαν λόγων διὰ τῶν ἀντικειμένων ἄγουσα θέσεων. 
Übersetzung von H. G. Zekl, 2010, S. 91. Übersetzung leicht modifiziert.

330 Vgl. In Parm. 653, 14–16: ἑτέρα δέ, ἀναπαύουσα ἤδη τὸν νοῦν οἰκειοτάτῃ θεωρίᾳ 
τῶν ὄντων καὶ αὐτὴν ὁρῶσα καθ᾽ αὑτὴν τὴν ἀλήθειαν ἐν ἁγνῷ βάθρῳ βεβῶσαν.

331 Vgl. In Parm. 653, 25–654, 1: διὸ καὶ τῷ καθαρῶς ἀποδίδοται φιλοσοφοῦντι, 
μηκέτι δεομένῳ γυμνασίας, ἀλλ᾽ ἐν νοήσεσι καθαραῖς τρέφοντι τὸν νοῦν τῆς 
ψυχῆς.

332 Siehe In Parm. 654, 1.

4. Die denkende Seele auf dem Weg zum Einen im Parmenides-Kommentar

94

https://doi.org/10.5771/9783985720545-24 - am 14.01.2026, 04:15:57. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783985720545-24
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


reinige. Diese Art des Denkens komme dann vor, wenn jemand absichtlich die 
falsche Meinung äußert. Proklos erwähnt Platons Sophistes333 und weist da-
rauf hin, dass der Sophist ähnlich wie der Philosoph über diese Art der Dia-
lektik spricht. Der Sophist tut so, als ob er ein Philosoph wäre. In Wahrheit sei 
dies jedoch so, wie wenn sich ein Wolf als Hund ausgibt.334 Nach Proklos’ 
Übersetzung unterscheidet sich ein Philosoph von einem Sophisten nämlich 
darin, dass der Philosoph sich um die Widerlegung der falschen Meinung be-
mühe. Er schreibt dazu: „Wer einen anderen wirklich widerlegt und nicht nur 
den Anschein erweckt, dies zu tun, da er ein wahrer Reiniger von falscher 
Meinung ist, ist ein Philosoph.“335 Hingegen sei der Sophist selbst unrein – 
und, um mit Proklos zu sprechen: „Wie sollte ja auch einer andere reinigen 
können, der selber an seiner Seele nicht sauber ist?“336

Proklos setzt sich mit der Erkenntnismethode in fast allen seiner Werke 
auseinander. Er stellt durch die unterschiedlichen Erkenntnisebenen (δόξα, 
διάνοια, νοῦς) und die ihnen jeweils korrespondierenden Arten zu denken 
einen Denkprozess dar, der der Seelenreinigung und der Rückkehr sowohl zu 
sich selbst als auch zu den Ursachen dient.337

Das Denken als nachgeborenes Prinzip in der Seele

Die Seele ist ewig, aber ohne die Selbsterkenntnis ist sie sich ihrer Ewigkeit 
nicht bewusst. Die Selbsterkenntnis der Seele, die unterschiedliche Ebenen 
des Denkprozesses beinhaltet, ist für die Seele nicht etwas Wesentliches, 
sondern nachgeboren (ὑστερογενῆς). Das heißt, die Seele denkt nicht immer, 
sondern bloß ab und zu. Denn etwas Nachgeborenes338 ist das Gegenteil von 

4.4.

333 Siehe Platon, Soph. 231a.
334 Vgl. In Parm. 654, 3–7: εἴρηται δὲ ἐν Σοφιστῇ καὶ περὶ ταύτης, ὡς ἄρα τὸν 

ἔλεγχον, καθάρσεως ὄντα τρόπον, ἀναγκάζεται προσάγειν ὁ φιλόσοφος τοῖς 
ὑπὸ δοξοσοφίας κατεχομένοις, καθὸ καὶ ὁ σοφιστὴς ἐλεγκτικὸς ὢν ἐδόκει τὸν 
φιλόσοφον ὑποδέυεσθαι, καθάπερ καὶ κύνα λύκος, φησὶν ἐν ἐκείνοις.

335 In Parm. 654, 7–8: ὁ γὰρ ὡς ἀληθῶς ἐλέγχων, ἀλλ᾽οὐ φαινομένως, καὶ καθαίρων 
ὄντως φιλόσοφός ἐστι. Meine Übersetzung.

336 In Parm. 654, 9–10: καὶ πῶς γὰρ ἂν ἄλλους καθαίρειν δύναιτό τις, ἀκάθαρτον 
αὐτὸς ἔχων ψυχήν. Übersetzung von H. G. Zekl, 2010, S. 92.

337 Siehe H. Blumenthal, „Plotinus and Proclus on the Criterion of Truth“, in: P. 
Huby/G. Neal (Hrsgg.), The Criterion of Truth: Essays Written in Honour of 
George Kerferd, Liverpool 1989, S. 257–281.

338 Der Terminus „Nachgeborenes“ (ὑστερογενής) ist zuerst bei Aristoteles in De 
anima, I 1, 402b7–8 belegt: τὸ δὲ ζῷον τὸ καθόλου ἤτοι οὐθέν ἐστιν ἢ ὕστερον. 
Siehe dazu C. Luna/A.‑Ph. Segonds, 2017, Vol. VI, S. 365–366, Anm. 12.

4.4. Das Denken als nachgeborenes Prinzip in der Seele

95

https://doi.org/10.5771/9783985720545-24 - am 14.01.2026, 04:15:57. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783985720545-24
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


οὐσιώδεις λόγοι, worunter Proklos etwas versteht, was wesentlich für die gött-
lichen Seelen ist.339 Wenn sie sich jedoch für das Denken entscheidet, dann 
ist dieses Denken mit der Selbsterkenntnis identisch, und die Selbsterkenntnis 
ist auf sich selbst und zuletzt auf die Ursachen gerichtet. Die Seele denkt 
und erinnert sich Schritt für Schritt an sich selbst, und dadurch nähert sie 
sich dem Besten, dem Einen in ihr. Sie befindet sich so lange in diesem 
Erkenntnisprozess, bis sie auf der Ebene des Intellekts eintrifft. Zwar ist all 
dasjenige, was hierarchisch über dem Intellekt steht, selbst nichts Denkendes, 
doch ohne den Erkenntnisprozess kann die Seele nicht zu jener intelligiblen 
und überintelligiblen Ebene des Einen in ihr aufsteigen.340

Proklos spricht im Parmenides-Kommentar über die zwei Erkenntnisrich-
tungen in der Seele. Bei der ersten Richtung handelt es sich um diejenige 
seelische Erkenntnis, die auf die wesentlichen Gründe (οὐσιώδεις λόγοι)341 

339 Siehe In Parm. 894, 26–28: εἰ δὲ ταῦτα ἄτοπα, δεῖ πρὸ τῶν ὑστερογενῶν ὑφεστάναι 
τοὺς οὐσιώδεις λόγους, ἀεὶ μὲν προβεβλημένους καὶ δραστηρίους ἐν ταῖς θείαις 
ψυχαῖς καὶ ταῖς τῶν κρειττόνων ἡμῶν γενῶν. Dazu auch C. Steel, „Breathing 
Thought: Proclus on the Innate Knowledge of the Soul“, in: J. J. Cleary (Hrsg.), 
The Perennial Tradition of Neoplatonism, Leuven 1997, S. 293–307, hier: S. 300.

340 Siehe zum seelischen Erkenntnisprozess In Alc. 246, 3–247, 4: φευκτέον ἀπὸ τῶν 
δοξῶν·ποικίλαι γὰρ αὗται καὶ ἄπειροι καὶ εἰς τὸ ἐκτὸς φερόμεναι καὶ τῇ φαντασίᾳ 
καὶ τῇ αἰσθήσει συμμιγεῖς καὶ οὐδὲ αὗται καθαρεύουσι τῆς ἐναντιώσεως. μάχονται 
γάρ που καὶ δόξαι ἀλλήλαις ἐν ἡμῖν, ὥσπερ φαντασίαι φαντασίαις καὶ αἰσθήσεις 
αἰσθήσεσι. ταῦτα δὴ πάντα τὰ μεριστὰ καὶ ποικίλα τῆς ζωῆς εἴδη φεύγοντες ἐπ᾽ 
αὐτὴν ἀναδράμωμεν τὴν ἐπιστήμην, κἀκεῖ τὸ πλῆθος τῶν θεωρημάτων εἰς ἕνωσιν 
συναγάγωμεν καὶ τὸ πλῆθος τῶν ἐπιστημῶν ἑνὶ συνδέσμῳ περιλάβωμεν. οὔτε 
γὰρ στάσις οὔτε ἐναντίωσίς ἐστιν ἐπιστημῶν πρὸς ἐπιστήμας, ἀλλ᾽ ἀεὶ ταῖς πρὸ 
αὐτῶν ὑπουργοῦσιν αἱ δεύτεραι καὶ ἔχουσι τὰς οἰκείας ἀρχὰς ἀπ᾽ἐκείνων. δεῖ δὲ 
ὅμως ἐνταῦθα πρὸς τὴν μίαν ἑπιστήμην ἀπὸ τῶν πολλῶν ἑαυτὸν περιάγειν, τὴν 
ἀνυπόθετον καὶ πρώτην, καὶ τὰς ἄλλας ἁπάσας εἰς ἐκείνην ἀνατείνειν. μετὰ δὲ τὴν 
ἐπιστήμην καὶ τὴν ἐν αὐτῇ γυμνασίαν τὰς μὲν συνθέσεις καὶ τὰς διαιρέσεις καὶ τὰς 
πολυειδεῖς μεταβάσεις ἀποθετέον, ἐπὶ δὲ τὴν νοερὰν ζωὴν καὶ τὰς ἁπλᾶς ἐπιβολὰς 
μεταστατέον τὴν ψυχήν. οὐ γάρ ἐστιν ἐπιστήμη τῶν γνώσεων〚καὶ〛ἀκρότης, 
ἀλλὰ καὶ πρὸ ταύτης ὁ νοῦς·οὐ λέγω τὸν ἐξῃρημένον τῆς ψυχῆς νοῦν, ἀλλ᾽αὐτὴν 
τὴν ἐκεῖθεν ἔλλαμψιν τὴν ἐφήκουσαν τῇ ψυχῇ, περὶ οὗ καὶ ὁ ᾽Αριστοτέλης φησὶν 
ὅτι νοῦς ἐστὶν ᾧ τοὺς ὅρους γινώσκομεν, καὶ ὁ Τίμαιος ὅτι ἐν οὐδενὶ ἄλλῳ 
ἐγγίνεται ἢ ἐν ψυχῇ.

341 J. Trouillard befasst sich mit der Bedeutung von οὐσιώδεις λόγοι in der Seele, 
und zwar unter Hervorhebung des Unterschieds zwischen der aristotelischen und 
der proklischen Sicht auf die Seelenerkenntnis. Siehe J. Trouillard, La mystagogie 
de Proclos, Paris 1982, S. 210: „Telle est la perspective de Proclos quand il entre 
en discussion avec Aristote. Il lui reproche d’abord de raisonner sur des notions 
‚hystérogènes‘ (ὑστερογενεῖς), c’est-á-dire sur des résidus ou images des ‚raisons 
substantielles‘ (οὐσιώδεις λόγοι) que l’âme tire directement d’elle-même comme 
des étincelles d’un foyer toujours ardent. Ces notions hystérogènes ne sont pas 

4. Die denkende Seele auf dem Weg zum Einen im Parmenides-Kommentar

96

https://doi.org/10.5771/9783985720545-24 - am 14.01.2026, 04:15:57. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783985720545-24
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


gerichtet ist. Die zweite Art richtet sich auf die Vielheit der Dinge, also 
auf die sinnlich wahrnehmbare Ebene.342 Wenn sich die Seele für die erste 
Richtung der Erkenntnis entscheidet, dann richtet sie sich nach den Ursachen 
in ihr und durchläuft einen langen und mühevollen Erkenntnisweg bis zum 
Denken selbst.

In Platons Dialog sind es Parmenides und Zenon, die diesen langen und 
schmerzhaften Weg der Seele bereits erkannt haben. Das ist der Grund, wes-
halb Parmenides sich weigert, das Gespräch über das Eine zu führen: „So 
fühle auch ich, wenn ich dessen gedenke, nicht wenig Furcht, wie ich wohl 
in solchem Alter eine so große und schwierige Reihe von Untersuchungen 
durchschwimmen soll.“343

Proklos ist an dieser Stelle noch poetischer als Platon, indem er den 
langen und furchterregenden Weg der Seele mit der Reise des Odysseus 
vergleicht:344

issues des sensations, mais procèdent au second degré de la substance psychique 
pour assumer et unifier le divers sensible.“

342 Vgl. In Parm. 895, 24–896, 2: ἐπὶ πᾶσι δέ, ἐν ταῖς μερικαῖς ψυχαῖς διττὰ τὰ 
νοήματα·τὰ μὲν γάρ ἐστι τῶν οὐσιωδῶν λόγων, τὰ δὲ τῶν ἐκ πολλῶν ἰόντων 
αἰσθήσεων εἰς ἓν λογισμῷ συναιρουμένων ἀλλ᾽ οὖν διὰ ταῦτά φησιν ὁ Σωκράτης 
ἐγγίγνεσθαι τῇ ψυχῇ· τὸ γὰρ ἐγγιγνόμενον δῆλον ὡς οὐκ ἔνεστι κατ᾽οὐσίαν·τοῦτο 
δὲ ἔσχατόν ἐστιν ἀπήχμα τῆς πρωτίστης νοήσεως, καθ᾽ ὅσον αὐτό ἐστι καὶ 
καθόλου καὶ ἐν τῇ νοούσῃ ψυχῇ τὴν ὑπόστασιν ἔχον; sowie C. Steel, 1997, S. 300–
307.

343 Platon, Parm. 137a3–5: κἀγώ μοι δοκῶ μεμνημένος μάλα φοβεῖσθαι πῶς χρὴ 
τηλικόνδε ὄντα διανεῦσαι τοιοῦτον τε καὶ τοσοῦτον πέλαγος λόγων˙ Übersetzung 
von F. Schleiermacher, 2005, Bd. 5. S. 231.

344 Siehe R. Lamberton, 1986, S. 222. Über die Bedeutung der allegorischen Interpre-
tation von Odysseus’ Reise spricht Proklos in In Remp. I 131, 5–10: Πρὸς δὲ 
αὖ τὴν κατὰ τῶν Ὀδυσσέως λόγων ἐπιτήμησιν λεγέσθω μὲν καί, ὅτι τὰ τοιαῦτα 
συμβολικώτερον ἀφερμηνεύειν δέδοκται τοῖς τὴν καλουμένην πλάνην ἐπ᾽ ἄλλας 
ὑπονοίας μεθιστᾶσι καὶ τοὺς Φαίακας καὶ τὴν παρ᾽ αὐτοῖς εὐδαιμονίαν ἀνωτέρω 
τῆς θνητῆς φύσεως τάττειν ἀξιοῦσιν. Siehe R. Lamberton, Proclus the Successor 
on Poetics and the Homeric Poems: Essays 5 and 6 of his Commentary on the Re-
public of Plato, Atlanta 2012. Dazu auch O. Kuisma, Proclus’ Defense of Homer, 
Helsinki 1996, S. 80–83.
Proklos’ Interesse liegt nicht darin, Homers Schriften als literarische Werke zu 
analysieren, sondern sein Interesse gilt den homerischen Mythen, die er in seiner 
Philosophie auf eine allegorische Art nutzt. Siehe dazu noch R. Lamberton, Homer 
the Theologian: Neoplatonist Allegorical Reading and the Growth of the Epic 
Tradition, Berkeley 1986; ders., „The Neoplatonists and the spiritualization of 
Homer“, in: R. Lamberton/J. J. Keaney (Hrsgg.), Homer’s Ancient Readers. The 
Hermeneutics of Greek Epic’s Earliest Exegetes, Princeton 1992, S. 115–134. Für 
den Begriff ‚Heimat‘ siehe Homer, Il. 2, 140; 9, 27: „So laß uns“ denn „fliehen in 
die geliebte Heimat“.

4.4. Das Denken als nachgeborenes Prinzip in der Seele

97

https://doi.org/10.5771/9783985720545-24 - am 14.01.2026, 04:15:57. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783985720545-24
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


Der Irrfahrten und Umschwünge der Seele sind also viele. Es gibt eine 
Form davon im Bereiche der Vorstellungen, eine andere vor diesen im 
Reiche der Meinungen, noch einmal eine andere im Reich des diskursi-
ven Denkens; allein das Leben nach dem intuitiven Intellekt besitzt die 
Freiheit, umherzuwandern. Und das ist der geheimnisvolle Ankerplatz 
der Seele. Zu einem solchen führt auch die Dichtung den Odysseus nach 
der langen Irrfahrt seines Lebens hin, und wir werden, wenn wir gerettet 
werden wollen, uns mit mehr Nachdruck an den Aufstieg machen.345

Der Mythos des Odysseus ist ein poetisches und allegorisches Mittel, um 
die Wanderung (πλάνη) der Seele zu beschreiben. Wie die Seele, so verlässt 
auch Odysseus die Heimat und tritt eine lange, abenteuerliche Reise an, weit 
entfernt von seiner Heimat; und es ist ungewiss, ob er jemals zurückkehren 
wird:346

Doch nachdem du die Freier in deinen Hallen getötet,
Sei es durch List oder offenen Kampf mit der Schärfe des Erzes,
Wandere dann über Land, ein handliches Ruder ergreifend,
Bis du zu solchen Leuten gelangst, die vom Meere nichts wissen
Und die keine mit Salz gewürzte Speise verzehren;
Denen auch nicht bekannt die purpurwangigen Schiffe
Noch die handlichen Ruder, die Flügel sind für die Schiffe.
Nun aber sage ich dir noch ein unverkennbares Zeichen;
Wenn dir des Wegs ein anderer Wandrer begegnet und sagt dir,
Daß eine Worflerschaufel du trägst auf schimmernder Schulter,
Dann stoß fest hinein in die Erde das handliche Ruder,
Und bring heilige Opfer dar dem Herrscher Poseidon,
Einen Widder und Stier und sauberspringenden Eber.
Kehre sodann nach Haus und bring den unsterblichen Göttern,
Die den Himmel bewohnen, heilige Festhekatomben,

345 In Parm. 1025, 22–28: πολλαὶ οὖν αἱ πλάναι καὶ αἱ δινεύσεις τῆς ψυχῆς˙ ἄλλη γὰρ 
ἡ ἐν ταῖς φαντασίαις, ἄλλη πρὸ τούτων ἡ ἐν δόξαις, ἄλλη ἡ ἐν αὐτῇ τῇ διανοίᾳ˙ 
μόνη δὲ ἡ κατὰ νοῦν ζωὴ τὸ ἀπλανὲς ἔχει, καὶ οὗτος ὁ μυστικὸς ὅρμος τῆς ψυχῆς, 
εἰς ὃν καὶ ἡ ποίησις ἄγει τὸν Ὀδυσσέα μετὰ τὴν πολλὴν πλάνην τῆς ζωῆς, καὶ 
ἡμεῖς, ἐὰν ἄρα σῴζεσθαι μέλλωμεν, ἑαυτοὺς ἄξομεν. Übersetzung von H. G. Zekl, 
2010, S. 470.

346 Siehe S. Fortier, „The Far-wanderer: Proclus on the Transmigration of the Soul“, 
in: Classical Quarterly, Vol. 68, Cambridge 2018, S. 305–325, hier: S. 325: „Wan-
dering is therefore more than simply a moment in our existence. It is the human 
condition.“

4. Die denkende Seele auf dem Weg zum Einen im Parmenides-Kommentar

98

https://doi.org/10.5771/9783985720545-24 - am 14.01.2026, 04:15:57. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783985720545-24
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


Allen der Reihe nach, und es wird dir ferne dem Meere
Dann recht sanft sich nahen der Tod; du wirst ihm erliegen,
Schon von stattlichem Alter gebeugt. Die Völker um dich her
Werden glücklich sein. Das künde ich dir untrüglich.

αὐτὰρ ἐπὴν μνηστῆρας ἐνὶ μεγάροισι τεοῖσι
κτείνῃς ἠὲ δόλῳ ἢ ἀμφαδὸν ὀξέϊ χαλκῷ,
ἔρχεσθαι δὴ ἔπειτα, λαβὼν εὐῆρες ἐρετμόν,
εἰς ὅ κε τοὺς ἀφίκηαι, οἳ οὐκ ἴσασι θάλασσαν
ἀνέρες οὐδέ θ᾽ ἅλεσσι μεμιγμένον εἶδαρ ἔδουσιν˙
οὐδ᾽ ἄρα τοὶ ἴσασι νέας φοινικοπαρῄους,
οὐδ᾽ εὐήρε᾽ ἐρετμά, τά τε πτερὰ νηυσὶ πέλονται.
σῆμα δέ τοι ἐρέω μάλ᾽ ἀριφραδές, οὐδέ σε λήσει˙
ὁππότε κεν δή τοι ξυμβλήμενος ἄλλος ὁδίτης
φήῃ ἀθηρηλοιγὸν ἔχειν ἀνὰ φαιδίμῳ ὤμῳ,
καὶ τότε δὴ γαίῃ πήξας εὐῆρες ἐρετμόν,
ἕρξας ἱερὰ καλὰ Ποσειδάωνι ἄνακτι,
ἀρνειὸν ταῦρόν τε συῶν τ᾽ἐπιβήτορα κάπρον,
οἴκαδ᾽ ἀποστείχειν ἕρδειν θ᾽ ἱερὰς ἑκατόμβας
ἀθανάτοισι θεοῖσι, τοὶ οὐρανὸν εὐρὺν ἔχουσι,
πᾶσι μάλ᾽ ἑξείης. θάνατος δέ τοι ἐξ ἁλὸς αὐτῷ
ἀβληχρὸς μάλα τοῖος ἐλεύσεται, ὅς κέ σε πέφνῃ
γήρᾳ ὕπο λιπαρῷ ἀρημένον˙ ἀμφὶ δὲ λαοὶ
ὄλβιοι ἔσσονται. τὰ δέ τοι νημερτέα εἴρω᾽.347

Diese Passage aus der Odyssee beschreibt allegorisch eine Seelenwandlung 
(παλιγγενεσία), die mit dem Aufstieg der Seele in Proklos’ Philosophie kom-
patibel ist. Die Seele verlässt ihre Heimat, den Intellekt, und steigt in einen 
fremden Bereich ab, in den Körper. Es besteht die Gefahr, dass die abgestie-
gene Seele sich an den Körper angleicht. Man könnte sagen, dass sich die in 
den Körper abgestiegene Seele in zwei unterschiedliche Teile teilt. Ein Teil 
ist der rationale Teil der Seele, der einen langen und schmerzhaften Weg bei 
der Rückkehr zu sich selbst und zu den Ursachen durchlebt. Der andere Teil 
der Seele ist der irrationale Teil, der ein „Schatten der Seele“ oder Abbild 
der Seele348 geworden ist, da er sich von den Ursachen entfernt hat und dem 

347 R. Hampe (Hrsg./Übers.), Homer Odyssee. Griechisch/Deutsch, 11, 119-137, Stutt-
gart 2010, S. 332-335.

348 Vgl. In Remp. I 235, 11–15: τούτων οὖν εἰκόνες εἰσὶν αἱ ἄλογοι δυνάμεις, αἱ 
μὲν ὀρεκτικαὶ τῶν ὀρέξεων, αἱ δὲ γνωστικαὶ τῶν γνώσεων᾽ ἡ μὲν φανταστικὴ 
τῆς νοητικῆς, ἡ δὲ αἰσθητικὴ τῆς δοξαστικῆς, καὶ ἡ μὲν θυμοειδὴς τῆς ἀναγωγοῦ 

4.4. Das Denken als nachgeborenes Prinzip in der Seele

99

https://doi.org/10.5771/9783985720545-24 - am 14.01.2026, 04:15:57. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783985720545-24
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


Körper ähnlich geworden ist. Proklos sieht den Ausweg im rationalen Teil der 
Seele verankert; denn durch die Schönheit des Denkens ist es möglich, zu-
nächst dem Intellekt auf dem Wege der Selbsterkenntnis ähnlich zu werden 
und auf der Ebene der Götter sich selbst als eine Einheit zu erblicken und so-
mit schließlich dem Einen ähnlich zu werden.349 Die Schönheit des Denkens 
liegt darin, dass es als Rettung der Seele aus dem „barbarischen Schlamm“350 

zu verstehen ist.

Der Aufstieg der Seele vom denkenden zum jenseits des Denkens 
befindlichen Bereich

Nachdem Proklos in seinem Kommentar zur ersten Hypothese des Parmen-
ides das Eine als eine absolute Einheit darstellt, fragt er sich, wie es möglich 
ist, vom seienden Einen zum absoluten Einen aufzusteigen. Um dies zu präzi-
sieren, stellt er drei Fragen: 1) Welche Art von Diskussion kann zu einem 
Thema wie diesem überhaupt stattfinden?351 2) Wie können wir anhand der 
Exegese das Thema greifbar machen?352 3) Wie können wir einerseits logisch, 
intellektuell und zugleich mit göttlicher Inspiration, andererseits mithilfe von 
Platons Figur Parmenides etwas erkennen, was über allem Seienden steht und 
das unaussprechbare sowie ungreifbare Wissen des Einen ist?353

Proklos spricht in einem Abschnitt seines Kommentars zum Parmenides 
(1071, 6–1072, 11) über „das Eine in uns“ und den Aufstieg zum Einen.354 

4.5.

ὀρέξεως, ἡ δ᾽ ἐπιθυμητικὴ τῆς γενεσιουργοῦ. Siehe dazu J. Opsomer, 2018, S. 129–
150.

349 Vgl. In Parm. 988, 20–25: ἀποδέχεται οὖν τὴν ὁρμὴν ὡς θείαν διὰ ταῦτα καὶ ὡς 
καλὴν εἰκότως, ὡς ἐπὶ νοῦν ἀνάγουσαν καὶ ἐπὶ τὸ ἕν – ὡς μὲν γὰρ θεία τοῦ ἑνὸς 
ἀντέχεται, ὡς δὲ καλὴ τοῦ νοῦ, παρ᾽ ᾧ τὸ πρώτως καλόν –, καὶ ὡς ἐκκαθαίρουσαν 
τὸ ὄμμα τῆς ψυχῆς καὶ τὸ θειότατον αὐτῆς ἐπεγείρουσαν.

350 Vgl. Platon, Resp. VII 533d1–3: καὶ τῷ ὄντι ἐν βορβόρῳ βαρβαρικῷ τινι τὸ τῆς 
ψυχῆς ὄμμα κατορωρυγμένον ἠρέμα ἕλκει καὶ ἀνάγει ἄνω.

351 In Parm. 1071, 7–9: ἐπὶ τούτῳ κατίδωμεν ποῖος τρόπος ἁρμόσει τῶν λόγων πρὸς 
τὴν τοιαύτην θεωρίαν.

352 In Parm. 1071, 9–10: πῶς ἂν πρεπόντως ἀντιλαβοίμεθα τῆς τῶν προκειμένων 
ἐξηγήσεως.

353 In Parm. 1071, 10–15: εἰ λογικῶς, φαίην ἂν ἐγώ, καὶ νοερῶς ὁμοῦ καὶ θείως 
ἐνεργῆσαι δυνηθείημεν, ἵνα καὶ τὴν ἀποδεικτικὴν τοῦ Παρμενίδου δύναμιν 
ἑλεῖν δυνηθῶμεν καὶ ταῖς ἐπιβολαῖς αὐτοῦ ταῖς τῶν ὄντως ὄντων ἐχομέναις 
παρακολουθήσωμεν καὶ πρὸς τὴν ἄρρητον καὶ ἀπερίληπτον τοῦ ἑνὸς συναίσθησιν 
ἐνθεαστικῶν ἀναδράμωμεν˙

354 Siehe J. J. Cleary, „The Role of Mathematics in Proclus’ Theology“, in: A.‑Ph. 
Segonds/C. Steel (Hrsgg.), Proclus et la Théologie Platonicienne, 2000, S. 65–88, 

4. Die denkende Seele auf dem Weg zum Einen im Parmenides-Kommentar

100

https://doi.org/10.5771/9783985720545-24 - am 14.01.2026, 04:15:57. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783985720545-24
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


Er erwähnt „das Eine in uns“ und beschreibt diesen Zustand der Seele als 
Blüte der Seele (ἄνθος τῆς ψυχῆς).355 Wie wir bereits in Kapitel 2 zu den 
Chaldäischen Orakeln gesehen haben, zielt der Gebrauch der chaldäischen 
Ausdrücke darauf ab, den überintellektuellen Zustand der Seele und „des 
Einen in uns“ als Spitze des seelischen Wesens außerhalb einer dianoetischen 
und noetischen Ebene darzustellen und „das Eine in uns“ als höchstes Prinzip 
des seelischen Strebens zu beschreiben: „Wie könnten wir es dahin bringen, 
dass das Eine selbst, diese ‚Blüte der Seele‘ aufleuchtet, wenn wir nicht zuvor 
im Gebiet des Intellekts tätig gewesen wären?“356 Das heißt, die Seele soll 
zuerst im Bereich des Intellekts tätig sein, damit sie bis zur Spitze ihres 
Daseins aufsteigt. Die Spitze der Seele ist von deren intellektueller Aktivität 
zu unterscheiden. Denn die Spitze der Seele, „das Eine in uns“, steht jenseits 
von allen Arten intellektueller und überintellektueller Aktivitäten.

Proklos’ Anliegen besteht darin, darzulegen, dass es durch die strukturierte 
Reihenfolge der Erkenntnisebenen in der Seele möglich wird, die Spitze der 
Seele zu erreichen, die außerhalb des Denkens steht: „Intelligible Tätigkeit 
führt die Seele zu ruhiger Befindlichkeit und Wirkungsweise.“357 Sobald die 
Seele einmal auf der intelligiblen Ebene eintrifft, kommt sie dem Einen nahe. 
Diese Nähe beschreibt Proklos mit folgenden Worten:

Wir benötigen einen inspirierten Impuls in unserem Bewusstsein dessen, 
was über alles, was da ist, transzendiert, damit es uns nicht unversehens 

hier: S. 87. Siehe dazu J. Trouillard, 1972, S. 131: „L’argumentation du Parméni-
de selon Proclos fait donc jouer trois plans: le rationnel (λογικός), le noétique 
(νοερός), le divinement inspiré (ἐνθεαστικός). Ce sont trois niveaux de l’âme corre-
spondant aux trois premières hypothèses. C’est impliquer que d’un certain point de 
vue les trois un du Parménide sont immanents à l’âme du Timée.“

355 Siehe H. Lewy, Chaldaean Oracles and Theurgy, Paris 1956. Dazu R. Majercik, 
1989; W. Beierwaltes, „Der Begriff des ‚unum in nobis‘ bei Proklos“, in: P. Wilpert 
(Hrsg.), Miscallanea Mediaevalia, Bd. 2, Die Metaphysik im Mittelalter, Berlin 
1963, S. 255–266; J. M. Rist, 1964, S. 213–225, hier S. 261: „Proklos nennt es auch 
die Blüte der Seele oder des Geistes.“ Dieselben zwei Begriffe versteht Rist als 
zwei unterschiedliche Termini (ebd., S. 217): „In the passage from the Commentary 
on the Chaldaean Oracles about the flower of νοῦς discussed above, we are ama-
zed to observe Proclus thinking not only of a flower of νοῦς, but of a flower of the 
whole soul, which is distinct and superior.“

356 In Parm. 1071, 22–24: πῶς δ᾽ ἂν τὸ ἓν αὐτὸ τοῦτο καὶ τὸ ἄνθος τῆς ψυχῆς 
ἀναλάμψαι ποιήσαιμεν, εἰ μὴ κατὰ νοῦν πρότερον ἐνεργήσαιμεν. Übersetzung von 
H. G. Zekl, 2010, S. 514. Übersetzung leicht modifiziert.

357 In Parm. 1071, 24–25: ἡ γὰρ κατὰ νοῦν ἐνέργεια πρὸς τὴν ἤρεμον κατὰ τὸ ἓν 
ἐνέργειαν ἄγει τὴν ψυχήν. Übersetzung von H. G. Zekl, 2010, S. 514. Übersetzung 
leicht modifiziert.

4.5. Aufstieg der Seele vom denkenden zum jenseits des Denkens befindlichen Bereich

101

https://doi.org/10.5771/9783985720545-24 - am 14.01.2026, 04:15:57. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783985720545-24
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


geschieht, dass wir von diesen ganzen Verneinungen aus infolge der 
Vorstellung von Unbestimmtheit auf sein (scil. des Einen) Nichtsein und 
Verschwinden abgedrängt werden; sondern (es gilt), das Eine in uns auf-
zuwecken, wieder zu erwärmen und auf diesem Wege die Seele mit dem 
Einen selbst zu verknüpfen, und dass wir gewissermaßen in den Hafen 
einlaufen, nachdem wir oberhalb aller Denkfähigkeit in uns selbst festen 
Stand gewonnen und unsere gesamte sonstige Tätigkeit von uns abgelegt 
haben, um nur noch mit ihm zusammen zu sein und um es herum den 
Reigen zu tanzen, indem wir die Denkvorgänge der Seele, die sich um 
zweitrangige Dinge drehen, hinter uns lassen.358

Proklos ist nicht der erste Platoniker, der die Metapher des Tanzes um das 
Eine herum in Bezug auf das Eine und die Seele verwendet.359 Hier könnte 
Plotin eine der Quellen seiner Interpretation sein.360 Beide Philosophen, so-
wohl Plotin als auch Proklos, beschreiben mit dem Tanz die Nähe der Seele 
zum Einen. In Plotins Interpretation ist der Tanz der Seele um das Eine 
herum erst dann möglich, wenn die Andersheit zwischen der Seele und dem 
Einen aufgehoben wird.361 Dies kann dahingehend verstanden werden, dass 
das Eine immer bei uns ist, da es keine Andersheit kennt, wir aber nur dann 
bei ihm sind, wenn wir unsererseits keine Andersheit in uns haben. Über die 
Bedeutung des Tanzes der Seele schreibt Proklos im Kratylos-Kommentar 
Folgendes:

Es ist angebracht, zu sagen, dass die Seelen, die im Werden leben, 
„vorübersegeln“ [Phaidr. 259a7], genauso wie der homerische Odysseus, 
wenn das Meer in der Tat ein Abbild des Werdens ist, damit sie nicht 
von einem Werden zum nächsten in die Irre gelockt werden. Es ist aber 
auch möglich, dass sie, wenn sie dazu gekommen sind, durch ihr intellek-

358 In Parm. 1072, 3–11: ἐνθεαστκῆς δὲ ὁρμῆς ἐν τῇ συναισθήσει τοῦ πάντων 
ἐξῃρημένου τῶν ὄντων, ἵνα μὴ λάθωμεν ἐκ τῶν ἀποφάσεων εἰς τὸ μὴ ὂν καὶ 
τὴν ἀχάνειαν αὐτοῦ διὰ τῆς ἀορίστου φαντασίας ἀπωσθέντες, ἀλλὰ τὸ ἐν ἡμῖν ἓν 
ἀνεγείραντες καὶ ἀναθάλψαντες διὰ τούτου τὴν ψυχὴν συνάψωμεν πρὸς αὐτὸ τὸ ἓν 
καὶ οἷον ὁρμίσωμεν, ὑπὲρ πᾶν τὸ ἐν ἑαυτοῖς νοητὸν στάντες καὶ πᾶσαν ἄλλην ἡμῶν 
ἐνέργειαν ἀφελόντες, ἵνα ἐκείνῳ μόνῳ συγγενώμεθα καὶ ἐκεῖνο περιχορεύσωμεν, 
ἀπολιπόντες τὰς περὶ τὰ δεύτερα στρεφομένας τῆς ψυχῆς νοήσεις. Übersetzung von 
H. G. Zekl, 2010, S. 514. Übersetzung leicht modifiziert.

359 Siehe dazu E. F. Kutash, „Proclus on the Figure of Circular Movement and the 
Dance of the Soul Around the One“, in: Journal of Neoplatonic Studies, New York, 
1994, S. 105–121.

360 Plotin, Enn. VI 8, 18 und VI 9, 8.
361 Plotin, Enn. VI 9, 8, 33–36: ἐκεῖνο μὲν οὖν μὴ ἔχον ἑτερότητα ἀεὶ πάρεστιν, ἡμεῖς 

δ᾽ ὅταν μὴ ἔχωμεν˙ κἀκεῖνο μὲν ἡμῶν οὐκ ἐφίεται.

4. Die denkende Seele auf dem Weg zum Einen im Parmenides-Kommentar

102

https://doi.org/10.5771/9783985720545-24 - am 14.01.2026, 04:15:57. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783985720545-24
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


tuelles Denken an diesen Gott gebunden sind. Infolgedessen kennt Platon 
die Reihe von Göttern, Dämonen und Seelen im Königreich des Hades, 
Seelen, die um den Gott tanzen und von den Sirenen bezaubert werden.362

Proklos erwähnt den Mythos des Odysseus abermals in Zusammenhang mit 
der Thematik der wandernden Seelen. So wie Odysseus vom Meer gelockt 
wird, aber den Weg zurück nach Hause findet, so steigen die Seelen in den 
göttlichen Bereich und genießen die Anwesenheit des Einen. Die Anwesen-
heit der Seelen im göttlichen Bereich und ihre Nähe zum Einen in ihr und zum 
Einen selbst wird mit der Wendung vom „Tanz der Seele“ ausgedrückt, der 
auch ein Zeichen ist für die Glückseligkeit (εὐδαιμονία) und Freude der Seele 
darüber, endlich in der Nähe des Einen zu sein.

Die Negation der Negation

Sobald wir sagen, dass das Eine jenseits alles Seienden steht, ist damit auch 
gemeint, dass wir durch die Erkenntnis nichts über es erfahren können.363 

Das Eine ist nichts Denkendes und Denkbares und doch der Ursprung des 
Denkens. Es ist überhaupt nichts, was wir denken oder auch nicht denken 
könnten. Alles, was wir versuchen, dem Einen zuzusprechen, gehört ihm nicht 
zu.364 Es ist ‚nur‘ das Eine und gehört nicht zum Seienden; es ist für sich. Da 
das Eine jenseits alles Seienden steht und wir nichts über es aussagen können, 
folgt daraus, dass das Eine nichts ist. Dies ist aber keine Negation des Einen. 
Das Eine ist deswegen nichts, weil es jenseits von allen möglichen seienden 

4.6.

362 In Crat. 88, 20–26: ἐν δὲ τῇ γενέσει ζώσας παραπλέειν αὐτὰς προσήκει κατὰ 
τὸν Ὁμηρικὸν Ὀδυσσέα, εἴπερ καὶ ἡ θάλασσα γενέσεως εἰκών, ἵνα μὴ θέλγωνται 
ὑπὸ τῆς γενέσεως˙ ἐν δὲ τῷ Ἅιδῃ γενομένας συνάπτεσθαι διὰ τῶν νοήσεων πρὸς 
τὸν θεὸν τοῦτον˙ ὥστε οἶδεν ὁ Πλάτων ἐν τῇ τοῦ ῞Αιδου βασιλείᾳ γένη θεῶν 
καὶ δαιμόνων καὶ ψυχῶν, αἳ περιχορεύουσι τὸν θεὸν ὑπὸ τῶν ἐκεῖ Σειρήνων 
θελγόμεναι. Meine Übersetzung.

363 Siehe W. Beierwaltes, 1975, S. 179–180: „Weil das Eine also alles nicht ist, was 
das Seiende ist und damit analog zum ἕτερον-Sein als das Nichts von Allem 
benannt werden kann, entzieht es sich der Sprache, sofern Sprache, wie Erkennen, 
immer auf ein seiendes (bestimmtes, umgrenztes) Etwas sich bezieht. Damit erfah-
ren das Erkennen und Sprache in der das Eine aus allem Seienden ausgrenzenden 
Tätigkeit selbst ihre absolute Grenze: dem Denken wird durch die Erfahrung, was 
das Eine ‚ist‘ oder vielmehr nicht ist, einsichtig, was es selbst ist und vermag.“

364 Proklos spricht über die Negation der Negation und über das Eine als Dinge, die 
unbeschreiblicher als das Schweigen und unerkennbarer als alle Wesen sind; siehe 
Theol. Plat. II 10; 11.

4.6. Die Negation der Negation

103

https://doi.org/10.5771/9783985720545-24 - am 14.01.2026, 04:15:57. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783985720545-24
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


Bestimmungen ist.365 Weder durch Negation noch durch Affirmation kann das 
Eine als etwas bestimmt werden,366 denn das Eine befindet sich auf der Ebene 
der Negation der Negation.367 Während die Affirmation eine Bejahung von 
etwas (Seiendem) ist und die Negation die Verneinung dieses Etwas, ist die 
Negation der Negation eine Aufhebung beider Prinzipien, wobei die doppelte 
Negation außerhalb und über allem Seienden steht:

Wenn nun auch die göttlichen Seelen und der viel gefeierte Intellekt 
selbst auf dem Wege verneinender Aussage vom Einen Kenntnis gewin-
nen, wieso soll man dann die Unfähigkeit unserer Seele aburteilen, wenn 
sie sich müht, seine Unbegreifbarkeit [sc. des Einen] durch Negation 
auszudrücken? Denn, wie er [Platon] selbst sagt, hat das erste Prinzip 
nichts Derartiges (Briefe 313a2), wovon wir normalerweise Kenntnis 
haben. So ist dies, wie er [Platon] selbst in den Briefen (313e) sagt, 
die Ursache aller Übel für die Seele, nämlich die Eigentümlichkeit des 
Ersten (Einen) dadurch zu suchen, dass man seine Erkenntnis dem bloß 
schlussfolgernden Denken anvertraut, während es notwendig wäre, das 
Eine in uns aufzuwecken, auf dass wir in die Lage kommen, in gewissem 
Maße in Übereinstimmung mit unserer Ebene, Ähnliches durch Ähnliches 
zu erkennen.368

365 Siehe W. Beierwaltes, 1979, S. 349: „Seine ὕπαρξις (Dasein) wird nicht negiert, es 
wird vielmehr durch die Negation von all dem befreit, was sie selbst nicht ist und so 
stellt sie sich als sie selbst heraus.“

366 Siehe C. Steel, „‚Negatio negationis‘. Proclus in the Final Lemma of the First 
Hypothesis of the Parmenides“, in: J. J. Cleary (Hrsg.), Traditions of Platonism. 
Essays in Honour of John Dillon, Aldershot-Brookfield 1999, S. 351–369; ders., 
„Beyond the Principle of Contradiction? Proclus’ ‚Parmenides‘ and the Origin 
of Negative Theology“, in: M. Pickavé (Hrsg.), Die Logik des Transzendentalen. 
Festschrift für Jan A. Aertsen zum 65. Geburtstag (= Miscellanea Mediaevalia, 
Bd. 30), Berlin/New York 2003, S. 581–600.

367 Vgl. W. Beierwaltes, 1979, S. 339–367. Siehe dazu J. Trouillard, 1972, S. 133–154.
368 In Parm. 1080, 24–1081, 5: ὅτε τοίνυν καὶ αἱ θεῖαι ψυχαὶ καὶ αὐτὸς ὁ πολυτίμητος 

νοῦς δι᾽ ἀποφάσεως γιγνώσκει τὸ ἕν, τί χρὴ καταγιγνώσκειν ἀδυναμίαν τῆς 
ἡμερέρας ψυχῆς ἀποφατικῶς αὐτοῦ τὸ ἀπερίληπτον ἐνδείκνυσθαι σπουδαζούσης; 
τοῦ γὰρ πρώτου, φησίν, οὐδέν ἐστι τοιοῦτον οἷον γιγνώσκειν εἰώθαμεν. τί μήν, ὡς 
αὐτὸς ἐν Ἐπιστολαῖς εἴρηκε, τοῦτό ἐστι τὸ πάντων αἴτιον τῇ ψυχῇ κακῶν, τὸ τὴν 
ἰδιότητα τοῦ πρώτου ζητεῖν καὶ λογισμῷ τὴν ἐκείνου γνῶσιν ἐπιτρέπειν, δέοντος 
ἀνεγείρειν τὸ ἐν ἡμῖν ἕν, ἵνα τῷ ὁμοίῳ τὸ ὅμοιον. Übersetzung von H. G. Zekl, 
2010, S. 521. Übersetzung leicht modifiziert.

4. Die denkende Seele auf dem Weg zum Einen im Parmenides-Kommentar

104

https://doi.org/10.5771/9783985720545-24 - am 14.01.2026, 04:15:57. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783985720545-24
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


Wir ‚wissen‘ (bloß ex negativo), dass das Eine selbst unerkennbar, unsagbar 
und unnennbar ist.369 Solange wir im Sein stehen, können wir keine Kenntnis 
vom überseienden Einen haben. Doch obwohl wir nichts über das Eine selbst 
erfahren können, denken wir trotzdem darüber nach, was es ist oder nicht ist. 
Wie aber ist das möglich? Der Grund dafür ist „das Eine in uns“. Das heißt, 
wir haben kein Wissen über das Nicht-Seiende und können es nicht haben, 
solange wir dem Sein verbunden bleiben. Aber das Denkvermögen in uns 
führt uns zur Spitze unseres intellektuellen Teils, und von da an blicken wir 
in den intelligiblen und überintelligiblen Bereich. Das Eine selbst ist jenseits 
des Denkens, aber ohne das Denken wiederum nicht zu erreichen. Freilich, es 
ist nicht möglich, mit dem Denken über das Undenkbare etwas Bestimmtes zu 
erfahren. Es gibt nur einen Weg, das Nicht-Seiende zu entdecken:

Wir wollen es (scil. das ‚Eins‘ der Ersten Ansetzung) also als ‚nicht 
seiend‘ nach dem in uns liegenden ähnlichen Begriff davon aussagen 
und denken – auch in uns findet sich eine Samenform zu jenem „nicht 
sein“ vor –, und wir wollen es uns nur als so weit aus dem, was da ist, 
herausgenommen aussagen, dass es uns nicht unversehens geschieht, wir 
werden ins Unbestimmte hinausgetragen und sehen das Nicht-Seiende nur 
noch in Einbildungsform, nicht im (Zustande der) Begeisterung vor uns. 
Das würde uns ja nicht nur vom Einen, sondern von wirklicher Erkenntnis 
überhaupt abbringen.370

Um das Eine als absolutes Nicht-Sein zu entdecken, gibt es nur eine Mög-
lichkeit: Das in uns verschüttete Eine aufzuwecken, mit ihm selbst uns zu 
vereinen (ἕνωσις) und als eine Einheit dem Einen selbst ähnlich zu werden. 
Denn das Ähnliche erkennt das Ähnliche.371 Es gibt aber zwei unterschiedli-
che Bedeutungen des Nicht-Seins: einerseits das Eine-selbst und andererseits 
das, was überhaupt nicht ist. Im ersten Fall gilt das Eine als Nicht-Sein, weil 
es jenseits alles Seienden steht, und im zweiten Fall gilt als Nicht-Sein das 

369 In Parm. 504, 21–25 (C. Steel): Ab omni ergo cognitione partibili et intelligentia 
le unum exaltatum est et ab omni contactu. Für den letzten Teil des Kommentars, 
der die lateinische Übersetzung von Wilhelm von Moerbekes beinhaltet, verwende 
ich zwei Ausgaben: C. Steel (Hrsg.), Procli in Platonis Parmenidem commentaria, 
Tomus III, Oxford 2009. Für die deutsche Übersetzung siehe R. Bartholomai, 1990.

370 In Parm. 1082, 6–12: ἓν γὰρ ὄν, ἀδύνατον αὐτὸ λέγειν οὐδέν. μὴ ὂν οὖν αὐτὸ 
φῶμεν καὶ νοῶμεν τῷ ἐν ἡμῖν ὁμοίῳ˙ καὶ γὰρ ἐν ἡμῖν ἔνι τι σπέρμα ἐκείνου τοῦ 
μὴ ὄντος˙ καὶ οὕτως ἐξῃρημένον αὐτὸ τῶν ὄντων λέγομεν μόνον, ἵνα μὴ πρὸς τὸ 
ἀόριστον ὑπενεχθέντες λάθωμεν καὶ φανταστικῶς τὸ μὴ ὄν, ἀλλ᾽ οὐκ ἐνθεαστικῶς 
προβάλλωμεν˙ Übersetzung von H. G. Zekl, 2010, S. 522.

371 Vgl. Aristoteles, De anima, I 2, 405b15; I 5, 409b26–27; III 3, 427b5; 
Met. B 4, 1000b5–6.

4.6. Die Negation der Negation

105

https://doi.org/10.5771/9783985720545-24 - am 14.01.2026, 04:15:57. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783985720545-24
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


Nichts, weil es das absolute Leere ist. Proklos verstärkt sein Argument zu den 
zwei Arten von Nicht-Sein mit Bezug auf Platons Dialog Politeia, wenn er 
schreibt:

Aber unerkennbare Nichtseiende sind nur das Eine-selbst und das, was 
überhaupt nicht ist. Das erste, weil es die Möglichkeit des Wissens alles 
Seienden überragt. – Das zweite, weil es abgeschnitten von allem ist, was 
überhaupt erkennbar sein kann. Deshalb hat Sokrates in der Politeia372 

‚das Nichtseiende‘ das genannt, was überhaupt nicht ist, und von ihm 
gesagt, es sei unerkennbar. (Von diesem unterschied er das Nichtsein 
des Gewordenen), welches der Meinung unterliegt und das unterhalb des 
vollkommen Seienden, das dem Wissen zugänglich ist, von ihm eingeord-
net wird. Andererseits nennt er auch das Gute ein Nichtseiendes, weil 
es über dem Seienden steht: über dem Sein, sagt er, und besser als alles 
Denkbare, ist es das Licht der Wahrheit, das das Denkbare in das Denken 
erst hineinbringt.373

Einerseits ist das Eine in uns die Spitze unseres Daseins, andererseits er-
scheint es der Seele als das absolute Nichts, durch das sie gequält wird: „Sie 
leidet unter der Schwierigkeit, es zu erfassen, und ist glücklich, nichts von 
ihm zu wissen, denn sie hat Furcht vor dem Hinaustreten in das Grenzlose und 
Unmeßbare.“374

Die Rettung und Zuflucht der Seele liegen im Aufstieg zum Einen in 
ihr. Einerseits ist der Aufstieg der Seele die Vollendung ihres Daseins, an-
dererseits bleibt natürlich die Frage bestehen, wie von der Vollendung des 
seelischen Daseins die Rede sein kann, wenn das Eine jenseits von allem Sei-
enden steht. Proklos’ Antwort lautet, dass die Seele die unsagbare Erfahrung 

372 Siehe Platon, Resp. V 477a.
373 In Parm. 503, 27–504, 6 (C. Steel): Sed incognita non entium le unum ipsum et 

nullatenus ens; hoc quidem ut melius omni entium cognition, hoc autem ut decidens 
ab eo quod qualitercumque esse cognoscibile. Sic autem et in Politia Socrates et 
le nullatenus ens dicebat non ens uelut opinabile, et quod post perfect ens, uelut 
quod scibile, et incognitum ipsum ponebat, et iterum le bonum non ens, tamquam 
supra ens, dicens ipsum ultra del esse, et ipsa essential et intelligentialibus melius 
quidem, et ueritatis lumen conducens intelligibilia ad intellectum. Übersetzung von 
R. Bartholomai, 1990, K 44, S. 45.

374 In Parm. 504, 9–11 (C. Steel): Et difficultatem patiens ad perceptionem ipsius, 
sui ipsius ignorantiam diligit timore egressionis ad indeterminatum et immensum. 
Übersetzung von R. Bartholomai, 1990, K 44, S. 45; dazu auch Plotin, Enn. VI 9, 3, 
4–7: ὅσῳ δ᾽ ἂν εἰς ἀνείδεον ἡ ψυχὴ ἴῃ, ἐξαδυνατοῦσα περιλαβεῖν τῷ μὴ ὁρίζεσθαι 
καὶ οἷον τυποῦσθαι ὑπὸ ποικίλου τοῦ τυποῦντος ἐξολισθάνει καὶ φοβεῖται, μὴ 
οὐδὲν ἔχῃ.

4. Die denkende Seele auf dem Weg zum Einen im Parmenides-Kommentar

106

https://doi.org/10.5771/9783985720545-24 - am 14.01.2026, 04:15:57. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783985720545-24
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


liebt, die ihr nach ihrem Aufstieg durch die Teilhabe am Einen zuteilwird.375 

Die Liebe zum Unsagbaren bedeutet aber nicht, dass wir irgendeine Art von 
Wissen über es besitzen.376 Wir erfahren nicht, was es ist, aber wir wissen, 
was das Aussagbare ist: „Das Aussagbare ist also entweder als Name oder als 
Beschreibung aussagbar, wobei der Name das erste ist, dem die Beschreibung 
ihrer Natur gemäß nachfolgt.“377 Und alles, was erkennbar ist, ist entweder 
Gegenstand der Vorstellung oder des Wissens.378 Deshalb besitzen wir auch 
drei Weisen des Erkennens: Sinneswahrnehmung (αἴσθησις), Vorstellungsver-
mögen (φαντασία) und wissenschaftliches Wissen (ἐπιστήμη). Hieraus folgt, 
dass das Undenkbare weder wissbar noch vorstellbar oder wahrnehmbar ist. 
Soweit ist klar, dass wir keine positive Erkenntnis des Einen erlangen kön-
nen.379 Es lässt sich anhand von Proklos’ Konzeption also feststellen, dass 
wir entweder immer abseits des Einen bleiben oder durch das Eine in uns 
dem Einen selbst gewissermaßen ähnlich werden. Da es nicht möglich ist, das 
Eine mittels des dialektischen Denkens zu denken, spricht Proklos über das 
göttliche Licht in uns als einer Spur des Absoluten:

Wenn wir uns ganz auf das Eine hinspannen, wird ein göttliches Licht 
in uns entzündet, durch welches wir – soweit es uns möglich ist – eine Er-
fahrung der Teilnahme an ihm, gemäß dem Göttlichsten in uns, machen. 
Das Göttlichste in uns ist aber das Eine, das Sokrates die Erleuchtung der 
Seele genannt hat, wie er ja auch die Wahrheit selbst Licht nannte. Dieses 

375 Siehe In Parm. 504, 16–20 (C. Steel): Impotens autem aliqualiter comprehendere 
ipsius incomprehensibile aut cognoscere le incognitum, diligit secundum sui ipsius 
processum illius participationis indicibilem perceptionem.

376 Siehe C. Steel, „‚Au-delà de tout nom‘. Parménide 142a3–4 dans l’interprétation 
de Proclus et de Denys“, in: B. Janssens/B. Roosen/P. Van Deun (Hrsgg.), Philo-
mathestatos: Studies in Greek and Byzantine Texts Presented to Jacques Noret for 
his Sixty-Fifth Birthday, Leuven 2004, S. 603–624.

377 In Parm. 505, 8–10 (C. Steel): Preterquam enim le dicibile aut sermone aut nomine 
dicibile est. Sed nomen quidem senius, sermo autem nature nominis secundus. 
Übersetzung von R. Bartholomai, 1990, K 46, S. 47.

378 Vgl. In Parm. 505, 19–21 (C. Steel): Iterum cognoscibile aut opinabile aut scibile. 
Omnis enim cognitio aut irrationalis est aut secundum rationem; et hec dupliciter: 
aut secundum causam aut sine causa.

379 Siehe W. Beierwaltes, 1975, S. 182: „Weil Wissen oder Erkennen ein ‚Sehen‘ ist, 
wird dieser Zustand des Nicht-Erkennens als μύειν bezeichnet oder als die gegen-
über ihrem mythologischen Ursprung längst domestizierte, mit Ruhe (Aufhebung 
jeder Intentionalität) identische μανία, oder als die die gewohnte und vorherrschen-
de Existenz und Denk-Form augenblickhaft überwindende ἔκστασις.“

4.6. Die Negation der Negation

107

https://doi.org/10.5771/9783985720545-24 - am 14.01.2026, 04:15:57. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783985720545-24
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


ist uns zu eigen, so daß man, soweit sich das schickt, sagen kann, dass 
Ähnliches durch Ähnliches erkannt wird.380

Es ist wichtig zu beachten, dass das Eine immer in uns anwesend ist. Es 
wird aber auf allen Ebenen der Erkenntnis unterschiedlich wahrgenommen, 
weil wir uns im Prozess des Erkennens befinden und das, was in sinnlich 
wahrnehmbarer Erkenntnis vermittels des Hin-und-her-Denkens erkannt wird, 
auf der Ebene des Wissens (ἐπιστήμη) unserer Wahrnehmung einheitlicher 
wird. Das heißt, die Seele wird durch Übung einheitlicher und somit den 
Ursachen in ihr ähnlicher. Dieser Prozess des seelischen Strebens dauert bis 
zum erfolgten Aufstieg zum Einen.

Die heimgekehrte Seele

Das Eine ist unbenennbar und unbestimmbar, nichtseiend und nicht nichtsei-
end; folglich sind auch keine Negationen für das Eine gültig. Das heißt, die 
Operatoren Negation und Affirmation haben keine Gültigkeit bei der wahrhaf-
tigen Erkenntnis des Einen, da das Eine über allen Erkenntnisformen steht. 
Deshalb sagt Proklos: „Die Negationen oder die ganze Dialektik führen uns 
nur bis zum Vorhof des Einen.“381 Das soll heißen, dass alles, was für das 
Streben nach dem Einen noch wichtig schien, auf der Ebene der Negation der 
Negation nichtig und aufgehoben ist. Die mit sich selbst vereinte Seele denkt 
weder dialektisch noch in anderer Form. Sie ist einheitlich und den Ursachen 
ähnlich. Sie schwankt nicht mehr zwischen Wissen und Nichtwissen. Sie 
vergisst alles, was sie zuvor erlernt hat, da sie nach Erlangung der Einheit zu 
denken nicht mehr nötig hat.

4.7.

380 In Parm. 505, 30–506, 8 (C. Steel): Ex multa attentione circa ipsum lumine in nobis 
accenso diuion, per quod possibili nobis modo illius fit perceptio secundum diui-
nissimum nobis ipso participantibus. Diuinissimum autem eorum que in nobis le 
unum, quod et Socrates uocabat ipsam illustrationem anime, sicut ipsum ueritatem 
lumen – particulare enim et ipsa lumen –, ut et hic simili simile sit cognoscibile, si 
fas est dicere; ut sensu sensibile, ut opinione opinabile, ut scientia scibile, sic uno 
unum et claritate luminis causam omnibus entibus, per quod omnia participant uno. 
Übersetzung von R. Bartholomai, 1990, K 48, S. 49.

381 In Parm. 520, 29–521, 1 (C. Steel): Ad ea quidem enim que uelut preianualia unius 
deducet utique nos que per abnegationes hec tota dialectica methodus. Übersetzung 
von R. Bartholomai, 1990, K 74, S. 75.

4. Die denkende Seele auf dem Weg zum Einen im Parmenides-Kommentar

108

https://doi.org/10.5771/9783985720545-24 - am 14.01.2026, 04:15:57. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783985720545-24
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


Der Verlauf des Seelenaufstiegs kann mit dem Schauen in einen Spiegel382 

verglichen werden. Die Seele sieht im Spiegel ihr Abbild (εἰκών) und denkt, 
dass sie selbst es ist. Der rationale Teil der Seele, also der denkende Teil, 
entscheidet sich für die seelische Selbsterkenntnis, die nichts anderes als 
die Erinnerung (ἀνάμνσις) an sich selbst ist. Der Denkprozess in der Seele 
bedeutet die Wiedervereinigung mit sich selbst und die Ankunft auf der göttli-
chen Ebene.383 Die Spiegelung der Seele kann in der folgenden Reihenfolge 
dargestellt werden: Auf der abbildhaften Seite des Spiegels befindet sich die 
sinnlich wahrnehmbare Ebene, auf die die Seele nach dem Absturz in den 
Körper gelangt; auf der anderen Seite steht die intelligible Ebene, und das 
Medium dazwischen ist der denkende, intellektuelle Bereich. Unter diesem 
Prozess ist Folgendes zu verstehen:

382 Ähnlich wie Platon spricht Proklos über die Bedeutung der Spiegelbilder als Ab-
bildungen der intellektuellen Ideen in der sinnlich wahrnehmbaren Ebene. Platon 
spricht darüber in Timaios 46a–c, und bei Proklos ist darüber In Parm. 839, 46–
848, 17 zu lesen. Siehe auch In Parm. 839, 16–17: Λεγέσθω μὲν οὖν καὶ ὅτι 
ταῖς εἰς τὸ κάτοπτρον ἐμφάσεσιν ἐοίκασιν αἱ τῶν νοερῶν εἰδῶν μεθέξεις. Der 
Spiegel ist nicht nur ein Symbol für die Abbildung der intellektuellen Ebene in-
nerhalb der sinnlichen. Er ist auch ein Symbol für die Abbildung der gesamten 
intellektuellen (νοερός) und intelligiblen (νοητός) Ebenen in der Seele. Siehe In 
Remp 289, 21–290, 27. Dazu auch C. Steel, „Proclus on the Mirror as a Metaphor 
of Participation“, in: D. De Smet/M. Sebti/G. De Callataÿ (Hrsgg.), Miroir et 
savoir: La transmission d’un thème platonicien des Alexandrins à la philosophie 
arabo-musulmane, Leuven 2008, S. 79–96, hier: S. 94–96.

383 Vgl. In Eucl. 141, 13–142, 2: καὶ γὰρ ψυχὴ τοῦτον τὸν τρόπον ἔξω ἑαυτῆς εἰς 
φαντασίαν βλέπουσα καὶ ἐσκιαγραφημένα σχήματα θεωμένη καὶ τὸ κάλλος αὐτῶν 
ἐκπλαγεῖσα καὶ τὴν τάξιν ἄγαται τοὺς ἑαυτῆς λόγους, ἀφ᾽ ὧν καὶ ταῦτα, καὶ 
ἀγασθεῖσα τὸ μὲν τούτων κάλλος ὡς ἐν εἰδώλοις φερόμενον ἀφίησι, ζητεῖ δὲ τὸ 
ἑαυτῆς, καὶ εἰς τὸ εἴσω παρελθεῖν ἐθέλει, καὶ τὸν κύκλον ἐκεῖ καὶ τὸ τρίγωνον 
ἰδεῖν, καὶ πάντα ἀμερῶς καὶ ἐν ἀλλήλοις πάντα, καὶ ἓν (?) γενέσθαι πρὸς τὰ 
ὁρώμενα, καὶ συμπτύξαι τὸ πλῆθος, καὶ τὰ ἐν τοῖς ἀγγείοις τῶν θεῶν καὶ ἀδύτοις 
κρύφια καὶ ἄρρητα σχήματα θεάσασθαι καὶ ἐκφῆναι τὴν ἀκαλλώπιστον τῶν θεῶν 
εὐμορφίαν καὶ κύκλον ἰδεῖν κέντρου παντὸς ἀμερέστερον καὶ τρίγωνον ἀδιάστατον 
καὶ τῶν ἄλλων ἓκαστον εἰς ἕνωσιν γνωστὸν ἀνῆκον.

4.7. Die heimgekehrte Seele

109

https://doi.org/10.5771/9783985720545-24 - am 14.01.2026, 04:15:57. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783985720545-24
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


 77 

dargestellt werden: Auf der abbildhaften Seite des Spiegels befindet sich die sinnlich 

wahrnehmbare Ebene, auf die die Seele nach dem Absturz in den Körper gelangt; auf der 

anderen Seite steht die intelligible Ebene, und das Medium dazwischen ist der denkende, 

intellektuelle Bereich. Unter diesem Prozess ist Folgendes zu verstehen: 

Die Seele hat sich mit sich selbst 
vereint. 

Sie hat zu denken nicht mehr nötig, 
denn sie befindet sich im noetischen 
(νοητόν), im jenseits des Denkens 
befindlichen Bereich. 

Der rationale Teil der Seele ist 
entscheidend für ihre Selbsterkenntnis. 

Der Prozess der Selbsterkenntnis ist ein 
langer Weg: von διάνοια bis νόησις. 

Die Seele erwacht im Körper und weiß 
nicht, wer sie ist. 

Auf dieser Ebene entspricht ihre 
Erkenntnis der Sinneswahrnehmung: 
αἴσθησις. 

 

Die Seele vollendet ihren Denkprozess, ruht sich aus und schaut nach ‚oben‘ in den 

intelligiblen Bereich. Der seelische Aufstieg vom intellektuellen zum intelligiblen Bereich ist 

als mystischer Zustand der Seele zu verstehen. Der Grund dafür ist, dass sie sich nicht mehr in 

einem Denkprozess befindet, sondern auf der Spitze ihres intellektuellen Teils steht. Sie schaut 

von da an den göttlichen Bereich und ähnelt sich im Schauen den Göttern an, wird also gleich 

den Göttern eine Einheit. Sie befindet sich auf der Vorstufe ihrer Einung mit dem Einen in ihr. 

 
καὶ εἰς τὸ εἴσω παρελθεῖν ἐθέλει, καὶ τὸν κύκλον ἐκεῖ καὶ τὸ τρίγωνον ἰδεῖν, καὶ πάντα ἀμερῶς καὶ ἐν ἀλλήλοις 
πάντα, καὶ ἓν (?) γενέσθαι πρὸς τὰ ὁρώμενα, καὶ συμπτύξαι τὸ πλῆθος, καὶ τὰ ἐν τοῖς ἀγγείοις τῶν θεῶν καὶ 
ἀδύτοις κρύφια καὶ ἄρρητα σχήματα θεάσασθαι καὶ ἐκφῆναι τὴν ἀκαλλώπιστον τῶν θεῶν εὐμορφίαν καὶ κύκλον 
ἰδεῖν κέντρου παντὸς ἀμερέστερον καὶ τρίγωνον ἀδιάστατον καὶ τῶν ἄλλων ἓκαστον εἰς ἕνωσιν γνωστὸν ἀνῆκον. 

Die Seele vollendet ihren Denkprozess, ruht sich aus und schaut nach ‚oben‘ 
in den intelligiblen Bereich. Der seelische Aufstieg vom intellektuellen zum 
intelligiblen Bereich ist als mystischer Zustand der Seele zu verstehen. Der 
Grund dafür ist, dass sie sich nicht mehr in einem Denkprozess befindet, 
sondern auf der Spitze ihres intellektuellen Teils steht. Sie schaut von da 
an den göttlichen Bereich und ähnelt sich im Schauen den Göttern an, wird 
also gleich den Göttern eine Einheit. Sie befindet sich auf der Vorstufe ihrer 
Einung mit dem Einen in ihr.

4. Die denkende Seele auf dem Weg zum Einen im Parmenides-Kommentar

110

https://doi.org/10.5771/9783985720545-24 - am 14.01.2026, 04:15:57. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783985720545-24
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


Die im göttlichen Bereich eingetroffene Seele gemäß der 
Theologia Platonica

Die Einführung zur Theologia Platonica des Proklos

Proklos setzt sich in der Theologia Platonica mit der göttlichen Ebene als Teil 
des teleologischen Systems auseinander. Er veranschaulicht diesen Bereich 
mit Platons gesamten Werken in Verbindung mit anderen Lehrmethoden384 

und spricht über die Dreiteilung seiner Abhandlung: Zuerst versucht er, sämt-
liche allgemeinen Konzepte in Bezug auf die Götter aus Platons Werken 
zu sammeln und zu untersuchen. Daraufhin stellt er alle göttlichen Stufen 
hierarchisch dar, indem er die Götter gemäß ihren Eigenschaften einstuft. Im 
letzten Teil geht er auf die einzelnen Götter ein – seien sie überkosmisch oder 
innerkosmisch –, die an verschiedenen Stellen in Platons Schriften erwähnt 
sind.385

5.

5.1.

384 Siehe die Aufsätze von A. Motte, „Discours théologique et prière d’invocation. 
Proclus héritier et interprète de Platon“, S. 91–109; C. Steel, „Le Parménide est-il 
le fondement de la Théologie platonicienne?“, S. 373–398; G. Van Riel, „Ontologie 
et théologie. Le Philèbe dans le troisième livre de la Théologie Platonicienne de 
Proclus“, S. 399–413; A. Sheppard, „Plato’s Phaedrus in the Theologia Platonica“, 
S. 415–425, in: A.‑Ph. Segonds/C. Steel (Hrsgg.), Proclus et la Théologie Plato-
nicienne, 2000. Siehe weiter H. D. Saffrey, „Accorder entre elles les traditions 
théologiques: une caractéristique du Néoplatonisme Athénien“, in: E. P. Bos/P. A. 
Meijer (Hrsgg.), On Proclus and his Influence in Medieval Philosophy, Leiden 
1992, S. 35–51; ders., „La Théologie platonicienne de Proclus, fruit de l’exégèse 
du Parménide“, in: Revue de Théologie et de Philosophie, Bd. 116, 1984, S. 1–
12; ders., „Fonction Divine de la δύναμις dans la Théologie Proclienne“, in: F. 
Romano/R. L. Cardullo (Hrsgg.), Dunamis nel Neoplatonismo. Atti del II Colloquio 
Internazionale del Centro di Ricerca sul Neoplatonismo, Florenz 1996, S. 107–120. 
Siehe dazu noch E. P. Butler, 2008, S. 131–143. Siehe J. Dillon, „Philosophy 
and Theology in Proclus. Some remarks on the ‚Philosophical‘ and ‚Theological‘ 
modes of exegesis in Proclus’ Platonic Commentaries“, in: F. X. Martin/J. A. Rich-
mond (Hrsgg.), From Augustine to Eriugena. Essays on Neoplatonism and Chris-
tianity in Honor of John O’Meara, Washington 1991, S. 66–76; ders., „Philosophy 
and Theology in Proclus“, in: K. Corrigan/J. D. Turner/P. Wakefield (Hrsgg.), Reli-
gion and Philosophy in the Platonic and Neoplatonic Traditions. From Antiquity to 
the Early Medieval Period, St. Augustin 2012, S. 99–106.

385 Vgl. Theol. Plat. I 2, 9, 8–19: ῾Ο μὲν οὖν λόγος ἔσται μοι τριχῇ τὴν πρώτην 
διῃρημένος˙ ἐν ἀρχῇ μὲν τὰ κοινὰ πάντα νοήματα περὶ θεῶν, ὅσα παραδίδωσιν 

111

https://doi.org/10.5771/9783985720545-24 - am 14.01.2026, 04:15:57. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783985720545-24
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


Im Hinblick auf unser Hauptanliegen, den Aufstieg der Seele zum ‚Einen in 
uns‘ zu durchleuchten, möchten wir diejenigen Textstellen aus der Theologia 
Platonica näher betrachten, die auf die göttlichen Spuren in der Seele deuten 
und auf diese Weise die Annäherung der Seele zum Einen in ihr erkunden.

Proklos’ Vorgehensweise in der Theologia Platonica basiert auf vier un-
terschiedlichen Methoden (τρόποι): symbolische Art (συμβολικῶς), bildhaf-
te Art (εἰκόνων), gottbegeisterte Art (ἐνθεαστικῶς) und dialektische Art 
(διαλεκτικῶς).386 Proklos behandelt alle vier Methoden innerhalb und außer-
halb von Platons Dialogen.387 Neben den Dialogen Platons verwendet er drei 
weitere Quellen: die Chaldäischen Orakel als gottbegeisterte Methode;388 

ὁ Πλάτων, συγκεφαλαιούμενος καὶ τάς τε δυνάμεις ἁπανταχοῦ καὶ τὰς ἀξίας τῶν 
ἀξιωμάτων ἐπισκοπῶν˙ ἐν δὲ μέσοις τὰς ὅλας τάξεις τῶν θεῶν διαριθμούμενος 
[δέ], καὶ τὰς ἰδιότητας αὐτῶν καὶ τὰς προὸδους κατὰ τὸν Πλατωνικὸν τρόπον 
ἀφοριζόμενος, καὶ πάντα ἐπανάγων εἰς τὰς τῶν θεολόγων ὑποθέσεις˙ ἐν δὲ τῇ 
τελευτῇ περὶ τῶν σποράδην ἐν τοῖς Πλατωνικοῖς συγγράμμασιν ὑμνημένων θεῶν 
εἴτε ὑπερκοσμίων εἴτε ἐγκοσμίων διαλεγόμενος, καὶ ἀναφέρων εἰς τὰ ὅλα γένη τῶν 
θείων διακόσμων τὴν περὶ αὐτῶν θεωρίαν.

386 Theol. Plat. I 4, 17, 15–24: μετὰ δὲ ταύτην τὴν παντελῆ τῆς πρωτίστης θεωρίας 
περίληψιν καὶ τοὺς τρόπους διαστησώμεθα καθ᾽ οὓς ὁ Πλάτων τὰ μυστικὰ περὶ 
τῶν θείων ἡμᾶς ἀναδιδάσκει νοήματα. Φαίνεται γὰρ οὐ τὸν αὐτὸν πανταχοῦ 
τρόπον μετιὼν τὴν περὶ τῶν θείων διδασκαλίαν, ἀλλ᾽ ὁτὲ μὲν ἐνθεαστικῶς ὁτὲ 
δὲ διαλεκτικῶς ἀνελίττων τὴν περὶ αὐτῶν ἀλήθειαν, καὶ ποτὲ μὲν συμβολικῶς 
ἐξαγγέλλων τὰς ἀρρήτους αὐτῶν ἰδιότητας, ποτὲ δὲ ἀπὸ τῶν εἰκόνων ἐπ᾽ αὐτοὺς 
ἀνατρέχων καὶ τὰς πρωτουργοὺς ἐν αὐτοῖς αἰτίας τῶν ὅλων ἀνευρίσκων. Dazu 
H. D. Saffrey/L. G. Westerink, Theol. Plat. I 4, Anm. 2, S. 136. Siehe die Aufsätze 
von S. Gersh, „Proclus’ Theological Methods. The Programme of Theol. Plat. I 4“, 
S. 15–27; J. Pépin, „Les modes de l’enseignement théologique dans la Théologie 
Platonicienne“, S. 1–15; D. P. Taormina, „Procédures de l’évidence dans la Théolo-
gie Platonicienne“, S. 29–47, in: A.‑Ph. Segonds/C. Steel (Hrsgg.), Proclus et la 
Théologie Platonicienne, 2000; J. Opsomer, „Proclus and the Authority of Plato“, 
in: H. Tarrant/D. A. Layne/D. Baltzly/F. Renaud (Hrsgg.), Brill’s Companion to the 
Reception of Plato in Antiquity, Boston 2018, S. 498–515, hier: S. 506.

387 Siehe Theol. Plat. I 4; und dazu S. Gersh, „Proclus’ Theological Methods. The 
Programme of Theol. Plat. I 4“, in: A.‑Ph. Segonds/C. Steel (Hrsgg.), Proclus et la 
Théologie Platonicienne, Paris 2000, hier: S. 16: „The four modes of theology are 
associated with particular Platonic texts in which they represent the predominant 
or at least a prominent manner of exposition: the entheastic with the Phaedrus, 
the dialectical with the Sophist and Parmenides, the symbolic with the Gorgias, 
Symposium, and Protagoras, and the iconic with the Timaeus and Politicus.“

388 Siehe L. Brisson, „La place des Oracles Chaldaïques dans la Théologie Platonici-
enne“, in: A.‑Ph. Segonds/C. Steel (Hrsgg.), Proclus et la Théologie Platonicienne, 
2000, S. 109–163.

5. Die im göttlichen Bereich eingetroffene Seele gemäß der Theologia Platonica

112

https://doi.org/10.5771/9783985720545-24 - am 14.01.2026, 04:15:57. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783985720545-24
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


als Quelle für die symbolische Art der Vorgehensweise389 kann die orphische 
Poesie gelten; die bildhafte Methode speist sich aus pythagoreischen390 Ab-
handlungen – und zur dialektischen Methode gehören Platons Dialoge 
selbst.391 Die unterschiedlichen Methoden dienen dazu, zu zeigen, wie die 
Seele in den göttlichen Bereich gelangt. Die Seele befindet sich auf dieser 
Ebene nun im Vorhof dieser Einung mit dem Einen in ihr.

Die Harmonisierung der unterschiedlichen Lehren ist die Vorgehensweise, 
durch die Proklos die Rückkehr der Seele zum göttlichen Bereich veranschau-
licht. Wie wir im vorigen Kapitel gesehen haben, gelangt die Seele durch 
einen hierarchischen Aufstieg des Denkens dorthin, nämlich von der mei-
nungshaften Art des Denkens zum diskursiven Denken und vom diskursiven 
zum reinen Denken selbst; von da an denkt die Seele nicht mehr, sondern 
schaut in den göttlichen Bereich.

Hyparxis der Seele

Wie wir bereits in Kapitel 2 zu den Chaldäischen Orakeln gezeigt haben, 
meint die ‚Hyparxis der Seele‘ (ὕπαρξις τῆς ψυχῆς) eine Art von Überbrü-
ckung von der intellektuellen zur intelligiblen Ebene. Wir setzen uns abermals 
mit dem Ausdruck auseinander, weil Proklos im ersten Buch der Theologia 
Platonica davon spricht, dass die Seele mit der Hyparxis in ihr Gott ähnlich 
wird. Er diskutiert den Ausdruck „Hyparxis der Seele“, also das reine Wesen 
der Seele.392 Die Hyparxis der Seele ist mit dem chaldäischen Ausdruck „die 

5.2.

389 Siehe A. Sheppard, Studies on the 5th and 6th Essays of Proclus’ Commentary 
on the Republic, Göttingen 1980; D. Kurdybaylo, „On symbolon and synthema 
in the Platonic Theology of Proclus“, in: ΣΧΟΛΗ, Vol. 13.2, 2019, S. 464–485; 
J. Trouillard, „Le symbolisme chez Proclus“, in: Dialogues d’histoire ancienne, 
Vol. 7, 1981, S. 297–308.

390 Siehe D. J. O’Meara, Phythagoras revived. Mathematics and Philosophy in Late 
Antiquity, Oxford 1989, S. 148–149; ders., „La science métaphysique (ou théologie) 
de Proclus comme exercice spirituel“, in: A.‑Ph. Segonds/C. Steel (Hrsgg.), Proclus 
et la Théologie Platonicienne, 2000, S. 279–291. Dazu noch C. Steel, „Proclus on 
Divine Figures. An Essay on Pythagorean-Platonic theology“, in: M. Bonazzi/C. 
Lévy/C. Steel (Hrsgg.), A Platonic Pythagoras. Platonism and Pythagoreanism in 
the Imperial Age, Turnhout 2007, S. 216–242.

391 Siehe S. Gersh, „Proclus’ Theological Methods. The Programme of Theol. Plat. 
I 4“, in: A.‑Ph. Segonds/C. Steel (Hrsgg.), Proclus et la Théologie Platonicienne, 
2000, S. 16. Dazu noch J. Halfwassen, 2006, S. 363–385, hier: S. 364.

392 Siehe Theol. Plat. I 3, 12, 18–22: Οἱ δὲ τὰ μὲν σώματα πάντα τῶν ἀσωμάτων 
ἐξάψαντες, τὴν <δὲ> πρωτίστην ὕπαρξιν ἐν ψυχῇ καὶ ταῖς ψυχικαῖς δυνάμεσιν 

5.2. Hyparxis der Seele

113

https://doi.org/10.5771/9783985720545-24 - am 14.01.2026, 04:15:57. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783985720545-24
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


Blüte des Intellekts“ (ἄνθος νοῦ) vergleichbar.393 So wie die Blüte des Intel-
lekts drückt auch die Hyparxis der Seele die Spitze des intellektuellen Teils 
in der Seele aus. Das heißt, die Seele gelangt durch den Erkenntnisprozess 
zur Spitze ihres intellektuellen Teils, und von da an verbindet sie sich mit 
der Spitze des ersten Gliedes der intelligiblen Trias.394 Das erste Glied der 
intelligiblen Trias ist das Sein (ὄν), aber die Spitze des Seins ist das reine 
Wesen oder bloßes Sein: Hyparxis.395 Das heißt, die Seele – bis zur Spitze 
des ersten Gliedes der intelligiblen Trias aufgestiegen – verbindet sich mit 
der Hyparxis und berührt (συνάπτεσθαι) die Henaden, die Einheiten alles 
Seienden, die zugleich die Vorstufen des verborgenen Einen sind:

Aus diesem Grund, so glaube ich, besitzt auch gerade das Intellektuelle in 
der Seele die Fähigkeit, die intellektuellen Ideen und die in ihnen liegende 
Differenzierung zu erfassen, die Spitze des ‚Intellekts‘ hingegen und ihre 
sogenannte ‚Blüte‘ (Orac. Chald. Fr. 1, 1; 49, 2; des Places/Segonds), 
d. h. die reine Existenz [Hyparxis] verbindet sich mit den Henaden alles 
Seienden und durch diese mit der verborgenen Einheit aller göttlichen 
Henaden selbst.396

ὁριζόμενοι, θεοὺς μέν, οἶμαι, καλοῦσι τῶν ψυχῶν τὰς ἀρίστας, τὴν δὲ μέχρι τούτων 
ἀνιοῦσαν καὶ ταύτας γινώσκουσαν ἐπιστήμην θεολογίαν ἐπονομάζουσιν. Dazu 
noch Theol. Plat. I 3, 15, 15–18: Λείπεται οὖν, εἴπερ ἐστὶ καὶ ὁπωσοῦν τὸ θεῖον 
γνωστόν, τῇ τῆς ψυχῆς ὑπάρξει καταληπτὸν ὑπάρχειν καὶ διὰ ταύτης γνωρίζεσθαι 
καθ᾽ ὅσον δυνατόν. Τῷ γὰρ ὁμοίῳ πανταχοῦ φαμὲν τὰ ὅμοια γινώσκεσθαι·Siehe 
dazu In Alc. 247, 7–248, 4; C. Steel, „ΥΠΑΡΞΙΣ chez Proclus“, in: F. Roma-
no/D. P. Taormina (Hrsgg.), 1994, S. 79–100.

393 Vgl. In Crat. 66, 11–13: τῷ γὰρ ἄνθει τοῦ νοῦ καὶ τῇ ὑπάρξει τῆς οὐσίας ἡμῶν 
αὐτοῖς συνάπτεσθαι πεφύκαμεν, καὶ τῆς ἀγνώστου φύσεως αὐτῶν αἴσθησιν δι᾽ 
ἐκείνων λαμβάνομεν. Und In Alc. 248, 3–4. ὡς ἂν εἰς τὸ ἄνθος τοῦ νοῦ καὶ τὴν 
ὕπαρξιν ἡμῶν ἀνιόντες καταντήσωμεν. Siehe C. Guérard, 1987, S. 340–342; dazu 
noch Kap. 2.4.2.

394 Vgl. des Places, Exc. Chald. IV, S. 210, 12–13: ἀλλ᾽ εἰ ἐν τῷ ἄνθει τοῦ ἐν ἡμῖν νοῦ 
τὸ νοητὸν τοῦτο νοοῦμεν, ἐπ᾽ ἄκρῳ τῆς πρώτης νοητῆς τριάδος ἱδρυνθέν.

395 Für die Bedeutung der intelligiblen Trias: ὄν – ξωή – νοῦς und die darauffolgende: 
ὕπαρξις – δύναμις – νοῦς siehe In Tim. I 17, 23–30. Dazu auch E. R. Dodds, 1963, 
S. 252–254; P. Hadot, 1968, S. 263.

396 Theol. Plat. I 3, 15, 1–6: Ὅθεν οἶμαι καὶ τῆς ψυχῆς τὸ μὲν νοερὸν ἰδίωμα 
καταληπτικὸν ὑπάρχειν τῶν νοερῶν εἰδῶν καὶ τῆς ἐν αὐτοῖς διαφορᾶς, τὴν δὲ 
ἀκρότητα τοῦ νοῦ καί, ὥς φασι, τὸ ἄνθος καὶ τὴν ὕπαρξιν συνάπτεσθαι πρὸς 
τὰς ἑνάδας τῶν ὄντων καὶ διὰ τούτων πρὸς αὐτὴν τὴν πασῶν τῶν θείων ἑνάδων 
ἀπόκρυφον ἕνωσιν. Übersetzung von H. Dörrie/M. Baltes/C. Pietsch, Der Plato-
nismus in der Antike, Bd. 7.1, Die philosophische Lehre des Platonismus: Theo-
logia Platonica, Stuttgart/Bad Cannstatt 2008, S. 179. Übersetzung leicht modifi-
ziert. Vgl. Theol. Plat. I 26, 114, 5–13: Καὶ πρῶτον αὐτὸ τοῦτο ὃ λέγεται, τὸ 

5. Die im göttlichen Bereich eingetroffene Seele gemäß der Theologia Platonica

114

https://doi.org/10.5771/9783985720545-24 - am 14.01.2026, 04:15:57. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783985720545-24
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


An dieser Stelle sind zwei intellektuelle Teile der Seele voneinander zu 
unterscheiden: einerseits der Intellekt der Seele und andererseits die Spitze 
ihres Intellekts. Während der Intellekt, also der denkende Teil der Seele, die 
intellektuellen Ideen und die dazwischenliegenden Differenzen erfasst, führt 
die Spitze des intellektuellen Teils der Seele mit der Blüte des Intellekts 
und der Hyparxis der Seele in den göttlichen Bereich.397 Die Seele wird auf 

θεῖον, πρὸς τί βλέποντές φαμεν; Οὐκοῦν ἐκ τῶν προειρημένων δῆλον ὅτι θεὸς 
μὲν πᾶς κατ᾽ αὐτὴν ἄκραν ὑφέστηκεν τὴν ἕνωσιν τῶν ὄντων ἑνάδες γὰρ ἡμῖν 
ἐφάνησαν ἀπὸ τῶν σωμάτων ἀνιοῦσιν οἱ θεοί, ἑνάδες ὑπερούσιοι, γεννητικαὶ τῶν 
οὐσιῶν καὶ τελειωτικαὶ καὶ μετρητικαὶ καὶ πάσας οὐσίας τὰς πρωτίστας εἰς ἑαυτὰς 
ἀναδησάμεναι. Τὸ δὲ θεῖον οὐκ αὐτὸ μόνον ἐστὶν ἡ ὕπαρξις καὶ τὸ ἓν τὸ ἐν ἑκάστῃ 
τάξει τοῦ ὄντος, ἀλλ᾽ ὁμοῦ τὸ μετέχον καὶ τὸ μετεχόμενον.

397 Siehe Kap. 2.4.2. Außerdem C. Guérard, 1987, S. 335–349, hier: S. 340–342. Er 
kommentiert in seinem Artikel die Stelle aus der Theologia Platonica und interpre-
tiert die Ausdrücke „Spitze des Intellekts“, „Blüte“ und „Hyparxis“ hierarchisch. 
„Die Spitze des Intellekts“ versteht Guérard als „Blüte des Intellekts“, womit die 
Seele im intelligiblen Bereich bis zur Einheit des intelligiblen Seins blicke. Die 
„Blüte“ bezeichnet er als „die Blüte der Seele“, die zugleich „das Eine in der Seele“ 
und mit der „Hyparxis“ das sei, was die Spitze des Intellekts berühre. Es wäre viel-
leicht mehr im proklischen Sinne gedacht, wenn wir alle drei Ausdrücke nicht als 
Hierarchie, sondern synonym verstehen. Denn Proklos nutzt alle drei Ausdrücke, 
um eine Verbindung zwischen der Spitze des intelligiblen Teils in der Seele und 
der Spitze des ersten Gliedes der intelligiblen Trias, der Hyparxis, darzustellen. 
Vgl. C. Guérard, „L’hyparxis de l’âme et la fleur de l’intellect dans la mystagogie 
de Proclus“, in: J. Pépin/H. D. Saffrey (Hrsgg.), Proclus. Lecteur et interprète des 
anciens. Actes du Colloque International du CNRS Paris (2–4 octobre 1985), Paris 
1987, S. 335–349, hier: S. 340–342.
Wenden wir uns denjenigen Textstellen aus Proklos’ Werken zu, in denen alle 
drei Ausdrücke besprochen werden: Für den Ausdruck „die Spitze der Seele“ kann 
eine Stelle aus dem Timaios-Kommentar herangezogen werden: In Tim. II 203, 
30–204, 2: ἡ μὲν δὴ πρώτη μοῖρα τὸ νοερώτατόν ἐστι καὶ ἀκρότατον τῆς ψυχῆς, 
αὐτῷ τῷ ἑνὶ συνάπτουσα καὶ τῇ ὑπάρξει τῆς ὅλης οὐσίας. Für die Ausdrücke „die 
Blüte des Intellekts“ und „Hyparxis der Seele“ siehe hier die Anm. 392. Die Seele, 
zur Spitze der intelligiblen Trias aufgestiegen, gelangt in den intelligiblen Bereich, 
und von dort berührt sie die Götter bzw. Henaden. Siehe dazu J. M. Rist, 1964, 
S. 218 und H. Dörrie/M. Baltes/C. Pietsch, Bd. 7.1, 2008, S. 542, Anm. 52. Ferner 
C. Steel, „ΥΠΑΡΞΙΣ chez Proclus“, in: F. Romano/D. P. Taormina (Hrsgg.), 1994, 
S. 97–100. Steel stimmt mit Guérard darin überein, dass „die Blüte des Intellekts“ 
sich auf das erste Glied der intelligiblen Trias, den intelligiblen Vater, bezieht, 
während „das Eine der Seele“ = „die Blüte der Seele“ das Eine selbst bzw. die Hen-
aden berührt. Im Unterschied zu Guérard argumentiert Steel für die Gleichsetzung 
von „dem Einen der Seele“ und „der Hyparxis der Seele“. Steels Argumentation 
kann folgendermaßen dargestellt werden: „das Eine der Seele“ = „die Hyparxis 
der Seele“   Angleichung an das Eine selbst bzw. die Henaden; „die Blüte des 
Intellekts“ = berührt das erste Glied der intelligiblen Trias = den intelligiblen Vater.

5.2. Hyparxis der Seele

115

https://doi.org/10.5771/9783985720545-24 - am 14.01.2026, 04:15:57. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783985720545-24
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


diesem Weg zwar nicht Gott selbst, aber etwas Ganzes, Geeintes und somit 
Gott Ähnliches (ὁμοίωσις θεῷ).398 Sie ist aber noch nicht mit dem Einen in ihr 
vereint. Dafür ist wichtig, dass die Seele auf die Spitze ihres Wesens all die 
unterschiedlichen Kräfte in ihr vereint. Proklos beschreibt die Einung in der 
Seele mit dem chaldäischen Ausdruck: „die Blüte der Seele“. Die Seele als 
eine Einheit schaut nun im verborgenen Einen.

Liebe, Wahrheit und Glaube

Neben der Hyparxis der Seele als Wegführerin der Seele zum göttlichen 
Bereich ist es wichtig, einen weiteren triadischen Werdegang zu erläutern, 
durch den die Seele von der intellektuellen hin zur intelligiblen Ebene gelangt. 
Es sind die drei Tugenden: Liebe (ἔρως), Wahrheit (ἀλήθεια) und Glaube 
(πίστις),399 die die Seele bis zum Einen begleiten. Die Wichtigkeit der Trias 
ist laut Proklos sowohl bei Platon als auch in den chaldäischen Schriften 
erläutert. Darüber schreibt Proklos in seinem Kommentar zu Platons Timaios:

Er [der Betende] sollte die richtige Reihenfolge seiner Handlungen gegen-
über den Göttern bewahren und sich Tugenden vor Augen halten, die 
ihn von dem Bereich des Werdens reinigen und ihn veranlassen aufzustei-
gen, sowie das Vertrauen, die Wahrheit und die Liebe, diese berühmte 
Triade.400

In der Theologia Platonica weist Proklos nicht nur auf die Chaldäischen 
Orakel als Quelle der überintellektuellen Trias hin, sondern er erwähnt auch 

5.3.

398 Siehe R. M. van den Berg, „‚Becoming Like God‘ According to Proclus’ Interpre-
tations of the Timaeus, the Eleusinian Mysteries, and the Chaldaean Oracles“, 
in: R. W. Sharples/A. Sheppard (Hrsgg.), Ancient Approaches to Plato’s Timaeus, 
London 2003, S. 189–202; D. Baltzly, „The Virtues and ‚Becoming like God‘“, in: 
Oxford Studies in Ancient Philosophy, Vol. 26, 2004, S. 279–321.

399 Siehe P. Hoffmann, „La triade chaldaïque ἔρως, ἀλήθεια, πίστις: De Proclus à 
Simplicius“, in: A.‑Ph. Segonds/C. Steel (Hrsgg.), Proclus et la Théologie Pla-
tonicienne, 2000, S. 459–489. Manchmal ist auch von vier Tugenden die Rede. 
Vgl. P. Hoffmann, „Erôs, Alètheia, Pistis … et Elpis: Tétrade chaldaïque, triade 
néoplatonicienne (OC 46 Des Places, 26 Kroll)“, in: H. Seng/M. Tardieu (Hrsgg.), 
Die Chaldaeischen Orakel: Kontext – Interpretation – Rezeption, Heidelberg 2010, 
S. 255–324; F. W. Cremer, 1969, S. 139–143.

400 In Tim. I 212, 19–22: καὶ τὴν τάξιν τῶν θείων ἔργων ἀσάλευτον φυλάττειν ἀρετάς 
τε ἀπὸ τῆς γενέσεως καθαρτικὰς καὶ ἀναγωγοὺς προβεβλῆσθαι καὶ πίστιν καὶ 
ἀλήθειαν καὶ ἔρωτα, ταύτην ἐκείνην τὴν τριάδα. Meine Übersetzung.

5. Die im göttlichen Bereich eingetroffene Seele gemäß der Theologia Platonica

116

https://doi.org/10.5771/9783985720545-24 - am 14.01.2026, 04:15:57. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783985720545-24
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


Platons Nomoi.401 Obwohl Proklos die Nomoi als Quelle für die Trias ausgibt, 
ist er mit der platonischen Auffassung der Reihenfolge nicht einverstanden. 
Denn den Glauben versteht Proklos anders als Platon. Platon spricht über 
den Glauben als niedere Erkenntnisstufe.402 Dagegen stellt ihn Proklos als 
das höchste Prinzip des überintellektuellen Bereichs dar und vergleicht ihn 
mit dem ersten Teletarch, dem Herrscher der drei Welten in der chaldäischen 
Kosmologie.403 Der Glaube als höchstes Glied der überintellektuellen Trias 
wird von Proklos wie folgt beschrieben:

Was ist die Ursache dieser unsagbaren Einweihung, wenn nicht der Glau-
be? Nicht durch Denken und auch nicht durch Urteil geschieht schließlich 
die Einweihung, sondern durch das einende, jegliche erkennende Kraft 
übersteigende Schweigen, das uns der Glaube schenkt, indem er nicht nur 
die Allseelen, sondern auch unsere eigenen in die unaussprechlichen und 
unerkennbaren Arten der Götter einordnet.404

Der erste Teletarch, der Herrscher der intelligiblen Welt, wird in den Chaldäi-
schen Orakeln als „Führer der Flügel vom Feuer“ genannt. Er ist die Quelle 
allen Lichts wie auch der Herrscher über das Licht der Sonne.405 Der Glaube 
gehört für Proklos daher zum überintellektuellen Bereich, der in den Chaldäi-
schen Orakeln als Kraft der Theurgie (Θεουργικὴ δύναμις) zu denken ist. 
Wenn Proklos über den Glauben in der Seele spricht, dann sind damit ihre 

401 Theol. Plat. I 25, 112, 3–9: καὶ οὐχ ὑπ᾽ ἐκείνων μόνον, ἀλλ᾽ εἰ δεῖ τὰ δοκοῦντα 
λέγειν, καὶ ὑπὸ τοῦ Πλάτωνος ἐν Νόμοις ἡ τῆς πίστεως ταύτης πρός τε τὴν 
ἀλήθειαν καὶ τὸν ἔρωτα συγγένεια κεκήρυκται. Vgl. Platon, Nomoi V 730c: 
Ἀλήθεια δὴ πάντων μὲν ἀγαθῶν θεοῖς ἡγεῖται, πάντων δὲ ἀνθρώποις. Platon stellt 
die Wahrheit allen anderen Tugenden voran. Siehe dazu A. Sheppard, „Proclus’ 
Attitude to Theurgy“, in: Classical Quarterly, Vol. 32, 1982, S. 211–224, hier 
S. 219.

402 Platon, Resp. VI 511e; vgl. dazu Tim. 29c3; 37b8.
403 Vgl. R. Majercik, 1989, S. 11. Die Teletarchen werden von Majercik auch mit 

den Tugenden der überintelligiblen Triade verglichen: „The Teletarchs are also 
associated with the Chaldean virtues of Faith (πίστις), Truth (ἀλήθεια), and Love 
(ἔρως), which function as faculties of the tree rulers: Faith is connected with the 
Material Teletarch; Truth with the Ethereal Teletarch; Love with the Empyrean 
Teletarch.“

404 Theol. Plat. IV 9, 31, 11–16: Τί δὲ τὸ τῆς μυήσεως ταύτης αἴτιον τῆς ἀρρήτου πλὴν 
τῆς πίστεως; Οὐ γὰρ διὰ νοήσεως οὐδὲ διὰ κρίσεως ὅλως ἡ μύησις, ἀλλὰ διὰ τῆς 
ἑνιαίας καὶ πάσης γνωστικῆς ἐνεργείας κρείττονος σιγῆς, ἣν ἡ πίστις ἐνδίδωσιν, ἐν 
τῷ ἀρρήτῳ καὶ ἀγνώστῳ <γένει> τῶν θεῶν ἱδρύουσα τάς τε ὅλας ψυχὰς καὶ τὰς 
ἡμετέρας. Meine Übersetzung.

405 Vgl. H. Lewy, 1978, S. 149.

5.3. Liebe, Wahrheit und Glaube

117

https://doi.org/10.5771/9783985720545-24 - am 14.01.2026, 04:15:57. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783985720545-24
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


Kraft und ihr Vereinigungsvermögen mit dem Einen gemeint.406 Der Glaube 
in uns ist etwas Mystisches, weil er mit dem göttlichen Denken verbunden 
ist.407 Die besonderen Merkmale auf dieser Ebene der Seele sind das Schwei-
gen und die geschlossenen Augen. Proklos drückt mit dieser symbolischen 
Bedeutung die Überwindung aller Schwierigkeiten beim Aufstieg der Seele 
zum Einen aus. Insofern sind die geschlossenen Augen, Schweigen und Glau-
be als Synonyme für die Beschreibung des überintellektuellen Zustands der 
Seele zu verstehen. Die Aufgabe des Glaubens ist die Überführung der Seele 
von der intelligiblen Ebene hin bis zum Einen – wie Proklos es im Alkibia-
des-Kommentar beschreibt: „(Der Glaube) gründet und siedelt alles im Guten 
an.“408 Der Glaube in Verbindung mit der Wahrheit und der Liebe bringt die 
Seele zu einem besseren Ort – zu jenem besseren Ort, welchen Proklos auch 
als mystischen Hafen bezeichnet.409

Die Wahrheit wird als mittlere Tugend zwischen dem Glauben und der 
Liebe gedacht. Während der Glaube als ein Überführen der Seele zum Guten 
dargestellt wird, lässt die Wahrheit die Erkenntnis in allem Seienden erschei-
nen.410 Die Wahrheit als eine Erscheinung der Erkenntnis im Seienden ist 
sowohl bei Platon als auch in den Chaldäischen Orakeln und bei Proklos 
gleichermaßen wichtig. Platon schreibt darüber in der Politeia:

Im Sichtbaren [sind] das Licht und die Sonne, von der [die Idee des 
Guten] dieses abhängt, erzeugend, im Erkennbaren aber sie [die Idee des 
Guten] allein als Herrscherin Wahrheit und Vernunft hervorbringend und 
daß also diese sehen muß, wer vernünftig handeln will, es sei nun in 
eigenen oder in öffentlichen Angelegenheiten.411

406 Vgl. Theol. Plat. I 25, 112, 1–3: Καὶ διὰ τοῦτο δήπου καὶ ἡ πρὸς αὐτὸ συναφὴ 
καὶ ἕνωσις ὑπὸ τῶν θεολόγων πίστις ἀποκαλεῖται· sowie In Parm. 502, 24–29 (C. 
Steel): Aut non tale est hoc le credere quale in sensibilibus in aliis dicebamus, sed 
quale et theologi aiunt, quod mansiue et intransuertibiliter primorum fide seruatum 
aiunt et ueritate et amore, et le quale colligans nos et uniens ad unum. Credendum 
igitur talibus sermonibus, mansiuis ipsis utentem et incessibiliter, sed non opinabili-
ter et dubie ipsis attingentem.

407 Theol. Plat. I 25, 110, 10: ἀλλ᾽ ἐπιδόντας ἑαυτοὺς τῷ θείῳ φωτὶ.
408 In Alc. 51, 16–52, 1: ἡ μὲν ἑδράζουσα τὰ πάντα καὶ ἐνιδρύουσα τῷ ἀγαθῷ. Über-

setzung von W. Beierwaltes, 1979, S. 322. Vgl. C. Tornau, „Der Eros und das Gute 
bei Plotin und Proklos“, in: M. Perkams/R. M. Piccione (Hrsgg.), Proklos. Metho-
de, Seelenlehre, Metaphysik, Leiden 2006, S. 201–229, hier: S. 226, Anm. 116.

409 „Mystischer Hafen“ oder „mystisches Schweigen“ werden von Proklos synonym 
gebraucht. Siehe dazu Theol. Plat. IV 9, 29, Anm. 1.

410 Siehe In Alc. 52, 1: ἡ δὲ ἐκφαίνουσα τὴν ἐν τοῖς οὖσιν ἅπασι γνῶσιν.
411 Platon, Resp. VII 517c: ἔν τε ὁρατῷ φῶς καὶ τὸν τούτου κύριον τεκοῦσα, ἔν τε 

νοητῷ αὐτὴ κυρία ἀλήθειαν καὶ νοῦν παρασχομένη, καὶ ὅτι δεῖ ταύτην ἰδεῖν τὸν 

5. Die im göttlichen Bereich eingetroffene Seele gemäß der Theologia Platonica

118

https://doi.org/10.5771/9783985720545-24 - am 14.01.2026, 04:15:57. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783985720545-24
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


Proklos versteht die Bedeutung der Wahrheit wie folgt: „So wie derjenige, der 
das gesamte innerkosmische Licht aus sich selbst heraus lenkt, Helios heißt, 
so heißt auch derjenige, der die Wahrheit aus sich heraus lenkt, Apollo.“412 

Helios ist der Gott des Lichts und als Ursprung des Lichts ist er mit dem Gu-
ten zu vergleichen.413 Die Wahrheit als Licht des Guten ist ein Weggefährte 
alles Seienden auf dem Weg zum Guten selbst. Ohne das Licht der Sonne ist 
die Sonne selbst nicht zu sehen.414 Sowohl das Licht als auch die Wahrheit 
haben die Funktion des Offenbarens und des Wegbegleiters zur Sonne und 
zum Guten. Die Wahrheit führt die Seele zur Weisheit (σοφία), die eine erste 
überseiende Form der Wahrheit ist.

Die dritte Tugend ist die Liebe. Die Liebe sowie die ersten zwei genannten 
Tugenden haben die Aufgabe, alles Seiende zum überintellektuellen Bereich 
hinzuführen:

Die Seelen, die das Leben der Liebe gewählt haben, vom Gott, der 
der ‚Wächter der schönen Jugend‘ ist, zur Sorge um die edlen Naturen 
bewegt, und von der scheinbaren Schönheit werden sie zum Göttlichen 
erhoben, nehmen ihre Lieblinge mit sich und wenden sich selbst und ihre 
Geliebten der Schönheit selbst zu.415

Die Liebe ist eine Art ὄχημα für die Seele, welches sie zur ersten Schönheit 
(κάλλος) hinführt. Darüber ist im Alkibiades-Kommentar zu lesen: „Die See-
len, die von der Liebe besessen sind und an der Inspiration daraus teilhaben, 
werden um die scheinbare Schönheit herum zur intelligiblen Schönheit ge-

μέλλοντα ἐμφρόνως πράξειν ἢ ἰδίᾳ ἢ δημοσίᾳ. Übersetzung von F. Schleiermacher, 
2005, S. 563–564. Übersetzung leicht modifiziert.

412 In Cart. 78, 23–25: Ὅτι ὥσπερ ὁ τὸ ἐγκόσμιον πᾶν φῶς ἀφ᾽ ἑαυτοῦ χορηγῶν 
Ἥλιος καλεῖται, οὕτως καὶ ὁ τὴν ἀλήθειαν ἀφ᾽ ἑαυτοῦ χορηγῶν Ἀπόλλων καλεῖται. 
Meine Übersetzung.

413 Siehe J. Halfwassen, Der Aufstieg zum Einen: Untersuchungen zu Platon und 
Plotin, Stuttgart 1992, S. 250: „Die Sonne ist aber Bild und Analogon des Agathon: 
Die Sonne ist in der Dimension des Sichtbaren im Verhältnis zum Sehen und zum 
Gesehenen das, was das Gute selbst in der Sphäre des Intelligiblen in bezug zum 
Geist und zum Gedachten (Ideen) ist (508 B 12 – C 2: ἥλιος – ὄψις – ὁρώμενα = 
ἀγαθόν – νοῦς – νοούμενα).“

414 Vgl. des Places, Or. Chald. IV, 209, 27–29: ἐπεὶ καὶ ὀφθαλμὸς οὐκ ἄλλως ὁρᾷ τὸν 
ἥλιον ἢ γενόμενος ἡλιοειδής, ἀλλ᾽ οὐ τῷ ἐκ πυρὸς φωτί. Meine Übersetzung.

415 In Alc. 33, 3–7: αἱ τὸν ἐρωτικὸν βίον ἑλόμεναι ψυχαὶ κινοῦνται μὲν ὑπὸ τοῦ θεοῦ 
τοῦ τῶν καλῶν παίδων ἐφόρου πρὸς τὴν ἐπιμέλειαν τῶν εὖ πεφυκότων, ἀπὸ δὲ τοῦ 
φαινομένου κάλλους ἀνάγονται πρὸς τὸ θεῖον κάλλος καὶ μεθ᾽ ἑαυτῶν ἀνάγουσι 
τὰ παιδικὰ καὶ ἐπιστρέφουσιν ἑαυτούς τε καὶ τοὺς ἐρωμένους ἐπ᾽ αὐτὸ τὸ καλόν. 
Meine Übersetzung.

5.3. Liebe, Wahrheit und Glaube

119

https://doi.org/10.5771/9783985720545-24 - am 14.01.2026, 04:15:57. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783985720545-24
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


führt, indem sie ein unbeflecktes Ochêma benutzen.“416 Die Liebe wird in den 
Chaldäischen Orakeln als eine höchste intelligible Kraft verstanden. Bei den 
Chaldäern ist die Liebe vom väterlichen Intellekt geschaffen. Sie ist die Kraft 
der Ordnung, die alle Planeten und Sterne ordnet.417 Proklos schreibt darüber 
im Parmenides-Kommentar:

(Die Teile der Welt werden zusammengehalten) durch die Fessel des 
herrlichen Eros, der als erster aus dem Verstand heraussprang, indem er 
sein verbindendes Feuer in (das) Feuer (des Verstandes) hüllte, um die 
Mischkrüge der Quelle zu mischen, indem er die Blüte seines Feuers 
hinreichte.418

Die Liebe als eine überkosmische und väterliche Kraft schafft innerhalb der 
kosmischen Körper eine Ordnung. Proklos erfasst die Liebe als eine bewe-
gende Kraft in uns. Denn die Liebe in uns Menschen setzt die Kraft des 
Aufsteigens und Strebens zur überintellektuellen Ebene frei.419

Die geschlossenen Augen

Die Seele denkt nun nicht mehr, da sie im intelligiblen Bereich eingetroffen 
ist. Diesen seelischen Zustand umschreibt Proklos metaphorisch mit dem 
Ausdruck der „geschlossenen Augen“ (μύσασιν ὄμμασι) der Seele.420 Dieser 
Ausdruck kommt sowohl in Proklos’ Werken (Theol. Plat.; De prov.; In 

5.4.

416 In Alc. 33, 11–13: αἱ μὲν οὖν κάτοχοι τῷ ἔρωτι ψυχαὶ καὶ μετέχουσαι τῆς ἐκεῖθεν 
ἐπιπνοίας ἀχράντῳ ὀχήματι χρώμεναι τῷ φαινομένῳ κάλλει περιάγονται πρὸς τὸ 
νοητὸν κάλλος. Meine Übersetzung.

417 Siehe H. Lewy, 1978, S. 346–347.
418 In Parm. 769, 6–9: δεσμῷ Ἔρωτος ἀγητοῦ, κατὰ τὸ Λόγιον, ὃς ἐκ νόου ἔκθορε 

πρῶτος ἑσσάμενος πυρὶ πῦρ συνδέσμιον, ὄφρα κεράσσῃ πηγαίους κρατῆρας, ἑοῦ 
πυρὸς ἄνθος ἐπισχών. Übersetzung von H. G. Zekl.

419 Siehe R. Majercik, 1989, S. 16. Platon, Symp. 202d–203a, schreibt dazu, dass die 
Liebe ein großer Dämon (Δαίμων μέγας) sei, welcher zwischen Göttern und Men-
schen vermittle. Dazu auch A. H. Armstrong, „Platonic Eros and Christian Agape“, 
in: Downside Review 79, 1961, S. 105–121.

420 Vgl. De prov. 31.

5. Die im göttlichen Bereich eingetroffene Seele gemäß der Theologia Platonica

120

https://doi.org/10.5771/9783985720545-24 - am 14.01.2026, 04:15:57. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783985720545-24
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


Remp.)421 als auch bei Plotin (Enn. I 6 (1), 8, 25) vor.422 Um die Bedeutung 
dieses Ausdrucks zu verstehen, ist es wichtig, den Unterschied zwischen 
den zwei Ausdrücken „geschlossene Augen“ und „Auge der Seele“ (ὄμμα 
τῆς ψυχῆς) zu bestimmen. Wie wir bereits gesehen haben, beschreibt das 
„Auge der Seele“ den rationalen Teil der Seele, der wiederum dem aktiven 
Denkprozess der seelischen Erkenntnis entspricht. Im Gegensatz zum „Auge 
der Seele“ bezeichnen die „geschlossenen Augen“ aber die Ruhe der Seele 
oder die heimgekehrte Seele, die nicht mehr im Denken tätig ist, sondern 
schweigt (σιγῇ).423

Wenn die Seele schweigt, dann schließt sie die Augen und vergisst all das, 
was sie durch den Erkenntnisprozess erlernt hat. Das Vergessen der Seele 
ist ein zweifaches: Zum ersten Mal vergisst die Seele, wenn sie ihre Flügel 
(πτερορρύησις) verliert, abstürzt und nicht mehr weiß, wer sie ist;424 zum 
zweiten Mal vergisst sie, wenn sie den Gipfel ihres intelligiblen Teils besteigt 
und von daher über den intelligiblen Bereich hinausblickt. Die geschlossenen 
Augen der Seele deuten darauf hin, dass die Seele ihren Erkenntnisprozess 
vollendet hat.425 Auf dieser Ebene ist die Seele von jedweder Sorge befreit. 
Die Metapher der geschlossenen Augen meint zum einen die Vereinigung der 
Seele mit sich selbst. Zum anderen ist sie ein deutlicher Hinweis darauf, dass 

421 Siehe Theol. Plat. I 3, 16, 14–16: ἐκείνῳ καὶ τὸ θεῶν γένος καὶ τὰς ἑνάδας τῶν 
ὄντων μύσασαν θεάσασθαι; I 25, 110, 10–12: καὶ μύσαντας οὕτως ἐνιδρύεσθαι 
τῇ ἀγνώστῳ καὶ κρυφίῳ τῶν ὄντων ἑνάδι; II 8, 56, 8–9: καὶ τὴν ὕπαρξιν τὴν 
ἑαυτῆς ἀνεγείρουσαν μύσασαν; II 11, 64, 21–22: καὶ οἷον ἥλιον ἀνίσχοντα 
προσκυνήσαντες μεμυκόσι τοῖς ὀφθαλμοῖς; In Remp. II 375, 18: ῾μύσασιν ὄμμασι᾽.

422 Siehe Plotin, Enn. I 6 (1), 8, 25: ἀλλ᾽ οἷον μύσαντα ὄψιν ἄλλην ἀλλάξασθαι καὶ 
ἀνεγεῖραι, ἣν ἔχει μὲν πᾶς, χρῶνται δὲ ὀλίγοι.

423 Vgl. De prov. 31, 12: σιγήσασα τὴν ἔνδον σιγήν; In Parm. 1171, 6: ἐπέκεινα ὂν 
καὶ ἐνεργείας καὶ σιγῆς; In Parm. 521, 25–26: Silentio autem conclusit eam que 
de ipso theoriam; In Tim. II 92, 7–9: ἀλλ᾽ ἔμενεν ἐν τῷ πατρικῷ βυθῷ καὶ ἐν τῷ 
ἀδύτῳ κατὰ τὴν θεοθρέμονα σιγήν; In Alc. 56, 13: ἔδει τοίνυν τὸν ἔνθεον ἐραστὴν 
τῇ θεοθρέμμονι σιγῇ; des Places, Or. Chald., Fr. 16 = In Cart. 63, 25–26: „… τῇ 
θεοθρέμμονι σιγῇ τῶν πατέρων …“.

424 Vgl. Platon, Phaidr. 248c: ὅταν δὲ ἀδυνατήσασα ἐπισπέσθαι μὴ ἴδῃ καί τινι 
συντυχίᾳ χρησαμένη λήθης τε καὶ κακίας πλησθεῖσα βαρυνθῇ. Siehe dazu De 
mal. 22, 10–12: et mors in hiis enter est et insatiabilitas et alarum defluentia et 
quecumque alia sepe de ipsis dicere consuevimus; In Tim. III 43, 6–9: τὸ μὲν ὅλον 
αἴτιον ἡ λήθη τῶν θείων ἡ διὰ τὴν πτερορρύησιν καὶ τὴν πτῶσιν καὶ τὴν τῶν 
ἐπικήρων σωμάτων κοινωνίαν ἡμῖν ἐπιγεγενημένη. Und In Alc. 20, 6–7: ἀλλ᾽ ἡ 
μὲν πρὸς τὸ χεῖρον ἐπιστροφὴ ψυχῆς ἐστὶ πάθος πτερορρυησάσης καὶ γενομένης ἐν 
λήθῃ καὶ ἑαυτῆς ἅμα καὶ τῶν πρὸ αὐτῆς·

425 Theol. Plat. II 11, 64, 19–23: Καὶ στάντες ἐκεῖ, καὶ τὸ νοητόν, εἰ δή τι τοιοῦτόν 
ἐστιν ἐν ἡμῖν, ὑπερδραμόντες, καὶ οἷον ἥλιον ἀνίσχοντα προσκυνήσαντες μεμυκόσι 
τοῖς ὀφθαλοῖς (οὐ γὰρ θέμις ἀντωπεῖν οὐδὲ ἄλλο τῶν ὄντων οὐδέν).

5.4. Die geschlossenen Augen

121

https://doi.org/10.5771/9783985720545-24 - am 14.01.2026, 04:15:57. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783985720545-24
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


das Denken der Seele nicht das eigentliche Ziel ihres Aufstiegs ist, sondern 
bloß die Methode, um an ihr eigentliches Ziel zu kommen, d. h. bis zum Einen 
oder zum Guten aufzusteigen: „Man darf nämlich nicht erkennend und nicht 
uneingeweiht das Gute (oder das Eine) suchen, sondern man muß sich dem 
göttlichen Licht hingeben, die Augen schließen und sich so in die unerkennba-
re und geheimnisvolle Einheit des Seins gründen.“426 Der Vorgang, den die 
Seele von der Spitze ihres intelligiblen Teils bis zum Einen durchläuft, ist 
nichts Denkendes, sondern durch Theurgie zu erleben.427

Die theurgische Mystik

Sobald die Seele all die körperlichen Leidenschaften hinter sich gelassen und 
die Spitze ihres intellektuellen Teils erreicht hat, schaut und genießt sie alles, 
was sie sieht, mit geschlossenen Augen. Dieser Bereich ist nicht mehr mit 
offenen Augen zu sehen, und man kann nicht im gewöhnlichen Sinne darüber 
sprechen, da es eine mystische Ebene ist. Bereits in Platons Phaidros 250b–c 
ist über den seelischen Antritt im göttlichen Bereich zu lesen:

Die Schönheit aber war damals glänzend zu schauen, als mit dem seligen 
Chore wir dem Zeus, andere einem anderen Gotte folgend, des herrlichs-
ten Anblicks und Schauspiels genossen und in ein Geheimnis geweiht 
waren, welches man wohl das allerseligste nennen kann, und welches 
wir feierten, untadelig selbst und unbetroffen von den Übeln, die unserer 
für die künftige Zeit warteten, und so auch zu untadeligen, unverfälsch-
ten, unwandelbaren, seligen Gesichten vorbereitet und geweiht in reinem 
Glanze, rein und unbelastet von diesem unserem Leibe, wie wir ihn nen-
nen, den wir jetzt, eingekerkert wie ein Schaltier, mit uns herumtragen.428

5.4.1.

426 Theol. Plat. I 25, 110, 9–12: Δεῖ γὰρ οὐ γνωστικῶς οὐδὲ ἀτελῶς τὸ ἀγαθὸν 
ἐπιζητεῖν, ἀλλ᾽ ἐπιδόντας ἑαυτοὺς τῷ θείῳ φωτὶ καὶ μύσαντας οὕτως ἐνιδρύεσθαι 
τῇ ἀγνώστῳ καὶ κρυφίῳ τῶν ὄντων ἑνάδι˙ Übersetzung von W. Beierwaltes, 1979, 
S. 378.

427 Siehe J. Bussanich, „Mystical theology and spiritual experience in Proclus’ Plato-
nic Theology“, in: A.‑Ph. Segonds/C. Steel (Hrsgg.), Proclus et la Théologie Pla-
tonicienne, 2000, S. 291–310; P. Hadot, „Théologie, exégèse, révélation, écriture 
dans la philosophie grecque“, in: M. Tardieu (Hrsg.), Les règles de l’interprétation, 
Paris 1987, S. 14–34.

428 Platon, Phaidr. 250b–c: κάλλος δὲ τότ᾽ ἧν ἰδεῖν λαμπρόν, ὅτε, σὺν εὐδαίμονι 
χορῷ, μακαρίαν ὄψιν τε καὶ θέαν, ἑπόμενοι μετὰ μὲν Διὸς ἡμεῖς, ἄλλοι δὲ μετ᾽ 
ἄλλου θεῶν, εἶδόν τε καὶ ἐτελοῦντο τῶν τελετῶν ἣν θέμις λέγειν μακαριωτάτην· 
ἣν ὠργιάζομεν, ὁλόκληροι μὲν αὐτοὶ ὄντες καὶ ἀπαθεῖς κακῶν ὅσα ἡμᾶς ἐν ὑστέρῳ 

5. Die im göttlichen Bereich eingetroffene Seele gemäß der Theologia Platonica

122

https://doi.org/10.5771/9783985720545-24 - am 14.01.2026, 04:15:57. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783985720545-24
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


Diese Stelle des Phaidros ist eine der Interpretationsquellen für Proklos’ 
Theorie der Mystik. Er verbindet Platons Phaidros mit der theurgischen Leh-
re, um die seelische Annäherung an den göttlichen Bereich besser darstellen 
zu können:

Und jetzt kommt das Wunderbaste von allem: Die Theurgen ordnen an, 
den Körper bis auf den Kopf in den mystischsten aller Riten zu begraben, 
und das ist genau das, was Platon uns auf Anweisung der Götter selbst 
gesagt hat. „Reines Sein“, sagt Platon, „und nicht in diesem Ding, das wir 
jetzt mit uns herumtragen und den Körper nennen“ (Phaidr. 250c4–6), 
haben wir diese höchste gesegnete Einweihung und Epoptie erhalten, da 
wir ganz mit intelligiblem Licht erfüllt sind. Denn der reine Strahl strahlt 
symbolisch das intelligible Licht zu uns. So besitzen wir das Leben im 
Intelligiblen, das völlig vom Körper getrennt ist. Indem wir den Kopf 
unseres Wagenlenkers in Richtung des äußeren Ortes erheben (Phaidr. 
248a2–3), werden wir von den dortigen Mysterien und der intelligiblen 
Stille erfüllt.429

Proklos beschreibt mit diesem Zitat aus der Theologia Platonica den seeli-
schen Aufstieg zum intelligiblen Bereich, den er auch mystischen Ort nennt. 
Die Seele trennt sich vom Körper, und als ein reines Sein hat sie am intelli-
giblen Licht teil. Von den körperlichen Leidenschaften entleert, genießt die 
Seele auf dieser Ebene in Stille die Nähe der Götter. Es wäre für die Seele 
nicht möglich, auf die intelligible Ebene zu gelangen, wenn sie nicht den 
Göttern ähnlich geworden wäre. Die Angleichung an die Götter bedeutet, dass 
sich die Seele mit sich selbst vereint hat; als Einheit genießt sie in Stille ihre 
Anwesenheit auf dieser mystischen Ebene. Die Stille ist noch ein Zeichen 
dafür, dass die Seele zur intelligiblen Ebene gelangt ist. Denn während die 

χρόνῳ ὑπέμενεν, ὁλόκληρα δὲ καὶ ἁπλᾶ καὶ ἀτρεμῆ καὶ εὐδαίμονα φάσματα 
μυούμενοί τε καὶ ἐποπτεύοντες ἐν αὐγῇ καθαρᾷ καθαροὶ ὄντες καὶ ἀσήμαντοι 
τούτου ὃ νῦν δὴ σῶμα περιφέροντες ὀνομάζομεν, ὀστρέου τρόπον δεδεσμευμένοι. 
Übersetzung von F. Schleiermacher, 2005, S. 87. Siehe dazu I. Tanaseanu-Döbler, 
2013, S. 207–214.

429 Theol. Plat. IV 9, 30, 17–31, 5: Καί, ὃ πάντων ἐστὶ θαυμαστότατον, ὅτι τῶν 
θεουργῶν θάπτειν τὸ σῶμα κελευόντων πλὴν τῆς κεφαλῆς ἐν τῇ μυστικωτάτῃ 
τῶν τελετῶν, ὁ Πλάτων καὶ τοῦτο προείληφεν ὑπ᾽ αὐτῶν κινούμενος τῶν θεῶν. 
Καθαροὶ γὰρ ὄντες, φησί, καὶ ἀσήμαντοι τούτου ὃ νῦν σῶμα περιφέροντες 
ὀνομάζομεν, τῆς μακαριωτάτης ταύτης μυήσεως καὶ ἐποπτείας ἐτυγχάνομεν, 
πλήρεις ὄντες τοῦ νοητοῦ φωτός· ἡ γὰρ αὐγὴ ἡ καθαρὰ συμβολικῶς ἡμῖν ἐκφαίνει 
τὸ νοητὸν φῶς. Τοῦ μὲν οὖν σώματος παντελῶς ἀφειμένην εἴχομεν τὴν ἐν τῷ 
νοητῷ ζωήν· τῇ δὲ τοῦ ἡνιόχου κεφαλῇ πρὸς τὸν ἔξω τόπον ὑπεραίροντες τῶν ἐκεῖ 
μυστηρίων καὶ τῆς νοητῆς ἐπληρούμεθα σιγῆς. Meine Übersetzung.

5.4. Die geschlossenen Augen

123

https://doi.org/10.5771/9783985720545-24 - am 14.01.2026, 04:15:57. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783985720545-24
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


Seele sich im intellektuellen Bereich im aktiven Denkprozess befindet, ist 
der intelligible Bereich jenseits aller Denkarten; die auf diese göttliche Ebene 
aufgestiegene Seele denkt mithin nicht mehr. Im Schweigen schaut sie und hat 
die Verähnlichung mit den Göttern vollzogen.430

Für ein besseres Verständnis von Proklos’ Deutung der Mystik wenden wir 
uns dem Phaidros-Kommentar von Hermeias, einem Mitschüler von Proklos 
in der von Plutarch gegründeten Platon-Schule, zu. So ist bei Hermeias zu 
lesen: „Denn das Blinzeln der Augen heißt, jene göttlichen Mysterien nicht 
mehr mit der Wahrnehmung erfassen, sondern mit der reinen Seele selbst.“431 

Proklos und Hermeias verstehen die Mysterien bei Platon als einen triadischen 
Ablauf aus Einweihung (τελετή), Weihe (μύησις) und Epopsie (ἐποπτεία). Die 
Einweihung ist als eine Vorbereitung für die Reinigung der Seele zu verste-
hen, während die Weihe und Epopsie die Seele zum Schweigen bringen.432 

Hermeias ist noch präziser und schreibt: „Man muß aber wissen, daß Einwei-
hung (τελετή) eines ist, Weihe (μύησις) ein anderes und Epopsie (ἐποπτεία) 
wieder ein anderes.“433 Die Einweihung versteht Hermeias als Reinigung der 
Seele, die Weihe als reine Seele und Epopsie als höchste Stufe der reinen 
Seele: „Zur Epopsie (ἐποπτεία) gehört es, daß sie (sc. die Seele) bei ihnen 
(sc. den Göttern) angesiedelt wird und deren (sc. der Götter) Augenzeuge 
wird (ἐπόπτης).“434 Proklos erklärt die theurgische und die platonische Mys-
tik mit folgenden Worten: „Und am erstaunlichsten ist, dass während die 
Theurgen uns befehlen, den Körper mit Ausnahme des Kopfes im geheimsten 
Geheimnis zu begraben, Platon dies ebenfalls voraussetzte und es uns unter 

430 Vgl. Theol. Plat. IV 9, 31, 12–16: Οὐ γὰρ διὰ νοήσεως οὐδὲ διὰ κρίσεως ὅλως ἡ 
μύησις, ἀλλὰ διὰ τῆς ἑνιαίας καὶ πάσης γνωστικῆς ἐνεργείας κρείττονος σιγῆς, ἣν 
ἡ πίστις ἐνδίδωσιν, ἐν τῷ ἀρρήτῳ καὶ ἀγνώστῳ <γένει> τῶν θεῶν ἱδρύουσα τάς τε 
ὅλας ψυχὰς καὶ τὰς ἡμετέρας.

431 C. M. Lucarini/C. Moreschini (Hrsgg. und Übers. ins Englische), Hermias Alex-
andrinus: in Platonis Phaedrum Scholia, Berlin/Boston 2012; für die deutsche 
Ausgabe siehe H. Bernard (Hrsg. und Übers. ins Deutsche), Hermeias von Alexan-
drien: Kommentar zu Platons ‚Phaidros‘, Tübingen 1997 (nachfolgend zitiert als: 
In Phaidr.), hier: 178, 16–17: τὸ γὰρ μύειν τοὺς ὀφθαλμοὺς τοῦτό ἐστι, τὸ μηκέτι 
αἰσθήσει λαβεῖν ἐκεῖνα τὰ θεῖα μυστήρια, ἀλλὰ αὐτῇ ψυχῇ καθαρᾷ. Übersetzung 
von H. Bernard, 1997, S. 315.

432 Vgl. Theol. Plat. IV 9, 30, 14–17: Καὶ γὰρ ἡ μύησις καὶ ἡ ἐποπτεία τῆς ἀρρήτου 
σιγῆς ἐστι σύμβολον.

433 Hermeias, In Phaidr. 178, 12–13: Εἰδέναι δὲ δεῖ ὅτι ἄλλο ἐστὶ τελετὴ, ἄλλο μύησις, 
ἄλλο ἐποπτεία. Übersetzung von H. Bernard, 1997, S. 315.

434 Hermeias, In Phaidr. 178, 17–18: τὸ δὲ τῆς ἐποπτείας τὸ ἐνιδρυθῆναι αὐτοῖς καὶ 
ἐπόπτην αὐτῶν γενέσθαι. Übersetzung von H. Bernard, 1997, S. 315.

5. Die im göttlichen Bereich eingetroffene Seele gemäß der Theologia Platonica

124

https://doi.org/10.5771/9783985720545-24 - am 14.01.2026, 04:15:57. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783985720545-24
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


der Einwirkung der Götter selbst sagte.“435 Proklos meint, dass von Weihe 
und Epopsie dann die Rede ist, wenn unsere Seele mit dem Intellekt vereint 
ist. Er bemerkt in der Theologia Platonica, dass die Einweihung der Weihe 
vorangeht und die Weihe wiederum der Epopsie.436 Hier zeigt sich eine Über-
einstimmung zwischen den Denkweisen von Hermeias und Proklos.

Das göttliche Licht in uns

Proklos ruft die Götter an, um in der Seele „das Licht der Wahrheit zu 
entzünden“.437 Das Licht ist eine Bezeichnung für das Strahlen des Göttlichen 
im Seienden. Es liegt nahe, an die Bedeutung der Sonne in Platons Politeia 
zu denken. Dort ist die Sonne ein Symbol für das Gute, welches Platon mit 
folgenden Worten beschreibt:

Und eben diese nun, sprach ich, sage nur, daß ich verstehe unter jenem 
Sprößling des Guten, welchen das Gute nach der Ähnlichkeit mit sich 
gezeugt hat, so daß, wie jenes selbst in dem Gebiet des Denkbaren zu dem 
Denken und dem Gedachten sich verhält, so diese in dem des Sichtbaren 
zu dem Gesicht und dem Gesehenen.438

Es stellt sich die Frage, in welchem Verhältnis das Sonnengleichnis zu Pro-
klos’ Interpretation des Einen steht. Proklos selbst äußert sich darüber im 
Parmenides-Kommentar:

So ähnlich aber sagt Sokrates in der Politeia, daß das Erste über dem Sein 
und nicht das Sein selbst sei, wohl aber die Ursache des Seins, und daß es 

5.4.2.

435 Theol. Plat. IV 9, 30, 17–20: Καί, ὃ πάντων ἐστὶ θαυμαστότατον, ὅτι τῶν θεουργῶν 
θάπτειν τὸ σῶμα κελευόντων πλὴν τῆς κεφαλῆς ἐν τῇ μυστικωτάτῃ τῶν τελετῶν, 
ὁ Πλάτων καὶ τοῦτο προείληφεν ὑπ᾽ αὐτῶν κινούμενος τῶν θεῶν. Meine Über-
setzung.

436 Vgl. Theol. Plat. IV 26, 77, 9–10: Προηγεῖται γὰρ ἡ μὲν τελετὴ τῆς μυήσεως, αὕτη 
δὲ τῆς ἐποπτείας.

437 Theol. Plat. I 1, 7, 17–18: τὸ τῆς ἀληθείας φῶς ἀνάπτειν. W. Beierwaltes’ Disserta-
tion war dem Lichtbegriff in der griechischen Philosophie gewidmet, siehe ders., 
Lux intelligibilis. Untersuchung zur Lichtmetaphysik der Griechen, München 1957.

438 Platon, Resp. VI 508b–c: τοῦτον τοίνυν, ἦν δ᾽ ἐγώ, φάναι με λέγειν τὸν τοῦ ἀγαθοῦ 
ἔκγονον, ὃν τἀγαθὸν ἐγέννησεν ἀνάλογον ἑαυτῷ ὅ τι περ αὐτὸ ἐν τῷ νοητῷ τόπῳ 
πρός τε νοῦν καὶ τὰ νοούμενα, τοῦτο τοῦτον ἐν τῷ ὁρατῷ πρός τε ὄψιν καὶ τὰ 
ὁρώμενα. Übersetzung von F. Schleiermacher, 2005, S. 541.

5.4. Die geschlossenen Augen

125

https://doi.org/10.5771/9783985720545-24 - am 14.01.2026, 04:15:57. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783985720545-24
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


über dem Erkennen und allem Erkennbaren sei, so wie wir sagen, daß die 
Sonne die Ursache des Sehens und des Gesehenen ist.439

Die Sonne steht jenseits des Sehens und des Gesehenen, und wir sind die Se-
henden, die ohne ein Drittes nicht direkt das jenseits Stehende sehen können:

Wenn auch in den Augen Gesicht ist und, wer sie hat, versucht, es zu 
gebrauchen, und wenn auch Farbe für sie da ist, so weißt du wohl, wenn 
nicht ein drittes Wesen hinzukommt, welches eigens hierzu da ist seiner 
Natur nach, daß dann das Gesicht doch nichts sehen wird und die Farben 
unsichtbar bleiben werden.440

Das Dritte, welches das Gesehene und das Sehende vereint, ist das Licht. Das 
Licht ist das Medium, das es erst ermöglicht, das Gesehene, also die Sonne, zu 
erblicken.

Das Licht als Synonym für das Denken ist „das Werkzeug“, um das un-
denkbare und jenseits des Seienden verortete Gute zu denken; indes kann das 
Gute nicht so wie alles andere Seiende erkannt werden. Die Sonne ist die 
Ursache des Lichts, doch anders und besser als es: „Die Sonne, denke ich, 
wirst du sagen, verleihe dem Sichtbaren nicht nur das Vermögen gesehen zu 
werden, sondern auch das Werden und Wachstum und Nahrung, unerachtet 
sie selbst nicht das Werden ist.“441

Proklos spricht über die Bedeutung der Sonne nicht nur in der Theologia 
Platonica (II 11, 64; VI 12.), sondern widmet Helios auch eine Hymne. 
Helios, Gott der Sonne, wird als Ursache für die harmonische Ordnung und 
allerlei Geschöpfe in der Welt beschrieben.442 Die Funktion des Lichtbegriffs 
in Proklos’ Denksystem ist das Denken in uns. Beierwaltes schreibt darüber: 
„Im Rückgang des Denkens in sich selbst nämlich entdeckt dieses in sich das 
in ihm vorläufige Licht des Ursprungs und erfährt dieses als die entsprungene 

439 In Parm. 1240, 16–20: οὕτω δέ που καὶ ὁ ἐν Πολιτείᾳ Σωκράτης τὸ πρῶτον 
ἐπέκεινα οὐσίας ἔλεγεν εἶναι καὶ οὐκ οὐσίαν, αἴτιον δὲ οὐσίας, καὶ ἐπέκεινα 
νοοῦντος καὶ νοουμένυν παντός, ὥσπερ τὸν ἥλιον τῶν ὁρώντων καὶ τῶν ὁρωμένων 
αἴτιον εἶναί φαμεν. Übersetzung von R. Bartholomai, 1990, S. 29.

440 Platon, Resp. VI 507d–e: Ἐνούσης που ἐν ὄμμασιν ὄψεως καὶ ἐπιχειροῦντος τοῦ 
ἔχοντος χρῆσθαι αὐτῇ, παρούσης δὲ χρόας ἐν αὐτοῖς, ἐὰν μὴ παραγένηται γένος 
τρίτον ἰδίᾳ ἐπ᾽ αὐτὸ τοῦτο πεφυκός, οἶσθα ὅτι ἥ τε ὄψις οὐδὲν ὄψεται, τά τε 
χρώματα ἔσται ἀόρατα. Übersetzung von F. Schleiermacher, 2005, S. 539.

441 Platon, Resp. VI 509b: Τὸν ἥλιον τοῖς ὁρωμένοις οὐ μόνον οἶμαι τὴν τοῦ ὁρᾶσθαι 
δύναμιν παρέχειν φήσεις, ἀλλὰ καὶ τὴν γένεσιν καὶ αὔξην καὶ τροφήν, οὐ γένεσιν 
αὐτὸν ὄντα. Übersetzung von F. Schleiermacher, 2005, S. 545.

442 Siehe R. M. van den Berg, 2001, S. 136.

5. Die im göttlichen Bereich eingetroffene Seele gemäß der Theologia Platonica

126

https://doi.org/10.5771/9783985720545-24 - am 14.01.2026, 04:15:57. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783985720545-24
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


und dennoch in ihm selbst ursprüngliche Grundgelichtetheit seiner selbst.“443 

Die denkende Seele ist ein Ausdruck dafür, dass sich die Seele zu den Ursa-
chen zurückwendet, obwohl sie in den Körper abgestürzt ist.

Wie wir bereits besprochen haben, ist es auffällig, dass Proklos stets als 
Erstes die Götter anruft, um in uns das Licht der Wahrheit zu entzünden.444 

Über die Anrufung an die Götter lesen wir nicht nur in Proklos’ Kommenta-
ren zu Platons Werken, sondern auch in den Chaldäischen Orakeln: „Wenn 
der Sterbliche sich dem Feuer genähert hat, wird er von Gott das Licht 
erhalten.“445 Der Versuch, Platons Theologie mit der chaldäischen Theurgie 
in Einklang zu bringen, scheint auch hier in der Theologia Platonica von 
Proklos unternommen zu werden. In allen Passagen des Textes, in denen er 
über das Licht der Wahrheit spricht, fügt er hinzu, dass wir zu den Göttern 
für die Entzündung des Lichtes der Wahrheit beten sollen, um zu Platons 
Theologie zu gelangen.446 Proklos’ Absicht scheint dabei nicht einfach die 
Vereinigung von Platons Theologie mit der Theurgie der Chaldäer zu sein; 
vielmehr dient die chaldäische Theurgie dem Aufstieg und der Erhellung von 
Platons Theologie.447 Das Leuchten des göttlichen Lichts oder des Lichts der 
Sonne in uns,448 welches als das Denken im rationalen Teil der Seele gilt, 
ist der Übergang vom Guten zu den unteren Stufen. Die Aussage über die 
Teilhabe am Licht des Göttlichen ähnelt dem, was über das Abstiegsprinzip 
des Seienden aus dem Einen in der Elementatio theologica zu lesen ist. Um 
dem Einen und dem Guten ähnlich zu werden, ist es für alles Seiende und 

443 W. Beierwaltes, 1979, S. 288.
444 Siehe Theol. Plat. III 1, 6, 6–7: αὐτοὺς τοὺς θεοὺς ἡμῖν ἀνάπτειν τὸ τῆς ἀληθείας 

φῶς παρακαλέσαντες; Theol. Plat. I 1, 7, 17–18: αὐτοὺς τοὺς θεοὺς παρακαλοῖμεν 
τὸ τῆς ἀληθείας φῶς ἀνάπτειν ἡμῶν ταῖς ψυχαῖς; sowie In Parm. 617, 1–2: Εὔχομαι 
τοῖς θεοῖς πᾶσι καὶ πάσαις ποδηγῆσαί μου τὸν νοῦν εἰς τὴν προκειμένην θεωρίαν.

445 Des Places, Or. Chald., Fr. 121 = In Tim. I 211, 21: τῷ πυρὶ γὰρ βρότος ἐμπελάσας 
θεόθεν φάος ἕξει.

446 Theol. Plat. III 1, 6, 4–7: Περὶ δὴ τούτων ἐφεξῆς τὴν τοῦ Πλάτωνος ἀμήχανον 
ὅσην θεωρίαν ἀναπλώσωμεν, αὐτοὺς τοὺς θεοὺς ἡμῖν ἀνάπτειν τὸ τῆς ἀληθείας 
φῶς παρακαλέσαντες.

447 Siehe J. Opsomer, 2018, S. 501–502: „Proclus considers Plato’s works not as 
displaying philosophical inquiry in action, but rather as presenting accomplished 
teachings. In other words, they are held to contain not efforts, but results. Plato is 
supposed to be the ‚one man‘ who has received the highest initiation (epopteia) and 
achieved the understanding of the divine mysteries and therefore can be our ‚guide 
and hierophant‘ (the mystical expounder and priest of the initiation, literally ‚the 
speaker of divine things‘), our ‚mystagogue‘ (PT I.1, 5.16–6.16).“

448 Proklos spricht über den Vergleich zwischen der Sonne und dem Guten auch in 
der Theol. Plat. III 4, 16, 21–23: Διὰ γὰρ τούτων τὸ μὲν ἀγαθὸν ἐξῃρημένον 
ἀποδέδεικται τοῦ τε ὄντος καὶ τῆς οὐσίας, ὥσπερ ὁ ἥλιος τῶν ὁρατῶν.

5.4. Die geschlossenen Augen

127

https://doi.org/10.5771/9783985720545-24 - am 14.01.2026, 04:15:57. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783985720545-24
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


Überseiende wichtig, das Licht des Einen zu sehen.449 Das heißt, diejenigen 
Seienden, die sich in der Nähe des Einen befinden, stehen im strahlenden 
Licht – im Gegensatz zu jenen, die der ersten Ursache fern sind. Deshalb ist 
das erste Seiende vollkommener und von geringerer Zahl als das nachfolgen-
de Seiende.450 Dies wird in der Elementatio theologica folgendermaßen zum 
Ausdruck gebracht:

Sowohl die Unendlichkeit als Größe als auch die Unendlichkeit als Viel-
heit ist jedoch in jeder Hinsicht Beraubung und Wegfall von Teillosigkeit. 
Was hier nämlich endlich ist, ist dem Teillosen am nächsten, und das hier 
Unendliche ist davon am weitesten entfernt, da es in jeder Hinsicht das 
Eine verlassen hat.451

Es wäre nicht möglich, nach der ersten Ursache zu streben, wenn diese erste 
Ursache nicht in uns anwesend wäre. Die Anwesenheit des Undenkbaren im 
Denkbaren erlaubt es, das Undenkbare zu lieben und mithilfe des Schweigens 
es augenblickshaft auch zu erleben.

Die Relation zwischen den Lichtstrahlen des Einen und dem seelischen 
Vermögen, dieses Licht in uns zu erblicken, ist in unterschiedlichen Hinsich-
ten zu analysieren. Während der Lichtschein als eine Ausdehnung des Guten 
aus der ersten Ursache zu verstehen ist, ist das Gute in uns sowohl ein 
mystischer Akt als auch ein Grund, um sich selbst und die Ursachen in uns 
zu erkennen. Das Licht – gleich allen anderen intelligiblen Ebenen zwischen 
dem Einen und der Seele – hat eine vermittelnde Funktion beim Aufsteigen 
der Seele. Denn es ist nicht möglich, durch das göttliche Licht in uns das 
Gute selbst direkt zu erblicken, weil die Seele viel zu weit vom Guten entfernt 
ist und die Entfernung in den wesentlichen Unterschieden gesehen werden 
muss. Während das Gute jenseits von allem steht, ist die Seele in den Körper 
abgestiegen und kann sich nicht einmal daran erinnern, wer sie ist. Aufgrund 

449 Theol. Plat. ΙΙΙ 4, 16, 25–17, 1: Οὐ γὰρ ἄλλως τὰ ὁρατὰ γίνεται φανὰ καὶ ταῖς 
ὁράσεσι γνωστὰ ἢ διὰ τοῦ φωτὸς ἐν αὐτοῖς ἐγγενομένου· καὶ τὰ νοητὰ τοίνυν 
ἀγαθοειδῆ πάντα γίνεται διὰ τὴν τοῦ φωτὸς μετουσίαν, καὶ διὰ τοῦτο τὸ φῶς 
ἕκαστον τῶν ὄντων τῷ ἀγαθῷ ἐστιν ὁμοιότατον.

450 Theol. Plat. ΙΙΙ 5, 18, 17–23: Καὶ συμβαίνει κατὰ τὸν τῆς δυνάμεως λόγον καὶ 
τὴν τῆς ἁπλότητος εἶναι τῶν πρώτων ὑπερβολήν˙ τὰ μὲν γὰρ πλειόνων αἴτια 
καὶ τῷ πάντων αἰτίῳ κατὰ τὴν δύναμιν τῶν πρὸ αὐτῶν ποικιλώτερα κατὰ τὴν 
οὐσίαν ἐστίν. Αὕτη γὰρ ἡ ποικιλία τὴν ἑστῶσαν ἐν ἑνὶ δύναμιν κατακερματίζει καὶ 
ἐλασσοῖ.

451 El. theol. Prop. 86, Dodds 80, 5–8: ἀλλὰ μὴν ἡ κατὰ μέγεθος ἀπειρία καὶ ἡ κατὰ 
πλῆθος στέρησίς ἐστι πάντῃ τῆς ἀμερείας καὶ ἀπόπτωσις˙ ἐγγυτάτω μὲν γὰρ τοῦ 
ἀμεροῦς τὸ πεπερασμένον, πορρωτάτω δὲ τὸ ἄπειρον, πάντῃ τοῦ ἑνὸς ἐκβεβηκός. 
Übersetzung von E. O. Onnasch/B. Schomakers, 2015, S. 99.

5. Die im göttlichen Bereich eingetroffene Seele gemäß der Theologia Platonica

128

https://doi.org/10.5771/9783985720545-24 - am 14.01.2026, 04:15:57. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783985720545-24
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


dessen kann nicht die Rede davon sein, dass das Gute direkt und ohne jegliche 
Hierarchien in der Erkenntnis erfasst wird. Proklos’ Methode in der Theologia 
Platonica beantwortet diese Frage, indem er aufzeigt, wie das Göttliche und 
das Göttliche in uns erreicht wird. Das heißt, dass der von Proklos dargestellte 
philosophische Weg, der auf Platons Denken basiert und in Einklang mit an-
deren Lehren gebracht wird, die Seele bis zur göttlichen Ebene führt.

Textanalyse

Für ein genaueres Verständnis des bisher skizzierten Seelenaufstiegs von der 
intellektuellen Ebene bis zum überintelligiblen Bereich und darüber hinaus 
– sowie der damit verbundenen Bedeutung der Hyparxis der Seele – ist es 
wichtig, die Textstelle aus der Theologia Platonica I 3, 15–17 in Betracht 
zu ziehen. Die ganze Textstelle kann in vier Schritten besprochen und die 
Parallelstellen aus Proklos’ anderen Werken können einbezogen werden:
1) Proklos meint, dass der intellektuelle Teil der Seele die intellektuellen 

Formen und den zwischen ihnen bestehenden Unterschied erfasst.452

2) Während die intellektuellen Formen mit dem intellektuellen Teil der Seele 
erfasst werden, ist es möglich, mit der Spitze des intellektuellen Teils in 
die göttliche Ebene aufzusteigen. Die Seele auf der Spitze ihres intellektu-
ellen Teils berührt mit der Blüte ihres Intellekts den väterlichen Intellekt. 
Sie ist an der Spitze des ersten Gliedes des intellektuellen Teils angesie-
delt, und von da an berührt sie die göttliche Ebene und wird ähnlich den 
Göttern einheitlich.453

5.5.

452 Theol. Plat. I 3, 15, 1–3: ῞Οθεν οἶμαι καὶ τῆς ψυχῆς τὸ μὲν νοερὸν ἰδίωμα 
καταληπτικὸν ὑπάρχειν τῶν νοερῶν εἰδῶν καὶ τῆς ἐν αὐτοῖς διαφορᾶς. Vgl. In Alc. 
246, 18–247, 4: οὐ γάρ ἐστιν ἐπιστήμη τῶν γνώσεων καὶ ἀκρότης, ἀλλὰ καὶ πρὸ 
ταύτης ὁ νοῦς·οὐ λέγω τὸν ἐξῃρημένον τῆς ψυχῆς νοῦν, ἀλλ᾽ αὐτὴν τὴν ἐκεῖθεν 
ἔλλαμψιν τὴν ἐφήκουσαν τῇ ψυχῇ, περὶ οὗ καὶ ὁ ᾽Αριστοτέλης φησὶν ὅτι νοῦς ἐστὶν 
ᾧ τοὺς ὅρους γινώσκομεν, καὶ ὁ Τίμαιος ὅτι ἐν οὐδενὶ ἄλλῳ ἐγγίνεται ἢ ἐν ψυχῇ.

453 Theol. Plat. I 3, 15, 3–8: τὴν δὲ ἀκρότητα τοῦ νοῦ καί, ὥς φασι, τὸ ἄνθος καὶ 
τὴν ὕπαρξιν συνάπτεσθαι πρὸς τὰς ἑνάδας τῶν ὄντων καὶ διὰ τούτων πρὸς αὐτὴν 
τὴν πασῶν τῶν θείων ἑνάδων ἀπόκρυφον ἕνωσιν. Πολλῶν γὰρ ἐν ἡμῖν δυνάμεων 
οὐσῶν γνωριστικῶν, κατὰ ταύτην μόνην τῷ θείῳ συγγίνεσθαι καὶ μετέχειν ἐκείνου 
πεφύκαμεν. Vgl. In Alc. 247, 7–11: μετὰ δὲ τὸν πολυτίμητον νοῦν αὐτὴν τὴν ἄκραν 
ὕπαρξιν ἀνεγεῖραι δεῖ τῆς ψυχῆς, καθ᾽ ἣν ἕν ἐσμεν καὶ ὑφ᾽ ἧς τὸ πλῆθος ἑνίζεται 
τὸ ἐν ἡμῖν. ὡς γὰρ νοῦ μετέχομεν κατὰ τὸν εἰρημένον νοῦν, οὕτω καὶ τοῦ πρώτου, 
παρ᾽ οὗ πᾶσιν ἡ ἕνωσις, κατὰ τὸ ἓν καὶ οἷον ἄνθος τῆς οὐσίας ἡμῶν, καθ᾽ ὃ καὶ 
μάλιστα τῷ θείῳ συναπτόμεθα. De prov. 32, 1–5: Hanc, o amice, divinissimam 
enter operationem anime aliquis operans, soli credens sibi ipsi, scilicet flori intel-

5.5. Textanalyse

129

https://doi.org/10.5771/9783985720545-24 - am 14.01.2026, 04:15:57. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783985720545-24
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


3) Das Göttliche wird durch das Göttliche in der Seele erfasst. Das heißt, die 
Seele steigt in den göttlichen Bereich mittels folgender Methode auf: Das 
Ähnliche wird durch das Ähnliche erkannt. Diese These ist grundlegend 
für die Schilderung des Erkenntnisprozesses der Seele und der damit ver-
bundenen Rückkehr zu den Ursachen.454

4) Die Seele erreicht mit dem hyparxischen Teil die göttliche Ebene in ihr. 
Das bedeutet, sie vereint sich mit sich selbst und wird ein Ganzes. Die 
Vereinigung der Seele stellt aber nicht schon den Gipfel ihres Aufstiegs 
dar, da sie noch nicht das Eine in ihr und das Eine als absolute, jenseits 
stehende Einheit erreicht hat. Proklos beschreibt den Aufstieg von der 
göttlichen Ebene bis zum Einen in der Seele und dadurch den Blick zum 
Einen  selbst  als  Mystik.  Denn  die Seele befindet sich in keinem aktiven

lectus, et quietans se ipsum non ab exterioribus motibus, sed ab interioribus, deus 
factus ut anime possible, cognoscet solummodo, qualiter dii omnia indicibiliter 
cognoscunt singuli secundum le unum quod sui isporum.

454 Theol. Plat. I 3, 15, 8–21: οὔτε γὰρ αἰσθήσει τὸ θεῶν γένος ληπτόν, εἴπερ 
ἐστὶ σωμάτων ἁπάντων ἐξῃρημένον, οὔτε δόξῃ καὶ διανοίᾳ, μερισταὶ γὰρ αὗται 
καὶ πολυειδῶν ἐφάπτονται πραγμάτων, οὔτε νοήσει μετὰ λόγου, τῶν γὰρ ὄντως 
ὄντων εἰσὶν αἱ τοιαῦται γνώσεις, ἡ δὲ τῶν θεῶν ὕπαρξις ἐποχεῖται τοῖς οὖσι 
καὶ κατ᾽ αὐτὴν ἀφώρισται τὴν ἕνωσιν τῶν ὅλων. Λείπεται οὖν, εἴπερ ἐστὶ καὶ 
ὁπωσοῦν τὸ θεῖον γνωστόν, τῇ τῆς ψυχῆς ὑπάρξει καταληπτὸν ὑπάρχειν καὶ διὰ 
ταύτης γνωρίζεσθαι καθ᾽ ὅσον δυνατόν. Τῷ γὰρ ὁμοίῳ πανταχοῦ φαμὲν τὰ ὅμοια 
γινώσκεσθαι· τῇ μὲν αἰσθήσει δηλαδὴ τὸ αἰσθητόν, τῇ δὲ δόξῃ τὸ δοξαστόν, τῇ δὲ 
διανοίᾳ τὸ διανοητόν, τῷ δὲ νῷ τὸ νοητόν, ὥστε καὶ τῷ ἑνὶ τὸ ἑνικώτατον καὶ τῷ 
ἀρρήτῳ τὸ ἄρρητον. Für die Quelle: „τῷ ὁμοίῳ τὸ ὅμοιον γνωρίζεται.“ Siehe Em-
pedokles, S. 276, Fr. 145 = DK 31B109; Aristoteles, De anima A 404b, 16. Vgl. In 
Alc. 247, 12–14: τῷ γὰρ ὁμοίῳ τὸ ὅμοιον πανταχοῦ καταληπτόν, τὰ μὲν ἐπιστητὰ 
τῇ ἐπιστήμῃ, τὰ δὲ νοητὰ τῷ νῷ, τὰ δὲ ἑνικώτατα μέτρα τῶν ὄντων τῷ ἑνὶ τῆς 
ψυχῆς. Des Places, Or. Chald. IV 209, 12–17: τῷ γὰρ ὁμοίῳ πανταχοῦ τὸ ὅμοιον 
συνάπτεσθαι πέφυκε, καὶ πᾶσα γνῶσις δι᾽ ὁμοιότητα συνδεῖ τῷ κατανοουμένῳ τὸ 
κατανοοῦν, τῷ μὲν αἰσθητῷ τὸ αἰσθητικόν, τῷ δὲ διανοητῷ τὸ διανοητικόν, τῶ δὲ 
νοητῷ τὸ νοητικόν, ὥστε καὶ τῷ πρὸ νοῦ τὸ ἄνθος τοῦ νοῦ. Dazu noch In Remp. 
I 177, 16–23: τὴν μὲν ἀρίστην καὶ τελεωτάτην, καθ᾽ ἣν συνάπτεται τοῖς θεοῖς 
καὶ ζῇ τὴν ἐκείνοις συγγενεστάτην καὶ δι᾽ ὁμοιότητος ἄκρας ἡνωμένην ζωήν, οὐχ 
ἑαυτῆς οὖσα, ἀλλ᾽ ἐκείνων, ὑπερδραμοῦσα μὲν τὸν ἑαυτῆς νοῦν, ἀνεγείρασα δὲ 
τὸ ἄρρητον σύνθημα τῆς τῶν θεῶν ἑνιαίας ὑποστάσεως καὶ συνάψασα τῷ ὁμοίῳ 
τὸ ὅμοιον, τῷ ἐκεῖ φωτὶ τὸ ἑαυτῆς φῶς, τῷ ὑπὲρ οὐσίαν πᾶσαν καὶ ζωὴν ἑνὶ τὸ 
ἑνοειδέστατον [τὴν] τῆς οἰκείας οὐσίας τε καὶ ζωῆς. De prov. 31, 7–9: Omnia enim 
simili cognoscuntur: sensibile senus, scibile scientia, intelligibile intellectu, unum 
uniali.

5. Die im göttlichen Bereich eingetroffene Seele gemäß der Theologia Platonica

130

https://doi.org/10.5771/9783985720545-24 - am 14.01.2026, 04:15:57. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783985720545-24
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


Zustand mehr, sondern schweigt, schließt die Augen und erlebt die Nähe 
zum Einen.455

455 Theol. Plat. I 3, 15, 21–16, 24: ᾽Ορθῶς γὰρ καὶ ὁ ἐν Ἀλκιβιάδῃ Σωκράτης ἔλεγεν 
εἰς ἑαυτὴν εἰσιοῦσαν τὴν ψυχὴν τά τε ἄλλα πάντα κατόψεσθαι καὶ τὸν θεόν· 
συννεύουσα γὰρ εἰς τὴν ἑαυτῆς ἕνωσιν καὶ τὸ κέντρον τῆς συμπάσης ζωῆς καὶ τὸ 
πλῆθος ἀποσκευαζομένη καὶ τὴν ποικιλίαν τῶν ἐν αὑτῇ παντοδαπῶν δυνάμεων, 
ἐπ᾽αὐτὴν ἄνεισι τὴν ἄκραν τῶν ὄντων περιωπήν. Καὶ ὥσπερ ἐν ταῖς τῶν τελετῶν 
ἁγιωτάταις φασὶ τοὺς μύστας τὴν μὲν πρώτην πολυειδέσι καὶ πολυμόρφοις τῶν 
θεῶν προβεβλημένοις γένεσιν ἀπαντᾶν, εἰσιόντας δὲ ἀκλινεῖς καὶ ταῖς τελεταῖς 
πεφραγμένους αὐτὴν τὴν θείαν ἔλλαμψιν ἀκραιφνῶς ἐγκολπίζεσθαι καὶ γυμνῆτας, 
ὡς ἂν ἐκεῖνοι φαῖεν, τοῦ θείου μεταλαμβάνειν· τὸν αὐτὸν οἶμαι τρόπον καὶ ἐν τῇ 
θεωρίᾳ τῶν ὅλων εἰς μὲν τὰ μεθ᾽ ἑαυτὴν βλέπουσαν τὴν ψυχὴν τὰς σκιὰς καὶ τὰ 
εἴδωλα τῶν ὄντων βλέπειν, εἰς ἑαυτὴν δὲ ἐπιστρεφομένην τὴν ἑαυτῆς οὐσίαν καὶ 
τοὺς ἑαυτῆς λόγους ἀνελίττειν·καὶ τὸ μὲν πρῶτον ὥσπερ ἑαυτὴν μόνον καθορᾶν, 
βαθύνουσαν δὲ τῇ ἑαυτῆς γνώσει καὶ τὸν νοῦν εὐρίσκειν ἐν αὑτῇ καὶ τὰς τῶν ὄντων 
τάξεις, χωροῦσαν δὲ εἰς τὸ ἐντὸς αὑτῆς καὶ τὸ οἷον ἄδυτον τῆς ψυχῆς, ἐκείνῳ καὶ 
τὸ θεῶν γένος καὶ τὰς ἑνάδας τῶν ὄντων μύσασαν θεάσασθαι. Πάντα γάρ ἐστι 
καὶ ἐν ἡμῖν ψυχικῶς καὶ διὰ τοῦτο τὰ πάντα γινώσκειν πεφύκαμεν, ἀνεγείροντες 
τὰς ἐν ἡμῖν δυνάμεις καὶ τὰς εἰκόνας τῶν ὅλων. Καὶ τοῦτό ἐστι τὸ ἄριστον 
τῆς ἐνεργείας, ἐν ἠρεμίᾳ τῶν δυνάμεων πρὸς αὐτὸ τὸ θεῖον ἀνατείνεσθαι καὶ 
περιχορεύειν ἐκεῖνο, καὶ πᾶν τὸ πλῆθος τῆς ψυχῆς συναγείρειν ἀεὶ πρὸς τὴν ἕνωσιν 
ταύτην, καὶ πάντα ἀφέντας ὅσα μετὰ τὸ ἓν αὐτῷ προσιδρύεσθαι καὶ συνάπτεσθαι 
τῷ ἀρρήτῳ καὶ πάντων ἐπέκεινα τῶν ὄντων. Vgl. In Alc. 249, 10–14: μαθὼν δὲ καὶ 
ἐποπτεύσας τὸ νοερὸν πλῆθος τὸ ἀμέριστον καὶ ἡνωμένον, ἴθι δὴ πάλιν ἐπ᾽ ἄλλην 
ἀρχὴν καὶ πρὸ τῶν νοερῶν οὐσιῶν τὰς ἑνάδας αὐτῶν σκόπει καὶ τὴν ἐξῃρημένην 
τῶν ὅλων ἕνωσιν. κἀνταῦθα γενόμενος πᾶν τὸ πλῆθος ἔσῃ καταλιπὼν καὶ πρὸς 
αὐτὴν ἀναβεβηκὼς τὴν τοῦ ἀγαθοῦ πηγήν; De prov. 31, 4–16: assequentem autem 
Platoni et ante Platonem theologis, qui consueverunt nobis laudare cognitionem 
supra intellectum et maniam ut vere hanc divinam divulgant: ipsam aiunt unum 
anime, non adhuc intellectuale excitantem et hoc coaptantem uni. […] Intelligens 
quidem etiam anima et se ipsam cognoscit et quecumque intelligit contingentia, 
sicut diximus; superintelligens autem et se ipsam et illa ignorat, quo adiaciens le 
unum quietem amat, clausa cognitionibus, muta facta et silens intrinseco silentio. 
Et enim quomodo utique adiaciet indicibilissimo omnium aliter quam soporans 
que in ipsa garrulamina? Fiat igitur unum ut videat le unum, magis autem ut 
non videat le unum: videns enim intellectuale videbit et non supra intellectum, et 
quoddam unum intelligent et non le autounum; In Parm. 521, 13–26: Sicut igitur 
in hiis oportet operationem purgari a superinstantia, quamuis per superinstantias 
perfectam, secundum hec utique et in hiis oportet purgari ab omni dialetica opera-
tione. Preparatio enim est hec eius que in illud tensionis, sed non tensio; magis 
autem non hec solum, sed et tensio. Finaliter autem concludentem animam coesse 
in ipsa facta solum eliget solum le simpliciter unum. Ad hoc enim et Parmenides 
concludens multam hanc de ipso sermonum pertractationem uidetur hanc ultimam 
fecisse interrogationem. Unde merito et Aristoteles coassequens ipsi ad indicibile 
ipsum e dat nature entis. Nam per negari et ipse remouit abnegationes. Silentio 
autem conclusit eam que de ipso theoriam.

5.5. Textanalyse

131

https://doi.org/10.5771/9783985720545-24 - am 14.01.2026, 04:15:57. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783985720545-24
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


Zusammenfassung des ersten Teils

Die abgestiegene Seele benötigt etwas, das sie motiviert, einen Anstoß dazu, 
sich von der Körperlichkeit zu lösen, der es ihr ermöglicht, sich an sich selbst 
als sie selbst zu erinnern. Dieser erste Impuls ist das Eine in der Seele, das 
zugleich die erste Gutheit ist.456 Das Eine in der Seele als etwas Einheitliches 
und Gutes ist Motivation genug, um die lange Reise von der Vielheit zurück 
zur Einheit anzutreten.457 Das heißt, das Eine in der Seele ist sowohl der 
anfängliche Impuls für das Erwachen der Seele als auch ihr Ziel, nämlich sich 
mit dem Einen in ihr zu vereinen.

Versuchen wir, all das zusammenzufassen, was wir in den vorigen Kapiteln 
über den seelischen Aufstieg hin zum Einen besprochen haben.

Wir haben unsere Arbeit mit der Erläuterung der Elementatio theologica 
begonnen. Der Grund dafür war, das ganze teleologische System als eine 
hierarchisch-kausale Einheit darzustellen,458 indem alles aus dem Einen her-
vorgeht und sich durch die Kausalbeziehungen zwischen den Ursachen und 
dem Verursachten wieder zum Einen zurückwendet.

Proklos setzt sich in seinen Schriften nicht nur mit Platons Philosophie 
auseinander, sondern richtet seine Aufmerksamkeit auch auf die Chaldäischen 
Orakel. Weil er sich mit chaldäischen Ausdrücken auf denjenigen seelischen 
Zustand bezieht, der außerhalb des Denkprozesses liegt, nahmen wir uns 
vor, die Bedeutung der Chaldäischen Orakel und ihre Wirkung auf Proklos’ 
Philosophie näher zu betrachten.459

Die chaldäischen Ausdrücke können auf zwei unterschiedliche Ebenen auf-
geteilt werden. Es gibt gewisse Ausdrücke, die das seelische Aufwachen im 
Körper darlegen, und noch andere, die sich auf die Berührung der Seele mit 
den intelligiblen und überintelligiblen Ursachen beziehen. Die chaldäischen 
Ausdrücke, die das seelische Erwachen im Körper darstellen, sind: das „Auge 
der Seele“ und die „Nacktheit der Seele“; und diejenigen Begriffe, die sich 
auf die intelligiblen und überintelligiblen Ursachen in der Seele beziehen, 

456 Vgl. El. theol. Prop. 13, Dodds 12, 25: καὶ τἀγαθὸν τῷ ἑνὶ ταὐτόν.
457 Proklos schreibt, dass alles zum eigenen Guten strebt. Vgl. El. theol. Prop. 8, 

Dodds 8, 31: εἰ γὰρ πάντα τὰ ὄντα τοῦ ἀγαθοῦ ἐφίεται. Die Seele, die zum eigenen 
Guten zurückstrebt, wird auch zum ersten Guten zurückstreben.

458 Siehe M. Martijn/L. P. Gerson, 2017, S. 45–73; J. Opsomer, 2018, S. 498–515, hier: 
S. 499–501. Siehe hierzu Kap. 1.

459 Für die Bedeutung der Chaldäischen Orakel in Proklos’ Philosophie siehe Kap. 2.

132

https://doi.org/10.5771/9783985720545-24 - am 14.01.2026, 04:15:57. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783985720545-24
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


sind: die „Blüte des Intellekts“, die „Blüte der Seele“ und synonyme Termini. 
Obwohl die Ausdrücke „Auge der Seele“ und „Nacktheit der Seele“ den Zu-
stand der Seele vor dem Erkenntnisprozess bezeichnen, sind sie voneinander 
zu unterscheiden. Das „Auge der Seele“ beschreibt die im Körper erwachte 
Seele, während die „nackt gewordene Seele“ sich der Körperlichkeit als etwas 
ihr Fremdes entkleidet hat und sich an sich selbst zu erinnern beginnt.460

Bevor Proklos den Aufstieg der Seele von der Körperlichkeit weg hin bis 
zum Einen erläutert, wendet er sich in seinen Werken mit Gebeten an Götter 
und Göttinnen.461 Dies muss er tun, wenn er in und mit seinen Werken den 
seelischen Aufstieg vorbereiten will. Denn die Seele bedarf der göttlichen 
Hilfe, um sich von ihren körperlichen Leidenschaften zu lösen und zu ihrem 
Herkunftsort, dem Einen, zurückzukehren.

Damit die Seele sich zu den Ursachen zurückwenden kann, muss sie sich 
zunächst an sich selbst erinnern.462 Die Erinnerung der Seele ist nichts ande-
res als ihre Selbsterkenntnis, und die Selbsterkenntnis beinhaltet einen Denk-
prozess, dem drei unterschiedliche Denkarten inhärent sind. Jene drei Denk-
weisen diskutiert Proklos im Parmenides-Kommentar, es sind: a) Meinung 
(δόξα), b) diskursives Denken (διάνοια) und c) das Denken selbst (νοῦς).463 

Das heißt, indem die Seele sich überhaupt im Denken übt, löst sie sich von der 
Körperlichkeit. Sie schreitet vom meinungshaften Denken zum diskursiven 
Denken und von dort wiederum zum reinen Denken selbst. a) Das meinungs-
hafte Denken ist für junge Menschen geeignet, denn sie stehen erst am Anfang 
des Denkprozesses. Jene Art und Weise, zu denken, kann metaphorisch mit 
dem Ausdruck „Auge der Seele“ beschrieben werden, denn so, wie die Seele 
nach ihrem tiefen Schlaf im Körper die Augen aufschlägt und nicht genau 
weiß, ob sie ein Teil des Körpers ist oder nicht, ist auch das meinungshafte 
Denken: Es ist nicht das Denken selbst, sondern ein Schwanken zwischen 
Wissen und Nichtwissen. b) Die Seele befindet sich erst dann im aktiven 
Denkprozess, wenn sie diskursiv zu denken beginnt, denn im Unterschied 
zum meinungshaften ‚Denken‘, ist das diskursive Denken ein Üben im Den-

460 Für die unterschiedliche Bedeutung der Ausdrücke „Auge der Seele“ und „Nackt-
heit“ der Seele siehe Kap. 2.

461 Für die Bedeutung des Gebets siehe Kap. 3.6. und Kap. 4.2.
462 Vgl. In Remp. I 228, 28–233, 28.
463 Siehe Kap. 4. Dazu auch In Remp. II 91, 9–10: ἀλλὰ τὰς ἐνεργείας τῆς λογικῆς 

ψυχῆς τὰς νοερὰς καὶ διανοητικὰς καὶ τὰς ὀρθὰς δόξας; In Alc. 140, 16–19: νοῦς 
γὰρ προσεχῶς ὑπὲρ διάνοιαν, διάνοια δὲ ὑπὲρ δόξαν καὶ φαντασίαν. καὶ δεῖ τοίνυν 
τὸν ἐρωτικὸν ἑνί τινι καλῷ τοῦ ἐρωμένου προσέχειν, ἵνα καὶ τελειότερος ᾖ καὶ 
προσεχῶς ὑπεριδρυμένος. οὕτω γὰρ ἂν καὶ ὁ μὲν ἀνάγοι, ὁ δὲ ἀνάγοιτο, καὶ μετά 
τινος συμπαθείας ποιοῖτο τὴν πρόνοιαν.

Zusammenfassung des ersten Teils

133

https://doi.org/10.5771/9783985720545-24 - am 14.01.2026, 04:15:57. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783985720545-24
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


ken. Das diskursive Denken ist dem Wesen der Seele entsprechend, denn 
die Seele denkt so, wie sie sich bewegt. Das heißt, sie bewegt sich Schritt 
für Schritt und denkt ebenso: nicht wie der Intellekt alles zugleich, sondern 
nacheinander, eines nach dem anderen. Ihr diskursiver Denkprozess dauert so 
lange, bis sie den intellektuellen oder noetischen Teil in ihr erreicht.464 Sobald 
die Seele sich mit dem intellektuellen Teil in ihr vereint, ist sie nicht mehr 
zwischen Denken und Nicht-Denken zerrissen, sondern gelangt ins Denken 
und ruht. Proklos vergleicht diesen Zustand der Seele in seinen Schriften 
mit der Reise des Odysseus, indem er schreibt, dass so, wie Odysseus nach 
langer Fahrt seinen Heimathafen erreicht und heimkehrt, auch über die Seele 
gesprochen werden könne, wenn sie den intellektuellen Teil in ihr erreicht.465 

Sie vollendet ihre Denkreise, gelangt ans Ziel ihrer Erkenntnis, schließt ihre 
Augen466 und ruht sich aus.

Sie befindet sich im väterlichen Hafen, der aber nicht der letzte Hafen ist, 
in dem die Seele den Anker auswirft.467 Den letzten Hafen erreicht sie erst, 
wenn sie sich mit dem Einen in ihr vereint hat. Dem Weg von der Spitze 
des intellektuellen Teils der Seele bis zum Einen geht der Erkenntnisprozess 
voraus, und er ist am besten mit den chaldäischen Ausdrücken der „Blüte des 
Intellekts“ und der „Blüte der Seele“ zu beschreiben. Die Seele – zur Spitze 
ihres intellektuellen Teils aufgestiegen – berührt den intelligiblen Bereich, 
was mit der chaldäischen Wendung von der „Blüte des Intellekts“ zum Aus-
druck kommt. Sie berührt mit der Blüte ihres Intellekts den väterlichen Intel-
lekt, der wiederum als Hyparxis mit dem reinen Wesen der Seele identisch ist 
und an der Spitze des ersten Gliedes des intellektuellen Teils der Seele steht. 
Von da an kommt sie mit den Göttern bzw. Henaden in Berührung.468 Ist die 
Seele zu dieser Ebene aufgestiegen, ist sie nicht mehr in der Vielheit zerstreut, 
sondern ähnelt den Göttern und wird – ihnen ähnlich – einheitlich. Obwohl 
sie schon den Göttern ähnlich ist, hat sie sich noch nicht mit dem Einen in ihr 
vereint. Um die Einung mit dem Einen in ihr zu vollziehen, muss die Seele 
all die unterschiedlichen Kräfte in ihr einen. Proklos beschreibt die Einung 
der unterschiedlichen Kräfte in der Seele mit den chaldäischen Ausdrücken: 
„die Blüte der ganzen Seele“, „das Zentrum des ganzen Wesens“, „die Blüte 
der Seele“. Diese Ausdrücke weisen darauf hin, dass die Seele zum Gipfel 

464 Für die Bedeutung der Selbsterkenntnis der Seele siehe Kap. 4.
465 Siehe dazu In Parm. 1025, 25–27: μόνη δὲ ἡ κατὰ νοῦν ζωὴ τὸ ἀπλανὲς ἔχει, καὶ 

οὗτος ὁ μυστικὸς ὅρμος τῆς ψυχῆς, εἰς ὃν καὶ ἡ ποίησις ἄγει τὸν Ὀδυσσέα μετὰ τὴν 
πολλὴν πλάνην τῆς ζωῆς.

466 Für den Ausdruck „die geschlossenen Augen“ siehe Kap. 5.
467 Siehe Theol. Plat. I 25, 111, 25: Εἷς οὖν οὗτος ὅρμος ἀσφαλὴς τῶν ὄντων ἁπάντων.
468 Siehe Theol. Plat. I 3, 15, 1–6. Siehe dazu Kap. 5.2., Anm. 396.

Zusammenfassung des ersten Teils

134

https://doi.org/10.5771/9783985720545-24 - am 14.01.2026, 04:15:57. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783985720545-24
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


ihres Wesens gelangt ist. Alle unterschiedlichen Kräfte in ihr sind vereint, und 
als eine Einheit nun schaut sie im Einen.469 Die Schau ‚im Einen‘ bedeutet, 
dass die Seele mithilfe des Einen in ihr zur transzendenten Einheit geführt 
wird. Sie erlebt das, was zu beschreiben nicht möglich ist. Doch die Einung 
der Seele mit dem Einen in ihr ist nur ein augenblickliches Ereignis, denn die 
Seele kann nicht etwas werden, was sie wesenhaft nicht ist. Sie genießt diesen 
Zustand – und stürzt wieder ab.470

Die Harmonisierung der unterschiedlichen Methoden innerhalb von Pro-
klos’ Philosophie dient dazu, der Seele zu ermöglichen, die Spitze ihres 
Wesens zu erreichen und sich mit dem Einen in ihr zu vereinen. Die Seele 
erreicht erst dann die Spitze ihres Wesens, wenn sie sich selbst erkannt hat. 
In ihrer Selbsterkenntnis wird sie sich selbst identisch und somit einheitlich. 
Als eine Einheit ist sie dem Einen so nahe und ähnlich wie nur möglich. 
Die unterschiedlichen Methoden und damit verbundenen Ausdrücke, welche 
wir im Verlauf der Betrachtung als besonders wichtig für das Verständnis 
der seelischen Rückkehr zum Einen erachteten, sind in folgendem Schema 
dargestellt.

Der Aufstieg der Seele Das teleologische System
das Eine in uns
die Blüte der Seele
die Blüte der ganzen Seele
das Zentrum des ganzen Wesens

das Eine

die Blüte des Intellekts
die Hyparxis der Seele
die geschlossenen Augen der Seele

die Henaden
der väterliche Intellekt = Hyparxis
das Sein (die Spitze der intelligi-
blen Trias: Sein – Leben – Intel-
lekt)

das Denken selbst
das diskursive Denken
die Meinung

der Intellekt

die Nacktheit der Seele
das Auge der Seele

die Reinigung der Seele von ihrer 
Körperlichkeit
das Erwachen im Körper

469 Siehe Kap. 2.4.2.
470 Vgl. El. theol. Prop. 211, Dodds 184.

Zusammenfassung des ersten Teils

135

https://doi.org/10.5771/9783985720545-24 - am 14.01.2026, 04:15:57. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783985720545-24
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

	1. Die Gründung des hierarchischen Systems in der Elementatio theologica
	1.1. Einführung zur Elementatio theologica des Proklos
	1.2. Warum hat die Vielheit an der Einheit teil?
	1.3. Das Eine ist das Gute und das Gute ist das Eine
	1.4. Der Hervorgang aus dem Einen
	1.4.1. Die erste Grenze und die erste Unbegrenztheit
	1.4.2. Die Henaden
	1.4.3. Sein, Leben und Intellekt
	1.4.4. Die Seele

	1.5. Die Kausalität zwischen der Ursache und dem Verursachten
	1.6. Bleiben – Fortgang – Rückkehr

	2. Die Chaldäischen Orakel und andere Quellen für das Denken des ‚Einen in uns‘ in Proklos’ Philosophie
	2.1. Die Spur der Chaldäischen Orakel
	2.2. Die Bedeutung der Chaldäischen Orakel in Proklos’ Philosophie
	2.3. Die Göttin Hekate, eine Seelenretterin
	2.4. Die chaldäischen Ausdrücke für den Aufstieg der Seele
	2.4.1. Die Nacktheit der Seele
	2.4.2. Die Blüten der Seelen


	3. Philosophieren als Gebet für den Aufstieg der Seele im Timaios-Kommentar
	3.1. Die Einleitung zu Proklos’ In Platonis Timaeum commentaria
	3.2. Die hierarchische Einordnung des Demiurgen in Proklos’ Denksystem
	3.3. Über die Entstehung der Seelen
	3.4. Die jungen Götter und die Wahl der Seele
	3.5. ὄχημα – Bedeutung
	3.6. Philosophieren (φιλοσοφεῖν) als ein Gebet für die Rettung der Seele
	3.7. Die Einung der Seele mit der Göttlichkeit

	4. Die denkende Seele auf dem Weg zum Einen im Parmenides-Kommentar
	4.1. Die Bedeutung von Platons Parmenides in Proklos’ Philosophie
	4.2. Das Gebet zu den Göttern und der Ausdruck „das Auge der Seele“
	4.3. Die unterschiedlichen Denkarten in der Seele
	4.4. Das Denken als nachgeborenes Prinzip in der Seele
	4.5. Der Aufstieg der Seele vom denkenden zum jenseits des Denkens befindlichen Bereich
	4.6. Die Negation der Negation
	4.7. Die heimgekehrte Seele

	5. Die im göttlichen Bereich eingetroffene Seele gemäß der Theologia Platonica
	5.1. Die Einführung zur Theologia Platonica des Proklos
	5.2. Hyparxis der Seele
	5.3. Liebe, Wahrheit und Glaube
	5.4. Die geschlossenen Augen
	5.4.1. Die theurgische Mystik
	5.4.2. Das göttliche Licht in uns

	5.5. Textanalyse

	Zusammenfassung des ersten Teils

