Erster Teil: Proklos

1. Die Griindung des hierarchischen Systems in der Elementatio
theologica

1.1. Einfiihrung zur Elementatio theologica des Proklos

Die Elementatio theologica (Xtoyeimolg Oeoloywkn)) versteht sich als das
ganze teleologische System, in dem Proklos alles, angefangen vom transzen-
denten Einen bis hin zu den Einzelseelen, als eine kausale Einheit umfasst
und erklért. Die Darstellung des ganzen teleologischen Systems als einer hier-
archisch-kausalen Einheit offenbart sich durch die Relation der einzelnen Ebe-
nen zueinander und zur ersten Ursache. Obwohl sich Proklos in seinem Werk
nicht direkt mit der Thematik des Einen in uns beschiftigt, kann mithilfe
der hierarchisch-kausalen Struktur des Werks auch das besondere Verhiltnis
zwischen dem Einen und der Einzelseele tiefer erldutert werden.

In der Elementatio theologica wird die Bedeutung der ersten Ursache be-
sprochen und der Hervorgang von allem aus dem Einen ans Licht gebracht.
Das All des Seienden kommt aus dem Einen und konstituiert sich selbst in
hierarchisch unterschiedlichen Ebenen als gottliche, intelligible und seiende
Stufen. Proklos verwendet fiir die Klérung des hierarchisch-kausalen Systems
die Methode der Elemente. Worin diese Methode besteht, kann anhand eines
Zitats aus Proklos’ Kommentar zu Euklids Elementen aufgezeigt werden:

Es besteht da nun aber in jeder Wissenschaft eine Schwierigkeit in der
rechten Auswahl und Ordnung der Elemente, von denen alles andere
abgeleitet, und auf die es wieder zurlickgefithrt wird. Die sich damit
befafiten, konnten teils mehr, teils weniger Stoff zusammentragen. Die
einen fafiten die Beweise kiirzer, die anderen zogen das Verfahren endlos
in die Lénge; die einen gingen dem Absurdititsverfahren, die anderen
dem Analogieschlufl aus dem Wege; wieder andere ersannen Sicherungen
gegen diejenigen, die die Prinzipien zu entkréften suchten, kurzum, es
wurden von den einzelnen Autoren viele Methoden des Elementarunter-
richtes entwickelt. Es mul3 aber ein solches Werk frei sein von allem
liberfliissigen Ballast: Denn das ist hinderlich beim Studium; es muf3
alles in Hinsicht auf den geschlossenen Zusammenhang des Gegenstandes
auswihlen: Denn das fordert am meisten die Erkenntnis; auf Klarheit

24

https://dol.org/10.5771/6783085720545-24 - am 14.01.2026, 04:15:57. A [ r—



https://doi.org/10.5771/9783985720545-24
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

1.1. Einfiihrung zur Elementatio theologica des Proklos

zugleich und Kiirze muf} es sorgfiltig bedacht sein: Denn das Gegenteil
davon verdunkelt unser Denken.4?

Proklos beschreibt mit dieser Passage die Aufgabe der Elementatio. Die Be-
deutung der Elemente besteht darin, die Sdtze auf ihren elementaren Gehalt
hin zu vereinfachen, um so den Sinn des Gegenstandes besser zu erkennen.*8
Die Methode in der Form der Beschreibung dieser Elemente ist sowohl fiir
die Elementatio theologica geeignet als auch fiir den Kommentar zu Euklids
Elementen, da beide Werke mehr oder minder gleich strukturiert sind.*® Pro-
klos duBert sich dariiber wie folgt: ,,Elemente nennt man jene Sétze, deren

47

48

49

G. Friedlein (Hrsg.), Procli Diadochi in primum Euclidis elementorum librum com-
mentarii, Hildesheim 1967 [1873] (nachfolgend zitiert als: In Eucl.), hier: In Eucl.
73, 15-74, 6: "Eott 8¢ 10070 YoAemOV Kol TO £KAEEQcHaL Kol Ta&at Katd TpdmoV Ta
otoygln kof' EKGoTNV EMGTAIMY, 6@ MV Té GAL0 TPOdyETOL TAVTO, Kol &i¢ & T
GAAo AvodVETOL Kol TOV EMYEPNOAVTIOV Ol eV mAeim, ol 6¢ EAATT® Guvayoyelv
novvnoav, kai ol pev Ppayvtépalg dmodsifeov Expnoovto, ol 0& &ig WRKOg
anépavtov é&étevav Ty Bempiav, kot ol unv tov ot aduvatov TpoéToV EEEKAMVAY,
ot 8¢ TNV avaAoyiov, ol 0& TPOKATACKELAS EUNYAVAGOVTO TPOG TOVG AVALPODVTOG
TG apyds, kKol OAmg moAhol Tveg eDPMVTOL TPOTOL THS CTOYELOGEMS EKAGTOLG. OET OE
TNV TOL0 TV Tpaypateioy iy PEV dneckevdodat T0 TePLTTov — EUmddov yip T0UTO
TPOG TNV pABNoY — EKAEYEV O TG CLVEXOVTO TAVTOA KO GUVAYOVTO TO TPOKEILEVOV
— GVUGIUAOTATOV YOp TOVTO TTPOG TV EMOTHUNY — GaPNVEing 8™ Gpo Kol GLUVTOUING
TOAMV Ttemotfioon mpovotlay — o yap Evavtio TovTtov EmBoLol TV dtdvolay UAV.
Ubersetzung von P. L. Schénberger, in: P. L. Schonberger/M. Steck (Hrsgg. und
Ubers. ins Deutsche), Proklus Diadochus: Kommentar zum ersten Buch von Euklids
,Elementen ‘, Halle (Saale) 1945, S. 217.

Siehe W. Beierwaltes, ,,Proklos: Ein ,Systematischer® Philosoph?*, in: J. Pépin/H. D.
Saffrey (Hrsgg.), Proclus: lecteur et interpréte des anciens. Actes du Colloque inter-
national du CNRS, Paris 1987, S.351-368, hier: S.366-367: ,,Stoicheiosis meint
nicht nur den handbuchartigen Charakter dieser Abhandlungen, sondern verweist
primér auf ein bestimmtes logisches Verfahren: die Struktur der Entwicklung der
einzelnen ,propositiones® (,Sdtze‘) soll ein stringenter Beweis sein, so da} jeder
Satz, der dem ersten iiberhaupt bewiesenen Satz folgt, als ein schon bewiesenes, be-
griindetes und zugleich begriindendes Element in den Folge-Sétzen fungieren kann.
Trotz bestimmter Unterschiede zur Methode, die Euklids ,Stoicheia‘ prégt, besteht
eine Verbindung der proklischen ,Stoicheiosis® zu ihr offenbar in dem Versuch, eine
,un-hypothetische* Wissenschaft zu entwickeln* (In Eucl. 75, 9).

Siehe M. Martijn, ,,Proclus’ Geometrical Method®, in: P. Remes/S. Slaveva-Grif-
fin (Hrsgg.), The Routledge Handbook of Neoplatonism, London/New York 2014,
S. 145-163, hier: S. 151: ,,The title and form of the Elements of Theology indicate
that the method of exposition Proclus chose for this work follows Euclid’s example.*
Siehe dazu R. Chlup, 2012, S.47-48: ,,Such an approach is certainly justified: it
can hardly be denied that the only point of a number of Proclus’ metaphysical
propositions is to make it possible to think of the intelligible world as logically
consistent. It is only because of this that in his Elements of Theology Proclus can use

25

https://dol.org/10.5771/8783085720545-24 - am 14.01.2026, 04:15:57. A [ r—



https://doi.org/10.5771/9783985720545-24
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

1. Die Griindung des hierarchischen Systems in der Elementatio theologica

Betrachtung sich auf die Erkenntnis der anderen auswirkt, und von denen aus
die Losung der bei diesen vorhandenen Schwierigkeiten gewonnen wird.*50
Der systematische Aufbau der beiden Werke (Elementatio theologica und
Kommentar zu Euklids Elementen) ist auf erste Voraussetzungen angewiesen,
die das ganze System einschlieBen.>! Obwohl das System der Elemente eine
zentrale Strukturmethode fiir beide Werke ist, gibt es auch Unterschiede. Die
geometrische Methode, mit der Proklos seinen Kommentar zu Euklids Werk
aufbaut, ist in der Elementatio theologica nicht durchgingig angewandt.> Es
gibt nur wenige Beispiele in der Elementatio theologica, bei denen wir von
der geometrischen Methode sprechen konnen, wie z. B. beim Analogieprinzip,
das eine Ahnlichkeit zwischen der Ursache und dem Verursachten aufzeigt.5?

Die Hauptpointe der Elementatio theologica liegt jedoch darin, dass der
Hervorgang aus dem Einen als ein Prozess dargestellt wird. Der Prozess
vollzieht sich in einem zirkuliren Werdegang, in dem alles aus dem Einen
hervorgeht und wieder zu ihm zuriickkehrt. Proklos’ Aufklarung des ganzen
Abstiegssystems ist insofern besonders aufschlussreich, als er versucht, das
ganze hierarchische System, von der teleologischen bis zur ontologischen
Ebene, vermittels der Methode der Elemente aufzuzeigen, um die ganze Kom-
plexitéit der unterschiedlichen Realititsebenen auch mithilfe des diskursiven
Denkens denkbar zu machen.

Proklos stellt, dhnlich wie die anderen Neuplatoniker, ein Denksystem vor,
in dem alle hierarchisch unterschiedlichen Ebenen in einem kausalen Verhilt-
nis von Ursache und Verursachtem stehen. Das Verursachte C steht sowohl

the Euclidean method to derive a complicated system of metaphysical theorems from
a small number of initial axioms.*

50 In Eucl. 72, 3-6: ctorygio puév ovv émovoudlovrol, Gv 1 Oempio Sukveiton mpog
TV OV EAoV EmcTiumy, Kol e’ GV mapayivetar Huly TV &v odToic amdpov 1
di6wotc. Ubersetzung von P. L. Schonberger, 1945, S. 216.

51 Vgl. EL theol. Prop. 1, Dodds 2, 1: Iav mAfibog petéyet ) tod £voc.

52 Siehe D. J. O’Meara, Pythagoras Revived: Mathematics and Philosophy in Late
Antiquity, Oxford 1989, S. 198: If then the Elements of Theology appears in certain
respects to be somewhat geometrical and in other respects not, this may be because
the work is not a geometrical theology or metaphysics at all, but something quite
different: a treatise of theology or dialectic, whose method is proper to it, while
recalling to some degree the derivative but more familiar and accessible procedures
of geometry.*

53 Vgl. M. Martijn, 2014, S. 151, Anm. 44. Siehe dazu El. theol. Prop. 97, 108, 110.

54 Vgl. A. Lernould, ,,La dialectique comme science premiere chez Proclus®, in: Revue
des sciences philosophiques et théologiques, Vol. 71, No. 4, 1987, S. 509-535. Siehe
dazu J. Opsomer, ,,Proclus’ Elements of Theology and Platonic Dialectic®, in: D.
Calma (Hrsg.), Reading Proclus and the Book of Causes Vol. 3. On Causes and the
Noetic Triad, Leiden 2022, S. 17-36.

26

https://dol.org/10.5771/8783085720545-24 - am 14.01.2026, 04:15:57. A [ r—



https://doi.org/10.5771/9783985720545-24
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

1.2. Warum hat die Vielheit an der Einheit teil?

mit der Ursache B als auch mit der urspriinglichen Ursache A in einem kausa-
len Verhiltnis.

Das Eine, das auch als erste Ursache benannt wird, steht jenseits von allen
anderen untergeordneten Ebenen. Trotz seiner transzendenten Natur ist es die
Ursache fiir alles. Die Annahme, dass das Eine anders als alles andere ist und
jenseits von allem steht, bringt die nahe liegende Frage hervor: Wie kann all
das Seiende aus der ersten Ursache stammen, wenn die erste Ursache doch
transzendent und jenseits ist? Diese Frage ist insoweit bzw. dann legitim,
wenn wir, im Sein stehend, nichts denken kdnnen, was nicht denkbar, benenn-
bar und beschreibbar ist.> Das Eine ist nicht nur jenseits stehend und eine
namenlose Einheit, sondern es ist auch die erste Ursache fiir die Existenz der
untergeordneten Ebenen. Es ist anders als alles andere. Die Andersartigkeit
des Einen liegt eben in seiner Ursdchlichkeit begriindet, also darin, dass es
als die Spitze von allem diesem zwar tibergeordnet und enthoben, zugleich
aber auf allen Ebenen anwesend ist, weil es ohne seine Anwesenheit nichts
Einheitliches und damit auch nichts Seiendes und Denkbares gibe, wie auch
wir selbst erst durch die Anwesenheit des Einen in uns einheitlich und seiend
sind. Alles, was wir denken, hat eine einheitliche Form, und alles, was wir
nicht denken konnen, ist entweder nicht seiend oder nicht einheitlich.

Proklos hat Hervorgang, Bewegung und Kausalitit aus dem Einen in die
Vielheit in 211 kurze, sachliche und argumentative Kapitel, die aus den Pro-
positionen und deren Beweisen bestehen, aufgeteilt. Im folgenden Abschnitt
wollen wir nun Proklos’ System etwas néher beleuchten und der Frage nach-
gehen, wie die Vielheit aus dem Einen hervorgeht und sich in unterschiedliche
Einheitsebenen ausdifferenziert.

1.2. Warum hat die Vielheit an der Einheit teil?

Alle Neuplatoniker stimmen darin iiberein, dass das All des Seienden aus dem
ersten Einen hervorgeht. Diese Annahme basiert auf Platons Parmenides. Das
hierbei entstehende Problem ist die Frage, wie das Eine beschrieben werden
kann, wenn es als Ursache alles Seienden iiber allem steht.’® Obwohl das Eine

55 Theol. Plat. 111 7, 29, 10-30, 2. Proklos behandelt an dieser Stelle die Bedeutung des
Einen in drei Dialogen von Platon (Politeia, Parmenides und Philebos) und kommt
zu dem Ergebnis, dass das Eine jenseits von all den Ursachen steht (mac@dv aiti@dv
EMEKEVQL).

56 Siehe E. R. Dodds, ,,The Parmenides of Plato and the Origin of the Neoplatonic
,One‘, in: F. W. Hall/R. Hackforth (Hrsgg.), Classical Quarterly, Vol. 22, No. 3/4,
Cambridge 1928, S. 129-142. Dazu noch M. Martijn/L. P. Gerson, ,,Proclus’ Sys-

27

https://dol.org/10.5771/6783085720545-24 - am 14.01.2026, 04:15:57. A [ r—



https://doi.org/10.5771/9783985720545-24
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

1. Die Griindung des hierarchischen Systems in der Elementatio theologica

nicht mit dem Denken erfasst werden kann, wahlt Proklos in der Elementatio
theologica den dialektischen Weg, um den langen Fortgang vom Einen bis zu
den einzelnen Seelen zu beschreiben.3”

Proklos beginnt die Elementatio theologica mit einer ersten Pramisse, die
er wie folgt formuliert: ,,Jede Vielheit hat in irgendeiner Hinsicht an der
Einheit teil.“>® Es ist auffillig, dass er nicht iiber das erste Eine als Transzen-
dentes oder als absolute Andersheit spricht, sondern iiber die Einheit, an
der die Vielheit (nmAfi0oc) teilhat.’® Obwohl die Einheit nicht als eine erste
transzendente Ursache erwihnt wird, ist die Hierarchie zwischen der Einheit
und der Vielheit dennoch klar dargestellt. Denn Proklos sagt, dass ohne die
Teilhabe an der Einheit die Vielheit ins Unendliche fortgeschritten wire.%0

tem*, in: P. d’Hoine/M. Martijn (Hrsgg.), All from One, 2017, S.45-72, hier: S. 51:
It would then state, in accordance with the Neoplatonic understanding of Plato’s
Parmenides (142b5—c5), that the metaphysical throne is occupied by a first and
absolute unity, the One, as the principle and source of everything else.” Siche dazu
S. Breton, ,,.Le théoréme de 1’Un dans les ,Eléments de théologie® de Proclus®, in:
Revue des sciences philosophiques et théologiques, Vol. 58, 1974, S. 561-583.

57 Siehe M. Schmitz, ,,Zur Logik der henologischen Methaphysik: Zu Proklos’ ,Ele-
mentatio Theologica®, prop. 1¢, in: M. Barbanti/G. R. Giardina/P. Manganaro
(Hrsgg.), Evwoic kai gidia, Unione e Amicizia. Omaggio a Franceso Romano,
Catania 2002, S. 455-467.

58 EL theol. Prop. 1, Dodds 2, 1: TIdv mAfifog petéyet mm tod évoe. Fiir die Ubersetzung
siehe E. O. Onnasch/B. Schomakers (Hrsgg. und Ubers. ins Deutsche), Prokios:
Theologische Grundlegung, Griechisch-Deutsch, Ubersetzung mit einer Einleitung
sowie einem durchgéngigen erlduternden Kommentar versehen von den Herausge-
bern, Hamburg 2015, S. 3. Ubersetzung leicht modifiziert. Es gibt unterschiedliche
Ansichten, ob in den ersten fiinf Propositionen 10 &v als das Eine oder die Einheit
zu verstehen ist. E. R. Dodds iibersetzt 1o €v als ,,Unity”. Siehe dazu E. R. Dodds,
1963, S. 189. Ich stimme seiner Ubersetzung aus einem einfachen Grund zu: Die
Hierarchie und Teilhabe (petéyet) zwischen dem Einen und der Vielheit kann mit
der Hierarchie der Zahlen verglichen werden. Jede monadische, einheitliche Zahl
hat an dem Einen teil. Durch die Teilhabe an dem Einen wird die Vielzahl zum
Ganzen. Es ist also nicht die Rede iiber das Eine als transzendente Einheit, denn das
transzendente Eine steht jenseits der Vielheit. Deshalb denke ich, dass es mehr® im
proklischen Sinne wire, wenn wir in dem Absatz 10 &v als die Einheit {ibersetzen.

59 Siehe J. Opsomer, ,,Syrianus, Proclus, and Damascius®, in: J. Warren/F. Sheffield
(Hrsgg.), Routledge Companion to Ancient Philosophy, New York/London 2013,
S. 626643, hier: S.627-632. Dazu noch R. Chlup, 2012, S. 50-54; L. M. de Rijk,
»Causation and Participation in Proclus: The Pivotal Role of ,Scope Distinction® in
his Metaphysics®, in: E. P. Bos/P. A. Meijer (Hrsgg.), On Proclus and his Influence
in Medieval Philosophy, Leiden/Koln 1992, S. 1-34.

60 EL theol. Prop. 1, Dodds 2, 2-5: €l yap undapi) petéyot, odte 10 dlov €v Eotat ovo’
EKOGTOV TOV TOAM®Y € OV 1O TAF00c, 6AL" Eoton kai ékeivov Exaotov TAfifog, Kai
10010 £ig dnepov, kol TV Aneipwv TOVTOV EKAoTOV £6TaL TAALY TATI00G Gmepov.

28

https://dol.org/10.5771/8783085720545-24 - am 14.01.2026, 04:15:57. A [ r—



https://doi.org/10.5771/9783985720545-24
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

1.3. Das Eine ist das Gute und das Gute ist das Eine

Wenn aber die Einheit an der Vielheit teilhitte, dann wire die Einheit kein pu-
res Eins.®! Deshalb steht die Einheit als Erstes und die Vielheit als ein ihr
Nachfolgendes.%2

1.3. Das Eine ist das Gute und das Gute ist das Eine

Alles geht aus dem Einen hervor und kehrt wieder zum Einen zuriick.®
Dieser Satz beschreibt das Prinzip, auf dem Proklos sein universal-zirkuldres
System aufbaut. Die Ursache, warum jedes Seiende einheitlich und nicht in
der Unendlichkeit zerstreut ist, ist das Eine, das zugleich die erste Einheit
und das Gute ist. Das Gute ist der erste Grund, warum alles zuriick zur
ersten transzendenten Ursache strebt.®* Das Streben zum Guten ist zugleich
das Streben zu sich selbst als zum Besten in sich, was wiederum das Gute
in uns ist.%> Uber das erste Gute lesen wir Folgendes bei Proklos: ,,Das erste
Gute ist folglich nichts als gut. Wiirde nédmlich etwas anderes hinzugefiigt,
wird das Gute durch diese Hinzufiigung verringert und von dem Guten zu
einem bestimmten Guten werden.“°® Das jenseits stehende Gute ist genauso
transzendent wie das erste Eine; und wenn es so ist, dann sind das Eine und
das Gute identisch: ,,Jedes Gute vereint die je an ihm Teilhabenden, und jede
Vereinigung ist etwas Gutes; und das Gute ist mit dem Einen identisch.«¢7

61 Vgl. El theol. Prop. 5, Dodds 6, 7-9: €l 8¢ xai 10 &v petéyet mAnBovg, Kot HEV TNV
Dap&y oG Ev VPeoTog, Katd 08 TV PEBeEy ovy v, memAnbuopévov Eotar O Ev,
domep 1O TATO0C IVOLEVOVY didt TO V.

62 EL theol. Prop. 5, Dodds 4, 19: Tlav mAf{0og 6£0tepOV €671 TOD £VAC.

63 Vgl. In Tim. 1206, 23-24: ntdv yop €& £vOg 0Tt Kol Epumatty gig &V mavTo* ¥y,

64 Vgl. EL theol. Prop. 9, Dodds 10. Siche dazu J. Halfwassen, ,,Proklos tiber die Trans-
zendenz des Einen bei Platon®, in: M. Perkams/R. M. Piccione (Hrsgg.), Proklos.
Methode, Seelenlehre. Metaphysik, Leiden/Boston 2006, S. 363-385. Dazu noch C.
Steel, ,,The One and the Good: Some Reflections on a Neoplatonic Identification®,
in: A. Vanderjagt/D. Pétzold (Hrsgg.), The Neoplatonic Tradition. Jewish, Christian
and Islamic Themes, Koln 1991, S. 9-25.

65 Vgl. EL theol. Prop. 7, Dodds 8, 23-24: mdvta yap tod dyabod opéyetor Kotd
@vowv-Vegl. H. Rackham, Aristotele, The Nicomachean Ethics, London 1975 [1926],
hier: £. N. 1094al.

66 EL theol. Prop. 8, Dodds 10, 9-11: 0 dpa npdTeg dyobov ovdev dAho €otiv 1
ayoBov. av yap 1t dAho mpoohilg, NAdTTwoag Tf] Tpochicel TO dyabov, ti dyabov
momoag vt Tod dyabod tod amhde. Ubersetzung von E. O. Onnasch/B. Schoma-
kers, 2015, S. 13. Ubersetzung leicht modifiziert.

67 EL theol. Prop. 13, Dodds 14, 24-25: TIav dyafov évOTIKOV £0TL TOV HETEYOVIMV
adtod, Kol mica Eveotg dyadov, kol Tayadov 1@ Evi Tovtov. Ubersetzung von E. O.
Onnasch/B. Schomakers, 2015, S. 19. Dazu noch In Parm. 1097, 11: xai yop 10 &v

29

https://dol.org/10.5771/8783085720545-24 - am 14.01.2026, 04:15:57. A [ r—



https://doi.org/10.5771/9783985720545-24
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

1. Die Griindung des hierarchischen Systems in der Elementatio theologica

Alles, was seiend ist, ist einheitlich, und alles, was einheitlich ist, ist gut:
,,Dann sind das einfach Gute und das einfach Eine dasselbe, das die Seienden
namlich sowohl vereinigt als auch gut macht.“%® Das Eine und das Gute sind
ihrerseits nicht wiederum durch etwas anderes verursacht. Sie sind die ersten
Ursachen fiir alles und in allem.

Jedes Seiende erhélt seinen einheitlichen Bestand aus dem Einen und Gu-
ten, und es wird von jedem Seienden begehrt (épietar):

Denn erhilt das Gute alle Seienden — weshalb es auch von allen Seienden
begehrt wird — und ist dasjenige, das das Wesen eines jeden Seienden er-
hilt und zusammenhilt, das Eine — denn alle Seiende werden vom Einen
erhalten und Zerstreuung entfernt jedes Seiende von seinem Wesen —,
dann macht das Gute die Seienden, denen es gegenwirtig ist, eins und
hilt sie hinsichtlich dieser Vereinung zusammen.%

Dieses Begehren ist ein Streben, das stets vom Verursachten hin auf die
Ursache gerichtet ist, weil die Ursache als solche ontologisch besser und
vollkommener ist als das Verursachte. So entsteht eine zirkuldre Bewegung
von Hervorgang und Riickgang, da alles aus der Ursache Hervorgegangene
gemdl seinem ontologischen Gefille als Verursachtes wieder zur Ursache
zuriickzukehren strebt.””

1.4. Der Hervorgang aus dem Einen

Alles, was aus dem Einen hervorgegangen ist, basiert auf einem Kausalsystem
von Ursache und Verursachtem. Was bedeutet das? Damit das ganze Kausal-
system funktioniert, ist es wichtig, auf zwei Vorbedingungen hinzuweisen.
Erstens: Es gibt eine erste Ursache, die grundverschieden und besser als alles

Koi o dyaBov tovtov; C. Steel, ,,Proclus®, in: L. G. Gerson (Hrsg.), The Cambridge
History of Philosophy in Late Antiquity, Vol. 11, Cambridge 2010, S. 630-654.

68 EL theol. Prop. 13, Dodds 16, 2-3: 10 amh®dg dyabov kai t0 anhdg &v tavtdv, EviCov
e Gpa kod dyoddvov ta dvto. Ubersetzung von E. O. Onnasch/B. Schomakers, 2015,
S. 19. Ubersetzung leicht modifiziert.

69 EL theol. Prop. 13, Dodds 14, 26-31: &i yap 10 dyaBov £0TL COOTIKOV TOV GVI®V
ambvtov (810 Kol EPETOV VIAPYEL TTAGL), TO O& COOTIKOV KOl GUVEKTIKOV TTiG EKAGTMV
ovciag €0Ti 10 &v (Td Yop £vi odleTon mavTa, Kol O oKedacHOG EKooTov EEi0TNOL THG
ovoiag), T ayaddv, oic av mapf], Todto Ev dmepydletor Kol GUVEXEL KOTAL THY EVOGLY.
Ubersetzung von E. O. Onnasch/B. Schomakers, 2015, S. 19.

70 Vgl. EL theol. Prop. 35, Dodds 38, 9—10: TTav 10 aitiotov Kol pével €v i avtod aitig
Kol TPOEISLY G’ aOTHG Kol EMOTPEPEL TPOG AOTNV.

30

https://dol.org/10.5771/6783085720545-24 - am 14.01.2026, 04:15:57. A [ r—



https://doi.org/10.5771/9783985720545-24
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

1.4. Der Hervorgang aus dem Einen

andere ist. Zweitens: Die erste Ursache ist sowohl jenseits stehend von allem
anderen als auch in jedem Verursachten anwesend, damit das Kausalitétsprin-
zip in Gang gesetzt wird.”!

Und wie funktioniert dieses System? Alles, was aus dem Einen hervorge-
gangen ist, schreitet in zwei Richtungen fort: einerseits in die vertikal-zirkulé-
re Richtung, das heiflt, von dem Einen zu der Vielheit und wieder zuriick
zu dem Einen, und andererseits in die horizontal-zirkuldre Richtung. Der ho-
rizontal-zirkuldre Verlauf funktioniert wie folgt: Jede neue Monade (povdg),
die ein Kennzeichen fiir eine Einheit und eine neue Seinsebene darstellt, ist
die erste unteilbare Ursache von einer ganzen Reihe (td&ic) der Vielheit.”?
Diejenigen Mitglieder der Reihe, die entfernter von der Monade stehen, sind
unihnlicher mit der ersten Ursache als Allererstem in der Reihe.”> Die Ahn-
lichkeit und die Unéhnlichkeit zwischen der Ursache und dem Verursachten
bilden jene Ausgangspunkte, durch die es moglich wird, iiber ein hierarchi-
sches System zu sprechen.

1.4.1. Die erste Grenze und die erste Unbegrenztheit

Die erste Grenze (népac) und die erste Unbegrenztheit (&neipov)’ sind die
ersten Prinzipien, die den Hervorgang aus dem Einen in die Vielheit ver-
wirklichen und begriinden. Denn sie entsprechen einem medialen Zustand
zwischen der Einheit und der Vielheit, wie auch zwischen dem Bleiben und
dem Fortgang. Die erste Grenze ist eine Einheit, die in sich selbst bleibt, und

71 Vgl. EL theol. Prop. 12, Dodds 14, 7-10: 3¢ov mavtoyod mapeival Tt Tolg aitiotoic €k
¢ aitiog, kol Stupepdvimg &k THC TpoTicC, TIc mavTo ERpTTa Kol St fiv EoTty
gkaota TV SVIOV.

72 EL theol. Prop. 21, Dodds 24, 1-3: [Taca t4&1g Gmd Hovadog GpyOUEVT TPOEIGLY EiG
AN 00g T povadt choToryov, Kol mhong Théemg TO TATB0G ig piov dvayetot povada.

73 Vgl. EL theol. Prop. 108-110, Dodds 96-98.

74 Proklos’ mogliche Quelle fiir die erste Grenze und die erste Unbegrenztheit konnte
sowohl Platons Philebos sein — siche In Parm. 1122, 7-9: 10 yap TpOTOG EKATEPOV
&npnrot TV KTOV Tavtov, dg gnov 0 &v 1@ dMPe Zoxkpdag; In Tim. 1, 176;
Theol. Plat. 111, 7-9 — als auch der Neuphythagoreismus und dessen Lehre iiber die
Monade und Dyas; siche G. P. Goold (Hrsg.), Aristotle, The Metaphysics, books I—
IX, London 1933, hier: Met. I 6; G. Staab, ,,Das Kennzeichen des neuen Pythagoreis-
mus innerhalb der kaiserzeitlichen Platoninterpretation: ,Pythagoreischer® Dualismus
und Einprinzipienlehre im Einklang®, in: M. Bonazzi/J. Opsomer (Hrsgg.), Collec-
tion d’études classiques, Vol. 23, The Origins of the Platonic system: Platonisms of
the Early Empire and their Philosophical Context, Louvain 2009, S. 55-89. Siehe
noch R. Chlup, 2012, S. 77.

31

https://dol.org/10.5771/8783085720545-24 - am 14.01.2026, 04:15:57. A [ r—



https://doi.org/10.5771/9783985720545-24
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

1. Die Griindung des hierarchischen Systems in der Elementatio theologica

die Unbegrenztheit wird als eine Kraft (5ovauig) verstanden, die die Existenz
von jedem Seienden ermdglicht.”> Fiir die Entstehung der Produktivitit bedarf
es jedoch eines weiteren Prinzips. Das dritte Prinzip ergibt sich ndmlich aus
der Mischung (uktév)’¢ der ersten beiden Prinzipien. Hieraus ergibt sich nun
eine erste Trias: Grenze — Unbegrenztheit — Mischung (népag — dnepov —
wiktov).”” Wihrend die erste Grenze als das Wesen (odoia) von jedem Seien-
den zu denken ist, da es in sich bleibt und jedes Seiende in Form einer Einheit
umfasst, ist die Unbegrenztheit die Kraft des Wesens. Das unterschiedliche
Mischungsverhiltnis der zwei Prinzipien fiihrt zu unterschiedlichen Ergebnis-
sen. Es gibt drei Méglichkeiten von Mischungen:
1) Grenze (népag) > Unbegrenztheit (dmeipov) = Sein (dv),
2) Grenze (népag) < Unbegrenztheit (dnepov) = Leben (Lon),
3) Grenze (népag) = Unbegrenztheit (dneipov) = Intellekt (vodg).”®
Aus den drei Mischungsverhéltnissen ergeben sich drei hierarchisch unter-
schiedliche Monaden: Sein, Leben und Intellekt. Sie bilden sowohl die erste
intelligible Trias als auch die Grundprinzipien fiir alle Seinsarten. Denn ohne
Sein, Leben und Erkenntnis kann kein Sein als etwas Seiendes bestehen.
Proklos spricht nicht nur iiber die Mischung der ersten Grenze und der ers-
ten Unbegrenztheit, sondern auch iiber eine Reihe von Géttern oder Henaden,
die dem Einen selbst am dhnlichsten sind. Das Problem, welches hierbei ent-
steht, ist die Frage, wie die Henaden in das teleologische System hierarchisch
eingeordnet werden kénnen. Um diese Frage beantworten zu konnen, widmen
wir uns zuerst der Thematik der Henaden und danach jener der intelligiblen
Trias (Sein, Leben und Intellekt).

1.4.2. Die Henaden

Betrachten wir daher, was Proklos iiber die Henaden (évag) als gottliche
Einheiten schreibt. Aus der Proposition 135 erhalten wir folgende Informa-
tion: ,,An jeder géttlichen Henade wird von einem Seienden unmittelbar
teilgenommen, und alles, was vergdttlicht wird, streckt sich einer gottlichen

75 Vgl. EL theol. 89-92, Dodds 82. Siehe dazu G. Van Riel, 2017, S. 73-98.

76 Vgl. El theol. Prop. 90, Dodds 82; Theol. Plat. 111 9.

77 Siehe W. Beierwaltes, 1979, S. 50-60. Dazu noch L. Siorvanes, 1996, S. 110.

78 EL theol. Prop. 101, Dodds 90. Vgl. Theol. Plat. 111 15, 52-19, 67. Dazu noch
J. Opsomer, ,,Deriving the three intelligible triads from the Timaeus, in: A.-Ph.
Segonds/C. Steel (Hrsgg.), Proclus et la Théologie Platonicienne. Actes du colloque
international de Louvain (13—16 mai 1998), en [’honneur de H. D. Saffrey et L. G.
Westerink, Paris 2000, S. 351-372. Dazu noch G. Van Riel, 2017, S. 86.

32

https://dol.org/10.5771/6783085720545-24 - am 14.01.2026, 04:15:57. A [ r—



https://doi.org/10.5771/9783985720545-24
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

1.4. Der Hervorgang aus dem Einen

Henade empor, und es gibt genauso viele teilhabende Klassen von Seienden,
wie es teilnehmbare Henaden gibt.“7® Wie schon frither erwihnt, ergibt sich
hieraus die Frage, wie die Henaden in das hierarchische System einzuordnen
sind. Die Schwierigkeit liegt darin, dass in der Proposition 127 zu lesen
ist: ,,Jedes Gottliche ist zuerst und vor allem anderen einfach und deshalb
sich selbst geniigend.” Wahrend in der Proposition 159 steht: ,,Jede Ordnung
von Goéttern besteht aus den ersten Urspriingen, das heilit aus Grenze und
Unbegrenztheit.“80 Einerseits wird gesagt, dass die Henaden absolut einfach
sind (Prop. 127), andererseits, dass sie aus der ersten Grenze und der ersten
Unbegrenztheit zusammengesetzt sind (Prop. 159). Nach der ersten Aussage
miissen die Henaden den Prinzipien von der ersten Grenze und der ersten
Unbegrenztheit vorausgehen, nach der zweiten Aussage aber ihnen folgen.
Proklos bietet keine Losung fiir die widerspriichlichen Propositionen an, und
wir konnen dieses Problem zwar nicht endgiiltig 16sen, doch aber eine neue
Perspektive anbieten.

Fiir die weitere Interpretation ist es nun wichtig festzuhalten, dass in einem
hierarchischen System alles aus dem Einen hervorgeht und wieder zu ihm
zuriickkehrt. Bei dem Hervorgang aus dem Einen ist alles auf die Vielheit
gerichtet, wiahrend bei der Riickkehr sich alles vereint und dem Einen dhnlich
wird.8! Das heiBt, alles, zuriick zu dem Einen gekehrt, ldsst die Vielheit hinter
sich und wird etwas Ganzes und Vereintes. Aus der Perspektive des Hervor-
gangs allerdings gibt es die Henaden nicht, sondern es kommen unmittelbar
nach dem Einen Grenze, Unbegrenztheit und Mischung vor.82

79 Vgl. El theol. Prop. 135, Dodds 120, 1-4: Tlaca Oelo £vag V9™ €vOg Tvog HeTéxeTot
OV vtV apécmg, kol v tO kbeoduevov gig piav Evada Oeiav dvateiverar kol
doon ol peteydpevol £vadec, Tocodta Kol o petéyovta yévn Tdv Sviov. Ubersetzung
von E. O. Onnasch/B. Schomakers, 2015, S. 149.

80 EL theol. Prop. 127, Dodds 112, 25-26: Ildv 10 Belov amhodv mpdtmg €0t Kol
puahota, kot o1 todto avtopkéstatov; und Prop. 159, Dodds 138, 30-31: [Naca
TaE1C BedV &k TV TPOTOV 0Ty ApydV, mépatoc kai dmepiog. Ubersetzung von
E. O. Onnasch/B. Schomakers, 2015, S. 141; S. 173. Ubersetzung leicht modifiziert.

81 Vgl. El theol. Prop. 62, Dodds 58, 24-27: Spowov yop T® €vi pdriov 0
gyy0tepov-td 88 Ev mAVI@V TV DTOGTOTIKOV GmANOUVIOC. TO @pa OHOIOTEPOV
aOT®, TAEWOVOV oitiov VIapYov, £imep €KEIVO TMAVT®V, EVOEOESTEPOV ECGTOL Ko
ApPEPLOTOTEPOV, EITEP EKEIVO EV.

82 E. R. Dodds, 1963, S.281, fragt, wie es moglich ist, dass die Henaden einerseits
absolut einfach sind und andererseits nach der Grenze und Unbegrenztheit folgen.
Er ldsst die Frage offen. Zu diesem Thema gibt es weitere Forschungen. Siche
z. B.: M. Perkams unter Mitwirkung von C. Helmig und C. Steel, ,,Proklos®, in: C.
Riedweg/C. Horn/D. Wyrwa (Hrsgg.), Grundriss der Geschichte der Philosophie.
Die Philosophie der Antike, Bd. 5/3, Philosophie der Kaiserzeit und der Spdtanti-
ke, Basel 2018, S.1909-1971, hier: S. 1943-1947. Zu den neuesten Forschungen

33

https://dol.org/10.5771/8783085720545-24 - am 14.01.2026, 04:15:57. A [ r—



https://doi.org/10.5771/9783985720545-24
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

1. Die Griindung des hierarchischen Systems in der Elementatio theologica

Basierend auf den vorangehenden Erlduterungen lésst sich nun besser er-
klaren, warum Proklos die Henaden erst im Aufstiegsprozess erwihnt und,
damit zusammenhdngend, wie die Seele auf die Ebene der Henaden aufsteigt.
Proklos schreibt in der Theologia Platonica tiber das Wesen der Henaden,
dass jeder Gott gemiB der hochsten Vereinigung der Seienden existiert.’3 An
dieser Stelle ist darauf zu achten, dass das Wesen der Henaden die hochste
Vereinigung der Seienden ist. Was die hierarchische Reihenfolge des Seins
betrifft, so bildet das Sein das erste Glied innerhalb der intelligiblen Trias von
Sein, Leben und Intellekt. Diese Trias entsteht aus der Mischung der ersten
Grenze mit der ersten Unbegrenztheit.®* Wenn das Sein ein erstes Ergebnis

gehort G. Van Riel, siehe ders., ,,Les hénades de Proclus: sont-elles composées de
limite et d’illimité?*, in: Revue des sciences philosophiques et théologiques, Vol. 85,
No. 3, 2001, S.417-432; ders., ,,The One, the Henads, and the Principles®, in: P.
d’Hoine/M. Martijn (Hrsgg.), All from One, 2017, S. 73-98, hier: S. 92: ,From this
angle, our conceptualization of the Henads reveals them to be principles of order:
their typicality is transmitted to the entire class of beings that depends on every
single Henad. We then get different series of beings, headed up by the Henad,
which in itself remains unparticipated and unknowable but whose characteristic is
present at all levels of the series.“ E. P. Butler fiihrt die Gedanken von Van Riel
weiter, siche E. P. Butler, ,,The Gods and Being in Proclus®, in: Dionysius 26, 2008,
S.93-114; ders., ,,The Intelligible Gods in the Platonic Theology of Proclus®, in:
Meéthexis, Vol. 21, 2008, S. 131-143. Zu dem Thema siehe noch: R. Chlup, 2012,
S.112-127 und S. Gersh, ,,Proclus as theologian®, in: S. Gersh (Hrsg.), Interpreting
Proclus. From Antiquity to Renaissance, Cambridge 2014, S. 80-107, hier: S.93: ,.I
will mark the ambivalent status of the henads by using the graphic form henad(s)
to express their closer association with the One and the expression /enads-beings to
express their closer association with beings. Proklos schreibt {iber die Bedeutung
der Henaden nicht nur in der EL theol., sondern auch in In Parm. 1047-1051 und
Theol. Plat. 111 6-14. Er stellt die 14 Attribute des seienden Einen dar, die er in
der zweiten Hypothese des Parmenides bespricht (In Parm. 1047-1051; El. theol.
Prop. 162—165). Siehe dazu H. D. Saffrey/L. G. Westerink (Hrsgg. und Ubersetzung
ins Franzésische), Proclus: Théologie platonicienne. Vol. 111, Paris 1978, S. XL—
LI. Fiir die Bedeutung der Henaden in der Theol. Plat. siche H. D. Saffrey/L. G.
Westerink, 1978, S. LI-LXXVII. Siehe dazu C. Guéraud, ,,La théorie des Hénades et
la mystique de Proclus®, in: Dionysius, Vol. 6, 1982, S. 73-82. Dazu noch G. Becht-
le, ,,Gottliche Henaden und Platonischer Parmenides. Losung eines Mi3verstandnis-
ses?, in: Rheinisches Museum fiir Philologie, Bd. 142, 1999, S.358-391. Siche
dazu noch J. Greig, ,,Proclus on the Two Causal Models for the One’s Production
of Being: Reconciling the Relation of the Henads and the Limit/Unlimited®, in:
International Journal of the Platonic Tradition, Vol. 14.1, Leiden 2020, S. 23-48.

83 Theol. Plat. 1 26, 114, 6-8: Ovkodv €k TOV mpoepnuéEvoV dijrov dtL B0 pev g
Kot avtnyv Gkpav veéotnkey TV Evooty tdv dvtov-Siehe mehr dazu Kap. 5.2,
Anm. 396.

84 Siehe mehr dazu Kap. 1.4.3.

34

https://dol.org/10.5771/8783085720545-24 - am 14.01.2026, 04:15:57. A [ r—



https://doi.org/10.5771/9783985720545-24
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

1.4. Der Hervorgang aus dem Einen

von der Mischung der Grenze und Unbegrenztheit ist, dann entspricht das
Sein sowohl einer Grenze als auch einer Unbegrenztheit. Das Sein kann somit
auch als eine Kraft des Fortschreitens beschrieben werden.

Die Einheit des Seins ist eine Spitze des Seins, und diese Spitze wird
auch Hyparxis genannt.®> Hyparxis versteht sich als ein bloBes, reines Sein.
Wenn die Hyparxis des Seins ein blofles Sein ist, dann ist die Bedeutung der
Henaden mit der Hyparxis des Seins gleichzusetzen.8¢

Proklos schreibt in der Theologia Platonica, dass die Henaden, die eine
Einheit alles Seienden sind, mit der ,,Bliite des Intellekts” in der Seele zu
erreichen sind. Die ,,Bliite des Intellekts* entspricht der Hyparxis der Seele.®’
Die ,,Bliite des Intellekts™ ist ein chalddischer Ausdruck, der eine Spitze des
Intellekts in der Seele und deren Verbindung mit dem intelligiblen Bereich
beschreibt.8® In Proklos’ Kommentar zu Platons Timaios ist zu lesen, dass
,,die Bliite des Intellekts* mit der viterlichen Gottheit identisch ist.8? Die
viterliche Gottheit ist in den Chalddischen Orakeln als erster Vater und der
viiterliche Intellekt beschrieben.”® Die Bedeutung des Vaters ist in Proklos’
Lehre mit dem ersten Glied der intelligiblen Trias verbunden.’’ Wenn wir
all dies verbinden, stellt sich heraus: Die ,,Bliite des Intellekts” in der Seele
ist mit dem Ausdruck ,,Hyparxis der Seele” identisch. Diese Ebene der Seele
ist der Bedeutung des ersten Vaters, d. h. des véterlichen Intellekts und der
viéterlichen Gottheit, in den Chalddischen Orakeln dhnlich. Die Bedeutung
des Vaters beschreibt Proklos in seinem Kommentar zu Platons Parmenides,
und zwar auf der Ebene des intelligiblen Bereichs, und fligt hinzu, dass der
Vater mit der teilnehmbaren Henade (o0tog pdv yop évig ot pedexty) iden-
tisch ist.”2 Wir kénnen hierfiir auf die folgende Gleichsetzung hinweisen: Die
Henade ist eine Einheit des Seienden, und die Einheit des Seienden ist mit der
Hyparxis des Seins identisch. Diese Ebene der Einheit ist in den Chalddischen
Orakeln mit dem viterlichen Intellekt, d. h. mit dem ersten Vater oder der
viterlichen Gottheit, zu beschreiben. Mit ihrer ,,Bliite des Intellekts* kommt

85 Siche Kap. 2.4.2., Anm. 201.

86 Siehe L. Siorvanes, 1996, S. 169—-175.

87 Theol. Plat. 13, 15, 1-6. Sieche mehr dazu Kap. 5.2., Anm. 396 und 2.4.2., Anm. 203.

88 Siehe mehr iiber die Bedeutung der ,,Bliite des Intellekts* in Kap. 2.4.2.

89 In Tim. 111 14, 11-14. Siehe dazu Kap. 2.4.2., Anm. 198.

90 Siehe Kap. 2.2.

91 Siche Kap. 2.4.2., Anm. 200.

92 In Parm. 1070, 18-19. Siehe dazu N. Spanu, Proclus and the Chaldean Oracles:
A Study on Proclean Exegesis, with a Translation and Commentary of Proclus’
Treatise on Chaldean Philosophy, London/New York 2021, S. 20.

35

https://dol.org/10.5771/6783085720545-24 - am 14.01.2026, 04:15:57. A [ r—



https://doi.org/10.5771/9783985720545-24
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

1. Die Griindung des hierarchischen Systems in der Elementatio theologica

die Seele in Beriihrung mit den Henaden. Diese Zusammenhinge konnen wie
folgt beschrieben werden:

Henade = Hyparxis des Seins = der « ,,Die Bliite des Intellekts” in der
viterliche Intellekt Seele = Hyparxis der Seele

Die Henaden als etwas Ganzes und Vereintes sind dem Einen am dhnlichsten
und zugleich als Seiende doch vom Einen unterschieden. Die Henaden stellen
die Spitze des Seienden dar; sie lassen die Vielheit hinter sich und ndhern
sich als bloBes Seiendes dem Einen an. Das allgemeine Prinzip des Aufstiegs-
prozesses, welches besagt, dass alles von der Vielheit zur Einheit zurtickkehrt,
gilt auch fiir die Seele.”> Die Seele ldsst die Vielheit hinter sich und wird
Schritt fiir Schritt mit sich selbst und den Ursachen in ihr identisch. Sie wird
dadurch den Ursachen selbst dhnlicher. Die Henaden konnen als Grenze zwi-
schen den Seienden und dem Einen dargestellt werden. Sie symbolisieren die
Moglichkeit alles Seienden, auf die Spitze des eigenen Wesens aufzusteigen
und von da an als eine Einheit in Beriihrung mit dem jenseits stehenden Einen
zu kommen.

1.4.3. Sein, Leben und Intellekt

Die von der Grenze und Unbegrenztheit nach unten abgeleiteten Realitétsstu-
fen sind drei voneinander unabhingige Monaden, die auch als eine intelligible
Trias zu verstehen sind: Sein (6v), Leben ({fjv) und Intellekt (vodc). Proklos’
Lehre der intelligiblen Trias basiert auf einer Interpretation von Platons Dia-
log Sophistes.”* Proklos spricht von der intelligiblen Trias, in der alles in al-
lem ist, aber in je unterschiedlicher Art und Weise. Die Relation zwischen den
Gliedern der intelligiblen Trias wird gemall dem Wesen (xat’ ovoiav), der
Ursache (kat oitiav) und der Teilhabe (katd péde€wv) dargelegt.”> Im Sein
sind das Leben und der Intellekt der Ursache gemdf und das Sein dem Wesen
gemdl; im Leben ist das Sein der Teilhabe gemdB, der Intellekt der Ursache

93 Siehe dazu Kap. 2.4.2.

94 Vgl. F. Schleiermacher (Ubers.), G. Eigler (Hrsg.), Platon: Werke in acht Bénden,
Griechisch und Deutsch, Darmstadt 2005, hier: Platon, Soph. 248e.

95 Siehe EL theol. Prop. 103, Dodds 92, 13—16: ITavta év mdotv, oikeing d& &v £KAoTO:
Kod yap &v 16 Svt kai 1) {on kol 6 vode, kai &v Tii {ofj o eivon kod 1o voeiy, kai &v
¢ v& 10 eivan kai T Cijv, 6L dmov pdv vogpdc, dmov 8¢ LoTikde, dmov 8& dvmg
Svta mavra.

36

https://dol.org/10.5771/6783085720545-24 - am 14.01.2026, 04:15:57. A [ r—



https://doi.org/10.5771/9783985720545-24
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

1.4. Der Hervorgang aus dem Einen

gemdl und das Leben dem Wesen gemdl; im Intellekt ist der Intellekt dem
Wesen gemél und sind das Sein und das Leben der Teilhabe gemif. Die Re-
lation innerhalb der Trias ist von diesen drei Bezugsarten abhangig. Sie sind
sowohl dhnlich als auch unterschiedlich voneinander. Die unterschiedlichen
Relationsarten sind grundlegend fiir die hierarchische Reihenfolge innerhalb
der intelligiblen Trias. Die Hierarchie besteht sowohl innerhalb der Trias als
auch gegeniiber dem Einen. Denn jedes Glied der Trias ist unterschiedlich
weit von dem Einen entfernt. Uber die Hierarchie innerhalb der Trias erfahren
wir Folgendes:

Allen am Intellekt Teilhabenden geht der unteilnehmbare Intellekt voran
und fiihrt sie; allen am Leben Teilhabenden das Leben; allen am Sein
Teilhabenden das Sein; von diesen drei Unteilnehmbaren ist das Sein vor
dem Leben und das Leben vor dem Intellekt.”®

Das Sein ist das erste Glied dieser Trias. Das Sein als solches ist rein und
frei von allen Affekten. Wenn das Sein seinem Wesen nach etwas Intelligibles
(vontov) ist, kann es in sich bleiben und steigt somit nicht nach ,unten‘, d. h.
ins Werden ab. Der Grund fiir den Abstieg ist das Leben. Das Leben als
solches ist die Kraft des Seins,?” das lediglich darauf hinweist, dass das Leben
aus dem Sein als seiendes Leben austritt und in den Intellekt eintritt. So ist das
Leben ein Medium und verbindet das Sein mit dem Intellekt.

Das letzte Glied der Trias ist der Intellekt. Der Intellekt ist das Denken
selbst, und wenn das Denken denkt, dann denkt es sich selbst als etwas
Seiendes und Lebendes. Deshalb denkt der Intellekt das Sein als etwas
Gedachtes und das Leben sowohl als etwas Gedachtes als auch als etwas
Denkendes.”® Abgesehen davon, dass jedes Mitglied der Trias einen von den
anderen unterschiedenen und in sich bestimmten Charakter und eine Funktion
besitzt, stehen sich alle Mitglieder der Trias im Verhéltnis von Ursache und
Verursachtem gegeniiber. Die drei verschiedenen Funktionen der intelligiblen
Trias sind in folgende Bereiche unterteilt: Wahrend das Sein stillsteht, ist das

96 °° Siche EL theol. Prop. 101, Dodds 90, 17-19: TIavtov tédv vod peteydviov fysitot
0 apédektog vodg, kot TdV thg {oiic 17 on, Kal Tdv 100 dvtog 10 GV adTdV O
T00TOV TO pév dv mpd Tiig {ofic, 17 8& {mn mpod tod vod. Ubersetzung von E.O. On-
nasch/B. Schomakers, 2015, S. 113. Ubersetzung leicht modifiziert.

97 Vgl. Theol. Plat. IV 1, 7, 29-28, 4: Kai ®omep 1 dOvapg Gmeyevvato pEV €k ToD
£vog Kol Tig vmap&ems, cuvopiot 8¢ T@ Evi TV 10D dvtog PHoLy, obTe O Kol M
Com mpoéeioy pev €k tod Gvtog, dAANY dmooTHGOcH dVVaUY ThG &v 1@ vl Vgl.
auch: Theol. Plat. 111 9, 35, 21-22: 1 ¢ (o1 0 Tpoiov 4nd TV apydV Kol Tf| aneip®
duvaypel cupevopevov-Siche dazu W. Beierwaltes, 1979, S. 97.

98 Vgl. W. Beierwaltes, 1979, S. 93—108.

37

https://dol.org/10.5771/6783085720545-24 - am 14.01.2026, 04:15:57. A [ r—



https://doi.org/10.5771/9783985720545-24
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

1. Die Griindung des hierarchischen Systems in der Elementatio theologica

Leben die Kraft und damit auch der Fortgang aus dem Sein. Der Intellekt als
das letzte Glied der Trias hat die Funktion des Selbstdenkens, denn er ist
nichts anderes als das Denken selbst, d. h., der erste unteilnehmbare Intellekt
ermoglicht, durch das Selbstdenken, in dem das Denkende und das Gedachte
identisch sind, das erste unteilnehmbare Intelligible in sich zu denken.®® Die
nichste Ebene, die nach dem Intellekt kommt, ist die Seele.

1.4.4. Die Seele

Proklos spricht {iber die Hierarchie von Seelen. Die ,.erste* oder die ,,ganze*
Seele ist eine nicht teilnehmbare (4uédextoc) Seele.!% Sie ist die einzige nicht
teilnechmbare Seele. Alle anderen Seelen sind teilnehmbar. Proklos unterschei-
det drei Arten von teilnehmbaren Seelen: Die ersten sind die gottlichen Seelen
(Planeten). Diese richten sich nach der ,,ersten” Seele. Die mittleren Seelen
(Engel, Ddmonen und Heroen) befinden sich zwischen den géttlichen und der
dritten Art von Seelen, den Einzelseelen. Es verbleiben noch die niederen
Einzelseelen (pepikdc yoyn), die in den Korper absteigen. Die niederen Ein-
zelseelen konnen zwar denken, sie bedienen sich jedoch nicht immer ihrer
Denktitigkeit. Diese Art der Seele ist anders als alle hoheren Arten von See-
len, da diese Seelen vollstindig in den Korper absteigen. Dadurch verbleibt
kein Teil von ihnen ,oben‘, d. h. beim Intellekt.!%! Im Folgenden richten wir
unser Interesse auf die Einzelseelen und ihr Verhaltnis zum Korper.

Die erste Differenz, die zwischen der Seele und dem Korper besteht, ist
die wesenhafte Korperlosigkeit bzw. Unkorperlichkeit der Seele, welche der
Trennung der Seele vom Kérper entspricht.!92 Diese erste Pramisse fithrt zum
nichsten Gedanken: Wenn die Seele unkorperlich ist, dann ist sie auch unver-
ginglich und unzerstorbar.!9 Etwas, das unkorperlich und unvergénglich ist,
schafft es auch, sich zu sich selbst zuriickzuwenden.!%* Diese Auffassung
ist bedeutsam, weil die Einzelseelen, die sich fiir eine bestimmte Zeit im

99 Vgl. EL theol. Prop. 167, Dodds 144—145.

100 Vgl. EL theol. Prop. 21, Dodds 24; Prop. 109, Dodds 96. Siche dazu J. F. Finamo-
re/E. Kutash, ,,Proclus on the Psyché: World Soul and the Individual Soul®, in: P.
d’Hoine/M. Martijn (Hrsgg.), A/l from One, 2017, S. 122-138, hier: S. 123.

101 Siehe Anm. 23.

102 EL theol. Prop. 186, Dodds 162, 13—14: Ildca yoyn dcodpotods €6ty odoio Kol
AOPLOTI) COUOTOG.

103 EL theol. Prop. 187, Dodds 162, 24: [1dca yoyr avoredpdg £ott kai dobaptoc.

104 EL theol. Prop. 191, Dodds 168, 3—4: 10 yap xat’ €vépyelov Tpog £0VTO EMOTPEPOV
Kol KT 00610V EMOTPENTIKOV £0TL TPOG £AVTO Kot G~ EVTOD TPOTOV.

38

https://dol.org/10.5771/6783085720545-24 - am 14.01.2026, 04:15:57. A [ r—



https://doi.org/10.5771/9783985720545-24
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

1.4. Der Hervorgang aus dem Einen

Korper aufhalten, nicht denselben Auflésungsprozessen unterliegen wie die
verginglichen Kérper. 03

Um zu verstehen, wie die Seele es schafft, sich im Korper aufzuhalten
und sich dennoch nicht von ihm beeinflussen zu lassen, ist es zunéchst
wichtig, auf die von Proklos ausgearbeitete allgemeine Voraussetzung zu
verweisen: ,,JJedes ein anderes Hervorbringende ist besser als die Natur des
Hervorgebrachten.“1% Laut dieser Primisse ist die Seele als Ursache wesen-
haft vollkommener und anders als der Korper. Die Andersheit der Seele liegt
darin, dass sie sich durch ihre unkorperliche und unvergéngliche Natur nicht
von den niederen Ebenen beeinflussen ldsst, sondern selbst auf den Kdorper
einwirkt. Woran ist das zu erkennen? Der Korper kann sich ohne die Seele
nicht bewegen und nicht leben. Das bedeutet, dass die Seele als selbstlebende
(avt0lmg) und selbstbewegte (avtokivntog) nicht nur sich selbst, sondern
auch den ihr zugehorigen Korper belebt und bewegt.!7

Die Seele bleibt nach dem Abstieg in den Korper unvergénglich, denn sie
hat ein ewiges Wesen.!9® Sie vergisst jedoch, was sie ist, da das Denken fiir
sie nichts Wesentliches ist und der Kérper vom Denken auch ganz entleert
ist.!%9 Die aus dem Intellekt hervorgegangene Seele ist in ihrem Bestand ewig.
Die Seele ist sich jedoch ihres ewigen Wesens nicht bewusst. Sie schafft es
erst dann, sich an sich selbst zu erinnern, wenn sie sich auf ihren rationalen
Teil konzentriert. Dies geschieht, wenn sie zu denken beginnt. Das Denken
der Seele ist anders als das Denken selbst. Sie denkt nicht alles auf einmal,

105 Fiir die Beziehung zwischen dem Korper und der Seele siche M. Perkams, ,,An
Innovation by Proclus: The Theory of the Substantial Diversity of the Human
Soul®, in: M. Perkams/R. M. Piccione (Hrsgg.), Proklos. Methode, Seelenlehre,
Metaphysik, Leiden/Boston 2006, S. 167—186.

106 ElL theol. Prop. 7, Dodds 8, 1-2: [1av 10 Topaxtikov Aoy Kpelttdv 0Tt THG TOD
Tapayopévon evoems. Meine Ubersetzung.

107 Proklos spricht ganz deutlich iiber die Prioritit der Seele gegeniiber dem Korper.
Siehe dazu El. theol. Prop. 20, Dodds 22, 4-8: miv yop odpo Kvntov €6ty 0@
£TEPOV, KWVEWV 8¢ €£anTO 00 TEPULKEY, GAA YVYTG petovsig Kveltatl €€ €avTov,
Kol G} 6w woynv: kol opovong HEV Woyflg a0ToKivTOV TG 6TV, Amovong o
£tepokivtov, Mg TavTnVv €xov ko’ adTod TV POV, Kol OG Yuyfig TV avToKivnToV
ovciav Aoyovong.

108 ElL theol. Prop. 191, Dodds 166, 26: I1aco woyn pebext v pev ovsiov oidviov
Eyet.

109 Wenn die Seele den Géttern folgt, dann hat sie am Denken teil, und wenn sie
ins Werden eintritt, dann denkt sie nicht mehr. Vgl. El theol. Prop. 206, Dod-
ds 180, 17-19: &i yap mote pev €meton Beolg, mote 8¢ dmomintel THig TPOg TO BeTov
avotdoems, vob € Kol dvoiog HETEXEL, OfjAov O Tl mapd HEPOG &V TE Ti} YEVEDEL
yiveton ko €v 101G Be0ig EoTiv.

39

https://dol.org/10.5771/8783085720545-24 - am 14.01.2026, 04:15:57. A [ r—



https://doi.org/10.5771/9783985720545-24
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

1. Die Griindung des hierarchischen Systems in der Elementatio theologica

wie der Intellekt, sondern sie erinnert sich sukzessive an sich selbst.'!? Die
Erinnerung der Seele ist die Selbsterkenntnis der Seele. Die Selbsterkenntnis
der Seele kann als eine reinigende Kraft (tfig kaOoptikiic Suvapemg)'!! und
als gottliches Vermdgen der Seele verstanden werden. Die Seele reinigt sich
von allem Korperlichen, indem sie sich von der Vergénglichkeit befreit. Im
Zuge der Selbsterkenntnis wird die Seele sich selbst immer dhnlicher.!!2 Mit
anderen Worten: Die Seele erkennt ihre Unvergénglichkeit und, damit einher-
gehend, ihre wesenhafte Verschiedenheit vom Korper.

Die Seele erinnert sich durch die Selbsterkenntnis sowohl an sich selbst als
auch an ihre Ursachen in ihr. Wir zitieren im Folgenden jene These von Prok-
los, die am besten die Spiegelung der Ursachen im Verursachten beschreibt:
,Alles in allem, aber in jedem auf eigene Art und Weise.“!!? Diese Primisse
,,Alles in allem® weist darauf hin, dass trotz des wesentlichen Unterschieds

110 Die Seele als Abbild des Intellekts besitzt all die intellektuellen Prinzipien abbild-
lich und schwicher als der Intellekt, d. h., der Denkprozess der Seele ist von jenem
des Intellekts grundverschieden. Siehe dazu El theol. Prop. 195, Dodds 170, 13—
15: 0 6& vontd €lkoVIK®G, Kol T €(0M 0 éKelvomv pePoT®dS PEV TV ApepioTeV,
TeEMANOVGPEVEMG O TV Eviaimv.

111 EL theol. Prop. 145, Dodds 128, 11-12.

112 Vgl. El theol. Prop. 186, Dodds 162, 21-23: &l yap kai T VREP ATV YIVOOKEL,
Kol €00THV TEPUKE YVOOKEW TOMD pelldvog, an’ aitiov tdv Tpd ot
YWVOOKOVGO, EAVTNV.

113 Dieser Satz geht auf Anaxagoras zuriick und wird von Proklos héufig benutzt.
Siehe M. Marciano, Die Vorsokratiker, Bd. 3, 2., iiberarbeitete Auflage, Berlin
2013, S. 26. Siehe dazu E. R. Dodds, 1963, S. 254. Proklos schreibt dariiber unter
anderem in der El theol. Prop. 103, Dodds 92, 13: I[Iavta €v mdcw, oikeiwg o0&
év éxdotm-(meine Ubersetzung). Dieser Satz ist in Prop. 103 bezogen auf die
drei Hauptprinzipien Sein, Leben und Intellekt verwendet. Proklos’ Ansatz ist,
dass jedes Seiende alle drei Prinzipien in sich beinhalten muss, um als Sein zu
existieren. Daher ist alles in allem, aber auf unterschiedliche Art und Weise. Anders
gesagt: Alle drei Grundprinzipien sind auf unterschiedlichen Ebenen des Seienden
auf unterschiedliche Art und Weise présent. Dieser Satz ist nicht nur bei Proklos,
sondern auch bei anderen Neuplatonikern zu lesen, bspw. bei J. F. Finamore/J. M.
Dillon (Hrsgg. und Ubers. ins Englische), lamblichus’ De Anima: Text, Translati-
on, and Commentary, Leiden/Boston/Ko6ln 2002, hier: § 6, S.30; E. des Places
(Hrsg.), Numénius: Fragments, Paris 1973, hier: Fr. 41, S. 90; E. Lamberz (Hrsg.),
Porphyrii: Sententiae ad intelligibilia ducentes, Leipzig 1975, hier: Sententiae 10:
Iavto pev €v maowv, dAL0 oikelmg Tf) €KAoTov 0VGIQ: &V V@ HEV Yap voepdS, &V
Yoyf € Aoyk®dS, &v 6€ TOTG PULTOIC GIEPUOTIKMG, &V 0& COUACY EIOMAMKAG, &V O&
Q) EmEKeva AvevvonTeg te Kol bmepovsime. Siehe dazu D. Baltzly, ,,Mereological
Modes of Being in Proclus®, in: Ancient Philosophy, Vol. 28, Pittsburgh 2008,
S.395-411.

40

https://dol.org/10.5771/8783085720545-24 - am 14.01.2026, 04:15:57. A [ r—



https://doi.org/10.5771/9783985720545-24
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

1.4. Der Hervorgang aus dem Einen

zwischen der Ursache und dem Verursachten die Ursachen im Verursachten
als Abbilder gespiegelt sind.!14

Das Kausalitdtsprinzip ,,Alles in allem, aber in jedem auf eigene Art und
Weise™ ist grundlegend fiir den Riickwendungsprozess der Seele zu ihren
Ursachen. Damit deutlich wird, was der Ausdruck ,,die Ursachen in der Seele®
bedeutet, ist auf das folgende Relationsprinzip zu achten: Entsprechend der
hierarchischen Reihenfolge geht die Seele aus dem Intellekt hervor. Daher
ist der Intellekt die Ursache der Seele, wihrend der Seele selbst einem Verur-
sachten entspricht. Die Kausalitdt zwischen der Ursache und dem Verursach-
ten basiert auf dem Ahnlichkeitsprinzip.!'S Es giibe aber keinen Unterschied
zwischen der Ursache und dem Verursachten, wenn das Verursachte nicht
sowohl dhnlich als auch unihnlich mit der Ursache wire.!'® Die Ahnlichkeit
des Verursachten mit der Ursache ermdglicht es diesem, zu seiner Ursache
zuriickzukehren,!'7 und der Unterschied zwischen der Ursache und dem Ver-
ursachten ist die Voraussetzung dafiir, dass das Verursachte von der Ursache
hervorgeht und sich als etwas wesentlich anderes zeigt. Mit Bezug auf die
Seele gilt daher, dass sie als ein direkt von dem Intellekt Verursachtes dem
Intellekt am dhnlichsten ist. Die Seele ist aber auch zugleich anders als der
Intellekt. Der Intellekt ist jedoch nicht die einzige Ursache der Seele. Um
dies tiefer zu verstehen, sei auf folgende zwei Prinzipen verwiesen: Erstens
geht alles aus dem Guten oder dem Einen hervor, und alles ist iiberall unter-
schiedlich anwesend.!'® Zweitens gilt: Je einheitlicher die Ursache ist, desto
mehr Verursachtes geht aus dieser Ursache hervor.!1? Die hoheren Ebenen der
Hierarchie sind einheitlicher als die unteren, denn sie stehen in der Ndhe zum
Einen.

114 Siehe Theol. Plat. IV 1-3, 8, 96-97. Siehe dazu M. Martijn/L. P. Gerson, ,,Proclus’
System®, in: P. d’Hoine/M. Martijn (Hrsgg.), A/l from One, 2017, S.45-73; R.
Chlup, 2012, S. 83-92.

115 Vgl. EL Theol. Prop. 29, Dodds 34. Siehe mehr iiber das Kausalititsprinzip zwi-
schen der Ursache und dem Verursachten in Kap. 1.5.

116 Vgl. El. Theol. Prop. 29-30, Dodds 34.

117 Vgl. EL Theol. Prop. 31, Dodds 34-36.

118 Siehe El Theol. Prop. 11, Dodds 12, 8: [Tavta t0 dvta mpdeicty and pudg aitiog,
g mpwmg; Prop. 12, Dodds 14, 1-2: Tlavtov t@v dviwv apyn kol aitio tpotiot
10 ayoBov éotwv. Siehe dazu In Tim. 1 209, 13-20: IIavto 0 dvta Bedv €otv
£kyova Kol TopAyETOl VT aNTAV AUECHE TAVTO Kol 10pveTtat &v odtolg o yap
HOVOV 1] KOTO GUVEXEWOV EMTELETTOL TAOV TPAYUAT®OV TPOOSOG, Gel TMOV EENG Ao
TOV TPOCEYDG aiTimV VEIOTAUEVDY, GANG Kol avTtdbey amd tdv Be®dv Eotv Om
YEVVATOL T8 TAVTO, KAV TOppmTaT® TV Oedv slvon Aéymtat, kdv adTiVv sinng v
VANV 00deVOG Yap dpéotnke T0 Belov, GALL Tdoy €€ ioov mhpeoTt.

119 Vgl. El. Theol. Prop. 57, Dodds 54-56.

41

https://dol.org/10.5771/6783085720545-24 - am 14.01.2026, 04:15:57. A [ r—



https://doi.org/10.5771/9783985720545-24
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

1. Die Griindung des hierarchischen Systems in der Elementatio theologica

Das Denken als das Wesen des Intellekts ist in der Seele etwas Nachgebo-
renes!20 und versteht sich als selbsterkennende Erkenntnis (yv@oig £ovtiic
yvootikf]).12! Durch ihren eigenen Denkprozess kann die Seele sich selbst
erkennen'?? und dadurch zu ihren eigenen Ursachen vordringen.!?* Das be-
deutet, dass die Ursachen in der Seele sowohl mit den tatsdchlichen Ursachen
als auch mit der Seele selbst dhnlich sind. Wenn die Seele die Ursachen in
ihr anschaut, sieht sie in diesen Ursachen sowohl sich selbst als auch die
Abbilder der tatsichlichen Ursachen. Das Prinzip ,,Alles in allem, aber in
jedem auf eigene Art und Weise™ ist grundlegend dafiir, dass sich die Seele
im Verlaufe des Riickkehrprozesses mit sich selbst vereint und auf der Spitze
ihres Aufstiegs sich selbst als eine augenblickliche Einheit mit dem Einen
erlebt.

Fassen wir die Griinde zusammen, warum die Einzelseele (uepikog yoyn)
weder vergédnglich noch werdend wie der Korper ist: 1) Die Einzelseele steigt
ganz in den Korper ab, bleibt aber unverdnderlich. Der Grund fiir die Unver-
anderlichkeit der abgestiegenen Einzelseele ist ihr Wesen. Das Wesen (oboia)
der Seele bleibt trotz ihres Abstiegs in den Korper ewig.!>* 2) Obwohl das
Wesen der Seele ewig ist, steigt sie in die Zeitlichkeit ab. Uber den medialen
Zustand der teilnehmbaren Seele ist in Proposition 191 Folgendes zu lesen:
»Jede teilnehmbare Seele hat zwar ein ewiges Wesen, aber eine Tétigkeit in
der Zeit.“!?% Proklos stellt drei Moglichkeiten vor, die sich auf diese Voraus-
setzung beziehen: a) Beide, das Wesen und die Tatigkeit der Seele, sind ewig;
b) Beide, das Wesen und die Tatigkeit der Seele, sind zeitlich; ¢) Das Wesen
der Seele ist ewig und ihre Tétigkeit zeitlich. Wenn beide, das Wesen und
die Tétigkeit der Seele, ewig wiren, gibe es keinen Unterschied zwischen
dem Intellekt und der Seele. Wenn beide in der Zeit vorkdmen, wire die

120 Siehe mehr dazu in Kap. 4.4.

121 EL theol. Prop. 83, Dodds 76, 29-30: I1av 10 £00t0d yVOOTIKOV TPOG EAVTO TAVTY
EMOTPENTIKOV EGTLV.

122 Siehe P. Hadot, Porphyre et Victorinus, Vol. 2, Paris 1968, S. 305, 323; dazu noch
S. Gersh, KINHXIY AKINHTOZX: A Study of Spiritual Motion in the Philosophy of
Proclus, Leiden 1973, S. 132—-133; M. Martijn/L. P. Gerson, ,,Proclus’ System®, in:
P. d’Hoine/M. Martijn (Hrsgg.), All from One, 2017, S. 4573, hier: S. 62.

123 Siehe L. P. Gerson, ,,Epistrophé pros heauton: History and Meaning®, in: Docu-
menti e studi Sulla Tradizione. Filosofica Medieval, 8, 1997, S. 1-32, hier: S. 22—
26.

124 El theol. Prop. 191, Dodds 168, 9: miica dpo yoyn pedektn v pev ovcioy aidviov
ENoLE.

125 EL theol. Prop. 191, Dodds 166, 26-27: Tlaco yoyn pedektn v pev ovoiav
aidviov Exet, TV 8¢ &vépyetav kotd ypdvov. Ubersetzung von E. O. Onnasch/B.
Schomakers, 2015, S. 207. Siehe dazu El. theol. Prop. 211, Dodds 184.

42

https://dol.org/10.5771/6783085720545-24 - am 14.01.2026, 04:15:57. A [ r—



https://doi.org/10.5771/9783985720545-24
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

1.5. Die Kausalitdt zwischen der Ursache und dem Verursachten

Seele ebenso wie der Kdrper geworden und vergédnglich. Deshalb muss das
Wesen der Seele in der Ewigkeit (aicdv) und ihre Tétigkeit in der Zeit (ypovoc)
stehen. Hieraus ergibt sich folgende Konsequenz: Die Seele ist ihrem Wesen
nach ewig und damit unverginglich. Wenn sie ewig und unvergénglich ist,
hat sich ihr Wesen vom Korper getrennt. Die Seele ist somit in der Lage, zu
sich selbst zuriickzukehren. Die Seele steigt in den Kdrper ab, weil sie nicht
anders kann. Sie ist ihrem Wesen nach ewig, ihre Tétigkeiten sind jedoch
nach ,unten‘, d. h. zur sinnlich-wahrnehmbaren Ebene gerichtet. Die Ebene
der Seele ist weder mit der Ursache noch mit dem Verursachten identisch. Die
Seele vermittelt zwischen der intellektuellen und der sinnlichen Ebene. !0

Es wire der Seele nicht bewusst, dass sie unendlich oft vom Sein zum
Werden absteigt und vom Werden wieder aufsteigt,'?” wenn sie sich nicht
selbst und die Ursachen in ihr erkannte. Es wird nicht viel iiber die Selbst-
erkenntnis der Seele in der Elementatio theologica gesagt, denn Proklos
verfolgt in diesem Werk nicht das Ziel, die einzelnen Erkenntnismethoden
darzulegen. Sein Interesse liegt vielmehr in der Aufklérung des teleologischen
Systems in seiner Ganzheit, und er konzentriert sich ganz besonders auf die
kausale Beziehung der unterschiedlichen Ebenen innerhalb dieses Systems.
Die Ausarbeitung der Kausalitdt im Sinne des Hervorgehens aus der Ursache
und der Riickkehr zu ihr ist jedoch grundlegend fiir ein besseres Verstdndnis
des hierarchischen Systems und dessen einzelnen seienden und {iberseienden
Stufen.

1.5. Die Kausalitdt zwischen der Ursache und dem Verursachten
Die Methode des Elementen-Systems macht das Kausalititsverhltnis zwi-

schen den hierarchisch unterschiedlichen Ebenen vermittels des diskursiven
Denkens erkldrbar und nachvollziehbar. Wie wir bereits oben gezeigt haben,

126 Vgl. C. Steel, 1978, S.71: ,,The soul is an eternal substance whose activities are
accomplished in time. From this it follows that the soul, as regards its substance, is
of the order of ,the true beings that perpetually are‘ while it belongs to the world of
becoming as regards its activities (Prop. 192). If the substance of the soul is eternal,
then it is also totally unchangeable (dpetafintog) (Prop. 193). Change would thus
only occur in its activities.” Siehe dazu C. Steel, 1997, S. 297.

127 EL theol. Prop. 206, Dodds 180, 15-16: [Taca yoyn pepikn Katiévat T€ €1g YEVESLY
€n’ Gmepov Kol aviEvar dvvotol amd yevéoewg gig tO Ov. Siehe dazu L. Westra,
»Proclus’ Ascent of the Soul towards the One in the Elements of Theology: Is
it Plotinian?, in: G. Boss/G. Seel (Hrsgg.), Proclus et son influence. Actes du
colloque de Neuchdtel, juin 1985, Ziirich 1987, S. 129-143.

43

https://dol.org/10.5771/6783085720545-24 - am 14.01.2026, 04:15:57. A [ r—



https://doi.org/10.5771/9783985720545-24
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

1. Die Griindung des hierarchischen Systems in der Elementatio theologica

handelt es sich hierbei um das Verhéltnis zwischen den Ursachen (aitior) und
dem Verursachten (aitiatdv).

Es wire nicht moglich, dass alles aus einer Ursache hervorgeht und wie-
der zu ihr zuriickkehrt, wenn es keine Relation zwischen den Ursachen und
dem Verursachten gébe. Proklos diskutiert drei Mdglichkeiten der Relation
zwischen der Ursache und dem Verursachten: 1) Das Verursachte tritt nicht
aus der Ursache heraus, sondern bleibt in ihr; 2) Das Verursachte tritt aus
der Ursache heraus, kehrt aber nicht zuriick zur Ursache; 3) Das Verursachte
tritt aus der Ursache heraus und geht wieder zuriick zur Ursache. Proklos
bevorzugt die dritte Mdglichkeit. Sein Argument lautet wie folgt:

SchlieBlich ist es notwendig, da das Verursachte entweder nur bleibt
oder sich nur hinwendet oder nur hervortritt oder dal es das erste und
das letzte miteinander oder das mittlere mit einem dieser beiden oder
alle zusammen verbindet. Es bleibt folglich nur iibrig, daf3 alles in seiner
Ursache bleibt, aus dieser hervortritt und sich auf dieselbe hinwendet.!28

Die Relation von Ursache und Verursachtem wire auf unterschiedlichen Ebe-
nen nicht moglich, wenn es nicht eine einheitliche Ursache gédbe, namlich das
Eine. Alle Ursachen und alles Verursachte erhalten ihre einheitliche Existenz
vom ersten transzendenten Einen. Das FEine ist die Ursache von allem, bleibt
aber immer fiir sich selbst, jenseits von allen Arten des Denkens (émékewva
dipa 10 &v Tod vod)'2%, und kann durch das Kausalititsprinzip der Ahnlichkeit
und Differenz nicht erfasst werden.

Alles hat seine Existenz durch die erste Ursache.!30 Alles, was es auBerhalb
des Einen gibt, entspricht bei Proklos den Ursachen und Verursachten. Denn
sowohl das Uberseiende wie auch das Seiende ist dann und nur dann eine
Ursache, wenn es zeugungsfahig ist und das weitere Verursachte verursacht.
Jedes Verursachte ist sowohl ein Verursachtes gegeniiber der eigenen Ursache
als auch die Ursache fiir das weiter von ihm Verursachte: ,,Jede anderes
hervorbringende Ursache bringt das Néchstfolgende und alles Darauffolgende

128 ElL theol. Prop. 35, Dodds 38, 25-29: dvdaykn o6& 1 pévew povov 1j Emotpépey
pévov 1 mpotévar povov 1 cuvdely ta dkpo pet’ GAMA@V 1 10 peTa&d ped’
EKATEPOL TAOV GKpWV T} TA cOPTAvVTA. AeimeTon dpo Kol pévely mav &v T@ aitie koi
npoiévar am’ avtod kod émotpépety mpdg awtd. Ubersetzung von E. O. Onnasch/B.
Schomakers, 2015, S. 49.

129 El theol. Prop. 20, Dodds 22, 29.

130 EL theol. Prop. 11, Dodds 12, 8: ITavto ta 6vto mposowy Gmd pidg aitiog, The

TPATNG.

44

https://dol.org/10.5771/6783085720545-24 - am 14.01.2026, 04:15:57. A [ r—



https://doi.org/10.5771/9783985720545-24
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

1.6. Bleiben — Fortgang — Riickkehr

hervor, wihrend sie selbst fiir sich bleibt.“!3! Zum einen bleibt die Ursache in
sich, zum anderen geht das Verursachte aus ihr hervor. Das Prinzip des Her-
austretens aus der Ursache ist immer ein und dasselbe: Die Ursache bringt das
weitere Verursachte ohne Bewegung und ohne Selbstverdnderung (dkwvitog
Kol averattdTmg) hervor. Das Prinzip ist im horizontal-zirkuldren Werdegang
(jede neue Monade entspricht der nicht teilnehmbaren ersten Ursache fiir die
Reihe [ta&ig oder oepd] der Vielzahl des ihr dhnlich Seienden) wie auch im
vertikal-zirkuldren Fortschreiten (bei der Abstufung von héheren zu niederen
Ebenen) gleich. Diese Art des Fortgangs wird Bleiben — Fortschreiten — Riick-
kehr genannt.

1.6. Bleiben — Fortgang — Riickkehr

Die Relation zwischen Bleiben, Fortgang und Riickkehr (povij — mpdodog —
émotpoon) lasst sich wie folgt erldutern: Wéhrend die Ursache in sich selbst
verbleibt, tritt das Verursachte aus der Ursache hervor.'32 Die Ursache bleibt
in sich bestehen, das Verursachte schreitet wegen des Unterschieds zur Ursa-
che weiter fort und kehrt durch die Ahnlichkeit wieder zur Ursache zuriick:
»Alles von irgendeinem aus Hervortretende wendet sich seinem Wesen nach
auf das hin, aus dem es hervortritt.“!33 Die Riickkehr zur Ursache bildet eine
Kreisbewegung, denn das Verursachte wendet sich dem eigenen Wesen zu
und von diesem zuriick zur Ursache, um sich letztlich wieder zu sich selbst
zuriickzukehren. Geméal3 der Entfernung zum Einen bilden sich kleine und
groBe Kreise.!3* Mit anderen Worten: Wenn sich die Seele dem Intellekt

131 EL theol. Prop. 26, Dodds 30, 10-11: TTav 10 Topoktikov aitiov GAA®V pévov antod
8¢’ Eavtod mapdyst T pet’ ot kad T £pelic. Ubersetzung von E. O. Onnasch/B.
Schomakers, 2015, S. 37.

132 Siehe dazu C. Schifer, ,,povn, mpododoc und émotpoen in der Philosophie des
Proklos und des Areopagiten Dionysius®, in: M. Perkams/R. M. Piccione (Hrsgg.),
Proklos. Methode, Seelenlehre, Metaphysik, Leiden/Boston 2006, S. 340-363. Dazu
noch A. C. Lloyd ,,Procession and Division in Proclus®, in: A. C. Lloyd/H. J.
Blumenthal (Hrsgg.), Soul and the Structure of Being in Late Neoplatonism: Syria-
nus, Proclus and Simplicius. Papers and Discussions of a Colloquium Held at
Liverpool, 15-16 April 1982, Liverpool 1982, S. 18-45.

133 El theol. Prop. 31, Dodds 34, 28-29: Ilav t0 mpoiov amd tvog kat’ ovciov
gmoTpépeTal PO Ekeivo G’ ob mpdeioty. Ubersetzung von E. O. Onnasch/B.
Schomakers, 2015, S. 42.

134 Vgl. El theol. Prop. 33, Dodds 36, 16—-19: peiCovg 8¢ kdrhot Kai EMATTOVS, TAOV HEV
EMOTPOPDV TPOG TA VIEPKEILEVO, TTPOGEXDG YIVOLEV®V, TAV O& TPOG TO AVOTEP®
Kol péxpt TG mavtmv apyig: amod yap keivng mavta kol mpog Ekeivnv. Siehe dazu

45

https://dol.org/10.5771/8783085720545-24 - am 14.01.2026, 04:15:57. A [ r—



https://doi.org/10.5771/9783985720545-24
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

1. Die Griindung des hierarchischen Systems in der Elementatio theologica

zuwendet, ist der Kreis kleiner, als wenn sie sich zum Einen zuriickwendet.
Je entfernter das Verursachte von der Ursache ist, desto groBer ist der Kreis.
Proklos spricht tiber die drei Riickwendungsoptionen bei jedem Seienden: Je-
des Seiende wendet sich zuriick gemif3 1) der Ursache, 2) dem Leben oder 3)
der Erkenntnis.'?> Die unterschiedlichen Relationsmodalititen zwischen der
Ursache und dem Verursachten sind bis zum Einen ausfiihrbar. Denn das Eine
als unteilnehmbare, transzendente Einheit kann nicht mit dem Seienden der
Ursache, dem Leben oder der Erkenntnis gemal in einem Verhéltnis stehen.
Das Eine als jenseits von allen Ursachen und allem Verursachten stehend
kann nicht mit dem Kausalitdtsprinzip erfasst werden. Obwohl das Eine jen-
seits von allem steht, ist es ein Einheitsprinzip auf allen Ebenen der Vielheit.
Alles kommt aus dem Einen hervor und kehrt durch eine Kreisbewegung zum
Einen zuriick. Das Prinzip der triadischen Kreisbewegung ist grundlegend
fiir das teleologische System bei Proklos. Dieses Prinzip ermoglicht es, die
Relation aller Dinge zueinander zu erkldren. Basierend auf diesem teleologi-
schen System soll nun in folgenden Kapiteln gezeigt werden, wie die Seele
es schafft, vom Nicht-Denken zum Denken und vom Denken bis zum Vorhof
(npdBvpov)!3¢ des Einen aufzusteigen.

In Tim. 1 210, 5-10; dazu noch Porphyrios, Sententiae 30, 9-12: téhelov yap Ov
GviKTOL TPOG THY YLV Voepdy odoav, KuKA® 816 TodTo Kvovpevov, 1 8¢ yoym
01D TPOG TOV VOOV, VoG 8& TPOG TO TPAOTOV.

135 Vgl. EL theol. Prop. 39, Dodds 40, 27-28: I1av 10 Ov 1} 00c1mddS EmoTpEQEL
novov, i LOTIKAC, 1| Kol YVOOTIK®G.

136 Vgl. Platon, Phil. 64cl. Siehe dazu In Parm. 520, 33.

46

https://dol.org/10.5771/6783085720545-24 - am 14.01.2026, 04:15:57. A [ r—



https://doi.org/10.5771/9783985720545-24
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

2. Die Chalddischen Orakel und andere Quellen fiir das Denken
des ,Einen in uns‘ in Proklos’ Philosophie

2.1. Die Spur der Chaldéischen Orakel

Proklos’ teleologisches System ist nicht nur von Platons Philosophie beein-
flusst. Pythagoreismus, Orphismus, die Chalddischen Orakel und die Dich-
tung Homers sind ebenso einflussreiche Quellen fiir Proklos’ Denkstruktur. '3’
Wir setzen uns mit den Chalddischen Orakeln auseinander, denn Proklos ver-
wendet die chalddische Dichtung in seinen Werken, um das seelische Streben
nach dem Einen aufzuweisen. Auflerdem mochten wir schauen, ob es fiir
Proklos tatséchlich moglich war, die religiosen Riten und Praktiken fiir sein
strikt strukturiertes Denksystem zu verwenden. Werfen wir als Erstes einen
Blick auf die historischen Fakten zu den Chalddischen Orakeln.

Die Schriften, die im spéaten zweiten Jahrhundert n. Chr. verfasst worden
sein sollen und als Chalddische Orakel'3® beriihmt wurden, sind selbst nicht
erhalten geblieben. Was ist iiber die Autoren der chaldédischen Schriften be-
kannt? Laut Sudas gelten als Verfasser der Chalddischen Orakel Julian ,,der
Chaldder und sein Sohn Julian ,.der Theurg“.!3° Julian sei ein Chaldéer

137 Vom Proklos-Schiiler und -Biographen Marinos erfahren wir, dass Proklos sowohl
einen Kommentar den Chalddischen Orakeln widmete als auch Theurgie prakti-
zierte. Siehe Vita Procli, § 26, 19-29: 10 cvotoyyo TV XaAdoi®v cuyypappoTa,
avToig Te TOiG Belolg Aoyiolg EVIpepOpEVOG, €Ml TAG AKPOTATAG TAOV OPETAV, OG
TpOg avBpomivny youyry, avédpapey, g 6 EvBoug Tappiryog vmepPLdS BeovpyIKaC
amexdriece. Kol tag t@v mpd adtod QulocOpmv €ENYNCES GUVEAMV HETA THG
TPOGNKOVGNG EMKpicemg é&emdvnoey, T t& GAlag Xaldaikag vmobécelg kal Ta
péylota TV dmopvnuatmv €ig T Beomapdadota Aoy katePaieto, &v mEvte OAOIG
£1801Y 0DTA SLUTANPHGAC, &9 Ol kol TO Belov ékeivo vimviov £0edoaro.

138 Diese Arbeit basiert auf den Ausgaben von: E. des Places (Hrsg. und Ubers. ins
Franzosische), Oracles chaldaiques, Paris 1971 (nachfolgend zitiert als: des Places,
Or. Chald.); R. Majercik (Hrsg. und Ubers. ins Englische), The Chaldean Oracles:
Text, Translation, and Commentary, Leiden/New York 1989; H. Lewy, Chaldean
Oracles and Theurgy: Mysticism, Magic and Platonism in the Later Roman Empi-
re, Le Caire 1956, neu hrsg. von M. Tardieu, Paris 1978, 2011.

139 Vgl. H. Lewy, 1978, S. 1-3. Ferner: H. D. Saffrey, ,,Les Néoplatoniciens et les Ora-
cles chaldaiques®, in: Revue des études augustiniennes et patristiques, Vol. XXVII,
1981, S.209-225. Die beiden Julians sind als Autoren der chaldédischen Schriften
in Sudas’ Lexikon genannt. Siche A. Adler (Hrsg.), [Suda] Suidae Lexicon, Vol. I,
A-® Index, Pars II, Stuttgart 1967. Dazu noch P. Hadot, ,,Bilan et perspectives

47

https://dol.org/10.5771/8783085720545-24 - am 14.01.2026, 04:15:57. A [ r—



https://doi.org/10.5771/9783985720545-24
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

2. Die Chalddischen Orakel und andere Quellen fiir das Denken des ,Einen in uns’

(Xaidaiog) (nicht aus Chaldda, sondern ein chalddischer Theurg) und Philo-
soph (giAdcooc) gewesen.!40 Als Autor der chalddischen Schriften gilt aber
der Sohn, Julian ,,der Theurg®, der auch der Autor zweier anderer Schriften,
®covpyikd und Teleotikd, sei.'4!

Die Fragmente der Orakel finden wir in den Schriften der Neuplatoniker
Iamblichos, Proklos, Damaskios, Simplikios'4? und spiter bei Michael Psel-
los.!® Alle genannten Philosophen haben zahlreiche Kommentare iiber die
Chalddischen Orakel geschrieben. Die meisten Fragmente stammen von Pro-

sur les Oracles Chaldaiques®, in: H. Lewy, 1978, S.703-720, hier: S.703-704;
S. Johnston, ,,Hekate Soteira. A Study of Hekate’s Roles in the Chaldean Oracles
and Related Literature, in: American Classical Studies, Vol. 21, Atlanta 1990,
S.2-3; H. Seng, ,,KOEMAI'OI, AZQNOI, ZQONAIOI. Drei Begriffe chaldaeischer
Kosmologie und ihr Fortleben®, in: Bibliotheca Chaldaica, Bd. 2, Heidelberg 2009,
S.142-147; L. Brisson, ,,Les principes dans les Oracles Chaldaiques®, in: C.
Noirot/N. Ordine (Hrsgg.), Omnia in uno. Hommage a Alain-Philippe Segonds,
Paris 2012, S.61-72, hier: S.61. Es gibt unterschiedliche Meinungen iiber die
Herkunft der chalddischen Schriften. Sieche dazu F. Ferrari, ,,Chaldédische Orakel®,
in: C. Riedweg/C. Horn/D. Wyrwa (Hrsgg.), Grundriss der Geschichte der Philo-
sophie. Die Philosophie der Antike, Bd. 5/2, Philosophie der Kaiserzeit und der
Spdtantike, Basel 2018, S. 1202—1217, hier: S. 1202-1205.

140 Suda, 1967, no. 433. In Sudas’ Lexikon ist zu lesen, dass der als Philosoph bezeich-
nete Julian nicht ein Philosoph aus Chaldda war, sondern ein Chaldder (XoAdaiog)
im praktischen und im theoretischen Sinne. Siehe dazu R. Majercik, 1989, S. 1;
H. D. Saffrey, 1981, S.216.

141 Vgl. Suda, 1967, no. 434. Hier ist tiber Julian den ,, Theurgen* zu lesen: TovAavog,
0 10D TporeybEvTog VIdG, Yeyovis £ml Mdapkov Aviwmvivov tod Paciiémc. Eypoye
Kol atog Ogovpyikd, Teleotikd, Adyia dU EndV.

142 Vgl. O. Geudtner, Die Seelenlehre der chalddischen Orakel (= Beitrége zur klassi-
schen Philologie, 35), Meisenheim am Glan 1969, S. 4-5.

143 Im 11. Jahrhundert war der Proklos-Kommentar zu den Chalddischen Orakeln
vermutlich noch nicht verloren gegangen, und Psellos konnte seinen Kommentar
zu den Chalddischen Orakeln auf Basis von Proklos’ Kommentar schreiben. Zu
diesem Schluss kommt auch D. J. O’Meara, ,,Psellos’ Commentary on the Chaldae-
an Oracles and Proclus’ lost Commentary*, in: H. Seng (Hrsg.), Platonismus und
Esoterik in byzantinischem Mittelalter und italienischer Renaissance, Heidelberg
2013, S.45-59, hier: S.55. Nach der Analyse der Psellos-Fragmente iiber die
Chalddischen Orakel schreibt D. J. O’Meara: ,,As regards the possible relation
between the more extensive version of the Exc. Vat. used by Psellos and Proclus’
original Chaldean compendium, it seems unlikely that they were identical, i.e. that
Psellos worked directly from Proclus’ original text. [...] Of course we know not-
hing of the source of the condensed version of Proclus’ compendium which Psellos
used. This version would probably have included, not only oracles and exegeses,
but also text on the ,hieratic art® and on sacrifices, materials which Psellos also
excerpted and used.*

48

https://dol.org/10.5771/8783085720545-24 - am 14.01.2026, 04:15:57. A [ r—



https://doi.org/10.5771/9783985720545-24
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

2.1. Die Spur der Chalddischen Orakel

klos. Sie sind teils in seinen erhaltenen Werken, teils in Zitaten aus seinem
verlorenen Werk iiberliefert.

Die Chalddischen Orakel sind auch als Theurgie (govpyia) bekannt.!44
Theurgie war mit der Erfahrung des Géttlichen und dem Ritual verbunden. 43
Die Theurgen waren diejenigen, die von Orakeln die géttlichen Handlungen
lernten.!4¢ In der chaldiischen Lehre ist die Rede davon, dass die menschli-
che Seele aus der gottlichen, intelligiblen Welt stammt und bis zur Materie
absteigt. Die meisten Seelen vergessen ihren Herkunftsort und sterben in
den Korpern, die theurgischen Rituale (€pya) sollen aber den abgestiegenen
Seelen helfen, den Riickweg zu den intelligiblen Ursachen wiederzufinden. !4
Proklos betrachtet die Theurgie sowohl als eine ,,gottliche Handlung*!*8 (0&ia
£pya) als auch als eine ergdnzende Lehre der Seelenreinigung von der Kdrper-

144 Siehe H. Lewy, 1978, S.167-176; R. Majercik, 1989, S.21-22; F. W. Cremer,
Die chalddischen Orakel und Jamblich ,De mysteriis‘ (= Beitrige zur klassischen
Philologie, 26), Meisenheim am Glan 1969. S.20-21.

145 Vgl. L. Bergemann, ,,Inkubation, Photagogie und Seelengefédhrt bei lamblich. Zum
Zusammenhang von Mystik, Ritual und Metaphysik in lamblichs De mysteriis und
in den Chaldaeischen Orakeln®, in: H. Seng/M. Tardieu (Hrsgg.), Die Chaldaei-
schen Orakel: Kontext — Interpretation — Rezeption, Heidelberg 2010, S.79-93,
hier: S. 83.

146 Proklos stellt zwischen den Orakeln und den Theurgen eine Hierarchie auf, denn
er sagt, dass die Orakel alles direkt von den Géttern lernen und die Theurgen von
den Orakeln. Siehe G. Pasquali (Hrsg.), Proclus Diadochus in Platonis Cratylum
commentaria, Leipzig 1908 (nachfolgend zitiert als: /n Crat.), hier: In Crat. 20,
26-27: tpavéctepov 0& ol Beovpyol dddcKovoLy, Kol ol mapd TdV Bedv adTdV
efjpot. Siehe dazu A. J. Festugiére, ,,Proclus et la religion traditionelle”, in: R.
Chevallier (Hrsg.), Mélanges d’archéologie et d’histoire offerts a André Piganiol,
Paris 1966, Bd. III, S. 1581-1590, nachgedruckt in: A. J. Festugiére, Etudes de
philosophie grecque, Paris 1971, S. 575-584; ders., ,,Contemplation philosophique
et art théurgique chez Proclus®, in: Studi di storia religiosa della tarda antichita,
Messina 1968, S. 7-18 = ders., Etudes de philosophie grecque, S. 585-596; F. W.
Cremer, 1969, S.25-36; P. Hadot, 1978, S. 719; C. van Liefferinge, La Théurgie:
des Oracles chaldaiques a Proclus, Li¢ge 1999, S. 11-21; 1. Tanaseanu-Ddobler,
Theurgy in Late Antiquity. The Invention of a Ritual Tradition (= Beitrdge zur
Europdischen Religionsgeschichte, Bd. 1), Goéttingen 2013, S.21-44; H. D. Saf-
frey, ,,La théurgie comme phénomene culturel chez les Néoplatoniciens (IV-V
siécles)”, in: Recherches sur le Néoplatonisme aprés Plotin, Paris 1990, S. 51-61.

147 Siehe R. M. van den Berg (Hrsg. und Ubers. ins Englisch), Proclus’ Hymns: Es-
says, Translations, Commentary, Leiden/Boston 2001, S. 70. Siehe dazu S. Breton,
»T¢éléologie et ontogénie. Variations sur les Oracles chaldaiques®, in: Recherches
de science religieuse, Vol. 66, 1978, S. 5-26, hier: S. 15-18.

148 Vgl. R. Majercik, 1989, S.22: ., Theurgy, then, can best be characterized as ,divine
actions®, since theurgy properly involves not only ,divine actions on the part of
men, but the ,action of the Divine* on behalf of men.*

49

https://dol.org/10.5771/8783085720545-24 - am 14.01.2026, 04:15:57. A [ r—



https://doi.org/10.5771/9783985720545-24
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

2. Die Chalddischen Orakel und andere Quellen fiir das Denken des ,Einen in uns’

lichkeit. Die theurgischen Praktiken sind kein Hindernis fiir die platonische
Lehre und den damit verbundenen dialektischen Weg der Seelenerkenntnis,
denn beide Lehren, sowohl die platonische als auch die chaldéische, spielen
eine Rolle in Proklos’ Philosophie, wenn es um die Frage geht, wie die Seele
zu sich selbst zuriickkehrt.

Proklos versucht in seinen exegetischen Werken, die unterschiedlichen
Methoden — und darunter auch die dialektische Erkenntnismethode und die
chalddischen Ausdriicke fiir die Befreiung und die Reinigung der Seele —
miteinander zu harmonisieren.'*? Ein Beispiel dafiir, wie Proklos die chaldi-
schen Spriiche mit Platons Lehre in Einklang bringt, kann man in einem
Abschnitt aus seinem Parmenides-Kommentar finden: ,,Was aber heifit Licht
anderes als das Eine in der Seele? Deshalb ndmlich hat er [Sokrates] gesagt,
das Gute sei wie die Sonne und das Licht wie ein vom Guten in die Seele
gepflanzter Same.“130 An dieser Stelle ist einerseits von Platon, Politeia VII
540a, die Rede, andererseits verwendet Proklos den chalddischen Begriff Sa-
me (onépua).13! Same bezeichnet die Kraft der Seele fiir den Aufstieg und die
Verbindung mit Gott.

2.2. Die Bedeutung der Chaldiischen Orakel in Proklos’ Philosophie

Das neuplatonische System und die Chalddischen Orakel haben ein zentrales
Prinzip gemeinsam: Es gibt eine erste Ursache, die eine erste Quelle fiir alles
ist. In den Chalddischen Orakeln ist von drei Gottern die Rede,!52 und der

149 Siehe Theol. Plat. 15, 25, 24-26, 22. Dazu noch L. Brisson, ,,Proclus’ Theology*,
in: P. d’Hoine/M. Martijn (Hrsgg.), All from One, 2017, S.207-222, hier: S.210.
Die anderen Lehren, darunter auch die Chalddischen Orakel, nutzt Proklos, um
durch die bestmdgliche Harmonisierung dieser Lehren zum Einen aufzusteigen.
Ein eindeutiges Beispiel fiir die Harmonisierung ist in der Theol. Plat. 14, 17, zu
lesen, wo Proklos die vier unterschiedlichen Lehren des Platonismus, Orphismus,
Pythagoreismus und der Chalddischen Orakel miteinander zu verbinden versucht.

150 In Parm. 512, 4-6 (C. Steel): Quoniam enim soli le bonum proportionale dixit,
quod ex bono animabus impositum sperma uocauit ipsam. Ubersetzung von R.
Bartholomai, in: Kommentar zu Platons ,Parmenides‘ 141E—142A4: Eingeleitet,
iibersetzt und erliutert von: ders., Sankt Augustin 2001 [1990], hier: S. 58. Uber-
setzung leicht modifiziert.

151 Siehe R. Majercik, 1989, S. 186: It (onéppa) is this element (= the dvBoc/QAOE
voU; Supa yoyiig) which has the power to elevate the soul as well as ultimately
unite or ,bind* it to God.*

152 Das System der drei Goétter in den Chalddischen Orakeln kann mit Numenios’
Darlegung iiber die drei Gétter verglichen werden. Den ersten, obersten Gott, den

50

https://dol.org/10.5771/8783085720545-24 - am 14.01.2026, 04:15:57. A [ r—



https://doi.org/10.5771/9783985720545-24
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

2.2. Die Bedeutung der Chalddischen Orakel in Proklos’ Philosophie

erste Gott wird ex negativo beschrieben, z. B. als ,,auBerhalb des Daseins*
(BEw vmapyet).1?3 Aber in anderen Fragmenten wird der erste Gott mit positi-
ven Attributen bezeichnet, bspw. als ,,Vater (matfp),!>* ,,Erster* (mpdtov),
,viterlicher Intellekt* (matpucodg vooc),'>s ,,Monade* (uovéc)'* und ,,Quelle*
(&pyn).157 Proklos spricht im Parmenides-Kommentar {iber den Unterschied
zwischen dem viterlichen Intellekt und dem ersten Gott und sagt, dass, wah-
rend der viterliche Intellekt die Spitze der intelligiblen Welt darstellt, der
erste Gott in der ersten Hypothese von Platons Parmenides iiber den véterli-

153

154

155

156

157

er mit dem Guten an sich gleichsetzt, stellt sich Numenios als nur seiend und nicht
handelnd vor, fern der Materie, einfach und unbewegt. Thm untergeordnet ist der
zweite, der Schopfungsgott (Demiurg), der durch die Betrachtung des ersten Gottes
die Idee des Kosmos hervorbringt. Durch die Teilhabe am Guten ist er gut. Im
Gegensatz zum ersten Gott ist er bewegt. Indem der Demiurg iiber die Idee hinaus
auch eine sinnlich wahrnehmbare Welt erzeugt und sich mit der Materie abgibt,
erscheint er als ein dritter Gott. Die Materie betrachtet Numenios als ein eigenstin-
diges Prinzip, das ebenso urspriinglich ist wie die ersten zwei Gotter. Vgl. H. Lewy,
1978, S.320-321. Zur Trias in den Chalddischen Orakeln siche P. Athanassiadi,
,»The Chaldacan Oracles: Theology and Theurgy*, in: P. Athanassiadi/M. Frede
(Hrsgg.), Pagan Monotheism in Late Antiquity, Oxford 1999, S.149-183, hier:
S. 170; M. Zambon, Porphyre et Le Moyen-Platonisme, Paris 2002, S. 254.

Theol. Plat. 1V, 21, 64, 11-12: TI4vtag yap cuvéymv tf Eoavtod pud thg dmapéemg
aKpoOTNTL, KOoTo TO AdYov, avtog ndg £Em vmapyel. Siehe dazu H. Lewy, 1978,
S. 129, Anm. 240. Dazu noch L. Brisson, ,,Plato’s Timaeus and the Chaldean Ora-
cles”, in: G. J. Reydams-Schils (Hrsg.), Plato’s , Timaeus‘ as Cultural Icon, Notre
Dame 2003, S. 112-132, hier: S. 114-116.

Vgl. des Places, Or. Chald., Fr. 7 = Psellos, P. G., 122, 1140c10-11: [Tavta yap
£€etéleooe TATIP Kol VD TOPESWKE OEVTEP®.

Vgl. des Places, Or. Chald., Fr. 109, 1 = Psellos, P. G., 22, 1148a12—-14: AA\" odk
glodéyetan keivng 1o BéAe matpikog vovg. In Tim. 11, 54, 10; 111, 14, 6; In Crat. 21,
1. Die Bedeutung des viterlichen Intellekts (matpucog voog) kann unterschiedlich
verstanden werden: entweder als Vater oder als der erste Intellekt. Der Vater ist die
Kraft und Ursache von zwei Intellekten. Ersterer Intellekt schaut nach ,oben‘ zum
Vater und der zweite nach ,unten‘. Siehe des Places, Or. Chal., Fr. 8 = Proclus, In
Crat. 51, 26-30: ...0v0¢ mapd TOIE KAONTOL APPOTEPOV VAP EXEL, VD UEV KOTEYEWV
T vontd, oicnowy 6 éndyew koopoic. Siche dazu R. Majercik, 1989, S. 156; dazu
noch J. F. Finamore/S. 1. Johnston, ,,The Chaldaean Oracles”, in: L. P. Gerson
(Hrsg.), The Cambridge History of Philosophy in Late Antiquity, Bd. 1, Cambridge
2010, S. 161-173.

Vgl. des Places, Or. Chald., Fr. 11 = Proclus, In Alc. 23 [51 Cr.], 10 W: Téyabov
a0TO voodoa Omov Tatpikn povag €ott;, Fr. 26 = Lydus, De mens. 11 6; 23, 12 W.:
Movvéda yap og tprodyov 0oV éoefdooato koopog; Fr. 27 = Damascius, 1 87,
1-4; 11 87, 14: TIavti yip &v kOGU®, AGUTEL TPLAS, TG HOVOS BpYEL

Vgl. des Places, Or. Chald., Fr. 13 = Psellos, P. G., 122, 1145d7: O0 yap dmai
TaTPIKAG apyig aterés T tpoyalet; Fr. 37 = Proclus, In Parm. 800,18-801,5.

51

https://dol.org/10.5771/8783085720545-24 - am 14.01.2026, 04:15:57. A [ r—



https://doi.org/10.5771/9783985720545-24
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

2. Die Chalddischen Orakel und andere Quellen fiir das Denken des ,Einen in uns’

chen Gottheiten steht und transzendent ist.!>® Nach Proklos’ Ansicht steht der
erste Gott aus den Chalddischen Orakeln unter dem Einen und ist mit dem
véterlichen Intellekt oder dem ersten Vater als Spitze der intelligiblen Trias
identisch.!

Es ist jedoch zu bezweifeln, ob alle Pradikationen iiber den ersten Gott
tatsdchlich aus den Chalddischen Orakeln stammen oder durch die Neuplato-
niker so wiedergegeben wurden, dass sie in das eigene System passen.!60
Angesichts der bruchstiickhaften Uberlieferung haben wir keine Moglichkeit,
uns iiber diese Vorstellungen ein sachlich begriindetes Urteil zu bilden.

Nach dem ersten Gott kommt der zweite Gott (bzw. der Demiurg). Seine
Aufgabe ist es, eine intelligible Welt zu gestalten:

Der Intellekt des Vaters, mit seinem kraftvollen Willen denkend, rauschte
vielgestaltige Ideen hervor. Diese sprangen alle aus einer Quelle hervor;
denn vom Vater kam Wille und Vollendung. Diese (Ideen) teilten sich,
nachdem sie durch das geistige Feuer geschieden worden waren, in ande-
re geistige (Ideen). Denn der Herrscher setzte dem vielgestaltigen Kosmos
eine geistige unvergédngliche Form voraus, auf deren unweltlicher Spur
eilend der Kosmos sichtbar wurde, nachdem er mit mannigfachen Ideen
begnadet worden war.16!

158 Vgl. In Parm. 1070, 18-1071, 2: 6 8¢ npdTOG H£0C O O THG TPAOTNG VTTOHETEMS
VUvodUEVOC 0VTE TTOTNP, UALG Kpeittov Kol mhong Thg matpikilg OedTog €KEIvog
ugv yop avtiduipntor mpOg THY SOvopy koi OV vodv @V Adyeton mothp, Kol
cvumnpol TpLada pioy pet’ éxeivov-odtog 88 O mpdToc dvimg Oedc EEfpnToL
TaoNg TPOG TAVTAL Kol AVTIONPEGEDG Kol ouvtdéemg oUte TOAAD TAEOV vVONTOG
ot P 0VOEVOG Yap €0TL TOV SEVTEPWY, 0VOE HeBekTOC OAwe Eotiv obte {WV} VIO
vogpdg ovte YO vontiig ovciag, AL VepNveOTOL HEV TOCHY TOV UETEYOUEVOV
Evadwv, vmepnpractal 0¢ mac®dv Tdv tod Ovtog mpooddwv. Siehe dazu noch P.
Hadot, Porphyre et Victorinus, Vol. 2, Paris 1968, hier: Vol. 1, S. 258-259.

159 Proklos spricht in unterschiedlichen Werken iiber den ersten Vater. Siehe /n Parm.
1047, 23; 1070, 20-22; In Tim. 1 14, 3-10; 11 54, 5-16; In Crat. 20, 31-21, 2;
,.Extraits du commentaire de Proclus sur la Philosophie chaldaique®, in: E. des
Places (Hrsg. und Ubers. ins Franzosische), Oracles chaldaiques: avec un choix de
commentaires anciens, Paris 1971 (nachfolgend zitiert als: des Places, Exc. Chald.)
hier: IV, S. 209-210. Dazu noch R. Majercik, 1989, S. 5-6; H. Lewy, 1978, S. 329—
332.

160 Siehe O. Geudtner, 1971, S.2-3; P. Hadot, 1978, S.715-716; C. van Liefferinge
1999, S. 131.

161 Des Places, Or. Chald., Fr. 37, 1-8 = In Parm. 800, 18-22: Nodg natpog éppoilnoe
vonoog aKuddt BovAf] mappdpeovs i0éag, myiig 0¢ dg dmo macor £€E0opov:
motpdOev yop Env Bovdé te Téhog te. AAN’ €uepicOncav voepd mupi poipnBeican
€l GALaG voepag KOGU® Yap dvaE ToAvpdOpe® TpovnKey voepov TomoV dpditov,
0D kot dKoouov Tyvog EmetyOuevog Hop@fig HETO KOGHOG EpavOn mavrtoiong idéog

52

https://dol.org/10.5771/8783085720545-24 - am 14.01.2026, 04:15:57. A [ r—



https://doi.org/10.5771/9783985720545-24
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

2.3. Die Gottin Hekate, eine Seelenretterin

Der zweite Gott ist sowohl nach ,oben‘ zum ersten Gott gerichtet als auch
nach ,unten‘ zum sinnlich Wahrnehmbaren; zudem ist er ein Schopfer.!62

2.3. Die Géttin Hekate, eine Seelenretterin

Zwischen dem ersten und dem zweiten Gott steht die Gottin Hekate.!63 Uber
die Mittlerstellung der Hekate ist im Fragment 50 der Chalddischen Orakel
zu lesen: ,,[...] mitten zwischen den Vitern bewege sich die Mitte der Heka-
te.“1%4 Sie ist die Gottin der Lebenskraft. Als diese Kraft ist sie verbindend
und nimmt deshalb eine mittlere Position ein. Sie vermittelt die zwei radikal
unterschiedlichen Ebenen. Sie ist die Kraft des Vaters, und dadurch bleibt sie
das All des Seienden. 16

162
163

164

165

kexapoaypévog. Ubersetzung von H. Lewy, 1978, S.541-542. Ubersetzung leicht
modifiziert.

Siehe J. F. Finamore/S. 1. Johnston, 2010, S. 167.

Vgl. In Tim. 15, 15; 11 19-20, 151, 7-10. Proklos erwéhnt den Namen Hekate nicht,
aber er spricht tiber die Gottin, die das Leben erzeugt (tfj Cwoyove 0ed). Siehe
dazu S. I. Johnston, 1990; J. D. Turner, ,,The Figure of Hekate and Dynamic Ema-
nationism in the Chaldean Oracles, Sethian Gnosticism and Neoplatonism®, in:
The Second Century, Vol. 7, 1991, S. 221-232; ders., ,,The Chaldaean Oracles and
the metaphysics of the Sethian Platonizing treatises®, in: J. D. Turner/K. Corrigan
(Hrsgg.), Plato’s ,Parmenides ‘ and its Heritage. I: History and Interpretation from
the Old Academy to Later Platonism and Gnosticism, Atlanta 2010, S.213-232,
hier: S.218-221.

Des Places, Or. Chald., Fr. 50 = Damascius, II 164, 18-19: péccov 1dv matépov
‘Exdng xévipov mepopiicOat. Ubersetzung von H. Dérrie/M. Baltes/C. Pietsch, in:
Der Platonismus in der Antike. Grundlagen — System —Entwicklung, begriindet von
H. Dérrie, fortgefiihrt von M. Baltes/C. Pietsch, Bd. 7.1, Die philosophische Leh-
re des Platonismus, Theologia Platonica, Baustein 182-205, Text, Ubersetzung,
Kommentar, Stuttgart/Bad Cannstatt 2008, S. 151.

In der Forschung gibt es die Diskussion, ob Hekate wegen ihrer Kraft mit der
Weltseele verglichen werden kann. Siehe H. Lewy, 1978, S. 88-90; dazu noch R.
Majercik, 1989, S. 7. Majercik stimmt Lewy darin zu, dass Hekate die Weltseele
ist. Den Grund dafiir formuliert sie folgendermaf3en: ,,But this process entails the
existence of a Third God, a feminine, generative entity, described either as ,Power*
(d0vaypug) and situated as a median figure between the First and Second Gods (e.g.,
Fr. 4), or conflated with Hecate as the World Soul (e.g., Fr. 6, 51-53, 56) and
thus located (in traditional Platonic fashion) on the borders between the intelligible
and sensible realms.” L. Brisson teilt die Meinung von Lewy und Majercik iiber
die Bedeutung der Hekate als Weltseele. Dazu L. Brisson, ,,La place des Oracles
chaldaiques dans la Théol. Plat.*, in: A.-Ph. Segonds/C. Steel (Hrsgg.), Proclus
et la Théologie Platonicienne, 2000, S. 109-162, hier: S. 145, 151. Diese Deutung
der Hekate wurde von H. Seng, ,,Un livre sacré de 1’ Antiquité tardive: les Oracles

53

https://dol.org/10.5771/8783085720545-24 - am 14.01.2026, 04:15:57. A [ r—



https://doi.org/10.5771/9783985720545-24
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

2. Die Chalddischen Orakel und andere Quellen fiir das Denken des ,Einen in uns’

Dem mittleren und iiberwesentlichen Stand der Gottin Hekate zwischen
dem ersten Gott/Vater und dem zweiten Gott entspricht auch die Beschrei-
bung der Hekate als die Quelle der Geburt: ,,An der linken Weiche der
Hekate entspringt der Quell der Tugend, der génzlich im Inneren bleibt und
seine jungfrauliche Reinheit nicht preisgibt.“1% Trotz ihrer belebenden und
gebarenden Kraft bleibt sie jedoch iiberkosmisch und liberwesentlich.

Proklos zeigt nicht nur in seinen Werken ein grofes Interesse fiir Hekate,
sondern von Marinos, Proklos’ Schiiler und Biograph, ist zu erfahren, dass
Hekate eine grof3e Rolle in seinem Leben spielte. Diesbeziiglich ist Folgendes
iiber ihn zu erfahren:

Vor diesen [theurgischen Praktiken] aber nahm der Philosoph ordnungs-
gemil die Reinigungen der Chaldéer vor und verkehrte dann mit selbst-
gesehenen lichtartigen Erscheinungen der Hekate, wie er ja auch selbst
irgendwo in einer bestimmten Schrift erwihnt.!¢7

Proklos widmet Hekate und dem rémischen Gott, Janus!'®® eine Hymne. Diese
Hymne ist in vielerlei Hinsicht interessant. Zunachst ist zu bemerken, dass die
Hymne in der Form eines Gebets'® geschrieben ist, das heifit, Proklos betet
zu Hekate und Janus um der Rettung seiner Seele willen. Proklos beschreibt
Hekate als eine groBartige kraftbesitzende Gottin,!”0 die seine Seele zu retten
vermag. Es ist darauf zu achten, dass er iiber die menschliche Seele (an
dieser Stelle iiber seine eigene Seele) als leidende Seele spricht, die rund um
die Erde l4uft und um die Rettung bittet.!”! Proklos sucht die Erlosung der
Seele durch einen den Intellekt erweckenden Ritus.!”? Er fiihrt nicht ndher
aus, was genau er unter einem solchen Ritus versteht, betet aber zu Hekate

chaldaiques®, in: Bibliothéque de I’Ecole des Hautes études, Sciences Religieuses,
Turnhout 2016, S. 52-56, Anm. 170, infrage gestellt.

166 Des Places, Or. Chald., Fr. 52 = Psellos, P. G., 122, 1136al1-12: Aoifjg &v Aaydcwy
‘Exdtng dpetiic méle mnyh, Evdov 6An pipvovso 1o mapBivov ob mpoisico. Uber-
setzung von H. Lewy, 1978, S. 543.

167 Marinos, Vita Procli, §28, 16-19: ©pd 08¢ 100tV £€v TA&EL O QLAOGOPOG
toig XaAdaikoig kabappoic kabapopevos, pdopact pev Exoartikols gotogidéoty
adTOnTOVLUEVOIC BpiANsEY, O Kol adTdg oV pépvnTon &V idim cuyypdauport. Uber-
setzung von I. Méannlein-Robert, 2019, S. 97.

168 R. M. van den Berg, 2001, S. 262-264.

169 Zur Bedeutung des Gebets siehe L. Brisson, ,,Prayer in Neoplatonism and the
Chaldaean Oracles. Porphyry, lamblichus, Proclus®, in: J. Dillon/A. Timotin
(Hrsgg.), Platonic Theories of Prayer, Leiden/Boston 2016, S. 108—134.

170 R. M. van den Berg, 2001, S. 259, 2: xaip’, ‘Exdtn npobipate, peyacbevéc.

171 R. M. van den Berg, 2001, S. 259, 6: yoynv 6¢ mepi xOovi papyaivovoay.

172 R. M. van den Berg, 2001, S. 259, 7: Ekket’ &yepovOoiot KaONpopéVNY TEAETHOL

54

https://dol.org/10.5771/6783085720545-24 - am 14.01.2026, 04:15:57. A [ r—



https://doi.org/10.5771/9783985720545-24
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

2.3. Die Gottin Hekate, eine Seelenretterin

und Janus mit folgenden Worten: ,,Ich bitte Dich, gib mir Deine Hand und
zeige mir als einem Bediirftigen die von den Géttern offenbarten Wege. Ich
mochte das wertvolle Licht erhalten, durch das es mdglich ist, dem Elend
der dunklen Geburt zu entflichen.“!7> Dieser Abschnitt der Hymne ist den
Worten &dhnlich, die Proklos in der Einleitung des Parmenides-Kommentars
und am Anfang der Theologia Platonica'’ verwendet. Die Gemeinsamkeit
aller drei Stellen betrifft die folgenden Elemente: Alle drei Abschnitte sind
in der Form eines Gebets geschrieben; das Licht (¢dg) hat eine rettende
Funktion vor der Vergénglichkeit; zuletzt steigt die gerettete Seele in den
intelligiblen Bereich auf, wo sie nicht mehr zwischen dem Wissen und dem
Nicht-Wissen umherwandelt, sondern im Denken selbst ist. Obwohl alle drei
Fragmente die gleiche Thematik haben, ndmlich die Seelenrettung, werden
auch andere Metaphern in Proklos’ Hymne erwéhnt.!”>

Die Reise der Seele um die Erde, die in der Hymne beschriecben wird,
weist Ahnlichkeiten mit Odysseus’ Reise auf, obwohl Proklos in der Hymne
Homers Odyssee nicht erwéhnt. Es ist aber moglich, die Analogien zwischen
Odysseus und der Seelenreise anhand der Terminologien aufzuzeigen. Die
abgestiegene Seele, die in der Hymne beschrieben wird, lauft wie ein Wahn-
sinniger rund um die Welt und versucht, aus der sinnlich wahrnehmbaren
Welt zu fliehen. Ahnlich wie die Seele, die rund um die Erde lduft (yuymv
d¢ mepi yBovi popyaivovoav), kehrt auch Odysseus nach einer langen Reise in
die Heimat zuriick. Der symbolische Vergleich dient dazu, ein und dasselbe
Schicksal anhand der abgestiegenen Seele und Odysseus zu zeigen. Ahnlich
wie Odysseus, der sich an den Heimweg nicht mehr erinnert und verwirrt auf

173 R. M. van den Berg, 2001, S.259, 8-10: vai, Aitopoi, d6te y&Eipa, Oeoppadéag
1€ KeAeVOoLG deilaté pot yatéovtl. @aog & épitipov abpriow, kvaving 6bsv £ott
QuYElv kakdmTa YevédAng. Meine Ubersetzung.

174 Vgl. In Parm. 617, 1-5: Ebyopor 1t0ig 0g0ig miotl kol mdoog modnyfoai pHov
Tov vobv gig v mpokewévny Bewpiav, kol A &v €uol oTIATvOV TG GAnbdsiog
avayavtog avomidoot TV UV dtdvolay €n’ avThV TNV TOV Oviov ETeTHUNY,
avoi&ai te tag Thg Yoy The Eufig mOAog gig Vmodoyny Tig &vBéov tod ITAdtwvog
vonynoewe. Theol. Plat. 1 1, 7, 17-21: thy’ av &ikdtmg o0Tovg TOLG Og0ng
TOPAKOAOIHEY TO THG GANnOelag @dg dvantey MUV Taig Yoyois, Kol Tovg TV
KPEUTOVOVY OTad0v¢ Kol Bepamentag katifdvey TOv NUETEPOV VOV, Kol TOSNYETEV
€lg 10 mavterég kol Belov Kol VymAov téhog ti|g [Thatwvikig Oswpiog.

175 Siehe R. M. van den Berg, 2001, S.270-273. Zum mdglichen beachtlichen Ver-
gleich von Proklos’ Philosophie und Homer-Dichtung siche D. Muhsal, ,,Die spit-
antike Homer-Deutung im Kontext der neuplatonischen Timaios-Interpretation bei
Proklos®, in: C. O. Tommasi/L. G. S. Santoprete/H. Seng (Hrsgg.), Hierarchie
und Ritual. Zur philosophischen Spiritualitdt in der Spdtantike, Heidelberg 2018,
S.259-275.

55

https://dol.org/10.5771/8783085720545-24 - am 14.01.2026, 04:15:57. A [ r—



https://doi.org/10.5771/9783985720545-24
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

2. Die Chalddischen Orakel und andere Quellen fiir das Denken des ,Einen in uns’

dem Meer umhersegelt, ist auch die Seele auf der Suche nach sich selbst. Pro-
klos betet zu Hekate und Janus, ihm die Hand zu reichen und ihn mit dem
Wind in den sicheren Hafen zu bringen.!7® Die Hand (ygip) hat bei Proklos die
Bedeutung der demiurgischen Kraft, durch welche die ganze sinnlich wahr-
nehmbare Welt geschaffen ist.!'”7 Im Timaios-Kommentar ist die Hand mit
Hekate identisch und Hekate durch die Kraft des Demiurgen symbolisiert.!8

Die symbolische Bedeutung des Hafens (8ppog) ist sowohl in der Hymne
als auch in Homers Odyssee'” von entscheidender Bedeutung. Im Hafen ein-
getroffen, ist die Seele gerettet, denn sie erleidet nicht mehr die kdrperlichen
Leidenschaften (mé6n), sondern ist an einem sicheren Ort angekommen, wo
sie sich selbst wiedererkennt und die Ursachen schaut. Dieser sichere Ort
wird auch ,,viterlicher Hafen* (6 moatpucog dppog) genannt. Wihrend unter
dem Hafen in Odysseus’ Reise ein konkreter geographischer Ort verstanden
wird, ist bei Proklos das Vereinigen (£vooig) mit dem Intellekt gemeint oder,
wie Proklos dariiber in seinem Timaios-Kommentar schreibt, ,,der Intellekt in
uns® (0 €v Muiv vodg) als eine innerliche Verbindung mit dem demiurgischen
Denken. 180

176 R. M. van den Berg, 2001, S. 259, 11-12: vai, Aitopat, d6t€ ¥EIpa., Kol DUETEPOLTLY
aToug dppov £ e00ePinG pe TELACGOTE KEKUNDTOL.

177 R. Majercik, Or. Chald., Fr. 210c = In Crat. 101, 26-28: cuvoloKOGUET O& TaV
10 alobnTov Taig dnpovpykais avtod duvapeoty, Gg on Beovpydv maideg yelpog
GTOKAAODGLY.

178 Vgl. In Tim. 11 260, 25-27: GAho pev 10 4md TdV de&dv TIKTOPEVOY, GAXO O TO
amd TV Gplotep®dV, £t KPOoTAP®V AEYolg €ite yepdv €ite Aaydvov. Siche die
englische Ubersetzung von D. Baltzly, Proclus: Commentary on Plato’s Timaeus,
4 vol, Book 3, Part II: Proclus on the World Soul, S. 249, Anm. 537. Dazu noch R.
Majercik, 1989, S. 216; Lewy, 1978, S. 92, Anm. 107.

179 M. L. West (Hrsg.), Homerus Odyssea, Berlin/Boston 2017, hier: 9. Gesang,
Vers 136-139: év 8¢ Aunv gboppog, v od yped melopatdg €otv, oVt €OVOG
Bokéewv obte mpupviol avayor, AL €mkélcavtog peival xpovov glg O kev
VOUTEDV BVIOG ETOTPVHVY Kol ETTVEVGOGLY ATTOL.

180 In Tim. 1302, 17-25: peta yap v aAdvny i Yevécems kol thv KaBapotv kol peta
10 THG EMoTNUNG PDOG AVOAAUTEL TO VOEPOV EvEpyNUA Kol O &V UV volg, oppilov
™MV Yoynv &v 1® motpl Kol EVISpOOV oDTNV AYpAvIOg €V TOIG ONUIOVPYIKOIC
VONGEGL KO OHC POTL GLVATTOV, OVY OloV TO THG EMOTAUNG, GAAY Koi TODSE
KEAMOV KOl VOEPGTEPOV Kail EVOEISEGTEPOV ~ 0DTOC Yap 0TIV O TATPIKOS SpUOC, 1
ebpeotc 10D matpos, 1 TPOG AVTOV dYPOVTOS EVMGIG.

56

https://dol.org/10.5771/8783085720545-24 - am 14.01.2026, 04:15:57. A [ r—



https://doi.org/10.5771/9783985720545-24
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

2.4. Die chalddischen Ausdriicke fiir den Aufstieg der Seele

2.4. Die chalddischen Ausdriicke fiir den Aufstieg der Seele

Proklos hat sich mit den chalddischen Schriften offenbar intensiv beschéftigt,
denn die Fragmente der Chalddischen Orakel sind in fast allen seinen ex-
egetischen Werken vorhanden. Die chaldédischen Ausdriicke sind symbolisch
(cOuporov)!8! und mit Platons Lehre iiber den Seelenaufstieg kompatibel.
Im Folgenden werden die wichtigsten chalddischen Ausdriicke, die zugleich
in Proklos’ unterschiedlichen Werken fiir den Aufstieg der Seele verwendet
werden, besprochen.

2.4.1. Die Nacktheit der Seele

Proklos verwendet die chalddischen Ausdriicke oder Spriiche, um die Spuren
der Ursachen in der Seele zu betonen. Die Riickwendung der Seele hin auf
die Ursachen in ihr selbst ist mit der Reinigung der Seele verbunden, denn
die Seele kann nicht unter dem Einfluss der koérperlichen Leidenschaften dem
gottlichen Licht in ihr folgen. Die Seele wacht im Korper auf, 6ffnet ihr im
Leib vergrabenes Auge (Sppo thig woyfc)!®2 und beginnt, sich an sich selbst
zu erinnern. Die Entscheidung der Seele, auf die Sinnhaftigkeit zu verzichten
und sich ihrer selbst zu erinnern, driickt Proklos mit dem chalddischen Aus-
druck ,,nackt™ (yopvnc) aus. Proklos schreibt iiber die Nacktheit der Seele
Folgendes: ,,Denn nicht erreichbar ist das Gottliche den Sterblichen, die Kor-
perliches denken, sondern nur denen, die nackt aufwirtseilen zur Hohe.*!83
Die korperlichen Leidenschaften sind das, was die Seele hindert, sie selbst zu

181 Vgl. J. Trouillard, ,,Le symbolisme chez Proclus®, in: Dialogues d’histoire ancien-
ne, Vol. 7, 1981, S.297-308; G. Shaw, Theurgy and the Soul. The Neo-Platonism
of lamblichus, Pennsylvania 1995, S. 48-50; C. van Liefferinge, 1999, S. 244-247;
R. Chlup, 2012, S. 185-200.

182 Vgl. Platon, Resp. 533d1; dazu noch des Places, Or. Chald., Fr. 1,8 = Damascius,
I, 154, 16-26; Fr. 213, 2 = Didymus, De trinitate, 111, 21; P. G., 39, 904b. Fiir eine
ausfiihrliche Erlduterung des Ausdrucks ,,Auge der Seele* siche Kap. 4.2.

183 Des Places, Or. Chald., Fr. 116 = Proclus, In Crat. 88, 4: o0 yap QT TA
Oela Bpotoic T0ig odUA Voodot, GAL HGo0L YOUVATES Gve 6IeNdovGt TPOG VYOG,
Ubersetzung von H. Lewy, 1978, S. 547.

57

https://dol.org/10.5771/6783085720545-24 - am 14.01.2026, 04:15:57. A [ r—



https://doi.org/10.5771/9783985720545-24
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

2. Die Chalddischen Orakel und andere Quellen fiir das Denken des ,Einen in uns’

sein.!8% Obwohl die im Korper abgestiegene Seele ihrem Wesen nach nicht
verginglich und zeitlich ist, vergisst sie, dass sie anderes als der Korper ist.!83

Die Nacktheit ist ein metaphorischer Ausdruck fiir die im Korper erwach-
te Seele. Die erwachte Seele wirft ihre Kleidungsstiicke (yitdvoc) ab, das
heift, sie entkleidet sich ihrer korperlichen Leidenschaften und wird somit
rein (kabapoc) und nackt.!3¢ Die nackt gewordene Seele gelangt durch den
Erkenntnisprozess auf das Denken selbst, und bevor sie in den intelligiblen
Bereich eintritt, ruht sie im gottlichen Licht:

Sie (die Seelen der Mysten, die die Werke des Vaters gedacht haben)
entflichen dem vom Schicksal beherrschten schamlosen Fliigel der Moira.
Sie ruhen in Gott,'87 indem sie die kraftvollen Feuerlohen einziehen, die
(aus dem Bezirk) vom Vater herabkommen, von denen wihrend ihrer

Herabkunft die Seele die seelenndhrende Spitze der feurigen Friichte
pfliickt.'88

184 Siehe In Tim. NI 297, 17-20: pévnv Gpo v KoOOPTIKNV GPETV COTEPAV
TPOGPNTEOV TAOV YuY®V, ATOKOTTOLCOV HEV Kol dpavifovcav dpdnv tag EVOAOLG
QVGELG KOl TO €K TRG YEVESEWS NIV Tpos@VvTa TTadT, Ympilovoav 6€ TV yoyny Kol
€Ml TOV VOOV TEPLAYOVOOV KL TOVG XLTDVOG, 0UG EvEdDGNTO, KOTUAEITOVGOV.

185 Vgl. In Tim. 111 330, 9-331, 1.

186 In Alc. 138, 20-139, 3: éviobowv ovv Wuiv kol &modvopévolg T mdon Kod
TOVG YITAOVOG 0DG KOTIOVTEG TPOGEMPAUEY, £GYOTOC YITOV £0TIV GTOSVTEOS O
TS @uotiiog, tvo yopvijteg, GG eNot O AOYOV, YEYOVOTEG £00TOVG T Bed
TPOGIOPVOMUEV, AOYOG KaBapOG Kol EIMKPIVIG YEVOUEVOL KOl TTOVTO KOTOAMTOVTES
0 AN mepl yijv, dmovmep €thyOn, kol taig Osiong Lwoaig EavTovg EEOLOIDOAVTEG.
Siehe dazu noch H. Boese (Hrsg.), Procli Diadochi tria opuscula (De providentia,
libertate, malo) Latine Guilelmo de Moerbeka vertente et Graece ex Isaacii Se-
bastocratoris aliorumque scriptis collecta, Berlin 1960 (nachfolgend zitiert als: De
mal.), hier: De mal. 24, 29-31: Exuendum igitur nobis et tunicas quas descendentes
induti sumus, et nudi hinc progrediendum illuc; Fiir die englische Ubersetzung
siehe J.Opsomer/C.Steel, (Ubers.), Proclus: On the Existence of Evils, Tthaca/New
York 2003; C. Steel (Ubers.), Proclus: On Providence, Ithaca/New York 2007; J.
Opsomer/C. Steel (Ubers), Proclus: Ten Problems Concerning Providence, London
2012. Dazu noch Platon, Gorg. 524d-525a; Plotin, Enn. 1 6, 7; H. Lewy, 1978,
S. 170-171, Anm. 395.

187 Mit dem Ausdruck ,,in Gott ruhen” (év 0e® eivron) ist die seelische Ruhe im
gottlichen Licht, Aion, gemeint. Siehe dazu R. Majercik, 1989, S. 191, Anm. 4.

188 Des Places, Or. Chald., Fr. 130 = Proclus, In Tim. 111 266, 19 et 21-23: Moipng
elHopTiG TO TTEPOV PEVYOLOLY Avaudés, &v 08 Bed Kkelvtar mupoovg ElKovoot
dkupaione €k matpdley KaTdvVTOg, GQ° GV Woyxl KoTOviev Eumopiov Spémetol
Kopm®v Yuxotpdpov dvlog. Ubersetzung von H. Lewy, 1978, S. 547.

58

https://dol.org/10.5771/8783085720545-24 - am 14.01.2026, 04:15:57. A [ r—



https://doi.org/10.5771/9783985720545-24
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

2.4. Die chalddischen Ausdriicke fiir den Aufstieg der Seele

Die Seele, der es gelingt, der Schicksalsgéttin (Moira)!%? zu entflichen,
kommt zur Ruhe. Proklos versteht die zur Ruhe gekommene Seele als eine
zwischen Denken und Nicht-Denken zerrissene Seele, die nach einer langen
Reise in den sicheren Hafen!%0 gelangt. Die im sicheren Hafen oder, wie Prok-
los im Timaios-Kommentar schreibt, im viterlichen Hafen eingetroffene Seele
vollendet ihren Erkenntnisprozess, entdeckt den Vater (Demiurg) und vereint
sich mit ihm.!°! Von da an strebt sie, den intelligiblen Bereich und die hochste
Spitze ihres Wesens, das Eine in ihr zu schauen.

2.4.2. Die Bliiten der Seelen

Zu den chalddischen Ausdriicken, die besonders wichtig sind fiir die Beschrei-
bung des Strebens der Seele nach der Riickkehr zu sich selbst und zum Einen
zahlt weiter die Metapher der Bliite (oder Blume) (&v0oc). Die Bliite stellt
stets etwas Besseres und Hoheres des bestimmten Seienden dar,!°2 und sie
kommt in unterschiedlichen Wortverbindungen vor, die auf den iiberintelligi-
blen Teil der Seele hinweisen: ,,die Bliite des Intellekts* (&v0og vod)!?3 und
,.die Bliite der ganzen Seele* (&v0og waong tiig yoyic).!**

Wenden wir uns zuerst dem Ausdruck ,.die Bliite des Intellekts® zu. In
dem Fragment 49 der Chalddischen Orakel aus Proklos’ Timaios-Kommentar
lesen wir:

[...] Vatergeborenes Licht. Denn er (der Aion) allein hat die reiche Bliite
des Intellekts von der Stirke des Vaters gepfliickt und vermag daher den
viterlichen Intellekt zu denken <und Licht> einzugeben allen Quellen und

189 Siehe R. Majercik, 1989, S. 190; H. Boese (Hrsg.), Procli Diadochi tria opuscula
(De providentia, libertate, malo). Latine Guilelmo de Moerbeka vertente et Graece
ex Isaacii Sebastocratoris aliorumque scriptis collecta, Berlin 1960 (nachfolgend
zitiert als: De prov.), hier: De prov. 21, 15-16: quicumque, aiunt, patris opera
intelligentes reverendi fient, sortis fatalem alam effugiunt.

190 Vgl. R. M. van den Berg, 2001, S.272.

191 Siehe Anm. 180.

192 J. Opsomer, ,,Proclus®, in: A. Marmodoro/S. Cartwright (Hrsgg.), 4 History of
Mind and Body in Late Antiquity, Cambridge 2018, S. 129-150.

193 Vgl. des Places, Or. Chald., Fr. 49 = Proclus, In Tim. 111 14, 3-10; Exc. Chald. 1V,
S.209, 17; In Parm. 1047, 23; In Cart. 47, 15; In Alc. 114, 3; De prov. 172, 15.

194 Des Places, Exc. Chald. 1V, S. 210, 29.

59

https://dol.org/10.5771/6783085720545-24 - am 14.01.2026, 04:15:57. A [ r—



https://doi.org/10.5771/9783985720545-24
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

2. Die Chalddischen Orakel und andere Quellen fiir das Denken des ,Einen in uns’

Anfangen und (sie) zu drehen und stets in unaufhorlicher Kreisbewegung
zu erhalten. !9’

Die gleiche Bedeutung der Bliite des Intellekts als etwas Uberintellektuelles
beinhaltet auch das erste Fragment der Chalddischen Orakel aus Damaskios’
De principiis, wo wir lesen:

Es gibt ein gewisses Intelligibles, das du mit der Bliite des Intellekts
denken musst. Denn wenn du deinen Intellekt hinneigst und jenes (das In-
telligible) denkst, wie wenn du etwas Bestimmtes déchtest, so wirst du es
nicht denken. Denn es (das Intelligible) ist die Gewalt der ringsum leuch-
tenden Stirke, die in geistigen Teilungen erblitzt. Man darf iiberhaupt
jenes Intelligible nicht mit Ungestiim denken, sondern mit dem feinen
Intellekt feiner Flamme, die alles auler jenem Intelligiblen misst. Dieses
sollst du nicht geradezu denken, sondern das reine Auge deiner Seele
abgewandt haltend den leeren Intellekt zum Intelligiblen ausstrecken um
es zu erfahren; denn es befindet sich auBerhalb des Intellektes.!%

Der Ausdruck ,.die Bliite des Intellekts® in der Seele hat bei Proklos und
Damaskios dieselbe Bedeutung. Er weist darauf hin, dass die Seele sich ver-
mittels der Bliite des Intellekts mit dem ersten Vater oder dem véterlichen
Intellekt, der auf der Spitze der intelligiblen Trias steht, verbindet.!%’ Dies
steht im Zusammenhang mit dem, was Proklos iiber die Bliite des Intellekts
im Timaios-Kommentar sagt. Er nennt die Bliite des Intellekts die véterliche

195 Des Places, Or. Chald., Fr. 49 = Proclus, In Tim. 111 14, 3-10: natpoyeveg @aog.
TOAD YOp HOVOG €K TTOTPOG GAKTG Opeylpevog voou dvBog Exel TO VOETV TaTPIKOV
voOV <Kol voov> gviddval mdooig mnyois € Kol apyois kol Swvelv aiel 1€ péve
aorve otpoedlyyt. Ubersetzung von H. Lewy, 1978, S. 543,

196 Des Places, Or. Chald., Fr. 1 = Damascius, 1 154, 14-26: "Ectwv yap Tt vontov,
0 xpn o€ voelv voov GvBel” fiv yap €meykAivng cov vodv KAaKelvo vonong &g Tt
VOV, 00 KEIWVO VONoELS E0TL YOp GAKTG ApeLpaodg dOVapG vogpais otpdrntovca
topoioty. OV 31 xpr 6POdPOTNTL VOEV TO VONTOV EKEIVO GAAL VOOL TAVOOD TOVAR
QAOYL TTAVTOL PETPOVGT] TATV TO VONTOV EKEIVO YPE® OT) TODTO VOTio0L OVK GTEVAG,
GAL ayvov AmoOoTpo@ov Oupe @EpovTa G| Wuyflg TeIvaL Keveov vOov €ig T0
vonTtov, Sepa uadng T vontov, énel voou EEm vmdpyet. Ubersetzung von H. Lewy,
1978, S. 539. Ubersetzung leicht modifiziert.

197 Vgl. des Places, Exc. Chald. 1V, S. 210, 12—13: GAL™ &1 v 1@ GvOeL ToD &v NIV vod
70 VONTOV TodTO Vooduey, €n GKp® THG TPMOTNG VONTig TpLidog idpuvhév. Siehe
dazu noch In Parm. 1070, 20-22: €kelvog HEV Yap AVTIOPNTOL TPOS TNV SVVOLLY
Ko TOV vobv GV Aéyetol mathp, Kod cupmAnpol Tpdda piav pet’ dketvav.

60

https://dol.org/10.5771/8783085720545-24 - am 14.01.2026, 04:15:57. A [ r—



https://doi.org/10.5771/9783985720545-24
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

2.4. Die chalddischen Ausdriicke fiir den Aufstieg der Seele

Gottheit. Die viterliche Gottheit ist als eine Kraft zu verstehen, die sich um
das erste Prinzip von allem ringsum dreht.!?8

Laut Damaskios’ (Fr. 1, 10) und Proklos’ (Fr. 84)!%° chaldiischen Fragmen-
ten steht der erste Vater2%0 auBerhalb des Intellekts, und sein Wesen ist mit der
Hyparxis identisch.2%! 'Hyparxis‘ bedeutet reine Existenz oder bloBes Sein,
und sie bildet die Spitze des ersten Gliedes der intelligiblen Trias.2?? Diese
Ebene erreicht die Seele mit ihrer ,,Bliite des Intellekts®, die ein Synonym fiir
die Hyparxis der Seele ist.23

198

199

200

201

202

203

In Tim. 111 14, 11-14: motpikilg yop Bedtntog dtakopng dv, fjv KoAel voov dvoog,
VOOV EmAGuTEL TOTG TAOL KOl TO Gel GOANTOE VOEY KOl EpOTIKMS TEPL TV TOVTOV
apynv otpépechat Kol Evepyeiv.

Des Places, Or. Chald., Fr. 1, 10 = Damascius, I 154, 26: 6¢pa. nabng to vontov,
émel voov £Em vmapyey;, des Places, Or. Chald., Fr. 84 = Proclus, Theol. Plat.
IV, 21, 64, 11-12: Tlavtag yap cvvéywv avtog mig EEm vmapyel. Siehe dazu noch
R. Majercik, 1989, S. 174, 3; H. Lewy, 1978, S. 129, Anm. 240; P. Hadot, 1968,
Vol. 1, S. 306, Anm. 4.

Fiir die Einordnung des Vaters in den intelligiblen Bereich siche Theol. Plat.
VI 8, 42, 7-11: TO pev <yap> motpkov apynywov 6Tt mavtoyod, Tod 08 PEGOV
N dvvapig, 6 8¢ vodg t0 Téhog cvumepaivet Thg TpLadosH pev yap dbvapg cov
gxetve, vodg 8 ar’ ékeivov; des Places, Or. Chald., Fr. 4 = Proclus, In Alc. 37 [84
Cr.], 14 W.; Theol. Plat. TII 21, 73, 19-21: TTdong 8¢ o vontiic Tp1édog 10 pév
néPOG &V Ekdoty ToTnp Emovopdletar, TO 8¢ Gmepov dHvapug, TO 8¢ pKTov voig; R.
Majercik, 1989, S. 142; E. R. Dodds, 1963, S.253; H. Lewy, 1978, S. 79, Anm. 47;
W. Beierwaltes, 1979, S. 104: ,,Die Bewegung der Trias Sein-Leben-Geist ndmlich
entspringt dem Sein als der in sich seienden Wesenheit und Anwesenheit (ovcio,
Omopé&ig) und vermittelt sich dem Geist durch das Leben (Sw péong g {ofic).
Sie kann auch als vom ,Vater‘ ausgehend gedacht werden und sich durch die
Miéchtigkeit des Seins, die das Denken ist, dem denkenden Geist vermitteln (&uto
70D ToTPOg O TG duvapewc).” Siehe dazu N. Spanu, 2021, S. 5; 162.

Fiir die Bedeutung der Hyparxis siehe C. Steel, ,,YITAPEIX chez Proclus®, in: F.
Romano/D. P. Taormina (Hrsgg.), Hyparxis e hypostasis nel neoplatonismo, Atti
del I Colloquio internazionale del Centro di Ricerca sul Neoplatonismo, Universita
degli Studi di Catania, 1-3 ottobre 1992, Firenze 1994, S. 79-100.

Proklos spricht {iber die intelligible Trias: v — Eon — vodg und iiber die darauffol-
gende Trias: Ymap&ig — dOvapg — vovg. mapéig ist mit dem matp gleichgesetzt.
Siehe El. theol. Prop. 101-102, Dodds S. 90-92; In Tim. 1 17, 24-30: oikelog yap O
voUG i} TPLadt, Tpitog v Gmd tod dvtog St péong thg Cofg, T 6md tod maTpog du
g duvapemg , | 4o Tod vonTod S TG VONoEMS: AVAAOYOV Yip MG HOVAG TPOG
dvada, obtmg o OV TPOg TV Lwnv, Kol O TaTnp TPOg TV SVVOLLY, Kol TO VONTOV
TPOG TV VoMo m¢ 8¢ dvag tpiada, 1 te Lwn Tpog TOV voiv kai 1 dHvapg Kol 1
vONo1G.

Vgl. In Alc. 248, 3-4: o¢ Gv €ig 10 GvHog Tod vod Kol v Vmap&v MUAY AVIOVTES
katavinompey. Siehe dazu noch Theol. Plat. 13, 15, 4-6: 10 dvBog kai v dmop&y
ouvantesbol TpoOg TG £vAdag T®V GvTOV Kol 010 TOVT®V TPOG OTIHV TNV TAcMDY
0V Ogiov Evadwv andkpveov Evaotv; In Crat. 66, 12—-14: 1 yap dvOel tod vod

61

https://dol.org/10.5771/8783085720545-24 - am 14.01.2026, 04:15:57. A [ r—



https://doi.org/10.5771/9783985720545-24
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

2. Die Chalddischen Orakel und andere Quellen fiir das Denken des ,Einen in uns’

Die Seele, auf die Spitze der intelligiblen Trias aufgestiegen, ist nicht mehr
in der Vielheit zerstreut, sondern sie ldsst die Vielheit hinter sich, vereint
sich mit dem viterlichen Intellekt und schaut den gottlichen Bereich. Sie hat
aber das tatsdchliche Ziel, das sie erstrebt, noch nicht erreicht: die Schau
des Einen.?%* Denn das in ihr anwesende Eine ist die hochste Spitze ihres
Wesens. Mit den chalddischen Ausdriicken werden der Sehnsuchtswille und
der Aufstiegsprozess der Seele zuriick zu diesem Einen in ihr dargelegt.

Proklos unterscheidet zwei Arten des Einen: das intelligible Eine und das
transzendente Eine. Das intelligible Eine ist mit dem véterlichen Intellekt
identisch. Die Seele erreicht mit der Bliite der allerersten Kréfte (hier ist
an die zwei synonymen Ausriicke zu denken: &vfoc vod und Vmap&ig tiig
yoyfic) das viterliche Eine und vereint sich mit ihm.2% Sie hat zwar das
intelligible Eine erreicht, aber noch nicht die Spitze ihres Wesens: das Eine in
der Seele. Die Seele gelangt erst dann auf die Spitze ihres Wesens, wenn all
die unterschiedlichen Krifte in ihr vereint sind.

Proklos beschreibt die auf die Spitze ihres Wesens aufgestiegene Seele
mit zwei chalddischen Ausdriicken: ,,das Zentrum des ganzen Wesens® (tijg
Mg ovoiag kévrpov)2% und ,,die Bliite der ganzen Seele* (8v0og mhong Tiig
yuyic).297 Beide Ausdriicke beziehen sich auf die Einung der Seele mit dem
Einen in ihr. Das bedeutet, die Seele als Einheit und Ganzes &dhnelt dem
Einen, und durch das Eine in ihr wird sie zum Einen selbst gefiihrt.28

Kod Tfj vapéel g ovoiag MUV awtoig cuvanteshol mepvkapey; J. M. Rist, ,,Mys-
ticism and Transcendence in Later Neoplatonism*, in: Hermes, Bd. 92, H. 2, 1964,
S.213-225, hier: S. 218.

204 Vgl. In Parm. 1015, 32-33: ndoa toivov Hudv 1 {on yopvaclov Eott Tpog Ekeivny
v Béav.

205 Des Places, Exc. Chald. 1V, S.211, 4-9: Arttod 1€ 100 £vOG TEPNVOTOG, Kol TOD
UEV TRG TPpOTIETNG NUMV TAV duvapemv GvBovg Gvtog, <tod> 8¢ Tig AN ovciog
KEVIPOL Kol TMV TePl adTNYV ATOc®Y TOvToiwv Suvapewv, £KEVo HOvov MUAG
OLVATTEL TG TOTPL TOV VONTOV: VOEPOV Yap €0ty €V, VOETTaL 8¢ Kol EKEIVO VIO
70D ToTPkod Vo KaTd TO £V TO £V o0T.

206 Siehe oben Anm. 205.

207 Proklos spricht iiber unterschiedliche Kréfte in der Seele. Siehe des Places, Exc.
Chald. 1V, S. 210, 28-211, 4: Mfjmote obv ovk £6TtL TavTOV vod &vOog Kol Thong
NUOV THG Youyig dvBog dALe TO PéV 0Tt TG voepdc MUV ofig TO Evoeldéotatoy,
70 0& AmOo®V TV Yoyik®V duvapemv £v, TOAVEW®YV 0VoDV 00 Yap EGHEV VODG
pévov, GALG kol otdvole Kol 60 Kol TPocoy) Kol TPOaipests, Kol mpo TMdV
duvapemv ToHTmV ovcia pio T€ Kol ToAAT Kol HePLoT T€ KOl AUEPNC.

208 Siehe des Places, Exc. Chald. 1V, S.211, 9-15: 10 8¢ &v &ig 0 mdocor ol
Yoykol SVVAUES oLVVELOLGLY aVTAG [0] pOvov méeuke mpochyew MUAG TM
TAVTOV EnéKeva TOV OvIwv, Kol odto TAviov OV Tdv €v Npiv £vomoldv-Kabo

62

https://dol.org/10.5771/8783085720545-24 - am 14.01.2026, 04:15:57. A [ r—



https://doi.org/10.5771/9783985720545-24
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

2.4. Die chalddischen Ausdriicke fiir den Aufstieg der Seele

Die gleiche Bedeutung wie die Ausdriicke ,,das Zentrum des ganzen We-
sens” und ,,die Bliite der ganzen Seele” hat der im Parmenides-Kommentar
erwiihnte Ausdruck ,,die Bliite der Seele“.2% Der mit jenen chaldiischen
Ausdriicken beschriebene seelische Zustand kann als die augenblickliche Auf-
hebung der Andersheit zwischen der vereinten Seele und dem Einen in ihr
verstanden werden. In diesem Augenblick hat die Seele ihr Ziel erreicht. Sie
erlebt eine mystische Einung (§vowoig) — und stiirzt wieder ganz ab.210 Sie
kann nicht etwas werden, was sie nicht ist. Die Besonderheit der seelischen
Riickstrebung liegt jedoch darin, dass es der Seele trotz wesentlicher Unter-
schiede zwischen ihr und ihren Ursachen mdglich ist, mit dem Einen in ihr
iiber sich selbst hinauszusteigen und das zu erleben, was mit Worten nicht zu
beschreiben ist.

Im Hinblick auf die Leitfrage, wie die Seele zum Einen in ihr aufsteigt,
kénnen wir mit den unterschiedlichen chalddischen Ausdriicken einen Auf-
stieg der Seele skizzieren. Auf die Spitze ihres Wesens gelangt, hat die Seele
unterschiedliche Krifte in ihr vereint und schaut sich selbst als eine Einheit.
Sie ist nicht nur mit sich selbst identisch, sondern mit dem Einen in ihr einig.
Mit dem Einen in ihr geeint, erlebt die Seele die Nédhe zum absoluten Einen
als einen augenblicklichen transzendenten Zustand.

Kol EppildOnuey kot ovcioy &v dkeive, kol @ Eppildclor kdv Tpolopey, ovk
amootnodueda T Eavtdv aitiog.

209 In Parm. 1071, 22-24: nd¢ &' v 10 &v avtd todT0 Koi tO dvOog Thig Wouyfg
AVOAGLLYOL TOMCOLLEY, €1 UT) KOTO VOOV TPOTEPOV EVEPYICULUEY.

210 Wenn die Seele abstiirzt, dann bleibt kein Teil von ihr ,oben‘, sondern sie steigt
dann génzlich ab. Siche El theol. Prop. 211, Dodds, 184, 10-11: Ildco pepikn
yoyn katodoa €ig yéveowy OAN Kdatewol, Kol ob 1O pEV 0T dve pével, TO 08
KOTELGW.

63

https://dol.org/10.5771/6783085720545-24 - am 14.01.2026, 04:15:57. A [ r—



https://doi.org/10.5771/9783985720545-24
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

2. Die Chalddischen Orakel und andere Quellen fiir das Denken des ,Einen in uns "

Der Hervorgang des Alls aus dem  Die chaldéischen Ausdriicke fiir den
Einen gemif Proklos’ teleologi- Aufstieg der Seele zum Einen in uns:
schem System:

das Eine in uns (10 €&v Npiv &v)

das Eine (10 €v) = die Bliite der ganzen Seele (GvBog
TAONG TS YuYiic)
l = die Bliite der Seele (év0og tiig yoyiic)

!

Grenze (népag) — Unbegrenztheit die Bliite des Intellekts (GvBog vod)

(Gmepog) = Hyparxis der Seele (Vmap&ig g
! Yoxig)
1
Sein (6v), Leben ({®»1]) und Intel- Spitze der seelischen Erkenntnis
lekt (vodg) = im Denken vereinte Seele
1
! Erkenntnisprozess in der Seele
T
Seele (yoyn)) Nacktheit (yopvng) der Seele

Auge der Seele (6ppa TG woyis)
T

Erkenntnisprozess der Seele

Die Einung der Seele mit dem Einen in ihr ist der letzte Akt des seelischen
Strebens, der Weg dorthin ist jedoch lang. Proklos behandelt in seinen Wer-
ken den Aufstieg der Seele zum Einen als eine Aufgabe der Philosophie. Um
den seelischen Weg zum Einen zu erldutern, ist es wichtig zu wissen, wie
die Seele in den Korper eintritt und warum sie sich fiir die Selbsterkenntnis
entscheidet und damit fiir die Riickkehr zu den Ursachen in ihr. Diese Frage
behandeln wir in Rahmen von Proklos” Kommentar zu Platons Timaios.

64

https://dol.org/10.5771/6783085720545-24 - am 14.01.2026, 04:15:57. A [ r—



https://doi.org/10.5771/9783985720545-24
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

3. Philosophieren als Gebet fiir den Aufstieg der Seele im
Timaios-Kommentar

3.1

Die Einleitung zu Proklos’ In Platonis Timaeum commentaria

Proklos ist nicht der erste Philosoph, der sich mit Platons 7Timaios beschif-
tigt.2!" Doch er ist einer der wichtigsten und ausfiihrlichsten Kommentatoren,

der

in seinem exegetischen Werk eine umfangreiche Kenntnis sowohl von

Platons Werken als auch vom gesamten antiken und spétantiken Denken auf-
weist. Proklos versteht den Text des Timaios aus unterschiedlichen Blickwin-
keln: Einerseits sieht er in ihm eine Hymne?'2 auf den Demiurgen, anderer-
seits fasst er ihn als eine philosophisch-naturwissenschaftliche Beschreibung

des

Weltalls auf.2!3 Er beschreibt den Timaios in der Abhandlung Theologia

Platonica als einen feierlichen Lobgesang auf die Géttlichkeit des Demiurgen:

Die Vorsehung des Demiurgen duflert sich von oben bis zur Erschaffung
dieser [sichtbaren Welt], und dieser Text wurde von Platon als eine Art
Hymne [olov Buvog 1] an den Demiurgen und den Vater gerichtet, um
seine Kriifte, seine Schaffungen und Wohltaten fiir die Welt zu feiern.214

211

212
213

214

Siehe M. Baltes, Die Weltentstehung des platonischen ,Timaios‘ nach den antiken
Interpreten, Teil 1, Leiden 1976; siche dazu C. Steel, ,,Proclus’ Defence of the
Timaeus against Aristotle: A Reconstruction of a Lost Polemical Treatise®, in: R.
Sorabji (Hrsg.), Aristotle Re-Interpreted: New Findings on Seven Hundred Years of
the Ancient Commentators, London 2016, S. 327-352.

Siehe R. M. van den Berg, 2001, S. 23-28.

Vgl. M. Martijn, Proclus on Nature. Philosophy of Nature and its Methods in
Proclus’ Commentary on Plato’s ,Timaeus‘, Leiden/Boston 2010, S.67: ,In his
introduction to the Commentary on the Timaeus, Proclus emphatically states that
the skopos of the entire dialogue is ,all of pvoworoyia® [In Tim. 1 1, 4-5]. Conse-
quently, its subject is @Voig. In the passage we turn to now, however, Proclus’
most emphatic and extensive elaboration of the notion of philosophy of nature and
its methods we find a different statement as to the subject matter of Timaeus’
exposition.*

Theol. Plat. V 20, 75, 10-14: "Avwbev 51] Gypt g ’EOD‘C(DV ToMoewg 1 T
Snuovpyod mpdvole KatopaiveTol, kei olov Duvog Tig obTog Amodédotar T
dpovpy®d koi ToTpi ToddE ToD TavTog V1O Tod [TAdT®vog TG TE duvapelg avTod
Kol TG Towoslg Kol TAC &l TOV KOopoV edepyssiog dvevenudv. Meine Uber-
setzung.

65

https://dol.org/10.5771/8783085720545-24 - am 14.01.2026, 04:15:57. A [ r—



https://doi.org/10.5771/9783985720545-24
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

3. Philosophieren als Gebet fiir den Aufstieg der Seele im Timaios-Kommentar

Unser Ziel ist es, den Aufstieg der Seele unter zwei Gesichtspunkten zu be-
trachten. Einerseits wollen wir uns mit der Bedeutung des Gebets als eines
,»gottlichen Tropfens™ in der Seele befassen: Es wird sich zeigen, dass sich die
betende Seele den Gottern angleicht und selbst als eine Einheit erfasst. Ande-
rerseits versuchen wir, den oben dargestellten Aufstiegsprozess der Seele
Schritt fiir Schritt zu veranschaulichen.

3.2. Die hierarchische Einordnung des Demiurgen in Proklos’ Denksystem

Proklos behandelt im Timaios-Kommentar innerhalb des neuplatonischen
Denksystems die Frage, ob das Weltall geschaffen wurde oder nicht.2!> Er
betrachtet das Weltall als eine demiurgische Schopfung. Der Demiurg selbst
geht jedoch wie alles andere aus dem Einen hervor.2® Der Demiurg und
das von ihm geschaffene Weltall sind Teile des hierarchischen Systems. Die-
ser Ansatz ist wichtig, denn Proklos verdeutlicht seine Ansicht in seinem
Kommentar zum Timaios nicht nur mithilfe von physikalischen Methoden,
sondern er erklért sie auch vor dem Hintergrund einer theologischen Lehre.?!7
Wenn wir den ersten Demiurgen in das hierarchisch-teleologische System von
Proklos einordnen, in dem alles aus dem transzendenten Einen hervorgeht,
wird der Demiurg, wie alles andere auch, als von dem transzendenten Einen
verursacht verstanden. Als solcher gestaltet er das schonste Weltall (7im.
29a6).218 Der erste Demiurg ist der beste im Vergleich zu allen anderen

215 Siehe V. Roth, ,,.Der Anfang des Immerwéhrenden. Zur Entstehung des Kosmos
in der Philosophie des Proklos®, in: M. Perkams/R. M. Piccone (Hrsgg.), Proklos.
Methode, Seelenlehre, Metaphysik, Leiden/Boston 2006, S. 303-323.

216 Vgl. In Tim. 1206, 23: wav yap €€ €vog €oti. An dieser Stelle ist die Rede davon,
dass alles aus dem Einen hervorgeht. Proklos erwéhnt nicht den Demiurgen, aber
es ist zu verstehen, dass auch er (der Demiurg) wie alles andere aus dem Einen
hervorgeht.

217 Vgl. In Tim. 18, 3-5: piyvoot 8¢ T® Amo@ovTiK®d 10 GTOdEIKTIKOV, Kol TO, QUGIKE OV
QLOIKMG POVOV, AALG Kol BE0AOYIKDG VOETV MUdg TapaoKeLalet.

218 Vgl. In Tim. 1330, 21-334, 27. Nach Proklos’ Meinung tibernimmt Platon die Be-
schreibung des ersten Demiurgen von Homer. Homer nennt den ersten Demiurgen
,,Vater und ,,HOchster der Herren®, Platon nennt ihn ,,die beste aller Ursachen®.
Siehe hier /n Tim. 1 333, 20-25: kdvtadbo tod [TAdtwvog dviikpug tov Opnpov
(niodvtog, O¢ on motépa OV OA®V aOTOV Amokolel Kol Drotov KpeWdvIwy, Kol
Tadto TdY TPO ot pepvnuévog Oedv péypt kai odTig TG NukTog. GAA odv
SOTL TOV IMNUIOVPYIKDV TPESPVTATOC, EKEIVD HEV DITATOG KPEWOVTOV, TOVT® OF TMV
aitiov dpiotog Hvntat.

66

https://dol.org/10.5771/8783085720545-24 - am 14.01.2026, 04:15:57. A [ r—



https://doi.org/10.5771/9783985720545-24
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

3.2. Die hierarchische Einordnung des Demiurgen in Proklos’ Denksystem

Formen von Demiurgen,?! die es neben ihm gibt.??% Der erste Demiurg als
Schopfer und Vater??! des Weltalls fungiert in Platons Dialog als Intellekt
(Tim. 39a7),%22 und in Proklos’ Kommentar #hnelt er dem intellektuellen
Intellekt (vobg voepdg).223 Im Weiteren wird sich zeigen, was unter dem intel-
lektuellen Intellekt verstanden wird. Proklos zufolge ist der Demiurg zwar ein
Intellekt, aber als Schopfer des Weltalls ein gottlicher Intellekt (vodg 0loc),?24
der auf der Ebene des intellektuellen Intellekts steht.?25

219

220

221

222

223

224

225

Vgl. In Tim. 1 310, 8311, 1. Proklos folgt seinem Lehrer Syrianos und schreibt,
dass es einen intellektuellen Demiurgen gibt, der das ganze Weltall erschafft. Es
sind jedoch die jungen Gétter, die liber das Weltall wachen und fiir die Zeitlichkeit
im Weltall verantwortlich sind. Der Demiurg selbst etabliert sich auf der Spitze
des Olymps. Fiir eine Darstellung der detaillierten Funktionen aller Demiurgen
siche A. Lernould, Physique et théologie. Lecture du Timée de Platon par Proclus,
Villeneuve d’Ascq (Nord) 2001. Dazu noch M. Baltes, Die Weltentstehung des
Platonischen ,Timaios‘ nach den antiken Interpreten, Teil 11, Leiden 1978; J.
Opsomer, ,,The Natural World®, in: P. d’Hoine/M. Martijn (Hrsgg.), All from One,
2017, S. 137-166.

Vgl. Theol. Plat. V 14, 42, 6-44, 17, siche dazu L. Brisson, Le Méme et |’Autre
dans la structure Ontologique du Timée de Platon. Un commentaire systématique
du Timée de Platon, Paris 1994, S. 64—84.

Siehe J. Opsomer, ,,To Find the Maker and Father: Proclus’ Exegesis of Plato,
,Tim. 28¢3-5“, in: Etudes Platoniciennes, Vol. 2, 2006, S. 261-283.

Platon, Tim. 39e7-9: fjmep obv vodg &vovcac idéac 1@ & Eotv {Pov, oloi te Evelot
kot doat, kabopd, TolwTag Kol TooanTag dlevonon delv kai TOde oyElv.

Vgl. In Tim. 1311, 1-10; 111 100, 1-101, 9; Theol. Plat. 111 15, 5218, 64. Siche da-
zu J. Opsomer, ,,Deriving the three intelligible triads from the Timaeus®, in: A.-Ph.
Segonds/C. Steel (Hrsgg.), Proclus et la Théologie Platonicienne, 2000, S.351—
372; J. Dillon, ,,The Role of the Demiurge in the Platonic Theology*, in: A.-Ph.
Segonds/C. Steel (Hrsgg.), Proclus et la Théologie Platonicienne, 2000, S.339—
351. Dazu noch J. Opsomer, ,,Proclus on Demiurgy and Procession: a Neoplatonic
reading of the Timaeus®, in: M. R. Wright (Hrsg.), Reason and Necessity: Essays
on Plato’s Timaeus, 2000, S. 113-143; P. d’Hoine, ,,The Intelligent Design of the
Demiurge: On an Argument from Design in Proclus®, in: Etudes Platoniciennes, 5,
2008, S. 63-90.

Vgl. In Tim. 1T 311, 18-25: viv 8& odtog woyv W&V yevwdv &vepyel peTd
00 KpoTipog, volv 8¢ kB Eovtdv: ovk GAAOG dpa €otiv §| O Tpitog TdOV
voegpdv ToTépV: 10 Yap €€aipetov Epyov avtod T voomowdv €Ty, GAAT oV TO
COUATOVPYOV: TO YOp DO 00 HOVOG, OAAG HETO THG Gvaykng motel, ot adThig
TOWDV: 0VOE TO YOYOTOWOV: THV YOP WYOYNV HETO TOD KPATHPOG YEVVA: LOVOG OE
1OV vodv kai Deicot kai £pioTnot T movTi. voomoldg oby VIdpymy £ikdTHg Kol
voepav Exel Ty,

Vgl. In Tim. 111 101, 16-19: mpog o1 toUTOV TOV TOGODTOV BEdV O dMUOVPYOS
avipmrot 100 Tovtog vodg HEV Kol owTtog Bv, domep eimopey mpoOTEPOV, GAAN
vOogPOG VOUG G VOO JLopEPOVTMS OTIOC.

67

https://dol.org/10.5771/8783085720545-24 - am 14.01.2026, 04:15:57. A [ r—



https://doi.org/10.5771/9783985720545-24
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

3. Philosophieren als Gebet fiir den Aufstieg der Seele im Timaios-Kommentar

Den Demiurgen als Schopfer und Vater (6 matnp kai 6 moumtig) beschreibt
Proklos mit folgenden Worten:

Der

Da er der Schopfer des Intellekts ist, ist es einleuchtend, dass er auf der
Ebene eines intellektuellen Gottes steht. Aufgrund dessen nennt ihn Pla-
ton ,Schopfer und Vater (28¢3), und nicht nur ,Vater* oder nur ,Schop-
fer’, und auch nicht ,Vater und Schopfer‘. ,Vater® und ,Schopfer® sind
Extreme. Als Oberster hilt er [der Vater] die Spitzenposition im Intelligi-
blen und steht vorerst in der koniglichen Reihe, der Letztere besetzt die
Grenze in dieser Reihe.?26

erste Demiurg als Schopfer und Vater auf der Ebene des Intellektuellen

versteht sich als unteilnehmbarer Intellekt, der mit dem intelligiblen Bereich
vereint ist.2?” Der intellektuelle Intellekt geht aus dem intelligiblen Intellekt
(vodg vontév) hervor, der an sich ein Glied der ersten intelligiblen Trias und
ein Paradigma des Demiurgen ist. Proklos spricht in anderen Werken iiber die
intelligible Trias und ordnet sie in die Reihenfolge: die erste Grenze als Vater
(motmp), die erste Unbegrenztheit als Kraft (50vapug) und deren Mischung als
Intellekt (vodg).?28 Der Demiurg wird von Proklos nicht nur als Vater und
Schopfer, gottlicher Intellekt und intellektueller Intellekt beschrieben, sondern
er wird von ihm als Zeus bei Orpheus und Platon gefeiert.22

226

227

228

229

68

In Tim. 1311, 24-30: voomotdg 0OV DIAPYmV £ikOTOE Kod voepdy Exet Tal. S10 o
Kkoi wowmn g Aéyetan mapd TTAGtmvt kol matfp, Koi 0UTE ToThp HOVOV 0VTE TOUTIG
uévov, obte abd mathp Kol TOMTHG ECTL Yap HKpa v 6 TaTHp Kol O TomTIG, O pév
MV AKpOTTO TOV VONTAV KATEYOV Kol Tpod THG PactMkig cepds, O 08 10 mEpPIC
TG Exv Tig Tdéenc. Meine Ubersetzung.

Vgl. In Tim. 111 101, 24-29: vo¥¢ 6& 0 dNUIOVPYOS BV 0VK EGTL TAOV UETEYOUEVOV,
fva TV dAov 1) dnuiovpydg kod fvo dvvntar mpdg O owToldov Opdv- AuEdeKTog
O OV BvTmg voegPOS £0TL VOUG, Kol S1it PEV TTG GMATIC VONGEMG GLUVIVOTOL TPOG TO
vontov, St 8¢ TG TOKIANG €15 ATOYEVVIGLY GEVOEL TOV SEVTEPMV.

Vgl. In Parm. 1070, 15-1071, 3. Dazu noch R. Majercik, ,,Chaldean Triads in
Neoplatonic Exegesis: Some Reconsiderations® in: Classical Quarterly, Vol. 51,
Oxford 2001, S. 265-297, hier: S. 270.

Vel. In Tim. 1317, 17-20: tic pév odv 6 dnuovpydg €ott kai i vodg Beiog Tiig
6Ang momoewg aitiog, eipncbm St tovTmV, Kot 6nwmg V1o & OpPing kol [TAdtwvog
0 00TOG Avupveltan dNpovpyos Zebe, amd TouTmv HTEPVIoHO.

https://dol.org/10.5771/8783085720545-24 - am 14.01.2026, 04:15:57. A [ r—



https://doi.org/10.5771/9783985720545-24
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

3.2. Die hierarchische Einordnung des Demiurgen in Proklos’ Denksystem

erste Grenze (Vater) —erste Unbegrenztheit — Mischung (Intellekt)
(Kraft)
1 ! 1
intelligibles Sein intelligibles Leben intelligibler Intellekt?30
1

Demiurg = intellektueller Intellekt = Intellekt = Schopfer und Vater = gottli-
cher Intellekt = Zeus

1
das Weltall: Intellekt, Seele, Natur und Materie

Proklos zufolge bewirkt der Demiurg als Gott durch alle seine Schopfungen
— sei es von ihm direkt geschaffen oder mittelbar —,23! dass alles sowohl in
der Ursache bleibt als auch aus der Ursache hervorgeht und wieder zur Ursa-
che zuriickkehrt.232 Diese Kreisbewegung betrifft auch die leblosen (&yvyoq)
Dinge, die hierarchisch nach bzw. unter der Seele stehen und selbst nichts
erzeugen konnen. Denn die Gottlichkeit ist tiberall und damit auch in den
leblosen Dingen anwesend.?33

Die Seele strebt nach dem Einen in ihr. Bevor sie sich aber fiir die Riick-
kehr zum Einen entscheidet, steigt sie in den Korper ab. Um zu verstehen,
warum die Seele sich nun fiir den Aufstiegsweg entscheidet, ist es wichtig,
einen Schritt zuriickzutreten und mehr iiber die Entstehung der Seele zu erfah-
ren. Dies wird uns auch helfen zu verstehen, warum die Seele sich im Korper
fremd fiihlt und sich daher um die Befreiung von der Korperlichkeit bemiiht.

230 Vgl. Theol. Plat. 111 15-18.

231 Vgl. In Tim. 1311, 14-25.

232 Vgl. In Tim. T 210, 27-30: todt odv mOA® mpdTEPOV Koi 6 dnuovpydg mepi
TOG Yuxag Evipynoe tod 1€ PEVELV aDTOIG Kol TOD £MOTPEPEY GLVONUATO dOVG
Kol Kote pEV 1O £v 10pvoag o0TiG, KoTo Of TOV VOOV TNV EMGTPOPNV aVTOIG
kotayopioduevos. Uber den Demiurgen als intellektuellen Intellekt und Gott
schreibt Proklos in /n Tim. 1 372, 13—18: éneidn toivuv Kol 0 dnpovpyog Bedg
€oTL Kol apébextog vodg, m¢ pev 0eog dyabomrta £xel kai fovAnoty Kol Tpovolay,
MG 8¢ voNnTov ovciay kol SLVAELS Kol Evepyeing, Mg 0€ vodg EoTt Te Kol (onv &xet
Kol Yv@ow tdv OAmV, Kol 1] HEV &V adT®d HOVAS THG TPLASOG £0TL GUVEKTIKN, 1| 08
appnTOg £VOGS THG LOVAdOG.

233 Vgl. In Tim. 1 210, 11-16: mavt’ obv koi pével Kol EMGTPEQPEL TPOC TOVG
Beovg, TadTNV AaPovta mop  adTdV TV SOVOULY Koi STt cuvOnpoata Kot ovciov
VrodeEdpeva, T PEV Ommg (v EKEL pEv, T 0€ dmmg v EmoTtpéen Tpoehbova. Kol
TaDTO OVK €V Yuyaig HOVOV, AAAA Kol £V TOTG ETOUEVOLS AYDYOLG ThPESTL BEmpETv.

69

https://dol.org/10.5771/8783085720545-24 - am 14.01.2026, 04:15:57. A [ r—



https://doi.org/10.5771/9783985720545-24
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

3. Philosophieren als Gebet fiir den Aufstieg der Seele im Timaios-Kommentar

3.3. Uber die Entstehung der Seelen

In Platons Timaios mischt der erste Demiurg als Mischer (kipvéw) im Misch-
krug (xpatp) unterschiedliche Ingredienzen (kipvdapeva) fiir die Erschaffung
der Seele.?* Er verwendet die gleichen Ingredienzen mit unterschiedlicher
Gewichtung, und als Resultat ergeben sich unterschiedliche Seelenarten. Die
unterschiedlichen Seelen stehen zwischen den liberkosmischen (Vmepkdopiog)
und den innerkosmischen (éykoopioc) Ebenen und sind je nach Fahigkeiten
unterschiedlich im Weltall aufgeteilt.23

Proklos’ Ansicht iiber den Status der Seelen ist wie folgt zu verstehen:
Die Seele als eine Mischung der unterschiedlichen Ingredienzen hat eine die
intelligible und sinnlich wahrnehmbare Ebene vermittelnde Funktion.?3¢ Die
Mittelstellung der Seele sorgt fiir ihre Doppeldeutigkeit: Einerseits ist sie
ein Vorbild der sinnlich wahrnehmbaren Ebene und zugleich ein Abbild des
Intellekts. Andererseits steht die Seele sowohl in der Ewigkeit als auch in der
Zeit?7 und weist dariiber hinaus in sich die triadisch abwirtslaufende Struk-
tur auf: Wesen (ovoin), Fahigkeit (dOvapc) und Téatigkeit (évépyeia). Das
Wesen der Seele beinhaltet wiederum eine triadische Struktur aus: Hyparxis

234 Vgl. In Tim. 111 249, 27-30: culAAiRdNV 0OV Husic 6md TovTmv Opundévies einmpey,
6t Gpo ®Gg pEV O kpotnp Etepog TOD OMUIOLPYOD, OfAov (Koi Yap mTaVTOKOD
SEGTNKEY O KIpVAG O KPOTNp TO KIPVALEVH AAANAOV).

235 Proklos spricht von unterschiedlichen Seelen zwischen der Weltseele und den Ein-
zelseelen. Es sind die ddmonischen Seelen, die eine Trias bilden: Damonenseelen
(daupodviog), Engelseelen (dyyelkog) und Heldenseelen (fpoucoc). Vgl ebd., 111
164, 30-165, 22. Siehe dazu J. Opsomer, ,,La démiurgie des jeunes dieux selon
Proclus’, in: Les études classiques, Vol. 71, 2003, S. 5-49. Siehe hierzu auBlerdem
J. Opsomer, 2000, S.113-143 und A. Lernould, ,,.L’interprétation proclienne de
la création des ames humaines dans le Timée de Platon®, in: J. Verheyden/G.
Roskam/G. Van Riel (Hrsgg.), From Protology to Eschatology: Competing Views
on the Origin and the End of the Cosmos in Platonism and Christian Thought,
Tiibingen 2021, S. 23-45.

236 Vgl. In Tim. 111 249, 30-250, 2: €rei 0& £tepog, OTL HEV YuYOYOVIKOG £0TL, Kol
T00t0 Pavepdv (0UTE YOp TOV VOOV Topdy®v oUTE COUATOVPYDV TopolapPaver
TOV KPOTiipa, HOVoG & VOIOTAS TAG Yuydg, £mel Kol péoog oboalg avtoig oikeio
N kpdoig). Siehe dazu J. Finamore/E. Kutash, 2017, S. 122-138; M. Abbate, ,,Die
Verbindung zwischen Seele und Kosmos bei Plotin und Proklos®, in: J. Halfwas-
sen/T. Dangel/C. O’Brien (Hrsgg.), Seele und Materie im Neuplatonismus. Soul
and Matter in Neoplatonism, Heidelberg 2016, S. 161-177.

237 Vgl. C. Steel, ,,L’ame: modele et image®, in: H. J. Blumenthal/E. G. Clark (Hrsgg.),
The Divine lamblichus: Philosopher and Man of Gods, London 1993, S. 14-29;
siche dazu Kap. 1.4.4., Anm. 125/126.

70

https://dol.org/10.5771/8783085720545-24 - am 14.01.2026, 04:15:57. A [ r—



https://doi.org/10.5771/9783985720545-24
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

3.3. Uber die Entstehung der Seelen

(Bmapérg), Harmonie (éppovio) sowie Form (gi8oc) — und der Hyparxis sind
Sein (ovcia), Identitédt (tavtov), Differenz (Bdtepov) inhérent:

Wesen (ovoia) der Seele Hyparxis (bmapéig) der Sein (0boio)238 der Seele

— Seele— |
! !
Tatigkeit (évépyeln) der  Harmonie (dppovia)  Identitdt (tavtov) der See-
Seele der Seele le
ol ! ' !
Féhigkeit (d0vaypug) der Form (c180¢) der Seele Differenz (8dtepov) der
Seele Seele

Daraus folgt, dass das Wesen der Seele drei mdgliche Existenzformen auf-
weist: (1) das Wesen der Seele als eine Einheit, (2) das Wesen der Seele
als Trias (Hyparxis, Harmonie und Form) und zuletzt (3) beides zugleich:
das Wesen der Seele im Sinne einer Einheit wie auch einer Vielheit.23? Als
Vermittlung zwischen dem intelligiblen und dem sinnlich wahrnehmbaren
Bereich kann die Seele nicht nur einheitlich sein, denn sie ist sowohl nach
,oben‘ zur Ursache gerichtet als auch nach ,unten‘ zum Verursachten.

Proklos achtet darauf, dass alles, was die Seele beinhaltet, durch eine
hierarchische Reihenfolge von Gattungen dargestellt wird.?4? So steht die

238 Vgl. In Tim. 11 157, 27-158, 4: &ot1 toivuv 1 TpLOG 0OT]] TPOGTKOLGA Tf OVGIY
TS yoyfig: dédektanl yap kol mpotepov [p. 125 ss], 6t Tpladikn €otrkol yop
™mv 6Anv yoynv dwpoduey €ig ovoiav, dbvauy, Evépyelov, Kol v odoiav &ig
Braplv kail dppovioy ko £ldoc, kai T Ymapéy eic Ty iding kohovpévny ovsiav,
tantdv, Bdtepov kai o del Bowpdlewv, i popov tig odoiog molodpey ovoiov:
Aéyetar yop ovoia kol O €v YE€vog oD Ovtog Kol TO €K TAVIOV MOAVEL 6To eV
GUYKEKPOUUEV®V YEYOVOC.

239 Vgl. In Tim. 11 163, 28-33: énel yop xai &v €otv 1 yoyn Kol mAfibog kol GAov
Kol pépN Kol HOVOELONG 0VGio Kol TOAVEWONG, AVAYKN ONTOV HETE THV NVOUEVIV
drop&y v memAnBuopévny adtilg and T@V aitiov mpdodov Bewpelv. miv O
nAiBoc Tod £voc dEloTduevov Seltan THC dppoviac, gl péALot iy dovVTaKTOV Elvot
TPOG £0VTO KOl AOPLOTOV.

240 Vgl. In Tim. 11 125, 12-22: &oti toivov €v €KAoty QUGEL TO PEV ovoia, TO OF
duvapug, O 08 évépyeto-kal yap Tod mupog GAAN pev 1 ovocia, kab’ fiv @ mopi
10 givon mopl TpdoESTY, GAAN 8E 1 SOvauc, SAAY 8& 1) vépysio kol yop Té pEv
inpouvst 0 6¢ Beppaivel, T 6 ang TOG PeTOPAAAEL, Kol Eml TOV GAA®V OpoimG.
8l 81 oV Kod THE Woyfic BAANY pév glvor Ty odoiav, EAANY 88 TV SVvapty, GAAnY
3¢ v évépyelay, Kol TOV Tacov avtv EAelv kol Bewpiioal fovAdpevov xpr mepi
amévtov eineiv. £otat dpa Kol Thg yuyoyoviag tpia TpdTE KEQOAULD, TO HEV TTEPL
ovoiog avti|g, T0 8¢ mepl duVApEmS, TO O mepl Evepyeiog.

71

https://dol.org/10.5771/8783085720545-24 - am 14.01.2026, 04:15:57. A [ r—



https://doi.org/10.5771/9783985720545-24
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

3. Philosophieren als Gebet fiir den Aufstieg der Seele im Timaios-Kommentar

Fahigkeit der Seele an letzter Stelle in jener Reihe, nach dem Wesen und der
Tétigkeit der Seele.

Proklos wiederholt mehrfach, dass die Seele aus dem unvergédnglichen
Wesen und aus der Titigkeit, die in der Zeit aktiv ist, besteht.?*! Wenn
wir diese Primisse im Kontext von Proklos’ Kommentar zu Platons Timaios
verstehen mochten, dann ist darauf zu achten, dass alles, was unverginglich
und ewig ist, aus dem ersten Demiurgen hervorgeht.242 All das, was verinder-
lich ist, wurde hingegen von jungen Géttern geschaffen.?** Die Einzelseelen
als Vermittler zwischen dem intelligiblen und dem sinnlich wahrnehmbaren
Bereich konnen nicht allein aus dem ersten Demiurgen entstanden sein oder
ausschlieBlich aus den jungen Gottern. Denn sie bestehen sowohl aus ratio-
nalen als auch aus irrationalen Teilen. Deshalb sind die Einzelseelen mit
ihren rationalen Teilen dem Demiurgen und mit ihren irrationalen Teilen den
jungen Gottern dhnlich. 244

3.4. Die jungen Gétter und die Wahl der Seele

In diesem Zusammenhang liegt die Frage nahe: Wer sind eigentlich die
jungen Gotter, und welche Funktionen haben sie? Der primire Unterschied
zwischen dem ersten Demiurgen und den jungen Géttern besteht darin, dass
der Demiurg ewig ist und seine Erschaffung dementsprechend auch ewigen
Bestand hat, wihrend die jungen Gétter zeitlich sind und ebenso alles, was sie
schaffen, vergiinglich ist.2%> Uber die Bedeutung der jungen Gotter lesen wir
bei Proklos:

241 Vgl. EL theol. Prop. 106-107. Siche dazu De prov. 9, 20-26: Hos itaque tres
entium ordines tibi ostensos dicimus intellectualem, animealem, corporalem. Dico
autem intellectualem quidem omnem eternitate et entem et intelligentem; corpora-
lem autem semper fientem aut infinito tempore aut in parte temporis; animalem
autem eternalem quidem secundum substantiam, operationibus autem utentem tem-
poralibus.

242 Uber die Unsterblichkeit der Einzelseelen siche A. Lernould, 2001, S. 48.

243 Vgl. In Tim. 111 224, 1-5: 0 yop odto Koi Ovntd 0Tt Kol dyévnto: Og PeEv amod Tig
SNUOVPYIKAG YYVOHEVO HOVASOG Kol THG GKviTOL Kol aiwviov Tomcems dyévnta,
MG 8¢ VIO TOV VEV BedV BvnTd.

244 Fir die Bedeutung der irrationalen Seelen sieche J. Opsomer, ,,Was sind irrationale
Seelen?, in: M. Perkams/R. M. Piccione (Hrsgg.), Proklos. Methode, Seelenlehre,
Metaphysik, Leiden/Boston 2006, S. 261-283.

245 Vgl. In Tim. 111 217, 24-25: épei [41 CD] t0v dnpovpyov tdv dboavdtov oitiov,
TV 8¢ BvntdVv Tov¢ Beovc. Siehe dazu In Tim. 111316, 21-317, 24.

72

https://dol.org/10.5771/8783085720545-24 - am 14.01.2026, 04:15:57. A [ r—



https://doi.org/10.5771/9783985720545-24
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

3.4. Die jungen Gotter und die Wahl der Seele

,Jung* sind sie also, nicht weil sie einmal zu sein begonnen haben, son-
dern weil sie immer geworden sind und weil sie, wie frither bemerkt,
im momentanen Sein existieren. Denn alles Entstehende hat das, was es
an Sein erhdlt, momentan und nicht alles zugleich; es hat auch nicht die
Unendlichkeit als ganze gegenwirtig, sondern (nur) in der Form immer-
wihrender Zuteilung. Insofern also werden die Gétter ,jung® genannt, als
sie eine Existenz erlangt haben, die sich zusammen mit der Zeit erstreckt,
und als sie immer werdend sind und eine ,erneuerungsbediirftige Unsterb-
lichkeit* besitzen.246

Die Tatigkeiten der jungen Gotter konnen mit den Tétigkeiten der lynges
(toyp€) aus den Chalddischen Orakeln verglichen werden. Die lynges werden
im mittleren Platonismus als ,,Krifte der Ubertragung® des Géttlichen auf die
Menschen verstanden.24” Sie bekommen ihre Aufgabe als Uberbringer vom
Vater, welcher der erste Intellekt genannt wird. Dies erinnert an die jungen
Gotter in Platons Timaios, die ihre Aufgabe vom Demiurgen erhalten und
stets mit ihm verbunden bleiben.2*® Dort sind die jungen Gotter geschaffen
worden, um die Sterblichkeit, also das dem Werden und Vergehen unterwor-
fene Seiende zu erzeugen. Denn erst durch die Erschaffung der jungen Gotter
und damit auch des sterblichen Teils der Welt wird das Weltall vollstindig.24?
Die Frage ist natiirlich, ob dadurch der erste Demiurg immer noch die Ursache

246 In Tim. 11 311, 9-16: véor obv gicty ody GOC ApEauevoi mote eival, 6AL MG
getyévntot koi, g eipntot nporspov dv 1 moté elvol VEECTATEG. TAV YaUp TO
yryvopevov dcov ioyel Tod etvar, moté ioyet Kol ovx opod v, ovdE TV amelpiov
v mapodoav, AL del xopnyovuéviy. 0BT ovV VEOoL Adyoval, MG TG YpOVe
GUUTOPOTEWVOUEVIV Aoy OVTEG TV DTOGTACY KOl GEl YyVOUEVOL KOl EMIGKEVUGTIV
aBavooiav &xovtec. Ubersetzung von M. Baltes, 1978, S. 123-124.

247 Siehe L. Brisson, 2017, S.207-222, hier: S.218: ,,In the Oracles, ,Iynge‘ ("Ton&)
is the name for divine beings endowed with various powers. The Iynges are pre-
sented as the thoughts or works of the Father (Fr. 77). From a Middle Platonic
perspective therefore, they are the Forms which, as is well known, serve to ,design*
the universe for the Chaldaeans.” Siehe dazu R. Majercik, 1989, S. 9-10; H. Seng,
,» Tuyyeg, ouvoyels, tehetdpyan in den Chalddischen Orakeln®, in: H. Seng/L. G. S.
Santoprete/C. O. Tommasi (Hrsgg.), Formen und Nebenformen des Platonismus in
der Spdtantike, Heidelberg 2016, S.293-316.

248 Vgl. In Tim. 111 225, 32-226, 1: koi o0 410 todT0 ointéov v véav dtipdlestot
SMuovpyioy, 811 1OV 81 00 AdYOV EYel TPOG THY DIEPKOGLIOV aiTioy’

249 Vgl. Platon, Tim. 41b6: vdv obv & Aéym mpoc Dudc Evietcvipevog, uddete. Ovnta
€L yévn dowmd tploe AyévvnTo-ToNTOV O T YEVOHEVMV 00pavOG GTEANG EoTOL.
Siehe dazu In Tim. 111 223, 12-18: 810 xoi 6 IMAdtwv mapakeredesboi enot
[41 D] tov éva dnuovpyov tolg moAholg ‘mpocveaively 10 Bvnta toig abovatolg,
AVOULVAOKOV TTo¢ NUAG, Ot Thg tod mavtog veavtikis (ofic tekeinoic oty
N mpockn t@v Bvntdv, koi TG Opeikiic Beopvbiog kol TdV dteddv 1oTdV

73

https://dol.org/10.5771/8783085720545-24 - am 14.01.2026, 04:15:57. A [ r—



https://doi.org/10.5771/9783985720545-24
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

3. Philosophieren als Gebet fiir den Aufstieg der Seele im Timaios-Kommentar

von allem im Weltall ist. Der erste Demiurg ist durchaus der Schopfer des
ganzen Weltalls, aber er steigt nicht vom intelligiblen Bereich in den sinnlich
wahrnehmbaren ab. Die jungen Gétter sind diejenigen, die als Vermittler des
Demiurgen im sinnlich wahrnehmbaren Bereich stehen und fiir die Vergéng-
lichkeit verantwortlich sind.2*® Das heiBt, das Weltall als Ganzes wird vom
Demiurgen geschaffen und ist ihm dhnlich — also ewig; doch sind im Weltall
sowohl ewige als auch vergéngliche Dinge vorhanden.

Die Einzelseelen gehoren zu dem Bereich der Hierarchie, in dem Vergéng-
lichkeit und Ewigkeit aufeinandertreffen. Es sind die Seelen, die aus rationa-
len und irrationalen Teilen bestehen. Die Bedingung dafiir, dass die Einzel-
seelen die unterschiedlichen Teile beinhalten, liegt darin, dass die gottlichen
Seelen nach der Entstehung der Seelen nicht aus dem Mischkrug austreten,
wihrend die Einzelseelen den Mischkrug verlassen.?3! Der Ausstieg aus dem
Mischkrug ist so zu verstehen, dass die Einzelseelen zwischen Ewigkeit und
Zeitlichkeit zerrissen sind, sie also in sich zwei radikal unterschiedliche Teile
beinhalten, einen ewigen, rationalen und einen irrationalen, vergénglichen.

Proklos spricht {iber die Wahl (mpoaipesic), die die Einzelseelen treffen.?>?
Sie konnen zwischen den rationalen und den irrationalen Teilen entschei-
den.?33 Was passiert aber, wenn die unabhingige Wahl falsch ist? Wie ist die
Seele vor diesem Fehler geschiitzt?2>* Proklos antwortet auf diese Fragen mit
einer anderen Frage: Was ist das, was unser ganzes Leben gliicklich macht?
255 Die Seele wird durch das Beste in ihr gliicklich (£08oipwv). Das Beste
(&piotog) in der Seele ist die Spitze der Seele, und dies ist ihr intellektueller
Teil. Obwohl die Spitze der Seele nur einer ihrer Teile unter anderen ist,

SEnyMTikag vvoiag mapeyOevos. 6 pev ovv Bgioc apldudg dpov oikeiov Eoye Kol
TEPOG Kol E0TL TEAELOG.

250 Siehe J. Opsomer, 2000, S. 123—-129.

251 Vgl. In Tim. 111 245, 9-14: &€t toivuv ano 10D adTod HEV KPATHPOC, HETA VPEGEMS
0¢ Oumgrail pev yap Oelon yoyal pévovov év T@ KpoTipt Kol mwpoiodool, Kod
avekpoimrol elow €kelbev, ai 8¢ Muétepor wavin SwpicOncav an’ odTod Kod
0 YOPWOUOG OVTAOV KOTOUPOVIAC. TPOG TOVTOIG KOl TO YéVN TawTd £0TL Kol ETEpPa.
Proklos spricht {iber den Vorrang des rationalen Teils der Seele. Siehe In Remp.
1171, 30-172, 6: 80ev on xatd TV Yoy adTov HEESTAVAL TV TOV COUUTIKMY
opyGvov EEnpnuévny Emdeikvuoty, kol oty o0 Tdoav, GALL TNV voepay, fiv Kol
00TOOT TOG ODTO TO AVTO TPOGEIPNKEV £V EKEIVOLS. ODTO UEV Yap Kol 1| yoyn Taco
TPOC TO OGTPEDIES dpyavov, TO 8¢ EvTmg antd ToDTO dpa v EKEIVO TO VOEPOV E100C
ThG Yoyfic.

252 Siehe In Tim. 111 334, 5-28.

253 Der rationale Teil versteht sich, im Unterschied ,zum® irrationalen Teil der Seele,
als der erkennende Teil der Seele. Siehe dazu J. Opsomer, 2018, S. 129—-150.

254 Vgl. In Tim. 111 334, 7-8: &1 8¢ Tpoaipeoig AUAPTAVEL, TS AVOUAPTNTOG 1) WYUXT.

255 Vgl. In Tim. 111 334, 8-9: 11 3¢ 10 mo10dV gvdaipova TV OANV MUY {onv.

74

https://dol.org/10.5771/8783085720545-24 - am 14.01.2026, 04:15:57. A [ r—



https://doi.org/10.5771/9783985720545-24
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

3.5. Synuo — Bedeutung

macht dieser Teil die ganze Seele gliicklich. Das heifit, wenn die Seele dem
Besten in ihr folgt, also denkt, dann ist sie gliicklich. Wenn sie gliicklich ist,
dann hat sie die richtige Wahl getroffen.

Die Seele kann mithilfe des rationalen Teils sich ihres ewigen Wesens
bewusst werden. Sie hitte aber keine Wahl zwischen den rationalen und
den irrationalen Teilen, wenn sie vor dem Einfluss der Korperlichkeit nicht
geschiitzt wire. Diesen Schutz gewahrt ihr das Ochéma (6ynpoa, Fahrzeug) der
Seele.

3.5. Oynua — Bedeutung

Proklos spricht iiber die Bedeutung des Ochéma nicht nur im Timaios-Kom-
mentar, sondern auch in der Elementatio theologica. In beiden Werken ver-
steht sich das Ochéma als Mittelglied zwischen der Seele und dem Korper. Es
ist sowohl der Seele als auch dem K&rper dhnlich, aber weder mit der Seele
noch mit dem Kérper identisch.256

Proklos geht auf zwei Arten von Ochémata ein, ndmlich einerseits auf
das itherische Ochéma (dynua-aidfp)?57 und andererseits auf das pneumati-
sche Ochéma (dynuo-nveduo).2%® Das itherische Ochéma wird vom Demiur-
gen geschaffen und es ist unvergénglich. Dariiber schreibt Proklos in der
Elementatio theologica Prop. 207: ,,Das Ochéma von jeder Teilseele ist von
einer unbewegten Ursache geschaffen.“?>® Die unbewegte Ursache kann im
Timaios-Kommentar als der erste Demiurg interpretiert werden.2®® Das pneu-

256 Vgl. J. F. Finamore, lamblichus and the Theory of the Vehicle of the Soul, Califor-
nia 1985, S. 1: ,,The vehicle is intended to join together two diametrically opposed
entities: the incorporeal soul and the corporeal body. It is, therefore, neither materi-
al nor immaterial, but a mean between these two extremes.*

257 J. F. Finamore/E. Kutash, 2017, S. 122—138.

258 Siehe L. Siorvanes, 1996, S.131: ,,These bodies are its ,vehicles, each proper to
each level of being that it acquires in its descent. So, according to Proclus, first
comes the ,luminous‘ (augoeides), ,acthereal® (aitherion, aitheroeides), ,solar-like*
(hélioeides) and astral (astroeides) vehicle. Then comes the ,spirituous® ,pneumatic’
vehicle. Finally, the soul is incarnated in the fleshy body, the ,material® vehicle
(hyliaion ochéma), its physical oyster-shell (ostreddon soma) and prison.*

259 El. theol. Prop. 207, Dodds 180, 30-31: ITdong peptkiig Woyfic To dymuo amo aitiog
axvitov dednuovpyntor. Meine Ubersetzung. Siehe dazu Platon, Tim. 41d—e; In
Tim. 111 238, 2: kol 6Tt pev dynpd tt didwot i yoydl koi avtog Evtaddo dfjAov.

260 Vgl.J. Opsomer, 2000, S. 114; dazu noch S. Gersh, 1973.

75

https://dol.org/10.5771/8783085720545-24 - am 14.01.2026, 04:15:57. A [ r—



https://doi.org/10.5771/9783985720545-24
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

3. Philosophieren als Gebet fiir den Aufstieg der Seele im Timaios-Kommentar

matische Ochéma ist jedoch von den jungen Goéttern geschaffen und es ist
verginglich.20!

Je mehr die Seele sich von ihrer Ursache entfernt und in den Korper
absteigt, desto aufwendiger wird es fiir sie, sich an sich selbst zu erinnern.
Die Funktion des &therischen Ochéma soll hauptsichlich die sein, dass sich
die Seele von den korperlichen Leidenschaften nicht beeinflussen lasst und
sich nach dem Absturz in den Korper wieder aufwirts zur Ursache richtet.
Da die individuellen Seelen aus zwei Teilen bestehen, sind ihre Ochémata
unterschiedlich. Wahrend der rationale Teil der Seele und ihr &therisches
Ochéma beide unsterblich und unvergénglich sind, sind der irrationale Teil
der Seele und das pneumatische Ochéma sterblich und vergénglich. Das heif3t,
der Demiurg schafft das &dtherische Ochéma und setzt den rationalen Teil der
Seele ein. Was das pneumatische Ochéma betrifft, schreibt Proklos, dass die
Spitzen des irrationalen Lebens das Pneuma einschlieBen und ebenfalls vom
Demiurgen geschaffen sind.262 Die Tatsache aber, dass der irrationale Teil
der Seele und das pneumatische Ochéma von den jungen Gottern geschaffen
wurden und sterblich sind macht sowohl den irrationalen Teil der Seele als
auch das pneumatische Ochéma sterblich. Der irrationale Teil der Seele und
das pneumatische Ochéma iberleben jedoch den korperlichen Tod, da der
irrationale Teil der Seele besser als der Korper ist.2%3 Sobald aber die Seele
beginnt, sich von den korperlichen Leidenschaften zu reinigen und sich zu-
riick zu thren Ursachen zu wenden, 10st sich das pneumatische Ochéma aus
dem irdischen Bereich auf.264

261 Siehe Platon, Tim. 41¢2-d3; In Tim. 111 238, 16-24; El. theol. Prop. 209, Dod-
ds 182.

262 Vgl. In Tim. 111 236, 32-237, 1.

263 Vgl. In Tim. 111 238, 5-6: d€l 6& KatavoEly, MG Kol TNV dhoyov Tpobeiotnot ToddE
70D GOUOTOC.

264 Vgl. In Tim. 11 236, 31-237, 8: pfmote odv kdAkov obtw Aéyewv, Gomep
0 Muétepog OWACKAAOG, TAG MHEV akpotnTag Thg GAoyov (oflg 0 mvedua
TEPEYEWY KoL Elvol TaOTOG HETE TOD OyfHoToc tudiovg m¢ amd Tod dnuiovpyod
TopNyUEVaS, TadTog 08 EkTevopévag Kol peptlopévog moteltv v Conyv tadty, fv
npocvpaivovsty ol véot Ogot; In Tim. 111 238, 18-23: deybBévtog 8¢, mg eimopey,
OtL ol véotr Beol Topdyovst Tpd TobdE TOD CAOUATOG TNV dAoYoV Kol Gynuo. dAlo
TVELUOTIKOY, 0lov Kol ApioTotéAng Vméhafe, cuvellov 1@ abovato @ &v Muiv
Kol ouvelstdv, Bvyntov 8¢ Speg 6v, AéAvtol Thvto MUV To ToldVTIO TOG ATopiog.
Siehe dazu J. Halfwassen, ,,Seelenwagen®, in: Historisches Waorterbuch der Philo-
sophie, Bd. 9, Darmstadt 1995, S.111-117, hier: S.113: ,,Proklos unterscheidet
im Anschluf3 an Syrian zwei Seelenwagen: der mit der Seele ,zusammengewach-
sene’ (cLupQLEG), Llichtartige® (avyoewdés) oder ,sternartige® (Gotpoetdés) hohere
Seelenwagen ist immateriell, affektionsfrei und unvergénglich; er ist Triger der
unzerstorbaren Prinzipien (dxpotnteg) des irrationalen Seelenlebens und vom De-

76

https://dol.org/10.5771/8783085720545-24 - am 14.01.2026, 04:15:57. A [ r—



https://doi.org/10.5771/9783985720545-24
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

3.5. Synuo — Bedeutung

Es gibt noch eine dritte Art von Ochéma, welches als letzter Korper zu
verstehen ist. Proklos nennt es austerartiger Korper (0otpe®ddeg odpa).2> Die
Seele nutzt den austerartigen Korper, solange sie sich auf der Erde aufhilt.
Sobald die Seele aus dem Korper steigt, verldsst sie auch den austerartigen
Korper.2% Der letzte Korper bzw. die letzte Korperhiille gehdrt zu den Chito-
nes (ytwveg), die in der Elementatio theologica Prop. 209 erwihnt werden.2¢7
Sie sind wie Kleidungsstiicke, die die Seele umbhiillen, solange sie sich im
Korper aufhilt.

265

266

267

miurgen erschaffen; jede partizipierte Seele (yuyn pebektny) ist permanent mit ihm
verkniipft. Beim Abstieg durch die Gestirnsphdren bildet sich um ihn der niedere
pneumatische Seelenwagen (mvevportikov oynuo) als Triager der konkreten irratio-
nalen Seelenfunktionen; er ist aus den vier stofflichen Elementen zusammengesetzt
und tiberdauert zwar den korperlichen Tod, ist aber nicht unsterblich, sondern 16st
sich beim Aufstieg der Seele aus dem sublunaren Bereich auf.” Siehe P. Lautner,
»Some Clarifications on Proclus’ Fourfold Division of Sense-Perception in the
Timaeus Commentary®, in: M. Perkams/R. M. Piccione (Hrsgg.), Proklos. Metho-
de, Seelenlehre, Metaphysik, Leiden/Boston 2006, S. 117-136; J. F. Finamore/E.
Kutash, 2017, S. 122-139, hier: S. 134; J. Opsomer, 2018, S. 141-145; dazu noch
S. K. Wear, The Teaching of Syrianus on Plato’s ,Timaeus‘ and ,Parmenides ",
Leiden/Boston 2011, S. 199.

Vgl. In Tim. 11 237, 24-31: 1} & obv &v ékeive pio oicOnoig kol amadng &v
@ mvevpaTik® Oyipatt piav aicOnow amoyevvd mabntikyy, adtn € Tag &v Td
00TPEMOEL GOUATL TOANGG Kol TobNTIKAG, Kol 1) &v éKkelve pion SOVOLLG OPEKTIKT|
TOG €V TG TVELHATL TOPNYoye TAEIOVG OPEKTIKAG SUVAUELS, £X0V00G TL YMPLOTOV
amd tod 06TPEddoVg GmuATog Kol madevesar Suvapévag, adtol 88 Tag &v THdE 6
ocopott tekevtaiog koi €volovg. Siehe dazu noch In Tim. 111 298, 10-299, 26. Eine
mogliche Inspirationsquelle konnte Platon, Resp. X 611d-612a sein.

Vegl. In Tim. 11 298, 12-21: kol @G Gnd T00 ACOUATOL €ig oM 1| TTOCIS Kol
™V petd oopatog (onv, ko’ fiv oulf] 1@ ovpavie oynuatt, oVT®e Gmd ToVTOV €ig
oo YEVESLOVPYOV, Ko™ O €v yevéoel €oTi, Kol amd TovTov &ig T0 ¥B6viov, Kab O
(T} petd tod 00TPEMOOVE GMOUAUTOS. TPV dpa ToVTO TEPIPAANTUL TO GDdLLE, TO TPOG
TAGAY QOTNV THV YEVEGY GUVATTOV TEPIPOALETOL 010 Kol TOTE £KEIVO Apincty, dtav
Kol TNV YEVEGIY ATOMUTAVT. €l 0€ TOTE AQincy avtd, OTe Kol TNV YEVESL, AvayKN
kol Tote Aappavery, dtav eig yéveotv EXON.

Vgl. EL theol. 209, Dodds 182, 16—17: Tldong pepikiic yoyfg t0 Oynuo KATelol HeV
npocbicel yrtmvov Evorotépev. Hier werden durch die yutoveg die beiden anderen
Ochémata gemeint: das pneumatische und das austerartige. Im Gegensatz zum
Oymuo dAGv in der Prop. 208 spricht Proklos in der Prop. 209 von dem yutdveg
&vordtepoy, d. h. ,,mehr materiell“, die das immaterielle dynua um sich legt, beklei-
det. Dies ist zuerst das pneumatische, dann das austerartige cdpo=dymue. Siche
dazu E. R. Dodds, 1963, S. 306-308. Proklos erwéhnt yrt@v noch einmal in /n Tim.
11 298, 1: €k TovTOdum®Y O& YITOVMV GUYKEILEVOV.

77

https://dol.org/10.5771/8783085720545-24 - am 14.01.2026, 04:15:57. A [ r—



https://doi.org/10.5771/9783985720545-24
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

3. Philosophieren als Gebet fiir den Aufstieg der Seele im Timaios-Kommentar

Die unterschiedlichen Arten von Ochémata der Einzelseelen sind sich in
folgender Anordnung vorzustellen:

atherisches Ochéma (dynpo-aibnp)

Fahrzeug des rationalen Teiles der Seele

pneumatisches Ochéma (8ynpo-mvedua)
Fahrzeug des irrationalen Teiles der Seele]

N

ATAOVEG
————— der austerartige Kérper £vuldtepot
(60Tpe®ddeg GdLL0L)

3.6. Philosophieren (pilooopeiv) als ein Gebet fiir die Rettung der Seele

Das erste (immaterielle) Ochéma schiitzt die Seele vor der Leiblichkeit. Es ist
aber noch etwas anderes notig, damit der Seele bewusst wird, dass sie anders
als der Korper ist. Dieses Etwas ist die Erkenntnisfahigkeit der Seele und
das darauf bezogene Gebet als Erwdrmung der Seele fiir die Riickwendung
zu sich selbst. Uber das Gebet lesen wir im Timaios-Kommentar: ,,Es ist not-
wendig, dass wir vor allem klares Wissen iiber das Gebet erlangen, was sein
Wesen und seine Vollkommenheit ist und woher es in die Seelen eingetraufelt
wird.“2¢8 Das Gebet (ebyopar) spielt in Proklos’ Philosophie eine zentrale
Rolle. Proklos spricht iiber die Bedeutung des Gebets sowohl in seinen exege-
tischen Werken (In Parm., Theol. Plat., In Tim.) als auch in Fragmenten der
Chaldiischen Orakel und in den Hymnen.2% Er bittet die Gotter darum, seine
Seele von den korperlichen Leidenschaften zu reinigen, um, von ihnen befreit,
auf die gottliche Ebene zu gelangen. Im Timaios-Kommentar I 206, 26-214,
21 setzt sich Proklos mit der Funktion und Aufgabe des Gebets in der Seele
auseinander.?70

268 In Tim. 1207, 21-23: A&l &1 ovv mpd TV EAmV amaviov Hudc mepi svxic Tt
yv@vol cagéc, Tic e 1 ovsio avtic Kal Tig 1) TeAeldng, kol mobev Evdidotar Taig
yoyaic. Meine Ubersetzung.

269 Siehe In Parm. 617, 1-5; Theol. Plat. 11,7, 17-21; In Tim. 1206, 26-214, 21; dazu
noch R. M. van den Berg, 2001, S. 13—-15; 87-91.

270 Siehe T. Krulak, ,,Powers and Poieseis: Statue Animation and Divine Manifestation
in Proclus Diadochus’ Commentary on the Timaeus*, in: A. Marmodoro/I. F. Vilta-
nioti (Hrsgg.), Divine Powers in Late Antiquity, Oxford 2017, S. 88—108.

78

https://dol.org/10.5771/8783085720545-24 - am 14.01.2026, 04:15:57. A [ r—



https://doi.org/10.5771/9783985720545-24
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

3.6. Philosophieren (pilocogeiv) als ein Gebet fiir die Rettung der Seele

Das Gebet versteht er als einen ,,gbttlichen Tropfen® in der Seele, denn
durch das Gebet kommt die Seele zur Einung (8vwoic) mit den Géttern.?”! Es
kann allerdings nur dann die Rede von der Einung sein, wenn eine Riickwen-
dung der Seele zu sich selbst und zu den Ursachen stattfindet. Die Riickwen-
dung kann stattfinden, weil alles aus dem Einen hervorgeht und sich wieder
auf es zuriickwendet, denn das Eine ist die erste Ursache fiir alles andere:
,Alles hat sein Wesen vom Einen und alles kehrt wieder zuriick zum Einen,
wobei jedes nach einem unterschiedlichen Schicksal voranschreitet, im Besitz
partieller und unterschiedlicher Krifte, die tiber das Weltall herrschen.*?’2 Ein
paar Zeilen weiter sagt Proklos, dass das Eine auf allen Ebenen des Seienden
anwesend ist, weil jedes Seiende seine Existenz von den Géttern erhilt.2”3
Dies ist folgendermaflen zu verstehen: Obwohl alles aus dem Einen hervor-
geht, sind die Gotter die Erzeuger des Seienden. Deshalb ist das Seiende
sowohl den Géttern als auch der ersten Ursache — dem Einen — dhnlich.

Proklos spricht iiber die fiinf unterschiedlichen Stufen des Gebets, welches
die Seele zur Einung mit sich selbst und mit den Goéttern fithren soll. Diese
Stufen sind wie folgt aufgeteilt:

Dice erste Stufe ist das Erlernen all der gottlichen Ebenen.?7* Proklos bezieht
sich auf die Chalddischen Orakel und nennt die erste Ebene das ,,feuer-hitzige
Denken*“.2”> Dieser Ausdruck ist ein Synonym fiir den ,Funk der Seele*
oder fiir die ,,Bliite des Intellekts* in der Seele,?’® das heilt: die Spitze der
intellektuellen Tétigkeit der Seele.

271 Vgl. fir die Bedeutung der Einung oder Henosis in der Seele /n Remp. 1 177,
14-18: tprtiig v yoyd| elvad Qopey d¢ T dAov eimelv {odg-Thv pgv dpicmv kai
tehe@tdtny, ko’ fjv ovvamtetor toig Oeoig kai {fj v ékeivolg cuyyevestdtnv
kol 81 dpodTTog dikpag Mvousvy {onv, ody favtiic odoav, GAL Ekeivav,
VIEPSPOUODOE HEV TOV E0VTHG VOV, aveyeipaca 8¢ TO Gppntov chvOnua Tiig Tdv
Bedv éviaiog vYmooTOcE®G Kol cuvayaca T@ Opoi®w TO dpowov, 1@ kel PoTi TO
S00TiG OAC, T® VIEp ovoiav micay Kol {mny Evi 0 évoswdéotatov  [tv]  Tiig
oikeiag ovoiog te kai Coig.

272 In Tim. 1206, 23-26: mav yap €& £vog €ott Kol Eumaiy €ig &v <mavto ***> idvta
UETO TOD PEPIKMTEPOG EYELV <OALAUG> KT GAAOG HOIpOG EMOTATOVCAS SOLVALELS TO
nitv. Meine Ubersetzung.

273 Vgl. In Tim. 1209, 20-26: 810, kdv 10 £oyata AMafng, kol To0ToIg Topov 10 Belov
gvpnoelg €ott yop movtayod 10 £v, Kabo tdv Gvtov Ekactov €k Oedv DEESTNKE,
TpoeBovTa 08 mavta €k Be®dv odK €€eAnAvBey am’ avT®v, AN EveppiloTar &v
avTOolC.

274 Vgl. In Tim. 1211, 9-10: 1} yv®o1g @V Oelov 10Ee@v Tac@dv.

275 Vgl. des Places, Or. Chald., Fr. 139 = In Tim. 1 211, 11-13: &0 xoi 10
AOYOV ... TV TopBoiai] Evvolav...  mpotiotyv Exev Ta&wv v TR 1epd Opnokeiq
TOPEKELEVGUTO.

276 Siehe R. Majercik, 1989, S. 194, Fr. 139.

79

https://dol.org/10.5771/8783085720545-24 - am 14.01.2026, 04:15:57. A [ r—



https://doi.org/10.5771/9783985720545-24
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

3. Philosophieren als Gebet fiir den Aufstieg der Seele im Timaios-Kommentar

Die zweite Stufe ist das Ahnlich-Werden (6poimoic) mit den Géttern
durch Reinigung (xd6apoig), Keuschheit (ayveio), Erziehung (moudeio) und
Anordnung (t6&1g).2”7 Die Seele wird den Gottern durch die Selbsterkenntnis
dhnlich. Das bedeutet, die Seele kommt zu sich selbst, nachdem sie von den
korperlichen Leidenschaften gereinigt ist. Die Selbsterkenntnis motiviert sie,
die Ursachen in ihr zu denken, die vollkommener sind als sie selbst.

Auf der dritten Stufe kommt die Seele mit dem besten Teil in ihr in Beriih-
rung (cuva@n) — mit der gottlichen Ebene. 278

Die vierte Stufe des Gebets beinhaltet die Anndherung (éunélaoig) der See-
le an die Gotter. Proklos erkldrt diese Ebene des Gebets mit dem chalddischen
Spruch: ,,Wenn der Sterbliche sich dem Feuer gendhert hat, wird er von Gott
her Licht erhalten.“?’® Diesen Spruch versteht er als Gemeinschaft der Seele
mit den Géttern und Teilnahme am géttlichen Licht.280

Die flinfte und damit letzte Stufe des Gebets ist die Einung (8vwoig) der
Seele mit den Gottern. Je dhnlicher die Seele den Gottern wird, desto undhnli-
cher wird sie gegeniiber sich selbst.28! An dieser Stelle ist gemeint, dass die
Seele sich von der Korperlichkeit und der Vielheit entfernt und sich selbst als
eine Einheit erfasst. Mit den Goéttern vereint, bleibt die Seele im goéttlichen
Licht und umkreist die Gotter.282

Nach Proklos’ Darstellung wird die Seele erst dann mit den Géttern ver-
eint, wenn sie die {iberintelligible Trias erreicht. Die tberintelligible Trias
besteht aus den drei Gliedern: Glaube (mictic), Wahrheit (dAn0g10) und Liebe
(8pmc).283 Das Ankommen der Seele auf dieser Ebene bedeutet, sich von der

277 In Tim. 1211, 13—15: devtépa 0& petd todTnV 1) 0iKEIMOIS KaTd TNV TPOG TO Oelov
opoimoty NUMV Thg ovumdong kabapdmrog, dyveiog, madeiog, ThEems.

278 In Tim. 1211, 18-19: tpitn 8¢ 1 cuvagn, Kab™ fijv Eépantdpeda tiig Oelog odoiag T@
AKPOTAT® THS WYLXTS KOl GUVVEDOUEV TPOG QDTN V.

279 Des Places, Or. Chald., Fr. 121 = In Tim. 1211, 21: 1@ mopl yap Bpotog Eumerdoag
0e00ev paoc &&et. Ubersetzung von H. Lewy, 1978, S. 547.

280 In Tim. 1211, 23-24: peiCo v Kowovioy UiV TopeXOUEVN KOl TPOVESTEPOY TV
petovoiov Tod TdV BedV pOTOG.

281 In Tim.1211,26-27: ko’ fjv 00d¢ EavtdV EGpeV, AARN TOV BedV.

282 In Tim.1211,27-28: év 1® Ol ot pévovTteg kot VT’ aDTOD KOKA® TEPIEYOUEVOL.

283 Siehe In Tim. 1 212, 19-29: Proklos spricht iiber das gottliche Licht und iiber die
iiberintelligible Trias nicht nur in /n Tim., sondern auch in seinen anderen Werken:
Theol. Plat. 125, 110111, In Alc. 51, 15-53, 2. Die Quelle fiir die tiberintelligible
Trias sollen die Chalddischen Orakel sein. Sieche dazu R. Majercik, 1989, S. 161,
Fr. 46 = In Tim. 212, 19-22: (3€1)... Gpetdc te AmO TG YEVESEWS KOBOPTIKOG
Kol avoyoyovg mpoPePAiiobatl kai ,,... miotv kol GAfOsav Kol Epota,” TavTny
gxetvny v 1p1ada; P. Hoffmann, ,,La triade chaldaique &pwg, aAnbeia, niotic: de
Proclus a Simplicius®, in: A.-Ph. Segonds/C. Steel (Hrsgg.), Proclus et la Théologie
Platonicienne, Leuven/Paris 2000, S. 459—89.

80

https://dol.org/10.5771/6783085720545-24 - am 14.01.2026, 04:15:57. A [ r—



https://doi.org/10.5771/9783985720545-24
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

3.7. Die Einung der Seele mit der Gottlichkeit

Vielheit zu entfernen und durch das goéttliche Licht sich mit den Géttern zu
vereinen.?84

Die von Proklos besprochenen Stufen des Gebetes sind der Methode des
Aufstiegs der Seele in den Chalddischen Orakeln (des Places, Chald. Or.
209-211) dhnlich. Proklos versteht das Gebet, sei es in den Chalddischen
Orakeln oder in den Kommentaren zu Platons Werken, als innere Kraft, sich
auf das Beste in sich zu konzentrieren. Obwohl das Ziel des Gebets sowohl
in der Philosophie als auch in den Chalddischen Orakeln die Rettung der
Seele ist, spricht Proklos iiber die methodischen Unterschiede.?®> Wihrend die
Chalddischen Orakel auf der Theurgie und damit auf praktischen Ubungen
basieren, versteht Proklos die Philosophie als Streben nach dem undenkbaren
Einen mithilfe des dialektischen Denkens.286

3.7. Die Einung der Seele mit der Gottlichkeit

Es gibt drei Stellen im Kommentar zum Timaios, wo Proklos tiber die Einung
der Seele mit der Gdottlichkeit spricht. Im Folgenden werden diese Stellen
néher betrachtet.

Die erste Stelle, an der die Rede von der Einheit in uns ist, findet sich im
Timaios-Kommentar I 211, 25. Proklos spricht dort {iber die flinfte und letzte
Stufe des Gebets. Die letzte Stufe versteht sich als die Einung der Seele mit
der Géttlichkeit in sich:2%7

SchlieBlich gibt es eine Einung [évmaoig], die die Einheit der Seele [t0 &v
g yuyfic] in der Einheit der Gotter etabliert, was dazu fiihrt, dass es eine
einzige Titigkeit von uns und ihnen [den Géttern] gibt. In Ubereinstim-
mung mit denen [den Gottern] gehdren wir nicht mehr uns selbst, sondern
den Gottern und bleiben in dem géttlichen Licht und sind von ihm im
Kreise umfangen. Dies ist die hochste Grenze des wahren Gebets, die es
ihm erméglicht, die Umkehrung mit der Ruhe zu verbinden, in der Einheit

284 Vgl. In Tim. 1212, 22-25: koi EAntida tdV dyaddv dtpentov te Hrodoynv Tod Heiov
PWTOG Kol EKOTACLY GO TAVTOV TV GAL®V ETTNdevpATOV, Tva HOVoG TIG T® Bed
UOV® GUV Kod pr) HETE TAO0VG T@ EVI GUVATTELY E0VTOV EYYELPT].

285 Vgl. In Tim. 1 214, 2-3: 100¢ ¢ Kotd TOG TV £OYOUEVOV SLPOpOTNTAS: EOTL Yp
Kol IAOG0(QOog €0y Kol Ogovpyikn.

286 Vgl. S. 1. Johnston, ,,Animating Status: A Case Study in Ritual®, in: Arethusa,
Vol. 41.3, 2008, S. 445-478, hier: S. 452-458.

287 Proklos bezieht sich in unterschiedlichen Werken auf den Prozess der Reinigung
und den Aufstieg der Seele. Siehe /n Alc. 247, 4-248, 4; De prov. 31; siche dazu
auch des Places, Chald. Or. 1V, S.209-211.

81

https://dol.org/10.5771/6783085720545-24 - am 14.01.2026, 04:15:57. A [ r—



https://doi.org/10.5771/9783985720545-24
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

3. Philosophieren als Gebet fiir den Aufstieg der Seele im Timaios-Kommentar

der Gotter alles wiederherzustellen, was daraus hervorging, und das Licht
in uns [0 Npiv e&c] mit dem Licht der Gotter einzuschlieBen.288

Die zitierte Stelle weist nicht die Vereinigung des ,,Einen der Seele* mit dem
Einen selbst auf. Sie bezieht sich auf die Einung der Seele mit den Gottern.
Das heifit, die Seele vereint sich mit sich selbst und mit den géttlichen Ursa-
chen ihrer selbst. Die vereinte Seele bleibt in der Nahe des Einen, denn, wie
Proklos sagt, sie tanzt (yopeia)?%® und umkreist das Eine. Dieser metaphori-
sche Ausdruck ist ein Zeichen dafiir, dass die Seele durch die Ahnlichkeit mit
sich selbst und mit den Ursachen ihrer selbst nicht nur den Géttern dhnlich
geworden ist, sondern sich auch in der Néhe des Einen aufthilt.

An einer anderen Stelle (/n Tim. 11 47, 31) ist die Rede von der Einheit der
Seelenteile:

Die Seele ist ein Eins, aber sie enthdlt sowohl das Goéttliche als auch
das Irrationale in sich, und im Gottlichen umschlie3t sie die irrationalen
[aloyouc] Krifte auf rationale Weise [Aoyikdc], und durch diese Krifte
lenkt und ordnet sie die Irrationalitdt, wie es sein soll. Und weder die
Einheit der Seele [t0 €v tiic yuyiic] ist durch den Besitz der verschiedenen
Wesen zerstort, noch die Vielheit <durch die Einheit>. Denn diese Teile
befinden sich in einer Weise im oberen Teil und auf andere Weise im
unteren Teil.2%0

Proklos’ Anliegen an dieser Stelle ist, zu betonen, dass die Seele aus gottli-
chen und irrationalen Teilen besteht, obwohl sie ein einheitliches Wesen hat.

288 In Tim. 1 211, 24-212, 1: televtaio o0& 1 Evoolg, odTd T® &vi TOV Oedv 1O Ev
TS Wuyiig évidpvovca kol piav Evépyelav MUAV T€ moodoo Kol Tdv Bedv, Ko’
fiv 00d¢ £avt@®v Eopev, AANG TOV Bed®v, &v 1@ Beiw et pévovteg Kol DT avTOD
KOKA® mepieydpevol. kail tobto mépag €otl TO Gpiotov Tig aANnOwilg gdyilg, va
EMOLVAYT TNV EMOTPOPNV Tf| HOV] Koi TThv TO TPpoeABOV Gmd 10D TV Oedv €£vOg
av0ic &vidpoon ¢ &vi kal TO &v Huiv edc T TdV Bedv emTi mephdfn. Meine
Ubersetzung.

289 Die Schonheit des Weltalls basiert auf der harmonischen Mischung der Elemente.
Ein Beispiel fiir die Harmonie ist die Seele und ihr Tanz, der wiederum zum
Streben zu den Ursachen und zur Schonheit als beste Ursache in ihr fiihrt. /n Tim.
I 332, 26-29: &otl yop yoy®dv &v avtd Evappoviog yopeia, vod petovoia, Loiig
Beiag yopnyia, 0e6tng dippnTog, Evadwv apbudc, £& Gv dhog yiveton Tod KEALOLE
dokopnge.

290 In Tim. 1147, 28-33: €11 6& 1 yoyn pio € €0t kad el TO pev Belov €v €avti), T0 6
dloyov, kai &v T® Bl mepiéyet Tac AAGYOVC SUVANELC AOYIKMG, oic KaTEVOVVEL THY
aroylav kol tattetl dedvime, koi oUTE TO &V TG Wouxiic andlwAe St TaG drpdpovg
ovoiag ovte TO TATBOC* ** GAAmG Yap €oTv €V T@ KpeitTovL TODTO KOl GAA®G &V TM
yeipovi. Meine Ubersetzung.

82

https://dol.org/10.5771/8783085720545-24 - am 14.01.2026, 04:15:57. A [ r—



https://doi.org/10.5771/9783985720545-24
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

3.7. Die Einung der Seele mit der Gottlichkeit

Sie ist sowohl eine Vielheit als auch eine Einheit. Die unterschiedlichen Teile
beeinflussen einander aber nicht, denn die irrationalen Teile und die Vielheit
liegen im unteren Bereich der Seele, hingegen liegen die gottlichen Teile, wel-
che die irrationalen Teile auf rationale Weise umschlieflen, im oberen Bereich
der Seele.?! Das heiBit, in der Seele ist alles nach dem teleologisch-hierarchi-
schen System abgebildet. Die gottlichen Teile stehen auf einer hierarchisch
hoheren Ebene, die irrationalen Kréfte (6Aoyot duvauelg) auf einer niederen.
Die Seele, die dem oberen Teil in ihr folgt — also denkt —, reinigt sich von der
Verginglichkeit.

Proklos’ Auffassung liegt darin begriindet, dass, wenn die menschliche
Seele dem gottlichen Teil in ihr folgt, sie sich dann zuriick zu den Ursachen
wendet und durch den géttlichen Teil in ihr das Eine in ihr erweckt. Davon ist
in der néchsten Stelle die Rede:

Die menschliche Seele, wenn sie bei Gelegenheit auf gottliche Weise tétig
ist, zieht sich mit ihrer Tatigkeit hinauf, nachdem sie zundchst in der
Weise der richtigen Meinung aktiv war und danach zur wissenschaftli-
chen Aktivitét iibergegangen ist, dann zur géttlichen, und zuletzt erweckt
sie ihr eigenes Eine [éyelpaca 10 ovtilg &v], das in ithr dem Intellekt
iibergeordnet ist.292

Die Wendung vom ,,Erwecken des eigenen Einen® (£ygipaca 10 £ovtiic £v)
kommt nicht nur im Timaios-Kommentar vor, sondern ebenso im Parmen-
ides-Kommentar, wo an zwei verschiedenen Stellen zu lesen ist: ,,Das Eine
in uns erwecken (10 &v Muiv &v aveyeipavrteg), durch dies die Seele erwidrmen
und so uns mit dem Einen selbst verbinden.“?%3 | Denn zunéichst miissen wir
das Eine in uns aufwecken, auf dass wir in die Lage kommen, nach Mafen
unserer eigenen Stellung im Sein Ahnliches mithilfe von Ahnlichem — wenn
das denn hier zu sagen erlaubt ist — zu erkennen.*?4 Das Erwecken des eige-
nen Einen in uns ist die Spitze der innerlichen Vervollkommnung der Seele.

291 Vgl. El theol. Prop. 194-195. In der Seele ist alles nacheinander und in unter-
schiedlicher Weise vorhanden.

292 In Tim. 11 287, 28-32: 1 pév odv avOpamivy wuyr kai el Ociog vepyel mote, GAL
€lg TahnV TEAELTA TNV EvépyElay, dyamdoa TV apynV 0pbodouctik®de EvepyTicat
Kol ettt TadToL EMOTNUOVEC, elta £VOEnG, Eyeipaca TO Eavtiic &v, & €Tt kai ToD &v
avti] vod kpsittov. Meine Ubersetzung.

293 In Parm. 1072, 6-7: AL TO €v UiV £v dveyeipavteg Kol avabalyoavteg oo T00ToV
THY Yoy cuvayopsy Tpdg avtd 1o &v. Meine Ubersetzung.

294 In Parm. 1081, 4-6: d¢ovtog dveyeipey 10 €v Nuiv €v, tva 1@ opoim 10 Gpotov, &l
0éuug sinely, yvdvai mog kotd TV Nuetépay TaEw Suvatol yevapeda. Ubersetzung
von H. G. Zekl, 2010, S. 521.

83

https://dol.org/10.5771/6783085720545-24 - am 14.01.2026, 04:15:57. A [ r—



https://doi.org/10.5771/9783985720545-24
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

3. Philosophieren als Gebet fiir den Aufstieg der Seele im Timaios-Kommentar

Die augenblickliche Einung der Seele mit dem Einen beschreibt Proklos nicht,
denn dies ist nicht mit Worten zu beschreiben, dariiber kann nur geschwiegen
werden. 2%

Proklos beschreibt den Aufstieg der Seele als eine Reise. Es ist eine Reise,
in der die Seelen unterschiedlichen Kriften in sich folgen,?¢ um sich zuriick
zu den gottlichen Ursachen zu wenden. Manche Seelen eilen als Erste, und
manche folgen den Ersten nach. Die Seelen, die das goéttliche Licht erhalten,
reinigen sich von den korperlichen Leidenschaften und gelangen zur Spitze
des intelligiblen Bereichs. Im iiberintelligiblen Bereich dann sind die Seelen
mit sich selbst vereint und den Goéttern dhnlich. Von da an eilen sie, nur noch
auf das Eine zu blicken.

295 Vgl. In Parm. 521, 25-26: Silentio autem conclusit eam que de ipso theoriam.

296 Vgl. In Tim. 111 262, 14-26: €ici yap on mepl £xactov Heov Kol Oeol LepkdTEPOL
Kol ayyedkal taelc, Expaivovcorl 10 Oglov dC, Kol dailoves TPOTOUTEVOVTEG Ty
dopueopodvteg §| Omadol Tod Beod, Kol POV GTPATOS VYNAOS KOl LEYOAOTPETNS,
TPOKATOOTEAMAOV ooy TV €k T UAng drafiov kol ovvektikog tdv Ogiov
omMuiTov Kol TdV U dkeivo mEPmOpEvOpsveY HEpkdy, dkkadaipov [ o]
TadTo Kol EKEVOLS EE0UOIDV, Kol WYuxdV Gypavtov xopog kabopottt Stoddurmy
AV 1€ YuxdV TATB0G TOTE PEV aipOLG®V TNV TOD MVIOXOL KEPUANV €ig TO
voNnTov, TOTE O¢ TOAG MEPIKOOWIOLS SVVAESL TAV BEDV GUVTATTOUEVOV, KO TOVTOV
ol pev Kkat” ANy, ol 88 Kot dAANV cvvérovtat Tod Heod dvvopy.

84

https://dol.org/10.5771/8783085720545-24 - am 14.01.2026, 04:15:57. A [ r—



https://doi.org/10.5771/9783985720545-24
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

4. Die denkende Seele auf dem Weg zum Einen im Parmenides-
Kommentar

4.1. Die Bedeutung von Platons Parmenides in Proklos’ Philosophie

Der rationale Teil der Seele entscheidet sich dazu, sich von der Kdrperlichkeit
zu trennen, um sich selbst zu erkennen. Proklos erldutert die Selbsterkenntnis
der Seele als einen Prozess der Riickkehr, in dem die Seele sich auf das Eine
in ihr wie auf sich selbst zuriickrichtet. Um zu erfahren, wie die Seele zum
Denken selbst aufsteigt und welche Methoden Proklos dafiir anwendet, ist es
wichtig, sich seinem Kommentar zu Platons Parmenides zuzuwenden.

Seit jeher gibt es verschiedene Meinungen von unterschiedlichen Denkern
tiber die Aufgabe von Platons Parmenides.?*’ Im Hinblick auf die Komple-
xitdt und Verschiedenheit der Interpretationen??® ist in Proklos’ Theologia

297

298

Wir beziehen uns auf die Ausgaben von: C. Steel (Hrsg.), Procli in Platonis
Parmenidem commentaria, 3 vols, Oxford 2007-2009; G. R. Morrow/J. M. Dillon
(Hrsgg. und Ubers. ins Englische), Proclus’ Commentary on Plato’s Parmenides,
Princeton 1987; C. Luna/A.-Ph. Segonds (Hrsgg. und Ubers. ins Franzésische),
Proclus: Commentaire sur le Parménide de Platon, 6 vols, Paris 2007-2014; R.
Bartholomai (Hrsg. und Ubers. ins Deutsche), Proklos: Kommentar zu Platons
Parmenides, 141E-1424, St. Augustin 1990; H. G. Zekl (Hrsg. und Ubers. ins
Deutsche), Proklos Diadochos, Kommentar zum platonischen Parmenides, Wiirz-
burg 2010.

Fiir die Geschichte der Interpretation des Dialogs Parmenides siehe H. D. Saf-
frey/L. G. Westerink (Hrsgg. und Ubers. ins Franzosische), Proclus: Théologie pla-
tonicienne, Vol. 1, Paris 1968, S. LXXV-LXXXIX; L. Brisson, ,,The Reception of
the Parmenides before Proclus®, in: Zeitschrift fiir Antikes Christentum, Bd. 12.1,
2008, S.99-113; L. P. Gerson, ,,The ,Neoplatonic® Interpretation of Plato’s Par-
menides®, in: International Journal of the Platonic Tradition, 2016, S. 65-94. Dazu
noch F. Fauquier, Le Parménide au miroir des platonismes. Logique, ontologie,
théologie, préface de L. Brisson (= Collection d’études anciennes, Série grecque
157), Paris 2018.

Vgl. In Parm. 630, 11-645, 6. C. Steel, ,,A Rhetorical Reading of Plato’s Par-
menides®, in: 1. Méinnlein-Robert/W. Rother/S. Schorn/C. Tornau (Hrsgg.), Philo-
sophus orator. Rhetorische Strategien und Strukturen in philosophischer Literatur.
Michael Erler zum 60. Geburtstag, Basel 2016, S.279-296; C. Steel, ,,Proclus et
I’interprétation ,logique* du Parménide®, in: L. G. Benakis (Hrsg.), Néoplatonisme
et philosophie médiévale. Actes du Colloque international de Corfou 6-8 octob-
re 1995, organisé par la Société Internationale pour I’Etude de la Philosophie
Meédiévale, Turnhout 1997, S.69-92; J. Trouillard, ,,Le Parménide de Platon et

85

https://dol.org/10.5771/8783085720545-24 - am 14.01.2026, 04:15:57. A [ r—



https://doi.org/10.5771/9783985720545-24
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

4. Die denkende Seele auf dem Weg zum Einen im Parmenides-Kommentar

Platonica zu lesen: ,\Diejenigen, die den Parmenides als eine logische Ubung
betrachten, werden erneut von denjenigen angegriffen, die die gottliche Inter-
pretationsweise begriiBen.“2% Proklos’ Interpretation des Parmenides zielt auf
Harmonisierung ab. Er versteht das Ziel des Dialogs nicht als eine Ubung
in der Logik,3% sondern als eine Abhandlung der géttlichen Ebenen und
des Einen mithilfe der dort verhandelten Denkiibungen. Proklos vertritt die
Auffassung, dass Platons Dialog nicht nur das Eine selbst oder das seiende
Eine behandelt, sondern iiberhaupt alles, was aus dem Einen hervorgeht.3%!
Proklos teilt diese Auffassung mit seinem Lehrer Syrianos. Denn auch in
Syrianos’ Interpretation handelt der Dialog nicht von allem Seienden oder
wahrhaft Seienden, sondern von allem Seienden, soweit dies aus ein und
derselben Ursache hervorgeht und von dieser universellen Ursache abhingig
ist.302 Proklos’ Ansicht zufolge (womit er sich Syrianos anschlieBt) werden

son interprétation néoplatonicienne®, in: Revue de théologie et de philosophie, 23,
Lausanne 1973, S. 83-100; C. Steel, ,,Une histoire de I’interprétation du Parménide
dans I’Antiquité¢”, in: M. Barbanti/F. Romano (Hrsgg.), /I Parmenide di Platone
e la sua tradizione. Atti del III Colloquio Internazionale del Centro di Ricerca
sul Neoplatonismo. Universita degli Studi di Catania, 31 maggio — 2 giugno 2001
(= Symbolon. Studi e testi di filosofia antica e medievale 24), Catania 2002, S. 11—
40.

299 Theol. Plat. 1 8, 33, 15-18: dAL" ol pév yopvdoiov Aoywov tov IMappevidnv
TOVVTEG Kol TAAoL deddKacty gvbivag Toig Tov EvBeov tpomov Tiig EEnynoemg
aomatopévor” Meine Ubersetzung.

300 Vgl. In Parm. 638, 2—4: vovi 8¢ tocodToV VIepviicbm S TdV eipnuévav, 6Tt
Ol v yovpvaciov wpotifecBar Aéyev avtoig g okomdv. Siehe C. Steel, 1997;
D. D. Butorac, ,,Proclus’ Interpretation of the Parmenides, Dialectic and the Wan-
dering of the Soul®, in: Dionysias, Vol. XXVII, 2009, S. 33-54.

301 Bereits in Proklos’ Kommentar zu Platons Timaios ist von der Bedeutung von
Platons Parmenides die Rede. Proklos stimmt Iamblichos’ Auffassung zu, wonach
Platons ganze Forschung in den zwei Dialogen Timaios und Parmenides zusam-
mengefasst ist. Siche /n Tim. 1 13, 14-17: 0pBdg Gpa pnoiv 6 Ogiog Taupiyog v
6Anv tod [MAdrwvog Bewpiav &v T0ig 600 TovToIS TEPEYXEGHUL dlardyols, Tipaim kol
Toapuevion. Wiahrend Proklos’ Interpretation zufolge im Timaios der erste Demiurg
als Schopfer des ganzen Weltalls genannt wird, ist im Parmenides die Rede vom
Einen als erste transzendente Ursache, aus der all die Einheiten hervorgehen. Siehe
dazu In Tim. 1 13, 4-7: 6 pév IHoppevidng v mept 1@V vont®dv mpoypoteiov
nepeidneey, 0 0¢ Tipowog v TV éykoopinv: O pev yop andoag tog Oeiag ta&eig
mopadidwotv, 0 6¢ amdoog TV £ykoouimv Tag Tpooddovg-L. Van Campe, ,,Syrianus
and Proclus on the Attributes of the One in Plato’s Parmenides®, in: A. Longo
(Hrsg.), Syrianus et la métaphysique de [|’Antiquité tardive. Actes du Colloque
international, Université de Genéve (29. septembre—1°" octobre 2006), Napoli 2009,
S. 247-280.

302 Vgl. In Parm. 641, 1-4: Towodtov & ovv 0idpevog ivar OV ckomdv, ovte mepl
100 dvTog ovTe TEPL TOV HVTMV OWTOV elval HOVOV SETElveTo" GLYYWP®Y S& slvon

86

https://dol.org/10.5771/8783085720545-24 - am 14.01.2026, 04:15:57. A [ r—



https://doi.org/10.5771/9783985720545-24
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

4.2. Das Gebet zu den Géttern und der Ausdruck ,,das Auge der Seele **

all die Dinge, die aus dem Einen hervorgehen und an der Einheit teilhaben,
vereint. Proklos’ Ziel ist es, die Kausalitdt zwischen den Ursachen und dem
Verursachten aufzuzeigen. Das ist nicht zuletzt daran zu erkennen, dass er
sich iiber den Vergleich zwischen den Dialogen Timaios und Parmenides wie
folgt duBert: Wie der Timaios sich nicht einfach in der iiblichen Weise des Na-
turwissenschaftlers nach der Natur erkundige, sondern hinsichtlich der Frage,
wie alles Seiende seine kosmische Ordnung von dem ersten Demiurgen erhal-
te, so konne gesagt werden, dass, wenn der Parmenides das Seiende unter-
sucht, er dies in Bezug auf das Eine tue, weil das Seiende aus dem Einen her-
vorgehe 303

Unser Vorhaben ist es, im Weiteren dicjenigen Stellen aus Proklos’ Werk
zu behandeln, die umgekehrt den seelischen Aufstieg zurtick zum Einen und
hierfiir die Bedeutung des Einen in der Seele veranschaulichen.

4.2. Das Gebet zu den Goéttern und der Ausdruck ,,das Auge der Seele *

Die Relevanz des Dialogs Parmenides fir die Auffassung des Einen als erste
transzendente Ursache ist gleich zu Beginn von Proklos’ Kommentar auffal-
lend. Proklos’ erste Worte sind an die Gotter gerichtet, denn er beginnt seinen
Kommentar mit einem Gebet. Den Kommentar zu einem Dialog Platons mit
einem Gebet zu beginnen, ist ein Zeichen dafiir, dass die Behandlung der im
Dialog besprochenen Themen die volle Konzentration der Seele auf das Beste
verlangt:

Ich bete zu all den Gottern und Géttinnen,3%4 sie méchten mir den Intel-
lekt anleiten, zur Schau, die ich mir vorgenommen; — sie mochten mir das
glinzende Licht der Wahrheit entziinden, erfiillen meinen Intellekt aufs

nePl TOV TAvTOVY, &L TpooTéval Ko’ doov £vog mavta EoTiv Ekyova kol €ig v
avipmrol Thvtov aitov.

303 Vgl. In Parm. 641, 10-14: domnep odv 6 Tipoiog oy GmAdS @uololoysl katd
TOVG TOALOVG PUGLOAGYOVS, GAAL KB Ocov Tavia Amd Tod €vOg Onpovpyod
Kekoopntat d1ddokel, TodTov kai tov [Mappevidny tov tpdmov, kv mept TV Gvimv
TPOYHOTEONTOL, KOO OG0V TAvTa €K TOD £VOG E0TIV AOTOV TPAYUOTEVEGHL.

304 Fir die Bedeutung des Gebets siche C. Luna/A.-Ph. Segonds, 2007, S. 165-166,
Anm. 3. Siehe ferner J. Dillon, ,,The Platonic Philosopher at Prayer®, in: J. Dil-
lon/A. Timotin (Hrsgg.), Platonic Theories of Prayer, Leiden/Boston 2016, S. 7—
26; L. Brisson, ,,Prayer in Neoplatonism and the Chaldean Oracles. Porphyry,
Iamblichus, Proclus®, in: J. Dillon/A. Timotin (Hrsgg.), Platonic Theories of Pray-
er, Leiden/Boston 2016, S. 108—134.

87

https://dol.org/10.5771/6783085720545-24 - am 14.01.2026, 04:15:57. A [ r—



https://doi.org/10.5771/9783985720545-24
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

4. Die denkende Seele auf dem Weg zum Einen im Parmenides-Kommentar

Wissen dessen hin, das ist, und 6ffnen mir die Tore meiner Seele,3%% zur
Aufnahme der géttlichen Ausfiihrungen Platons.300

Proklos ruft die Goétter an, um das Licht der Wahrheit in seiner Seele zu
entziinden (In Parm. 617, 3: ¢dg; tiig dAndeiog dvayavtac)’®’ und seinen
Intellekt auf das Goéttliche zu lenken (In Parm. 617, 1-2: nodnyfjcoi pov tov
vodv), um das, was er vorhat, zu vollenden, ndmlich: vermittels der platoni-
schen Lehre in den gottlichen Bereich zu gelangen (In Parm. 617, 2 und 6:
Bswpiav [TAdtovog).

Bereits Platon schrieb iiber die Selbstverstdndlichkeit des Gebets im Ti-
maios (27¢): ,,Ja, Sokrates, das tun doch alle, wenn auch nur ein wenig
Besonnenheit ihnen zuteil ward: Sie rufen wohl stets beim Beginn eines jeden
Unternehmens, ob es groB oder klein sei, Gott an.“3%® Dies kommentiert
Proklos folgendermaBlen: ,,In der Tat, wenn sie Menschen mit gesundem
Menschenverstand sind, ist es unwahrscheinlich, dass sie nicht ihr Ziel auf
das Sein und auf die Wahrheit iiber die Gotter richten.“3%° Proklos versteht
das Gebet sowohl als Lobgesang auf die Gotter wie auch als Erwdrmung der

305 C. Luna/A.-Ph. Segonds, 2007, S. 166, Anm. 5.

306 In Parm. 617, 1-5: Ebyopat toig 0eoig mhot kol mdooig Todnyfoai pov tov vodv
elg v mpokepévNy Bempiav, kol MG €v ELol GTIATVOV Tiig aANndeiag avayavtog
AvOTADGOL TV EUNV dtdvotay €x” adThyv TV TOV GVImV Emetnuny, avoifal t€ Tog
TG Yyils Thg éufic mohag &g vmodoyny Tilg &vbéov Tod TTAdtwvog VeMyHoEns.
Ubersetzung von H. G. Zekl, 2010, S. 65; Ubersetzung leicht modifiziert. Dieses
Gebet dhnelt stark dem Gebet in der Theologia Platonica, siehe Theol. Plat. 11,
7, 17-21: tdy v €ikdTOG a0TOVG TOLG B0V TOPUKAAOTUEY TO THG AANBeiog Pdg
avamtey U@V Toilg Youxoic, Kol To0g TdV KPETOvVeOY Omadovg Kol Bepamevtog
KaTIOOVEWY TOV NUETEPOV VOV, Kol TTOONYETELY €1g TO TavTeLEG Kal Oglov Kol HynAov
téhog T [TAatovikiic Bemploc.

307 Fir die Bedeutung von ,das géttliche Licht entziinden® siche /n Tim. 111 82, 14-19:
S10 kai 0 [TAGtmv 00K €vtedBév mobev cuvéotnoe TO EMC, GAL aviyol noiv avTo
OV dNpovpydv, ¢ o TG £0vTod 0VGING VIOGTHGOVT TV GPUIPAV TOVTNV Kol
amo g NAKTG YT TpoPardvio (onV SoTdoay Kol VEVOmuUEVNY, O 01 Kol Tepl
TV VepKoGpiny otepedpdtev ol Beoldyor paoct. Proklos nutzt die Bedeutung des
Lichts (¢dc) im chaldédischen Kontext. Siehe dazu des Places, Or. Chald., Fr. 51,
59, 71, 111, 121, 122, 145, 146. Aulerdem D. J. Watson, ,,Images of Unlikeness:
Proclus on Homeric oopforov and the Perfection of Rational Soul®, in: Dionysius,
Vol. XXXI, 2013, S. 57-78, hier: S. 74-75.

308 Platon, Tim. 27c1-3: & Idkpotec, TodTO ye O mavieg 600l Koi KoTd Bpoyd
COPPOGUVNG HETEXOVGLY, €Ml TOVTOG OpUf] Kol GUKPOD Koi UEYOAOL TPAYLOTOG
0oV dei mov kohodotv' Ubersetzung von F. Schleiermacher, 2005, Bd. 7, S. 31-33.
Siehe dazu G. Dorival, ,,Modes of Prayer in the Hellenic Tradition, in: J. Dillon/A.
Timotin (Hrsgg.), Platonic Theories of Prayer, Leiden/Boston 2016, S. 26—46.

309 In Tim. 1215, 1-3: 00 yap mov co@povodvtag €ikog un tod Gvtog otoydlecbot kai
¢ mept TV Oedv avtdv dAndeiag. Meine Ubersetzung.

88

https://dol.org/10.5771/8783085720545-24 - am 14.01.2026, 04:15:57. A [ r—



https://doi.org/10.5771/9783985720545-24
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

4.2. Das Gebet zu den Géttern und der Ausdruck ,,das Auge der Seele **

Seele, um zur gottlichen Ebene hinaufzusteigen.3' Er verwendet in seinem
Gebet den Ausdruck ,,das Auge der Seele* (Sppa thig yoyfc).3!! Das Auge der
Seele ist ein erster Impuls, der die Seele aus dem tiefen Schlaf erweckt und
aufwirts zu den Ursachen richtet:

Und 6ffnen mir die Tore meiner Seele zur Aufnahme der gottlichen Aus-
filhrungen Platons; antreiben mein Begreifen in das Lichteste des Seins
und enden lassen viele Scheinweisheit in mir, so wie das Irren all im
Reiche dessen, was nicht ist, im Wege strengsten Dankumgangs mit dem,
was ist, wodurch allein der Seelen Auge wird gendhrt, getrankt, so wie es
Sokrates im Phaidros sagt (246e-251b).312

310

311

312

Siehe H. P. Esser, Untersuchungen zu Gebet und Gottesverehrung der Neuplatoni-
ker, Koln 1967, S.89. Der Autor spricht iiber fiinf unterschiedliche Gebetsstufen
auf der Basis von Proklos’ Kommentar zum Timaios: ,,Ahnlich wie Jamblich unter-
scheidet Proklos mehrere Stufen des Gebetes, die einzelnen Phasen des Aufstieges
der Seele zu ihrem gottlichen Ursprung entsprechen: Erkenntnis, Aneignung, Be-
riihrung, Annéhrung und Einigung.* Siehe auch A. Méhat, ,,Sur deux définitions de
la priere”, in: G. Dorival/A. Le Boulluec (Hrsgg.), Origeniana sexta, Origéne et la
Bible, Louvain 1995, S. 115-120. Uber die Bedeutung des Gebets schreibt Proklos
nicht nur in seinen exegetischen Werken. Seine Hymnen sind gute Beispiele dafiir,
welche Rolle das Gebet und damit das Lob der Gotter in Proklos’ Philosophie
spielt. Siehe dazu R. M. van den Berg, Proclus’ Hymns, 2001, S. 1315, 23-26. Der
Zweck der Hymnen ist es, ein Lob auf die Gotter zu singen. Hymnen hatten die
Form von Gedichten und wurden an Festtagen den Gottern zu Ehren gesungen. Es
ist interessant, dass Proklos nicht nur Hymnen als Dank und als Gebet an die Gétter
schrieb, sondern auch die erste Hypothese in /n Parm. als theologische Hymne
verfasste; siche dazu in Theol. plat. 111 23, 22. Proklos folgte dabei der Tradition
Platons. Anscheinend hatte Platon die Gewohnheit, seine Dialoge an Festtagen zu
prisentieren, z. B. ver6ftentlichte er den Timaios am Festtag Bendidia, an dem ein
Fest zu Ehren der Artemis im Pirdus veranstaltet wurde. Seinen Dialog Parmenides
verdtfentlichte er am Fest der Panathenden. Siehe dazu L. G. Westerink (Hrsg.
und Ubers. ins Englische), Anonymous Prolegomena to Platonic Philosophy, Am-
sterdam 1962, hier: V 16, 35-41: 'Ev ypéve 8¢ to0g dtaAdyovs £EE6mKeV 00 TM
TXOVTL, GAL &V @ TavnyOpelg oav kol £optal Tdv Oedv, tva tote Kabdmep Duvot
AVOUVAVTOL Kol KNPOTTOVTOL TO GLYYPAUaTo a0ToD, £V Yap TOig £opTais eldbapey
oV Duvovg Aéyewy. auérer yodv Tipawov pev €v toig Bevdwdiog (éoptn & adtn
tig éotwv Thig Aptédog &v @ Ilepanel), [Mappevidny & &v 1oig IMavabnvaiog
£EEdmKeEY, Kal GALOV év BAAN £0pTi). TOGODTO Kai TTEPL TOD YPOVOL.

Siehe H. Dorrie/M. Baltes, Der Platonismus in der Antike. Grundlagen — System —
Entwicklung, Bd. 6.2, Die philosophische Lehre des Platonismus: Von der ,,Seele
als der Ursache aller sinnvollen Abldufe, Stuttgart/Bad Cannstatt 2002, S. 337-338.
In Parm. 617, 4-9: dvoi&oi te tag tig yoydg thg &uflg mbhhog €ig VIodoynv
g évBéov tod ITAdtwvog denyNnoeme, kol Opuicavtdg pov TV yvdoW €ig T0
eovotatov 100 dvtog madcoi pe thg moAAfig do&ocogiog Kol Thg mepl T pur Gvia
TAGvnG T mepi T Svra voepwtdty StotpiPii, map OV pévey 1O TS Yoyt dppo

89

https://dol.org/10.5771/8783085720545-24 - am 14.01.2026, 04:15:57. A [ r—



https://doi.org/10.5771/9783985720545-24
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

4. Die denkende Seele auf dem Weg zum Einen im Parmenides-Kommentar

Proklos selbst verweist fiir das Auge der Seele ausdriicklich auf den platoni-
schen Dialog Phaidros, doch Platon verwendet den Ausdruck auch in anderen
Dialogen.3!3 Daraus ergibt sich die Frage, ob Proklos den Begriff im Sinne
Platons verwendet, und, falls dem so ist, welche Bedeutung ,,das Auge der
Seele* bei Platon hat. Wenn aber Proklos’ Verstidndnis des Auges der Seele
nicht mit dem Platons iibereinstimmt, welche Bedeutung kommt dann dem
Ausdruck bei Proklos zu? Eine weitere Frage ist, ob ihm Platons Dialoge
die einzigen Quellen fiir den Ausdruck sind oder ob Proklos auch auf andere
Quellen hinweist. Um diese Fragen zu beantworten, ist es wichtig, sich den
platonischen Textquellen zuzuwenden. Es ist sinnvoll, mit dem Phaidros zu
beginnen, da Proklos diesen explizit als Quelle erwéhnt. Dort lesen wir:

Die Kraft des Gefieders besteht darin, das Schwere emporhebend hinauf-
zufiihren, wo das Geschlecht der Gotter wohnt. Auch teilt es vorziiglich
der Seele mit von dem, was des gottlichen Leibes ist. Das Gottliche
ndmlich ist das Schone, Weise, Gute und was dem &hnlich ist. Hiervon
also ndhrt sich und wéichst vornehmlich das Gefieder der Seele, durch das
Mif3gestaltete aber, das Bdse und was sonst jenem entgegengesetzt ist,
nimmt es ab und vergehet.3!4

In der Phaidros-Stelle, auf die Proklos rekurriert, ist nicht die Rede vom ,,Au-
ge* der Seele, denn statt dppa verwendet Platon dort den Terminus ntépopia,
was mit ,,Gefieder* iibersetzt werden kann. Natiirlich ist es verwunderlich,
wieso Proklos auf den Phaidros verweist. Luna und Segonds bemerken, dass

npépetai Te Koi dpdetan, kabdmep enotv 6 &v @ Paidpe Tokpdtc. Ubersetzung
von H. G. Zekl, 2010, S. 65. Siehe dazu C. Luna/A.-Ph. Segonds, 2007, S. 166167,
Anm. 6-9.

313 Sieche Platon, Resp. VII 518c: @aoci 6¢ mov ovk évovong &v Tf] Yoyl Emotung
oQeig évtiféval, olov TVEAOIC OPOAAuOTC dyiv évTiBévtee. [...] 'O 8¢ ye viv Adyoq,
nv & &ydh, onuaivel todmyv TV &vodoay ékdotov SHvauy &v T Wyl kol T
dpyavov @ Katapavhavel Ek0cTog, olov &l dppo pf Suvatdy RV EAAOG §| GOV A
T COUATL GTPEPEV TPOG TO PAVOV EK TOD 0KOTMOOVS, oUt®m EVV OAN T Wuyii €k
70D Y1yVOHEVOL TEPLOKTEOV elval, 0 Gv €i¢ TO dv Kol ToD BvTog TO QovOTUTOV
dvvorn yévnton dvacyéoBol Bsmpévn todto & eival papev tayabov; ebd., 533d1-
3: kol @ 6vTL &v BopPopw PapPapikd Tvi TO THG WLXTS OUUO KATOPOPLYUEVOV
npépa EAkel kai avayet Gvo. Siehe dazu Soph. 254a10; Phaidr. 246e2. Dazu noch 1.
Tanaseanu-Dobler, 2013.

314 Platon, Phaidr. 246d6—e4: Tlépukev 1| mtepod dOvaplg 10 EuPpifeg dyewv dvem
uetempilovso, 1 T TdV BedV yévog oikel” kekowvmviKe 88 M PAMGTA THY TEPL TO
odpo tod Bgiov [yoyn], T0 8¢ Belov KaAdV, coEoV, dyadodv, Kol mdv & Tt TolodTOV”
ToVUTOLG 0N TpéPetal Te Kol abéetal LAMOTA e TO TG Youyig TTépopa, aioypd O
Kol Kak® kai Toic évavtiolg @diver e koi doAlvton. Ubersetzung von F. Schleier-
macher, 2005, Bd. 5, S. 73-74.

90

https://dol.org/10.5771/6783085720545-24 - am 14.01.2026, 04:15:57. A [ r—



https://doi.org/10.5771/9783985720545-24
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

4.2. Das Gebet zu den Géttern und der Ausdruck ,,das Auge der Seele **

Proklos nicht iiber eine konkrete Stelle aus dem Phaidros spricht, sondern
dass es sich um eine Kombination von drei Textstellen aus zwei unterschied-
lichen Dialogen Platons handelt: Phaidros 246e1-2 (tovtoig om tpépetai te
Kol ab&etatl PaMoTa ye TO THS Yuytic mTépmpa.); 251b1-3 (de&apevog yap tod
KéAovg THV dmopponv it Tdv dupdtmv £0epudvon, i 1 tod mrepod evoig
Gpdetar) und die Textstelle aus Politeia 533d2 (10 Thg yoyfig Suuw).3!® Die
Synthese der platonischen Dialoge im Parmenides-Kommentar weist darauf
hin, dass Proklos nicht nur die Bedeutung des Auges der Seele aufzeigt,
sondern dass das Auge der Seele etwas Genéhrtes (ab&etan) und Erfrischendes
(Gpdetar) fiir die Seele ist; so wie bereits in De malorum subsistentia zu
lesen ist, dass ,,das Auge der Seele genihrt und erquickt wird“31® Sollte
Proklos aber ganz konkret auf die Bedeutung des ,,Auges* der Seele hindeuten
wollen, dann hétte er Sophistes 254a10 (,,Denn die Geistesaugen der meisten
sind in das Géttliche ausdauernd hineinzuschauen unvermogend.“317) oder
Politeia 518c6-10 zitieren konnen:

Wie das Auge nicht anders als mit dem gesamten Leibe zugleich sich
aus dem Finstern ans Helle wenden konnte, so auch dieses nur mit der
gesamten Seele zugleich von dem Werdenden abgefiihrt werden muf, bis
es das Anschauen des Seienden und des gldnzendsten unter dem Seienden
aushalten lernt.3!8

Die Bedeutung des Auges der Seele ist in Proklos’ Philosophie insoweit
wichtig, als es den Anfang des Aufstiegsprozesses der Seele darstellt. Proklos’
Verstindnis des Auges der Seele dhnelt einem Zitat aus Platons Politeia, wo
es heifit: ,,[...] das in Wahrheit in barbarischem Schlamm vergrabene Auge
der Seele zieht sie [die Dialektik] gelinde hervor und fiihrt es [das Auge]

315 Vgl. C. Luna/A.-Ph. Segonds, 2007, S.167, Anm.9. Siehe dazu H. Dorrie/M.
Baltes, Die philosophische Lehre des Platonismus. Grundlagen — System — Ent-
wicklung, Bd. 5, Platonische Physik (im antiken Verstindnis) 1I, Stuttgart 1998,
S.219, Anm. 29.

316 De mal. 48, 16: oic Tpépetar TO THic Wi dupo kod &pdetan [P, Phaidr. 246e2].
Ubersetzung von M. Erler, in: ders. (Hrsg. und Ubers. ins Deutsche), Proklos
Diadochos: Uber die Existenz des Bésen (= Beitriige zur klassischen Philologie,
102), Meisenheim am Glan 1978, S. 170.

317 Platon, Soph. 254al10: 0. yap TG TOV TOAADY Youyic dUpoTe KOpTEPEV TPOG TO
Oetov dpopdvta advvara. Ubersetzung von F. Schleiermacher, 2005, Bd. 6, S. 351.

318 Platon, Resp. VII 518c6-10: olov &i dppo pny duvatov fv dAAoc §j odv Sho @
OOUUTL OTPEPEWY TPOG TO POVOV €K TOD GKOTMAOVG, 0VT® GLV OAN Tf| Wuyii €K TOD
YIYVOUEVOL TEPOKTEOV £lva, Emg v glc TO OV kai Tod dvtog TO PavoTaTov Suvarth
yévntar évaoyéobor Osopévn’ Ubersetzung von F. Schleiermacher, 2005, Bd. 4,
S. 566.

91

https://dol.org/10.5771/6783085720545-24 - am 14.01.2026, 04:15:57. A [ r—



https://doi.org/10.5771/9783985720545-24
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

4. Die denkende Seele auf dem Weg zum Einen im Parmenides-Kommentar

aufwirts.“31° Mit diesem Ausdruck ist also gemeint, dass die Seele, obwohl
sie sich im Korper befindet, in der Lage ist, nach ihren Ursachen zu blicken.
Das Auge der Seele symbolisiert das Wesen der Seele und weist damit darauf
hin, dass trotz des Abstiegs der Seele in den Korper ihr Wesen vom Korper
getrennt ist.320 Das heiBt, die Seele kann sich ihrer selbst und der Ursachen in
ihr wieder erinnern.

Proklos ist dieser Ausdruck ,,das Auge der Seele* indes nicht nur aus
Platons Werken bekannt, sondern auch aus den Chalddischen Orakeln.3?! In
Fragment 1 (aus Damaskios) lesen wir z. B.: ,,Das reine Auge deiner Seele
abgewandt haltend den leeren Verstand zum Intelligiblen ausstrecken.*322 In
Fragment 112 (aus Psellos) wird gesagt: ,,Die gottliche Tiefe der Seele soll
sich 6ffnen, spanne alle Augen ganz und gar nach oben aus.*323

Proklos’ Quelle fiir die Bedeutung des Ausdrucks ,,das Auge der Seele*
konnen daher sowohl Platons Dialoge als auch die Chalddischen Orakel sein.
Es ist fiir Proklos’ Denkart durchaus tblich, unterschiedliche Lehren fiir den
Aufstieg der Seele miteinander in Einklang zu bringen, um das Streben der
Seele zum Einen in ihr zu beleuchten.3?* Fiir das Verstindnis der Bedeutung
des Auges der Seele bei Proklos ist wichtig festzuhalten, dass die Seele trotz
des Abstiegs in den Korper selbst nicht vergénglich wird. Sie erblickt ihre Ur-
sachen und beginnt durch die Wiedererinnerung, sich von der Kdorperlichkeit
zu trennen und sich zu den Ursachen zuriickzuwenden.

319 Platon, Resp. VII 533d1-3: dvti év PopPopw PapPapikd tvi 10 THS Woyiig Oupo
KOTOpOPLYLEVOY Tpépia EAket kod avéyst éiva. Ubersetzung von F. Schleiermacher,
2005, Bd. 4, S. 612. Siehe dazu In Eucl. 20, 18-21, 4: dupo. yap thig Wyoxiic vmo tdv
AV EMTNOELUATOV ATOTVPAOVUEVOV KOl KOTOPLTTOUEVOV VIO TMV LobnudTmv
uoévov avalomvpeichai te Kol dveyeipeobor miAy i v 0€av 100 Gvtog Kol Ao
TOV €ldOAOV €ml To GANOT Kol dmd Tod oKOTMAOVG €ig TO voepov pebictacHon
@dc, kol OAwg Ao ToD omNANion Kol TV £V TOVT® YEVEGLOLPYDV SEGCUADV KOl TMV
ayktypov tig UAng ént v dompatov avateivacbor Kol apépiotov ovsiov. 6 €
Yop KAAROG Kol 1 A& TOV €V pobnpoTikii Aoywv Kol T0 povipov kol £6Tmg Thg
Bewplog adTolg NUAS GLVATTEL TOlG VONTOlG Kol EVIOPUEL TEAEWG, AEl HEV EGTMOLY,
ael 08 1@ Ogi kdAlet dtampénvoty, del 6€ TV Tpog GAANAL Ta&Y dtac®lovoty.

320 Vgl. De prov. 15, 8-9: avaykn dpa mdcav TV YOPLOTOS COUNTOS EVEPYODTAV Kol
VoL GOUOTOC DTNV YOPIGTAV.

321 Vgl. des Places, Or. Chald., Fr. 1, 8; 112, 1; 213, 2.

322 Des Places, Or. Chald., Fr. 1, 89 = Damaskios, I, 154, 16-26: dppa @épovta ofig
Woyfic Teival kevedv voov eig 10 vontév. Ubersetzung von H. Lewy, 1978, S. 539.

323 Des Places, Or. Chald., Fr. 112 = Psellos, P. G., 122, 1137b11-12: oiyvdcbm yoyiic
Babog duppotov-dppota mévta dpdnv éxmétacov dve. Ubersetzung von H. Lewy,
1978, S. 546.

324 Siehe Theol. Plat. 14,17, 9-24. Siche mehr dazu im folgenden Kapitel.

92

https://dol.org/10.5771/8783085720545-24 - am 14.01.2026, 04:15:57. A [ r—



https://doi.org/10.5771/9783985720545-24
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

4.3. Die unterschiedlichen Denkarten in der Seele

4.3. Die unterschiedlichen Denkarten in der Seele

Es ist also das Auge der Seele, das eine Umwendung in der Ausrichtung der
Seele von der Korperlichkeit weg hin bzw. zuriick zu den Ursachen darstellt.
Die Seele beginnt durch die Selbsterkenntnis, sich selbst sowie den Ursachen
nahezukommen. Die Art, wie die Seele sich erkennt, heilit diskursives Den-
ken, das mit dem Begriff Dianoia (S16voio) ausgedriickt wird.3%> Diskursives
Denken beinhaltet die Ubung im Denken,?2¢ das wiederum die Erldsung
(cotmpia)’?” der Seele von der Vergessenheit und damit von den korperlichen
Leidenschaften ist.>2® Proklos spricht iiber drei Arten der seelischen Erkennt-

325

326

327

328

Siehe W. Beierwaltes, ,,Das Problem der Erkenntnis bei Proklos“, in: H. Dor-
rie (Hrsg.), De Jamblique a Proclus, Vandeevres/Genéve 1975 (= Entretiens sur
I’ Antiquité classique, Tome XXI), S. 153-183 (Diskussion S. 184-191); J. Dillon,
,Proclus and the Parmenidean Dialectic”, in: J. Pépin/H. D. Saffrey (Hrsgg.),
Proclus. Lecteur et interpréte des anciens, Paris 1987, S. 165-177; J. Opsomer,
2006, S.137-167, hier: S.140-147; M. Perkams, 2006, S. 167-185. Siehe dazu
A. Lernould, ,,La didvowo chez Proclus: pensée et discursivité®, in: Chora 14,
2016, S. 139-154; D. Buzzetti, ,,On Proclus’ Comparison of Aristotelian and Par-
menidean Logic®, in: J. J. Cleary (Hrsg.), The Perennial Tradition of Neoplatonism,
Leuven 1997, S. 331-346.

Vgl. In Parm. 991, 5-994, 12. Proklos zufolge dachten manche Gruppen von
Kommentatoren, dass die ,Ubung‘, von der im Parmenides die Rede ist, nicht die
Dialektik meint. Thr erstes Argument war, dass der Parmenides von der adoAieoyiog
— von der ,,idealen Rede* — handle. Ein anderes Argument lautete, dass die Ubung
in Dialektik ausschlieBlich fiir junge Leute geeignet sei. Siche fiir die Bedeutung
des diskursiven Denkens in /n Crat. 2, 5-12: 'Ot vodg €ottv 6 tfig SraAeKkTiKig
npoPorede, ap’ Eovtod GAOL OANV VTV GTOYEVVMV KoL KOTO HEV TNV AP  EVOG
TAVTOV TPOOJOV TNV SUPETIKNY VEIOTNGL, KOTO 8¢ TNV GLUVOY®YTV £KAGTOV
PO piav 1010TT0C TEPIANYIV THV OploTIKNY DEioToUKaTh d& TNV €1 AN L
mopovsioy OV eddv, St fjv kol Eotv § €0Tv £KOGTOV Kol HETEYEL TAOV AoV
€10®V, TNV ATOSEIKTIKAY" KOTO O& TNV EMGTPOPNV TAVTOV €i¢ TO &V Kol TAG OlKeiog
APYOAS TNV AVOAVTIKTY YEVV{L.

Vgl. In Parm. 993, 19-28: mapakolel pév ovv mpodc v pébodov tavmy 6
Toappeviong tov Zokpdt Kol Ty Kot a0ty yopvaciov-tod 6& Epopévon Tig O Thg
yopvaciag tpdmog, AmoPAéney odT® TOPUKEAEVETAL TPOG TOVG ZVOVOS AdYoug,
MA@V 818 TodTV Gua pgv 811 Eaipetog RV 00TOg O TPOTOC THG YVUVAGIAC TaPdL T@
‘EAreatik®d didackalein — ov yap Eoyev dAAov elrelv T nebod® tanTn ypnoduevov
i Zqvova tov Eoautod panmv-Guo 8¢ OtL Tolg €oydtolg apyn cmtpiag £otiv
N wpog T0 péca cLVTOELS O TOVT®V YOpP ATOAADOLGL Kol TOV TPOTOV Ayod@dv.
AuBerdem In Alc. 100, 1: apyn tig cwpiog TOV Yuydv.

Siehe In Alc. 169, 12-171, 10. Proklos nennt vier Argumente, die die Theorie des
dialektischen Denkens stiitzen, und spricht sich gegen die Theorie der oratorischen
Rede und damit auch gegen die Sophisten aus. Die oratorische Rede hélt er fiir eine
beliebte und iliberzeugende Form des Denkens, wihrend die Dialektik kritisch sei

93

https://dol.org/10.5771/8783085720545-24 - am 14.01.2026, 04:15:57. A [ r—



https://doi.org/10.5771/9783985720545-24
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

4. Die denkende Seele auf dem Weg zum Einen im Parmenides-Kommentar

nis. Die erste Art ist fiir die jungen Leute geeignet, die noch keine Erfahrung
in der Philosophie haben; Proklos beschreibt diese Art folgendermaBen:

Die erste ist jungen Leuten angemessen; sie taugt dazu, den in ihnen
gewissermaflen schlummernden Intellekt aufzuwecken und zur Untersu-
chung seiner selbst anzuregen. Das ist in der Tat so etwas wie die Ubung
des Auges der Seele im Hinblick auf die Schau der Dinge und das Sich-
Heranmachen an die Begriffe, die sie ihrem Seinsinhalt nach hat.32°

Die Ubung im Denken soll die Seele dazu fiihren, aus dem tiefen Schlaf zu
erwachen und den in ihnen ruhenden intellektuellen Teil zu entdecken.

Die zweite und hochste Form der seelischen Erkenntnis liegt vor, wenn sich
die Seele auf die Ebene des reinen Denkens (vonoig) erhebt. Dort fiihlt sich
die Seele am heimischsten, und von da an erblickt sie die Wahrheit.33° Laut
Proklos erreichen diese Ebene nur éltere Philosophen, wie etwa Zenon und
Parmenides, die schon lange Erfahrung in diskursiven Ubungen haben und
diese Art des Denkens nicht mehr bendtigen, sondern den intellektuellen Teil
ihrer Seele mit reinem Denken nihren.33!

Eine andere, niedere Art des dialektischen Denkens nennt Proklos das prii-
fende Denken (mewpaoticy).332 Er sagt, dass es von ,,doppelter Unwissenheit*

und den Zuhorern die hochste Aufmerksamkeit abverlange sowie der Erkenntnis
des Selbst diene. Siehe dazu Anonymous, Prolegomena to Platonic Philosophy,
IV 15, 31-35. In den Prolegomena geht es um die Bedeutung der Dialektik bei
Platon: obtwg kol O S1GA0YOG €K TPOSONTMV EPOTOUEVOV KOl GTOKPIVOUEVMV'
fva oDV Sikny Ti¢ StadekTikiic avaykalodong Ty yoyiv TG mdivag 6c &v adTi
£xel TV TPaypdtov EKaval — o0 yap Gypae® ypoupoteim Eolkev 1 youyn Kot
avToV — ovykatotifesbot Toig Aeyopévols. Siehe dazu In Ale. 170, 21-171, 5: 10
yap dopiv &v £ontd TO GANOEC Kol adTOV Elvon TOV Aéyovto Kod TpOG EAVTOV
EMOTPEPEV Kol €V €T TO YvOoTOV Bempely dviwg TG LOONGEG AVAUVIGELG
amoaivel. €l pEV Yap TOV PNTomk®dV Adyov EEwbev Nuiv 1 yvdolg EvtiBeton
Kol €oTv GAAOTPiOL KOl ETEIGOOMONG, €V 08 TOlg SOAEKTIKOIG GLVOLGIoLG vToL
mpoPdiiopev TO aAnBEc. ‘Gv yap TS, enoi, ‘KaAdg EpTE, TAvVTA TOp £AVTOV Ol
EPOTOUEVOL AEYOVOLY’.

329 In Parm. 653, 6-12: pio pév, mpoonkovco vEolg kal YpoLlog €ig TO deyeipat Tov
€v a0Toig vodv domep kabevdovta kai Epedicat Tpog v £avtod {tnoty, youvooio
TIc dviwg odoa Tod THG Wuxdg Sppatog mpde THY AV mpoyudtmv Osopiov kol
Vv TpoPfodi|v GV Exel kat ovoioy Adymv S18 TV AVIIKEINEVOVY Hyovco BEGEMY.
Ubersetzung von H. G. Zekl, 2010, S. 91. Ubersetzung leicht modifiziert.

330 Vgl. In Parm. 653, 14-16: £&tépa 6¢, avamavovsa 101 TOv vodv oikelotdtn Oewpig
TOV OVTOV Kol 0Ty 0pdoa Ko™ avtnyv v aAndeway &v ayvd Padpw Pefdcav.

331 Vgl. In Parm. 653, 25-654, 1: 610 kol 1@ koBopdG Amodidotar PIAOGOPOIVTL,
UNKETL deopéve yopvaociog, AL €v vonoect KoBapais TpEQOVTL TOV VOOV TG
YxfiG.

332 Siehe In Parm. 654, 1.

94

https://dol.org/10.5771/8783085720545-24 - am 14.01.2026, 04:15:57. A [ r—



https://doi.org/10.5771/9783985720545-24
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

4.4. Das Denken als nachgeborenes Prinzip in der Seele

reinige. Diese Art des Denkens komme dann vor, wenn jemand absichtlich die
falsche Meinung duBert. Proklos erwihnt Platons Sophistes®3? und weist da-
rauf hin, dass der Sophist dhnlich wie der Philosoph tiber diese Art der Dia-
lektik spricht. Der Sophist tut so, als ob er ein Philosoph wére. In Wahrheit sei
dies jedoch so, wie wenn sich ein Wolf als Hund ausgibt.33* Nach Proklos’
Ubersetzung unterscheidet sich ein Philosoph von einem Sophisten nimlich
darin, dass der Philosoph sich um die Widerlegung der falschen Meinung be-
miihe. Er schreibt dazu: ,,Wer einen anderen wirklich widerlegt und nicht nur
den Anschein erweckt, dies zu tun, da er ein wahrer Reiniger von falscher
Meinung ist, ist ein Philosoph.“33> Hingegen sei der Sophist selbst unrein —
und, um mit Proklos zu sprechen: ,,Wie sollte ja auch einer andere reinigen
konnen, der selber an seiner Seele nicht sauber ist?*336

Proklos setzt sich mit der Erkenntnismethode in fast allen seiner Werke
auseinander. Er stellt durch die unterschiedlichen Erkenntnisebenen (86&a,
duavota, vodg) und die ihnen jeweils korrespondierenden Arten zu denken
einen Denkprozess dar, der der Seelenreinigung und der Riickkehr sowohl zu
sich selbst als auch zu den Ursachen dient.337

4.4. Das Denken als nachgeborenes Prinzip in der Seele

Die Seele ist ewig, aber ohne die Selbsterkenntnis ist sie sich ihrer Ewigkeit
nicht bewusst. Die Selbsterkenntnis der Seele, die unterschiedliche Ebenen
des Denkprozesses beinhaltet, ist fiir die Seele nicht etwas Wesentliches,
sondern nachgeboren (Votepoyevi|g). Das heilit, die Seele denkt nicht immer,
sondern bloB ab und zu. Denn etwas Nachgeborenes3? ist das Gegenteil von

333 Siehe Platon, Soph. 231a.

334 Vgl. In Parm. 654, 3-7: gipnton 6¢ €&v Topiot]] Kol mepi tavTng, OG Gpa OV
Eleyyov, kabapoewg Ovia TpOTOV, AvaykAletor TPocdyEw O GIAOCO(QOG TOIG
V10 00£0600i0G KOTEYOUEVOLS, KaBO KOl O GOPIOTNG EAEYKTIKOC MOV £J0KEL TOV
POGOPOV DT0dEVESHAL, KaBdmep Kol Kuva ADKOG, NGV v £Kelvolg.

335 In Parm. 654, 7-8: 0 yap ®¢g aAn0dg ELEyy@v, GAL 00 @avopévad, kol Kobaipov
dvtog pLocoepdc éott. Meine Ubersetzung.

336 In Parm. 654, 9-10: xoi nd¢ yap v dAlovg kabaipey dvvortd Tig, akabaptov
avtog Exav yuyv. Ubersetzung von H. G. Zekl, 2010, S. 92.

337 Siche H. Blumenthal, ,,Plotinus and Proclus on the Criterion of Truth®, in: P.
Huby/G. Neal (Hrsgg.), The Criterion of Truth: Essays Written in Honour of
George Kerferd, Liverpool 1989, S. 257-281.

338 Der Terminus ,Nachgeborenes” (Ootepoyeviic) ist zuerst bei Aristoteles in De
anima, 1 1, 402b7-8 belegt: 10 6& (dov 10 KaBOLov TjTol 0VOEV Eotv Tj Votepov.
Siehe dazu C. Luna/A.-Ph. Segonds, 2017, Vol. VI, S. 365-366, Anm. 12.

95

https://dol.org/10.5771/6783085720545-24 - am 14.01.2026, 04:15:57. A [ r—



https://doi.org/10.5771/9783985720545-24
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

4. Die denkende Seele auf dem Weg zum Einen im Parmenides-Kommentar

ovo1ddelg Adyot, worunter Proklos etwas versteht, was wesentlich fiir die gott-
lichen Seelen ist.33® Wenn sie sich jedoch fiir das Denken entscheidet, dann
ist dieses Denken mit der Selbsterkenntnis identisch, und die Selbsterkenntnis
ist auf sich selbst und zuletzt auf die Ursachen gerichtet. Die Seele denkt
und erinnert sich Schritt fiir Schritt an sich selbst, und dadurch néhert sie
sich dem Besten, dem Einen in ihr. Sie befindet sich so lange in diesem
Erkenntnisprozess, bis sie auf der Ebene des Intellekts eintrifft. Zwar ist all
dasjenige, was hierarchisch iiber dem Intellekt steht, selbst nichts Denkendes,
doch ohne den Erkenntnisprozess kann die Seele nicht zu jener intelligiblen
und iiberintelligiblen Ebene des Einen in ihr aufsteigen.340

Proklos spricht im Parmenides-Kommentar iiber die zwei Erkenntnisrich-
tungen in der Seele. Bei der ersten Richtung handelt es sich um diejenige
seelische Erkenntnis, die auf die wesentlichen Griinde (ovc1ddeig Adyor)34!

339 Siehe In Parm. 894, 26-28: &i 6¢ tadta droma, 0&l TPpO TOV VOTEPOYEVDY VOEGTAVAL
TOVG 0VGIMOELS AOYoVG, del pev mpoPePfAnuévoug kai dpactnpiovg &v toig Oeiong
Yoyoig Kol toig Tdv Kperrtovov NUdv yevdv. Dazu auch C. Steel, ,Breathing
Thought: Proclus on the Innate Knowledge of the Soul”, in: J. J. Cleary (Hrsg.),
The Perennial Tradition of Neoplatonism, Leuven 1997, S.293-307, hier: S. 300.

340 Siehe zum seelischen Erkenntnisprozess In Alc. 246, 3-247, 4: pevktéov 4md TV
SoE@V-motkilon yip avTon Kod dmepot Kai gig O £KTOG PEPOHEVOL KOd TH QOVTOGiQ
Kai Tfj aicOnoel cuppysic kai ovde obTat Kadapedovst TS EVAVTIOGENMC. HayOVTaL
Yap mov Kol dO6&at aAANAaig v Hulv, Gomep eovtaciot eavtociolg Kol aichnoelg
aicnoeot. tadta oM mavto T0 pepLoTa Kol mowkila thg Lwiig €0n @edyovteg €n’
aOTNV GVOSPAUMUEY TNV ETOTAUNY, KAKET TO mARO0G TOV Bewpnudtov €ig Evocty
ouvaydympey kol 10 mA00og TOV EmMoTUdY EVi GUVOECH® TEPMAPopey. obte
YOp otdolg oUte Evavtinoic 0TV EMOTNU®V TPOG EMOTAHAS, AL del Taig Tpo
aOT@®V VTOVPYODGIV Ol dEVTEPOL KOl EYOVGL TOG Oikelng Gy O EKeivov. Oel 08
Opwg éviadbo mpog TV plov EmoTUNY Ard TdV TOADY E0VTOV TEPLAyELY, TV
avoumoOeToV Kol TPOTNV, Kol Tog GAROG Omdcog €ig Ekeivny dvateivev. petd o0& v
EMOTAUNY Kol TNV &V 00T]) YORVOGTOV TAG HEV GUVOESELS KOl TOG SIPECELS KOl TOG
TOMEETS petafdoelg dmobetéov, €mt 6& TV voepav (onVv Kol Tag AmAdg EmBOANC
HETAOTATEOV THY WORRV. o0 Yap €otv émothpun tdv yvhoeov [koi] dpdmg,
GALG Kol PO TodTng O vodg oV AEym TOV EENPNUEVOV TG WuYTig vodv, GAL avtiv
v €keifev ENLopyv TV £@HKOVGAV Tii Yoyfi, Tept oD Kkod 6 “ApLoTOTEMG PNGiV
611 volc éoTiv @ TOovg dpovg yvdokopev, kol 6 Tipotog &tL &v ovdevi dAL®
gyyivetor fj &v yoyi.

341 J. Trouillard befasst sich mit der Bedeutung von ovciddelg Aoyot in der Seele,
und zwar unter Hervorhebung des Unterschieds zwischen der aristotelischen und
der proklischen Sicht auf die Seelenerkenntnis. Siehe J. Trouillard, La mystagogie
de Proclos, Paris 1982, S.210: ,,Telle est la perspective de Proclos quand il entre
en discussion avec Aristote. Il ui reproche d’abord de raisonner sur des notions
,hystérogenes* (Votepoyevelc), ¢’est-a-dire sur des résidus ou images des ,raisons
substantielles® (ovo1ddelg Adyor) que I’ame tire directement d’elle-méme comme
des étincelles d’un foyer toujours ardent. Ces notions hystérogenes ne sont pas

96

https://dol.org/10.5771/8783085720545-24 - am 14.01.2026, 04:15:57. A [ r—



https://doi.org/10.5771/9783985720545-24
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

4.4. Das Denken als nachgeborenes Prinzip in der Seele

gerichtet ist. Die zweite Art richtet sich auf die Vielheit der Dinge, also
auf die sinnlich wahrnehmbare Ebene.3*? Wenn sich die Seele fiir die erste
Richtung der Erkenntnis entscheidet, dann richtet sie sich nach den Ursachen
in ihr und durchlduft einen langen und miihevollen Erkenntnisweg bis zum
Denken selbst.

In Platons Dialog sind es Parmenides und Zenon, die diesen langen und
schmerzhaften Weg der Seele bereits erkannt haben. Das ist der Grund, wes-
halb Parmenides sich weigert, das Gespriach iiber das Eine zu fiihren: ,,So
fithle auch ich, wenn ich dessen gedenke, nicht wenig Furcht, wie ich wohl
in solchem Alter eine so groBe und schwierige Reihe von Untersuchungen
durchschwimmen soll.*343

Proklos ist an dieser Stelle noch poetischer als Platon, indem er den
langen und furchterregenden Weg der Seele mit der Reise des Odysseus
vergleicht:344

issues des sensations, mais procédent au second degré de la substance psychique
pour assumer et unifier le divers sensible.*

342 Vgl. In Parm. 895, 24-896, 2: ¢éni mdol 8¢, €v TOig MHePKOic Yuyoig Sttt Ta
VONHOTO- T HEV Yap €0TL TV 0VCLmIMY AOY®V, Td 08 TOV €K TOAADV 1OvTev
aicOoeov eic &v Aoyioud cuvaipovpévov 6AL" odv d1d TodTd enov 6 Tmkpdtng
€yylyvesBon tf] Woyfi- 10 yap £yyyvopevov iAoV g ovk £vesTtt Kot ovciov-TodTo
0¢ Eoyatov otv amnyue TG TpwTiog vonoewe, kab dcov odtd 0Tt Kod
KkaBoLov kai &v 1] voovon yoyi v vrdotacty Eyov; sowie C. Steel, 1997, S. 300—
307.

343 Platon, Parm. 137a3-5: kdyd pot Sok@® pepvnuévog poia @ofeichor mdg xpm
MKOVE dvta Srovedoot TolodToV T8 Kai Tosodtov méAayog Adymv” Ubersetzung
von F. Schleiermacher, 2005, Bd. 5. S. 231.

344 Siehe R. Lamberton, 1986, S.222. Uber die Bedeutung der allegorischen Interpre-

tation von Odysseus’ Reise spricht Proklos in /n Remp. 1 131, 5-10: IIpog o6&
av ™y kote Tdv Odvecing Adyov émriuncty Aeyécm pév kai, 6Tl té totodTa
GUUPOAKADTEPOV APEPUNVEVELY SEGOKTOL TOIG TNV KOAOLUEVNY TAGVNY € GAROG
vmovoiog pebiotdot kol tovg Paiokog Kol TV map’ aOTOlg EVSUUOVIOY AVOTEP®
g OvnTilg Puoewg tdttey d&odotv. Siehe R. Lamberton, Proclus the Successor
on Poetics and the Homeric Poems: Essays 5 and 6 of his Commentary on the Re-
public of Plato, Atlanta 2012. Dazu auch O. Kuisma, Proclus’ Defense of Homer,
Helsinki 1996, S. 80-83.
Proklos’ Interesse liegt nicht darin, Homers Schriften als literarische Werke zu
analysieren, sondern sein Interesse gilt den homerischen Mythen, die er in seiner
Philosophie auf eine allegorische Art nutzt. Siche dazu noch R. Lamberton, Homer
the Theologian: Neoplatonist Allegorical Reading and the Growth of the Epic
Tradition, Berkeley 1986; ders., ,,The Neoplatonists and the spiritualization of
Homer®, in: R. Lamberton/J. J. Keaney (Hrsgg.), Homer’s Ancient Readers. The
Hermeneutics of Greek Epic’s Earliest Exegetes, Princeton 1992, S. 115-134. Fiir
den Begriff ,Heimat® siche Homer, 7. 2, 140; 9, 27: ,,So laB uns“ denn ,,flichen in
die geliebte Heimat™.

97

https://dol.org/10.5771/8783085720545-24 - am 14.01.2026, 04:15:57. A [ r—



https://doi.org/10.5771/9783985720545-24
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

4. Die denkende Seele auf dem Weg zum Einen im Parmenides-Kommentar

Der

Der Irrfahrten und Umschwiinge der Seele sind also viele. Es gibt eine
Form davon im Bereiche der Vorstellungen, eine andere vor diesen im
Reiche der Meinungen, noch einmal eine andere im Reich des diskursi-
ven Denkens; allein das Leben nach dem intuitiven Intellekt besitzt die
Freiheit, umherzuwandern. Und das ist der geheimnisvolle Ankerplatz
der Seele. Zu einem solchen fiihrt auch die Dichtung den Odysseus nach
der langen Irrfahrt seines Lebens hin, und wir werden, wenn wir gerettet
werden wollen, uns mit mehr Nachdruck an den Aufstieg machen.34

Mythos des Odysseus ist ein poetisches und allegorisches Mittel, um

die Wanderung (mAévn) der Seele zu beschreiben. Wie die Seele, so verldsst
auch Odysseus die Heimat und tritt eine lange, abenteuerliche Reise an, weit
entfernt von seiner Heimat; und es ist ungewiss, ob er jemals zuriickkehren
wird:346

Doch nachdem du die Freier in deinen Hallen getotet,

Sei es durch List oder offenen Kampf mit der Schérfe des Erzes,
Wandere dann iiber Land, ein handliches Ruder ergreifend,

Bis du zu solchen Leuten gelangst, die vom Meere nichts wissen
Und die keine mit Salz gewiirzte Speise verzehren;

Denen auch nicht bekannt die purpurwangigen Schiffe

Noch die handlichen Ruder, die Fliigel sind fiir die Schiffe.

Nun aber sage ich dir noch ein unverkennbares Zeichen;

Wenn dir des Wegs ein anderer Wandrer begegnet und sagt dir,
DaB} eine Worflerschaufel du triagst auf schimmernder Schulter,
Dann stof} fest hinein in die Erde das handliche Ruder,

Und bring heilige Opfer dar dem Herrscher Poseidon,

Einen Widder und Stier und sauberspringenden Eber.

Kehre sodann nach Haus und bring den unsterblichen Géttern,
Die den Himmel bewohnen, heilige Festhekatomben,

345

346

98

In Parm. 1025, 22-28: mod\od obv ai mhévor koi ai Stvedoelg Tig yoyfic” dAkn yap
N év 1ol eavtaciong, AN mpod TovTeV N &v d0&atg, GAAN 1 €v avti] i} dwuvoiy
uovn 8¢ 1 kordr vodv {on o amhoveg Exel, Kai 00To¢ 6 UGTIKOC pHOC THS WUXHG,
elg Ov Kol 1M moinoig dyet tov Odvocéa petd v ToAAV TAdvny g {wfig, kai
Music, &av dpa odlesbon pEMmpey, Eavtodg dfopev. Ubersetzung von H. G. Zekl,
2010, S. 470.

Siehe S. Fortier, ,,The Far-wanderer: Proclus on the Transmigration of the Soul®,
in: Classical Quarterly, Vol. 68, Cambridge 2018, S. 305-325, hier: S. 325: ,,Wan-
dering is therefore more than simply a moment in our existence. It is the human
condition.*

https://dol.org/10.5771/6783085720545-24 - am 14.01.2026, 04:15:57. A [ r—



https://doi.org/10.5771/9783985720545-24
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

4.4. Das Denken als nachgeborenes Prinzip in der Seele

Allen der Reihe nach, und es wird dir ferne dem Meere

Dann recht sanft sich nahen der Tod; du wirst ihm erliegen,
Schon von stattlichem Alter gebeugt. Die Volker um dich her
Werden gliicklich sein. Das kiinde ich dir untriiglich.

adTap EMNV LYNOTHPOG VI LEYAPOLTL TEOTOL
KTEIVNG NE SOA® | AUPUSOV OEET YOAKED,
Epyecbot oM Emerto, AaPav evfjpeg EpETOV,

€1g 6 ke Tovg apiknat, ot 0Ok icact Odhaccav
avépeg 000 0 GAecot pepypévoy eldap E60Voty’
003" Gpa Tol {6001 VENG POIVIKOTOP10VE,

003" guMpe’ EPETUA, TA TE TTEPA VIILGT TEAOVTOL.
ofjua 6 Tol EpEm LN apLppadés, oVdE ae Afoel’
onndte Kev 0N Tot EupuPAnpevog dAA0G 03iTNG
oNn abnpnrotyov Eyetv ava eoudip® dUo,

Kol tote N yain méag evfjpeg EpETOV,

gpEac tepa Kok [Moceddwvt dvakrt,

ApVELOV TaDPOV TE GLAV T EMPNTOPa KATPOV,
oikad’ amooteiyey Epdev 07 iepag ekatdpuPog
abavaroiot Beoict, Tol 0VpavOV EHPLV EYOVOTL,
ot Pk’ £€eing. Bavoatog 6¢ ot €€ AlOg aOT®
apANYpOC naia Toiog EevoeTal, O KE € TEPVN
Mpa Bo Mmapd apnuévov” auei 8¢ Aaot

SAPro1 Eocovron. T 8¢ Tor vnueptéa glpw’ 3

Diese Passage aus der Odyssee beschreibt allegorisch eine Seelenwandlung
(matyyevesia), die mit dem Aufstieg der Seele in Proklos’ Philosophie kom-
patibel ist. Die Seele verlédsst ihre Heimat, den Intellekt, und steigt in einen
fremden Bereich ab, in den Korper. Es besteht die Gefahr, dass die abgestie-
gene Seele sich an den Korper angleicht. Man konnte sagen, dass sich die in
den Korper abgestiegene Seele in zwei unterschiedliche Teile teilt. Ein Teil
ist der rationale Teil der Seele, der einen langen und schmerzhaften Weg bei
der Riickkehr zu sich selbst und zu den Ursachen durchlebt. Der andere Teil
der Seele ist der irrationale Teil, der ein ,,Schatten der Seele® oder Abbild
der Seele3*® geworden ist, da er sich von den Ursachen entfernt hat und dem

347 R.Hampe (Hrsg./Ubers.), Homer Odyssee. Griechisch/Deutsch, 11, 119-137, Stutt-
gart 2010, S. 332-335.

348 Vgl. In Remp. 1 235, 11-15: tobtev ovv cikdveg eiciv ai dhoyol Suvéuelc, ai
HEV OpeKTIKOL TOV Opé€emv, ol O& YVWOTIKOL TV YVOGE®V 1) UEV (OVTOCTIKT
TS vonTIKiiG, N 8¢ aicOntikn g do&aoTikig, Kol 1 Hev Bupoedng Tig avaywyod

99

https://dol.org/10.5771/6783085720545-24 - am 14.01.2026, 04:15:57. A [ r—



https://doi.org/10.5771/9783985720545-24
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

4. Die denkende Seele auf dem Weg zum Einen im Parmenides-Kommentar

Korper dhnlich geworden ist. Proklos sieht den Ausweg im rationalen Teil der
Seele verankert; denn durch die Schonheit des Denkens ist es moglich, zu-
nichst dem Intellekt auf dem Wege der Selbsterkenntnis dhnlich zu werden
und auf der Ebene der Gétter sich selbst als eine Einheit zu erblicken und so-
mit schlieBlich dem Einen dhnlich zu werden.3*° Die Schonheit des Denkens
liegt darin, dass es als Rettung der Seele aus dem ,,barbarischen Schlamm?*330
zu verstehen ist.

4.5. Der Aufstieg der Seele vom denkenden zum jenseits des Denkens
befindlichen Bereich

Nachdem Proklos in seinem Kommentar zur ersten Hypothese des Parmen-
ides das Eine als eine absolute Einheit darstellt, fragt er sich, wie es moglich
ist, vom seienden Einen zum absoluten Einen aufzusteigen. Um dies zu prizi-
sieren, stellt er drei Fragen: 1) Welche Art von Diskussion kann zu einem
Thema wie diesem iiberhaupt stattfinden?33! 2) Wie konnen wir anhand der
Exegese das Thema greifbar machen?352 3) Wie kdnnen wir einerseits logisch,
intellektuell und zugleich mit gottlicher Inspiration, andererseits mithilfe von
Platons Figur Parmenides etwas erkennen, was iiber allem Seienden steht und
das unaussprechbare sowie ungreifbare Wissen des Einen ist?333

Proklos spricht in einem Abschnitt seines Kommentars zum Parmenides
(1071, 6-1072, 11) tiber ,,das Eine in uns* und den Aufstieg zum Einen.3>*

opéEeme, 1 6 EmBounTikn T yevestovpyod. Siehe dazu J. Opsomer, 2018, S. 129—
150.

349 Vgl. In Parm. 988, 20-25: amodéyetar odv ThHv opuiv o¢ Oeiav S0 tadto kol dg
KOV €lkOTOG, MG €l volv dvdyovoav kai émt 0 &v — Mg HEV yap Ogia ToD £vog
avTéxetan, Mg 8¢ KaAn Tod vod, map’ @ TO TPMOTMG KAAOV —, Kai (¢ Ekkadaipovcoy
70 dppo TS Woyfs Kai TO Beldtatov athic Eneyeipovoay.

350 Vgl. Platon, Resp. VII 533d1-3: xai t® &vit €v BopPopw BopPapikd tvi TO TG
YORG Oppa KATopwpuyHEVOV Npépa EAKEL Kol avayet Gvem.

351 In Parm. 1071, 7-9: énil t100t® Kotidwpev molog TpOTOg ApUOcEL TV AOY®OV TPOG
TV TowvTNV Bpiay.

352 In Parm. 1071, 9-10: mid¢ v mpendviog avtirafoipebo ThHg TOV TPOKEWEVOV
eEnmymoewc.

353 In Parm. 1071, 10-15: &l Aoyw®dg, gainv av €y®m, Kol voep®ds opod Kol Beimg
évepyfioar dvvnbeinuev, iva kol v dmodewtikny tod I[loppevidov dvvopuy
ELelv duvnBdpev kol tolg €mPorois avTod T0lg TOV Vi Oviev EXopévalg
TopaKoAoVONcOUEY Kol TPOG TNV GppnTov Kai drepiknmtov 100 £vog cuvaicOnoy
EVOEASTIKDY AvadpapmOuey’

354 Siehe J. J. Cleary, ,,The Role of Mathematics in Proclus’ Theology®, in: A.-Ph.
Segonds/C. Steel (Hrsgg.), Proclus et la Théologie Platonicienne, 2000, S. 65-88,

100

https://dol.org/10.5771/8783085720545-24 - am 14.01.2026, 04:15:57. A [ r—



https://doi.org/10.5771/9783985720545-24
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

4.5. Aufstieg der Seele vom denkenden zum jenseits des Denkens befindlichen Bereich

Er erwihnt ,,das Eine in uns“ und beschreibt diesen Zustand der Seele als
Bliite der Seele (&vBog tiig woyfic).>>® Wie wir bereits in Kapitel 2 zu den
Chalddischen Orakeln gesehen haben, zielt der Gebrauch der chaldédischen
Ausdricke darauf ab, den tiberintellektuellen Zustand der Seele und ,.des
Einen in uns® als Spitze des seelischen Wesens auflerhalb einer dianoetischen
und noetischen Ebene darzustellen und ,,das Eine in uns® als hochstes Prinzip
des seelischen Strebens zu beschreiben: ,,Wie konnten wir es dahin bringen,
dass das Eine selbst, diese ,Bliite der Seele aufleuchtet, wenn wir nicht zuvor
im Gebiet des Intellekts tétig gewesen wiren?*3%0 Das heifit, die Seele soll
zuerst im Bereich des Intellekts tdtig sein, damit sie bis zur Spitze ihres
Daseins aufsteigt. Die Spitze der Seele ist von deren intellektueller Aktivitét
zu unterscheiden. Denn die Spitze der Seele, ,,das Eine in uns®, steht jenseits
von allen Arten intellektueller und tiberintellektueller Aktivitaten.

Proklos’ Anliegen besteht darin, darzulegen, dass es durch die strukturierte
Reihenfolge der Erkenntnisebenen in der Seele moglich wird, die Spitze der
Seele zu erreichen, die auBerhalb des Denkens steht: ,Intelligible Téatigkeit
fiihrt die Seele zu ruhiger Befindlichkeit und Wirkungsweise.“3>7 Sobald die
Seele einmal auf der intelligiblen Ebene eintrifft, kommt sie dem Einen nahe.
Diese Néhe beschreibt Proklos mit folgenden Worten:

Wir bendtigen einen inspirierten Impuls in unserem Bewusstsein dessen,
was iiber alles, was da ist, transzendiert, damit es uns nicht unversehens

hier: S.87. Siehe dazu J. Trouillard, 1972, S. 131: ,,L’argumentation du Parméni-
de selon Proclos fait donc jouer trois plans: le rationnel (Aoywkdq), le noétique
(vogpdg), le divinement inspiré (€vOeaotikdc). Ce sont trois niveaux de I’ame corre-
spondant aux trois premicres hypotheses. C’est impliquer que d’un certain point de
vue les trois un du Parménide sont immanents a 1’ame du Timée.*

355 Siehe H. Lewy, Chaldaean Oracles and Theurgy, Paris 1956. Dazu R. Majercik,
1989; W. Beierwaltes, ,,Der Begriff des ,unum in nobis‘ bei Proklos®, in: P. Wilpert
(Hrsg.), Miscallanea Mediaevalia, Bd. 2, Die Metaphysik im Mittelalter, Berlin
1963, S. 255-266; J. M. Rist, 1964, S.213-225, hier S. 261: ,,Proklos nennt es auch
die Bliite der Seele oder des Geistes. Dieselben zwei Begriffe versteht Rist als
zwei unterschiedliche Termini (ebd., S.217): ,,In the passage from the Commentary
on the Chaldaean Oracles about the flower of vodg discussed above, we are ama-
zed to observe Proclus thinking not only of a flower of vodg, but of a flower of the
whole soul, which is distinct and superior.*

356 In Parm. 1071, 22-24: adg & Gv 10 &v avtd todto Koi O GvBog Thg Wouxic
avoddpyol Tomootuey, gl u) kate vodv mpotepov dvepyfioaruev. Ubersetzung von
H. G. Zekl, 2010, S. 514. Ubersetzung leicht modifiziert.

357 In Parm. 1071, 24-25: 0 y(xp Kot VOOV EvEpYeElo TTPOG TV TPEUOV KaTh TO £V
gvépystov dyst Ty yoyfv. Ubersetzung von H. G. Zekl, 2010, S. 514. Ubersetzung
leicht modifiziert.

101

https://dol.org/10.5771/8783085720545-24 - am 14.01.2026, 04:15:57. A [ r—



https://doi.org/10.5771/9783985720545-24
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

4. Die denkende Seele auf dem Weg zum Einen im Parmenides-Kommentar

geschieht, dass wir von diesen ganzen Verneinungen aus infolge der
Vorstellung von Unbestimmtheit auf sein (scil. des Einen) Nichtsein und
Verschwinden abgedrangt werden; sondern (es gilt), das Eine in uns auf-
zuwecken, wieder zu erwdrmen und auf diesem Wege die Seele mit dem
Einen selbst zu verkniipfen, und dass wir gewissermallen in den Hafen
einlaufen, nachdem wir oberhalb aller Denkfahigkeit in uns selbst festen
Stand gewonnen und unsere gesamte sonstige Tatigkeit von uns abgelegt
haben, um nur noch mit thm zusammen zu sein und um es herum den
Reigen zu tanzen, indem wir die Denkvorgénge der Seele, die sich um
zweitrangige Dinge drehen, hinter uns lassen.3%8

Proklos ist nicht der erste Platoniker, der die Metapher des Tanzes um das
Eine herum in Bezug auf das Eine und die Seele verwendet.>>® Hier kdnnte
Plotin eine der Quellen seiner Interpretation sein.3% Beide Philosophen, so-
wohl Plotin als auch Proklos, beschreiben mit dem Tanz die Ndhe der Seele
zum Einen. In Plotins Interpretation ist der Tanz der Seele um das Eine
herum erst dann mdoglich, wenn die Andersheit zwischen der Seele und dem
Einen aufgehoben wird.3%! Dies kann dahingehend verstanden werden, dass
das Eine immer bei uns ist, da es keine Andersheit kennt, wir aber nur dann
bei ihm sind, wenn wir unsererseits keine Andersheit in uns haben. Uber die
Bedeutung des Tanzes der Seele schreibt Proklos im Kratylos-Kommentar
Folgendes:

Es ist angebracht, zu sagen, dass die Seclen, die im Werden leben,
,voribersegeln® [Phaidr. 259a7], genauso wie der homerische Odysseus,
wenn das Meer in der Tat ein Abbild des Werdens ist, damit sie nicht
von einem Werden zum néchsten in die Irre gelockt werden. Es ist aber
auch moglich, dass sie, wenn sie dazu gekommen sind, durch ihr intellek-

358 In Parm. 1072, 3-11: évBeaotkiic 0& Opufic év tf] ovvaichnost tod mhvtov
g&npnuévou tdV dvtov, tva i Adbopev €k TdV amogdcemv €lg TO pn Ov kol
™V dydvelay avtod St T dopioTov Qaviaciog dnmcbivteg, GALYL TO &v NUlv &v
aveyeipovteg kol AvabaAYovTeG 010 TOVTOV THV YUYV CUVAWOUEV TPOG ADTO TO EV
Kai olov Oppicopey, Hrep Ty TO &V EAVTOIC VONTOV 6TAVTES Kai Ticay GAY udv
Evépyelay apeldvteg, tva ékelve pove cvyyevapebo Kol Ekelvo mepryopedompuey,
AmOMTOVTEG TAG TEPL T8 dEVTEPA GTPEPOEVOS TG YoyTic vonoeic. Ubersetzung von
H. G. Zekl, 2010, S. 514. Ubersetzung leicht modifiziert.

359 Siehe dazu E. F. Kutash, ,,Proclus on the Figure of Circular Movement and the
Dance of the Soul Around the One®, in: Journal of Neoplatonic Studies, New Y ork,
1994, S. 105-121.

360 Plotin, Enn. VI §, 18 und VI 9, 8.

361 Plotin, Enn. V19, 8, 33-36: éxeivo pév odv pm &xov £1epdTnTo. GEel ThpEsTLY, NUELC
& Otav un Exopev’ KAKEWVO HEV UMV 0VK EpleTal.

102

https://dol.org/10.5771/6783085720545-24 - am 14.01.2026, 04:15:57. A [ r—



https://doi.org/10.5771/9783985720545-24
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

4.6. Die Negation der Negation

tuelles Denken an diesen Gott gebunden sind. Infolgedessen kennt Platon
die Reihe von Géttern, Ddmonen und Seelen im Konigreich des Hades,
Seelen, die um den Gott tanzen und von den Sirenen bezaubert werden.362

Proklos erwdhnt den Mythos des Odysseus abermals in Zusammenhang mit
der Thematik der wandernden Seelen. So wie Odysseus vom Meer gelockt
wird, aber den Weg zuriick nach Hause findet, so steigen die Seelen in den
gottlichen Bereich und genielen die Anwesenheit des Einen. Die Anwesen-
heit der Seelen im gottlichen Bereich und ihre Ndahe zum Einen in ihr und zum
Einen selbst wird mit der Wendung vom ,,Tanz der Seele ausgedriickt, der
auch ein Zeichen ist fiir die Gliickseligkeit (evdapovia) und Freude der Seele
dariiber, endlich in der Nihe des Einen zu sein.

4.6. Die Negation der Negation

Sobald wir sagen, dass das Eine jenseits alles Seienden steht, ist damit auch
gemeint, dass wir durch die Erkenntnis nichts iiber es erfahren konnen.363
Das Eine ist nichts Denkendes und Denkbares und doch der Ursprung des
Denkens. Es ist iiberhaupt nichts, was wir denken oder auch nicht denken
konnten. Alles, was wir versuchen, dem Einen zuzusprechen, gehort ihm nicht
zu.3%* Es ist ,nur‘ das Eine und gehort nicht zum Seienden; es ist fiir sich. Da
das Eine jenseits alles Seienden steht und wir nichts iiber es aussagen konnen,
folgt daraus, dass das Eine nichts isz. Dies ist aber keine Negation des Einen.
Das Eine ist deswegen nichts, weil es jenseits von allen moglichen seienden

362 In Crat. 88, 20-26: év 6¢ 1}] yevéoel (DOOC MAPATAEEY OVTAS TPOCNKEL KOTAL
Tov Ounpwcov Odvocéa, eimep kai 1 Odhacca yevécemg eikmv, tvo un BELyovToL
VO TG YEVEGE®G €V 08 T® AN YeEvouévag cuvamteshat did TV VONGEWY TPOg
Tov g0V todTOV' (ote oidev 6 IMdtwv &v Tff 00 “Adov PBactheiq yévn Oedv
Kol doupdveov kol yoydv, ol mepopedovst tov Oeov YO TV €kel Zepnvmv
0edyouevar. Meine Ubersetzung.

363 Siche W. Beierwaltes, 1975, S. 179-180: ,,Weil das Eine also alles nicht ist, was
das Seiende ist und damit analog zum &tepov-Sein als das Nichts von Allem
benannt werden kann, entzieht es sich der Sprache, sofern Sprache, wie Erkennen,
immer auf ein seiendes (bestimmtes, umgrenztes) Etwas sich bezieht. Damit erfah-
ren das Erkennen und Sprache in der das Eine aus allem Seienden ausgrenzenden
Titigkeit selbst ihre absolute Grenze: dem Denken wird durch die Erfahrung, was
das Eine ,ist® oder vielmehr nicht ist, einsichtig, was es selbst ist und vermag.*

364 Proklos spricht iiber die Negation der Negation und iiber das Eine als Dinge, die
unbeschreiblicher als das Schweigen und unerkennbarer als alle Wesen sind; siche
Theol. Plat. 11 10; 11.

103

https://dol.org/10.5771/8783085720545-24 - am 14.01.2026, 04:15:57. A [ r—



https://doi.org/10.5771/9783985720545-24
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

4. Die denkende Seele auf dem Weg zum Einen im Parmenides-Kommentar

Bestimmungen ist.3%> Weder durch Negation noch durch Affirmation kann das
Eine als etwas bestimmt werden,3% denn das Eine befindet sich auf der Ebene
der Negation der Negation.’¢” Wihrend die Affirmation eine Bejahung von
etwas (Seiendem) ist und die Negation die Verneinung dieses Etwas, ist die
Negation der Negation eine Authebung beider Prinzipien, wobei die doppelte
Negation auBlerhalb und iiber allem Seienden steht:

Wenn nun auch die gottlichen Seelen und der viel gefeierte Intellekt
selbst auf dem Wege verneinender Aussage vom Einen Kenntnis gewin-
nen, wieso soll man dann die Unfahigkeit unserer Seele aburteilen, wenn
sie sich miiht, seine Unbegreifbarkeit [sc. des Einen] durch Negation
auszudriicken? Denn, wie er [Platon] selbst sagt, hat das erste Prinzip
nichts Derartiges (Briefe 313a2), wovon wir normalerweise Kenntnis
haben. So ist dies, wie er [Platon] selbst in den Briefen (313e) sagt,
die Ursache aller Ubel fiir die Seele, nimlich die Eigentiimlichkeit des
Ersten (Einen) dadurch zu suchen, dass man seine Erkenntnis dem blof3
schlussfolgernden Denken anvertraut, wéhrend es notwendig wére, das
Eine in uns aufzuwecken, auf dass wir in die Lage kommen, in gewissem
MaBe in Ubereinstimmung mit unserer Ebene, Ahnliches durch Ahnliches
zu erkennen.368

365

366

367
368

104

Siehe W. Beierwaltes, 1979, S. 349: ,,Seine nop&ig (Dasein) wird nicht negiert, es
wird vielmehr durch die Negation von all dem befreit, was sie selbst nicht ist und so
stellt sie sich als sie selbst heraus.*

Siehe C. Steel, ,,,Negatio negationis‘. Proclus in the Final Lemma of the First
Hypothesis of the Parmenides*, in: J. J. Cleary (Hrsg.), Traditions of Platonism.
Essays in Honour of John Dillon, Aldershot-Brookfield 1999, S.351-369; ders.,
,Beyond the Principle of Contradiction? Proclus’ ,Parmenides’ and the Origin
of Negative Theology*, in: M. Pickavé (Hrsg.), Die Logik des Transzendentalen.
Festschrift fiir Jan A. Aertsen zum 65. Geburtstag (= Miscellanea Mediaevalia,
Bd. 30), Berlin/New York 2003, S. 581-600.

Vgl. W. Beierwaltes, 1979, S. 339-367. Siehe dazu J. Trouillard, 1972, S. 133—154.
In Parm. 1080, 24-1081, 5: dte toivuv Kol ai Ogiot yoyoi koi adtog O ToAVTIUNTOG
volUg Ol dmopdcems yiyvaokel O €v, Ti ¥pn KOTOylyvOoKew advvapiov Tig
NUEPEPAG YVYTIG ATOPATIKDG aTOD TO GmepiAnmrov €vdeikvuchot omovdalobong;
100 Ydp TPMOTOV, PNGIV, 0VSEV E0TL TOL0DTOV 010V YIYVOGKEW eldBauey. Ti Py, dg
0106 €v 'Emiotoldic gipnke, todTd £0TL TO TAVTOV 0iTov Tf Yoyl Kok®v, To TV
oMo 100 TpdTOL {NTEV KOl AOYIGU® TNV EKEIVOL YVAGLY EMITPENELY, dEOVTOG
aveyeipev 1o &v Nuiv &v, va @ opoim 1 Spotov. Ubersetzung von H. G. Zekl,
2010, S. 521. Ubersetzung leicht modifiziert.

https://dol.org/10.5771/8783085720545-24 - am 14.01.2026, 04:15:57. A [ r—



https://doi.org/10.5771/9783985720545-24
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

4.6. Die Negation der Negation

Wir ,wissen‘ (blof} ex negativo), dass das Eine selbst unerkennbar, unsagbar
und unnennbar ist.3%° Solange wir im Sein stehen, konnen wir keine Kenntnis
vom iiberseienden Einen haben. Doch obwohl wir nichts iiber das Eine selbst
erfahren konnen, denken wir trotzdem dariiber nach, was es ist oder nicht ist.
Wie aber ist das moglich? Der Grund dafiir ist ,,das Eine in uns®. Das heif3t,
wir haben kein Wissen iiber das Nicht-Seiende und konnen es nicht haben,
solange wir dem Sein verbunden bleiben. Aber das Denkvermdgen in uns
fiihrt uns zur Spitze unseres intellektuellen Teils, und von da an blicken wir
in den intelligiblen und iiberintelligiblen Bereich. Das Eine selbst ist jenseits
des Denkens, aber ohne das Denken wiederum nicht zu erreichen. Freilich, es
ist nicht moglich, mit dem Denken iiber das Undenkbare etwas Bestimmtes zu
erfahren. Es gibt nur einen Weg, das Nicht-Seiende zu entdecken:

Wir wollen es (scil. das ,Eins® der Ersten Ansetzung) also als ,nicht
seiend’ nach dem in uns liegenden &dhnlichen Begriff davon aussagen
und denken — auch in uns findet sich eine Samenform zu jenem ,,nicht
sein® vor —, und wir wollen es uns nur als so weit aus dem, was da ist,
herausgenommen aussagen, dass es uns nicht unversehens geschieht, wir
werden ins Unbestimmte hinausgetragen und sechen das Nicht-Seiende nur
noch in Einbildungsform, nicht im (Zustande der) Begeisterung vor uns.
Das wiirde uns ja nicht nur vom Einen, sondern von wirklicher Erkenntnis
tiberhaupt abbringen.370

Um das Eine als absolutes Nicht-Sein zu entdecken, gibt es nur eine Mog-
lichkeit: Das in uns verschiittete Eine aufzuwecken, mit ihm selbst uns zu
vereinen (&vootg) und als eine Einheit dem Einen selbst &dhnlich zu werden.
Denn das Ahnliche erkennt das Ahnliche.’”! Es gibt aber zwei unterschiedli-
che Bedeutungen des Nicht-Seins: einerseits das Eine-selbst und andererseits
das, was tiberhaupt nicht ist. Im ersten Fall gilt das Eine als Nicht-Sein, weil
es jenseits alles Seienden steht, und im zweiten Fall gilt als Nicht-Sein das

369 In Parm. 504, 21-25 (C. Steel): Ab omni ergo cognitione partibili et intelligentia
le unum exaltatum est et ab omni contactu. Fiir den letzten Teil des Kommentars,
der die lateinische Ubersetzung von Wilhelm von Moerbekes beinhaltet, verwende
ich zwei Ausgaben: C. Steel (Hrsg.), Procli in Platonis Parmenidem commentaria,
Tomus 11T, Oxford 2009. Fiir die deutsche Ubersetzung siehe R. Bartholomai, 1990.

370 In Parm. 1082, 6-12: &v yip Sv, ad0Ovatov adtd Aéyewy ovdEv. pn dv odv oTd
QdPEV Kol VODUEV T@ &V NIV OUoi®” Kol yap &v NULV vt Tt omépua €keivoy Tod
un dvtog” Kol obtmg EEnpnpévov avtd TAV vty ALyopev Hovov, tvo un mpog to
adprotov VreveDEVTEG AdBmpEY Kol QAVTOOTIKMS TO [N &V, AL’ 00K £vOEUOTIKDG
npoPéiiopey” Ubersetzung von H. G. Zekl, 2010, S. 522.

371 Vgl. Aristoteles, De anima, 1 2, 405b15; 1 5, 409b26-27; III 3, 427bS5;
Met. B 4, 1000b5-6.

105

https://dol.org/10.5771/6783085720545-24 - am 14.01.2026, 04:15:57. A [ r—



https://doi.org/10.5771/9783985720545-24
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

4. Die denkende Seele auf dem Weg zum Einen im Parmenides-Kommentar

Nichts, weil es das absolute Leere ist. Proklos verstarkt sein Argument zu den
zwei Arten von Nicht-Sein mit Bezug auf Platons Dialog Politeia, wenn er
schreibt:

Aber unerkennbare Nichtseiende sind nur das Eine-selbst und das, was
iiberhaupt nicht ist. Das erste, weil es die Moglichkeit des Wissens alles
Seienden iiberragt. — Das zweite, weil es abgeschnitten von allem ist, was
iiberhaupt erkennbar sein kann. Deshalb hat Sokrates in der Politeia’72
,das Nichtseiende® das genannt, was iliberhaupt nicht ist, und von ihm
gesagt, es sei unerkennbar. (Von diesem unterschied er das Nichtsein
des Gewordenen), welches der Meinung unterliegt und das unterhalb des
vollkommen Seienden, das dem Wissen zugénglich ist, von ihm eingeord-
net wird. Andererseits nennt er auch das Gute ein Nichtseiendes, weil
es liber dem Seienden steht: iiber dem Sein, sagt er, und besser als alles
Denkbare, ist es das Licht der Wahrheit, das das Denkbare in das Denken
erst hineinbringt.3”3

Einerseits ist das Eine in uns die Spitze unseres Daseins, andererseits er-
scheint es der Seele als das absolute Nichts, durch das sie gequélt wird: ,,Sie
leidet unter der Schwierigkeit, es zu erfassen, und ist gliicklich, nichts von

ihm

zu wissen, denn sie hat Furcht vor dem Hinaustreten in das Grenzlose und

UnmeBbare.“374
Die Rettung und Zuflucht der Seele liegen im Aufstieg zum Einen in

ihr.

Einerseits ist der Aufstieg der Seele die Vollendung ihres Daseins, an-

dererseits bleibt natiirlich die Frage bestehen, wie von der Vollendung des
seelischen Daseins die Rede sein kann, wenn das Eine jenseits von allem Sei-
enden steht. Proklos’ Antwort lautet, dass die Seele die unsagbare Erfahrung

372
373

374

106

Siehe Platon, Resp. V 477a.

In Parm. 503, 27-504, 6 (C. Steel): Sed incognita non entium le unum ipsum et
nullatenus ens; hoc quidem ut melius omni entium cognition, hoc autem ut decidens
ab eo quod qualitercumque esse cognoscibile. Sic autem et in Politia Socrates et
le nullatenus ens dicebat non ens uelut opinabile, et quod post perfect ens, uelut
quod scibile, et incognitum ipsum ponebat, et iterum le bonum non ens, tamquam
supra ens, dicens ipsum ultra del esse, et ipsa essential et intelligentialibus melius
quidem, et ueritatis lumen conducens intelligibilia ad intellectum. Ubersetzung von
R. Bartholomai, 1990, K 44, S. 45.

In Parm. 504, 9-11 (C. Steel): Et difficultatem patiens ad perceptionem ipsius,
sui ipsius ignorantiam diligit timore egressionis ad indeterminatum et immensum.
Ubersetzung von R. Bartholomai, 1990, K 44, S. 45; dazu auch Plotin, Enn. V19, 3,
4-7: 60w o av eig aveideov N youyn I, &advvatodon mepthaPelv 1@ ) Opilechon
Kai olov Tomodchar V1O Towkilov Tod TvmodvTog EEoMchavel Kai gofeital,
000V &xm.

https://dol.org/10.5771/6783085720545-24 - am 14.01.2026, 04:15:57. A [ r—



https://doi.org/10.5771/9783985720545-24
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

4.6. Die Negation der Negation

liebt, die ihr nach ihrem Aufstieg durch die Teilhabe am Einen zuteilwird.37>
Die Liebe zum Unsagbaren bedeutet aber nicht, dass wir irgendeine Art von
Wissen iiber es besitzen.?’¢ Wir erfahren nicht, was es ist, aber wir wissen,
was das Aussagbare ist: ,,Das Aussagbare ist also entweder als Name oder als
Beschreibung aussagbar, wobei der Name das erste ist, dem die Beschreibung
ihrer Natur gemiB nachfolgt.“37” Und alles, was erkennbar ist, ist entweder
Gegenstand der Vorstellung oder des Wissens.?”8 Deshalb besitzen wir auch
drei Weisen des Erkennens: Sinneswahrnehmung (aicOnoig), Vorstellungsver-
mogen (pavtacio) und wissenschaftliches Wissen (émotiun). Hieraus folgt,
dass das Undenkbare weder wissbar noch vorstellbar oder wahrnehmbar ist.
Soweit ist klar, dass wir keine positive Erkenntnis des Einen erlangen kon-
nen.’” Es ldsst sich anhand von Proklos’ Konzeption also feststellen, dass
wir entweder immer abseits des Einen bleiben oder durch das Eine in uns
dem Einen selbst gewissermaflen dhnlich werden. Da es nicht mdglich ist, das
Eine mittels des dialektischen Denkens zu denken, spricht Proklos iiber das
gottliche Licht in uns als einer Spur des Absoluten:

Wenn wir uns ganz auf das Eine hinspannen, wird ein géttliches Licht
in uns entziindet, durch welches wir — soweit es uns moglich ist — eine Er-
fahrung der Teilnahme an ihm, gemél dem Gottlichsten in uns, machen.
Das Gottlichste in uns ist aber das Eine, das Sokrates die Erleuchtung der
Seele genannt hat, wie er ja auch die Wahrheit selbst Licht nannte. Dieses

375 Siehe In Parm. 504, 16-20 (C. Steel): Impotens autem aliqualiter comprehendere
ipsius incomprehensibile aut cognoscere le incognitum, diligit secundum sui ipsius
processum illius participationis indicibilem perceptionem.

376 Siehe C. Steel, ,,,Au-dela de tout nom‘. Parménide 142a3-4 dans I’interprétation
de Proclus et de Denys®, in: B. Janssens/B. Roosen/P. Van Deun (Hrsgg.), Philo-
mathestatos. Studies in Greek and Byzantine Texts Presented to Jacques Noret for
his Sixty-Fifth Birthday, Leuven 2004, S. 603-624.

377 In Parm. 505, 8-10 (C. Steel): Preterquam enim le dicibile aut sermone aut nomine
dicibile est. Sed nomen quidem senius, sermo autem nature nominis secundus.
Ubersetzung von R. Bartholomai, 1990, K 46, S. 47.

378 Vgl. In Parm. 505, 19-21 (C. Steel): Iterum cognoscibile aut opinabile aut scibile.
Omnis enim cognitio aut irrationalis est aut secundum rationem; et hec dupliciter:
aut secundum causam aut sine causa.

379 Sieche W. Beierwaltes, 1975, S. 182: ,,Weil Wissen oder Erkennen ein ,Sehen‘ ist,
wird dieser Zustand des Nicht-Erkennens als poewv bezeichnet oder als die gegen-
iiber ihrem mythologischen Ursprung liangst domestizierte, mit Ruhe (Aufthebung
jeder Intentionalitét) identische povia, oder als die die gewohnte und vorherrschen-
de Existenz und Denk-Form augenblickhaft iberwindende éxotacic.”

107

https://dol.org/10.5771/8783085720545-24 - am 14.01.2026, 04:15:57. A [ r—



https://doi.org/10.5771/9783985720545-24
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

4. Die denkende Seele auf dem Weg zum Einen im Parmenides-Kommentar

ist uns zu eigen, so dal man, soweit sich das schickt, sagen kann, dass
Ahnliches durch Ahnliches erkannt wird.380

Es ist wichtig zu beachten, dass das Eine immer in uns anwesend ist. Es
wird aber auf allen Ebenen der Erkenntnis unterschiedlich wahrgenommen,
weil wir uns im Prozess des Erkennens befinden und das, was in sinnlich
wahrnehmbarer Erkenntnis vermittels des Hin-und-her-Denkens erkannt wird,
auf der Ebene des Wissens (émotiun) unserer Wahrnehmung einheitlicher
wird. Das heiit, die Seele wird durch Ubung einheitlicher und somit den
Ursachen in ihr dhnlicher. Dieser Prozess des seelischen Strebens dauert bis
zum erfolgten Aufstieg zum Einen.

4.7. Die heimgekehrte Seele

Das Eine ist unbenennbar und unbestimmbar, nichtseiend und nicht nichtsei-
end; folglich sind auch keine Negationen fiir das Eine giiltig. Das heif3t, die
Operatoren Negation und Affirmation haben keine Giiltigkeit bei der wahrhaf-
tigen Erkenntnis des Einen, da das Eine iiber allen Erkenntnisformen steht.
Deshalb sagt Proklos: ,,Die Negationen oder die ganze Dialektik fithren uns
nur bis zum Vorhof des Einen.*38! Das soll heiflen, dass alles, was fiir das
Streben nach dem Einen noch wichtig schien, auf der Ebene der Negation der
Negation nichtig und aufgehoben ist. Die mit sich selbst vereinte Seele denkt
weder dialektisch noch in anderer Form. Sie ist einheitlich und den Ursachen
dhnlich. Sie schwankt nicht mehr zwischen Wissen und Nichtwissen. Sie
vergisst alles, was sie zuvor erlernt hat, da sie nach Erlangung der Einheit zu
denken nicht mehr nétig hat.

380 In Parm. 505, 30-506, 8 (C. Steel): Ex multa attentione circa ipsum lumine in nobis
accenso diuion, per quod possibili nobis modo illius fit perceptio secundum diui-
nissimum nobis ipso participantibus. Diuinissimum autem eorum que in nobis le
unum, quod et Socrates uocabat ipsam illustrationem anime, sicut ipsum ueritatem
lumen — particulare enim et ipsa lumen —, ut et hic simili simile sit cognoscibile, si
fas est dicere; ut sensu sensibile, ut opinione opinabile, ut scientia scibile, sic uno
unum et claritate luminis causam omnibus entibus, per quod omnia participant uno.
Ubersetzung von R. Bartholomai, 1990, K 48, S. 49.

381 In Parm. 520, 29-521, 1 (C. Steel): Ad ea quidem enim que uelut preianualia unius
deducet utique nos que per abnegationes hec tota dialectica methodus. Ubersetzung
von R. Bartholomai, 1990, K 74, S. 75.

108

https://dol.org/10.5771/6783085720545-24 - am 14.01.2026, 04:15:57. A [ r—



https://doi.org/10.5771/9783985720545-24
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

4.7. Die heimgekehrte Seele

Der Verlauf des Seelenaufstiegs kann mit dem Schauen in einen Spiegel3%?
verglichen werden. Die Seele sicht im Spiegel ihr Abbild (gik®v) und denkt,
dass sie selbst es ist. Der rationale Teil der Seele, also der denkende Teil,
entscheidet sich fiir die seelische Selbsterkenntnis, die nichts anderes als
die Erinnerung (évapvoig) an sich selbst ist. Der Denkprozess in der Seele
bedeutet die Wiedervereinigung mit sich selbst und die Ankunft auf der gottli-
chen Ebene.?®3 Die Spiegelung der Seele kann in der folgenden Reihenfolge
dargestellt werden: Auf der abbildhaften Seite des Spiegels befindet sich die
sinnlich wahrnehmbare Ebene, auf die die Seele nach dem Absturz in den
Korper gelangt; auf der anderen Seite steht die intelligible Ebene, und das
Medium dazwischen ist der denkende, intellektuelle Bereich. Unter diesem
Prozess ist Folgendes zu verstehen:

382 Ahnlich wie Platon spricht Proklos iiber die Bedeutung der Spiegelbilder als Ab-
bildungen der intellektuellen Ideen in der sinnlich wahrnehmbaren Ebene. Platon
spricht dariiber in Timaios 46a—c, und bei Proklos ist dariiber /n Parm. 839, 46—
848, 17 zu lesen. Siehe auch In Parm. 839, 16-17: AeyécOon uév odv kol 8t
T0ic €ig 10 KaTomTpoV Eupdoecty €olkacty ol T@V voepdv eiddv pebégelg. Der
Spiegel ist nicht nur ein Symbol fiir die Abbildung der intellektuellen Ebene in-
nerhalb der sinnlichen. Er ist auch ein Symbol fiir die Abbildung der gesamten
intellektuellen (voepdc) und intelligiblen (vontdc) Ebenen in der Seele. Siehe In
Remp 289, 21-290, 27. Dazu auch C. Steel, ,,Proclus on the Mirror as a Metaphor
of Participation®, in: D. De Smet/M. Sebti/G. De Callatay (Hrsgg.), Miroir et
savoir: La transmission d’un théme platonicien des Alexandrins a la philosophie
arabo-musulmane, Leuven 2008, S. 79-96, hier: S. 94-96.

383 Vgl. In Eucl 141, 13-142, 2: xai yap yoyn todtov 1oV tpoémov £Em 0t €ig
eovtaciov PAEmovco Kol Eoklaypagnuéva oynpata Beopévn kol 0 KAGAAOG adTdY
gkmhoygico kol TV TAEW Eyatar Todg £avtig Adyoue, dp MV kol Todto, Kol
ayooBeion TO pEV TOVTOV KAALOG MG &V €I0MAOG Pepouevoy dpinot, {ntel 8¢ 10
gautic, kal €ig 10 glow maperdelv €0Ael, Kal TOV KOKAOV kel Kal TO Tpiywvov
0€ly, kol mhvto auep®dg Kol €v GAAA0LG mavto, Kol &v (?) yevésBal mpog Ta
opopeva, kai cvopumtvéat o TAN00g, Kol Td v Toig dyyeiolg TdV Oedv Kol AdVTOIg
Kpoeo. kai dppnta oxnpota Bedcachor Kol Exeiival TV AKoAAOTIGTOV TOV Bedv
Opop@iay Kol KOKAOV 10€TV KEVTPOL TAVTOG AUEPESTEPOV KOl TPIY®MVOV ASAGTUTOV
Kol TV GAA®V EKOGTOV €IC EVOGLY YVOGTOV GVI|KOV.

109

https://dol.org/10.5771/8783085720545-24 - am 14.01.2026, 04:15:57. A [ r—



https://doi.org/10.5771/9783985720545-24
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

4. Die denkende Seele auf dem Weg zum Einen im Parmenides-Kommentar

Die Seele hat sich mit sich selbst A Sie hat zu denken nicht mehr nétig,

vereint. denn sie befindet sich im noetischen
(vontév), im jenseits des Denkens
befindlichen Bereich.

Der rationale Teil der Seele ist Der Prozess der Selbsterkenntnis ist ein

entscheidend fiir ihre Selbsterkenntnis. langer Weg: von didvota bis vonoig.

Die Seele erwacht im Korper und weil3 Auf dieser Ebene entspricht ihre

nicht, wer sie ist. Erkenntnis der Sinneswahrnehmung:
aicOnotc.

Die Seele vollendet ihren Denkprozess, ruht sich aus und schaut nach ,oben*
in den intelligiblen Bereich. Der seelische Aufstieg vom intellektuellen zum
intelligiblen Bereich ist als mystischer Zustand der Seele zu verstehen. Der
Grund dafiir ist, dass sie sich nicht mehr in einem Denkprozess befindet,
sondern auf der Spitze ihres intellektuellen Teils steht. Sie schaut von da
an den gottlichen Bereich und dhnelt sich im Schauen den Géttern an, wird
also gleich den Géttern eine Einheit. Sie befindet sich auf der Vorstufe ihrer
Einung mit dem Einen in ihr.

110

https://dol.org/10.5771/6783085720545-24 - am 14.01.2026, 04:15:57. A [ r—



https://doi.org/10.5771/9783985720545-24
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

5. Die im gottlichen Bereich eingetroffene Seele geméal der

5.1

Theologia Platonica

Die Einfiihrung zur Theologia Platonica des Proklos

Proklos setzt sich in der Theologia Platonica mit der gottlichen Ebene als Teil

des
mit
und
lich

teleologischen Systems auseinander. Er veranschaulicht diesen Bereich
Platons gesamten Werken in Verbindung mit anderen Lehrmethoden3s
spricht iiber die Dreiteilung seiner Abhandlung: Zuerst versucht er, simt-
e allgemeinen Konzepte in Bezug auf die Goétter aus Platons Werken

zu sammeln und zu untersuchen. Darauthin stellt er alle géttlichen Stufen
hierarchisch dar, indem er die Gotter geméf ihren Eigenschaften einstuft. Im
letzten Teil geht er auf die einzelnen Gétter ein — seien sie liberkosmisch oder
innerkosmisch —, die an verschiedenen Stellen in Platons Schriften erwahnt
sind.3%

384

385

Siche die Aufsdtze von A. Motte, ,,Discours théologique et priére d’invocation.
Proclus héritier et interpréte de Platon®, S.91-109; C. Steel, ,,Le Parménide est-il
le fondement de la Théologie platonicienne?”, S. 373-398; G. Van Riel, ,,Ontologie
et théologie. Le Philébe dans le troisieme livre de la Théologie Platonicienne de
Proclus®, S. 399-413; A. Sheppard, ,,Plato’s Phaedrus in the Theologia Platonica*,
S.415-425, in: A.-Ph. Segonds/C. Steel (Hrsgg.), Proclus et la Théologie Plato-
nicienne, 2000. Siehe weiter H. D. Saffrey, ,,Accorder entre elles les traditions
théologiques: une caractéristique du Néoplatonisme Athénien®, in: E. P. Bos/P. A.
Meijer (Hrsgg.), On Proclus and his Influence in Medieval Philosophy, Leiden
1992, S.35-51; ders., ,,La Théologie platonicienne de Proclus, fruit de I’exégese
du Parménide®, in: Revue de Théologie et de Philosophie, Bd. 116, 1984, S. 1-
12; ders., ,,Fonction Divine de la dOvaug dans la Théologie Proclienne®, in: F.
Romano/R. L. Cardullo (Hrsgg.), Dunamis nel Neoplatonismo. Atti del I Colloquio
Internazionale del Centro di Ricerca sul Neoplatonismo, Florenz 1996, S. 107-120.
Sieche dazu noch E. P. Butler, 2008, S.131-143. Siche J. Dillon, ,,Philosophy
and Theology in Proclus. Some remarks on the ,Philosophical® and ,Theological
modes of exegesis in Proclus’ Platonic Commentaries®, in: F. X. Martin/J. A. Rich-
mond (Hrsgg.), From Augustine to Eriugena. Essays on Neoplatonism and Chris-
tianity in Honor of John O’Meara, Washington 1991, S. 66-76; ders., ,,Philosophy
and Theology in Proclus®, in: K. Corrigan/J. D. Turner/P. Wakefield (Hrsgg.), Reli-
gion and Philosophy in the Platonic and Neoplatonic Traditions. From Antiquity to
the Early Medieval Period, St. Augustin 2012, S. 99-106.

Vgl. Theol. Plat. 1 2, 9, 8-19: “O pév obv Adyoc &oTon pot TPyl TV TpdTV
dmpnuévog” v apyfi HEV Ta Kowva mhvto vonpata mept Be®dv, doo Topadidwoty

111

https://dol.org/10.5771/8783085720545-24 - am 14.01.2026, 04:15:57. A [ r—



https://doi.org/10.5771/9783985720545-24
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

5. Die im géttlichen Bereich eingetroffene Seele gemdf; der Theologia Platonica

Im Hinblick auf unser Hauptanliegen, den Aufstieg der Seele zum ,Einen in
uns‘ zu durchleuchten, mochten wir diejenigen Textstellen aus der Theologia
Platonica néaher betrachten, die auf die gottlichen Spuren in der Seele deuten
und auf diese Weise die Anndherung der Seele zum Einen in ihr erkunden.

Proklos’ Vorgehensweise in der Theologia Platonica basiert auf vier un-
terschiedlichen Methoden (tpdémot): symbolische Art (cvpfoikdg), bildhaf-
te Art (eikévov), gottbegeisterte Art (évBsaotik®dg) und dialektische Art
(SrohexTikdg).38¢ Proklos behandelt alle vier Methoden innerhalb und auBer-
halb von Platons Dialogen.3®” Neben den Dialogen Platons verwendet er drei
weitere Quellen: die Chalddischen Orakel als gottbegeisterte Methode;388

0 IMAdtov, cLYKEPAAOIOVIEVOG Kol TG T€ SVVAUELG mavToyod Kol Tag a&lag Tdv
a&uopdtov émokondv’ &v 8¢ pécolg TG OAhag Tagelg TV Be®dv dloplOpoduEVOg
[6€], kol Tog idoMToG adT®dV Kol TOG TPoOodovg katd Ttov [TAatmvikov tpodmoV
apoplopevoc, Kal mavta Enovayov gig tag tdv Beoddymv vmobicels” v O¢ Ti
TENEVLT]] TEPL TOV omopadny &v toig [TAatmvikolg cuyypappacty dUvuEvey Bedv
eite veproopimv gite EyKoopinV SoAeyOUEVOG, Kol AVaQEPOV €lg T OAa YEVN TMV
Oelov drakdoumv TV TEPL aDTAV Bepiay.

386 Theol. Plat. 1 4, 17, 15-24: peta 8¢ tadTv TV TavieAs] tig mpwtiomg Bewpiog
mEPIANYIV Kol Tovg TpdTovg dotnoduedo kad’ odg 6 TTAdTev Td pooTikd Tepi
t®v Beiov Nuag dvadwdoker vonpoto. Daivetar yip oV TOV aOTOV TOVTOYOD
TpOTOV HETIOV TV TEpl TV Ogiov ddackariov, GAL 0T¢ pev EvOeaoTIKMDG OTE
0 OLOAEKTIKDG GveAlTTOV TNV Tepl avT®V GANBelay, Kol TOTE HEV GUUBOAKADG
E€ayyEM @V TaG AppHTOLG aTMY IB10TNTOG, TOTE 3& A0 TAV EIKOVOV €n’ AHTOVG
AVOTPEYOV Kol TOG TPOTOVPYOLS €V oTolg aitiog TV OAwv avevpickwv. Dazu
H. D. Saffrey/L. G. Westerink, Theol. Plat. 1 4, Anm. 2, S. 136. Siche die Aufsitze
von S. Gersh, ,,Proclus’ Theological Methods. The Programme of Theol. Plat. I 4,
S.15-27; J. Pépin, ,,Les modes de I’enseignement théologique dans la Théologie
Platonicienne®, S. 1-15; D. P. Taormina, ,,Procédures de I’évidence dans la Théolo-
gie Platonicienne, S.29-47, in: A.-Ph. Segonds/C. Steel (Hrsgg.), Proclus et la
Théologie Platonicienne, 2000; J. Opsomer, ,,Proclus and the Authority of Plato®,
in: H. Tarrant/D. A. Layne/D. Baltzly/F. Renaud (Hrsgg.), Brill’s Companion to the
Reception of Plato in Antiquity, Boston 2018, S. 498-515, hier: S. 506.

387 Siehe Theol. Plat. 1 4; und dazu S. Gersh, ,,Proclus’ Theological Methods. The
Programme of Theol. Plat. I 4%, in: A.-Ph. Segonds/C. Steel (Hrsgg.), Proclus et la
Théologie Platonicienne, Paris 2000, hier: S. 16: ,,The four modes of theology are
associated with particular Platonic texts in which they represent the predominant
or at least a prominent manner of exposition: the entheastic with the Phaedrus,
the dialectical with the Sophist and Parmenides, the symbolic with the Gorgias,
Symposium, and Protagoras, and the iconic with the Timaeus and Politicus.*

388 Siehe L. Brisson, ,,La place des Oracles Chaldaiques dans la Théologie Platonici-
enne®, in: A.-Ph. Segonds/C. Steel (Hrsgg.), Proclus et la Théologie Platonicienne,
2000, S. 109-163.

112

https://dol.org/10.5771/8783085720545-24 - am 14.01.2026, 04:15:57. A [ r—



https://doi.org/10.5771/9783985720545-24
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

5.2. Hyparxis der Seele

als Quelle fiir die symbolische Art der Vorgehensweise® kann die orphische
Poesie gelten; die bildhafte Methode speist sich aus pythagoreischen® Ab-
handlungen — und zur dialektischen Methode gehéren Platons Dialoge
selbst.?! Die unterschiedlichen Methoden dienen dazu, zu zeigen, wie die
Seele in den gottlichen Bereich gelangt. Die Seele befindet sich auf dieser
Ebene nun im Vorhof dieser Einung mit dem Einen in ihr.

Die Harmonisierung der unterschiedlichen Lehren ist die Vorgehensweise,
durch die Proklos die Riickkehr der Seele zum goéttlichen Bereich veranschau-
licht. Wie wir im vorigen Kapitel gesehen haben, gelangt die Seele durch
einen hierarchischen Aufstieg des Denkens dorthin, nidmlich von der mei-
nungshaften Art des Denkens zum diskursiven Denken und vom diskursiven
zum reinen Denken selbst; von da an denkt die Seele nicht mehr, sondern
schaut in den gottlichen Bereich.

5.2. Hyparxis der Seele

Wie wir bereits in Kapitel 2 zu den Chalddischen Orakeln gezeigt haben,
meint die ,Hyparxis der Seele‘ (Smopéic g yuyfic) eine Art von Uberbrii-
ckung von der intellektuellen zur intelligiblen Ebene. Wir setzen uns abermals
mit dem Ausdruck auseinander, weil Proklos im ersten Buch der Theologia
Platonica davon spricht, dass die Seele mit der Hyparxis in ihr Gott dhnlich
wird. Er diskutiert den Ausdruck ,,Hyparxis der Seele®, also das reine Wesen
der Seele.??? Die Hyparxis der Seele ist mit dem chaldédischen Ausdruck ,.die

389 Siche A. Sheppard, Studies on the 5" and 6™ Essays of Proclus’ Commentary
on the Republic, Gottingen 1980; D. Kurdybaylo, ,,On symbolon and synthema
in the Platonic Theology of Proclus®, in: 2XXOAH, Vol. 13.2, 2019, S.464-485;
J. Trouillard, ,,Le symbolisme chez Proclus®, in: Dialogues d’histoire ancienne,
Vol. 7, 1981, S.297-308.

390 Siehe D. J. O’Meara, Phythagoras revived. Mathematics and Philosophy in Late
Antiquity, Oxford 1989, S. 148-149; ders., ,,La science métaphysique (ou théologie)
de Proclus comme exercice spirituel®, in: A.-Ph. Segonds/C. Steel (Hrsgg.), Proclus
et la Théologie Platonicienne, 2000, S.279-291. Dazu noch C. Steel, ,,Proclus on
Divine Figures. An Essay on Pythagorean-Platonic theology®, in: M. Bonazzi/C.
Lévy/C. Steel (Hrsgg.), A Platonic Pythagoras. Platonism and Pythagoreanism in
the Imperial Age, Turnhout 2007, S. 216-242.

391 Siehe S. Gersh, ,,Proclus’ Theological Methods. The Programme of Theol. Plat.
I 4%, in: A.-Ph. Segonds/C. Steel (Hrsgg.), Proclus et la Théologie Platonicienne,
2000, S. 16. Dazu noch J. Halfwassen, 2006, S. 363-385, hier: S. 364.

392 Siehe Theol. Plat. 1 3, 12, 18-22: Oi 8¢ 10 pHEV GOUATO TAVTO TOV ACOUATOV
Eayavteg, TV <6&> mpotiotyv Vmapév &v wuyf Kol Toig Wyuykolg duvapesty

113

https://dol.org/10.5771/8783085720545-24 - am 14.01.2026, 04:15:57. A [ r—



https://doi.org/10.5771/9783985720545-24
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

5. Die im géttlichen Bereich eingetroffene Seele gemdf; der Theologia Platonica

Bliite des Intellekts* (vBog voDd) vergleichbar.3?3 So wie die Bliite des Intel-
lekts driickt auch die Hyparxis der Seele die Spitze des intellektuellen Teils
in der Seele aus. Das heif3t, die Seele gelangt durch den Erkenntnisprozess
zur Spitze ihres intellektuellen Teils, und von da an verbindet sie sich mit
der Spitze des ersten Gliedes der intelligiblen Trias.3** Das erste Glied der
intelligiblen Trias ist das Sein (8v), aber die Spitze des Seins ist das reine
Wesen oder bloBes Sein: Hyparxis.3*> Das heifit, die Seele — bis zur Spitze
des ersten Gliedes der intelligiblen Trias aufgestiegen — verbindet sich mit
der Hyparxis und beriihrt (cvvantecBar) die Henaden, die Einheiten alles
Seienden, die zugleich die Vorstufen des verborgenen Einen sind:

Aus diesem Grund, so glaube ich, besitzt auch gerade das Intellektuelle in
der Seele die Fahigkeit, die intellektuellen Ideen und die in ihnen liegende
Differenzierung zu erfassen, die Spitze des ,Intellekts‘ hingegen und ihre
sogenannte ,Bliite’ (Orac. Chald. Fr. 1, 1; 49, 2; des Places/Segonds),
d. h. die reine Existenz [Hyparxis] verbindet sich mit den Henaden alles
Seienden und durch diese mit der verborgenen Einheit aller gottlichen
Henaden selbst.3%

op1duevot, Beovg Pév, oo, KoAoDoL TdY YoxdV Tag dpicTac, THY 88 péypt TovTmV
avioboav Kol Towtag yvmdokovoav gmiotuny Beoloyiav émovoudlovotv. Dazu
noch Theol. Plat. T 3, 15, 15-18: Acineton ovdv, sinep &oti kai Onmcodv 10 Ogiov
YVOOTOV, T TG Yuyilg VapEEl KaTaANTTOV VIApYEW Kol d1d TanTng yvopilesbot
ko’ doov duvatov. Td yap Oopoiw movroyod eopev ta dpota yvdokesHar- Siehe
dazu In Alc. 247, 7-248, 4; C. Steel, ,,YIIAPZIX chez Proclus®“, in: F. Roma-
no/D. P. Taormina (Hrsgg.), 1994, S. 79-100.

393 Vgl. In Crat. 66, 11-13: ©® yap GvOel t00 vod kai tf] Vap&et THig ovoiog MUV
a0Tolg cuvamtesHatl TEPVKANEY, Kol THG AYVOGTOV QUCEMS aVTAV aichnowv ot
gxetvav Aappavopev. Und In Ale. 248, 3—4. m¢ v &ig 10 GvBog tod vod kai v
Drop&y NudV aviovieg katavioopev. Siehe C. Guérard, 1987, S. 340-342; dazu
noch Kap. 2.4.2.

394 Vgl. des Places, Exc. Chald. 1V, S. 210, 12—13: GAL™ €1 €v 1@ GvOeL ToD &v NIV vod
TO vONTOV TODTO VOODUEY, £ GKP® TTiG TPMTNG VONTAG TPLAS0G 10pLVOEY.

395 Fir die Bedeutung der intelligiblen Trias: 6v — Eon — vodg und die darauffolgende:
dropéig — dvvopug — vodg siche In Tim. 117, 23-30. Dazu auch E. R. Dodds, 1963,
S.252-254; P. Hadot, 1968, S.263.

396 Theol. Plat. 1 3, 15, 1-6: “00gv oipor kol Tfic Woxfc T HEV voepdv idimpa
KOTOANTTIKOV DILAPYEWV TOV voepdV €l0®V kol TG &v avToig Stopopdc, TV 08
axpotnta tod vob kai, Gg @act, 10 dvhog kol v Vmapéy cvvdmtesbol TPOg
T0G £vadag TMV Ovimv Kol Sti ToOVTOV TPOG aVTV TV TOo®OV TV Beinv Evadwv
amoxpupov Evooty. Ubersetzung von H. Dorrie/M. Baltes/C. Pietsch, Der Plato-
nismus in der Antike, Bd. 7.1, Die philosophische Lehre des Platonismus: Theo-
logia Platonica, Stuttgart/Bad Cannstatt 2008, S. 179. Ubersetzung leicht modifi-
ziert. Vgl. Theol. Plat. 1 26, 114, 5-13: Kai npdtov o010 t0odT0 O Aéyetar, T0

114

https://dol.org/10.5771/8783085720545-24 - am 14.01.2026, 04:15:57. A [ r—



https://doi.org/10.5771/9783985720545-24
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

5.2. Hyparxis der Seele

An dieser Stelle sind zwei intellektuelle Teile der Seele voneinander zu
unterscheiden: einerseits der Intellekt der Seele und andererseits die Spitze
ihres Intellekts. Wihrend der Intellekt, also der denkende Teil der Seele, die
intellektuellen Ideen und die dazwischenliegenden Differenzen erfasst, fiihrt
die Spitze des intellektuellen Teils der Seele mit der Bliite des Intellekts
und der Hyparxis der Seele in den gottlichen Bereich.?®7 Die Seele wird auf

397

Oglov, mpog Tl PAémovtég @apev; OvKodv €k TV mpoelpnuévev diAov &1t Beog
pev mdg Kot ovTnV GKpav DEESTNKEV TNV EVOoY TV Oviov EVvadeg Yop MUV
£€PAvnooy Amo TOV COUATOV Aviodoty ol Beoi, Evadeg VTEPOVGIOL, YEVVITIKOL TMV
0VGIDV Kol TEAEIMTIKOL KOl LETPNTIKOL Kol TAGOG 0VGING TUG TPOTIGTAS €ig £0VTAG
avadnoapevat. To 0¢ Belov 00K 00T povov otiv 1 Vrapéig kai 10 Ev 1O €v €KAo
T4&el T0D GvTog, GAL" OpOD TO LETEXOV KO TO LETEXOUEVOV.

Siehe Kap. 2.4.2. Aulerdem C. Guérard, 1987, S.335-349, hier: S.340-342. Er
kommentiert in seinem Artikel die Stelle aus der Theologia Platonica und interpre-
tiert die Ausdriicke ,,Spitze des Intellekts®, ,Bliite* und ,,Hyparxis“ hierarchisch.
,Die Spitze des Intellekts versteht Guérard als ,,Bliite des Intellekts®, womit die
Seele im intelligiblen Bereich bis zur Einheit des intelligiblen Seins blicke. Die
,Bliite* bezeichnet er als ,,die Bliite der Seele®, die zugleich ,,das Eine in der Seele*
und mit der ,,Hyparxis* das sei, was die Spitze des Intellekts beriihre. Es wire viel-
leicht mehr im proklischen Sinne gedacht, wenn wir alle drei Ausdriicke nicht als
Hierarchie, sondern synonym verstehen. Denn Proklos nutzt alle drei Ausdriicke,
um eine Verbindung zwischen der Spitze des intelligiblen Teils in der Seele und
der Spitze des ersten Gliedes der intelligiblen Trias, der Hyparxis, darzustellen.
Vgl. C. Guérard, ,,L’hyparxis de I’ame et la fleur de I’intellect dans la mystagogie
de Proclus®, in: J. Pépin/H. D. Saffrey (Hrsgg.), Proclus. Lecteur et interpréte des
anciens. Actes du Colloque International du CNRS Paris (2—4 octobre 1985), Paris
1987, S. 335-349, hier: S. 340-342.

Wenden wir uns denjenigen Textstellen aus Proklos’ Werken zu, in denen alle
drei Ausdriicke besprochen werden: Fiir den Ausdruck ,,die Spitze der Seele* kann
eine Stelle aus dem Timaios-Kommentar herangezogen werden: /n Tim. 11 203,
30-204, 2: 1 pev on mpd™ poipa TO voepOTATOV £6TL KOl AKpOTUTOV THS Yuyis,
avT® 1@ £vi cuvamtovoa Kol Tf| Vrap&et Tiig 6Ang ovoiac. Fiir die Ausdriicke ,,die
Bliite des Intellekts” und ,,Hyparxis der Seele* siche hier die Anm. 392. Die Seele,
zur Spitze der intelligiblen Trias aufgestiegen, gelangt in den intelligiblen Bereich,
und von dort beriihrt sie die Gotter bzw. Henaden. Siehe dazu J. M. Rist, 1964,
S.218 und H. Dorrie/M. Baltes/C. Pietsch, Bd. 7.1, 2008, S. 542, Anm. 52. Ferner
C. Steel, ,,YITAPZIX chez Proclus®, in: F. Romano/D. P. Taormina (Hrsgg.), 1994,
S.97-100. Steel stimmt mit Guérard darin iiberein, dass ,,die Bliite des Intellekts*
sich auf das erste Glied der intelligiblen Trias, den intelligiblen Vater, bezieht,
wihrend ,,das Eine der Seele” =, die Bliite der Seele* das Eine selbst bzw. die Hen-
aden bertihrt. Im Unterschied zu Guérard argumentiert Steel fiir die Gleichsetzung
von ,,dem Einen der Seele” und ,,der Hyparxis der Seele“. Steels Argumentation
kann folgendermaflen dargestellt werden: ,,das Eine der Seele” = ,,die Hyparxis
der Seele* — Angleichung an das Eine selbst bzw. die Henaden; ,,die Bliite des
Intellekts* = beriihrt das erste Glied der intelligiblen Trias = den intelligiblen Vater.

115

https://dol.org/10.5771/8783085720545-24 - am 14.01.2026, 04:15:57. A [ r—



https://doi.org/10.5771/9783985720545-24
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

5. Die im géttlichen Bereich eingetroffene Seele gemdf; der Theologia Platonica

diesem Weg zwar nicht Gott selbst, aber etwas Ganzes, Geeintes und somit
Gott Ahnliches (6poimoig 0e@).3® Sie ist aber noch nicht mit dem Einen in ihr
vereint. Dafiir ist wichtig, dass die Seele auf die Spitze ihres Wesens all die
unterschiedlichen Kréfte in ihr vereint. Proklos beschreibt die Einung in der
Seele mit dem chalddischen Ausdruck: ,,die Bliite der Seele”. Die Seele als
eine Einheit schaut nun im verborgenen Einen.

5.3. Liebe, Wahrheit und Glaube

Neben der Hyparxis der Seele als Wegfiihrerin der Seele zum géttlichen
Bereich ist es wichtig, einen weiteren triadischen Werdegang zu erldutern,
durch den die Seele von der intellektuellen hin zur intelligiblen Ebene gelangt.
Es sind die drei Tugenden: Liebe (£pwg), Wahrheit (dAn0ewa) und Glaube
(nioTic),3% die die Seele bis zum Einen begleiten. Die Wichtigkeit der Trias
ist laut Proklos sowohl bei Platon als auch in den chalddischen Schriften
erldutert. Dartiber schreibt Proklos in seinem Kommentar zu Platons Timaios:

Er [der Betende] sollte die richtige Reihenfolge seiner Handlungen gegen-
iiber den Gottern bewahren und sich Tugenden vor Augen halten, die
ihn von dem Bereich des Werdens reinigen und ihn veranlassen aufzustei-
gen, sowie das Vertrauen, die Wahrheit und die Liebe, diese berithmte
Triade.400

In der Theologia Platonica weist Proklos nicht nur auf die Chalddischen
Orakel als Quelle der tiberintellektuellen Trias hin, sondern er erwahnt auch

398 Siehe R. M. van den Berg, ,,,Becoming Like God‘ According to Proclus’ Interpre-
tations of the Timaeus, the Eleusinian Mysteries, and the Chaldaean Oracles*,
in: R. W. Sharples/A. Sheppard (Hrsgg.), Ancient Approaches to Plato’s Timaeus,
London 2003, S. 189-202; D. Baltzly, ,,The Virtues and ,Becoming like God‘“, in:
Oxford Studies in Ancient Philosophy, Vol. 26, 2004, S. 279-321.

399 Siehe P. Hoffmann, ,La triade chaldaique &pwg, dAn0ewa, miotic: De Proclus a
Simplicius®, in: A.-Ph. Segonds/C. Steel (Hrsgg.), Proclus et la Théologie Pla-
tonicienne, 2000, S.459-489. Manchmal ist auch von vier Tugenden die Rede.
Vgl. P. Hoffmann, ,,Erés, Alétheia, Pistis ... et Elpis: Tétrade chaldaique, triade
néoplatonicienne (OC 46 Des Places, 26 Kroll)“, in: H. Seng/M. Tardieu (Hrsgg.),
Die Chaldaeischen Orakel: Kontext — Interpretation — Rezeption, Heidelberg 2010,
S.255-324; F. W. Cremer, 1969, S. 139-143.

400 In Tim. 1212, 19-22: xai v t4&v 1@V Oelov Epyov AoaAevToV GLAATTEW APETAHS
1€ Ano Thg yevéoews kabaptikag Kol dvaywyovg mpoPefifcbot kai miotv kai
anOstay kod Eparta, TodTV Eketvny ThHY Tp1ada. Meine Ubersetzung.

116

https://dol.org/10.5771/8783085720545-24 - am 14.01.2026, 04:15:57. A [ r—



https://doi.org/10.5771/9783985720545-24
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

5.3. Liebe, Wahrheit und Glaube

Platons Nomoi.**' Obwohl Proklos die Nomoi als Quelle fiir die Trias ausgibt,
ist er mit der platonischen Auffassung der Reihenfolge nicht einverstanden.
Denn den Glauben versteht Proklos anders als Platon. Platon spricht iiber
den Glauben als niedere Erkenntnisstufe.*02 Dagegen stellt ihn Proklos als
das hochste Prinzip des iiberintellektuellen Bereichs dar und vergleicht ihn
mit dem ersten Teletarch, dem Herrscher der drei Welten in der chalddischen
Kosmologie.*? Der Glaube als hochstes Glied der tiberintellektuellen Trias
wird von Proklos wie folgt beschrieben:

Was ist die Ursache dieser unsagbaren Einweihung, wenn nicht der Glau-
be? Nicht durch Denken und auch nicht durch Urteil geschieht schlieBlich
die Einweihung, sondern durch das einende, jegliche erkennende Kraft
iibersteigende Schweigen, das uns der Glaube schenkt, indem er nicht nur
die Allseelen, sondern auch unsere eigenen in die unaussprechlichen und
unerkennbaren Arten der Gotter einordnet.404

Der erste Teletarch, der Herrscher der intelligiblen Welt, wird in den Chalddi-
schen Orakeln als ,Fiihrer der Fliigel vom Feuer genannt. Er ist die Quelle
allen Lichts wie auch der Herrscher tiber das Licht der Sonne.*®5 Der Glaube
gehort flir Proklos daher zum tiberintellektuellen Bereich, der in den Chalddi-
schen Orakeln als Kraft der Theurgie (@govpywkr| dOvauc) zu denken ist.
Wenn Proklos tiber den Glauben in der Seele spricht, dann sind damit ihre

401 Theol. Plat. 1 25, 112, 3-9: koai o0y, 01’ ékeivov povov, GAL’ €l O€l 10 dokobvTa
Aéyewv, kol OO 1od [TAdtwvog €v Nopog M tig miotewg Todng mPpoOg T€ TV
anbeiay kol tov Epwta cuyyéveln keknpuktat. Vgl. Platon, Nomoi V 730c:
AMBewa oM whvtov pev ayobdv Beoic fiyeltal, mavimv o6& avBponotg. Platon stellt
die Wahrheit allen anderen Tugenden voran. Sieche dazu A. Sheppard, ,,Proclus’
Attitude to Theurgy®, in: Classical Quarterly, Vol. 32, 1982, S.211-224, hier
S.219.

402 Platon, Resp. VI 511e; vgl. dazu Tim. 29¢3; 37b8.

403 Vgl. R. Majercik, 1989, S.11. Die Teletarchen werden von Majercik auch mit
den Tugenden der iiberintelligiblen Triade verglichen: ,,The Teletarchs are also
associated with the Chaldean virtues of Faith (wiotig), Truth (dAn0e10), and Love
(8pwg), which function as faculties of the tree rulers: Faith is connected with the
Material Teletarch; Truth with the Ethereal Teletarch; Love with the Empyrean
Teletarch.*

404 Theol. Plat. 1TV 9, 31, 11-16: Ti 6¢ 10 Tfig LUGEMG TAVTNG OITIOV TAG APPTTOL TATV
g miotemg; OV yap S1 VONoemws ovde o1 Kpicemg OAmG 1| pimotg, GAlG dud T
éviaiog kol Taong YVmoTIKiic Evepyeiog kpeittovog oyfic, iv 1 mioTig évdidmaoty, &v
Q) ApPNTO Kol AyvOOT® <yéver> TV Oe®dv idpvovca Tag te OAUG WYuxdg Kol TOG
Auetépoc. Meine Ubersetzung.

405 Vgl. H. Lewy, 1978, S. 149.

117

https://dol.org/10.5771/8783085720545-24 - am 14.01.2026, 04:15:57. A [ r—



https://doi.org/10.5771/9783985720545-24
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

5. Die im géttlichen Bereich eingetroffene Seele gemdf; der Theologia Platonica

Kraft und ihr Vereinigungsvermdgen mit dem Einen gemeint.*%° Der Glaube
in uns ist etwas Mystisches, weil er mit dem gottlichen Denken verbunden
ist.*07 Die besonderen Merkmale auf dieser Ebene der Seele sind das Schwei-
gen und die geschlossenen Augen. Proklos driickt mit dieser symbolischen
Bedeutung die Uberwindung aller Schwierigkeiten beim Aufstieg der Seele
zum Einen aus. Insofern sind die geschlossenen Augen, Schweigen und Glau-
be als Synonyme fiir die Beschreibung des iiberintellektuellen Zustands der
Seele zu verstehen. Die Aufgabe des Glaubens ist die Uberfiihrung der Seele
von der intelligiblen Ebene hin bis zum Einen — wie Proklos es im Alkibia-
des-Kommentar beschreibt: ,,(Der Glaube) griindet und siedelt alles im Guten
an.“4% Der Glaube in Verbindung mit der Wahrheit und der Liebe bringt die
Seele zu einem besseren Ort — zu jenem besseren Ort, welchen Proklos auch
als mystischen Hafen bezeichnet.*°

Die Wahrheit wird als mittlere Tugend zwischen dem Glauben und der
Liebe gedacht. Wihrend der Glaube als ein Uberfiihren der Seele zum Guten
dargestellt wird, ldsst die Wahrheit die Erkenntnis in allem Seienden erschei-
nen.*1% Die Wahrheit als eine Erscheinung der Erkenntnis im Seienden ist
sowohl bei Platon als auch in den Chalddischen Orakeln und bei Proklos
gleichermallen wichtig. Platon schreibt dariiber in der Politeia:

Im Sichtbaren [sind] das Licht und die Sonne, von der [die Idee des
Guten] dieses abhingt, erzeugend, im Erkennbaren aber sie [die Idee des
Guten] allein als Herrscherin Wahrheit und Vernunft hervorbringend und
dall also diese sehen muf, wer verniinftig handeln will, es sei nun in
eigenen oder in 6ffentlichen Angelegenheiten.*!!

406 Vgl. Theol. Plat. 1 25, 112, 1-3: Koi 610 todt0 d\mov Kol 1 mpog adTd GuVOQN
Kol Evoolg Yo TV Beoldywv TioTig drokoleltar sowie In Parm. 502, 24-29 (C.
Steel): Aut non tale est hoc le credere quale in sensibilibus in aliis dicebamus, sed
quale et theologi aiunt, quod mansiue et intransuertibiliter primorum fide seruatum
aiunt et ueritate et amore, et le quale colligans nos et uniens ad unum. Credendum
igitur talibus sermonibus, mansiuis ipsis utentem et incessibiliter, sed non opinabili-
ter et dubie ipsis attingentem.

407 Theol. Plat. 125,110, 10: 6L €mdovtog E0vtovg @ Beiw poTi.

408 In Alc. 51, 16-52, 1: W pév £dpagovca T mévta kol Evispvovsa ¢ dyod@. Uber-
setzung von W. Beierwaltes, 1979, S. 322. Vgl. C. Tornau, ,,Der Eros und das Gute
bei Plotin und Proklos®, in: M. Perkams/R. M. Piccione (Hrsgg.), Proklos. Metho-
de, Seelenlehre, Metaphysik, Leiden 2006, S. 201-229, hier: S. 226, Anm. 116.

409 ,Mystischer Hafen* oder ,,mystisches Schweigen® werden von Proklos synonym
gebraucht. Siehe dazu Theol. Plat. 1V 9, 29, Anm. 1.

410 Siehe In Alc. 52, 1: 1y 8¢ éx@aivovsa TV v T0ic 0VGIY GmAGT YVAGLY.

411 Platon, Resp. VII 517c: &v te Opat@® MG Kol TOV TOLTOL KOpLov tekodow, £V T€
vontd avt| kupio GANnOeoy Kol vodv Topacyopévn, Kol Ot Sel Tavtny i0elv TOv

118

https://dol.org/10.5771/6783085720545-24 - am 14.01.2026, 04:15:57. A [ r—



https://doi.org/10.5771/9783985720545-24
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

5.3. Liebe, Wahrheit und Glaube

Proklos versteht die Bedeutung der Wahrheit wie folgt: ,,So wie derjenige, der
das gesamte innerkosmische Licht aus sich selbst heraus lenkt, Helios heif3t,
so heiBt auch derjenige, der die Wahrheit aus sich heraus lenkt, Apollo.“412
Helios ist der Gott des Lichts und als Ursprung des Lichts ist er mit dem Gu-
ten zu vergleichen.*!3 Die Wahrheit als Licht des Guten ist ein Weggeféhrte
alles Seienden auf dem Weg zum Guten selbst. Ohne das Licht der Sonne ist
die Sonne selbst nicht zu sehen.*'* Sowohl das Licht als auch die Wahrheit
haben die Funktion des Offenbarens und des Wegbegleiters zur Sonne und
zum Guten. Die Wahrheit fiihrt die Seele zur Weisheit (cogia), die eine erste
iiberseiende Form der Wahrheit ist.

Die dritte Tugend ist die Liebe. Die Liebe sowie die ersten zwei genannten
Tugenden haben die Aufgabe, alles Seiende zum {iberintellektuellen Bereich
hinzufiihren:

Die Seeclen, dic das Leben der Liebe gewédhlt haben, vom Gott, der
der ,Wichter der schonen Jugend® ist, zur Sorge um die edlen Naturen
bewegt, und von der scheinbaren Schonheit werden sie zum Géttlichen
erhoben, nehmen ihre Lieblinge mit sich und wenden sich selbst und ihre
Geliebten der Schonheit selbst zu.4!3

Die Liebe ist eine Art 6ynuo fiir die Seele, welches sie zur ersten Schonheit
(kdAhog) hinfiihrt. Dartiber ist im A/kibiades-Kommentar zu lesen: ,,.Die See-
len, die von der Liebe besessen sind und an der Inspiration daraus teilhaben,
werden um die scheinbare Schonheit herum zur intelligiblen Schonheit ge-

pEAMOVTO. EpppovaC Tpdte i idig fj Snpocig. Ubersetzung von F. Schleiermacher,
2005, S. 563-564. Ubersetzung leicht modifiziert.

412 In Cart. 78, 23-25: 'Ot Honep 6 10 €ykOopov AV EAOC AP’ £0VTOD YOPNYDV
“Hhog kaAeltal, obvtog kot 6 Ty aAndetay ae’ Eavtod xopny®dv AmOAAmV Koleltat.
Meine Ubersetzung.

413 Siehe J. Halfwassen, Der Aufstieg zum Einen: Untersuchungen zu Platon und
Plotin, Stuttgart 1992, S. 250: ,,Die Sonne ist aber Bild und Analogon des Agathon:
Die Sonne ist in der Dimension des Sichtbaren im Verhéltnis zum Sehen und zum
Gesehenen das, was das Gute selbst in der Sphére des Intelligiblen in bezug zum
Geist und zum Gedachten (Ideen) ist (508 B 12 — C 2: fjMog — Oyig — Opdpeva =
ayofov — vodg — voovpeva).«

414 Vgl. des Places, Or. Chald. 1V, 209, 27-29: énel kol 0QBaANOG 00K GAL®G Opd TOV
HAov 7 yevopevog MAoe1dng, Gl 0b @ £k mopdg poti. Meine Ubersetzung.

415 In Alc. 33, 3-7: ol tOv €paTiKOV Biov EAdpevaL yoyol Kivodvtor pev Hmo tod Heod
70D TdV KOADY TaidV EPOPOV TPOC THY EMUELELOY TdY ED TEPUKOTMV, ATd OE TOD
QOWOUEVOL KAAAOLG GvdyovTol Tpog TO Belov kdAAOG Kol ped Eavtdv dvdyovot
T TTOUOIK(L KO ETGTPEPOVGIY E0VTOVG TE KOl TOVG EPWUEVOVG €T OOTO TO KOAOV.
Meine Ubersetzung.

119

https://dol.org/10.5771/8783085720545-24 - am 14.01.2026, 04:15:57. A [ r—



https://doi.org/10.5771/9783985720545-24
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

5. Die im géttlichen Bereich eingetroffene Seele gemdf; der Theologia Platonica

fiihrt, indem sie ein unbeflecktes Ochéma benutzen.“416 Die Liebe wird in den
Chalddischen Orakeln als eine hochste intelligible Kraft verstanden. Bei den
Chaldéern ist die Liebe vom viterlichen Intellekt geschaffen. Sie ist die Kraft
der Ordnung, die alle Planeten und Sterne ordnet.*!” Proklos schreibt dariiber
im Parmenides-Kommentar:

(Die Teile der Welt werden zusammengehalten) durch die Fessel des
herrlichen Eros, der als erster aus dem Verstand heraussprang, indem er
sein verbindendes Feuer in (das) Feuer (des Verstandes) hiillte, um die
Mischkriige der Quelle zu mischen, indem er die Bliite seines Feuers
hinreichte. 8

Die Liebe als eine liberkosmische und viterliche Kraft schafft innerhalb der
kosmischen Koérper eine Ordnung. Proklos erfasst die Liebe als eine bewe-
gende Kraft in uns. Denn die Liebe in uns Menschen setzt die Kraft des
Aufsteigens und Strebens zur iiberintellektuellen Ebene frei.#!?

5.4. Die geschlossenen Augen

Die Seele denkt nun nicht mehr, da sie im intelligiblen Bereich eingetroffen
ist. Diesen seelischen Zustand umschreibt Proklos metaphorisch mit dem
Ausdruck der ,,geschlossenen Augen® (uocacty dupact) der Seele.20 Dieser
Ausdruck kommt sowohl in Proklos’ Werken (Theol. Plat.; De prov.; In

416 In Alc. 33, 11-13: ai pév odv kaToXOL T® EpOTL Yool Kai petéyovcal Ti¢ Ekeidev
Emmvoiag AypavIm OYNMUOTL XPOUEVUL T POIVOUEVED KAAAEL TEPLAYOVTOL TPOG TO
vontov kéAhog. Meine Ubersetzung.

417 Siehe H. Lewy, 1978, S. 346-347.

418 In Parm. 769, 6-9: deoud "Epmtoc dyntod, kotd 10 Adylov, g €k voov Ekbope
TPOTOG EGCAUEVOS TUPL TOP CLVIEGHLIOV, OPPUL KEPAGST TNYAIOVS KPOTHPAS, £0D
mopdg évoog émoydv. Ubersetzung von H. G. Zekl.

419 Siehe R. Majercik, 1989, S. 16. Platon, Symp. 202d-203a, schreibt dazu, dass die
Liebe ein groer Ddmon (Aaipmv péyag) sei, welcher zwischen Gottern und Men-
schen vermittle. Dazu auch A. H. Armstrong, ,,Platonic Eros and Christian Agape®,
in: Downside Review 79, 1961, S. 105-121.

420 Vgl. De prov. 31.

120

https://dol.org/10.5771/6783085720545-24 - am 14.01.2026, 04:15:57. A [ r—



https://doi.org/10.5771/9783985720545-24
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

5.4. Die geschlossenen Augen

Remp.)*! als auch bei Plotin (Enn. 1 6 (1), 8, 25) vor.*?2 Um die Bedeutung
dieses Ausdrucks zu verstehen, ist es wichtig, den Unterschied zwischen
den zwei Ausdriicken ,,geschlossene Augen™ und ,,Auge der Seele” (Supa
g youyxfg) zu bestimmen. Wie wir bereits gesehen haben, beschreibt das
»Auge der Seele” den rationalen Teil der Seele, der wiederum dem aktiven
Denkprozess der seelischen Erkenntnis entspricht. Im Gegensatz zum ,,Auge
der Seele* bezeichnen die ,,geschlossenen Augen® aber die Ruhe der Seele
oder die heimgekehrte Seele, die nicht mehr im Denken tétig ist, sondern
schweigt (ouyfj).**

Wenn die Seele schweigt, dann schlielt sie die Augen und vergisst all das,
was sie durch den Erkenntnisprozess erlernt hat. Das Vergessen der Seele
ist ein zweifaches: Zum ersten Mal vergisst die Seele, wenn sie ihre Fliigel
(ntepoppimoig) verliert, abstiirzt und nicht mehr weil, wer sie ist;** zum
zweiten Mal vergisst sie, wenn sie den Gipfel ihres intelligiblen Teils besteigt
und von daher iiber den intelligiblen Bereich hinausblickt. Die geschlossenen
Augen der Seele deuten darauf hin, dass die Seele ihren Erkenntnisprozess
vollendet hat.#?> Auf dieser Ebene ist die Seele von jedweder Sorge befreit.
Die Metapher der geschlossenen Augen meint zum einen die Vereinigung der
Seele mit sich selbst. Zum anderen ist sie ein deutlicher Hinweis darauf, dass

421 Siehe Theol. Plat. 1 3, 16, 14-16: éxeivo kai t0 Bedv yévog Kol T0G EvAdag TOV
6vtov pocacav Bedoacar; 1 25, 110, 10-12: kol pooaviag ovtwg Evidpvechot
T dyvoote kol kpueim tdv dvtov evady 11 8, 56, 8-9: kai v Vmapéwv v
gowtiic Gveysipovoay wocacav; 1T 11, 64, 21-22: kai oiov flov dvicyovra
TPOGKVVNOOVTEG LEUVKOGL TOIG OQOaAOTG; In Remp. 11 375, 18: “pnocacty dppoot .

422 Siehe Plotin, Enn. 1 6 (1), 8, 25: 4AL" olov pocovto dyv SV GAAGERGO0L Kol
aveygipo, v Eyel pev mag, ypdvrot 6& OAiyot.

423 Vgl. De prov. 31, 12: ciyyfoaca Vv &vdov cuynv; In Parm. 1171, 6: énékewa Ov
Kol évepyeiag kol owyfg; In Parm. 521, 25-26: Silentio autem conclusit eam que
de ipso theoriam; /n Tim. 11 92, 7-9: GAL" €uevev v 1@ matpik®d PuOd Kol &v Td
advTe Kata v Beobpépova orynv; In Ale. 56, 13: €det toivuv OV EvBeov épactiyv
1] BeoBpéppovt oyf); des Places, Or. Chald., Fr. 16 = In Cart. 63, 25-26: ,,... T
Be0Bpéppovt oryf) TV TOTEPOV ... .

424 Vgl. Platon, Phaidr. 248c: Otav 8¢ dadvvarioaco émoméctor pn ©On koi Tvi
ocuvtuyig ypnoopévn ANOng te kol kakiog mAncOeioa Papuvdi). Siehe dazu De
mal. 22, 10—12: et mors in hiis enter est et insatiabilitas et alarum defluentia et
quecumque alia sepe de ipsis dicere consuevimus; /n Tim. 111 43, 6-9: 10 p&v dlov
aitiov 1 ANOn tdv Belov 1 S v wrEpoppdncy Kol TV TTOGWY Kol TV TdV
EMKNPOV cOUATOV Kowvoviav Nulv émyeyevnuévn. Und In Ale. 20, 6-7: GAN 1
HEV TPOG TO YEIPOV EMGTPOPT| YLXTIS £0TL TAOOG TTEPOPPUNGACTG KoL YEVOUEVNG &V
AMON kol avutiig dpa Kol Tdv Tpd avTig:

425 Theol. Plat. 11 11, 64, 19-23: Kol otdvteg €kel, kol t0 vontdv, &l o1 Tt T0100TdV
g0ty v Mpiv, drepdpapndvee, kai olov HAI0V Avic(oVTa TPOGKVVAGAVTEC HEUVKOGL
701G 0pOuAOTG (00 Yap BEHIG AvTOTETV 00OE GALO TAV SVTOV 0VIEV).

121

https://dol.org/10.5771/8783085720545-24 - am 14.01.2026, 04:15:57. A [ r—



https://doi.org/10.5771/9783985720545-24
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

5. Die im géttlichen Bereich eingetroffene Seele gemdf; der Theologia Platonica

das Denken der Seele nicht das eigentliche Ziel ihres Aufstiegs ist, sondern
blof3 dic Methode, um an ihr eigentliches Ziel zu kommen, d. h. bis zum Einen
oder zum Guten aufzusteigen: ,,Man darf ndmlich nicht erkennend und nicht
uneingeweiht das Gute (oder das Eine) suchen, sondern man muf} sich dem
gottlichen Licht hingeben, die Augen schliefen und sich so in die unerkennba-
re und geheimnisvolle Einheit des Seins griinden.“4?® Der Vorgang, den die
Seele von der Spitze ihres intelligiblen Teils bis zum Einen durchlauft, ist
nichts Denkendes, sondern durch Theurgie zu erleben.*?

5.4.1. Die theurgische Mystik

Sobald die Seele all die korperlichen Leidenschaften hinter sich gelassen und
die Spitze ihres intellektuellen Teils erreicht hat, schaut und genief3t sie alles,
was sie sieht, mit geschlossenen Augen. Dieser Bereich ist nicht mehr mit
offenen Augen zu sehen, und man kann nicht im gewo6hnlichen Sinne dariiber
sprechen, da es eine mystische Ebene ist. Bereits in Platons Phaidros 250b—c
ist tiber den seelischen Antritt im gottlichen Bereich zu lesen:

Die Schonheit aber war damals gldnzend zu schauen, als mit dem seligen
Chore wir dem Zeus, andere einem anderen Gotte folgend, des herrlichs-
ten Anblicks und Schauspiels genossen und in ein Geheimnis geweiht
waren, welches man wohl das allerseligste nennen kann, und welches
wir feierten, untadelig selbst und unbetroffen von den Ubeln, die unserer
fiir die kiinftige Zeit warteten, und so auch zu untadeligen, unverfélsch-
ten, unwandelbaren, seligen Gesichten vorbereitet und geweiht in reinem
Glanze, rein und unbelastet von diesem unserem Leibe, wie wir ihn nen-
nen, den wir jetzt, eingekerkert wie ein Schaltier, mit uns herumtragen.*28

426 Theol. Plat. 1 25, 110, 9-12: A€l yap oV yvOOTIKDG 0VOE ATEADG TO Ayabov
EminTelv, AAL €mdovTag Eovtovs Td Belm eoti Kol pocavtag odteg Evidpveshat
f] GyvhoTe Kai kpuein T@v dvtov évadt Ubersetzung von W. Beierwaltes, 1979,
S. 378.

427 Siehe J. Bussanich, ,,Mystical theology and spiritual experience in Proclus’ Plato-
nic Theology™, in: A.-Ph. Segonds/C. Steel (Hrsgg.), Proclus et la Théologie Pla-
tonicienne, 2000, S.291-310; P. Hadot, ,,Théologie, exégese, révélation, écriture
dans la philosophie grecque®, in: M. Tardieu (Hrsg.), Les régles de [’interprétation,
Paris 1987, S. 14-34.

428 Platon, Phaidr. 250b—c: xdAhog 8¢ 16T Mv idelv Aaumpdv, 6te, cOV 0daipovt
Xop®, pokopiov dyv 1€ Kol 0€av, Emopevol peta pev Alog Nuels, dAlot 8¢ pet’
dAhov Oedv, €106V T Kol ETELODVIO TV TEAET®V Hv BEUIC AEYELY LOKAPIOTATNY:
fiv opytalopev, OAOKANPOL LV aTol GVTEG Kol Anofels Kak®dv doo NI £V VOTEP®

122

https://dol.org/10.5771/6783085720545-24 - am 14.01.2026, 04:15:57. A [ r—



https://doi.org/10.5771/9783985720545-24
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

5.4. Die geschlossenen Augen

Diese Stelle des Phaidros ist eine der Interpretationsquellen fiir Proklos’
Theorie der Mystik. Er verbindet Platons Phaidros mit der theurgischen Leh-
re, um die seelische Anndherung an den goéttlichen Bereich besser darstellen
zu kénnen:

Und jetzt kommt das Wunderbaste von allem: Die Theurgen ordnen an,
den Korper bis auf den Kopf in den mystischsten aller Riten zu begraben,
und das ist genau das, was Platon uns auf Anweisung der Gotter selbst
gesagt hat. ,,Reines Sein®, sagt Platon, ,,und nicht in diesem Ding, das wir
jetzt mit uns herumtragen und den Korper nennen (Phaidr. 250c4-6),
haben wir diese hochste gesegnete Einweihung und Epoptie erhalten, da
wir ganz mit intelligiblem Licht erfiillt sind. Denn der reine Strahl strahlt
symbolisch das intelligible Licht zu uns. So besitzen wir das Leben im
Intelligiblen, das vollig vom Korper getrennt ist. Indem wir den Kopf
unseres Wagenlenkers in Richtung des dufleren Ortes erheben (Phaidr.
248a2-3), werden wir von den dortigen Mysterien und der intelligiblen
Stille erfiillt.*?°

Proklos beschreibt mit diesem Zitat aus der Theologia Platonica den seeli-
schen Aufstieg zum intelligiblen Bereich, den er auch mystischen Ort nennt.
Die Seele trennt sich vom Korper, und als ein reines Sein hat sie am intelli-
giblen Licht teil. Von den korperlichen Leidenschaften entleert, genieft die
Seele auf dieser Ebene in Stille die Ndhe der Gotter. Es wire fiir die Seele
nicht moglich, auf die intelligible Ebene zu gelangen, wenn sie nicht den
Gottern dhnlich geworden wire. Die Angleichung an die Gotter bedeutet, dass
sich die Seele mit sich selbst vereint hat; als Einheit genieft sie in Stille ihre
Anwesenheit auf dieser mystischen Ebene. Die Stille ist noch ein Zeichen
dafiir, dass die Seele zur intelligiblen Ebene gelangt ist. Denn wihrend die

APOVD VTEUEVEY, OAOKANPO. 0 Kol GmAd kol Gtpepdi kol evdoipovo @acpaTo
poovpevol te kol émomtevovieg €v avyly kabopd Kobapol Ovteg kol GofpavTol
TOUTOL O VOV O1) GO0 TEPLPEPOVTES OVOUALOLEV, OGTPEOD TPOTOV JEGEGUEVUEVOL.
Ubersetzung von F. Schleiermacher, 2005, S. 87. Siehe dazu 1. Tanaseanu-Débler,
2013, S.207-214.

429 Theol. Plat. 1TV 9, 30, 17-31, 5: Kai, 0 wévtov éoti Bovpactotatov, Ot TV
Beovpy®dv OamtEly T0 GO KEAELOVTOV TANV TG KEPOANG €V Tf HLOTIKOTATY
OV TEAeT®V, 0 ITAdteV Kol ToDTo TPOoLin@ey VT’ AVTAV KIVOOUEVOG TV Oedv.
Kaboapol yap Ovteg, onoi, kol donuovtor todtov 0 VOV GO0 TEPLPEPOVTEG
ovopalopey, THG HOKOPIOTATNG TOUTNG HUNCEWS Kol Emomteing ETuyydvouey,
TApELS dvteg ToD vontod emTog: 1) Yop oy 1 Kabopd cupPolkdg HLAV Ekpaivel
0 vontov @®¢. Tod pEv oDV GOUOTOC TaVIEADG GQEEVV ElYOHeY THY &V 1)
vont®d Conv: Tf 0& 10D MVIOYoV KEPAAT] TTPOG TOV EEM TOTOV VIEPAIPOVTES TAV EKET
o pioy kai Tfg vontiig éminpovpuedo oryfic. Meine Ubersetzung.

123

https://dol.org/10.5771/6783085720545-24 - am 14.01.2026, 04:15:57. A [ r—



https://doi.org/10.5771/9783985720545-24
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

5. Die im géttlichen Bereich eingetroffene Seele gemdf; der Theologia Platonica

Seele sich im intellektuellen Bereich im aktiven Denkprozess befindet, ist
der intelligible Bereich jenseits aller Denkarten; die auf diese gottliche Ebene
aufgestiegene Seele denkt mithin nicht mehr. Im Schweigen schaut sie und hat
die Verdhnlichung mit den Géttern vollzogen.*30

Fiir ein besseres Verstédndnis von Proklos’ Deutung der Mystik wenden wir
uns dem Phaidros-Kommentar von Hermeias, einem Mitschiiler von Proklos
in der von Plutarch gegriindeten Platon-Schule, zu. So ist bei Hermeias zu
lesen: ,,.Denn das Blinzeln der Augen heift, jene gottlichen Mysterien nicht
mehr mit der Wahrnehmung erfassen, sondern mit der reinen Seele selbst.*43!
Proklos und Hermeias verstehen die Mysterien bei Platon als einen triadischen
Ablauf aus Einweihung (teietr]), Weihe (uomoic) und Epopsie (€émomnteia). Die
Einweihung ist als eine Vorbereitung fiir die Reinigung der Seele zu verste-
hen, wihrend die Weihe und Epopsie die Seele zum Schweigen bringen.*3?
Hermeias ist noch préziser und schreibt: ,,Man muf3 aber wissen, dafl Einwei-
hung (teletn) eines ist, Weihe (uomoic) ein anderes und Epopsie (émontteio)
wieder ein anderes.“433 Die Einweihung versteht Hermeias als Reinigung der
Seele, die Weihe als reine Seele und Epopsie als hochste Stufe der reinen
Seele: ,,Zur Epopsie (émonteia) gehort es, dal sie (sc. die Seele) bei ihnen
(sc. den Goéttern) angesiedelt wird und deren (sc. der Goétter) Augenzeuge
wird (§n6mg).“43* Proklos erklirt die theurgische und die platonische Mys-
tik mit folgenden Worten: ,,Und am erstaunlichsten ist, dass wéhrend die
Theurgen uns befehlen, den Koérper mit Ausnahme des Kopfes im geheimsten
Geheimnis zu begraben, Platon dies ebenfalls voraussetzte und es uns unter

430 Vgl. Theol. Plat. IV 9, 31, 12-16: O0 yop o0 vonoemg o0dE Sl kpicews OAmS M
pomete, aAro 610 The éviaiog Kol TAoNG YVOOTIKTG évepyeiag Kpeittovog oyfic, fiv
N ToTIS &valdmaty, &v Td appiTe Kol Ayvaote <yéver> TV Be®dv idpvovoa Tag te
HAOG WYUXOG Kol TOG NUETEPAS.

431 C. M. Lucarini/C. Moreschini (Hrsgg. und Ubers. ins Englische), Hermias Alex-
andrinus: in Platonis Phaedrum Scholia, Berlin/Boston 2012; fir die deutsche
Ausgabe siehe H. Bernard (Hrsg. und Ubers. ins Deutsche), Hermeias von Alexan-
drien: Kommentar zu Platons ,Phaidros‘, Tibingen 1997 (nachfolgend zitiert als:
In Phaidr.), hier: 178, 16—17: 10 yap poewv tovg 0@Ourovg To0T0 £€6TL, TO PUNKETL
aicOnost AoPetv éxetva to Ogia pootplo, GALd adtii yoxd kabopd. Ubersetzung
von H. Bernard, 1997, S. 315.

432 Vgl. Theol. Plat. 1TV 9, 30, 14-17: Kai yap 1 pomoig kai 1 Emomteio g dpprton
owyfig éott cOpPorov.

433 Hermeias, In Phaidr. 178, 12—13: Eidévor 0¢ del 611 GAlo €oti telety), GAAO pimotg,
8\o émonteia. Ubersetzung von H. Bernard, 1997, S. 315.

434 Hermeias, In Phaidr. 178, 17-18: 10 6¢ ti|g énomteiog T0 Evidpvofjvarl avtoig Kol
gmomTny ontédv yevésbor. Ubersetzung von H. Bernard, 1997, S. 315.

124

https://dol.org/10.5771/6783085720545-24 - am 14.01.2026, 04:15:57. A [ r—



https://doi.org/10.5771/9783985720545-24
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

5.4. Die geschlossenen Augen

der Einwirkung der Gétter selbst sagte.“433 Proklos meint, dass von Weihe
und Epopsie dann die Rede ist, wenn unsere Seele mit dem Intellekt vereint
ist. Er bemerkt in der Theologia Platonica, dass die Einweihung der Weihe
vorangeht und die Weihe wiederum der Epopsie.**¢ Hier zeigt sich eine Uber-
einstimmung zwischen den Denkweisen von Hermeias und Proklos.

5.4.2. Das gottliche Licht in uns

Proklos ruft die Gotter an, um in der Seele ,,das Licht der Wahrheit zu
entziinden*.*37 Das Licht ist eine Bezeichnung fiir das Strahlen des Géttlichen
im Seienden. Es liegt nahe, an die Bedeutung der Sonne in Platons Politeia
zu denken. Dort ist die Sonne ein Symbol fiir das Gute, welches Platon mit
folgenden Worten beschreibt:

Und eben diese nun, sprach ich, sage nur, daf} ich verstehe unter jenem
SproBling des Guten, welchen das Gute nach der Ahnlichkeit mit sich
gezeugt hat, so dal3, wie jenes selbst in dem Gebiet des Denkbaren zu dem
Denken und dem Gedachten sich verhilt, so diese in dem des Sichtbaren
zu dem Gesicht und dem Gesehenen.*38

Es stellt sich die Frage, in welchem Verhéltnis das Sonnengleichnis zu Pro-
klos’ Interpretation des Einen steht. Proklos selbst dulert sich dariiber im
Parmenides-Kommentar:

So dhnlich aber sagt Sokrates in der Politeia, daf3 das Erste tiber dem Sein
und nicht das Sein selbst sei, wohl aber die Ursache des Seins, und dal} es

435 Theol. Plat. 1V 9, 30, 17-20: Kai, 0 mévtov éoti Bavpactotatov, 6t tdv Beovpydv
Oamtey 10 odpo KEAELOVTI®V TANY THG KEQUANG €V Tf] LLOTIKWTATY TAOV TEAETAV,
6 TIdtov kai todto mpoeineey v’ odTdV Kvovpevog v Oedv. Meine Uber-
setzung.

436 Vgl. Theol. Plat. 1V 26, 77, 9—10: ITponysitat yop 1 pev tehet Tig punoeme, adt
8¢ i émomteiag.

437 Theol. Plat. 11,7, 17-18: 10 1fig dAnbeiag g dvantetv. W. Beierwaltes’ Disserta-
tion war dem Lichtbegriff in der griechischen Philosophie gewidmet, siche ders.,
Lux intelligibilis. Untersuchung zur Lichtmetaphysik der Griechen, Miinchen 1957.

438 Platon, Resp. VI 508b—c: todtov toivuv, v 8" &yd, @dvor pe Aéyewv tov oD dyadod
£yovov, Ov tayafov £yévynoev avaroyov £ant@® O Tt TEP aOTO £V TA VONTQ TOT®
TpOG T VOOV Kol T VOOUUEVE, TODTO TODTOV €V T® Opatd mPOg T€ Oyv Kol TdL
opadpeva. Ubersetzung von F. Schleiermacher, 2005, S. 541.

125

https://dol.org/10.5771/6783085720545-24 - am 14.01.2026, 04:15:57. A [ r—



https://doi.org/10.5771/9783985720545-24
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

5. Die im géttlichen Bereich eingetroffene Seele gemdf; der Theologia Platonica

iiber dem Erkennen und allem Erkennbaren sei, so wie wir sagen, daf die
Sonne die Ursache des Sehens und des Gesehenen ist. 43

Die Sonne steht jenseits des Sehens und des Gesehenen, und wir sind die Se-
henden, die ohne ein Drittes nicht direkt das jenseits Stehende sehen konnen:

Wenn auch in den Augen Gesicht ist und, wer sie hat, versucht, es zu
gebrauchen, und wenn auch Farbe fiir sie da ist, so weilit du wohl, wenn
nicht ein drittes Wesen hinzukommt, welches eigens hierzu da ist seiner
Natur nach, daf} dann das Gesicht doch nichts sehen wird und die Farben
unsichtbar bleiben werden.*40

Das Dritte, welches das Gesehene und das Sehende vereint, ist das Licht. Das
Licht ist das Medium, das es erst ermdglicht, das Gesehene, also die Sonne, zu
erblicken.

Das Licht als Synonym fiir das Denken ist ,,das Werkzeug®, um das un-
denkbare und jenseits des Seienden verortete Gute zu denken; indes kann das
Gute nicht so wie alles andere Seiende erkannt werden. Die Sonne ist die
Ursache des Lichts, doch anders und besser als es: ,,Die Sonne, denke ich,
wirst du sagen, verleihe dem Sichtbaren nicht nur das Vermogen gesehen zu
werden, sondern auch das Werden und Wachstum und Nahrung, unerachtet
sie selbst nicht das Werden ist.«441

Proklos spricht iiber die Bedeutung der Sonne nicht nur in der Theologia
Platonica (11 11, 64; VI 12.), sondern widmet Helios auch eine Hymne.
Helios, Gott der Sonne, wird als Ursache fiir die harmonische Ordnung und
allerlei Geschopfe in der Welt beschrieben.*#? Die Funktion des Lichtbegriffs
in Proklos’ Denksystem ist das Denken in uns. Beierwaltes schreibt dariiber:
»Im Riickgang des Denkens in sich selbst ndmlich entdeckt dieses in sich das
in ihm vorldufige Licht des Ursprungs und erféhrt dieses als die entsprungene

439 In Parm. 1240, 16-20: obt® 8¢ mov kol 0 &év IloMteig Zwkpdmg T TpdDTOV
éméxetva ovolag Eleyev slvon kai odk ovoiav, oitiov 8¢ ovoiag, kai émékewva
VOODVTOG KOl VOOUUEVLV TTOVTOG, (BOTEP TOV A0V TOV OpOVIMV KOl TV OPOUEVOY
aitiov givai papev. Ubersetzung von R. Bartholomai, 1990, S. 29.

440 Platon, Resp. VI 507d—e: 'Evodong mov év dupoacty dyemg Kol Emyelpodvtog Tod
£yovtog ypficbat avth], Tapovong 6¢ xpdag v avtolg, 0V W TapayEVNTAL YEVOG
Tpitov dig &n’ otd TodTO MEPUKOC, OolcOa BTl T TE Syic OVSEV Syetar, TG TE
ypodpata éotar dopota. Ubersetzung von F. Schleiermacher, 2005, S. 539.

441 Platon, Resp. VI 509b: Tov fjliov Toi¢ dpmuévolc od pdvov oipon tv tod opicOat
duvapy TapEyey PIOELS, GAAL Kol TNV YEVESV Kol adénv kol Tpo@fv, o0 YEvesty
avtov dvta. Ubersetzung von F. Schleiermacher, 2005, S. 545.

442 Siehe R. M. van den Berg, 2001, S. 136.

126

https://dol.org/10.5771/6783085720545-24 - am 14.01.2026, 04:15:57. A [ r—



https://doi.org/10.5771/9783985720545-24
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

5.4. Die geschlossenen Augen

und dennoch in ihm selbst urspriingliche Grundgelichtetheit seiner selbst.443
Die denkende Seele ist ein Ausdruck dafiir, dass sich die Seele zu den Ursa-
chen zuriickwendet, obwohl sie in den Korper abgestiirzt ist.

Wie wir bereits besprochen haben, ist es auffillig, dass Proklos stets als
Erstes die Gotter anruft, um in uns das Licht der Wahrheit zu entziinden.***
Uber die Anrufung an die Gotter lesen wir nicht nur in Proklos’ Kommenta-
ren zu Platons Werken, sondern auch in den Chalddischen Orakeln: ,,Wenn
der Sterbliche sich dem Feuer gendhert hat, wird er von Gott das Licht
erhalten.“4* Der Versuch, Platons Theologie mit der chalddischen Theurgie
in Einklang zu bringen, scheint auch hier in der Theologia Platonica von
Proklos unternommen zu werden. In allen Passagen des Textes, in denen er
iiber das Licht der Wahrheit spricht, fligt er hinzu, dass wir zu den Gottern
fiir die Entziindung des Lichtes der Wahrheit beten sollen, um zu Platons
Theologie zu gelangen.**¢ Proklos’ Absicht scheint dabei nicht einfach die
Vereinigung von Platons Theologie mit der Theurgie der Chaldder zu sein;
vielmehr dient die chaldédische Theurgie dem Aufstieg und der Erhellung von
Platons Theologie.**” Das Leuchten des géttlichen Lichts oder des Lichts der
Sonne in uns,*® welches als das Denken im rationalen Teil der Seele gilt,
ist der Ubergang vom Guten zu den unteren Stufen. Die Aussage iiber die
Teilhabe am Licht des Géttlichen dhnelt dem, was tiber das Abstiegsprinzip
des Seienden aus dem Einen in der Elementatio theologica zu lesen ist. Um
dem Einen und dem Guten dhnlich zu werden, ist es fiir alles Seiende und

443 W. Beierwaltes, 1979, S. 288.

444 Siehe Theol. Plat. 111 1, 6, 6-7: adtodG ToVG B00g NIV dvdmTey TO Tig dAAnOeiog
@m¢ mapaxkarécavteg; Theol. Plat. 11,7, 17-18: adtodg to0g Be00G TopoKoAoTHeY
70 Ti|g dAnOeing edg dvantey MUV Tods Yoyois; sowie In Parm. 617, 1-2: Ebyopon
701G Be0ig mdot Kai TAGOIG TTOONYTIoaL LoV TOV VOV €i¢ TNV TPOKEWEVYV Dempiov.

445 Des Places, Or. Chald., Fr. 121 = In Tim. 1211, 21: 1@ mopi yap Ppotog éuneldcag
0e00ev pdog EEet.

446 Theol. Plat. 111 1, 6, 4-7: Ilepi oM tovtv £petilg v 100 [TAdtwvog apnyovov
bonv Bewpiav avaridoopey, avtovg ToLg Beodg MUV dvamtew 10 Tiig dAndeiog
OMOS TOPUKAAEGAVTES.

447 Siehe J. Opsomer, 2018, S.501-502: ,,Proclus considers Plato’s works not as
displaying philosophical inquiry in action, but rather as presenting accomplished
teachings. In other words, they are held to contain not efforts, but results. Plato is
supposed to be the ,one man‘ who has received the highest initiation (epopteia) and
achieved the understanding of the divine mysteries and therefore can be our ,guide
and hierophant* (the mystical expounder and priest of the initiation, literally ,the
speaker of divine things®), our ,mystagogue‘ (PT 1.1, 5.16-6.16).*

448 Proklos spricht iiber den Vergleich zwischen der Sonne und dem Guten auch in
der Theol. Plat. 111 4, 16, 21-23: Aw yop toOT®V TO HEV Ayabov €Enpnuévov
amodédektat Tod te dvtog Kal Thg 0vciag, Momep O HAOG TOV OpATdOV.

127

https://dol.org/10.5771/6783085720545-24 - am 14.01.2026, 04:15:57. A [ r—



https://doi.org/10.5771/9783985720545-24
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

5. Die im géttlichen Bereich eingetroffene Seele gemdf; der Theologia Platonica

Uberseiende wichtig, das Licht des Einen zu sehen.** Das heiBt, diejenigen
Seienden, die sich in der Nidhe des Einen befinden, stehen im strahlenden
Licht — im Gegensatz zu jenen, die der ersten Ursache fern sind. Deshalb ist
das erste Seiende vollkommener und von geringerer Zahl als das nachfolgen-
de Seiende.®? Dies wird in der Elementatio theologica folgendermafBen zum
Ausdruck gebracht:

Sowohl die Unendlichkeit als Grof3e als auch die Unendlichkeit als Viel-
heit ist jedoch in jeder Hinsicht Beraubung und Wegfall von Teillosigkeit.
Was hier ndmlich endlich ist, ist dem Teillosen am nichsten, und das hier
Unendliche ist davon am weitesten entfernt, da es in jeder Hinsicht das
Eine verlassen hat.*!

Es wire nicht moglich, nach der ersten Ursache zu streben, wenn diese erste
Ursache nicht in uns anwesend wire. Die Anwesenheit des Undenkbaren im
Denkbaren erlaubt es, das Undenkbare zu lieben und mithilfe des Schweigens
es augenblickshaft auch zu erleben.

Die Relation zwischen den Lichtstrahlen des Einen und dem seelischen
Vermogen, dieses Licht in uns zu erblicken, ist in unterschiedlichen Hinsich-
ten zu analysieren. Wiahrend der Lichtschein als eine Ausdehnung des Guten
aus der ersten Ursache zu verstehen ist, ist das Gute in uns sowohl ein
mystischer Akt als auch ein Grund, um sich selbst und die Ursachen in uns
zu erkennen. Das Licht — gleich allen anderen intelligiblen Ebenen zwischen
dem Einen und der Seele — hat eine vermittelnde Funktion beim Aufsteigen
der Seele. Denn es ist nicht moéglich, durch das gottliche Licht in uns das
Gute selbst direkt zu erblicken, weil die Seele viel zu weit vom Guten entfernt
ist und die Entfernung in den wesentlichen Unterschieden gesehen werden
muss. Wiahrend das Gute jenseits von allem steht, ist die Seele in den Kdrper
abgestiegen und kann sich nicht einmal daran erinnern, wer sie ist. Aufgrund

449 Theol. Plat. 111 4, 16, 25-17, 1: OV yap GAAm®G T0 OpoTa YiveTol GOV Kol TOIg
0paoect Yyvmotd 1 610 10D PmTOG &v 0DTOlG EYYEVOUEVOL: KO TG VONTO TOIvVLV
ayoboedn] mavto yivetor S TV TOD GOTOS peTovsiav, koi O ToDTO TO PAG
EKAOTOV TOV GVI®V TQ Ayadd £6TIV OLOLOTATOV.

450 Theol. Plat. 111 5, 18, 17-23: Kai cvpPaiver katd OV Tiig duvapemg Adyov Kol
v Tiic GmAoTTOg Elvonl TdV TpOTOV VIEPPOARV’ TR PEV Yap TAEOVMV oiTio
Kol T® mAvTeV oitio Kotd Ty SOVOUWY TOV TpO aVTOV TOKIAMTEPC KOTO TNV
ovoiav éotiv. AUt yap 1 mowhia TV £6TdGOV &V EVi SvvouY Katakeppatilel Kol
€A0Goot.

451 El. theol. Prop. 86, Dodds 80, 5-8: dAa unv M kot péyebog anepio Koi 1 Kotd
A 00g otépnoic €0t mhvty THS Apepeiog Kol ATOTTOOLG EYYVTAT® UEV Yap TOD
ApEPODG TO TEMEPUACUEVOV, TOPPOTAT® O TO GTEPOV, TAVTY TOD £VOG EKPEPNKOC.
Ubersetzung von E. O. Onnasch/B. Schomakers, 2015, S. 99.

128

https://dol.org/10.5771/6783085720545-24 - am 14.01.2026, 04:15:57. A [ r—



https://doi.org/10.5771/9783985720545-24
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

5.5. Textanalyse

dessen kann nicht die Rede davon sein, dass das Gute direkt und ohne jegliche
Hierarchien in der Erkenntnis erfasst wird. Proklos’ Methode in der Theologia
Platonica beantwortet diese Frage, indem er aufzeigt, wie das Gottliche und
das Géttliche in uns erreicht wird. Das heif3t, dass der von Proklos dargestellte
philosophische Weg, der auf Platons Denken basiert und in Einklang mit an-
deren Lehren gebracht wird, die Seele bis zur géttlichen Ebene fiihrt.

5.5. Textanalyse

Fiir ein genaueres Verstindnis des bisher skizzierten Seelenaufstiegs von der

intellektuellen Ebene bis zum {iiberintelligiblen Bereich und dariiber hinaus

— sowie der damit verbundenen Bedeutung der Hyparxis der Seele — ist es

wichtig, die Textstelle aus der Theologia Platonica 1 3, 15—17 in Betracht

zu ziehen. Die ganze Textstelle kann in vier Schritten besprochen und die

Parallelstellen aus Proklos’ anderen Werken konnen einbezogen werden:

1) Proklos meint, dass der intellektuelle Teil der Seele die intellektuellen
Formen und den zwischen ihnen bestehenden Unterschied erfasst.*32

2) Waihrend die intellektuellen Formen mit dem intellektuellen Teil der Seele
erfasst werden, ist es moglich, mit der Spitze des intellektuellen Teils in
die gottliche Ebene aufzusteigen. Die Seele auf der Spitze ihres intellektu-
ellen Teils beriihrt mit der Bliite ihres Intellekts den véterlichen Intellekt.
Sie ist an der Spitze des ersten Gliedes des intellektuellen Teils angesie-
delt, und von da an beriihrt sie die gottliche Ebene und wird &hnlich den
Géttern einheitlich.433

452 Theol. Plat. 1 3, 15, 1-3: "O0ev oipon kol tfic yoyfic T udv voepdv idiopo
KOTOANTTIKOV DILAPYEV TV voegp@®dV ed®V Kal Tig &V adtolg dapopds. Vel. In Alc.
246, 18-247, 4: 00 yap €oTv EMGTHUN TOV YVOGEDV KOl GKPOTNG, GALG KOl TPO
TG 0 vOdG oV Aéym TOV €Enpnuévov Thig yoyfg voly, AL avtnyv v £kelbev
ENAoyv THY EQriKovsay TH Yuydi, mepi ob kai 0 TApLeToTéMG PNoiv 8Tt vodg £6Tiv
@ TOVG Bpovg YIVOGKOLEY, Ko O Tiponog &t &v 00devi 8AA &yyiveton fj &v yoyd.

453 Theol. Plat. 1 3, 15, 3-8: mv ¢ dkpdmto t00 vod kai, dg eact, t0 dvhog Kol
myv dmopév cuvantechot mpog Tag EvAdag TOV Gvimv Kol S1 ToVTOV TPOG ATV
v mac®v 1@V Oeiov Evadwv anokpveov Evocty. TToAADY yap &v MUV duvauemy
00GMV YVOPIOTIKAV, KOTO TaOTV HovNY 1@ Belm cuyyivesBot kal petéyev Ekeivou
nepOkapey. Vgl In Ale. 247, 7-11: petd 6& OV TOALTIUNTOV VOOV aOTHV TNV dKpav
Braplwv aveysipon Sel TS yoxiic, kad f{v &v douev kai Ve’ Mg 1O mAfifog éviletan
TO &V NUIV. OC YOp VOO PETEXOUEV KOTO TOV Eipnpévov volv, obT® kol ToD TpdTOov,
map’ o micw 1) EVeotc, katd o 8v kod olov &vlog Tiig ovciag Hudv, kad & kai
pahota @ Oeim ocvvantopebo. De prov. 32, 1-5: Hanc, o amice, divinissimam
enter operationem anime aliquis operans, soli credens sibi ipsi, scilicet flori intel-

129

https://dol.org/10.5771/8783085720545-24 - am 14.01.2026, 04:15:57. A [ r—



https://doi.org/10.5771/9783985720545-24
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

5. Die im géttlichen Bereich eingetroffene Seele gemdf; der Theologia Platonica

3)

4)

Das Goéttliche wird durch das Géttliche in der Seele erfasst. Das heifit, die
Seele steigt in den gottlichen Bereich mittels folgender Methode auf: Das
Ahnliche wird durch das Ahnliche erkannt. Diese These ist grundlegend
fiir die Schilderung des Erkenntnisprozesses der Seele und der damit ver-
bundenen Riickkehr zu den Ursachen.**

Die Seele erreicht mit dem hyparxischen Teil die géttliche Ebene in ihr.
Das bedeutet, sie vereint sich mit sich selbst und wird ein Ganzes. Die
Vereinigung der Seele stellt aber nicht schon den Gipfel ihres Aufstiegs
dar, da sie noch nicht das Eine in ihr und das Eine als absolute, jenseits
stehende Einheit erreicht hat. Proklos beschreibt den Aufstieg von der
gottlichen Ebene bis zum Einen in der Seele und dadurch den Blick zum
Einen selbst als Mystik. Denn die Seele befindet sich in keinem aktiven

lectus, et quietans se ipsum non ab exterioribus motibus, sed ab interioribus, deus
factus ut anime possible, cognoscet solummodo, qualiter dii omnia indicibiliter
cognoscunt singuli secundum le unum quod sui isporum.

454 Theol. Plat. 1 3, 15, 8-21: obte yap aicOnoel 10 Oedv yévog Anmrtdv, eimep

80Tl copdtov dndvtov éénpnuévov, obte S6&n Kol Stovoig, peploTal yop avTol
Kol TTOAVEW®V EQATTOVTOL TPAYHATOV, 0VTE VONGEL HETO AOYOV, TMV Yap OVIWG
dvtov eiclv ai Towadton yvaoslc, 1 68 tdV Bedv Drapéic Emoxsitol Toig ool
Kol Kot adTV AQdpioTol THY Eveoty TV dAwv. Asimetar odv, einep €oti Koi
onwcobv 10 Bglov yvwotov, i TG Yuyfg vmapéel KaTaANTTOV VIAPYEY Kol d1d
Tantg yvopilesbotl kab  dcov duvatov. T yop Opoie mavtoyod eopev o dpoto
yvdokesOor tf] eV aiohnoel dnhadn o aichntov, tf] 6& d6&N 10 d0EAGTOV, Tij O
dwavoig TO davonTov, Td € V@ TO vontov, Hote Kol Td Vi TO EVIKOTOTOV Kol T(M
appnt® 10 Gppnrov. Fiir die Quelle: ,,td opoim 10 dpotov yvopilerar. Sieche Em-
pedokles, S. 276, Fr. 145 = DK 31B109; Aristoteles, De anima A 404b, 16. Vgl. In
Alc. 247, 12-14: @ yop Opoie 0 Opolov mavtoyod KaTaAnTTdv, To HEV EMGTNTO
T motun, o 6 vonTa T® V@, Ti ¢ EVIKOTUTO PETPO TV vV Td &Vi THG
yoyfs. Des Places, Or. Chald. 1TV 209, 12-17: 1® yop Opoi movtoyod 10 fpotov
ocuvantesbor TEQLKE, Kol TACH YVMHGLG O OLOOTNTO GUVIET TM KATAUVOOLUEVE TO
KOTOVooUV, T@ HEV aioHNnTd 10 aicbnTiKov, T@ O dtavonT®d TO d10voNTIKOV, TM O
vontd 10 vontikdv, dGote kol 1@ mpod vod 10 Gvbog tod vod. Dazu noch In Remp.
I 177, 16-23: v pev dpiomv kol tehewtdrny, ko’ fiv cvvamtetol toig Ogoig
kol Cf) v €keivolg ouyyevestdtny Kol 8t OpotdTTog dKpag nvopuévny {ony, ovy
sautiic oo, GAL" ékeivav, Dmepdpapodon ugv oV Eontiic vodv, dveysipaco 8
10 dppnrov cHvinua tig OV Bedv Eviaiag HTOCTAGEMS Kol GUVAYOCH TM Opoi®
70 fpotov, T® EKEl POTL TO 0TS PAG, T® VIEP ovGiay macay Kol (OnV Vi 10
évoedéatatov [tVv] Ti|g oikelog ovoiog te kai {oiic. De prov. 31, 7-9: Omnia enim
simili cognoscuntur: sensibile senus, scibile scientia, intelligibile intellectu, unum
uniali.

130

https://dol.org/10.5771/8783085720545-24 - am 14.01.2026, 04:15:57. A [ r—



https://doi.org/10.5771/9783985720545-24
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

5.5. Textanalyse

Zustand mehr, sondern schweigt, schlieBt die Augen und erlebt die Nihe
zum Einen 453

455 Theol. Plat. 13, 15, 21-16, 24: *Opbidg yap koi 0 &v AAKPLadn Tokpdmg Eheyev
elg autv eloodcay TV Yoy td 1€ dAho mavio Kotoyeshor kol tov Oedv:
GLVVEDOLGO YOP EIC TNV E0VTHG EvOoty Kol TO KEVTPOV TR cuumdong (whlg Kol TO
A 00g amockevalopévn Kol TV ToKiday TdV &v autl] Taviodandy Suvapewy,
£’ a0V dvelst v drkpav TV dviov Tepromny. Kol domep €v taic tdv tedetdV
AYIOTATOG Poct Tovg PHoTAG TV UEV TPATNY TOAVEWESL Kol TOADUOPPOLS TMV
Oedv mpoPePfAnuévolg yéveowv amavtdv, eiotovtog 68 AkAvelg Kol Tolg TEAETOIG
TEPPAYUEVOLG aOTNV TNV Bglov EXMopyty dkpopvds £yKoAmiCecBot kal youvijtag,
@c v ékeivol goiev, Tod Bgiov puetadapfévery: TOV odTOV OlpoL TPOTOV Kol &V T
Bewpig @V OAmV €lg pev o Hed’ eantny PAETOVGAV THY YOYNV TAG OKLOG KOl T
eldmAa TV GvImV PAETELY, €IG £QVTNV O EMOTPEPOUEVNV TNV E0VTTG oVGiaV Kol
TOVG £00THG AOYOLS avelittelv-Kal TO pev TpdTov domep £avtinyv povov Kabopdv,
Babdvovsay 6¢ T1] EavTiic YVMOGEL Kol TOV VoV £0piokely &v anT] Kol Tag TV Gvimv
ThEe1c, Yopoloay 88 €i¢ TO £vidg avtiic kai T olov ddvtov Tiig Wuyfg, &keive kol
10 Be®v yévog Kol TG Evadag Tdv dviwv pocacav Bedcocbat. Tlavta yap €ott
Kol &v UV Yoyik®dg kol 010 ToDTO TA TAVTO YIVOOKEW TEPVKAUEY, AVEYEIPOVTES
TOG €v MUV duvapelg kol tag gikovog tdv dlwv. Kai todto €ott 10 dpiotov
g évepyeiag, &v Mpepig OV duvhpewv mpog avtd to Oglov dvateivesHar kol
TEPLYLOPEVELY EKEIVO, KOl AV TO TANO0G TTig WuyTic cuvayeipev del Tpog v Evaoty
0TV, Kol Tavta apéviog Ooa petd 0 £v adtd mpootdpdesbatl kol cuvanteshon
0 AppfTe Kol Tavimv Enékewva TV Ovtov. Vel. In Alc. 249, 10-14: pabov 6¢ kai
€MONTEVGOG TO VOEPOV TANOOG TO AUEPLETOV Kol fvepévov, 101 on Tdhv €n” dAANV

apyMv Kol Tpo TV VoEPMY OVGIAV TAG EVAdG ovTdV okOTEL Kol TNV EENpnUEvY
OV OAoV Evooty. kavtadbo yevopevog mav 10 mAT00g €on KatoMTOV Kol Tpog
avTV avofefniag v tod dyabod anynv; De prov. 31, 4-16: assequentem autem
Platoni et ante Platonem theologis, qui consueverunt nobis laudare cognitionem
supra intellectum et maniam ut vere hanc divinam divulgant: ipsam aiunt unum
anime, non adhuc intellectuale excitantem et hoc coaptantem uni. [...] Intelligens
quidem etiam anima et se ipsam cognoscit et quecumque intelligit contingentia,
sicut diximus; superintelligens autem et se ipsam et illa ignorat, quo adiaciens le
unum quietem amat, clausa cognitionibus, muta facta et silens intrinseco silentio.
Et enim quomodo utique adiaciet indicibilissimo omnium aliter quam soporans
que in ipsa garrulamina? Fiat igitur unum ut videat le unum, magis autem ut
non videat le unum: videns enim intellectuale videbit et non supra intellectum, et
quoddam unum intelligent et non le autounum; /n Parm. 521, 13-26: Sicut igitur
in hiis oportet operationem purgari a superinstantia, quamuis per superinstantias
perfectam, secundum hec utique et in hiis oportet purgari ab omni dialetica opera-
tione. Preparatio enim est hec eius que in illud tensionis, sed non tensio; magis
autem non hec solum, sed et tensio. Finaliter autem concludentem animam coesse
in ipsa facta solum eliget solum le simpliciter unum. Ad hoc enim et Parmenides
concludens multam hanc de ipso sermonum pertractationem uidetur hanc ultimam
fecisse interrogationem. Unde merito et Aristoteles coassequens ipsi ad indicibile
ipsum e dat nature entis. Nam per negari et ipse remouit abnegationes. Silentio
autem conclusit eam que de ipso theoriam.

131

https://dol.org/10.5771/8783085720545-24 - am 14.01.2026, 04:15:57. A [ r—



https://doi.org/10.5771/9783985720545-24
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

Zusammenfassung des ersten Teils

Die abgestiegene Seele benétigt etwas, das sie motiviert, einen Anstof3 dazu,
sich von der Korperlichkeit zu 16sen, der es ihr ermoglicht, sich an sich selbst
als sie selbst zu erinnern. Dieser erste Impuls ist das Eine in der Seele, das
zugleich die erste Gutheit ist.*>® Das Eine in der Seele als etwas Einheitliches
und Gutes ist Motivation genug, um die lange Reise von der Vielheit zuriick
zur Einheit anzutreten.*>” Das heifit, das Eine in der Seele ist sowohl der
anféngliche Impuls fiir das Erwachen der Seele als auch ihr Ziel, ndmlich sich
mit dem Einen in ihr zu vereinen.

Versuchen wir, all das zusammenzufassen, was wir in den vorigen Kapiteln
iiber den seelischen Aufstieg hin zum Einen besprochen haben.

Wir haben unsere Arbeit mit der Erlduterung der Elementatio theologica
begonnen. Der Grund dafiir war, das ganze teleologische System als eine
hierarchisch-kausale Einheit darzustellen,*>® indem alles aus dem Einen her-
vorgeht und sich durch die Kausalbeziechungen zwischen den Ursachen und
dem Verursachten wieder zum Einen zurtickwendet.

Proklos setzt sich in seinen Schriften nicht nur mit Platons Philosophie
auseinander, sondern richtet seine Aufmerksamkeit auch auf die Chalddischen
Orakel. Weil er sich mit chalddischen Ausdriicken auf denjenigen seelischen
Zustand bezieht, der auBlerhalb des Denkprozesses liegt, nahmen wir uns
vor, die Bedeutung der Chalddischen Orakel und ihre Wirkung auf Proklos’
Philosophie niher zu betrachten.*>

Die chaldédischen Ausdriicke konnen auf zwei unterschiedliche Ebenen auf-
geteilt werden. Es gibt gewisse Ausdriicke, die das seelische Aufwachen im
Korper darlegen, und noch andere, die sich auf die Beriihrung der Seele mit
den intelligiblen und tberintelligiblen Ursachen beziehen. Die chalddischen
Ausdriicke, die das seelische Erwachen im Korper darstellen, sind: das ,,Auge
der Seele* und die ,,Nacktheit der Seele*; und diejenigen Begriffe, die sich
auf die intelligiblen und tberintelligiblen Ursachen in der Seele bezichen,

456 Vgl. EL theol. Prop. 13, Dodds 12, 25: kol tdyafov Td &vi TadTOV.

457 Proklos schreibt, dass alles zum eigenen Guten strebt. Vgl. El theol. Prop. 8,
Dodds 8, 31: €l yap mévta o dva tod dyabod €pictal. Die Seele, die zum eigenen
Guten zuriickstrebt, wird auch zum ersten Guten zuriickstreben.

458 Siehe M. Martijn/L. P. Gerson, 2017, S. 45-73; J. Opsomer, 2018, S. 498515, hier:
S.499-501. Siche hierzu Kap. 1.

459 Fiir die Bedeutung der Chalddischen Orakel in Proklos’ Philosophie siche Kap. 2.

132

https://dol.org/10.5771/6783085720545-24 - am 14.01.2026, 04:15:57. A [ r—



https://doi.org/10.5771/9783985720545-24
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

Zusammenfassung des ersten Teils

sind: die ,,Bliite des Intellekts®, die ,,Bliite der Seele* und synonyme Termini.
Obwohl die Ausdriicke ,,Auge der Seele und ,,Nacktheit der Seele* den Zu-
stand der Seele vor dem Erkenntnisprozess bezeichnen, sind sie voneinander
zu unterscheiden. Das ,,Auge der Seele” beschreibt die im Korper erwachte
Seele, wahrend die ,,nackt gewordene Seele* sich der Korperlichkeit als etwas
ihr Fremdes entkleidet hat und sich an sich selbst zu erinnern beginnt.*60

Bevor Proklos den Aufstieg der Seele von der Korperlichkeit weg hin bis
zum Einen erldutert, wendet er sich in seinen Werken mit Gebeten an Gotter
und Géttinnen.*®! Dies muss er tun, wenn er in und mit seinen Werken den
seelischen Aufstieg vorbereiten will. Denn die Seele bedarf der gottlichen
Hilfe, um sich von ihren korperlichen Leidenschaften zu 16sen und zu ihrem
Herkunftsort, dem Einen, zuriickzukehren.

Damit die Seele sich zu den Ursachen zuriickwenden kann, muss sie sich
zunichst an sich selbst erinnern.*2 Die Erinnerung der Seele ist nichts ande-
res als ihre Selbsterkenntnis, und die Selbsterkenntnis beinhaltet einen Denk-
prozess, dem drei unterschiedliche Denkarten inhdrent sind. Jene drei Denk-
weisen diskutiert Proklos im Parmenides-Kommentar, es sind: a) Meinung
(86&a), b) diskursives Denken (81dvoia) und ¢) das Denken selbst (vodg).#63
Das heifit, indem die Seele sich iiberhaupt im Denken iibt, 10st sie sich von der
Korperlichkeit. Sie schreitet vom meinungshaften Denken zum diskursiven
Denken und von dort wiederum zum reinen Denken selbst. a) Das meinungs-
hafte Denken ist fiir junge Menschen geeignet, denn sie stehen erst am Anfang
des Denkprozesses. Jene Art und Weise, zu denken, kann metaphorisch mit
dem Ausdruck ,,Auge der Seele* beschrieben werden, denn so, wie die Seele
nach ihrem tiefen Schlaf im Korper die Augen aufschldgt und nicht genau
weil}, ob sie ein Teil des Korpers ist oder nicht, ist auch das meinungshafte
Denken: Es ist nicht das Denken selbst, sondern ein Schwanken zwischen
Wissen und Nichtwissen. b) Die Seele befindet sich erst dann im aktiven
Denkprozess, wenn sie diskursiv zu denken beginnt, denn im Unterschied
zum meinungshaften ,Denken’, ist das diskursive Denken ein Uben im Den-

460 Fiir die unterschiedliche Bedeutung der Ausdriicke ,,Auge der Seele” und ,,Nackt-
heit” der Seele siche Kap. 2.

461 Fir die Bedeutung des Gebets siche Kap. 3.6. und Kap. 4.2.

462 Vgl. In Remp. 1228, 28-233, 28.

463 Siehe Kap. 4. Dazu auch In Remp. 11 91, 9-10: dAL0. T0G €vepyeiog Thg AoyiKig
Yuyig TaG voePag Kol dtavonTikag Kol tag opbag d6&ag; In Alc. 140, 16-19: vodg
YOp TpooeY®G VIEP didvotay, dtvola 6 VrEp 60Eav Kol pavtaciov. Kol d&l Toivov
OV EpOTIKOV £V TIVL KOA® ToD Epmuévov Tpocéyety, fva kai TeleldTEPOC | Koi
TPOGEYDS VIEPOPVUEVOC. 0VT® Yap (v Kol 0 HEV Gvdyot, O 6& Gvdyolto, Kol HETE
TWvog cvpurabeiog Toloito TV Tpdvolay.

133

https://dol.org/10.5771/6783085720545-24 - am 14.01.2026, 04:15:57. A [ r—



https://doi.org/10.5771/9783985720545-24
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

Zusammenfassung des ersten Teils

ken. Das diskursive Denken ist dem Wesen der Seele entsprechend, denn
die Seele denkt so, wie sie sich bewegt. Das heifit, sie bewegt sich Schritt
fiir Schritt und denkt ebenso: nicht wie der Intellekt alles zugleich, sondern
nacheinander, eines nach dem anderen. Thr diskursiver Denkprozess dauert so
lange, bis sie den intellektuellen oder noetischen Teil in ihr erreicht.*%* Sobald
die Seele sich mit dem intellektuellen Teil in ihr vereint, ist sie nicht mehr
zwischen Denken und Nicht-Denken zerrissen, sondern gelangt ins Denken
und ruht. Proklos vergleicht diesen Zustand der Seele in seinen Schriften
mit der Reise des Odysseus, indem er schreibt, dass so, wie Odysseus nach
langer Fahrt seinen Heimathafen erreicht und heimkehrt, auch iiber die Seele
gesprochen werden konne, wenn sie den intellektuellen Teil in ihr erreicht.#65
Sie vollendet ihre Denkreise, gelangt ans Ziel ihrer Erkenntnis, schlie3t ihre
Augen®® und ruht sich aus.

Sie befindet sich im véterlichen Hafen, der aber nicht der letzte Hafen ist,
in dem die Seele den Anker auswirft.#7 Den letzten Hafen erreicht sie erst,
wenn sie sich mit dem Einen in ihr vereint hat. Dem Weg von der Spitze
des intellektuellen Teils der Seele bis zum Einen geht der Erkenntnisprozess
voraus, und er ist am besten mit den chalddischen Ausdriicken der ,,Bliite des
Intellekts® und der ,,Bliite der Seele” zu beschreiben. Die Seele — zur Spitze
ihres intellektuellen Teils aufgestiegen — beriihrt den intelligiblen Bereich,
was mit der chalddischen Wendung von der ,,Bliite des Intellekts” zum Aus-
druck kommt. Sie beriihrt mit der Bliite ihres Intellekts den véterlichen Intel-
lekt, der wiederum als Hyparxis mit dem reinen Wesen der Seele identisch ist
und an der Spitze des ersten Gliedes des intellektuellen Teils der Seele steht.
Von da an kommt sie mit den Géttern bzw. Henaden in Beriihrung.468 Ist die
Seele zu dieser Ebene aufgestiegen, ist sie nicht mehr in der Vielheit zerstreut,
sondern dhnelt den Géttern und wird — ihnen dhnlich — einheitlich. Obwohl
sie schon den Goéttern dhnlich ist, hat sie sich noch nicht mit dem Einen in ihr
vereint. Um die Einung mit dem Einen in ihr zu vollziehen, muss die Seele
all die unterschiedlichen Krifte in ihr einen. Proklos beschreibt die Einung
der unterschiedlichen Kréfte in der Seele mit den chalddischen Ausdriicken:
,»die Bliite der ganzen Seele®, ,,das Zentrum des ganzen Wesens®, ,die Bliite
der Seele®. Diese Ausdriicke weisen darauf hin, dass die Seele zum Gipfel

464 Fiir die Bedeutung der Selbsterkenntnis der Seele siehe Kap. 4.

465 Siehe dazu In Parm. 1025, 25-27: udvn 8¢ 1 koo vodv {mn 10 anhaveg £xel, Kol
00T0¢ 6 LVGTIKOG EPHOG THS WuXFG, £ OV Kai 1) moinoig dyet Tov O3VGGEN HeTdL THY
oMY TAGVY Thig Coiic.

466 Fiir den Ausdruck ,,die geschlossenen Augen* siche Kap. 5.

467 Siehe Theol. Plat. 125, 111, 25: Eic obv o0to¢ 8ppog aGQoAC TV dVImV Amdviov.

468 Siehe Theol. Plat. 13, 15, 1-6. Siehe dazu Kap. 5.2., Anm. 396.

134

https://dol.org/10.5771/6783085720545-24 - am 14.01.2026, 04:15:57. A [ r—



https://doi.org/10.5771/9783985720545-24
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

Zusammenfassung des ersten Teils

ihres Wesens gelangt ist. Alle unterschiedlichen Kréfte in ihr sind vereint, und
als eine Einheit nun schaut sie im Einen.*®® Die Schau ,im Einen‘ bedeutet,
dass die Seele mithilfe des Einen in ihr zur transzendenten Einheit gefiihrt
wird. Sie erlebt das, was zu beschreiben nicht mdglich ist. Doch die Einung
der Seele mit dem Einen in ihr ist nur ein augenblickliches Ereignis, denn die
Seele kann nicht etwas werden, was sie wesenhaft nicht ist. Sie genieft diesen
Zustand — und stiirzt wieder ab.#70

Die Harmonisierung der unterschiedlichen Methoden innerhalb von Pro-
klos’ Philosophie dient dazu, der Seele zu ermdglichen, die Spitze ihres
Wesens zu erreichen und sich mit dem Einen in ihr zu vereinen. Die Seele
erreicht erst dann die Spitze ihres Wesens, wenn sie sich selbst erkannt hat.
In ihrer Selbsterkenntnis wird sie sich selbst identisch und somit einheitlich.
Als eine Einheit ist sie dem Einen so nahe und #hnlich wie nur mdglich.
Die unterschiedlichen Methoden und damit verbundenen Ausdriicke, welche
wir im Verlauf der Betrachtung als besonders wichtig fiir das Verstdndnis
der seelischen Riickkehr zum Einen erachteten, sind in folgendem Schema
dargestellt.

Der Aufstieg der Seele Das teleologische System

das Eine in uns das Eine
die Bliite der Seele

die Bliite der ganzen Seele

das Zentrum des ganzen Wesens

die Bliite des Intellekts die Henaden

die Hyparxis der Seele der véterliche Intellekt = Hyparxis

die geschlossenen Augen der Seele das Sein (die Spitze der intelligi-
blen Trias: Sein — Leben — Intel-
lekt)

das Denken selbst der Intellekt

das diskursive Denken

die Meinung

die Nacktheit der Seele die Reinigung der Seele von ihrer

das Auge der Seele Korperlichkeit

das Erwachen im Kdorper

469 Siehe Kap. 2.4.2.
470 Vgl. El. theol. Prop. 211, Dodds 184.

135

https://dol.org/10.5771/8783085720545-24 - am 14.01.2026, 04:15:57. A [ r—



https://doi.org/10.5771/9783985720545-24
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

	1. Die Gründung des hierarchischen Systems in der Elementatio theologica
	1.1. Einführung zur Elementatio theologica des Proklos
	1.2. Warum hat die Vielheit an der Einheit teil?
	1.3. Das Eine ist das Gute und das Gute ist das Eine
	1.4. Der Hervorgang aus dem Einen
	1.4.1. Die erste Grenze und die erste Unbegrenztheit
	1.4.2. Die Henaden
	1.4.3. Sein, Leben und Intellekt
	1.4.4. Die Seele

	1.5. Die Kausalität zwischen der Ursache und dem Verursachten
	1.6. Bleiben – Fortgang – Rückkehr

	2. Die Chaldäischen Orakel und andere Quellen für das Denken des ‚Einen in uns‘ in Proklos’ Philosophie
	2.1. Die Spur der Chaldäischen Orakel
	2.2. Die Bedeutung der Chaldäischen Orakel in Proklos’ Philosophie
	2.3. Die Göttin Hekate, eine Seelenretterin
	2.4. Die chaldäischen Ausdrücke für den Aufstieg der Seele
	2.4.1. Die Nacktheit der Seele
	2.4.2. Die Blüten der Seelen


	3. Philosophieren als Gebet für den Aufstieg der Seele im Timaios-Kommentar
	3.1. Die Einleitung zu Proklos’ In Platonis Timaeum commentaria
	3.2. Die hierarchische Einordnung des Demiurgen in Proklos’ Denksystem
	3.3. Über die Entstehung der Seelen
	3.4. Die jungen Götter und die Wahl der Seele
	3.5. ὄχημα – Bedeutung
	3.6. Philosophieren (φιλοσοφεῖν) als ein Gebet für die Rettung der Seele
	3.7. Die Einung der Seele mit der Göttlichkeit

	4. Die denkende Seele auf dem Weg zum Einen im Parmenides-Kommentar
	4.1. Die Bedeutung von Platons Parmenides in Proklos’ Philosophie
	4.2. Das Gebet zu den Göttern und der Ausdruck „das Auge der Seele“
	4.3. Die unterschiedlichen Denkarten in der Seele
	4.4. Das Denken als nachgeborenes Prinzip in der Seele
	4.5. Der Aufstieg der Seele vom denkenden zum jenseits des Denkens befindlichen Bereich
	4.6. Die Negation der Negation
	4.7. Die heimgekehrte Seele

	5. Die im göttlichen Bereich eingetroffene Seele gemäß der Theologia Platonica
	5.1. Die Einführung zur Theologia Platonica des Proklos
	5.2. Hyparxis der Seele
	5.3. Liebe, Wahrheit und Glaube
	5.4. Die geschlossenen Augen
	5.4.1. Die theurgische Mystik
	5.4.2. Das göttliche Licht in uns

	5.5. Textanalyse

	Zusammenfassung des ersten Teils

