
Von Édouard Glissant zu Yoko Tawada

Die entgrenzte Sprache in den postkolonialen

Kulturtheorien und den Interkulturellen Literaturen

in Deutschland

Helke Kuhn

Abstract

Using the term ›créolisation‹ borrowed from linguistics, Édouard Glissant describes his cross-

cultural reflections which bear witness to the insight that dichotomous thinking can no longer

do justice to the problems our contemporary societies are facing today. To Glissant, the growing

worldwide relations are analogous to the linguistic phenomenon of créolisation and the Creole

languages. When different cultures meet in the Antilles, a »matière inédite« (Glissant 1997a:

25) of the Creole language and culture emerges, something new and unpredictable emerges from

the global relations between peoples and cultures.When reading the texts of the Japanese writer

Yoko Tawada, exactly this impression of the new and unpredictable in the language is created.

Behind her very special use of the German language lies a strategy of poetic emancipation and

liberation of the language, which the ludic interaction between Japanese and Germans entails.

Against the background of Édouard Glissant’s reflections and the texts of Yoko Tawada used as

an example, this essay will show how writers and authors enrich language and literature on

the basis of their own experiences with shifts, changes of perspective, and how they approach a

particular idea of world literature or ›littérature-monde‹.

 

Title: From Édouard Glissant to Yoko Tawada: The borderless language in postcolonial cultural

theories and intercultural literatures in Germany

Keywords: creolization; displacement; world literature; symbolic competence

1. Einleitung

Vor dem Hintergrund kultur- und sprachtheoretischer Reflexionen möchte ich

in meinem Beitrag einen Bogen schlagen von dem karibischen Philosophen und

https://doi.org/10.14361/9783839461624-009 - am 13.02.2026, 09:06:05. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839461624-009
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


110 Helke Kuhn

Schriftsteller Édouard Glissant1 zu der japanischen Schriftstellerin Yoko Tawa-

da. Diese Zusammenführung folgt der Frage, auf welche Weise Autoren und

Autorinnen aufgrund ihrer ganz eigenen, aber auch ähnlichen Erfahrungen des

displacement, des Perspektivwechsels und der Relativität von Perspektive, sowohl

Sprachen und Literaturen bereichern als sich auch einer besonderen Realisierung

der Idee einer Weltliteratur bzw. einer ›littérature-monde‹ nähern.

Der theoretische Hintergrund ist der Zusammenhang zwischen postkolonia-

ler Theorie, Literatur und Interkulturalität. Wir nähern uns folglich skizzenhaft

der postkolonialen Theorie und Sprachphilosophie Édouard Glissants, um in ei-

nem zweiten Schritt exemplarisch an einem Textausschnitt die Sprachphilosohie

Yoko Tawadas zu beleuchten. Dabei verfolge ich die These, dass Édouard Glissants

postkoloniale Theorie und Sprachphilosophie der Kreolisierung, die in ihrer Zeit

hermetisch und komplex erschien, bei einer zeitgenössischen Autorin, die als die

deutschsprachige Repräsentantin interkultureller Literatur schlechthin gilt, ihre

ganz eigene Umsetzung in den Texten erfährt, auch wenn von keiner expliziten

Intertextualität auszugehen ist.

Die literarische Technik einer, wie im Titel genannten »entgrenzten« Sprache

bei Glissant sowie bei Tawada, beschreibt letztendlich das Charakteristische der

literarischen Sprachverwendung an sich. Die Literarizität oder Poetizität erfordert

vom Rezipienten eine besondere Interpretationsleistung, deren Ausgangspunkt

in der von Claire Kramsch beschriebenen »symbolischen Kompetenz« (Kramsch

2011) liegt. In einem zunehmend als komplex empfundenen Weltganzen ist diese

als Schlüsselkompetenz für das Verstehen von Bedeutungsbildungsprozessen zu

betrachten: »Today it is not sufficient for learners to know how to communica-

te meaning; they have to understand the processes of meaning making itself«

(Kramsch 2006: 250). Durch eine Verschiebung von der Bedeutungserschlie-

ßung auf die Bedeutungsbildung bei der Betrachtung literarischer Texte kann

nach Kramsch zudem eine »transkulturelle Mentalität bzw. eine translinguale

Kompetenz« (Kramsch 2011: 40) erworben werden.

2. Sprachliche und kulturelle Kreolisierung

Der 2011 verstorbene Poet und Schriftsteller Édouard Glissant wird heute zu Recht

als einer der wichtigsten Vordenker postkolonialer sowie globalisierungsphiloso-

phischer Fragen betrachtet. Glissants frühe wie auch späte Texte sind hochaktuell,

da sie einen dringend benötigten Gegenentwurf zu einer Politik liefern, in der sich

nationalistische Positionen in Debatten über Integration neu formieren. Glissant

arbeitete nicht nur an einer »Poetik der Beziehung« – er sucht darüber hinaus ganz

1 Zu sämtlichen Ausführungen über Édouard Glissants Poetik und Theorie vgl. Kuhn 2013.

https://doi.org/10.14361/9783839461624-009 - am 13.02.2026, 09:06:05. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839461624-009
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Von Édouard Glissant zu Yoko Tawada 111

konkret die Begegnung mit der Welt und wiederholt bei Lesungen und verschie-

denen Gesprächen unermüdlich: »Ich kann mich mit dem Anderen austauschen,

ohne mich deswegen zu verlieren oder zu verfälschen.« (Übersetzt nach Glissant

2006: 208)2

Mit dem der Linguistik entlehnten Begriff der créolisation beschreibt Glissant

seine kulturtheoretischen Reflexionen, die von der Einsicht zeugen, dass ein di-

chotomisches Denken den Problemen, mit denen unsere heutigen Gesellschaften

konfrontiert sind, nicht gerecht werden kann. Während sich ähnliche Konzepte

ausschließlich auf Globalisierungsphänomene beziehen,3 kann Glissant auf den

Antillen von einer ›historischen Tradition‹ der créolisation sprechen. Gerade die Er-

fahrung mit den komplexen, aus vielen verschiedenen Elementen zusammenge-

setzten, karibischen Kulturen ermöglicht es Glissant, eine poetische Vision der zu-

künftigen Welt zu entwerfen. Das Begreifen dessen, was Glissant, ausgehend von

den Erfahrungen der ehemaligen Sklavengesellschaft Martiniques, ›über die Welt‹

mitzuteilen hat, ist für alteingesessene Kulturen Europas von äußerstem Interesse,

um der Mixophobie, der Angst vor Kulturmischung, entgegenzutreten.

Die wachsenden weltweiten Beziehungen werden von Glissant in Analogie zum

linguistischen Phänomen der créolisation und der kreolischen Sprachen gestellt.4

Wie beim Zusammentreffen verschiedener Kulturen auf den Antillen eine »ma-

tière inédite« (Glissant 1997a: 25) der kreolischen Sprache und Kultur entsteht, so

entstehe aus den globalen Beziehungen zwischen den Völkern und Kulturen etwas

Neues und Unvorhersehbares.

3. Postkoloniale und poststrukturalistische Ansätze

Édouard Glissants bedeutender und umfangreicher Theoriekörper hat maßgeblich

dazu beigetragen, dass der karibische Raum als eine besondere »Landschaft der

2 »Je peux changer en échangeant avec l’autre, sans ne me perdre pourtant ni me dénaturer.«

(Glissant 2006: 208)

3 Unter verschiedenen Begriffen haben ähnliche Konzepte eine Art Hochkonjunktur als

»Culturas Híbridas« bei Néstor García Canclini, »la penséemétisse« bei Serge Gruzinski, »De-

territorialization« bei Arjun Appadurai, »Ortspolygamie« bei Ulrich Beck, »Cross-Culturality«

bei Wilson Harris, »Transnational Connections« bei Ulf Hannerz, »Mulattisierung« bei Hugo

Loetscher, »Syncretism« bei Roger Bromley oder »Transkulturalität« beiWolfgangWelsch er-

fahren. Diese Auflistung ist dem Text Als Frau Sprache feststellte, dass sie keineWurzeln, sondern

Füsse hatte. Reflexionen über eine globale Literaturwissenschaft, ausgehend von einem internationa-

len Kreolismus von Jeroen Dewulf (2002: o.S.) entnommen.

4 »[…] la langue créole apparaît comme organiquement liée à l’expériencemondiale de la rela-

tion. Elle est littéralement une conséquence de la mise en rapport de cultures différentes, et

n’a pas préexisté à ces rapports. Ce n’est pas une langue de l’Etre, c’est une langue du Relaté.«

(Glissant 1981: 241)

https://doi.org/10.14361/9783839461624-009 - am 13.02.2026, 09:06:05. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839461624-009
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


112 Helke Kuhn

Theorie« (Ette 2005: 154) gilt, da er »zu den wichtigsten Exporteuren von Kultur-

und Literaturtheorie« (ebd.: 154) gehört. Die »Fähigkeit, in verschiedenen Logiken

mehr oderminder gleichzeitig zu denken und zu leben« (ebd.: 154),wird als äußerst

fruchtbare Bedingung für die Bildung transkultureller Theorien betrachtet.

Da postkoloniale Theorien anfangs hauptsächlich in den USA, Australien und

England entwickelt wurden, sind darin Positionen vor allem der anglophonen Au-

toren der Karibik wie Edward Kamau Brathwaite,WilsonHarris undDerekWalcott

eingeschlossen. Abgesehen von Frantz Fanon wurden die Positionen der franko-

phonen Autoren und Autorinnen und Intellektuellen der Karibik erst in den letz-

ten Jahren vermehrt in den postkolonialen Diskurs aufgenommen. Die Hauptthe-

men der postkolonialen Theorie wie die Wiederaneignung der Geschichte, Schrei-

ben und Mündlichkeit, Hybridität, Subalternität, die Problematisierung von Iden-

tität und die Konstruktion des Anderen sind in Glissants Werk ebenso zentral wie

die Analyse des Sprachproblems. Zunächst sind diese gemeinsamen Punkte den

Ähnlichkeiten der kolonialen Erfahrung zuzuschreiben. Darüber hinaus ist jedoch

nicht zu vergessen, dass Glissants intellektuelle Entwicklung seit 1946 mit Beginn

seines Studiums der Philosophie an der Sorbonne und der Ethnologie am Musée

de l’Homme eng mit den Denkbewegungen der Phänomenologie, dem Marxismus

und dem Poststrukturalismus verbunden war, prägten diese Erscheinungen doch

die gesamte Pariser Intelligenzija der 50er bis 70er-Jahre. Es handelte sich dabei

um die gleichen geisteswissenschaftlichen Reflexionen, die auch für die Konstruk-

tion der postkolonialen Theorie zentral waren. Die Vielzahl von Übereinstimmun-

gen zwischen poststrukturalistischen und postkolonialen Überlegungen zeigt, wie

beide Richtungen eine gegen das Establishment gerichtete Perspektive teilen. So

beinhalten die Theorie der Hybridität sowie ihre karibischen Konzepte des métis-

sage, der créolisation und der créolité eine Kritik an jeglichem Appell der Reinheit.

In ähnlicher Weise spricht der poststrukturalistische Denker Jacques Derrida von

einem »discours philosophique impur, menacé, bâtard, hybride« und betont dabei,

dass »ces traits ne sont pas négatifs« (Derrida 1993: 94). Eine gegenseitige Befruch-

tung beider Richtungen liegt beispielsweise bei Homi K. Bhabhas Lektüre der Texte

Jacques Derridas vor. Dieser wiederum zitiert die Denkfigur der »Relation« Glis-

sants und arbeitet mit ihr. Dass Glissant eine ähnliche intellektuelle Welt wie die

anglophonenTheoretiker des Postkolonialismus bewohnt, ist darauf zurückzufüh-

ren, dass diese sich stark an der französischen poststrukturalen Theorie orientier-

ten, womit eine indirekte Verbindung zwischen ihnen und Glissant zu sehen ist

(vgl. Britton 1999: 5).

Gilles Deleuze und Félix Guattari, die zweifelsohne zu den bedeutendsten Den-

kern des 20. Jahrhunderts und der Postmoderne gehören, stellen mit ihren Refle-

xionen über das Rhizom Rationalismus, Essentialismus und Kapitalismus sowie

traditionelle Wissenskonzepte und -organisationen in Frage. In dieser Denkfigur

des Rhizoms hat Glissant eine Denkfigur wiedergefunden, die er bereits in seinen

https://doi.org/10.14361/9783839461624-009 - am 13.02.2026, 09:06:05. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839461624-009
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Von Édouard Glissant zu Yoko Tawada 113

ersten Werken ausgehend von seiner Heimatinsel Martinique, dem Archipel der

Antillen und deren Urwäldern in Form von Vernetzung, Verflechtung und Bezie-

hung herausgearbeitet hatte.

Obgleich Glissant nie wie Aimé Césaire als Politiker tätig war, leistete seinWerk

einen entscheidenden Beitrag zur Entwicklung eines eigenen kollektiven Bewusst-

seins der antillanischen Bevölkerung: Als Direktor des Courrier de l’Unesco in Paris,

dann als Professor an den Universitäten von Bâton Rouge und von New York tritt

Glissant in seiner zweiten Lebenshälfte mehr und mehr nicht nur als Vordenker

postkolonialer Fragen, sondern auch als Globalisierungsphilosoph in Erscheinung.

Seine Beobachtungen der kulturellen Prozesse auf den Antillen können als Mikro-

struktur zur derzeitigen globalisierten Welt als Makrostruktur gelesen werden.

3.1 Sprache als Rhizom

Die Konstruktion einer eigenen Identität und eines kollektiven historischen Be-

wusstseins auf den Antillen ist, wie Glissant wiederholt im Discours antillais zum

Ausdruck bringt, eng mit der kreativen Erforschung einer eigenen antillanischen

Ausdrucksmöglichkeit verbunden. Zu Glissants Versuch, das Minoritäre der Antil-

len zum Ausgangspunkt seiner Poetik zu machen, gehört die besondere Gewich-

tung der oralen kreolischen Sprachen Martiniques. Glissant wie auch die ihm fol-

gende Schriftstellergeneration der »nouvelle littérature antillaise« (vgl. Titel von

Ludwig 1994) brechen mit den traditionellen Regeln des »bon usage«5. Die Not-

wendigkeit, eine eigene Ausdrucksweise zu finden, um der kulturellen Entfrem-

dung zu entgehen, steht im Zentrum des Interesses der karibischen Autoren und

Autorinnen. Die kreolischen Sprachen der Karibik stellen dabei die Verkörperung

der disparaten kulturellen Dimensionen dar, die in der Zeit der Plantagen und der

Sklaverei unfreiwillig zusammengebracht wurden.6 Als solche sind sie durch ei-

ne Kombination aus Zwang, List,7 Verwirrung und Indirektheit charakterisiert.

Außerdem handelt es sich aber auch um kodifizierte Sprachen der Verteidigung

der Sklaven gegenüber den Sklavenhaltern, die in sich die Spuren der ersten ei-

genen kulturellen Reaktionen auf die Unterdrückung tragen. Das von den Kolo-

nialherren aufgezwungene Französisch erfüllt nicht das Bedürfnis nach einer ad-

äquaten Sprache, mit der der Sprecher oder die Sprecherin sich auf ›natürliche‹

Weise identifizieren kann. Das Kreolische ist allerdings auch nur eine ›Pseudo-

Muttersprache‹, ein Ersatz für eine verloren gegangene afrikanische Sprache, die

ihrerseits nur ein Konstrukt der Fantasie ist:

5 »La langue de la nouvelle littérature antillaise constitue un défi au ›bon usage‹ traditionnel,

soit la langue codifiée en France aux XVI. et XVII. siècles.« (Ludwig 1994: 25)

6 Zur Entstehungsgeschichte der Kreolsprachen vgl. Bernabé (1983) sowie Fleischmann (1986).

7 Vgl. den Anhaltspunkt »Les ruses du créole« (Glissant 1981: 235).

https://doi.org/10.14361/9783839461624-009 - am 13.02.2026, 09:06:05. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839461624-009
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


114 Helke Kuhn

First language – lost language – the mother tongue is a sort of form lacking any

content. Unattested, it can express itself only as nostalgia… Nostalgia for ›Africa

mater‹ […] is, for many people, a nostalgia for the paradise of this first language.

This creates a vacuum which is then filled by creole intervening as a kind of

pseudo-mother tongue. (Toumson 1989: 79)

Neben den historischen Fakten, die den Status der kreolischen Sprache als auto-

nome Sprache der Sklaven widerlegt, führt Glissant ein weiteres Argument gegen

den Versuch, das Kreolische zur Nationalsprache zu erheben, an: Auf das Planta-

gensystem der Antillen folgte keine autonome wirtschaftliche Produktion, in der

das Kreolische funktional verankert gewesen wäre. Stattdessen wurde ein Wirt-

schaftszweig ausgebaut, der seither auf Subventionen der Metropole und Dienst-

leistungen wie dem Tourismus basiert und in dem nur das Französische als Kom-

munikationsmittel geeignet ist. Auf den in wirtschaftlicher Abhängigkeit zu Frank-

reich stehenden Antillen wurde das Französische zur Sprache des Konsums, das

Kreolische hingegen dient keiner Produktion und kann sich somit nicht funktional

entwickeln.

Mit der entschiedenen Ablehnung, seine Texte kreolisch zu verfassen, nimmt

Glissant eine Gegenposition zu den Autoren Patrick Chamoiseau, Jean Bernabé

und Rapaël Confiant ein, die, ausgehend von seinem Begriff der créolisation, jenen

der creolité entwickelten (vgl. Chamoiseau/Confiant/Bernabé 1993). Das Kreolische

schriftlich zu fixieren, wie es ursprünglich Ziel dieser Autoren war, bedeutet für

Glissant die Vereinheitlichung der verschiedenen kreolischen Sprachen und die Be-

raubung ihres freien Rhythmus im Mündlichen. Während die Autoren der créolité

gerne die Verwandtschaft zwischen sich und Glissant betonen und ihn als ihren

Vordenker nennen, weist Glissant die Nähe zur créolité in diesem Punkt vehement

zurück. Wie er in seiner Poétique de la relation betont, weise das Denkgebäude der

créolité Strukturen auf, die der prinzipiellen Offenheit des Kreolisierungsprozesses

sowie der Vorstellung der Sprache als Rhizom zuwiderlaufen (vgl. Glissant 1990:

103).

Es gilt für Glissant, vor allem den prozesshaften Charakter der kreolischen

Sprachen zu bewahren. Daher lehnt er jegliche Fixierung ab, die diesen Prozess des

fortwährend neuen ›In-Beziehung-Setzens‹ mit anderen Sprachen zum Stillstand

bringen und letztendlich zu alten Mustern der generalisierenden und essentialis-

tischen Identitätsdiskurse zurückführen würde.

Michel Giraud konstatiert aus diesem Grund, dass Glissant der eigentliche An-

treiber und Innovator der »mise en relation« der Welt sei, während das Theoriege-

bäude der créolité rückwärtsgewandt sei: »Si rupture il y a dans la pensée antillaise

contemporaine, c’est avec ce dernier [Glissant; H.K.] qu’elle advient.« (Giraud 1997:

804)

https://doi.org/10.14361/9783839461624-009 - am 13.02.2026, 09:06:05. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839461624-009
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Von Édouard Glissant zu Yoko Tawada 115

Ein wesentlicher Aspekt der écriture Glissants wird bereits selbst von ihm in

seinem Discours antillais beschrieben: das Integrieren der Oralität in die franzö-

sische Schriftsprache und die damit einhergehende Relativierung des Französi-

schen.8 Glissant verteidigt die kreolischen Sprachen und integriert einzelne Wör-

ter und Sätze in seine Texte, charakteristisch für Glissant sind allerdings nicht die

durchaus von ihm kritisch betrachteten Kreolismen,9 sondern vor allem die Kreo-

lisierung der Syntax. Glissant verwendet zwar in seinem gesamten Romanwerk die

französische Sprache, jedoch wird diese mit einer bemerkenswert kreativen Frei-

heit mit einer aus der kreolischen Oralität stammenden Syntax ausgestattet. Diese

bricht die lineare Logik der französischen Syntax durch ihren indirekten und el-

liptischen Stil, der sich durch rhythmischeWiederholungen auszeichnet. Glissants

Literatursprache kann somit als ein literarisches Sprechen beschrieben werden,

das sich an der Grenze zwischen Oralität und Schriftlichkeit bewegt und wesent-

liche Eigenarten des Kreolischen dem Französischen einverleibt. Die von Glissant

verwendeten Techniken der Oralität wie Anhäufung (accumulation), Wiederholung,

Zirkularität, Redundanz und Assonanz stehen im Gegensatz zu Literaturen, die

sich durch Klarheit und Prägnanz auszeichnen.

Die Lektüre der Romane Glissants erweist sich als schwierig, da der Rezipient

oder die Rezipientin sich von einer Lesegewohnheit lösen muss, bei der Sinnein-

heiten und Satzteile durch Satzzeichen in einer Syntax unter- und übergeordnet

werden. Glissants écriture setzt sich aber aus einer Aneinanderreihung gleichbe-

rechtigter Parataxen zusammen, deren Rhythmisierung nur durch den mündli-

chen Sprechakt erfolgt.

Eine solche Satzstruktur ließe sich weniger in einem Baummodell »à la Chom-

sky« (Deleuze/Guattari 1980: 13) veranschaulichen als vielmehr in einer rhizomati-

schen Vernetzung.10

8 »C’est cela, relativiser la langue française. Elle peut être ou devenir langage pour celui-ci,

›composante‹ pour celui-là, langue d’appoint pour un autre. Par-là elle entrera dans la re-

lation multiple au monde. Accepter cette relation, l’enseigner, c’est ouvrir le possible sans

imposer la fixité tyrannique.« (Glissant 1981: 322)

9 »La subversion vient de la créolisation (ici, linguistique) et non des créolismes. Ce que les

gens retiennent de la créolisation, c’est le créolisme, c’est-à-dire: introduire dans la langue

française desmots créoles, fabriquer desmots français nouveaux à partir desmots créoles. Je

trouve que c’est le côté exotique de la question. […] La créolisation pour moi n’est pas le créo-

lisme: c’est par exemple engendrer un langage qui tisse les poétiques, peut-être opposées,

des langues créoles et des langues françaises.« (Glissant in Gauvin 2010: 25f.)

10 Vgl. »L’arbre linguistique à lamanière de Chomsky commence encore à un point S et procède

par dichotomie. Dans un rhizome au contraire, chaque trait ne renvoie pas nécessairement à

un trait linguistique: des chaînons sémiotiques de toute nature y sont connectés à desmodes

d’encodage très divers, […] mettant en jeu non seulement des régimes de signes différents,

mais aussi des statuts d’états de choses.« (Deleuze/Guattari 1980: 13)

https://doi.org/10.14361/9783839461624-009 - am 13.02.2026, 09:06:05. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839461624-009
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


116 Helke Kuhn

Bereits in den ersten Romanen kommt also eine Ästhetik des Rhizoms zur

Anwendung, nach der eine hierarchielose Koexistenz, ein Wuchern der Verbin-

dungslinien und Relationen und ein »tout est mis dans tout« (Joubert 2005: 24)

zu einer zersprengten und entgrenzten Syntax führt. Dabei tritt das Mündliche mit

dem Schriftlichen in eine dialektische Beziehung: Im Bild des Rhizoms gespro-

chen, wachsen die Spuren des kreolischen Mündlichen ins Schriftliche. Einerseits

behindert dieser Prozess nicht die offene und flexible Entwicklung der kreolischen

Mündlichkeit, andererseits bricht die Starrheit der französischen Schriftlichkeit

durch den Kontakt mit dem Mündlichen auf.

In Glissants Frühwerk wird allerdings auch schon auf die »relation multiple au

monde« (Glissant 1981: 322) angespielt, die erst in Tout-monde literarisch umgesetzt

wird, nämlich in Form der Begegnung des Französischen mit anderen Sprachen

der Welt. Poetologisch gestaltet sich diese Begegnung vom vielsprachigen karibi-

schen Raum her, dessen Schriftsteller »en présence de toutes les langues du mon-

de« (Glissant 1996: 40) schreibt. Damit ist weder ein Schreiben in verschiedenen

Sprachen noch eine Synthese verschiedener Sprachen gemeint, sondern: »des ou-

vertures linguistiques qui [me] permet[tent] de concevoir les rapports des langues

entre elles aujourd’hui sur la surface de la terre« (Glissant 1996: 40).

Aus dieser Perspektive ist Sprache als ein interkulturelles Rhizom zu betrach-

ten: Eine Sprache vernetzt sichmit anderen Sprachen,wobei entscheidend ist, dass

nun die Sprechweisen der oralen Traditionen unterdrückter Kulturen auch einen

Platz in dem Miteinander der Sprachen erhalten. In diesem Sinne wird die Ära

der ›reinen‹ Sprachen von Glissant als für beendet erklärt: »L’ère des langues or-

gueilleuses dans leur pureté doit finir pour l’homme: l’aventure des langages (des

poétiques du monde diffracté mais recomposé) commence.« (Glissant 1997b: 47)

Während in Glissants Frühwerk aufgrund des Fehlens einer eigenen Sprache

die Notwendigkeit, einen eigenenDiscours antillais zu schmieden, erwächst, scheint

den Protagonisten in Tout-monde (1993) hingegen eine »surabondance chaotique de

toutes sortes de langues« (Britton 2008: 236) zur Verfügung zu stehen.Während die

antillanischen Protagonisten des Frühwerks nicht einmal Zugang zu einer Sprache

haben, ›surfen‹ sie in Tout-monde auf dem Wellenkamm der diversen sich begeg-

nenden Sprachen (vgl. Britton 2008: 236):

Alors encore vous entendez ces langues dumonde qui se rencontrent sur la vague

le mont, toutes ces langues qui fracassent l’une dans l’autre comme des crêtes de

vagues en furie, et vous entreprenez, tout un chacun applaudit, de bondir d’une

langue dans l’autre, ca fait de grosses dévirades d’imprévu (Glissant 1993: 20).

Diese Entgrenzung der Sprache erst als postkoloniale Reaktion dann als Folge der

kulturellen Globalisierung findet in späteren politischen Texten Glissants ihre Ent-

sprechung in einer Art littérature engagée. Im Besonderen ist auf einen kleinen,

gemeinsam mit seinem Schriftstellerfreund Patrick Chamoiseau verfassten Text

https://doi.org/10.14361/9783839461624-009 - am 13.02.2026, 09:06:05. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839461624-009
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Von Édouard Glissant zu Yoko Tawada 117

Quand les murs tombent (2007) zu verweisen. Wie der Titel erahnen lässt, wird das

Errichten von Mauern, im Besonderen die als solche betrachtete Immigrationspo-

litik Frankreichs kritisiert. Die Autoren untersuchen hier zunächst den nationa-

listischen Identitätsbegriff und kritisieren, dass dieser auf der Ausgrenzung des

Anderen beruht. Dem restriktiven Identitätsbegriff halten sie ihr Konzept von der

identité rhizome und der identité relation entgegen, bei der das Individuum sich nicht

mehr über sein Vaterland, seine Nation oder sein Territorium definiert, sondern

Identitätsbildung über die Beziehungen, die zum Anderen aufgebaut werden, er-

folgt. Glissant und Chamoiseau legen also die philosophische Grundlage für die

Denkfigur des Tout-monde, auf die sich später die Autoren und Autorinnen des Ma-

nifests Pour une littérature-monde (vgl. Le Bris/Rouaud/Almassy 2007)11 beziehen.

4. Von der Entgrenzung der Sprach-, Denk- und Gattungsschemata
zur Poetik der Beziehung

In Bezug auf die Schreibweise der in Berlin lebenden Autorin Yoko Tawada ist nach

Ivanovic ein besonderes Spannungverhältnis hervorzuheben:

Im Gegensatz zu den meisten anderen AutorInnen, die in ihren Schriften den

Sprachwechsel ins Deutsche vollzogen haben, fällt bei ihr das besondere, teils

offen thematisierte, teils unterschwellig mitsprechende, meist jedoch konsti-

tutiv eingesetzte Spannungsverhältnis zur Muttersprache [Japanisch; H.K.] auf

(Ivanovic 2008a: 1).

Die Passage zwischen zwei Sprachen, in der beide Sprachen oder Kulturen ei-

ne zueinander gleichberechtigte Daseins- und Deutungsberechtigung in Anspruch

nehmen, wird bei ihr zum Charakteristikum ihrer écriture. Enge Grenzziehungen

sind sowohl Glissant als auch Tawada fremd, dies gilt für die Literatur beider, die

sich auf keine Sprache oder Gattung festlegen lässt, aber auch für den Status als

Schriftsteller und Schriftstellerin überhaupt. Beide produzieren nicht nur literari-

sche Texte und Dichtung, sondern sowohl Tawada als promovierte Germanistin als

auch Glissant als promovierter Philosoph und Literaturwissenschaftler schreiben

auf der Metaebene und formen den literaturwissenschaftlichen Diskurs: Beide ha-

ben mit dem Essay eine Gattung gewählt, die aufgrund ihrer Anteile an Reflexion

und Fiktion, an Poesie und Poetik, an sich schon als Passage zwischen den Gattun-

gen zu betrachten ist. Tawadas Essays setzten sich vorwiegend mit Erfahrungen in

11 Pour une littérature-monde ist ein 2007 bei Gallimard von Michel Le Bris, Jean Rouaud und

Eva Almassy ursprünglich alsManifest veröffentlichter Text, der das Konzept der »littérature-

monde« verteidigt und von 44 frankophonen Schriftstellern und Schriftstellerinnen (unter

ihnen auch Glissant) unterzeichnet wurde.

https://doi.org/10.14361/9783839461624-009 - am 13.02.2026, 09:06:05. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839461624-009
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


118 Helke Kuhn

fremd- oder mehrsprachigen Kontexten auseinander, wobei das ›Zwischen‹ zwei

Sprachen weder als eine Grenze noch ein Zwischenraum, sondern als der eigentli-

che Raum, in dem Literatur geschrieben wird, zu betrachten ist.

In Glissants Tout-monde (1993) wie auch in Tawadas Wo Europa anfängt? (1991)

kommt eine Poetik des Überschreitens der Grenzen, der Mobilität und der kultu-

rellen Differenz zur Darstellung. Beide Texte thematisieren Erfahrungen während

einer Reise, jedoch handelt es sich keineswegs um Reiseberichte, vielmehr um ei-

ne Komposition aus Erinnerungen,Märchen, Gedichten, Reflexionen und Bezügen

auf Mythen und Legenden der Welt.

Ähnlich wie bei Glissant, dessen écriture sich als kreolisiertes Französisch be-

schreiben lässt, erfolgt bei Tawada eine ›japanisierte‹ Lesart der deutschen Wör-

ter, um Sprachspiele einzuleiten oder zusätzliche Bedeutungen zu kreieren; dabei

schöpft ihr Schreiben aus dem Zusammenspiel mehrerer Sprachen sowie ausmeh-

reren Schriftsystemen.Der dadurch entstehende verfremdete Blick deckt bis dahin

vernachlässigte Deutungsebenen auf und fördert versteckte und verborgene Ver-

bindungslinien zu Tage. Ein solches Verfahren deckt sich mit dem von Glissant

definierten Literaturbegriff, wenn dieser in einem Gespräch sagt: »La littérature,

c’est remettre au jour les connexions cachées.« (Glissant/Isidori 2008: o.S.)

Die Freiheit, Neues zu gestalten, das was bei Glissants Kreolisierung das Neue

und Unvorhersehbare ist oder in der Literatur oft als Ergebnis eines Funkenschlags

betitelt wird, beschreibt Tawada als Folge einer sehr genauen Wahrnehmung zwi-

schen dem bisher Bekannten und dem neu Erlernten:

Wenn man in diese Kluft [des Dazwischen; H.K.] einmal hineingefallen ist, dann

ist dieMuttersprache auch ganz fremd. […] Dieses Gefühl ist fürmich sehrwichtig:

sich von der Sprache zu befreien. Denn Sprache klammert sich ja normalerweise

fest an einemMenschenundbestimmt alles, was erwahrnehmen kann. Es ist ganz

wichtig, sich von der Sprache zu trennen. (Interview mit Tawada in Koelbl 1998:

228)

Diese besondere Wahrnehmung auf die Sprachen resultiert aus einer Distanzie-

rung zu dem vermeintlich Wohlbekannten und Vertrauten und eröffnet einen se-

mantisch freien Raum, eine Leerstelle:

Selbst wenn ich eine Sprache inhaltlich und akustisch vollkommen zu verstehen

glaube, gibt es viele Leerstellen. Diese Löcher dürfen aber nicht zugestopft wer-

den, sonst kann man nichts mehr verstehen. Man braucht freie Plätze, auf denen

die Bedeutungen zusammengebastelt werden können. (Tawada 2002: 106)

Diese wertvollen und aufgrund ihrer Fremdartigkeit zu enträtselnden Leerstellen

sind als besonderesMerkmal ›guter‹ Literatur bekannt, da diese aufgrund ihrer Un-

eindeutigkeiten für immer wieder neue Interpretationen offen steht. Tawada zeigt

uns, dass einer Fremdsprache ebenfalls das Potential, diesen Freiraum zu eröffnen,

https://doi.org/10.14361/9783839461624-009 - am 13.02.2026, 09:06:05. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839461624-009
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Von Édouard Glissant zu Yoko Tawada 119

inhärent ist. In diesem Zusammenhang ist der Titel der Zeitschrift Fremdsprache

Literatur hervorzuheben, im Besonderen der einführende Aufsatz Fremdsprache Li-

teratur – Neue Konzepte zur Arbeit mit Literatur im Fremdsprachenunterricht von Michael

Dobstadt und Renate Riedner (2011). Zunächst wird bereits durch den gewählten

Zeitschriftentitel deutlich, dass Literatur eine zu entdeckende, zu erlernende und

auch zu dechiffrierende Fremdsprache ist, sowie umgekehrt der Umgang mit der

Fremdsprache zu Literatur werden kann. Die von Dobstadt und Riedner gewählte

und zitierte Textstelle aus dem Essay Von der Muttersprache zur Sprachmutter von Yo-

ko Tawada veranschaulicht, »worin jene Spracherfahrung besteht, die beim Fremd-

sprachenlernen wie beim Umgang mit Literatur [gemacht werden kann; H.K.]: in

der Lockerung der vermeintlich so festen Verbindung von Wort und Gedanke, von

Zeichen und Sache beziehungsweise Konzept« (Dobstadt/Riedner 2011: 9):

Was mir im Reich des Schreibzeugs besonders gut gefiel, war der Heftklammer-

entferner. SeinwunderbarerName verkörpertemeine Sehnsucht nach einer frem-

denSprache.Dieser kleineGegenstand, der an einenSchlangenkopfmit vier Fang-

zähnen erinnerte, war Analphabet, obwohl er zum Schreibzeug gehörte: Im Un-

terschied zu dem Kugelschreiber oder zu der Schreibmaschine konnte er keinen

einzigen Buchstaben schreiben. Er konnte nur Heftklammern entfernen. Aber ich

hatte eine Vorliebe für ihn, weil es wie ein Zauber aussah, wenn er die zusam-

mengehefteten Papiere auseinandernahm. In der Muttersprache sind die Worte

den Menschen angeheftet, sodass man selten spielerische Freude an der Sprache

empfinden kann. Dort klammern sich die Gedanken so fest an dieWorte, dass we-

der die ersteren noch die letzteren frei fliegen können. In einer Fremdsprache hat

man aber so etwas wie einen Heftklammerentferner: Er entfernt alles, was sich

aneinanderheftet und sich festklammert. (Tawada 1996: 14f.)

Diese von Tawada beschriebene Lockerung, für die der als schlangenhaftes Wesen

zum Leben erweckte Heftklammerentferner steht, bringt auf der Rezeptionsebene

eine deautomatisierte Wahrnehmung und somit eine Hinterfragung der eigenen

Rezeptionsgewohnheiten und -erwartungen mit sich. Damit wird ein Prozess im

Sinne einer Schule des Sehens angesprochen, der die Rezeption von Kunst im All-

gemeinen seit der Moderne prägt. Im Bereich der Literatur sprechen wir von ihrer

Literarizität in ähnlicher Weise, wenn die Rezeption nicht automatisch verläuft,

sondern deautomatisert wird, indem die feste Fügung vonWort und Gedanke, von

Zeichen und Sache beziehungsweise Konzept aufgebrochen wird.

Im Textbeispiel kommt ein doppelter Blick, zum einen in der Wahrnehmung

des Heftklammerentferners als schlangenhaftes Wesen und zum anderen in der

Analogie zwischen letzterem und der Fremdsprache, zur Darstellung. Ein für deut-

sche Muttersprachler und -sprachlerinnen banal erscheinender Gegenstand der

Alltagswelt wird bei Tawada zu einem rätselhaften Medium einer zu dechiffrie-

renden Botschaft. Der Rezipient oder die Rezipientin, der oder die über »symbo-

https://doi.org/10.14361/9783839461624-009 - am 13.02.2026, 09:06:05. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839461624-009
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


120 Helke Kuhn

lische Kompetenz« (Kramsch 2011) verfügt, erkennt den Mehrwert in dieser durch

Sprachmagie erzeugten Mehrdeutigkeit. Zeichen und Welt treten in einen magi-

schen Dialog und ein Raum wird eröffnet, in dem unterschiedliche Deutungs- und

Denkweisen nebeneinander existieren können.

Hier nähern wir uns wieder dem Ausgangspunkt der postkolonialen Ansätze,

bei denen in Anbetracht vonKolonialismus undMigration und den damit einherge-

henden sprachlichen und nationalen Verflechtungen und der kulturellen Hybridi-

tät essentialistische Konzepte von Nation oder Kultur nicht mehr aktuell erschei-

nen. Diese Tendenz spiegeln Glissants wie auch hier Tawadas sprachphilosophi-

sche Texte, in denen sich verschiedene Sprachen, Logiken und kulturelle Denkwei-

senmiteinander vernetzen und etwas jenseits eindeutiger Bedeutungen Liegendes,

Neues hervorbringen.

Glissant und Tawada können daher als Repräsentanten einer Literatur betrach-

tet werden, der die Umwandlungsprozesse einer multilingualen Welt inhärent

sind. Durch die zunehmende Vernetzung der sich verändernden Sprachen werden

die bestehenden Kulturkontexte neu geschrieben. Im frankophonen Bereich ist für

diese Literatur die oben zitierte Betitelung einer »littérature-monde«12 bekannt

geworden, die auf Glissants Denkort des »Tout-monde« (»All-Welt«) verweist. In

der deutschsprachigen und anglophonen Forschung finden wir den Begriff der

Exophonie (vgl. Tawada 2003; Arndt/Naguschewski/Stockhammer 2007; Ivanovic

2008b; Wright 2008, 2010), der eine Vorgehensweise von mehrsprachigen Autoren

und Autorinnen beschreibt, die die Grenzen kultureller Räume sowie einer ›rei-

nen‹ Sprache zu überwinden versuchen. Tawadas und Glissants Schreibweisen

sind aber nicht nur exophon, sondern auch im Sinne von Deleuze und Guattari

als rhizomorph zu bezeichnen. Im Bild des Rhizoms gesprochen, produzieren

diese Schreibweisen »Stengel und Fasern, die […] gemeinsam mit ihnen [mit den

Wurzeln; H.K.] in den Stamm eindringen und einen neuen und ungewöhnlichen

Gebrauch von ihnen [den Sprachen; H.K.] machen« (Deleuze/Guattari 1977: 26).

Diese Schreibweisen werden zu Sprachen, in die hinein- und durch die hindurch

gegangen wird und auf diese Weise mannigfaltige Fluchtlinien der Interpretation

eröffnet werden.

Die Erfahrung, die der Leser und die Leserin bei der Lektüre von Tawadas

und Glissants Texten macht, nämlich, dass die eigene Muttersprache Deutsch oder

Französisch fremd erscheint, führt ihm oder ihr den Konstruktionscharakter des

Konzepts sowohl einer ›reinen‹ Sprache als auch der Grenzziehung von ›eigen‹ und

›fremd‹ vor Augen. So ist Glissants und Tawadas écriture die Dekonstruktion von

jeglichem erstarrten Sprachgebrauch, von vermeintlich allgemeingültigen Denk-

gebäuden sowie von der Grenze zwischen Eigenem und Fremden eingeschrieben,

was wiederum rigide kulturelle Identitätskonzepte in Frage stellt.

12 Vgl. Fußnote 11.

https://doi.org/10.14361/9783839461624-009 - am 13.02.2026, 09:06:05. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839461624-009
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Von Édouard Glissant zu Yoko Tawada 121

Ausgehend von Glissants Poetik der Relation und Tawadas Sprachphiloso-

phie stellt sich abschließend die Frage, ob die am Anfang der Einleitung von

Exophonie. Anders-Sprachigkeit (in) der Literatur zitierte Aussage Herders zu sei-

ner Nationalliteratur-Konzeption, »[d]er Genius der Sprache ist also auch der

Genius von der Litteratur einer Nation« (Herder 1766: 147, zitiert nach Arndt/

Naguschewski/Stockhammer 2007: 7)13 nicht zeitgemäß in folgenden Satz zu

verwandeln wäre: Der Genius der Sprache und Literatur an sich auf der Welt

ermisst sich aus der Beziehung zu anderen Sprachen und Kulturen.

Literatur

Arndt, Susan/Naguschewski, Dirk/Stockhammer, Robert (Hg.) (2007): Exophonie.

Anders-Sprachigkeit (in) der Literatur. Berlin.

Bernabé, Jean (1983): Fondal-natal. Grammaire basilectale approchée des créoles

guadeloupéen et martiniquais. Paris.

Britton, Celia M. (1999): Édouard Glissant and Postcolonial Theory. Strategies of

Language and Resistance. Virginia.

Dies. (2008): »Langues et langages dans le tout-monde«. In: Samia Hassab-Charfi/

Sonia Zlitni-Fitouri (Hg.): Autour d’Édourad Glissant. Lectures, épreuves, ex-

tensions d’une poétique de la Relation. Bordeaux, S. 235-245.

Chamoiseau, Patrick/Bernabé, Jean/Confiant, Raphaël (1993): Éloge de la créolité.

Paris.

Deleuze, Gilles/Guattari, Félix (1977): Rhizom. Berlin.

Dies. (1980): Capitalisme et Schizophrénie. Mille Plateaux. Paris.

Derrida, Jacques (1993): La dissémination. Paris.

Dewulf, Jeroen (2002): Als Frau Sprache feststellte, dass sie keine Wurzeln, son-

dern Füsse hatte. Reflexionen über eine globale Literaturwissenschaft, ausge-

hend von einem internationalen Kreolismus. In: Trans. Internet-Zeitschrift für

Kulturwissenschaften 13; online unter: www.inst.at/trans/13Nr/dewulf13.htm

[Stand: 15.01.2019].

Dobstadt, Michael/Riedner, Renate (2011): Fremdsprache Literatur. Neue Konzep-

te zur Arbeit mit Literatur im Fremdsprachenunterricht. In: Fremdsprache

Deutsch, H. 44, 5-14.

Ette, Ottmar (2005): Zwischen Welten Schreiben. Literaturen ohne festen Wohn-

sitz. Berlin.

13 An dieser Stelle sei zur differenzierteren Betrachtung Herders darauf hingewiesen, dass er

gleichzeitig auch als einer der Vertreter einesWeltliteraturkonzepts betrachtet werden kann

(vgl. Poltermann 1998).

https://doi.org/10.14361/9783839461624-009 - am 13.02.2026, 09:06:05. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839461624-009
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


122 Helke Kuhn

Fleischmann, Ulrich (1986): Das Französisch-Kreolische in der Karibik. Zur Funk-

tion von Sprache im sozialen und geographischen Raum. Tübingen.

Gauvin, Lise (2010): Édouard Glissant. Entretiens avec Lise Gauvin (1991-2009).

L’imaginaire des langues. Paris.

Giraud,Michel (1997): La créolité. Une rupture en trompe l’œil. In: Cahiers d’études

africaines 148, H. 4, S. 795-811.

Glissant, Édouard (1981): Le Discours antillais. Paris (Seuil). In: Ders. (1990): Poé-

tique de la relation. Poétique III. Paris.

Ders. (1993): Tout-monde. Paris.

Ders. (1996): Introduction à une poétique du divers. Paris.

Ders. (1997a): Traité du Tout- monde. Paris.

Ders. (1997b): L’Intention poétique. Paris.

Ders. (2006): Une nouvelle région du monde. Paris.

Glissant, Édouard/Chamoiseau, Patrick (2005): Lettre ouverte à Nicolas Sarkozy

»De loin« (12.12.2005); online unter: www.afrik.com/article9171.html [Stand:

15.01.2019].

Dies. (2007): Quand les Murs tombent. L’Identité nationale hors-la-loi? Paris.

Glissant, Édouard/Isidori, Francesca (2008): Affinités électives – 25mai 2008. Ge-

spräch mit Francesca Isidori anlässlich der Veröffentlichung von Entretiens

de Baton Rouge. In: Édouard Glissant. Une pensée archipélique; online unter:

www.edouardglissant.fr/audio.html [Stand: 15.01.2019].

Herder, Johann Gottfried (1766/67): Ueber die neuere deutsche Literatur. In: Ders.:

Sämmtliche Werke. Hg. v. Bernard Suphan. Bd. 1. Berlin.

Ivanovic, Christine (2008a): Aneignung und Kritik. Yoko Tawada und der Mythos

Europa. In: ÉtudesGermaniques 63, H. 1, S. 131-152.

Dies. (2008b): Exophonie, Echophonie. Resonanzkörper und polyphone Räume bei

Yoko Tawada. In: Gegenwartsliteratur 7, S. 223-247.

Joubert, Jean-Louis (2005): Édouard Glissant. Paris.

Koelbl, Herlinde (1998): Im Schreiben zu Haus. Wie Schriftsteller zu Werke gehen.

München.

Kuhn, Helke (2013): Rhizome, Verzweigungen, Fraktale. Vernetztes Schreiben und

Komponieren im Werk von Édouard Glissant. Berlin.

Kramsch, Claire (2006): From Communicative Competence to Symbolic Compe-

tence. In: ModernLanguageJournal 90, H. 2, S. 249-252.

Dies. (2011): Symbolische Kompetenz durch literarische Texte. In: Fremdsprache

Literatur, H. 44, S. 35-41.

LeBris, Michel/Rouaud, Jean/Almassy, Eva (2007): Pour une littérature-monde. Pa-

ris.

Ludwig, Ralph (1994): Écrire la ›parole de nuit‹. La nouvelle littérature antillaise.

Paris.

https://doi.org/10.14361/9783839461624-009 - am 13.02.2026, 09:06:05. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://www.cairn.info/revue-etudes-germaniques.htm
https://www.cairn.info/revue-etudes-germaniques.htm
https://www.cairn.info/revue-etudes-germaniques.htm
https://www.cairn.info/revue-etudes-germaniques.htm
https://www.cairn.info/revue-etudes-germaniques.htm
https://www.cairn.info/revue-etudes-germaniques.htm
https://www.cairn.info/revue-etudes-germaniques.htm
https://www.cairn.info/revue-etudes-germaniques.htm
https://www.cairn.info/revue-etudes-germaniques.htm
https://www.cairn.info/revue-etudes-germaniques.htm
https://www.cairn.info/revue-etudes-germaniques.htm
https://www.cairn.info/revue-etudes-germaniques.htm
https://www.cairn.info/revue-etudes-germaniques.htm
https://www.cairn.info/revue-etudes-germaniques.htm
https://www.cairn.info/revue-etudes-germaniques.htm
https://www.cairn.info/revue-etudes-germaniques.htm
https://www.cairn.info/revue-etudes-germaniques.htm
https://www.researchgate.net/journal/1540-4781_Modern_Language_Journal
https://www.researchgate.net/journal/1540-4781_Modern_Language_Journal
https://www.researchgate.net/journal/1540-4781_Modern_Language_Journal
https://www.researchgate.net/journal/1540-4781_Modern_Language_Journal
https://www.researchgate.net/journal/1540-4781_Modern_Language_Journal
https://www.researchgate.net/journal/1540-4781_Modern_Language_Journal
https://www.researchgate.net/journal/1540-4781_Modern_Language_Journal
https://www.researchgate.net/journal/1540-4781_Modern_Language_Journal
https://www.researchgate.net/journal/1540-4781_Modern_Language_Journal
https://www.researchgate.net/journal/1540-4781_Modern_Language_Journal
https://www.researchgate.net/journal/1540-4781_Modern_Language_Journal
https://www.researchgate.net/journal/1540-4781_Modern_Language_Journal
https://www.researchgate.net/journal/1540-4781_Modern_Language_Journal
https://www.researchgate.net/journal/1540-4781_Modern_Language_Journal
https://www.researchgate.net/journal/1540-4781_Modern_Language_Journal
https://www.researchgate.net/journal/1540-4781_Modern_Language_Journal
https://www.researchgate.net/journal/1540-4781_Modern_Language_Journal
https://www.researchgate.net/journal/1540-4781_Modern_Language_Journal
https://www.researchgate.net/journal/1540-4781_Modern_Language_Journal
https://www.researchgate.net/journal/1540-4781_Modern_Language_Journal
https://www.researchgate.net/journal/1540-4781_Modern_Language_Journal
https://fr.wikipedia.org/wiki/Michel_Le_Bris
https://fr.wikipedia.org/wiki/Michel_Le_Bris
https://fr.wikipedia.org/wiki/Michel_Le_Bris
https://fr.wikipedia.org/wiki/Michel_Le_Bris
https://fr.wikipedia.org/wiki/Michel_Le_Bris
https://fr.wikipedia.org/wiki/Michel_Le_Bris
https://fr.wikipedia.org/wiki/Jean_Rouaud
https://fr.wikipedia.org/wiki/Jean_Rouaud
https://fr.wikipedia.org/wiki/Jean_Rouaud
https://fr.wikipedia.org/wiki/Jean_Rouaud
https://fr.wikipedia.org/wiki/Jean_Rouaud
https://fr.wikipedia.org/wiki/Jean_Rouaud
https://fr.wikipedia.org/wiki/Eva_Almassy
https://fr.wikipedia.org/wiki/Eva_Almassy
https://fr.wikipedia.org/wiki/Eva_Almassy
https://fr.wikipedia.org/wiki/Eva_Almassy
https://fr.wikipedia.org/wiki/Eva_Almassy
https://fr.wikipedia.org/wiki/Eva_Almassy
https://fr.wikipedia.org/wiki/Eva_Almassy
https://doi.org/10.14361/9783839461624-009
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/
https://www.cairn.info/revue-etudes-germaniques.htm
https://www.cairn.info/revue-etudes-germaniques.htm
https://www.cairn.info/revue-etudes-germaniques.htm
https://www.cairn.info/revue-etudes-germaniques.htm
https://www.cairn.info/revue-etudes-germaniques.htm
https://www.cairn.info/revue-etudes-germaniques.htm
https://www.cairn.info/revue-etudes-germaniques.htm
https://www.cairn.info/revue-etudes-germaniques.htm
https://www.cairn.info/revue-etudes-germaniques.htm
https://www.cairn.info/revue-etudes-germaniques.htm
https://www.cairn.info/revue-etudes-germaniques.htm
https://www.cairn.info/revue-etudes-germaniques.htm
https://www.cairn.info/revue-etudes-germaniques.htm
https://www.cairn.info/revue-etudes-germaniques.htm
https://www.cairn.info/revue-etudes-germaniques.htm
https://www.cairn.info/revue-etudes-germaniques.htm
https://www.cairn.info/revue-etudes-germaniques.htm
https://www.researchgate.net/journal/1540-4781_Modern_Language_Journal
https://www.researchgate.net/journal/1540-4781_Modern_Language_Journal
https://www.researchgate.net/journal/1540-4781_Modern_Language_Journal
https://www.researchgate.net/journal/1540-4781_Modern_Language_Journal
https://www.researchgate.net/journal/1540-4781_Modern_Language_Journal
https://www.researchgate.net/journal/1540-4781_Modern_Language_Journal
https://www.researchgate.net/journal/1540-4781_Modern_Language_Journal
https://www.researchgate.net/journal/1540-4781_Modern_Language_Journal
https://www.researchgate.net/journal/1540-4781_Modern_Language_Journal
https://www.researchgate.net/journal/1540-4781_Modern_Language_Journal
https://www.researchgate.net/journal/1540-4781_Modern_Language_Journal
https://www.researchgate.net/journal/1540-4781_Modern_Language_Journal
https://www.researchgate.net/journal/1540-4781_Modern_Language_Journal
https://www.researchgate.net/journal/1540-4781_Modern_Language_Journal
https://www.researchgate.net/journal/1540-4781_Modern_Language_Journal
https://www.researchgate.net/journal/1540-4781_Modern_Language_Journal
https://www.researchgate.net/journal/1540-4781_Modern_Language_Journal
https://www.researchgate.net/journal/1540-4781_Modern_Language_Journal
https://www.researchgate.net/journal/1540-4781_Modern_Language_Journal
https://www.researchgate.net/journal/1540-4781_Modern_Language_Journal
https://www.researchgate.net/journal/1540-4781_Modern_Language_Journal
https://fr.wikipedia.org/wiki/Michel_Le_Bris
https://fr.wikipedia.org/wiki/Michel_Le_Bris
https://fr.wikipedia.org/wiki/Michel_Le_Bris
https://fr.wikipedia.org/wiki/Michel_Le_Bris
https://fr.wikipedia.org/wiki/Michel_Le_Bris
https://fr.wikipedia.org/wiki/Michel_Le_Bris
https://fr.wikipedia.org/wiki/Jean_Rouaud
https://fr.wikipedia.org/wiki/Jean_Rouaud
https://fr.wikipedia.org/wiki/Jean_Rouaud
https://fr.wikipedia.org/wiki/Jean_Rouaud
https://fr.wikipedia.org/wiki/Jean_Rouaud
https://fr.wikipedia.org/wiki/Jean_Rouaud
https://fr.wikipedia.org/wiki/Eva_Almassy
https://fr.wikipedia.org/wiki/Eva_Almassy
https://fr.wikipedia.org/wiki/Eva_Almassy
https://fr.wikipedia.org/wiki/Eva_Almassy
https://fr.wikipedia.org/wiki/Eva_Almassy
https://fr.wikipedia.org/wiki/Eva_Almassy
https://fr.wikipedia.org/wiki/Eva_Almassy


Von Édouard Glissant zu Yoko Tawada 123

Ders. (1996): Kreolsprachen zwischen Mündlichkeit und Schriftlichkeit. Zur Syntax

und Pragmatik atlantischer Kreolsprachen auf französischer Basis. Tübingen.

Poltermann, Andreas (1998): Interkulturelles Übersetzen. Das Beispiel J. G. Herder

vor dem Hintergrund des post-kolonialen Diskurses. In: Renate von Heyde-

brand (Hg.): Kanon Macht Kultur. Germanistische Symposien Berichtsbände.

Stuttgart, S. 271-296.

Toumson, Roger (1989): La transgression des couleurs. Littératures et langages des

Antilles. Paris.

Tawada, Yoko (1991): Wo Europa anfängt. Tübingen.

Dies. (1996): Talisman. Literarische Essays. Tübingen.

Dies. (2002): Überseezungen. Literarische Essays. Tübingen.

Dies. (2003): Exophonie. Tokyo.

Wright, Chantal (2008): Writing in the ›Grey Zone‹. Exophonic Literature in Con-

temporary Germany. In: GFL-Journal. German as a foreign language 3; online

unter: www.gfl-journal.de/3-2008/wright.pdf S. 26-42 [Stand: 16.01.2019].

Dies. (2010): Exophony and literary translation. What it means for the translator

when a writer adopts a new language. In: Target 22, H. 1, S. 22-39.

https://doi.org/10.14361/9783839461624-009 - am 13.02.2026, 09:06:05. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839461624-009
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


https://doi.org/10.14361/9783839461624-009 - am 13.02.2026, 09:06:05. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839461624-009
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

