
Waffen im ungleichen Kampf

Die toten Kinder der Medea

Christa Buschendorf

Der griechische Mythos erzählt von mehreren Morden, für die Medea verantwort-

lich ist, aber es sind die von ihrerHand getöteten Kinder, die dieser Figur eine bis in

unsereGegenwart andauernde Faszination verleihen. »Ich konnte retten; ob ich ver-

derben könne, fragst du?«DieserVers ausOvidsMedea, einemnur in zwei Fragmen-

ten überliefertenDrama,1 benennt einenwesentlichenGrund,weshalb diesemythi-

sche Gestalt unsere Imaginationskraft immer wieder aufs Neue herausfordert: Me-

dea vereint in sich extreme und zugleich widersprüchliche Ausformungenmensch-

lichen Verhaltens.Unter denmythischen Figuren der Antike nimmtMedea alsMör-

derin ihrer Kinder eine Sonderstellung ein, denn es wird zwar auch von anderen

Kindsmörderinnen erzählt, aber sie handeln für gewöhnlich unter dem Einfluss ei-

nerGottheit.2 Der Infantizid, der imWiderspruch zur lebenspendendenMutterrol-

le steht, ist freilich nur das herausragendsteMerkmal der den Charakter derMedea

prägenden Widersprüchlichkeit. Medeas Herkunft kennzeichnet sie als Geschöpf

des Lichts wie der Dunkelheit, der Kräfte der Vernunft wie der Macht der Magie,

ist sie doch eine Enkelin des griechischen Sonnengotts Helios sowie eine Nachfah-

rin oder zumindest Anhängerin vonHekate, einer aus Kleinasien stammenden zau-

berkundigen Göttin des Mondes und der Unterwelt.3 Ferner werden Medea Eigen-

schaften zugeschrieben, die als typisch weiblich, aber auch solche, die als typisch

männlich gelten, etwawennman sie sowohl unbändiger Leidenschaft als auch kalt-

blütiger Rationalität zeiht. Selbst die Etymologie ihres Namens verweist auf die in

ihremWesen angelegte geschlechtliche Ambivalenz: aus dem griechischen Stamm

1 W. Schubert: »Medea in der lateinischen Literatur der Antike«, S. 59.

2 Vgl. R. Schlesier: »Medeas Verwandlungen, S. 6–7.

3 Es ist bemerkenswert, dass die väterliche Abkunft von Helios konstant ist, während über die

mütterliche Linie unterschiedliche Versionen existieren. Hesiod (Theogonie 958ff.) nennt die

Okeanos-Tochter Idyia, andere Quellen bezeichnen Hekate als Mutter Medeas; zur Bedeu-

tung der Wandelbarkeit der mütterlichen Linie vgl. die wegweisende Studie von I. Stephan:

Medea, S. 28–30.

https://doi.org/10.14361/9783839464403-002 - am 14.02.2026, 06:39:56. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839464403-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


26 Christa Buschendorf

med wird herkömmlich die Bedeutung von Medea als »weisen Rat Wissende« ab-

geleitet; zugleich aber verzeichnet das Altgriechische die Konnotation »männliche

Genitalien«.4

Medea stammtaus einemZeitalter tiefgreifenderkulturellerUmwälzungen.Die

Argonautensage gehört zuden ältestenSagenstoffenGriechenlands; dasGeschehen

geht dem vonHomer berichteten TrojanischenKrieg voraus.5 Die Epoche, in der Ja-

sonmit seinenGefährtenaufderArgo inSee stach,umdasgoldeneVlies zu erobern,

ist religionsgeschichtlich betrachtet eine Zeit des Übergangs von der Vorherrschaft

weiblicher Göttinnen zu dem von Zeus angeführten griechischen Götterpantheon.

Wie KlausTheweleit in Buch der Königstöchter darlegt, ist

das Erzählen sowie das Singen dieses Jahrtausends – wie auch ein großer

Teil seiner bildnerischen und handwerklichen Arbeiten – damit befasst, den

Götterwechsel zu thematisieren bzw. zu bearbeiten, der sich im Verlauf dieses

Jahrtausends in Griechenland und den umliegenden Ländern vollzieht; kurz:

von der Verlagerung der Bedeutung der Hera/Rhea als vorherrschenden Göttin

einer eher weiblich bestimmten Religiosität dieses Zeitalters […] zur Dominanz

eines vorherrschenden Mann-Gottes, des Olympiers Zeus, der sich die Hera (in

früheren Erzählversionen selber die oberste Gottheit, dann seine Mutter, dann

seine Schwester), schließlich zur Ehefrau unterwirft und die olympische Mann-

Religion für Griechenland und die umgebenden Gebiete verbindlich macht.6

AusgedehnteMigrationsbewegungen führen diesenWandel herbei. Indogermanen

wandern aus dem Norden in die Region des heutigen Griechenlands ein, deren pa-

triarchal strukturierte Götterwelt sich im Zuge der Eroberung gegenüber den loka-

len,vonweiblichenGottheitenbestimmtenKultenallmählichdurchsetzt.Diesekul-

turgeschichtlichen Veränderungen sind zumVerständnis desMedea-Mythos eben-

so wichtig wie die in die Argonautensage einbeschriebene frühe griechische Kolo-

4 R. Schlesier: »Medeas Verwandlungen«, S. 10; siehe Archilochos (7. Jh. v. Chr.), 138:médéon; in

deutscherÜbersetzung lautet das Fragment: »…unddie SehnenderGenitalien säbelte er ab«;

in: M. Treu (Hg.): Archilochos, S. 107. Bernhard Zimmermann verweist darauf, dass Euripides

»die deinótes, die gefährliche, geistige Fähigkeit der Medea«, akzentuiert, »die ja auch durch

die Etymologie ihres Namens, die Ableitung von médesthai, ›ausdenken‹, ›planen‹ nahelag«.

B. Zimmermann: »Seiner Zeit voraus«, in: Zimmermann, Mythische Wiederkehr, S. 114–115.

Vgl. ferner J.R. Gascard: Medea-Morphosen, S. 47–48.

5 Jason wird im siebten Gesang der Ilias erwähnt, und im zwölften Gesang der Odyssee berich-

tet Kirke (eine Tante Medeas) von »[j]ener Argo, von der sie noch alle singen und sagen.«

Homer: Odyssee, V. 70. Die erste kanonische literarische Verarbeitung, das Epos Argonautika

des hellenistischen Dichters Apollonios von Rhodos, wurde erst in nachhomerischer Zeit, im

3. Jh. v. Chr., verfasst.

6 K. Theweleit: Buch der Königstöchter, S. 125; Hervorhebungen im Original.

https://doi.org/10.14361/9783839464403-002 - am 14.02.2026, 06:39:56. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839464403-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Waffen im ungleichen Kampf 27

nisationsgeschichte.MitMedea entsteht eine Figur, die das in beiden Prozessen in-

härente Konfliktpotential in sich vereint.

Im Argonauten-Mythos erscheint die kolchische Königstochter zuerst in der

Rolle der jungfräulichen Helferin. Das weit verbreitete Sagenmotiv erzählt, wie

Theweleit hervorhebt, von einem erprobten Mittel der Kolonisatoren: »In den Er-

zählungen der eurasiatischen Kultur bildet sich eine Figur heraus von weiblicher

Hilfe […] eine Frau läuft über aus der Gesellschaft der kolonistisch Aufgesuchten

[…] eine hohe Tochter […] die Tochter des Königs selber. Sie läuft über zum An-

führer der Kolonisten […] ergriffen von Liebe zu diesem«.7 Jason verdankt es allein

Medeas klugem Ratschlag und probaten Zaubermitteln, dass er die ihm von ihrem

Vater König Aietes gestellten lebensbedrohlichen Aufgaben unbeschadet löst und

das geraubte goldene Vlies und die Mannschaft der Argo nach einer langen und

gefährlichen Seereise sicher nach Hellas bringen kann. Bereits als Helferin geht

Medea bis zum Äußersten. Nicht nur verrät sie ihren Vater und bringt den König

um das kostbarste Gut seines Landes,8 sondern sie wird auf der Flucht sogar zur

Mörderin ihres Bruders Apsyrtos. Der ins Meer geworfene zerstückelte Leichnam

nötigt die Kolcher, die Verfolgung der Argo auszusetzen, um die sterblichen Über-

reste des Apsyrtos für seine Bestattung einsammeln zu können. Nur indemMedea

ihren Bruder opfert, können die Griechen der Übermacht der kolchischen Krieger

entkommen. Der Getötete wird in einem sehr wörtlichen Sinne instrumentalisiert:

Medea verwandelt den Leichnam in eine wirksameWaffe, die den Verfolgten einen

rettenden Vorsprung verschafft.

Der zweite von Medea zu verantwortende Mord ist ein Akt der Vergeltung. Als

Jason seinem Onkel Pelias in Jolkos das als Preis für den Thronverzicht geforderte

goldene Vlies überreicht,weigert sich dieser sein Versprechen einzuhalten.Darauf-

hin verjüngt die zaubermächtige Kolcherin einen zerstückelten und in einemKräu-

tersud aufgekochtenWidder und verleitet die Töchter des Pelias dazu, dieselbe Pro-

zedur ihrem Vater angedeihen zu lassen, allerdings ohne ihn wieder zum Leben zu

erwecken. Die Pelias-Episode illustriert erneut, dass Medea bereit ist, für den ge-

liebten Mann zu töten. Solange Medea ihre magischen Künste zu Jasons Gunsten

einsetzt,kommt ihmihrBeistanddurchausgelegen.DasBlattwendet sich,als Jason

einige Jahre nachdem das aus Jolkos geflohene Paar Aufnahme in Korinth fand und

dort mit ihren beiden Söhnen glücklich zusammenlebte, erneut nachMacht strebt.

7 Ebd., S. 10; Auslassungen und Hervorhebungen im Original.

8 Das goldene Widderfell verweist auf die bis in das dritte Jahrtausend vor Christus zurück-

gehende Tradition der Goldgewinnung und des Goldhandwerks in Kolchien, dem heutigen

Georgien, wo zumGoldschürfen imWasser Tierfelle eingesetzt wurden. Zur Verbindung zwi-

schen der Goldgewinnung und -verarbeitung und der Argonautensage siehe etwa N. Lordki-

panidze: »Gold aus Georgien«, S. 40–69.

https://doi.org/10.14361/9783839464403-002 - am 14.02.2026, 06:39:56. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839464403-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


28 Christa Buschendorf

Sein Plan, über die Hochzeit mit der jungen Königstochter Kreusa nicht nur sozi-

al aufzusteigen, sondern auch Anspruch auf den korinthischenThron zu erwerben,

setzt voraus, dass er seine erste Ehe annulliert. Freilich findet sichMedea nicht mit

Jasons Verrat ab.

DiemythischeErzählung vonMedea und Jason ist inmehrfacherHinsicht zwei-

geteilt.9 Während sich der erste Teil der Handlung in Medeas Heimat am Schwar-

zen Meer und auf der abenteuerlichen Meeresfahrt zurück ins griechische Jolkos

abspielt, ist der Ort derHandlung im zweiten Teil auf die Stadt Korinth beschränkt.

Mit diesemOrtswechsel geht einWandel der sozialen StellungMedeas einher, denn

die Königstochter wird von der korinthischen Bevölkerung als Barbarin wahrge-

nommen. Damit verändert sich auch die Paardynamik: war Medea in den Augen

Jasons zunächst die willkommeneWohltäterin, die ihm denWeg zumThron in Jol-

kos bahnen sollte, erweist sie sich bei seinem erneuten Versuch, einen griechischen

Thron zu besteigen, als lästiges Hindernis. In der Handlungsführung verwandelt

sichdie imerstenTeilwiederholt zumEinsatzgelangende eindeutigeÜberlegenheit

der Heldin im zweiten Teil zunächst in Hilflosigkeit, bevor Medea schließlich über

Jason triumphiert. Erwartungsgemäß liegt der Fokus dermeisten literarischen An-

verwandlungen nicht auf den Abenteuermotiven der Argonautensage, sondern auf

demmit Jason ausgetragenen Konflikt.

Bekanntlich hat erst Euripides in seiner Tragödie Medea (431 v. Chr.) den

Kindsmord der Titelheldin eingeführt und wirkte mit dieser Neuerung traditi-

onsbildend.10 Zwar kamen Medeas Kinder auch in voreuripideischen Versionen

zu Tode, aber die Schuld an ihrem Ableben wurde anderen Akteuren, etwa den

Korinthern, angelastet. Einer populären Anekdote zufolge warf man Euripides

bereits in der Antike vor, er habe, bestochen von den Korinthern, die von ihrem

eigenen Verbrechen ablenken wollten, mit der Erfindung des Infantizids die mo-

ralische Verurteilung Medeas betrieben, eine Kritik, die von Feministinnen im 20.

Jahrhundert aufgegriffen wurde.11 So stellt etwa Christa Wolf den Mord Medeas

an ihren Kindern grundsätzlich in Frage und stützt ihre Bearbeitung des Stoffs

auf voreuripideische Quellen: »Eine Helferin, Zauberkundige, die aus sehr alten

Schichten des Mythos hervorgegangen sein mußte, aus Zeiten, da Kinder das

höchste Gut eines Stammes waren, und Mütter, eben wegen ihrer Fähigkeit, den

9 Die Geschichte Medeas nach ihrer Flucht aus Korinth wird hier nicht berücksichtigt; zu den

fünf Stationen inMedeasmythischer Biographie, von denen nur die ersten drei – Kolchis, Jol-

kos und Korinth – vonMedea und Jason handeln, siehe etwa F. Graf: »Medea, the Enchantress

from Afar, S. 21–43.

10 Dies ist die unter Altphilologen vorherrschende Meinung; zur Diskussion der umstrittenen

These, Euripides habe diese Erfindung dem Dramatiker Neophron zu verdanken, siehe etwa

E.A. McDermott: Euripides’ Medea, S. 20–24; B. Zimmermann: »Seiner Zeit voraus«, S. 112.

11 Siehe I. Stephan: Medea, S. 9–12 und passim.

https://doi.org/10.14361/9783839464403-002 - am 14.02.2026, 06:39:56. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839464403-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Waffen im ungleichen Kampf 29

Stamm fortzupflanzen, hochgeachtet –die sollte ihre Kinder umbringen?«12 Es gibt

jedoch auch die gegenteilige Auffassung, der zu folge Euripides ein Feminist avant

la lettre gewesen sei, da er ein überaus kritisches Bild der sozialen Benachteiligung

der griechischen Frauen seiner Zeit im allgemeinen und der AusländerinMedea im

Besonderen gezeichnet habe.13 In jedem Fall aber entscheidet das Motiv des Kinds-

mords darüber, wie wir Medea beurteilen und welche Funktion den toten Kindern

zukommt. Ist diese Frau,wie in zahlreichen nacheuripideischen Anverwandlungen

des Stoffs, eine »Hexenmeisterin«, ein »wildes Schauerwesen«?14 Oder sollten wir

sie eher als eine streitbare Vorkämpferin gegen das Patriarchat verstehen? Und

was bedeutet die jeweilige Lesart für die Funktion, die den Toten in der Erzählung

zukommt? Da Euripides’ Tragödie Medea zweifellos der einflussreichste Text der

Rezeptionsgeschichte ist, der jedoch, abgesehen von altertumswissenschaftlichen

Abhandlungen, nur selten in seiner Komplexität wahrgenommen wurde, lohnt es

sich, ihn im Folgenden einer sorgfältigen Lektüre zu unterziehen.

Im Unterschied zu voreuripideischen Versionen, in denen die Götter oder die

Staatsräson das Geschehen lenken, verlagert der Dramatiker bekanntlich den Kon-

flikt in die Psyche der Protagonistin. ImZuge dieser Psychologisierung gewinnt der

sich in Medea abspielende Widerstreit der Gefühle an Bedeutung, was den Mythos

für moderne Bearbeitungen noch attraktiver machen sollte.Möglicherweise hat je-

doch dieser Fokus aufMedeas Gewissenskonflikt dazu beigetragen, dass Euripides’

kritische Aussagen zur ungleichen Machtbalance im Geschlechterverhältnis häufig

vernachlässigt wurden.

Tatsächlich verweist sowohl der Chor der korinthischen Frauen als auch Me-

dea selbst wiederholt auf die männliche Herrschaft. Die Solidarität mit Medea

veranlasst die Korintherinnen der Barbarin gegenüber »freundlich gesonnen« zu

sein,15 und nach der Rede, in der sich Medea den Frauen von Korinth erstmals

erklärt, versichern sie ihr: »Mit Recht wirst du den Gatten strafen«.16 In diesem

12 C. Wolf: »Von Kassandra zu Medea« (1997); zit. in I. Stephan: Medea, S. 11. Siehe auch Bernd

Seidenstickers hilfreiche Erörterungen zur Differenz zwischen Mythenvariante und Mythen-

korrektur, B. Seidensticker: »Mythenkorrekturen«, in: Zimmermann, Mythische Wiederkehr

(2009), S. 17–40. Seidensticker führt Wolfs Medea. Stimmen (1996) als ein besonders radika-

les Beispiel für die Mythenkorrektur an, die im Unterschied zur Variante »mit dem Anspruch

vorgebracht [wird], eine gegenüber der Tradition überlegene Version zu bieten« (28). Ihm

zufolge ist »die kanonische Geschichte einer bekanntenmythischen Figur wohl selten so voll-

ständig und so systematisch revidiert worden« (38).

13 »Die große AnklageredeMedeas gegen einemännlich geprägte Geschlechterordnung, in der

Pflichten und Lasten extrem ungerecht zu Ungunsten der Frauen verteilt seien, liest sich wie

ein frühes feministisches Manifest.« I. Stephan: Medea, S. 100.

14 L.A. Seneca: Medea, V. 735; 191.

15 Euripides: Medeia, V. 182.

16 Ebd., V. 267.

https://doi.org/10.14361/9783839464403-002 - am 14.02.2026, 06:39:56. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839464403-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


30 Christa Buschendorf

Monolog erwähnt Medea nur kurz ihr eigenes Leid: »Der Schlag, der unerwartet

aufmich fiel, brachmir/das Herz. Ich bin vernichtet […] ihr lieben Frauen!«17 In der

folgenden Analyse der Ehe als ein asymmetrisches Machtverhältnis, bezieht sie die

Korintherinnen als gleichermaßen Betroffene ein: »Von allem, was beseelt ist und

Verstand besitzt,/sind doch wir Frauen das erbärmlichste Geschöpf./Erst müssen

durch ein Übermaß an Geld denMann/wir kaufen – und den Herrn gewinnen über

Leben/und Leib. Dies Übel ist noch schmerzlicher als jenes«.18 Der ›Kaufpreis‹, den

in diesem Fall Medea selbst für die Hochzeit mit Jason entrichtet hat, ist besonders

hoch, denn indem sie das kostbare goldene Vlies in die Ehe einbrachte, zahlte sie

gleichzeitig mit dem Verlust des mehrfach auch vom Chor hochgepriesenen Guts

der Heimat, weshalb sie »aus Barbarenland geraubt«19 nun, nachdem Jason sie

verließ, »vereinsamt, heimatlos«20 ist. Eine weitere soziale Benachteiligung der

Frauen besteht nach Medea darin, dass es ihnen nicht wie den Männern vergönnt

ist, außerhalb der Familie Freundschaften zu pflegen: »Wir aber dürfen nur auf

eine Seele schauen«.21 Umso schwieriger sei es für sie als Fremde, ihre Verwandten

entbehren zumüssen.22

Der Auftritt des Königs Kreon, der die Verbannung Medeas und ihrer Kinder

verkündet, verändert die Haltung des Chors. Hatten die Frauen bis dahin lediglich

ihrVerständnis fürMedeas verzweifelte Lage zumAusdruck gebracht, so äußern sie

nun Kritik an männlichem Verhalten: »Die Männer hegen listige Pläne, und nicht

mehr fest/steht die bei den Göttern beschworene Treue«.23 »Recht und alles keh-

ret sich um«,24 klagen sie und wollen nicht mehr hinnehmen, dass die »Musen ur-

alter Sänger […]/meine Untreue schmähen«.25 Sie bedauern es, dass, wie sie mei-

nen, der »Herr der Lieder«,26 der Musengott Phoibos Apollon, ihnen die Gabe des

17 Ebd., V. 225–227.

18 Euripides: Medeia, V. 230–234; »Medea deutet aus der Warte der Fremden das System der

Mitgift. Denn vor allem in der Oberschicht ist die Mitgift eine Prestigeangelegenheit, ohne

eine angemessene Mitgift besteht für eine Frau praktisch keine Ehefähigkeit.« B. Zimmer-

mann: »Seiner Zeit voraus«, S. 117.

19 Ebd., V. 256; weitaus häufiger ist die Version, nach der sich Medea aus Liebe zu Jason freiwil-

lig den Argonauten anschloss. Die Tatsache, dass sich Euripides unter den ihm zur Verfügung

stehenden Varianten für diejenige entscheidet, nach welcher Jason dem König von Kolchis

nicht nur das goldene Vlies, sondern auch seine Tochter Medea raubt, ist ein weiterer Hin-

weis auf seine kritische Haltung gegenüber dem Helden sowie darauf, dass er die Fahrt der

Argonauten als einen Raubzug versteht.

20 Ebd., V. 255.

21 Ebd., V. 247.

22 Ebd., V. 257.

23 Ebd., V. 412–413.

24 Ebd., V. 411.

25 Ebd., V. 421–422.

26 Ebd., V. 426.

https://doi.org/10.14361/9783839464403-002 - am 14.02.2026, 06:39:56. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839464403-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Waffen im ungleichen Kampf 31

Gesangs versagt habe: »Denn sonst ließ ich eine Weise/erschallen gegen das Män-

nergeschlecht«.27 So sind denn aus der Sicht der Korintherinnen die Männer nicht

nur schuld daran, dass die Tugend der Treue nicht mehr in Ehren gehalten wird,

sondern, da sie das Monopol des Gesangs, also der Geschichtsschreibung, besit-

zen, haben sie sogar die Macht, die Schuld am moralischen Niedergang von sich

abzuwälzen und den Frauen zuzuschreiben. Am Ende des Chorlieds gelangen die

Korintherinnen zu einem überaus kritischen Urteil über den Sittenverfall in ganz

Griechenland: »Dahin ist die Ehrfurcht vor Eiden, es weilt die Scham/nicht mehr

im großen Hellas«.28

DieMännerschelte der Frauen perspektiviert den unmittelbar darauffolgenden

Auftritt Jasons, der selbstherrlich alle Mitverantwortung für Medeas Situation von

sich weist. Die Verbannung, so behauptet er, habe sich Medea ganz allein, nämlich

ihrer Torheit zuzuschreiben, sichwiederholt »gegendieGebieter«29 geäußert zuha-

ben. Als Medea in ihrer Erwiderung daran erinnert, was sie alles für ihn getan ha-

be, spielt Jason ihre Verdienste herunter: nicht Medea, sondern Aphrodite habe er

seine Rettung zu verdanken.30 Davon abgesehen habeMedea weitausmehr gewon-

nen als gegeben,31 wohne sie doch »anstatt im Lande von Barbaren, in Hellas« und

wisse daher nunmehr, »wie man das Recht bewahrt und nach Gesetzen lebt, von

roher Willkür fern«.32 Die von den Frauen zuvor beklagte männliche Willkür und

der auf männliches Verhalten zurückgehende Sittenverfall steht im Widerspruch

zu Jasons Anspruch der Überlegenheit der griechischen Zivilisation. Diesen mora-

lischen Anspruch negiert Jason schließlich selbst, wenn er seine Äußerungen inMi-

sogynie gipfeln lässt: »Esmüßten sich die Sterblichen auf andremWege/die Kinder

zeugen, dürfte keine Frauen geben!/Dann brauchten auch die Menschen schwer-

lich Leid zu tragen«.33 In ihrer Antwort gesteht die Chorführerin Jason zwar rheto-

27 Ebd., V. 426–427.

28 Euripides: Medeia, V.439-440; viele der Dramen des Euripides u.a. Medea, fanden zu seinen

Lebzeiten keine Anerkennung; wie Zimmermann argumentiert, war der Dramatiker »seiner

Zeit voraus«. Er verletze in Stil und Inhalt, so die zeitgenössische Kritik, die der Gattung Tra-

gödie angemessene Erhabenheit, u.a. indem er »von schändlichen Leidenschaften getriebe-

ne Frauen auf die Bühne gebracht habe«, B. Zimmermann: »Seiner Zeit voraus«, S. 104. Das

Jahr der Uraufführung derMedeamarkiert auch den Ausbruch des Peloponnesischen Kriegs,

dem, wie Thukydides im ersten Buch von Der Peloponnesische Krieg anschaulich darlegt, Jahre

zunehmender politischer Spannungen zwischen Athenern und Peloponnesiern vorausgin-

gen. So dürfte ein Drama, das in Zeiten der Gefahr dem Publikum einen kritischen Spiegel

vorhielt, statt es patriotisch zu bestärken, auch aus diesem Grund wenig Anklang gefunden

haben.

29 Ebd., V. 453.

30 Ebd., V. 455.

31 Ebd., V. 535.

32 Ebd., V. 536–538.

33 Ebd., V. 573–575.

https://doi.org/10.14361/9783839464403-002 - am 14.02.2026, 06:39:56. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839464403-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


32 Christa Buschendorf

risches Geschick zu, widerspricht jedoch seiner Darstellung: »Trotzdem«, so insis-

tiert sie, »war der/Verrat an deiner Gattin sicherlich ein Unrecht«.34 Jasons Recht-

fertigungsversuch, es gehe ihm gar nicht um die Ehe mit der jungen Königstoch-

ter; vielmehr wolle er Medea »retten, meinen Kindern fürstliche/Geschwister zeu-

gen […], zur Stütze unsermHaus«,35 ist nach der zuvor von ihm an den Tag gelegten

Heuchelei nicht glaubhaft.Nachallem,waswirbisdahinüber Jasonerfahrenhaben,

trifft vielmehr Medeas Deutung den Kern seines Handelns: »Er liebte, – Könige als

Schwäger zu gewinnen!«36

Vor dem Hintergrund der im Drama wiederholt zur Sprache gebrachten Vor-

herrschaft der Männer im allgemeinen und Jasons Machtstreben im Besonderen

stellt sich die Frage, inwelcher Beziehung die von Euripides sehr genau beschriebe-

nen Gemütszustände Medeas zu den sozialpsychologischen Aspekten des Gesche-

hens stehen. Zu Beginn des Dramas erscheint Medea als eine von ihren Emotionen

überwältigte Frau. Auf Jasons Ehebruch reagiert Medea mit dem Ausdruck tiefs-

ten Schmerzes: »O wehe, ich Elende, kläglich im Leid/o wehe mir, könnte ich ster-

ben!«37 Auch der Chor der korinthischen Frauen nimmt Medea als Wehklagende

wahr: »laut schreit ihren Jammer die Gramgequälte«.38 Ihr Verhalten weist die ty-

pischen Symptome der Melancholie auf: »Untätig liegt sie da,/nimmt keine Nah-

rung, ihrem Schmerze hingegeben,/[…] hebt nicht das Auge, wendet nicht das An-

gesicht/vomBoden«.39 In Antizipation der dramatischen Entwicklung fürchtetMe-

deas kolchische Amme allerdings, dass »das Wettergewölk der Klage« »in größerer

Wut entflammen« werde,40 denn »Unrecht kann sie nicht ertragen«.41 »Und wer als

Feind mit ihr zusammenstößt, der wird/bestimmt nicht leicht den Sieg erringen

über sie«.42 DasWortgefechtmit ihremFeindKönigKreon befreitMedea denn auch

aus den Fesseln der sie lähmenden Niedergeschlagenheit. Hatte die Betrogene zu-

erst nur ihren eigenen Tod herbeigewünscht und Jason und ihre Kinder lediglich

verflucht,43 so sinnt sie nun darauf, sich aktiv gegen das erlittene Unrecht zurWehr

zu setzen. ImHandeln aber, so demonstriert dasDrama, setzt sie nicht auf Gefühle,

sondern auf planvolles, rationalesVorgehen. Ihre listigeKlugheit beweist sie, indem

sie aufKreonsVerbannungsurteil unmittelbarmitVerstellung reagiert.Als derChor

34 Ebd., V. 577–578.

35 Ebd., V. 596–597.

36 Ebd., V. 700.

37 Ebd., V. 96–97.

38 Ebd., V. 205.

39 Ebd., V. 23–28.

40 Ebd., V. 107; 108.

41 Ebd., V. 38.

42 Ebd., V. 44–45.

43 Ebd., V. 112–114.

https://doi.org/10.14361/9783839464403-002 - am 14.02.2026, 06:39:56. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839464403-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Waffen im ungleichen Kampf 33

sie nach demDialogmit Kreonmit tiefemMitgefühl bedauert, versichert sie kämp-

ferisch: »Aber/das ist das Ende nicht, das bildet euch nicht ein. […]Denn glaubst du,

daß ich ihm geschmeichelt hätte, wenn/nicht eines Vorteils oder klugen Planes hal-

ber?«44 Sie vertraut dem Chor sodann ihre noch unausgereiften Rachepläne an, die

zu diesem Zeitpunkt noch nicht den Gedanken an den Kindesmord enthalten, ruft

Hekate als »Herrin«45 und »Helferin«46 an, versichert sich gleichzeitig ihrer vorneh-

men Abkunft »von edlem Vater und Helios« und erklärt sich schließlich in Worten,

die an männliches Heldentum gemahnen, zur Kämpferin: »Nun auf! Spar nichts

von dem,wozu du fähig bist,/Medeia, plane und geh listig an dasWerk!/Zieh in den

Kampf! Jetzt gilt es kühnenMut«.47Medeas beherzte Besonnenheit steht imWider-

spruch zu Jasons Fehleinschätzung, »wilder Zorn«48 sei die Triebkraft ihres Han-

delns. Kreon schöpft zwar Verdacht, dass er es mit einer Gegnerin zu tun hat, die

ihren Zorn beherrschen kann, und daher umso gefährlicher ist: »Ein zornig Weib,

genau so wie ein Mann, ist leichter/zu überwachen als ein kluger Mensch, der still

ist«.49 Doch zu seinem und seiner Tochter Verderben folgt er dieser Einsicht nicht,

sondern begeht die »Torheit«,50Medea einen Tag Aufschub zu gewähren.Ungeach-

tet seiner überragenden Machtfülle, erweist sich der König, nicht anders als Jason,

in der Auseinandersetzungmit der klugenMedea unterlegen.

Zunächst hat esMedea darauf abgesehen, den Tag zu nutzen, »drei vonmeinen

Feinden« zu töten, »denVater unddie Tochter und auchmeinenGatten!«51Noch zö-

gert sie jedoch, da sie nicht weiß, wo sie nach der Tat Zuflucht finden soll. Abhilfe

schafft Aigeus, der König von Athen. Mag man mit Aristoteles seinen Auftritt auch

für unzureichend motiviert halten,52 so ist er doch für den Fortgang der Handlung

notwendig, denn er führt zu zwei entscheidendenWendungen imGeschehen. Zum

einen bietet der Herrscher der aus Korinth Verbannten Aufnahme in seinem Land

an,währendMedea ihm imGegenzug die ersehnte Zeugung vonNachkommen ver-

spricht. Zum anderen aber induziert des Aigeus’ Verzweiflung über seine Kinderlo-

sigkeit Medeas Entschluss zum Infantizid. Unmittelbar nach dem Abgang des Kö-

nigs verkündetMedea demChor ihren nunmehr ausgereiften Plan: »Ichwerdemei-

ne Kinder töten, […]/Das ganzeHaus Iasons will ich stürzen«.53Medea plant die Er-

44 Ebd., V. 364–369.

45 Ebd., V. 394.

46 Ebd., V. 395.

47 Ebd., V. 401–403.

48 Ebd., V. 447.

49 Ebd., V. 319–320.

50 Ebd., V. 371.

51 Ebd., V. 374–375.

52 Aristoteles kritisiert den Auftritt des Aigeus als eine zu vermeidende Ungereimtheit, Aristo-

teles: Poetik 1461b.

53 Euripides: Medeia, V. 792–794.

https://doi.org/10.14361/9783839464403-002 - am 14.02.2026, 06:39:56. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839464403-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


34 Christa Buschendorf

mordung der Kinder also in der Absicht, das Geschlecht Jasons auszulöschen.54 Be-

zeichnenderweise zeugen Jasons vorgängige Bemerkungen über seine Söhne nicht

von seiner Liebe zu ihnen, sondern vonderBedeutung,die er ihnenalsGarantendes

Fortlebens seines Stammes zumisst. Er sei, so behauptet Jason, die neue Ehe einge-

gangen, »damit wir […] gut leben könnten/[…] und unsre Kinder/ichmeinesHauses

wert erzöge und, wenn ich/Geschwister ihnen zeugte, sie mit deinen Kindern/auf

eine Stufe stellte, kurz: wir durch Verschmelzung/der Sippe glücklich wären!«55Mit

denmitMedeagezeugtenKindern, so argumentiert er, sei dochderZweck ihrerEhe

erfüllt; als Mann aber könne er mit den in einer neuen Ehe gezeugten Kindern so-

gar ihren Kindern behilflich sein: »Was brauchst du noch Kinder?/Es ist mein Vor-

teil, mit den künftigen Nachkommen/den lebenden zu nützen«.56 Medea vermag

er nicht zu überzeugen: »Nein«, erwidert sie, »die Barbarenehe/schien für dein Al-

ter dir nicht gut genug zu sein!«57 Diesem Vorwurf setzt Jason lediglich die Wie-

derholung seines vorherigen Arguments entgegen: »Des Weibes wegen schloß ich

nicht/die Ehemit der Königstochter […], sondern, wie ich erst schon sagte,/weil ich

dich retten,meinenKindern fürstliche/Geschwister zeugenwill, zur Stütze unserm

Haus«.58

Für Inge Stephan enthüllt diese Aussage Jasons das Kernanliegen derMedea:

Die verloren gegangenen Pelias- und Ägeus-Dramen bilden zusammen mitMedea

eine Trilogie, in der es um den Aufbau und den Erhalt von Genealogien und Herr-

schaft, um männliche Potenz und Impotenz und um die Rolle von Frauen als Ge-

bärerinnen und Mütter im Übergang von einer matrilinearen zur [sic!] einer pa-

trilinearen Gesellschaftsordnung geht.59

Medea versetzt demnach sowohlmit demvon ihr evoziertenPatrizid anPelias durch

seine Töchter, mit dem durch Vergiftung herbeigeführten Tod von Kreusa und ih-

rem Vater Kreon als auchmit dem Infantizid dem Patriarchat einen empfindlichen

Schlag: sie löscht drei Genealogien aus.60 Die von Jason vorgebrachteMotivation für

eine neue Ehe offenbart denn auch sehr deutlich, dass aus Sicht des Patriarchats die

54 Vgl.: »Der Wunsch, Jason zu treffen […], zielt nicht etwa darauf, Jason der persönlichen Be-

ziehung zu den Kindern zu berauben […], sondern darauf, ihn in den Stand des Kinderlosen

zu versetzen.« R. Böschenstein: »Überzeitlichkeit der Mutterliebe«, S. 127–153, hier S. 132.

55 Euripides: Medeia, V. 559–565.

56 Ebd., V. 566–567.

57 Ebd., V. 591–592.

58 Ebd., V. 593–597.

59 I. Stephan:Medea, S. 36.

60 Vgl. McDermott, die betont, dass Medeamehrfach den in Griechenland hochgehaltenen Ge-

nerationenbund verletzt, E. A. McDermott: Euripides’ Medea, S. 81–93. Indem sie ihren Bru-

der tötet, hat sie überdies dem eignen Vater die Sicherung der Herrschaft durch männliche

Nachkommen erschwert, wenn nicht gar verunmöglicht.

https://doi.org/10.14361/9783839464403-002 - am 14.02.2026, 06:39:56. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839464403-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Waffen im ungleichen Kampf 35

Frau eine äußerst begrenzte, wenn auch zum Bedauern des Mannes unverzichtba-

re Funktion hat: als Gebärfähige hat sie vor allem für den Fortbestand der männli-

chen Linie zu sorgen.61 Mit der Geburt zweier Söhne hat Medea die patriarchalen

Erwartungen an die Ehefrau zweifellos erfüllt; umso mehr muss Jasons Verrat sie

verletzen. Die drohende Verbannung erfährt sie denn auch als eine Steigerung der

ihr zugefügtenUngerechtigkeit,werden ihr doch vomKönig die Konsequenzen von

JasonsUntreue aufgebürdet.Dies stürztMedea in eineKrise,die allerdings auchdie

Chance birgt, ihre soziale Stellung als Frau und als Fremde zu reflektieren.

InderArgonautensage ist es dieGöttinAphrodite,diemitHilfe ihres SohnsEros

dafür sorgt, dass Medea in heftiger Liebe zu Jason entflammt. Was im Mythos die

Götter durch schicksalhafte Eingriffe bewirken, lässt sich sozialpsychologisch mit

dem Phänomen der symbolischen Gewalt fassen, deren Mechanismen der Soziolo-

ge Pierre Bourdieu in Die Männliche Herrschaft analysiert hat. Dem im griechischen

Mythos von Göttern verhängten Schicksal ist die symbolische Gewalt insofern ver-

gleichbar, als die von Männern über Frauen ausgeübte Macht ebenfalls unentrinn-

bar zu sein scheint. Doch während die Hilflosigkeit der Opfer gegenüber göttlicher

Willkür derÜbermacht derUnsterblichen geschuldet ist, zeugt sie imFalle der sym-

bolischen Gewalt von unfreiwilliger Komplizenschaft. Letztere entsteht nach Bour-

dieu dadurch, dass die Frauen selbst »auf die Machtverhältnisse, in denen sie ge-

fangen sind, Denkschemata an[wenden], die das Produkt der Inkorporierung die-

ser Machtverhältnisse sind«.62 Indem die Beherrschten die Wahrnehmungs- und

Bewertungsschemata derHerrschenden teilen und somit gleichsamnaturalisieren,

verkennen sie die Macht, der sie unterworfen sind. Daher werden sie »oft ohne ihr

Wissen und bisweilen gegen ihrenWillen, dadurch selbst zur Herrschaft beitragen,

daß sie die auferlegten Schranken stillschweigend akzeptieren«.63 Die Art undWei-

se, wie sich diese unwissentliche oder unwillentliche Akzeptanz vonMachtstruktu-

ren manifestiert, nämlich indem sie »häufig die Form von Leidenschaften oder Ge-

fühlen (Liebe, Bewunderung, Respekt) oder körperlichen Emotionen (Scham, Erniedri-

gung […], aber auch Zorn oder ohnmächtige Wut) an[nehmen]«,64 erklärt ihre au-

ßerordentlicheWirksamkeit. »Die Leidenschaften des […] beherrschten Habitus«65

sind ferner verantwortlichdafür,dass »es völlig illusorisch ist, zu//glauben,die sym-

61 Vgl. E. A. McDermott: Euripides’ Medea, S. 29.

62 P. Bourdieu: Die männliche Herrschaft, S. 63.

63 Ebd., S. 72; ein gutes Beispiel für die Internalisierung angesonnener Grenzen ist die oben

angeführte Überzeugung der Frauen von Korinth, sie beherrschten nicht die Kunst des Ge-

sangs. Euripides demonstriert das Gegenteil, indem er in ihrem kunstvollen Chorlied sehr

wohl »eine Weise/erschallen [lässt] gegen das Männergeschlecht.« (426–427).

64 P. Bourdieu: Die männliche Herrschaft, S. 72.

65 Ebd., S. 72.

https://doi.org/10.14361/9783839464403-002 - am 14.02.2026, 06:39:56. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839464403-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


36 Christa Buschendorf

bolische Gewalt könne mit den Waffen des Bewußtseins und des Willens allein be-

siegt werden«.66

Die nachfolgende Transposition der mythischen Erzählung von Medea und Ja-

son in ein Fallbeispiel androzentrischer und ethnozentrischer Herrschaft geschieht

in der Erwartung, mit dem relationssoziologischen Konzept symbolischer Gewalt

die in der euripideischen Version des Mythos zur Geltung kommenden Machtme-

chanismen und deren Kritik genauer fassen zu können.

Medeas Leidenschaft, die sie »blind in ihrer Liebe zu Iason«67 macht, wie auch

ihre körperlichen Emotionen der Scham und des Zorns bezeugen, wie sehr sie an-

fangs der symbolischen Gewalt männlicher Herrschaft unterworfen ist. Die Krise,

die durch Jasons Aufkündigung des Ehevertrags entsteht, führt jedoch dazu, dass

sie sich des Herrschaftsverhältnisses bewusst wird. Medeas Klage über das Los der

Ehefrauen ist umso bedeutsamer als der Vorgang, dass ein griechischer Mann von

sich aus eine erste Ehe auflöst und eine zweite eingeht, im Athen zur Zeit des Euri-

pides nichts Außergewöhnliches darstellt.68 Ist die erste Ehefrau eine Barbarin, so

ist es ihm sogar gestattet, sie als Konkubine zu halten, und diese Lösung schweb-

te offenbar auch Jason vor, wenn er von der »Verschmelzung der Sippe« spricht.69

Medea kritisiert dieses einseitige Vorrecht derMänner, indem siemehrfach auf der

Einhaltung gelobter Eide insistiert.70Hatten die korinthischen Frauen anfangsMe-

dea nahegelegt, sie solle das Verhalten Jasons als typisch männlich akzeptieren,71

stimmen sie nun Medeas Kritik zu und anerkennen somit die Macht, der auch sie

unterworfen sind. Die Tragödie macht an dieser Stelle die Geschlechterhierarchie

sehr deutlich sichtbar.Die Frauen verweisen darüber hinaus auf die zusätzlicheUn-

gerechtigkeit, unter derMedea als Fremde zu leiden hat, da sie nach der Scheidung

nicht einmal bei ihrer eigenen Familie Zuflucht suchen kann. Die Naturalisierung

existierender Machtverhältnisse durch Verkennung, ein wesentlicher Faktor in der

Stabilisierung von Herrschaft, wird hier durch die explizite Aufdeckung sozialer

Hierarchien durchbrochen.

Während es die Verkennung von Macht dem Opfer erschwert, wenn nicht gar

unmöglich macht, Widerstand gegen die Machtstrukturen zu leisten, eröffnet die

66 Ebd., S. 72–73.

67 Euripides: Medeia, V. 8.

68 E.A. McDermott: Euripides’ Medea, S. 44.

69 Ebd., S. 45.; Euripides: Medeia, V. 564–565.

70 Euripides: Medeia, V. 21, 492; Emma Griffiths zufolge handelt es sich um einen göttlichen

Eid: »This was not an ordinary contract of marriage which could be dissolved, as in Athenian

practice. It was a formal oath of loyalty which Jason swore to Medea when he took her from

Kolchis, andwas therefore overseenbyZeus himself in his role as ZeusHorkios (Zeus ofOath).

Medea presents herself as the agent of Zeus’ revenge on Jason, a Fury acting as a divine figure,

rather than a mortal woman seeking personal revenge.« E. Griffiths, Medea, S. 77.

71 Euripides: Medeia, V. 154–156.

https://doi.org/10.14361/9783839464403-002 - am 14.02.2026, 06:39:56. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839464403-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Waffen im ungleichen Kampf 37

Bewusstwerdung der herrschenden Machtverhältnisse allererst die Voraussetzung

sie zu bekämpfen.72 Euripides zeigt in Medea eine Frau, die sich in einer Krisen-

situation von einer – im Sinne der symbolischen Gewalt – zuvor vollkommen Be-

herrschten in eine radikale Kämpferin verwandelt.Mit demMord an ihren Kindern

rebelliert Medea gegen das Patriarchat.73 Aufgrund der Bedeutung, die Kinder, ins-

besondere Söhne, in dem auf Herrschaftssicherung ausgerichteten System des Pa-

triarchats haben, können sie für die Frau undMutter zur schärfstenWaffe in einem

ungleichen Kampf gegen denMann werden. Solange sie lebendig sind, garantieren

Jasons Söhne ihm die soziale Anerkennung.74 Wie Jasons emotional gleichgültige

Haltung gegenüber den Kindern zeigt, sind sie für ihn nur Mittel zum Zweck, wie

auch Medea für ihn zum Instrument in seinem Karriereplan wird. Wenn Jason bei

Euripides seine Liebe zu den Knaben erst zum Ausdruck bringt, als sie tot sind, so

liegt der Verdacht nahe,dass seine Trauer umdie Söhne inWahrheit eine Trauer um

den Verlust seiner sozialen Stellung ist, denn indem er seine Söhne (und die Mög-

lichkeit derZeugungweitererKindermit seiner zweitenFrau) verliert,büßt er einen

nicht unbeträchtlichen Teil seines sozialen Status in der patriarchalen Gesellschaft

ein.

Medea tötet die Kinder nicht in erster Linie, um Jason einen möglichst großen

seelischen Schmerz zuzufügen, sondern weil sie mit ihnen maßgebliche Elemen-

te des männlichen Lebensplans vernichtet. Darin liegt der Kern der Mythenrevisi-

on durch Euripides. Seine Tragödie offenbart, dass die Kinder nicht allein durch

Medea instrumentalisiert werden; vielmehr sind sie schon immer systemisch In-

strumentalisierte. Aus Sicht des Patriarchats gewinnen sie ihre Existenzberechti-

gung vornehmlich alsWerkzeuge zurWahrungmännlicher Herrschaft, undMedea

macht darauf aufmerksam. Liest man den Infantizid nicht als individuellen Rache-

akt einer vor Eifersucht rasendenEhefrau, sondern als kalkuliert ausgeführten poli-

tischen Akt desWiderstands einer Beherrschten gegen das herrschende System, so

bleibt der Mord zwar moralisch verwerflich, rückt jedoch die Mörderin Medea und

die ermordetenKinder in ein gänzlich anderes Licht. Tötet die affektgetriebeneMe-

dea die Kinder ausschließlich um niedriger Motive willen, wird sie zu einer verab-

72 Anders als in der Fiktion ist es aus relationssoziologischer Sicht allerdings mit der Bewusst-

werdung nicht getan; man darf nicht »die außerordentliche Trägheit übersehen, die aus der

Einschreibung der sozialen Strukturen in die Körper resultiert. Wenn das Erklären dazu bei-

tragen kann, so vermag doch nur eine wahre Arbeit der Gegendressur […] eine dauerhafte

Transformation der Habitus zu erreichen.« P. Bourdieu: Meditationen, S. 220.

73 Matthias Luserke-Jaqui nennt unter mehreren »Deutungsmöglichkeiten, denen man sich

keineswegs anschließen muss, um sich das Interesse für das Medea-Thema zu bewahren«,

auch die folgende: »Medea vollzieht die weibliche Rebellion gegen die männliche phallok-

ratische Ordnung.« M. Luserke-Jaqui: Studien zur Kulturgeschichte der Literatur, S. 12.

74 »For the Greek male, the primary familial duty was to have sons to carry on his family line.«

E.A. McDermott: Euripides’ Medea, S. 40.

https://doi.org/10.14361/9783839464403-002 - am 14.02.2026, 06:39:56. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839464403-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


38 Christa Buschendorf

scheuungswürdigen Gestalt und die Kinder zu reinen Opfern ungezügelter Leiden-

schaft. Als eine von ihren Emotionen überwältigte Frau, dieman allenfalls als tragi-

sche Heldin anerkennt, weil sie schließlich zu ihrem eigenen Schaden ihr Liebstes

für ihre maßlose Rache opfert, kann sie dem patriarchalen System nicht gefährlich

werden, denn sie handelt zu Bedingungen des Patriarchats und erfüllt dessen ste-

reotype Vorstellungen vom weiblichen Wesen. Zu Recht aber muss das Patriarchat

eineMedea fürchten,diemit demInfantizidgegendie ihr zugewieseneuntergeord-

nete Rolle als Frau und Mutter rebelliert und auf eine radikale Weise Systemkritik

betreibt.

Euripidesgeht zwarnicht soweit,MedeazueinerWiderstandskämpferinzusti-

lisieren; vielmehr bleibt er durchgängig ihremmythischenDoppelcharakter treu, so

dass ihre Einsicht in die Ungerechtigkeit männlicher Herrschaft gleichzeitig über-

schattet bleibt von ihrer Leidenschaft: »Ich weiß,/welch gräßliches Verbrechen ich

verübenwill./Doch übermeine Einsicht siegt dasHerz«.75 Zweifellos aber bietet der

Dramentext Interpretamente, die eineDeutungMedeas als Rebellin nahelegen.Ne-

bender explizitenKritik anderMännerherrschaft operiertderDramatiker vorallem

mit Sympathielenkung. Zum einen kreiert er in Jason und Kreon, den beiden Ver-

treternmännlicherHerrschaft, einenmittelmäßigenundselbstsüchtigenEhemann

sowie einen anfangs tyrannisch auftretenden und dann schwachwerdenden König.

Die den Männern an Klugheit eindeutig überlegene Medea erscheint zunächst als

eine Heldin, die Recht und Moral für sich beanspruchen darf. Wie nicht anders zu

erwarten, distanziert sich der Chor der Frauen von Medea, sobald sie ihren mör-

derischen Plan offenbart, aber ihre Mordtat wird nur von Jason ausdrücklich ver-

urteilt, und die Mörderin erfährt keine Strafe.76 Im Gegenteil, Euripides beschert

Medea, als sie in dem vonHelios gesandtenDrachenwagen davonfliegt, eine trium-

phale Apotheose.77 Zuvor kommt ihr sogar noch die Rolle einer Prophetin zu: sie

verkündet Jason sein unheldenhaftes Ende. Der Anführer des kolonialen Raubzugs

soll ausgerechnet durch das von ihm erfolgreich eingesetzte Instrument der Kolo-

nisierung, die Argo, zu Tode kommen: »Doch du sollst, nach Gebühr, in Schmach

und Schande sterben,/dein Haupt zermalmt vomWrack der Argo«.78Während Eu-

ripides zuvor die göttlicheHerkunft seiner Heldin nur beiläufig erwähnt und durch

das Mittel der Psychologisierung eher ihre Sterblichkeit betont, remythisiert er sie

75 Euripides: Medeia, V. 1078–1080.

76 Die Chorführerin hält sogar das Jason zugefügte Leid für gerechtfertigt: »DerDaimonbrachte

heute, augenscheinlich, über/Iason bittres Leid, ganzwie er es verdient!« (Ebd., V. 1231–1232).

77 Vgl. etwa B.M.W. Knox: »[S]he is in the place and performs a role, reserved for gods in Attic

tragedy«, zit. in C. Sourvinou-Inwood: »Medea at a Shifting Distance«, in: Clauss/Johnston,

Essays onMedea (1997), S. 253–296, hier S. 259. Aristoteles kritisiert den später als deus exma-

china bezeichneten Eingriff der Gottheit als unzulässige Lösung der Handlung bei Euripides;

siehe Poetik 1454b.

78 Euripides: Medeia, V. 1386–1387.

https://doi.org/10.14361/9783839464403-002 - am 14.02.2026, 06:39:56. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839464403-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Waffen im ungleichen Kampf 39

am Ende. Aus der Verzweiflungstat einer Sterblichen wird die Selbstermächtigung

eines göttlichenWesens.79 Nicht nur wirdMedea selbst überhöht, auch der Infanti-

zid gewinnt eine über eine individuelle Rachehandlung hinausgehende Bedeutung,

undsomit sinddannauchdie totenKindernichtmehrnurpassiveOpfer einerdurch

niedere Instinkte irregeleiteten Mutter. Im Kontext der Rebellion gegen die patri-

archale Gesellschaftsordnung ist es vielmehr konsequent, wenn Medea ankündigt,

sie werde ihre toten Kinder der Göttin Hera, also dem weiblichen Gegenprinzip zu

Zeus, darbringen und in Korinth einen Hera-Akraia-Kult stiften.80 Damit wird den

Kindern über den Tod hinaus eine in einemRitual verankerte Teilhabe an religiösen

Praktiken zugewiesen. Anstatt ihrem Vater zum Ruhme und zur Sicherung seiner

Macht zu dienen, sind Jasons Söhne nun dazu bestimmt, demmatriarchalen Prin-

zip zu huldigen.

Euripides nutzt den polar-konträren Charakter der mythischen Figur auch

durch die Betonung der ihr zugeschriebenenmännlichen Eigenschaften. So zeugen

mehrere Textstellen davon, dass sie einen ausgeprägten Ehrbegriff hat, der Frauen

für gewöhnlich nicht zugestanden wurde.81 Als Konsequenz der Ehre, die sie für

sich beansprucht, ist sie Männern ebenbürtig und somit wie diese genötigt, Rache

an ihren Feinden üben.82 Auch der moralische Code, den sie selbst als Richtlinie

ihres Handelns angibt, ist ein männlicher: »Es soll mich keiner/für träge und für

schwächlich halten, und auch nicht/für schüchtern, nein, für eine Frau von anderm

Schlag:/den Feinden furchtbar, aber wohlgesinnt den Freunden! Das Leben solcher

79 Zu Medeas »Selbstherrlichkeit« (authadia) als Zeichen ihrer Göttlichkeit siehe R. Schlesi-

er: »Medeas Verwandlungen«, in: Kämmerer/Schuchard/Speck, MedeasWandlungen (1998),

S. 7.

80 Wie komplex der Medea-Mythos ist, zeigt sich nicht zuletzt an Medeas Beziehung zu He-

ra und zur Stadt Korinth. So war etwa nach einer korinthischen Quelle der archaischen Zeit

(Eumelos, c. 700) Medeas Vater Aietes, bevor er nach Kolchis kam, König von Korinth; die

Korinther beriefen sodann Medea als Herrscherin über die Stadt, wodurch Jason zum König

von Korinth wurde. Der Versuch der göttlichen Medea, ihre Kinder mit dem Sterblichen Ja-

son, mit Heras Hilfe unsterblich zu machen misslang: die Kinder kamen um. Vgl. hierzu S.I.

Johnston: »Corinthian Medea«, S. 44–68; sowie F. Graf, »Medea, the Enchantress from Afar«,

S. 21–43, hier S. 34–36.

81 »Mit diesem Hinweis auf die Ehre, timé, verbindet Euripides einen Begriff der Männerwelt

mit Medea«, B. Zimmermann: »Seiner Zeit voraus«, S. 116. Vgl. Bourdieu: »das Ehrgefühl, die

Männlichkeit […] ist das unumstrittene Prinzip aller Pflichten gegen sich selbst, der Motor

oder die treibende Kraft all dessen, was man sich schuldet, d.h., was zu tunman sich schuldig

ist, um […] einer bestimmten Idee vom Mann würdig zu bleiben.« P. Bourdieu: Männliche

Herrschaft, S. 88.

82 P. Bourdieu: Männliche Herrschaft, S. 92–93: »Die Männlichkeit, verstanden […] als Bereit-

schaft zum Kampf und zur Ausübung von Gewalt (namentlich bei der Rache), ist vor allem

eine Bürde.«

https://doi.org/10.14361/9783839464403-002 - am 14.02.2026, 06:39:56. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839464403-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


40 Christa Buschendorf

Menschen erntet höchsten Ruhm«.83Mit dieser Aussage distanziert sichMedea von

ihrer zu Beginn des Dramas an den Tag gelegten Passivität und Melancholie und

reklamiert zugleich den Anspruch auf ein ruhmreiches Leben, der, wie der Chor

konstatiert, Frauen gemeinhin nicht zusteht.84 Ferner kämpft Medeamit Männern

vorbehaltenen Mitteln: für den Mord an ihren Kindern setzt sie keine magischen

Praktiken ein, sondern das als männlicheWaffe geltende Schwert.

So wie Euripides erst zum Schluss der Tragödie Medeas göttlichen Status zur

Geltung bringt, so betont er auch erst am Ende ihr Barbarentum. Es ist zwar zu-

vor mehrfach zur Sprache gekommen, dass sie eine Ausländerin ist, z.B. im Pro-

log in demBericht der Amme über die Vorgeschichte und durchMedeas Selbstrefe-

renz auf Jasons »Barbarenehe«; andererseits aber erwähnt EuripidesMedeas »blen-

dendweißenNacken«85 undattestiert ihr damit,dass ihrÄußeres demgriechischen

Schönheitsideal entspricht. Im letzten Wortwechsel jedoch findet eine ausdrückli-

che Ausgrenzung der Barbarin statt, denn Jason bezichtigt Medea der Bestialität

und betont, dass dergleichen »nie ein Weib in Griechenland gewagt« hätte.86 Die

Erinnerung daran, dass Medea weder eine gewöhnliche Sterbliche noch auch eine

Griechin ist, erfüllt an dieser Stelle eine wichtige Funktion. Sie versichert dem Pu-

blikum, dass es sich bei der Tragödienheldin um eine – als Barbarin undHalbgöttin

doppelt kodierte – Außenseiterin handelt, die sich trotz ihrer Apotheose nicht zum

Vorbild für Athenerinnen eignet. Gerade weil das Drama ein Verständnis fürMede-

as radikale Verweigerung der Frauen- und Mutterrolle zeigt und die Kindsmörde-

rin nicht zur Rechenschaft gezogen wird, muss deutlich gemacht werden, dass die

Haltung der Rebellin, die das Patriarchat als frontalen Angriff auf seine Herrschaft

fürchten muss, außerhalb der Lebenswirklichkeit griechischer Frauen angesiedelt

ist.DieDistanz,dieEuripides amEnde seinesDramas zwischender Titelheldinund

der denNormenmännlicher Herrschaft unterworfenen griechischen Frau aufbaut,

bildet ein Gegengewicht zu der vorgängigen deutlichen Kritik an der Benachteili-

gung der Frau unter dem Patriarchat.

Euripides betreibtmit der Einführung des Infantizids also keineswegs eine ein-

seitige Verdammung Medeas. Indem er dem mythologischen Material folgt, wel-

ches die Heldin mit zahlreichen Widersprüchen ausstattet, bewahrt er ihre Ambi-

valenz. Die Rezeptionsgeschichte entwickelt sich freilich in eine entgegengesetzte

Richtung: die Adaptionen haben die Tendenz zu vereindeutigen.87 Sie neigen ent-

83 Euripides: Medeia, V. 806–810.

84 Ebd., V. 415–420.

85 Ebd., V. 30.

86 Ebd., V. 1339.

87 Vgl. etwa Albrecht Dihle, der darauf hinweist, dass »so gut wie alle Nachfolger des Euripides

dasmagische Elementwieder in den Vordergrund gerückt [haben], weil esmit demMotiv ei-

ner alles überschwemmenden Leidenschaft der Heldin leichter zu vereinbaren ist.« A. Dihle:

Euripides’ Medea, S. 17–18.

https://doi.org/10.14361/9783839464403-002 - am 14.02.2026, 06:39:56. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839464403-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Waffen im ungleichen Kampf 41

weder zur Verurteilung Medeas oder zu ihrem Freispruch. Eine weitere berühm-

te literarische Anverwandlung des Stoffs in der Antike, Senecas Medea (ca. 41–49

n. Chr.), dämonisiert die Protagonistin.88 Als Schlangenbeschwörerin und Giftmi-

scherin, als eine der Triebregulierung unfähige rasendeMänade (vgl.Vers 383) dient

dem Vertreter des Stoizismus Medea als ein warnendes Beispiel vor der zerstöreri-

schen Gewalt der Affekte.89 Obgleich die Medea des Seneca in viel stärkeremMaße

als in Euripides’ Drama mythische Züge trägt, stellt die Tragödie unter Absehung

desGeschlechterkampfsdenKonflikt als eine individuellePaargeschichtedar. InSe-

necas Version ist Jason ein liebender Vater, der die Kinder als »des Lebens Grund«90

bezeichnet. »Verzichten könnt ich eher noch auf Atem, Glieder, Licht«.91 Auf dieses

Bekenntnis reagiert Medea mit dem Entschluss, die Kinder zu töten: »Die Kinder

liebt er so?/Gut, gut, das ist’s. Zum Schlage liegt die Stelle bloß«.92 Den undankba-

ren, treulosen Ehemann Jason will sie treffen, wie sie unumwunden zugibt: »wo’s

schmerzt, treib ich das Schwert hinein«.93 Der aus jungen Korinthern und Korin-

therinnen bestehende Chor übt weder Kritik am König noch an männlicher Herr-

schaft, sehr wohl aber an der »blutge[n] Maenade«, dem »Kolcherscheusal«:94 »Me-

dea weiß den Zorn nicht,/die Liebe nicht zu zügeln«.95 Von ihren auch bei Seneca

namenlosen Kindern sagt sich Medea los und instrumentalisiert sie für ihre Rache:

»ihr meine Kinder einst,/für die Verbrechen eures Vaters büßt ihr mir!«96 Allererst

imMordan ihrenKindernkommtMedea zu sich selbst: »Medeanunc sum«.»Medea

bin ich nun. Am Bösen wuchs mein Geist«.97 Hatte Euripides den Mord, wie in der

attischen Tragödie üblich, hinter die Bühne verlegt, so geschieht er bei Seneca mit

brutalisierendem Effekt auf offener Bühne, und überdies wirft Medea in einem Akt

des Triumphes Jason die Kinderleichen vor die Füße, um dann, wie bei Euripides,

im Drachenwagen gen Himmel zu fahren.98

88 Zum Einfluss der euripideischen Medea auf Seneca und dessen Abwandlungen des Stoffs,

siehe Häuptli: Medea, »Nachwort«, S. 134–151, hier S. 136–138.

89 Die große Zauberszene der »Hexenmeisterin« (V. 735) im 4. Akt hat bis zu ShakespearesMac-

beth traditionsbildend auf literarische Hexenrituale gewirkt.

90 Seneca: Medea, V. 547.

91 Ebd., V. 548–549.

92 Ebd., V. 449–450.

93 Ebd., V. 1006.

94 Ebd., V. 850, 870.

95 Ebd., V. 866–867.

96 Ebd., V. 924–925.

97 Ebd., V. 910.

98 Ob die Tragödien Senecas tatsächlich aufgeführt wurden oder als Lesedramen zu verstehen

sind, ist allerdings in der Seneca-Forschung umstritten. Wie bei Euripides lässt sich auch bei

Seneca eine Diskrepanz zwischen ambivalenten Zügen der Medea-Figur und einer verein-

deutigenden Rezeption feststellen; vgl. hierzu etwa M.C. Nussbaum: »Serpents in the Soul«,

S. 219–249.

https://doi.org/10.14361/9783839464403-002 - am 14.02.2026, 06:39:56. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839464403-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


42 Christa Buschendorf

Mit Senecas Tragödie tritt Medea als femme furieuse ihren Siegeszug in der euro-

päischenLiteratur an.Als barbarischeVerkörperungwilder Leidenschaft unddunk-

ler irrationaler Mächte mag sie dazu angetan sein, männliche Ängste zu evozieren.

Doch gerade wenn sie als unbarmherzige Kindsmörderin eindeutig verurteilt und

überdies als Ausländerin exotisiert oder ausgegrenztwird,kann sie demPatriarchat

nicht ernsthaft gefährlichwerden,denn anders als Antigone eignet sich die Antihel-

dinMedea nicht zur Nachahmung. Gleichermaßen rührt auch die entgegengesetz-

te, auf demFreispruchderMedeabasierendeLesart,nicht anderHierarchie derGe-

schlechter.99 Eine unschuldige, auf ihre Rolle als Helferin und Ratgeberin reduzier-

te Medea mag die »Ausgrenzung des angstmachenden weiblichen Elements«100 er-

folgreich bekämpfen; doch eine solchermaßen vor der VerleumdungGerettete kann

zwar männliche Überlegenheitsgesten, nicht jedoch das Patriarchat selbst in Frage

stellen.

Mit der Erfindung des Infantizids sollte Euripides also zwei gegensätzliche

Traditionsstränge der Rezeption provozieren: die Dämonisierung – und im Ge-

genzug – die Freisprechung Medeas. Dämonisierende Adaptionen schreiben den

toten Kindern meist nur die Funktion reinerWerkzeuge unbedingter Rache zu. Im

Unterschied dazu existiert die Lesart, die den Kindsmord der Medea lediglich als

Leerstelle mit sich führt. Einige literarische Anverwandlungen gehen sogar so weit,

Medea weder den Kindsmord noch auch die anderen Morde anzulasten, von der

die Argonautensage erzählt101 und verzichten damit auf jegliche Politik der Toten.

Wenn Medea in diesen Revisionen gleichwohl ihre mythische Größe zu bewahren

vermag, so geschieht es e contrario, also insofern als die Um-Schreibungen implizite

Gegenentwürfe zu der im kollektiven Gedächtnis präsenten Version der Mörderin

Medea sind. Der NameMedea ist dann nicht mehr Programm, sondern Gegenpro-

gramm. Was aber in den feministischen Versuchen, Medea vor der Jahrhunderte

alten misogynen Verunglimpfung zu retten, verloren geht, sind die die Figur kon-

stituierenden und ihr Faszinosum ausmachenden Momente der Zwiespältigkeit

und der Grenzüberschreitung.102 Im Gegensatz dazu besteht die Kunst des Euripi-

des gerade darin, die in der mythischen Medea angelegte polar-konträre Identität

auszuschöpfen, ihre Zwiespältigkeit produktiv auf die Spitze zu treiben, d.h. eine

Medea zu schaffen, die die heikle Balance zwischen Übermenschlichem und Allzu-

menschlichem, Magie und Logik, zwischen den emotionalen Extremen von wilder

99 Vgl. etwa U. Haas: Freispruch für Medea.

100 C.Wolf, zitiert in I. Stephan: Medea, 155. Zu der im Feminismus kontrovers geführten Diskus-

sion siehe den Überblick in C. Steskal: Medea und Jason in der deutschen Literatur des 20.

Jahrhunderts, S. 354–358.

101 Zu nennen ist neben ChristaWolf auch L. Ulitzkaja:Medea und ihre Kinder. ZuUlitzkaja siehe

den kritischen Kommentar von I. Stephan: Medea, S. 26–27.

102 Zu Medea als einer »Figur der exzessiven Überschreitung«, siehe I. Stephan: Medea, S. 3.

https://doi.org/10.14361/9783839464403-002 - am 14.02.2026, 06:39:56. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839464403-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Waffen im ungleichen Kampf 43

Leidenschaft und distanzierter Besonnenheit, sowie ihr Schwanken zwischen der

Unterwerfung unter symbolischer Gewalt und dem Aufbegehren gegen dieselbe,

glaubhaft verkörpert. Die durchgängig aufrechterhaltene Spannung zwischen

diesen Polen betont die Heftigkeit der Konflikte, die die Heldin zu bewältigen hat,

und sie dynamisiert die Handlung. Vor allem aber sorgt das beständige Ringen um

den Ausgleich zwischen diesen entgegengesetzten Strebungen für die hochgradige

Vitalität der euripideischen Medea. Ihr innerer Spannungsreichtum speist jene

außerordentliche »Prägekraft«,103 die dieser antiken Figur ein so langes und reiches

Nachleben beschert hat. Euripides’ Kunst besteht ferner darin, nicht nur der tragi-

schen Heldin, sondern auch der tragischen Handlung des Infantizids Ambivalenz

zuzuschreiben, indem er den Mord einerseits als verderblichen Racheakt darstellt,

andererseits aber auch seine Dimension als heroischenWiderstandsakt suggeriert,

der den toten Kindern eine gleichsam aktive Rolle zuweist.

Gerade wenn wir Medea nicht zu entlasten suchen, sondern sie ernstnehmen

als eine Tragödienheldin, der als Leidende Unrecht geschah und die als Kämpfen-

de Schuld auf sich geladen hat, kann sie als Feministin und Freiheitskämpferin er-

scheinen.104 Euripides ermöglicht die doppelte Sicht, weil er die mythologische Fi-

gur nicht nur psychologisiert, sondern auch einen gesellschaftskritischen Blick auf

die Strukturmännlicher Herrschaft in der griechischen Gesellschaft richtet.Medea

deckt die der Institution Familie zugrundeliegende asymmetrische Machtstruktur

auf, indem sie ihre Gegenwehr auf die Wurzel der männlichen Vorherrschaft, die

Unterordnung der Ehefrau und die Funktionalisierung der Kinder, richtet. Durch

diesen klaren Blick auf die Machtverhältnisse verweist Euripides darauf, dass die

Gewalt ausübende Medea ihrerseits auf eine in der griechischen Gesellschaft tief

verankerte Gewalt reagiert. Der Kindsmord als rein psychologisch motivierter Ra-

cheakt verstanden ist die ungeheuerliche Tat einer die Normen der Menschlichkeit

verletzendenMörderin.Nur als einAkt desWiderstands ist derKindsmord auch ein

politischerAkt imengerenSinnundnurdannwerdendie ermordetenKinder zupo-

litischen Toten. Angesichts der Tatsache, dass die im Mythos von Medea verübten

oder angestifteten Morde allesamt auf die Auslöschung männlicher Linien zielen,

103 Siehe Aby Warburg, der das Nachleben der Antike von der »überlebenden Prägekraft anti-

ker Ausdruckswerte im europäischen Geisteshaushalt (Kulturkreis)« bestimmt sieht. A. War-

burg: Tagebuch der Kulturwissenschaftlichen BibliothekWarburg, S. 126. ZuWarburgs Pola-

ritätstheorie des Symbols, der meine Deutung der Medea verpflichtet ist, siehe B. Buschen-

dorf: »Edgar Wind und Aby Warburg«, S. 164–209.

104 Siehe Marianne McDonald, die sie sogar mit Antigone vergleicht: »Just as Antigone has be-

come an inspiring symbol of civil disobedience, Medea, as the exploited barbarian, can be

the symbol of the freedom fighter, particularly in modern representations.« M. McDonald:

»Medea as Politician and Diva«, S. 301–302. Als Freiheitskämpferin erscheint Medea auch in

afro-amerikanischer Literatur; siehe hierzu C. Buschendorf: »Appropriations of Medea in Af-

rican American Fiction«, S. 106.

https://doi.org/10.14361/9783839464403-002 - am 14.02.2026, 06:39:56. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839464403-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


44 Christa Buschendorf

stellt sich ihr Mord an den eigenen Kindern in Euripides’ Tragödie als konsequente

SteigerungweiblicherGegenwehr gegendieÜbermachtmännlicherHerrschaft dar.

DerMedea-Mythos erinnert an die prähistorische Ablösung dermatriarchalenMit-

telmeerkulturen durch patriarchal verfasste indogermanische Stämme. Zu Beginn

einer durch den Peloponnesischen Krieg markierten Krisenzeit transponiert Euri-

pides den Konflikt zwischen Jason undMedea in das zeitgenössischeHellas, in dem

das Patriarchat zwar noch unangefochten herrscht, aber vor dem baldigen Zusam-

menbruch steht. Die Zeitgenossen verstanden die prophetische Warnung nicht.105

DerNachwelt aber hat Euripides die innere Logik desMythos offenbart und auf die-

seWeise seiner Medea Unsterblichkeit verliehen.

Literaturverzeichnis

Böschenstein, Renate: »Medea und die Frage nach der Überzeitlichkeit der Mutter-

liebe«, in: JohannesCremerius et al. (Hg.), Psychoanalyse unddieGeschichtlich-

keit von Texten,Würzburg: Königshausen und Neumann 1995, S. 127–153.

Bourdieu, Pierre: Die männliche Herrschaft. Übers. Jürgen Bolder. Frankfurt a.M.:

Suhrkamp Verlag 2005.

Bourdieu, Pierre: Meditationen: Zur Kritik der scholastischen Vernunft. Übers.

Achim Russer. Frankfurt: Suhrkamp 2001.

Buschendorf, Bernhard: »›Es war ein sehr tüchtiges gegenseitiges Fördern‹: Edgar

Wind und Aby Warburg.« Idea: Jahrbuch der Hamburger Kunsthalle 4 (1985),

S. 164–209.

Buschendorf,Christa: »GreekPassionRevisited: Appropriations ofMedea inAfrican

American Fiction«, in: Jolene Mathison/Marius Henderson/Julia Lange (Hg.),

The Public Mind and the Politics of Postmillennial U.S.-American Writing,

Berlin, Boston: de Gruyter 2022, S. 85–108.

Clauss, James J./Johnston, Sarah Iles (Hg.): Medea: Essays onMedea inMyth, Liter-

ature, Philosophy and Art, Princeton: Princeton UP 1997.

Dihle, Albrecht: Euripides’ Medea. Heidelberg: UniversitätsverlagWinter 1977.

Euripides: Tragödien. Erster Teil. Medeia. Griechisch und Deutsch von Dietrich

Ebener. Berlin: Akademie Verlag 1972.

105 Siehe Gascard: »Euripides’ Genialität […] bestand nun darin, daß er, diesen Zusammenbruch

[des griechischen Patriarchats] vorausspürend, die Empörungs-Phantasien der am hoch-pa-

triarchalen ›Medea-Komplex‹ leidendenunterdrückten Frauen seiner Zeit bereits als tatsäch-

lich vollzogene spät-patriarchale Empörungs-Realität auf die Bühne stellte […]. Damit aber

nahm Euripides […] imWesentlichen das Ergebnis der griechischen Frauenbewegung des 4.-

2. Jh. v. Chr. vorweg.« J. Gascard: Medea-Morphosen, S. 45.

https://doi.org/10.14361/9783839464403-002 - am 14.02.2026, 06:39:56. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839464403-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Waffen im ungleichen Kampf 45

Gascard, Johannes R.: Medea-Morphosen. Eine mytho-psychohistorische Untersu-

chung zur Rolle des Mann-Weiblichen im Kulturprozeß, Sozialwissenschaftli-

che Schriften 24, Berlin: Duncker & Humblot 1993.

Graf, Fritz: »Medea, the Enchantress from Afar: Remarks on a Well-Known Myth«,

in: James J. Clauss/Sarah Iles Johnston (Hg.), Medea: Essays on Medea in Myth,

Literature, Philosophy and Art, Princeton: Princeton UP 1997, S. 21–43.

Griffiths, Emma: Medea. London/New York: Taylor & Francis Group 2006.

Haas, Ursula: Freispruch für Medea.Wiesbaden/München: Limes 1987.

Häuptli,Bruno:Medea, »Nachwort«, in: Seneca:Medea.Lateinisch/Deutsch.Übers.

BrunoW.Häuptli. Stuttgart: Reclam 1993, S. 134–151.

Homer: Odyssee. Griechisch und deutsch. Übers. AntonWeiher. 8. Aufl. München/

Zürich: Artemis 1986.

Johnston, Sarah Iles: »Corinthian Medea and the Cult of Hera Akraia«, in: James J.

Clauss/Sarah Iles Johnston (Hg.), Medea: Essays on Medea in Myth, Literature,

Philosophy and Art, Princeton: Princeton UP 1997, S. 44–68.

Kämmerer, Annette/Schuchard, Margaret/Speck, Agnes (Hg.): Medeas Wandlun-

gen: Studien zu einem Mythos in Kunst und Wissenschaft, Heidelberg: Mattes

1998.

Lordkipanidze, Nico: »Gold aus Georgien,« in: Vinzent Brinkmann (Hg.), Medeas

Liebe und die Jagd nach dem Goldenen Vlies, Ausstellungskatalog. Liebighaus,

Frankfurt a.M. 2018–19, S. 40–69.

Luserke-Jaqui,Matthias:Medea: Studien zurKulturgeschichte der Literatur.Tübin-

gen/Basel: Francke Verlag 2002.

McDermott, Emily A.: Euripides’ Medea: The Incarnation of Disorder, University

Park/London: Pennsylvania State UP 1989.

McDonald,Marianne: »Medea asPolitician andDiva: Riding theDragon into the Fu-

ture«, in: James J. Clauss/Sarah Iles Johnston (Hg.), Medea: Essays on Medea in

Myth, Literature, Philosophy and Art, Princeton: Princeton UP 1997, S. 297–323.

Nussbaum,MarthaC.: »Serpents in theSoul: AReadingof Seneca’sMedea, in: James

J.Clauss/Sarah Iles Johnston (Hg.),Medea: Essays onMedea inMyth,Literature,

Philosophy and Art, Princeton: Princeton UP 1997, S. 219–249.

Schlesier, Renate: »Medeas Verwandlungen«, in: Annette Kämmerer/Margaret

Schuchard/Agnes Speck (Hg.), Medeas Wandlungen: Studien zu einemMythos

in Kunst undWissenschaft, Heidelberg: Mattes 1998, S. 1–11.

Schubert, Werner: »Medea in der lateinischen Literatur der Antike«, in: Annette

Kämmerer/Margaret Schuchard/Agnes Speck (Hg.), MedeasWandlungen: Stu-

dien zu einem Mythos in Kunst und Wissenschaft, Heidelberg: Mattes 1998,

S. 55–91.

Seidensticker, Bernd: »Mythenkorrekturen«, in: Bernhard Zimmermann (Hg.),My-

thische Wiederkehr: Der Ödipus- und Medea-Mythos im Wandel der Zeiten,

Freiburg i.Br./Berlin/Wien: Rombach Verlag 2009, S. 17–40.

https://doi.org/10.14361/9783839464403-002 - am 14.02.2026, 06:39:56. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839464403-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


46 Christa Buschendorf

Seneca: Medea. Lateinisch/Deutsch. Übers. Bruno W. Häuptli. Stuttgart: Reclam

1993.

Sourvinou-Inwood, Christiane: »Medea at a Shifting Distance: Images and Euripi-

dean Tragedy«, in: James J. Clauss/Sarah Iles Johnston (Hg.), Medea: Essays on

Medea in Myth, Literature, Philosophy and Art, Princeton: Princeton UP 1997,

S. 253–296.

Stephan, Inge: Medea: Multimediale Karriere einer mythologischen Figur, Köln/

Weimar/Wien: Böhlau 2006.

Steskal, Christoph: Medea und Jason in der deutschen Literatur des 20. Jahrhun-

derts: Aktualisierungspotential eines Mythos, Regensburg: S. Roderer Verlag

2001.

Theweleit, Klaus: Buch der Königstöchter; von Göttermännern undMenschenfrau-

en. Mythenbildung, vorhomerisch, amerikanisch. Frankfurt a.M./Basel: Stroe-

mfeld 2013.

Treu, Max (Hg.): Archilochos. Griechisch und deutsch, München: Ernst Heimeran

Verlag 1959.

Ulitzkaja, Ljudmila:Medea und ihreKinder.Übers. aus demRussischen vonGanna-

Maria Braungardt, Berlin: Volk &Welt 1997.

Warburg,Aby: TagebuchderKulturwissenschaftlichenBibliothekWarburgmitEin-

trägen von Gertrud Bing und Fritz Saxl, in: Karen Michels/Charlotte Schoell-

Glass (Hg.), Gesammelte Schriften, Siebte Abteilung, Band 7, Berlin: Akademie

Verlag 2001.

Zimmermann, Bernhard (Hg.): »Seiner Zeit voraus: Euripides’ Medea«, in: Bern-

hard Zimmermann (Hg.),MythischeWiederkehr: Der Ödipus- undMedea-My-

thos im Wandel der Zeiten, Freiburg i.Br./Berlin/Wien: Rombach Verlag 2009,

S. 103–119.

Zimmermann, Bernhard (Hg.): Mythische Wiederkehr. Der Ödipus- und Medea-

Mythos im Wandel der Zeiten, Freiburg i.Br./Berlin/Wien: Rombach Verlag

2009.

https://doi.org/10.14361/9783839464403-002 - am 14.02.2026, 06:39:56. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839464403-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

