
Digitale Postproduktionen | 261 

4.4 MEDIENZEUGENSCHAFT.  
ETHIK UND SELBSTREFLEXION 

 
Mit seiner Kunstaktion stellt Don Ritter unter anderem die zentrale Frage nach der 
Verantwortung, die wir beim Betrachten medialer Gewaltdarstellungen tragen. 
Auch wenn diese Frage nur schwer zu beantworten ist, soll sie im letzten Teil 
dieses Kapitels zum Anlass dienen, die Position der Rezipierenden noch einmal 
aus einer anderen Perspektive in den Blick zu nehmen und mit ethischen und 
selbstreflexiven Überlegungen zu verbinden. 

In den vorangegangenen Kapiteln wurde Zeugenschaft als relationaler Prozess 
diskutiert, der eine Vielzahl von Zeugenfiguren und Zeugnissen zueinander in 
Verbindung setzt: Das eigentliche ›Blutzeugnis‹ der Selbstmordattentäter*innen 
(martyr), deren antizipiertes Überlebenszeugnis (superstes), die Aufnahmen der 
Tat als scheinbar objektive Form der Augenzeugenschaft (testis), sowie audiovi-
suelle Verfahren der Postproduktion, die ihrerseits auf unterschiedliche Weise an 
den Prozessen des Bezeugens, Erzeugens und Überzeugens beteiligt sind. Dass 
die Betrachtenden teilweise selbst als scheinbar Handelnde angesprochen werden, 
verweist zum einen auf das propagandistische Ziel dieser Bilder – auf ihr Begeh-
ren zu überzeugen. Die Perspektivverschiebung auf die Seite der Rezeption rückt 
aber auch eine weitere Modalität der Zeugenschaft in den Fokus, die bislang nur 
implizit aufschien: die der Medienzeugenschaft. 

Die Figur des Medienzeugen erhält einen expliziten Auftritt in einem Video-
testament des IS, das vom Produktionsbüro Wilayat al-Barqah am 16. Januar 2016 
veröffentlicht wurde. Das 15:09 min lange Video mit dem Titel The Meaning of 
Stability #2 dokumentiert neben Gefechten und Trainingseinheiten auch den Au-
tobombenanschlag eines Selbstmordattentäters.108 Die typischen Kameraaufnah-
men seiner letzten Worte und Verabschiedungen werden hier zusätzlich durch die 
Bilder eine Drohne ergänzt, die den Attentäter auf seinem Weg zum Anschlagsziel 
verfolgt. Die gleitende Bewegung der Drohne und die hohe Bildqualität ihrer Auf-
nahmen vermitteln einmal mehr den Eindruck einer Hightech-Operation, die 
scheinbar durch fortschrittlichste Medientechnologie gesteuert wird. Kurz vor der 
Detonation des sprengstoffbeladenen LKWs erfolgt allerdings wieder ein Schnitt 
auf die Bilder einer wackligen Handkamera, die das Display eines Samsung 
Smartphones abfilmt. Darauf sind dieselben, kurz zuvor eingeblendeten 

 
108  Das Video wurde zur Verfügung gestellt von http://jihadology.net/2016/01/16/new-

video-message-from-the-islamic-state-binghazi-the-meaning-of-stability-2-wilayat-
al-barqah/https://videopress.com/v/ZZ3JS2az (zugegriffen am 27.8.2017, nicht mehr 
verfügbar).  

https://doi.org/10.14361/9783839457153-018 - am 15.02.2026, 00:25:37. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839457153-018
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


262 | Das Selbstmordattentat im Bild 

Drohnenbilder zu erkennen (Abb. 4.16). Die Luftaufnahmen sind eingebettet in 
das Interface einer Übertragungssoftware, die zusätzlich Metadaten wie Entfer-
nung, Höhe und Geschwindigkeit der Drohne anzeigt. Auf dem Display des 
Smartphones spiegeln sich schemenhaft die Umrisse zweier Männer, die das Ge-
schehen scheinbar live am mobilen Bildschirm mitverfolgen. Die medial übertra-
gene Explosion wird schließlich von mehreren lauten »Allahu Akbar«-Rufen, so-
wie den nervösen Bewegungen der Handkamera begleitet; die Erregung der um-
stehenden Männer angesichts der betrachteten Bilder wird dadurch geradezu kör-
perlich nachvollziehbar.  

 
 Abbildung 4.16: Islamischer Staat/Medienbüro Wilayat al-Barqah, The
 Meaning of Stability #2, veröffentlicht am 16. Januar 2016, 15:09 min. 

 
Durch die Perspektive der unbemannten Drohne wird erstmals ein nicht-mensch-
licher Akteur in den Prozess der Zeugenschaft integriert. Dadurch verändert sich 
auch die Rolle der IS-Männer vor Ort: Statt das Selbstmordattentat ›mit eigenen 
Augen‹ zu sehen und zu filmen, rücken sie in die Position von Medienzeugen, die 
das Geschehen aus zweiter Hand, vermittelt durch die Aufnahme der Drohne be-
zeugen. Eine physische (Sicht-)Nähe zum Ort des Anschlags wird dadurch obso-
let; die Drohnenbilder könnten potenziell auf jeden, noch so weit entfernten Bild-
schirm in Echtzeit übertragen werden. Das mediale Bezeugen der IS-Kämpfer 
scheint die Praxis von Medienrezipient*innen generell widerzuspiegeln, die on-
line gepostete Videos – in diversen Internetforen, auf Twitter, Facebook und Y-
ouTube, aber auch auf den Webseiten internationaler Nachrichtendienste wie Al 
Jazeera – am eigenen Bildschirm betrachten. Das Video stößt damit eine Reihe 
von selbstreflexiven Fragen an: Werden wir allein durch das Rezipieren dieser 

https://doi.org/10.14361/9783839457153-018 - am 15.02.2026, 00:25:37. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839457153-018
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Digitale Postproduktionen | 263 

Videos – ähnlich wie die dargestellten Zeugen im Video – zu Medienzeug*innen 
der Tat? Welche Verantwortung erwächst aus dieser Mit-Zeugenschaft?  

Der Medienwissenschaftler und Fernsehproduzent John Ellis hat in seinem 
Buch Seeing Things: Television in the Age of Uncertainty (2000) als einer der 
ersten die These vertreten, dass das Fernsehen uns zu Augenzeug*innen entfernter 
Ereignisse macht.109 Die zunehmende Bedeutung fotografischer und videografi-
scher Berichterstattung habe eine neue Form der Zeugenschaft hervorgebracht, so 
Ellis:  
 
»Through the photographic image, we are drawn into the position of being witnesses our-
selves to the events that took place in front of the camera. We are witnesses in another time 
and another space: we see the wars in the former Yugoslavia, genocide in Rwanda, the Vi-
etnam War, Hiroshima and Belsen whilst we are in London, New York, Rio or Hong 
Kong.«110  

 
Es war insbesondere das Fernsehen, das mit seinem Versprechen der Live-Über-
tragung die Erfahrung des Medienpublikums auf eine neue Stufe hob, so Ellis. Die 
Essenz dieser neuen Modalität von Zeugenschaft liegt Ellis zufolge in der Verant-
wortung, die sich für die Betrachtenden daraus ergibt. Weil wir nicht mehr sagen 
können ›Ich habe davon nichts gewusst‹, treten wir unweigerlich in ein Verhältnis 
der Komplizenschaft mit den dargestellten Ereignissen: »We are necessarily ac-
complices because we have seen the evidence and sometimes even the events 
themselves.«111 Obwohl Ellis Medienzeugenschaft in erster Linie als Erfahrungs-
modus, als »particular mode of experience«112 beschreibt, liegt seiner Herange-
hensweise ein grundlegender Glaube an die Evidenz fotografischer und filmischer 
Medien zugrunde. Fotografien und Videos werden von Ellis als »quasi-physische 
Dokumentationen« einer Realität verstanden, die uns eine Sicht auf die Ereignisse 
»von Angesicht zu Angesicht« ermöglichten.113 Im Kontext der Videotestamente 
erscheint eine solche Sichtweise problematisch: Denn wie in den vorausgehenden 

 
109  John Ellis: Seeing Things: Television in the Age of Uncertainty, London: I.B. Tauris 

2000. 
110  Ebd., S. 10. 
111  Ebd., S. 9. 
112  Ebd., S. 14. 
113  »We live in an era of information, and photography, film and television have brought 

us visual evidence. Their quasi-physical documentation of specific moments in spe-
cific places has brought us face to face with the great events, the banal happenings, 
the horrors and the incidental cruelties of our times.« Ebd., S. 9. 

https://doi.org/10.14361/9783839457153-018 - am 15.02.2026, 00:25:37. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839457153-018
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


264 | Das Selbstmordattentat im Bild 

Kapiteln mehrfach gezeigt wurde, sind die Bildzeugnisse der Milizen auf unter-
schiedliche Weise auch an der Erzeugung von Realitäten beteiligt. Nicht einmal 
die scheinbar objektiven Videodokumentationen der Sprengstoffexplosionen kön-
nen als belastbare Indizien gelten, die über das tatsächliche Ausmaß der Zerstö-
rung und des zugeführten Leids Auskunft geben. Dass uns die Videotestamente 
keineswegs mit dem Ereignis an sich in Verbindung bringen, sollte in den voran-
gegangenen Bildanalysen deutlich geworden sein. Für diejenigen Medienzeug*in-
nen, die der dargestellten Gewalt ablehnend gegenüberstehen, sind die Videotes-
tamente gerade deshalb so verstörend, da sie uns weniger mit dem Leid der Opfer, 
sondern mit der Zeugenperspektive der Täter*innen konfrontieren. Damit rückt 
gerade die interpretative Rahmung der medial vermittelten Zeugnisse in den Vor-
dergrund, die eine komplexere Sicht auf das Verhältnis zwischen den Betrachten-
den, den dargestellten Zeug*innen, sowie den Bildzeugnissen selbst notwendig 
machen. 

Im Anschluss an die Thesen von John Ellis waren es vor allem Paul Frosh und 
Amit Pinchevski, die den Begriff der Medienzeugenschaft prägten und grundle-
gend erweiterten.114 Die moralische Verantwortung, die sich beim Betrachten be-
stimmter Bilder oder Texte einstellt, wird auch von Paul Frosh als das zentrale 
Kriterium von Zeugnissen beschrieben: »Feeling that a text imposes an obligation 
towards the events or people it depicts is part of what enables readers to judge that 
it is a witnessing text.«115 Ebenso wie John Ellis plädiert auch Paul Frosh für einen 
rezeptionsorientierten Zugriff auf Zeugenschaft, der bei ihm jedoch weitaus radi-
kaler formuliert ist. Frosh geht es weniger um einen objektivierbaren Wahrheits-
bezug der Zeugnisse (im Sinne der Frage: ›Ist das was wir im Bild sehen tatsäch-
lich passiert?‹), sondern darum, ob etwas für wahr gehalten wird oder nicht (›Be-
trachten wir es als etwas das wirklich passiert ist oder nicht?‹).116 Das Zeugnis 
wird Frosh zufolge dann zum Zeugnis, wenn es von den Rezipierenden aufgrund 
bestimmter Faktoren (wie diskursiver und institutioneller Rahmungen) als solches 
angesehen und mit einem entsprechenden Verantwortungsbewusstsein verknüpft 
wird. Ähnlich wie die unter der ›Assurance View‹ zusammengefassten Positionen 
(vgl. S. 136), wendet sich auch Frosh von einer rein evidenziellen und ontologi-
schen Lesart des Zeugnisses ab und beschreibt Medienzeugenschaft stattdessen 

 
114  Vgl. Paul Frosh und Amit Pinchevski (Hg.): Media Witnessing: Testimony in the Age 

of Mass Communication, New York: Palgrave Macmillan 2009. 
115  Paul Frosh: »Telling Presences: Witnessing, Mass Media, and the Imagined Lives of 

Strangers«, Critical Studies in Media Communication 23/4 (2006), S. 265–284, hier 
S. 274. 

116  Vgl. ebd., S. 275. 

https://doi.org/10.14361/9783839457153-018 - am 15.02.2026, 00:25:37. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839457153-018
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Digitale Postproduktionen | 265 

als genuin sozialen und kommunikativen Prozess. Aus dieser sozialen Relationa-
lität – und nicht aus dem Status des Zeugnisses als Beweis – erwächst Frosh zu-
folge die moralische Verantwortung der Medienzeugenschaft. Diese ist für ihn 
nicht nur eine vermittelte (mitunter abgeschwächte) Form der Augenzeugenschaft, 
sondern birgt ganz neue Erfahrungen und Möglichkeiten des Bezeugens.  

Paul Frosh und Amit Pinchevski formulieren eine Definition von »media wit-
nessing«, die Ellis’ Verständnis einer ›Second-Hand‹-Zeugenschaft entschieden 
weiterentwickelt. Die Autoren unterscheiden zwischen drei, häufig parallel ablau-
fenden Prozessen der Medienzeugenschaft: »the witnessing performed in, by, and 
through the media«.117 Mit dem Bezeugen »durch« Medien beziehen sich Frosh 
und Pinchevski zunächst auf die von Ellis vorgestellte These, dass wir allein durch 
das Betrachten von Bildern zu Zeug*innen entfernter Ereignisse werden. Eine 
zweite Dimension richtet sich hingegen auf das Bezeugen, das »in« den Medien 
stattfindet. Hier geht es um die Frage, wie Medien uns in Verbindung mit (räum-
lich und zeitlich) entfernten Zeug*innen bringen: Im Fall der besprochenen Vide-
otestamente sind dies einerseits die Attentäter*innen selbst, die mit ihrem Zeugnis 
auf das eigene Martyrium vorausgreifen (Kapitel 3.1), aber auch die umstehenden 
Augen-, beziehungsweise Medienzeug*innen, die wie im oben diskutierten Bei-
spiel teils in den Videos direkt sichtbar werden. Was Frosh und Pinchevski 
schließlich als »witnessing by the media« bezeichnen meint die Art und Weise wie 
Medien und ihre Produkte selbst an Prozessen des Bezeugens beteiligt sind. »›Be-
aring witness,‹ then, is an act performed not by a witness but by a witnessing 
text«118, so schreibt Frosh. In diesem Sinne können die Bilder selbst – auch jenseits 
ihres Repräsentationsgehalts – als Zeugen wahrgenommen werden, die eine be-
stimmte Interpretation der Ereignisse liefern. Diese Dimension der Medienzeu-
genschaft korrespondiert im Wesentlichen mit den Überlegungen, die anhand der 
postproduzierten Bildelemente in diesem Kapitel fokussiert wurden.  

Gerade die letzten beiden Dimensionen verdeutlichen, dass das Verhältnis 
zwischen Rezipierenden und medialem Zeugnis weitaus komplexer ist, als Ellis 
dies beschreibt. Die Rezipient*innen der Videos kommen weniger in Kontakt mit 
dem Selbstmordattentat an sich (sofern die Tat selbst überhaupt dargestellt ist), 
sondern vor allem mit der Art und Weise wie diese Tat durch die verschiedenen 
Zeug*innen dargestellt, gerahmt, interpretiert und konstruiert wird. Das Betrach-
ten der Videos macht uns daher zu Medienzeug*innen zweiter Ordnung: Wir 

 
117  Paul Frosh und Amit Pinchevski: »Why Media Witnessing? Why Now?«, in: Dies. 

(Hg.): Media Witnessing: Testimony in the Age of Mass Communication, New York: 
Palgrave Macmillan 2009, S. 1–19, hier S. 1 [Herv. i.O.]. 

118  Frosh: »Telling Presences«, S. 174. 

https://doi.org/10.14361/9783839457153-018 - am 15.02.2026, 00:25:37. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839457153-018
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


266 | Das Selbstmordattentat im Bild 

bezeugen das Bezeugen (und gleichzeitig auch das Erzeugen und Überzeugen) der 
anderen, das in und mit medialen Mitteln stattfindet. Dies schließt an die Überle-
gungen Judith Butlers an, die in Frames of War argumentiert, dass es bei Fotogra-
fien von Gewalt nicht nur darum geht, was sie zeigen, sondern wie sie etwas zeigen 
und wie diese, ins Bild selbst eingeschriebenen, interpretativen Rahmungen unser 
Denken und Fühlen über das Gezeigte beeinflussen: »The photograph is not 
merely a visual image awaiting interpretation; it is itself actively interpreting, so-
metimes forcibly so.«119 Das »Gewaltsame« dieser bildlich vorgegebenen Inter-
pretationen ist im Fall der Videotestamente unverkennbar. Je nach Perspektive 
und Position der Betrachtenden kann dies jedoch äußerst heterogene Reaktionen 
provozieren. Während Unterstützer wie die im Video dargestellten IS-Medien-
zeugen die Explosionsszene offenbar als Indiz für das erfolgte Martyrium und den 
Triumph des Islamischen Staats anerkennen, wird dasselbe Videomaterial für IS-
Gegner*innen stattdessen zum Zeugnis einer zerstörerischen Ideologie, die zum 
(Selbst-)Mord anstiftet. Was Letztere an den Videozeugnissen verstört, ist nicht 
nur die Gewalt des Selbstmordattentats an sich, sondern auch (und vielleicht sogar 
primär) die Gewalt, die durch die verherrlichende Darstellung ausgeübt wird. Zu-
nächst lässt sich also festhalten, dass die ethische Involvierung in den Prozess der 
Zeugenschaft von den jeweiligen Deutungsmustern der Rezipierenden abhängt: 
Das für die Medienzeugenschaft konstitutive Verantwortungsgefühl (»we cannot 
say that we do not know«120) kann im Fall der Videotestamente sowohl als Auf-
forderung zur Nachahmung, aber auch als Verpflichtung zur Gegenwehr wahrge-
nommen werden.  

Die Frage, wie wir – als räumlich entferntes und den Selbstmordattentaten ab-
lehnend gegenüberstehendes Medienpublikum – mit dieser moralischen Verant-
wortung umgehen können, ist damit allerdings noch nicht beantwortet. Folgt man 
John Ellis, so wird das Bedürfnis, angesichts der medial bezeugten Gewalttaten 
etwas zu tun, in den allermeisten Fällen enttäuscht: »The feeling of witness that 
comes with the audio-visual media is one of separation and powerlessness: the 
events unfold, like it or not.«121 Die Verantwortung der Betrachtenden führe daher 
nicht automatisch auch zu einem ethischen Handeln, sondern resultiere stattdessen 
in Gefühlen der Ohnmacht, Gleichgültigkeit oder Schuld: »So for the viewer, 
powerlessness and safety come hand in hand, provoking a sense of guilt and dis-
interest.«122 Ellis’ kulturpessimistische Sicht auf das Fernsehen scheint an eine der 

 
119  Butler: Frames of War, S. 71. 
120  Ellis: Seeing Things, S. 1. 
121  Ebd., S. 11. 
122  Ebd. 

https://doi.org/10.14361/9783839457153-018 - am 15.02.2026, 00:25:37. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839457153-018
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Digitale Postproduktionen | 267 

zentralen Thesen Susan Sontags anzuschließen, die in ihrem 1977 veröffentlichten 
Buch On Photography ebenfalls davon ausgeht, dass Fotografien der Gewalt un-
sere moralische Handlungsfähigkeit unterminieren und unser Gewissen abstump-
fen lassen.123 Folgt man diesen Einschätzungen, so führt die Verantwortung der 
Medienzeugenschaft gleichzeitig (und paradoxerweise) zu einer Haltung der Dis-
tanz und Passivität. Die grundlegende Skepsis gegenüber dem ethischen Potenzial 
von Gewaltbildern wird schließlich von Sontag selbst, zumindest teilweise, wieder 
revidiert. In ihrem 26 Jahre später erschienenen Buch Regarding the Pain of 
Others (2003) räumt sie ein, dass Bilder der Gewalt durchaus wichtige Funktionen 
der Erinnerung und Mahnung erfüllen: »The images say: This is what human 
beings are capable of doing – may volunteer to do, enthusiastically, self-righteou-
sly. Don’t forget.«124 Sie kommt daher zu dem Schluss: »Let the atrocious images 
haunt us.«125 Denn obwohl Bilder von Gräueltaten an unserer Ohnmacht und Ig-
noranz angesichts dieser Taten nichts änderten, so könnten sie uns immerhin dazu 
bringen, aufmerksam zu werden, das Dargestellte zu reflektieren oder daraus zu 
lernen.126 Was Sontag dabei jedoch nicht beantwortet, so hat Charlotte Klonk auf 
den Punkt gebracht, »ist, welche Bilder uns in dieser Weise betroffen machen sol-
len und welche nicht.«127 In ihrem Buch Terror – Wenn Bilder zu Waffen werden 
(2017) regt die Kunsthistorikerin eine differenziertere Diskussion über den ethi-
schen Umgang mit Bildern des Terrors an. Ob das Betrachten eines Bildes zum 
kritischen Nachdenken anregt oder stattdessen die Opfer weiter entwürdigt und 
letztlich nur den Täter*innen nützt, muss je nach Bild, Gebrauch und Kontext in 
jedem Fall neu entschieden werden, so stellt Klonk in ihrer Studie eindrücklich 
dar.128 

Was bedeutet dies nun für eine kritische Medienpraxis in Bezug auf die Vide-
otestamente? Selbst wenn wir davon ausgehen, dass eine Auseinandersetzung mit 
der Zeugenperspektive der Attentäter*innen als Mahnung und Anlass kritischer 
Reflexion dienen kann, müssen wir uns dennoch der Frage stellen: Bereiten wir 
nicht durch das Anklicken, Herunterladen, Teilen und Weiterverbreiten der Mär-
tyrerbilder zugleich eine Bühne für deren verherrlichende Selbstdarstellung und 

 
123  Susan Sontag: On Photography [1977], New York: Picador 2001. 
124  Susan Sontag: Regarding the Pain of Others, New York: Picador 2003, S. 114f. 
125  Ebd., S. 114. 
126  »Such images cannot be more than an invitation to pay attention, to reflect, to learn, 

to examine the rationalizations for mass suffering offered by established powers.« 
Ebd., S. 117. 

127  Klonk: Terror: Wenn Bilder zu Waffen werden, S. 244. 
128  Ebd. 

https://doi.org/10.14361/9783839457153-018 - am 15.02.2026, 00:25:37. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839457153-018
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


268 | Das Selbstmordattentat im Bild 

damit für die Überzeugungsmacht dieser Bilder? Gerade im Zeitalter Sozialer Me-
dien wird deutlich, dass ein reines Rezipieren der Bilder nicht mehr möglich ist. 
Allein indem wir die Klickzahl eines Videos erhöhen, vor allem aber durch Prak-
tiken des Likens, Teilens und Kommentierens sind wir immer auch an der Pro-
duktion von Inhalten beteiligt. Sich in einem passiven Sinne von den Bildern 
»heimsuchen«129 zu lassen, ist im Internet unmöglich geworden. Während häufig 
die ökonomische Dimension betont wird, die sich aus dieser beständigen Co-Pro-
duktion von Inhalten ergibt, also die Verschiebung von Konsumenten zu Prosu-
menten im Netz, 130 drängt bei den hier diskutierten Beispielen vor allem die ethi-
sche und moralische Beteiligung des Medienpublikums in den Vordergrund. Das 
ethische Dilemma der Medienzeugenschaft – das heißt unsere Komplizenschaft 
mit der Zeugenperspektive der Urheber*innen – rückt damit umso drängender in 
den Vordergrund.131 Nehmen wir unsere moralische Verantwortung gegenüber 
dem Bezeugten ernst, können wir die Bilder aber auch nicht ignorieren. Gerade 
aufgrund der stark normativen Perspektivierung der Märtyrerzeugnisse – die das 
zu betrauernde Leid der Anschlagsopfer gerade nicht zeigen und uns stattdessen 
zu Medienzeug*innen zweiter Ordnung machen – ist eine kritische Rahmung und 
Kontextualisierung der Bilder umso notwendiger. »Even if one decides to listen 
to the perpetrators«, so betont auch Sibylle Schmidt mit Blick auf die moralischen 
Implikationen von Täterzeugnissen, »they should not have the last word«132. An-
dersherum ließe sich daher fragen: Wie kann man die Zeugnisse öffentlich be-
trachten und diskutieren, ohne dabei die Autorität der Zeug*innen zu stärken und 
ihrer Version der Geschehnisse zusätzliches Gewicht zu verleihen? Generell lässt 

 
129  Susan Sontag: Regarding the Pain of Others, New York: Picador 2003, S. 114 
130  Vgl. dazu etwa Birgit Blättel-Mink und Kai-Uwe Hellmann: Prosumer Revisited. Zur 

Aktualität einer Debatte, Wiesbaden: VS Verlag für Sozialwissenschaften 2010. 
131  In gesteigertem Maße ist dies beim Betrachten von Enthauptungsvideos der Fall. Da 

die Videoaufnahme hier den eigentlichen Anlass für das Töten liefert, bedeutet »jeder 
Klick auf den entsprechenden Internetseiten, jede Betrachtung der Aufnahmen ein 
Ansporn zu weiteren Taten« so Klonk. Die Bilder »zwingen zur unfreiwilligen Kom-
plizenschaft und haben Mord als Konsequenz«. Klonk: Terror: Wenn Bilder zu Waf-
fen werden, S. 135. Der Umstand, dass Menschen »gefoltert und ermordet werden, 
um als Bilder eingesetzt werden zu können« wird von Bredekamp als Form des »sub-
stitutiven Bildakts« beschrieben. Horst Bredekamp: Das Beispiel Palmyra, Köln: Ver-
lag der Buchhandlung Walther König 2016, S. 23. 

132  Sibylle Schmidt: »Perpetrators’ Knowledge. What and How Can We Learn from Per-
petrator Testimony?«, Journal of Perpetrator Research 1/1 (2017), S. 85-104, hier S. 
101. 

https://doi.org/10.14361/9783839457153-018 - am 15.02.2026, 00:25:37. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839457153-018
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Digitale Postproduktionen | 269 

sich dies sicher nicht beantworten – und man muss wohl anerkennen, dass jede 
noch so kritische Diskussion nicht verhindern kann, dass allein die Aufmerksam-
keit, die auf die Bilder gerichtet wird, den Zielen der militanten Gruppen mitunter 
in die Hände spielt. Dennoch haben gerade die Aneignungen im Kunstkontext ge-
zeigt, dass Neurahmungen durchaus zu veränderten Lesarten der Märtyrerbilder 
führen können, die auch Bewertungen ermöglichen, die den Intentionen der Urhe-
ber*innen entgegenstehen (Kapitel 2.6, Kapitel 3.2 und 3.4). Mitunter verweisen 
die Adaptionen im Kunstraum aber auch auf unsere eigenen Interpretationsmuster 
beim Betrachten der Videotestamente (Rabih Mroué, On Three Posters) oder len-
ken den Blick auf unsere Verantwortung als Medienzeug*innen (Don Ritter, 
Vested). Wie Judith Butler am Beispiel der Folterbilder aus Abu Ghraib gezeigt 
hat, kann ein Wechsel des Kontextes dazu führen, die diskursiven, medialen und 
operativen Bedingungen der Bilder selbst in den Blick zu bekommen. Erst wenn 
diese Rahmen sichtbar werden, die die Interpretation und moralische Bewertung 
der Bilder bestimmen, wird eine neue, kritische Sichtweise möglich. »That scene 
[der sadistische, triumphierende Blick der Fotografierenden] now becomes the ob-
ject,« so schreibt Butler über die kuratorische Neukontextualisierung der Abu-
Ghraib-Fotografien im Museum, «and we are not so much directed by the frame 
as directed toward it with a renewed critical capacity«.133 Folgt man Butler, so 
mündet Medienzeugenschaft nicht zwangsläufig in einem Gefühl von Schuld und 
Ohnmacht oder einer Haltung der Passivität. Stattdessen betont sie gerade das sub-
versive Potenzial, das von einem aktiven, veränderten Gebrauch der Bilder aus-
geht. Dies gilt nicht nur für die künstlerischen Bearbeitungen, sondern auch für 
eine wissenschaftliche Auseinandersetzung. Wenn es in den vorangegangenen 
Kapiteln in erster Linie darum ging, die Bildoperationen des Selbstmordattentats 
im Zusammenhang der jeweiligen Konflikte zu verstehen, war damit ein ganz ähn-
liches Anliegen verbunden. Das Sichtbarmachen der medialen und operativen 
Rahmen dieser Zeugnisse, das Aufzeigen ihrer Entstehungs- und Handlungszu-
sammenhänge, scheint die Voraussetzung für einen kritischen Umgang mit ihnen 
zu sein. Mit Frosh und Pinchevski gesprochen ließe sich daher auch sagen: Erst 
wenn das »witnessing in, by, and through the media«134 in all seinen Dimensionen 
in den Blick kommt, können wir beginnen, unsere ethische Verantwortung gegen-
über diesen Bildzeugnissen zu verstehen. 

 

 
133  Butler: Frames of War, S. 96 [meine Hervorhebung]. 
134  Frosh und Pinchevski (Hg.): Media Witnessing: Testimony in the Age of Mass Com-

munication, S. 1. 

https://doi.org/10.14361/9783839457153-018 - am 15.02.2026, 00:25:37. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839457153-018
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


https://doi.org/10.14361/9783839457153-018 - am 15.02.2026, 00:25:37. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839457153-018
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

