
Den (religiösen) Film? Den gibt es noch gar nicht! 

von Johan G. Hahn 

Die Nacht war feuchtwarm. Unruhig drehte sich der Filmhändler L.K. in 
seinem Bett. Absurde Gedanken behinderten den gesunden Schlaf, den er so 
nötig brauchte. Die gestrige Lagebesprechung mit der Führung seines 
Filmimperiums war schwierig, aber fruchtbar gewesen. Einige schwache 
Firmenteile waren geschlossen, die Belegschaft entlassen worden, die Geschäfts­
situation insgesamt aber war gestärkt worden. Noch nie wurden so viele Filme 
seiner Firmen in deutschen Kinos gezeigt. L.K. fühlte sich als ein mächtiger 
Mann. Er entschied über die Gedanken vieler Millionen Bürger. Letztendlich 
entschied er auch darüber, ob das Volk Schund oder Qualität zu sehen 
bekommt. Er hätte ein glücklicher Mensch sein können, wenn der Schlaf nur 
käme. 

Aber da war dieser eine Gedanke, der ihn nicht losließ. Er hatte keine 
Ahnung, von woher die Stimme gekommen war; aber er hatte sie eindeutig 
gehört. Diese gewaltige Stimme kam von irgendwo in seinem wunderschönen 
Büro, obwohl er alleine war. Seine Sekretärinnen waren längst gegangen. Er 
sah sich gerade ein Videoband mit der Rohmontage eines neuen Kinohits an, 
als das Bild plötzlich vor seinen Augen verschwand und da nur noch die 
Stimme im Raum war: 

,Leo, Leo!' 
Er schaltete den Videorecorder ab und schaute sich im Raum um. Nichts 

war zu sehen. Ein wenig irritiert über diese Störung, setzte er sich wieder in 
seinen bequemen Ledersessel und drückte die Vorwärtstaste. Kaum war der 
Film wieder angelaufen, da verschwand das Bild wieder und erneut war diese 
Stimme da. Sie schien von irgendwo hinter ihm zu kommen: 

,Leo, Leo!' 
Wieder stand er auf und durchsuchte nicht nur sein ganzes Büro, 

sondern auch das der Vorzimmerdame und den Flur; überall erwartete er den 
Witzbold zu finden, der seinen Namen gerufen hatte, aber er fand nichts. 
Verärgert ging er in sein Büro zurück. Ihm war die Lust vergangen, sich den 
Film voller Gewalt und Softsex weiter anzusehen. Er schaltete den Fernseher 
und den Videorecorder aus und schloß seinen Schreibtisch ab, als ihn die 
Stimme wieder bei seinem Namen rief: 

,Leo, Leo!' 
, Was soll das? Wer ist den da? Sag schon, was los ist! Hör auf mit den 

blöden Gehabe!', reagierte er jetzt empört mit erhobener Stimme. 
,Ich kann mich dir nicht zeigen', antwortete ihm die Stimme, ,aber ich 

gebe dir einen großen Auftrag. Du wirst meine Geschichten für die Welt 
sichtbar machen. Dies ist mein Auftrag an dich: Drehe Filme über mich und 

Dr. Johan G. Hahn (1951) lehrte bis vor kurzem Kommunikationswissenschaften 
an der Katholischen Universität in Utrecht; z.Zt. arbeitet er als Kommunikati­
onsberater und Interim-Kommunikationsmanager. 

47 

Communicatio Socialis 28 (1995), Nr. 1/2: 47–65 
Quelle: www.communicatio-socialis.de

https://doi.org/10.5771/0010-3497-1995-1-2-47 - am 13.01.2026, 01:18:21. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/0010-3497-1995-1-2-47
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


die Geschichte meines Volkes, so wie sie im Buch der Bücher beschrieben ist. 
Nimm dein Geld und drehe den endgültigen Film über mich, damit alle Welt 
mich sehen und hören kann'. 

Entsetzt über eine so große Frechheit setzte L.K. sich an seinen 
Schreibtisch. Er solle Bibelfilme drehen? Ausgerechnet er? Und wer war das 
überhaupt, der glaubte, ihm - dem großen L.K. - befehlen zu können? Wer 
würde das alles finanzieren? Lächerlich das ganze. Aber trotzdem wurde ihm 
mulmig. Er machte eine kurze Notiz und legte diese einer seiner Sekretärinnen 
auf den Tisch. Dann schloß er seinen Samsonitekoffer, drehte das Licht in 
seinem Luxusbüro aus und verließ das Bürohochhaus. Unten sah sich der 
Nachtportier eine neue Folge der Serie Reich und Bescheuert an. L.K. grinste: 
Seine Serie, sein Geld. So hatte er es gerne. Die ganze Welt sollte sich seine 
Filme angucken, damit er mehr und mehr verdiene. Aber gleichzeitig kroch ein 
unbehagliches Gefühl von hinten über seinen Rücken bis in die Haarwurzeln. 
Es war, als ob ihn jemand Unsichtbares beobachtete; aber es war niemand da. 
Nur die Stimme hallte nach in seinem Kopf. Dieser Auftrag ... ! Er lief in die 
Tiefgarage, startete sein Auto und fuhr nach Hause. 

Und jetzt lag er im Bett neben seiner ruhig schlafenden Frau und 
konnte keinen Schlaf finden . ... Diese Stimme ... ! 

I. 

In diesen Monaten werden im niederländischen Fernsehen die ersten 
Teile der ursprünglich vom Leo Kirch-Konzern schon vor vielen Jahren 
angezettelten internationalen Megaproduktion zum Alten Testament 
gezeigt. Abraham Q"oseph Sargent, I 1993) zeigt die Geschichte des 
Erzvaters in einem dreisfündigen Film, mit Richard Harris (King Arthur 
in Camelot) als Abraham. Wer die biblische Geschichte über Abraham 
kennt, dem wird klar sein, daß sehr viel wilde Phantasie den Bibeltext 
hat ,aufbessern' müssen, um dem Film seine Substanz geben zu können. 
Das Resultat ist ein etwas träger Film, in dem es hauptsächlich um die 
zwischenmenschlichen Verhältnisse der Protagonisten geht: Abraham 
und Terach, Abraham und Sarah, Abraham und Lot, Abraham und 
seine Feinde usw. Das Verhältnis zwischen Gott und Abraham, um das 
es in den biblischen Erzählungen im wesentlichen geht, wird filmisch 
kaum glaubwürdig dargestellt; ebensowenig wie die ,Wunder', die im 
Film nicht über das alte Niveau filmischer Tricks am Schneidetisch 
hinauskommen. Auch Gott selber ist im Film entweder mittels der 
klassischen Stimme im ,off' oder aber mittels eines Mannes, dessen 
Gesicht von einer Kapuze verdeckt wird, wenig überzeugend darge­
stellt. Beide Darstellungsweisen scheinen eher aus einer Verlegenheit 
heraus geboren: In der Filmgeschichte ist Gott kaum jemals glaubwür­
dig dargestellt worden, und auch diese Serie enttäuscht in diesem 
Punkt. 

Die theologisch so zentrale Frage nach dem ,Warum' der Reise 
Abrahams von Ur nach Haran und von dort nach Kanaan: die Frage 
nach dem ,Warum' des Vertrauens Abrahams auf diesen ,neuen' Gott, 

48 

https://doi.org/10.5771/0010-3497-1995-1-2-47 - am 13.01.2026, 01:18:21. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

Felix Beuing
Notiz
None festgelegt von Felix Beuing

Felix Beuing
Notiz
MigrationNone festgelegt von Felix Beuing

Felix Beuing
Notiz
Unmarked festgelegt von Felix Beuing

Felix Beuing
Notiz
None festgelegt von Felix Beuing

Felix Beuing
Notiz
MigrationNone festgelegt von Felix Beuing

Felix Beuing
Notiz
Unmarked festgelegt von Felix Beuing

Felix Beuing
Notiz
None festgelegt von Felix Beuing

Felix Beuing
Notiz
MigrationNone festgelegt von Felix Beuing

Felix Beuing
Notiz
Unmarked festgelegt von Felix Beuing

Felix Beuing
Notiz
None festgelegt von Felix Beuing

Felix Beuing
Notiz
MigrationNone festgelegt von Felix Beuing

Felix Beuing
Notiz
Unmarked festgelegt von Felix Beuing

https://doi.org/10.5771/0010-3497-1995-1-2-47
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


der das Unmögliche von ihm fordert, diese Frage wird nirgendwo im 
Film glaubwürdig beantwortet. Dort, wo die biblischen Geschichten den 
Leser zum Wunder des Glaubens hinführen, wirkt der bzw. dieser 
Bibelfilm wenig glaubwürdig. Es ist, als ob die Filmemacher krampfhaft 
versucht haben, das ,Unglaubliche' glaubhaft darzustellen. Da, wo sie 
scheitern, bleibt der Film eine leere Hülle. 

Der kurze Aufenthalt Abrahams in Ägypten wird auf fast 
mosaische Weise abgebrochen: Eine Krankheitsepidemie überfällt den 
Pharao und zwingt ihn, seine Geliebte Sarah - der Pharao hat sie 
Abraham geraubt- mitsamt ihrem Volk gehen zu lassen: let my people 
go. Und warum die Geschichte von Abraham, die ja hier filmisch 
rekonstruiert sein will, erst in Haran anfängt und abrupt mit dem Opfer 
Isaaks endet, wird auch nicht deutlich. Allem Anschein nach fehlte es 
den Machern an Kreativität und den Mitteln, um den Film auf das 
ganze Leben Abrahams zu erweitern, denn nicht nur der Anfang der 
Geschichte fehlt: In der zweiten Hälfte des Filmes spricht Gott darüber, 
daß er Abraham aus Ur in Chaldea gerufen hat. Am Anfang des Filmes 
erfährt Abraham den neuen Gott aber erst in Haran, und auch das 
Lebensende der Erzvaters bleibt dem Zuschauer verborgen. Genauso 
verhält es sich mit der zweiten kürzeren Folge der Serie - ,Jacob'. Auch 
diese Folge leidet unter den typischen Problemen des Phänomens 
Bibelfilm: die Unfähigkeit, eine Geschichte glaubwürdig zu rekonstruie­
ren (Landschaft, Zelte, Kostüme usw.), ohne die grundsätzliche Glaub­
würdigkeit der Geschichte (Was erzählt uns die biblische Geschichte 
über die Zeit, in der wir jetzt leben?) zu vergewaltigen. Und genau dies 
tun die meisten Bibelfilme: Sie reduzieren die biblische Geschichte auf 
eine damalige und historisch rekonstruierbare Geschichte ohne jegliche 
Verbindung mit dem aktuellen Leben der Zuschauer. Alles in allem 
macht auch diese Serie deutlich, daß dieses Problem, genau wie in den 
vielen vorhergegangenen Bibelverfilmungen, noch nicht gelöst worden 
ist - wenn es sich denn überhaupt lösen läßt. Vielleicht können wir 
sagen, daß es lediglich Krzysztof Kieslowski - wie auch einigen anderen 
Regisseuren - mit seiner Serie Dekalog gelungen ist, die Verbindung 
zwischen der alten biblischen Erzählung und dem Leben des Zuschau­
ers im Hier und Jetzt darzustellen. Dem klassischen Bibelfilm gelingt 
das sicherlich nicht. Und genau dieses Defizit ist ein herausragendes 
Merkmal nicht nur vieler Bibelfilme, sondern auch vieler Filme, die 
umgangssprachlich ,religiöse Filme' genannt werden. 

In allem scheint die Bibel-Serie den vergleichbaren Produktionen 
(z.B. Jesus von Nazareth [Franco Zeffirelli, I/GB 1976], Jesus Uohn 
Heyman, USA 1979], Die größte Geschichte aller Zeiten [George Stevens, 
USA 1963], König der Könige [Nicolas Ray, USA 1960] u.v.m.) sehr 
ähnlich zu sein. Zwar sind die technischen Möglichkeiten im Vergleich 
zu früheren Bibelfilmen weitaus besser geworden, aber auf dem Gebiet 
der Dramaturgie, der Inszenierung und der Kostümierung haben die 
Bibelfilmer anscheinend wenig dazugelernt. Noch immer scheint es so 
zu sein, daß ein Bibelfilm eine Art Kreuzung zwischen einem 

49 

https://doi.org/10.5771/0010-3497-1995-1-2-47 - am 13.01.2026, 01:18:21. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

Felix Beuing
Notiz
None festgelegt von Felix Beuing

Felix Beuing
Notiz
MigrationNone festgelegt von Felix Beuing

Felix Beuing
Notiz
Unmarked festgelegt von Felix Beuing

Felix Beuing
Notiz
None festgelegt von Felix Beuing

Felix Beuing
Notiz
MigrationNone festgelegt von Felix Beuing

Felix Beuing
Notiz
Unmarked festgelegt von Felix Beuing

Felix Beuing
Notiz
None festgelegt von Felix Beuing

Felix Beuing
Notiz
MigrationNone festgelegt von Felix Beuing

Felix Beuing
Notiz
Unmarked festgelegt von Felix Beuing

Felix Beuing
Notiz
None festgelegt von Felix Beuing

Felix Beuing
Notiz
MigrationNone festgelegt von Felix Beuing

Felix Beuing
Notiz
Unmarked festgelegt von Felix Beuing

https://doi.org/10.5771/0010-3497-1995-1-2-47
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


bewegenden Gemälde von Rembrandt, einer Comicserie, einem Nah­
Ost-Kostümfilm der 50er Jahre und den frommen methodistischen 
Jesusbildern, wie z.B. Thomas Hardy sie im 19. Jahrhundert malte, sein 
muß. Obwohl jüdische, christliche und islamische Theologen dem 
Projekt als Berater zur Seite standen, haben rein äußerlich weder die 
neuesten Ergebnisse der alttestamentlichen Forschung noch der Ar­
chälogie oder sonstige neue Erkenntnisse der Bibelforschung einen 
sichtbaren Einfluß auf das Drehbuch gehabt. Und wenn dieses Wissen 
dennoch irgendwie in das Drehbuch eingeflossen ist, so wurde dies 
allem Anschein nach überlagert von den bekannten alten ikonologischen 
Vorurteilen und Klischees, die den meisten Bibelfilmen anhaften. Die 
filmischen Bibelgestalten zeigen kaum eine Evolution, als ob wir heute, 
wie schon vor 100 Jahren wußten, wie sie ausgesehen haben. 

Damit will ich nicht behaupten, daß die Filme ungenau oder gar 
schlecht gemacht sind. Im Gegenteil: Die drei Folgen der Serie, die ich 
bis jetzt gesehen habe, sind fachmännisch einwandfrei hergestellte 
Produktionen, für die sich Hollywood sogar im B-Film-Bereich nicht zu 
schämen braucht. Und auch die enormen Lücken in den ursprünglichen 
Bibelgeschichten sind mit viel Geschick, also filmisch glaubhaft, von den 
Drehbuchautoren geschlossen worden, aber dennoch irgendwie zu 
unwirklich, um realistisch und daher glaubwürdig sein zu können. Von 
Abraham und Jacob wissen wir aus den biblischen Erzählungen zwar 
relativ viel, aber es bleibt auf jeden Fall zu wenig für eine eingehende 
Rekonstruktion ihres Lebens. Und das ist genau das, was die Macher 
dieser Filmart immer wieder versuchen. Sie hätten damals gerne eine 
Filmkamera zugegen gehabt, aber da dies nicht möglich war, 
rekonstruieren sie die damalige Zeit eher schlecht als recht und glauben 
so, die biblische Geschichte zu ihrem Recht kommen lassen zu können. 
Da entwirft die allzu menschliche Phantasie der Filmemacher schon mal 
einiges, was es in Wirklichkeit wahrscheinlich so gar nicht gegeben hat. 
Da werden die großen Geister der Erzväter zu fast kleinbürgerlichen 
Menschen. Da wird Geschichte mit allen nur denkbaren Mitteln 
,rekonstruiert' und der Zuschauer bekommt den festen Eindruck, daß 
im Film alles genauso aussieht, wie es damals gewesen ist. Dem 
Zuschauer wird die filmische Phantasie der Filmemacher als eine Art 
von Semi-Realismus vorgehalten; aber er kann die Grenze zwischen 
Phantasie und Wirklichkeit nur sehr schwer wahrnehmen. Nirgendwo 
enthalten die Filme einen Hinweis auf das Verhältnis zwischen der 
Wirklichkeit der biblischen Erzählung und der Phantasie der Filmema­
cher. Somit wird dem Zuschauer eine ganz andere Geschichte erzählt, 
als er sie in der Bibellesen kann: eine neue Geschichte, die genauso von 
der ursprünglichen Geschichte zu unterscheiden, so anders und so 
selbständig ist, wie z.B. Boris Pasternaks Roman Doktor Schiwago von 
der Filmfassung David Leans (USA 1965) zu diesem Roman. Beide 
Produkte sind eigenständige Kunstwerke mit nur peripheren Verbin­
dungen. So ist es meistens mit Literaturverfilmungen: entweder das 
Buch ist gut und der Film schlecht oder umgekehrt. Nur selten halten 
sich beide im Gleichgewicht. Und noch seltener ähneln sich Literatur-

50 

https://doi.org/10.5771/0010-3497-1995-1-2-47 - am 13.01.2026, 01:18:21. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

Felix Beuing
Notiz
None festgelegt von Felix Beuing

Felix Beuing
Notiz
MigrationNone festgelegt von Felix Beuing

Felix Beuing
Notiz
Unmarked festgelegt von Felix Beuing

Felix Beuing
Notiz
None festgelegt von Felix Beuing

Felix Beuing
Notiz
MigrationNone festgelegt von Felix Beuing

Felix Beuing
Notiz
Unmarked festgelegt von Felix Beuing

Felix Beuing
Notiz
None festgelegt von Felix Beuing

Felix Beuing
Notiz
MigrationNone festgelegt von Felix Beuing

Felix Beuing
Notiz
Unmarked festgelegt von Felix Beuing

Felix Beuing
Notiz
None festgelegt von Felix Beuing

Felix Beuing
Notiz
MigrationNone festgelegt von Felix Beuing

Felix Beuing
Notiz
Unmarked festgelegt von Felix Beuing

https://doi.org/10.5771/0010-3497-1995-1-2-47
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


vorlage und Film so sehr, daß von einer echt gelungenen Unsetzung des 
einen Mediums in das andere gesprochen werden kann. Meistens leidet 
das Buch unter seiner Verfilmung. Und dann stellt sich ganz grundsätz­
lich die Frage nach dem Verhältnis zwischen den biblischen Geschichten 
und den vielen Bibelfilmen. 

Die Frage bleibt also, wo bei dieser Bibelserie der entscheidende 
Unterschied zwischen einer Bibelverfilmung und der Verfilmung eines 
willkürlichen anderen Buches der Weltliteratur liegt. Hier wird, laut 
Pressemitteilung, die ,endgültige' Verfilmung der Bibel vorgestellt. Das 
Wissen über dieses viel umkämpfte Buch und 100 Jahre Filmgeschichte 
soll im Zusammenspiel mit dem Können der Filmfabriken eine Art 
audiovisueller Superbibel ergeben, um sie der Welt anzubieten. Da 
können die Erwartungen hoch angesetzt, aber die Entäuschung umso 
größer sein. Ich neige eher zu letzterem: Selbstverherrlichende Superlati­
ve haben auf mich noch nie einen großen Eindruck gemacht. Erst recht 
nicht, wenn es um Bibelfilme geht. Der Grund dafür ist, daß, wer die 
Geschichten der Bibel nicht kennt, wahrscheinlich auch in die Filme 
nichts ,Glaubhaftes' hineinlegen kann. Die grundsätzliche Verbindung 
zwischen der filmischen Geschichte und der zugrundeliegenden bibli­
schen Geschichte kann nicht gelingen. Dem nicht christlich-religiös 
erzogenen Zuschauer bleiben im besten Fall Erinnerungen an irgend­
welche merkwürdigen Geschichten kostümierter Menschen. Ein grund­
sätzliches Kennenlernen der heilvollen Bemühungen Gottes mit seinem 
auserwählten Volk wird über derartige Filme kaum zustande kommen 
können. Dazu ist weit mehr nötig als nur ein Film. Notwendig wäre 
nämlich der direkte menschliche Kontakt, der die alten Geschichten 
aktualisiert und fühlbar werden läßt, was ,glauben' heißt. Gerade diese 
Aktualisierung der Geschichten ist es, die in dieser Art von Filmen fehlt. 
Der zeitgenössische Zuschauer wird sich zurecht fragen: ,Was gehen 
mich diese alten Geschichten an? Was haben die mit meiner jetzigen 
Lage zu tun?' Der Bibelfilm, auch diese neueste Serie, kann- aus seinem 
,rekonstruktionistischen Konzept' heraus - darauf keine Antwort geben. 
Nicht das bloße Erzählen der Geschichte ist vorrangig, sondern das 
Aktualisieren. Das Neubeleben der alten Erzählungen sollte im Vorder­
grund stehen. Wer nur diese Filme sieht, läuft Gefahr, sich in seiner 
Phantasie vor allem an die Filmbilder zu erinnern, die eine weitaus 
tiefere Wirkung als die Bilder einer früheren Kinderbibel haben. Die 
filmischen Bilder sind nämlich auf Dauer nicht mehr von anderen 
filmischen Wirklichkeitsbildern zu unterscheiden. Sie erhalten einen 
hohen ,Wirklichkeitswert'; und es ist die Frage, ob das die Absicht 
dieser Produktion ist. In einer multi-religiösen und multi-konfessionel­
len Gesellschaft haben die vielen inneren religiösen Bilder ein eigenes 
Existenzrecht. Wer mit Hilfe einer Bibelfilmserie anno 1995 (und später) 
diese Bilderfreiheit einzudämmen versucht, lädt das Risiko auf sich, 
,religiös bildlich' mit Hilfe völlig ,unechter' Bibelbilder zu indoktrinie­
ren. Und das kann nicht der Sinn einer solchen Serie sein! Die Macher 
müssen davon ausgehen, daß ein Großteil der Zuschauer- zumindest in 
der westlichen Welt - die biblischen Geschichten nicht mehr kennen. 

51 

https://doi.org/10.5771/0010-3497-1995-1-2-47 - am 13.01.2026, 01:18:21. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

Felix Beuing
Notiz
None festgelegt von Felix Beuing

Felix Beuing
Notiz
MigrationNone festgelegt von Felix Beuing

Felix Beuing
Notiz
Unmarked festgelegt von Felix Beuing

Felix Beuing
Notiz
None festgelegt von Felix Beuing

Felix Beuing
Notiz
MigrationNone festgelegt von Felix Beuing

Felix Beuing
Notiz
Unmarked festgelegt von Felix Beuing

Felix Beuing
Notiz
None festgelegt von Felix Beuing

Felix Beuing
Notiz
MigrationNone festgelegt von Felix Beuing

Felix Beuing
Notiz
Unmarked festgelegt von Felix Beuing

Felix Beuing
Notiz
None festgelegt von Felix Beuing

Felix Beuing
Notiz
MigrationNone festgelegt von Felix Beuing

Felix Beuing
Notiz
Unmarked festgelegt von Felix Beuing

https://doi.org/10.5771/0010-3497-1995-1-2-47
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


Die fortschreitende Dekonfessionalisierung (Stichwort ,Kirchenaustritte') 
der aufgeklärten westlichen Gesellschaft macht die biblischen Geschich­
ten zu ,Minderheitengeschichten'. Und anderswo auf der Welt gibt es zu 
den biblischen Geschichten kulturspezifische Bilder, die denen der 
Bibelfilme nicht gerecht werden. 

Wer die biblischen Geschichten noch kennt, kann auf die neue 
Serie im Prinzip in zweierlei Weise reagieren: totale Zuneigung, eine 
Reaktion, die der Niederländische Christliche Fernsehsender (NCRV), der 
die internationale Co-Produktion mitproduziert, gerne schüren würde; 
oder aber Ablehnung, weil die eigenen Bilder zu den Geschichten 
anders sind, verwurzelt in der eigenen Kultur, ursprünglicher, mensch­
licher, weniger künstlich wie die im Film und auch weil die Filmbilder 
nichts mit dem eigenen Leben am Ende des 20. Jahrhunderts zu tun 
haben. Es sind fremde leere Bilder, ohne jegliche Verbindung mit dem 
eigenen Leben. Ob es bei denen, die die Geschichten nicht kennen- und 
in den Niederlanden gibt es eine schnell wachsende Zahl Jugendlicher, 
die ohne die Bibelgeschichten erzogen worden sind, was im schulischen 
Religionsunterricht oft zu Verständnisschwierigkeiten führt -, eine 
Zuneigung geben wird, bleibt noch eine offene, aber wohl eher negativ 
zu beantwortende Frage. Dies ist für mich jedoch die zentrale Frage, 
wenn es darum geht, ob Bibelfilme sinnvoll sind. Jeder Produzent weiß, 
daß er mit diesem Genre nicht viel verdienen wird; also muß es andere 
Motive geben, warum eine internationale Produktionsgemeinschaft 
unter anderem mit Geldern von Ted Turner (CNN) mehr als 120 Mio. 
Dollar in 21 Filme zum Alten Testament investiert. 

Die tieferliegenden Gründe der Produzenten und Mitarbeiter 
kenne ich nicht - ich habe ein mögliches Motiv zu Beginn dieses 
Beitrages in etwas ,alttestamentlicher Art und Weise' paraphrasiert -, 
aber wenn eine derart teure und langlaufende Produktion (Produktions­
planung mehr als 5 Jahre!) einen Sinn haben will, so kann dieser nur im 
religiösen und nicht im wirtschaftlichen Bereich gesucht werden. Das 
heißt im Klartext, daß die Serie vor allem der religiösen Bildung auf 
einer internationalen und überkulturellen Ebene dienen soll. Die Frage 
ist aber, ob eine solche moderne Fassung der klassischen Bildergeschich­
ten (Comic, Bande dessinee) zu den biblischen Geschichten, diejenige 
ist, die der moderne kultur-unabhängige Religionsunterricht braucht. 
Erreicht die Serie überhaupt die Jugend, wo auch immer auf der Welt? 
Für wen ist sie sonst gemacht? Für Erwachsene? Für die, die schon 
glauben? Als ein modernes Hilfsmittel zur Evangelisation? Funktioniert 
sie in den Vereinigten Staaten anders als in Europa, und anders als in 
Afrika oder Asien? Wird sie in den USA vielleicht von der ,Neuen 
Christlichen Rechten' im Kampf gegen den ,Unglauben', als Mittel im 
politischen Kampf benutzt? Wäre eine Multimedia-Serie mit kurzen 
Filmen, mit Arbeitsmaterialien, Büchern, CD-ROMs, Videocassetten, 
Tonträgern usw. nicht viel hilfreicher gewesen? Es gibt noch sehr viele 
Fragen zu der Serie, aber nur wenige Antworten. Geht man von dem 
Diktum ,Wer glaubt, braucht keinen Beweis; für den, der nicht glaubt, 

52 

https://doi.org/10.5771/0010-3497-1995-1-2-47 - am 13.01.2026, 01:18:21. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

Felix Beuing
Notiz
None festgelegt von Felix Beuing

Felix Beuing
Notiz
MigrationNone festgelegt von Felix Beuing

Felix Beuing
Notiz
Unmarked festgelegt von Felix Beuing

Felix Beuing
Notiz
None festgelegt von Felix Beuing

Felix Beuing
Notiz
MigrationNone festgelegt von Felix Beuing

Felix Beuing
Notiz
Unmarked festgelegt von Felix Beuing

Felix Beuing
Notiz
None festgelegt von Felix Beuing

Felix Beuing
Notiz
MigrationNone festgelegt von Felix Beuing

Felix Beuing
Notiz
Unmarked festgelegt von Felix Beuing

Felix Beuing
Notiz
None festgelegt von Felix Beuing

Felix Beuing
Notiz
MigrationNone festgelegt von Felix Beuing

Felix Beuing
Notiz
Unmarked festgelegt von Felix Beuing

https://doi.org/10.5771/0010-3497-1995-1-2-47
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


ist jeder Beweis sinnlos' aus, dann ist die Serie eine eher fragwürgige 
Investition. 

II. 

Diesen etwas längeren Anlauf zu meinem Thema brauchte ich ,aus 
aktuellem Anlaß', denn diese Bibelfilmserie zeigt, daß sich auf dem 
Gebiet des ,religiösen Films' einiges tut. Und dennoch bin ich der 
Meinung, daß es den ,religiösen Film' an sich gar nicht gibt. Wie schon 
erwähnt, unterschätzt der Begriff ,religiöser Film' den Einfluß des 
Zuschauers auf die Bedeutungsdefinition eines Filmes. 

Überlassen wir daher die konkrete Diskussion um diese Bibelfilm­
Serieden christlichen Filmkritikern und wenden uns der Grundsatzfra­
ge zu, ob es überhaupt einen religiösen Film gibt. Um diese Frage 
eingehend beantworten zu können, möchte ich zuerst das Phänomen 
,Film' als solches in seinen Verhältnis zu anderen vergleichbaren 
Medien kurz umreißen. Danach werden wir uns mit der Frage nach 
einigen, als religiös verstandenen Filmkategorien auseinandersetzen, um 
zuletzt zu zeigen, wie im Prinzip jeder Film zu einem religiösen Film 
werden kann. 

Wenn ich ins Theater oder in die Oper gehe, dann weiß ich, was 
mir geboten wird. Akteure spielen Rollen und bieten mir in dem Raum, 
in dem ich mich befinde, ein Schauspiel, an dem ich sozusagen 
unmittelbar Teil habe. Ich kann Teil der dramatischen Handlung 
werden - in vielen zeitgenössischen Theatervorstellungen wird der 
Zuschauer in die Handlung einbezogen- er kann in die Handlungen 
eingreifen und sie verändern. Jede Vorstellung ist ein einzigartiger und 
unwiederholbarer Handlungskomplex. Jeder Regisseur macht aus einem 
Theaterstück oder einer Oper ein ganz neues Erlebnis. Sogar jede 
einzelne Vorstellung kann sich von den anderen Vorstellungen unter­
scheiden. Theater ist lebendig, Theater ist Präsenz. 

Im Kino aber ist alles anders. Der Film ist tot, ist Vergangenheit. 
Dort gibt es nichts Lebendiges, an dem ich Teil haben könnte. Alles was 
ich sehe, war schon da, ist schon vorbei und wird nur noch mit Hilfe 
toter technischer Kunstmittel reproduziert. Zweidimensionale farbige 
Lichtflecke, im dunklen Raum auf eine Leinwand projiziert, wollen mir 
die IDusion von fernen Ländern, großen Abenteuern, abgrundtiefen 
Emotionen geben. Aber im Kino gibt es nichts, an dem ich Teil haben 
kann, außer an einem Lichtspiel, an einer IDusion. Kostspielige 
IDusionen sind es, mit ihrem eigenen Reiz, IDusionen als Resultate von 
Milliardengeschäften. Kino ist immer Vergangenheit. Es ruft Träume im 
Zuschauer hervor, die es nicht realisieren, dafür aber emotional erleben 
lassen und kompensieren kann. Daß Film schon vor seiner Urauffüh­
rung emotional wirken kann, zeigen die Reaktionen auf einen Film wie 
Martin Scorsese's Letzte Versuchung Christi (USA 1988). 

53 

https://doi.org/10.5771/0010-3497-1995-1-2-47 - am 13.01.2026, 01:18:21. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

Felix Beuing
Notiz
None festgelegt von Felix Beuing

Felix Beuing
Notiz
MigrationNone festgelegt von Felix Beuing

Felix Beuing
Notiz
Unmarked festgelegt von Felix Beuing

Felix Beuing
Notiz
None festgelegt von Felix Beuing

Felix Beuing
Notiz
MigrationNone festgelegt von Felix Beuing

Felix Beuing
Notiz
Unmarked festgelegt von Felix Beuing

Felix Beuing
Notiz
None festgelegt von Felix Beuing

Felix Beuing
Notiz
MigrationNone festgelegt von Felix Beuing

Felix Beuing
Notiz
Unmarked festgelegt von Felix Beuing

Felix Beuing
Notiz
None festgelegt von Felix Beuing

Felix Beuing
Notiz
MigrationNone festgelegt von Felix Beuing

Felix Beuing
Notiz
Unmarked festgelegt von Felix Beuing

https://doi.org/10.5771/0010-3497-1995-1-2-47
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


Der Film an sich ist nichts. So wie das Theaterstück an sich nur 
aus einem von den Schauspielern reproduzierten Text besteht, so 
besteht der Film nur aus einem langen Kunststoffband, dem die Bilder 
mit Hilfe chemischer Prozesse anhaften. Der Film wird erst etwas 
illusorisch-Reales, wenn Menschen sich in einen dunkeln Raum setzen 
und sich das Schattenspiel auf einer Leinwand ansehen. Das Kunststoff­
band und der Projektor machen erst das Filmerlebnis möglich. Dieses 
Filmerlebnis ist es, worum es im Kino geht. Die 24 Schattenbilder pro 
Sekunde, die der Projektor auf die Leinwand wirft und somit 
lebensechte Bewegung suggeriert, sind dazu da, um im Zuschauer 
etwas auszulösen, wodurch dieser zu einer (un)angenehmen Erfahrung 
kommen kann. Wer einmal Gelegenheit hatte, sich im Kino die 
Zuschauer und den Film gleichzeitig anzusehen, der weiß, zu welch 
kraftvollen und direkten Reaktionen ein Film führen kann. Die Tränen, 
die ein Film wie Lovestory (USA 1969) bei vielen hervorrief, waren 
durchaus echt und auch die typische ,Cowboy-Gangart', praktiziert von 
manchen Männern beim Verlassen des Kinos nach einem Western, 
macht klar, wie direkt ein Film manchmal,wirkt'. Und- zum Glück nur 
selten - erreichen uns über die Medien Nachrichten, aus denen 
hervorgeht, daß irgendein schwacher Geist den Horror eines Filmes in 
seine eigene Welt übertragen hat. Daß viele moderne Filme genau auf 
das Schüren latenter Gefühle und Erfahrungen zielen, sehen wir in den 
Werbepostern für Filme, auf denen vielfach emotionalisierende Werbe­
texte erscheinen. Der Zuschauer wird über seine Emotionen ins Kino 
geholt. 

Ein Film, so können wir feststellen, ist Handel mit meist 
angenehmen Erfahrungen, letztendlich vergleichbar mit der Werbebran­
che oder der Reisebranche. Auch dort werden Erfahrungen gehandelt. 
Schließlich kaufen wir keinen Kaffee, sondern ,genießen in gemütlicher 
Runde'; wir kaufen wir keine Wegwerfwindeln, sondern besorgen 
unserem Baby ,Spielfreiheit ohne nasses Gefühl'; und wir reisen nicht 
nach Indonesien, sonq~m erleben spannende Abenteuer ,im smaragd­
grünen Inselreich am Aquator'. Der Film will dem Zuschauer auch eine 
ihm angenehme Erfahrung bieten, wobei dies durchaus eine Angst­
oder Horrorerfahrung sein kann, denn auch solche Erfahrungen werden 
von vielen Menschen als zum Teil angenehm eingestuft. 

Manche Filme wollen eine ganz besondere Art von Erfahrung 
hervorrufen, die ich hier der Einfachheit halber eine ,religöse Erfahrung' 
nennen möchte. Bei einer solchen Erfahrung geht es um eine Erfahrung, 
von der das erfahrende Subjekt der Meinung ist, daß diese in 
Verbindung steht mit Elementen aus seinem religiösen Glauben, seiner 
Weltanschauung. Im Prinzip kann jede Erfahrung mit Elementen des 
religiösen Glaubens in Verbindung gebracht werden. Daran wird 
deutlich, daß vor allem sehr spezifische Erfahrungen religiöser Art sein 
oder werden können. So können z.B. bestimmte Texte oder Bilder eine 
Erfahrung auslösen, die wir mit etwas assoziieren, daß wir ,religiös' 
nennen. Sehen wir etwa einen Mann an einem Kreuz, so assoziieren wir 

54 

https://doi.org/10.5771/0010-3497-1995-1-2-47 - am 13.01.2026, 01:18:21. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

Felix Beuing
Notiz
None festgelegt von Felix Beuing

Felix Beuing
Notiz
MigrationNone festgelegt von Felix Beuing

Felix Beuing
Notiz
Unmarked festgelegt von Felix Beuing

Felix Beuing
Notiz
None festgelegt von Felix Beuing

Felix Beuing
Notiz
MigrationNone festgelegt von Felix Beuing

Felix Beuing
Notiz
Unmarked festgelegt von Felix Beuing

Felix Beuing
Notiz
None festgelegt von Felix Beuing

Felix Beuing
Notiz
MigrationNone festgelegt von Felix Beuing

Felix Beuing
Notiz
Unmarked festgelegt von Felix Beuing

Felix Beuing
Notiz
None festgelegt von Felix Beuing

Felix Beuing
Notiz
MigrationNone festgelegt von Felix Beuing

Felix Beuing
Notiz
Unmarked festgelegt von Felix Beuing

https://doi.org/10.5771/0010-3497-1995-1-2-47
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


das mit einem uns bekannten, typisch christlichen Bild. Das 
wahrgenommene, in sich vielleicht neutrale Bild kann durch die 
Verbindung mit einem christlichen Bild zu einer religiösen Erfahrung 
führen. Wir erkennen das Bild aufgrund früherer Erfahrungen. Erfah­
rungen, die wir in einem bestimmten Rahmen gemacht, verarbeitet und 
in diesen Rahmen integriert haben. Eine voll integrierte ästhetische 
Erfahrung kann angesichts bestimmter Rahmenbedingungen zu so 
etwas wie einer religiösen Erfahrung führen. Dabei können auch rein 
profane, d.h. nicht religiös orientierte Bilder oder Texte als Auslöser für 
eine religiöse Erfahrung dienen. Wer sich in einem bestimmten 
vorgegebenen Rahmen einen Naturfilm im Fernsehen ansieht, kann dies 
durchaus zurecht als ein Bild der Schöpfung Gottes verstehen, während 
derselbe Film für jemand anderen ein schöner Naturfilm ohne jegliche 
religiöse Konnotation bleibt. 

Die ,Fähigkeit', Bilder in einen Rahmen zu integrieren und 
dadurch zu verstehen, nenne ich die Fähigkeit zur ,erkennbaren 
Analogie'. Nur wer imstande ist, ein Bild zu erkennen und die Analogie 
zwischen diesem Bild und einem schon vorher in einem bestimmten 
Rahmen gesehenen und verarbeiteten Bild erkennt, kann zu dieser 
,erkennbaren Analogie' kommen, und das Bild ,aufnehmen'. 

Für unser Thema heißt das im Klartext: Nur wer die biblischen 
Geschichten schon kennt, wird dem Bibelfilm das abgewinnen können, 
was von den Machern beabsichtigt wird. Er erkennt die Geschichten im 
Film als die Geschichten, die er in einem anderen Rahmen schon mal 
gehört hat. Es kann dann zu einer ,religiösen Erfahrung' kommen. Für 
wen die erkennbare Analogie nicht zustandekommt, d.h. für den, der 
die biblischen Geschichten nicht kennt, ist ein Bibelfilm nur ein mehr 
oder wenig gelungener Film mit einer Geschichte ohne jede tiefere 
religiöse Bedeutung. Der von den Machern beabsichtige religiös­
kommunikative Prozeß scheitert an dem fehlenden Vorverständnis der 
Zuschauer. Und genau dort setzt meine grundsätzliche Kritik am 
Konzept ,religiöser Film' an. 

Ausgangspunkt meiner Überlegungen ist folgendes: wenn profa­
ne Bilder beim Zuschauer Assoziationen hervorrufen, die für den 
Zuschauer etwas mit seiner religiösen Überzeugung beziehungsweise 
mit seinen früheren Erfahrungen mit Religion zu tun haben, dann 
können diese Bilder als religiös zu interpretierende Bilder verstanden 
werden. Mit anderen Worten: das gleiche Bild kann bei dem einen 
Zuschauer zu einer religiösen oder als religiös verstandenen Erfahrung, 
bei dem anderen Zuschauer aber zu einer eher profanen, d.h. nicht 
religiös zu interpretierenden Erfahrung führen. Eine mögliche Erklärung 
für diesen Unterschied bietet das wahrnehmungstheoretische Konzept 
der ,erkennbaren Analogie'. Daraus geht hervor, daß der Zuschauer 
derjenige ist, der die für ihn gültige Bedeutung eines Bildes aufgrund 
seiner vorherigen Erfahrungen definiert. Er erkennt sozusagen eine 
Analogie zwischen dem aktuellen Bild und einem in seinem Gedächtnis 

55 

https://doi.org/10.5771/0010-3497-1995-1-2-47 - am 13.01.2026, 01:18:21. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

Felix Beuing
Notiz
None festgelegt von Felix Beuing

Felix Beuing
Notiz
MigrationNone festgelegt von Felix Beuing

Felix Beuing
Notiz
Unmarked festgelegt von Felix Beuing

Felix Beuing
Notiz
None festgelegt von Felix Beuing

Felix Beuing
Notiz
MigrationNone festgelegt von Felix Beuing

Felix Beuing
Notiz
Unmarked festgelegt von Felix Beuing

Felix Beuing
Notiz
None festgelegt von Felix Beuing

Felix Beuing
Notiz
MigrationNone festgelegt von Felix Beuing

Felix Beuing
Notiz
Unmarked festgelegt von Felix Beuing

Felix Beuing
Notiz
None festgelegt von Felix Beuing

Felix Beuing
Notiz
MigrationNone festgelegt von Felix Beuing

Felix Beuing
Notiz
Unmarked festgelegt von Felix Beuing

https://doi.org/10.5771/0010-3497-1995-1-2-47
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


gespeicherten früheren Bild und formt sich aufgrund dieser Analogie 
eine entsprechende Bedeutung des aktuellen Bildes. Aus der andauern­
den Interaktion zwischen aktuellen und gespeicherten Bildern entsteht 
ein komplexes Bildgedächtnis im Zuschauer, mit dem immer neue 
Bildbedeutungen - auch von alten Bildern - generiert werden können. 
Dies gilt nicht nur für die vielen Bilder, die wir tagtäglich auf uns 
einwirken lassen, sondern auch für jede Art von Standbildern wie Fotos, 
Statuen oder Gemälden, aber ebenso auch für den Film als Komposition 
einer Vielfalt zusammengehörender Bilder. Gehe ich also davon aus, 
daß es keine in sich, d.h. für jeden beliebigen Zuschauer erkennbaren 
religiösen Bilder gibt, sondern nur vom Zuschauer aufgrund seines 
Bildgedächtnisses als religiös verstandene Bilder, so ist es nur ein Schritt 
bis zur Feststellung, daß es auch keine religiösen Filme an sich gibt, 
sondern nur Filme, die religiös verstanden werden können. Damit ist 
aber noch nicht alles gesagt, denn es bleibt die Frage, ob es 
irgendwelche innerfilmischen Kriterien gibt, außerhalb derer eine solche 
religiöse Interpretation nicht mehr möglich ist? Anders gefragt: Gibt es 
ein theoretisches Feld, innerhalb dessen man sich alle Filme denken 
kann, die eine etwaige religiöse Interpretation erlauben? Ebenso kann 
man sich die Frage stellen, ob es auch ein analoges theoretisches Feld 
für die Filme gibt, die sich nicht religiös interpretieren lassen. Und es 
bleibt die Frage offen, ob sich die beiden Felder möglicherweise 
irgendwo berühren oder überschneiden. 

III. 

Um diese Fragen beantworten zu können, müssen wir tiefer in die 
Eigenart des Filmes vordringen. Dabei gehe ich von einer ganz 
bestimmten Perspektive aus. Sehen wir uns einen willkürlichen Film an, 
so können wir zwischen zwei grundsätzlich zu unterscheidenden 
,Versionen' eines einzelnen Filmes unterscheiden. Auf der einen Seite 
gibt es den Film, so wie er vom Filmemacher und seinem Team 
hergestellt wurde. In dieser Version enthält der Film die Bilder und 
Dialoge, Musik und Handlungen, wie sie der Filmemacher gewollt hat. 
Es ist sein (bzw. ihr kollektives) Produkt, das in vielen Kopien von 
tausendenvon Menschen weltweit gesehen werden kann. Diese Version 
eines Filmes nenne ich die ,Produktiv-Version'. Es ist die ursprüngliche 
Version des Filmes, so wie sie konzipiert und hergestellt worden ist und 
gibt ihrer ,produktiven' Art nach grundsätzlich die Interpretationsgren­
zen für den Zuschauer an. Es ist auch die Version, die der Zuschauer in 
projizierter Form ,sieht'. 

Es gibt aber noch eine andere, multiple Version, die zwar 
teilweise abhängig ist von der urspünglichen Version, sich aber dennoch 
deutlich davon unterscheiden läßt. Es ist die Version, die der Zuschauer 
aufgrund seines Film-'sehens' wahrnimmt, d.h. die Version, die er aus 
der ,Produktiv-Version' heraus für sich rekonstruiert, nicht nur auf 
Grund seines aktuellen Film-sehens, sondern auch aufgrund seiner 

56 

https://doi.org/10.5771/0010-3497-1995-1-2-47 - am 13.01.2026, 01:18:21. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

Felix Beuing
Notiz
None festgelegt von Felix Beuing

Felix Beuing
Notiz
MigrationNone festgelegt von Felix Beuing

Felix Beuing
Notiz
Unmarked festgelegt von Felix Beuing

Felix Beuing
Notiz
None festgelegt von Felix Beuing

Felix Beuing
Notiz
MigrationNone festgelegt von Felix Beuing

Felix Beuing
Notiz
Unmarked festgelegt von Felix Beuing

Felix Beuing
Notiz
None festgelegt von Felix Beuing

Felix Beuing
Notiz
MigrationNone festgelegt von Felix Beuing

Felix Beuing
Notiz
Unmarked festgelegt von Felix Beuing

Felix Beuing
Notiz
None festgelegt von Felix Beuing

Felix Beuing
Notiz
MigrationNone festgelegt von Felix Beuing

Felix Beuing
Notiz
Unmarked festgelegt von Felix Beuing

https://doi.org/10.5771/0010-3497-1995-1-2-47
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


früher gespeicherten Erfahrungs- und Erinnerungsbilder. Das oben 
erwähnte Konzept der ,erkennbaren Analogie' macht klar, warum ein 
und derselbe Film bei verschiedenen Zuschauern zu unterschiedlichen 
Wahrnehmungen und somit zu unterschiedlichen Erfahrungen führen 
wird. Wer schon einmal mit einer Gruppe im Kino war und sich 
nachher den Film gegenseitig nacherzählt hat, weiß über die Unter­
schiedlichkeit der verschiedenen Nacherzählungen zu berichten. Wir 
können daher sagen, daß die ,Produktiv-Version' eines Filmes zu vielen 
,Rezeptiv-Versionen' führen wird. Für den einzelnen Zuschauer gibt es 
nur seine eigene ,Rezeptiv-Version', von der aus sich die ,Produktiv­
Version' nicht einfach rekonstruieren läßt. 

Die ,erkennbare Analogie' macht es einem Zuschauer möglich, 
einen Film zu erfahren, wenn es für ihn im Film erkennbare Bilder, 
Geräusche und Situationen gibt. Ist das der Fall, und kann er diese 
Bilder adäquat ordnen und verstehen, dann erhält der Film eine für den 
Zuschauer kohärente Bedeutung. Dies kann sowohl eine profane wie 
auch eine religiöse Bedeutung sein, je nachdem, ob die analogen Bilder, 
die der Film hervorruft, einem profanen oder religiösen Bereich 
zugeordnet werden. Diese Wahl trifft der Zuschauer eher unbewußt. Ob 
für ihn Bilder religiös oder profan verstanden werden, hängt zum größ­
ten Teil von einer Vielzahl seiner früheren Bilder und Erfahrungen ab. 

Für den ,religiösen Film' als ,Filmgenre' - ich bin allerdings der 
Meinung, daß es sich hier nicht um ein eigenes Genre handelt -, heißt 
dies, daß eine nähere Analyse dieser Art von Filmen notwendig ist, ehe 
wir feststellen können, zu welcher ,erkennbaren Analogie' derartige 
Filme führen können. Ist der ,religiöse Film' eine spezielle Art von Film, 
also ein eigenes Genre, so sollte es möglich sein, die typischen 
unterschiedlichen Merkmale dieser Art von Filmen festzulegen, so daß 
eine eindwandfreie und eindeutige Identifikation des Genres möglich 
wird. Genau da finden wir aber das größte ungelöste Problem. Die 
Analyse einer großen Anzahl von Filmen zeigt, daß es den produktiv­
religiösen Film durchaus geben kann. In einen solchen Film wird Religion 
bzw. Religiöses als Thematik verarbeitet und manifest. Wir sehen 
Gegenstände, Handlungen und Personen, die innerhalb eines bestimm­
ten kulturellen Umfeldes als religiöse Gegenstände, religiöse Handlun­
gen oder religiöse Personen verstanden werden können (z.B. Kirchenge­
bäude, Kruzifix, Weihwasserbecken, Ka'aba in Mekka, Talar, Taufe, 
Priesterweihe, betende Muslime, Nonnen, Papst usw.). Aber, und das 
sollte mit Nachdruck gesagt werden, es handelt sich hier um Inhalte, die 
nur vom Zuschauer auf der Basis einer ,erkennbaren Analogie' als 
religiöse Inhalte erkannt werden können. Der Zuschauer muß die 
Gegenstände, Handlungen und Personen schon einmal als religiös 
definiert haben. Fehlt diese ,erkennbare Analogie', dann wird der 
Zuschauer das - vom Verständnis des Filmemachers als manifest 
religiös Dargestellte - nicht als solches wahrnehmen können. Der 
Zuschauer wird den entsprechenden Film(abschnitt) nicht als religiös 
verstehen können. 

57 

https://doi.org/10.5771/0010-3497-1995-1-2-47 - am 13.01.2026, 01:18:21. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

Felix Beuing
Notiz
None festgelegt von Felix Beuing

Felix Beuing
Notiz
MigrationNone festgelegt von Felix Beuing

Felix Beuing
Notiz
Unmarked festgelegt von Felix Beuing

Felix Beuing
Notiz
None festgelegt von Felix Beuing

Felix Beuing
Notiz
MigrationNone festgelegt von Felix Beuing

Felix Beuing
Notiz
Unmarked festgelegt von Felix Beuing

Felix Beuing
Notiz
None festgelegt von Felix Beuing

Felix Beuing
Notiz
MigrationNone festgelegt von Felix Beuing

Felix Beuing
Notiz
Unmarked festgelegt von Felix Beuing

Felix Beuing
Notiz
None festgelegt von Felix Beuing

Felix Beuing
Notiz
MigrationNone festgelegt von Felix Beuing

Felix Beuing
Notiz
Unmarked festgelegt von Felix Beuing

https://doi.org/10.5771/0010-3497-1995-1-2-47
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


Es gibt auf der anderen Seite aber auch den rezeptiv-religiösen Film. 
Dieser kann durchaus produktiv-profan sein, also keine religiöse 
Thematik aufweisen, aber trotzdem eine religiöse Erfahrung beim 
Zuschauer abrufen. 

Wir können uns diese Situation am besten an einigen Beispielen 
klarmachen: 

- Im Film Viva Maria von Louis Malle (I/F 1965) kommt eine Szene 
vor, in der Maria eine vorbeiziehende Gruppe gefangener 
Freiheitskämpfer beobachtet, die aneinandergekettet sind. Einem der 
Gefangenen- der Führer der Freiheitskämpfer- hat man zur Strafe 
einen Balken quer auf den Rücken gebunden und seine Arme mit 
Tauen an den Balken befestigt. Es ist für einen Zuschauer, der auch 
nur wenig mit dem Christentum vertraut ist, naheliegend, in dieser 
Figur den ,Christus auf dem Kreuzweg' zu erkennen. Es ist daher 
ohne weiteres möglich, zumindest Teilen dieses Filmes eine (vom 
Zuschauer her gesehen) religiöse Bedeutung beizumessen, die indes 
vom Hersteller des Filmes vielleicht gar nicht als solche gemeint ist. 
Der Zuschauer sieht die Bilder, interpretiert sie im Rahmen seines 
eigenen Bildverständnisses und nimmt darin etwas wahr, was 
sozusagen aus ihm selber kommt. Der Zuschauer macht seinen 
eigenen ,Rezeptiv-Film', der prinzipiell anderer Art sein kann als die 
profane ,Produktiv-Version'. 

- Ein zweites Beispiel entnehme ich dem Film Willow von Ron Howard 
(USA 1987). Am Anfang des Filmes wird erzählt, wie eine böse 
Königin alle Babys umbringen läßt, weil einer Vorhersage nach, eines 
davon ihre Macht brechen wird. Wenig später prophezeit die Mutter 
eines der Babys, daß es ihr Kind sein wird, das das Böse überwinden 
und die Macht der Königin vernichten wird. Mit Hilfe einer 
Geburtshelferin wird das Kind gerettet und am Fluß in ein 
Schilfkörbchen gelegt, wo es von Zwergen gefunden und gerettet 
wird. Am Ende des Filmes wird die böse Königin durch die 
Zaubermacht von Willow Ufgood, dem Zwerg, der es als seine 
Aufgabe versteht, das Baby zu retten, vernichtet. Es braucht für den, 
der die biblischen Geschichten kennt, wenig Phantasie, um hier 
deutliche Verweise auf die Maria- und Christusfigur und auf das 
Kind Moses, das auch aus einem Binsenkörbchen gerettet wird, zu 
sehen. Wem aber diese Bilder in der Erinnerung fehlen, wird diese 
Verbindung mit den biblischen Figuren nicht zustande bringen 
können. Für ihn bleibt der Film ein unterhaltender profaner 
Phantasiefilm, ohne jede religiöse Beziehung. Das Fehlen einer 
erkennbaren Analogie fürt zu einem anderen nicht-religiösen ,Rezep­
tiv-Film'. 

- Ein drittes Beispiel liefert uns der Film Terminator II von James 
Cameron (USA 1991). In diesem Film tritt der Humanoid ,Terminator 
II' (Arnold Schwarzenegger) mit dem Auftrag auf, ,die Welt vor dem 

58 

https://doi.org/10.5771/0010-3497-1995-1-2-47 - am 13.01.2026, 01:18:21. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

Felix Beuing
Notiz
None festgelegt von Felix Beuing

Felix Beuing
Notiz
MigrationNone festgelegt von Felix Beuing

Felix Beuing
Notiz
Unmarked festgelegt von Felix Beuing

Felix Beuing
Notiz
None festgelegt von Felix Beuing

Felix Beuing
Notiz
MigrationNone festgelegt von Felix Beuing

Felix Beuing
Notiz
Unmarked festgelegt von Felix Beuing

Felix Beuing
Notiz
None festgelegt von Felix Beuing

Felix Beuing
Notiz
MigrationNone festgelegt von Felix Beuing

Felix Beuing
Notiz
Unmarked festgelegt von Felix Beuing

Felix Beuing
Notiz
None festgelegt von Felix Beuing

Felix Beuing
Notiz
MigrationNone festgelegt von Felix Beuing

Felix Beuing
Notiz
Unmarked festgelegt von Felix Beuing

https://doi.org/10.5771/0010-3497-1995-1-2-47
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


Untergang zu retten'. Er hat diesen Auftrag, weil er aus der Zukunft 
kommend in der Vergangenheit die Geschichte beinflussen soll, 
damit nicht das eintritt, was geschähe, wenn er die Geschichte nicht 
beinflussen würde. Er soll sozusagen mit seinem Wissen über die 
Zukunft der Erde diese Zukunft anders und damit natürlich besser 
gestalten helfen. In dem Sinn soll er das Leben von John Connor 
G.C.!) schützen, der es in der Zukunft als Untergrundkämpfer 
erfolgreich mit den Mächten der Erde aufnehmen wird. Sehen wir 
uns Terminator II mit dem Vorwissen einer christlichen Kultur an, 
dann ist es möglich, den Film als einen ,rezeptiv-religiösen Film' zu 
verstehen. Terminator II enthält dann die Züge einer profanen 
~hristusfigur, die ihr Leben opfert, damit die Welt gerettet wird. 
Ubrigens ist ein sozusagen profan-religiöses filmisches Thema in so 
vielen Filmen durch die ganze Filmgeschichte hindurch aufzuweisen, 
daß eine Auflistung unmöglich ist. Ich verweise dazu u.a. auf das 
,Lexikon Religion im Film' und andere filmwissenschaftliche Veröffent­
lichungen zu dieser Thematik. Selbstverständlich lassen sich die oben 
gegebenen Filmbeispiele noch um ein Vielfaches erweitern. 

Obwohl die Macher der hier nur beispielhaft ausgewählten Filme 
durchaus mit der christlichen Kultur vertraut sein werden, ist - u.a. 
aufgrund ihrer eigenen Äußerungen in Interviews, aber auch aufgrund 
eingehender Filmanalysen - anzunehmen, daß der jeweilige Film von 
ihnen nicht als ein ,produktiv-religiöser Film' entwickelt worden ist. Das 
religiöse Element ist zwar im Film vorhanden, aber nicht manifest, 
sondern auf einer nicht immer bewußt wahrzunehmenden latenten 
Ebene, sozusagen ungewollt, was wiederum nicht heißt, das der 
Filmemacher bei der Konzeption seines Werkes etwas zuließ, das seinen 
Entscheidungen entzogen war. Vielmehr können wir davon ausgehen, 
daß innerhalb der westlichen (Film)kulturen die christliche Kultur auch 
in der nicht-religiösen Kultur latent vorhanden ist. Der kulturelle 
Einfluß des Christentums ist in unserer Kultur so stark, daß es m.E. 
ohne weiteres möglich ist, hier von einer a-religiösen bzw. profanen 
christlichen Kultur zu sprechen. Eine große Anzahl uns vertrauter, auch 
meist als profan verstandener kunstgeschichtlicher Bilder haben im 
Grunde genommen eine christlich-ikonologische Basis. Die relative 
Vertrautheit eines Zuschauers mit diesen bei ihm auf unbewußter Ebene 
immer vorhandenen Kulturelementen macht es den Filmemachern 
möglich, eine semi- oder quasi-religiöse Wirkung mit ihren an sich 
profanen Filmen zu erreichen, vorausgesetzt der Zuschauer ist in der 
Lage, diese Kulturelemente adäquat zu verstehen. Ein Teil der 
Zuschauer ist innerhalb eines bestimmten kulturellen Umfelds im 
Stande, mittels der ,erkennbaren Analogie' das latent religiöse Element 
im Film für sich manifest werden zu lassen. Er sieht ein Bild, eine 
Handlung, ein Objekt und nimmt sozusagen das Religiöse darin wahr, 
wo ein anderer Zuschauer dieses Religiöse im gleichen Bild, in der 
gleichen Handlung, im gleichen Objekt nicht wahrnimmt und auch 
nicht wahrnehmen kann, weil ihm die ,erkennbare Analogie' fehlt. Nur 
wem dieses latent Religiöse im profanen Film, z.B. mit Hilfe eines 

59 

https://doi.org/10.5771/0010-3497-1995-1-2-47 - am 13.01.2026, 01:18:21. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

Felix Beuing
Notiz
None festgelegt von Felix Beuing

Felix Beuing
Notiz
MigrationNone festgelegt von Felix Beuing

Felix Beuing
Notiz
Unmarked festgelegt von Felix Beuing

Felix Beuing
Notiz
None festgelegt von Felix Beuing

Felix Beuing
Notiz
MigrationNone festgelegt von Felix Beuing

Felix Beuing
Notiz
Unmarked festgelegt von Felix Beuing

Felix Beuing
Notiz
None festgelegt von Felix Beuing

Felix Beuing
Notiz
MigrationNone festgelegt von Felix Beuing

Felix Beuing
Notiz
Unmarked festgelegt von Felix Beuing

Felix Beuing
Notiz
None festgelegt von Felix Beuing

Felix Beuing
Notiz
MigrationNone festgelegt von Felix Beuing

Felix Beuing
Notiz
Unmarked festgelegt von Felix Beuing

https://doi.org/10.5771/0010-3497-1995-1-2-47
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


Filmgesprächs bewußt geworden ist, kann dieses Element adäquat 
(religiös) verstehen. Da aber die vom Filmemacher verwendeten semi­
und quasi-religiösen Bilder Teil einer profanen Gesammtkultur sind, ist 
dieses religiöse Verstehen für das Totalverständnis eines Filmes nicht 
unerläßlich. Auch ohne die religiöse Konnotation kann der ganze Film 
von einem Zuschauer durchaus adäquat (profan) verstanden werden. 
Das latent religiöse Element gibt dem Film für den, der es sehen kann, 
einen Mehrwert. 

Es gibt aber auch eine große Anzahl von Filmen, in denen 
religiöse Themen auf manifester Ebene aufbereitet sind. Ein paar 
Beispiele sind Tagebuch eines Landpfarrers (Robert Bresson, F 1950), Das 
siebte Siegel (Ingmar Bergman, S 1956), La Ultima Cena/Das letzte 
Abendmahl (Thomas Gutierrez Alea, Cuba 1978) oder Die Sonne Satans 
(Michel Pialat, F 1987). Diese Filme beinhalten eine in der westlich­
christlichen Kultur eindeutig als religiös/christlich auszuweisende 
Geschichte und zeigen bei eingehender Analyse auch ein als christlich 
zu identifizierendes Konzept. Ob diese aber deswegen schon ,religiöse 
Filme' genannt werden können, ist für mich gerade die Frage. Denn nur 
wer mit der entsprechenden christlich-religiösen Kultur vetraut ist, wird 
mit derartigen Filmen etwas anfangen können. Wer mit dieser Kultur 
nicht vertraut ist, die grundlegende (biblische) Geschichte (Das letzte 
Abendmahl) nicht kennt oder nichts über das Wesen des Priesterseins 
(Tagebuch eines Landpfarrers, Die Sonne Satans) informiert ist, wird diese 
Filme nur schwer verstehen können. 

Es gibt aber noch eine weitere Möglichkeit, nämlich die, in der ein 
Film mit Hilfe einer profanen Geschichte einen tieferen religiösen Inhalt 
vermitteln will. Dies sehen wir z.B. in den meisten Filmen des 
Schweden Ingmar Bergman (z.B. Wilde Erdbeeren (1957), Das Schweigen 
(1963), Schreie und Flüstern (1972), Von Angesicht zu Angesicht (1972) 
usw.). Auch Filme von Andrej Tarkowski, Krzysztof Kieslowski, Carlos 
Saura, Luis Buiiuel, Victor Enrice u.v.a., zeigen manifest religiöse 
Themen auf. Ob aber diese Filme auch vom Zuschauer als solche - d.h. 
als religiöse Filme -erkannt werden, hängt wiederum vom Zuschauer 
ab - und nicht zu sehr vom Filmemacher. Ein Film, den ein religiöser 
Mensch religiös nennt, kann für einen anderen Menschen, der dieses 
religiöse Selbstverständnis nicht hat, profan wirken. Viele indische 
Filme z.B. wirken auf westliche Zuschauer eher wie melodramatische 
Schnulzen, wo sie nachweisbar einen tiefen hinduistisch geprägten 
religiösen Inhalt haben, den wir nicht erkennen können, weil uns der 
hinduistische Referenzrahmen, d.h. die ,erkennbare Analogie' zu den 
Filmbildern fehlt. 

Schließlich gibt es Filme, die uns Geschichten, die wir kennen, aus 
einem nachweisbar religiösen Kontext erzählen bzw. die uns Geschich­
ten erzählen, die in einen solchen Kontext aufgenommen werden 
können. Beispiele dafür sind bekannte italienische oder Hollywood­
Filme der SOer Jahre wie Der Mantel, Barabbas, Samsan and Delilah, Ben 

60 

https://doi.org/10.5771/0010-3497-1995-1-2-47 - am 13.01.2026, 01:18:21. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

Felix Beuing
Notiz
None festgelegt von Felix Beuing

Felix Beuing
Notiz
MigrationNone festgelegt von Felix Beuing

Felix Beuing
Notiz
Unmarked festgelegt von Felix Beuing

Felix Beuing
Notiz
None festgelegt von Felix Beuing

Felix Beuing
Notiz
MigrationNone festgelegt von Felix Beuing

Felix Beuing
Notiz
Unmarked festgelegt von Felix Beuing

Felix Beuing
Notiz
None festgelegt von Felix Beuing

Felix Beuing
Notiz
MigrationNone festgelegt von Felix Beuing

Felix Beuing
Notiz
Unmarked festgelegt von Felix Beuing

Felix Beuing
Notiz
None festgelegt von Felix Beuing

Felix Beuing
Notiz
MigrationNone festgelegt von Felix Beuing

Felix Beuing
Notiz
Unmarked festgelegt von Felix Beuing

https://doi.org/10.5771/0010-3497-1995-1-2-47
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


Hur usw.; Filme, die entweder eine Phantasiegeschichte um eine 
biblische Figur erzählen und sich so das Prädikat ,religiös' zu erwerben 
erhoffen, oder aber Filme, in denen etwa eine Reliquie (der von den 
Soldaten verloste Mantel Jesu) oder aber z.B. Jesus selber in einer 
zentralen Nebenrolle (Ben Hur) eine wichtige Rolle spielt. Hier haben 
wir es eindeutig mit profanen Filmen um ein religiös vermarktetes 
Thema zu tun. So ist Der Mantel nichts anderes als eine romantische 
Liebesgeschichte, situiert in der Zeit nach dem Tode Jesu, aber innerhalb 
der ersten Christengemeinden im römischen Reich. Zwar enthält der 
Film eindeutige Verweise auf die christliche Botschaft, aber eine 
wesentliche Rolle spielt diese im Film nicht. Ob diese Art von Filmen 
daher als ,religiös' verstanden werden kann, hängt wiederum vom 
Zuschauer ab. Daß sie religiös vermarktet werden, wird deutlich, wenn 
man bedenkt, daß der niederländische konservativ-christliche Fernseh­
sender Evangelische Omroep (EO) diese Art von Filmen in der 
Vergangenheit regelmäßig ausstrahlte. ,Christliches' (?) Thema und 
,christliches' (?) Konzept schließen allem Anschein nach bei der 
christlichen Vorstellungswelt der Zuschauer dieser Rundfunkanstalt an. 

Zusammenfassend können wir feststellen, daß es vier grundsätz­
lich verschiedene Arten von Filmen gibt. Dabei gehe ich davon aus, daß 
zwischen der Thematik und dem Konzept eines Filmes unterschieden 
werden kann. Die Thematik eines Filmes ist manifest, d.h. mehr oder 
weniger direkt wahrnehmbar. Es ist die erzählte Geschichte: sichtbar, 
hörbar, bewußt konstruiert. Es ist sozusagen das ,Fahrzeug', mit dem 
das Konzept transportiert wird. Das Konzept indes umfaßt den latenten 
Inhalt, die verborgene Botschaft des Filmemachers, das, was er dem 
Zuschauer ,eigentlich' erzählen will. Es ist im Film auf einer latenten 
Ebene anwesend und umfaßt den Gedanken, die Idee, die der Regisseur 
vermitteln will. Sie herauszuarbeiten, ist eine der zentralen Aufgaben 
der Filmwissenschaft. Dabei geht es um die tiefere Bedeutung, die man 
dem Film beimessen kann und die auch dem Regisseur oft nur teilweise 
bewußt ist, nämlich um den Inhalt, der z.T. auf einer unbewußten 
Ebene aus der Interaktion der an der Produktion Beteiligten entsteht 
bzw. um das, was der Regisseur sagen will und für das er das 
,Fahrzeug' seines Kunstwerkes benutzt. Andererseits kann das Konzept 
des latenten Inhalts aber auch vom Filmemacher gewollt im Kopf der 
Zuschauers entstehen, weil er das, was im Film reflektiert wird, bei sich 
wiedererkennt. Bekannt ist im diesem Sinne die Art und Weise, wie 
Krzysztof Kieslowski sich meistens weigert, die von ihm gemeinte 
Bedeutung seiner filmischen Symbole zu offenbaren. Er meint zurecht, 
daß es der Zuschauer ist, der diesen eine Bedeutung geben soll - und 
nicht der Regisseur. 

61 

https://doi.org/10.5771/0010-3497-1995-1-2-47 - am 13.01.2026, 01:18:21. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

Felix Beuing
Notiz
None festgelegt von Felix Beuing

Felix Beuing
Notiz
MigrationNone festgelegt von Felix Beuing

Felix Beuing
Notiz
Unmarked festgelegt von Felix Beuing

Felix Beuing
Notiz
None festgelegt von Felix Beuing

Felix Beuing
Notiz
MigrationNone festgelegt von Felix Beuing

Felix Beuing
Notiz
Unmarked festgelegt von Felix Beuing

Felix Beuing
Notiz
None festgelegt von Felix Beuing

Felix Beuing
Notiz
MigrationNone festgelegt von Felix Beuing

Felix Beuing
Notiz
Unmarked festgelegt von Felix Beuing

Felix Beuing
Notiz
None festgelegt von Felix Beuing

Felix Beuing
Notiz
MigrationNone festgelegt von Felix Beuing

Felix Beuing
Notiz
Unmarked festgelegt von Felix Beuing

https://doi.org/10.5771/0010-3497-1995-1-2-47
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


IV. 

Bringen wir das bisher Gesagte in ein Schema unter, so entsteht 
folgendes Bild: 

religiöses Konzept 

profanes Konzept 

religiöse Thematik 

religiöser Film 
z.B.Tagebuch eines 
Landpfarrers, 
Warum Bhodydhar­
ma in den Orient 

profane Thematik 

quasi-profaner Film 
z.B. Filme von Berg­
man, Saura, Bufiuel 
Kieslowski, 
Tarkowski 

ging, usw. 
Das letzte Abend-
mahl 
usw. 

semi-profaner Film 
z.B. Ben Hur, Der 
Mantel, 
Pontius Pilatus, 
die meisten Bibelfil­
me (?) 
usw. 

profaner Film 
die gängigen 
Hollywoodproduktio­
nen 

Hinzu kommen noch eine Anzahl sog. Grenzfälle: Filme, deren 
Thematik zwar eindeutig und klar als religiös eingestuft werden kann, 
wobei man aber die Frage stellen sollte, was der Filmemacher mit dem 
Film beabsichtigt. Diese Frage nach dem Konzept des Filmemachers 
bringt im Allgemeinen das Problem der klaren Zuordnung mit sich. Die 
Frage stellt sich z.B. deutlich bei der neuen Bibelfilm-Serie, auf die ich 
am Anfang dieses Artikels eingegangen bin. Eine erste und vorläufige 
Analyse der ersten Folgen der Serie (Abraham und Jakob) gaben mir 
keinen Aufschluß über das Konzept der Filmemacher, und es ist zu 
befürchten, daß auch die anderen Folgen in diesem Punkt nicht 
deutlicher sein werden. In dieser Hinsicht unterscheidet sich diese Serie 
nicht von früheren Bibelfilmen; und das ist nicht nur schade, sondern 
auch eine verpaßte Chance. Denn gerade in dieser Zeit hätte eine 
derartige Serie auf der Basis eines deutlichen Konzeptes einen ausge­
zeichneten Beitrag zu der außerkirchlichen Reaktivierung des christli­
chen Erbgutes in der westlichen Gesellschaft leisten können. Es hätte ein 
erster Schritt auf dem Electronic Super Highway sein können. Jetzt ist es 
ein einfaches ,Remake' gescheiterter vergleichbarer Versuche. 

Die meisten Bibelfilme sind in dieser Hinsicht typische Beispiele 
für Filme, die von der Thematik als religiös einzustufen, aber vom 
Konzept her meist sehr undeutliche, eher profane Produktionen sind. 

62 

https://doi.org/10.5771/0010-3497-1995-1-2-47 - am 13.01.2026, 01:18:21. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

Felix Beuing
Notiz
None festgelegt von Felix Beuing

Felix Beuing
Notiz
MigrationNone festgelegt von Felix Beuing

Felix Beuing
Notiz
Unmarked festgelegt von Felix Beuing

Felix Beuing
Notiz
None festgelegt von Felix Beuing

Felix Beuing
Notiz
MigrationNone festgelegt von Felix Beuing

Felix Beuing
Notiz
Unmarked festgelegt von Felix Beuing

Felix Beuing
Notiz
None festgelegt von Felix Beuing

Felix Beuing
Notiz
MigrationNone festgelegt von Felix Beuing

Felix Beuing
Notiz
Unmarked festgelegt von Felix Beuing

Felix Beuing
Notiz
None festgelegt von Felix Beuing

Felix Beuing
Notiz
MigrationNone festgelegt von Felix Beuing

Felix Beuing
Notiz
Unmarked festgelegt von Felix Beuing

https://doi.org/10.5771/0010-3497-1995-1-2-47
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


Die Frage nach dem Konzept läßt sich meist nur schwer beantworten; es 
sei denn, der Filmemacher hat sich dazu deutlich geäußert, wie dies 
beim Genesisprojekt Ende der 70er Jahre geschehen ist. Dieses 
Bibelfilmprojekt hatte als Ziel, die Bibel von vorne bis hinten zu 
verfilmen, und zwar in einer solchen Art und Weise, daß das Produkt 
(eine audiovisuelle Bibel für die, die das Lesen nicht beherrschen) als 
Evangelisationsmittel hätte benutzt werden können. 

Die Frage nach dem Konzept eines Bibelfilmes ist eine durchaus 
relevante Frage: Will der Filmemacher nur eine bekannte - zufälliger­
weise biblische - Geschichte neu erzählen? Oder will er mehr als nur 
das? Wie sich aus einem Forschungprojekt ergibt, haben viele der 
bekannten und weniger bekannten Jesusfilme überhaupt kein nachweis­
bares religiöses Konzept. Meist sind es rein profane Filme über eine 
historisch wichtige religiöse Figur; d.h., daß die Thematik als religiös 
verstanden werden kann. Wer einen solchen Film in der richtigen 
religiösen Fassung sieht, kann dabei durchaus zu einem religiösem 
Verständnis des jeweiligen Filmes kommen. Diese Filme können unter 
Umständen als religiöse Filme gesehen und verstanden werden, ohne 
daß sie das aufgrund der obigen Vierteilung wirklich sind. 

Wer Martin Scorseses Die letzte Versuchung als einen religiösen 
Film sehen will, hat dazu von der Thematik des Films her jede 
Möglichkeit. Wer den Film als die Verfilmung des gleichnamigen 
Romans von Nikos Kazantakis sehen will, braucht auch nicht enttäuscht 
zu werden. Nur wer den Film als eine Bibelverfilmung zu sehen 
wünscht, vergißt, daß er dem Film etwas abgewinnen will, was der Film 
nachweisbar nicht bieten kann .. (Scorsese beschreibt dies eindeutig in den 
Anfangsbildern des Filmes). Ahnliches gilt für Franeo Zeffirelli's Jesus 
von Nazareth. Auch dieser Film bietet dem Zuschauer jede mögliche 
interpretative Freiheit. Wer will, kann ihn als ,religiösen' Film sehen; 
wer das nicht will, der kann einen recht uninteressanten profanen Film 
sehen, obwohl Zeffirelli selber den Film als eine Evangelienverfilmung 
verstanden haben will, und der Film als solcher auch vom Vatikan 
,beglaubigt' worden ist. Bei Monty Pythons Das Leben des Brian (GB 
1979) ist eindeutig kein religiöses Konzept vorhanden. Der Film basiert 
zwar auf der biblischen Jesus-Geschichte, parafrasiert ihn aber in einer 
solchen Art und Weise, daß ein einzigartiges Produkt entstanden ist, 
das sich nur schwer im obigen Schema einordnen läßt. 

Ausgangspunkt meiner Überlegungen zum ,religiösen Film' war 
und ist, daß es an sich keinen eindeutig ,religiösen Film' gibt. Ganz so 
stimmt dies natürlich nicht, denn oben habe ich ja versucht, verschie­
dene Kriterien aufzuzeigen, unter denen man einen Film als ,religiös' 
einstufen kann. Ein wichtiger Punkt bleibt aber, daß nicht der 
Filmemacher oder etwa der Filmkritiker darüber entscheidet, ob ein 
Film als religiös angesehen werden kann. Es ist der Zuschauer, der diese 
Entscheidung trifft. Nur dieser ist imstande, die ihm angebotenen Bilder 
im Rahmen seines eigenen religiösen Verständnisses als religiöse Bilder 

63 

https://doi.org/10.5771/0010-3497-1995-1-2-47 - am 13.01.2026, 01:18:21. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

Felix Beuing
Notiz
None festgelegt von Felix Beuing

Felix Beuing
Notiz
MigrationNone festgelegt von Felix Beuing

Felix Beuing
Notiz
Unmarked festgelegt von Felix Beuing

Felix Beuing
Notiz
None festgelegt von Felix Beuing

Felix Beuing
Notiz
MigrationNone festgelegt von Felix Beuing

Felix Beuing
Notiz
Unmarked festgelegt von Felix Beuing

Felix Beuing
Notiz
None festgelegt von Felix Beuing

Felix Beuing
Notiz
MigrationNone festgelegt von Felix Beuing

Felix Beuing
Notiz
Unmarked festgelegt von Felix Beuing

Felix Beuing
Notiz
None festgelegt von Felix Beuing

Felix Beuing
Notiz
MigrationNone festgelegt von Felix Beuing

Felix Beuing
Notiz
Unmarked festgelegt von Felix Beuing

https://doi.org/10.5771/0010-3497-1995-1-2-47
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


zu verstehen; d.h. daß auch Filme mit ,Jesus in der Hauptrolle' nicht 
ohne weiteres als religiöse Filme angesprochen werden können. Genau 
hier sollte die Diskussion innerhalb der Theologie anfangen. Hier 
nämlich stellt sich die Frage nach den Kriterien, nach denen ein Film, 
der eine biblische, religiöse oder aber eine profane Geschichte erzählt, 
als religiöser Film einzustufen ist. Die Frage ist nicht mit einem Verweis 
auf die typisch religiöse Zugehörigkeit der Hauptfiguren zu beantwor­
ten. Wäre es so einfach, so wäre z.B. schon ein einfacher Krimi, in dem 
ein Priester ermordet wird oder einen Kriminalisten spielt (Father 
Brown-Serie), allein schon deshalb ein religiöser Film. Dann müßten 
quantitative Kriterien gefunden werden, nach denen festgestellt werden 
kann, wie lange eine Szene z.B. mit einem Priester oder einer Nonne 
dauern müßte, um einem Film das Prädikat ,religiös' zu verleihen. Dies 
ist eine hoffnungslose und praktisch sinnlose Angelegenheit. 

Wer die Frage nach dem religiösen Film stellt, stellt sich eine 
qualitative, inhaltsanalytische Frage. Nur die genaue analytische Inter­
pretation von einer großen Anzahl von Filmen kann die Frage 
beantworten, ob und unter welchen Kriterien es einen religiösen Film 
gibt. 100 Jahre Filmgeschichte lassen es an der Zeit erscheinen, daß sich 
Theologen und Filmwissenschaftler zusammentun, um das Konzept 
,religiöser Film' auf diesem Hintergrund neu zu überarbeiten und die 
Kriterien aufzubereiten, die diesem in sich wichtigen und interessanten 
filmischen Genre Bedeutung verleihen. Bis es aber soweit ist, d.h. bis die 
Kriterien eingehend entwickelt und diskutiert worden sind, gibt es für 
mich keinen religiösen Film. 

SUMMARY: The (religious) film? He doesn't still exist! 

The author argues that religious film does not exist unless the criteria to 
call a film ,religious' are well discussed and developed. He argues that up to 
then every film can be called religious as long as it refers to a reality, that is 
called ,religious' by the filmviewer. Not the filmmaker but the fifmviewer 
decides on wether a film should be called religious or profane. The only criteria 
that exist today are the subjective criteria of the viewers. Therefore, this article 
deals with the relationship between the film and its recipients, that cannot be 
discussed only by ,objecbve criteria'. Nevertheless, ongoing research by both 
theologians and filmresearchers should develop more so called ,bordercriteria' 
for the genre of the religious film. Up to then there isn't such a genre as a 
,religious film'. 

RESUME: Le film (religieux)? n n'existe absolument pas! 

L'auteur fait observer que chaque film pourrait etre dit "religieux" quand 
il se rapporte a une realite que le spectateur considere comme "religieuse". C'est 
la raison pour laquelle le producteur ne fait pas la difference si un film est un 
film "religieux". C'est le spectateur qui fait cette difference. Aujourd'hui, un film 
ne peut etre juge que a'apres les criteres subjectifs des spectateurs. C'est 
pourquoi, dans cet article, ii est question de la relation compfexe entre film et 

64 

https://doi.org/10.5771/0010-3497-1995-1-2-47 - am 13.01.2026, 01:18:21. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

Felix Beuing
Notiz
None festgelegt von Felix Beuing

Felix Beuing
Notiz
MigrationNone festgelegt von Felix Beuing

Felix Beuing
Notiz
Unmarked festgelegt von Felix Beuing

Felix Beuing
Notiz
None festgelegt von Felix Beuing

Felix Beuing
Notiz
MigrationNone festgelegt von Felix Beuing

Felix Beuing
Notiz
Unmarked festgelegt von Felix Beuing

Felix Beuing
Notiz
None festgelegt von Felix Beuing

Felix Beuing
Notiz
MigrationNone festgelegt von Felix Beuing

Felix Beuing
Notiz
Unmarked festgelegt von Felix Beuing

Felix Beuing
Notiz
None festgelegt von Felix Beuing

Felix Beuing
Notiz
MigrationNone festgelegt von Felix Beuing

Felix Beuing
Notiz
Unmarked festgelegt von Felix Beuing

https://doi.org/10.5771/0010-3497-1995-1-2-47
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


spectateur, relation que l'on ne peut pas seulement decrire avec des "criteres 
objectifs". A l'avenir, les theologues et les {'roducteurs de films devront quand 
meme essayer de trouver ensemble des criteres objectifs, c'est a dire des criteres 
appeles "criteres limites" pour le genre du film religieux. Jusqu'a present, ce 
genre n'existe pas encore. 

RESUMEN: lPeliculas religiosas? Peliculas de ese tipo no existen! 

EI autor senala que toda pelfcula puede ser denominada "religiosa", si 
esta se refiere a una realidad percibida como "religiosa" por el espectador/ 
receptor. De ahi que no sea el productor el 9,ue diferencia si una pelfcula es 
religiosa o no, sino el espectador. Hoy en d~a, una pelicula solo puede ser 
juzgada segun los "criterios subjetivos" de los espectadores. Por eso este artfculo 
trata ante todo la compleja relac16n entre una peffcula y el receptor, cuestion que 
no se deja explicar solamente con "criterios objetivos". A pesar de eso, en el 
futuro deberian buscar juntos teologos y productores criterios objetivos, es decir, 
buscar los llamados "critios limites" para el genero de las pelfculas religiosas. 
Hasta hoy tal genero no existe. 

65 

https://doi.org/10.5771/0010-3497-1995-1-2-47 - am 13.01.2026, 01:18:21. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

Felix Beuing
Notiz
None festgelegt von Felix Beuing

Felix Beuing
Notiz
MigrationNone festgelegt von Felix Beuing

Felix Beuing
Notiz
Unmarked festgelegt von Felix Beuing

Felix Beuing
Notiz
None festgelegt von Felix Beuing

Felix Beuing
Notiz
MigrationNone festgelegt von Felix Beuing

Felix Beuing
Notiz
Unmarked festgelegt von Felix Beuing

Felix Beuing
Notiz
None festgelegt von Felix Beuing

Felix Beuing
Notiz
MigrationNone festgelegt von Felix Beuing

Felix Beuing
Notiz
Unmarked festgelegt von Felix Beuing

Felix Beuing
Notiz
None festgelegt von Felix Beuing

Felix Beuing
Notiz
MigrationNone festgelegt von Felix Beuing

Felix Beuing
Notiz
Unmarked festgelegt von Felix Beuing

https://doi.org/10.5771/0010-3497-1995-1-2-47
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

