Communicatio Socialis 28 (1995), Nr. 1/2: 47—65
Quelle: www.communicatio-socialis.de

Den (religiosen) Film? Den gibt es noch gar nicht!

von Johan G. Hahn

Die Nacht war feuchtwarm. Unruhig drehte sich der Filmhindler LK. in
seinem Bett. Absurde Gedanken behinderten den gesunden Schlaf, den er so
notig brauchte. Die gestrige Lagebesprechung mit der Fithrung seines
Filmimperiums war schwierig, aber fruchtbar gewesen. Einige schwache
Firmenteile waren geschlossen, die Belegschaft entlassen worden, die Geschiifts-
situation insgesamt aber war gestirkt worden. Noch nie wurden so viele Filme
seiner Firmen in deutschen Kinos gezeigt. LK. fiihlte sich als ein michtiger
Mann. Er entschied iber die Gedanken vieler Millionen Biirger. Letztendlich
entschied er auch dariiber, ob das Volk Schund oder Qualitit zu sehen
bekommt. Er hitte ein glicklicher Mensch sein konnen, wenn der Schlaf nur
kime.

Aber da war dieser eine Gedanke, der ihn nicht loslief. Er hatte keine
Ahnung, von woher die Stimme gekommen war; aber er hatte sie eindeutig
gehort. Diese gewaltige Stimme kam von irgendwo in seinem wunderschonen
Biiro, obwohl er alleine war. Seine Sekretdrinnen waren lingst gegangen. Er
sah sich gerade ein Videoband mit der Rohmontage eines neuen Kinohits an,
als das Bild plotzlich vor seinen Augen verschwand und da nur noch die
Stimme im Raum war:

,Leo, Leo!”

Er schaltete den Videorecorder ab und schaute sich im Raum um. Nichts
war zu sehen. Ein wenig irritiert iiber diese Storung, setzte er sich wieder in
seinen bequemen Ledersessel und driickte die Vorwirtstaste. Kaum war der
Film wieder angelaufen, da verschwand das Bild wieder und erneut war diese
Stimme da. Sie schien von irgendwo hinter ihm zu kommen:

,Leo, Leo!’

Wieder stand er auf und durchsuchte nicht nur sein ganzes Biiro,
sondern auch das der Vorzimmerdame und den Flur; tiberall erwartete er den
Witzbold zu finden, der seinen Namen gerufen hatte, aber er fand nichts.
Verirgert ging er in sein Biiro zuriick. Inm war die Lust vergangen, sich den
Film voller Gewalt und Softsex weiter anzusehen. Er schaltete den Fernseher
und den Videorecorder aus und schlofi seinen Schreibtisch ab, als ihn die
Stimme wieder bei seinem Namen rief:

,Leo, Leo!”

,Was soll das? Wer ist den da? Sag schon, was los ist! Hor auf mit den
bloden Gehabe!’, reagierte er jetzt empirt mit erhobener Stimme.

Ach kann mich dir nicht zeigen’, antwortete ihm die Stimme, aber ich
gebe dir einen groflen Auftrag. Du wirst meine Geschichten fiir die Welt
sichtbar machen. Dies ist mein Auftrag an dich: Drehe Filme iiber mich und

Dr. Johan G. Hahn (1951) lehrte bis vor kurzem Kommunikationswissenschaften
an der Katholischen Universitit in Utrecht; z.Zt. arbeitet er als Kommunikati-
onsberater und Interim-Kommunikationsmanager.

47

https://dol.org/10.5771/0010-3497-1895-1-2-47 - am 13.01.2026, 01:18:21. Access - [Tz



https://doi.org/10.5771/0010-3497-1995-1-2-47
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

die Geschichte meines Volkes, so wie sie im Buch der Biicher beschrieben ist.
Nimm dein Geld und drehe den endgiiltigen Film iiber mich, damit alle Welt
mich sehen und horen kann’,

Entsetzt iiber eine so grofle Frechheit setzte LK. sich an seinen
Schreibtisch. Er solle Bibelfilme drehen? Ausgerechnet er? Und wer war das
iiberhaupt, der glaubte, thm — dem grofien L.K. — befehlen zu konnen? Wer
wiirde das alles finanzieren? Licherlich das ganze. Aber trotzdem wurde ihm
mulmig. Er machte eine kurze Notiz und legte diese einer seiner Sekretirinnen
auf den Tisch. Dann schloff er seinen Samsonitekoffer, drehte das Licht in
seinem Luxusbiiro aus und verlieff das Biirohochhaus. Unten sah sich der
Nachtportier eine neue Folge der Serie Reich und Bescheuert an. L.K. grinste:
Seine Serie, sein Geld. So hatte er es gerne. Die ganze Welt sollte sich seine
Filme angucken, damit er mehr und mehr verdiene. Aber gleichzeitig kroch ein
unbehagliches Gefiihl von hinten iiber seinen Riicken bis in die Haarwurzeln.
Es war, als ob ihn jemand Unsichtbares beobachtete; aber es war niemand da.
Nur die Stimme hallte nach in seinem Kopf. Dieser Auftrag ...! Er lief in die
Tiefgarage, startete sein Auto und fuhr nach Hause.

Und jetzt lag er im Bett neben seiner ruhig schlafenden Frau und
konnte keinen Schlaf finden. ... Diese Stimme ...!

L

In diesen Monaten werden im niederldndischen Fernsehen die ersten
Teile der urspriinglich vom Leo Kirch-Konzern schon vor vielen Jahren
angezettelten internationalen Megaproduktion zum Alten Testament
gezeigt. Abraham (Joseph Sargent, I 1993) zeigt die Geschichte des
Erzvaters in einem dreistiindigen Film, mit Richard Harris (King Arthur
in Camelot) als Abraham. Wer die biblische Geschichte itber Abraham
kennt, dem wird klar sein, daf8 sehr viel wilde Phantasie den Bibeltext
hat ,aufbessern’ miissen, um dem Film seine Substanz geben zu konnen.
Das Resultat ist ein etwas trager Film, in dem es hauptsachlich um die
zwischenmenschlichen Verhiltnisse der Protagonisten geht: Abraham
und Terach, Abraham und Sarah, Abraham und Lot, Abraham und
seine Feinde usw. Das Verhiltnis zwischen Gott und Abraham, um das
es in den biblischen Erzihlungen im wesentlichen geht, wird filmisch
kaum glaubwiirdig dargestellt; ebensowenig wie die ,Wunder’, die im
Film nicht iiber das alte Niveau filmischer Tricks am Schneidetisch
hinauskommen. Auch Gott selber ist im Film entweder mittels der
Klassischen Stimme im ,off’ oder aber mittels eines Mannes, dessen
Gesicht von einer Kapuze verdeckt wird, wenig iiberzeugend darge-
stellt. Beide Darstellungsweisen scheinen eher aus einer Verlegenheit
heraus geboren: In der Filmgeschichte ist Gott kaum jemals glaubwiir-
dig dargestellt worden, und auch diese Serie enttiuscht in diesem
Punkt.

Die theologisch so zentrale Frage nach dem ,Warum’ der Reise
Abrahams von Ur nach Haran und von dort nach Kanaan: die Frage
nach dem ,Warum’ des Vertrauens Abrahams auf diesen ,neuen’ Gott,

48

https://dol.org/10.5771/0010-3497-1895-1-2-47 - am 13.01.2026, 01:18:21. Access - [Tz



Felix Beuing
Notiz
None festgelegt von Felix Beuing

Felix Beuing
Notiz
MigrationNone festgelegt von Felix Beuing

Felix Beuing
Notiz
Unmarked festgelegt von Felix Beuing

Felix Beuing
Notiz
None festgelegt von Felix Beuing

Felix Beuing
Notiz
MigrationNone festgelegt von Felix Beuing

Felix Beuing
Notiz
Unmarked festgelegt von Felix Beuing

Felix Beuing
Notiz
None festgelegt von Felix Beuing

Felix Beuing
Notiz
MigrationNone festgelegt von Felix Beuing

Felix Beuing
Notiz
Unmarked festgelegt von Felix Beuing

Felix Beuing
Notiz
None festgelegt von Felix Beuing

Felix Beuing
Notiz
MigrationNone festgelegt von Felix Beuing

Felix Beuing
Notiz
Unmarked festgelegt von Felix Beuing

https://doi.org/10.5771/0010-3497-1995-1-2-47
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

der das Unmogliche von ihm fordert, diese Frage wird nirgendwo im
Film glaubwiirdig beantwortet. Dort, wo die biblischen Geschichten den
Leser zum Wunder des Glaubens hinfithren, wirkt der bzw. dieser
Bibelfilm wenig glaubwiirdig. Es ist, als ob die Filmemacher krampfhaft
versucht haben, das ,Unglaubliche’ glaubhaft darzustellen. Da, wo sie
scheitern, bleibt der Film eine leere Hille.

Der kurze Aufenthalt Abrahams in Agypten wird auf fast
mosaische Weise abgebrochen: Eine Krankheitsepidemie {iberféllt den
Pharao und zwingt ihn, seine Geliebte Sarah — der Pharao hat sie
Abraham geraubt — mitsamt ihrem Volk gehen zu lassen: let my people
go. Und warum die Geschichte von Abraham, die ja hier filmisch
rekonstruiert sein will, erst in Haran anfingt und abrupt mit dem Opfer
Isaaks endet, wird auch nicht deutlich. Allem Anschein nach fehlte es
den Machern an Kreativitit und den Mitteln, um den Film auf das
ganze Leben Abrahams zu erweitern, denn nicht nur der Anfang der
Geschichte fehlt: In der zweiten Halfte des Filmes spricht Gott dariiber,
dal er Abraham aus Ur in Chaldea gerufen hat. Am Anfang des Filmes
erfahrt Abraham den neuen Gott aber erst in Haran, und auch das
Lebensende der Erzvaters bleibt dem Zuschauer verborgen. Genauso
verhilt es sich mit der zweiten kiirzeren Folge der Serie - ,Jacob’. Auch
diese Folge leidet unter den typischen Problemen des Phidnomens
Bibelfilm: die Unfidhigkeit, eine Geschichte glaubwiirdig zu rekonstruie-
ren (Landschaft, Zelte, Kostlime usw.), ohne die grundsitzliche Glaub-
wiirdigkeit der Geschichte (Was erzdhlt uns die biblische Geschichte
liber die Zeit, in der wir jetzt leben?) zu vergewaltigen. Und genau dies
tun die meisten Bibelfilme: Sie reduzieren die biblische Geschichte auf
eine damalige und historisch rekonstruierbare Geschichte ohne jegliche
Verbindung mit dem aktuellen Leben der Zuschauer. Alles in allem
macht auch diese Serie deutlich, daff dieses Problem, genau wie in den
vielen vorhergegangenen Bibelverfilmungen, noch nicht gelost worden
ist — wenn es sich denn {iberhaupt 16sen 14it. Vielleicht kdnnen wir
sagen, daf es lediglich Krzysztof Kieslowski — wie auch einigen anderen
Regisseuren — mit seiner Serie Dekalog gelungen ist, die Verbindung
zwischen der alten biblischen Erzdhlung und dem Leben des Zuschau-
ers im Hier und Jetzt darzustellen. Dem klassischen Bibelfilm gelingt
das sicherlich nicht. Und genau dieses Defizit ist ein herausragendes
Merkmal nicht nur vieler Bibelfilme, sondern auch vieler Filme, die
umgangssprachlich religiose Filme’ genannt werden.

In allem scheint die Bibel-Serie den vergleichbaren Produktionen
(z.B. Jesus won Nazareth [Franco Zeffirelli, 1/GB 1976], Jesus [John
Heyman, USA 1979], Die grifte Geschichte aller Zeiten [George Stevens,
USA 1963], Konig der Konige [Nicolas Ray, USA 1960] u.v.m.) sehr
dhnlich zu sein. Zwar sind die technischen Moglichkeiten im Vergleich
zu fritheren Bibelfilmen weitaus besser geworden, aber auf dem Gebiet
der Dramaturgie, der Inszenierung und der Kostiimierung haben die
Bibelfilmer anscheinend wenig dazugelernt. Noch immer scheint es so
zu sein, daff ein Bibelfilm eine Art Kreuzung zwischen einem

49

https://dol.org/10.5771/0010-3487-1995-1-2-47 - am 13.01.2026, 01:18:21. [



Felix Beuing
Notiz
None festgelegt von Felix Beuing

Felix Beuing
Notiz
MigrationNone festgelegt von Felix Beuing

Felix Beuing
Notiz
Unmarked festgelegt von Felix Beuing

Felix Beuing
Notiz
None festgelegt von Felix Beuing

Felix Beuing
Notiz
MigrationNone festgelegt von Felix Beuing

Felix Beuing
Notiz
Unmarked festgelegt von Felix Beuing

Felix Beuing
Notiz
None festgelegt von Felix Beuing

Felix Beuing
Notiz
MigrationNone festgelegt von Felix Beuing

Felix Beuing
Notiz
Unmarked festgelegt von Felix Beuing

Felix Beuing
Notiz
None festgelegt von Felix Beuing

Felix Beuing
Notiz
MigrationNone festgelegt von Felix Beuing

Felix Beuing
Notiz
Unmarked festgelegt von Felix Beuing

https://doi.org/10.5771/0010-3497-1995-1-2-47
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

bewegenden Gemalde von Rembrandt, einer Comicserie, einem Nah-
Ost-Kostiimfilm der 50er Jahre und den frommen methodistischen
Jesusbildern, wie z.B. Thomas Hardy sie im 19. Jahrhundert malte, sein
mufB. Obwohl jidische, christliche und islamische Theologen dem
Projekt als Berater zur Seite standen, haben rein duflerlich weder die
neuesten Ergebnisse der alttestamentlichen Forschung noch der Ar-
chilogie oder sonstige neue Erkenntnisse der Bibelforschung einen
sichtbaren Einflu§ auf das Drehbuch gehabt. Und wenn dieses Wissen
dennoch irgendwie in das Drehbuch eingeflossen ist, so wurde dies
allem Anschein nach iliberlagert von den bekannten alten ikonologischen
Vorurteilen und Klischees, die den meisten Bibelfilmen anhaften. Die
filmischen Bibelgestalten zeigen kaum eine Evolution, als ob wir heute,
wie schon vor 100 Jahren wufiten, wie sie ausgesehen haben.

Damit will ich nicht behaupten, da88 die Filme ungenau oder gar
schlecht gemacht sind. Im Gegenteil: Die drei Folgen der Serie, die ich
bis jetzt gesehen habe, sind fachménnisch einwandfrei hergestellte
Produktionen, fiir die sich Hollywood sogar im B-Film-Bereich nicht zu
schamen braucht. Und auch die enormen Liicken in den urspriinglichen
Bibelgeschichten sind mit viel Geschick, also filmisch glaubhaft, von den
Drehbuchautoren geschlossen worden, aber dennoch irgendwie zu
unwirklich, um realistisch und daher glaubwiirdig sein zu kénnen. Von
Abraham und Jacob wissen wir aus den biblischen Erzihlungen zwar
relativ viel, aber es bleibt auf jeden Fall zu wenig fiir eine eingehende
Rekonstruktion ihres Lebens. Und das ist genau das, was die Macher
dieser Filmart immer wieder versuchen. Sie hdtten damals gerne eine
Filmkamera zugegen gehabt, aber da dies nicht mdglich war,
rekonstruieren sie die damalige Zeit eher schlecht als recht und glauben
so, die biblische Geschichte zu ihrem Recht kommen lassen zu kénnen.
Da entwirft die allzu menschliche Phantasie der Filmemacher schon mal
einiges, was es in Wirklichkeit wahrscheinlich so gar nicht gegeben hat.
Da werden die grolen Geister der Erzviter zu fast kleinbiirgerlichen
Menschen. Da wird Geschichte mit allen nur denkbaren Mitteln
;rekonstruiert’ und der Zuschauer bekommt den festen Eindruck, dafl
im Film alles genauso aussicht, wie es damals gewesen ist. Dem
Zuschauer wird die filmische Phantasie der Filmemacher als eine Art
von Semi-Realismus vorgehalten; aber er kann die Grenze zwischen
Phantasie und Wirklichkeit nur sehr schwer wahrnehmen. Nirgendwo
enthalten die Filme einen Hinweis auf das Verhiltnis zwischen der
Wirklichkeit der biblischen Erzahlung und der Phantasie der Filmema-
cher. Somit wird dem Zuschauer eine ganz andere Geschichte erzihlt,
als er sie in der Bibel lesen kann: eine neue Geschichte, die genauso von
der urspriinglichen Geschichte zu unterscheiden, so anders und so
selbstindig ist, wie z.B. Boris Pasternaks Roman Doktor Schiwago von
der Filmfassung David Leans (USA 1965) zu diesem Roman. Beide
Produkte sind eigenstindige Kunstwerke mit nur peripheren Verbin-
dungen. So ist es meistens mit Literaturverfilmungen: entweder das
Buch ist gut und der Film schlecht oder umgekehrt. Nur selten halten
sich beide im Gleichgewicht. Und noch seltener dhneln sich Literatur-

50

https://dol.org/10.5771/0010-3487-1995-1-2-47 - am 13.01.2026, 01:18:21. [



Felix Beuing
Notiz
None festgelegt von Felix Beuing

Felix Beuing
Notiz
MigrationNone festgelegt von Felix Beuing

Felix Beuing
Notiz
Unmarked festgelegt von Felix Beuing

Felix Beuing
Notiz
None festgelegt von Felix Beuing

Felix Beuing
Notiz
MigrationNone festgelegt von Felix Beuing

Felix Beuing
Notiz
Unmarked festgelegt von Felix Beuing

Felix Beuing
Notiz
None festgelegt von Felix Beuing

Felix Beuing
Notiz
MigrationNone festgelegt von Felix Beuing

Felix Beuing
Notiz
Unmarked festgelegt von Felix Beuing

Felix Beuing
Notiz
None festgelegt von Felix Beuing

Felix Beuing
Notiz
MigrationNone festgelegt von Felix Beuing

Felix Beuing
Notiz
Unmarked festgelegt von Felix Beuing

https://doi.org/10.5771/0010-3497-1995-1-2-47
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

vorlage und Film so sehr, dafl von einer echt gelungenen Unsetzung des
einen Mediums in das andere gesprochen werden kann. Meistens leidet
das Buch unter seiner Verfilmung. Und dann stellt sich ganz grundsatz-
lich die Frage nach dem Verhiltnis zwischen den biblischen Geschichten
und den vielen Bibelfilmen.

Die Frage bleibt also, wo bei dieser Bibelserie der entscheidende
Unterschied zwischen einer Bibelverfilmung und der Verfilmung eines
willkiirlichen anderen Buches der Weltliteratur liegt. Hier wird, laut
Pressemitteilung, die jendgiiltige’ Verfilmung der Bibel vorgestellt. Das
Wissen iiber dieses viel umkampfte Buch und 100 Jahre Filmgeschichte
soll im Zusammenspiel mit dem Konnen der Filmfabriken eine Art
audiovisueller Superbibel ergeben, um sie der Welt anzubieten. Da
kénnen die Erwartungen hoch angesetzt, aber die Entduschung umso
grofler sein. Ich neige eher zu letzterem: Selbstverherrlichende Superlati-
ve haben auf mich noch nie einen grofien Eindruck gemacht. Erst recht
nicht, wenn es um Bibelfilme geht. Der Grund dafiir ist, da}, wer die
Geschichten der Bibel nicht kennt, wahrscheinlich auch in die Filme
nichts ,Glaubhaftes’ hineinlegen kann. Die grundsitzliche Verbindung
zwischen der filmischen Geschichte und der zugrundeliegenden bibli-
schen Geschichte kann nicht gelingen. Dem nicht christlich-religios
erzogenen Zuschauer bleiben im besten Fall Erinnerungen an irgend-
welche merkwiirdigen Geschichten kostiimierter Menschen. Ein grund-
sitzliches Kennenlernen der heilvollen Bemiihungen Gottes mit seinem
auserwiahlten Volk wird iiber derartige Filme kaum zustande kommen
konnen. Dazu ist weit mehr nétig als nur ein Film. Notwendig wire
namlich der direkte menschliche Kontakt, der die alten Geschichten
aktualisiert und fiihlbar werden 148t, was ,glauben’ heifit. Gerade diese
Aktualisierung der Geschichten ist es, die in dieser Art von Filmen fehlt.
Der zeitgenossische Zuschauer wird sich zurecht fragen: ,Was gehen
mich diese alten Geschichten an? Was haben die mit meiner jetzigen
Lage zu tun?’ Der Bibelfilm, auch diese neueste Serie, kann — aus seinem
srekonstruktionistischen Konzept’ heraus — darauf keine Antwort geben.
Nicht das blofle Erzahlen der Geschichte ist vorrangig, sondern das
Aktualisieren. Das Neubeleben der alten Erzihlungen sollte im Vorder-
grund stehen. Wer nur diese Filme sieht, lduft Gefahr, sich in seiner
Phantasie vor allem an die Filmbilder zu erinnern, die eine weitaus
tiefere Wirkung als die Bilder einer fritheren Kinderbibel haben. Die
filmischen Bilder sind nidmlich auf Dauer nicht mehr von anderen
filmischen Wirklichkeitsbildern zu unterscheiden. Sie erhalten einen
hohen ,Wirklichkeitswert’; und es ist die Frage, ob das die Absicht
dieser Produktion ist. In einer multi-religiosen und multi-konfessionel-
len Gesellschaft haben die vielen inneren religiosen Bilder ein eigenes
Existenzrecht. Wer mit Hilfe einer Bibelfilmserie anno 1995 (und spéter)
diese Bilderfreiheit einzudimmen versucht, lidt das Risiko auf sich,
religios bildlich” mit Hilfe vollig ,unechter’ Bibelbilder zu indoktrinie-
ren. Und das kann nicht der Sinn einer solchen Serie sein! Die Macher
miissen davon ausgehen, daf8 ein Grofiteil der Zuschauer — zumindest in
der westlichen Welt - die biblischen Geschichten nicht mehr kennen.

51

https://dol.org/10.5771/0010-3497-1895-1-2-47 - am 13.01.2026, 01:18:21. Access - [Tz



Felix Beuing
Notiz
None festgelegt von Felix Beuing

Felix Beuing
Notiz
MigrationNone festgelegt von Felix Beuing

Felix Beuing
Notiz
Unmarked festgelegt von Felix Beuing

Felix Beuing
Notiz
None festgelegt von Felix Beuing

Felix Beuing
Notiz
MigrationNone festgelegt von Felix Beuing

Felix Beuing
Notiz
Unmarked festgelegt von Felix Beuing

Felix Beuing
Notiz
None festgelegt von Felix Beuing

Felix Beuing
Notiz
MigrationNone festgelegt von Felix Beuing

Felix Beuing
Notiz
Unmarked festgelegt von Felix Beuing

Felix Beuing
Notiz
None festgelegt von Felix Beuing

Felix Beuing
Notiz
MigrationNone festgelegt von Felix Beuing

Felix Beuing
Notiz
Unmarked festgelegt von Felix Beuing

https://doi.org/10.5771/0010-3497-1995-1-2-47
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

Die fortschreitende Dekonfessionalisierung (Stichwort ,Kirchenaustritte’)
der aufgeklirten westlichen Gesellschaft macht die biblischen Geschich-
ten zu ,Minderheitengeschichten’. Und anderswo auf der Welt gibt es zu
den biblischen Geschichten kulturspezifische Bilder, die denen der
Bibelfilme nicht gerecht werden.

Wer die biblischen Geschichten noch kennt, kann auf die neue
Serie im Prinzip in zweierlei Weise reagieren: totale Zuneigung, eine
Reaktion, die der Niederlindische Christliche Fernsehsender (NCRV), der
die internationale Co-Produktion mitproduziert, gerne schiiren wiirde;
oder aber Ablehnung, weil die eigenen Bilder zu den Geschichten
anders sind, verwurzelt in der eigenen Kultur, urspriinglicher, mensch-
licher, weniger kiinstlich wie die im Film und auch weil die Filmbilder
nichts mit dem eigenen Leben am Ende des 20. Jahrhunderts zu tun
haben. Es sind fremde leere Bilder, ohne jegliche Verbindung mit dem
eigenen Leben. Ob es bei denen, die die Geschichten nicht kennen - und
in den Niederlanden gibt es eine schnell wachsende Zahl Jugendlicher,
die ohne die Bibelgeschichten erzogen worden sind, was im schulischen
Religionsunterricht oft zu Verstindnisschwierigkeiten fiithrt -, eine
Zuneigung geben wird, bleibt noch eine offene, aber wohl eher negativ
zu beantwortende Frage. Dies ist fiir mich jedoch die zentrale Frage,
wenn es darum geht, ob Bibelfilme sinnvoll sind. Jeder Produzent weif3,
daf§ er mit diesem Genre nicht viel verdienen wird; also muf8 es andere
Motive geben, warum eine internationale Produktionsgemeinschaft
unter anderem mit Geldern von Ted Turner (CNN) mehr als 120 Mio.
Dollar in 21 Filme zum Alten Testament investiert.

Die tieferliegenden Griinde der Produzenten und Mitarbeiter
kenne ich nicht — ich habe ein mdgliches Motiv zu Beginn dieses
Beitrages in etwas alttestamentlicher Art und Weise’ paraphrasiert —,
aber wenn eine derart teure und langlaufende Produktion (Produktions-
planung mehr als 5 Jahre!) einen Sinn haben will, so kann dieser nur im
religiésen und nicht im wirtschaftlichen Bereich gesucht werden. Das
heifft im Klartext, daf8 die Serie vor allem der religidsen Bildung auf
einer internationalen und {berkulturellen Ebene dienen soll. Die Frage
ist aber, ob eine solche moderne Fassung der klassischen Bildergeschich-
ten (Comic, Bande dessinée) zu den biblischen Geschichten, diejenige
ist, die der moderne kultur-unabhingige Religionsunterricht braucht.
Erreicht die Serie iiberhaupt die Jugend, wo auch immer auf der Welt?
Fir wen ist sie sonst gemacht? Fiir Erwachsene? Fiir die, die schon
glauben? Als ein modernes Hilfsmittel zur Evangelisation? Funktioniert
sie in den Vereinigten Staaten anders als in Europa, und anders als in
Afrika oder Asien? Wird sie in den USA vielleicht von der ,Neuen
Christlichen Rechten’ im Kampf gegen den ,Unglauben’, als Mittel im
politischen Kampf benutzt? Wire eine Multimedia-Serie mit kurzen
Filmen, mit Arbeitsmaterialien, Biichern, CD-ROMSs, Videocassetten,
Tontrdgern usw. nicht viel hilfreicher gewesen? Es gibt noch sehr viele
Fragen zu der Serie, aber nur wenige Antworten. Geht man von dem
Diktum ,Wer glaubt, braucht keinen Beweis; fiir den, der nicht glaubt,

52

https://dol.org/10.5771/0010-3497-1895-1-2-47 - am 13.01.2026, 01:18:21. Access - [Tz



Felix Beuing
Notiz
None festgelegt von Felix Beuing

Felix Beuing
Notiz
MigrationNone festgelegt von Felix Beuing

Felix Beuing
Notiz
Unmarked festgelegt von Felix Beuing

Felix Beuing
Notiz
None festgelegt von Felix Beuing

Felix Beuing
Notiz
MigrationNone festgelegt von Felix Beuing

Felix Beuing
Notiz
Unmarked festgelegt von Felix Beuing

Felix Beuing
Notiz
None festgelegt von Felix Beuing

Felix Beuing
Notiz
MigrationNone festgelegt von Felix Beuing

Felix Beuing
Notiz
Unmarked festgelegt von Felix Beuing

Felix Beuing
Notiz
None festgelegt von Felix Beuing

Felix Beuing
Notiz
MigrationNone festgelegt von Felix Beuing

Felix Beuing
Notiz
Unmarked festgelegt von Felix Beuing

https://doi.org/10.5771/0010-3497-1995-1-2-47
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

ist jeder Beweis sinnlos’ aus, dann ist die Serie eine eher fragwiirgige
Investition.

IL

Diesen etwas lingeren Anlauf zu meinem Thema brauchte ich ,aus
aktuellem Anlafi’, denn diese Bibelfilmserie zeigt, dal sich auf dem
Gebiet des ,religiosen Films’ einiges tut. Und dennoch bin ich der
Meinung, daff es den ,religiosen Film’ an sich gar nicht gibt. Wie schon
erwahnt, unterschidtzt der Begriff  jreligioser Film’ den Einfluff des
Zuschauers auf die Bedeutungsdefinition eines Filmes.

Uberlassen wir daher die konkrete Diskussion um diese Bibelfilm-
Serie den christlichen Filmkritikern und wenden uns der Grundsatzfra-
ge zu, ob es iiberhaupt einen religitsen Film gibt. Um diese Frage
eingehend beantworten zu kénnen, mdchte ich zuerst das Phianomen
Jilm’ als solches in seinen Verhidltnis zu anderen vergleichbaren
Medien kurz umreiflen. Danach werden wir uns mit der Frage nach
einigen, als religios verstandenen Filmkategorien auseinandersetzen, um
zuletzt zu zeigen, wie im Prinzip jeder Film zu einem religitsen Film
werden kann.

Wenn ich ins Theater oder in die Oper gehe, dann weif8 ich, was
mir geboten wird. Akteure spielen Rollen und bieten mir in dem Raum,
in dem ich mich befinde, ein Schauspiel, an dem ich sozusagen
unmittelbar Teil habe. Ich kann Teil der dramatischen Handlung
werden - in vielen zeitgendssischen Theatervorstellungen wird der
Zuschauer in die Handlung einbezogen — er kann in die Handlungen
eingreifen und sie verdndern. Jede Vorstellung ist ein einzigartiger und
unwiederholbarer Handlungskomplex. Jeder Regisseur macht aus einem
Theaterstiick oder einer Oper ein ganz neues Erlebnis. Sogar jede
einzelne Vorstellung kann sich von den anderen Vorstellungen unter-
scheiden. Theater ist lebendig, Theater ist Prasenz.

Im Kino aber ist alles anders. Der Film ist tot, ist Vergangenheit.
Dort gibt es nichts Lebendiges, an dem ich Teil haben konnte. Alles was
ich sehe, war schon da, ist schon vorbei und wird nur noch mit Hilfe
toter technischer Kunstmittel reproduziert. Zweidimensionale farbige
Lichtflecke, im dunklen Raum auf eine Leinwand projiziert, wollen mir
die Hlusion von fernen Lindern, grofien Abenteuern, abgrundtiefen
Emotionen geben. Aber im Kino gibt es nichts, an dem ich Teil haben
kann, aufler an einem Lichtspiel, an einer Illusion. Kostspielige
Hlusionen sind es, mit ihrem eigenen Reiz, Hlusionen als Resultate von
Milliardengeschéften. Kino ist immer Vergangenheit. Es ruft Traume im
Zuschauer hervor, die es nicht realisieren, dafiir aber emotional erleben
lassen und kompensieren kann. Daf8 Film schon vor seiner Urauffiih-
rung emotional wirken kann, zeigen die Reaktionen auf einen Film wie
Martin Scorsese’s Letzte Versuchung Christi (USA 1988).

53

https://dol.org/10.5771/0010-3497-1895-1-2-47 - am 13.01.2026, 01:18:21. Access - [Tz



Felix Beuing
Notiz
None festgelegt von Felix Beuing

Felix Beuing
Notiz
MigrationNone festgelegt von Felix Beuing

Felix Beuing
Notiz
Unmarked festgelegt von Felix Beuing

Felix Beuing
Notiz
None festgelegt von Felix Beuing

Felix Beuing
Notiz
MigrationNone festgelegt von Felix Beuing

Felix Beuing
Notiz
Unmarked festgelegt von Felix Beuing

Felix Beuing
Notiz
None festgelegt von Felix Beuing

Felix Beuing
Notiz
MigrationNone festgelegt von Felix Beuing

Felix Beuing
Notiz
Unmarked festgelegt von Felix Beuing

Felix Beuing
Notiz
None festgelegt von Felix Beuing

Felix Beuing
Notiz
MigrationNone festgelegt von Felix Beuing

Felix Beuing
Notiz
Unmarked festgelegt von Felix Beuing

https://doi.org/10.5771/0010-3497-1995-1-2-47
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

Der Film an sich ist nichts. So wie das Theaterstiick an sich nur
aus einem von den Schauspielern reproduzierten Text besteht, so
besteht der Film nur aus einem langen Kunststoffband, dem die Bilder
mit Hilfe chemischer Prozesse anhaften. Der Film wird erst etwas
Nlusorisch-Reales, wenn Menschen sich in einen dunkeln Raum setzen
und sich das Schattenspiel auf einer Leinwand ansehen. Das Kunststoff-
band und der Projektor machen erst das Filmerlebnis mdglich. Dieses
Filmerlebnis ist es, worum es im Kino geht. Die 24 Schattenbilder pro
Sekunde, die der Projektor auf die Leinwand wirft und somit
lebensechte Bewegung suggeriert, sind dazu da, um im Zuschauer
etwas auszuldsen, wodurch dieser zu einer (un)angenehmen Erfahrung
kommen kann. Wer einmal Gelegenheit hatte, sich im Kino die
Zuschauer und den Film gleichzeitig anzusehen, der weis, zu welch
kraftvollen und direkten Reaktionen ein Film fithren kann. Die Trinen,
die ein Film wie Lovestory (USA 1969) bei vielen hervorrief, waren
durchaus echt und auch die typische ,Cowboy-Gangart’, praktiziert von
manchen Minnern beim Verlassen des Kinos nach einem Western,
macht klar, wie direkt ein Film manchmal ,wirkt’. Und — zum Gliick nur
selten - erreichen uns tiber die Medien Nachrichten, aus denen
hervorgeht, daf8 irgendein schwacher Geist den Horror eines Filmes in
seine eigene Welt Ubertragen hat. Dafl viele moderne Filme genau auf
das Schiiren latenter Gefiihle und Erfahrungen zielen, sehen wir in den
Werbepostern fiir Filme, auf denen vielfach emotionalisierende Werbe-
texte erscheinen. Der Zuschauer wird iiber seine Emotionen ins Kino
geholt.

Ein Film, so konnen wir feststellen, ist Handel mit meist
angenehmen Erfahrungen, letztendlich vergleichbar mit der Werbebran-
che oder der Reisebranche. Auch dort werden Erfahrungen gehandelt.
Schliefllich kaufen wir keinen Kaffee, sondern ,genieflen in gemiitlicher
Runde’; wir kaufen wir keine Wegwerfwindeln, sondern besorgen
unserem Baby Spielfreiheit ohne nasses Gefiihl’; und wir reisen nicht
nach Indonesien, sondern erleben spannende Abenteuer ,im smaragd-
griinen Inselreich am Aquator’. Der Film will dem Zuschauer auch eine
ihm angenehme Erfahrung bieten, wobei dies durchaus eine Angst-
oder Horrorerfahrung sein kann, denn auch solche Erfahrungen werden
von vielen Menschen als zum Teil angenehm eingestuft.

Manche Filme wollen eine ganz besondere Art von Erfahrung
hervorrufen, die ich hier der Einfachheit halber eine ,religése Erfahrung’
nennen mdochte. Bei einer solchen Erfahrung geht es um eine Erfahrung,
von der das erfahrende Subjekt der Meinung ist, dafl diese in
Verbindung steht mit Elementen aus seinem religiosen Glauben, seiner
Weltanschauung. Im Prinzip kann jede Erfahrung mit Elementen des
religiosen Glaubens in Verbindung gebracht werden. Daran wird
deutlich, daf8 vor allem sehr spezifische Erfahrungen religioser Art sein
oder werden kénnen. So konnen z.B. bestimmte Texte oder Bilder eine
Erfahrung. auslésen, die wir mit etwas assoziieren, da§ wir ,religids’
nennen. Sehen wir etwa einen Mann an einem Kreuz, so assoziieren wir

54

https://dol.org/10.5771/0010-3497-1895-1-2-47 - am 13.01.2026, 01:18:21. Access - [Tz



Felix Beuing
Notiz
None festgelegt von Felix Beuing

Felix Beuing
Notiz
MigrationNone festgelegt von Felix Beuing

Felix Beuing
Notiz
Unmarked festgelegt von Felix Beuing

Felix Beuing
Notiz
None festgelegt von Felix Beuing

Felix Beuing
Notiz
MigrationNone festgelegt von Felix Beuing

Felix Beuing
Notiz
Unmarked festgelegt von Felix Beuing

Felix Beuing
Notiz
None festgelegt von Felix Beuing

Felix Beuing
Notiz
MigrationNone festgelegt von Felix Beuing

Felix Beuing
Notiz
Unmarked festgelegt von Felix Beuing

Felix Beuing
Notiz
None festgelegt von Felix Beuing

Felix Beuing
Notiz
MigrationNone festgelegt von Felix Beuing

Felix Beuing
Notiz
Unmarked festgelegt von Felix Beuing

https://doi.org/10.5771/0010-3497-1995-1-2-47
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

das mit einem wuns bekannten, typisch christlichen Bild. Das
wahrgenommene, in sich vielleicht neutrale Bild kann durch die
Verbindung mit einem christlichen Bild zu einer religiésen Erfahrung
fithren. Wir erkennen das Bild aufgrund fritherer Erfahrungen. Erfah-
rungen, die wir in einem bestimmten Rahmen gemacht, verarbeitet und
in diesen Rahmen integriert haben. Eine voll integrierte &sthetische
Erfahrung kann angesichts bestimmter Rahmenbedingungen zu so
etwas wie einer religiosen Erfahrung fithren. Dabei kénnen auch rein
profane, d.h. nicht religios orientierte Bilder oder Texte als AuslGser fiir
eine religiose Erfahrung dienen. Wer sich in einem bestimmten
vorgegebenen Rahmen einen Naturfilm im Fernsehen ansieht, kann dies
durchaus zurecht als ein Bild der Schépfung Gottes verstehen, wihrend
derselbe Film fiir jemand anderen ein schoner Naturfilm ohne jegliche
religiose Konnotation bleibt.

Die Fihigkeit’, Bilder in einen Rahmen zu integrieren und
dadurch zu verstehen, nenne ich die Fdhigkeit zur erkennbaren
Analogie’. Nur wer imstande ist, ein Bild zu erkennen und die Analogie
zwischen diesem Bild und einem schon vorher in einem bestimmten
Rahmen gesehenen und verarbeiteten Bild erkennt, kann zu dieser
.erkennbaren Analogie’ kommen, und das Bild ,aufnehmen’.

Fur unser Thema heifit das im Klartext: Nur wer die biblischen
Geschichten schon kennt, wird dem Bibelfilm das abgewinnen konnen,
was von den Machern beabsichtigt wird. Er erkennt die Geschichten im
Film als die Geschichten, die er in einem anderen Rahmen schon mal
gehort hat. Es kann dann zu einer ,religiosen Erfahrung’ kommen. Fiir
wen die erkennbare Analogie nicht zustandekommt, d.h. fiir den, der
die biblischen Geschichten nicht kennt, ist ein Bibelfilm nur ein mehr
oder wenig gelungener Film mit einer Geschichte ohne jede tiefere
religiose Bedeutung. Der von den Machern beabsichtige religios-
kommunikative Prozef$ scheitert an dem fehlenden Vorverstindnis der
Zuschauer. Und genau dort setzt meine grundsdtzliche Kritik am
Konzept ,religiéser Film’ an.

Ausgangspunkt meiner Uberlegungen ist folgendes: wenn profa-
ne Bilder beim Zuschauer Assoziationen hervorrufen, die fiir den
Zuschauer etwas mit seiner religiosen Uberzeugung beziehungsweise
mit seinen fritheren Erfahrungen mit Religion zu tun haben, dann
konnen diese Bilder als religios zu interpretierende Bilder verstanden
werden. Mit anderen Worten: das gleiche Bild kann bei dem einen
Zuschauer zu einer religiosen oder als religiés verstandenen Erfahrung,
bei dem anderen Zuschauer aber zu einer eher profanen, d.h. nicht
religios zu interpretierenden Erfahrung fiihren. Eine mogliche Erklarung
fir diesen Unterschied bietet das wahrnehmungstheoretische Konzept
der ,erkennbaren Analogie’. Daraus geht hervor, daf der Zuschauer
derjenige ist, der die fiir ihn giiltige Bedeutung eines Bildes aufgrund
seiner vorherigen Erfahrungen definiert. Er erkennt sozusagen eine
Analogie zwischen dem aktuellen Bild und einem in seinem Gedichtnis

55

https://dol.org/10.5771/0010-3487-1995-1-2-47 - am 13.01.2026, 01:18:21. [



Felix Beuing
Notiz
None festgelegt von Felix Beuing

Felix Beuing
Notiz
MigrationNone festgelegt von Felix Beuing

Felix Beuing
Notiz
Unmarked festgelegt von Felix Beuing

Felix Beuing
Notiz
None festgelegt von Felix Beuing

Felix Beuing
Notiz
MigrationNone festgelegt von Felix Beuing

Felix Beuing
Notiz
Unmarked festgelegt von Felix Beuing

Felix Beuing
Notiz
None festgelegt von Felix Beuing

Felix Beuing
Notiz
MigrationNone festgelegt von Felix Beuing

Felix Beuing
Notiz
Unmarked festgelegt von Felix Beuing

Felix Beuing
Notiz
None festgelegt von Felix Beuing

Felix Beuing
Notiz
MigrationNone festgelegt von Felix Beuing

Felix Beuing
Notiz
Unmarked festgelegt von Felix Beuing

https://doi.org/10.5771/0010-3497-1995-1-2-47
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

gespeicherten fritheren Bild und formt sich aufgrund dieser Analogie
eine entsprechende Bedeutung des aktuellen Bildes. Aus der andauern-
den Interaktion zwischen aktuellen und gespeicherten Bildern entsteht
ein komplexes Bildgedidchtnis im Zuschauer, mit dem immer neue
Bildbedeutungen — auch von alten Bildern — generiert werden kénnen.
Dies gilt nicht nur fiir die vielen Bilder, die wir tagtdglich auf uns
einwirken lassen, sondern auch fiir jede Art von Standbildern wie Fotos,
Statuen oder Gemailden, aber ebenso auch fiir den Film als Komposition
einer Vielfalt zusammengehorender Bilder. Gehe ich also davon aus,
dafl es keine in sich, d.h. fiir jeden beliebigen Zuschauer erkennbaren
religiosen Bilder gibt, sondern nur vom Zuschauer aufgrund seines
Bildgedichtnisses als religids verstandene Bilder, so ist es nur ein Schritt
bis zur Feststellung, daff es auch keine religiosen Filme an sich gibt,
sondern nur Filme, die religios verstanden werden kénnen. Damit ist
aber noch nicht alles gesagt, denn es bleibt die Frage, ob es
irgendwelche innerfilmischen Kiriterien gibt, aulerhalb derer eine solche
religiose Interpretation nicht mehr mdglich ist? Anders gefragt: Gibt es
ein theoretisches Feld, innerhalb dessen man sich alle Filme denken
kann, die eine etwaige religiose Interpretation erlauben? Ebenso kann
man sich die Frage stellen, ob es auch ein analoges theoretisches Feld
fiir die Filme gibt, die sich nicht religios interpretieren lassen. Und es
bleibt die Frage offen, ob sich die beiden Felder mdglicherweise
irgendwo beriihren oder {iberschneiden.

IIL

Um diese Fragen beantworten zu konnen, miissen wir tiefer in die
Eigenart des Filmes vordringen. Dabei gehe ich von einer ganz
bestimmten Perspektive aus. Sehen wir uns einen willkiirlichen Film an,
so konnen wir zwischen zwei grundsitzlich zu unterscheidenden
,Versionen’ eines einzelnen Filmes unterscheiden. Auf der einen Seite
gibt es den Film, so wie er vom Filmemacher und seinem Team
hergestellt wurde. In dieser Version enthilt der Film die Bilder und
Dialoge, Musik und Handlungen, wie sie der Filmemacher gewollt hat.
Es ist sein (bzw. ihr kollektives) Produkt, das in vielen Kopien von
tausenden von Menschen weltweit gesehen werden kann. Diese Version
eines Filmes nenne ich die ,Produktiv-Version’. Es ist die urspriingliche
Version des Filmes, so wie sie konzipiert und hergestellt worden ist und
gibt ihrer ,produktiven’ Art nach grundsitzlich die Interpretationsgren-
zen fur den Zuschauer an. Es ist auch die Version, die der Zuschauer in
projizierter Form ,sieht’.

Es gibt aber noch eine andere, multiple Version, die zwar
teilweise abhdngig ist von der ursplinglichen Version, sich aber dennoch
deutlich davon unterscheiden 1af3t. Es ist die Version, die der Zuschauer
aufgrund seines Film-‘sehens’ wahrnimmt, d.h. die Version, die er aus
der ,Produktiv-Version’ heraus fur sich rekonstruiert, nicht nur auf
Grund seines aktuellen Film-sehens, sondern auch aufgrund seiner

56

https://dol.org/10.5771/0010-3487-1995-1-2-47 - am 13.01.2026, 01:18:21. [



Felix Beuing
Notiz
None festgelegt von Felix Beuing

Felix Beuing
Notiz
MigrationNone festgelegt von Felix Beuing

Felix Beuing
Notiz
Unmarked festgelegt von Felix Beuing

Felix Beuing
Notiz
None festgelegt von Felix Beuing

Felix Beuing
Notiz
MigrationNone festgelegt von Felix Beuing

Felix Beuing
Notiz
Unmarked festgelegt von Felix Beuing

Felix Beuing
Notiz
None festgelegt von Felix Beuing

Felix Beuing
Notiz
MigrationNone festgelegt von Felix Beuing

Felix Beuing
Notiz
Unmarked festgelegt von Felix Beuing

Felix Beuing
Notiz
None festgelegt von Felix Beuing

Felix Beuing
Notiz
MigrationNone festgelegt von Felix Beuing

Felix Beuing
Notiz
Unmarked festgelegt von Felix Beuing

https://doi.org/10.5771/0010-3497-1995-1-2-47
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

frither gespeicherten Erfahrungs- und Erinnerungsbilder. Das oben
erwadhnte Konzept der ,erkennbaren Analogie’ macht kiar, warum ein
und derselbe Film bei verschiedenen Zuschauern zu unterschiedlichen
Wahrnehmungen und somit zu unterschiedlichen Erfahrungen fiihren
wird. Wer schon einmal mit einer Gruppe im Kino war und sich
nachher den Film gegenseitig nacherzihlt hat, weifl iiber die Unter-
schiedlichkeit der verschiedenen Nacherzihlungen zu berichten. Wir
konnen daher sagen, daf8 die ,Produktiv-Version’ eines Filmes zu vielen
Rezeptiv-Versionen’ fithren wird. Fir den einzelnen Zuschauer gibt es
nur seine eigene ,Rezeptiv-Version’, von der aus sich die ,Produktiv-
Version” nicht einfach rekonstruieren 1463t.

Die jerkennbare Analogie’ macht es einem Zuschauer mdglich,
einen Film zu erfahren, wenn es fiir ihn im Film erkennbare Bilder,
Gerdusche und Situationen gibt. Ist das der Fall, und kann er diese
Bilder addquat ordnen und verstehen, dann erhélt der Film eine fiir den
Zuschauer kohdrente Bedeutung. Dies kann sowohl eine profane wie
auch eine religiose Bedeutung sein, je nachdem, ob die analogen Bilder,
die der Film hervorruft, einem profanen oder religiésen Bereich
zugeordnet werden. Diese Wahl trifft der Zuschauer eher unbewufit. Ob
fiir ihn Bilder religios oder profan verstanden werden, hangt zum grog-
ten Teil von einer Vielzahl seiner fritheren Bilder und Erfahrungen ab.

Fiir den ,religiosen Film’ als ,[Filmgenre’ — ich bin allerdings der
Meinung, daf8 es sich hier nicht um ein eigenes Genre handelt —, heif3t
dies, daf8 eine nahere Analyse dieser Art von Filmen notwendig ist, ehe
wir feststellen konnen, zu welcher erkennbaren Analogie’ derartige
Filme fiihren konnen. Ist der ,religise Film’ eine spezielle Art von Film,
also ein eigenes Genre, so sollte es mdglich sein, die typischen
unterschiedlichen Merkmale dieser Art von Filmen festzulegen, so daff
eine eindwandfreie und eindeutige Identifikation des Genres mdglich
wird. Genau da finden wir aber das grofite ungeldste Problem. Die
Analyse einer grolen Anzahl von Filmen zeigt, dafi es den produktiv-
religiosen Film durchaus geben kann. In einen solchen Film wird Religion
bzw. Religioses als Thematik verarbeitet und manifest. Wir sehen
Gegenstande, Handlungen und Personen, die innerhalb eines bestimm-
ten kulturellen Umfeldes als religiose Gegenstande, religiose Handlun-
gen oder religiose Personen verstanden werden kénnen (z.B. Kirchenge-
baude, Kruzifix, Weihwasserbecken, Ka‘aba in Mekka, Talar, Taufe,
Priesterweihe, betende Muslime, Nonnen, Papst usw.). Aber, und das
sollte mit Nachdruck gesagt werden, es handelt sich hier um Inhalte, die
nur vom Zuschauer auf der Basis einer erkennbaren Analogie’ als
religiose Inhalte erkannt werden koénnen. Der Zuschauer muf die
Gegenstande, Handlungen und Personen schon einmal als religids
definiert haben. Fehlt diese erkennbare Analogie’, dann wird der
Zuschauer das - vom Verstindnis des Filmemachers als manifest
religios Dargestellte — nicht als solches wahrnehmen koénnen. Der
Zuschauer wird den entsprechenden Film(abschnitt) nicht als religis
verstehen konnen.

57

https://dol.org/10.5771/0010-3497-1895-1-2-47 - am 13.01.2026, 01:18:21. Access - [Tz



Felix Beuing
Notiz
None festgelegt von Felix Beuing

Felix Beuing
Notiz
MigrationNone festgelegt von Felix Beuing

Felix Beuing
Notiz
Unmarked festgelegt von Felix Beuing

Felix Beuing
Notiz
None festgelegt von Felix Beuing

Felix Beuing
Notiz
MigrationNone festgelegt von Felix Beuing

Felix Beuing
Notiz
Unmarked festgelegt von Felix Beuing

Felix Beuing
Notiz
None festgelegt von Felix Beuing

Felix Beuing
Notiz
MigrationNone festgelegt von Felix Beuing

Felix Beuing
Notiz
Unmarked festgelegt von Felix Beuing

Felix Beuing
Notiz
None festgelegt von Felix Beuing

Felix Beuing
Notiz
MigrationNone festgelegt von Felix Beuing

Felix Beuing
Notiz
Unmarked festgelegt von Felix Beuing

https://doi.org/10.5771/0010-3497-1995-1-2-47
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

Es gibt auf der anderen Seite aber auch den rezeptiv-religiosen Film.
Dieser kann durchaus produktiv-profan sein, also keine religiose
Thematik aufweisen, aber trotzdem eine religiése Erfahrung beim
Zuschauer abrufen.

Wir konnen uns diese Situation am besten an einigen Beispielen
klarmachen:

~ Im Film Viva Maria von Louis Malle (I/F 1965) kommt eine Szene
vor, in der Maria eine vorbeizichende Gruppe gefangener
Freiheitskimpfer beobachtet, die aneinandergekettet sind. Einem der
Gefangenen — der Fiihrer der Freiheitskdimpfer — hat man zur Strafe
einen Balken quer auf den Riicken gebunden und seine Arme mit
Tauen an den Balken befestigt. Es ist fiir einen Zuschauer, der auch
nur wenig mit dem Christentum vertraut ist, naheliegend, in dieser
Figur den ,Christus auf dem Kreuzweg’ zu erkennen. Es ist daher
ohne weiteres moglich, zumindest Teilen dieses Filmes eine (vom
Zuschauer her gesehen) religiose Bedeutung beizumessen, die indes
vom Hersteller des Filmes vielleicht gar nicht als solche gemeint ist.
Der Zuschauer sieht die Bilder, interpretiert sie im Rahmen seines
eigenen Bildverstindnisses und nimmt darin etwas wahr, was
sozusagen aus ihm selber kommt. Der Zuschauer macht seinen
eigenen ,Rezeptiv-Film’, der prinzipiell anderer Art sein kann als die
profane ,Produktiv-Version’.

- Ein zweites Beispiel entnehme ich dem Film Willow von Ron Howard
(USA 1987). Am Anfang des Filmes wird erzihlt, wie eine bdse
Konigin alle Babys umbringen 148t, weil einer Vorhersage nach, eines
davon ihre Macht brechen wird. Wenig spater prophezeit die Mutter
eines der Babys, daf$ es ihr Kind sein wird, das das Bose liberwinden
und die Macht der Konigin vernichten wird. Mit Hilfe einer
Geburtshelferin wird das Kind gerettet und am Fluf in ein
Schilfkérbchen gelegt, wo es von Zwergen gefunden und gerettet
wird. Am Ende des Filmes wird die bdse Konigin durch die
Zaubermacht von Willow Ufgood, dem Zwerg, der es als seine
Aufgabe versteht, das Baby zu retten, vernichtet. Es braucht fiir den,
der die biblischen Geschichten kennt, wenig Phantasie, um hier
deutliche Verweise auf die Maria- und Christusfigur und auf das
Kind Moses, das auch aus einem Binsenkorbchen gerettet wird, zu
sehen. Wem aber diese Bilder in der Erinnerung fehlen, wird diese
Verbindung mit den biblischen Figuren nicht zustande bringen
koénnen. Flir ihn bleibt der Film ein unterhaltender profaner
Phantasiefilm, ohne jede religiose Beziehung. Das Fehlen einer
erkennbaren Analogie fiirt zu einem anderen nicht-religiosen ,Rezep-
tiv-Film’.

- Ein drittes Beispiel liefert uns der Film Terminator II von James

Cameron (USA 1991). In diesem Film tritt der Humanoid ,Terminator
II’ (Amold Schwarzenegger) mit dem Auftrag auf, die Welt vor dem

https://dol.org/10.5771/0010-3497-1895-1-2-47 - am 13.01.2026, 01:18:21. Access - [Tz



Felix Beuing
Notiz
None festgelegt von Felix Beuing

Felix Beuing
Notiz
MigrationNone festgelegt von Felix Beuing

Felix Beuing
Notiz
Unmarked festgelegt von Felix Beuing

Felix Beuing
Notiz
None festgelegt von Felix Beuing

Felix Beuing
Notiz
MigrationNone festgelegt von Felix Beuing

Felix Beuing
Notiz
Unmarked festgelegt von Felix Beuing

Felix Beuing
Notiz
None festgelegt von Felix Beuing

Felix Beuing
Notiz
MigrationNone festgelegt von Felix Beuing

Felix Beuing
Notiz
Unmarked festgelegt von Felix Beuing

Felix Beuing
Notiz
None festgelegt von Felix Beuing

Felix Beuing
Notiz
MigrationNone festgelegt von Felix Beuing

Felix Beuing
Notiz
Unmarked festgelegt von Felix Beuing

https://doi.org/10.5771/0010-3497-1995-1-2-47
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

Untergang zu retten’. Er hat diesen Auftrag, weil er aus der Zukunft
kommend in der Vergangenheit die Geschichte beinflussen soll,
damit nicht das eintritt, was geschidhe, wenn er die Geschichte nicht
beinflussen wiirde. Er soll sozusagen mit seinem Wissen iiber die
Zukunft der Erde diese Zukunft anders und damit natiirlich besser
gestalten helfen. In dem Sinn soll er das Leben von John Connor
(J.C.1) schiitzen, der es in der Zukunft als Untergrundkdmpfer
erfolgreich mit den Michten der Erde aufnehmen wird. Sehen wir
uns Terminator II mit dem Vorwissen einer christlichen Kultur an,
dann ist es moglich, den Film als einen ,rezeptiv-religiésen Film’ zu
verstehen. Terminator II enthdlt dann die Ziige einer profanen
Christusfigur, die ihr Leben opfert, damit die Welt gerettet wird.
Ubrigens ist ein sozusagen profan-religioses filmisches Thema in so
vielen Filmen durch die ganze Filmgeschichte hindurch aufzuweisen,
dafl eine Auflistung unmdglich ist. Ich verweise dazu u.a. auf das
Lexikon Religion im Film’ und andere filmwissenschaftliche Veroffent-
lichungen zu dieser Thematik. Selbstverstiandlich lassen sich die oben
gegebenen Filmbeispiele noch um ein Vielfaches erweitern.

Obwohl die Macher der hier nur beispielhaft ausgewdhlten Filme
durchaus mit der christlichen Kultur vertraut sein werden, ist — u.a.
aufgrund ihrer eigenen Auflerungen in Interviews, aber auch aufgrund
eingehender Filmanalysen — anzunehmen, daf8 der jeweilige Film von
ihnen nicht als ein ,produktiv-religioser Film’ entwickelt worden ist. Das
religiose Element ist zwar im Film vorhanden, aber nicht manifest,
sondern auf einer nicht immer bewufit wahrzunehmenden latenten
Ebene, sozusagen ungewollt, was wiederum nicht heifit, das der
Filmemacher bei der Konzeption seines Werkes etwas zulief3, das seinen
Entscheidungen entzogen war. Vielmehr kdnnen wir davon ausgehen,
daf} innerhalb der westlichen (Film)kulturen die christliche Kultur auch
in der nicht-religiosen Kultur latent vorhanden ist. Der kulturelle
Einflu8 des Christentums ist in unserer Kultur so stark, dafl es m.E.
ohne weiteres mdoglich ist, hier von einer a-religiésen bzw. profanen
christlichen Kultur zu sprechen. Eine grofie Anzahl uns vertrauter, auch
meist als profan verstandener kunstgeschichtlicher Bilder haben im
Grunde genommen eine christlich-ikonologische Basis. Die relative
Vertrautheit eines Zuschauers mit diesen bei ihm auf unbewufter Ebene
immer vorhandenen Kulturelementen macht es den Filmemachern
moglich, eine semi- oder quasi-religidse Wirkung mit ihren an sich
profanen Filmen zu erreichen, vorausgesetzt der Zuschauer ist in der
Lage, diese Kulturelemente addquat zu verstehen. Ein Teil der
Zuschauer ist innerhalb eines bestimmten kulturellen Umfelds im
Stande, mittels der jerkennbaren Analogie’ das latent religiose Element
im Film fir sich manifest werden zu lassen. Er sieht ein Bild, eine
Handlung, ein Objekt und nimmt sozusagen das Religiose darin wahr,
wo ein anderer Zuschauer dieses Religidse im gleichen Bild, in der
gleichen Handlung, im gleichen Objekt nicht wahrnimmt und auch
nicht wahrnehmen kann, weil ihm die jerkennbare Analogie’ fehlt. Nur
wem dieses latent Religiose im profanen Film, zB. mit Hilfe eines

59

https://dol.org/10.5771/0010-3487-1995-1-2-47 - am 13.01.2026, 01:18:21. [



Felix Beuing
Notiz
None festgelegt von Felix Beuing

Felix Beuing
Notiz
MigrationNone festgelegt von Felix Beuing

Felix Beuing
Notiz
Unmarked festgelegt von Felix Beuing

Felix Beuing
Notiz
None festgelegt von Felix Beuing

Felix Beuing
Notiz
MigrationNone festgelegt von Felix Beuing

Felix Beuing
Notiz
Unmarked festgelegt von Felix Beuing

Felix Beuing
Notiz
None festgelegt von Felix Beuing

Felix Beuing
Notiz
MigrationNone festgelegt von Felix Beuing

Felix Beuing
Notiz
Unmarked festgelegt von Felix Beuing

Felix Beuing
Notiz
None festgelegt von Felix Beuing

Felix Beuing
Notiz
MigrationNone festgelegt von Felix Beuing

Felix Beuing
Notiz
Unmarked festgelegt von Felix Beuing

https://doi.org/10.5771/0010-3497-1995-1-2-47
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

Filmgesprdchs bewufit geworden ist, kann dieses Element adiquat
(religios) verstehen. Da aber die vom Filmemacher verwendeten semi-
und quasi-religiosen Bilder Teil einer profanen Gesammtkultur sind, ist
dieses religiose Verstehen flir das Totalverstindnis eines Filmes nicht
unerldfllich. Auch ohne die religiose Konnotation kann der ganze Film
von einem Zuschauer durchaus addquat (profan) verstanden werden.
Das latent religiose Element gibt dem Film fiir den, der es sehen kann,
einen Mehrwert.

Es gibt aber auch eine grofie Anzahl von Filmen, in denen
religicse Themen auf manifester Ebene aufbereitet sind. Ein paar
Beispiele sind Tagebuch eines Landpfarrers (Robert Bresson, F 1950), Das
siebte Siegel (Ingmar Bergman, S 1956), La Ultima Cena/Das letzte
Abendmahl (Thomas Gutiérrez Aléa, Cuba 1978) oder Die Sonne Satans
(Michel Pialat, F 1987). Diese Filme beinhalten eine in der westlich-~
christlichen Kultur eindeutig als religios/christlich auszuweisende
Geschichte und zeigen bei eingehender Analyse auch ein als christlich
zu identifizierendes Konzept. Ob diese aber deswegen schon religitse
Filme’ genannt werden konnen, ist fiir mich gerade die Frage. Denn nur
wer mit der entsprechenden christlich-religiosen Kultur vetraut ist, wird
mit derartigen Filmen etwas anfangen konnen. Wer mit dieser Kultur
nicht vertraut ist, die grundlegende (biblische) Geschichte (Das letzte
Abendmahl) nicht kennt oder nichts iiber das Wesen des Priesterseins
(Tagebuch eines Landpfarrers, Die Sonne Satans) informiert ist, wird diese
Filme nur schwer verstehen kénnen.

Es gibt aber noch eine weitere Méglichkeit, ndmlich die, in der ein
Film mit Hilfe einer profanen Geschichte einen tieferen religisen Inhalt
vermitteln will. Dies sehen wir z.B. in den meisten Filmen des
Schweden Ingmar Bergman (z.B. Wilde Erdbeeren (1957), Das Schweigen
(1963), Schreie und Flistern (1972), Von Angesicht zu Angesicht (1972)
usw.). Auch Filme von Andrej Tarkowski, Krzysztof Kieslowski, Carlos
Saura, Luis Buifiuel, Victor Enrice u.v.a. zeigen manifest religiose
Themen auf. Ob aber diese Filme auch vom Zuschauer als solche — d.h.
als religiése Filme — erkannt werden, hingt wiederum vom Zuschauer
ab — und nicht zu sehr vom Filmemacher. Ein Film, den ein religioser
Mensch religiés nennt, kann fiir einen anderen Menschen, der dieses
religiose Selbstverstindnis nicht hat, profan wirken. Viele indische
Filme z.B. wirken auf westliche Zuschauer eher wie melodramatische
Schnulzen, wo sie nachweisbar einen tiefen hinduistisch geprigten
religidsen Inhalt haben, den wir nicht erkennen koénnen, weil uns der
hinduistische Referenzrahmen, d.h. die ,erkennbare Analogie’ zu den
Filmbildern fehlt.

Schliefllich gibt es Filme, die uns Geschichten, die wir kennen, aus
einem nachweisbar religiosen Kontext erzahlen bzw. die uns Geschich-
ten erzihlen, die in einen solchen Kontext aufgenommen werden
konnen. Beispiele dafiir sind bekannte italienische oder Hollywood-
Filme der 50er Jahre wie Der Mantel, Barabbas, Samson and Delilah, Ben

60

https://dol.org/10.5771/0010-3487-1995-1-2-47 - am 13.01.2026, 01:18:21. [



Felix Beuing
Notiz
None festgelegt von Felix Beuing

Felix Beuing
Notiz
MigrationNone festgelegt von Felix Beuing

Felix Beuing
Notiz
Unmarked festgelegt von Felix Beuing

Felix Beuing
Notiz
None festgelegt von Felix Beuing

Felix Beuing
Notiz
MigrationNone festgelegt von Felix Beuing

Felix Beuing
Notiz
Unmarked festgelegt von Felix Beuing

Felix Beuing
Notiz
None festgelegt von Felix Beuing

Felix Beuing
Notiz
MigrationNone festgelegt von Felix Beuing

Felix Beuing
Notiz
Unmarked festgelegt von Felix Beuing

Felix Beuing
Notiz
None festgelegt von Felix Beuing

Felix Beuing
Notiz
MigrationNone festgelegt von Felix Beuing

Felix Beuing
Notiz
Unmarked festgelegt von Felix Beuing

https://doi.org/10.5771/0010-3497-1995-1-2-47
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

Hur usw., Filme, die entweder eine Phantasiegeschichte um eine
biblische Figur erzihlen und sich so das Pradikat ,religios’ zu erwerben
erhoffen, oder aber Filme, in denen etwa eine Reliquie (der von den
Soldaten verloste Mantel Jesu) oder aber z.B. Jesus selber in einer
zentralen Nebenrolle (Ben Hur) eine wichtige Rolle spielt. Hier haben
wir es eindeutig mit profanen Filmen um ein religids vermarktetes
Thema zu tun. So ist Der Mantel nichts anderes als eine romantische
Liebesgeschichte, situiert in der Zeit nach dem Tode Jesu, aber innerhalb
der ersten Christengemeinden im rémischen Reich. Zwar enthilt der
Film eindeutige Verweise auf die christliche Botschaft, aber eine
wesentliche Rolle spielt diese im Film nicht. Ob diese Art von Filmen
daher als ,religios’ verstanden werden kann, hingt wiederum vom
Zuschauer ab. Da8 sie religios vermarktet werden, wird deutlich, wenn
man bedenkt, daff der niederlindische konservativ-christliche Fernseh-
sender Evangelische Omroep (EO) diese Art von Filmen in der
Vergangenheit regelmifig ausstrahlte. ,Christliches’ (?) Thema und
christliches’ (?) Konzept schliefen allem Anschein nach bei der
christlichen Vorstellungswelt der Zuschauer dieser Rundfunkanstalt an.

Zusammenfassend konnen wir feststellen, daf8 es vier grundsatz-
lich verschiedene Arten von Filmen gibt. Dabei gehe ich davon aus, daf
zwischen der Thematik und dem Konzept eines Filmes unterschieden
werden kann. Die Thematik eines Filmes ist manifest, d.h. mehr oder
weniger direkt wahrnehmbar. Es ist die erzihlte Geschichte: sichtbar,
horbar, bewuBlt konstruiert. Es ist sozusagen das ,Fahrzeug’, mit dem
das Konzept transportiert wird. Das Konzept indes umfafit den latenten
Inhalt, die verborgene Botschaft des Filmemachers, das, was er dem
Zuschauer ,eigentlich’ erzihlen will. Es ist im Film auf einer latenten
Ebene anwesend und umfaflt den Gedanken, die Idee, die der Regisseur
vermitteln will. Sie herauszuarbeiten, ist eine der zentralen Aufgaben
der Filmwissenschaft. Dabei geht es um die tiefere Bedeutung, die man
dem Film beimessen kann und die auch dem Regisseur oft nur teilweise
bewufit ist, namlich um den Inhalt, der z.T. auf einer unbewufiten
Ebene aus der Interaktion der an der Produktion Beteiligten entsteht
bzw. um das, was der Regisseur sagen will und fiir das er das
,Fahrzeug’ seines Kunstwerkes benutzt. Andererseits kann das Konzept
des latenten Inhalts aber auch vom Filmemacher gewollt im Kopf der
Zuschauers entstehen, weil er das, was im Film reflektiert wird, bei sich
wiedererkennt. Bekannt ist im diesem Sinne die Art und Weise, wie
Krzysztof Kieslowski sich meistens weigert, die von ihm gemeinte
Bedeutung seiner filmischen Symbole zu offenbaren. Er meint zurecht,
dafl es der Zuschauer ist, der diesen eine Bedeutung geben soll — und
nicht der Regisseur.

61

https://dol.org/10.5771/0010-3497-1895-1-2-47 - am 13.01.2026, 01:18:21. Access - [Tz



Felix Beuing
Notiz
None festgelegt von Felix Beuing

Felix Beuing
Notiz
MigrationNone festgelegt von Felix Beuing

Felix Beuing
Notiz
Unmarked festgelegt von Felix Beuing

Felix Beuing
Notiz
None festgelegt von Felix Beuing

Felix Beuing
Notiz
MigrationNone festgelegt von Felix Beuing

Felix Beuing
Notiz
Unmarked festgelegt von Felix Beuing

Felix Beuing
Notiz
None festgelegt von Felix Beuing

Felix Beuing
Notiz
MigrationNone festgelegt von Felix Beuing

Felix Beuing
Notiz
Unmarked festgelegt von Felix Beuing

Felix Beuing
Notiz
None festgelegt von Felix Beuing

Felix Beuing
Notiz
MigrationNone festgelegt von Felix Beuing

Felix Beuing
Notiz
Unmarked festgelegt von Felix Beuing

https://doi.org/10.5771/0010-3497-1995-1-2-47
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

IV.

Bringen wir das bisher Gesagte in ein Schema unter, so entsteht
folgendes Bild:

religiose Thematik profane Thematik
religioses Konzept religidser Film quasi-profaner Film
z.B.Tagebuch eines z.B. Filme von Berg-
Landpfarrers, man, Saura, Buifiuel
Warum Bhodydhar- Kieslowski,
ma in den Orient Tarkowski
ging, usw.
Das letzte Abend-
mahl
usw.
profanes Konzept semi-profaner Film profaner Film
z.B. Ben Hur, Der die géngigen
Mantel, Hollywoodproduktio-
Pontius Pilatus, nen
die meisten Bibelfil-
me (?)
usw.

Hinzu kommen noch eine Anzahl sog. Grenzfdlle: Filme, deren
Thematik zwar eindeutig und klar als religios eingestuft werden kann,
wobei man aber die Frage stellen sollte, was der Filmemacher mit dem
Film beabsichtigt. Diese Frage nach dem Konzept des Filmemachers
bringt im Allgemeinen das Problem der klaren Zuordnung mit sich. Die
Frage stellt sich z.B. deutlich bei der neuen Bibelfilm-Serie, auf die ich
am Anfang dieses Artikels eingegangen bin. Eine erste und vorldufige
Analyse der ersten Folgen der Serie (Abraham und Jakob) gaben mir
keinen Aufschluff {iber das Konzept der Filmemacher, und es ist zu
befiirchten, daf auch die anderen Folgen in diesem Punkt nicht
deutlicher sein werden. In dieser Hinsicht unterscheidet sich diese Serie
nicht von fritheren Bibelfilmen; und das ist nicht nur schade, sondern
auch eine verpafite Chance. Denn gerade in dieser Zeit hitte eine
derartige Serie auf der Basis eines deutlichen Konzeptes einen ausge-
zeichneten Beitrag zu der auferkirchlichen Reaktivierung des christli-
chen Erbgutes in der westlichen Gesellschaft leisten konnen. Es hitte ein
erster Schritt auf dem Electronic Super Highway sein konnen. Jetzt ist es
ein einfaches ,Remake’ gescheiterter vergleichbarer Versuche.

Die meisten Bibelfilme sind in dieser Hinsicht typische Beispiele
fiir Filme, die von der Thematik als religios einzustufen, aber vom
Konzept her meist sehr undeutliche, eher profane Produktionen sind.

62

https://dol.org/10.5771/0010-3497-1895-1-2-47 - am 13.01.2026, 01:18:21. Access - [Tz



Felix Beuing
Notiz
None festgelegt von Felix Beuing

Felix Beuing
Notiz
MigrationNone festgelegt von Felix Beuing

Felix Beuing
Notiz
Unmarked festgelegt von Felix Beuing

Felix Beuing
Notiz
None festgelegt von Felix Beuing

Felix Beuing
Notiz
MigrationNone festgelegt von Felix Beuing

Felix Beuing
Notiz
Unmarked festgelegt von Felix Beuing

Felix Beuing
Notiz
None festgelegt von Felix Beuing

Felix Beuing
Notiz
MigrationNone festgelegt von Felix Beuing

Felix Beuing
Notiz
Unmarked festgelegt von Felix Beuing

Felix Beuing
Notiz
None festgelegt von Felix Beuing

Felix Beuing
Notiz
MigrationNone festgelegt von Felix Beuing

Felix Beuing
Notiz
Unmarked festgelegt von Felix Beuing

https://doi.org/10.5771/0010-3497-1995-1-2-47
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

Die Frage nach dem Konzept 1afit sich meist nur schwer beantworten; es
sei denn, der Filmemacher hat sich dazu deutlich geduflert, wie dies
beim Genesisprojekt Ende der 70er Jahre geschehen ist. Dieses
Bibelfilmprojekt hatte als Ziel, die Bibel von vorne bis hinten zu
verfilmen, und zwar in einer solchen Art und Weise, dafi das Produkt
(eine audiovisuelle Bibel fiir die, die das Lesen nicht beherrschen) als
Evangelisationsmittel hitte benutzt werden kénnen.

Die Frage nach dem Konzept eines Bibelfilmes ist eine durchaus
relevante Frage: Will der Filmemacher nur eine bekannte — zufilliger-
weise biblische — Geschichte neu erzihlen? Oder will er mehr als nur
das? Wie sich aus einem Forschungprojekt ergibt, haben viele der
bekannten und weniger bekannten Jesusfilme iiberhaupt kein nachweis-
bares religioses Konzept. Meist sind es rein profane Filme iiber eine
historisch wichtige religiése Figur; d.h., dal die Thematik als religios
verstanden werden kann. Wer einen solchen Film in der richtigen
religiésen Fassung sieht, kann dabei durchaus zu einem religiésem
Verstindnis des jeweiligen Filmes kommen. Diese Filme kénnen unter
Umstidnden als religiose Filme gesehen und verstanden werden, ohne
daf sie das aufgrund der obigen Vierteilung wirklich sind.

Wer Martin Scorseses Die letzte Versuchung als einen religiésen
Film sehen will, hat dazu von der Thematik des Films her jede
Moglichkeit. Wer den Film als die Verfilmung des gleichnamigen
Romans von Nikos Kazantakis sehen will, braucht auch nicht enttauscht
zu werden. Nur wer den Film als eine Bibelverfilmung zu sehen
wiinscht, vergifit, daff er dem Film etwas abgewinnen will, was der Film
nachweisbar nicht bieten kann (Scorsese beschreibt dies eindeutig in den
Anfangsbildern des Filmes). Ahnliches gilt fiir Franco Zeffirelli’s Jesus
von Nazareth. Auch dieser Film bietet dem Zuschauer jede mdgliche
interpretative Freiheit. Wer will, kann ihn als ,religiésen’ Film sehen;
wer das nicht will, der kann einen recht uninteressanten profanen Film
sehen, obwohl Zeffirelli selber den Film als eine Evangelienverfilmung
verstanden haben will, und der Film als solcher auch vom Vatikan
Jbeglaubigt’ worden ist. Bei Monty Pythons Das Leben des Brian (GB
1979) ist eindeutig kein religiéses Konzept vorhanden. Der Film basiert
zwar auf der biblischen Jesus-Geschichte, parafrasiert ihn aber in einer
solchen Art und Weise, dafi ein einzigartiges Produkt entstanden ist,
das sich nur schwer im obigen Schema einordnen laft.

Ausgangspunkt meiner Uberlegungen zum religiésen Film‘ war
und ist, daf es an sich keinen eindeutig ,religiésen Film’ gibt. Ganz so
stimmt dies natiirlich nicht, denn oben habe ich ja versucht, verschie-
dene Kriterien aufzuzeigen, unter denen man einen Film als religi6s’
einstufen kann. Ein wichtiger Punkt bleibt aber, daf nicht der
Filmemacher oder etwa der Filmkritiker dariiber entscheidet, ob ein
Film als religios angesehen werden kann. Es ist der Zuschauer, der diese
Entscheidung trifft. Nur dieser ist imstande, die ihm angebotenen Bilder
im Rahmen seines eigenen religiosen Verstindnisses als religiose Bilder

63

https://dol.org/10.5771/0010-3487-1995-1-2-47 - am 13.01.2026, 01:18:21. [



Felix Beuing
Notiz
None festgelegt von Felix Beuing

Felix Beuing
Notiz
MigrationNone festgelegt von Felix Beuing

Felix Beuing
Notiz
Unmarked festgelegt von Felix Beuing

Felix Beuing
Notiz
None festgelegt von Felix Beuing

Felix Beuing
Notiz
MigrationNone festgelegt von Felix Beuing

Felix Beuing
Notiz
Unmarked festgelegt von Felix Beuing

Felix Beuing
Notiz
None festgelegt von Felix Beuing

Felix Beuing
Notiz
MigrationNone festgelegt von Felix Beuing

Felix Beuing
Notiz
Unmarked festgelegt von Felix Beuing

Felix Beuing
Notiz
None festgelegt von Felix Beuing

Felix Beuing
Notiz
MigrationNone festgelegt von Felix Beuing

Felix Beuing
Notiz
Unmarked festgelegt von Felix Beuing

https://doi.org/10.5771/0010-3497-1995-1-2-47
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

zu verstehen; d.h. da auch Filme mit Jesus in der Hauptrolle’ nicht
ohne weiteres als religiose Filme angesprochen werden konnen. Genau
hier sollte die Diskussion innerhalb der Theologie anfangen. Hier
ndmlich stellt sich die Frage nach den Kiriterien, nach denen ein Film,
der eine biblische, religiose oder aber eine profane Geschichte erzihit,
als religiéser Film einzustufen ist. Die Frage ist nicht mit einem Verweis
auf die typisch religiése Zugehorigkeit der Hauptfiguren zu beantwor-
ten. Wire es so einfach, so ware z.B. schon ein einfacher Krimi, in dem
ein Priester ermordet wird oder einen Kriminalisten spielt (Father
Brown-Serie), allein schon deshalb ein religioser Film. Dann miiten
quantitative Kriterien gefunden werden, nach denen festgestellt werden
kann, wie lange eine Szene zB. mit einem Priester oder einer Nonne
dauern miiite, um einem Film das Pradikat ,religios’ zu verleihen. Dies
ist eine hoffnungslose und praktisch sinnlose Angelegenheit.

Wer die Frage nach dem religidsen Film stellt, stellt sich eine
qualitative, inhaltsanalytische Frage. Nur die genaue analytische Inter-
pretation von einer grofilen Anzahl von Filmen kann die Frage
beantworten, ob und unter welchen Kriterien es einen religiésen Film
gibt. 100 Jahre Filmgeschichte lassen es an der Zeit erscheinen, da88 sich
Theologen und Filmwissenschaftler zusammentun, um das Konzept
religioser Film’ auf diesem Hintergrund neu zu {iberarbeiten und die
Kriterien aufzubereiten, die diesem in sich wichtigen und interessanten
filmischen Genre Bedeutung verleihen. Bis es aber soweit ist, d.h. bis die
Kriterien eingehend entwickelt und diskutiert worden sind, gibt es fiir
mich keinen religiosen Film.

SUMMARY: The (religious) film? He doesn‘t still exist!

The author argues that religious film does not exist unless the criteria to
call a film ,religious’ are well discussed and developed. He argues that up to
then every film can be called religious as long as it refers to a reality, that is
called ,religious’ by the filmviewer. Not the filmmaker but the filmviewer
decides on wether a film should be called religious or profane. The only criteria
that exist today are the subjective criteria of the viewers. Therefore, this article
deals with the relationship between the film and its recipients, that cannot be
discussed only by ,objective criteria’. Nevertheless, ongoing research by both
theologians and f?i,lmresearchers should develop more so called bordercriteria‘
for the genre of the religious film. Up to then there isn’t such a genre as a
freligious film’.

RESUME: Le film (religieux)? Il n‘existe absolument pas!

L‘auteur fait observer que chaque film pourrait étre dit ,religieux” quand
il se rapporte a une réalité que le spectateur considére comme ,religieuse”. C’est
la raison pour laquelle le producteur ne fait pas la différence si un film est un
film ,religieux”. C’est le spectateur qui fait cette différence. Aujourd’hui, un film
ne peut étre jugé que d’il[prés les critéres subjectifs des spectateurs. Clest
pourquoi, dans cet article, il est question de la relation complexe entre film et

64

https://dol.org/10.5771/0010-3497-1895-1-2-47 - am 13.01.2026, 01:18:21. Access - [Tz



Felix Beuing
Notiz
None festgelegt von Felix Beuing

Felix Beuing
Notiz
MigrationNone festgelegt von Felix Beuing

Felix Beuing
Notiz
Unmarked festgelegt von Felix Beuing

Felix Beuing
Notiz
None festgelegt von Felix Beuing

Felix Beuing
Notiz
MigrationNone festgelegt von Felix Beuing

Felix Beuing
Notiz
Unmarked festgelegt von Felix Beuing

Felix Beuing
Notiz
None festgelegt von Felix Beuing

Felix Beuing
Notiz
MigrationNone festgelegt von Felix Beuing

Felix Beuing
Notiz
Unmarked festgelegt von Felix Beuing

Felix Beuing
Notiz
None festgelegt von Felix Beuing

Felix Beuing
Notiz
MigrationNone festgelegt von Felix Beuing

Felix Beuing
Notiz
Unmarked festgelegt von Felix Beuing

https://doi.org/10.5771/0010-3497-1995-1-2-47
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

spectateur, relation que l'on ne peut pas seulement décrire avec des ,critéres
objectifs”. A l'avenir, les théologues et les Producteurs de films devront quand
meme essayer de trouver ensemble des criteres objectifs, c‘est a dire des critéres
appelés ,criteres limites” pour le genre du film religieux. Jusqu‘a présent, ce
genre n'existe pas encore.

RESUMEN: ;Peliculas religiosas? Peliculas de ese tipo no existen!

El autor sefiala que toda pelicula puede ser denominada ,religiosa”, si
ésta se refiere a una realidad percibida como ,religiosa” por el espectador/
receptor. De ahi que no sea el productor el que di?erencia si una pelicula es
religiosa o no, sino el espectador. Hoy en dia, una pelicula sélo puede ser
juzgada segun los ,criterios subjetivos” de los espectadores. Por eso este articulo
trata ante todo la compleja relacién entre una pelicula y el receptor, cuestién que
no se deja explicar solamente con ,criterios objetivos”. A pesar de eso, en el
futuro deberfan buscar juntos tedlogos y productores criterios objetivos, es decir,
buscar los llamados ,critios limites” para el género de las peliculas religiosas.
Hasta hoy tal género no existe.

https://dol.org/10.5771/0010-3497-1895-1-2-47 - am 13.01.2026, 01:18:21. Access - [Tz



Felix Beuing
Notiz
None festgelegt von Felix Beuing

Felix Beuing
Notiz
MigrationNone festgelegt von Felix Beuing

Felix Beuing
Notiz
Unmarked festgelegt von Felix Beuing

Felix Beuing
Notiz
None festgelegt von Felix Beuing

Felix Beuing
Notiz
MigrationNone festgelegt von Felix Beuing

Felix Beuing
Notiz
Unmarked festgelegt von Felix Beuing

Felix Beuing
Notiz
None festgelegt von Felix Beuing

Felix Beuing
Notiz
MigrationNone festgelegt von Felix Beuing

Felix Beuing
Notiz
Unmarked festgelegt von Felix Beuing

Felix Beuing
Notiz
None festgelegt von Felix Beuing

Felix Beuing
Notiz
MigrationNone festgelegt von Felix Beuing

Felix Beuing
Notiz
Unmarked festgelegt von Felix Beuing

https://doi.org/10.5771/0010-3497-1995-1-2-47
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

